Dieses obskure Wunder eines Gottes

Spiritualitit in Zeiten des Ubergangs

1m Werk von Henri Bremond

Inaugural-Dissertation

zur Erlangung des Grades eines Doktors der Theologie
an der Katholisch-Theologischen Fakultit

der Ludwig-Maximilians-Universitidt Miinchen

vorgelegt von
Silke Freund
aus
Tettnang
im

Juli 2021



Erstgutachter: Prof. Dr. Peter Neuner
Zweitgutachter: Prof. Dr. Franz Xaver Bischof

Tag der miindlichen Priifung:  25.2.2022



Vorwort

Die vorliegende Studie wurde im Sommersemester 2021 von der Katholisch-Theologischen
Fakultit der Ludwig-Maximilians-Universitdt Miinchen als Inauguraldissertation mit dem Ti-
tel ,,Dieses obskure Wunder eines Gottes. Spiritualitidt im Werk von Henri Bremond* ange-
nommen. Sie wurde fiir die Verdffentlichung noch einmal griindlich durchgesehen und ge-

ringfligig liberarbeitet.

Mein besonderer Dank gilt an dieser Stelle Herrn Professor Dr. Peter Neuner fiir die langjéh-
rige Begleitung und geduldige Betreuung der Arbeit und fiir die Erstellung des Erstgutach-
tens. Seine intensive und wertschitzende Ermutigung bei gleichzeitiger Offenheit und gro-
em Verstandnis fiir den familidren Werdegang seiner Doktorandin waren fiir die Fertigstel-
lung der Arbeit von unschétzbarem Wert. Mein Dank gilt ebenso Professor Dr. Franz Xaver

Bischof fiir die Erstellung des Zweitgutachtens.

Des Weiteren geht mein Dank an die Deutsche Forschungsgemeinschatft fiir die Aufnahme in
das Graduiertenkolleg ,,.Der Erfahrungsbegriff der europdischen Religion und sein Einfluss
auf den Erfahrungsbegriff der auBereuropdischen Religionen* und die damit verbundene ide-

elle und finanzielle Unterstiitzung wéhrend der Arbeit an dieser Studie.

Fiir beharrliches Nachfragen, wohlwollende Ermunterungen und wertvollen Anregungen
danke ich zahlreichen Freunden, Verwandten, Weggefahrten und Weggefahrtinnen, die die

Arbeit an dieser Studie iiber Jahre mitverfolgt und begleitet haben.

Das Erscheinen vorliegender Studie gibt mir zuletzt die Gelegenheit, mich bei meinen Kin-
dern zu bedanken, die immer wieder bereit waren, auf mich zu verzichten, damit Mama ,,ihr

Buch* fertig schreiben kann.

Ohne die vielfaltige und unermiidliche Unterstiitzung meines Ehemannes wire diese Arbeit

wohl nie fertig geworden. Ihm sei diese Arbeit gewidmet.

Ravensburg, im August 2022

Silke Freund



«... cette obscure merveille d’un Dieu qui peut étre a la fois si prés et si loin de nous.»

Dieses Bild zeigt die Tiir eines Hauses in Cauterets, einem beriihmten Kurort in den Pyre-
nden. Recherchen meiner franzosischen Cousins haben ergeben, dass dieses Haus im Besitz
von Henri Bremond war, der sich immer wieder in Cauterets aufgehalten hat, vgl. Varry,
D., L’abbé Henri Bremond au travail, in: Fouilloux, E. (Hg.), Histoire et littérature chez
Henri Bremond. Sous la direction de E. Fouilloux, textes réunis par F. Trémolicres, Gre-

noble 2009, 47-60, 54.



Inhaltsverzeichnis
VIOTWOTL ..ttt e ettt e e e ettt et e e sttt et e e e abbe e e e e nabtteeeesbnaeeeenaes 3
AbKUIZUNGSVEIZEICANIS ...ttt et e e et e e e aaaee e 10
EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS —
GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT .....cceevceenercruenssanenne 11
1 Zeiten des UDEIGANGS ............coovevieieeeeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 12
1.1 Diese Arbeit handelt VON.........ccooouiiiiiiiiiiiiiiece e 16
1.2 ... der Erfahrung der Absenz Gottes und der Suche nach seiner Prisenz ......... 19
1.3 ... einem neuen GlaubenStyPus .........eeeeeiiiiieeiiiiiiieeeiieee et e e e 21
1.4 ... der Spiritualitiit als Phinomen des Ubergangs ...............cococveveveeveveeennnnn. 23
1.5 ... Henri Bremonds Rezeption in Frankreich und Deutschland....................... 26
1.6 ... und geht dabei folgendermalBen VOr............ccccooeeviiiiiiiiiiiiiiecieeeeeee e 32
ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS —
MODERNISTISCH TANGIERT ......ccovviiniriruinssercsesssaccssescssessans 35
1 «Toujours la nuity — Erfahrung der Absenz Gottes im Leben von Henri Bremond.... 36
2 «rangé parmi les suspects» — Des Modernismus verdachtig ............ccocvveviieiniicennne. 42
2.1 «une image (...) souvent menteuse» — Abgrenzung und Verurteilung.............. 44
2.2 «Une Eglise (...) fragilisée» — Modernismus als kirchlich-epistemischer
BIUCKH ... e 49
2.3 «le modernisme a été un panier de crabe» — Der Modernismus als
heterogenes PhANOMEN ............eiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeiee et 52
2.3.1 «Le christianisme a perdu son sens» — Die Neuausrichtung der
christlichen ApPologetiK...........ooeiiiiiiiiiiiiiiie e 54
2.3.2  «les mystiques et nous» — Im Bann der Mystik..........ccoocuveeriiieninennnnen. 55
2.3.3  «Quoi donc alors? — ,Cherchons‘» — Gefiihl und Erfahrung................... 58



INHALTSVERZEICHNIS

«Il n’est pas un moderniste» — Henri Bremond und sein Netzwerk ...........cc..cccceee.

3.1 «jen’aijamais été moderniste» — Henri Bremond und Friedrich von Hiigel....

3.2 «attaché a I’Eglise» — Henri Bremond und George Tyrrell...........o.cococcvveveenen.

3.3 «l aramassé les morts et pans¢ les blessés ...» — Henri Bremond und

MaAUuTriCe BIONAEL .....neeeieee e

3.4 «Les hommes sont tout, les idées rien ...» — Henri Bremond und Lucien

LaDEIrtRONIIETE ..o e e e e e e

3.5 «Bremond n’a jamais cru aux idées modernistes» — Henri Bremond und

ATEA LOTSY . vtteeeiiiiieeeeiiee ettt ettt ettt e e ettt e e e et e e e e e ebaeeeeenenaeeeas

«gay est, le livre est condamné» — Die Indizierung der Sainte Chantal....................

«a la marge de la société catholique» — Standortbestimmung am Rand der

CAtROLICA. e e e e

ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS -
LITERARISCH GEWENDET .......ccctiiiuiiiicnsnneencissnneescsssnneencnns

«’action implicite du Christ» — Auf den Spuren der Religionspsychologie..............

1.1 «La psychologie religieuse ne fait que naitre» — Die Anfénge der

ReligionSpSYChOIOZIC .....cceeeuiviiiieiiiiiie ettt e e

1.1.1 «Explorer cette terre vierge» — Der Beginn der Religionspsychologie

IN FranKreICh c.oooeieeeeee e

1.1.2  «William James poussé¢ dans le concret» — Der Gegenstand der

ReligionspSyCholOgie. ......ccovuviiiiiiiiiiieeiiiiee e

1.2 «C‘est tout un volume de psychologie religieuse qui nous manque» — Henri

Bremond und sein religionspsychologisches Anliegen............cccccvveeeeiiieeenn.

1.2.1 «I’histoire intime de 1‘dme» — Das Phidnomen der Inquiétude

FOIIGIOUSE ..ottt e e ettt e e ettt e e e e tbaae e e ennaeeeas

«sonder une ame» — Auf neuen Wegen zu den Fundamenten der Theologie............

2.1  «On ne comprend bien que ce que 1I’on aime» — Inhalt und Absicht der
Newmanbiographi ........cc..eiiiiiiiiiiieiiiie et
2.2 «Elle repousse ceux qui se trompent de porte» — Glaubenserfahrung als

AUSZANGSPUNKL ...ttt et et



INHALTSVERZEICHNIS 7

3 «Dieu vit en nous» — Frommigkeitsgeschichte als narrative Analyse ..................... 113
3.1 «A montrer le mysticisme» — Die Genese der Histoire littéraire.................... 113
3.2 «il ne s’agit pas de littérature religieuse» — Die Titelfindung ..........cc.c.co.eee. 115
3.3 «récréer une atmosphere spirituelle» — Die Vorgehensweise.............ccceeeeene. 120
3.4 «lavie mystique» - Der Inhalt..........c.ooooiiiiiiiiiiiiiiee e 122

3.4.1 «tenir sa modeste part dans le concert» — Das 17. Jahrhundert mit

NEUEN AUZEN SCHET ......eiiiiiiiiiiiie et 124
3.4.2 «La déchirure mystique» — Die Option fiir das 17. Jahrhundert ........... 126
3.4.3 «Le moment d’une rupture» — Das 17. Jahrhundert als Spiegel fiir

das 19. Jahrhundert? ..ot 129

3.5 «Pourquoi ne pas tout ramener a cette présence de Dieu rayonnante» — Der

DUKLUS AT H L.ttt 132
3.5.1 «Echelle mystique» — Das VOIWOIT............cccoveverreeeeeeeeeeeereresseennn. 132
3.5.2 «Une doctrine de la vie intérieure» — Die Bénde [-IV ............coccc.... 133
3.5.3 «nous atteignons les plus hauts sommets de la mystique» — Die Bénde

VoVl et et 138
3.5.4 «La grande syntheése» — Band VII und VIII............cccoooiiiiinniiiennnnne. 141
3.5.5 «s’entrainer (...) a bien, a mieux vivre» — Die Bande IX—XI............... 142

4  «La Métaphysique des Saints» — Die Metaphysik der Heiligen..............cccccovveeenn. 144
4.1 «Ce je ne sais quoi» — Die theozentrische Ausrichtung des Gebetes .............. 147
4.2 «théocentrisme», «ascétisme», «panhédonisme», «anthropocentrisme» — Ein

erstes Abstecken des TerITains. ......c.ueevuieeriiiieiiiieiiiie e 149
4.3 «La fine pointe» — Die Verortung des Theozentrismus in der Seelenspitze ..... 152
4.4 «L’expérience seule nous ouvre 1‘acces» — Die Erfahrung der Mystiker und

IMYSHKETINNEN .....uiiiieiiiiiee ettt e e et e e e et ee e e senbeeeeennaaeeeenes 159
4.5 «insaissisable» — Bremond entzieht Sich............ccooeiiiiiiniiiniiiiie 161
4.6 Exkurs: «Ascese ou priere?» — Bremonds Interpretation der ignatianischen

EX@IZITIOTL. ..ottt et 166
4.7  «qui nous retire au fond de nous-mémes» — Die Quintessenz der

MeEtaphysique des SATNLS ..........cc.eeeeeeieiieeeeiiiiee et e e 169
4.8 «sans rien sentir (...), mais je vais» — Auf der Suche einer gemeinsamen

ErfahRrung.....cooooiiiieee e 173



INHALTSVERZEICHNIS 8

4.9 «tour centrale» — Die Analyse der Métaphysique des Saints durch Michel de
COITEAU ...ttt e ettt e e et e e e et e e et e e e 177

5  «Cette expérience, le pocte ne peut pas la garder pour lui» — Henri Bremond und

AIE POCSIE PUFC......eoeeeeeeeeiee et e e e ettt e e ettt e e e e enateeeeesnabaeeeennseeeeenes 185

5.1 «le fluide mystérieux» — Die interpersonelle Komponente der poetischen
EIfahrung.....cooovviiiiiiii e 186
5.2 «Une connaissance qui ne s’exprime pas» — Poetische und mystische
EIfahrung.....coooooeiiiiiii e 188
5.3  «l’activité poétique est une ébauche naturelle et profane de 1’activité

mystiquen — KOnKIUSION. .........oiiiiiiiiiiiiiiie e 193

6  «l’expérience mystique n’est pas d’ordre intellectuel» — Das Mystikverstdndnis

von Henri Bremond und Alfred LOiSY .....c.vvvviiiiiiiiiiiiiiieecieeeeee e 196
6.1 «c‘est la religion méme» - Mystik im Werk Alfred Loisys ......cccccveevvuveennnnen. 197
6.2 «le plus grand écrivain ecclésiastique de notre pays.» — Henri Bremonds
Mystikverstandnis aus der Sicht Alfred LOiSYS.......cceeeviiiiniiiiniiiniiceniieene 199
6.3 «grands mystiqueurs que nous sommes» — Alfred Loisy aus der Sicht Henri
BIemonds.....c..ooiiiiiiiiiieicc e 201
6.3.1 «Un clerc qui n‘ a pas trahi» — Eine apologetische Verteidigung.......... 203

6.3.2 «pas trahi I’Eglise romaine» — Mystischer und dogmatischer Glaube ..204
6.3.3 Un clerc qui n’a pas trahi — Verteidigungs- oder Bekenntnisschrift?...209

6.4 «cela va au fond» — Ein mystisches Verwandtschaftsverhiltnis ..................... 210

DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS -

ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT .....ccccoeieieiininnnsscsssssssssssssons 212

I ErfARIUNG ... oo ettt ettt e e et e e e et e e e e naeeeeenes 213
1.1 ... der Modus der Prozesshaftigkeit.............cccooouiiiiiniiiiiieniiiee e, 214

1.2 ... der Modus der ANCINUNG .......cccuviireeiiiiieeeeiiieeeeiieeeeeieee e e aeeeeeeeneeeees 215

1.3 ... der Modus der Inquiétude................cccccueeeemicuuiiieniiiiieeeciiee e 216

1.4 ... der Modus der Unfassbarkeit............cccceeriiniiiiiieniiiiiieiieeeeee e, 219

1.5 ... der Modus der Universalitdt ............ccoouiirieniiiiiieniiiee e 220

1.6 ... der Modus der Fragilitit...........ccccueeeeiiiiiieeniiiieeeeiiiee e 221



INHALTSVERZEICHNIS 9

1.7 ... der Modus der GOHESKIISE. ......cccuviireeriiiieeeeiiiee et 223
1.8 ... der Modus der offenen Fragen............cccceeeeviiiiiiiniiiiiieiiieceeeee e, 225
2 Eine Spiritualitiit des Uberganges, di€ ... .......c.ccocevvveviveeeeeriieeeeeeeeeee e, 228
2.1 ... einen visiondren Kern beinhaltet .............cccoccoiiiiniiiiiiiniiiiiieeiieeeeen 228
2.2 ... eine mahnende Funktion einnimmt.............ccccuveeerniiiieeeniiiieeeeiieee e 229
2.3 ... sich auf die praeambula fidei von Erfahrung konzentriert......................... 232
2.4 ... das Verhiltnis zur Versprachlichung kritisch beleuchtet............................ 234
2.5 ... eine moderne religiose Erfahrung freilegt...........cooooveeiiiiiiiiiniiiiiienie. 237
2.6 ... Prozesscharakter hat...........c.ccoooviiiiiiiiiiiiii e 239
3 Inder Spur des Vagabunden — was bleibt von Bremond? .............ccceecviiiieiiiinnnenn. 242
3.1 Die SUCKE 18DEN ...ceeiiiiiiiieeiiee e e 244
3.2 Das Erbe Wahren........cc.ooiiiiiiiiiiiiiieee e 247
3.3 Den neuen Raum eroffnen.........ooooouiiiiiiiiiiiiiiiiiie e 249
3.4 Die Transformation wahrnehmen ..............cccoocoiiiiiiiiiiiiiniiiic e 250
3.5 Den spirituellen Habitus KOnKretiSieren..........cuvveeeeriiieeeeriiieeeeiiiieeeeiiiee e 252
3.6  Die Vermittlung ausbauen..........ccccuviieiiiiiiieeniiiiieeeriiieeeeiieeeeesireeeeeeieeee e 254
3.7 Die Dialektik von Anwesenheit und Abwesenheit ausgestalten ..................... 257
LITERATURVERZEICHNIS.....cccovvtiiinutienseiessssnessssnssssssssssssssssssssssssssssasssssasssssasssssas 260
Primirliteratur — Werke von Henri Bremond.............ooooiiiiiiiiiiiiiiiiiicceiieeeeieeee 261

SERUNAATTIEETALUL ..o eeeeee e e e e e e e e e e e e e e e eeaaes 262



10

Abkiirzungsverzeichnis

Die Abkiirzungen fiir Zeitschriften, Lexika und wissenschaftliche Reihen werden verwen-
det nach: Schwertner, S., IATG2. Internationales Abkiirzungsverzeichnis fiir Theologie und
Grenzgebiete, Berlin-New York 21994 (= Theologische Realenzyklopidie. Abkiirzungsver-

zeichnis).

I. Allgemeine Abkiirzungen

DSp Dictionnaire de la Spiritualité ascétique et mystique
LThK Lexikon fiir Theologie und Kirche

NRTh Nouvelle revue théologique

RAM Revue d’ascétique et de mystique

RGG Religion in Geschichte und Gegenwart

RHE Revue d’histoire ecclésiastique

RSR Recherche de science religieuse

TRE Theologische Realenzyklopadie

II. Abkiirzungen der Werke von Henri Bremond

HL 1, HL 11, HL 111 Histoire littéraire du sentiment religieux en France, Bd. I-I11.

HL 1V, HL V, HL VI Histoire littéraire du sentiment religieux en France, Bd.VI-VL.
HL VII, HL VIII Histoire littéraire du sentiment religieux en France, Bd. VII-VIIIL.
HL1X, HL X, HL X1 Histoire littéraire du sentiment religieux en France, Bd. IX-XI.

Alle Biande werden zitiert nach: Bremond, H., Histoire littéraire du sentiment religieux en
France, depuis la fin des guerres de religion jusqu’a nos jours. Edition intégrale sous la
direction de F. Trémoliéres, 5 Bde., Grenoble 2006. HL I-1II befinden sich in Band 1, HL
IV-VIin Band 2, HL VII-VIII in Band 3 und AL IX-XI in Band 4 dieser Ausgabe, die die
11 Bénde der Originalausgabe von 1916-1933 in vier Bénden angeordnet hat. Bei den wei-
teren Werken von Henri Bremond wird mit Kurztiteln gearbeitet, diese sind (kursiv in

Klammern) im Literaturverzeichnis aufgefiihrt.



EINLEITUNG:

SPIRITUALITAT IN ZEITEN
DES UBERGANGS -
GEGENWARTSBEZOGEN
ANALYSIERT

11



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 12

1 Zeiten des Ubergangs

,Ja, das Ungeniigen plagt uns alle, nicht nur die Mystiker: (...) ein Ungeniigen, eine

Hungrigkeit, Unzufriedenheit, der Durst nach dem ganz Anderen.* !

Mit diesen Worten beschreibt der Kiinstler Arnulf Rainer das Gefiihl, das den Schaffens-
prozess seiner Kunstwerke begleitet, bedrdngt und befliigelt. Es ist ein andauerndes Ringen
,,um ein Thema, das zunehmend im Dunkeln stattfindet.“> Kunst ereignet sich bei Rainer
als ,,geistliches Spannungsverhiltnis*,? situiert zwischen den Polen Mangel und Sehnsucht,
als Bindeglied zwischen einem Christus, der als Gestalt zwar nicht mehr greifbar — fiir den
Betrachter folglich entzogen — und dennoch im Bild anwesend und vom Betrachter neu
erschlossen, ausgedeutet werden muss.* Es hat ganz den Anschein, als stehe jene Hungrig-
keit, jenes Unbehagen am Beginn eines Prozesses, der den Betrachter in ein wie auch immer
geartetes ,,Dazwischen® fiihrt, in dem Qualitdt und Wahrheit des Bildes in dem Maf3e auf-

brechen, in dem sich das Bild verdunkelt.?

Mit dem Versuch, sich selbst zu interpretieren, hilt Arnulf Rainer Ausschau nach Pa-
rallelen fiir das, was sich beim Malen ereignet. Er findet sie in der Religion, genauer im Chris-
tentum.® Dieses Ungeniigen, das bei Rainer aufbricht, ist fiir ihn kein rein individuelles Phéno-
men, sondern ein Gefiihl, welches ihn mit den Mystiker und Mystikerinnen verbindet: Wahrend
Rainer Mangel und Sehnsucht in seinen Ubermalungen Raum gibt, schliigt sich das mystische
Erleben in Texten nieder, geschrieben in dem Bemiihen, jene Regungen einzufangen, die sich
abspielen, wenn einer sein Leben glaubend ausrichtet.” In der Geschichte des Christentums

erlebt die Mystik immer dann eine Renaissance, wenn Gott als fern und abwesend erfahren

! Friedhelm Mennekes im Gesprach mit Arnulf Rainer, in: Thierolf, C. (Hg.), Arnulf Rainer: Schriften.
Selbstzeugnisse und ausgewahlte Interviews, Ostfildern 2010, 235-246, hier 238. Im Folgenden abge-
kiirzt mit: Friedhelm Mennekes im Gespridch mit Arnulf Rainer.

2 Ebd., 238.
3 Ebd., 243.
4 Ebd., 243: , Aber fiir mich geniigt, dass etwas spiirbar ist*.
3 Ebd., 240.
6 Ebd., 236.

So ist es auch nicht verwunderlich, dass Rainer beim Beschreiben jenes Gefiihls auf die Mystiker und
Mystikerinnen rekurriert, da Kunst und Mystik durch dieses Gefiihl vereint sind und beide von diesem
Gefiihl in ihrem jeweiligen Gebiet Zeugnis geben.



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 13

wird und die Suche nach dem ganz Anderen aufbricht; gerade weil Althergebrachtes briichig
wird, weil alte Pfade unbegehbar und neue Wege beschritten werden sollen.® Dieses meist an
Wendepunkten und Umbruchzeiten des Christentums in Erscheinung tretende Phanomen, das
nicht selten Ausdruck gesellschaftlicher Umwilzungsprozesse ist,” wird dabei begleitet von
einer allerorten spiirbaren Unruhe, die sich sowohl im Erleben Einzelner als auch bei einer aus
den Fugen geratenen Gesellschaft bemerkbar macht!® und als unbehagliches ,,Dazwischen‘
empfunden wird: Das schon fragil Gewordene ist dabei, zu verblassen und der Ausgang des
Aufbruchs, der sich am Horizont abzeichnet, ist noch ungewiss. In diesem Punkt treffen sich
mystisches Erleben und kiinstlerisches Schaffen. Beide sind Zeugen, die in Zeiten des Um-
bruchs an Deutungshoheit gewinnen, da sie Transformationsprozesse widerspiegeln, die fiir

Individuum und Gesellschaft wegweisend sind.

In Bezug auf das Christentum lassen sich in Zeiten des Umbruchs Spuren der Un-
ruhe beim glédubigen Subjekt, auf dem Feld der Spiritualitdt und anhand vielféltiger Versu-

che, Losungswege und Formen der Bewiltigung anzubieten, erkennen.

Hans Joachim Hohn hat diese Briichigkeit als integralen Bestandteil des Fortbestehens von Religion in
der Moderne gekennzeichnet, Hohn, H.-J. Einleitung: An den Grenzen der Moderne. Religion — Kultur —
Philosophie, in: Ders. (Hg.), Krise der Immanenz. Religion an den Grenzen der Moderne, Frankfurt a. M.
1996, 7-28, hier 8: ,,.Der Religion und der Moderne ist gemeinsam, dass es fiir beide kein kontinuierliches,
lineares, ungebrochenes Fortbestehen gibt. Wer Zeuge der Erosion von Religion und Moderne ist, beo-
bachtet auch beider Weiterbestehen. (...) Neu ist, dass das Entzauberte nicht verschwindet, sondern ge-
wandelt, gebrochen, ,dekonstruiert® wiederkehrt.* Diese Wiederkehr vollziehe sich auch, so Hohn weiter,
auf dem Feld der Mystik, tiberhaupt sei Religion in der Moderne ein ,,Platzhalter fiir das, was dem Men-
schen fehlt”. Im Folgenden abgekiirzt mit: Hohn, Einleitung: An den Grenzen der Moderne und Ders.,
Krise der Immanenz.

Karl Gabriel hat darauf aufmerksam gemacht, dass gerade auf dem religiosen Feld eine Gesellschaft im
Umbruch fragend und suchend auf dem Weg nach sich selbst unterwegs ist: Hier ringen unterschiedliche
Akteurinnen und Akteure darum, Losungs- und Bewiltigungsstrategien zu offerieren und zu diskutieren,
deren Gemeinsamkeit in einem auf Distanz Gehen zum institutionell verfassten Modell von Religion be-
steht, vgl. Gabriel, K., Gesellschaft im Umbruch — der Wandel des Religiosen, in: Krise der Immanenz,
31-49, hier 35-37. Im Folgenden abgekiirzt mit: Gabriel, Gesellschaft im Umbruch.

Auf dieses Unbehagen hat Zygmunt Baumann hingewiesen, der dieses Verspiiren eines Mangels fiir die
Postmoderne konstatiert: ,,Was die Vergangenheit unserer Meinung nach hatte, ist das, was uns, wie wir
wissen, fehlt.”, Baumann, Z., Unbehagen in der Postmoderne, Hamburg 1999, 157, im Folgenden abge-
kiirzt mit: Baumann, Unbehagen in der Postmoderne. Das dringendste Verlangen werde nach dem sicht-
bar, was am meisten fehlt. In Bezug auf die Postmoderne stellt Baumann das Fehlen eines Bezugsrah-
mens, ein Fehlen von Besténdigkeit und Treue fest. Die Konsequenzen dieses Mangels fiihren ihn zu den
Gestalten des Touristen und Vagabunden als Helden und Opfer der Postmoderne, vgl. Unbehagen in der
Postmoderne, 149-167 und Kapitel 1.3. in der Einleitung dieser Arbeit. Begleiterscheinung dieser Ent-
wicklung ist eine neu aufkommende Sehnsucht und ein Aufgeschlossen-Sein fiir Spiritualitit, ,,ein neues
Fragen nach Transzendenz, eine neue Suche nach heiligen Orten und Zeiten sind Epiphédnomene eines
weit um sich greifenden Unbehagens an der Moderne, die offensichtlich zu viel versprochen hatte®. Hohn,
Einleitung: An den Grenzen der Moderne, 9.



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 14

Die Wendezeit zum 20. Jahrhundert, die zur so genannten Modernismuskrise!! fiihrt,'? ist
eine solche Ubergangszeit. Eingebettet in die crise du fin de siécle, die ihrerseits ,,eine Krise
des Rationalismus und Positivismus*!?® darstellt, manifestiert sich hier eine Unruhe, die —
verstédrkt durch die Traumata des Ersten Weltkrieges — einer ganzen Generation das Gefiihl

gibt, sich in einer Zwischenzeit zu befinden:

,,Das ist das Schicksal unserer Generation, dass wir zwischen den Zeiten stehen.
Wir gehorten nie zu der Zeit, die heute zu Ende geht. Ob wir je zu der Zeit gehoren
werden, die kommen wird? Und wenn wir von uns aus zu ihr gehéren kénnten, ob
sie so bald kommen wird? So stehen wir mitten dazwischen.“!*

Eingebettet in eine generelle Krise der franzdsischen Gesellschaft,'® duBert sich die so ge-
nannte Modernismuskrise, und damit beschéftigt sich diese Arbeit, in einer schon lange
existierenden Kluft zwischen offiziellen Glaubensvorstellungen und der religiosen Erfah-
rung des einzelnen Glaubenden, geht es bei ihr doch in zugespitzter Form um die Frage
nach der Vorrangigkeit von gldubigem Subjekt oder kirchlichem Referenzrahmen in Bezug

auf den Glauben.'® Sie manifestiert sich in einem neu erwachten Interesse an der Mystik,

Aufgrund der Tatsache, dass der Modernismus ein Begriff ist, der von denjenigen, die er bezeichnet, nicht
selbst kreiert wurde und in der Geschichte der katholischen Kirche negativ konnotiert ist, werden im
Folgenden die Begriffe Modernismus und modernistisch kursiv gesetzt. Mit dem Modernismus beschéf-
tigt sich Teil I dieser Arbeit.

Weil}, O., Aufklirung — Modernismus — Postmoderne. Das Ringen der Theologie um eine zeitgeméaf@e

Glaubensverantwortung, Regensburg 2017, 76. Im Folgenden abgekiirzt mit: Wei3, Aufkldrung — Mo-

dernismus - Postmoderne.

Weil}, Aufkldrung — Modernismus — Postmoderne, 98.

14 Gogarten, F., Zwischen den Zeiten in: Die christliche Welt 34 (1920), H. 24 Sp. 374-378, hier Sp. 374.
Ganz dhnlich lautet die Diagnose seines franzosischen Zeitgenossen, des Schriftstellers Paul Valéry: «Et
de quoi c’était fait, ce désordre de notre époque mentale? De la libre coexistence dans tous les esprits
cultivés des idées les plus dissemblables, des principes de vie et de connaissance les plus opposés. C’est
1a ce qui caractérise une époque moderne.» Dieses Zitat findet sich bei: Colin, P., L’audace et le soupgon.
La crise moderniste dans le catholicisme frangais (1893—1914), Paris 1997, 449. Im Folgenden abgekiirzt
mit: Colin, Crise moderniste.

15 Vgl. Colin, Crise modemiste, 497.

Diese Spannung taucht immer wieder auf vgl. Theobald, Ch., La «théologie spirituelle». Point critique

pour la théologie dogmatique, in: NRT (1995), 178-198, 180 f., im Folgenden abgekiirzt mit: Theobald,

La théologie spirituelle. Theobald verweist hier unter anderem auf die Exerzitien des Ignatius von Loyola,

in denen sich eine erste Spannung darin zeigt, dass sich das gldubige Subjekt am Ende der Exerzitien zur

Kirche positionieren soll; gleichfalls zeigt sich diese Spannung zum ersten Mal bei den Mystiker und

Mystikerinnen des 16. Jahrhunderts. Sowohl Theobald als auch Balthasar sehen ein Anbahnen dieser

Spannung bereits durch den Einzug des aristotelischen Denkens im 13. Jahrhundert gegeben, siche dazu

Balthasar, H.U., Theologie und Heiligkeit, in: Verbum Caro (Skizzen zur Theologie I), Einsiedeln 1960,

195-224, 200 f., im Folgenden abgekiirzt mit: Balthasar, Theologie und Heiligkeit, und Theobald, La

théologie spirituelle, 190.



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 15

als jenem Terrain, auf dem sich ausgehend von einer individuell und gesellschaftlich erfah-

renen Briichigkeit transformative Umwélzungen ereignen.

Die gegenwiartige Krisensituation der Kirche erfordert einen neuen Blick auf diese

Wendezeit!’

—auf die sich dort manifestierende Unruhe, das wache Interesse an Spiritualitét
und der Moglichkeit religioser Erfahrung, die regelrecht aufgebrochen, aber nicht beant-
wortet sind. Eine Perspektive, die sich gerade in der heutigen religiosen Realitit, die von
Sehnsucht nach individueller, spiritueller Erfahrung bei gleichzeitig schwindender dul3erer

Gewihr religidser Formen geprégt ist, lohnt zu erheben.

Mit der so genannten Modernismuskrise haben sich umfassend auf franzosischer Seite Colin, Crise mo-
derniste; auf deutscher Seite Neuner, P., Der Streit um den katholischen Modernismus, Frankfurt a. M. —
Leipzig 2009, im Folgenden abgekiirzt mit: Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus; Ders.,
100 Jahre nach der Modernismusenzyklika. Das Problem der Dogmengeschichte, in: Stimmen der Zeit 9
(2007), 579-592, im Folgenden abgekiirzt mit: Neuner, 100 Jahre nach der Modernismusenzyklika; Ders.,
Glaubenserfahrung und Vernunft im Schatten des Modernismus, in: Delgado, M./Vergauwen, G. (Hg.),
Glaube und Vernunft — Theologie und Philosophie. Aspekte ihrer Wechselwirkung in Geschichte und
Gegenwart, Freiburg 2003, 161-178; Schaeffler, R., Der ,,Modernismus-Streit™ als Herausforderung an
das philosophisch-theologische Gespréch heute, in: Theologie und Philosophie 55 (1980), 514-534, im
Folgenden abgekiirzt mit: Schaeffler, Der ,,Modernismus-Streit; Wei3, Aufklirung — Modernismus —
Postmoderne und Arnold, C., Kleine Geschichte des Modernismus, Freiburg i. Br. 2007, im Folgenden
abgekiirzt mit: Arnold, Kleine Geschichte des Modernismus, auseinandergesetzt, um stellvertretend ei-
nige zu nennen. Hier werden jeweils auch das Feld der Mystik und die Auseinandersetzung um den Stel-
lenwert der religiosen Erfahrung thematisiert. Dem Desiderat der Modernismusforschung folgend, sich
dabei auf einzelne Personlichkeiten zu konzentrieren und dadurch die auf dem Gebiet der Spiritualitét
aufbrechende Unruhe zu dokumentieren und Bruchstellen sichtbar zu machen, widmen sich der Sammel-
band von Wolf, H./Schepers, J. (Hg.) ,,In wilder ziigelloser Jagd nach Neuem®. 100 Jahre Modernismus
und Antimodernismus in der katholischen Kirche (Romische Inquisition und Indexkongregation Bd.12),
Paderborn —Miinchen — Wien — Ziirich, 2009, im Folgenden abgekiirzt mit: Wolf, ,,In wilder ziigelloser
Jagd nach Neuem®, sowie Arnold, C., Katholizismus als Kulturmacht. Der Freiburger Theologe Joseph
Sauer (1872—1949) und das Erbe des Franz Xaver Kraus (Veroffentlichungen der Kommission fiir Zeit-
geschichte, Reihe B: Forschungen, Bd. 86), Paderborn 1999, im Folgenden abgekiirzt mit: Katholizismus
als Kulturmacht; ferner Neuner, P., Religion zwischen Kirche und Mystik. Friedrich von Hiigel und der
Modernismus, Frankfurt a. M. 1977, im Folgenden abgekiirzt mit: Neuner, Religion zwischen Kirche und
Mystik und Ders., Religiose Erfahrung und geschichtliche Offenbarung. Friedrich von Hiigels Grundle-
gung der Theologie (Beitrdge zur 6kumenischen Theologie Bd. 15), Miinchen — Paderborn — Wien 1977,
im Folgenden abgekiirzt mit: Neuner, Religiése Erfahrung und geschichtliche Offenbarung. Eine Ausei-
nandersetzung mit Person und Werk franzosischer Protagonisten haben Theobald, Ch., Maurice Blondel
und das Problem der Modernitét. Beitrag zu einer epistemologischen Standortbestimmung zeitgendssi-
scher Fundamentaltheologie (Frankfurter theologische Studien 35), Frankfurt a. M. 1988, im Folgenden
abgekiirzt mit: Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Mondernitit und Wilmer, H., Mystik
zwischen Denken und Tun. Ein neuer Zugang zur Philosophie Maurice Blondels (Freiburger theologische
Studien 150), Freiburg 1992, im Folgenden abgekiirzt mit: Wilmer, Mystik zwischen Denken und Tun,
vorgelegt. Diese Herangehensweise verfolgt auch die vorliegende Arbeit, in der das Werk von Henri
Bremond in den Kontext der damaligen Krisenzeit und dabei gleichzeitig der Fokus auf die auf dem Feld
der Spiritualitét sich manifestierenden Transformationsprozesse gelegt werden soll.



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 16

1.1 Diese Arbeit handelt von....

Arnulf Rainer bringt die Parallelitit, die er zwischen dem mystischen Erleben und seinem
kiinstlerischen Schaffen zieht, mit dem Namen Henri Bremond in Verbindung,'® einem
franzosischen Jesuiten und Priester, dessen Leben und Werk eng mit der Zeit des franzdsi-

schen Modernismus verwoben ist:

»Damals bin ich auf ein fiir mich sehr wichtiges Buch gestoBBen: Henri Bremond,
Das wesentliche Gebet. Darin geht es um die franzdsischen Frommigkeitssysteme
im 16., 17. und 18. Jahrhundert. Bremond behandelt darin in einer sehr klaren Spra-
che das stille, das heiit nonverbale Gebet. Es ist fiir ihn die Quelle vieler mystischen
Systeme. Daran ankniipfend die Probleme der ,Entwerdung’, die ,Entnichtung’, das
,Nada‘. Die Parallelen zu meinen Zumalungen, auch meinen Kreuzmalungen, spe-
ziell an der Theologie Louis Chardons O.P., konnte ich durch diese Buchseiten nicht
mehr vergessen. "

Unruhe als spirituelle Impulsgeberin von Mystik und Kunst: Rainer offeriert die sich in
Form der Hungrigkeit artikulierende Gottessehnsucht als ein Merkmal der Spiritualitit von
gestern, heute und morgen und verweist auf den franzdsischen Priester Henri Bremond, bei
dem sie eine anschauliche, personliche und theologische Auseinandersetzung gewinnt. Bre-
mond verspiirt bei sich selbst ein Unvermdgen, Gott zu erfahren. Dieses Unvermogen 16st
bei ihm eine religiose Unruhe aus, die als Generator seiner Hinwendung zur religidosen Er-
fahrung gesehen werden kann. Sie ist gepaart mit einer Resonanzerfahrung, die sich beim

Lesen der Erfahrungen Dritter bemerkbar macht:

,»Ich habe kein Gefiihl von einer personlichen Gottesbeziehung. Ich beneide dieje-
nigen heftig, die ein Gefiihl dieser Art empfinden, weil ich weil3, dass es mir eine
grof3e Hilfe wiare. Obwohl ich, im wahrsten Sinne des Wortes, von diesem Gefiihl
Gottes entbloBt bin, gibt es bei mir jedoch etwas, das erwacht, das antwortet, wenn
andere Stimmen mir von dieser Erfahrung erzéhlen. Etwas sagt mir: Da ist die
Wahrheit. Nennen Sie das, wenn Sie wollen, meinen mystischen Keim. Dieser
Keim ist weit verbreitet.“2°

WeiB, Aufklirung — Modernismus — Postmoderne, 18, rekurriert ausdriicklich auf die gerade von Henri
Bremond ins Feld gefiihrte verwandtschaftliche Beziehung von Poesie und Mystik.

Friedhelm Mennekes im Gespréich mit Arnulf Rainer, 237.

Bremond, H., Histoire littéraire du sentiment religieux en France, depuis la fin des guerres de religion
jusqu’a nos jours. Edition intégrale sous la direction de F. Trémoliéres, 5 Bde., Grenoble 2006. Dabei
wird die Zdhlung der Originalbénde, die in der Ausgabe von F. Trémolicres in vier Binden gruppiert
worden sind (siche Erlduterungen Abkiirzungsverzeichnis), iibernommen und im Folgenden abgekiirzt



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 17

In Ermangelung einer auf einem Gefiihl basierenden Gotteserfahrung ist er dem auf der
Spur, was religiose Erfahrung eigentlich begriindet, was ihre Substanz ausmacht. Dabei
zeigt sich gerade in jenem Gefiihl ein Bruch, der Indikator eines Modernisierungsprozesses
ist. Bremonds Sehnsucht nach diesem Gefiihl hat zur Folge, dass er dem, was in ihm er-
wacht, nachgeht. Das Paradoxon des eigenen Nicht-Erfahrens bei gleichzeitigem Angespro-
chen-Sein von den Erfahrungen anderer 16st in ihm eine Unruhe aus, die als Katalysator fiir

sein gesamtes Werk begriffen werden kann.

Henri Bremond findet in der mystischen Sprechweise ein Wiederhallen dessen, was
eigentlich nicht gesagt werden kann, von dem man aber zutiefst ergriffen ist. Die Mystiker
und Mystikerinnen des 17. Jahrhunderts in Frankreich, die Heiligen, wie er sie nennt, su-
chen, ohne es zu artikulieren, nach neuen Wegen fiir den christlichen Glauben. Es ist jene
Unruhe, jene Erfahrung der Abwesenheit, die auch heute noch virulent ist. Sie stellt das
Bindeglied zwischen dem 17. Jahrhundert, dem Beginn des 20. Jahrhunderts und unserer
heutigen Zeit dar: Die Vorgeschichte dieser Erfahrung, die bei den Mystikern und Mysti-
kerinnen des 17. Jahrhunderts eine Verdichtung erfahrt, so die These, konnte nicht nur die
vor uns liegende Vergangenheit, also die Ubergangszeit, in der Henri Bremond lebt, beein-
flusst haben, sondern auch, und davon geht diese Arbeit aus, unsere Zukunft betreffen.
Wenn die Briicke zwischen gestern und heute briichig wird, dann {ibertrigt sich diese Brii-
chigkeit auf das Subjekt. Deshalb brauchen wir ein Bewusstsein dafiir, wie es zu dieser
Briichigkeit gekommen ist. Aus diesem Grund kann eine sinnvolle Standortbestimmung,
die der gegenwirtigen Verfassung des Christentums in Europa gerecht wird, nur mit Hilfe

eines Riickblicks erfolgen.

mit: HL I-XI. Die einzelnen Binde werden mit romischen Ziffern angegeben (und die Seitenzahlen des
Vorwortes der einzelnen Bénde sind im Original auch romische Ziffern und werden deshalb auch so wie-
dergegeben). Die Biande der Ausgabe von F. Trémolicres, in denen sich neben den Originalbédnden von
Henri Bremond auch weitere Zusammenstellungen und Artikel zu Henri Bremond befinden, werden im
Folgenden, wenn es sich um besagte Artikel handelt, mit: Histoire littéraire du sentiment religieux en
France Bd. 1-5, wiedergegeben. Hier HL VI, in: Histoire littéraire du sentiment religieux en France Bd.
2, IT-11I: «Je n'ai le sentiment d'aucune relation personnelle avec Dieu. J'envie fort ceux qui éprouvent un
sentiment de ce genre, car je sais qu'il me serait d'un grand secours. Cependant, bien que je sois dépourvu
de ce sentiment de Dieu, au sens direct et fort de ce mot, il y a chez moi quelque chose qui s'éveille, qui
répond lorsque d'autres voix me parlent de cette expérience. Quelque chose me dit: C'est 1a que c'est la
vérité. Appelez cela, si vous voulez, mon germe mystique. Ce germe est trés commun.» Dieses Zitat
stammt nicht von Henri Bremond selbst, sondern er ldsst an dieser Stelle William James fiir sich sprechen,
eine Vorgehensweise, die fiir Bremond typisch ist. Es handelt sich hier, wie bei allen folgenden Zitaten
von Bremonds Werken, Briefen, Aufzeichnungen um eigene Ubersetzungen. Im Folgenden wiedergege-
ben mit: HL V1.



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 18

Fiir diesen Riickblick bietet sich Henri Bremond in zweifacher Hinsicht an: Zum
einen lebt er selbst in einer Zwischenzeit und setzt sich mit der Frage nach der religiosen
Erfahrung auseinander. Zum anderen sucht er in der Vergangenheit Antworten auf seine
Fragen. Er geht damit der bedeutenden Frage nach, die uns heute auch noch beschiftigt,
nédmlich inwiefern unter den Voraussetzungen sich zersetzender Bindeglieder und dem Vor-
herrschen von Glaubigen, die zu Bastlern ihrer eigenen Spiritualitdt werden, das ,,Christen-
tum als Christentum funktionieren“?' kann. In den Spuren Bremonds will diese Arbeit fiir
den gegenwirtigen Diskurs das neu bedenken, was Henri Bremond in seinem umfangrei-
chen Werk zu dieser Thematik zutage gefordert hat. Dabei bleibt sie nicht bei einer wie
auch immer gearteten Rehabilitation Bremonds stehen, sondern versucht, iiber eine Anni-

herung an sein Werk und seine Person, Impulse fiir heutige Fragestellungen zu finden.

Henri Bremonds Interesse gilt dabei der Spiritualitdt als der subjektiven Seite der
Dogmatik.?* Dieser wendet er sich zu, weil er in ihr jenen Ort sieht, der zum Stachel im
Fleisch fiir eine neuscholastische Theologie wird, der ihr gesellschaftlicher Referenzrah-
men wegbricht. Den franzdsischen Priester bewegt die Frage, wie sein eigener Glaube an-
gesichts der von ihm gemachten Erfahrungen an Bestindigkeit gewinnen kann. Der Wegfall
einer gesamtgesellschaftlichen Einbettung ldutet wihrend der Modernismuskrise auf dem
Feld der Mystik und Spiritualitét jene Wiederbelebung des Glaubens ein, die Bremond unter
Referenzialitit auf seine eigene Erfahrung nachzeichnet. So fragt diese Arbeit im Fach Dog-
matik danach, mit welchen Herausforderungen sich eine Dogmatik in Zeiten des Ubergangs
konfrontiert sieht, deren Fokus nicht mehr auf Einheit und Erhalt der Konformitét einer

religiosen Gruppe, sondern deren Aufgabe zunehmend darin zu sehen ist, den Glaubigen

2L Bogner, D., Zukunftsfihig oder ortlos? Der religios-politische Bruch als Ausgangsbedingung fiir heutiges

Christentum nach Michel de Certeau, in: Orientierung 2 (2000), 15-20, hier 19. Im Folgenden abgekiirzt
mit: Bogner, Zukunftsfahig oder ortlos?

22 Vgl. Balthasar, Theologie und Heiligkeit, 227 und 195. Hans Urs von Balthasar skizziert hier seine Vor-
stellung einer knienden Theologie, die auf Voraussetzungen beruht, die Kritik hervorgerufen haben, auf
die an dieser Stelle nicht weiter eingegangen werden kann. Stellvertretend sei an dieser Stelle verwiesen
auf Winkler, U., Kniende Theologie. Eine religionstheologische Besinnung auf eine Spiritualitit kompa-
rativer Theologie, in: F. E. Dobberahn /J. Imhof (Hg.), Wagnis der Freiheit. Perspektiven geistlicher The-
ologie. FS Paul Imhof (Strukturen der Wirklichkeit 4), Wambach 2009, 162—-198, und Striet, M., Theo-
logie im Zeichen der Coronapandemie. Ein Essay, Ostfildern 2021, 16, im Folgenden abgekiirzt mit:
Striet, Theologie im Zeichen der Coronapandemie. Die Diagnose Balthasars, die der Spiritualitdt, Dog-
matik und Apologetik im neuscholastischen Umfeld bescheinigt, den ,,Atem des betenden Suchens* ver-
loren zu haben, hétte sicher die Zustimmung von Henri Bremond erfahren. Der Titel Heiligkeit und The-
ologie wurde interessanterweise fiir eines der wenigen ins Deutsche iibersetzten Werke von Henri Bre-
mond gewdhlt; auch hier ein deutlicher Anklang an Hans Urs von Balthasar: Bremond, H., Heiligkeit und
Theologie. Vom Carmel zu Kardinal Bérulles Lehre. Herausgegeben von E. M. Lange, Regensburg 1962.



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 19

das Mysterium ihrer Existenz zu erschlieBen.”* Henri Bremond besitzt ein waches Gespiir
fiir jenes Auseinanderdriften von dogmatischer und spiritueller Theologie, von Theologie
und Heiligkeit, ein Interesse, das schnell auf Ablehnung und Skepsis stolen kann und ge-

stoBen ist.*

Dabei beschreitet Henri Bremond einen Weg, der uns in Erinnerung ruft, dass wir
diese Unruhe nicht uns selbst, sondern unser Glauben, Diirsten und Sehnen einem anderen
verdanken. Hierin liegt die Aufgabe einer zeitsensiblen Dogmatik,* die Henri Bremond auf
den Wegen der spirituellen Theologie vagabundierend auslotet. Denn dieses Ausloten, da-
von ist Bremond zutiefst iiberzeugt, muss jede Epoche, jede Gemeinschaft, jedes Indivi-
duum fiir sich immer wieder neu vollziehen. Es geht, und dies ist der Weg, auf den Henri
Bremond seine Leserschaft einlddt, nicht darum, jene Unruhe zum Stillstand zu bringen,
was schon insofern nicht moglich ist, als sie fiir Bremond Bestandteil seiner Gotteserfah-
rung ist, sondern um ein Fruchtbarmachen dieser Unruhe fiir seinen eigenen Glaubensweg

und die Kirche seiner Zeit. Diese Spur nimmt die vorliegende Arbeit auf.

1.2 ... der Erfahrung der Absenz Gottes und der Suche nach seiner
Prisenz

Die Unruhe, die der Priester und Jesuit Henri Bremond bei sich verspiirt, wird gendhrt und
verdichtet von einer Erfahrung der Verborgenheit Gottes. Durch diese Erfahrung, die er als

Unfihigkeit, Gott zu fithlen, schildert, ist Bremond Zeuge eines modernen Problems.?¢ Da

23 Theobald, La théologie spirituelle, 197.

24 So wurden der Verdacht des Schwirmertums und des Immanentismus immer wieder an das Gebiet der
Frommigkeit herangetragen und als von der Dogmatik abgekoppelt, als ein Abgleiten in die reine Sub-
jektivitét betrachtet. Ein Urteil, welches vonseiten der Amtskirche die so genannten Modernisten und
deren Verstdndnis von religioser Erfahrung trifft, vgl. Kapitel 2.3.2 und 2.3.2 im ersten Teil dieser Arbeit.

25 Vgl. Theobald, Théologie spirituelle, 196-197: «Prenant la parole au nom de L Eglise, la dogmatique est
en effet sans cesse tentée de I’enlever aux fideles. On peut alors se demander, si sa crédibilité ne dépend
pas aujourd’hui de sa capacité ‘d’indiquer‘, au cceur de notre histoire, la possibilité d’une expérience
immédiate de Dieu, et d’y initier de telle fagon, quelle puisse et doive recevoir, a chaque moment de cette
histoire et en chaque lieu du monde, sa figure originale, personne — ni groupe, ni individu, ni méme péri-
ode historique — ne pouvant étre dispensé de faire cette expérience pour son propre compte».

26 Halik, T., Ich will, dass Du bist. Uber den Gott der Liebe, Freiburg 2015, 62: ,,Wenn man das Charakte-
ristikum der religiosen Erfahrung des Menschen der Spatmoderne benennen soll, dann besteht dies wohl
in der Erfahrung der Verborgenheit Gottes, darin, dass Gott keine evidente Wirklichkeit darstellt. Im
Folgenden abgekiirzt mit: Halik, Ich will, dass Du bist. Neben Halik verweist auch Striet im Angesicht
der Coronapandemie auf Erfahrungen von Gott ,,im Negativmodus®, Striet, Theologie im Zeichen der
Coronapandemie, 18.



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 20

ist zum einen sein personliches Ringen, welches von einer Zeit des Umbruchs gerahmt ist.
Die Beschiftigung mit der Mystik er6ffnet ihm eine Interpretation der Zeichen der Zeit.
Dadurch dass sein eigener Glaube zugrunde geht, dringt er vor bis zum Kern: Mystik und
Modernisierung erfolgen bei Bremond im Zusammenhang mit der Geschichte des religio-
sen Geflihls, genauer mit dem Gebet. Dabei zeigt sich in jenem Gefiihl ein Bruch, eine Spur:
Die religiose Unruhe, die er bei sich selbst wahrnimmt, ist als jenes Defizit zu begreifen,
welches bereits in der mystischen Literatur des 17. Jahrhunderts aufleuchtet; mystische
Sprechweise ist hier die jeweils singulére Manifestation dessen, was eigentlich nicht gesagt
werden kann, von dem man aber zutiefst ergriffen ist. Gerade darin lohnt es sich, die von
Bremond vorgestellten Mystiker und Mystikerinnen fiir die heutige Situation, die momen-
tane Zwischenzeit, in der wir uns befinden, in den Blick zu nehmen. Ohne es zu artikulieren,
manifestiert sich in den mystischen Texten, die Henri Bremond vorliegen, ein Verlassen
der alten Pfade bei gleichzeitigem Ausschau halten nach neuen Wegen fiir den christlichen
Glauben. In ihren Schriften finden sich ,,wertvolle Schliissel zum Verstidndnis der Stunde

der ,Gottesfinsternis, des ,Todes Gottes®, der ,dunklen Nacht**.?’

Die spirituellen Aufbriiche des 17. Jahrhunderts sind, so die These, in einem Zusam-
menhang mit dem Entstehen des modernen Individualismus und der Aufwertung des Sub-
jektes zu sehen.?® Kann Bremonds Suche nach der Prisenz Gottes in einer Welt, in der Gott
seinen angestammten Platz verloren zu haben scheint, etwas entgegenhalten? Und kann er
fiir das gleichzeitig stattfindende Eruieren nach Mdglichkeiten der Heimsuchung Gottes
wichtige Impulse liefern? Bietet seine Gotteserfahrung einen Ansatz fiir Zeiten des Uber-
gangs oder ist die Konsequenz des In-den-Vordergrund-Stellens der Intimitdt Gottes die
Erklarung dessen, weshalb Gott sich in der Moderne gerade in Form der Absenz erfahren
lisst?? Kann er einen Beitrag leisten zur Verringerung jener Kluft, die seit Langem zwi-

schen den offiziellen Glaubensvorstellungen und der individuellen Frommigkeitspraxis be-

27 Halik, Ich will, dass Du bist, 71.

28 Hervieu-Léger, D., Pilger und Konvertiten. Religion in Bewegung (Religion und Gesellschaft 17), Wiirz-

burg 2004, 114 f. Hervieu-Léger macht darauf aufmerksam, dass die im 17. Jahrhundert in Frankreich
entstehenden religiosen Bewegungen einen Zugang zum Paradoxon eines nahen und fernen Gottes finden
und zwar dergestalt, dass sie eine Frommigkeit emotionaler Pragung vorschlagen, die sich stérker auf die
Néhe Gottes als auf dessen Abwesenheit konzentriert. Im Folgenden abgekiirzt mit: Hervieu-Léger, Pilger
und Konvertiten.

2 An dieser Stelle sei stellvertretend verwiesen auf Scholl, N., Wer vertritt den abwesenden Gott?, in: Christ

in der Gegenwart 34 (2011).



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 21

steht?3® Welche Antworten hilt er fiir die so genannte ,,Ubermittlungskrise*>! bereit? Und

fiir die Frage, ob nicht der ferne, verborgene Gott eine gro3e Chance fiir das Christentum

1st

1.3

932

Liefert er uns Impulse fiir die ,,Riickgewinnung scheuer Gliubigkeit**3?

... einem neuen Glaubenstypus

Bremond versteht sich zeitlebens als ein Suchender und nennt sich selbst einen Vagabun-

den

.3 Damit ist er ein Beispiel fiir einen neuen Glaubenstypus, der aktuell mit den Worten

Pilger, Wanderer und Tourist umschrieben wird.*

Es scheint, dass die Spiritualitét ein Feld ist, auf dem sich die Ungebundenheit der

eigenen religiosen Erfahrung in Ermangelung eines Deutehorizontes zeigt, und sich dort

eine Heterogenitdt Bahn bricht, durch die sich eine Vielzahl von Glaubenstypen etablieren.

Religion ist heute fiir jeden und jede ein ,,Sonderfall“*® geworden. Vollzogen hat sich ein

Wandel von

30

31

32

33

34

35

36

Hervieu-Léger, Pilger und Konvertiten, 24. Ist Bremond in der Lage, worauf Halik verweist, Bausteine
zu liefern fiir eine Theologie bzw. Spiritualitit des Paradoxons, die sich gerade von dieser Abwesenheit
Gottes herausgefordert sicht und auf sie zu antworten versucht, vgl. Halik, T., Nachtgedanken eines
Beichtvaters. Glaube in Zeiten der Ungewissheit, Freiburg 2012, 20-21. Im Folgenden abgekiirzt mit:
Halik, Nachtgedanken eines Beichtvaters.

Hervieu-Léger, Pilger und Konvertiten, 43.

Halik, T., Geduld mit Gott. Die Geschichte von Zachéus heute, Freiburg 2016, 147, im Folgenden abge-
kiirzt mit: Halik, Geduld mit Gott, und Halik, Nachtgedanken eines Beichtvaters, 18, mit dem man an
dieser Stelle fragen kann, ob diese Krise nicht als Chance begriffen werden muss, in die Tiefen des Chris-
tentums einzufiihren, vgl. Ders., Ich will, dass Du bist, 70, wo er bekriftigt, dass der Glaube heute noch
mehr als frither dazu aufgerufen ist, diesen Gott in uns erfahrbar zu machen, und er fragt: ,,Ist iibrigens
nicht gerade dieses die eindringliche Botschaft der groen christlichen Mystiker aller Zeiten, insbeson-
dere der groBlen beiden des Karmels, Johannes vom Kreuz und Teresa von Avila?*

Nonhoff, W., Von Gott verlassen?, in: Griin, A./Halik, T./Nonhoff, W. (Hg.), Gott los werden? Wo
Glaube und Unglaube sich umarmen, Miinsterschwarzach 2016, 7-20, hier 9. Der Sammelband wird im
Folgenden abgekiirzt mit: ,,Gott los werden?*.

«Un vagabond comme moi», Henri Bremond in einem Brief an Don Giuseppe de Luca vom 6. Januar
1932, zitiert nach: Don Giuseppe de Luca et I’Abbé Bremond (1929-1933), De «L’Histoire littéraire du
sentiment religieux en France», a 1°«Archivio Italiano per la Storia della Picta» d’aprés des documents
inédits, Rome, Edizioni di Storia e Letteratura, 1965, 137. Im Folgenden abgekiirzt mit: Don Giuseppe
de Luca et I’Abbé Bremond.

Vgl. Baumann, Unbehagen in der Postmoderne, 160 f., der von Touristen, Wanderern und Vagabunden
spricht; in dhnlicher Weise teilt Danicle Hervieu-Léger ihre Figuren des Religiosen in Pilger und Kon-
vertiten ein, vgl. Hervieu-Léger, Pilger und Konvertiten, 59 f. und 81 f.

Dubach, A./Campiche, R. J. (Hg.), Jede(r) ein Sonderfall? Religion in der Schweiz. Ergebnisse einer
Reprisentativbefragung, Ziirich 1993. Im Folgenden abgekiirzt mit: Dubach, Jede(r) ein Sonderfall.



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 22

»traditionell festgelegter und vorgegebener, kollektiv verbindlicher, konfessionell-

kirchlich veranlasster zu individualisierter, entscheidungsoffener, selbstreflexiver

pluriformer Religiositit.«*’

Individualisierung und Subjektivierung von Glaubensvorstellungen schilen sich bei sdmtli-
chen Beschreibungen der religiosen Moderne als Hauptcharakteristika heraus, das viel be-
schworene believing without belonging bewirkt das Ende der religids ererbten Identititen.>®
Religionssoziologen und Theologen haben unter Riickgriff auf sdmtliche ihnen geldufige
Sprachen dafiir Begriffe wie Patchwork, bricolage oder pasticcio gefunden,®® die jedoch, von
minimalen Nuancen abgesehen, die gleiche Aussageabsicht beinhalten: Es geht um die Kon-
kretisierung des Phdnomens, dass sich der Mensch von heute seine eigene Religion zusam-
men bastelt, und zwar mittels von Versatzstiicken bzw. Elementen aus unterschiedlichen Re-
ligionen bzw. religidsen Traditionen. Signifikant fiir diesen Auswahlprozess ist dabei eine bis
dahin nicht dagewesene Autonomie, die den Gldubigen befdhigt, selbst Schaffender und
Praktizierender dieser so genannten Patchworkreligion zu sein. Diese Tendenz ist bei allen
Glaubenstypen festzustellen, die sich momentan auf dem religiosen Feld bewegen: Im Typus
des regelmédBig Praktizierenden konzentrieren sich die oben skizzierten Transformationspro-
zesse insofern, als sich bei ihm eine Bewegung weg von der Verpflichtung hin zu einer per-
sonlichen Wahl beobachten lisst.*” Wihrend der regelméBig Praktizierende ein Typus ist, der
immer mehr verschwindet, tauchen andere Typen an seiner Seite auf*!: Zum einen der Pilger,
der seine religiose Biographie narrativ gestaltet und dabei auf gemeinschaftliche Formen zu-
rliickgreift, die in einem weiteren Raum-Zeit-Kontext verortet sind als jene des regelmiBig
Praktizierenden. Zum anderen die Figur des Konvertiten, der in Form der Bekehrung eine
entscheidende Form der Subjektivierung seines Glaubens leistet. Allen Typen ist die Sehn-
sucht nach einer Gottesbegegnung und einer spirituellen Lebensfithrung gemeinsam. Es hat
ganz den Anschein, als verliefe die Kluft nicht mehr ,,zwischen Glaubigen und nicht Glaubi-

gen, sondern zwischen Suchenden und heimisch Gewordenen*.*?

37 Vgl. Dubach, Jede(r) ein Sonderfall, 313.

38 Hervieu-Léger, Pilger und Konvertiten, 24 und 43-44.
3 Vgl. hierfiir stellvertretend Gabriel, Gesellschaft im Umbruch, 39 f., der von Bricolage bzw. Flickentep-
pich spricht und darauf hinweist, dass eine Pluralisierung der Akteure eine Pluralisierung des Marktes mit
sich bringt bzw. die beiden Phinomene sich gegenseitig bedingen.

40 Hervieu-Léger, Pilger und Konvertiten, 63.

Die folgende Typisierung gibt die Unterteilung von Dani¢le Hervieu-Léger wieder: Sie unterscheidet die
Figur des regelméBig Praktizierenden von jener des Pilgers und des Konvertiten, die sie beide als ,,Meta-
pher des Religiosen in Bewegung™ versteht, vgl. Anmerkung 35.

42 Halik, Geduld mit Gott, 93.

41



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 23

Henri Bremond ist fiir diese heute vorfindlichen Glaubenstypen insofern eine inte-
ressante Figur, als er durch sein Vagabundentum verschiedene Glaubenstypen in einer Per-
son vereinigt: Einerseits ist er als Jesuit und Priester eindeutig dem Typus des regelméaBig
Praktizierenden zuzuordnen, andererseits vollzieht er — gerade in seiner Hinwendung zur
Mystik und durch die Aufnahme der Impulse, die er aus dem Kreis der Modernisten erhélt
— eine Bewegung hin zum Typus des Pilgers und dringt, durch den daraus entwickelten
Erfahrungsbegriff unter Einbeziehung der religiosen Unruhe, zum Typus des Konvertiten
vor. Eine Figur, der eine initiatorische Kraft innewohnt, die gerade Grenzgénger und Grenz-

géngerinnen, Kiinstler und Kiinstlerinnen sowie Intellektuelle anzusprechen vermag.

Spiritualitét steht bei Henri Bremond im Zentrum, und es ist gerade fiir die heutigen
Entwicklungen auf dem Feld der Spiritualitdt von Interesse zu sehen, welche individuelle

Deutungshoheit der Priester und Jesuit dazu im Laufe seines Lebens gewinnt.

1.4 ... der Spiritualitiit als Phiinomen des Ubergangs

Spiritualitét ist ein Wort, dessen Semantik in den letzten Jahrzehnten eine schleichende,
aber stetig anwachsende Entgrenzung erfahren hat. Darin manifestiert sich eine geistige
Grundhaltung, die im Begriff ist, etwas zu verabschieden, ohne genau zu wissen, was kom-
men wird: Von diesem Prozess zeugen eine Vielzahl kursierender Definitionsversuche wie
,Megatrend*,* | Platzhalter fiir Transformationen im religidsen Feld*“** , diffuser Contai-

nerbegriff“* und ,,eine sich ausweitende Sozialform der Religion*.*® Spiritualitit fungiert

4 Vgl. im Folgenden: Benke, C., Was ist (christliche) Spiritualitit? Begriffsdefinitionen und theoretische

Grundlagen, in: Zulehner, P. (Hg.), Spiritualitdt — mehr als ein Megatrend, Ostfildern 2004, 29—43. Im
Folgenden abgekiirzt mit: Benke, Was ist Spiritualitét.

Polak, R., Spiritualitit — neue Transformationen im ,religidosen Feld, in: Grab, W./Charbonnier, L. (Hg.),
Individualisierung — Spiritualitdt — Religion. Transformationsprozesse auf dem religidsen Feld in inter-
disziplindrer Perspektive, Miinster 2008, 89—109, 93. Im Folgenden abgekiirzt mit: Polak, Neue Trans-
formationen im ,,religidsen Feld“, der Sammelband wird abgekiirzt mit: Individualisierung — Spiritualitét
— Religion.

Gréb, W., Spiritualitit — die Religion der Individuen, in: Individualisierung — Spiritualitit — Religion, 31—
44, hier 31. Im Folgenden abgekiirzt mit: Spiritualitdt — die Religion der Individuen.

Knoblauch, H., Spiritualitit und die Subjektivierung der Religion, in: Individualisierung — Spiritualitét —
Religion, 4557, hier 46. Im Folgenden abgekiirzt mit: Knoblauch, Spiritualitdt und die Subjektivierung
der Religion. Viele Definitionsversuche sind dabei nicht neu, und die oben aufgefiihrten Eingrenzungs-
und Festlegungsbemiihungen konnten noch um weitere ergénzt werden, was hier jedoch unterlassen wird,
da dies den Rahmen dieser Arbeit sprengen wiirde. In der Summe zeugen sie davon, dass sich hier Trans-
formationen am Werk sind, die noch im Fluss sind.

44

45

46



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 24

hier als Chiffre, in der ,,sich symbolhaft die zeitaktuellen Herausforderungen und Néte einer
Gesellschaft ebenso verdichten wie zugleich eine mogliche Losung angedeutet wird*.*’ In
der Hinwendung zur Spiritualitdt artikuliert sich die Hoffnung der Suchenden, eine ange-

messene Antwort zu finden.*®

Gleichzeitig werden unter dem Begriff Spiritualitét jene Bewegungen subsumiert,
die den bereits in Kapitel 1.3. beschriebenen Trend zur Individualisierung einzufangen ver-

suchen mit Beschreibungen wie ,,Religiositit des Individuums*,* ,,Subjektivierung der Re-

ligion“>® und eine Art und Weise von Religiositit, die nun als Spiritualitit bezeichnet
wird.’! Im Vordergrund steht hierbei das Ausloten des eigenen religidsen Weges, der dabei
gleichzeitig die individuelle Gotteserfahrung in ihrer Singularitit allen vorschligt, so dass
hier der Status quo des christlichen Glaubens und sein Bezug zur religiosen Erfahrung des
Einzelnen verhandelt wird.>? Spiritualitit kann in diesem Sinne als Ablosungsprozess des

Einzelnen von der objektiven Seite der Religion angesehen werden.

Dieser Ablosungsprozess macht sich besonders im 17. Jahrhundert bemerkbar, in
welchem die Frage nach der Glaubenskontinuitdt aufbricht, nach einem Raum, in den Gléu-

bige ihre Erfahrung verorten konnen.

Spiritualitét wird bei Henri Bremond im Modus des Narrativen ins Spiel gebracht: Die
von den Mystikern und Mystikerinnen niedergeschriebenen Erfahrungen werden im Werk
Henri Bremonds wiedererzidhlend angeboten, und damit einer breiten, iiber den monastischen
Kreis hinausgehenden Leserschaft vorgestellt. Dadurch wird ein Raum erdffnet, der eine Er-
fahrung der Leserschaft mit der Erfahrung der Mystiker und Mystikerinnen ermdglicht.>® Dabei

wihlt er einerseits einen soziologischen Skopus, in dem er darauf aufmerksam macht, wie sich

47 Polak, Neue Transformationen im ,,religidsen Feld*, 100.

4 Halik, T., Die Religion und der geistlich suchende Mensch, in: Gott los werden?, 93—106, hier 102. Im
Folgenden abgekiirzt mit: Halik, Die Religion und der geistlich suchende Mensch.

4 Grib, Spiritualitit — die Religion der Individuen, 35.

50" Knoblauch, Spiritualitit und die Subjektivierung der Religion, 45-57.

51 Ebd., 46.

52 Theobald, Théologie spirituelle, 179.

53 Diese Erzidhlungen werden von Bremond mit Hilfe intertextueller Stilmittel kommunikativ ausgestaltet

und zur Wiedererzidhlung bereitgestellt. Damit betont er jenen Verweischarakter, der die Ermoglichung

einer Miterfahrung in sich birgt, vgl. Luckmann, Th., Religion — Gesellschaft — Transzendenz, in: Krise

der Immanenz, 112—127, hier 117 f. und Theobald, Théologie spirituelle, 178, der den Verweischarakter

mystischer Texte damit begriindet, dass sowohl der Text als Text als auch die Person, die ihn geschrieben

hat, zugunsten der Erfahrung, von der er Zeugnis ablegt, verschwinden.



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 25

Spiritualitit in der ,,subjektiven Aufmerksamkeit auf den transzendenten Sinngrund im tatigen
Selbst- und Weltverhiltnis des Individuums*“>* konkretisiert. Wie sich der Glauben Wollende
eigenméichtig zur vorliegenden Tradition verhélt und wie er seine eigene Individualitdt in diesen
Prozess mit einbringt, weckt Bremonds Interesse. Dabei ist die religiose Erfahrung des Einzel-
nen, die der Spiritualitit vorausgeht, bei ihm keineswegs von der Tradition abgekoppelt zu den-
ken, da die von ihm vorgestellten Erfahrungen monastischen Kreisen entstammen. > Eine Ent-
grenzung dieser Erfahrungen findet jedoch insofern statt, als Bremond im Nachdenken der Er-
fahrungen der Mystiker und Mystikerinnen ihren Weg der Innerlichkeit als einen genuin sub-
jektiven Prozess herausschélt und diese Erfahrung, jenen mystischen Kern, allen Glaubigen als

mitzuvollziehenden Weg zumutet.>°

Mystik ist somit nicht mehr ein Phdnomen, das nur hinter
Klostermauern, d. h. von besonders Berufenen praktiziert werden kann, sondern allen Gléubi-
gen offen steht.’” Spiritualitit bei Bremond zeigt Anzeichen eines Paradoxons und diese Arbeit
fragt danach, inwiefern sein Verstindnis ein Korrektiv fiir dir christliche Erosion des Spiritua-

litdtsbegriffes darstellen kann.

Durch die Auseinandersetzung mit den Erfahrungen der Mystiker und Mystikerinnen
gewinnt Henri Bremond jene Deutungshoheit, die ihm als instrumentum falsificationis fiir die
eigene Erfahrung bzw. Nichterfahrung dient. Auch hierin ist seine Biographie und seine Vor-
gehensweise Zeuge eines modernen Problems,>® miissen doch die heute Praktizierenden Her-

59

stellung und Identifikation mit der betreffenden ,,Glaubenssequenz*“>” eigenstdndig leisten. Es

ist dieser Prozess des Einbettens, der iiber Aneignung oder Verwerfung einer bestimmten reli-

5% Grib, W., Einleitung. Individualisierung — Spiritualitit — Religion. Transformationsprozesse auf dem re-

ligiosen Feld in interdisziplindrer Perspektive, in: Individualisierung- Spiritualitdt- Religion, 9-19 hier
10. Im Folgenden abgekiirzt mit: Gréib, Einleitung. Individualisierung — Spiritualitit — Religion.
55 Vgl. ebd., Einleitung. Individualisierung — Spiritualitit — Religion, 10.

5 So Hervieu-Léger, Pilger und Konvertiten, 125: ,,Liegt darin einer der Schliissel zur Erklirung, warum

die spirituellen Einstellungen gerade derjenigen Stromung, die man seit dem Erscheinen der Literaturge-
schichte des religiosen Gefiihls von Henri Bremond (1925) iiblicherweise als die, franzdsische Schule der
Spiritualitit® bezeichnet, ein grofles Laienpublikum erfasst?*
57 Halik, Die Religion und der geistlich suchende Mensch, 104.
8 Die Modernitiit seines Unterfangens besteht nicht nur in dem, was er untersucht, sondern auch, wie er
dabei vorgeht: Seine vagabundenhafte Auseinandersetzung mit den Heiligen und ihren Texten erfolgt
interdisziplinér, ohne Geldnder: Er sucht in diesen Texten nach Orientierungspunkten und Kategorien fiir
seine eigene Erfahrung. Werk und Text werden dabei sowohl fiir den Autor selbst als auch fiir den Leser
zum Ereignis; in diesem Sinne kommt Bremond mit seinem Text zu spit bzw. kann er als postmodern
angesehen werden, da er den zukiinftig Glaubenden bereits mitbedenkt, vgl. Lyotard. J.-F., Beantwortung
der Frage: Was ist postmodern?, in: Engelmann, P. (Hg.), Postmoderne und Dekonstruktion. Texte fran-
zosischer Philosophen der Gegenwart, Stuttgart 1990, 33—48, hier 48.

% Hervieu-Léger, 45.



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 26

giosen Tradition entscheidet. Und eine wichtige Frage, fiir deren Antwort Bremonds Herange-
hensweise fruchtbar gemacht werden kann, lautet: Wie kann diese individuell zusammenge-

bastelte Spiritualitit an ein bestehendes Glaubenssystem angedockt werden?®’

1.5 ... Henri Bremonds Rezeption in Frankreich und Deutschland

Im Folgenden soll der franzosische Forschungsstand zu Henri Bremond fiir die deutsche
Leserschaft kurz umrissen werden. Nach seinem Tod im Jahr 1933 scheint sein Werk zu-
nichst in Vergessenheit zu geraten: Um den Suchenden, Priester, Jesuiten, Mitglied der
Académie Frangaise, Literaten und Religionspsychologen wird es ruhig. Allein im Kreis
seiner ehemaligen Freunde, die allesamt dem Kreis der so genannten Modernisten zuge-

rechnet werden, vergisst man ihn nicht.®!

SchlieBlich flammt das Interesse an Person und Werk Henri Bremonds im Jahr 1965
anldsslich seines 100. Geburtstages in Frankreich wieder auf: Es zeigt sich in Form von
zwei Sammelbinden, %? die zu diesem Anlass erscheinen. Diese haben einerseits Bremonds
Netzwerk innerhalb des Kreises der so genannten Modernisten im Blick® und konzentrie-
ren sich andererseits auf bestimmte Aspekte seines Werkes.®** Weitere Publikationen ver-
vollstédndigen das Bild, indem sie Teile von Bremonds Korrespondenz aus den Archiven

holen und sie einer breiten Offentlichkeit zuginglich machen.® Dabei verfolgen sie die

60 Vgl. ebd., 45.

6l Vgl. Loisy, A., George Tyrrell et Henri Bremond, Paris 1936, 195. Im Folgenden abgekiirzt mit: Loisy,
George Tyrrell et Henri Bremond. Ahnlich friih verdffentlicht Maude Petre Teile der Korrespondenz Bre-
monds und duflert sich zu der Frage, welche Rolle Bremond im Kreis der so genannten Modernisten spielt,
vgl. Petre, M., My way of faith, London 1937, im Folgenden abgekiirzt mit: Petre, My way of faith. Zu
Maude Petre siche den ersten Teil dieser Arbeit.

Nédoncelle, M. (Hg.), Entretiens sur Henri Bremond, Paris 1967, im Folgenden wiedergegeben mit: En-
tretiens sur Henri Bremond; Faculté des Lettres et Sciences Humaines d’Aix, Henri Bremond (1865—
1933). Actes du colloque d’Aix, Aix-en Provence 1967. Im Folgenden abgekiirzt mit: Actes du colloque
d’Aix.

So beispielsweise Blanchet, A., Bremond et Blondel, in: Actes du Colloque d’Aix, 67-74, im Folgenden
abgekiirzt mit: Blanchet, Bremond et Blondel und Goichot, E., Henri Bremond et Alfred Loisy, in: Entre-
tiens sur Henri Bremond, 227-242, im Folgenden abgekiirzt mit: Goichot, Henri Bremond et Alfred Loisy.
So geschehen bei G. Germain, Prié¢re et Poésie, in: Entretiens sur Henri Bremond, 187-214, im Folgenden
abgekiirzt mit: Germain, Priére et poésie, und G. Mounin, Une relecture de «la poésie pure», in: Actes du
Colloque d’Aix, 145-156, im Folgenden abgekiirzt mit: Mounin, Une relecture de «la poésie purey.
Louis-David, A. (présentées et annotées par), Lettres de George Tyrrell & Henri Bremond. (Etudes Bre-
mondiennes 3), Paris 1971, im Folgenden abgekiirzt mit: Louis-David, Lettres de George Tyrrell & Henri
Bremond; Blanchet, A. (Hg.), Correspondances, Maurice Blondel-Henri Bremond. Les commencements
d’une amitié, Bd. 1 (Etudes Bremondiennes 2), Paris 1970 und Ders., Correspondances, Maurice Blondel-

62

63

64

65



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 27

Frage, inwiefern Bremond als Modernist bezeichnet werden kann® und setzen sich mit
weiteren Spezialthemen seines Werkes auseinander.®” Das Interesse an Bremonds Rolle im
Kreis der Modernisten verstérkt sich durch die Entdeckung, dass es sich bei dem Verfasser
der Verteidigungsschrift fiir Alfred Loisy Un clerc qui n’a pas trahi®® um keinen anderen
als Bremond selbst handelt,®” und er es ist, der sich hinter dem Pseudonym Silvain Leblanc

versteckt.

Die erste zusammenhingende Darlegung von Bremonds Leben besorgt André Blan-

chet”?

in Form einer Monographie, die jedoch aufgrund seines friihen Todes nur die Jahre
1865-1904 umfasst. Sieben Jahre spiter liefert Emile Goichot”' eine Dissertation, die sich
mit der Genese und der Intention von Bremonds Hauptwerk, der Histoire littéraire du sen-

timent religieux en France,” beschiftigt.

Henri Bremond. Le grand dessein d’Henri Bremond, Bd. 2 (Etudes Bremondiennes 2), Paris 1971 sowie
Ders., Correspondances, Maurice Blondel-Henri Bremond. Combats pour la priére et la poésie, Bd. 3
(Etudes Bremondiennes 2), Paris 1971, im Folgenden abgekiirzt mit: Blanchet, Correspondances, und
Goichot, E., En marge de la crise moderniste: La correspondance Bremond-von Hiigel (A la mémoire du
P. André Blanchet), in: Revue des Sciences Religieuses, 48/3 (1974), 209-234.
6 Aubert, R., Henri Bremond et la crise moderniste. Lumiéres nouvelles, in: RHE 72 (1977), 332-348. Im
Folgenden abgekiirzt mit: Aubert, Henri Bremond et la crise moderniste.
7 So ist nun auch der Vergleich Bremonds von mystischer und poetischer Erfahrung, die er anlésslich seiner
Aufnahme in die Académie frangaise thematisiert, Gegenstand des Interesses, siche hierzu Moisan, C.,
Henri Bremond et la poésie pure (Bibliothéque des lettres modernes 11), Paris 1967, im Folgenden abge-
kiirzt mit: Moisan, Henri Bremond et la poésie pure; Blanchet, A., L’histoire d’une mise a I’index. La
«Sainte Chantal» de 1°Abbé Bremond (Etudes Bremondiennes 1), Paris 1967, im Folgenden abgekiirzt
mit: Blanchet, L’histoire d’une mise a I’index; Certeau, M., La Métaphysique des Saints: une interpréta-
tion de I’expérience religieuse moderne, in: RSR 54 (1968), 23—-60, im Folgenden abgekiirzt mit: Certeau,
La Métaphysique des Saints; Dutton, K. R., Poésie et mystique dans 1’ceuvre d’Henri Bremond, in: Revue
d’histoire littéraire de la France 70 (1970), 435—444, im Folgenden abgekiirzt mit: Dutton, Poésie et mys-
tique; Guy, J.-Cl., Henri Bremond et son commentaire sur les exercices de saint Ignace, in: RAM 45
(1969), 191-223. Fiir den italienischen Sprachraum siehe Savignano, A., Henri Bremond. Preghiera —
poesia e filosofia della religione (Religione e filosofia/Centro Internazionale di Studi di Filosofia della
Religione 14), Perugia 1980, im Folgenden abgekiirzt mit: Guy, Henri Bremond et son commentaire sur
les exercices.
% Une ceuvre clandestine d’Henri Bremond, Sylvain Leblanc [Henri Bremond], Un clerc qui n’a pas trahi.
Alfred Loisy d‘aprés ses mémoires 1931. Edition critique et dossier historique par E. Poulat (Uomini e
dottrine 18), Rom 1972. Im Folgenden abgekiirzt mit: Un clerc qui n’a pas trahi.
Das Buch erscheint unter dem Pseudonym Sylvain Leblanc und erregt gerade dadurch, dass der Verfasser
unbekannt ist, wenig Aufmerksamkeit.
70 Blanchet, A., Henri Bremond (Etudes Bremondiennes 4), Paris 1975. Aufgrund des plotzlichen Todes
von André Blanchet umfasst die Biographie nur die Jahre 1865-1904. Im Folgenden abgekiirzt mit: Blan-
chet, Henri Bremond.

69

I Goichot, E., Henri Bremond, historien du sentiment religieux. Génése et stratégie d’une entreprise litté-

raire, Paris 1982. Im Folgenden abgekiirzt mit: Goichot, Historien du sentiment religieux.

2 Bremond, H., Histoire littéraire du sentiment religieux en France depuis la fin des guerres de religion

jusqu’a nos jours, 11 Bde., Paris 1916—1933. Eine Neuausgabe erfolgt in den Jahren 1967-1968. Zitiert



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 28

Blickt man auf die erste Phase der Auseinandersetzung mit Bremond, so ist diese
durch zwei Faktoren gekennzeichnet: Zum einen dominiert die historische Herangehens-
weise an Bremond. Dies zeigt sich sowohl bei der Dissertation von Goichot als auch bei
jenen Publikationen, die den Modernisten Bremond im Blick haben und auch aus einem
historischen Interesse heraus an die Korrespondenz herantreten, die er mit wichtigen Per-
sonen aus dem Kreis der so genannten Modernisten gefiihrt hat. Auch in den ersten kleinen
Auseinandersetzungen mit Teilen seines Werkes dominiert die historische Herangehens-

weise. 3

Zum anderen liegt der Fokus auf der Frage, inwiefern Bremond dem Lager der Mo-
dernisten zuzurechnen sei. Dabei herrscht Konsens dariiber, dass Bremond nur eine margi-
nale Rolle zukomme, dass er aber durch die Begegnung und Freundschaft mit den Protago-

nisten der modernistischen Krise wichtige Impulse fiir sein eigenes Werk erhalten habe.

Die ersten Artikel zu Bremond teilen die Auffassung, dass sich die Beschéftigung
mit Bremond lohne und er es wert sei, wiederentdeckt zu werden.” Zwischen dieser ersten
Phase und der zweiten liegen einige wenige Verdffentlichungen, die belegen, dass das ein-

mal geweckte Interesse an Bremond nicht abflaut.”

Die zweite Phase der Auseinandersetzung mit Henri Bremond erfolgt im Jahr 2006
mit der Neuedition der HL’® durch Frangois Trémoliéres. Dieser Neuedition sind Beitriige
zahlreicher Autoren beigefiigt, die weitere Aspekte von Bremonds Leben und Werk auf-
greifen und das vorhandene Bild ergdnzen: Darin finden sich zum einen neuere Erkennt-
nisse, die seine Biographie’’ betreffen. Gleichzeitig erfihrt die im Zusammenhang mit Le-

ben und Werk Henri Bremonds aufscheinende Modernismusfrage wichtige Ergénzungen,

wird nach der Neuausgabe, die von Frangois Trémoli¢res herausgegeben wurde, vgl. Anmerkung 20. Im
Folgenden abgekiirzt mit: HL. Die 11 Bénde werden in dieser Ausgabe in vier Banden neu geordnet.
Venard, M., Histoire littéraire et sociologie historique: deux voies pour I’histoire religieuse, in: Actes du
Colloque d’Aix, 75-86. Im Folgenden abgekiirzt mit: Venard, Histoire littéraire et sociologie historique.
Blanchet, A., Redécouverte de Bremond, in: Actes du Colloque d’Aix, 11-25. Im Folgenden abgekiirzt
mit: Blanchet, Redécouverte de Bremond.

73
74

75 Joassart, B., Henri Bremond — Hyppolyte Delehaye Correspondance, in: Analecta Bollandiana 113

(1995), 365-413; Savignano, A., Preghiera e poesia. L esperienza religiosa in Henri Bremond (Teologia
¢ spiritualita 4), Padova 2000 und Krumenacker, Y., «Henri Bremond et I’Ecole frangaise de spiritualité»,
in: Chrétiens et sociétés 9 (2002), 115-138. Im Folgenden abgekiirzt mit: Krumenacker, Henri Bremond
et L’Ecole frangaise de spiritualité.

76 Siehe Anmerkung 20.

77 Siehe hierzu Trémoliéres, F., Situation de Bremond, in: Histoire littéraire du sentiment religieux en France

Bd. 4, 803-830, im Folgenden abgekiirzt mit: Trémoliéres, Situation de Bremond.



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 29

speziell zu der Frage, weshalb die Sainte Chantal von Bremond indiziert wurde.”® Ferner
finden sich in dieser Neuedition weitere Beitridge, die sich dem Werk Bremonds annéhern:
So setzt sich im ersten Band Sophie Houdard” mit dem Konzept des humanisme dévot
auseinander. Frangois Marxer®® widmet sich der Rezeption der so genannten Ecole
frangaise; im zweiten Band liefern Patrick Gujon und Dominique Salin eine Analyse von
Bremonds Interpretation der ignatianischen Spiritualitit.®! Im dritten Band beschiftigt sich
Jacques le Brun® mit der Frage, was sich hinter Bremonds Anspruch, eine Metaphysik der

Heiligen zu schreiben, verbirgt, um nur stellvertretend einige zu nennen.

Nach dieser Neuedition der HL folgen zwei weitere Sammelbénde, deren Mitherausge-
ber wieder Frangois Trémoliéres ist: Histoire et littérature chez Henri Bremond® und Littéra-
ture et spiritualité au miroir de Henri Bremond.®* Der erste ist die Zusammenstellung der Do-
kumente anldsslich eines Studientages zu Bremond in der Stadtbiicherei von Lyon, dessen Zu-
standekommen mit dem neu entfachten Interesse an Bremond begriindet wird. Diese Zusam-
menstellung verfolgt ein zweifaches Ziel: Zum einen sollen weitere Mosaiksteine hinzugefiigt
werden, um das Bild der Bremond’schen Rezeption zu vervollstindigen, zum anderen geht es
darum, den Beitrag Bremonds zu dem, was sich nach ihm Histoire de la spiritualité nennen
wird, genauer unter die Lupe zu nehmen. Der zweite Sammelband versteht sich als ein Zusatz

zur Neuedition, der die darin bereits angestoBenen Reflexionen iiber die historische Qualitit

8 Trémoliéres, F., Henri Bremond moderniste? Un état de la question, in: ,,.In wilder ziigelloser Jagd nach

Neuem®, 187220, im Folgenden abgekiirzt mit: Trémoliéres, Un état de la question, und Ders., Appro-
ches de I’indicible. Etudes bremondiennes, Grenoble 2014, 151-193 und 213-230, im Folgenden abge-
kiirzt mit: Trémoli¢res, Approches de 1’indicible.
7 Houdard, S., Humanisme dévot et ,Histoire littéraire‘, in: Histoire littéraire du sentiment religieux en
France Bd.1, 23-51, im Folgenden abgekiirzt mit: Houdard, Humanisme dévot.
80 Marxer, F., L’Ecole frangaise: la théologie entre éblouissement théocentrique et faille christologique, in:
Histoire littéraire du sentiment religieux en France Bd.1, 875-905, im Folgenden abgekiirzt mit: Marxer,
L’Ecole frangaise.
81 Gujon, P./Salin, D., Henri Bremond et la spiritualité¢ ignatienne, in: Histoire littéraire du sentiment reli-
gieux en France Bd. 2, 413-443, im Folgenden abgekiirzt mit: Gujon, Henri Bremond et la spiritualité
ignatienne.
82 Le Brun, J., Henri Bremond et la «métaphysique des Saints», in: Histoire littéraire du sentiment religieux
en France Bd. 2, 7-27, im Folgenden abgekiirzt mit: Le Brun, Henri Bremond et la métaphysique des
Saints.
Fouilloux, E. (Hg.), Histoire et littérature chez Henri Bremond. Sous la direction d’E. Fouilloux, textes
réunis par F. Trémolieres, Grenoble 2009, im Folgenden abgekiirzt mit: Histoire et littérature chez Henri

Bremond.

83

8 Guideroni-Bruslé, A., Trémoliéres, F., (textes réunis par), Littérature et spiritualité au miroir de Henri

Bremond, Grenoble 2012, im Folgenden abgekiirzt mit: Littérature et spiritualité au miroir de Henri Bre-
mond.



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 30

des Bremond’schen Schreibstils weiterfiihren will. Deshalb finden sich in diesem Band sowohl
eine rezeptionsgeschichtliche Annidherung der HL in unterschiedlichen Kontexten als auch eine
weitere Anndherung, die die Literaritdt bei Bremond analysiert. Der Fokus richtet sich demzu-
folge zum einen darauf, wie Bremond die Texte der Mystiker und Mystikerinnen in sein Werk
einbaut, zum andern geht es um seinen Schreibstil. SchlieBlich verdffentlicht Frangois Trémo-
lieres mit Approches de I'indicible® einen Band, mit dem er die mystische Komponente des
Bremond’schen Ansatzes in Form einer Artikelsammlung in den Blick® nimmt und dabei
gleichzeitig neue Erkenntnisse, die Indizierung von Bremonds Sainte Chantal und den so ge-
nannten literarischen Modernismus betreffend, liefert.?’” In diesem Band ist besonders die Mys-
tik und das Sprechen von Gott Gegenstand des Interesses, allerdings wird auch hier die histori-
sche Perspektive nur bedingt verlassen, weil die Betrachtung von Bremonds Herangehensweise
im Vergleich mit anderen franzdsischen Autoren gesehen wird, die sich der Mystik verschrie-

ben haben.

So verwundert es nicht, dass das neuaufkeimende Interesse an Person und Werk Henri
Bremonds tiber den franzdsischen Sprachraum hinaus Wellen schlédgt: Ein Beispiel ist hierfiir
die Verdffentlichung von Peter J. Gorday, Pure love, pure poetry, pure prayer,®® die die Er-

schlieBung von Bremonds Leben und Werk fiir den amerikanischen Sprachraum unternimmt.

Was die deutsche Rezeption von Henri Bremonds Leben und Werk anbelangt, so
findet er eine erste knappe Erwihnung in Form von Artikeln® in den Jahren 1933 und 1956,
die von Eduard Maria Lange verfasst worden sind.”® Im Zuge der Modernismusforschung
und der Beschiftigung mit der der Bewegung nahe stehenden Personlichkeiten®' wie Mau-
rice Blondel, Friedrich von Hiigel oder Alfred Loisy sto3t man immer wieder auf den Na-

men Henri Bremond.

8 Siehe Anmerkung 77.

So geschehen in Bezugnahme auf andere Autoren innerhalb des franzosischen Sprachraumes wie Michel
de Certeau und Jean Baruzi.
Trémolieres, Un état de la question, siche Anmerkung 78.

86

87

8 Gorday, P.F., Pure love, pure poetry, pure prayer. Life and work of Henri Bremond, Eugene, Oregon

2018.

8 Bautz, F. W., Art. ,,Henri Bremond®, in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 1, Hamm 1975,
741; Olphe-Galliard, M., Art. ,,Bremond®, in: LThK 2, Freiburg 21958, 668; Weismayer, J., Art. ,,Bre-
mond*®, in: LThK 2, Freiburg 21994, 671-672.

% Lange, E. M., Henri Bremonds Gestalt und Wirkung, in: Hochland 31 (1933), 223232, und: Ders., Henri
Bremond, Drei Jahre dlter, in: Hochland 58 (1965/66), 81-83.

°l  Sjehe dazu den ersten Teil der Arbeit.



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 31

Spuren, Facetten seines Lebens und Werks werden hier und dort sichtbar,?? deren
Systematisierung in Form einer Monographie in deutscher Sprache bis jetzt noch nicht statt-
gefunden hat. Der jlingste Artikel, der im deutschen Sprachraum zu Henri Bremond erschie-
nen ist, stammt aus dem Jahr 2009 und setzt sich mit der Frage, inwiefern Henri Bremond
als Modernist bezeichnet werden kann, auseinander.”® Zwar ist er in einem deutschen Sam-
melband erschienen, geschrieben hat ihn Frangois Trémoliéres jedoch in franzosischer

Sprache.

Eine rein theologische Herangehensweise an Bremond war bislang noch nicht Ge-
genstand der Forschung. Wenn auch durchaus gesehen wurde, dass er Dinge sichtbar ge-
macht hat, die auch fiir spirituell Suchende von heute von Belang sind,” ist es bisher ver-
siumt worden, Bremond als Impulsgeber fiir eine Zeit des Ubergangs zu befragen. Sein
Leiden an der Abwesenheit Gottes, sein Sprechen iiber diese Gottesferne und die sich in
allen Fasern seines Werkes durchschimmernde Suche nach einer Deutung derselben, die
ihn schlieBlich zur Beschéftigung der Mystiker und Mystikerinnen des 17. Jahrhunderts in
Frankreich und auf das literarische Feld gefiihrt hat, kdnnen fiir heutige spirituelle Frage-
stellungen fruchtbar gemacht werden. Die Frage, welche Konsequenzen sich fiir die Spiri-
tualitdt von heute ergeben, wenn sich der Mangel oder der Bruch, den wir heute spiiren, und
den auch Bremond bereits gesplirt hat und den er aber seinerseits bereits in der Literatur der
Mystiker und Mystikerinnen des 17. Jahrhunderts ausmacht, durch die Geschichte der Spi-
ritualitét zieht, wurde nicht aufgegriffen. Diesen Fragen wendet sich die vorliegende Arbeit
zu, die ihren Blick auf die Modi der Bremond’schen Spiritualitét richtet und dabei Impulse

fiir die aktuelle Krisenzeit zu geben versucht.

92 Vgl. Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernitit, 273-278 sowie 368-372 und Wilmer,
Mystik zwischen Denken und Tun, 120-133, sowie Neuner, Der Streit um den katholischen Modernis-
mus, 124, WeiB}, Aufkldrung — Modernismus — Postmoderne, 23 und 99 sowie Arnold, Katholizismus als
Kulturmacht, 173—-183, der an dieser Stelle ausfiihrlich auf die Freundschaft von Sauer und Bremond
eingeht und damit einen wichtigen Baustein fiir das internationale Netzwerk, welches Henri Bremond
umgeben hat, liefert. Auf dieses Netzwerk und Bremonds Beziehung zum literarischen Modernismus wird
in Kapitel 4 des ersten Teiles eingegangen.

% Vgl. Anmerkung 65.

% So beispielsweise Certeau, M., Henri Bremond historien d’une absence, in: Ders., L’absent de I’histoire,

Paris 1973, 73—108, im Folgenden abgekiirzt mit: Certeau, Henri Bremond historien d’une absence.



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 32

1.6 ... und geht dabei folgendermalien vor

Diese Arbeit stellt ganz grundlegend Leben und Werk Henri Bremonds einer deutschen
Leserschaft vor:?® Der erste Teil der Arbeit handelt von dem Priester und Jesuit Henri Bre-
mond, der aufgrund seiner Erfahrung der Gottesferne eine personliche Krise erlebt. Begeg-
nung, Anregung und Austausch in dieser Frage erhilt er von seinem modernistischen Netz-
werk, welches sein Leben in den Kontext der so genannten modernistischen Bewegung
riickt. Eingegangen wird dabei auf die so genannte modernistische Krise im Kontext der
franzosischen Kirche, die Bremond als Zeitzeuge aktiv miterlebt und durchlebt. Ferner auf
die Beziehungen, die Bremond zum Kreis der so genannten Modernisten pflegt und auf die
Frage, inwieweit seine Sainte Chantal, die indiziert wurde, als modernistisch bezeichnet
werden kann. Wie erlebt Bremond diese Krise? Und welche Impulse erhélt er aus dem Kreis

der so genannten Modernisten?

Die personliche Krise Henri Bremonds ist eingebettet in die Krise der Kirche seiner
Zeit. Bremond verspiirt bei sich und seinen Zeitgenossen einen aufscheinenden Bruch, ge-
paart mit einer religiosen Unruhe. Er begibt sich auf die Suche nach deren Ursprung und
findet Antworten bei den franzosischen Mystikerinnen und Mystikern des 17. Jahrhunderts

in Frankreich.

Die vorliegende Arbeit sucht Antworten bei Bremond — und ahmt dadurch seine
Vorgehensweise nach — da er selbst die Antworten auf die Zeichen seiner Zeit in der Lite-
ratur der Mystiker und Mystikerinnen des 17. Jahrhunderts gesucht hat. Diese seine Ant-
wort ist Gegenstand des zweiten Teiles, der in Form einer Relecture Bremonds Werk dem
Leser mit der Absicht vorstellt, der religidsen Erfahrung und dem in ihr oszillierenden Uber-
gang auf die Spur zu kommen. Dabei wird sowohl Bremonds Frithwerk, das sich mit dem
Phinomen der Konversion beschéftigt, als auch exemplarische Biicher seines elfbidndigen
Hauptwerkes, der Histoire littéraire du sentiment religieux en France, denen es um ein
Nachspiiren dessen geht, wie der nahe und doch zugleich so ferne Gott erfahren werden

kann, Gegenstand der Untersuchung sein.

% So liegen nur wenige Ubersetzungen ilteren Datums vor, so beispielsweise Bremond, H., Das wesentliche

Gebet, Regensburg 1959, siche auch Anmerkung 22 sowie Bremond, H./Blondel, M., Oberammergau
und das Geheimnis der Passion, Freiburg 1950.



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 33

Der dritte Teil stellt ausgehend von einer Systematisierung des Bremond’schen Er-
fahrungsbegriffs Modi seiner Spiritualitiit des Ubergangs vor und versucht so, die Essenz
der Bremond’schen Spiritualitit herauszuarbeiten. Ausgehend von dieser Systematisierung
wird abschlieend aufgezeigt, welche Impulse die Bremond’sche Spiritualitét angesichts
der heutigen Herausforderungen und der Transformationen auf dem Feld der Spiritualitét

geben kann.

Ist der Ansatz von Bremond eine Moglichkeit, um heute ,,mit den Suchenden auf
die Suche* ¢ zu gehen? Arnulf Rainer, Madeleine Delbrél und Michel de Certeau, um nur
die prominentesten Personen zu nennen, die in Henri Bremond einen spirituellen Meister
gesehen haben, zeugen von der Notwendigkeit, sein Leben und Werk einer deutschen Le-
serschaft bekannt zu machen und ihn als spirituellen Impulsgeber vorzustellen. Dies ge-
schieht unter anderem dadurch, dass Ausziige seiner Gedanken erstmalig in eigener Uber-
setzung vorgelegt werden. Die in dieser Arbeit geleistete Relecture seines Werkes ermog-
licht dariiber hinaus einen Uberblick iiber sein Lebenswerk. Aufgrund seiner personlichen
Aussagen und seiner Verquickung mit den Ereignissen der franzosischen Kirche wéhrend
der so genannten Modernismuskrise lassen sich neue Erkenntnisse dariiber gewinnen, wie
diejenigen, die des Modernismus verdichtig sind, mit diesem Verdacht und den daraus fol-
genden Verurteilungen und Ermahnungen umgehen. Hier ist Bremond insofern von Inte-
resse, als er trotz starker Bedréngnis vonseiten der Amtskirche an der katholischen Kirche

festhilt und dafiir Griinde liefert, die aus seiner Spiritualitét herriihren.

Fiir die heutigen Fragestellungen im Angesicht der bestehenden Gotteskrise, der da-
mit einhergehenden Transformationsprozesse auf dem Feld der Spiritualitét ist die Lebens-
geschichte eines Mannes, dessen personliche Suche zu der Genese einer Spiritualitit fiihrt,
die fiir die gegenwirtige Situation fruchtbar gemacht werden kann, von grundlegender Be-

deutung. Dadurch dass Bremond mit seinem Ansatz eine genuin christliche Spiritualitét

% Ein Gesprich mit dem tschechischen Theologen Tomas Halik iiber Glauben heute: ,,Mit den Suchenden

auf die Suche gehen®, in: Herder Korrespondenz 2 (2013), 69—73, im Folgenden abgekiirzt mit: Halik,
Mit den Suchenden auf die Suche gehen, das Zitat bezieht sich auf den Titel des Interviews. Fiir die
Tatsache, dass es neben Arnulf Rainer zahlreiche weitere Personlichkeiten gegeben hat, denen Henri Bre-
mond als spiritueller Meister gedient hat, und die sich ausgehend von seinen Impulsen auf die Suche
begeben haben, sei neben Michel de Certeau, auf den im zweiten Teil der Arbeit eingegangen wird, stell-
vertretend auf den Artikel von F. Marxer, «Cette curiosité¢ des états mystiques qui lui était interdit de
vivre.» Claudel, Mounier, Maritain, Du Bos lecteurs de Bremond, in: Histoire littéraire du sentiment re-
ligieux en France Bd. 2, 1048—1080, im Folgenden abgekiirzt mit: Marxer, Cette curiosité des états mys-
tiques, verwiesen.



EINLEITUNG: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 34

verfolgt, die hier erstmals zusammenfassend vorgestellt und unter dem Vorzeichen einer
Spiritualitit des Ubergangs an Konturen gewinnt, zeigt sich, dass es nicht darum geht, alte
Pfade zu verlassen, sondern vielmehr Mittel und Wege zu finden, die Suche zu leben. Die
im dritten Teil der Arbeit entwickelten Modi seiner Spiritualitdt liefern somit einen wichti-
gen Beitrag fiir eine christliche Spiritualitidt von morgen, in der es darum geht, der Dialektik
von Anwesenheit und Abwesenheit Gottes nicht auszuweichen, sondern einen spirituellen

Habitus zu generieren, der ihr gewachsen ist.



ERSTER TEIL:

SPIRITUALITAT IN ZEITEN
DES UBERGANGS —
MODERNISTISCH TANGIERT

35



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 36

1 «Toujours la nuit»”” — Erfahrung der Absenz Gottes im
Leben von Henri Bremond

Wenn die Suche nach dem, was fehlt, auf jemanden zutrifft, dann auf Henri Bremond
(1865—-1933). Ist es doch dieses ,,Dazwischen®, das Bremonds Leben und Werk in vielerlei
Hinsicht charakterisiert: Blickt man auf sein Leben, so ist dies von Ubergiingen gekenn-
zeichnet. Henri Bremond wird am 31. Juli 1865 in Aix-en-Provence als zweiter Sohn von
insgesamt fiinf Kindern geboren.”® Getauft wird er in der Magdalenenkirche auf den Namen
Marie, Joseph, Frangois, Régis, Ignace, Henri, ganz so, als wollte seine fromme Mutter ihm
eine Armada an Beschiitzern zur Seite stellen.”® In seinem Elternhaus herrscht eine offene
Diskussionskultur, die vom ultramontanen Vater und einer liberal orientierten Mutter in
Gang gehalten wird. Es sind jene Diskussionen, die im jungen Bremond das Interesse an
pro und contra wecken, gepaart mit der Einsicht, dass jede Sicht etwas Wahres in sich
birgt.!% Ob die Frommigkeit der Mutter dazu gefiihrt haben mag, dass alle vier Jungen und
das einzige Madchen, Marguerite, den Weg des Ordenslebens wihlen? Wir wissen es nicht.
Jedenfalls wurde Henris dltester Bruder Benediktiner, seine Briider André und Jean werden
—wie er selbst — Jesuiten. Der Eintritt aller Kinder in den Ordensstand wird von der Familie

t,lOI

der Mutter mit Missbilligung quittier und auch ganz Aix-en-Provence ist der Meinung,

dass dies des Guten zu viel sei.'??

Bremonds Leben ldsst sich grob in eine jesuitische und eine nachjesuitische Periode

einteilen. Die jesuitische Periode umfasst die Jahre 1882—1904.!% Nach bestandenem Abi-

97 Immer die Nacht*, Beschreibung von Bremond, die seine Unfihigkeit, Gott zu fiihlen, veranschaulichen

soll, zitiert nach: Blanchet, Henri Bremond, 78: «Toujours la nuit, toujours le lointain cruel.» Die Zitate,
die sich in den folgenden Uberschriften finden, stammen nicht ausschlieBlich von Bremond, stehen aber
in einem unmittelbaren Bezug zu ihm. Bei allen handelt es sich um eigene Ubersetzungen.

Vgl. im Folgenden, Trémoli¢res, Situation de Bremond, hier 804 f.

Charpin, F., Souvenirs d’un aixois sur I’abbé Bremond, in: Entretiens sur Henri Bremond, 27-36, hier 28.
Blanchet, A., L’abbé Henri Bremond, in: Entretiens sur Henri Bremond, 1941, 21, im Folgenden wie-
dergegeben mit: Blanchet, L’abbé Henri Bremond.

Trémoliéres, Situation de Bremond, 808.

102 Blanchet, Henri Bremond, 26.
103

98
99
100

101

Die Ausfiihrungen beschrénken sich auf diejenigen Faktoren, die fiir die Entwicklung seiner Religions-
philosophie und fiir seine Beziehung zur modernistischen Bewegung ausschlaggebend sind; fiir die de-
taillierte Analyse der jesuitischen Periode sei an dieser Stelle auf die Biographie von Blanchet, Henri
Bremond, verwiesen.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 37

tur tritt er 1882, mit 17 Jahren, in den Jesuitenorden ein. Seine Entscheidung fallt zusammen
mit dem Décret Ferry, das religiose Bildungseinrichtungen und Institute in Frankreich ver-
bietet.'** Aus diesem Grund findet Bremonds Ausbildung in England, genauer in den Aus-

bildungsstitten Sidmouth, Hastings und Mold, statt.

Von 1892 bis 1897 unterrichtet er an den Colléges von Moulins, Mongré und Saint-
Etienne alte Sprachen und Literatur. Dabei entdeckt er im Unterrichten selbst eine Beru-
fung.'% Aufgrund seiner Aufnahme in die Redaktion der Etudes' siedelt er mit 31 Jahren
nach Paris tiber. Dies ist sein offizieller Eintritt in das literarische Leben. Hier, am Puls der

Zeit, hat er das Gefiihl, einen wichtigen Moment der Kirchengeschichte mitzuerleben. !

Bereits die Ausbildungsjahre in England konnen als Vorldufer einer mehrjahrigen
Krise angesehen werden, deren Beginn das Jahr 1890 ist. Die Ausbildung in England ist
unpersonlich, lehrerzentriert und stereotyp.'®® Bremond leidet. Weder der philosophische
Zyklus, noch der sich anschlieende, ebenfalls mehrjihrige, theologische Zyklus der Aus-
bildung beantworten die in ihm gidrenden Fragen, sie vermogen sein Sehnen, sein Suchen

nicht zu stillen.

,,Langeweile*,'*” so konnte man mit einem Wort die Jahre in Mold aus Bremonds
b

Perspektive beschreiben. Diese scheint sich zu verschlimmern, als nach einem kurzen ein-
jéhrigen Intermezzo als Lehrer fiir Literatur in Mongré von 1888—1889, auch der sich an-
schlieBende theologische Zyklus zu keiner Besserung seiner Situation fiihrt. Die anachro-
nistisch-scholastische Begriffsspalterei ruft in ihm Widerwillen und Entsetzen hervor:
,»Wenn ich an die bemitleidenswerten Theologiestunden zuriickdenke, die ich wéhrend vier,

«l10 g5 lautet sein Urteil im Riickblick auf diese Zeit. Um

ja vier Jahren ertragen musste
dieser lebensfernen Theologie zu entgehen, fliichtet er sich in die selbst gewihlte Lektiire.

Krank vor Langeweile, wendet er sich der Mystik zu und entdeckt ,,Nicole, Surin und die

104 Trémolicres, Situation de Bremond, 804.

Dagens, J., Introduction & Henri Bremond, in: Actes du Colloque d’Aix, 1-10, 3, im Folgenden abgekiirzt
mit: Dagens, Introduction & Henri Bremond.

Die Monatszeitschrift Efudes wurde von der Societas Jesu im Jahr 1856 gegriindet.

Dagens, Introduction a Henri Bremond, 4.

Trémoliéres, Situation de Bremond, 804.

109 Vgl. Blanchet, Henri Bremond, 31.

110 Loisy, Tyrrell et Bremond, 5.

105

106

107

108



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 38

anderen!''! und spielt mit dem Gedanken, sich in Form einer Doktorarbeit mit der From-
migkeitsliteratur des 17. Jahrhunderts intensiver zu beschiftigen. Zugleich widmet er sich
der englischen Literatur, allen voran der Oxford-Bewegung, deren Protagonist John Henri
Newman Bremond sehr beeindruckt, was zu einer intensiven Beschiftigung mit seinem

Werk fiihrt.

Zur selben Zeit drangt sich ihm die Frage auf, ob sich seine religidse und seine literari-
sche Berufung iiberhaupt vereinbaren lassen.''? Diese Frage 16st in ihm eine tiefe Melancholie,
ja Depression aus. Seine Unrast duflert sich in ziellosen Spaziergéingen. Angste plagen ihn.
Seine Gefiihle einem Vertrauten beschreibend verwendet er das Bild des Eichhornchens, das
sich um sich selber dreht und von dem er findet, dass dieses Bild an Traurigkeit schwer iiber-

troffen werden konne und das Ende dieses Zustandes noch nicht in Sicht sei.!!?

Dass er mit dieser Vermutung Recht behalten soll, zeigt sich im Jahr 1897. Anlass
sind Exerzitien, bei denen Bremond feststellt, dass er nicht mit Geschmack beten kann, da
ihm das Gefiihl der Trostung bzw. der Priasenz Gottes fehlt. Hier bricht das personliche
Drama Bremonds auf. Er leidet an der Absenz Gottes, zweifelt an seiner Berufung, fiihlt
die Erosion seines Glaubens. Uberzeugt davon, dass die Unfihigkeit, etwas von der Priisenz
Gottes zu spiiren, in ihm selbst begriindet liege, fragt er sich, ob er iiberhaupt eine religiose
Seele besitze, ob er iiberhaupt dafiir gemacht sei, Gott wahrhaft zu lieben.!'* Die personli-
chen Notizen des Jahres 1897 zeigen einen Mann, der um seinen Glauben ringt, bettelt,
kdmpft in Ermangelung eines Gefiihls, das ihm jedoch nicht vergdnnt zu sein scheint, wo-

von die folgenden Zeilen ein bewegendes Zeugnis ablegen:

»Alle, die ich sehe und frage, sagen mir ohne zu zogern, dass sie Sie in einigen
besonderen Stunden ihres Lebens gefunden haben. Allen haben Sie etwas gesagt.
Allen war es zu einem bestimmten Moment unmdglich, an ihrer Présenz und ihrer
Liebe zu zweifeln. Und mir, niemals, niemals! Was habe ich mir denn in meiner

1 So schreibt Bremond in einem Brief an Loisy vom 7. April 1916, zitiert nach: Loisy, Tyrrell et Bremond,

116: «C’est 1a que, ivre d’ennui, j’ai lu Nicole, Surin et les autres. Au moins, ils ne me parlaient pas
scolastiques: ils écrivaient un joli frangais. Dés lors, I’envie m’était venue de préparer une these de doc-
torat sur I’intérét littéraire et grammatical que présentaient les livres dévots du XVII® siécle.»
112 So Blanchet, Henri Bremond, 38.
113 Blanchet, Henri Bremond, 39: «Il m’arrive de me promener sans fin devant les choux et les salades, un
peu comme un écureuil qui tourne. Il y a peu de choses plus tristes que de voir tourner un écureuil. (...)
Je n’ai jamais passé par pareilles angoisses, et rien n‘est encore fini.» Der Adressat des Briefes ist nicht
bekannt, wahrscheinlich handelt es sich um einen Kollegen in Déle oder Mongré.

114 Blanchet, Henri Bremond, 75.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 39

Kindheit zuschulden kommen lassen? War es mein Fehler, wenn das Gebet mich
von Anbeginn zuriickstie3? Ich bin schuldig und ich weifl nicht, wo mein Fehler
liegt. Erleuchten Sie mich. Ich sage ihnen nicht, dass Sie mir die Freude ihres Heils
zu teil werden lassen sollen, da Sie es mir noch nie gegeben haben ... Immer die
Nacht, immer diese grausame Ferne. Warum? Quid fecit tibi? Erleuchten, erwdrmen
Sie mich.“'"

Bremond schreibt sich einerseits diese Unfihigkeit, Gott im Gebet zu spiiren, selbst zu;

andererseits ist er auf der Suche nach dem wahren Gebet, nach dem Gefiihl. Diese Suche

ist fiir sein Leben zentral, sie fiihrt ihn zu den Schriften der Mystiker und Mystikerinnen

und zu der Frage nach der wahrhaften Kirche, nach dem echten Glauben:

,,Man sieht nur das Wirkliche im Beichtstuhl. Es ist fiir mich ein exzellentes Mittel
diese Untersuchung iiber das religiose Gefiihl zu fiihren, welches eine der Sorgen
und Ambitionen meines Lebens ist. Ambition ist nicht das richtige Wort. Diese Su-
che wird mehr und mehr personlich. Ich mdchte mich selbst durch diese Untersu-
chung in so unterschiedlichen Seelen aufkléren. Ich war vorgestern in Fourviére.
Der Kardinal, priachtig in Rot und Gold, durchschritt die volle Kirche. Ein Domini-
kaner auf der Kanzel sagte, dass die Kirche die Losung der sozialen Frage habe,
und diese ganze plumpe Bourgeoisie von Lyon sog diese Redekunst in sich auf, die
ihren Geldbeutel nicht in Gefahr brachte. Ich war auBBer mir. Das Purpur und das
Gold erschienen mir ldcherlich. Und das ganze katholische System schien bewun-
dernswert dafiir organisiert zu sein, die Ruhe der Méachtigen und der Reichen mit
dem Schlummer der schlechten Neigungen des Volkes zu weihen. Sind wir hier
angelangt nach so vielen Jahrhunderten? Wo SIND DIE HEILIGEN?*'"¢

115

116

Zitiert nach: Blanchet, Henri Bremond, 78: «Tous ceux que je vois et que j’interroge me disent sans
hésiter que, & quelques belles heures de leur vie, ils vous ont rencontré. A tous vous avez dit quelque
chose. Tous, a un certain moment, ont été dans I’impossibilité de douter de votre présence et de votre
amour. Et moi, jamais, jamais! Qu’ai-je donc fait de si coupable dans mon enfance? Etait-ce ma faute si,
dés ce moment, la priére me repoussait? Je suis coupable et je ne sais ot est ma faute. Eclairez-moi. Je ne
vous dis pas de me rendre la joie de votre salut, parce que vous ne me 1’avez jamais donnée ... Toujours
la nuit, toujours le lointain cruel. Pourquoi? Quid fecit tibi? Eclairez, échauffez-moi.» In die gleiche Rich-
tung zielt auch eine in einem Brief vom 11. September 1900 an Maude Petre gerichtete Bitte: «Miss Petre,
aidez-moi a Le retrouver quelque jour, malgré tout ce qui encombre mon chemin ...», zitiert nach Blan-
chet, Henri Bremond, 203. Zu Maude Petre siche den ersten Teil der Arbeit.

Zitiert nach: Blanchet, Henri Bremond, 109, Brief an Friedrich von Hiigel vom 14. Dezember 1899: «On
ne voit que du réel au confessionnal. C’est pour moi un excellent moyen de mener cette enquéte sur le
sentiment religieux qui est un des soucis et des ambitions de ma vie. Ambition n’est pas le mot. Cette
quéte devient de plus en plus personnelle. C’est moi que je veux éclairer par ce sondage dans tant d’ames
différentes. J*étais avant-hier a Fourviére. Le cardinal, superbe de rouge et d’or, a traversé 1’église pleine.
Un Dominicain en chaire répétait que 1’Eglise a la solution de la question sociale, et toute cette épaisse
bourgeoisie lyonnaise buvait cette éloquence qui ne mettait pas sa bourse en danger. Moi, je me sentais
exaspéré. La pourpe et I’or me semblaient une dérision. Et tout le systeme catholique paraissait admira-
blement organisé en vue de consacrer la quiétude des puissants et des riches par 1’assoupissement des
mauvaises passions de la plebe. Et voila ou nous sommes, aprés tant de siécles? Ou SONT LES
SAINTS?» Zu Friedrich von Hiigel siehe Kapitel 3.1 im ersten Teil der Arbeit.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 40

Es ist das gelebte Christentum, auf dessen Suche sich Bremond begibt und das ihn zu der
Frage fiihrt: ,,Wer betet, aber wer betet WIRKLICH in dieser Menge*?!'!” Ob diese person-
liche Krise der alleinige Grund ist, der schlieBlich zum Austritt aus dem Orden fiihrt, oder
ob auch Differenzen mit seinem Ordensoberen ihn zu diesem Schritt bewegen, wissen wir
nicht.!'® Sicher ist, dass sich am Grund seiner Krise das moderne Lebensgefiihl'!® der Ab-
senz Gottes findet. Im Jahr 1904 verlésst er, nur wenige Jahre nach der ewigen Profess, die

Gesellschaft Jesu.

Es beginnt die nachjesuitische Periode: Nachdem er den Jesuitenorden verlassen hat,
fasst er den Entschluss, sich als Priester in seiner Heimatdidzese inkardinieren zu lassen'?;
um ein einfacher Gemeindepriester zu werden.'?! Allerdings merkt er bald, dass dies mit
seinem Drang, weiterhin schriftstellerisch tétig zu sein, nicht in Einklang zu bringen ist. Er
verldsst seine Heimat und wiahlt 1913 eine Region in Frankreich, die zur Einsamkeit gera-
dezu einlddt und vollstindige Zurilickgezogenheit ermoglicht: die Pyrenden, genauer das
Dorf Arthez d’Asson. Sein Haus in diesem unweit von Lourdes gelegenen Dorf verlésst er
von nun an nur noch aus bestimmten Griinden, meist fiihrt ihn sein Weg dabei in die Haupt-

stadt.

Der Beginn der nachjesuitischen Periode féllt zusammen mit der so genannten mo-
dernistischen Krise in Frankreich. Die Auseinandersetzung der Amtskirche mit der so ge-
nannten modernistischen Bewegung, deren Hohepunkt sich im Dekret Lamentabili sane
exitu vom 3. Juli 1907 und der Enzyklika Pascendi dominici gregis vom 8. September 1907
darstellt, trifft die franzosische Kirche besonders hart, da die Enzyklika in ihrem Formulie-
rungen auf AuBerungen bekannter franzosischer Modernisten Bezug nimmt, wie beispiels-
weise Alfred Loisy, mit denen Bremond freundschaftlich verbunden ist. Auch Bremond
bleibt von den Auswirkungen dieser kirchlichen Verlautbarungen nicht verschont und be-

kommt die Atmosphire der Verleumdungen und der Feindseligkeit mit voller Wucht zu

117 Zitiert nach: Blanchet, L’abbé Henri Bremond, 28: «Qui prie, mais qui prie REELLEMENT dans cette
foule?»

118 Qo stellt Blanchet die Frage, ob es sich bei Bremond um einen Austritt oder vielleicht auch um einen

Ausschluss aus dem Orden gehandelt hat, Blanchet, Redécouverte de Bremond, 15.

119 Blanchet, L’abbé Henri Bremond, 29.

120 Blanchet, Redécouverte de Bremond, 15.

121 Bremond zollt den einfachen Landpriestern groBe Bewunderung. Im Zuge seiner Aufnahme in die Aca-

démie frangaise sagt er: «Ce sont les curés de Campagne qui sont honorés en ma personne.» (es sind die

Landpriester, die in meiner Person geehrt werden), zitiert nach: Blanchet, L’abbé Henri Bremond, 33.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 41

spiiren: 1909 nimmt er an der Beerdigung seines Freundes George Tyrrell teil,'*?> und
spricht trotz des Verbotes des dortigen Bischofs am Grab ein Gebet. 1913 wird seine Sainte
Chantal auf den Index gesetzt. Beide Ereignisse sowie die darauf folgende Konfrontation
mit der Amtskirche, die Bremond einiges abverlangen, sind schlieBlich der Anlass fiir sei-

nen Aufbruch in die Pyrenden. Dort bleibt er die weiteren 20 Jahre bis zu seinem Tod.

Diese letzte Phase seines Lebens ist ganz der Entstehung der HL gewidmet. Nach
dem Bruch mit der Gesellschaft Jesu sucht Bremond, nun fast sechzigjéhrig, nach Moglich-
keiten, seinem Werk zur Anerkennung zu verhelfen. Dabei spielen auch finanzielle Ge-
sichtspunkte eine Rolle, muss er in den letzten Jahren seines Lebens doch stark darum
kidmpfen, sich durch sein literarisches Schaffen {iber Wasser halten zu kénnen.'** Gleich-
zeitig ist er sich seit seinem Austritt aus der Gesellschaft Jesu eines fehlenden institutionel-
len Riickhaltes bewusst und sucht nun nach Moglichkeiten, diesen Mangel zu kompensie-
ren: Nachdem seine Hoffnungen, einen Lehrstuhl am Institut Catholique in Paris bzw. an
der Universitdt von StraBburg zu erhalten, sich zerschlagen, bewirbt er sich um die Auf-

nahme in die Académie francgaise, in die er 1923 gewahlt wird.

Wenige Jahre danach erkrankt er, was dazu fiihrt, dass er nicht mehr sprechen kann.
Schlielich kommen Probleme mit der Lunge hinzu. Er stirbt am 17. August 1933 mit 68

Jahren in Arthez d’ Asson.

122 Zu George Tyrrell siche Kapitel 3.2 im ersten Teil der Arbeit.

Sorrel, Ch., Henri Bremond académicien francais, in: Histoire et littérature chez Henri Bremond, 149—
170, hier 150, im Folgenden abgekiirzt mit: Sorrel, Henri Bremond académicien frangais.

123



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 42

2  «rangé parmi les suspects'*» — Des Modernismus
verdichtig

Bei dem so genannten Modernismus'?® erweist sich eine eindeutige Begriffskldrung nach
wie vor als schwierig. !¢ Der Begriff, so ist schon im Dictionnaire de Théologie von 1928
zu lesen, ldsst sich schlecht eingrenzen. Bis heute begegnen Definitionsversuche den folgen-
den Fragestellungen, deren eindeutige Beantwortung nach wie vor schwer fillt'>’: Handelt
es sich um eine erkenntnisleitende Bezeichnung, die sich auf Personen und Werke einer be-
stimmten Epoche der Kirchengeschichte bezieht, die aus unterschiedlichen Griinden das
Missfallen der Kurie auf sich zieht? Liegt ein Sammelbegriff vor, der die Fronten zwischen
der rdmischen Zentrale und einzelnen abweichenden Katholiken klért? Ist die Rede von ei-
nem konstruierten Kampfbegrift der romischen Kurie, der durch die Enzyklika Pascendi

zementiert wird?

Und: Welche Zeitspanne beinhaltet er? Die von 1898 bis 19677 Oder liegt der Be-
ginn nicht doch schon im Jahr 18937 Oder erst 1902, hervorgerufen durch das Erscheinen
von I’Evangile et I'Eglise? Vielleicht doch erst im Jahr 1903, mit der Indizierung der Haupt-
werke Loisys? Und endet er wirklich 1967 oder dauert die damals ausgeloste Krise immer

noch an?'?8

124 Unter die Verdichtigen eingeordnet*, Zitat von Bremond aus einem Brief an G. Letourneau, dem Pfarrer

von Saint-Sulpice: ,,Ich werde mich niemals gegen die Kirche auflehnen, aber, da ich nun definitiv zu den
Verdichtigen zdhle, werde ich meiner Arbeit befreiter nachgehen®, zitiert nach: Boland, A., Art. «Mo-
dernismey, in: DSp10, Paris 1980, 1415-1440, im Folgenden abgekiirzt mit: Boland, Art. «Modernismey,
hier 1431: «Je ne me révolterai jamais contre 1’Eglise, mais, définitivement rangé parmi les suspects, je
continuerai mes travaux avec plus de liberté. »

Aufgrund der Tatsache, dass es sich beim Modernismus innerhalb der katholischen Kirche um ein Pha-
nomen handelt, das von dem Dekret Lamentabili und der Enzyklika Pascendi gleichermaB3en vorgestellt,
definiert und verurteilt wurde, und um dessen Definition bis heute gerungen wird, werden die Worter
Modernismus, Modernisten und modernistisch im Folgenden kursiv gesetzt.

Wolf, ,,In wilder ziigelloser Jagd nach Neuem®, 9—-10; Neuner, Der Streit um den katholischen Modernis-
mus, 93.

127 Rivire, J., Art. «Modernisme» in: Dictionnaire de Théologie Catholiquel0, Paris 1928, 2010-2047, hier
2010, im Folgenden abgekiirzt mit: Riviére, Art. «Modernisme».

Diese Uberlegungen wurden von Prof. Dr. Hubert Wolf wihrend der Schlussdebatte des Symposions ,,In
wilder, ziigelloser Jagd nach Neuem®. 100 Jahre Modernismus und Antimodernismus in der katholischen
Kirche am Comer See vom 25.-28. Oktober 2006 angestellt.

125

126

128



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 43

Ungeachtet aller Hemmnisse, die den Begriff Modernismus umgeben: Die Eckdaten von
Bremonds Leben und Werk weisen eindeutig darauf hin, dass sich sein Leben innerhalb der
modernistischen Krise abspielt und von ihr her gedeutet werden muss. So ist es nicht ver-
wunderlich, dass diese Bewegung sein Leben beeinflusst hat: Bremond ist mit bedeutenden
Protagonisten dieser Bewegung in Kontakt,'?° und er ist ihnen — besonders im Fall George
Tyrrells und Alfred Loisys — freundschaftlich verbunden. Von dieser Freundschaft lasst er
auch dann nicht ab, als deren Bekundung zur Zerrei3probe mit seinen Vorgesetzten fiihrt
und seine Kirchenzugehdrigkeit in Gefahr bringt. Inwiefern hat diese Bewegung sein Inte-

resse an der Spiritualitdt inspiriert, begleitet und beeinflusst?

Bremond, der mit dem Autor des petit livre rouge'** eng befreundet ist, erlebt so-
wohl die Indizierung der Werke Loisys, das Erscheinen der Enzyklika Pascendi als auch

deren Folgen in Form des ,,schwarzen Terrors*!3!

aktiv mit. Fiir ihn ist die Enzyklika nicht
nur wie fiir viele Zeitgenossen ein besorgniserregendes Dokument, mit dem Rom versucht,
auf die Zeichen der Zeit zu reagieren. Sondern dariiber hinaus richtet sie sich explizit gegen
das Werk von Ménnern, die er schéitzt und die er zu seinen Freunden zihlt. Bremond ist an
der Seite derer, die bereits das Etikett Modernist zugesprochen bekommen haben.!*? Und
er hat Kontakt mit jenen, denen es gelingt, einer Indizierung zu entgehen.'** Dabei muss er
selbst die Indizierung seiner Sainte Chantal sowie das Verbot einiger Zeitschriften, fiir die

er schreibt'** miterleben. Jetzt liegt es auf der Hand, dass man ihn als potenziellen Moder-

nisten im Blick hat.

Im Schatten des Modernismus zu sein, heif3t fiir die Konzeption des Bremond’schen
Werkes, dass das Damoklesschwert des Verdachtes immer iiber ihm héngt. Dass Bremond
dem Kreis der Verdichtigen zugerechnet wird, ist ihm nur zu sehr bewusst.!*> Es hat den

Anschein, dass die Briichigkeit, die er in seinem personlichen Glaubensleben erfihrt, sich

129 Davon geben die bis heute erhaltenen und bereits publizierten Briefwechsel mit F. von Hiigel, A. Loisy,

M. Blondel und G. Tyrrell ein beredtes Zeugnis ab.

Eine Umschrei’bung von Alt:red Loisys L ‘Evangile et [’Eglise, Paris 1902, im Folgenden wiedergegeben
mit: Loisy, L‘Evangile et I’Eglise.

La Terreur Noire, ist eine Bezeichnung von Alfred Loisy und der Titel eines der Kapitel im dritten Band
seiner Mémoires, vgl. Loisy, A., Mémoires. Pour servir a I’histoire religicuse de notre temps, 3 Bde.,
Paris 1930-1931, im Folgenden wiedergegeben mit: Loisy, Mémoires.

So geschehen im Fall von Loisy und Tyrrell.

So geschehen im Fall von Friedrich von Hiigel.

130

131

132
133

134 Siehe dazu Kapitel 4 des ersten Teils.

135 Siehe Anmerkung 124.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 44

im Konflikt derjenigen, die die Kultur der Gegenwart in einem positiven Sinn mit der ka-
tholischen Welt vernetzen wollen, widerspiegelt. Leben und Werk Henri Bremonds sind
hier von besonderem Interesse: Welche Spuren hinterldsst dieser Bruch, der durch die fran-
zosische Kirche seiner Zeit geht, in seinem Leben und Werk? Inwiefern ist die Bre-
mond’sche Sensibilitdt fiir Verdnderung, die sich in seinem Denken manifestiert, der Motor

fiir eine Modernisierung der Spiritualitét, die er anstrebt?

2.1  «une image (...) souvent menteuse»'** — Abgrenzung und
Verurteilung

Den Bruch, welchen Bremond schmerzhaft in seinem eigenen Leben zu spiiren bekommt,
nimmt er auch in den Versuchen jener Personen wahr, die sich darum bemiihen, die Lehren
der Kirche mit den modernen Wissenschaften, ja der modernen Welt selbst in Einklang zu
bringen. Dieses Bemiihen — so erlebt es Bremond bei sich selbst und bei seinen modernis-
tischen Freunden — fiihrt zu einer innerkatholischen ,,Kommunikationskrise“'*’: Sie mani-
festiert sich in der mangelnden Bereitschaft, auf einander einzugehen, einander verstehen
zu wollen. Sie offenbart sich durch das Nichtvorhandensein eines Austausches zwischen
denjenigen Theologen, die auf die Zeichen der Zeit reagieren und die moderne Welt als
Herausforderung annehmen, und jenen, die diese Ambitionen als Bedrohung, Komplott, als
Wackeln an dogmatischen und exegetischen Grundfesten des Glaubens wahrnehmen. Der
Kreislauf von Verdichtigung und Verschleierung setzt sich in Bewegung.!'*® Der Hohe-
punkt der Verddchtigungen gipfelt darin, die unterschiedlichen Reformversuche in einer
eigens fiir sie geschaffenen Bezeichnung zusammenzufassen und zu verurteilen'3’: Mit dem
Dekret Lamentabili sane exitu vom 3. Juli 1907 und der Enzyklika Pascendi dominici gre-
gis vom 8. September 1907 liegen kirchengeschichtliche Dokumente vor, die mit der Ein-

fiihrung des Begriffs Modernismus gleichzeitig fiir dessen Verbreitung und Festschreibung

136 Ein verlogenes Bild“. So duBert sich Bremond in Un clerc qui n’a pas trahi, 116, iiber das Image, das

vonseiten Roms dem weiten Feld der modernistischen Aufbriiche anhaftet.
137 Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernitit, 23.
138 Colin, Crise moderniste, geht davon aus, dass die modernistische Krise durch das Zusammenspiel von
Verdacht und Verschleierung gekennzeichnet ist, die sich gegenseitig bedingen und verstérken.
George Tyrrell gelangt bereits kurz nach dem Erscheinen von Pascendi zu der Auffassung, dass Pius X.
aufgrund des Bemiihens, eine bestimmte Auslegung des Katholizismus zu verdammen, dieser Bewegung
den Namen Modernismus gegeben habe, Tyrrell, G., Trough Scylla and Charybdis or the old theology
and the new, New York — Bombay — Kalkutta 1907.

139



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 45

innerhalb der katholischen Welt sorgen. Von daher ist es wenig verwunderlich, dass Bre-
mond als Zeitgenosse von einem verlogenen Bild ausgeht, da er bei seinen Freunden be-
obachten kann, wie sie — zu Recht oder Unrecht — im Visier sind, sich im Visier glauben

oder sich nicht im Visier befindlich erkliren, weil sie andere im Visier glauben.'*°

Der Rahmen dieser Arbeit wiirde gesprengt, wollte sie einen Beitrag zur Kldrung

des Modernismusbegriffs leisten. Der Begriff Modernismus,'*!

wie ihn die Enzyklika
Pascendi vorstellt,'** lisst aufgrund des allgemeinen Charakters eine eindeutige Zuordnung
bestimmter Einzelschicksale und Ansétze nicht zu. Der Modernismus wird hier nicht cha-
rakterisiert, sondern karikiert, indem er als ,,Inbegriff aller Hiresien*!4 dargestellt wird.
Dabei handelt es sich um keine Selbstbezeichnung einer theologischen Stromung; inner-

kirchlich dient die Genese des Begriffs der Abgrenzung und Verurteilung. '**

Die Intention der Abgrenzung und Verurteilung manifestiert sich zunédchst im lehr-
haften Teil der Enzyklika in Form einer Typologie von Modernisten: Sie werden als Perso-
nen présentiert, die quasi in unterschiedlichem Gewand auftreten: als Philosoph, Historiker,
Bibelkritiker und Apologetiker, um nur einige wenige Erscheinungsmoglichkeiten zu nen-
nen.'* Dabei wird den Modernisten unterstellt, diese verschiedenen Rollen bewusst einzu-

nehmen, um moglichst unerkannt zu bleiben.

140 So Henri Gouhier in der anschlieBenden Diskussion, die auf den von E. Poulat gehaltenen Vortrag «Bre-

mond et le modernisme» folgt, in: Entretiens sur Henri Bremond, 91.

Erstmals wird der Begriff Modernismus von dem belgischen Nationalokonomen Charles Périn eingefiihrt,

der damit die Bemiihungen, den katholischen Glaubensschatz mit den Ideen der Franzosischen Revolu-

tion und der Demokratie in Einklang zu bringen, charakterisiert, vgl. Neuner, Der Streit um den katholi-
schen Modernismus, 69. Der schwibische Theologe Carl Braig will bei der Verwendung des Begriffs
eine Auffassung kennzeichnen, ,,nach welcher der Wert und die Verpflichtungskraft einer Religion nicht
auf der objektiven Wahrheit ihrer Verkiindigungsgehalte und Lehren beruht, sondern auf der subjektiven

Qualitit von Erlebnissen®, Schaeffler, R., Der ,,Modernismus-Streit“, 514. Die dem Begriff zugrunde

liegende Kritik einer Verwechslung von objektiver Wahrheit mit Qualitét, die aus subjektiven Erfahrun-

gen herriithre, wurde von Papst Pius X. ibernommen, vgl. Schaeffler, Der ,,Modernismus-Streit®, 515.

Zur Genese des Begriffs innerhalb der katholischen Kirche als Inbegriff der Héresie siehe auch Arnold,

Kleine Geschichte des Modernismus, 12 f.

142 Zum Forschungsstand siche auch Schwedt, H.H, Art. ,,Pascendi dominici gregis®, in: LThK 7, 31998,

1406 f.

Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus, 69.

144 Schaeffler, Der ,,Modernismus-Streit“, 516.

145 Claus Arnold fasst in seinem Artikel: P. Joseph Lemius OMI und die Entstehung der Enzyklika
,»Pascendi®, in: G. Fleckenstein/M. Klocker/N. SchloBmacher (Hg.), Kirchengeschichte. Alte und neue
Wege. Festschrift fiir Christoph Weber, Frankfurt a. M. 2008, 299-320, 300, im Folgenden abgekiirzt
mit: Arnold, P. Joseph Lemius OMI und die Entstehung der Enzyklika ,,Pascendi®, die Typisierung mit
folgenden Worten zusammen: ,,Als Philosophen, der nur im Rahmen der Immanenz, also innerweltlich,

141

143



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 46

Letztendlich hat Pascendi eine Verurteilung der Werke Loisys!*® im Visier, die jedoch nicht
eindeutig genannt werden. Vielmehr spricht die Enzyklika verallgemeinernd von den Mo-
dernisten und vom Konzept der Entwicklung als der ,,Quintessenz ihrer ganzen Lehre*. !4
Sie brandmarkt die ,,schrankenlose, brennende Neuerungssucht dieser Leute® und ihre
,wilde, zligellose Jagd nach Neuem®. Diese verallgemeinernden Formulierungen fiihren
dazu, dass der Verdacht modernistischen Gedankenguts gegen jedermann erhoben werden
kann. Gleichzeitig konnen diejenigen, die sich, zu Recht oder zu Unrecht, getroffen fiihlen,
erkliren, dass sie nicht gemeint seien.'*® So bemerkt Henri Bremond kurz nach dem Er-
scheinen der Enzyklika, dass der gute Pater Janssens, seiner Meinung nach der Autor der
Enzyklika, den Papst schlieBlich von der Existenz des Modernismus liberzeugt habe und
dass man sich nun an vielen Orten die Frage stelle, wer diese Modernisten denn seien?'*
Damit gibt Bremond wieder, was vielen Zeitzeugen nicht entgangen sein diirfte: Wahrend
sich das Dekret Lamentabili vor allem gegen seinen Freund Alfred Loisy wendet, weitet
sich der Kreis derer, die angesprochen werden, durch die Enzyklika Pascendi insofern er-
heblich, als Loisys Werke zwar als Zielscheibe gemeint sind, aber gleichzeitig jeder, der
Bedarf an Reformen &uflert oder Neuerungen, welcher Art auch immer, ins Innere der Ca-

tholica einbringen will, des Modernismus verdichtigt wird,'*® so dass das Fatale an diesem

denkt, als Glaubigen, der sich nur auf die religiose Erfahrung stiitzt, als Theologen, der deshalb das
Dogma nur symbolisch verstehen kann, als Historiker und Bibelkritiker, der die gottliche Offenbarung
durch Anwendung der historisch-kritischen Methode in innerweltliche Entwicklungsprozesse auflost, als
Apologeten, der die christliche Wahrheit nur vom Standpunkt der Immanenz rechtfertigt und schlielich
als Reformer, der die Kirche grundsétzlich verdndern will®.

So haben die Forschungen von Claus Arnold gezeigt, dass P. Lemius, der Autor des lehrhaften Teils von
Pascendi, bei der Abfassung eindeutig die Lehren Loisys im Blick hat, vgl. hierzu Ders., P. Joseph Lemius
OMI und die Entstehung der Enzyklika ,,Pascendi®, 312 f.

Dieses und die folgenden Zitate sind der Enzyklika entnommen, vgl. Rundschreiben unseres Heiligsten
Vaters Pius X., durch géttliche Vorsehung Papst, iiber die Lehren der Modernisten, (8. September 1907:
,Pascendi dominici gregis*), Autorisierte Ausgabe (lateinischer und deutscher Text), Freiburg 1907.

So Lebreton, J., Art. «Modernisme», in: Dictionnaire apologétique de la foi catholique 3, Paris 1928,
591-695, hier 666. Nicht nur Einzelpersonen haben sich diese Taktik angeeignet, auch die Bischofe rea-
gieren auf Pascendi teilweise dergestalt, dass sie sich von dieser Definition nicht getroffen fiithlen und
rickmelden, dass damit zweifelsohne das Nachbarland gemeint sei und sich auf ihrem Territorium nie-
mand finden lasse, auf den diese Definition zutreffe. Im Folgenden abgekiirzt mit: Lebreton, Art. «Mo-
dernisme».

149 So Perrin, M.-Th., Laberthonniére et ses amis. L. Birot — H. Bremond — L. Cagnet — E. le Roy, Paris 1975,
152: «Puisque le bon P. Janssens (auteur de I’Encyclique) a fini par persuader le Pape et au monde entier
I’existence du Modernisme, et que depuis surtout les éveques sont exhortés, in visceribus Christi, a anéan-
tir les modernistes, on va se demander partout: mais enfin, qui sont-ils?». Im Folgenden abgekiirzt mit:
Perrin, Laberthonniére et ses amis.

Siehe hierzu: Neuner, 100 Jahre nach der Modernismusenzyklika, hier 582, Ders., Der Streit um den
katholischen Modernismus, 93 und Weil3, Aufkldrung — Modernismus — Postmoderne, 80.

146

147

148

150



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 47

Begriff in seiner eigentlichen Unschirfe besteht, ja er mutiert zu einem Totschlagargument,
das jeden Kritiker, jeden Neuaufbruch, jede Reform treffen kann.'>! Zwar liegt Bremond
mit seiner Einschitzung, Pater Janssens sei der Autor, falsch. Die Tatsache, dass er mit
Freunden iiber potenzielle Drahtzieher und Autoren spricht, ist ein Zeichen dafiir, wie gut
es um die Kommunikation seines internationalen Netzwerkes bestellt gewesen sein muss.
Forschungen auf diesem Gebiet haben ergeben, dass der Inhalt der Enzyklika nicht auf Pater
Janssens'*? zuriickzufiihren ist, sondern sich einer einflussreichen Gruppe verdankt, die sich
mit ihrem integralistischen Anliegen direkt an den Papst wendet.'>® Diese Intervention muss
man bedenken, wenn Mallnahmen und Reaktionen von Pius X. in den Blick genommen
werden. Die von der Gruppe vorgestellte ,,Schreckvision!** findet Gehér. Pius X. handelt
unverziiglich und gibt die Enzyklika Pascendi in Auftrag. Thre Abfassung legt er in die
Hinde von Joseph Lémius. Bei der Abfassung der Enzyklika sind natiirlich nach wie vor
die Lehren Loisys Ausgangspunkt der Kritik. Wie Bremond richtig bemerkt, werden diese
Irrlehren nun einer solchen Vielzahl von Personen unterstellt, und die vielen Anklagepunkte
filhren wohl eher zu der Frage, wo diese Neuerer denn zu finden seien. ,,Der Kampf gegen
den ,Modernismus‘ nahm daher in wachsendem Mal} den Charakter der Entlarvung (...)
an.“!>> Oder umgekehrt: Das Vorgehen im ersten Teil der Enzyklika, den Modernismus als

Gesamtkonzept zu prisentieren, erdffnet die Moglichkeit, jedermann zu verdichtigen. '>¢

Dadurch wird ein Raum fiir ein Klima der Denunziation geschaffen, das im Motu
propio vom 18. November 1907, in dem die Exkommunikation jedem angedroht wird, der

sich zu einem von den in Lamentabili und Pascendi skizzierten Auflerungen und Ansichten

151 Vgl. Arnold, Kleine Geschichte des Modernismus, 52 f. und Neuner, Der Streit um den katholischen
Modernismus, 99 f.

152 Laurent Janssens OSB (1855-1925), Index-Konsultator und Loisy Gegner ist nicht der Verfasser der En-

zyklika, die Verfasserschaft wurde Joseph Lemius OMI (1860-1923), Generalprokurator seines Ordens

und Konsultor der Studienkongregation iibertragen, vgl. Arnold, P. Joseph Lemius OMI und die Entste-

hung der Enzyklika ,,Pascendi®, sowie Ders., Kleine Geschichte des Modernismus, 116 f. und Neuner,

Der Streit um den katholischen Modernismus, 99 f.

Diese Gruppe, angefiihrt von dem Dominikanerpater Albert Maria Weif3, findet mit der Vorstellung einer

in der ganzen Kirche vorherrschenden gefdhrlichen Neuerungssucht bei Pius X. Gehor, vgl. Weil}, Auf-

klarung — Modernismus-Postmoderne, 80 und Arnold, C., Absage an die Moderne. Pius X. und die Ent-

stehung der Enzyklika Pascendi 1907, in: Theologie und Philosophie 80 (2005), 205-224, sowie Ders.,

P. Joseph Lemius OMI und die Entstehung der Enzyklika ,,Pascendi®, 299-320.

Neuner, P., Vor 100 Jahren: Einfithrung des Antimodernisteneides, in: Miinsteraner Forum fiir Theologie

und Kirche (2010), 1-10, 2 und 3, im Folgenden abgekiirzt mit: Neuner, Vor 100 Jahren.

155 Schaeffler, ,,Der Modernismus-Streit, 517.

156 Vgl. Neuner, Vor 100 Jahren, 3 f.

153

154



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 48

bekennt, weiter untermauert wird und schlieBlich mit der Einfithrung des so genannten An-
timodernisteneides fiir den Klerus im Motu propio Sacrorum antistitum vom 1. September
1910 seinen Hohepunkt erlebt. Alle vier erwdhnten pépstlichen Dokumente werden zu Leb-
zeiten Bremonds verdffentlicht. Bremond erlebt die Reaktionen seines Umfeldes auf diese
Dokumente mit. Seine eigenen Reaktionen sind teilweise bekannt.!>” Teilweise kdnnen wir

nun mutmaBen, was er dabei gefiihlt haben mag. !>

Das vorliegende Kapitel mochte in einer Art Zusammenschau eine Tour d‘Horizon
der franzosischen Kirche zum Beginn der so genannten Modernismuskrise liefern. Ist es
doch die Kirche seiner Zeit, bei der Bremond jenen Bruch, jenes Gespiir wahrnimmt, das
ihn auch in seinem Inneren nicht mehr loslisst. Der Zustand der franzdsischen Kirche seiner
Zeit ist — neben seiner subjektiven Erfahrung — jener Motor, der ihn dazu bewegt, sein mo-
numentales Werk, die HL zu schreiben. Im Folgenden wird zunichst der Modernismus als
Krisenphdnomen innerhalb der franzosischen Kirche in den Blick genommen: Anhand der
fir die franzosische Kirche sich manifestierenden Krisenhorten, und den Bruchstellen, die
von Bremonds prominenten Freunden aus dem Kreis der so genannten Modernisten in das

? wird der

vorherrschende theologische Korsett der Neuscholastik geschlagen werden, '
Blick auf Bremonds Netzwerk und Stellung innerhalb des Kreises der so genannten Moder-
nisten gelenkt. Durch diese Vorgehensweise wird in dieser Arbeit dem Desiderat der Mo-
dernismusforschung, kiinftig nicht mehr von der Definition der Enzyklika auszugehen, son-
dern sich in Form von Analyse von Person und Werk einzelner Protagonisten dem Phéno-

men zu nihern, Folge geleistet. '®

157" Vgl. Anmerkung 127.
158 So bin ich bei meinen Forschungen auf kein Dokument gestoBen, dass Reaktionen Bremonds auf den
Antimodernisteneid preisgibt. Da es sich bei diesem Eid an bestimmten Punkten um eine Kurzzusam-
menfassung der Ideen seiner Freunde und auch seiner eigenen gehandelt haben mag, ist dem Ablegen
dieses Eides zweifellos ein inneres Ringen vorausgegangen.
159 Dabei wird im Folgenden jenen Bruchstellen, die fiir das Werk von Henri Bremond eine Rolle spielen,
besondere Aufmerksamkeit geschenkt, d.h. die Darstellung beschrénkt sich auf das Aufkommen einer
neuen Form der Apologie, sowie das Interesse an der Mystik, beides hervorgerufen durch eine Kommu-
nikationskrise innerhalb der franzosischen Kirche, die ein GroBteil der so genannten franzdsischen Mo-
dernisten zu lindern bemiiht ist.
160 vgl. Aubert, R., Nouvelle Histoire de I’Eglise, Paris 1975, hier 200, und Lebreton, Art. «Modernisme»,
666. So auch geschehen in dem von H. Wolfund J. Schepers heraus gegebenen Band ,,In wilder zligelloser

Jagd nach Neuem®. Zu diesem Desiderat auch Arnold, Kleine Geschichte des Modernismus, 17.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 49

2.2 «Une Eglise (...) fragilisée'®» — Modernismus als kirchlich-
epistemischer Bruch

Geht man bei der Anndherung an die modernistische Bewegung von einem Phidnomen aus,
welches Bestandteil einer umfassenderen Krise ist, so manifestiert sich der Bruch, der sich
hier vollzieht, als ein ,,erstes Auseinanderbrechen eines gemeinsamen Verstehenshorizon-
tes*.!% Es handelt sich um einen epistemologischen Einschnitt, der nicht nur die intellek-
tuelle Elite betrifft, sondern der in einem viel groBeren Ausmal ein Exodus, eine kulturelle
Migration, den Ubergang von einem Kulturzyklus in einen anderen'®® darstellt. Die Krise
wird durch den Zusammenprall verschiedener Welten ausgelost. Der katholische Moder-
nismus ist demzufolge kein singuléres religioses Phdnomen; betrachtet werden muss er im
Kontext eines fortschreitenden geschichtlichen Prozesses, als eine mentale Revolution, '¢*
die die gesamte Gesellschaft betrifft. Wenn im Folgenden der Sitz im Leben des franzdsi-
schen Modernismus skizziert wird, so geht es letztlich um die Geschichte der katholischen
Kirche und die sich nach der Franzdsischen Revolution konstituierende moderne Gesell-

schaft in Frankreich.

Nach der Franzosischen Revolution bemiiht sich die katholische Kirche in Frank-
reich um die Restauration der christlichen Ordnung, wéhrend sich die Gesellschaft bereits
als modern und liberal begreift:'®> Den Blick von der Vergangenheit abgewandt, hilt sie
Ausschau nach neuen Horizonten. Diese Blickrichtung bleibt von Teilen der katholischen
Gesellschaft nicht unbeachtet. So kommt es zur Entstehung eines Mikrokosmos innerhalb
des franzosisch-katholischen Makrokosmos. Dieser Mikrokosmos ist dadurch gekennzeich-
net, dass er einen Raum fiir verschiedene Versuche eréffnet, deren gemeinsames Anliegen
darin besteht, eine Versohnung des Katholizismus mit dem modernen Denken zu errei-

166

chen, *® ,.die katholische Theologie mit der zeitgendssischen Philosophie ins Gesprich zu

bringen®.'®” Seine Vertreter sind der Meinung, dass man von kirchlicher Seite zu lange in

161 Eine geschwichte Kirche*, Colin, Crise moderniste, 98.

162 Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernitit, 19.

163 Poulat, E., Modernistica. Horizons, physionomies, débats, Paris 1962, 27, im Folgenden abgekiirzt mit:

Poulat, Modernistica.

164 Ebd., 40.

165 So auch ebd., 25 f.

166 Colin, Crise moderniste, 20.

167 Schaeffler, R., Philosophie und katholische Theologie im 20. Jahrhundert, in: Coreth, E. u.a. (Hg.),
Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts, Bd. 3, Graz 1987, 49-56, 50.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 50

der Beobachterperspektive verharrt ist; der Graben gegeniiber den Entwicklungen aufer-
halb der Catholica wird immer grofer. In dem Moment, in dem man versucht den Graben
zu schlieBen, manifestieren sich auf seinem Grund die unerledigten Probleme, die sich nun
alle auf einmal aufdringen. Die Offenlegung dieser Probleme erfolgt durch die im theolo-
gischen und philosophischen Bereich anbrechende intellektuelle Bliite, die besonders das
Jahrzehnt von 1890—-1900 umfasst. Hinzu kommen die Erneuerung der kirchlichen Wissen-
schaften und die Neugriindung der katholischen Fakultdten. Sie riicken die Faktizitdt des
Grabens stirker ins Bewusstsein. Neugriindungen kirchlicher Zeitschriften fallen ebenfalls
in diese Zeit.'®® Die Autoren dieser Zeitschriften kimpfen um einen Platz in einer Welt, die
auf sie nicht fremd und bedrohlich wirkt, sondern die sie als Einladung empfinden, das

Wesen des Christentums neu zu durchdenken. '’

Kultur!” ist um die Jahrhundertwende zu einer Art Modewort geworden und die
gebildeten Katholiken versuchen, Freiheit, Gleichheit, Solidaritdt und Fortschritt als im
Grunde spezifisch katholische Werte darzustellen. Angeregt und motiviert wurden sie dabei
durch Leo XIII., der in seiner Enzyklika Rerum novarum explizit zu solidarischem Handeln
aufruft.'”! Die Betonung der Solidaritéit war fiir die franzosischen Katholiken ein wichtiges
Vehikel, mit dem sie sich im 6ffentlichen Leben zuriickmelden und somit einen Gegenpol

zu den Bestrebungen des Laizismus bilden konnen. Dabei bleibt die Hoffnung, die die

168 Qo beispielsweise die Revue du clergé frangais, deren Ziel es ist, dem franzdsischen Klerus eine intellek-

tuelle Unterstiitzung seiner Arbeit zu liefern und sie, gerade auf dem Feld der Religionswissenschaften,
auf dem neuesten Stand zu halten. Dabei verfolgt das Blatt eine liberale Ausrichtung. Die Revue du clergé
[frangais erscheint 1894 zum ersten Mal; in den folgenden Jahren wird ihr nachgesagt, dem Modernismus
zugewandt zu sein: Poulat, E., Histoire, dogme et critique dans la crise moderne. Postface de A. Dupront,
Paris 31996, 42, im Folgenden abgekiirzt mit: Poulat, Histoire, dogme et critique.
169 So skizziert Georges Fonsgrive 1902 in La Quinzaine den Status quo der franzdsischen Kirche: «Un grand
mouvement s’est fait durant ces derniéres années dans les esprits catholiques. Ce mouvement a effrayé
quelques vigilants. Ils ont pesé de tout leur poids pour faire condamner par I’autorité ceux qu’ils regardaient
comme téméraires. Jusqu’a présent, ils n’ont guére réussi», zitiert nach Colin, Crise moderniste, 15.
Der im deutschen Sprachraum zum ersten Mal verwendete Begriff Kulturkampf zeugt von den europa-
weiten Spannungen zwischen einem aufkommenden neuen Selbstverstdndnis des Staates, der sich nun
auch in moralischen und sozialen Frage als kompetent begreift und dem Anspruch der katholischen Kir-
che, der sich im Pochen auf die Einhaltung kirchlicher Normen und Werte manifestiert. Die im Folgenden
beschriebene Laisierung der Schulen und des Staates wurde von den franzodsischen Katholiken als beson-
ders vehement wahrgenommen, so Colin, Crise moderniste, 23 f. Die Folgen der Auseinandersetzung
bekommen auch die franzdsischen Jesuiten zu spiiren; sie diirfen nach der Verabschiedung des Décret
Ferry nicht mehr in Frankreich unterrichten.
Vgl. im Folgenden, Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus, 31 f., der hier auch von der
zunéchst positiven pépstlichen Resonanz auf den Sillon berichtet.

170

171



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 51

Ralliémentpolitik'’? des Papstes auslost, nicht nur auf die intellektuelle katholische Elite
beschrinkt, sondern umfasst auch die Arbeiterschaft. Ein Beispiel hierfiir ist die Zeitschrift
Démocratie chrétienne, die impulsgebend fiir christliche Arbeiterkongresse wird. Das Or-
gan der intellektuellen Elite hingegen ist seit 1894 die Zeitschrift Le Sillon, deren Ziel es
ist, die katholische Jugend fiir einen Einsatz in der Gesellschaft zu motivieren und die
christlichen Werte in ihr prasent zu halten. Dieser so genannte soziale Modernismus darf
sich zuweilen auch des Wohlwollens des Vatikans erfreuen, da die Unternehmung, die mo-
derne Gesellschaft mit dem katholischen Geist zu befruchten, gern gesehen wird. Dies &dn-
dert sich allerdings, als die Sillonisten mit den Errungenschaften der modernen Gesell-
schaft, allen voran die Demokratisierung, auch die Kirche befruchten wollen und selbst vor
der kirchlichen Hierarchie nicht Halt machen. Von diesem Moment an bietet man diesen

Bestrebungen vonseiten der romischen Obrigkeit Einhalt.

Das Beispiel der Sillonisten zeigt in nuce, worin die eigentliche Krise besteht: Im
Konflikt zwischen Laien und Theologen, die das ZusammenstoBen der kirchlichen Welt
mit der modernen Welt ernst nehmen und auf die Zeichen der Zeit reagieren wollen, und
der Amtskirche bzw. den Antimodernisten, die die Art und Weise der Reaktionen als Be-
drohung, Komplott bzw. als eine Vereinigung innerhalb der Kirche, die ihren Untergang im
Sinne hat, empfindet. Die Zeitschrift Le Sillon vertritt einen der Moderne gegeniiber aufge-
schlossenen Katholizismus. Thren jungen Redakteuren ist die moderne Welt nicht fremd,
und sie nehmen darin selbstverstindlich ihren Platz ein.!”® In dem MaBe, in dem sie den
Bruch zwischen der Kirche und der Welt nicht akzeptieren wollen, kann man ihr Anliegen

als modernistisch bezeichnen.

Die Vehemenz und Polemik, welche die Auseinandersetzung kennzeichnen, ist
durch die Situation der franzdsischen Kirche selbst begriindet. Da war zunéchst einmal das

schwelende Gefiihl in der katholischen Kirche, von den Errungenschaften der modernen

172 Darunter wird das Bestreben von Leo XIII. verstanden, der mit seiner Enzyklika Immortale Dei von 1885

die franzosischen Katholiken zur Versohnung mit dem Staat (ralliément) aufruft. Jules Ferry, Bildungs-
minister und antiklerikaler Republikaner, mochte die Bildung der Jugend allein in staatlicher Hand sehen
und bringt 1882 ein Gesetz zur ,,Laisierung der Schulen auf den Weg. Dieses Gesetz ist die Grundlage
fiir die Trennung von Staat und Kirche in Frankreich, das 1905 verabschiedet wird und in dem steht, dass
die Franzosische Republik keinen Kult anerkennt, vergiitet oder unterstiitzt. Papst Pius reagiert 1906 in
seiner Enzyklika Vehementer Nos, in der er das in Frankreich beschlossene Gesetz als eine ,,schwerwie-
gende Beschimpfung Gottes* bezeichnet.

173 Colin, Crise moderniste, 94.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 52

Welt stéindig in Frage gestellt zu werden.'”* Gerade zu Beginn des 20. Jahrhunderts wird
die Kirche Frankreichs nach und nach in ihrer Macht beschnitten: Den Hohepunkt dieser
Entwicklung bildet das Jahr 1905, in dem die Trennung zwischen Staat und Kirche vollzo-
gen wird. Damit einher geht der Kampf um Erziehung und Wissensvermittlung, da die La-
isierung auch vor den Schulen nicht Halt macht. Das vorherrschende antiklerikale Klima
dieser Zeit und die politischen und intellektuellen Umwélzungen wirken auf die kirchlichen
Autorititen und eine Vielzahl von Katholiken bedrohlich. Umso mehr wurde die Bedrohung
sichtbar, als diejenigen, die innerhalb der Kirche die Auseinandersetzung mit dem moder-
nen Zeitgeist suchen, nun im Begriff zu sein scheinen, mit dem Gegner zu paktieren. Der
Historiker, der Exeget, der Apologet und der Religionsphilosoph transportieren bei ihren
Rekonziliationsversuchen Methoden in das Innere des theologischen Denkens, die diesem
bis dato fremd sind. Besteht gerade durch das Einbringen jener neuartigen wissenschaftli-
chen Methoden eine Gemeinsamkeit, die die verschiedenen so genannten modernisti-

schen Ansitze kennzeichnen?'”?

2.3 «le modernisme a été un panier de crabe»'’® — Der Modernismus als
heterogenes Phinomen

Die Errungenschaften der Moderne stellen auf neue Weise die Frage nach Gott, nach dem
Verhiltnis von Christus und seiner Kirche.!”” Es handelt sich um Fragen, auf die die so
genannten franzosischen Modernisten unterschiedliche Antworten anbieten.!”® Der Ver-
dacht der Konspiration, der auch Pascendi umgibt oder der Versuch, den Modernismus mit
dem Loisyismus'” gleichzusetzen, erweisen sich als unhaltbar; handelt es sich doch kei-

neswegs um ein homogenes Phinomen, dem man — hat man seinen Kern erfasst — einzelne

174 Vgl. im Folgenden Colin, Crise moderniste, 60 f.

175 Diese Auffassung vertritt ebd., 55.

176 Der Modernismus ist ein Wespennest gewesen. So M. Nédoncelle, Entretiens sur Henri Bremond, 90

in der anschlieBenden Diskussion, die auf den von E. Poulat gehaltenen Vortrag folgt: «Si vous me per-

mettez I’expression, le modernisme a été un panier de crabe.»

Loisy, A., Autour d’un petit livre, Paris 21903, XXII, im Folgenden abgekiirzt mit: Loisy, Autour d’un

petit livre.

178 Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernitit, 21.

179 Mit Loisyismus ist der Versuch gemeint, dass mit Pascendi vor allem Alfred Loisy und Georges Tyrrell
im Visier der Verfasser der Enzyklika stehen und damit der Fehlschluss, mit der Verurteilung dieser bei-
den Ansétze das gesamte modernistische Unterfangen mit der Wurzel ausreilen zu konnen, siche Boland,
Art. «Modernismey, 1416.

177



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 53

Gestalten zuordnen kann. Vielmehr ist jeder, der die Krise wahrnimmt und auf sie reagiert
darum bemiiht, seine eigene Sache zu verteidigen. Darauf verweist auch das in der Uber-
schrift verwendete Zitat, welches die modernistische Bewegung als Wespennest charakte-
risiert, verbunden mit der Schwierigkeit, Einzelne aus diesem Nest herauszuholen. Zwar
gibt es Kontakte der so genannten Modernisten untereinander, auch iiber nationale Grenzen
hinweg. Aus diesen Kontakten folgt jedoch mitnichten eine gemeinsame konzeptionelle
Ausrichtung. Ist man um eine genauere inhaltliche Bestimmung dieser katholischen Re-
naissance '*° bemiiht, so sieht man sich einer Vielzahl unterschiedlicher Ansitze gegeniiber,
denen ,,eine Abkehr von der alles beherrschenden Neuscholastik“!®! eigen ist. Dariiber hin-
aus manifestiert sich in diesen Anséitzen das Bewusstsein, dass das Fortschreiten der mo-
dernen Wissenschaften die Frage nach Gott in neuer Weise stellt, ebenso wirft die Ge-
schichtswissenschaft in neuer Weise die Frage nach Gott und der Kirche auf. Diese Fragen
bleiben bestehen. '3? Die gemeinsame Suche gilt, jenseits von scholastischer Begriffsspal-
terei, dem gelebten Glauben und setzt beim einzelnen Gléubigen an. Es handelt sich um
unterschiedliche Ansétze, die sich darum bemiihen ,,eine Synthese aus neuen wissenschaft-
lichen Erkenntnissen, dem Weltbild der Gegenwart und dem {iberkommenen Glauben her-
zustellen®. ' Siamtlichen Initiativen ist der Wille zu einer Verséhnung des Katholizismus
mit dem modernen Denken gemeinsam: Worin betreten sie Neuland und an welchen Stellen
vollziehen sie jenen Bruch, den Bremond bei sich als spirituelle Krise wahrnimmt; eine
Krise, die sicher nicht losgeldst von der Krise der franzdsischen Kirche im Besonderen, der
Kirche im Allgemeinen und den Aufbriichen seiner Freunde im Speziellen gesehen werden

kann?

180 Riviére, Art. «Modernisme», 2011.
181 Neuner, Glaubenserfahrung, 163.

Und Versuche, diese auf Alfred Loisy zu reduzieren, miissen gerade deswegen scheitern, wie Loisy selbst
in Autour d’un petit livre, XXII ff., bemerkt.

Neuner, Glaubenserfahrung, 163.

182

183



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 54

2.3.1  «Le christianisme a perdu son sens»'*! — Die Neuausrichtung der
christlichen Apologetik

Fiir die Situation der franzosischen Kirche am Beginn des 20. Jahrhunderts ist die Konsti-
tution eines &ffentlichen Diskussionsraumes'®® hervorzuheben, der sich aufgrund der wis-
senschaftlichen und politischen Modernitét herausbildet. Dieser macht auch vor den Kir-
chenportalen nicht Halt. Diese neue Offentlichkeit verlangt nach einem religidsen Diskurs,
der sich nun nicht mehr nur innerkonfessionell ausrichtet, sondern akonfessionelle Gegen-
iiber kennt, die von der christlichen Wahrheit tiberzeugt und deren Argumente entkriftet
werden sollen. Die Verdnderung des Adressatenkreises bringt einen Perspektivenwechsel
mit sich: Es geht von nun an nicht mehr primér darum, den eigenen Glauben als den richti-
gen auszuweisen, sondern den Glauben selbst zu verteidigen. Dieser Verschiebung sind sich
die Modernisten durchaus bewusst. Sie erkennen in diesem neuen Diskussionsraum, dass
fiir eine sehr groBe Mehrheit das Christentum seine Bedeutung verloren hat. !¢ Der durch
diesen Diskussionsraum entstandenen neuen Welt ist es gelungen, sich auch innerkatholisch
Gehor zu verschaffen. Gehen bisherige Bestrebungen dahin, diese neue Welt als Feind zu
betrachten und sich von ihr abzugrenzen, so zeigt sich der Bruch nun darin, dass diese Ab-
grenzung nicht mehr linger moglich ist, da man nicht mehr aulerhalb des 6ffentlichen Dis-
kussionsraumes steht, sondern mittendrin. Von der Sensibilitét, sich schon im Lager des
Feindes zu befinden, zeugt auch die Ubernahme der dem modernen Denken eigenen Me-
thodik.'®” Den Gegner mit den eigenen Waffen schlagen: Nur so scheint den Modernisten
eine Anniherung der katholischen mit der modernen Welt mdglich zu sein, '*® was zur Folge
hat, dass sie die neuen Techniken und Methoden ins Innere der katholischen Welt {iberfiih-
ren. Dadurch machen sie sie zu Methoden, die beiden Welten von nun an gemeinsam sind.

Das Etablieren neuer wissenschaftlicher Methoden und das Bewusstsein, dass eine Argu-

184 Das Christentum hat seine Bedeutung verloren. Aus dem 1905 entstandenen Manifest der Gesellschaft

fiir religiose Studien, zitiert nach Colin, Crise moderniste, 96. 1905 schlielen sich Monsieur Portal, ein
Vinzentiner, Lucien Laberthonniére (Oratorianer) und einige Laien, darunter Paul Bureau, Victor Giraud
und Eduard le Roy zusammen, um die Gesellschaft der religidosen Studien zu griinden, vgl. hierzu Ladous,
R., Monsieur Portal et les siens (1855-1926), Paris 1985.

Vgl. im Folgenden Colin, Crise moderniste, 79 f.

Siehe Bulletin trimestriel de la Conférence Hello, janvier 1905, in: Beillevert, P., Laberthonniére.
L’homme et I’ceuvre. Introduction a sa pensée, Paris 1972, hier 173, im Folgenden abgekiirzt mit: Beil-
levert, Laberthonniére. L homme et 1’ceuvre.

Der folgende Gedankengang ist entfaltet bei Colin, Crise moderniste, 55.

Riviére, Art. «Modernismey, 2011. So wird der modernistischen Bewegung auch bescheinigt, der apolo-
getische Versuch einer katholischen Renaissance zu sein.

185

186

187

188



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 55

mentation auf konfessioneller Ebene fiir eine Integration der neuen Wissenschaften nicht
mehr ausreicht, haben die Apologetik am Ende des 19. Jahrhunderts in neue Bahnen ge-
lenkt. So profitiert die Entwicklung der christlichen Apologetik in dieser Zeit in besonderer
Weise von dem Entstehen dieses 6ffentlichen Diskussionsraumes, der eine Verschiebung
der Diskussionslinie mit sich bringt: Aus den bis dato vorherrschenden katholisch-evange-
lischen Kontroversen konstituiert sich die gemeinsame Aufgabe heraus, die eine christliche
Religion nach auflen hin zu verteidigen, so dass der einstmals klar definierte Adressaten-
kreis sich mit einem Mal auflést. Damit geht ein Perspektivenwechsel einher: Nicht mehr
die Idee, den eigenen Glauben als den richtigen auszuweisen, ist vorherrschend, sondern
der Glaube selbst ist es, den es zu verteidigen gilt.'® Es eréffnen sich neue Perspektiven,
die Anndherung des Absoluten erfolgt nun durch den gelebten Glauben, durch die Analyse
eines Lebens aus dem Glauben, '*° und der damit verbundenen Vorliebe, ,,die Bdume nach
ihren Friichten zu beurteilen“."! Diese Friichte wiederum werden als Ausdruck einer reli-
giosen Erfahrung begriffen, als Vorrang des glaubigen Tuns vor dem diskursiven Denken.
Davon legen die Handlungsweisen der Heiligen Zeugnis ab; ein Grund, weshalb sich viele

der so genannten Modernisten der Mystik zuwenden. '

2.3.2  «les mystiques et nous»'*> — Im Bann der Mystik

Ende des 19. Jahrhunderts erlebt die Mystikrezeption eine neue Bliite; sie wird in der fran-
zdsischen Geschichtsschreibung unter dem Namen renouveau mystique'®* bekannt. Der

Ansatz der Mystik selbst liefert einen Ankniipfungspunkt an die modernen Wissenschaften,

139 So haben diese Bestrebungen den Spuren der science catholique, deren Ziel es Lammenais zufolge ist,

die Vernunft und die Tradition, die Geschichte und die christliche Lehre zu vershnen, eine Grenze auf-
gezeigt. Die Zukunft gehdrt ihr nicht mehr, vielmehr muss sie einer neuen Form der Apologie weichen.
Mit dieser neuen Form der Apologie haben die herkdmmlichen Gottesbeweise ihren Wert verloren. Blofie
Metaphysik reicht fiir die Erkenntnis des Absoluten nicht mehr aus, die rein intellektuelle Konzeption des
Absoluten hat ausgedient, vgl. im Folgenden Laplanche, F., Art. «La notion de ,science catholique‘: ses
origines au début du XIXe siéclex, in: Revue d’histoire de 1’Eglise de France 74/192 (1988), 63-90.

Ein Beispiel fiir diese Vorgehensweise liefert Maurice Blondel mit seiner Immanenzapologetik, siche
Kapitel 3.3.

191 Lebreton, Art. «Modernismey, 687.

192 Siehe Kapitel 2.3.3.
193

190

,,.Die Mystiker und wir”, so Bremond in einem Brief an Laberthonniére vom 6. September 1912, zitiert
nach: Perrin, Laberthonniére et ses amis, 233: «Je me demande de plus en plus s’il y a un semblant de
raison qui nous oblige a mettre une différence abyssale entre les mystiques et nous.»

194 Vgl. Cazes, M.-F., Le renouveau mystique, in: La vie spirituelle 1(1919), 280-284, im Folgenden ab-

gekiirzt mit: Cazes, le renouveau mystique.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 56

weil auch die Mystik ,,im Konkreten ein Unbedingtes und Giiltiges sucht*.!”> Dabei er-
streckt sich das neu aufkeimende Interesse an der Mystik auch auf philosophische und me-
dizinisch-psychologische Untersuchungen und lisst sich nicht allein auf den theologischen
Bereich begrenzen. '® Fiir Letzteren ist die Entstehung der dominikanischen Zeitschrift La
vie spirituelle und der jesuitischen Zeitschrift Revue d’ascetique et mystique zu nennen;
beide versuchen, je in spezifischer Weise zu einer theologischen Kldrung des Phdnomens
beizutragen.!'®” Daneben belegen fiir den religiosen Sektor die zahlreiche Herausgabe von
mystischer Literatur, wie beispielsweise die Schriften eines Jan Ruysbroeck, einer Katha-
rina von Siena oder Teresa von Avila das neuerwachte Interesse an der Mystik. Schriften,
die aus zweiter Hand das Leben der Mystiker darlegen, erfreuen sich grofer Nachfrage. So
berichtet die erste Ausgabe von La vie spirituelle, dass die Werke von Bremond in ihrer
Beliebtheit den Romanen in nichts nachstiinden.'”® Im Gegensatz zur psychologischen Me-
thode, deren Aufgabe vorwiegend darin besteht, die mystischen Phanomene zu beobachten,
ohne sie erkldren zu konnen,'®” sieht man sich auf theologischer Seite dazu aufgefordert,
den iibernatiirlichen Charakter des Phidnomens hervorzuheben. Dadurch dass man an der

t,290 versucht

Realitdt der mystischen Phinomene und ihrem singuldren Charakter festhil
man gegen die naturalistische Tendenz anzukédmpfen, alles auf den menschlichen Bereich
zu reduzieren. Mystik ist ein spezieller Bereich, dem eine besondere Form der Erkenntnis
eigen ist, die sich von der rationalen Erkenntnisweise unterscheidet. Es handelt sich um
eine Zugangsweise, die dem Intellekt verschlossen bleibt und sich der Vernunft verweigert.
Theologischerseits wird der Geheimnischarakter der Mystik hochgehalten. Sie enthiillt we-
der diskursive Prozesse des Geistes noch legt sie einen Beweis vor. Was sie hervorbringt,

lasst sich adidquater mit den Begriffen Glaube, Intuition oder Instinkt umschreiben. Auf-

grund dieser Definition, deren antirationalistische Komponente offen hervortritt, ist es nicht

195 Neuner, Glaubenserfahrung, 169.

196 Zu erwiihnen sind hier die Untersuchungen von Henri Delacroix, der den Ausschluss der Transzendenz
bei seiner Untersuchung zur Methode macht und somit jedes Eingreifen von aufen ausschlieft, vgl., Wil-
mer, Mystik zwischen Denken und Tun, 16. Die Untersuchungen von La Salpétriére, die von J. M. Char-
cot durchgefiihrt werden, kommen zu dem Ergebnis, dass fiir die mystischen Vorgédnge die menschliche
Psyche allein verantwortlich sei, siche Charcot, J.M., Lecons sur les maladies du systéme nerveux faites
a la Salpétriére, 3 Bde., Paris 31877.

Zum unterschiedlichen Mystikverstéindnis der beiden Zeitschriften siche Wilmer, Mystik zwischen Den-
ken und Tun, 30 f.

Cazes, Le renouveau mystique, 283.

197

198

199 Die Meinung, die psychologische Analyse des Phéinomens sei erschopfend, wird jedoch gerade von

Delacroix vertreten, was ihm die Kritik Maurice Blondels einbringt, so Wilmer, Mystik zwischen Denken
und Tun, 20 f.

Vgl. Im Folgenden: Roure, L., Art. «Mysticismey, in: Dictionnaire de la foi catholique 3, Paris, #1916,
1014-1024, hier 1014.

200



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 57

verwunderlich, dass die Mystik auch fiir das modernistische Anliegen von Interesse ist.
,LAngesichts einer fiir das personliche Leben und insbesondere fiir die Frommigkeitspraxis
weithin sterilen und sproden Neuscholastik hat man im breiten Umfang die Schriften der
christlichen Mystiker aufgegriffen und von ihren Erfahrungen her christliches Leben zu

befruchten versucht.<?°!

Vor allem der englische Modernismus wendet sich in besonderer Weise der Mystik
zu.?*? Es ist die Suche nach einer Vertiefung der Religion, das ,,mystische Verlangen nach
Erneuerung aus der inneren Begegnung mit Gott und mit Christus“,?*® durch den sich ge-
rade der englische Zweig, besonders in Gestalt von Friedrich von Hiigel und George Tyr-

1,4 in die so genannte modernistische Bewegung einreihen.?® Gleiches ist auf franzo-

rel
sischer Seite von Lucien Laberthonniére und Alfred Loisy zu sagen. Allen gemeinsam ist,
dass Henri Bremond mit ihnen in engem Kontakt steht und man ihn demnach auch in diese
mystische Tradition stellen kann.?%® Zentral ist dabei bei Henri Bremond eine vom subjek-
tiven Erleben bestimmte Mystik, die im Gefolge von John Henry Newman und William
James bei ihm eine entscheidende Rolle spielt und dabei dem Bereich der Gnade zugeordnet
ist.2” Ausgeldst und begleitet wird Bremonds Interesse an der Mystik durch die von ihm
skizzierte religiose Unruhe, die sich auch in der Krise der Kirche seiner Zeit wiederfindet.
Die Krise eines positivistischen und rationalistischen Denkens manifestiert sich theologi-
scherseits in einer Unruhe, die der Jesuit Bremond bei den Mystiker und Mystikerinnen des
17. Jahrhunderts wiederfindet. Die Religiositit der Médnner und Frauen, denen er sich in

literarischer Manier zuwendet, fiihrt ihn zu der Frage nach dem gelebten Glauben, der durch

seinen explosiven Charakter die althergebrachten Glaubensformeln sprengt.

Die Beschiftigung der genannten Theologen mit der Mystik zielt folglich nicht auf
ein visiondres oder auditives Entriicktsein, auch geht es ihnen nicht um das Herausschélen

einer als Hochstform begriffenen Auspriagung religioser Erfahrung; sie begreifen Mystik

201 Neuner, Glaubenserfahrung, 168.

202 Zum Ansatz Friedrich von Hiigels siehe ausfiihrlich: Neuner, Religion zwischen Kirche und Mystik, und
Ders., Religiose Erfahrung und geschichtliche Offenbarung.

WeiB}, Aufklarung — Modernismus — Postmoderne, 22.

Zu Friedrich von Hiigel und George Tyrrell siche Kapitel 3.1 und Kapitel 3.2 im ersten Teil der Arbeit.
Vgl. im Folgenden Neuner, Glaubenserfahrung, 174—176 fiir George Tyrrell, fiir Friedrich von Hiigel
siche Anmerkung 202.

Weil}, Aufkldrung — Modernismus — Postmoderne, 23.

Zum Einfluss von John Henri Newman und William James auf Henri Bremond sieche Kapitel 1 des zweiten
Teils der Arbeit.

203

204

205

206

207



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 58

vielmehr als eine ,,auf die Person und ihre Verwirklichung bezogene Form der Religion* 2%

Diese unterscheidet sich von der herkdmmlichen institutionellen Form von Religion
dadurch, dass hier nicht das Lehramt und die Hierarchie, sondern die Heiligen und Mystiker
als Reprisentanten der Kirche gelten.?’’ Dieses Ansetzen bei den Erfahrungen der Mystiker
soll zeigen, dass Gott innerlich und unmittelbar im Menschen selbst erfahren werden kann
und weckt gleichzeitig den Verdacht einer Gefiihlsreligion. Der Ansatz beim einzelnen
Glaubigen tritt offen zutage, ,,Gott wird letztlich erst in der mystischen Biographie des Hei-
ligen offenkundig®.?!® Dieser Gedanke ist auch fiir Henri Bremond bei der Frage nach dem

wahren Gebet leitend.

2.3.3  «Quoi donc alors? — ,Cherchons‘»?!'" — Gefiihl und Erfahrung

Der Aufschwung und das Interesse an Heiligenbiographien zu dieser Zeit, die auch Bre-
mond mit seinen Werken bedient, haben als Ausgangspunkt die Erfahrung des einzelnen
Gldubigen. Die Beschéftigung mit der im Leben der Heiligen aufscheinenden Erfahrung
fiihrt auch zu der Frage, in welcher Weise sich der lebendige Glaube zu einer vorgeschrie-
benen und institutionalisierten Religion verhilt. Eine erste Antwort auf diese Frage zeigt
sich in der Neukonzeption von Offenbarung und Dogma. Wihrend die Neuscholastik unter
Offenbarung wesentlich die Kommunikation einer Wahrheit versteht, sind fiir viele Moder-

nisten alle religiosen Wahrheiten, die durch das religiose Gefiihl hervorgerufen werden,

208 Neuner, Glaubenserfahrung, 169, in Bezug auf Friedrich von Hiigel, dies ist jedoch ein Charakteristikum,

das auch fiir andere modernistische Ansitze, die sich der Mystik verbunden fiihlen, geltend gemacht wer-
den kann. Dariiber hinaus zeigen sich Parallelen zum Mystikverstéindnis des evangelischen Theologen
Ernst Troeltsch (1865-1923), siche Troeltsch, E., Die Soziallehre der christlichen Kirchen und Gruppen
(Gesammelte Schriften Bd. I), Tiibingen 1912, Neudruck Aalen 1965. Troeltsch sieht die Zukunft des
Christentums in seiner mystischen Tradition und begreift sie als Schliissel fiir den Weg aus der Krise; den
Mystiker und Mystikerinnen bescheinigt er, ,,,herrschaftsfreie* Agenten der Weiterbildung des Christen-
tums* zu sein, so Apfelbacher, K.-E., Theologie und Kultur. Ernst Troeltsch und seine Aktualitit, in:
Stimmen der Zeit 2 (2015), 95-106, hier 103.

Neuner, Glaubenserfahrung, 172, in Bezug auf Friedrich von Hiigel: ,,Als Sicherheit erkennt der Mystiker
seine innere Wahrhaftigkeit. Sie ist der einzige Weg zur Wahrheit. Im Gegensatz dazu besteht die Autoritét
auf dem Ziel, der Wahrheit, nicht auf den Mitteln, der Wahrhaftigkeit. Wahrheit wird zu einer Sache, mit
gewissen Formeln identisch und damit verhandelbar. Wahrhaftigkeit ist (...) die Tugend, die fiir einen Ver-
treter amtlicher Religion nur schwer zu erringen ist.“ Es scheint ganz so, als hitten Bremond und seine
Freunde diesen Sachverhalt nicht nur in ihren Biichern, sondern auch am eigenen Leib zu spiiren bekommen.
Neuner, Religiose Erfahrung und geschichtliche Offenbarung, 297.

209

210

211 Was dann? — Lasst uns suchen®, zitiert nach, Perrin, Laberthonniére et ses amis, 153: «Modernes, nous?

Pas le moins du monde! ,Anciens?‘ — Pas davantage. Quoi donc alors...? ,Cherchons® etc. ...» Mit dieser
Aussage spielt Bremond auf die erste Ausgabe der Annales de Philosophie chrétinne 1905 an, die ein
Zitat des heiligen Augustinus voranstellt: «Chercons donc comme cherchent ceux qui doivent trouver, et
trouvons comme ceux qui doivent chercher encore, car il est dit: ,L.’homme qui est arrivé au terme ne fait
que commencer. ‘»



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 59

Bestandteil der Offenbarung.?'? So ist Offenbarung in erster Linie nicht die Manifestation
einer gottlichen Wahrheit, sondern eine Art Erleuchtung, die in der menschlichen Seele
erfahren wird. Es ist eine Emotion, ein Stofl des religiosen Gefiihls, das zu bestimmten
Momenten die Tiefen des Unbewussten durchstromt, und in der der Glaubige eine gottliche
Beriihrung zu erblicken meint.?!* Dieses Gefiihl ist gekennzeichnet durch eine gewisse Un-
mittelbarkeit. In diesem Sinne wird die gottliche Offenbarung nicht auf die Mitteilung von
immer giiltigen Wahrheiten reduziert, sondern wird als etwas gesehen, was sich in der Per-
son selbst ereignet. Dieser Prozess findet — davon sind viele Modernisten tiberzeugt, sowohl
bei den ersten Christen als auch bei den Scholastikern statt. Auch heute ereigne sich religi-
ose Erfahrung in dieser Form. Dabei strebt sie, auch iiber einmal formulierte sprachliche
Barrieren hinaus, nach immer neuen Formen, um sich auszudriicken. Inwiefern wird dieser
Ansatz als Stachel innerhalb des neuscholastischen Denkhorizonts verstanden?

Die Karriere des Begriffes der religiosen Erfahrung verdankt sich einer Gemenge-
lage einflussreicher Theologen und Religionsphilosophen: Der evangelische Theologe Paul
Sabatier, der neben Alfred Loisy als heimlicher Vater des Modernismus gehandelt wird, hat
daran ebenso mitgewirkt wie Alfred Loisy und Maurice Blondel. Mit Letzterem ist Bre-
mond freundschaftlich verbunden. Die Rezeption von William James und Henri Bergson
haben die Etablierung zweifellos vorangetrieben, ebenso die Schriften von Taine und

Renan.

Die heftige Kontroverse, die um den Begriff der religiosen Erfahrung gefiihrt wird,
lasst sich zum einen dadurch erkliren, dass der Begriff, bei aller Rezeptionsfreudigkeit, eine

genaue Definition vermissen ldsst.?!* Letzteres ist auch der Enzyklika Pascendi nicht ge-

212 11 programma dei modernisti 1907, dt. Programm der italienischen Modernisten, Jena 1908. Wiihrend in

der Folge von Pascendi die Mehrheit der Bischofe und Laientheologen sowie auch die unter Verdacht
stehenden Mitglieder des Klerus darum bemiiht sind, zu zeigen, dass sie mit dem Begriff Modernist nicht
gemeint sind, bzw. sich in ihrem Territorium niemand befinde, der damit gemeint sein kdnnte, gibt es
auch einzelne Theologen bzw. ganze Gruppen, die sich den Begriff Modernist zu eigen machen. Damit
verfolgen sie das Bestreben, diesen aus der rein negativen Konnotation zu 16sen und damit in Opposition
zu den in der Enzyklika vollzogenen Assoziationen zu treten: So geschehen bei jenem Kreis italienischer
Reformtheologen, die den Begriff in Form einer ,,trotzigen Selbstbezeichnung® verwenden und Pius X.
,»mit einem ,Programm der Modernisten‘ konfrontieren, so Arnold in: Kleine Geschichte des Modernis-
mus, 15.

Vgl. Im Folgenden: Societa internazionale scientifico-religiosa (Hg.), Il Programma dei Modernisti. Ris-
posta all’Enciclica di Pio X ,Pascendi Dominici Gregis‘, Rom 1908, 90-91: ,,Gli scolastici o i Padri del
Concilio di Trento hanno senza dubbio avuto un patrimonio teologico infinitamente piu ricco che un
cristiano del primo secolo: ma 1’esperienza religiosa, che ha dato ad essi il carattere di cristiani, ¢ stata
identica negli uni come nell’altri*.

213

214 Die unterschiedlichen Konzeptionen religioser Erfahrung, die den verschiedenen, im Kreis der so genann-

ten Modernisten entstandenen Ansdtzen zugrunde liegen, konnen aufgrund ihrer Verschiedenartigkeit nur



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 60

lungen. Dieser Ansatz ruft Skepsis und Argwohn hervor. Er wird von seinen Gegnern als
immanentistisch verurteilt; in ihren Augen handelt es sich um einen verzweifelten Versuch,
das dem Verstand Unerkannte durch die religidse Erfahrung zu beweisen.?!> Konsequent
weitergedacht fiihrt die Betonung der Gegenwart Gottes im Herzen der Menschen zu der
Frage, ob diese vom Menschen erfahrene Immanenz den Grundstein fiir eine Erkenntnis
Gottes bilden kann,?'® oder ob die erfahrungsbezogene Konzeption nicht mit einer ,,Preis-
gabe objektiver Wirklichkeit und verbindlicher Wahrheit“?!” einhergeht. Es ist die Verhilt-
nisbestimmung von Glaube und ratio und von Glaube und Gefiihl, die hier neu aufgeworfen
wird. Gerade das Gefiihl erfahre, so brandmarkt die Enzyklika,?'® bei den so genannten
Modernisten eine Aufwertung, da das Gefiihl als jenes Moment beschrieben wird, das der
Erfahrung vorausgeht und somit den Glauben, sowie dessen Verhéltnisbestimmung zu

Dogma und Offenbarung erst ermoglicht.

schwer unter einen Nenner subsumiert werden. Deshalb beschrinken sich die folgenden Ausfithrungen

darauf, den Stachel im Fleisch sichtbar zu machen, den die Hinwendung zur religidsen Erfahrung auslost.

Zu den unterschiedlichen Ansétzen siche Neuner, Glaubenserfahrung, 165-176, der hier auf George Tyr-

rell, Friedrich von Hiigel und Maurice Blondel eingeht.

Colin, Crise moderniste, 123.

216 Ebd., 333.

217 Neuner, Glaubenserfahrung, 164.

218 Davon zeugt die Tatsache, dass das Wort ,,Gefiihl“ in der Enzyklika acht Mal auftaucht, das Wort ,,Er-
fahrung® fiinf Mal.

215



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 61

3 «ll n’est pas un moderniste»*” — Henri Bremond und sein
Netzwerk

Die oben zitierte AuBerung, derzufolge Bremond nicht als Modernist angesehen werden
kann, stammt von Maude Petre, einer gemeinsamen Weggefihrtin von Henri Bremond, dem
Baron Friedrich von Hiigel und George Tyrrell.??° Die Fremdwahrnehmung Petres scheint
mit der Selbstwahrnehmung Bremonds, der von sich selbst sagt, er sei nie Modernist gewe-
sen??! {ibereinzustimmen. Beide Aussagen werden im Folgenden kritisch angefragt: Da sind
zum einen freundschaftliche Beziehungen zu jenen Ménnern, die definitiv zum Kreis jener
Theologen gehoren, die Pascendi im Visier hat: Maurice Blondel, Lucien Laberthonniére,
Alfred Loisy, Friedrich von Hiigel und George Tyrrell. Die teilweise erhaltenen Briefwechsel
sind ein wichtiges Dokument fiir die Frage, wie sich Bremond selbst zum Modernismus po-
sitioniert und wie seine Freunde Bremonds Zugehérigkeit zur Bewegung einschitzen. *** An-
dererseits gerdt Bremond durch seine Sainte Chantal in das Blickfeld der Antimodernisten:
Es handelt sich um das einzige Werk Bremonds, das indiziert wurde. Die Griinde fiir die
Indizierung dieses Werkes lassen wiederum Riickschliisse zu, inwiefern das Etikett moder-

nistisch auf sein Werk zutrifft.

219 Erist kein Modernist, zitiert nach: Petre, My way of Faith, 269.

220 Maude Dominica Mary Petre (1843—1962), eine englische Katholikin und Schriftstellerin, die iiber Kon-
takte zu George Tyrrell und Friedrich von Hiigel in engem Kontakt mit Protagonisten der modernistischen
Bewegung steht. Uber von Hiigel lernt sie das Werk von Alfred Loisy kennen. Aufgrund einer spirituellen
Krise, die sie am Beginn ihres 20. Lebensjahres durchleidet, geht sie auf Anraten ihres Beichtvaters zum
Studium nach Rom. 1890 tritt sie dem Orden Daughters of the Heart of Mary (Gesellschaft der Tochter
vom Herzen Marid, FCM) bei, einer 1790 in Frankreich gegriindeten Gemeinschaft, deren Mitglieder
nicht in Klausur leben und keine Ordenstracht tragen. Der Hauptsitz der Ordensgemeinschaft ist Paris.
Dort lernt Maude Petre Henri Bremond kennen. Als 1907 in London ihr Buch Catholicism and Indepen-
dance. Being Studies in Spiritual Liberty erscheint, darf sie ihre Geliibde bei den Tochtern vom Herzen
Marié nicht erneuern. Kurz danach versagt ihr der Bischof von Southwark den Zugang zu den Sakramen-
ten in seiner Diozese. Mit der Veroffentlichung von Modernism. Its Failure and Its Fruits, London und
Edinburgh 1918 legt sie eine der ersten Analysen der modernistischen Bewegung vor und gibt dabei ihre
Sympathien fiir diese Bewegung deutlich zu erkennen. Vgl. hierzu Kelly, J.J. (Hg.), The letters of Baron
Friedrich von Hiigel and Maude D. Petre, Leuven-Paris-Dudley, MA, 2003, im Folgenden abgekiirzt mit:
Kelly, The letters of Baron Friedrich von Hiigel and Maude Petre.

Poulat, E., Critique et mystique. Autour de Loisy ou la conscience catholique et 1’esprit moderne, Paris
1984, 57-78, hier 71-72, im Folgenden abgekiirzt mit: Poulat, Critique et mystique.

Die Zitate, die als Uberschrift das jeweilige Unterkapitel einleiten, stammen entweder aus Bremonds Fe-
der oder aus jener seiner Freunde. Sie bilden den Rahmen fiir die approximative Anndherung an das
Netzwerk, in dem sich Bremond bewegt und dienen als Wegweiser bei Bremonds Standortbestimmung
im Kreis der Modernisten.

221

222



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 62

3.1 «jen’ai jamais été moderniste»**® — Henri Bremond und Friedrich
von Hiigel

Aufgrund Bremonds exzellenten Kenntnissen der englischen Sprache und Literatur kommt
es zum regen Austausch und zur Freundschaft mit zwei Ménnern, die als Protagonisten der
modernistischen Bewegung gelten: Friedrich von Hiigel und George Tyrrell. Bremond trifft
von Hiigel zum ersten Mal am 8. Februar 1899.?** Aus dieser Begegnung entwickeln sich
ein enger Briefkontakt und ein reger Austausch in Sachen Spiritualitdt. George Tyrrell lernt
Henri Bremond iiber Maude Petre kennen; diese wiederum ist eine Jugendfreundin des Ba-
rons, so dass sich der Kreis schliefit und Bremond ab sofort mit dem inneren Kreis des
englischsprachigen Zweigs der modernistischen Bewegung in Kontakt steht. Allein diese
Kontakte, die sich besonders im Fall Tyrrells {iber die Jahre zu einer engen Freundschaft
vertiefen, reihen ihn bereits unter die Verdichtigen ein.?*® Bremond ist an den Ideen seiner
modernistischen Freunde sehr interessiert. Bei ihnen, so scheint es, gewinnt er Anregungen,
die ihm helfen, Mittel und Wege zu finden, um mit seinem inneren Drama umgehen zu
koénnen.??® Von Hiigel nimmt bei Bremond die Rolle eines Mentors ein, es ist Bremond
selbst, der ihn an diese Position setzt, um von dem élteren Baron zu lernen. Sicherlich war
es die den englischen Modernismus kennzeichnende mystische Tradition, die sein Interesse
weckt.??” Friedrich von Hiigel (1852-1925), englischer Religionsphilosoph mit deutschen

Wurzeln,??®

widmet sich in seiner schriftstellerischen Tétigkeit vorwiegend der spirituellen
Theologie. Der Baron sieht die katholische Kirche und ihre Spiritualitét als seine Heimat
an, die auch zeit seines Lebens unangefochten bleibt, weil es ihm — im Gegensatz zu vielen

seiner Freunde gelingt — ,,einer Indizierung seines Werkes oder seiner Person zu entge-

225 Ich bin nie Modernist gewesen* zitiert nach Poulat, E., Une grande amitié. Loisy et Bremond, in: Ders.,

Critique et mystique, 71-72, im Folgenden abgekiirzt mit: Poulat, Une grande amitié.
224 Kelly, The letters of Baron Friedrich von Hiigel and Maude D. Petre, XXI.
225 Aubert, Henri Bremond et la crise moderniste, 338.
226 Petre, My way of faith, 260-261: «Pour Bremond, les questions étaient plus personelles que pour Hiigel,
Tyrrell et la plupart des autres membres des autres groups des modernistes. Et en fait, comme il 1’a bien
dit, il n’avait rien a faire avec le modernisme lui-méme. Ce qui le touchait, ¢’étaient les droits de la nature,
de I’esprit, du cceur, de la vie des hommes et des femmes. Et naturellement, sa propre vie constituait un
facteur essentiel du probleme.» Wenn dieses Zitat von Maude Petre auch nicht frei von Pauschalierungen
ist, so weist es doch darauf hin, dass das personliche Ringen Bremonds im Kreis seiner Freunde bekannt
ist, dass er auch von ihnen als ein Suchender wahrgenommen wurde, als jemand, der Mittel und Wege
sucht, die innere Gespaltenheit, die er bei sich und bei anderen wahrnimmt, zu tiberwinden.
Dies ist insofern nicht verwunderlich, als von Hiigel die mystische Schlagseite des Modernismus in be-
sonderer Weise reprasentiert. Darauf hat P. Neuner in: Glaubenserfahrung, 168, hingewiesen.

Hierzu ausfiihrlich Neuner, siche Anmerkung 202.

227

228



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 63

hen*,??? und dies, obwohl er derjenige ist, der die um Modernitit ringenden Theologen iiber

die nationalen Grenzen hinweg vernetzt. Die Existenz dieses Netzwerks mag einer der
Griinde gewesen sein, weshalb die modernistische Bewegung von Papst Pius X. und seinen

€230

Beratern ,,als einheitliche Schule der Verschworung“~" angesehen wurde.

Der Name Henri Bremond begegnet Friedrich von Hiigel erstmals in einem Brief
von Maurice Blondel, in dem er von ihm als einem offenen, in englischer Literatur bewan-
derten Jesuiten spricht. Daraufhin setzt sich von Hiigel in Kontakt mit Bremond. Er ist es,
der die Aufmerksamkeit Bremonds erneut auf die Mystik lenkt.?*! In einem Brief vom 31.
Januar 1899 tritt von Hiigel mit dem Wunsch an Bremond heran, er moge sich um schone
und feine Biographien der mystischen Jesuiten, z. B. Balthasar Alvarez, verdient ma-
chen.?? Er ist es auch, der Bremond bestérkt, die psychologische Richtung seiner Schriften
weiter zu verfolgen und sich auf die Form der psychologischen Biographien zu konzentrie-

ren. >

Friedrich von Hiigel ist von diesem jungen, charmanten, offenen und sympathi-
schen®** jungen Geistlichen sehr angetan, und Bremond sieht — zweifellos auch altersbe-
dingt — in ihm zunéchst den spirituellen und intellektuellen Lehrer®*; sie begreifen sich als
geistige Verwandte und Suchende auf dem Feld der Mystik und Spiritualitit. Beide wollen
ihrer Theologie in bewusster Absetzung zur Neuscholastik die Erfahrung der Mystiker und
Mystikerinnen zugrunde legen. Beide widmen sich dabei mit besonderer Aufmerksamkeit
der Gattung der religiosen Biographie und wenden diese selbst an: Von Hiigel beschéftigt
sich mit Katharina von Siena, Bremond bleibt im franzosischen Raum und wéhlt die Be-

griinderin der Visitantinnen, Sainte Chantal.

Gemeinsame Antriebsfeder ihres literarischen Schaffens ist ihr Mystikverstdndnis,
dem zufolge Mystik nichts AuBBergewohnliches ist, sondern die Religion an sich darstellt,

die auf der religiosen Erfahrung griindet.?*° Beide teilen die Ansicht, dass die Erfahrungen

229 Ebd., Mystik und Kirche bei Friedrich von Hiigel, 83.

230 Ebd., 83.

231 Vgl. Blanchet, Henri Bremond, 94.

232 Die Korrespondenz Bremond-von Hiigel ist nicht veréffentlicht, die Angabe ist entnommen aus ebd., 94.
233 So geschehen in einem Brief vom 7. Mai 1899, zitiert nach: Ebd., 96.

234 So lautet ein Urteil von Hiigels iiber Bremond in einem Brief an Loisy, zitiert nach: Ebd., 95.

85 Vgl. ebd., 96-97.

236 Vgl. im Folgenden Neuner, Glaubenserfahrung, 171 f.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 64

der Mystiker und Mystikerinnen kommuniziert werden miissen. Ja, mehr noch, die Erfah-
rungen der Mystiker und Mystikerinnen sollen als Ankerpunkt theologischen Denkens be-
griffen werden. Die Vermittlung dieser Erfahrungen ist notwendig, damit sie auch im Leben
des Lesers ratifiziert werden konnen. Voraussetzung dafiir ist, dass sich der Theologe jenen
Erfahrungsberichten zuwendet, die es dem Leser iiber das Medium der Sprache ermdgli-
chen, an dem Prozess, der aus dem Erlebnis eine Erfahrung macht, das eben gerade dadurch
zur Erfahrung wird, weil es sprachlich kommuniziert wird, teilzuhaben. Um einer Indizie-
rung zu entgehen, verschliisseln beide ihre Botschaften, so dass diese nicht unmittelbar ver-

standlich sind, sondern einer Auslegung bediirfen.

Auf personlicher Ebene ist diese Freundschaft zum ,,Laienbischof der Modernis-

n*>37 entscheidend, ist doch von Hiigel derjenige, der iiber ein internationales Netzwerk

te
verfiigt und nicht zogert, Bremond in dieses aufzunehmen und ihm neue Kontakte zu er-
schlielen: ,,.Die Bedeutung der Vermittlerrolle Friedrich von Hiigels im Umkreis der Mo-
dernismuskrise liegt vor allem darin, dafl der Baron sich gleichermalen fiir exegetische wie
fiir religionsphilosophische Fragen interessierte.“**® Davon profitiert auch Henri Bre-

mond.>*°

Auf literarischer Ebene gesehen, hat der Austausch mit von Hiigel Bremonds Vor-
haben, eine Hagiographie iiber das Leben der heiligen Chantal zu schreiben, sicherlich ent-
scheidend beeinflusst. Der Kontakt mit den englischen Protagonisten der modernistischen
Bewegung fiihrt einerseits zur Entstehung von Bremonds Sainte Chantal, dem ersten und
einzigen seiner Werke, das indiziert wird, und andererseits zu einer personlichen Entschei-
dung, die seinen Priesterstand erheblich gefihrdet: Die Rede ist von Bremonds Verhalten

anlésslich des Begrébnisses seines englischen Freundes George Tyrrell.

237 Die Bezeichnung soll von Paul Sabatier stammen, so Arnold, Katholizismus als Kulturmacht, 145.

238 Ebd., 161.

23 Siehe hierzu Kapitel 4 des ersten Teils, in dem gezeigt wird, dass gerade Bremonds Kontakte in den

deutschsprachigen Raum tiiber Friedrich von Hiigel zustande gekommen sind, vgl. Anmerkung 331.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 65

3.2 «attaché a ’Eglise»?** — Henri Bremond und George Tyrrell

Die Korrespondenz®*! von Bremond und Tyrrell beginnt im Juni 1898 und dauert bis zum
Tod Tyrrells im Jahr 1909 an. Bremond findet in Tyrrell einen Mitbruder und somit die
Moglichkeit eines Austausches von Jesuit zu Jesuit. Thr Verhéltnis ist aufgrund derselben
Ausbildung wie auch derselben Probleme mit dem Jesuitenorden und der Kirche sehr ver-
traut und von einem Gefiihl der gegenseitigen Solidaritit geprédgt. Die beiden Jesuiten ver-
eint ein dhnliches Temperament, die gleiche Freude am Paradoxen sowie an der Rolle des

Advocatus Diaboli.?*?

Gemeinsam ist ihnen ferner das Gefiihl der Einsamkeit innerhalb der Societas
Jesu.?*® Tyrrell ist auch derjenige, der das AusmaB von Bremonds spiritueller Krise kennt:
Sie tangiert die Erwdgung des Austrittes aus dem Jesuitenorden und macht selbst vor dem
Zolibat nicht Halt.>** Den Orden verldsst Bremond 1904 still und heimlich. Ein neuer

Bruch.

Freilich. Was ihn letztlich dazu bewogen hat, diesen Schritt zu vollziehen, l4sst sich
nicht mehr genau rekonstruieren. Da ist zu einem seine spirituelle Krise, die sicher auf die-
sen Entschluss ein entscheidender individueller Motivator gewesen sein mag. Innerhalb der
Societas weill man um seine internationalen Beziehungen aus dem Kreis der so genannten
Modernisten; es ist anzunehmen, dass man diese modernistische Orientierung nicht

schétzt.?*

240 Der Kirche verbunden®. Dieses Zitat ist der Rede entnommen, die Bremond in englischer Sprache am

Grab seines Freundes hilt. Hier liegt die franzdsische Ubersetzung vor, zitiert nach Louis-David, Lettres
de George Tyrrell & Henri Bremond, 306: «Il était attaché a I’Eglise de sa conversion avec la méme
conviction profondément enracinée et le méme amour qui I’attachaient & ’Evangile et a la divine personne
de notre Seigneur.» Dieses intensive Zugehorigkeitsgefiihl zur katholischen Kirche verbindet die beiden
ehemaligen Jesuiten. Bremond hat um die Treue Tyrrells zur katholischen Kirche gewusst; eine Treue,
die auch dann nicht abnimmt, als er von dieser verstoBen und von ihren Sakramenten ausgeschlossen
wird. Bis zum Tod ist und bleibt er seinem Selbstverstindnis zur Folge katholischer Priester. Im Wissen
um die Gefiihle seines Freundes bleibt Bremond sich selbst und seinem Freund treu und spricht als Pri-
vatmann an seinem Grab.

Die Briefe, die Bremond an Tyrrell geschrieben hat, existieren nicht mehr, die Briefe von Tyrrell an
Bremond sind zu einem Grof3teil veroffentlicht in: Louis-David, Lettres de George Tyrrell a Henri Bre-
mond.

Aubert, Henri Bremond et la crise moderniste, 342.

243 Vgl. Blanchet, Henri Bremond, 98-99.

244 Aubert, Henri Bremond et la crise moderniste, 342.

Hier handelt es sich jedoch um naheliegende Vermutungen, die Griinde fiir den Austritt sind nicht be-
kannt, darauf hat F. Trémoliéres in: Un état de la question, 187, erneut aufmerksam gemacht.

241

242

245



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 66

Wenige Jahre spéter schlielen sich auch fiir George Tyrrell die Tiiren des Ordens:
1906 wird er aufgrund seiner Lehre vom Jesuitenorden ausgeschlossen. Bremond steht ihm
in diesen schweren Stunden zur Seite. Doch Tyrrell gibt sich kimpferisch und reagiert 1907
offentlich in der Times auf Pascendi, eine Unternehmung, die mit der Exkommunikation
am 19. Oktober 1907 quittiert wurde. Im selben Jahr erhélt Bremond wenige Monate zuvor
eine strenge Verwarnung des Heiligen Stuhls, die sich zweifellos auf sein Werk — sein Buch
iiber Newman war kurz zuvor erschienen und wurde kritisch bedugt — als auch auf seine
schriftstellerischen Titigkeiten bei den Etudes?*® sowie seine Beziehungen zu den Protago-
nisten der modernistischen Bewegung bezieht. Es bedarf nicht eines allzu gro3en Vorstel-
lungsvermogens, um sich das Gefiihlschaos der beiden Freunde vorzustellen, die sich zeit-
gleich im Visier des Papstes und seiner Berater befinden, was Bremond jedoch nicht davon
abhilt, die Publikationen seines Freundes fiir die Frankophonie zu rezensieren und fiir deren

Verbreitung zu sorgen.

Als Tyrrell schwer erkrankt, fahrt Bremond am 12. Juli 1909 zu ihm nach England
und steht ihm in seinen letzten Momenten bei.?*” Der Bischof von Southwark verlangt an-
gesichts der Moglichkeit eines kirchlichen Begrdbnisses von Tyrrell eine in Anwesenheit
eines Kirchenmannes unterzeichnete Erklidrung, die seine Schriften und seine Ideen wider-
ruft.?* Tyrrell ist jedoch aufgrund seines Gesundheitszustandes nicht mehr in der Lage, dies

zu tun; er empfingt allerdings die Sterbesakramente?*’

und stirbt — unter strenger romischer
Observanz —am 15. Juli 1909. Der Bischof verweigert das katholische Begridbnis. Bremond
ist entschlossen, am Grab des Freundes eine Rede zu halten, sowie einen Segen und ein
Gebet am Grab zu sprechen.?*? Die Beerdigung findet in einem privaten Rahmen auf dem

anglikanischen Friedhof statt.>>! Es ist wichtig zu betonen, dass Bremond an diesem Punkt

246 Aubert, Henri Bremond et la crise moderniste, 341 hebt hervor, dass er kurz davor war, zum Schriftleiter

aufzusteigen.

Laffay, A., L’abbé Bremond suspendu a divinis. En 1909. Le dossier romain de «I’affaire Tyrrell», in:
Littérature et spiritualité au miroir de Henri Bremond, 1748, hier 17. Bremond wird {iber Tyrrells Zu-
stand von Maude Petre in Kenntnis gesetzt, die ihm telegraphiert. Tyrrell hélt sich zu diesem Zeitpunkt
auf ihrem Anwesen in Storrington auf, im Folgenden abgekiirzt mit: Laffay, L.’abbé Bremond suspendu
a divinis.

248 Ebd., 20.

249

247

Bremond erteilt ihm angesichts seines Gesundheitszustands die Absolution unter Vorbehalt und kommt
damit seiner Pflicht als katholischer Priester nach, Sterbenden beizustehen. Tyrrell ist zu diesem Zeit-
punkt nicht mehr in der Lage, verstidndlich zu kommunizieren: Ebd., 20.

250 Bremond hilt seine Rede in englischer Sprache. Sie wird am 22. Juli 1909 in der Times verdffentlicht.

231 Trémoliéres, Situation de Bremond, 813.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 67

keine Revolte, kein 6ffentliches Sich-Anlegen mit der kirchlichen Obrigkeit im Sinn hat.*?
Als derjenige, der um die religiosen Gefiihle Tyrrells wirklich im Bilde ist, tritt er am Grab
als ein intimer Freund auf, der dem Verstorbenen diesen letzten Freundschaftsdienst er-
weist.?>* Im Kreis der Vertrauten um Bremond und Tyrrell wird diese Tat genau so verstan-
den und gewlirdigt. Laberthonniére schreibt dazu in einem Brief an Bremond, dass er hoffe,
dass Bremond fiir diesen Dienst an seinem Freund von Rom in Ruhe gelassen werde,

schlieBlich miisse es doch noch erlaubt sei, human zu handeln.?*

In seiner Rede, die letztendlich als ein ,,lyrisches Résumé*“?>> dieser Freundschaft
begriffen werden kann, ist Bremond bestrebt zu zeigen, wie sehr sich Tyrrell der katholi-
schen Kirche, die die Kirche seiner Konversion ist, verbunden fiihlt. Er spricht vom Zeug-
nis, das Tyrrell mit seinem Leben und seinem Werk fiir die katholische Kirche ablegt, der
er — allen Widerfahrnissen zum Trotz — bis zum Schluss die Treue gehalten hat.?*® Dabei
nennt Bremond in seiner Rede auch die Griinde, weshalb Tyrrell bis zu seinem Tod Mitglied
der katholischen Kirche bleibt und nicht etwa wieder zur anglikanischen Kirche zuriick-
kehrt: Tyrrell ist zutiefst davon tiberzeugt, dass in der katholischen Kirche das Evangelium
Jesu in besonderer Weise bewahrt wird. Fiir ihn ist die katholische Kirche jene Vase, die
bis in ihre Form hinein die Substanz des christlichen Glaubens zum Ausdruck bringt.?*’ Um
den Trauernden dies zu verdeutlichen, zitiert Bremond aus den Schriften Tyrrells selbst. Es
ist anzunehmen, dass ihm daran gelegen ist, seiner Zuhdrerschaft Einblick zu gewéhren in
das Ringen seines Freundes mit der katholischen Kirche und versténdlich zu machen, wes-
halb Tyrrell bis zum Tod Mitglied der katholischen Kirche sein will, und dies auch dann,

wenn ihre Amtstriiger ihm gegeniiber ein hartes Urteil gefillt haben.?*® Fiir Tyrrell — und

252 Er betont gleich zu Beginn seiner Rede, die uns hier in franzésischer Sprache vorliegt, dass er den Cha-

rakter einer Protestbewegung gegen die Entscheidung der katholischen Obrigkeit vermeiden will. Im Fol-
genden zitiert nach: Louis-David, Lettres de George Tyrrell & Henri Bremond, 303: «(...) je sois le seul
a parler en cette occasion, afin d’éviter jusqu’a la moindre apparence, au moindre soupgon d’un quel-
conque désir de manifestation d’aucune sorte».
233 Aubert, Henri Bremond et la crise moderniste, 342.
Laberthonniére in einem Brief an Bremond vom 24. Juli 1909: «(...) j’éspére qu’on va vous laisser tran-
quille. Ne serait-il donc plus permis d’étre humain? Simplement humain. Quel singulier christianisme ils
nous font!y, zitiert nach: Perrin, Laberthonniére et ses amis, 194.

Aubert, Henri Bremond et la crise moderniste, 342.

254

255

236 Louis-David, Lettres de George Tyrrell 2 Henri Bremond, 305: «(...) le magnifique et durable témoignage

que ses écrits comme sa vie intérieure rendent a I’Eglise de Romey.
27 Ebd., 306.

258 Gleichzeitig nimmt er mit dieser Rede seine eigene Rechtfertigung vorweg, wenn er sich wenige Zeit

nach dieser Rede Rom unterwirft.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 68

auch fiir Bremond — ist und bleibt die katholische Kirche ihr spirituelles Soziotop, das sie
nicht eintauschen konnen und wollen. Was die katholische Kirche jedoch anbelangt, so
fiihrt Bremond in seiner Rede weiter aus, muss mit Sorgfalt auf der Unterscheidung zwi-
schen der Vase und ihrem Inhalt bestanden werden.?*® Eine Unternehmung, der er sich zeit
seines Lebens verpflichtet fiihlt und in der er die Grundproblematik der Kirche seiner Zeit
erkennt. Gerade das Pochen auf diesen Unterschied hat ihn mit Tyrrell zeitlebens vereint.
Tyrrells Ansatz zeichnet sich dadurch aus, dass er die Erfahrung aller dogmatischer Ver-
sprachlichung vorrangig begreift. So existieren, und darin sind sich die beiden Freunde ei-
nig, Frommigkeit und Religion vor jedweder theologischen Versprachlichung,?® er pocht
auch auf den Unterschied ,,zwischen dem Glauben und seiner theologischen Entfaltung®.?®!
Der Glaube umfasst dabei fiir Tyrrell die Wirklichkeit des gesamten Menschen. So ist es
nicht verwunderlich, dass er Offenbarung als Heilsereignis begreift, deren Charakteristikum
die Unmittelbarkeit ist,?*? eine Auffassung, die der mystischen Erfahrung entlehnt zu sein
scheint. Der Neuaufbruch Tyrrells besteht darin, dass er eine theologische Revolution fiir
unabdingbar hilt, da die neuscholastischen Sprachhiilsen den Glauben spréde und erfah-
rungsleer erscheinen lassen. Daher bricht Tyrrell mit dem traditionellen Offenbarungsbe-
griff und, in Folge dessen, mit einem Dogmenverstdndnis, das von geoffenbarten Glaubens-
wahrheiten ausgeht. Reift hier, im Austausch mit Tyrrell, der Wunsch Bremonds, ausge-
hend von den Erfahrungen der Mystiker und Mystikerinnen eine spirituelle Theologie zu

entwerfen, die einen Gegenentwurf zur alles dominierenden Neuscholastik darstellt?

Mit seiner Rede am Grab seines Freundes geht Bremond ein sehr hohes Risiko ein,
nimmt er doch in Kauf, dass ihn dasselbe Schicksal wie Tyrrell ereilt. Angesichts des ver-
gifteten Klimas, das vor, wihrend und nach der Beerdigung Tyrrells herrscht, ist Bremonds
Rede in besonderem Malle zu wiirdigen. Zum einen, weil er es sich in diesem Klima des
Misstrauens und der Restriktionen nicht nehmen lasst, als Freund zu handeln. In Dankes-

briefen, die als Reaktion auf seine Rede folgen, wird genau dieser Mut hervorgehoben, ver-

239 Louis-David, Lettres de George Tyrrell 2 Henri Bremond 306: «Ne devons-nous pas continuer & conserver

ce vase, tout en le distinguant de ce qu’il renferme?»

260 Tyrrell, G., Faith oft he Millions, London 1900, 252. Auch fiir die modernistische Konzeption des Dog-
mas ist die Erfahrung wesentlich. Der Konflikt entziindet sich daran, dass mit dem Dogma nunmehr keine
irreformable Aussage mehr vorliege, sondern es reprisentiere den mehr oder weniger gegliickten Ver-
such, die religiése Erfahrung einer bestimmten Zeit auszudriicken.

261 Neuner, Glaubenserfahrung, 174.

262 Vgl. ebd., 167, hier in Bezug auf Blondel.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 69

bunden mit der Anerkennung des Feingefiihls fiir das, was er in seiner Rede zur Sprache

bringt als auch fiir das, was er nicht zur Sprache gebracht hat.?%?

Weniger wohlwollend fillt die Reaktion der katholischen Obrigkeit aus. Bereits am
darauffolgenden Tag schickt der Bischof von Southwark, Monsignore Amigo, an den Prior
von Storrington eine Nachricht, in der er ihn dazu auffordert, Bremond das Lesen der Messe
zu verbieten.* Rom bekriftigt diesen Schritt und suspendiert Bremond a divinis im August
1909.2% Fiir Bremond, der von der Ungerechtigkeit des Suspens® liberzeugt ist,*® ist gleich-
zeitig klar, dass er keine andere Wahl hat, als sich den Forderungen Roms demiitig?¢” zu
unterwerfen. Fiir sich selbst hat er die Entscheidung getroffen, innerhalb der katholischen

Kirche zu bleiben und akzeptiert nun, die Konsequenzen dieser Entscheidung zu tragen.?®8

Es folgt eine langwierige und zihe Kommunikation mit Rom. Ihm wird vorgewor-
fen, durch sein Verhalten im ,,Fall Tyrrell* einen schismatischen Akt begangen zu haben,
der in England einen Skandal hervorgerufen habe. Ferner lautet der Vorwurf, dass die in
der Times veroffentlichte Rede, die er am Grab seines Freundes gehalten hat, von ihm bis
dato nicht widerrufen worden sei.?® Die Aufhebung des Suspens‘ wird in Aussicht gestellt,
wenn sich Bremond auf folgende Forderungen einldsst: Einen Brief an den Bischof von
Southwark, Monsignore Amigo zu schreiben, der klar sein Bedauern {iber sein Verhalten

im ,,Fall Tyrrell“ zum Ausdruck bringt; einen Widerruf der Aussagen, die in der Times

263 Siehe dazu den Brief von Arthur Francis Bell, einem Freund Tyrrells, den dieser Ende Juli 1909 an Henri

Bremond geschrieben hat, in: Louis-David, Lettres de George Tyrrell 8 Henri Bremond, 312-313 sowie
den Brief von Laberthonniére siche Anmerkung 254.
264 Ebd., 307: «Interdisez 3 Bremond de dire la messe».
Wihrend sich das Verbot des Bischofs von Southwark auf die Grenzen seiner Didzese beschriankt, hat
der Suspens von Rom weitreichendere Konsequenzen, die auch rechtliche und sazerdotale Funktionen,
die Bremond qua Priesteramt innehat, einschranken, vgl. Laffay, L’abbé Henri Bremond suspendu a di-
vinis, 20.

265

266 Diese Ungerechtigkeit erwihnt Bremond in einem Brief, den er an einen Freund aus Aix-en-Provence,

den Abbé Penon, schreibt, ebd., 22.

Bremond spricht in einem Brief an den Baron von Hiigel vom 6. August 1909 davon, dass er die Bestra-
fung demiitig akzeptieren wird, ebd., 21.

So spricht Bremond in einem Brief an Miss Petre von dieser seit Langem getroffenen Entscheidung, in
der Kirche zu bleiben. Die Kirche zu verlassen wiirde nicht nur eine gebrochene Biographie zur Folge
haben, sie wiirde auch bedeuten, Familie und Freunden Angste und Schmerzen zuzufiigen, ebd., 35.

Die Einsicht und Publikation der sich im Vatikan befindlichen Dokumente zum ,,Fall Bremond‘ im ,,Fall
Tyrrell* ist Hubert Wolf und Augustin Laffay zu verdanken. In Augustin Laffays Artikel sind auch jene
Anschuldigungen und Forderungen enthalten, auf die hier Bezug genommen wird, siche ausfiihrlich dazu
ebd., 33 f.

267

268

269



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 70

verdffentlicht wurden und zuletzt die vollstdndige Unterwerfung unter die Verlautbarungen

des Heiligen Stuhles, insbesondere des Dekrets Lamentabili und der Enzyklika Pascendi.*”

Bremond, der als Freund und nicht als katholischer Priester gehandelt hat,?’' geht
auf die Forderungen ein und unterschreibt seine Unterwerfung?’? sowie seine vollstindige
Anerkennung der Enzyklika Pascendi und des Dekrets Lamentabili. Darauthin zieht er sich
in die Pyrenden zuriick; ein Refugium, das er von nun an nur noch zu bestimmten Anléssen
verldsst. Gleichzeitig vollzieht er einen Riickzug von jenen Interessensgebieten, die ihm
und seinem Freund George Tyrrell gemeinsam sind:>’®> Neben England, dem er von nun an
den Riicken kehrt, wendet er sich auch von der englischen Literatur und seinem Vorhaben,
eine literarische Geschichte des religiosen Gefiihls in England zu schreiben, ab. Zweifellos
eine Entwicklung, die in engem Zusammenhang mit dem ,,Fall Tyrrell zu sehen ist. Er
verliert in Tyrrell einen intimen Freund?”* und verlisst nun selbst all das, was ihnen ge-

meinsam lieb und teuer ist.

270 Bremond selbst schreibt von diesen Anschuldigungen und den damit einhergehenden Forderungen des

Heiligen Stuhls in einem Brief an seinen Freund Lucien Laberthonniére, zitiert nach: Perrin, Laberthon-
nicre et ses amis, 201: «Rome m’assure de sa miséricorde maternelle et m’ouvrira ses bras si j’écris a
I’évéque anglais une confession de mes crimes: 1. priéres, 2. discours sur la tombe, plus une adhésion
sans réserve a Pascendi.» Die Formulierung, durch deren Unterzeichnung Bremond wieder in die Catho-
lica aufgenommen wurde, lautet: «Dans des sentiments de pleine et sincére soumission a 1’autorité ecclé-
siastique, et par 1‘entremise de Sa Grandeur Mgr I’Evéque de Southwark, I’abbé Bremond déclare regret-
ter et condamner tout ce qu’il a fait et dit de répréhensible aux funérailles du P. Tyrrell. Il déclare, en
outre, adhérer sans réserve a toutes les doctrines de I’Eglise, et notamment aux enseignements contenus
dans le Décret Lamentabili et dans I’Encyclique Pascendi», zitiert nach: Loisy, Tyrrell et Bremond, 36—
37. Diese Formulierung weicht um einige wenige Nuancen von jener ab, die sich bei Laffay, L’abbé
Bremond suspendu a divinis, 40 findet.

271 Perrin, Laberthonniére et ses amis, 198.

Nicht ohne zuvor das Placet von Maude Petre eingeholt zu haben, was zeigt, dass ihn die Frage, ob er mit

dem Bedauern und dem Zuriicknehmen all dessen, was er im ,,Fall Tyrrell“ getan hat, seinen Freund

verrit, umgetrieben haben muss, vgl. Laffay, L’abbé Bremond suspendu a divinis, 35.

23 Ebd., 17 f.

274 Fiir Emile Goichot ist diese Freundschaft diejenige, die am tiefsten und entscheidendsten fiir Bremond
ist: Goichot, Historien du sentiment religieux, 17.

272



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 71

3.3 «lIl a ramassé les morts et pansé les blessés ...»*”> — Henri Bremond
und Maurice Blondel

Bremond befindet sich im Zuge seiner Ausbildung von 1897 bis 1898 erneut in Aix-en
Provence. Dort lernt er Maurice Blondel kennen. Der junge Blondel ist zwar nur vier Jahre
dlter als der Jesuit Bremond, hat sich aber in der Fachwelt bereits einen Namen gemacht.
Besonders seine Doktorarbeit L action erregt 1897 das offentliche Interesse: Blondel ver-
sucht fernab von einer Glaubensbegriindung durch Gottesbeweise ,,eine Glaubensaussage
an sich als wahr auszuweisen‘.?’® Losgeldst von jedwedem Anhaften an die kirchliche Hie-
rarchie, geht er von der Lebensrealitdt des einzelnen Menschen aus. Geglaubt wird seiner
Meinung nach nur, wenn das, was im Menschen angelegt ist, ihm selbst entspricht. Somit
vollzieht er eine Hinwendung zum Subjekt des Glaubens. Der Bruch manifestiert sich in
seinem Denken dergestalt, dass der Glaube losgeldst von Autoritét und Tradition gedacht
wird. Bei Blondel ereignet sich eine Akzentverschiebung von der Glaubenswahrheit zum
Glaubensleben.?’” Hierbei ist die Tat ein wichtiger Erfahrungsbegriff, der Gott als Ziel der
menschlichen Sehnsucht aufdeckt. Die Tat begreift er als dem Denken absolut vorrangig,
wie er in seinen Tagebiichern ausfiihrt. Hier wird erkennbar, dass Blondel — wie viele andere
der so genannten Modernisten im franzosischsprachigen Raum — in der mystischen Tradi-

tion zu Hause ist.?’®

Bremond besucht die Vorlesungen Blondels und ist davon tief beeindruckt. Er
schreibt am 8. Mérz 1897 dem jungen Philosophen einen Brief, der den Beginn einer lang-
jéhrigen Freundschaft und intensiven Korrespondenz darstellt.?”’ Fiir Bremond ist Blondel
dabei der Lehrer. Er versteht sich als sein Schiiler, der sich dem Meister als Lehrling anbie-

tet.?®" Erhofft er sich so seiner metaphysischen Unzulinglichkeit®®! zu entledigen, an der er

275 Er hat die Toten aufgesammelt und die Verletzten verbunden®. Dieser Satz ist ein Ausschnitt eines Zi-

tates von Alfred Loisy, bei dem er Bremonds Stellung im Kreis der Modernisten mit dem eines Rot-
Kreuz-Helfers vergleicht, der zwar am Ort des Geschehens, am eigentlichen Kampf jedoch nicht wirklich
beteiligt ist, Poulat, Critique et mystique, 72.

276 Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus, 53 und im Folgenden ebd., 57.

277 Vgl. im Folgenden, Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modermnitiit, 339 f.
278 Vgl. Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus, 60.

Die erhaltene Korrespondenz von Blondel und Bremond erstreckt sich iiber einen Zeitraum von 36 Jahren
und umfasst 750 Briefe. Sie sind groBtenteils in den drei von A. Blanchet veroffentlichten Bianden Cor-
respondances, Maurice Blondel-Henri Bremond zu finden.

280 Blanchet, Bremond et Blondel, 68.
281

279

In einem Brief von Bremond an Blondel vom 14. Dezember 1898 spricht er von seiner «incapacité meta-
physique», in: Blanchet, Correspondances I, 130-131.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 72

sein Leben lang leidet? Diese bleibt auch Blondel nicht verborgen, wenn er feststellt, dass
fiir Bremond die Ideen wenig zdhlen,?*> von Bedeutung ist fiir ihn vielmehr die Freund-

schaft selbst.?®3

Blondel ist es, der Bremond bei seinen literarischen Vorhaben bestirkt und begleitet.
Bremond hat aus seiner Sicht die Gabe, Gutes bewirken zu kénnen im Sinne eines psycho-
logischen bzw. literarischen Apostolates, das sich auf die Erfahrung der Mystik stiitzt.?3*
Das gemeinsame Interesse an der Mystik verbindet die beiden Ménner und es ist die Un-
mittelbarkeit der Erfahrung, an der sie sich in unterschiedlicher Weise abarbeiten. Bre-
mond, der sich selbst nie an die philosophische Auseinandersetzung oder gar Weiterent-
wicklung der Ideen Blondels gewagt hat, adaptiert den Blondel’schen Geist in einer sehr
individuell-konkreten Weise. So schreibt er seinem Bruder Jean, dass ihm keine spirituelle
Lektiire den persénlichen und intensiven Austausch mit Blondel streitig machen konnte.
Néhren diese Gespriache bei Bremond den Wunsch, die spirituelle Literatur zum Ausgangs-
punkt seines Vorhabens zu machen? Ist er hier in der Weise ,,blondelien®, in der er sich den
Mystikerinnen und Mystikern als beispielhaften Subjekten des Glaubens zuwendet und ihre
Schriften als Angebot an die Gldubigen von heute versteht? Eine Prasentation im Modus

des Angebots und nicht in Form eines Jochs, unter das sie sich im Gehorsam zu beugen

haben??% Und ist eine Frucht dieser Gespriche Bremonds Hinwendung zum Gebet, ver-

282 Blondel in einem Brief an Pére Valensin: «Les idées, cela compte si peu pour lui.», zitiert nach: Blanchet,

Bremond et Blondel, 69.

Diese erhilt im Jahr 1904 einen empfindlichen Riss, als Bremond Friedrich von Hiigel bei der Uberset-
zung seines Artikels «Du Christ éternel et nos christologies successivesy, der sich gegen Blondels Inter-
pretation von Loisys Methode richtet, behilflich ist. Mit diesem Artikel reagiert von Hiigel auf die von
Blondel im selben Jahr in La Quinzaine verdffentlichten Artikel «Histoire et dogme», in denen Loisys
Methode kritisiert wird, ebd., 69. Von Hiigel glaubt, Blondel habe Loisys Denken nicht verstanden und
verfasst einen Artikel zur Verteidigung Loisys. Aufgrund seines schwerfilligen Stils, der sich im Fran-
zosischen noch schwerwiegender ausnimmt, als dies bereits im Englischen der Fall ist, bittet er Bremond
um Hilfe. Blondel, der von Bremond selber von dieser Kollaboration erféhrt, ist sehr getroffen. Was Bre-
monds Rolle angesichts des Begréabnisses von George Tyrrell anbelangt, so kann Blondel zwar seine Ge-
fiihle fiir den Toten verstehen, nicht jedoch sein Hinwegsetzen tiber das bischdfliche Verbot, ein Urteil,
das zu einem dreimonatigen Schweigen zwischen den beiden fiihrt, ebd., 70.

Blanchet, Correspondances I, 19. Juni 1897, 48: «Vous devez et vous pouvez faire beaucoup de bien dans
le sens de ,1‘apostolat psychologique*, un apostolat fondé sur une connaissance [...] proche de I’expérience
intime et de I’ascetique des mystiquesy.

285 Blanchet, Henri Bremond, 91.
286

283

284

Vgl. hierzu Neuner, Glaubenserfahrung, 165. Bremond selbst hat wéihrend seiner Ausbildung die ihm
vorgelegten Inhalte immer wieder als Joch — inhaltsleer und spirituell unwirksam — erfahren. Siehe hierzu
Kapitel 1.1 in diesem Teil der Arbeit.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 73

standen als jener Moment, in dem sich der Glaube als menschliches Tun in seiner konkreten

Form als Hinwendung zu Gott zeigt??®’

Nicht nur als Gespréachspartner, auch als Berater bei Angelegenheiten, die Bremonds
Publikationen betreffen, nimmt Blondel in Bremonds Leben eine wichtige Rolle ein: Thm
sendet er vor der Publikation seine Artikel mit der Bitte um Riickmeldung zu, mit Blondel
diskutiert er iiber viele Briefe hinweg die Entstehungsgeschichte seiner Histoire littéraire

du sentiment religieux en France.**®

3.4 «Les hommes sont tout, les idées rien ...»?* — Henri Bremond und
Lucien Laberthonniéere

Der Briefwechsel mit Lucien Laberthonniére fiihrt zutage, dass sich Bremond auch zum Mo-
dernismus selbst geduflert hat. Gleichzeitig tritt er auch hier in Erscheinung als jemand, der
sich mit dem Schicksal seiner Freunde identifiziert und mit ihnen mitleidet. In mehreren Brie-
fen zeigt er sich entriistet iiber die Leute, die am desolaten Zustand Tyrrells schuld sind und
die Verurteilung Laberthonniéres bewirkt haben.?”® Fiir ihn ist es eine Art Pflicht, seinen

Freunden beizustehen, ihre Ideen und Theorien kommen dabei fiir ihn erst an zweiter Stelle.?’!

Dennoch sind es auch die Ideen, um derentwillen er die Freunde konsultiert, bilden
seine Briefe doch fiir ihn ein Forum, in dem er seine Gedanken und Ideen preisgibt, ja vor

dem sie erst entstehen.

So bespricht er mit Laberthonni¢re Fragen, die sein Mystikverstéindnis betreffen. Sie
zeigen bereits das Aufkeimen einer Theologie des Ubergangs, wenn er Laberthonniére die
Frage stellt, ob es einen scheinbaren Grund gébe, der zwischen den Mystikern und Mystikerin-

nen und den einfachen Gliubigen eine uniiberbriickbare Differenz habe entstehen lassen. %>

287 Ebd., 166. Blondel ist der Uberzeugung, dass jeglichem menschlichen Handeln die Sinnfrage inhérent ist.

Das Ubernatiirliche wird als das verstanden, was dem Menschen letztendlich seine Erfiillung schenkt.
288 Vgl. hierzu besonders den dritten Band der Correspondances.
,,.Die Menschen sind alles, die Ideen nichts®. Zitat aus einem Brief von Bremond an Laberthonniére vom
22. Oktober 1909, in: Perrin, Laberthonniére et ses amis, 204.
Ebd., 65 u. 97. Die essais de philosophie religieuse von Lucien Laberthonniére werden am 4. April 1906
auf den Index gesetzt.
1 Ebd., 204.

292 Ebd., 233, vgl. Anmerkung 193.

289

290



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 74

In einem Brief vom 20. September 1907 duBert sich Bremond zur Enzyklika
Pascendi. Er konstatiert, dass durch Pascendi die Offentlichkeit von der Existenz der Mo-
dernisten in Kenntnis gesetzt worden ist und die Bischofe nun ermahnt worden seien, den
Modernismus zu bekdmpfen. Er legt den Finger in die Wunde, wenn er zu bedenken gibt,
dass man sich iiberall fragen wird, wer die Modernisten denn seien.?**> Bremond ist sich
iiber Absicht und Wirkung der Enzyklika im Klaren. Die Bemerkung ldsst auch erkennen,
dass schon zu Lebzeiten Bremonds die Enzyklika eine gewisse Ratlosigkeit hat entstehen
lassen, da sie nicht eindeutig benennt, wer eigentlich gemeint ist. Zugleich lasst die Bemer-
kung vermuten, dass Bremond weder sich selbst noch seine Freunde durch diese Definition
tangiert sieht. Fiir ihn sind seine Ideen und die seiner Freunde etwas, was sich nicht so
einfach homogenisieren lésst, da dies der Suchbewegung bzw. seinem Selbstverstidndnis als

spirituell Suchender selbst widerspréche.

Fast schon orakelhaft muten die folgenden Zeilen des Briefes an, in denen er iiber
eine mogliche Auflosung der Annales de Philosophie chrétienne nachdenkt, wobei er zu
dem Schluss kommt, dass dies desastros wire, da es aus seiner Sicht ansonsten niemanden
mehr gébe, der dhnliche Ideen verbreiten konne.?** Tatsichlich stehen die Annales de Phi-
losophie chrétienne — die Blondel gehoren und von Laberthonniére geleitet werden — zu
diesem Zeitpunkt unter dem Modernismusverdacht, der sich am 5. Mai 1913 mit der Set-

zung auf den Index erhértet.

3.5 «Bremond n’a jamais cru aux idées modernistes»**> — Henri
Bremond und Alfred Loisy

Alfred Loisy tritt zu einer Zeit in Bremonds Leben, als seine individuelle spirituelle Krise
bereits angebrochen ist und er schon mit dem Gedanken schwanger geht, den Jesuitenorden
zu verlassen. Bremond besucht in den Jahren 1901-1902 die Vorlesungen des berithmten
Exegeten in Paris. Ahnlich wie bei Blondel ist er auch hier auf der Suche nach Alternativen

zum neuscholastischen Modell. Bei Loisy, der von sich selbst sagt, dass er bei der scholas-

293 Vgl. Anmerkung 149.

294 Perrin, Laberthonniére et ses amis, 153: «Il serait désastreux de perdre une arme pareille et 4 un pareil

moment. Il n’y a plus que nousy.

295 Bremond hat nie an die modernistischen Ideen geglaubt, Zitat von Alfred Loisy in: Ders., George Tyr-

rell et Henri Bremond, 7.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 75

tischen Theologie das Gefiihl nie losgeworden sei, dass sie nichts tauge,?”® ist er an der
richtigen Stelle. Loisy wird von der Frage umgetrieben, wie die katholische Welt mit der
modernen Welt in Verbindung gebracht werden kann.?’ Findet Bremond bei ihm Heilung

fiir den Bruch, den er bei sich und in der religisen Literatur verspiirt?

Uber Loisys kleines rotes Buch, L Evangile et I’Eglise,**® dem fiir die modernisti-
sche Bewegung der Charakter einer ,,Magna Charta*“*® zukommt, ulert sich Bremond en-
thusiastisch: Er bedankt sich bei Loisy fiir sein Buch, dessen Lektiire ihn bereichert habe
und erwidhnt in diesem Zuge die bedauernswerten inhaltsleeren Theologiestunden, die er
jahrelang iiber sich ergehen lassen musste.*”’ Es scheint, als finde er hier eine Spur, wie
verantworteter Glaubensvollzug aussehen konnte in einer Zeit, in der die alten Schemata
zerbrockeln und als untauglich empfunden werden. Alfred Loisy ist zundchst von einem
apologetischen Ansinnen beseelt:**' In L Evangile et I’Eglise, das 1902 erscheint und von
dem gesagt wird, dass es zu den Biichern gehdrt, denen in der theologischen Welt die meiste
Aufmerksamkeit geschenkt wurde, stellt er sein System christlicher Apologetik vor. Dabei
antwortet er auf die von Adolf von Harnack in seinem Werk Das Wesen des Christentums>*
aufgestellten Thesen. Eine vollstindige Ubereinstimmung der kritischen Betrachtung der
Evangelien und der geschichtlichen Entwicklung des Christentums ist nicht vorhanden; da-
rin ist Loisy mit von Harnack einer Meinung. Die Schlussfolgerung, die Loisy daraus zieht,
féllt jedoch im Gegensatz zu von Harnack nicht negativ aus. Vielmehr versucht er nachzu-
weisen, dass das Gesetz des Fortschritts beziehungsweise der Entwicklung das Wesen des
Christentums von Anfang an ausgemacht habe. Dahingehend zielt auch der vielfach miss-
verstandene Satz: , Jesus hat das Reich Gottes verkiindet und gekommen ist die Kirche.**%

Kann es einen Fortschritt im Glauben geben? Wie ist er zu interpretieren? Diese Frage fiihrt

26 Vgl., Boland, Art. «Modernisme», 1425.

297 Theobald, Ch., L’entrée de I’histoire dans ’univers religieux et théologique au moment de la crise mo-

derniste, in: Greisch, J./Neufeld, K./Ders., La crise contemporaine. Du modernisme a la crise des hermé-

neutiques, Paris 1973, 7-85, hier 19, im Folgenden abgekiirzt mit: Theobald, L entrée de 1’histoire.

Loisy, LEvangile et I'Eglise, siche Anmerkung 129.

Neuner, 100 Jahre nach der Modernismusenzyklika, 581.

Loisy, George Tyrrell et Henri Bremond, 5.

So tiiberrascht es auch nicht, dass die Enzyklika Pascendi Kritik an dem apologetischen Ansinnen der

Modernisten iibt, vgl. Weil}, Aufkldrung — Modernismus — Postmoderne, 30.

302 Von Harnack, A., Das Wesen des Christentums, Leipzig 1900.

303 Loisy, A., Evangelium und Kirche, Miinchen 1904, 113. Dieser Satz wurde ,,im direkten Gegensatz zu
Loisys Intention, so interpretiert, dass die Botschaft Jesu und die Kirche als Widerspriiche erschienen®,
Neuner, 100 Jahre nach der Modernismusenzyklika, 581.

298

299

300

301



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 76

Loisy an eine Bruchstelle, nimlich die der Verhiltnisbestimmung von Dogma und Ge-
schichte.?** Ausgeldst wird sie durch die Aussage vom Ausbleiben des Gottesreiches, auf
die Spur gebracht wird er von Friedrich von Hiigel, der ihn mit dem Werk von John Henry
Newman, An Essay on the Development of Christian Doctrine®® bekannt macht. Die darin
ausgefiihrten Ideen, die den Gedanken der Entwicklung {iber den Ursprung des Christen-
tums hinaus annehmen,**® werden von Loisy konsequent fiir eine Kritik an der Neuscholas-
tik genutzt. Der Bruch bzw. die Abkehr vom neuscholastischen Denken besteht darin, dass
dieses ,,eine historische Einbindung der Verkiindigung Jesu, die Entwicklung der christli-
chen Lehre, die Geschichtlichkeit des Dogmas (...) nicht anerkennen wollte.>” Durch Loi-
sys Darlegungen wird das geschichtliche Denken als etwas dem Christentum Inhérentes
vorgestellt und nicht ldnger als Hilfswissenschaft degradiert, um Aussagen des Lehramtes
zu belegen. Mit dieser Aufwertung vollzieht Loisy einen entscheidenden Bruch.*% Durch
die moderne Welt und ihre neuen Methoden werden Anfragen in die Theologie hineinge-
tragen, wodurch die Anfalligkeit und Fragilitdt des Systems zutage tritt. Loisy geht es um

die Frage, wie in Zukunft diesbeziiglich eine Versohnung erreicht werden kann.3%

Fiir Bremond eroffnet L 'Evangile et I’Eglise eine neue Art und Weise, die Dinge zu
begreifen. Loisy ist flir Bremond zunéchst einmal eine Quelle der Inspiration. Thm verdankt er
es, Dinge neu zu sehen und Impulse flir sein eigenes Schaffen zu erhalten. Reift hier bereits die
Einsicht, dass der Bruch aufrationaler Ebene nicht geheilt werden kann und ist die Hinwendung

zum Subjekt eine Frucht der Erkenntnis jener Jahre im Vorlesungssaal Loisys?

L’Evangile et L’Eglise schligt in der katholischen Welt hohe Wellen?!® und wird
kontrovers diskutiert. Darauthin verdffentlicht Loisy 1903 einen Kldrungsversuch. Autour

d’un petit livre®'! trigt jedoch nicht zur Schlichtung der Kontroverse und zur Klirung der

304 Hierzu ausfiihrlich Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus, Kapitel 4: Exegese und Dog-

menentwicklung.
305 Newman, J.H., Uber die Entwicklung der Glaubenslehre, in: Becker, W./ Laros M. u. a. (Hg.), John Henry
Newman. Ausgewihlte Werke, Bd. 8, Mainz 1969.
Vgl. Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus, 64.
307 Ebd., 69.

308

306

Theobald, L’entrée de I’historie, 19: «La pratique historique fait découvrir dans 1’epaisseur historique des
infrastructures jusque-la inapercues. Il en résulte la découverte du ,grand vilain fossé* entre 1’aujourd’hui
et le passé, et I’inquiétude, provenant du fait que ce passé découvert ne correspond pas a I’image que la
théologie s’en faisait et qu’il ne parle plus d’une fagon immédiate».

309 Ebd., 18.

310 Kritik kommt von Pére Lagrange und Monsignore Battifol vom Institut Catholique aus Toulouse.

311 Siehe Anmerkung 177.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 77

Missverstindnisse bei; sondern verschirft ,.in ihrer Prizisierung die Situation. 3> Loisy
betont in dieser Schrift die Notwendigkeit des Verstehens der Geschichte. Denn die Erkla-
rungen der Kirche von Gott und Jesus Christus entstammen einer anderen Sprache, so dass
eine Ubersetzung in die heutige Welt bzw. Sprache notwendig wird. Die Kirche und die
Gliubigen miissen sich darum bemiihen, das Evangelium besser zu verstehen.?!* Diese
Sétze sind ,,bahnbrechend, formulieren sie doch — soweit uns bekannt ist — zum ersten Mal

im katholischen Raum mit groBer Prizision das so genannte hermeneutische Problem*.3'*

Bremond entgeht in diesen Jahren nicht, dass Loisys Beschreiten neuer Wege von-
seiten der kirchlichen Obrigkeit kritisch bedugt wird und so tibernimmt er die Rolle des
Beschiitzers, wenn er im Vorlesungssaal nach vermeintlichen ,,Spitzeln* Ausschau hilt.?!®
Loisy beschreibt im Gegenzug seinen Freund Bremond als jemanden, der von einer gewis-
sen Hoffnung, die Zukunft der Theologie betreffend, getragen wird. Dies mag der Grund
gewesen sein, weshalb er — so Loisy — auf die Repression der kirchlichen Hierarchie nicht
vorbereitet gewesen zu sein scheint.>'® Klingt auch hier wieder an, dass Bremond von
seinem Umfeld nicht selten als naiv wahrgenommen wird?*'” Die Repression, die als Re-
aktion auf Loisys Schriften erfolgt, erlebt er jedenfalls hautnah mit: Zunichst die Indizie-
rung seiner Werke im Jahr 1903 und dann den Hohepunkt der Repression im Jahr 1907:
Das Dekret Lamentabili sane exitu verurteilt die Biicher Loisys ebenso wie die Enzyklika
Pascendi. Gerade bei letzterer sind — wenn auch nicht ausdriicklich genannt — Loisy und
Tyrrell im Visier.?'® SchlieBlich wird Loisy nach der Publikation der simples réfléxions®"®
iiber zwei papstliche Schreiben exkommuniziert. Loisy steht nun als vitandus auf3erhalb

dieser Gesellschaft, die er zu verdndern bestrebt war.

312 Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus, 72.

313 Loisy, Autour d’un petit livre, 155 f.

314 Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernitt, 300.

315 S0 beschrieben in einem Brief an von Hiigel vom 14. November 1901: «J’ai essayé de voir — dans la salle

— si je n’apercevais pas les fagots d’un inquisiteur. Je n’ai rien vu», zitiert nach: Poulat, Histoire, dogme
et critique, 136.
316 Loisy, George Tyrrell et Henri Bremond, 7.
Aussagen iiber Bremonds vermeintliche Naivitdt finden sich auch in jenen Schreiben, mit denen sich
Bremonds Fiirsprecher in Rom fiir eine Authebung des Suspens® einsetzen, siche Laffay, L’abbé Bre-
mond suspendu a divinis, 24.

318 Neuner, Vor 100 Jahren, 3.
319

317

Loisy, A., Simples réflexions sur le Décret du Saint-Office Lamentabili sane exitu et sur I’Encyclique
Pascendi dominici gregis, Ceffonds 1908.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 78

Bremond lésst Loisy nicht fallen und manifestiert seine Freundschaft durch mehrere
Solidaritdtsbekundungen: Zum einen widmet er ihm seine Sainte Chantal mit den Worten
,L, vitande, ad vitandum*.3** Damit nicht genug, verfasst Bremond im Jahr 1931 unter dem
Pseudonym Silvain Leblanc eine Verteidigungsschrift.>?! Der programmatische Titel Alfied
Loisy. Un clerc, qui n’a pas trahi*** verkdrpert Bremonds Ansicht, nach der Loisy weiterhin
der katholischen Kirche zuzurechnen ist. Dies geschieht zu einem Zeitpunkt, als Loisy
selbst bereits zum christlichen Glauben auf Distanz gegangen ist. Dennoch darf dieses Buch
nicht nur als ein bewusst kalkuliertes Kompromittieren um des Freundes willen verstanden
werden. Denn auch dieses Buch hat einen Inhalt, der die rein freundschaftliche Ebene trans-
zendiert und somit eine Stellungnahme der Sache nach freilegt.*** Und Bremond schreckt
auch nicht davor zuriick, seiner Leserschaft zu verraten, dass Loisy fiir ihn der Modernist
par excellence, der personifizierte Modernismus ist.*>* Was Loisy und Bremond vereint, ist
eine gemeinsame Konzeption der Mystik. Diese Konzeption wird vonseiten Bremonds in
Alfred Loisy. Un clerc qui n’a pas trahi vorgestellt. Loisy hingegen legt in dem nach Bre-
monds Tod verdffentlichten Buch George Tyrrell et Henri Bremond aus seiner Sicht Ge-
meinsamkeiten ihres Mystikverstindnisses offen. Es ist dieses Buch, das die Frage, ob Bre-
mond den Modernisten zuzurechnen ist oder nicht, neu entflammt hat. Der Inhalt der beiden
Biicher kommt in Form einer Relecture im zweiten Teil der Arbeit zur Sprache. Interessant
ist, dass Bremond im letzten Kapitel ausdriicklich zum Modernismus Stellung nimmt. Er
duBert Verstandnis dafiir, dass die Modernisten verurteilt worden sind, weil sie von der
offiziellen Lehrmeinung abweichen. Die Art und Weise, wie die Verurteilung vonstatten
gegangen ist und der Verdacht der Konspiration, der damit einhergeht, wird von ihm jedoch
kritisiert.??> Unter den modernistischen Ideen selbst, die im Umlauf sind, finden sich letzt-

endlich sehr wenige oder kaum hiretische Tendenzen, so lautet Bremonds Fazit.*?¢ Um

320 Poulat, E., Bremond et le modernisme, in: Entretiens sur Henri Bremond, 69-98, hier 98, im Folgenden

abgekiirzt mit: Poulat, Bremond et le modernisme.
321 Geriichte, wer sich hinter dem Namen Sylvain Leblanc verbergen kdnnte, waren schon lange im Umlauf.
Erst 1966 wurde daraus Gewissheit, dass es sich um Henri Bremond handelt, vgl. Aubert, Henri Bremond
et la crise moderniste, 344. Trémoliéres zufolge wurde das Geheimnis erst durch Emile Poulat im Jahr
1972 geliiftet: Trémoliéres, Un état de la question, 190.
,,Ein Priester, der keinen Verrat begangen hat®.

Zur inhaltlichen Stellungnahme sieche Kapitel 6 im zweiten Teil der Arbeit.

322
323

3% Un clerc qui n’a pas trahi, 169: «Il a été moderniste. On peut méme dire qu’il a été le moderniste par

excellence, ou le modernisme fait homme.
325 Ebd., 169.
326 EBbd., 172.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 79

seine Kritik zu untermauern, zitiert er einen Brief Loisys, indem Loisy sich {iber die bra-
chiale Agitation vonseiten Roms seinen Biichern gegeniiber dullert. Durch dieses Vorgehen
habe Rom dazu beigetragen, dass der Inhalt seiner Biicher und die damit einhergehende
Diskussion weit liber den urspriinglich angedachten Adressatenkreis hinausgegangen seien,
und Rom somit an der Vehemenz der Krise selbst schuld sei und eine angemessenere und

iiberlegtere Reaktion die Modernismuskrise an sich hitte verhindern kénnen.*?’

327 Ebd., 170: «S’ils avaient pris le ton d’une controverse honnéte, discutaient ailleurs que dans les journaux

quotidiens les problémes qui ne se posaient encore que pour les croyants les plus instruits, la crise mod-
erniste aurait ét¢ moins violente, moins dangereuse pour I’Eglise elle-méme, et peut-étre ne se serait-elle
pas produite».



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 80

4 «cgay est,lelivre est condamné»*?® — Die Indizierung der
Sainte Chantal

Bremond bewegt sich in einem modernistischen Netzwerk,**’ ja mehr noch, er ist mit einem
Grofteil derjenigen, die Pascendi im Visier hat, eng befreundet. Und: Er setzt sich fiir sie
ein. Das ist aber nicht alles. Neben den Personen, die er frequentiert, den modernistischen
Ideen, die er hautnah mitbekommt und {iber die er mit seinen Freunden in einem regen
Gedankenaustausch steht, ist es das konsequente Festhalten und Einstehen fiir einen Freund,
sein konkretes Handeln, welches von romischer Seite missbilligt wird. Aber nicht nur seine
freundschaftlichen Beziehungen und sein Handeln fiihren dazu, dass er zu den Verdichti-
gen gezéhlt wird. Das Klima des Misstrauens und das Unbehagen, das sich von antimoder-
nistischer Seite gegeniiber allen Neuerungen ausbreitet, erstreckt sich auch auf jenen Be-

reich, den man literarischen Modernismus>*° nennt: Dessen Verurteilung beginnt mit der

328 Esist soweit! Das Buch ist verurteilt. So duBert sich Bremond in einem nicht datierten Brief an Maurice

Barres, der vermutlich im Mai 1913 geschrieben worden ist, zitiert nach: Blanchet, Histoire d’une mise a

I’Index, 96: «Cher ami, ¢a y est, le livre est condamné. On n’est jamais sir de tous les diables qu’on garde

dans sa boite, mais je suis pour I’instant dans une sérénité parfaite (...).»
329 Und dieses Netzwerk ist international: Neben den Kontakten nach England und Frankreich pflegt Henri
Bremond auch Kontakte nach Italien und Deutschland: Auf eine personliche Begegnung mit Antonio
Fogazzaro und einen regen Austausch, verbunden mit personlichen Begegnungen, mit dem Freiburger
Theologen Joseph Sauer (1872—1949) hat Claus Arnold aufmerksam gemacht: Vermittelt durch Baron
von Hiigel reist Bremond, nachdem er den Jesuitenorden verlassen hat, 1904 nach Deutschland, genauer
in den Schwarzwald, zu Jospeh Sauer. Dieser nimmt ihn als einen amiisanten und interessanten Menschen
wahr und wiirdigt seinen scharfen Verstand, vgl. im Folgenden Arnold, Katholizismus als Kulturmacht,
173—183. Durch den anregenden Austausch mit Sauer kommt der Franzose Bremond mit der deutschen,
nicht neuscholastischen Theologie, u. a. mit Johann Baptist Hirscher, Alban Stolz und Joseph Deutinger
in Berlihrung. Von Letzterem ist Bremond entziickt, und plant, diese Freiburger Schule, wie er sie nennt,
auch in seinem geplanten Band ,,Skizzen zu einem Handbuch der religidsen Psychologie* zu beriicksich-
tigen.
330 Der Begriff wurde von Caspar Descurtins konstruiert, der das Etikett Modernismus auf die Romane von
Enrica Handel-Mazzetti ausweitet, vgl. dazu Weil3, O., Kulturkatholizismus. Katholiken auf dem Weg in
die deutsche Kultur (1900-1933), Regensburg 2014, 60 f.; und Busemann, J.D., Katholische Laieneman-
zipation. Die Indexkongregation in Literatur-, Gewerkschafts- und Zentrumsstreit, Paderborn 2017, 110,
im Folgenden abgekiirzt mit: Busemann, Katholische Laienemanzipation, ergénzt: ,,Weil die Enzyklika
,den Modernismus‘ als ,Sammelbecken aller Hiresien® bezeichnet und den Modernisten vorgeworfen
hatte, ihre Lehren nie offen und systematisch zu vertreten, war eine Ausweitung tiber den Bereich von
Theologie und Philosophie hinaus bereits grundsétzlich in der Enzyklika angelegt. Sowie Trémoliéres,
F., Note sur Henri Bremond et le ,,modernisme littéraire*, in: Littérature et spiritualité au miroir de Henri
Bremond, 103—-144, im Folgenden abgekiirzt mit: Trémoliéres, Note sur Henri Bremond. Laut Peter Neu-
ner gehort neben Handel-Mazzetti und Fogazzaro auch Die Armsiinderin von Nancy Lambrecht zu den
Romanen, an denen sich aufgrund der Abdrucke im Hochland die Kontroverse entziindet: vgl. Neuner,
Der Streit um den katholischen Modernismus, 51 f. und Busemann, J.D., ,,Haec pugna verum ipsam reli-



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 81

331

Indizierung des Romans // Santo”>" von Antonio Fogazzaro. ,,Die Sorge, dass mit der scho-

nen Literatur ein Bereich bestand, auf den die Kirche nur wenig Einfluss zu nehmen ver-

mochte®332

und Laien somit sich so emanzipieren, dass sie einen Raum er6ffnen, in dem sie
ihren kritischen Blick kundtun und ihre eigenen Erfahrungen ins Zentrum ihrer Uberlegun-
gen stellen konnen, wird Motor der Indizierungen und Publikationsverbote. Auch die Zeit-
schriften, fiir die Bremond schreibt, bleiben nicht verschont: Zu ihnen zéhlen die Annales
de Philosophie chrétienne,*® die Wochenzeitung Demain und das Bulletin de la Se-
maine,*** zu dessen Vorstand Bremond zihlt. Diese Ereignisse sind dem Fall Tyrrell und
der Verwarnung, die er 1907 fiir die Publikationen zu Kardinal Newman erhalten hat, gro3-
tenteils vorgelagert. Die Verwarnung ist ein Vorgang, der erst spit ans Licht kommt. Auf-
grund dessen mangelt es auch an einer Erkldrung fiir diese Verurteilung. Es bleibt zu ver-

muten, dass allein der Tatbestand, sich mit Newman auseinanderzusetzen, geniigt, um ver-

warnt zu werden.>*° In der Zeit, in der sie erfolgte, kann bereits die bloBe Tatsache, sich mit

gionem tangit“. Romische Indexkongregation und deutscher Literaturstreit, in: “In wilder ziigelloser Jagd

nach Neuem*®, 289 — 310.
31 Antonio Fogazzaro (1842-1911), italienischer Schriftsteller, dessen 1905 erschienenes Werk Il Santo
1906 auf den Index gesetzt wurde. Das Werk erfreut sich einer breiten Resonanz im katholischen Pu-
blikum: 30000 Exemplare werden in Italien im ersten Jahr verkauft und in den Nachbarlindern
Deutschland und Frankreich geht das Buch in die 10. Auflage. Mit der Indizierung verstummt das positive
Echo auf das Werk, welches das Wirken und Leben eines modernen Heiligen mit Namen Piero Maironi
vorstellt, der sich darum bemiiht, die Kirche von ihren Wirrungen und Verirrungen zu befreien, vgl. Fo-
gazzaro, A., Il Santo, Mailand 1905; Marangon, P., Antonio Fogazzaro e il modernismo, Vicenza 2003;
Arnold, C., Katholische «Gegenintellektuelle» und kirchlicher Antimodernismus vor 1914, in: Graf, W.
(Hg.), Intellektuellen-Goétter: Das religiose Laboratorium der klassischen Moderne (Schriften des histo-
rischen Kollegs 66), Miinchen 2009, 21-37, hier 24. Als eine dieser Verirrungen skizziert der Roman jene
bei den Glaubigen und im Klerus vorherrschende Haltung, dass ,,Religion nicht hauptséchlich Zustim-
mung des Verstandes zu gewissen Formeln der Wahrheit ist, sondern daB sie hauptsdchlich Handeln und
Leben nach dieser Wahrheit ist (...)*, zitiert nach Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus,
259, der an dieser Stelle einen Auszug der deutschen Ubersetzung von /I Santo von Maria Gagliardi
wiedergibt.
Busemann, Katholische Laienemanzipation, 110.
Die Annales de Philosophie chrétienne sind eine 1830 durch Augustin Bonnetty entstandene Monatszeit-
schrift, die 1905 von Maurice Blondel aufgekauft und unter der Leitung von Lucien Laberthonniére her-
ausgegeben wurde. Neben Henri Bremond schreiben auch andere bekannte Namen des internationalen
modernistischen Netzwerkes fiir die Zeitschrift, u. a. Friedrich von Hiigel, George Tyrrell, Antonio Foga-
zzaro und Edouard le Roy. So verwundert es nicht, dass die Zeitschrift von anderen Zeitungsorganen, wie
beispielsweise dem L Echo de Paris schnell in dem Ruf steht, modernistisches Gedankengut zu verbrei-
ten. Daran kann auch der freiwillige Riickzug George Tyrrells aus dem Kreis der Autoren nichts mehr
dndern, und so wurden am 5. Mai 1913 alle Ausgaben, die unter der Agide von Blondel und Laberthon-
niere herausgegeben wurden, auf den Index gesetzt, siche dazu ausfiihrlich Beillevert, Laberthonniére,
L’homme et I’ceuvre.
334 Diese Zeitschrift besteht von 1905-1907.
335 Vgl. im Folgenden, Trémoliéres, Note sur Henri Bremond, 103-144.

332

333



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 82

dem Werk des englischen Kardinals zu beschéftigen, ein Hinweis sein, dass man im Begriff

ist, sich in die modernistische Kontroverse einzuschalten.>>°

Es scheint, dass Bremond sowohl auf personlicher als auch auf der schriftstelleri-
schen Ebene vom antimodernistischen Klima touchiert wird. Es &dndert allerdings nichts an

seiner Einstellung zur Catholica. Selbige zu verlassen, steht fiir ihn aufler Frage.

Er konstatiert nur schelmisch, da er nun definitiv zum Kreis der Verdichtigen zéhle,

konne er seine Arbeit unbefangener fortsetzen.*’

1913 erfolgt die Indizierung der Sainte Chantal, des ersten und einzigen Werkes
Bremonds, das auf den Index gesetzt wird. Das Votum hierfiir, so wissen wir heute, wird
durch Joseph Lemius erreicht, einem der fithrenden Kopfe des Antimodernismus.>*® Zu be-
merken ist, dass Lemius im Falle Bremonds zunichst nicht agiert, sondern vielmehr rea-
giert, und zwar auf eine Denunziation der Visitantinnen, die diesbeziiglich in Rom interve-
nieren.*** Weshalb? Weil Bremond in seinem Buch ihrer Meinung nach die Beziehung von

c 340

Jeanne de Chantal und Franz von Sales ,,naturalisiere,” ein Umstand, der ihrer spirituel-

len Vorstellung von der Art und Weise der Beziehung der beiden Heiligen widerstrebt. So

336 Poulat, Bremond et le modernisme, 78: «Qu’on le veuille ou non, quelle que soit la position qu’on adopte

a I’égard de Newman, la fagon dont en on parle et le seul fait d’en parler ¢’était intervenir dans le camp

des conflits (...)».
37 So in einem Brief an G. Letourneau, dem Pfarrer von Saint-Sulpice, zitiert nach: Boland, Art. «Moder-
nisme», 1431: «Je ne me révolterai jamais contre 1’église, mais, définitivement rangé parmi les suspects,
je continuerai mes travaux avec plus de liberté.» Maurice Blondel formuliert diese Einsicht in einem Brief
an Henri Bremond vom 13. Oktober 1902 auf einer spirituellen Ebene noch ein wenig markanter, indem
er sagt, dass alle diese Ungerechtigkeiten und Bedringnisse schlieflich fiir die Leidtragenden das Lose-
geld fiir neue Gnaden und Erleuchtungen gewesen seien: «Que de fois il m’a semblé voir, avec une clarté
percante, que le spectacle et la souffrance des injustices ecclésiatiques, des miséres officielles, étaient
pour nous la rangon d’autres graces et d’autres lumicres.», zitiert nach: Bremond, H., Sainte Chantal.
Présentation de D.-M. Proton, Paris 2011, 9. Im Folgenden abgekiirzt mit: Sainte Chantal.
338 Er wird als einer der Hauptredakteure von Pascendi angesehen, vgl. Trémoliéres, Note sur Henri Bre-
mond, 104.
So schreibt die Oberin des Mutterklosters der Visitantinnen von Annecy in einem Brief an Bremond vom
15. Juli 1912, zitiert nach Sainte Chantal, 19: «J’ose vous écrire en toute franchise et confiance que je
proteste contre bien des propositions erronées, contre bien des faits de la vie de nos deux Saints mal
compris et mal éclairés.» Diese Kritik zieht Kreise, bis sie schlieSlich in Rom landet. Bremond erreichen
auf anderen Wegen Geriichte {iber eine bevorstehende Indizierung, so geschehen in einem Brief von Dom
Thibault an Henri Bremond vom 18. April 191, zitiert nach Blanchet, L’histoire d’une mise a I’Index, 81:
«Un de mes amis me communique une nouvelle qui m’a atterré. Il serait tout simplement question de
condamner & Rome votre Sainte Chantal. Je n’ose n’y croire et pense a un poisson d’avril fantastique —
mon ami est ordinairement bien informé (...). Je me perds en conjectures sur les motifs. On n’en peut
trouver un, j’imagine, dans le ton du livre, qui n’a rien du style pommadé qu’on vous sert en hagiographie
depuis tant d’années; a mes yeux, c’est plutét un mérite; pour d’autres, c’est sans doute un péché?»

Trémoliéres, Note sur Bremond, 104.

339

340



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 83

ist es auch weniger der Inhalt, als vielmehr der Tenor und der Stil seines Werkes, die Bre-
mond zum Verhiingnis werden: Lemius kritisiert den mondinen Ton Bremonds.**! Etwas
genuin Verdammungswiirdiges findet sich nicht,** es ist die Asthetik, die literarische Qua-

litit des Buches, die auf dem Priifstand steht.>*

Geht es nun bei der Indizierung um die Verurteilung des Autors oder ist wirklich das
Werk gemeint? Lange Zeit ist angenommen worden, dass Bremond als Autor im Visier ist.>**
Zweifelsfrei kann angenommen werden, dass Bremond beim Schreiben seiner Sainte Chantal
das Ziel, die Hagiographie selbst modernisieren zu wollen,** im Blick hat; ein Vorgang, der
dem scharfen Auge seiner Leser und dem Urteil Lemius® nicht entgangen zu sein scheint.
Gerade diese literarische Qualitit ist es, die ihn verddchtig macht. Der literarische Modernis-
mus, so kann festgehalten werden, beinhaltet eine Allianz von Doktrin und Asthetik, wobei
bei Bremond die Asthetik weit ausschlaggebender ist als die Doktrin.>*® Diese Asthetik oder
das, was Bremond sich selbst von seinem eigenen literarischen Talent verspricht, steht fiir ihn
in enger Verbindung zur Methode der Religionspsychologie.**” Letztendlich ist fiir ihn Ge-
schichte und Literatur ein und dieselbe Unternehmung, eine Differenzierung nimmt er nicht
vor,**® sondern begniigt sich mit dem Amateurstatus.**° Die Gestalt des Romans, in der sich
Fogazzaro versucht hat, wurde indiziert. In eine &hnliche Richtung scheint auch die Verurtei-
lung der Sainte Chantal zu laufen, wenn ihr bescheinigt wird, dass sie Passagen enthalte, die
in einer Fabel bzw. einem Roman besser aufgehoben wiren.**° Durch den Zugang zu weite-
ren Dokumenten des vatikanischen Archivs kann die Annahme, man habe lediglich den Autor
treffen wollen, so nicht stehen gelassen werden. Das Votum von Joseph Lemius ldsst erken-
nen, dass die Kritikpunkte tatsdchlich auf das Buch gerichtet sind und nicht allein auf den

Autor selbst. So verurteilt er die Vorrangstellung, die Bremond der religiosen Erfahrung zu-

31 Ebd., 105.

342 Vgl. Blanchet, 1.’abbé Henri Bremond, 39 f.

343 Trémoliéres, Note sur Bremond, 109.

Die Geschichte dieser Indizierung ist detailliert aufgearbeitet bei Blanchet, L’histoire d’une mise a I’In-
dex.

Trémoliéres, Note sur Bremond, 108.

Nur das Primat der Asthetik erklirt, weshalb Bremond wenig spiter groBe Teile seiner Sainte Chantal in
den ersten Teil seiner HL integrieren kann, ohne dass diese indiziert wurde, ebd., 108.

37 Ebd., 110.

3% Ebd., 113.

3% Ebd., 115.

350

344

345
346

So die Worte von I. Donzella, einem italienischen Benediktiner, der fiir die Untersuchung franzdsischer
Werke vor allem im Umfeld des Modernismus tétig war, Trémoliéres, Un état de la question, 193.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 84

kommen ldsst, was zulasten der Autoritéit und der Tradition geht.*>' Auf dieser Feststellung
aufbauend konstruiert Lemius seine Kritik, die schlieSlich Bremonds Sainte Chantal als den
Prototyp modernistischer Hagiographie erscheinen lisst.>>? Diejenigen, die sein Urteil unter-
stiitzen, sind sich darin einig, dass das Werk einen Angriff fiir fromme Ohren darstelle.**?
Dieser Angriff ereignet sich durch einen Stil und eine Asthetik, die man so fiir eine Hagio-
graphie nicht zu billigen bereit war. Dass es gerade das Feld des so genannten /iterarischen
Modernismus ist, auf dem Bremond getroffen wird, ist insofern nicht erstaunlich, als Bre-
mond aufgrund seiner Kontakte nach Deutschland in direkten Kontakt mit dem literarischen
£354.

Modernismus kommt™>*: Von dem Werk von Enrica Handel-Mazzetti ist er begeistert, dem

folgen ein Briefkontakt und eine Besprechung ihres Werkes in La Quinzaine.>*

Die Indizierung der Sainte Chantal erfolgt gemeinsam mit den Annales de Philoso-
phie chrétienne. Bremond ist erschiittert, als er davon erfahrt. Diese Ereignisse bringen ihn

jedoch nicht davon ab, an der Kirche festzuhalten, die er fiir ihre unziihligen Heiligen liebt.>>¢

31 Ebd., 193.
332 Ebd., 193.
333 Ebd., 194.

354 So kommt Bremond ,,wie kein anderer franzésischer Theologe in Beriihrung mit der als spéter ,Moder-

nismus litterarius‘ apostrophierten Bewegung in der deutschsprachigen katholischen Literatur, Arnold,
Katholizismus als Kulturmacht, 180.
335 Ebd., 179. In brieflichem Kontakt mit Enrica Handel-Mazzetti selbst stehend, siecht Bremond in ihr eine
,.katholische George Eliot“, er ist von ihrem Werk und dem darin bekundeten Einfiihlungsvermogen an-
getan und ver6ffentlicht am 1. September 1905 einen Artikel in La Quinzaine mit dem Titel Un romancier
catholique: la baronne de Handel-Mazzetti.
So duBert sich Bremond in einem nicht datierten Brief an Maurice Barrés, der vermutlich im Mai 1913
geschrieben worden ist, zitiert nach: Blanchet, Histoire d’une mise a 1’Index, 96: «Pour moi, ces choses-
12 ne me détachent pas — méme d’un chainon — de 1’Eglise, que j’aime pour ces saints innombrablesy.

356



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 85

5 «ala marge de la société catholique»’ —
Standortbestimmung am Rand der Catholica

Wie gezeigt worden ist, rangiert Bremond wihrend der modernistischen Krise in Frankreich
eindeutig unter den Verdichtigen. Er ist im Visier. Bremonds eigene AuBerungen zu dieser
Thematik sind eher kryptisch: Zwar weil} er, dass er zu den Verdéchtigen zihlt. Gleichzeitig
bekriftigt er in seiner privaten Korrespondenz immer wieder, dass er nie Modernist gewe-
sen sei und meint damit, dass nicht eine von ihm publizierte Linie die modernistischen Ideen
unterstiitzt habe. Schriftsteller wiirden nur nach ihren Werken beurteilt werden, was er in

seinem Inneren denke, gehe niemanden etwas an.>>

Aus seiner Korrespondenz ist sehr wohl ersichtlich, dass er unter der Atmosphére
der Verleumdung und des Verdachts leidet und am Schicksal seiner Freunde Anteil nimmt.
Wenn er an anderer Stelle sagt, er hitte ,,zu wenig Glauben, um Modernist zu sein,*° so
kénnte sich diese AuBerung auf die Tatsache beziehen, dass er nicht bereit war, dafiir den
gleichen Preis zu zahlen, den Laberthonnicre, Loisy und Tyrrell bezahlt haben. In dieser
Hinsicht #hnelt er mehr Friedrich von Hiigel und dessen ,,Verschleierungstaktik*.**® Er be-

findet sich zwar am Rand der Catholica, aber eben am Rand, und nicht drauBen.>®!

Aus seinen Taten geht hervor, dass er sich vorbehaltlos fiir seine Freunde einsetzt
und sie verteidigt, auch wenn ihm diese Handlungsweise Probleme einbringt. So erfolgt
sein Agieren im ,,Fall Tyrrell“ ohne bose Absicht. Es ist seinem Instinkt, vielleicht auch
seiner Naivitit geschuldet, es geht dabei nicht um den Modernismus,*** sondern leitend ist
fiir ihn dabei die Néchstenliebe, der er sich als Mensch und Freund verpflichtet weil. Den-

noch versucht er solchen Unannehmlichkeiten aus dem Weg zu gehen, warum sonst war es

357 Am Rand der katholischen Gesellschaft, so lautet das Fazit von A. Laffay zu Bremond im Fall Tyrrell,

siche Anmerkung 361.

Zitiert nach Poulat, Une grande amitié, 71-72: «Quand je dis: je ne suis pas, je n’ai jamais été moderniste,
cela veut dire d’abord que pas une ligne imprimée de moi ne soutient (...) les idées modernistes. Ce que
je pense a part moi ne regarde personne. On ne juge un écrivain que sur ses écrits.»

Goichot, Historien du sentiment religieux, 296: «Trop peu de foi pour étre moderniste.

358

359

360 Neuner, Religiose Erfahrung und geschichtliche Offenbarung, 69.

Laffay, L’abbé Bremond suspendu a divinis, 48: «Bremond se situe donc & la marge de la société catho-
lique. A la marge, mais a I’intérieur».
392 Ebd., 32.

361



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 86

notwendig, Alfred Loisy. Un clerc qui n’a pas trahi unter einem Pseudonym zu ver6ffent-

lichen?

Im Kreis der Modernisten bescheinigt man Bremond, kein Modernist zu sein, an
modernistischen Fragestellungen nicht interessiert zu sein, sondern die Menschen im Blick
zu haben. Er wird als Helfer in der Not dargestellt, der denen, die zur Zielscheibe geworden
sind, beisteht.*®® Es scheint, als stimmte die Selbsteinschitzung Bremonds mit der Frem-
deinschétzung seiner Freunde groflenteils darin {iberein, dass sie Bremond nicht als Moder-
nisten sehen. Insgesamt treffen sie sich in der Zuschreibung einer eher marginalen Rolle

Bremonds innerhalb dieser Bewegung.

Sowohl das Statement Bremonds als auch die Aussagen seiner Freunde miissen je-
doch aufgrund der vorherrschenden Atmosphire des Misstrauens und der Verfolgung noch-
mals kritisch hinterfragt werden. Legt man die Definition der Enzyklika Pascendi zugrunde,
so war Bremond wohl eher kein Modernist, viele andere, wie gezeigt worden ist, allerdings
auch nicht. Zieht man weitere AuBerungen Bremonds sowie seine literarischen Unterneh-
mungen heran, so ldsst sich klar zeigen, dass er sich von der Neuscholastik abgewendet und
sich gemeinsam mit seinen modernistischen Freunden diesbeziiglich auf der Suche sieht.
Diese Suche wurde bei ihm ausgeldst von der in Kapitel 1 beschriebenen Erfahrung der
Gottesferne, die gepaart ist mit dem Erleben einer fragilen franzdsischen Kirche und dem
in seinem Umfeld vorherrschenden Neuaufbruch. Diese Neuaufbriiche seiner Freunde sind
zweifellos Anlass und integraler Bestandteil der freundschaftlichen Beziehungen, da ja
auch ein Austausch auf intellektueller Ebene in den Briefen zu verzeichnen ist. Die An-
nahme, Bremond sei an modernistischen Ideen nicht interessiert gewesen, kann jedenfalls
aufgrund seiner Korrespondenz nicht bestétigt werden. Dies gilt in besonderem Mafe fiir
das Feld des literarischen Modernismus; fiir seine Sainte Chantal haben thm die Kenntnis
der Werke von Antonio Fogazzaro und Enrica Handel-Mazzetti sicherlich Pate gestanden.
Zwar ist Henri Bremond nicht einer der Hauptakteure, aber diese Krise hat sein Werk in der

Tiefe geprigt und beeinflusst.3

363 M. Petres AuBerung ist hier ein stellvertretendes Beispiel. Fiir sie ist Bremond kein Modernist, auch nicht

wirklich einer, der an modernistischen Fragestellungen interessiert ist. In ihren Augen ist er vor allem
Schriftsteller mit einer stark religiosen Neigung, so zu finden bei Poulat, Entretiens sur Henri Bremond, 84.

364 Trémoliéres, Approches de I’indicible, 7.



ERSTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — MODERNISTISCH TANGIERT 87

Anlass fiir die Verurteilung seiner Sainte Chantal ist der Versuch einer Synthese
von Hagiographie und Psychologie. Ist dies die Brille, unter der man sich auch seinem gro-
Ben Opus, der Histoire Littéraire du sentiment religieux en France anndhern muss? Inwie-
fern vollzieht er in seinem Werk einen Neuaufbruch? Und welche Rolle spielt dabei der
Begriff der religiosen Erfahrung? Dies ist der Skopus, der der Relecture seines Werkes, die

im ndchsten Teil erfolgt, zugrunde liegt.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN
DES UBERGANGS —
LITERARISCH GEWENDET

88



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 89

1 «Paction implicite du Christ¥» — Auf den Spuren der
Religionspsychologie

Anhand der Standortbestimmung zu Beginn der Arbeit konnte gezeigt werden, dass sich
auf dem Feld der Mystik und Spiritualitit Transformationsprozesse abspielen, die als Indi-
katoren fiir den Ubergang angesehen werden kénnen. Die Analyse des biographischen Kon-
textes im ersten Teil der Arbeit macht zum einen das Vorhandensein dieser Umwélzung in
der Biographie Bremonds sichtbar, zum anderen bringt sie ihn in Zusammenhang mit den

so genannten Modernisten und deren Ansitzen zu Mystik und Erfahrung.

Im zweiten Teil der Arbeit geht es um die Frage, wie Bremond diesen unterschied-
lichen Briichen, die im Zuge der so genannten modernistischen Krise auftauchen, diesen
Ubergang literarisch durchbuchstabiert und wie die von ihm vorgestellten Inhalte wiederum

Indikatoren fiir eine Theologie des Ubergangs sind.

Die folgend getroffene Auswahl aus Bremonds umfangreichen literarischen Schaf-
fen beschrinkt sich auf diejenigen Schriften, die aufgrund ihrer Thematik und Perspektive
einen wichtigen Beitrag fiir die Thematik des Ubergangs versprechen und die in ihrer Zu-
sammenschau eine Aussage zur Spiritualitdt im Werk des ehemaligen Jesuiten zulassen.
Bremonds essayistischem Stil Rechnung tragend, besteht die Vorgehensweise des vorlie-
genden Kapitels in einer chronologischen Relecture, die jenen Spuren folgt, die von Bre-
monds Ringen mit seiner eigenen Erfahrung und den Erfahrungen jener Personen, die sei-

nem Werk zugrunde liegen, Zeugnis ablegen.

Ausgehend von einer eingehenden Beleuchtung von Bremonds Frithwerk, wird be-
sonders sein Hauptwerk, die Histoire littéraire du sentiment religieux en France,**® Gegen-
stand des Interesses sein.*” Eine Relecture der einzelnen Schriften erweist sich insofern als

unerldsslich, als es Bremonds erklirtes Ziel ist, durch sie eine spirituelle Atmosphire zu

365 Bremond, H., L’Inquiétude religieuse. Aubes et lendemains de conversions, Paris 21903, 337: ,,Das im-

plizite Handeln Christi, im Folgenden abgekiirzt mit: Inquiétude.

366 Im Folgenden abgekiirzt mit: HL.

367 Besonders eingegangen wird an dieser Stelle auf die beiden Biinde der HL, die den Titel La Métaphysique

des Saints tragen, die Bénde VII und VIII der Originalausgabe.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 90

erzeugen, die es dem Leser ermdglichen soll, selbst Erfahrungen zu machen. Dabei flieBen
an den entsprechenden Stellen relevante Aussagen zum Thema der religiésen Erfahrung aus

Bremonds Korrespondenz mit ein.

Auf die Analyse der HL folgt eine Auseinandersetzung mit jenen Schriften Bre-
monds, mit denen er eine Verbindung zwischen der Poesie auf der einen und dem Gebet
auf der anderen Seite zu schlagen versucht. Es handelt sich um Bremonds Rede La poésie
pure’® und die kurze Zeit spiter folgenden Erkldrungen, die in Priere et Poésie’*® zusam-

mengefasst wurden.

Beriicksichtigung finden auch Gemeinsamkeiten in Bezug auf den Erfahrungsbe-
griff, die sich in den Werken Bremonds und jenen seines Freundes, Alfred Loisy, finden
lassen. Dies geschieht anhand Bremonds Verteidigungsschrift Un clerc qui n’a pas trahi*™

und dem von Alfred Loisy verfassten Buch George Tyrrell et Henri Bremond.*"

Das Buch L‘Inquiétude religieuse®™ (1903) gehort Bremonds Frithwerk an. Leitfa-
den dieses Buches ist das Problem der Konversion, das Bremond hauptsédchlich an der Per-
son John Henry Newmans sowie den Protagonisten der Oxfordbewegung durchbuchsta-
biert. Ausgangspunkt ist fiir ihn das Gefiihl der religiésen Unruhe, die seiner Meinung nach

jeder Konversion vorausgeht.

In dem Buch findet sich eine Zusammenstellung von essayartigen Artikeln, die sich
allesamt dem religionspsychologischen Denken verpflichtet wissen, als deren Vertreter sich
Bremond mit seiner Artikelsammlung zu erkennen gibt.?”* Welches Verstindnis von Reli-
gionspsychologie ihn dabei leitet und welches Handwerkszeug er dafiir verwendet, dariiber
klart Bremond den Leser nicht auf, weshalb im Folgenden ein kleiner religionspsychologi-

scher Exkurs dabei behilflich sein soll, Bremonds Anliegen besser einordnen zu kdnnen.

368 Bremond, H., La poésie pure. Avec un débat sur la poésie par R. de Souza, Paris 1926. Im Folgenden

abgekiirzt mit: Poésie pure.

369 Bremond, H., Pricre et Poésie, Paris 1926, im Folgenden wiedergegeben mit: Priére et Poésie.

370 Un clerc qui n’a pas trahi, siche Anmerkung 68.

Siehe Anmerkung 61.

Der Untertitel Morgenddmmerungen und folgende Tage der Konversion verweist bereits darauf, dass es
Bremond um das implizite Handeln Christi in den Seelen der einzelnen Glaubigen geht und darum, wie
sich dieses Handeln im Leben der Glaubigen nach der Konversion manifestiert.

371
372

3713 Vgl. Inquiétude, VII: «On a essayé ici I’étude de ces problémes de psychologie religicuse et pour ne pas

risquer de théories ou se perdre dans I’abstraction, on s’est borné a regarder vivre quelques ames, a ’aube
ou au lendemain de leur conversiony.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 91

1.1  «La psychologie religieuse ne fait que naitre’*» — Die Anfinge der
Religionspsychologie

Mit dem Bekenntnis zu den Problemen der Religionspsychologie reiht sich Bremond in die
ersten tastenden Versuche auf diesem Gebiet ein, dessen Anfange im spdten 19. und frithen
20. Jahrhundert liegen.*” Thr Entstehen verdankt die Religionspsychologie der Ausdifferen-
zierung der Disziplinen: Innerhalb der Medizin bilden sich die Facher Physiologie, Neuro-
logie und Psychiatrie heraus, von der Philosophie emanzipieren sich die neuen Einzelwis-
senschaften Psychologie und Religionswissenschaft.’”® Aus diesen beiden Einzelwissen-
schaften, denen ,,ein grofles Interesse flir Religion als menschliches Phanomen, welches
man auf rein immanentem Grund erforschen konnte*3”’ gemeinsam ist, entwickelt sich die

Religionspsychologie.

Den grofiten Bekanntheitsgrad auf diesem Gebiet erlangt der an der Harvard Uni-
versity unterrichtende Religionspsychologe William James (1842—-1910).37® Sein Werk Die
Vielfalt der religiésen Erfahrung®” erscheint 1901/2 und erreicht bereits im Jahr 1907 die
14. englische Auflage. Dieses Werk und seine Ubersetzungen in franzosischer und deut-
scher Sprache liefern fiir die Entwicklung der Religionspsychologie einen entscheidenden
Impuls. James interessiert sich fiir die religiose Erfahrung als subjektiv-innere Erlebnisqua-
litdt. Jenseits von Institution und Moral geht es ihm um die Erfahrung selbst, die er als

innerpsychischen Prozess versteht. Sein Doktorand, der Amerikaner Granville Stanley

374 Inquiétude, 315: ,,Die Religionspsychologie ist gerade erst im Entstehen®.

375 Bereits 1881 kommt in den USA die erste Zeitschrift fiir Religionspsychologie, The Journal of Religious
Psychology, heraus, das deutsche Pendant folgt 1907.
376 Henning, C.,/Murken, S./Nestler, E. (Hg.), Einfiihrung in die Religionspsychologie, Paderborn 2003, 15.
377 Holm, N.G., Historische Einfiihrung, in: C. Henning/E. Nestler (Hg.), Religion und Religiositit zwischen
Theologie und Psychologie, Bad Boller Beitrége zur Religionspsychologie (Einblicke. Beitrdge zur Reli-
gionspsychologie Bd. 1), Frankfurt a. M. 1998, 15-26, hier 16, im Folgenden abgekiirzt mit: Henning,
Einfiihrung in die Religionspsychologie.
Der amerikanische Psychologe und Philosoph William James (1842—1910) gilt als Begriinder der ameri-
kanischen Psychologie und als einer der Mitbegriinder des amerikanischen Pragmatismus. In seiner Re-
ligionsphdnomenologie geht es ihm um die Auswirkungen von Religion im alltdglichen Leben der Men-
schen. Die Annahme, dass der Glaube somit eine Moglichkeit darstellt, unserem Leben eine Ausrichtung
zu geben und — angetrieben von ihm — die Welt zu gestalten, hat viele Denker nach ihm, unter anderem
Bremond, inspiriert und beeinflusst, vgl. Oehler, K., Art. ,,William James“, in: RGG 4, Tiibingen “2000,
367 und Raters-Mohr, M.-L., Art. ,,William James*, in: LThK 5, Freiburg 31996, 737.
379 James, W., Die Vielfalt der religiosen Erfahrung. Mit einem Vorwort von P. Sloterdijk, Frankfurt a. M. —
Leipzig 1997, im Folgenden abgekiirzt mit: James, Vielfalt der religiosen Erfahrung. Das Original
erschien 1901/2 unter dem Titel The Varieties of Religious Experience.

378



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 92

Hall**° (1846—-1924) gilt als Begriinder der Religionspsychologie und des angloamerikani-
schen Traditionsstrangs, zu dessen Vertretern Edwin Diller Starbuck! (1866—1947) und
James Henry Leuba®? (1868—1946) zéhlen. Fiir diese aus der empirischen Psychologie und
pragmatistischen Philosophie stammenden Pioniere auf religionspsychologischem Terrain
»stand wegen seiner kulturtypischen Dominanz vor allem das Studium von Phdnomenen
der Bekehrung im Mittelpunkt des Interesses.3*> Die Konversionsforschung ist quasi die

Geburtsstunde der angloamerikanischen Religionspsychologie.

William James geht im Gegensatz zur Hallschule weniger empirisch vor.3¥* Das Stu-
dium der ,,Existenzbedingungen von Religion*3*° ist Gegenstand seines Interesses. James
illustriert die religiose Erfahrung anhand von christlichen Selbstzeugnissen, deren Autoren
eine auBergewdhnliche religiose Begabung und Empfinglichkeit aufweisen.**® Denn ge-
rade diese ,,ausgezeichneten Falle*“**” offenbaren fiir ihn das Wesen und die Eigenart von
Religion. Dabei ist fiir James der Begriff Religion eine Sammelbezeichnung, da er davon

ausgeht, dass er bei seinen Untersuchungen kein Wesen der Religion finden wird, sondern

380 Granville Stanley Hall (1844-1924) studiert in Bonn, Berlin und Hamburg Theologie und bestimmt die
Psychologie zu seinem Lebenswerk. Als Dozent an der Harvard University legt er bei William James
seine Doktorpriifung ab. Er entdeckt den Wert der Fragebogen fiir die psychologische Forschung. Sein
besonderes Interesse gilt der religiosen Erfahrung und den Bekehrungserlebnissen. Edwin Diller Starbuck
war sein Schiiler, vgl. Schlauch, C.R., Art. ,,Granville Stanley Hall“, in: RGG Tiibingen “2000, 1391.

381 Edwin Diller Starbuck (1866—1947), ebenfalls Student von William James an der Harvard University und
Schiiler von Granville Stanley Hall. Als Pionierarbeit auf dem Gebiet der empirischen Religionspsycho-
logie gilt seine 1899 veroffentlichte Dissertation, in der er mit Fragebdgen zur Bekehrung arbeitet, vgl.
Huxel, K., Art. ,,Edwin Diller Starbuck®, in: RGG 7, Tiibingen 2000, 1687.

382 James Henry Leuba (1868-1946), ebenfalls ein Hall-Schiiler, schreibt 1895 eine Studie zur Bekehrung
an der Clark University in den USA, die zu den Pionierarbeiten der Religionspsychologie z&hlt. Die em-
pirische Ausrichtung der Religionspsychologie hat er mitgeprégt, vgl. Huxel, K., Art. ,,James H. Leuba®,
in: RGG 5 Tiibingen *2000, 288.

383 Heimbrock, G., Art. ,,Religionspsychologie®. I1. Praktisch-theologisch, in: TRE XXXIX, Berlin 1998, 7—

19, 7, im Folgenden abgekiirzt mit: Heimbrock, Art. Religionspsychologie.

Hier ist die von Edwin Diller Starbuck in seiner 1899 verdffentlichten Dissertation The Psychology of

Religion. An Empirical Study of the Growth of Religious Conciousness zu nennen. Er geht der Religiositét

von Jugendlichen nach, dabei kamen erstmals Fragebdgen und Interviews zum Einsatz.

James, Vielfalt der religiosen Erfahrung, 44.

384

385

386 S0 beschreibt er beispielsweise am Fall von Leo Tolstoi den Vereinigungsprozess von Geist und Fleisch,

jenen zwei Seelen, die jeder Mensch in der Brust trigt. Findet dieser Vereinigungsprozess im Menschen
statt und ist dieser in eine religiose Form gegossen, so macht sich im Menschen eine Art Erleichterung
breit, die es ihm ermoglicht, beispielsweise extreme Traurigkeit zu iberwinden. Tolstoi beschreibt dies
als ,,das, wodurch die Menschen leben; und genau das ist es auch: ein Reiz, eine Erregung, ein Glaube,
eine Kraft, die den positiven Willen zum Leben wieder neu einfloBt“. James, Vielfalt der religiosen Er-
fahrung, 207.

Koepp, W., Einfithrung in das Studium der Religionspsychologie, Tiibingen 1920, 16, im Folgenden ab-
gekiirzt mit: Koepp, Einfiihrung in das Studium der Religionspsychologie.

387



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 93

viele Charakterziige, die auf ihre Art gleichbedeutend sein kdnnen.*® James unterscheidet
dabei die institutionelle und die personliche Religion.?** Bei der personlichen Religion ste-
hen die geistigen Dispositionen des Menschen im Zentrum des Interesses: sein Gewissen,
seine Verdienste, seine Hilflosigkeit und Unvollkommenheit. Die Beziehung des Menschen
zu Gott verlduft dabei direkt und ohne Umweg iiber die kirchliche Organisation. Die per-
sonliche Religion erweist sich fiir ihn als grundlegender, da seiner Meinung nach jede in-
stitutionelle Religion ihre Existenz der personlichen Religion verdankt. Religion ist fiir ihn
somit die ,,Gesamtreaktion eines Menschen auf das Leben®,?*° die sich aus den Gefiihlen,
Handlungen und Erfahrungen der Beziehung zum Géttlichen speist. Fiir die Auswertung
des biographischen und autobiographischen Materials wihlt James ,,deskriptive Verfahren

wie Introspektion, empathische Beobachtung und Interpretation®.3!

1.1.1  «Explorer cette terre vierge**>» — Der Beginn der Religionspsychologie in
Frankreich

Im frankophonen Raum wird William James vor allen von Théodore Flournoy?** rezipiert.

Der Schweizer Psychologe, Arzt und Philosoph, Schiiler des Begriinders der physiologi-

schen Psychologie, Wilhelm Wundt,*** ruft selbst die Genfer Schule der Religionspsycho-

39 zahlt. Seine These vom Aus-

logie ins Leben, zu deren Schiiler wiederum Jean Piage
schluss der Transzendenz ist fiir die Religionspsychologie methodologisch relevant, geht
sie doch davon aus, dass der Religionspsychologe sein Augenmerk auf die religiosen Er-

fahrungen der Menschen zu richten habe, was unabhéngig von der Existenz des Ausldsers

388 James, Vielfalt der religidsen Erfahrung, 59.

339 Ebd., 61.
390 Ebd., 67.
¥ Heimbrock, Art. Religionspsychologie, 8.

32 Inquiétude, 314: ,,Diese jungfriuliche Erde erkunden®.

393 Théodore Flournoy fordert als erster, bei der religionspsychologischen Forschung die Transzendenz aus-
zuschlieflen, Flournoy, Th., Les principes de la psychologie religicuse. Archives de Psychologie 2 (1903),
33-57 sowie Henning, Einfithrung in die Religionspsychologie, 47 f. und Utsch, M., Religionspsycholo-
gie. Voraussetzungen, Grundlagen, Forschungsiiberblick, Stuttgart — Berlin — K6ln, 1998, 131.

394 Willhelm Wundt (1832-1920) ist die Entstehung des weltweit ersten Instituts fiir experimentelle Psycho-
logie zu verdanken.

Jean Piaget (1896—1980), tibernimmt 1940 die Leitung des Jean-Jacques Rousseau-Instituts in Genf. Von
seinen Forschungen gehen wichtige Impulse fiir die Religionspsychologie aus, so beispiclsweise die
Frage, ob und inwiefern sich Stufen der religiosen Entwicklung feststellen lassen und wie man diese
beschreiben und kategorisieren kann, vgl. Henning, Einfiihrung in die Religionspsychologie, 49 f.

395



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 94

dieser Erfahrungen zu erfolgen habe, da dieses Aufweisen oder Infragestellen eines religi-

osen Objektes auBerhalb des Zustindigkeitsbereiches des Religionspsychologen lige. ¢

Fiir diese frankophone Nebenlinie ist kennzeichnend, dass sie im Gegensatz zur

Hall-Schule, die erstmals mit Fragebdgen arbeitet, eher allgemein beschreibend vorgeht.

Der eigentliche franzosische Traditionsstrang konzentriert sich hauptsédchlich auf
den psychopathologischen Bereich: Seine Vertreter, Jean Martin Charcot®7 (1825-1893),
Théodule-Armand Ribot (1839—-1916) und Ernst Menusier (1867—-1903) fokussieren ihre
Untersuchungen auf die Zusammenhédnge zwischen auBlergewdhnlichen religidsen und
krankhaft seelischen Zustinden. Gemeinsam ist ihnen der unter Absehung von Transzen-

denz eingenommene empirische Standpunkt.®®

1.1.2  «William James poussé dans le concret®®® — Der Gegenstand der
Religionspsychologie

Henri Bremond ist das Werk von William James bekannt. Abgesehen von dem geduBBerten

Wunsch, James im Konkreten umzusetzen, was er jedoch auch nicht genauer erldutert, fin-

det keine tiefer gehende Auseinandersetzung mit dem James’schen Ansatz statt. Kénnen

,im breiteren Sinne die subjektive Religiositdt von Menschen in ihren kognitiven und af-

«400 alS

fektiven Elementen (...), weiterhin religiose Erfahrung und ihre Ausdrucksformen
Gegenstand der Religionspsychologie gelten, erweist sich eine umfassende Definition des
religionspsychologischen Erkenntnisinteresses aufgrund der unterschiedlichen nationalen
Traditionsstrange und der Eigentlimlichkeiten der unterschiedlichen Schule als kaum mog-
lich. So kann auch eine Einordnung des Bremond’schen Vorhabens nur ansatzhaft erfolgen.
Sicher wurde der Begriff zu Beginn des 20. Jahrhunderts ,,sehr viel weiter gefasst und um-
schrieb jede intellektuelle Beschiftigung mit dem psychischen Hintergrund religioser Phé-

nomene*,**! was eine methodische Unschirfe mit sich bringt. Fiir die ersten Versuche auf

3% Ebd., 17.

397 Auf den franzésischen Pathologen und Neurologen Jean Martin Charcot geht der franzosische Zweig der
Religionspsychologie zuriick, vgl. ebd., 17.

398 Hoheisel, K., Art. ,,Religionspsychologie®, 1. Religionswissenschaftlich, in: TRE XXXIX, Berlin 1998,

1-7, hier 2, im Folgenden abgekiirzt mit: Hoheisel, Religionspsychologie.

,,William James ins Konkrete umgesetzt“, Goichot, Historien du sentiment religieux, 49.

Heimbrock, Religionspsychologie, hier 8.

Henning, Einfithrung in die Religionspsychologie, 9.

399

400

401



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 95

religionspsychologischem Gebiet ist es daher zutreffender von einem religionspsychologi-
schen Denken als von einer Methode zu sprechen,**? was auch von Bremond gesagt werden
kann. Gerade bei konfessionell gepragten Autoren geht es vordringlich um ein prosaisches
Einfiihlen und ein Reproduzieren der vorliegenden Zeugnisse des religiosen Lebens, wobei
methodische Genauigkeit und Uberpriifbarkeit in den Hintergrund treten.**® Diese metho-
dische Unzulédnglichkeit bringt es mit sich, dass die ersten religionspsychologischen Ver-
suche argwohnisch bedugt werden, da man die auf Introspektion ausgerichtete Methode als

unwissenschaftlich betrachtet. 4%

Im theologischen Bereich etabliert sich der Begriff der Religionspsychologie als Ge-
genbegriff zu und in Absetzung vom neuscholastischen Ansatz: Er steht fiir eine Situierung der
Religion im Bereich des Ubernatiirlichen und gegen eine Uberbetonung des Rationalen, dem-

gegeniiber die Erfahrung, das Subjektive und das Mystische unterstrichen werden.

Neben der Konzentration auf das Individuum und seine religiose Lebensfiihrung ist
bei den theologisch motivierten religionspsychologischen Bemiihungen auch ein apologe-
tisches Interesse auszumachen. Die Religionspsychologie scheint methodologisch in der
Lage zu sein, die Wirklichkeitsferne der Theologie zu iberwinden und eine Antwort auf die
Frage zu liefern, auf welcher Wirklichkeit religiose Systeme letztendlich beruhen. Die Exis-
tenzbedingungen von Religion griinden in religionspsychologischer Perspektive in den Ge-
filhlen, Handlungen und Erfahrungen einzelner Menschen, die von sich glauben, dass sie in
einer bestimmten Beziehung zu einer gottlichen Realitit stehen.*? In diesen Erfahrungen,
und nicht in der Welt der Dogmatik, liege der Keim zur Losung aller Rétsel der religidsen
Wirklichkeit.**® Wie nun diese Erfassung der seelischen Zustéinde erreicht werden soll, dar-
iiber gibt es verschiedene Ansichten. Gemeinsam ist allen in dieser Zeit entstandenen reli-
gionspsychologischen Schriften eine neue Weise, die Dinge zu sehen. Sie manifestiert sich
in der empirischen Tendenz und der Abzielung auf die Erfassung der eigentlich faktisch
vorliegenden religios-seelischen Tatbestinde.*?” Das Neue an dieser Sichtweise ist der Ver-

such einer maximalen Beriihrung mit der Wirklichkeit, sowie der Aufweis des religiosen

402 Hoheisel, Religionspsychologie, 1069.

403 Ein Vorgehen, zu dem sich auch Bremond bekennt, vgl. Anmerkung 9.

404 vgl. Heimbrock, Religionspsychologie, 8.

405 Vgl. James, Vielfalt der religiosen Erfahrung, 63—64.

406 Koepp, Einfiihrung in das Studium der Religionspsychologie, 4.

407 Ebd., 45.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 96

Lebens selber, dessen einfache Beschreibung und Aufnahme weite Teile der Schriften fiillt.
Der Grund, weshalb autobiographische und biographische Texte in den Darstellungen einen
groBBen Raum einnehmen, liegt darin, dass die Erzéhlung selbst als priméres Medium gese-
hen wird, durch das religids begabte Menschen ihren Erfahrungen und Handlungen Sinn
und Bedeutung verleihen. Deshalb sind die psychologischen Analysen, die dem religiosen

Leben auf die Spur kommen wollen, als Erzdhlanalysen konzipiert.

Diese empirisch-induktive Tendenz speist sich aus dem Hunger nach den Tatsachen
an sich bzw. auf dem religiosen Feld aus dem Hunger nach seelischen Tatbestdnden. Dabei
wird sie dem Ideal einer rein empirischen Vorgehensweise nur insofern gerecht, als sie his-
torische und systematische Farbungen bei der Beschreibung auszuschlieBen versucht; die
Beobachtung und Auswertung des Erfahrungsstoffes geschieht jedoch — dies gilt besonders

fiir konfessionell motivierte Schriften — nicht voraussetzungslos.

1.2 «C‘est tout un volume de psychologie religieuse qui nous
manque‘*”®» — Henri Bremond und sein religionspsychologisches
Anliegen

Henri Bremonds religionspsychologische Versuche lassen bestimmte Voraussetzungen
nicht verleugnen. Das, was in seinen Artikeln aufscheint, ist weniger ein Schritt in Richtung
Religionspsychologie als die Einfiihrung religionspsychologischen Denkens in das Gebiet
der Frommigkeits- und Spiritualititsgeschichte. Denn Bremonds Suche nach den reinen
Tatsachen auf religiosem Gebiet verfolgt ein ganz bestimmtes Ziel: Es geht ihm gerade
nicht darum, seinen religiosen Gegenstand mit religionspsychologischen Mitteln zu durch-
leuchten, was ihn als Religionspsychologen ausweisen wiirde, sondern um die Darstellung,
wie Christus in den Seelen der Glidubigen lebt.*” Dabei verwendet er einen narrativen Stil,
um so ganz nah an den Zeugnissen der Personen zu sein, die er vorstellt, und um durch das
Medium der Erzéhlung die gemachten Erfahrungen greifbar zu machen. Die Beobachtung
der gottlichen Aktion im Menschen ist fiir ihn von besonderem Interesse. Denn neben der

dogmengeschichtlichen Entwicklung gibt es fiir ihn noch eine parallele Bewegung, die im

408 Inquiétude, 337: ,,Es fehlt ein ganzer Band Religionspsychologie®.

409 Ebd., 314.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 97

Seelenleben der Gldubigen stattfindet*'® und die fiir ihn das eigentliche Herz der Religion
darstellt. Deswegen interessiert ihn die Frage, ob Christus im Leben der Glaubigen wirklich

das Zentrum, das Herz und die Leidenschaft ihres Lebens darstellt.*!!

Fiir ihn vollendet sich das wahre Reich Christi diskret und versteckt in den Seelen der
Gléaubigen. Er lebt und spricht in unserer Mitte, ohne dass die meisten Menschen sich dieser
Priasenz gewahr werden. Es fehle, so Bremond, ,.(...) ein Traktat iiber die Prisenz und die im-
plizite Aktion Christi, liber die fast unbewusste Liebe der Glaubigen fiir ihn, und iiber dieses

obskure Wunder eines Gottes, der zugleich so nah und so entfernt von uns sein kann*.*1?

Die heute weitgehend akzeptierte religionspsychologische Grundvoraussetzung,
keine transzendente GroBle vorauszusetzen oder zu begriinden, kann jedenfalls fiir Bre-
monds Ansatz nicht geltend gemacht werden. Die Vorgehensweise der Religionspsycholo-
gie bietet ihm jedoch die Moglichkeit, sein Vorhaben zu realisieren. Es geht ihm darum, die
Wirklichkeitsferne der Theologie zu iiberwinden: ,,(...) Die Kirche ist nichts anderes als

« 413

die handelnde Prasenz Christi inmitten der Seelen (...)“,""” so konstatiert er. Diese Prisenz

will er sichtbar machen.

1.2.1  «’histoire intime de 1‘ame»*!* — Das Phiinomen der Inquiétude religieuse*'

Mit seiner Frithschrift L ‘Inquiétude religieuse reiht sich Bremond in die ersten tastenden
Versuche auf dem Gebiet der Religionspsychologie ein, die gerade dem Phinomen der Kon-

version besondere Aufmerksamkeit schenken. Er schreibt:

»Nichts ist mysterioser und wenige Dinge sind interessanter als die intime Ge-
schichte der Seele, die zur Religion kommt oder zu ihr zuriickkommt. Sie kennt
gewohnlich selbst nicht den Weg, den sie gegangen ist und geht fehl, ganz offen-
sichtlich iibrigens, wenn sie versucht, anderen die rationalen Motive ihrer Bestim-

410 Ebd., 313: «Christus vivit. Le Christ n’est-il pas, en effet, le centre de cette vie doctrinale, charitable et

conquérante de 1’Eglise? Hiérarchie, formules dogmatiques, institutions d’apostolat ou de bienfaisance:
que tout cela nous toucherait peu, si nous ne devinions, sous ces multiples apparences, 1’épanouissement
d’un méme principe de vie 7»

Es geht ihm um eine «étude expérimentale de la vie du Christ dans les ames», ebd., 340.

Ebd., 337: «(...) un traité sur la présence et 1’action implicite du Christ, sur I’amour presque inconscient
des ames pour lui, et sur cette obscure merveille d’un Dieu qui peut étre a la fois si pres et si loin de nous».

411
412

413 Ebd., 313: «(...) L’Eglise n’est pas autre chose que la présence agissante du Christ au milieu des ames

(..».
414 Ebd., VIIIL: ,,.Die intime Geschichte der Seele*.
415 Die religidse Unruhe®. Im Folgenden wird der franzosische Begriff verwendet.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 98

mung aufzuzeigen. Das Mysterium umhiillt auch oft die der Konversion folgenden
Tage. Die Schwelle der Wahrheit tiberschritten, schweigen die wahrhaft Konver-
tierten groBtenteils, aber die Neugierigen (...) mochten wissen, was sie denken. Ha-
ben sie den totalen Frieden gefunden und haben sich alle ihre Sorgen gelegt?*!6

Bremond versucht in den ersten Kapiteln seiner Friihschrift eine narrative Umschreibung
dieses Phinomens. Als Hintergrundfolie fungiert dabei die Gegeniiberstellung eines leben-
digen Glaubens, der auf der Suche nach Gott ist und das Leben nach ihm ausrichtet, und
eines Glaubens, der bereits mit der Muttermilch aufgesogen wurde und zu einer falschen
Sicherheit verfiihrt. Dieser Selbstzufriedenheit wird die Inquiétude religieuse gegeniiber-
gestellt, die fiir Bremond die Grundvoraussetzung fiir ein wahrhaft religioses Bewusstsein
ist. Wenn auch der Titel eine Beschiftigung mit dem Phdnomen der Konversion suggeriert,
geht es in den verschiedenen Artikeln weniger um eine Analyse der Bekehrung einzelner
Personlichkeiten, als vielmehr um eine Gegeniiberstellung von Sicherheit und Unruhe in
Bezug auf das religiose Leben.*!” Die in seinen Augen falsche Glaubenssicherheit hat ihren
Ursprung nicht im Bereich des Emotionalen oder des Temperaments, sondern ist in einer
Krankheit des Geistes zu suchen, die fiir ihn die Frucht eines reinen Dogmatismus ist. Bre-
mond erwiihnt in diesem Zusammenhang ein Buch mit dem Titel One Poor Scuple.*'® Darin
wird das Leben der englischen Katholiken beschrieben. Die Wahrheit des Buches bestehe
Bremond zufolge gerade in der Beobachtung, auch hier wird die narrative Analyse ange-
wandt. Bremond schenkt dem Roman Beachtung, weil er darin die falsche Sicherheit der
Mehrheit der katholischen Glaubigen beschrieben findet: Der ,,Skandal kommt nicht von
der groBen Menge an Siindern, sondern von der biirgerlichen Sicherheit der Gerechten®.*!”

Fiir Bremond verweist der Inhalt des Buches iiber seine eigentliche Geschichte hinaus auf

46 Inquiétude, VIII: «Rien n’est plus mystérieux — et peu de choses sont plus attachantes — que 1’histoire

intime de I’ame qui vient ou qui revient a la religion. Elle méme ne sait pas d’ordinaire le chemin qu’elle
a parcouru et se trompe, trés sincérement d’ailleurs, quand elle essaie de formuler & d’autres les motifs
rationnels de sa détermination. Le mystére enveloppe aussi souvent les lendemains de conversion. Le
seuil de la vérité franchi, les vrais convertis se taisent pour la plupart, mais les curieux (...) voudraient
savoir ce qu’ils pensent. Ont-ils trouvé la paix compléte et toutes leurs inquiétudes sont-elles calmées?»
Anhand bestimmter Vertreter der religiosen Bewegung in England, z. B. Sydney Smith und Eduard
Bovery Pusey, zeichnet Bremond ein Bild dieser falschen Sicherheit, die er jener Geisteshaltung gegen-
iiberstellt, die er Newman und seinen Mitkonvertierten zuschreibt. Pusey, ein anglikanischer Theologe,
wird nach der Konversion Newmans das Haupt der Oxfordbewegung, die sich unter seiner Fiihrung sta-
bilisiert und den Geist der anglikanischen Kirche verdndert, vgl. hierzu Siebenrock, R., Art. ,,Edward
Bovery Pusey*, in: LThK 8, Freiburg 31993, 742-743.

418 Ward, J., Three novels....Out of Due Time, One Poor Scuple, The Job Secretary, London 1933.

49 Inquiétude, 257: «[le] (...) scandale ne vient pas de la multitude des pécheurs, mais de la sécurité bour-

geoise des justes».

417



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 99

das Problem der Inquiétude religieuse. In der Art und Weise, wie die Figuren prisentiert
werden, wolle der Roman die Anwesenheit der Kirche in einer gewdhnlichen Seele veran-
schaulichen,**° wie das Beispiel von Marie Riversdale zeige, ,,eine von der gottlichen Liebe
verfolgte Seele*.**! Bremond prangert in diesem Zusammenhang eine falsche Vorstellung
von Berufung an, die davon ausgehe, dass diese wie ein Blitzschlag eintreffe.*** Es sei viel-
mehr die Inquiétude religieuse, deren Same — bewirkt durch die Gnade — langsam in der
Seele aufgehe und die sozusagen am Beginn des ganzen Prozesses stehe. Diesen Entwick-
lungsgedanken findet er in der Person von Marie Riversdale wieder, deren Ordensberufung
als schleichender Prozess geschildert wird: Sie verspiirt zundchst immer weniger Ge-
schmack an weltlichen Dingen, eine Entwicklung, fiir die sie jedoch selbst keine Erklarung
hat und wendet sich dann — nach einer aufwiihlenden Predigt — in einem Gebet wihrend der
Messe an Jesus im Tabernakel, von dem sie die Aufforderung erhilt, alles zu verkaufen und
ihm nachzufolgen. Doch selbst nach dieser Ansage erfolgt nicht die unmittelbare Umset-
zung. Vielmehr vergeht bis zu dem Tag, an dem sich Marie ihrem Vater erkldrt, wiederum
einige Zeit, in der sie sich selbst iiber ihre Berufung klar werden und anderen ihre Berufung

eingestehen muss.***

Bei der Inquiétude religieuse handelt es sich um eine bereits biblisch bezeugte Er-
fahrung, die sowohl im Alten als auch im Neuen Testament als Konstante menschlichen

Lebens gesehen wird.*** Im Gegensatz zu einer negativen Prigung der religidsen Unruhe

t425 l, 426

als divertissement™= und plus grand ma wie sie bei Franz von Sales und Pascal Erwih-
nung finden,**’ ist sie bei Bremond positiv konnotiert. Seiner Konzeption zufolge ermog-
licht sie es dem Menschen, sich ganz auf Gott hin zu 6ffnen. Die erhaltene Taufgnade wird
nicht als falsche Sicherheit oder Heilsgewissheit missverstanden, sondern man bleibt sich
trotz oder gerade wegen der Gnade der eigenen Schwachheit bewusst, ohne deswegen an

der Allmacht Gottes zu zweifeln oder selbst zu verzweifeln. Letztendlich ist es die Span-

420 Ebd., 259.
421 Ebd., 294: «(...) une Ame poursuivie par I’amour divin.»
42 Ebd., 295.

423 Ebd., 296 f.

424 Vgl. die biblischen Belegstellen dieses Gefiihls bei Bussini, F., Art. «Inquiétude», in: DSp Bd. 7/2, Paris
1971, 17761791, hier 1776—1782, im Folgenden abgekiirzt mit: Bussini, Inquiétude.

,,Vergniigen, Unterhaltung®.

426 GroBeres Ubel“.

427 Vgl., Bussini, Inquiétude, 1787.

425



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 100

nung zwischen menschlicher Freiheit und der Gnade, zwischen Siinde und Vergebung, das
vorweggenommene Schon und das zuriicknehmende Nochnicht, welches im Menschen die-
ses Gefiihl hervorruft. Sie ist das Zeichen eines Seins, das unvollendet ist und ein Modus,

sich auszusagen und sich selbst zu konstituieren, um sich selbst werden zu kénnen. **8

Die Inquiétude religieuse zielt auf unsere Heiligung, aus diesem Grund ist sie fiir
ein wahrhaft christliches Leben konstitutiv. So ist es nicht verwunderlich, dass Bremond
sie zum Inhalt einer Predigt an Allerheiligen macht, von der uns ein Auszug erhalten ist.
Sie ist an seine Schiiler gerichtet. Im Gedenken dieses Festes miisse, so Bremond, sich jeder
Christ die Frage stellen, ob er eines Tages unter dieser Schar der Heiligen sein wird oder
nicht. Dabei stellt er fest, dass es gerade fiir die Zufriedenen, also jene, die die Verzweiflung
nicht gekannt haben, besonders schwierig ist, die Unruhe zu empfinden.*?* In dieser Predigt
erzahlt Bremond von seiner Furcht, was derjenige, der im Tabernakel wohnt, von ihm halten
moge. *° Gleichzeitig betont er, dass diese Furcht allein noch kein Garant fiir den Stand der
Heiligkeit sei, jedoch aus seiner Sicht stellt sie das Minimum dar, um in den Kreis jener

gelangen zu konnen, die die Unruhe verspiiren.**!

Bremonds Interesse an der Inquiétude religieuse versteht sich als Teil eines Gegen-
konzeptes, das er in Absetzung zur Neuscholastik zu konzipieren im Begriff ist. Er wendet
sich damit erfahrungsbegriindet gegen jene Glaubensauffassung, die sich auf Rationalitét
und Begriffe stiitzt und der auch die von ihm kritisierten Haltungen des Dogmatismus und
der falschen Sicherheit zuzuschreiben sind. Wie gezeigt werden konnte, folgt das religions-
psychologische Anliegen bei Henri Bremond ganz klaren Pramissen: Die religidsen Erfah-
rungen, denen das Buch nachzugehen bemiiht ist, werden nicht unvoreingenommen unter-
sucht. Vielmehr liegt die These, dass diese Erfahrungen von der Prasenz Christi in der Welt
Zeugnis ablegen, der Untersuchung schon a priori zugrunde. Diese der Religionspsycholo-
gie entlehnte Vorgehensweise stellt jedoch fiir das Gebiet der Frommigkeits- und Spiritua-
litatsgeschichte neue Moglichkeiten dar, sich eingehender mit den verschiedenen Formen

von religidosen Erfahrungen auseinanderzusetzen:

428 Ebd., 1776: «L’inquiétude est le fait d’un étre inachevé qui doit prendre le temps de se faire et de se dire

afin de s’achever et de se connaitre. A ce titre, il est le lot de tout hommey.
429 Ausziige aus dieser Predigt, die sich in einem alten Heft von Bremond fanden, werden bei Goichot, His-
torien du sentiment religieux, 33 zitiert.
40 Ebd., 34.

1 Ebd., 34.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 101

,,Anstatt uns darauf zu beschrianken, diese Prisenz und dieses Wirken in ihren du-
Berlichen Konsequenzen zu studieren, warum versuchen wir nicht, sie direkt und in
sich selbst zu betrachten, den Aufstieg oder den Niedergang der christlichen Seelen

im Verlauf dieses Jahrhunderts zu verfolgen?*3?

Gerade fiir den Bereich der Frommigkeitsgeschichte stellt das religionspsychologische Den-
ken neue Moglichkeiten bereit. Diese bestehen in der Beobachtung des religiosen Lebens
selbst. Das Studium des religiosen Lebens gibt Antwort auf die Frage, wie Christus in diesen
Seelen agiert,** wobei das ,,Dass* dieser Aktion bereits vorausgesetzt wird. Folgt die From-
migkeitsgeschichte dieser Stofrichtung, so kommt ihr die neue Aufgabe zu, den Blick auf das
zu richten, worauf sich Kirche eigentlich griindet. Fiir Bremond liegt der Daseinsgrund der
Kirche im Wirken Christi, das sich in ihr manifestiert. Kirche, wie sie Bremond versteht, muss
darum zu einer Schule der Heiligkeit werden,*** an der man ablesen konnen sollte, in welcher
Weise Christus im Leben der Glaubigen das Zentrum und die Leidenschaft ihres Lebens dar-
stellt. Er ist der Uberzeugung, dass die Untersuchung des religiosen Lebens zeigen wird, ,,dass

niemand in der Welt, auch in unseren Tagen, so geliebt wird wie Jesus Christus®.**

Bei Bremonds Suche nach Wegen und Mitteln, der Neuscholastik etwas anderes
gegeniiberzustellen, bietet sich die Psychologie als Zwischenstation an. Leben doch er und
seine Freunde zu einer Zeit, in der eine Gegeniiberstellung von Ontologie und Psychologie
in unbeholfener Manier erfolgte. ,,Wenn man nicht bestimmte neothomistische Konzeptio-
nen des Realen zu akzeptieren bereit war, schloss man sich in die Subjektivitéit des Psycho-
logen ein®“.**° Dieser Satz kennzeichnet Bremonds personliche Situation in besonderer
Weise. Er begibt sich, seinen modernistischen Freunden folgend, auf die Suche nach alter-
nativen Konzepten. Dabei ist er sich dariiber im Klaren, das ihm in intellektueller Hinsicht

bestimmte Gebiete verschlossen bleiben, zu denen auch die Philosophie zu zdhlen

B2 Inquiétude, 314: «Or cette présence et ce travail, au lieu de nous borner a les étudier dans leurs consé-

quences extérieures, pourquoi n’essaierions-nous pas de les contempler directement et en eux-mémes,
d’en suivre au cours de ce siccle, dans les ames chrétiennes, le progres ou la décadence?»
43 Ebd, 314.

434 Eine Auffassung, die sich auch bei Newman findet.

B35 Inquiétude, 322: «que personne au monde n’est aimé, méme dans nos jours, comme Jésus-Christ».

436 Nédoncelle, M., Newman selon Bremond ou le procés d’un procés, in: Entretiens sur Henri Bremond,

43—68, 63: «Bremond et ses amis ont vécu a une époque ou I’on opposait psychologie et ontologie sans
intermédiaire et d’une fagon parfois maladroite. Si I’on n’acceptait pas certaines conceptions néotho-
mistes du réel, on s’enfermait dans la psychologie du psychologue.» Maurice Nédoncelle fiigt an, dass
man heute aufgrund der Phdnomenologie nicht mehr so denken konne. Im Folgenden abgekiirzt mit:
Nédoncelle, Newman selon Bremond.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 102

ist.**” Was liegt niher, als sich auf dem Gebiet der Religionspsychologie zu versuchen? In
der von mir gesichteten Sekundérliteratur, die sich mit der modernistischen Bewegung be-
fasst, konnte ich keine expliziten Hinweise finden, die zeigen, wie sehr sich das Anliegen
der Modernisten mit derjenigen der Religionspsychologen treffen, obwohl Gemeinsamkei-
ten auf der Hand liegen. Eine Untersuchung, die sich mit etwaigen Ubereinstimmungen des
modernistischen Anliegens und der sich etablierenden Disziplin der Religionspsychologie

beschéftigt, wire meines Erachtens ein wichtiges Forschungsdesiderat.

In den Ausflihrungen von L 'Inquiétude religieuse klingt ein Vorhaben durch, das erst
mit der HL voll entfaltet werden wird. Das religionspsychologische Denken ist dabei wegwei-
send, fiir Bremond ist dieses sowohl bei der HL als auch bei seinem iiber Newman verfassten
essai de biographie psychologique leitend.**® Gerade diese seine Hinwendung zum Phiinomen
der Konversion konnte ein Hinweis darauf sein, dass Bremond aufgrund seiner Englischkennt-
nisse iiber die neusten Entwicklungen auf dem Gebiet der Religionspsychologie informiert war,
und sich vielleicht damit stiarker auseinandergesetzt hat, als die hier und da eingestreuten Be-

merkungen zur Religionspsychologie zunédchst vermuten lassen.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass neben den tastenden Versuchen der
Einflihrung religionspsychologischen Denkens auf das Gebiet der Frommigkeit der Stellen-
wert, der dem Gefiihl der Inquiétude religieuse beigemessen wird, sowohl fiir Bremonds
Erfahrungsbegriff als auch fiir seine Theologie des Ubergangs kennzeichnend ist; stellt
doch diese Unruhe quasi den Vorabend der Bekehrung dar. Sie geht der eigentlichen Hin-

wendung des Menschen zu Gott voraus.

Im Gegensatz zu William James, der zwischen der Religion des gesunden Geistes
und ihren Ausprdagungen bei kranken Seelen unterscheidet und damit aufzeigt, dass unter-
schiedliche Charaktere jeweils andere Empfindungen und Zugangsweisen fiir das Religiose
haben,** scheint sich bei Bremond alles an der Inquiétude religieuse festzumachen. Wenn
er es auch nicht direkt sagt, so dringt sich doch der Eindruck auf, dass es sich dabei um
eine Art Wahrheitskriterium bzw. um die conditio sine que non fiir die Echtheit einer reli-

giosen Erfahrung handelt.

47 Ebd., 60.
438 Bremond fiihrt auch hier diese Denkweise €in, ohne genauer zu definieren, was er eigentlich unter Reli-
gionspsychologie versteht.

439 Vgl. James, Vielfalt der religiésen Erfahrung, Vorlesungen IV-VII.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 103

2 «sonder une ame»** — Auf neuen Wegen zu den
Fundamenten der Theologie

Wie die Ausfiihrungen im vorangegangenen Kapitel deutlich gemacht haben, steht am An-
fang des Glaubensweges, wie Bremond ihn beschreibt, nicht eine Reflexion, sondern ein
Gefiihl. Im Gegensatz zur Vorgehensweise der Neuscholastik, die auf rationaler Ebene nach
Griinden sucht, um die von Gott geoffenbarten Wahrheiten einsichtig zu machen, und somit
den Glauben mit der Messlatte der Vernunft konfrontiert, kommt es Bremond weniger auf
die Rechtfertigung des Glaubensinhaltes an, sondern es ist der Glaube als personlicher Akt,
dem sein Interesse gilt. Daher ist es nicht verwunderlich, dass sich Bremond mit seinem
Anliegen in der Person und dem Werk John Henry Newmans wieder findet. Er stoft wéh-
rend seiner Zeit in England auf das Werk des Kardinals, eine Begegnung, die sich folgen-
reich auf sein eigenes Schaffen auswirkt. Davon zeugt schon die Verbreitung der
Newman‘schen Ideen in Frankreich, derer sich Bremond annimmt.**! Seine Sprachkennt-

nisse machen ihn so zu einem der Pioniere der franzosischen Newmanrezeption.

Dass der Beginn der Newmanstudien in Frankreich auch durch Henri Bremond mo-
tiviert wurde, **? ist insofern interessant, als die Ideen Newmans fiir die modernistische Be-
wegung eine eminente Bedeutung haben, schienen sie doch in der Lage zu sein, eine Ant-
wort auf jene Problemkomplexe zu bieten, die Bremond und seine Freunde beschiftigten.
Alfred Loisy legt in L Evangile et I’Eglise** ein beredtes Zeugnis davon ab, wenn er mit

Hilfe der Lehren des Kardinals sich um den Entwicklungsgedanken des Dogmas bemiiht.

440 Bremond, H., Newman. Essai de biographie psychologique, Paris 1906, V: ,.Eine Seele ergriinden. Im

Folgenden abgekiirzt mit: Newman.

4“1 Bremond, H., The mystery of Newman, London 1906.

442 Moisan, Henri Bremond et la poésie pure, 25.

43 Loisy, L’Evangile et I’Eglise. Zu seiner Newmanrezeption sieche Kapitel V Le dogme chrétien.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 104

2.1 «On ne comprend bien que ce que I’on aime»** — Inhalt und
Absicht der Newmanbiographie

Bremond macht sich jedoch nicht nur als Herausgeber der Schriften Newmans einen Na-
men, er setzt sich auch mit Leben und Werk des Kardinals auseinander. 1906 entsteht sein
Essai de biographie psychologique.*® Er ist nicht nur die Frucht eines intensiven Newman-
studiums vonseiten Bremonds, sondern auch das Resultat einer tiefen Sympathie, die in
einem Verwandtschaftsgefiihl griindet, welches Bremond Newman gegeniiber sowohl in
inhaltlicher als auch in spiritueller Hinsicht empfunden hat. Dies reicht sogar so weit, dass
Maurice Nédoncelle die Frage stellt, ob sich Bremond nicht in das Bild, das er von Newman

zeichnet, selbst hinein projiziert hat. ¢

Kritik hat das Buch schon zu Lebzeiten Bremonds hervorgerufen. Auf diese antwor-
tet er 1907 mit der Apologie pour les newmanistes francais.**’ Die Diskussion dreht sich
hauptsdchlich um die Rolle des Gewissens. Sicher ist, dass Bremonds Studie mehrere fal-
sche Details enthilt.*** Sowohl diesen als auch der Kritik kann an dieser Stelle nicht nach-
gegangen werden. Von Interesse fiir die vorliegende Untersuchung ist Bremonds tiefe Sym-
pathie fiir den englischen Theologen, die sich in einem feinen Gespiir fiir das Leben und
die religiose Entwicklung Newmans duflert. Dieser auf die Person selbst gerichtete Blick-
winkel ist, wie Bremond selbst sagt, nur aufgrund dieser tiefen Zuneigung, die er dem Eng-

lander gegeniiber empfindet, moglich:

,Die Tiefen einer Seele, die ich verstehen will, dhneln nicht im Geringsten diesen
Dingen, die uns von auflen auferlegt sind, wie die Wahrheit eines Lehrsatzes oder
der Sinn einer Inschrift. Weder die Lebenden noch die Toten geben ihr Geheimnis
jemals der kalten Neugierde eines Richters preis, sondern sie tun es schlicht auf-

grund der herzlichen Bitte des Anhingers oder des Freundes.*“**

444 Bremond hat diese Zeilen in Bezug auf Fénelon geschrieben, als er diesbeziiglich seine ,,psychologische

Methode* erklérte, zitiert nach Moisan, Henri Bremond et la poésie pure, 26: ,,Man versteht nur das gut,
was man liebt*.
45 Siehe Anmerkung 440.
446 Sjehe Nédoncelle, Newman selon Bremond, 47.
47 Sie erscheint 1907 in der Revue pratique d’apologétique, vgl. ebd., 43.
Ebd., 45: «L’¢étude de Bremond contient plusieurs détails erronés.» Als Beispiel erwahnt Nédoncelle, dass
Bremond Newman eine jiidische Herkunft nachsagt, was nicht zutrifft.

448

449 Moisan, Henri Bremond et la poésie pure, 26: «Les profondeurs d’une dme que je veux comprendre ne

ressemblent aucunement a ces objets qui nous sont imposés du dehors, comme la vérité d’un théoréme ou



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 105

Bei diesem liebenden Blick geht es ,,(...) weder darum, eine Theorie zu konstruieren, noch
sie zu diskutieren, sondern darum, eine Seele auszuloten*.*** So skizziert Bremond die re-
ligiose Entwicklung des Kardinals immer auf der Suche nach dem je ne sais quoi**' seiner
Person, dabei die Spur verfolgend, die die religiose Entwicklung in seinem Leben gezeich-
net hat. Im Leben und Werk Newmans wiirde laut Bremond erkennbar, ,,dass der Glaube
immer triumphiert*.*>? In der Einfiihrung, die mit den Worten ,,Das Geheimnis von
Newman iiberschrieben ist, nennt er den Grund, weshalb er sich so ausfiihrlich mit dem

Leben des Kardinals auseinandersetzt:

»Die gesamte affektive, intellektuelle und literarische Geschichte Newmans ist ei-
gentlich nichts anderes als die Geschichte seiner personlichen Beziehungen mit
Gott. Wer diese Wahrheit begriffen hat, ist nicht weit davon entfernt, am Geheimnis
dieses groflen Mannes teilzuhaben. Er hélt den Schliissel fiir die Widerspriiche in

der Hand, die beim ersten Zugang das Mysterium seiner Biicher und seines Lebens

so unzugénglich machen.“*>?

Fiir Bremond besteht der einzige Weg, die Religionsphilosophie Newmans addquat darzu-
stellen, in dem Umweg iiber sein Leben und damit seine religidse Entwicklung.*** Die ers-
ten vier Kapitel sind als Praecambula fiir den letzten Teil des Buches zu verstehen, in dem
er auf Newmans Religionsphilosophie zu sprechen kommt. Dabei geht er von der Behaup-
tung aus, dass die intellektuelle Aktivitdt bei Newman nichts anderes als den Versuch dar-
stelle, seine personlichen moralischen und religiosen Erfahrungen zu verarbeiten und zu

erkldren. Fiir Newman sei das Gewissen, die christliche Erfahrung und deren Umsetzung

le sens d’une inscription. Ni les vivants ni les morts ne livrent jamais leur secret a la froide curiosité d’un
juge, mais simplement aux instances cordiales du disciple ou de I’ami».
40 Bremond, Newman, V: «Il ne s’agit ni de construire, ni de discuter une théorie (...).»
Mit je ne sais quoi, dem Ich-weiB3-nicht-was, meint Bremond mehr als eine Sache, die er nicht wirklich
ausdriicken bzw. definieren kann; mit je ne sais quoi betitelt er den Effekt, den die Beschéftigung mit
Newmans Person beim Leser auslost. Es geht an dieser Stelle um eine Erfahrung mit der Erfahrung, die
sich bei der Beschiftigung mit Newman beim Leser ereignet, vgl. hierzu in analoger Weise die Verwen-
dung von je ne sais quoi in Bremonds Auseinandersetzung mit der reinen Dichtung: Moisan, Henri Bre-
mond et la poésie pure, 136 f.

451

2 Newman, V: «(...) que la foi triomphe toujours.»

43 Ebd., XXXV: «Toute I’histoire affective, intellectuelle, littéraire de Newman n’est, en effet, pas autre
chose que I’histoire de ses relations personnelles avec Dieu. Qui a réalisé cette vérité n’est pas loin de
tenir le secret de ce grand homme, la clef des contradictions, qui rendent au premier abord si impénétrable
le mystere de ses livres et de sa viey.

454 Ebd., 323.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 106

im Tun das Fundament des religiosen Gebédudes.*> Fiir Newman ruhe das religiose Ge-
bdude auf dem Gewissen auf, darin unterscheide er sich stark von vielen anderen christli-
chen Denkern, die von der Religion erwarteten, dass sie das Gewissen begriinden.**® Das
Gewissen stelle die erste Saule seiner Religionsphilosophie dar. Ziel der Zustimmungslehre
sei es, so Bremond, zu zeigen, dass das Gewissen das einzige Mittel ist, sich die religiosen

Wabhrheiten anzueignen.

Bremond betont, dass fiir Newman das moralische Gewissen, das Erkennen des Gu-
ten nichts anderes sei als das religiose Gefiihl, eine christliche Erfahrung, eine Realisierung
der christlichen Dogmen.**’ Die Stimme des Gewissens sei fiir Newman nichts anderes als
die Stimme des Gottes der Offenbarung. Die folgenden Zeilen konnen als eine Art Konklu-

sion begriffen werden, die Bremond aus diesem Ansatz zieht:

»Religioses Gefiihl, christliche Erfahrung, christlicher Realismus, tausend Nuan-
cen, von denen mir keine geringfiigig erscheint, unterscheiden die verschiedenen
Phidnomene des Gewissens, die diese drmlichen Worte zu iibersetzen versuchen.

Nichtsdestoweniger wird niemand Schwierigkeiten machen, wenn es darum geht,

zwischen ihnen eine Art tief greifende Einheit zu erkennen.“*>®

Diese AuBerung Bremonds gilt es im Hinterkopf zu behalten, wenn im folgenden Kapitel

die HL und die darin enthaltende Konzeption des religiosen Gefiihls zur Sprache kommen.

Die Gemeinschaft der Heiligen ist nach Bremond die zweite Séule in Newmans re-
ligionsphilosophischem Gebédude. Die Hinwendung Newmans zur katholischen Kirche sei
erfolgt, weil sie seiner Meinung nach am néchsten an Tradition und Evangelium geblieben

sei und die Idee der Urkirche am besten verkorpere. Bremond zufolge ist es besonders die

45 An dieser Stelle riickt er den Newman‘schen Ansatz in die Nihe Schleiermachers, und wenige Zeilen

weiter bringt er ein Zitat von Herder. Dieses In-Beziehung-Setzen der Newman‘schen Theorie mit ande-
ren Ansdtzen zeigt, dass Bremond sich intensiv und tiber den franzdsischen Kontext hinaus mit dem Prob-
lem der religiosen Erfahrung und dem Gefiihl auseinandergesetzt hat und dass er mit den unterschiedli-
chen philosophisch-theologischen Stromungen vertraut ist. Davon zeugt wenige Zeilen weiter auch die
Bemerkung, dass sich die Newman‘sche Psychologie des Glaubens wie eine Einfithrung zur Philosophie
der Aktion lese, ebd., 326 f.

46 Ebd., 327.

47 Ebd., 328.

458 Ebd., 326: «Sentiment religieux, expérience chrétienne, réalisme chrétien, mille nuances dont aucune ne

me parait négligeable, distinguent les différents phénomenes de conscience que ces pauvres mots tdchent
de traduire. Personne néanmoins ne fera difficulté de reconnaitre entre eux une sorte d’identité fonciére.»



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 107

Idee der Heiligkeit, die Newman bei den Kirchenvitern wieder finde und die fiir ihn die

Substanz des Evangeliums ausmache.*>

Als dritte Sdule nennt Bremond den Glauben, der fiir Newman ,,noch mal ein ande-

«“460 sei, Dieses Glaubensverstindnis bildet den Ausgangspunkt

rer Name fiir das Gewissen
fiir eine neue Art eines Denkens, das heute als ,fundamentaltheologisch® charakterisiert
wird, auf die Bremond im Folgenden ausfiihrlich eingeht.**! Er beschreibt sie dabei als Ge-
genkonzept zur traditionellen Apologetik. Letztere als traditionell zu klassifizieren findet
er jedoch voreilig, da sie nicht élter als der Discours de la méthode von Descartes sei. Er
spricht deshalb von derjenigen Apologetik, die in der Schultheologie praktiziert und die
auch von renommierten Theologen gutgeheiBen wird.** Allerdings sei von dem Tag an, an
dem sich die christliche Apologetik mit dem Rationalismus messen musste, ein neuer, spe-
zieller Literaturtypus entstanden, der sich das Aufzeigen der Géttlichkeit des Christentums
zur Aufgabe gemacht habe. Bremond kritisiert hierbei den Anspruch, sich nur an die Ver-
nunft zu richten. Das heif3t, dass die Verfasser dieser Schriften in seinen Augen gerade nicht
von dem Zeugnis ablegen, was sie glauben, da die Intention dieser Methode ja darin be-
stehe, den Gegner von der rationalen Einsichtigkeit des christlichen Glaubens zu iiberzeu-
gen, die dann im Idealfall in eine Konversion des Gegners miindet. Der Disput, der auf
literarischer Ebene stattfindet, ist philosophischer und nicht theologischer Natur. Quasi los-
gelost vom Glauben, wird alles dem Primat der Logik unterstellt, so dass in diesen Diskur-
sen weder die Spitzenerlebnisse eines Mystikers, noch die Erfahrung eines religiosen Men-

schen und schon gar nicht das Glaubenszeugnis des Verfassers Raum haben.

Newmans Schriften haben, so Bremond weiter, diese soeben beschriebene Gattung
apologetischer Texte nicht um eine Seite bereichert. Vielmehr habe Newman Bremond zu-
folge sich der Bewusstseinsspaltung, die der klassische Apologet vollziehen muss, verwei-
gert. Bei Newman spreche allen voran ein gldubiger Mensch. Bei ihm erfolge eine Beschrei-
bung seines Glaubens. Denn, so fragt Bremond, wo wiirde er ein solideres Zeugnis finden

als das seiner eigenen Augen? Bei Newman war es eine erinnerungswiirdige Erfahrung sei-

49 Ebd., 346.
460 Ebd., 347: «(...) encore un autre nom de la conscience.»
461 Ebd., 348 f.

462 Bei der Beschreibung dieser klassischen Form von Apologetik merkt Bremond noch an, es sei auch die-

jenige Form, der alle beizupflichten hitten, auch diejenigen, die normalerweise die Niitzlichkeit dieser
Methode in Zweifel ziehen wiirden.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 108

ner Jugend, die in ihm eine Gewissheit von der Existenz Gottes, des Gottes in drei Personen,
bewirkt habe. ,,Die Erinnerung dieser Erfahrung animiert, unterstiitzt und legitimiert seine
gesamte Glaubensphilosophie.“*%* Durch den Versuch, seine Eindriicke zu analysieren und
zu erkldren, nimmt er den eigenen Glauben zum Ausgangspunkt, wobei er gleichzeitig beim
Rezipienten seiner Ausfiihrungen &hnliche Erfahrungen voraussetzt, es ist das je ne sais
quoi*®* des Lesers, an das er sich richtet. Gemeint sind somit Leser, die analoge Eindriicke
empfunden haben oder in der Lage sind, die Empfindungen des Autors nachzuvollziehen.
Mit der Beschriankung auf diesen engen Personenkreis wird aber gleichzeitig in Kauf ge-
nommen, dass das Buch nicht fiir jedermann versténdlich ist. Genau von dieser Tatsache
gehe Newman aus; die Erkldrungsversuche fiir seine Konversion kénnen nur von solchen
Personen nachvollzogen werden, in deren Leben sich eine Spur von einer analogen religio-

sen Erfahrung findet.

Diese neue Form des Apologietreibens macht fiir Bremond eine psychologische
Herangehensweise an Newmans Biographie erforderlich. Bei einem traditionellen Apolo-
geten hétte eine solche Vorgehensweise keinen Sinn ergeben, da sein Diskurs per definiti-
onem unpersonlich bleiben muss und fiir die Frage, wie sich dieser Glaube spirituell bei

ihm ausgestaltet, kein Platz ist.*%

2.2 «FElle repousse ceux qui se trompent de porte»*% —
Glaubenserfahrung als Ausgangspunkt

Es ist der Ausgangspunkt bei den Glaubenserfahrungen des einzelnen Individuums, der fiir
Bremond selbst zentral wird und in dem fiir ihn die Stirke der Newman’schen Apologetik

liegt:

,»Die Griinde eines Scholastikers sind unpersonlich. Der Glaube von Newman be-

ruht letztendlich auf einer personlichen, direkten, intimen, tiefen Erfahrung der

{ibernatiirlichen Realitiiten.“*¢’

463 Newman, 350: «Le souvenir de cette expérience anime, soutient, 1égitime toute sa philosophie de la foi.»

464 Siehe Anmerkung 451.

465 Vgl. Newman, 351.

466 Ebd., 351: ,,Sie stoBt diejenigen zuriick, die sich in der Tiir geirrt haben®.
467 Ebd., 115: «Les raisons d’un scolastique sont impersonnelles. La foi de Newman repose, en derniére

analyse, sur une expérience personnelle, directe, intime, profonde des réalités surnaturelles».



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 109

Dabei geht es nicht um den Gegensatz einer subjektiven Religion auf der einen und einer
institutionalisierten Religion auf der anderen Seite. Vielmehr ist Kirche, verstanden als Ge-
meinschaft der Heiligen, immer schon mitgedacht, denn erst durch und innerhalb dieser Ge-
meinschaft wird der einzelne Gldubige oder Mystiker zu dem, was er ist. Somit wird die re-
ligiose Erfahrung des Einzelnen nicht per se gegen die Institution ausgespielt, sondern es steht
die Frage zur Debatte, auf welche Sdulen sich diese Gemeinschaft stiitzt. Das Ideal einer le-
bendigen Kirche, welches sich bei Newman findet, ist die Bedingung der Moglichkeit fiir
echte Glaubenserfahrungen. Die Heiligkeit fungiert bei der Suche nach der wahren Kirche als
Wabhrheitskriterium. Es scheint, dass Bremond fiir seine eigene Konzeption dieses Kennzei-
chen von wahrer Kirche insofern iibernimmt, als diejenigen Personen, die er in seiner HL
auftreten ldsst, den Heiligenstatus fiir ihre Person teilweise schon offiziell zugesprochen be-
kommen haben und ihren Aussagen somit per se ein Wahrheitsgehalt inhdrent ist. Die Bénde
VII und VIII der HL stellen den Versuch dar, diesen Wahrheitsgehalt in Form einer Philoso-

phie zugénglich zu machen.

Das Kriterium der Heiligkeit stellt gleichzeitig das einende Band dar, welches sich
zwischen dem Apologeten im Newman‘schen Sinne und seiner Leserschaft spannt. Setzt
doch die Newman‘sche Apologetik Bremond zufolge sowohl bei demjenigen, der spricht,
als auch bei demjenigen, der zuhért, einen Hauch von Heiligkeit voraus.*®® Darin sieht Bre-
mond die Grofle dieser Methode begriindet, die dabei gleichzeitig ihre Grenze darstelle.
Wie auch immer man zu dieser neuen Form stehe, man konne ihr zumindest nicht vorwer-
fen, dass sie sich aufdrénge. In diesem Sinn handele es sich um eine schwache Apologetik,
die diejenigen abweist, die von ihr etwas erwarten, was sie nicht leisten konne.*®® Denn der
religids Suchende kann immer nur fiir sich selbst sprechen: ,,Wenn es, wie er glaubt und

sicher ist, wahr ist, wird es sich auch bei anderen Geltung verschaffen.*4°

468 Bremond meint damit, dass die betreffenden Personen das, was sie als wahr erfahren haben, auch exis-

tenziell nachvollziehen; d. h. es wird eine Gotteserfahrung in irgendeiner Form vorausgesetzt, die schlief3-
lich das bewirkt, was Newman mit dem Verb realize umschrieben hat.
469 Newman, 351.
Newman, J.H., Entwurf einer Zustimmungslehre, in: Becker, W./ Laros M. u. a. (Hg.), John Henry
Newman. Ausgewihlte Werke, Bd. 7, Mainz 1961, 270. Diese Uberzeugung redet nicht einem vernunft-
feindlichen Fideismus das Wort. Newman kritisiert allerdings die Vernunfireligion, da hier seiner Mei-
nung nach tiber Dinge spekuliert werde, zu deren Phinomenen man keinen Zugang habe, siche Ricken,
F., Religionsphilosophie (Grundkurs Philosophie 17), Stuttgart 2003, 112, im Folgenden abgekiirzt mit:
Ricken, Religionsphilosophie.

470



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 110

In Newmans FufB3spuren tretend, sucht Henri Bremond jenseits der rationalen Ebene
nach Moglichkeiten, den Glauben zu begriinden.*’! Seinen Vernunftbegriff hat er dabei je-
doch nicht thematisiert. Wenn er Glaube bzw. Empfindung und Vernunft gegeneinander
ausspielt, mochte Bremond der groBen Menge derjenigen, die einfach glauben und dafiir
keine Griinde angeben konnen, eine Stimme geben und diese Stimme gegen eine rationa-
listisch verstandene Zustimmung zum Glauben erheben. Die Mehrzahl der Gliubigen
glaubt nicht aufgrund einer eingehenden Priifung der Griinde, sondern ,,weil sie in einer
bestimmten Weise disponiert sind“.*’* Dieser Gedanke einer prinzipiellen Disponiertheit
aller Menschen fiir den Glauben ist zweifellos eine Gemeinsamkeit, die Bremond bei sich
und Newman wahrnimmt. Gerade die HL kann als ein Konzept verstanden werden, das sich
gegen ein rationalistisches Glaubensverstindnis wehrt und dabei die Auffassung vertritt,
dass es sich im Grunde bei allen Menschen um Mystiker handele, d. h. Glaubensbegriin-
dung geschieht wesentlich durch die Beschreibung der Spiritualitit des Mystikers und sei-
ner Beziehung mit Gott, durch die im Leser etwas zum Klingen kommt. Hier wird Glaube
als eine Art Instinkt begriffen, eine Vorstellung, die sich auch bei Newman findet.*”* Wo-
rauf es beiden ankommt, ist ,,nicht der Glaube dass, sondern der Glaube an (...), nicht der
Glaube, dass ein Gott existiert, dass es einen Erloser gibt, sondern nur der Glaube an Gott,
an einen Erloser.*’* Deswegen sieht Bremond ihr gemeinsames Interesse an persdnlichen
Glaubenszeugnissen, alle Fakten werden hinsichtlich der religiosen Entwicklung, die es zu
enthiillen gilt, interpretiert. Es handelt sich dabei um eine ganz besondere Gabe, die Bre-

mond fur sich durch Newman und Sainte-Beuve entdeckt hat;:

»Newman bei den Englindern und Sainte-Beuve bei uns haben einer anderen Me-
thode zu Ansehen verholfen, die mehr noch moralischer und religioser als literari-
scher Natur ist (...). Ihr erklértes Ziel ist es, das religiose Geheimnis der Seelen und

die besonderen Nuancen eines solchen Geheimnisses zu durchdringen (...).“*”

471 Newmans Anliegen darf dabei jedoch nicht als ein vernunfifeindliches begriffen werden. Vielmehr hat er

einen sehr engen Vernunftbegriff, der in Opposition zum Glauben und den sittlichen Qualitéten steht, vgl.
Newman, Glaubenslehre, 52.

42 Ebd., 174.
4713 Vgl. Ricken, Religionsphilosophie, 117.
474 Ebd., 138.

475 HL 1, in: Histoire littéraire du sentiment religieux en France Bd. 1, V-VI: «Newman chez les anglais et

Sainte-Beuve chez nous ont mis en honneur une autre méthode, morale et religieuse plus encore que
littéraire (...). Leur objet direct est de pénétrer le secret religieux des dmes (...), et les nuances particulicres
d’un pareil secret.» Im Folgenden wiedergegeben mit: HL 1.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 111

Den Fuflspuren Newmans und Sainte-Beuves folgend, verschreibt sich der franzdsische Je-
suit dieser Methode, da sie seinem eigenen Suchen und Fragen am besten entspricht und
ihm das Handwerkszeug liefert, um das je ne sais quoi in der Biographie eines religios

begabten Menschen ans Licht zu bringen:

,unter hundert Menschen, die in einer Kirche das Credo singen (...) gibt es nicht
zwei, die wirklich dasselbe sagen. Das Nachplappern, die Lauheit und die Heiligkeit
benutzen dieselben Formulierungen und unter diesen Ahnlichkeiten der Oberfléiche

miissen wir das unfassbare und nicht kommunizierbare ,je ne sais quoi‘ erraten, der

Ton, der Sinn, die Farbe, die Wirme der Seele.**

Leitend fiir seine Untersuchungen ist dabei zweifellos die von Newman in der Grammatik
der Zustimmungslehre getroffene Unterscheidung zwischen der begrifflichen und der realen
Zustimmung. Wiahrend unter der Ersteren die Zustimmung zu bestimmten Begriffen ge-
meint ist, geht es bei der zweiten um die Zustimmung zu Dingen, die aufgrund bestimmter
Bilder und Gegenstidnde erfolgt. Diese hdangen jeweils von der personlichen Erfahrung ab.
Zentral ist der individuelle Charakter der realen Zustimmung, der einen direkten Einfluss
auf das Handeln hat.*”” So meint die Konnotation des Verbes realize im Newman‘schen
Ansatz das der konkreten Wahrheit des Glaubens entsprechende Verhalten. Es geht um die
Verwirklichung dessen, was als wahr empfunden wird, die Wahrheit muss in ein Tun miin-
den.*’® Gerade die Betonung des individuellen Charakters der realen Zustimmung ist bei
Bremond auf fruchtbaren Boden gefallen, beschreibt er in der HL doch nichts anderes als
die Verwirklichung dieser Zustimmung bei den Mystikern. Sie vollbringen diese Zustim-
mung im Innersten ihrer Seele, indem sie Gott anhaften. Es handelt sich dabei um eine
Erfahrung, die sich auBlerhalb der rationalen Erkenntnis vollzieht. Man hat Bremond den
iibermédBigen Gebrauch des Wortes réaliser in dem Sinn, den Newman ihm gibt, vorgewor-
fen.*”’ Dieses hiufige Bezugnehmen zeigt jedoch, wie sehr ihm die Unterscheidung von
begrifflicher und realer Zustimmung eingeleuchtet haben muss. Er ist auch derjenige, der

das Newman‘sche realize mit dem Schauen der Mystiker in Verbindung bringt, dieses réali-

476 Nédoncelle, Newman selon Bremond, 59, der hier eine Bemerkung Bremonds zitiert von der er an dieser

Stelle sagt, dass es nichts gibt, was in treffenderer Weise Bremonds Anliegen zusammenfasse: «Je ne
sache rien qui résume mieux Bremond».
477 Ricken, Religionsphilosophie, 134 f.
Fries, H., John Henry Newman, in: A. Biesinger/W. Tzscheetzsch (Hg.), Das Geheimnis erspiiren, zum
Glauben anstiften. Fiir Giinter Biemer, Freiburg 1984, 78—84, hier 80.

Moisan, Newman et la psychologie religieuse, 28.

478

479



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 112

ser bedeutet fiir ihn nichts anderes als Lieben, Einswerden im tiefsten Sinne des Wortes.*°
Newmans Anliegen trifft sich in Bremonds Augen voll und ganz mit dem seinen und die
von ihm vorgelegte Methode ermdglicht es ihm, eine literarische Geschichte des religiosen
Gefiihls schreiben zu kénnen.**! Inspiriert von Newman konzentriert sich Bremond auf je-
nes personliche Drama, welches sich im Grunde aller tiefen Erfahrungen des Mystikers, des
Poeten, des Helden findet. Im Kontakt mit Newman habe er gelernt, dass es keine objekti-
ven und unpersonlichen Wahrheiten gebe, um den Glauben zu rechtfertigen und dass man
sich vergeblich an eine Art des wissenschaftlichen Wettbewerbs ausliefere, um sich selbst

oder die anderen zu iiberzeugen.**

Im Gegensatz zu Newman, der seine eigenen Glaubenserfahrungen zum Ausgangs-
punkt nimmt, 1dsst Bremond andere an seiner Stelle sprechen. Es geht nicht um die Erléu-
terung abstrakter Begriffe, sondern der Skopus der Untersuchung richtet sich auf die ge-
filhlsméBigen Erlebnisinhalte des gldubigen Individuums. Bremond bemiiht sich um eine
Ergriindung des wahrhaft Humanen in seiner Beziehung zum Géttlichen. Weil mit dieser
Methode keine Glaubensreflexion angestrebt wird, sind die aus ihr resultierenden Erkennt-
nisgewinne nur approximativ zu begreifen. Ein Aufweisen des Glaubens als Glaube soll
erreicht werden. Dies erfordert eine besondere Vorgehensweise, deren Anfangspunkt nicht
die Reflexion sein kann. Letztere tritt erst in einem spéteren Stadium auf den Plan. Denn
das, was von der Seele instinktiv erfasst wird, kann zwar aufgearbeitet, aber nicht durch die
Vernunft fundiert werden.*®* Somit kann auch eine Glaubensbegriindung auf wissenschaft-
licher Ebene ,,(...) die verborgenen Griinde, welche den einzelnen Menschen bestimmen,

den Glauben anzunehmen oder abzulehnen, nicht analysieren und darstellen‘. ***

Eine Methode, die sowohl von Newman in seiner Apologia pro vita sua als auch
von Bremond in seinem elfbidndigen Hauptwerk verwendet wird, auf das wir nun zu spre-

chen kommen.

480 Ebd., 28-29.
41 Ebd., 41.
42 Ebd., 41.
43 Ricken, Religionsphilosophie, 118.

484 Ebd., 122.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 113

3 «Dieu vit en nous»**> — Frommigkeitsgeschichte als
narrative Analyse

Das Vorhaben, die Entstehung und Titelfindung der HL sowie eine Kurzcharakterisierung
der einzelnen Bénde sind Gegenstand dieses Kapitels. Es ist eine Landkarte des religiosen
Gefiihls, die der Autor dem Leser unterbreitet. Das Lesen dieser Landkarte erzeugt beim
Leser eine Resonanz; davon ist Bremond iiberzeugt, da er diese Erfahrung selbst gemacht
hat. D. h. ein Blick auf seine Vorgehensweise, genauer auf seinen Schreibstil, durch den er
eine spirituelle Atmosphire erzeugt, ist fiir das Verstdndnis der HL unerldsslich. Die knappe
inhaltliche Vorstellung der einzelnen Kapitel erfolgt aufgrund der Tatsache, dass die HL
bis heute nicht in deutscher Ubersetzung vorliegt und es soll hiermit dem deutschen Leser
eine inhaltliche Ubersicht iiber die Themen bzw. Personen, die in der HL vorkommen, ge-

geben werden.

3.1 «A montrer le mysticisme**°» — Die Genese der Histoire littéraire

Das Vorhaben, das schlieBlich zur HL**" gefiihrt hat, ist in Bremond iiber mehrere Jahre
gereift. Urspriinglich geplant als Doktorarbeit {iber die Mystiker des 17. Jahrhunderts, kiin-
digt er in einem Brief an Friedrich von Hiigel vom 19. Februar 1904 an, dass er davon
traumt, ein kleines Buch iiber die christliche Erfahrung zu schreiben. Das Handbuch der
Religionspsychologie*® ist eine Idee, die durch die Lektiire von William James Werk Die
Vielfalt der religiésen Erfahrung inspiriert wurde. Anzeichen, die zum Entstehen der HL
gefiihrt haben, sind bereits in seinem Frithwerk prasent. Bremond schildert darin, dass es
fiir ihn kein spannenderes Untersuchungsfeld gébe als jenes, zu iiberpriifen, dass es sich mit

der Aussage, dass Gott in uns lebt, nicht nur um eine Metapher handelt. Wenn diese Aus-

85 Inquiétude, 314: ,,Gott lebt in uns®.

486 Bremond in einem Brief an Friedrich von Hiigel vom 15. Mai 1905, zitiert nach: Goichot, Historien du

sentiment religieux, 49: ,,Um die Mystik zu zeigen®.

487 Im Folgenden wird nach der Ausgabe von F. Trémoliéres zitiert.

488 Goichot, Historien du sentiment religieux, 48.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 114

sage stimmt, dann muss sie im Leben eines jeden Glaubigen Spuren hinterlassen, die sicht-

bar gemacht werden konnen. 4%

Den Faden, den er in Inquiétude religieuse und dem Essai de biographie psycholo-
gique ausgeworfen hat, spinnt er nun weiter, indem er versucht, eine Art Synthese, eine
Theorie zu kreieren. Seine fritheren Ausfithrungen fungieren dabei als eine Art Prolego-
mena, wie er selbst gegeniiber Don Giuseppe de Luca*” erklirt. Dabei benennt Bremond
an dieser Stelle jene Herausforderung, die sich durch die gesamte HL zieht: Das Bemiihen
um Einheit, um eine Art Essenz all der von ihm vorgestellten Zeugnisse, die ihm zufolge

um die eine zentrale Frage kreisen: Was heifit beten?*"!

Als Quellenmaterial, auf dessen Grundlage der Jesuit dieser Frage nachgeht, dienen

thm dabei

,»Gebete, Frommigkeitseifer, das Empfangen der Sakramente, Berufungen und Ein-
tritte in ein Kloster, gute Werke, dies alles hat eine menschliche Seite, die man wis-

senschaftlich beschreiben kann, und alle diese Handlungen durchlaufen, in einem

Land und in einem Jahrhundert, eine Kurve, die der Historiker zeichnen kann.“*%?

Das Zeichnen dieser Kurve erfolgt unter der Annahme, dass sie dazu fithren miisse, die
,unbewusste, stumme und taube, aber reale Mystik zu zeigen®.*>* Hatte Bremond fiir die
konkrete Ausfithrung dieser Kurve zunédchst an Dokumente aus dem englischen Raum ge-
dacht, lasst er von diesem Vorhaben wieder ab und konzentriert sich auf franzosische Quel-
len. Im Juni 1908 finden sich erstmals Aufzeichnungen, in denen Bremond sein Projekt

konkretisiert, er spricht er von einer ,,Geschichte der religidsen Literatur in Frankreich*.***

49 Inquiétude, 314: «Connait-on au monde un probléme plus passionnant que celui-1a — catéchismes et ser-

mons répétent que Dieu vit en nous. Ne serait-ce pas 1a simplement une pieuse métaphore, et peut-on
savoir quelle somme de réalité répond a ces mots étranges: ,Dieu vit en nous, nous sommes greffés sur le
Christ?° Si cela est sérieusement vrai, je dois pouvoir observer de pres, dans chaque ame chrétienne, les
prodigues de cette viey.

Don Giuseppe de Luca (1898-1962) ist ein italienischer Priester, Autor und Intellektueller, der mit Henri
Bremond in brieflichem Kontakt steht, vgl. Anmerkung 34.

Don Giuseppe de Luca et I’abbé Bremond, 137.

Inquiétude, 335: «Prieres, pratiques de piété, réception des sacrements, vocations et départs pour le cloitre,
ceuvres de zele, tout cela a un c6té humain que 1’on peut décrire scientifiquement, et toutes ces actions
parcourent, dans un pays et dans un si¢cle, une courbe que 1’historien peut dessiner.»

Bremond in einem Brief an Friedrich von Hiigel vom 15. Mai 1905, zitiert nach: Goichot, Historien du
sentiment religieux, 49: «(...) a montrer le mysticisme, inconscient, muet et sourd, mais réel».

494 Ebd., 62.

490

491

492

493



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 115

3.2 «il ne s’agit pas de littérature religieuse*>» — Die Titelfindung

Bevor er sein Werk der Offentlichkeit prisentiert, diskutiert er mit Personen seines Ver-
trauens den Titel. Diese Diskussion ist insofern aufschlussreich, als sie hilft, Intentionen
des Werkes im Vorfeld zu sondieren und nicht eventuellen Missverstindnissen, die der Titel

suggeriert, aufzuliegen.

So schldgt ihm sein Verleger, André Pératé, Histoire de la Dévotion dans la littéra-
ture frangaise vor, da seiner Meinung nach bei Bremonds Vorhaben nicht die religiose Li-
teratur, sondern die Frommigkeit im Vordergrund stiinde.**® In der Tat spiegelt sich in die-
sem Vorschlag die doppelte Intention des Werkes wieder: Einerseits ist die religidse Lite-
ratur als Ausgangspunkt der Untersuchung présent, andererseits wird die Aufmerksamkeit
auf die gelebte Religion, auf das religiose Faktum, welches in der Literatur aufscheint, ge-
legt. Dabei ist der Begriff dévotion wesentlich neutraler, traditioneller und weniger anstofig
als die im Zuge des Modernismus negativ besetzten Begriffe des religiosen Gefiihls oder
der Erfahrung. Der vorgeschlagene Titel holt das ein, worum es Bremond letztlich geht: die
Suche nach den Spuren des religidsen Lebens, nach der Frommigkeit in den Lebenszeug-

nissen der Mystiker und Mystikerinnen.

1913 ist Bremond mit seinen Forschungen so weit fortgeschritten, dass sein Werk
kurz vor der Publikation steht, weshalb er sich erneut mit der Frage des Titels auseinander-
setzt. In einem Brief an Pératé vom 15. September 1913 stellt er selbst mehrere Titel zur
Auswahl: Histoire littéraire du mysticisme frangais pendant le XVII siecle, was ihm jedoch
langweilig erscheint, Grandeur et décadence du mysticisme frangais; dies wirkt auf ihn sehr
gestelzt und Histoire de la renaissance religieuse en France au XVII siécle.*”’ Die ersten
beiden Vorschldge weisen darauf hin, dass er mit dem spiter gewéhlten Begriff sentiment

das Mystische meint. %

495 André Pératé stellt in einem Brief an Henri Bremond vom 18. November 1908 seine Uberlegung zum

zukiinftigen Titel der HL vor, zitiert nach Goichot, Historien du sentiment religieux, 63: ,,Es handelt sich

nicht um religiose Literatur*.

496 André Pératé in einem Brief an Henri Bremond vom 18. November 1908, zitiert nach: Ebd., 63: «Rappe-

lez-vous qu’il ne s’agit pas de littérature religieuse, mais de dévotion».

47 Die Angaben sind entnommen aus ebd., 70.

498 Siehe dazu Houdard, Humanisme dévot, 27.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 116

Was letztlich den Ausschlag fiir den uns heute vorliegenden Titel, Literarische Ge-
schichte des religiosen Gefiihls in Frankreich von den Religionskriegen bis zum heutigen
Tag gegeben hat, kann nicht bis ins Detail nachvollzogen werden. Bremond liefert keine
Erklarung, weshalb er sich gerade fiir den Ausdruck sentiment und nicht fiir expérience oder
dévotion entschieden hat. Die Wahl kann auch durch den Verlag beeinflusst worden sein,**’

Dokumente zur eindeutigen Kldrung der Frage sind nicht vorhanden.

Es handelt sich um einen Titel, der an Schleiermacher denken lisst. > Diese Ansicht
teilt auch Emile Goichot, wenn er annimmt, dass Benjamin Constant mit seinem Buch De
la religion das Interesse Bremonds am religidsen Gefiihl geweckt hat.>*! Bremond ist auch
nicht der Einzige, der sich fiir dieses Thema interessiert. Auf Constants Werk folgen zahl-
reiche Publikationen zu diesem Thema, so beispielsweise das 1903 verdffentlichte Werk

von Lucien Arréat Le sentiment religieux en France.*

Was Bremond anbelangt, so ist der Begriff sentiment®® in seinem Sprachgebrauch
kein Novum. Er findet sich schon 1894 in einer personlichen Notiz.°** Die Frage ist nun,
ob sich hinter dieser Wortwahl reine Vorsicht verbirgt, die sich darin zeigt, dass er nicht
den stéirker belasteten Begriff expérience verwendet, oder ob der Begriff sentiment bewusst
gewidhlt worden ist. Ist Letzteres der Fall, dann schlie3t sich Bremond mit seinem Werk
denjenigen Untersuchungen an, die sich zu dieser Zeit mit dem sentiment religieux ausei-
nandersetzen. Diese Studien zur Geschichte des religiosen Gefiihls entstehen entweder
durch Analyse auBBergewohnlicher Personlichkeiten der Spiritualititsgeschichte oder durch

Erforschung wichtiger Ereignisse, wie beispielsweise die Bewegung von Port Royal.’%

499 Goichot vermutet, dass Francisque Gay bei der Titelfindung eine entscheidende Rolle gespielt haben

konnte, Goichot, Historien du sentiment religieux, 72.

Balthasar, H.U., Einfaltungen. Auf Wegen christlicher Einigung, Miinchen 1969, 32, im Folgenden ab-
gekiirzt mit: Balthasar, Einfaltungen.

501 Benjamin Constant, ein frankophoner Schriftsteller, Politiker und Staatstheoretiker, der 1824-1831 die
vierbiandige religionswissenschaftliche Abhandlung De la religion considérée dans sa source, ses formes
et ses développements, (texte intégral présenté par T. Todorov et E. Hofmann), Paris 1999, schreibt.
Goichot, Historien du sentiment religieux, 73.

500

502

03 Sentiment kann im Deutschen sowohl mit Gefiihl als auch mit Empfindung wiedergegeben werden. Wie

das deutsche Wort Gefiihl enthélt auch der Begriff sentiment eine Vielzahl von Bedeutungsnuancen. An-
gesichts der Tatsache, dass Bremond zeitlebens unter dem Gefiihl der Absenz Gottes und seiner Unféhig-
keit, Gott zu fiihlen, gelitten, und dieses Leiden ihn dazu veranlasst hat, auf literarischer Ebene nach einer
Antwort zu suchen, wird der Begriff sentiment innerhalb der Arbeit mit Gefiihl wiedergegeben.

304 Blanchet, Henri Bremond, 67.

505 Taveneaux, R., Préface pour une réédition, in: Bremond, H., Histoire littéraire du sentiment religicux en

France depuis la fin des guerres de religion jusqu’a nos jours, Bd.1, Paris 1967, [A].



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 117

Dabei liegt der Akzent meist auf dem Literarischen, wihrend der religiose Gehalt der Texte

nicht der eigentliche Gegenstand der Untersuchung ist.>%

Bremond interessiert sich fiir diese Untersuchungen, da sie seiner Meinung nach die
Religionspsychologie als ein Mittel christlicher Apologetik aufwerten.’"” Es ist nicht aus-
zuschlieBen, dass sich Bremond mit der Wahl des Titels bewusst in diese religionspsycho-
logische Richtung einreiht und sich dadurch auf dem theologisch zunéchst harmlos erschei-
nenden Feld der Frommigkeitsgeschichte positioniert. Somit wiirde der Titel etwas sugge-
rieren, was jedoch weit hinter Bremonds Intentionen zuriickbleibt und den Leser zunéchst
auf eine falsche Fihrte fiihrt.>%® Freilich eine Fihrte, die der schlaue Bremond bewusst ge-
legt haben kdnnte, um vor theologischen Anfeindungen gefeit zu sein, weist der Titel doch
ganz klar auf das Feld der Literatur und zeichnet den Autor auf den ersten Blick als einen

homme des lettres aus.

Andererseits spielt der Begriff sentiment, wie wir bereits gesehen haben, innerhalb
der modernistischen Bewegung eine zentrale Rolle.”* Verbirgt sich hinter der Wahl des
Titels doch ein Bekenntnis? Zufillig hat er sich fiir den Begriff sicher nicht entschieden.
Als Priester, Freund von Blondel und Laberthonniére und Mitarbeiter der Annales de Phi-
losophie chrétienne befindet sich Bremond in der heilen Phase des Post-Pascendi. Die
Phase der Beschuldigungen und Verdichtigungen ist in vollem Gange. Gleichzeitig ist das

Wissen darum, dass mit Pascendi das Gefiihl als Prinzip der religiosen Immanenz verurteilt

306 Eine Ausnahme bildet hier das Werk von Sainte-Beuve, wie Bremond in HL V, in: Histoire littéraire du

sentiment religieux en France Bd. 2, selbst feststellt. Im Folgenden wiedergegeben mit: HL V.
507 Goichot, Historien du sentiment religicux, 73. Goichot geht noch weiter, wenn er die Frage stellt, ob es
sich bei der HL um die einzige modernistische Unternehmung gehandelt hat, die erfolgreich gewesen ist,
ebd., 308. Durch die Konzentration auf den mystischen Diskurs innerhalb des katholischen Binnenraums
umgeht Bremond dogmatische Fragestellungen, genauso wie sein Verstindnis von Geschichte ihm dazu
verhiflt, sich nicht pointiert historischen Fragstellungen zuzuwenden; gleichzeitig birgt die HL einen kas-
chierten Drang nach Reform in sich; mochte Bremond mit seinem Zeugnis geben doch nichts anderes als
ein vor Augen fiithren dessen, was fehlt, das seinen Lesern dazu verhelfen soll, nach spirituellen Moglich-
keiten zu suchen, dieses Fehlen zu erkliaren bzw. zu fiillen.
508 Konnte es nicht sein, dass Bremond, der sich fiir unfassbar erklirt, sich nicht explizit positioniert, sondern
seine Meinung auf Umwegen und iiber Hintertiirchen zum Ausdruck bringt? Die Wahl des Titels konnte
also als ein Mandver verstanden werden, um das Versteckspiel weiter spielen zu konnen.
509 Vielleicht ist Bremond gerade aufgrund der Enzyklika nur in maskierter Form unterwegs, bewegt sich
auf strikt katholischem Boden, hélt sich mit eindeutigen Definitionen der Worter Gefiihl und Erfahrung,
die bisweilen gleichgesetzt werden, zuriick; diese Vermutung findet sich auch bei Houdard, S., Henri
Bremond et la psychologie du sentiment religieux, I’impossible histoire d’un «vide mystérieux», in:
Littérature et spiritualité au miroir de Henri Bremond, 123—139, hier 129-130, im Folgenden abgekiirzt

mit: Houdard, Bremond et la psychologie du sentiment religieux.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 118

wurde, noch allzu lebendig.’'’ Eine Verurteilung seiner HL war sicher nicht das, was Bre-
mond befiirchtet, fallt doch ihr Entstehungsdatum mit dem Abklingen der modernistischen
Krise zusammen. Dennoch legt sich die Frage nahe, ob sie nicht als postmodernistischer
Versuch gesehen werden konnte, nach dem Scheitern des Modernismus etwas von dessen

urspriinglicher Ambition zu retten?>!!

Somit konnte die Wahl des Titels auch als Entscheidung gewertet werden, mit der Bre-
mond sich bewusst in die Tradition der modernistischen Bewegung stellt. Denn Bremonds Ab-
sichten gehen iiber eine Sammlung unterschiedlicher Manifestationen des religiosen Gefiihls
hinaus. Fiir ihn bildet das religiose Gefiihl das Fundament, auf dessen Riicken er seine Theorie
aufbaut. Eine Theorie, die zunichst nicht als solche in Erscheinung tritt, weil der Jesuit die
Absichtserklirung, eine Geschichte bestehend aus Literatur zu schreiben, in den Vordergrund
riickt. Bei dieser Literatur handelt es sich um Biographien, Frommigkeitsbiicher und fromme

Essays, die sowohl mystagogischer als auch asketischer Natur sein kdnnen:

»Histoire littéraire will vor allem sagen, dass ich mich nur an Dokumente dieser
Art hielt, da ich weder den Mut noch die Mittel dazu hatte, die immense Untersu-

chung tiber die Zahl der Kommunionen, der Pilgerreisen usw. durchzufiihren, dafiir

briuchte man drei Leben.«>!?

Diese Erlduterung Bremonds ist wichtig in Bezug darauf, wortiber der erste Teil des Titels
eigentlich Auskunft gibt: Er bestimmt die Quellen, aus denen er schopft, gibt aber nicht
Auskunft iiber das, was er mit seiner Untersuchung eigentlich bezweckt.>'® Er versucht,

eine Art Landkarte des religiosen Gefiihls vorzulegen. Denn er ist der Ansicht, dass er eine

510 Goichot, Historien du sentiment religieux, 74.

SIL Vgl. ebd., 296. Der Hohepunkt der modernistischen Krise lieB nur die Moglichkeit zu, sich zu unterwer-
fen, was Bremond, wie bei der causa Tyrrell zu sehen war, getan hat. Oder eben die katholische Kirche
zu verlassen, was im Fall von Alfred Loisy geschehen ist. Ist es Bremond mit der HL gelungen, auf einem
Terrain, das sich nicht im kirchlichen Visier befunden hat, seine modernistischen Ambitionen weiterzu-
verfolgen? Der Anspruch der HL legt zumindest die Vermutung nahe, dass er den Gedanken der Reform,
den Wunsch nach Erneuerung und Verénderung nie aufgegeben hat: So Trémolieres, F., L histoire litté-
raire du sentiment religieux de I’abbé Bremond: «I’unique exception d’une entreprise ,moderniste’ qui ait
réussi ?», in: Approches de I’indicible, 109—120, hier 117 f., im Folgenden abgekiirzt mit: Trémolicres,
L’histoire littéraire du sentiment religieux de 1’abbé Bremond.

512 Bremond in einem Brief an Monbrun vom 18. September 1913, zitiert nach Goichot, Historien du senti-
ment religieux, 75: «Histoire littéraire voulait surtout dire que je m’en tenais aux seuls documents de cet
ordre, n’ayant ni le courage, ni les moyens d’aborder I’immense enquéte sur le chiffre des communions,
les pelerinages etc., a quoi il faudrait trois vies».

513 Vgl. Venard, Histoire littéraire et sociologie historique, 76.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 119

Fiille von Quellen bendtigt, da ihm ein einziger Text als Zeugnis fiir das je ne sais quoi

nicht ausreicht:

,,Robinson Crusoe allein reicht nicht aus, um mich von der Existenz dieser Insel zu
iiberzeugen; wenn aber viel zahlreichere Schriftsteller, die nicht voneinander ab-

schreiben, mir die gleichen Details iiber die Insel liefern, dann wirft dies vielleicht

ein Licht auf die wirkliche Existenz dieser Insel.“>'#

Diese Landkarte setzt sich aus den unterschiedlichen Texten zusammen und fiihrt so zu
einem Wissen von Gott, das sich mosaiksteinartig aus den verschiedenen Zeugnissen her-

ausbildet. Damit ist die doppelte Intention des Werkes durch den Titel eingeholt:

»Daher ein zweifaches Interesse, zunéchst religios, dann literarisch und historisch
(diese beiden letzten Worte sind flir mich nur eines). Dies ist es, was der Titel aus-
zudriicken versucht: Histoire littéraire du sentiment religieux. Wir beschéftigen uns
zweifellos nur mit Dokumenten literarischer Natur (Biographien, Autobiographien,
Abhandlungen), aber, was wir in diesen Dokumenten vor allem aufzudecken versu-
chen, ist der religiose Wert, das Zeugnis, welches der Schriftsteller von der unsicht-
baren Welt gibt.«>1>

Dieses Zeugnis geben wird durch die Anfiigung ,,von den Religionskriegen bis zum heuti-
gen Tag* prézisiert. Sie gibt eindeutig zu erkennen, dass Bremond seine Untersuchung nicht
ausschlieBlich auf das 17. Jahrhundert beschrianken, sondern bis in seine Zeit weiterfithren
wollte. Aufgrund des umfangreichen Materials ist er jedoch nur bis zur Zeit des Ancien
Régime vorgestoflen. Seine Krankheit hat ihm nicht mehr erlaubt sein Vorhaben durchzu-

fithren.

514 Bremond 1917 an Ernest Lavisse, zitiert nach Goichot, Historien du sentiment religieux, 75: «Le seul

Robinson Crusoé ne suffit pas a me convaincre de 1’existence de cette ile; mais si de trés nombreux écri-
vains, et qui ne se copient pas les uns les autres, me donnent les mémes détails sur I’ile, peut-étre arrive-
rons-nous a des lueurs sur I’existence réelle de cette ile.»

Bremond 1917 an Ernest Lavisse, zitiert nach ebd., 75: «Donc une double curiosité, religieuse d’abord,
ensuite littéraire et historique (ces deux derniéres pour moi ne font qu’un). C’est ce que tache d’exprimer
le titre: histoire littéraire du sentiment religieux. On ne s’occupera sans doute que des documents d’ordre
littéraire (biographies, autobiographies, traités), mais, dans ces documents, ce qu’on cherchera surtout a
dégager, c’est la valeur religieuse, le témoignage rendu par 1’écrivain au monde invisible».

515



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 120

3.3 «récréer une atmosphére spirituelle»°'® — Die Vorgehensweise

Bremond gibt sich in seinen Erlduterungen zum Projekt seiner HL als ein Schiiler von
Newman und Sainte-Beuve zu erkennen.’!” Hier steht die Religion selbst im Zentrum des
Interesses, es ist der Versuch, in das religiose Geheimnis der glidubigen Seelen’'® einzudrin-
gen. Erkundigt werden soll, was sich im Leben, im Gebet, in der personlichen Erfahrung eines
religiosen Menschen abspielt. Spiritualititsgeschichte wird hier verstanden als eine Ge-
schichte, die sich aus Texten zusammensetzt. Dabei sind diese Texte einerseits die Bedingung
der Moglichkeit, dass wir iiberhaupt einen Zugang zur religiosen Erfahrung anderer Men-
schen haben, andererseits haben die Texte selbst eine Bedeutung fiir ihre Leser und fiir die

Gemeinschaft der Glaubigen:

,,Bin frommes Buch hat in der intimen Geschichte der christlichen Gemeinschaft
eine Nachwirkung, die natiirlich mit dem Erfolg und der Verbreitung des Buches
variiert, und umgekehrt erbaut das Leben eines Heiligen nicht nur diejenigen, die
es lesen, sondern modifiziert sogar, farbt in gewisser Weise die Intelligenz und die
religiose Vorstellung derselben. Die Lehre bringt Wunder hervor und die Wunder
bereichern die Lehre. Daraus folgt, dass der Historiker des religiésen Lebens, so
wie ich ihn verstehe, stindig und ununterbrochen das eine durch das andere kon-

trollieren muss, diese beiden Arme der religisen Literatur.«>!”

Die Theorie, die Bremond hier entfaltet, besagt, dass religiose Literatur den personlichen
Glauben beeinflussen kann. Dies setzt eine Art Erkenntnisgewinn auf Seiten der Leser voraus.
Vertreten wird die These, auch von fremden Erfahrungen lernen zu kénnen, durch die Erfah-
rung anderer eigene Erfahrungen zu machen. Um diesen Ubertragungsprozess zu ermdgli-

chen, sieht Bremond seine Aufgabe vor allem darin, eine ,,spirituelle Atmosphire“>*® zu

516 HIL 1X, in: Histoire littéraire du sentiment religieux en France Bd. 4, 291: ,,Eine spirituelle Atmosphére

erzeugen®, im Folgenden wiedergegeben mit: HL IX.
HL V. Eine andere Vorgehensweise zeigen jene Autoren, denen es lediglich um eine Sammlung der zent-
ralen Schriftstiicke einer bestimmten Epoche oder eines bestimmten Landes geht.

517

518 Immer wieder taucht bei Bremond das Wort dme als Synonym fiir den religiosen Menschen auf. Der Sinn

wird am besten durch das deutsche Wort ,,Seele wiedergegeben. Ame kann ferner mit Gemiit, Herz,
Psyche, Geist und Leben iibersetzt werden.
519 HL 1, XIV: «Un livre dévot a, dans I’histoire intime de la communauté chrétienne, une répercussion qui
varie naturellement avec le succes et la diffusion de ce livre, et inversement, la vie d’un saint non seule-
ment édifie ceux qui la lisent, mais encore modifie, colore en quelque fagon I’intelligence et I’imagination
religieuse de ceux-ci. La doctrine produit les miracles et les miracles enrichissent la doctrine. D’ou il suit
que I’historien de la vie religieuse, tel que je le comprends, devrait rapprocher constamment et controler
’une par I’autre, ces deux branches de la littérature religieuse.»
520 HIL 1X, 291: «Je dois avouer (...) une fois de plus ’insuffisance de ma méthode. Elle n’apporte pas de

statistiques; elle tache de récréer une atmosphere spirituelle.»



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 121

schaffen, was sowohl den teilweise lyrischen Charakter der HL als auch die Tatsache, dass
ihm an Objektivitdt wenig gelegen ist, erklért. Er will kein Lexikon der religidsen Literatur
verfassen, sondern in bestimmter Absicht eine Geschichte schreiben.’?! Diese Entscheidung,
eine Art Roman der Geschichte zu schreiben, muss jedoch auch vor dem Hintergrund der
modernistischen Krise gesehen werden, bot die Wahl einer narrativen Geschichtsschreibung

doch die Moglichkeit, sich der laufenden Debatte vordergriindig zu entziehen.**

Wie schon sein Frithwerk, so ist auch die HL durchweg in essayistischer Manier
verfasst; in Wirklichkeit handelt es sich um viele kleine Artikel, die jeweils zu einem Band
zusammengefasst sind, wodurch sich auch die unterschiedliche Art und Weise, wie die ein-
zelnen Personen in der HL prisentiert sind, erkldrt. Bremond ist sich dariiber im Klaren,
dass er mit seiner Vorgehensweise auf Kritik stof3t und er bestimmte Erwartungen, die der

Titel verspricht, nicht erfiillt.>*?

Charakteristisch fiir seinen Stil sind die seitenlangen Zitate, die seine Artikel durch-
weben. Er hilt sie fiir notwendig, weil seiner Meinung nach die Quellen durch ein Zusam-
menfassen der Aussagen verfélscht wiirden.”** Auch begriindet er sein Vorgehen damit,
dass ein GroBteil der Dokumente, die er in seiner HL présentiert, den Lesern unbekannt ist

und sie somit einem groferen Publikum zugénglich gemacht werden konnen.

Geleitet von der Grundannahme, dass die Mystiker und Mystikerinnen uns dhnlicher
und niher sind,>* als wir uns vorstellen kénnen, legt Bremond den Geist der religiésen
Literatur des 17. Jahrhunderts frei, in dem ,,die Welt und das Kloster sich beriihren und sich
sozusagen auf allen Gebieten durchdringen.“>%¢ Sein Interesse gilt dem religidsen Genie,
welches sich hinter den Texten verbirgt. Nicht der Literatur selbst, sondern dem Innenleben

des Autors will er auf die Spur kommen, d. h. sein Interesse gilt nicht der mystischen Er-

21 HL 1, XVI.
322 Houdard, Humanisme dévot, 35-36.
23 HLIX, 291.

24 HL1, XX.

525 Diese Annahme veranschaulicht Bremond mittels eines Gleichnisses: Er erzihlt in seinem Vorwort die

Geschichte eines Missionars, der sich nach Siam begibt. Er lernt dort Sprache, Kultur und Religion des
fremden Landes kennen. Ein siamesischer Monch teilt ihm daraufhin mit, dass der Grund, weshalb er sich
so fiir die Mythen dieser Religion interessiere, darin liege, dass er selbst einmal in einem fritheren Leben
ein siamesischer Monch gewesen sei. In dhnlicher Weise sei es bei uns, wenn uns die Texte und Erfah-
rungen der Mystiker ansprechen, d. h. dass wir ihnen &hnlicher sind, als wir denken, Goichot, Historien
du sentiment religieux, 308.

526 HL I, XVIIL: «Le monde et le cloitre se touchent et se pénétrent pour ainsi dire de toutes parts.»



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 122

fahrung an sich, sondern dem mystischen Leben. Er sieht sich als Historiker des religiosen
Gefiihls mit der Aufgabe betraut, dem Aufscheinen des religiosen Lebens in der Geschichte
und den Schriften der Mystiker nachzugehen.>?’ Dabei sicht es Bremond als groBen Ver-
dienst dieser Mystiker an, dass sie durch ihren Einfluss die Entwicklung unserer Zivilisation
vorangebracht haben, was besonders fiir die Bereiche Sprache und Literatur gilt. Die Erfah-
rung der Mystiker selbst ist fiir ihn unaussprechlich; anders verhilt es sich mit den Ideen,
Vorstellungen und Gefiihlen, die aus ihr entstehen. Gerade sie finden sich in der Sprache

der religidsen Literatur wieder.

3.4 «la vie mystique»**® - Der Inhalt

Inhaltlich bewegt sich die HL ausschlieBlich auf katholischem Gebiet.>** Werke von Auto-
ren anderer Konfessionen und Religionen werden von Bremond nicht beriicksichtigt. Jede
von ihm vorgestellte fromme oder heilige Person ist fiir ihn in der ihr eigenen Weise bei-
spielhaft: Entweder durch das, was sie schreibt, durch die Art und Weise, wie ihre Tugend
durch das Geschriebene durchscheint oder durch den besonderen Einfluss, den sie durch ihr
Leben ausgelibt bzw. mit dem sie auf eine bestimmte Epoche eingewirkt hat. Dabei
beschriankt er sich nicht nur auf die bekannten Personlichkeiten des 17. Jahrhunderts

in Frankreich wie Franz von Sales,>®® Jacques Bénigne Bossuet®®! oder Francois

527 Ebd., XXI: «Ce qui nous intéresse présentement, ce n’est pas I’expérience mystique elle-méme, mais la

vie mystique. Au théologien, au psychologue d’analyser cette expérience, a nous d’en suivre le rayonne-
ment dans I’histoire et dans les écrits des mystiques.»

528 Ebd., XXI: ,,Das mystische Leben®.

529 Ebd., XIIL

530 Franz von Sales (1567-1622), Ordensgriinder der Salesianer und einer der bedeutendsten christlichen

Mystiker des 17. Jahrhunderts. Mit seinem 1608 veroffentlichten Werk Introduction a la vie dévote (zu
deutsch Philothea) entwickelt er den Ansatz einer alltagsnahen Mystik, die er in bis heute erhaltenen
Briefen an Jeanne de Chantal, mit der er eine spirituelle Freundschaft pflegt, weiter ausfiihrt. Seine Mys-
tik, und hier deckt sich sein Ansatz mit jenem Bremonds, dem zufolge wir alle Mystiker sind, ist geleitet
von dem Gedanken, dass Frommigkeit als Ausdruck wahrer Gottesliebe in jedem Stand und Beruf um-
gesetzt und realisiert werden kann, vgl. von Sales, F., Introduction a la vie dévote mise en frangais con-
temporain. Une initiation pratique & la vie spirituelle. Edition établie par D.-M. Proton, Paris 2007 und
Frank, K.S., Art. ,,Franz von Sales* in: LThK 4, Freiburg 31995, 52-54, Mellinghoff-Bourgerie, V., Art.
,»Franz von Sales*, in: RGG 3, Tiibingen 42000, 247-248.

Jacques Bénigne Bossuet (1627-1704), franzosischer Bischof und Autor, der bei der Bekdmpfung des im
Frankreich des 17. Jahrhunderts aufkommenden Quietismus zum Gegenspieler von Frangois Fénelon
wird und eine heftige Auseinandersetzung um die pur amour auslost. An der Mystik zunéchst nicht sehr
interessiert, wird er mit der Begutachtung der Schriften von Jeanne Marie de Guyon beauftragt. Dem
Berufen auf die eigene Erfahrung und der Vorrangstellung der pur amour hélt Bossuet die dogmatischen
Lehren entgegen, denen sich seiner Meinung nach die Mystik zu unterwerfen habe. Mystik ist seinem

531



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 123

Fénelon,>*? sondern macht es sich zur Aufgabe — und damit betritt er Neuland in der From-

migkeitsgeschichte — unbekannte Mystiker und Mystikerinnen, die aus dem kollektiven ka-

tholischen Gedéchtnis verschwunden sind, wieder neu auszugraben und ihre Bedeutung in

Erinnerung zu rufen. Seiner Meinung nach haben weniger bekannte Mystiker wie z. B.

Louis Richeome,’** Yves de Paris>** oder Benoit de Canfield>*® das 17. Jahrhundert ent-

scheidend mitgepriagt. Warum fillt Bremonds Wahl auf das 17. Jahrhundert? In seinem

Friihwerk hat er die religiose Unruhe als das Nadelohr beschrieben, das am Beginn der

Konversion zu stehen scheint. Er findet sie wieder in der mystischen Literatur des 17. Jahr-

532

533

534

535

Versténdnis nach nicht etwas, zu dem alle Glaubigen Zugang haben, sondern eine Ausnahmeerscheinung.
Fénelon, sein Gegenspieler, ist jedoch der Meinung, dass die pur amour von allen Menschen gelebt wer-
den konne. Die so genannten Modernisten sehen in Bossuet vielfach einen strengen Moralisten, der es
aufgrund seiner theologischen Starrheit nicht vermag, die Grofle von Fénelons Gedanken zu sehen. So
verwundert es nicht, dass Bremond gerade in dieser Auseinandersetzung die Weichenstellung erkennt,
die die Probleme heraufbeschworen haben, die er bei sich selbst und der franzosischen Kirche seiner Zeit
wahrnimmt, vgl. Dudon, P., Art., «Jacques Bénigne Bossuety», in: DSp 1, Paris 1937, 1874-1883; Le
Brun, J., Art. ,,Jacques Bénigne Bossuet®, in: TRE 7, Berlin 1981, 1818-93 und Ders., Art. ,,Jacques
Bénigne Bossuet” in: LThK 2, Freiburg 1994, 612-613.

Francois de Salignac de la Mothe-Fénelon (1651-1715) lernt Madame Guyon, eine Vertreterin des Quie-
tismus, kennen, und versucht, diese gegen Bossuet zu verteidigen und in die Néhe zur katholischen Lehre
zu riicken, vgl. von Brockhusen, G., Art. ,,Frangois Fénelon de Salignac de la Mothe* in: LThK 3, Frei-
burg 31995, 1231-1232. In den Jahren 1697-1699 entwickelt sich zwischen Bossuet und Fénelon eine
heftige theologische Auseinandersetzung, deren Folge die Verbannung Fénelons bei Hofe nach sich zieht.
Sein Unterfangen wird jedoch als Semiquietismus verurteilt und Bossuet siegt somit aus Bremonds Sicht
und in den Augen der so genannten Modernisten fir die franzosische Theologie folgenreich iiber Fénelon,
der die Ansicht vertritt, die Mystik sei eine normale Entfaltung der Auswirkungen der Gnade. Der Vor-
wurf an ihn lautet, dass sich in seinem Werk quietistische Tendenzen fanden. Die Theologie Fénelons,
und hier zeigt sich Bremonds Interesse, kann als rein theozentrisch charakterisiert werden. Wie auch bei
Bremond selbst tritt hier Christus als Gegeniiber in den Hintergrund. Zentral fiir Fénelon ist die freudige
Hingabe an Gott, das Herzstiick seiner Theologie ist die Lehre von der pur amour, die reine Liebe, die
diese Hingabe an Gott ermdglicht. Aus dieser Hingabe, so Fénelon, resultiere ein Gliicksgefiihl, das durch
das bestéindige stille Aufhalten bei Gott entstehe. Interessiert sich Bremond vielleicht deswegen so sehr
fiir Fénelon, weil dieser das Entstehen eines Gefiihls behauptet, das sich beim Praktizieren der pur amour
einstellt? Sucht er hier Antwort auf seine innere Leere? Vgl. von Brockhusen, G., Art. ,,Frangois Fénelon
de Salignac de la Mothe* in: LThK 3, Freiburg *1995, 1231-1232.

Louis Richeome (1544—1625), Jesuit, Schriftsteller und christlicher Humanist; er gilt als frither Vertreter
des christlichen Humanismus (humanisme dévoft), vgl. Kurrus, Th., Art. ,,Louis Richedme®, in: LThK 8,
Freiburg 1963, 1298.

Yves de Paris (1588—-1678). Von Interesse fiir Bremond sind bei diesem franzdsischen Kapuziner als
spirituellem Autor seine Werke Traité de ['indifférence (1638) und Les progres de [ ‘amour divin (1642),
in denen er die totale Unterwerfung unter den Willen Gottes als Schliissel zur menschlichen Gliickselig-
keit entfaltet. Die darin proklamierte Indifferenz kann als eine Vorstufe dessen angesehen werden, was
dann in der Auseinandersetzung mit dem so genannten Quietismus verhandelt wurde. Vgl. Chédozeau,
B., Art. «Ives de Paris», in: DSp 16, Paris 1994, 1566—1576.

Benoit de Canfield (1562-1611), ein Kapuziner der minderen Briider englischer Provenienz, der zum
Katholizismus konvertiert. Sein bekanntestes Werk, die Regle de Perfection, Paris 16621-1622, dem spé-
ter quietistische Tendenzen nachgesagt wurden, kreist um die Vorstellung und Moglichkeiten des Anhaf-
tens an Gott und die damit einhergehende Selbstverleugnung vgl. Orcibal, J. (publiée et annotée par),
Benoit de Canfield. La régle de perfection, Paris 1982.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 124

hunderts. Mystische Rede ist hier die jeweils singuldre Manifestation dessen, was eigentlich
nicht gesagt werden kann, von dem man aber zutiefst ergriffen ist. Gerade darin liegt die
innovative Stirke der von Bremond vorgestellten Mystiker und Mystikerinnen. Sie suchen,
ohne es zu artikulieren, nach neuen Wegen fiir den christlichen Glauben. Es ist jene Unruhe,
jene Erfahrung der Abwesenheit, deren Spuren in die Moderne fithren. Deshalb sind die
Grundlage der Bremond‘schen Theologie eben jene Texte, die von dieser Erfahrung Zeug-

nis geben.

536

3.4.1 «tenir sa modeste part dans le concert»>® — Das 17. Jahrhundert mit neuen

Augen sehen
Bremonds Selbstverstindnis als Historiker der Spiritualitdt kollidiert mit seinem Umgang
der von ihm verwendeten Quellen: Ob diese von den Mystiker und Mystikerinnen selbst
stammen oder aber aus der Feder von deren Biographen, spielt fiir ihn keine Rolle. Auch
ist das Ergebnis, zu dem diese Quellen fiihren sollen, quasi schon vorweggenommen: Bre-
mond erhofft sich, ausgehend von den leidvollen Erfahrungen mit der Kirche seiner Zeit,
in seinen Quellen Antworten auf seine Fragen zu finden, die er jedoch nicht aus den Texten
selbst entwickelt, sondern die er in diese hineintrdgt. Auf der personlichen Ebene verbirgt
sich hinter der HL das Bemiihen, den Freunden Blondel, von Hiigel, Laberthonniére und
Tyrrell in intellektueller Hinsicht in nichts nachzustehen. Einerseits empfindet Bremond
sich ihnen gegeniiber als philosophisch ungeniigend,*” andererseits will er nicht darauf

verzichten, ,,seinen bescheidenen Teil in dem Konzert zu spielen. >3

Die HL stellt insofern einen Meilenstein in der franzosischen Spiritualititsge-
schichte dar, als es sich bei ihr um die grofte historische Unternehmung, die das 17. Jahr-
hundert zum Gegenstand hat, handelt. Lange Zeit ist fiir diese Epoche das Werk Port Royal
von Sainte-Beuve das Standardwerk,’*° welches, wie der Titel bereits vermuten lésst, das
17. Jahrhundert vorwiegend mit der Bewegung von Port Royal identifiziert. Bremond ge-

lingt nun mit seinem Werk ein vollig neuer Blick auf diese Periode der franzdsischen Spi-

336 Seinen bescheidenen Teil in dem Konzert zu spielen.* Bremond in einem Brief an von Hiigel vom Juni

1926, zitiert nach Goichot, Historien du sentiment religieux, 48.

Bremond leidet zeit seines Lebens an seiner «incapacité métaphysiquey, siche Anmerkung 648.

338 Sieche Anmerkung 536.

5% Sainte-Beuve, Ch.-A., Port Royal. Texte présenté et annoté par M. Leroy, 3 Bde., Paris 1953-1953.

537



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 125

ritualitdtsgeschichte. Er kann aufweisen, dass sich die entscheidenden Vorginge in der ers-
ten Halfte dieses Jahrhunderts ereignen, in der so genannten Periode der Griindungen. Die-
ser Moment stellt einen Einschnitt von groler Reichweite fiir die franzdsische Spirituali-
tatsgeschichte dar, da alle Institute, die zeitlich nach dem Konzil von Trient entstehen und
franzosischen Ursprungs sind, in dieser Zeit gegriindet wurden.>*° Bremond macht auf das
Aufbliihen der Spiritualitét in diesem Jahrhundert aufmerksam, das iiber die Bewegung von

Port Royal weit hinausreicht.

Diese neue Sicht des 17. Jahrhunderts durch Henri Bremond entsteht innerhalb eines
Aufschwungs der Spiritualitidtsgeschichte im 20. Jahrhundert in Frankreich. Diese befindet
sich in der ersten Hélfte des zwanzigsten Jahrhunderts fast ausschlieBlich in den Handen
von Geistlichen und Ordensleuten.>*! Ein Beispiel hierfiir ist das 1932 entstandene Diction-
naire de la spiritualité, das ebenso wie die bereits 1920 erschienene Revue d’ascétique et
de mystique** jesuitischer Provenienz ist. Adressaten dieser vorwiegend an der Spiritualitit
der Vertreter des eigenen Ordens ausgerichteten Spiritualititsgeschichte sind folglich auch

nicht die Laien, sondern die eigenen Ordensangehorigen bzw. der Klerus.

Gleichzeitig gibt es zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Frankreich einige Historiker,
die eine Erneuerung auf dem Gebiet der Spiritualitdtsgeschichte anstreben. Als prominen-
testes Beispiel sei die Arbeit von Jean Baruzi iiber Johannes vom Kreuz erwihnt.>** Sie ist
vorwiegend philologisch ausgerichtet, eine Spur, der Jahrzehnte spéter u. a. Michel de Cer-

teau folgen wird.

Das Werk Bremonds lésst sich also in den Kontext einer konfessionell-klerikal ge-
prigten Spiritualititsgeschichte einreihen. Allerdings gelingt es Bremond, diesen Rahmen
insofern zu durchstofen, als er seine aus den Archiven zusammengetragene Literatur be-
wusst einer breiten Offentlichkeit, zuginglich macht. Sie ist das Zeugnis, und darin besteht

ein besonderer Wert der HL, des von Bremond eingeleiteten Perspektivenwechsels.*** Mit

340 Dagens, J., De Saint Frangois de Sales a Bossuet, in: Entretiens sur Henri Bremond, 151-166, hier 152.

Die folgenden Ausfiihrungen sind dem Artikel von Jacques le Brun, Michel de Certeau, Historien de la
Spiritualité, in: RSR 91 (2003), 535-552, entnommen, im Folgenden abgekiirzt mit: Le Brun, Michel de
Certeau, Historien de la Spiritualité.

542 Vgl. Anmerkung 197.
543

541

Baruzi, J., Saint-Jean de la Croix et le probléme de ’expérience mystique. Edition revue et corrigée avec
les deux préfaces de J. Baruzi (1924-1931), Paris 1999.

Vgl. Gouhier, H., Conclusions, in: Entretiens sur Henri Bremond, 215-22, hier 217 f., im Folgenden ab-
gekiirzt mit: Gouhier, Conclusions.

544



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 126

Port Royal ist die Frage der Gnade gleichsam als Schlussstein des theologischen und spiri-
tuellen Gebédudes des 17. Jahrhunderts gesetzt. Dies Fokussierung auf Port Royal als pri-
gendes spirituelles Zentrum des 17. Jahrhunderts fiihrt zu einem Bild des Christentums, in
dessen Zentrum das anthropologische Problem des individuellen Heiles steht. In der HL
werden nun die historische Auseinandersetzung iiber die Gnade und die damit einherge-
hende theologische Bedeutung des individuellen Heiles nicht heruntergespielt, aber Bre-
mond bringt noch einen anderen Pol des religiosen Denkens des 17. Jahrhunderts zum Vor-
schein: die so genannte pur amour, eine Theorie, die bereits kurz nach dem Tod von Franz
von Sales zur Quelle heftiger Auseinandersetzungen wurde.>* Der spirituelle Reichtum
und die Vielfalt des religiosen Lebens in dieser Epoche, die er aufscheinen ldsst, zeugen
von einer wahren Revolution innerhalb der franzosischen Spiritualititsgeschichte, die in
der theozentrischen Haltung, die aus der pur amour erwichst, zusammengefasst werden
kann. Dass dieser Perspektivenwechsel {iberhaupt mdglich wurde, ist eine Frucht von Bre-

monds HL.

3.4.2  «La déchirure mystique»>*® — Die Option fiir das 17. Jahrhundert

In dieser mystischen Literatur, die das 17. Jahrhundert in Frankreich hervorgebracht hat,
treten die Reibungspunkte, die die Trennung von dogmatischer und spiritueller Theologie

hervorgerufen hat,>*

offen zutage. Sichtbares Zeichen ist hierfiir das Aufbliihen eines lite-
rarischen Genres, das den Focus auf das geistliche Leben legt. Es beschreibt das Seelenle-
ben in allen Nuancen und generiert damit ein der Theologie und der Literatur gemeinsames
Themenfeld, fiir dessen ErschlieBung und Systematisierung Bremond mit seiner HL eine

erste Spur gelegt hat.>*® Aus literaturwissenschaftlicher Sicht besteht das Novum dieses

545 Ebd., 218.

346 Dosse, F., Le marcheur blessé, Paris 2002, 292: ,.Der mystische Riss*, im Folgenden abgekiirzt mit:
Dosse, Le marcheur blessé.

Vgl. Balthasar, Einfaltungen, 32—33: , Seltsamer ist, dass die so genannte affektive Theologie des Barock,
die der Sache nach bereits das ist, was das 19. Jahrhundert ,Spiritualitit’ nennen wird, dieses biblische
Zentrum ebenso verfehlt und (...),mystisch® statt eschatologisch, introvertiert statt weltoffen, und vor al-
lem anthropozentrisch statt wahrhaft soteriologisch vorgeht. Das gilt bei ndherem Zusehen auch von grof3-
ten Namen wie Franz von Sales, Bérulle, Fénelon, bei denen es doch — bei allem bleibend Wertvollen,
das wir ihnen heute noch verdanken miissen — wesentlich um das Fortkommen des frommen gottseligen
Ich, die ,Philothea‘ geht; Henri Bremond konnte die ganze grofartige und doch verborgen tragische Ge-
schichte dieses Zeitalters zusammenfassen unter dem schrecklichen, im Grunde schleiermacherischen
Titel einer ,Histoire du sentiment religieux en France® (...).

Houdard, Humanisme dévot, 30.

547

548



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 127

neuen Genres in seinem theologischen Sitz im Leben,>*® besonders jedoch in der Tatsache,
dass die extreme Gespanntheit und Polaritit dieses Jahrhunderts in den Erfahrungen des
Subjekts aufscheinen, wovon die Texte Zeugnis ablegen. Es ist der Begriff der Erfahrung,
der in den Vordergrund tritt, wenn sich Mystiker und Mystikerinnen fortan auf eben diese
berufen. Ein Vorgang, der als Geburtsstunde der spirituellen Theologie angesehen werden
kann. Diese Zeugnisse sind die Grundlage fiir die Systematisierung der in ihnen einge-
schriebenen Erfahrung.>® An dieser Stelle sind die quasikanonischen Texte zu erwihnen,

die sich innerhalb der spirituellen Theologie etablieren, wie beispielsweise die Exerzitien

551 552

des Ignatius von Loyola’”" und die autobiographischen Schriften der Teresa von Avila.
Thnen gemeinsam ist die Schilderung des geistlichen Lebens in Form eines Weges, der eine
tiefe Gotteserfahrung zugrunde liegt. Aufgrund des Buchdrucks bleibt diese Literatur nicht
allein den Ordensleuten vorbehalten, sondern erreicht ein weitldufigeres Publikum, das zu
dieser Zeit darauf brennt, eine Anleitung zum religiosen Leben zu erhalten. In Frankreich
wird dieses Phidnomen vor allem ausgeldst durch die Biographie der Teresa von Avila, die

1601 in franzosischer Sprache verdffentlicht wird.>>

Der Ursprung dieser neuen literarischen Gattung kommt bereits im 16. Jahrhundert
in Form von Gebets- bzw. Meditationsbiichern auf. Ihre Verbreitung, wie Bremond anhand
der Anzahl der publizierten Gebete feststellt, schieit im 17. Jahrhundert explosionsartig in
die Hohe.>* Diese Tendenz lisst sich dadurch erkléren, dass innerhalb der spirituellen The-
ologie das Gebet mit der inneren Erfahrung gleichgesetzt und der intellektuellen Reflexion
entgegengestellt wurde. Bremond ist dieser inneren Erfahrung auf der Spur, deshalb ist die
religiose Literatur dieses Jahrhunderts fiir ihn von besonderem Interesse. In ihr spiegelt sich

eine mystische Frommigkeit, die in diesem Jahrhundert zu einer Art Modeerscheinung

5% Vgl. hierzu S. Robic de Baecque, «Romans et dévotions au XVII¢ siécler, in: Littératures classiques 39

(Friihjahr 2000). Littérature et religion, hg. von G. Ferreyrolles, 29—49, hier 30.

Le Brun, J., Expérience religieuse et expérience littéraire, in: M. Tietz/V. Kapp (Hg.), La pensée religicuse
dans la littérature et la civilisation du XVII¢ si¢cle en France. Actes du colloque de Bamberg, Paris-
Seattle-Tiibingen 1984, 123—-146, hier 127, im Folgenden abgekiirzt mit: Le Brun, Expérience.

Die ejercicios espirituales erscheinen 1548.

552 Teresas Libro de la vida wird 1565 fertig gestellt.

33 Le livre de la vie, 1601.
554

550

551

Siehe dazu Le Brun, J., Le grand siécle de la spiritualité frangaise et ses lendemains, in: Histoire spirituelle
de la France, Bd. 5, Paris 1964, 227-285.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 128

avanciert.”> Ein Indiz dafiir ist das Aufkommen des Substantivs la mystique>*® in diesem
Jahrhundert, Ausdruck der ,,Eroberung der Innerlichkeit,*>’ die von den Mystikern bean-
sprucht wird. Diese Konzentration auf das eigene Ich, die personliche Frommigkeit und die
individuelle Erfahrung stehen als pars pro toto fir die Religion in diesem Jahrhundert. Wis-
send um das Schwinden ihrer Vorrangstellung angesichts der aufkommenden Rationalitét,
dem Erstarken der Biirger und Héndler, bdumt sich die Religion ,,gleichsam vor den Anzei-
chen ihres Entschwindens noch einmal auf, inszeniert sich auf unerhorte, au3erordentliche
Weise und greift auf ebenso ekstatisch-exotische Mittel zuriick, weil sie sich gefdhrdet
sieht“.>*® Gleichzeitig manifestiert sich in dieser Innerlichkeit eine Entfremdung des Indi-
viduums von der Institution dergestalt, dass die Heiligen nicht mehr wie noch zu Zeiten der
Alten Kirche als Dogmatiker sprechen, sondern als Mystiker, indem sie nicht mehr an der
Auslegung des Dogmas mitarbeiten, sondern zu Lyrikern werden, die eine undogmatische,
religiose Sprache ausbilden.*® Letztere lisst als Ausdruck religidser Erfahrung die Subjek-
tivierung des Glaubens erstarken. Begiinstigt wird diese Entwicklung durch die spirituelle
Renaissance, die durch charismatische Personlichkeiten wie Franz von Sales und durch
Griindungen zahlreicher neuer Orden>® und Institute begiinstigt wird. Die Orden befinden
sich zu dieser Zeit im Aufschwung und erfreuen sich einer groen Anziehungskraft inner-
halb der gesellschaftlichen Elite Frankreichs, die bei den Kapuzinern, den Visitantinnen

und in den Karmel eintritt.>%!

Der Riickzug in das Feld der Mystik, das Aufkommen des Quietismus,*** die Ent-

stehung einer eigenen Sprache und der Rekurs auf die individuelle Erfahrung verweisen

3% Ebd., 275.

536 Vgl. hierzu Certeau, M., Mystique au XVII€ siécle: Le probléme du ,langage mystique*, in: L homme

devant Dieu. Mélanges offerts au Pére Henri de Lubac. Etudes publiées sous la direction de la Faculté de
Théologie S.J. de Lyon-Fourviére, Lyon 1963, 267-291, im Folgenden abgekiirzt mit: Certeau, Mystique.
557 Salman, E., Periicke und Kniefall. Denk- und Darstellungsweisen des Barock, in: Theologie und Glaube
95 (2005), 347-354, hier 351, im Folgenden abgekiirzt mit: Salman, Periicke und Kniefall.
558 Ebd., 350.
559 Balthasar, Theologie und Heiligkeit, 204 und 207.
360 So fillt beispielsweise die Griindung des weiblichen Zweigs des Karmeliterordens in Frankreich in das
17. Jahrhundert.
561 Vgl. Le Brun, Le grand siécle, 240.
562 Die Kernaussage dieser Strémung, die von den spanischen Alumbrados nach Frankreich gekommen ist,
lautet, dass der Mensch sein Ich v6llig aufgeben und sich voll und ganz Gott iibergeben miisse, um danach
in volliger Ruhe und Gleichmut zu leben. Eine bedeutende Vertreterin ist Jeanne Marie Guyon de
Chesnoy, genannt Madame Guyon (1648—1717), die aufgrund ihrer Schriften und ihrer visioniren Erfah-
rungen mit der katholischen Kirche in Konflikt gerdt. Als Bossuet den so genannten Quietismusstreit
entfacht, indem er in den Werken von Madame Guyon mehr als 30 Irrtiimer feststellt, verfasst Fénelon,



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 129

darauf, dass sich innerhalb der traditionellen Theologie ein Vakuum aufgetan hat, das die
Mystiker und Mystikerinnen zu fiillen im Begriff sind. In diesem Sinne ist die Mystik auch
ein Anzeichen fiir eine schleichende Krise des Individuums in seinem Verhéltnis zur Kir-
che. Gleichzeitig ist die Mystik auch eine Antwort auf die Problematik in diesem Jahrhun-
dert, in dem Glaube und Unglaube, Mystik und ratio aufeinanderprallen und die Kirche
erstmals an Boden verliert. Mit dem Rekurs auf die Erfahrung wird versucht, das auszudrii-
cken, was man eigentlich nicht ausdriicken kann. Es findet in gewisser Weise eine reductio
in mysterium statt, die aber dabei nicht stehen bleibt, sondern in der Erfahrung selbst, wie

noch gezeigt werden wird, das Tor zur Moderne 6ffnet.

3.43 «Le moment d’une rupture»’® — Das 17. Jahrhundert als Spiegel fiir das 19.
Jahrhundert?
Ist es die Exzentrik des Ausweges, den die Mystiker und Mystikerinnen in dieser Situation
wihlen, worauf Bremond ein besonderes Auge geworfen hat? Jedenfalls hat er erkannt, dass
die ihn personlich und die Kirche seiner Zeit kennzeichnende Spannung zwischen religidser
Erfahrung auf der einen und kirchlicher Glaubenssprache auf der anderen Seite ihren Ur-
sprung in diesem Jahrhundert hat. Somit ist Bremonds historisches Interesse an diesem
Jahrhundert beeinflusst durch die Probleme der Kirche seiner Zeit. Sie sind Motivation da-
fiir, dass er sich mit diesem Jahrhundert so eingehend beschéftigt, dass er auf dem Gebiet
der franzosischen Geschichtswissenschaft gerade fiir dieses Jahrhundert neue Erkenntnisse
zutage gefordert hat. Das subjektive Interesse Bremonds griindet auf einer Erfahrung, von
der er selbst Zeuge ist und die er bei den Mystikern des 17. Jahrhunderts wieder findet,
ndmlich einen Bruch zwischen den Erfahrungen des Einzelnen und der Glaubenssprache

der Institution Kirche und der Theologie.’®* Im 17. Jahrhundert entdeckt er nun eine Span-

der von ihr tief beeindruckt ist, die Verteidigungsschrift Explication des Maximes des Saints. Dennoch
féllt sie in Ungnade und widerruft gehorsam, nicht zuletzt, weil sich Bossuet auch an den Papst wendet,
vgl. Lautenschliger, G., Art. ,,Jeanne-Marie Bouviére de la Mothe Guyon®, in: LThK 4, Freiburg 31995,
122 und Beaude, J./Bourgeois, H. u. a. (Hg.), Madame Guyon, Lyon 1997.

Le Brun, J., Le secret d’un travail, in: Giard, L. (Hg.), Le voyage mystique. Michel de Certeau, Paris
1988, 77-91, hier 86: "Der Moment eines Bruchs", im Folgenden abgekiirzt mit: Le Brun, Le secret d’un
travail.

563

564 Vgl. ebd., 86-87: «Il est couramment admis aujourd’hui que les XVI-XVII€ siécles furent le moment

d’une rupture, le passage d’une cosmologie et d’une théologie a un monde de 1’expérience subjective, le
progres spirituel n’étant plus de I’ordre du cosmos mais ,I’itinéraire du sujet vers son centre’; mais ce
qu’a senti intimement et est arrivé a articuler avec rigueur Michel de Certeau, c’est que nous vivons au

XX¢ siecle une rupture différente mais tout aussi fondamentale, une rupture que Bremond n’exprimait



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 130

nung gleichen Typs, eine stille Krise, die gerade in der spirituellen Theologie sichtbar wird.
Sie zeigt sich konkret am Zerfall des Referenzrahmens, der die christliche Welt bislang
zusammengehalten hat.>® Dieser Zerfall 16st einen Drang zu Neuem aus, der sich auf reli-
gidsem Sektor in den Neugriindungen verschiedener Orden, Schulen und Institutionen ma-
nifestiert. Dabei handelt es sich um Projekte von bestimmten religiosen Gruppierungen,
deren Erneuerungsbestreben unter dem Sammelnamen Mystik gefasst wird, die hier zu-
néchst als soziales Phdnomen in den Blick kommt. Fiir diese Gruppen ist das Interesse lei-
tend, das entstehende Vakuum zu fiillen, d. h. konkret jene Leerstellen, die sich mit dem
Zerfall sozialer, geistiger und religioser Formationen auftun und die sie selbst im Modus

der Erfahrung erleiden.

Die Mystiker und Mystikerinnen erleben eine innere Zerrissenheit, sie diagnostizie-
ren bei der Institution ein Sprechen, das nicht mehr mit einem Tun korrespondiert. Der
mystische Bruch ist ein eindringliches Signal der Unzufriedenheit mit der vorhandenen In-
stitution.’%® Zentrales Anliegen ist das Horbarmachen einer Stimme, die dabei ist, zu ver-
stummen. Ausgehend von dieser grundlegenden Zasur im 17. Jahrhundert ist ,,die Mystik
(...) die privilegierte Gestalt dieses Ubergangs zwischen einer Welt, die aufhért und einer
anderen, die auftaucht, ein Funkeln, das die Verwirklichung eines Seinswunsches ist und

gleichzeitig eine Trauerarbeit ausdriickt‘. ¢

Mystik wird in diesem Sinne definiert als Unstimmigkeit zwischen einem Indivi-
duum und einer Gruppe, es handelt sich um ein ,,Unbehagen in der Gesellschaft*.>®® Dieses
Unbehagen historisch fassbar zu machen, ist das Anliegen von Bremonds Werk. Er ver-
sucht, Aufkommen und Verfall der Mystik in Frankreich zu historisieren; dabei zeigt sich

sein feines Gesplir filir die Symptome, die den Aufstieg und den Niedergang der Mystik

qu’en se référant au sentiment, a un état d’ame, mais qui est de bien plus grande portée et qui n’a cessé
d’étre approchée par Michel de Certeau dans tous ces textes qui confrontent psychanalyse et mystique.»
365 Bogner, D., Gebrochene Gegenwart. Mystik und Politik bei Michel de Certeau, Mainz 2002, 156 f. Ein
Beispiel fiir diesen Zerfall ist die Kirchenspaltung, die sich in diesem Jahrhundert ereignet.
366 Dosse, Le marcheur blessé, 292: «Ces mystiques vivent une division intérieure, un véritable clivage in-
terne entre les formes de la modernité sociale et un dire qui ne correspond plus a un faire. C’est de cette
scission que la déchirure mystique se donne a voir et s’exprime comme exigence nouvelle, insatisfaite
devant les institutions en place et les débordant de toutes parts.»
567 Ebd., 546: «La mystique (...), la figure privilégiée de ce passage entre un monde finissant et un autre qui
surgit, une fulgurance qui exprime la cristallisation d’un désir d’étre et en méme temps d’un travail de
deuil».

568 Certeau, Mystique, 522.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 131

begiinstigt haben.>® Auf die Fakten und Personen, die man bisher ignoriert hat, wirft er ein
neues Licht. Sie alle werden zu Zeugen dieses Unbehagens in der Gesellschaft und deuten
die Geburtswehen jener Gegensitze an, die auch noch zu Bremonds Zeiten einer Vermitt-
lung harren. Augenscheinlich werden diese Gegensétze in den Biographien der Mystiker
und Mystikerinnen, ,,das Drama um Gott und Wirklichkeit verlagert sich in den nackten
Glauben, (...) bis hin zum Wahnsinn, in welchem die Fremdheit Gottes wie des Glaubens

in dieser Welt an Leib und Seele der Mystiker ausgetragen und ansichtig wird*.>”°

Allerdings bleibt Bremond nicht bei der soziologisch-historischen Analyse des 17.
Jahrhunderts stehen, sondern lésst sich durch sein existenziell motiviertes theologisches In-
teresse leiten. Die spirituelle Theologie ist fiir ihn eine Pflanze, deren Extrakt auch fiir die
Note seiner Zeit Heilung verspricht. Dabei ist Bremond nicht der Einzige, der sich auf die
Heilkraft dieser Pflanze besinnt. Sein Anliegen wird von Vertretern anderer Ordensgemein-
schaften geteilt: In einer Vielzahl von Konvikten und Seminaren werden gegen Ende des
19. Jahrhunderts die Zoglinge in die Spiritualitit der Ecole francaise eingewiesen.””' Un-
terstiitzt wurde diese Form der Ausbildung von dem Bestreben der Ordensgemeinschaften,
ihre eigenen spirituellen Traditionen zu erforschen und zu vertiefen. Ein Bemiihen, an des-
sen Ende das Aufkommen einer neuen literarischen Gattung, der religidsen Biographie
steht, die sowohl das Interesse von Ordensangehorigen als auch von Laien auf sich zieht.
Waihrend ein Teil der Autoren dieser spirituellen Werke mehr die Praktikabilitdt der einzel-
nen spirituellen Richtungen vor Augen haben, geht es anderen um das Elaborieren einer Art
Synthese der spirituellen Theologie. Bremond ist als ein herausragender Vertreter der zwei-

ten Gruppe anzusehen.

369 Houdard, Humanisme dévot, 29.

370 Salman, Periicke und Kniefall, 351.

571 Siehe hierzu Winling, R., Art. «Théologie», in: DSp 15, Paris 1991, 485-500, hier 489 f. Die Ecole
francaise de spiritualité, wie Bremond die auf den Kardinal Pierre de Bérulle (1575-1629) zuriickge-
hende Schule bezeichnet, stellt auf einem asketischen Weg die Betrachtung der Menschwerdung Gottes
in den Mittelpunkt. Diese Schule iibt grolen Einfluss auf die franzosische Spiritualitét, insbesondere den
Klerus, auch der folgenden Jahrhunderte aus. Bedeutende Vertreter waren Vinzenz von Paul, Charles de
Condren und Jean-Jacques Olier. Vgl. De Gensac, H., Art. ,,Ecole frangaise®, in LThK 3, Freiburg *1995,
448-449. Bremonds Verdienst ist es, diese spirituelle Stromung in der ersten Halfte des 17. Jahrhunderts
hervorgehoben zu haben, ihr einen eigentiimlichen franzosischen Charakter zuzugestehen, ohne diesen
auf seine vielleicht auBerhalb Frankreichs liegenden Urspriinge zu befragen, so Krumenacker, Henri Bre-
mond et L’Ecole francaise de spiritualité. Siehe Anmerkung 75.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 132

Von besonderem Interesse fiir uns ist nun die Frage, aus welchen Extrakten sich
seine Essenz der spirituellen Theologie zusammensetzt. Ein Blick in den Duktus der HL

kann dafiir erste Hinweise liefern.

3.5 «Pourquoi ne pas tout ramener a cette présence de Dieu
rayonnante»>’> — Der Duktus der HL

Was den Aufbau der HL anbelangt, so kann schon vorab gesagt werden, dass man fiir Aus-
wahl und Anordnung der Personen sowie die Ausfiihrlichkeit, mit der sie présentiert wer-
den, vergeblich nach einer Begriindung suchen wird. Die teilweise in ein und demselben
Band sehr unterschiedliche Art der Darstellung ist zuriickzufiihren auf Bremonds essayis-
tischen Stil und die Tatsache, dass die Biande teilweise Zusammenfassungen bereits ge-

schriebener Artikel zu diesem Thema darstellen.

Eine kurze inhaltliche Wiedergabe besonders derjenigen Béinde, auf die im Folgen-
den nicht ndher eingegangen werden kann, erscheint insofern unerlésslich, als dieses Werk
in deutscher Sprache bislang nicht vorliegt. Dem Leser soll zumindest ansatzweise die
Moglichkeit gegeben werden, sich ein Bild von der Fiille der aufgefiihrten Personen und

Themen zu machen.

3.5.1  «Echelle mystique»>’® — Das Vorwort

Dass es Bremond bei seinem Unterfangen um die Genese einer Theorie geht, ist eindeutig.
Ein Hinweis ist der in der Neuauflage der HL als Anhang veroffentliche Text Echelle mys-
tique.’™ Bremond hat vor der Verdffentlichung des ersten Bands diesen Text, der urspriing-
lich als Vorwort zu seiner HL gedacht war, zuriickgezogen, nicht jedoch ohne ihn zuvor
unter seinen Freunden von Hiigel, Blondel und Monbrun mit der Bitte um Riickmeldung

zirkulieren zu lassen.’”® Es sind drei Versionen dieser Einleitung erhalten geblieben; zwei

372 Warum nicht alles auf die strahlende Prisenz Gottes zuriickfiihren®, Zitat von Bremond aus einem Brief

an L. Laberthonniére vom 6. September 1912, in: Perrin, Laberthonniére et ses amis, 232.
573 HL 11, in: Histoire littéraire du sentiment religieux en France Bd. 1, 829-872: ,,Die mystische Leiter*. Im
Folgenden wiedergegeben mit: AL II.
57 Annexe Echelle mystique, in: Ebd., 829-872.

575 Vgl. im Folgenden ebd., 827 f.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 133

davon tragen die Uberschrift Echelle mystique, wihrend eine weitere den von Friedrich von
Hiigel handschriftlich beigefiigten Titel Poésie, devotion, extase trigt. Sowohl von Hiigel
als auch Blondel nehmen zu dem Text ausfiihrlich Stellung; was Bremond die Schwierigkeit
seines Unterfangens aufzeigt, da sich die beiden Freunde in ihren Anliegen durchaus wi-
dersprechen.’’¢ Einem Rat seines Freundes Monbrun folgend entschlieft sich Bremond, den

Text nicht als Einleitung, sondern vielmehr als Anhang beizufiigen.

3.5.2 «Une doctrine de la vie intérieure»’’’ — Die Binde I-1V

Die Biande I-1V sind der ersten Periode des 17. Jahrhunderts gewidmet. Zwischen Dechris-
tianisierung”’® und Sékularisation spielt sich ein Prozess der mystischen Erneuerung ab.>”’
Er hinterldsst seine Spuren in einer spirituellen Literatur, die Bremond zufolge das instru-

mentum falsificationis darstellt, an dem sich der dogmatische Kurs zu messen hat.

Mit seinen Texten will Bremond den Charakter der spirituellen Renaissance aufzei-
gen. Dieser zeigt sich fiir ihn darin, dass die Literatur nicht nur als fromm, sondern als
mystisch bezeichnet werden muss, wovon die Titel der Binde II-1V Invasion mystique,>°
Congquéte mystique®' und La Retraite des mystiques>** Zeugnis ablegen. Dieses Aufbliihen
der Mystik beginnt fiir ihn 1622 mit dem Tod von Franz von Sales und endet 1661 mit der
Ubernahme der Regierungsgewalt von Louis XIV. Wihrend dieser Periode geht die Zahl
der Mystiker explosionsartig in die Hohe, was sich sowohl innerhalb des Klerus als auch
bei den Frauenorden nachweisen lasst. Auf dieses Faktum habe bisher, so Bremond, noch

niemand aufmerksam gemacht.>%’

576 Vgl. hierzu Goichot, Henri Bremond, 87 f.

577 Eine Lehre des inneren Lebens®, Aussage von Bremond, herausgenommen aus einem Text, den Bre-
mond vor der Veroffentlichung des ersten Bandes unter seinen Freunden zirkulieren lieB, in: HL 1, 827.
Der Begriff Dechristianisierung ist dem franzosischen Begriff déchristianisation entlehnt. Entstanden ist
er, genauso wie das Verb déchristianiser, im Kontext der Franzosischen Revolution und bezeichnet hier
zundchst gewalttitige Handlungen biirgerlicher Akteure gegen Kirche und Klerus. Schlieflich dient er
dazu, den im Zuge der Franzdsischen Revolution entstandenen Vernunftkult zu verteidigen, vgl. Graf, F.
W., Die Wiederkehr der Gotter. Religion in der modernen Kultur, Miinchen 2004, 71. Der hier anachro-
nistisch verwendete Begriff macht darauf aufmerksam, dass das, was spéter Entkirchlichung oder Ent-
christlichung genannt wird, bereits im inneren der Catholica selbst seinen Anfang nimmt.

Vgl. im Folgenden Houdard, Humanisme dévot, 24 f.

578

579

80 Mystische Invasion®.

81 Mystische Eroberung®.

82 Der Riickzug der Mystiker*.

83 HL I, XVIIL



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 134

Band I spricht vom Vormarsch der Mystik, Bremond betitelt ihn mit Humanisme
dévot.”®* Diese Wortschopfung stammt von ihm selbst und hat einen doppelten Sinn>®°:
Zum einen bezieht er sich damit auf die antike Kultur, der die spirituellen Autoren Rech-
nung tragen. Zum anderen wird der Terminus verwendet fiir eine besondere Tendenz, die
sich bei den Mystikern und Mystikerinnen des 17. Jahrhunderts herauskristallisiert, ndmlich
Gott als Anfang und Ende der Schopfung anzubeten. Der Mensch, der Gott in sich und in
der Schopfung prasent weil, hat zur Aufgabe, sich mit diesem Gott in Beziehung zu setzen.
Wenn auch die Siinde diese Harmonie zwischen Gott, Mensch und der Schopfung zerstort
hat, so iiberwiegt doch in den Schriften der Mystiker und Mystikerinnen die Gnade, um sie
wieder zusammenzufithren. Somit ist der Humanismus in seiner Substanz heilig und reli-
gids, er bleibt dies jedoch nur dann, wenn er sich zugunsten eines reinen sich an Gott Aus-
richtens selbst transzendiert. So stellt dieser Begriff fiir Bremond auch ein Hilfsmittel dar,
eine bis zu diesem Zeitpunkt vernachlissigte Literatur ans Licht zu bringen.*®® In histori-
scher Perspektive gesehen hat es ihm dieser Begriff tiberdies ermdglicht, den Fokus des
Interesses von der zweiten Hilfte hin zur ersten Hilfte dieses Jahrhunderts zu lenken.>®’
Wenn auch diese Neuschopfung und die damit einhergehende Neuinterpretation Bremonds
durchaus gewiirdigt worden sind, hat diese Sichtweise auch Kritik hervorgerufen, da man
Bremond anlastet, bestimmte ,,antihumanistische* Spiritualitdtsformen, die in diesem Jahr-

hundert auch zutage treten, zugunsten eines humanisme dévot auszublenden.

Band I mit dem Titel Humanisme dévot beschreibt ausgehend von Franz von Sales
und seiner Schule die Urspriinge und Tendenzen des frommen Humanismus. Thm und seiner
Schule ist der erste Teil des Bandes gewidmet. Die weitere Entwicklung dieser Bewegung
ist Gegenstand von Teil II; als Anschauungsmaterial verwendet Bremond dabei Lieder und
Hymnen sowie Frommigkeitsliteratur, Hagiographien und Romane. Ives de Paris, einem

meisterhaften Vertreter dieses Humanismus,>® ist der dritte Teil gewidmet.

38 Frommer Humanismus®.

85 Vgl. im Folgenden: Le Brun, Le grand siécle, 238 .

38 Houdard, Humanisme dévot, 49.

87 Ebd., 50.

588 Henri Bremond hat bei seiner Wortschdpfung vor allem jene Strémungen dieses Jahrhunderts im Blick,

die das Gutsein des Menschen betonen, als bedeutendsten Représentanten sieht er hierbei Ives de Paris,
dem er wohl aus diesem Grund einen ganzen Band widmet, siche auch: Weismayer, J., Art. ,,Humanisme
dévot®, in: LThK 5, Freiburg 1996, 319.

39 HL T, XXI.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 135

Im 1916 erschienenen Band L ’invasion mystiqgue*® wird das Leben derjenigen Mys-
tiker und Mystikerinnen nachgezeichnet, die Bremond als personifizierte Ubergiinge zwi-
schen dem 16. und dem 17. Jahrhundert ansieht. Alle Mystiker und Mystikerinnen, von
denen dieser Band berichtet, sind im 16. Jahrhundert geboren und haben somit biographisch
den Wechsel vom 16. zum 17. Jahrhundert vollzogen; gleichzeitig ist ihr Leben und Wirken
ein lebendiges Zeugnis fiir den Neubeginn, der sich im 17. Jahrhundert ereignet. Dies gilt
auch fiir jene Frauengestalten, denen sich dieser Band widmet: Marie de Valence,*! Ma-
dame Acarie,>*> Madeleine de Saint-Joseph>°* sowie die bedeutenden Abtissinnen Marie de

Beauvilliers,*** Marguerite d’Abrouze>®® und Jeanne de Chantal,>® denen jeweils ein Ka-

390 Die mystische Invasion®.

Marie Aymar de Teyssonnier (1576—1648), bekannt unter dem Namen Marie de Valence, gehdrt zu jenen

Mystikerinnen, die die spirituelle Erneuerung im 17. Jahrhundert in Frankreich vorangetrieben haben. Als

junge Frau vom Calvinismus zum Katholizismus konvertiert, fiihrt sie nach dem Tod ihres Mannes ein

Leben der Entsagung, des Gebetes und der Zuwendung zum Nichsten. P. Coton, der spétere Vertraute

von Henri I'V. und dessen Beichtvater, wird ihr Beichtvater und bestétigt sie darin, ihrem Drang nach

einem kontemplativen Leben Raum zu geben. Bekannt in der gesamten Stadt Valence, in der sie Zeit
ihres Lebens bleibt, verwandelt sich ihr Haus alsbald in eine Art Pilgerstitte, die von Laien und Klerikern
zum gemeinsamen Gebet aufgesucht wird. Aber nicht nur in Valence kennt man sie; dariiber hinaus pflegt
sie Kontakte zu Bérulle, Condren und Vinzenz von Paul. In den von ihr hinterlassenen Schriften ist der

Einfluss von P. Coton spiirbar: so in der starken Betonung der pur amour und in der totalen Verleugnung

des eigenen Willens bis hin zur totalen Selbstaufgabe bzw. Unterwerfung unter den Willen Gottes, siche

auch: Darricau, R., Art. «Marie Teysonnier», in DSp 15, Paris 1990, 317-320.

Barbe Acarie (1566-1618), bekannt unter dem Namen Madame Acarie bzw. Maria von der Menschwer-

dung, ist zunéchst verheiratet und Mutter von vier Kindern. Aufgrund ihrer einflussreichen Familie, ihrer

Frommigkeit und ihren mystischen Erlebnissen wird sie bei Hofe geschétzt. Sie holt einen Zweig von

Teresas unbeschuhten Karmelitinnen nach Frankreich, deren erste Griindung in Paris im Jahr 1604 er-

folgt. Nach dem Tod ihres Mannes tritt sie selbst in den Karmel ein. In ihrer Wohnung in Paris, die als

«Hotel Acarie» bekannt wird, treffen Personlichkeiten wie Pierre Bérulle und Franz von Sales aufeinan-

der, vgl. Mesters, G., Art. ,,Barbe Acarie, in: LThK 1, Freiburg 1957, 103, und De Saint Joseph, M.-Th.,

Art. «Marie de I’Incarnationy, in: DSp 10, Paris 1980, 486—487.

Madeleine de Saint-Joseph (1578-1637), erste Priorin des ersten, von Madame Acarie mit ins Leben

gerufenen Karmelitinnenklosters des Zweigs der unbeschuhten Karmelitinnen der heiligen Teresa von

Avila in Paris. Als spirituelle Tochter Bérulles, als die sie gesehen wird, lebt sie eine theozentrische Form

der Mystik und empfiehlt ihren Mitschwestern und Novizinnen das innere Anhaften an Gott, das sich vor

allem auf den Willen bezieht, vgl. Serouet, P., Art. «Madeleine de Saint-Josephy, in: DSp 10, Paris 1980,

57-60.

3% Marie-Catherine de Beauvilliers (1574-1656) ist Abtissin des Konvents am Montmartre und bedeutende
Reformerin. Beeinflusst von Franz von Sales und Madame Acarie, findet Bremond in ihr eine weitere
Verfechterin des Anhaftens des eigenen Willens an den Willen Gottes, siche hierzu Heurtebize, B., Art.
«Marie de Beauvilliersy, in: DSp 1, Paris 1937, 1320-1322.

395 Marguerite d*Abrouze (1580-1626), franzosische Benedikinerin, Abtissin des Klosters Val-de-Grace,

zdhlt zu jenen Personlichkeiten, die fiir die benediktinische Erneuerung im 17. Jahrhundert in Frankreich

stehen.

Jeanne Frangoise Frémyot de Chantal (1572—-1641), ist Mutter von sechs Kindern und Ehefrau von Chris-

tophe Rabutin de Chantal. Nach dessen Tod im Jahr 1601 lernt sie Franz von Sales kennen. Zwischen

beiden entwickelt sich eine geistige Freundschaft, von der ein teilweise heute noch erhaltener Briefwech-
sel Zeugnis ablegt. Gemeinsam mit Franz von Sales griindet sie 1610 den Ordre de la Visitation Beatae

591

592

593

596



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 136

pitel gewidmet ist. Marie de Valence bildet dabei das Haupt dieser frommen Versammlung.
Anhand ihres Lebens will Bremond die Bedingungen, die die mystische Bewegung zwar
nicht hervorgerufen, aber dennoch unterstiitzt haben, untersuchen. In der Person von Marie
de Valence, die keine Institution begriindet und keiner Gemeinschaft angehdrt hat, sieht er

alle Zugangsmoglichkeiten zu seinem eigentlichen Thema versammelt.

Mit Conquéte mystique®®’ betitelt Bremond Leben, Werk und Einfluss von Pierre de
Bérulle,*”® der Gegenstand des ersten Teils des dritten Bandes ist. Besonders ausfiihrlich
stellt er dessen Lehre, den Theozentrismus,>”” dar, der sich mit Bremonds theologischen
Intentionen deckt. Der zweite Teil des Bandes beschéftigt sich mit der von ihm so genann-
ten Ecole francaise,* die laut Bremond auf Pierre de Bérulle zuriickgeht. Représentiert
wird sie durch Charles de Condren®! und Jean-Jacques Olier.®*? Dieser Band ist insofern
von Interesse, als Bremond durch ihn das Zentrum der Aufmerksamkeit verschiebt, in dem
er den Fokus von Port Royal weg auf die Ecole francaise legt, ein Faktum, das vielfach

Anerkennung und Beachtung gefunden hat.%®* Wihrend seiner ersten Ausbildungsjahre hat

Mariae Virginis, auch Orden der Salesianerinnen oder auch Visitantinnen genannt, vgl. Waach, H., Art.
,Jeanne-Frangoise Frémyot de Chantal®, in: LThK 2, Freiburg 1958, 1014.

397 Mystische Eroberung®.

598 Pierre de Bérulle (1575-1629), Kardinal und erster Generalsuperior des franzésischen Oratoriums, fiih-

render Kopf der Gegenreformation in Frankreich, fithrt zusammen mit Barbe Acarie den von Teresea von
Avila begriindeten Zweig der unbeschuhten Karmelitinnen in Frankreich ein und stiftet 1611, dem Vor-
bild Filippo Neris folgend, eine Kongregation von Weltpriestern zur Pflege der Seelsorge und Wissen-
schaft, das franzosische Oratorium. Durch seine asketische und christozentrische Theologie legte er den
Grundstein fiir die Ecole frangaise de spiritualité (die Franzosische Schule der Spiritualitit). Zu seinen
Schiilern gehoren Charles de Condren und Jean-Jacques Olier. Vgl. Tans, J.A.G., Art. ,,Pierre Bérulle®,
in: LThK 2, Freiburg 1958, 285-286 und Molien, A., Art. «Cardinal Pierre de Bérulle» in: DSp I, Paris
1937, 1539-1581.

Zu Bremonds Rezeption der Bérull’schen Lehre siehe F. Marxer, L'Ecole frangaise, Anmerkung 80.

F. Marxer macht in seinem Artikel auf die Problematik dieses Begriffes aufmerksam, die jedoch von
Bremond nicht reflektiert wird, ebd., 885 f. In diesem Artikel weist Marxer auch darauf hin, dass Bre-
mond sowohl bei der Analyse des Bérull‘schen Opus als auch bei der Gegentiberstellung von Bérulle auf
der einen und Ignatius von Loyola auf der anderen Seite zu Vereinfachungen neigt, auf die hier jedoch
nicht ndher eingegangen werden kann: Die Schwierigkeit des Begriffs zeigt sich darin, dass der Terminus
Ecole nicht problematisiert wird. Eine Schule vorauszusetzen bedeutet jedoch eine homogene Gruppe
anzunehmen, die sich auf einen Griinder bezieht, was hier nicht der Fall sei, da der Begriff eher als sym-
bolische Tragweite, in Form eines Ortes der Erinnerung fungiert, ebd., 890 f.

599
600

601 Charles de Condren (1588-1641) ist Nachfolger von Pierre de Bérulle als Generalsuperior des franzdsi-

schen Oratoriums und fiihrt dessen christozentrische Spiritualitit weiter. Sein Hauptwerk L Idée du sa-
cerdoce et du sacrifice de Jésus-Christ zahlt zu einem der wichtigsten Werke der Ecole frangaise und
erscheint 1691 in Paris. Er ist Beichtvater von Jean-Jacques Olier und fiihrt diesen in die Spiritualitdt der
Schule ein, vgl. Fonk, P., Art. ,,Charles de Condren®, in: LThK 2, Freiburg 31994, 1292.

Jean-Jacques Olier (1608—1657) ist Griinder des Ordens der Sulpizianer und des Priesterseminars Saint
Sulpice, das unter seiner Leitung zu einem Zentrum der Ecole fran¢aise wird.

Krumenacker, Henri Bremond et 1’école de spiritualité frangaise, 116 f.

602

603



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 137

sich Bremond nach den englischen Autoren der franzdsischen spirituellen Literatur zuge-
wendet; er ist von der Intensitit der darin bezeugten Erfahrungen beeindruckt.®** Bremond
ist es gelungen, zu zeigen, dass auf spirituellem Gebiet mit der von ihm konstatierten mys-
tischen Eroberung bzw. Invasion in der ersten Hélfte des 17. Jahrhunderts auf spiritueller
Ebene entscheidende Impulse ausgegangen sind. Dieser von ihm hervorgerufene Paradig-
menwechsel ist nicht zuletzt seiner religionspsychologischen Vorgehensweise geschuldet,
die es ihm erméglicht, die Spiritualitit dieser Zeit in den Blick zu nehmen.%*> Ob der Begriff
von Bremond wirklich erfunden, {ibernommen oder seinem nicht zu leugnenden Nationa-
lismus geschuldet ist, dariiber kann man nur spekulieren.®® Sicher ist, dass er ihn entschei-
dend geprigt und er ihm letztlich als Mittel zum Zweck gedient hat, die Bedeutung von

Pierre Bérulle und seiner Schule hervorzuheben.

Die Bewegung von Port Royal®® ist Gegenstand des vierten Bandes. Sie dominiert
bis zu Bremonds Darstellung die Frommigkeitshistoriographie des 17. Jahrhunderts. Bei
Henri Bremond ist sie lediglich eine Bewegung unter vielen, die dieses Jahrhundert geprigt
haben. Im Gegensatz zu den Analysen Sainte-Beuves,®®® fiir den das Christentum einen
Lehrkorpus und ein sittliches Regelwerk darstellt, zielt Bremonds Relecture der Bewegung
auf diejenigen Personlichkeiten, die unter Religion den sublimen Umgang der Seele mit

Gott®®” verstehen. Aus diesem Blickwinkel heraus verspricht sich Bremond von der Ge-

804 Inquiétude, 329: «Aucun siécle n’a eu peut-étre une dévotion plus intense et plus tendre au Verbe incarné

que celui de Bérulle et de Condren (...).»

Krumenacker, Henri Bremond et 1’école de spiritualité frangaise, 118. Dies fiihrt jedoch auch dazu, dass
er den Sitz im Leben dieser Spiritualitdt nicht historisch oder gesellschaftlich verankert.

606 Ebd., 122.

07 Das Zisterzienserinnenkloster Port Royal bei Paris ist die Hochburg jansenistischen Gedankenguts im 17.
Jahrhundert und ein streng katholisches Zentrum, das die monastische BuBle und Askese betont. Zu den
Anhingern der Bewegung zéhlen neben dem Abt von Saint Cyran, Jean Duvergier de Hauranne, Blaise
Pascal, Antoine Arnaud und Pierre Nicole. Besondere Aufmerksamkeit erfihrt die Bewegung durch den
so genannten Jansenismusstreit. Die Thesen des belgischen Bischofs Cornelius Jansen zum so genannten
Gnadenstreit stofen in Port Royal auf Zustimmung. Der sich daraus entwickelnde Konflikt mit Papst und
Krone fiihrt schlielich zur vollstédndigen Zerstérung von Port Royal, vgl. Hentze, B., Art. ,,Port Royal*
in: LThK 8, Freiburg 31998, 431-432. Zu Bremonds Analyse von Port Royal sei an dieser Stelle hinge-
wiesen auf die Artikel von A. Cantillon, Détruire et sauver Port Royal, in: Histoire littéraire du sentiment
religieux en France Bd. 2, 9-21; L. Cognet, Bremond et Port Royal, in: Entretiens sur Henri Bremond,
99-108; Mesnard, J., Bremond et Port Royal, in: Actes du colloque d'Aix, 95-106; Weaver, F.E., Art.
«Port Royaly, in: DSp 12, Paris 1985, 1931-1952.

Charles-Augustin de Sainte-Beuve (1804-1869), ein franzosischer Essayist, dessen Anliegen es ist, den
Stellenwert der Literatur in der franzdsischen Geschichte herauszuarbeiten, vgl. Stierle, K., L’homme et
I’ceuvre. Sainte-Beuves Literaturkritik, in: W. Barner (Hg.), Literaturkritik — Anspruch und Wirklichkeit,
Stuttgart 1989, 185-196.

HL 1V, in: Histoire littéraire du sentiment religieux en France Bd. 2, I: «sublime commerce de I’ame avec
Dieu». Im Folgenden wiedergegeben mit: HL IV.

605

608

609


https://de.wikipedia.org/wiki/Karlheinz_Stierle

ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 138

schichte des Jansenismus®!? einige Uberraschungen.®!! Gleichzeitig weist er jedoch darauf
hin, dass diese Bewegung die anderen Bewegungen des 17. Jahrhunderts in keiner Weise
iiberragt, weil sie nichts Neues bringt und somit nicht als Schule im strengen Sinn des Wor-
tes verstanden werden kann. Die literarische, moralische und politische Geschichte von
Port Royal als bekannt voraussetzend, legt Bremond bei seiner Untersuchung den Akzent
auf die Spiritualitit des friihen Port Royal und zieht die Bewegung damit aus dem von
Sainte Beuve vorgegebenen Schema heraus und stellt sie in ein neues Licht, bei ihm handelt
es sich nicht um diesen herausragenden Ort, den Sainte Beuve der Bewegung zugesteht.®!?
Allerdings wird man Bremond auch nicht gerecht, wenn man ihn als einen einfachen Geg-

ner Sainte-Beuves stilisiert, denn an manchen Stellen wird Sainte-Beuves Sicht durch Bre-

mond auch rehabilitiert, bisweilen wird er sogar zum Komplizen.¢'?

3.5.3  «nous atteignons les plus hauts sommets de la mystique»®'* — Die Biinde V-VI

Die Binde V-VI stellen teilweise eine Weiterfithrung der Conquéte mystique dar. Der Band
V ist der Schule von Louis Lallement®'® und der mystischen Tradition innerhalb des Jesui-
tenordens gewidmet, Band VI behandelt groftenteils das Leben der Ursuline Marie de 1’In-

carnation.®'®

619 " Die sich im 17. Jahrhundert etablierende, abwertende Bezeichnung fiir die Anhiinger der Thesen des bel-

gischen Bischofs Cornelius Jansen.
ot HEL IV, L
612 Auf diesen Aspekt hat besonders L. Thirouin hingewiesen: Deux visions de Port Royal: Sainte Beuve et
Bremond, in: Histoire et littérature chez Henri Bremond, 61-101, besonders 64 f., im Folgenden abge-
kiirzt mit: Thirouin, Deux visions de Port Royal.
Ebd., 100, in Bezug auf die Demystifizierung, die beide Autoren mit Blick auf die Bewegung leisten.
814 HL V, I. ,Wir erreichen die hochsten Gipfel der Mystik*.
15 Louis Lallemant (1578-1635), franzdsischer Jesuit und Vertreter der asketischen Schule innerhalb des
Jesuitenordens. Er legt eine Synthese der ignatianischen Spiritualitét vor, die Bremond als einer der Ersten
in Augenschein nimmt: De Gensac, H., Art. ,,Louis Lallemant*, in: LThK 6, Freiburg 31997, 614.
Marie de I‘Incarnation (1599-1672), eine franzdsische Mystikerin und Ordensfrau, die als Mutter der
katholischen Kirche in Kanada gilt, da sie als Missionarin dort gewirkt hat. Bekannt fiir ihre Visionen
und ihren Hang zur Mystik stellt Bremond sie als bedeutendste Mystikerin Frankreichs vor und holt sie
somit aus der Vergessenheit, in die sie kurz nach ihrem Tod geraten ist. Das, was Marie de I’Incarnation
an Schriften hinterlassen hat, gibt Zeugnis von ihrer eigenen Erfahrung. Diese Erfahrung besteht darin,
und dies macht sie fiir Bremond besonders interessant, dass die Seele, die sich mit Gott vereinigt, sich
darin fligt, sich permanent nach ihm auszurichten. Zwar spricht die Ursuline an dieser Stelle von einer
dauerhaften Ausrichtung der Seele, letztendlich ist ihre Erfahrung sehr nahe an dem, was Bremond spéter
mit Anhaften an Gott meint, siche auch: Oury, G.-M., Art. «Marie de 1’Incarnation», in: DSp10, Paris
1980, 487-507.

613

616



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 139

Dieser fiinfte Band L Ecole du P. Lallemant et la tradition mystique dans la com-
pagnie de Jésus,®'” dessen Titel zugleich eine Inhaltsangabe darstellt, erscheint 1920. Er
enthélt kein Vorwort, sondern stellt uns gleich im ersten Kapitel das Werk von Louis Lal-
lemant vor. Es geht bei Lallemant um eine christlich bestimmte Lebensfiihrung, die sich
dadurch auszeichnet, dass sie an den guten Willen gekniipft ist.®'® Als die beiden Grunde-
lemente eines frommen Lebens nennt Lallemant die Reinigung des Herzens und das Gefiihrt
werden durch den Heiligen Geist. Diese beiden Pole sind fiir ihn die Grundpfeiler der christ-
lichen Spiritualitit.®!” Wihrend es in Kapitel 1 um Person und Lehre Lallemants geht, spre-
chen die folgenden Kapitel von dem Einfluss, den er auf seine Umgebung ausgeiibt hat. So
ist beispielsweise in Kapitel vier, fiinf und sechs von Jean-Joseph Surin®? die Rede, der ein

Anhinger Lallemants war. !

Der Band VI Marie de [’Incarnation®®* — Turba magna widmet sich im ersten Teil
ausschlieBlich der Ursuline Marie de I’Incarnation. Mit ihr, so Bremond, erreiche man die
hochsten Gipfel der Mystik.%* Marie de I’ Incarnation soll den Leser in das Geheimnis ihres
Lebens selbst einfithren. Deshalb 1dsst Bremond die Mystikerin in den ersten fiinf Kapiteln
des Bandes ausfiihrlich zu Wort kommen. Er zitiert lange Passagen der von ihr verfassten
Texte und Briefe. Bremond hofft, auf diese Weise den Leser am Wissen der Mystiker und

Mystikerinnen teilhaben zu lassen, da

617 Die Schule von Vater Lallemant und die mystische Tradition in der Gesellschaft Jesu‘.

818 Vgl. HLV, 17.

819 Vgl. ebd., 36.

620 Jean-Joseph Surin (1600-1665), franzdsischer Jesuit und Mystiker, der nach dem Eintritt in den Jesuiten-
orden im Alter von 12 Jahren Schiiler von Loius Lallemant in Rouen wird. Als Exorzist wird er nach
Loudun geschickt, um besessene Ursulinen zu exorzieren. Danach sei er selbst lange Zeit besessen gewe-
sen. Als Vertreter einer neuzeitlichen, auf die subjektive Erfahrungsdimension ausgerichtete Form christ-
licher Mystik, ist er nicht nur fiir Bremond, sondern auch fiir seinen spéteren Ordensbruder Michel de
Certeau von Interesse, vgl. Dupuy, M., Att. ,,Jean-Joseph Surin®, in: LThK 9, Freiburg 32000, 1139 und
Ders., «Jean-Joseph Suriny», in: DSp 14, Paris 1990, 1311-1325, im Folgenden abgekiirzt mit: Dupuy,
Jean-Joseph Surin.

621 Zur Ecole Lallemant und ihrer Schiiler siche den Artikel von Guyon, Henri Bremond et la spiritualité

ignatienne, besonders 414—420.

622 Siehe Anmerkung 616.

623 Anmerkung 614.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 140

»(...) ihr Wissen nichts mit unserem abstrakten, begrifflichen und hoffnungslos in-
direkten Wissen gemeinsam hat; es [ihr Wissen, S.F.] ist unmittelbare Erfahrung,
Eindruck, Kontakt, Gefiihl der Prisenz, Intuition.*%**

Als Beweis fiir seine These zitiert Bremond einen Brief von William James, in dem dieser
sagt, dass ihn die Aussagen der Mystiker derart iiberwéltigen, dass er sich ihnen nicht ent-
ziehen kann. James gehe davon aus, dass er in sich selbst einen mystischen Keim habe, der
ihn dazu anrege, die Mystiker zu bewundern bzw. ihnen zu antworten.°*> Bremond entdeckt
in den James‘schen Ausfiihrungen eine groBe Ubereinstimmung mit seiner eigenen Uber-

zeugung, die lautet:

»TLatséchlich sind wir zumindest potentiell alle Mystiker, so wie wir aus dem glei-
chen Grund alle Dichter sind.*%%¢

Den zweiten Teil des Bandes beschreibt Bremond selbst als seltsam zusammengestellt, so
dass er ihm einige Worte der Erklarung vorausschickt, wobei er gleichzeitig lobend die
Geduld des Lesers hervorhebt, der gezwungen ist, sich durch seine Schrift durchzuwinden
und seinen verschlungenen Wegen zu folgen.®?’ Im selben Atemzug betont er seine Un-
schuld, da er in Form der ihm vorliegenden immensen Stoffsammlung einen Gegner vor
sich habe, der eine klare Strukturierung seiner Ideen verhindere. Sein Problem bestehe in
der Aufgabe, die Fiille der unterschiedlichen Zeugnisse zusammenzufassen und diese dem
Leser so zu présentieren, dass sie nicht als tote Texte ldngst vergangener Zeiten erschienen,
sondern dass sie unter den Augen des Lesers zu neuem Leben erwachten. ®2

Fiir dieses Vorhaben wiren allein schon fiinf Binde notwendig. Dennoch fiirchtet
er, Wichtiges ungesagt zu lassen, wenn er die literarischen Zeugnisse einfach iibergehen
wiirde. Um allen gerecht zu werden, ist der zweite Teil des Bandes weniger bekannten, aber

fiir Bremond nicht minder wichtigen Mystikern und Mystikerinnen gewidmet. Als ein Bei-

624 HL VI, IHI « (...) leur ,connaissance‘ n’a rien de commun avec notre connaissance a nous, abstraite,

conceptuelle et désespérément médiate; elle est expérience immédiate, impression, contact, sentiment de
présence, intuition ...».
625 Ebd., II-I1.

626 Ebd., III: «En effet, nous sommes tous mystiques, au moins en puissance, comme nous sommes tous

poétes, et pour la méme raison.»
627 Ebd., IIL

628 Ebd., IV-V: «Comment cristalliser cette nuée de témoignages, comment rendre la vie & cette poussiére

de saints?»



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 141

spiel ist das dritte Kapitel des zweiten Teils zu nennen, welches mit La France mystique®®
iiberschrieben ist und in dem fiir Frankreich bekannte Personlichkeiten wie Marguerite-

Marie Alacoque®? erwihnt werden.

3.54  «La grande synthése»®! — Band VII und VIII

Die Biande VII und VIII nehmen innerhalb der HL eine Sonderstellung ein. Sie entstehen
im Jahr 1928 nach einer mehrjihrigen Pause zu den vorherigen Binden,®? die mit seiner
Wahl in die Académie Francaise und der Auseinandersetzung um die Poésie pure zusam-
menhéngen.%** Bremond legt mit ihnen den Versuch einer Synthese vor, indem er eine Art
Metaphysik aus den Schriften der Heiligen zu erstellen versucht. Es geht ihm darum, diese
Heiligen als Zeugen einer ihnen gemeinsamen Philosophie des Gebetes zu prasentieren.
Neben beriihmten Autoren wie Franz von Sales und Pierre de Bérulle finden auch solche
Autoren Erwédhnung, die Bremond bislang noch nicht vorgestellt hat, wie beispielsweise

die Dominikaner Jean Francois Louis Chardon®* und Alexandre Piny.®** Da die Béinde VII

629 Das mystische Frankreich*.

630 Marguerite-Marie Alacoque (1674—-1690), franzdsische Ordensfrau und Mystikerin, ist die Begriinderin
der Herz-Jesu-Verehrung. Thre Biographie ist ein wichtiger Bestandteil der franzdsischen Mystik und ist
von Franz von Sales und Pierre de Bérulle beeinflusst, vgl. Le Brun., J., Art. ,,Marguerite Marie Ala-
coque®, in: LThK 1, Freiburg, 21993, 313.

,.Die grofe Synthese®, Untertitel des VII. Bandes, der als Klammer fiir die gesamte Metaphysique des
Saints gelesen werden kann.

Trémoliéres, L’histoire littéraire du sentiment religieux de 1’abbé Bremond, 113.

631

632

633 Siche hierzu Kapitel 5 des zweiten Teiles dieser Arbeit.

Jean Francois Louis Chardon (1595-1651) ist ein franzdsischer Dominikaner, mystischer Theologe und
spiritueller Autor. Sein bekanntestes Werk La Croix de Jésus ou les plus belles verites de la théologie
mystique et de la grdce sanctifiante sont établies erscheint 1647, es wurde zwischenzeitlich von den Do-
minikanern neu herausgegeben, vgl. La Croix de Jésus, ou les plus belles vérités de la théologie mystique
et de la grace sanctifiante sont établies, Paris 2004.

Alexandre Piny (1638—1709), franzdsischer Dominikaner, lehrt in seinen Werken die pur amour, vgl. im
Folgenden, Raffin, P., Art. «Alexandre Piny», in: DSp12, Paris 1985, 1779-1785. Seine Aufmerksamkeit
richtet sich auf die Einstimmung des individuellen Willens in den Willen Gottes. Dabei unterscheidet er
drei Stufen: Das zu wollen, was Gott will, nur das zu wollen, was Gott will, alles, was es auch sei, zu
wollen, weil Gott es will. Der Schliissel der pur amour besteht darin, sich selbst loszuwerden, sich auf-
zugeben: Piny, A., La clef du pur amour, Paris 1681, 99-102. Dieser Zustand, nichts anderes mehr und
alles zu wollen, was Gott will, wird Piny zufolge durch die Praxis des Machen-Lassens (laisser faire)
erreicht: Dies geschieht nicht durch das Absolvieren frommer Werke, sondern vielmehr durch den be-
staindigen Wunsch und das Bestreben, Gott anhaften zu wollen. Dabei hat dieser zunéchst passiv erschei-
nende Akt des Machen-Lassens durchaus eine aktive Komponente, die darin besteht, dass es eine An-
strengung des eigenen Willens ist, der dieses Anhaften wollen vollzieht. Es ist eine bestéindige Einiibung
des Willens. Es handelt sich um ein freies Wollen, welches um das Wirken Gottes in der Seele eines jeden
Glaubigen weil}. Der Wille nimmt somit in seiner Gebetslehre eine herausragende Stellung ein. Man muss
beten wollen, um wahrhaft zu beten. Es ist nicht zufillig, dass Bremond Piny im Zusammenhang mit
Louis Chardon erwéhnt: Er attestiert beiden eine gemeinsame Ausgangsbasis ihrer Werke. Diese besteht

634

635



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 142

und VIII in Kapitel vier ausfiihrlich behandelt werden, erfolgt an dieser Stelle keine Kurz-

beschreibung des Inhalts.

3.5.5 «s’entrainer (...) a bien, 2 mieux vivre»%¢ — Die Binde IX-XI

Die letzten drei Binde der HL erscheinen in den Jahren 1932-1933.%7 Sie sind dem christ-
lichen Leben unter dem Ancien Régime gewidmet. Bei der Fertigstellung des letzten Bandes
war Bremond bereits sehr geschwicht und er erlebt dessen Verdffentlichung selbst nicht

mehr.

In neunten Band La vie chrétienne sous [’Ancien régime®® gribt Bremond lingst

vergessene Texte aus. Als Grund fiir seine Bemiithungen gibt er an:

»Man hitte sie nicht in dem MaBe gekauft, gelesen, wieder gelesen, wenn man nicht
gehofft hitte, durch sie auf die eine oder andere Weise angeleitet zu werden, gut
und besser zu leben. Sie waren fiir Millionen von Christen Freunde, Begleiter, Ide-
engeber (...).%%

Auch dieser Band ist ein Versuch, dem Leser nichts Wesentliches aus diesem Zeitalter vor-
zuenthalten. Dennoch gesteht Bremond bereits im Vorwort ein, dass er nicht alle Verspre-
chen, die der Titel des Bandes suggeriert, erfiillen kann.®*° Denn das christliche Leben, von
dem er im Titel spricht, behandelt in nur fiinf Kapiteln die Taufe, die Eucharistie, die Ma-
rienverehrung, das Verstdndnis des Sakramentes der Ehe und die Kunst des Sterbens in der

damaligen Zeit.

darin, den Seelen, die Gott suchen, einen Weg und eine Praxis aufzuzeigen, wie dies gelingen kann. Char-

don illustriert bei diesem Weg die Seite Gottes, Piny geht es um die Seele des einzelnen Gliaubigen, er

nimmt ihn quasi bei der Hand und zeigt ihm den Weg der pur amour. Der Weg, den Piny die Seele fiihrt,

verdankt sich seinen Erfahrungen als Seelenfiihrer und Beichtvater.

HL 1X, 1I: ,,Angeleitet werden, um gut, um besser zu leben®.

37 Eine ausfiihrliche Besprechung der Bénde 1X und X der HL liefert P.-A. Fabre, Le temps de prier, in:
Histoire littéraire du sentiment religieux en France Bd. 4, 9-24, im Folgenden abgekiirzt mit: Fabre, Le
temps de prier, und Venard, Histoire littéraire et sociologie historique, 75-86.

636

638 Das christliche Leben unter dem Ancien Régime*.

639 HL IX, II: «On ne les aurait pas tant achetés, lus, relus si, d’une maniére ou d’une autre, on n’avait espéré
s’entrainer par eux, a bien, a mieux vivre. Ils ont été pour des millions de chrétiens, des amis, des com-
pagnons, des inspirateurs (...)».

640 Ebd., II.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 143

Eine groB angelegte Sammlung christlicher Gebete und Hymnen aus der Zeit des
Ancien Régime und Erkldrungen zur Liturgie der damaligen Zeit findet sich in Band X, der

den Titel La priére des priéres sous |’Ancien Régime®*! trigt.

Der letzte Band der HL, Le Procés des mystiques,®** erscheint posthum. Inhalt dieses
Bandes, wie der Titel bereits andeutet, sind die Prozesse der so genannten Iluminados.®*
Mit der Schilderung dieser Prozesse beschreibt Bremond das Ende dieses mystischen Zeit-
alters. Er markiert dieses durch die Verfolgung der [luminados in Spanien und Frankreich
einerseits und den Angriffen auf die pur amour und die quiétude andererseits, beides To-

poi,®** auf die er in diesem letzten Band ausfiihrlich eingeht.

Der rote Faden der letzten drei Biande wird nach wie vor durch die Frage nach dem
Gebet markiert.®*® Diese letzten Biinde sind als ein Appell zu verstehen, sich auf die Suche
nach einer Renaissance des Christlichen zu begeben, und stellen somit eine Ausgestaltung

und Konkretisierung der Métaphysique des Saints dar.

641 Das Gebet der Gebete unter dem Ancien Régime*.

,.Der Prozess der Mystiker*.

Unter den Alumbrados oder Illuminados versteht man eine Gruppierung, die im 16. und 17. Jahrhundert
in Spanien, vorwiegend in Kastilien und Andalusien, auftreten. Diese Gruppen, die teilweise sehr unter-
schiedliche Ausprdgungen haben, zeichnen sich durch ein Leben in der Zuriickgezogenheit und des so
genannten illuminierten Gebets, dem die Gruppierung ihren Namen verdankt, aus. In diesen Gruppierun-
gen finden sich Elemente einer Ablehnung der kirchlichen Hierarchie sowie der sakramentalen Vermitt-
lungsgestalt der Kirche, weshalb die Alumbrados, nicht zuletzt wegen einer der Inquisition verdichtigen
subjektiven Frommigkeit und einer Uberbetonung der persénlichen Erfahrung, als héretisch verurteilt
wurden. Bedeutende Personlichkeiten wie beispielsweise Ignatius von Loyola sahen sich teilweise im
Verdacht des [lluminismus, siche auch Juan-Tous, P., Art. ,,Alumbrados*, in: P. Dinzelbacher (Hg.), Wor-
terbuch der Mystik, Stuttgart 21998, 15-16.

Zu den Begriffen quiétude und pur amour siehe Kapitel 4.3.1 in diesem Teil der Arbeit.

Fabre, Le temps de prier, 22 f.

642

643

644

645



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 144

4 «La Métaphysique des Saints»*¢ — Die Metaphysik der
Heiligen

Der Titel Méthaphysique des Saints liberrascht aus der Sicht eines Mannes, dem einerseits

d®’ und der andererseits offen

das Etikett eines literarischen Historikers angehaftet wir
seine ,,metaphysische Unfihigkeit“%*® beklagt. Die Binde VII und VIII der HL, die Bre-
mond unter diesem Titel zusammenfasst, konnen als das Herzstiick seines Werkes begriffen
werden, da sie versuchen, das bisher Gesagte zu systematisieren. Hier findet eine Biinde-
lung statt, deren Ziel es ist, eine Lehre, eine Synthese zu entwickeln, ,,eine Theorie, eine
Metaphysik des christlichen Gebetes*,** wie Bremond selbst in der Einleitung der Binde
ankiindigt. Die Zielbestimmung wird begleitet von der koketten Anmerkung, dass dies ur-
spriinglich gar nicht die Absicht des Autors gewesen sei, ja dass er nicht einmal im Traum
an eine solche Unternehmung gedacht habe. Vielmehr habe sich das Elaborieren einer Me-

taphysik sich ihm geradezu aufgedringt.®>°

Dass diese Synthese jedoch alles andere als ein Zufallsprodukt ist, darauf hat Bre-
mond selbst in seiner Korrespondenz und in seinem Frithwerk mehrfach hingewiesen: Zu
nennen sind an dieser Stelle u. a. der Artikel Christus vivit, in dem sein Wunsch, eine christ-
liche Gebetslehre zu entwickeln, bereits angedacht wird. Bremonds Interesse kreist dabei
um die Frage, inwiefern die Geschichte der Gnade, die im Menschen wirksam ist, sich im
Gebet widerspiegelt. Es ist die Frage nach dem Wesen des Gebetes, die ihn seit Langem

umtreibt und die ihn nicht in Ruhe lidsst. Denn fiir den franzosischen Priester hat die

646 Die Metaphysik der Heiligen®, Titel der Béinde VII und VIII der HL, in: Histoire littéraire du sentiment
religieux en France Bd. 3, im Folgenden wiedergegeben mit: HL VII und HL VIIL

647 Trémoliéres, F., L’amour des Lettres et le désir de Dieu: Henri Bremond, historien littéraire, in: Histoire
et littérature chez Henri Bremond, 103—119, 113, der Bremond in der Konzeption seines historisierenden
Erzdhlens die Genese einer modernen Hagiographie bescheinigt, ja sogar, eines modernen Heiligen, in
dessen Vita er die Spuren der Gnade herauszuarbeiten bemiiht ist. Im Folgenden abgekiirzt mit: Trémo-
liéres, L amour des lettres et le désir de Dieu.

848 Goichot, Henri Bremond, 36: «incapacité métaphysique».

849 HL VII, 33: «une théorie, une métaphysique de la priére chrétienne».

650 Bremond beschreibt die Synthese an dieser Stelle mit dem Bild einer Frucht. Sie besteht aus den Aussagen

jener Autoren, als deren Anwalt er sich in seiner HL versteht. Dadurch dass Bremond dieser Frucht ge-
wahr geworden ist, obliegt ihm nur noch, sie zu pfliicken.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 145

Antwort auf die Fragen ,,Was heilt beten? Betet man?*“®! weitreichende Konsequenzen.
Sie betreffen das Verhéltnis von Spiritualitit und Dogmatik, sie ermdglichen das Etablieren
einer Ekklesiologie, die die Mystiker und Mystikerinnen nicht als Stérenfriede empfindet,
sondern ihre Erfahrungen als konstitutiv fiir das Wesen der Kirche begreift. Das Gebet ist
fiir ihn ein religioser Akt, der religiose Akt schlechthin, der Mikrokosmos, an dem die
Gnade wirksam ist. In diesem Sinne kann das Gebet als der Garant dafiir angesehen werden,
dass sich die Offenbarung in den einzelnen Gldubigen ereignet und dass der Geist in den
einzelnen Gliedern wirkt. So hofft Bremond mit der Darlegung seiner Metaphysik die Zahl
derjenigen, die wirklich beten, erhdhen zu konnen, %2 geht es ihm doch um das Sichtbarma-
chen des Handelns Gottes im Menschen. Im Zentrum seiner Metaphysik stehen die Erfah-
rungen der Mystiker und Mystikerinnen; ihre Texte sind dabei gleichzeitig diejenigen Do-

kumente, die die Erfahrung einerseits bezeugen und andererseits konstituieren. %>?

Wer nun aufgrund des Titels auf eine Abhandlung hofft, wird herb enttiduscht; viel-
mehr wird der essayistische Stil weitergefiihrt, indem Bremond den Mystikern und Mysti-
kerinnen ein Forum bietet. Die einzelnen Zeugen treten vor und legen so Zeugnis ab fiir ein
und dieselbe Sache.®* Denn was, so Bremond, konnte noch beeindruckender sein, als eine

derart vor Augen gefiihrte Einstimmigkeit der Aussagen?>

Dem Band VII vorangestellt sind mehrere Mottos, **® die den Kern der von Bremond
angestrebten Synthese bereits im Vorfeld herausschilen. Sie geben einen Vorgeschmack
auf Bremonds Vorstellung vom Wesen des Gebetes, sie kennzeichnen es als den Erhabens-
ten aller Akte schlechthin. Das Besondere an diesem Akt liegt darin, dass er ohne grof3e
Anstrengung vollzogen werden kann, indem sich der Mensch Gott mit seinem ganzen We-

sen zuwendet.®’ In der Voraussetzungslosigkeit dieser Zuwendung bahnt sich fiir Bremond

651 Bremond in einem Brief an Don Giuseppe de Luca, in: Don Giuseppe de Luca et ’abbé Bremond, 137.

Inquiétude, 340. Hinter dem Wort ,,wirklich verbirgt sich das Newman’sche ,,real®, das auch in diesem
Sinne begriffen werden muss: Es geht um das Gebet als Glaubensakt, es soll die Bedingung der Moglich-
keit ausgefiihrt werden, dass der Geist in seiner Kirche bzw. in den einzelnen Glaubigen am Werk ist.
Le Brun, Henri Bremond et la métaphysique des Saints, 10.

654 HL VII, 33.

655 Ebd., 33.

656

652

653

Es handelt sich u. a. um Zitate aus den Werken von Newman und Bossuet, die in ihren Aussagen bereits
darauf hinweisen, dass es sich beim Gebet um etwas handelt, das sich ,,im innersten des Herzens abspielt*
und dass es in der Lage ist, die Seele ,,auf eine himmlische Art und Weise* in Bewegung zu setzen, ebd., 34.
657 Und Bremond charakterisiert in paradigmatischer Weise den Zustand des adhérer a Dieu, das Anhaften
an Gott folgendermaBlen, vgl. ebd., 34: «Quand quelque fois méme vous vous trouverez & I’oraison sans

pouvoir produire une seule bonne pensée, comme une souche, comme une béte devant Dieu: qu’importe?



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 146

eine Antwort auf jene spirituelle Trockenheit an, unter der er selbst jahrelang beim Gebet
gelitten hat. Es dréngt sich der Eindruck auf, dass Bremond hier auf literarischem Gebiet

nach einer Arznei fiir seine Unfihigkeit, Gott zu fiihlen, sucht.®®

Es wire aber zu kurz gegriffen, die Genese der HL ausschlieBlich auf ein individuell-
spirituelles Manko zuriickzufiihren. Bremond verfolgt mit der Abfassung seiner HL meh-
rere Zielsetzungen®”’: Da ist zum einen der bereits skizzierte Wunsch, eine Theorie des
christlichen Gebetes freizulegen, die zeigt, wie Christus in den Seelen der Mystiker und
Mystikerinnen am Werk ist. Bremond will jenen Ort aufzusuchen, an dem sich Beziehung
ereignet, an dem die sprode Neuscholastik iiberwunden und sich ein Christsein anbahnt, das
aus der Tiefe jener Gottesbeziehung lebt, um die Bremond selbst so sehr ringt, weil er um
sie weill, ohne sie zu spiiren. Dariiber hinaus begreift er seine HL als Moglichkeit, den
Schatz mystischer Literatur {iber den katholischen Kontext hinaus einem breiten Publikum
nicht nur zugénglich, sondern dabei gleichzeitig auf die kulturelle, literarische und anthro-
pologische Konstante der christlichen Literatur aufmerksam zu machen.®®® Unter dem
Blickwinkel der modernistischen Querelen kann die HL als der Versuch begriffen werden,
sich aus dem stark umkémpften Feld der Apologetik in jenen der Literatur zuriickzuziehen
und still, heimlich und leise jenes Vorhaben umzusetzen, bei dem die Begriffe Gefiihl, Seele
und Tiefen-Ich, die er hierfiir kreiert,®! vielleicht mehr verschleiern als erhellen, was aber
im Gesamten als der Versuch gesehen werden kann, auf literarischer Ebene ein postmoder-
nistisches®®? Manifest zu sein? Und kann man der HL, die sich zeitlich zwischen der In-
quiétude religieuse und Bremonds Auseinandersetzung um die Poésie pure®® einordnen

lasst, nicht die Intention bescheinigen, einerseits das Gespiir fiir diese Unruhe aufrecht-

Il n’y a alors qu’a consentir et a adhérer a la vérité de 1’étre de Dieu ... adhérer a la vérité, consentir a la
vérité, ¢’est mettre Dieu en possession du droit qu’il a sur nous. Cet acte comprend seul tous les actes,
c'est le plus grand, le plus élevé que nous puissions faire ... cet acte est grand, il est parfait; mais en méme
temps, je dis qu’il doit étre fait tout simplement sans effort, par un retour de tout le ceeur vers Dieu.»

658 Und dass dem so ist, hat er selbst immer wieder betont, vgl. Anmerkung 114.

659 Vgl. im Folgenden Jossua, J.-P., En relisant Bremond, in: Revue des sciences philosophiques et théolo-

giques 98 (2014), 733—754, im Folgenden abgekiirzt mit: Jossua, En relisant Bremond.
660 Zu Beginn des 20. Jahrhunderts sind die Hauptvertreter der christlich-spirituellen Literatur in Frankreich,
d. h. Pascal, Bossuet und Fénelon noch im kulturellen Gedéchtnis der Franzosen eingeschrieben, so dass
Bremond mit seiner HL deren Aktualitdt zeigen, und gleichzeitig dafiir sorgen kann, dass diese nicht in
Vergessenheit geraten, vgl. ebd., 734.
661 Zu den Begriffen siche Kapitel 4.1 im zweiten Teil der Arbeit.
Man konnte an dieser Stelle auch schon fragen: Und vielleicht auch ein postmodernes Unterfangen zu
sein?

Vgl. Kapitel 6 des zweiten Teiles dieser Arbeit.

662

663



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 147

erhalten zu wollen, indem sie anhand der Biographie von Mystiker und Mystikerinnen als
Konstante sichtbar gemacht und zur Sprache gebracht wird und andererseits jene Synthese
vorbereitet, die Bremond in Priere et poésie ausdifferenziert, ndmlich dass mystische und

poetische Erfahrung sich durch ein Empfangen des Unsagbaren gleichen. %%

Die Annahme, mit der HL einen Rechtfertigungsversuch beeindruckenden Ausma-
Bes vor uns zu haben, mit dem Bremond versucht, das fehlende Gefiihl der Prasenz Gott
insofern zu kompensieren, als dieser Zustand nun als das wahrhafte Gebet schlechthin le-
gitimiert wird, greift folglich zu kurz. Gleichzeitig ist es offensichtlich, mit welch groflem
Interesse und mit welcher Prézision sich Bremond ans Werk macht, um das Innenleben der
Seelen, das Innenleben der Mystiker und Mystikerinnen aufzuzeigen. Bremond wahlt die-

sen Zugang, um jenes Fundament freizulegen, auf dem seine Gebetslehre aufruht.

Im Folgenden soll dieses Fundament vorgestellt werden, indem zundchst einmal
herausgearbeitet werden soll, was das Wesen des Gebetes fiir Bremond ist; dem schlief3t
sich in Form einer via negationis die Untersuchung der einzelnen Pfeiler an, auf denen sein
Gebdude aufruht und in einem letzten Schritt wird die Bremond’sche Konzeption von Spi-

ritualitdt anhand der zwei Bénde der Métaphysique des Saints in den Blick genommen.

4.1 «Ce je ne sais quoi»*® — Die theozentrische Ausrichtung des
Gebetes

Im Zentrum von Bremonds Gebetstheorie steht das, was er mit Gefiihl, dem real im
Newman‘schen Sinn umschreibt. Der Anspruch, das Wesen des Gebetes freizulegen, ist
hoch und erfordert einen genaueren Blick auf die Bestandteile, die seine Theorie konstitu-

ieren.

Das Gebet, so nédhert sich Bremond der Thematik an, ist Spekulation, Musik, Poesie
und Tanz zugleich.®%® Durch diese Aussage wird die Universalitit des Gebetes mehr postu-

liert als verifiziert. Dennoch wird er nicht miide, in immer neuen Anldufen das zu prézisie-

664 Jossua, En relisant Bremond, 735.

665 Dieses ich weiB} nicht was*, HL VII, 36.
666 Ebd., 36: «elle est (...) spéculation, poésie, musique, danse méme».



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 148

ren, wonach er sucht, ndmlich jenes Ich weifs nicht was, das aus einem Gebet ein Gebet

macht. °¢’

Bremond sucht dieses je ne sais quoi zunichst in Anlehnung an die katholische Tra-
dition zu bestimmen.®® Als die zwei geldufigsten Definitionen des Gebetes innerhalb der
Catholica nennt er die Erhebung der Seele zu Gott und die Bitte an Gott um Beistand und
Hilfe. Es erstaunt nicht, wenn Bremond im weiteren Verlauf seiner Ausfiihrungen erklért,
dass aus theologischer und metaphysischer Sicht nur die erstgenannte Definition, also die
theozentrische, an das Wesen des Gebetes heranreicht. Denn wire die Bitte ein konstitutives
Element des Gebetes, so konnte man das Sanctus oder die Doxologien nicht mit Recht als
Gebet bezeichnen. *® Er reiht eine Vielzahl von Gebetsdefinitionen beriihmter Mystiker und
Mystikerinnen aneinander und kommt zu dem Schluss, dass die Gemeinsamkeit in der Er-
hebung der Seele zu Gott besteht. Folglich treffen fiir ihn Anbetung und Ehrerbietung das
Wesen des Gebets, wihrend die Bitte nur eine additive Funktion iibernimmt. Das Bittgebet
selbst ist nur dann wirklich Gebet, wenn es gleichzeitig auch Anbetung ist.%’° Diese Anbe-
tung kann nur dann vollzogen werden, wenn der Glaube an einen Gott, der Person ist, als
Bedingung der Moglichkeit des Gebetes gegeben ist, und somit der Glaube an die unmit-
telbare Anwesenheit Gottes im Gebet impliziert ist. Antwort auf die Priasenz Gottes ist das
religidse Gefiihl, das dabei im Betenden entsteht.®’! Solch ein Zustand muss sich jedoch
beim Gebet nicht zwingend einstellen. Gleiches gilt fiir den Wunsch, sich beim Gebet seiner
schlechten Eigenschaften zu entledigen. Dies kann eine Folge des Gebetes sein, jedoch
nicht das eigentliche Ziel. Der Wunsch nach Perfektion rithre daher, dem Geliebten gefallen
zu wollen, so Bremond. Um seinetwillen, nicht um unseretwillen streben wir die Perfekti-
onierung des eigenen Ichs an.®’* Die Initiative liege bei Gott, da aufgrund seiner Prisenz

ein religioses Gefiihl, welcher Art auch immer, erst ermdglicht wird; eine Position, die sich

7 Ebd., 36: «Mais ici nous étudierons presque uniquement 1’essence méme de la priére, et de la pricre

chrétienne, ce je n’ai sais quoi qui fait qu’une pricre est priere, et qu’elle est priere chrétienne».

68 Ebd., 36 f.

69 Ebd., 36.

670 Ebd., 38. So auch Werbick, J., In Gottes Ohr? Notizen zu Bittgebet, Theodizee und zum Dialogcharakter
des Betens, in: Striet, M. (Hg.), Hilft beten? Schwierigkeiten mit dem Bittgebet, Freiburg-Basel-Wien
2010, 31-57, hier 41. Werbick betont an dieser Stelle, dass es auch beim Bittgebet um ein Sich 16sen, um
ein Entsagen geht und dass sich der frei Gebende einem anderen iibergibt. In diesem Sinne soll auch das
Bittgebet in die Anbetung fiihren.

71 HI VII, 43.

672 Ebd., 62.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 149

Bremond zufolge auch im zentralen christlichen Gebet, dem Vaterunser, widerspiegele.
Dessen Beginn verweist auf die absichtslose Ausgerichtetheit auf Gott, den Vater: Der
Glaubige erhebt sich mit den Formeln Dein Name, Dein Wille, Dein Reich zunéchst zu Gott
empor, erst danach erfolgt die auf ihn selbst gerichtete Perspektive mit den Worten unser
Brot, vergib uns unsere Schuld; das ,,Dein“ kommt vor dem ,,Uns*.°”®> Deshalb fasst er das

4 zusammen,

hier skizzierte Fundament des Gebetes auch mit dem Begriff Theozentrismus®
das die vollige Ausgerichtetheit auf Gott betont und fiir ihn die angemessene Form des

christlichen Gebetes darstellt.

4.2 «théocentrisme», «ascétisme», «xpanhédonismey,
«anthropocentrisme»®”> — Ein erstes Abstecken des Terrains

Um den Theozentrismus von anderen Gebetsvorstellungen abzugrenzen, steckt Bremond
sein Feld klar ab, indem er in Form von Ismen einige Grenzpfeiler anfiihrt, die sich von der
Essenz seiner Gebetslehre unterscheiden und in ihrer Andersartigkeit seine eigene Position
klarer hervortreten lassen. Der Theozentrismus, so fiihrt er aus, ist flir ihn jene spirituelle
Lehre, die den Vorrang des Gebetes vor der Askese kennzeichnet.®’® Die Bewegung, die er

dabei kennzeichnet, geht vom Schopfer auf die Geschdpfe.”’

Fiir Bremond ist Beten gerade nicht das, was er unter der Bezeichnung Anthropo-
zentrismus subsumiert. Damit meint er jene Auffassungen, die sich vom Gebet entweder
ein gottliches Wohlgefallen oder ein Fortkommen auf dem Weg der Heiligkeit erhoffen.®’®
Den Anthropozentrismus unterteilt er dabei in zwei Stromungen: Die erste betitelt Bremond
mit Panhedonismus und ordnet ihr als Vertreter Pascal, Nicole und Bossuet zu; die zweite
bezeichnet er als Asketismus, ein von ihm kreierter Neologismus, zu dessen Vertretern er

eine Vielzahl Jesuiten z&hlt, besonders diejenigen Jesuiten, die Lallemant und seine Schule

673 Ebd., 41.

674 Le théocentrisme, vgl. ebd., 57.
675 Theozentrismus*, ,, Asketismus*, ,,Panhedonismus®, ,,Anthropozentrismus®. Mit diesen Begriffen skiz-
ziert Bremond verschiedene Stromungen, die ihm dabei helfen, seine eigene Spiritualitit des Gebetes
klarer hervortreten zu lassen, vgl. ebd., Kapitel II-1V.

676 'Wihrend der Anthropozentrismus fiir ihn dadurch gekennzeichnet ist, dass er die Askese iiber das Gebet
stellt.

Marxer, L’Ecole francaise, 892. Der Christozentrismus, der in der modernen Mystik keine so dominante
Rolle spielt, nimmt hingegen seinen Ausgang von den Geschopfen, die dann auf den Schopfer verweisen.

878 HL VII, 42-43.

677



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 150

ablehnen.®” Seine Formel fiir die panhedonistische Richtung lautet: ,,Kein Wohlgefallen,
kein Gebet*“.®*® Dahinter verberge sich die verbreitete Gleichsetzung der Frommigkeit mit
Sensibilitit, Affektivitdt und Emotionalitit, die auch von der noch im Entstehen begriffenen
Disziplin der Religionsphilosophie vertreten werde. Ihre Analysen legten auf die Bedeutung

des Gefiihls besonderen Wert.

Das Wesen des Gebetes von falschen Konventionen zu befreien, ist Bremonds Ziel.
Und so ist fiir ihn die Vorliebe fiir eine bestimmte Form des Gebetes, fiir eine bestimmte

geistliche Ubung selbst schon Anthropozentrismus.°®!

Mit Hilfe des Begriffes Asketimus warnt Bremond vor einer Gleichsetzung von Re-
ligion und Moral. Diese Gefahr glaubt er in dem Buch Francois de Sales Directeur d’ames.

82 eine Dissertation von F. Vincent, die 1923 bei Beauchesne

L’Education de la volonté,
erscheint, zu erkennen. Erfolg und Verbreitung dieses Werkes verdanken sich der Tatsache,
dass es auf den spirituellen Zeitgeist zu Beginn des 20. Jahrhunderts zu antworten ver-
mag.® Dieser besteht, wie Vincent selbst zu Beginn seiner Dissertation ausfiihrt, in dem
Interesse der franzosischen Offentlichkeit an Anweisungen zur Willens- und Charakterfor-
mung. Vincent gibt nun diesem Bediirfnis Nahrung, indem er aufzeigt, dass kein anderer
als Franz von Sales selbst in diese Kunst eingewiesen hat, indem er sich auf das eigene Ich
konzentrierte. Bremond beméngelt an dieser Interpretation, dass die Kultivierung des eige-
nen Ichs das zum Vergessen bringe, was fiir das Christentum zentral sei,®®* und stellt als
Beweis dem Leser eine Zusammenfassung der Thesen Vincents vor: Religion bestiinde fiir
ihn wesentlich in moralischer Vervollkommnung, das Christentum sei fiir ihn mit morali-

schem Fortschritt gleichzusetzen. Kein Wunder, dass Bremond durch die Verdffentlichung

des Werkes aufgewiihlt ist. Er beschreibt seine Gefiihle folgendermalfen:

,»Die Philosophie, welche das Riickgrat meiner literarischen Geschichte darstellt,
wurde vom Sockel gestolen, schwankte wie ein betrunkener Mann. Der Band {iber

67 Ebd., 43.
680 Ebd., 43.
81 Ebd., 60.

%82 Vincent, F., Francois de Sales Directeur d’ames. L’Education de la volonté, Paris 1923. Bremond hat den

Titel des Werkes in seiner HL mit Frangois de Sales directeur d’ames et éducateur de la volonté nicht
exakt wiedergegeben, vgl. HL VII, 27. Zur ungenauen Wiedergabe des Titels siche auch: Le Brun, Henri
Bremond et la Métaphysique des Saints, hier Anmerkung 12.

83 Vgl. ebd., 11.

684 HL VII, 59.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 151

die Ecole frangaise 16ste sich vollstindig auf. Ich hatte von Franz von Sales nichts

verstanden. “%%>

Diese kritisch wirkende Selbsteinschétzung wird jedoch wenige Seiten spiter in einer Rand-
bemerkung widerlegt, die zeigt, dass Bremond keineswegs der Meinung ist, von Franz von

Sales nichts verstanden zu haben:

,Jetzt wird es verstandlich, warum ich mich so lange mit der Doktorarbeit von Herrn
Vincent aufhalte. Sie driickt auf das Wunderbarste das Gegenteil von dem aus, was
ich denke, so dass ich nur die tausend Formulierungen umkehren muss, um, frisch
und anschaulich, die angemessene Ubersetzung meiner eigenen Gedanken zu fin-
den. 08¢

Der Fehler Vincents besteht in Bremonds Augen darin, dass er durch die Identifikation von
Moral und Religion die Idee der Religion selbst verdndert. Bei Vincent erhilt selbst die
Liturgie einen moralischen Charakter, der Akt des Gebetes einen moralischen Anstrich.
Quelle und Ziel der moralischen Vervollkommnung ist die Besinnung auf sich selbst.®%’
Vincents Uberlegungen gipfeln in der Aussage, dass Franz von Sales diese Identifikation
von Religion und Selbstbesinnung angepriesen habe, und fordern Bremond dazu heraus,

darauf auftbauend seinen Gegenentwurf vorzustellen.

Der Weg, auf den Bremond seine Leser fiihren will, ist die Ablehnung all jener Ge-
betspraktiken, die der Realisierung der reinen Liebe, der pur amour, entgegenstehen konn-

ten.®®® Denn die Askese ist fiir ihn nur eine Vorbereitung auf die Liebe und daher nur ein

85 Ebd., 51: «La philosophie qui fait I’épine dorsale de mon histoire littéraire se disloquait, chancelait

comme un homme pris de vin. Le volume sur /’Ecole francaise s’effondrait tout entier. Je n’avais rien
compris a Frangois de Sales».
686 Ebd., 52, Anmerkung 2: «On comprend maintenant pourquoi je m’attarde a la thése de M. Vincent. Elle
exprime avec tant de bonheur le contraire de ce que je pense que je n’ai qu’a en prendre a rebours les
mille formules pour trouver, lumineuse et pittoresque, la traduction adéquate de ma propre pensée.

87 Ebd., 55.

8 Denn, so Bremond, die Pointe in der Realisierung der pur amour besteht gerade darin, dass in ihr das

Machen und das Wollen ineinanderflieBen. So ist die pur amour in seiner Interpretation der Schriften von
Alexandre Piny jene Tugend, in der Wollen und Machen eine Einheit bilden: Der Glaubige kann — wenn
er die pur amour praktiziert, gar nicht anders als dem Wollen ein Machen folgen zu lassen. Wollen und
Machen verschmelzen bei der pur amour, vgl. HL VIII, 378. Diese Aussage ist insofern wichtig, als sonst
leicht der Eindruck entstehen konnte, dass Bremond die Askese an sich ablehnt, was jedoch nicht der Fall
ist, wie er in ebd., VIII, 378 schreibt: «Eh quoi! L’ascése commune nous dispenserait-elle du ,vouloir*?
Non, certes. Elle condamme violemment le psittacisme moral, tout ,faire qui ne serait pas commandé et
animé par un ,vouloir‘, mais elle est avant tout la discipline du ,faire‘. Aucune des vertus qu’elle nous
faconne a pratiquer ne peut se contenter du ,vouloir‘, chacune d’elle exige impérieusement le ,faire‘».



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 152

Mittel, wihrend die Liebe selbst als Ziel substanziell zum Gebet gehort.®®° Als Hindernisse
auf dem Weg zum wahren Gebet gelten fiir ihn der Wunsch nach religiésen Gefiihlen, nach
Trostung sowie die Festlegung auf bestimmte asketische Praktiken und Frommigkeitsiibun-
gen; Tendenzen, die er mit den Begriffen Panhedonismus und Asketismus einzufangen ver-
sucht. Fiir ihn hat das asketische Gebet die moralische Bereicherung der Seele zum Ziel. *°
Diese asketische Tendenz habe den theozentrischen Charakter des Gebetes aufgrund des
Kreisens um das eigene Ich verdunkelt. Als Essenz des Gebetes galt fortan, so konstatiert

t.691

Bremond, dass sich das Ich aktiv um seine Tugenden bemiih An dieser Entwicklung

kritisiert er, dass das Gebet in sich selbst noch keine asketische Ubung ist.%?

4.3 «La fine pointe»*? — Die Verortung des Theozentrismus in der
Seelenspitze

Gott anhaften zu wollen, ist fiir Bremond zentral. Im Menschen gibt es einen ganz bestimm-
ten Ort, an dem sich die Verschrinkung von Gottes Prisenz in uns und unser Einstimmen
in diese Prisenz ereignet. Es ist, und an dieser Stelle treffen seine Ausfithrungen auf mys-
tische Traditionen, die fine pointe, die Seelenspitze. Sie ist der Sockel, auf dem seine Ge-
betslehre aufbaut. Gestiitzt wird dieser Sockel dadurch, dass Bremond die heiligmachende
Gnade in der Seelenspitze beheimatet sieht. Dies ist das theologisch-philosophische Grund-

geriist, welches auf die Ortsbestimmung Seelenspitze folgt.®%*

Zur Veranschaulichung dieses Ortes schickt er die Unterscheidung zwischen Ani-

h695

mus und Anima, Oberflachen-Ich und Tiefen-Ic voraus, und beruft sich bei dieser Un-

terscheidung u. a. auf Paul Claudel und Teresa von Avila.®”® Bremond stimmt mit ihnen

89 HI VII, 60: «L ascése n’est qu’une préparation a I’amour, et donc un moyen; la priére est I’amour méme,

est donc une fin.» Bremond spricht dem Asketismus an dieser Stelle ab, ein angemessener Zugang zur
pur amour zu sein, da er in ihm die Gefahr sieht, dass das Ich die vollbrachten Ubungen sich selbst zu-

schreibt.
690 HL VIII, 476.
M1 Ebd., 477.

02 Ebd., 480: «Bien plus efficace, la pricre n’est que pri¢re.»

03 Die Seelenspitze*, HL VII, 63.

04 Vgl. Le Brun, Henri Bremond et la métaphysique des Saints, 17.

5 Siche dazu ausfiihrlich Kapitel 5 des zweiten Teils der Arbeit.

896 HI VII, 64: «Ceci vous paraitra peut-étre une extravagance, disait sainte Thérése a ses filles, et cependant

rien de plus réel ... Certains effets intérieurs donnent la certitude qu’il y a une je ne sais quelle différence,
mais tres réelle, entre 1’ame et I’esprity».



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 153

darin {iberein, dass in jedem Menschen Seele und Verstand koexistieren. Wéahrend der Ver-
stand an der Oberfliche bleibt und sich von Begrifflichkeiten néhrt, ist die Seele der Tempel
Gottes und somit jener Ort im Menschen, in dem er Gottes fahig werden kann, weil er nur
hier, an diesem Ort, ,,Gottes voll*“ werden kann.%®” Dieser Ort wird von Augustinus und
Pascal Herz, von den Mystikern dagegen Seelenfiinklein oder Seelenspitze genannt. Bre-
mond schlieBt sich der Terminologie Franz® von Sales an und verwendet fiir diesen Ort
ebenfalls den Begriff Seelenspitze. Die Unterscheidung dieser zwei Ichs scheint ihm wich-
tig, da gerade das Tiefen-Ich in seiner Bedeutung von Philosophen und Theologen verkannt
worden sei. Dabei sei es gerade diese Unterscheidung der beiden Ichs gewesen, auf deren

Riicken eine Theorie des christlichen Gebetes iiberhaupt habe entstehen konnen. *®

Entwickelt wurde sie vor allem von den mittelalterlichen Mystiker und Mystikerin-
nen®” und von der spirituellen Avantgarde des 17. Jahrhunderts. Bei Letzterer hat Bremond
primér die salesianische Gebetsphilosophie im Blick, fiir die seiner Interpretation zufolge
Lieben oder Beten nichts anderes ist als das Anhaften an das Mysterium der heiligmachen-
den Gnade.”® ,Wir lieben und wir beten, indem wir uns so wollen wie wir sind, das heif3t,
durch Christus verbunden mit Gott.“’"! An dieser Stelle beruft sich Bremond auf die hei-
ligmachende Gnade, jenen Gnadenzustand, der bereits bei einem getauften Kind vorzufin-
den und folglich in jedem getauften Menschen vorhanden ist.”%> Diese in jedem Christen
vorhandene Gnade wird nun insofern zum Gebet, als der Christ durch seinen freien Willen
dieser Gnade zustimmt, in sie einstimmt. Dieser Akt der Zustimmung ist fiir Bremond der
religidse Akt schlechthin.’®® Er ist fiir ihn nichts anderes als die Ausformulierung des pau-
linischen Satzes in Gal 2,20: ,,Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir.* Damit

Christus wirklich in der Seele leben kann, ist ein Akt der Zustimmung nétig. Es ist ein

7 Ebd., 65.

098 Ebd., 65.

999 An dieser Stelle erwihnt Bremond den Einfluss von Richard von Sankt Viktor auf die rheinisch-nieder-
landische Mystik, und geht dabei auf unterschiedliche, auch deutsche Bezeichnungen von Seelenspitze,

wie beispielsweise ,,in unserm Innigsten ... Das Fiinkell der Seele” bei Eckhart und das ,,Gemiit™ bei
Tauler ein, ebd., 63—64, Anmerkung 1.

790 Ebd., 70.
01 Ebd., 70.
702 Ebd., 70.

703 Ebd., 72. Bremond verwendet an dieser Stelle erneut die Worter acquiescement und adhérence, die fiir

ihn aber ein — und dasselbe bedeuten: Das Einstimmen, Zulassen, Geschehen-Lassen, Anhaften an der
Tatsache, dass Gott bereits in uns ist und in uns wirkt: «Cette adhérence (...) est le terme de notre activité
religieuse, 1’acte religieux en soi.»



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 154

aktives Anhaften an die passive, d. h. von uns zunédchst unbemerkte Tatsache, dass Christus
in uns betet.”’* Der Wunsch, dem géttlichen Willen anhaften zu wollen, ist Bremond zu-
folge nichts anderes als Beten. Deswegen gibt es flir ihn folglich keinen Unterschied mehr
zwischen Vita activa und Vita contemplativa, da jegliche wahrhaft christliche Handlung

bereits Kontemplation ist. Kontemplation und Anhaften sind ein und dieselbe Sache.’®

Worin besteht nun bei diesem Vorgang die Aktivitit des Menschen? Die einzige
menschliche Aktivitit in diesem Prozess besteht in der Reaktion der Seelenspitze auf die
Prisenz Gottes. Bremond kritisiert an dieser Stelle erneut die Konzentration auf den
menschlichen Willen, der fiir ihn besonders beim Asketismus vorherrschend erscheint. Denn
die tatsdchlichen menschlichen Aktivitdten, die bei diesem Zusammenspiel in der Seelen-
spitze ablaufen, sind sehr gering, da es letztendlich der Geist ist, der sie bewirkt. Sie sind
also nicht menschengemacht, und damit ist die Beschiftigung mit dem eigenen Ich und dem
menschlichen Willen beim Gebet fiir Bremond ad absurdum gefiihrt.”% Folglich ist es der
Heilige Geist, der uns handeln lisst.”” Die heiligmachende Gnade ist fiir Bremond nichts
anderes als die Weiterfithrung des Gedankens, dass Christus in uns lebt; es sind die Erfah-

rungen der Mystiker und Mystikerinnen, die davon Zeugnis geben.’*

Gott lebt in uns. Das Einstimmen in diese Tatsache, ist, so Bremond, die eigentliche

Aktivitit der Seelenspitze.”” Diese beiden Primissen, die Seelenspitze, deren Aktivitit er

704 Ebd., 72: «Le Christ vit en nous, il prie, il gémit, il adore en nous (...)».

705 Ebd., 77.

706 Ebd., 78.

07 Ebd., 70, Anmerkung I.

708 Bei seinem Riickgriff auf die heiligmachende Gnade, auf der seine Gebetslehre aufruht, handelt es sich
um eine Waghalsigkeit Bremonds, die Diskussionen hervorgerufen hat. Ist die Waghalsigkeit dergestalt,
dass sie das Gebédude ins Wanken bringt? Soll sie von der eigentlichen Theorie ablenken bzw. diese the-
ologisch absichern? Neben dem Bemiihen, mdglichst unangreifbar zu bleiben, erdffnet das Rekurrieren
auf die heiligmachende Gnade eine theologische Facette, die zumindest erwidhnt werden sollte: Es geht
Bremond um die Bedingung der Moglichkeit, Dogma und Seele, oder anders gesagt, kollektive und indi-
viduelle Erfahrung miteinander zu verkniipfen. Den Phéinomenen der Ekstase oder der unio mystica, die
das mystische Gebet kennzeichnen, wird lediglich zugestanden, die volle Realisation der heiligmachen-
den Gnade zu sein, sie sind jedoch kein konstitutives Moment des mystischen Gebetes, sieche hierzu auch
Le Brun, Henri Bremond et la métaphysique des Saints, 17 f.

Marxer, L’Ecole francaise, 904 weist darauf hin, dass Bremonds Erfahrungsbegriff eine Reduktion der
christologischen Komponente mit sich bringt: Christus wird in gewisser Weise zum Modell degradiert,
eine Tendenz, die Marxer zufolge auch der modernen Mystik anhaftet. Dies ist die notwendige Folge
seiner Unternehmung, die spezifisch christliche Spiritualitét universalisieren zu wollen. Christlich bleibt
sie jedoch in der Weise, in der Bremond am Begriff «sacrifice» festhélt, der auf das Kreuz verweist: Opfer
in dem Sinn, dass das Zunichtewerden des eigenen Willens erforderlich ist, und die Spiritualitét der Bre-

709



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 155

hier psychologisch auslegt, und die heiligmachende Gnade, welche die theologische Pri-

misse darstellt, sind fiir ihn die Sdulen, auf denen er seine Gebetslehre aufbaut.”!°

Allerdings spiiren wir diese Priasenz nicht, wir werden ihrer nur selten gewahr. Bre-
mond macht mit den Worten Franz® von Sales darauf aufmerksam, dass héufig kein Unter-
schied zwischen Gott und dem Gefiihl von Gott gemacht wird.”!! An dieser Stelle wird
deutlich, was Bremond wirklich unter Gefiihl versteht: Es geht nicht um Emotionen, son-
dern um ein Sich-gewahr-Werden der fundamentalen Verwiesenheit der menschlichen
Seele auf Gott, sowie der Aufforderung, dieser Abhéngigkeit durch ein Anhaften an Gottes
Willen zu entsprechen. Die Vereinigung zwischen Gott und dem Menschen, die sich in der
Seelenspitze ereignet, ist Bremonds Theorie zufolge gerade nicht ein gottliches Wohlgefiihl,
wie es vielfach behauptet wird.”'? In dieser AuBerung klingt die versteckte Kritik an, dass
die Religionspsychologie sich zu stark auf das religiose Gefiihl und zu wenig auf den reli-
gidsen Akt konzentriert hat. Denn dieser ereignet sich unbewusst in unserer Seele, und fiir
dieses Geheimnis, die nicht gefiihlte Handlung Gottes im Menschen, gibt es in der christli-
chen Sprache ein altes Wort: nimlich mystisch.’!® Fiir Bremond sind Gebet und mystische
Theologie ein und dieselbe Sache.”'* Wihrend die spekulative Theologie die Erkenntnis
Gottes zum Gegenstand hat, gehe es der mystischen Theologie um die Liebe Gottes. Diese

Theologie wird mystisch genannt, weil ihr etwas Geheimnisvolles und Unsagbares anhaftet.

Bei dem von Bremond postulierten Anhaften an die Gnade Gottes, dem Vollzug der
pur amour,”" handelt es sich um einen weiteren Begriff, der ihm dabei hilft, das Wesen des
Gebetes genauer zu erfassen. Es geht ihm um die Darstellung eines Sachverhaltes; nicht um
die Vorstellung einer Methode. Das Verlangen nach einer Methode ldsst — so Bremond —
vielmehr erkennen, dass jemand die beiden Teile der Seele noch nicht zu unterscheiden

gelernt hat.”'¢ Denn eine Methode richtet sich an unsere eigenen Fihigkeiten; aber es wiire

mond’schen Gebetslehre darauf zielt, ein Akt des Willens zu sein, der ein Geheimnis beinhaltet: Fabre,
Le temps de prier, 23.

HL VII, 70: «Ces deux fondements posés, I’un psychologique — description de la fine pointe —; I’autre
métaphysique et théologique — la fine pointe, ,demeure‘ de la grace sanctifiante — voyons 1’édifice».

11 Ebd., 78.

12 Ebd., 79.

713

710

Ebd., 86: «(...) la langue chrétienne a un vieux mot pour exprimer ces obscures merveilles: elles les
appelle mystiques.»

Ebd., 86: «L’oraison et la théologie mystique ne sont qu’une méme chose ...»

715 Zu diesem Begriff siche Kapitel 4.8 des zweiten Teiles der Arbeit.

6 HL VII, 94.

714



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 156

absurd, von einer Kunst, Gott zu lieben, sprechen zu wollen, da der Wille nur dann liebt,
wenn er zu lieben wiinscht. Die Gottesliebe kann jedoch durch keine Methode der Welt

erreicht werden.”!” Vor allem, weil diese Liebe zuniichst noch nicht einmal gespiirt wird.

Worauf also zielt der ehemalige Jesuit mit seiner Gebetslehre? Es handelt sich, wie
er selbst sagt, um eine surméthode,”'® eine Didaktik des Gebetes; denn wenn Lieben darin
besteht, lieben zu wollen, dann muss man sich so verhalten, als ob man lieben wolle und
muss sich dies durch ein stéindiges ,,Ich will“ vor Augen fiihren.”" Das bedeutet, dass fiir
Bremond das ,,Ich will*“ mit dem ,,Ich fiihle* identisch ist, da seiner Definition zufolge das

Fiihlen ja gerade darin besteht, dem gottlichen Willen anhaften zu wollen.

Das Interessante an dieser Didaktik ist nun, dass Bremond sie dem klerikal-monas-
tischen Kontext entwindet und allen Gldubigen zuginglich machen will. Dieses Bediirfnis
zeigt sich anhand der angefiihrten Unterscheidung zwischen théologie mystique und vie
mystique’*’: Wihrend Erstere eine besondere Kunst ist, ist das mystische Leben jedem zu-
géanglich. Mit anderen Worten: Die mystische Theologie ist eine Art Geheimwissenschaft
von Gott, wihrend das mystische Leben das Prinzip des Ruhens in Gott ist.”*! Die mystische
Theologie hat die Erkenntnis Gottes zum Ziel, das mystische Leben die Formung des Wil-
lens. Wihrend die Gabe der Kontemplation nicht bei jedem Gléubigen gleich stark ausge-
prégt ist, geht es beim mystischen Leben um die Heiligkeit der Handlungen, die all jenen
eigen ist, die den Willen Gottes tun.’*? Ausgangspunkt der mystischen Theologie ist das
mystische Leben, ohne das sie nicht existieren wiirde. Anders verhélt es sich jedoch beim
mystischen Leben, weil es auch ohne mystische Theologie bestehen kann. Denn, so Bre-
mond, man kénne Gott auch lieben, ohne die Gabe der Kontemplation zu besitzen.’?* Denn
die Gnade, die auf die Mystiker und Mystikerinnen ausgegossen wurde, bestehe gerade
nicht in einer heroisch-kontemplativen Fihigkeit. Mystisches Leben meint weder Kontemp-

lation noch Meditation, sondern Abtotung des eigenen Willens. Letzteres geschieht aber

17 Ebd., 94.

18 Ebd., 94: «C’est 13, pour ainsi dire, une surméthode. Puisque aimer ¢’est vouloir aimer, il n’y a qu’a se

conduire comme si 1’on voulait aimer».

719 Ebd., 94.

720 Ebd., 210: ,,Mystische Theologie und mystisches Leben®.
721 Ebd., 210.

722 Ebd., 210.

2 Ebd., 211.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 157

gerade nicht durch asketische Ubungen, sondern durch das Anhaften an den Willen Got-

tes.’%

Bremond will mit seinen Ausfithrungen also einsichtig machen, dass die mystische
Karriere keine Leiter darstellt, die nur von einer bestimmten Elite erklommen werden kann,;
vielmehr handelt es sich um einen Weg, der allen Gldubigen offen steht.”?®> Denn der Kern
des mystischen Lebens besteht seiner Theorie nach im Anhaften an den gottlichen Willen,
ein Akt, der von jedem Glaubigen vollzogen werden kann. In der Vermehrung dieser Akte
wird ein Zustand erreicht, der in sich selbst bereits das mystische Leben ist und der durch
die Gnade erhalten werden kann.”*® Die eigentliche Kontemplation kann sich in diesem
Zustand einstellen, wenn dies Gott gefillt; sie ist fiir das mystische Leben an sich jedoch

nicht zwingend erforderlich.”?’

Man konnte hier also von dem Versuch Bremonds sprechen, eine Art Laienspiritu-
alitiit entwickeln zu wollen.”®® Dieses besondere Anliegen Bremonds konnte auf ein Va-
kuum hinweisen, das er bei den Gldubigen seiner Zeit wahrnimmt und das vonseiten der
offiziellen Theologie nicht gefiillt wird. Es ist die Sehnsucht nach einem Leben aus dem
Gebet, das sich hier Bahn bricht. Und es ist gerade diese Erfahrung mit dem Gebet, die

Zeugen ermichtigt, als spirituelle Lehrer in Erscheinung zu treten.’?

Zentrales Schliisselwort der Gebetslehre Bremonds ist die pur amour. Darunter wird in der
mystischen Literatur des siécle classique verstanden, sich ganz Gott hinzugeben und den
eigenen Willen aufzugeben.*° Kennzeichen der pur amour ist nach Bremond, dass sie nicht
berechnend ist oder spekuliert. Sie wird dem nicht reflexiven Bereich zugeordnet.”>' Zwar

hat es an dieser Stelle den Anschein, Bremond mache sich fiir eine bestimmte Methodik des

24 Ebd., 211-212.

725 Ebd., 212: «Ainsi la carriére mystique est largement ouverte a tous les fidéles.

26 Ebd., 212.

27 Ebd., 211.

728 Fiir diese Annahme spricht die Tatsache, dass Bremond bei seinen Ausfiihrungen zu Frangois de Clugny
(1637-1694) besonders dessen Ausrichtung am dritten Stand lobt, siehe ebd., 220.

2% Vgl. ebd., 257. An dieser Stelle schreibt Bremond iiber das Werk J. Aumonts: «Mais cette ceuvre est

évidemment le fruit de méditations infinies, d’une expérience déja vieilley.

Bremond stellt in HL VIII das Konzept der reinen Liebe vor: Dabei bezieht er sich auf die Werke von

Alexandre Piny, denen zufolge Bremond die reine Liebe als ein Anhaften, Einstimmen, Zustimmen, An-

binden des menschlichen Willens an den Willen Gottes darstellt, vgl. Anmerkung 635.

L HL VI, 394,

730



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 158

Gebetes stark. Bei genauerem Hinsehen merkt man jedoch, dass es um die Freilegung der

Aktivitét der pur amour in der Seele geht:

,Um es genau zu sagen, gibt es weder eine Kunst des Gebets, noch eine poetische
Kunst, und zwar aus dem einfachen Grund, dass keine praktische Methode, keine
Sammlung von Anweisungen oder Rezepten an die tiefe Zone herankommt, wo die
Inspiration des Dichters entsteht, und wo sich der Kontakt zwischen den zwei

grundlegenden Aktivitdten des Gebetes ereignet, die Gnade, will ich sagen, und die

Seelenspitze.“”*?

Der latent vorhandene Quietismus’* dabei ist dadurch bedingt, dass Bremond die Emp-
fangsbereitschaft der Seele mit der pur amour in Verbindung bringt. Der Zustand, in dem
die Seele sich befindet, wird mit einer Art Passivitit umschrieben; indem sie sich selbst
abstirbt, wird sie in vollem Sinne vergéttlicht. Es geht um das Sterben des alten Menschen,
damit Gott selbst in der Seele leben kann. Dies geschieht, indem der Mensch diesem Ge-
schehen zustimmt.”** Dieses Geschehen ist jedoch nicht gleichzusetzen mit einem Nichts-
tun vonseiten des Menschen, so als ob dieser die gottliche Gnade lediglich in sich wirken
lassen miisste. Vielmehr zeichnet sich dieser Zustand durch ein Lossagen von der Eigen-

liebe aus, die unsere Handlungen gewohnlich bestimmt.”?

732 HL VII, 260: «A proprement parler, il n’y a pas d’art de prier, pas plus qu’il n’y a d’art poétique, et pour

la simple raison, que nulle méthode pratique, nul ensemble de directions ou de recettes ne peut atteindre
jusqu’a la zone profonde, ou nait I’inspiration du pocte, et ou il s’établit le contact entre les deux activités
principales de la pricre, la grace, veux-je dire, et la fine pointe.»

733 Vgl. hierzu Kapitel 3.4. im ersten Teil der Arbeit. Der Begriff umschreibt einen Weg christlicher Mystik,
bei der die Vereinigung mit Gott durch die Grundhaltung der Hingabe und Passivitit zu erreichen versucht
wird. Dieser Zustand wird erreicht durch das Praktizieren des inneren Gebetes, andere asketische Prakti-
ken und Ubungen der Frommigkeit wurden fiir das Erreichen dieses Zustandes bisweilen als schidlich
angesehen; teilweise gehen die Aussagen dem Quietismus zugerechneter Autoren sogar so weit, dass sich
in diesem Zustand befindliche Person fiir ihr unmoralisches Tun nicht verantwortlich gemacht werden
konnen. Diese Vorwiirfe bzw. Abweichungen tauchen auch im Prozess mit Molinos auf, der zur Genese
dieses Begriffes gefiihrt hat. Im Zuge dieses Prozesses gerit auch die Gebetslehre von Madame Guyon
und ihr Verteidiger Fénelon in den Verdacht des Quietismus, vgl. hierzu Weismayer, J., Art. ,,Quietis-
mus®, in: P. Dinzelbacher (Hg.), Worterbuch der Mystik, Stuttgart 21998, 431-432.

3 Vgl HL VIII, 349.

735 Hier zeigt sich eine weitere Facette von Bremonds Lehre von der heiligmachenden Gnade: Sie erlaubt es
ihm, den Vorwiirfen des Quietismus zu entrinnen. Freilich kann er von einer vorhandenen Aktivitét spre-
chen; diese Aktivitdt versucht Bremond begrifflich durch die Worter «adhérence», bzw. «abandon a la
volonté de Dieu» zu charakterisieren. Dieser Wille wird dadurch charakterisiert, dass eben der gottliche
Wille, der durch die Gnade représentiert wird, den menschlichen Willen zum Erloschen bringt, indem sie
sich gegenseitig aufopfern, vgl. HL VII, 80. Die initiale Passivitdt auf Seiten des Betenden verdankt sich
der Gnade selbst, wihrend die Aktivitdt des Willens ihr dadurch folgt, Gott anhéngen zu wollen. Dieser
Aktivitdt wiederum schlieft sich eine finale Passivitét an, die der Zustand des Gebetes ist, vgl. ebd., 110.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 159

Bremond rekurriert auf das Konzept der pur amour, da in seinen Augen die mysti-
sche Theologie fiir ihre Verbreitung und Verteidigung verantwortlich ist. Es findet durch
sie ein Verwehren einer asketischen Herangehensweise statt, bei der das Gebet einer athle-
tischen Anstrengung gleichkommt. Die Haltungen, die aus der pur amour resultieren, be-
stehen in Leiden, Tragen und Erdulden, mit dem Ziel zu empfangen. Mit einem Wort: Die
pur amour verlangt ein Geschehen lassen, wihrend die asketische Richtung ein Machen
wollen impliziert. Ersteres ist gekennzeichnet durch ,,permanente Verfiligbarkeit, ein Zu-
stand des Anhaftens, der reinen Liebe, des Gebetes*.”3® Dabei ist das Wollen, das dabei
vollzogen wird, wesentlich mystisch, weniger aktiv als passiv.”>’ Es handelt sich um einen
Zustand, mit dem zunichst kein emotional-affektiver Inhalt verkniipft sei.”*® Denn Kenn-
zeichen des religiosen Gefiihls ist nach Bremond gerade nicht die affektive Komponente,
sondern der Wille, Gott anhaften zu wollen, dem Goéttlichen auf der Spur zu bleiben, den

gottlichen Funken in uns zu finden und am Leben zu halten.”*®

4.4 «L’expérience seule nous ouvre I‘accés»’’ — Die Erfahrung der
Mystiker und Mystikerinnen

Bremonds Analyse der von ihm vorgestellten Autoren bringt zum Vorschein, dass die Es-
senz des Gebetes in einem Gemisch aus Aktivitdt und Passivitit besteht: Der Mensch, der
sich von der gottlichen Gnade umfangen weil3, hat die Aufgabe, im Gebet als dem eigentli-
chen religiosen Akt in diese Gnade einzustimmen, ihr anzuhéngen. Die Gnade geht dabei
allen seinen Aktivititen und Anstrengungen voraus, und auch der Akt des Gebetes selbst
griindet letztlich in der Passivitét, die in der vorausgehenden Aktivitét Gottes ihre Wurzeln
hat. Dieses Anhaften ist weniger Methode als vielmehr Grundvollzug des Menschen. Dabei
ist es fiir Bremond eine ,,sehr seltsame Sache, dass unter so vielen Personen, die das Gebet

praktizieren, es so wenige gibt, die darin Erfolg haben oder wenigstens glauben, Erfolg zu

Allerdings gibt auch Bremond in einem Brief an Wehrle zu, dass sein Werk nicht ganz frei von ,,Semi-
quietismus® ist: Blanchet, Correspondances III, 365.

HL VII, 97: «une disposition permanente, un état d’adhésion, de pur amour, de pricre.»

37 Ebd., 110.

38 Vgl HL VIIL, 396.

739 Ebd., 396.

740 Allein die Erfahrung erdffnet uns den Zugang®. Vgl. Anmerkung 650.

736



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 160

haben“.”*! Bremond hat diese Erfahrung am eigenen Leib gemacht und ist durch die Lektiire
der religidsen Literatur des 17. Jahrhunderts zu dem Schluss gekommen, dass er von fal-
schen Vorstellungen {iber das Beten ausgegangen ist. Das Leidvolle, das er dabei erfahren
hat, wird nicht durch das Gebet selbst ausgeldst, sondern von den falschen Erwartungen,

mit denen man an das Gebet herangeht.’#?

Das Wesen des Gebetes hat sich Bremond bei der Lektiire von Franz von Sales und
Pierre de Bérulle erschlossen, deren Maxime lautet, dass es in der Vereinigung mit und dem
Anhaften an das Mysterium besteht.”** Mit dieser Definition von Gebet hofft Bremond
gleichzeitig, die Angst zu mindern, die durch falsche Vorstellungen {iber das Gebet ausge-
16st werden kann und die sein eigenes geistliches Leben lange Zeit begleitet haben. ”** Nicht
menschliche Bemiithungen ermoglichen das wahre Gebet, sondern Gott selbst ist es, der in
uns betet. Begriffe, Bilder und Gefiihle, die bei diesem Vorgang auftreten, sind an sich
nichts Schlechtes, sie gehoren jedoch nicht automatisch zum wahren Gebet hinzu; es han-

delt sich lediglich um akzidentielle Nebenerscheinungen.

Dass die Erfahrung eine Wissensquelle ist, zeigt sich daran, dass gerade die «mi-
nores»,’* d. h. die weniger bekannten Autoren, in ihren Ausfiihrungen mit Autoritéten wie
Franz von Sales iibereinstimmen. "¢ Bremond konstatiert bei ,,seinen* Mystikern und Mys-
tikerinnen das Aufbrechen einer Erfahrung des schweigenden Gottes, die sich von der po-
sitiven Glaubenssprache der Kirche stark abgrenzt. So bescheinigt er beispielsweise dem
Dominikaner Chardon ein grofles Mitleid mit all jenen, die unter Gottes Schweigen lei-
den.”¥ Die Folge dieser Erfahrung ist in der spirituellen Praxis hiufig ein Ineinssetzen von
Schweigen Gottes und Absenz Gottes. Gegen dieses Gleichsetzen gibt es nun Bremond

zufolge ein Heilmittel, welches lautet: ,,Nicht Schweigen und Absenz, sondern Schweigen

1 HL VI, 106.

742 Oder auch mit einer Art Scham, dariiber zu sprechen, dass die Quelle des eigenen Glaubens ausgetrocknet

ist, in: Ordenskorrespondenz 2010 (1), 1, Vorwort von H. Béller.
43 HL VII, Kapitel 3.
744 Ebd., 118.

745 Le Brun, La métaphysique des Saints, 22. An dieser Stelle ist von Herculs, Aumont, Clugny und Lagny

die Rede.
746 HL VIII, 332.
747 Ebd., 325.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 161

und Prasenz Gottes sind miteinander zu identifizieren, denn Gott sei gerade in seinem

Schweigen besonders prisent.*748

Diese Erfahrung, von der Chardons Schrift Zeugnis ablegt, beschreibt Bremond als
genial und vertraut’*’; vertraut ist sie dabei nicht nur ihm, sondern einer ganzen Reihe an-
derer Mystiker und Mystikerinnen. Chardon bietet ein Heilmittel an, welches das Schwei-
gen Gottes fiir den Betenden aushaltbar macht. Er stellt diesem Leiden das Prinzip der
Freude gegeniiber, das die Gnade im Menschen ausldst.”*® Der Sieg der Freude iiber das
Leiden ist der Triumph, der die Erfahrung des Leidens umkehrt. Bedingung der Moglichkeit

dieser Erfahrung ist wiederum Christus, dem wir die Gnade in uns verdanken.

4.5 «insaissisable»’! — Bremond entzieht sich

Wie gezeigt worden ist, geht es Bremond um die Frage, ob es sich bei der Mystik nicht um
etwas handelt, zu dem wir iiber die Erfahrung Zugang erhalten,”>* im Falle seiner Gebets-
lehre besteht die mystische Komponente in der Zustimmung der Seelenspitze, im Anhaften
an Gott. Es ist diese Essenz einer christlichen Spiritualitdt, die Bremond mit Hilfe der reli-
gidsen Literatur einzufangen versucht.””®> Grundlegend fiir diese Essenz sind die zwei
Grundbewegungen des Gebetes: einerseits die Anwesenheit Gottes in uns, also der gottliche

Bereich. Andererseits die Aktivitit der Seelenspitze, die auf diese Anwesenheit antwortet,

748 Ebd., 325: «Dieu n’est jamais plus présent, il ne vous enveloppe, ne vous posséde jamais plus intimement

que lorsqu’il se taity.
749 Ebd., 325. Bremond findet sich folglich mit seiner personlichen Erfahrung in den von Chardon beschrie-
benen Erfahrungen wieder. Somit ist die Gemeinsamkeit von Bremond und Chardon ein Mikrokosmos
jener Erfahrung, die sich im Zusammenspiel des einzelnen Glédubigen mit seiner individuellen Erfahrung
und dem Glaubensschatz der Kirche ereignet. Mit anderen Worten: Es ist die gleiche Bewegung, die
zwischen dem Haupt und den Gliedern stattfindet und fiir die die spirituelle Theologie eine Zeugin der
Kontinuitdt der Erfahrungen des Geistes und der Gnade ist.

30 Ebd., 332.

51 Unfassbar, so wird Bremond in einem Interview von F. Lebreton charakterisiert: «On a dit que vous

étiez insaississable et déconcertant». Die Antwort Bremonds «Tout le monde est insaississable» zeugt
von einer Selbsterkenntnis, die darum weil3, dass er flir seine Botschaft unterschiedliche Kanile verwen-
det und dass es gerade diese unterschiedlichen Herangehensweisen sind, die ihm ein Gespiir fiir das Un-
erreichbare, das nicht Sagbare geben, zitiert nach: Lefévre, F., Une heure avec..., 3° série, 5° édition,
Paris 1925, 27.

HL VIII, 418: «On dit souvent que la mystique est une science expérimentale. Ne serait-elle pas plutot
une vraie métaphysique, mais dont 1'expérience seule nous ouvre l'acces ?»

So zu sehen in Band VIII der AL, in dem Bremond den Dominikanern Louis Chardon und Alexandre
Piny ihr Bemiihen anerkennt, sich auf die fundamentalen Prinzipien einer christlichen Spiritualitdt zu-
riickzubesinnen, ebd., 311.

752

753



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 162

worin er sozusagen die menschliche Komponente des Gebetes sieht. Dabei ist gerade die
Einwohnung Gottes in der Seele fiir die Konzeption einer mystisch-spirituellen Theologie

unverzichtbar.”>*

Was nun die Differenzierung der hdufig gewéhlten Termini ,,Prasenz Gottes in uns*
und ,,heiligmachende Gnade* angeht, so sind beide fiir Bremond in Anlehnung an Chardon
ein und dasselbe.”> Dabei meint ,,Prisenz Gottes in uns“ in Anlehnung an Chardon eine
doppelte Anwesenheit: Christus in uns und die drei gottlichen Personen in uns.”® Die Er-
fahrung des ,,Christus lebt in mir* wird nicht einigen wenigen hochbegabten Heiligen zuteil,
sondern — davon ist Bremond iiberzeugt — sie stellt das Fundament einer christlichen Spiri-
tualitit iiberhaupt dar.”>” Diese Wahrheit bedeutet auch, dass, wenn Gott in mir ist, ich mir

diesen Gott nicht mehr herbeisehnen oder im Gebet herbeirufen muss.

Nach der Relecture der Métaphysique des Saints scheint sich Bremonds Selbstein-
schitzung, unfassbar zu sein, zu bewahrheiten. Man kann ihn und seine Absicht schwer
greifen, da er sich zum einen an den Aussagen bestimmter Autoren orientiert und diese
analysiert,°® dabei zugleich die individuelle Andersartigkeit der Autoren, die Verschieden-
heit der Gattungen oder ihre unterschiedlichen Lebensldufe auszuklammern scheint bzw.
diese Unterschiede fiir ihn nicht von Bedeutung sind. Wéhrend einige Kritiker den theolo-
gischen Impetus der HL nicht gesehen und sie nur unter historischen Gesichtspunkten be-
wertet haben,”? sehen andere darin durchaus die theologische Position, halten sie aber fiir
fragwiirdig; dabei spielen sie auf Bremonds Aussagen zur Gnadentheologie an.”®® Beide
Betrachtungsweisen scheinen die Tatsache zu vergessen, dass Bremond, wenn auch in der
postmodernistischen Zeit schreibend, darauf bedacht ist, keinen Verdacht zu erregen und

unangreifbar zu bleiben. Deshalb erfolgt die Synthese seiner Gedanken nicht offensichtlich,

3 Ebd., 315.
35 Ebd., 322.
736 Ebd., 325.
37 Ebd., 337.

758 Vgl. im Folgenden: Thibaudet, A., Autour de la Métaphysique des Saints, in: Revue de Paris vom 1.

Januar 1929, 72-98, 78, im Folgenden abgekiirzt mit: Thibaudet, Autour de la MdS.

Zur Kritik von historischer Seite durch Lucien Fevre und Marc Venard: Marxer, F., L’abbé Bremond ou
la subjectivité entre histoire et métaphysique, in: Histoire et littérature chez Henri Bremond, 1446, hier
40, der ihnen aber auch bescheinigt, dass sie mit ihrer Kritik Bremonds Geschichtsbegriff einseitig sehen,
da Bremond sich nicht an Begriffen festhalte, sondern uns einfach seine Portréts prasentieren wolle. Im
Folgenden abgekiirzt mit: Marxer, L’abbé Bremond ou la subjectivité.

759

760 Marxer, L’Ecole frangaise, 898. Die heiligmachende Gnade fungiert quasi als «Deus ex machina», was

Bremonds Konzept in gewisser Weise unangreifbar macht.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 163

sondern versteckt. Er gehdrt somit zu jenen Autoren, die ihren Gedanken nur implizit Aus-
druck verleihen konnten; er ist daher gewissermaflen auf Schatzsucher angewiesen, die sich
auf die Suche nach verborgenen Schitzen in seinem Opus machen.’®! Die von ihm bewusst
gesetzten theologischen Aussagen sind die Pfeiler, mit denen er seinen theologischen Ent-
wurf vor Angriffen schiitzen will. Diese Pfeiler, Schemata oder Raster sind der humanisme
dévot sowie die antithetischen Paare Theozentrismus-Anthropozentrismus, Mystizismus-
Aszetismus und Animus-Anima. Dass diese teilweise holzschnittartig wirken und auf wa-
ckeligen Beinen stehen, fiihrt vielleicht gerade dazu, dass Bremond sein eigentliches Ziel
besser verfolgen kann, weil nur der, der ihn bis zum Schluss begleitet und sich nicht an
Begrifflichkeiten festbeiflt, den Sinn seiner Métaphysique erfassen kann. Bremond hat ent-
deckt, dass in der religiosen Literatur durch die Jahrhunderte und die einzelnen Autoren
hindurch etwas aufscheint, durch das er sich aufgefordert fiihlt, aus der Geschichte eine

Theologie, eine Metaphysik %% zu entwickeln. "¢

Sowohl Emile Goichot als auch Jacques le Brun haben bei ihren Untersuchungen
darauf hingewiesen, dass Bremond an der Erarbeitung einer Religionsphilosophie interes-
siert ist.”% Diese Absicht Bremonds zeigt sich in Form einer gezielten Systematisierung:
Mit Hilfe der Geschichte konstruiert er eine literarische Struktur, die auf dem Auftreten
bestimmter Personen fullt, die jeweils eine identische Rolle zu spielen scheinen. Thnen
kommt die gemeinsame Funktion zu, das Wesen des Gebets freizulegen, welches fiir Bre-
mond die Essenz der Religionen und damit die Grundvoraussetzung der religiosen Erfah-
rung ist. Gleichzeitig zwingt die literarische Struktur dem Leser Bremonds Sichtweise auf,
die durch seine theologischen Positionen bestimmt ist. Denn was Bremond wirklich inte-
ressiert, ist die Kirche seiner Zeit, die Kirche des 20. Jahrhunderts. Es sind die Sorgen eines
Kirchenmannes, die ihn bewegen; es sind Fragen eines Theologen, der in der Geschichte

nach Antworten sucht. Fiir Bremond beinhaltet Glauben die Pflicht des ,,réaliser,’®> der

761 Le Brun, Henri Bremond et la métaphysique des Saints, 10.

762 Dieser Anspruch wird besonders in den Binden VII und VIII der HL deutlich, die den Titel La Métaphy-
sique des Saints tragen.

763 Certeau, La Métaphysique des Saints, 24.

764 Diese These wird sowohl von Goichot, Henri Bremond, 13, als auch von Le Brun, Henri Bremond et la

métaphysique des Saints, 9, gleich zu Beginn ihrer Untersuchungen vertreten und im weiteren Verlauf
ihrer Ausfilhrungen belegt.
765 Zur hiufigen Verwendung des Wortes und seiner Bedeutung innerhalb der Struktur der HL siche Blan-

chet, L’abbé Henri Bremond, hier 28.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 164

Verbindung von Theorie und Praxis. Der geglaubte Inhalt muss sich im Leben der Christen
widerspiegeln. Aus dieser Annahme heraus erklirt sich auch die Unruhe, die von ihm als
eine Art Nadelohr der spirituellen Erfahrung postuliert wird: Sie ist die Tiir zu dieser Er-
fahrung, zum unsichtbaren Realen, mit dem das Gebet sich verbindet, einen Kontakt her-
stellt.”°® Somit birgt diese Unruhe eine ontologische Komponente in sich, 16st sie doch in
dem, der sie empfindet, die Wahrnehmung einer Einladung, eines Angezogen-Werdens,

aus.’®’

Aus diesem Grund widmet sich Bremond dem Studium der Lebensgeschichten der
Mystiker und Mystikerinnen und schopft aus meist unbekannten Quellen, die er seinem
Lesepublikum des 20. Jahrhunderts zuganglich macht. In der religidsen Literatur, im Leben
dieser Christen wird deutlich, dass sie keine Distanz zwischen dem erlaubt haben, was sie
sagen, und dem, was sie leben. Thr Gebet ist somit ihr Leben; dies ist es, was Bremond
zeigen will. Als Raster dienen ihm dabei Gegensatzpaare bestimmter Frommigkeitstypen.
Ein immer wieder vorkommendes Gegensatzpaar ist die Gegeniiberstellung von Mystiker
und Dogmatiker, was sich anhand von Bossuet und Fénelon in Band 3 der HL zeigen ldsst;
sieht sich doch eine Erfahrung, die den Glaubensinhalt verlebendigt, immer wieder mit as-

ketischen und dogmatisierenden Tendenzen konfrontiert.

Im Fokus seines Interesses ist dabei das religidose Gefiihl. Die ganze Métaphysique
des Saints konzentriert sich auf die Frage, wie das 17. Jahrhundert mit diesem Gott in Be-
ziehung getreten ist. Fiir Bremond sind die Antworten, die seine Autoren geben, von exis-
tenzieller Bedeutung fiir die Fragen, die sich ihm im eigenen Leben gestellt haben. Die
Protagonisten seiner literarischen Geschichte sind fiir ihn in erster Linie Arzte, die eine
Medizin fiir die unter géttlicher Absenz leidende Seele gefunden haben, und erst in zweiter
Linie Theologen, die in seinem Werk einen gemeinsamen Lobgesang auf eine bestimmte
Form des Gebets anstimmen. Auf einer sehr personlichen Ebene konnte man also sagen,
Bremond sucht bei diesen Autoren Balsam fiir seine Seele.”®® Aber ist das bereits eine aus-

reichende Erkldrung fiir die Tatsache, dass jemand elf Béinde zu diesem Thema verfasst?

766 Marxer, L’abbé Bremond ou la subjectivité, 36.

Trémoliéres, L’amour des lettres et le désir de Dieu, 118 f. Dieses ,,réel”, welches er vor unseren Augen
entstehen lésst, ist fiir uns nun die Schrift, der Buchstabe. Wir verdanken Bremond, das Augenmerk auf
die Schrift gerichtet zu haben, auch wenn wir inzwischen einen anderen Zugang als den seinen haben.
768 Diese Meinung vertritt auch Thibaudet, Autour de la MdS, 80.

767



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 165

Bremond wire nicht Bremond, wenn die Antwort auf diese Frage allein auf der sub-
jektiven Ebene zu finden wire. Dazu hat seine HL auf dem Gebiet der Spiritualititsge-
schichte zu viel Neues gebracht und Weichenstellungen vorgenommen. Die bereits ange-
sprochene Schwerpunktverlagerung von Port Royal hin zu Franz von Sales veranschaulicht
die Akzentverschiebung weg von der Gnadenthematik hin zur Gottesliebe. Diese mystische
Tradition ldsst Bremond mit Hilfe unterschiedlicher Autoren wieder auferstehen und zeigt
somit, dass fiir ihn die wahre franzdsische Schule des 17. Jahrhunderts nicht Port Royal,
sondern die Schule der Mystiker und Mystikerinnen ist.”* Die Hauptgedanken dieser
Schule kreisen um das Gebet. Die Essenz des religidsen Lebens findet sich im religidsen
Akt des Betens. Beten ist Bremond zufolge der religiose Akt par excellence. Die Frage ist
nun, ob das Gebet ein Mittel ist, das unserer eigenen Vervollkommnung dient oder ob das
Gebet ein Ziel in sich selbst hat, ndmlich dergestalt, dass es auf Anbetung, Lob und die
Vereinigung mit Gott hinzielt?’’® Wihrend die erste Moglichkeit das Individuum im Blick
hat und damit anthropozentrisch ausgerichtet ist, spiegelt die zweite Moglichkeit die theo-
zentrische Perspektive wieder. Dass er den Theozentrismus favorisiert, ist bei der Relecture
der Métaphysique des Saints deutlich geworden. Sein Werk steht und féllt mit dem Theo-
zentrismus. Sollte sich diese These als nicht haltbar erweisen, so zerfillt sein gesamtes li-
terarisches Werk und die Wahrhaftigkeit der Aussagen der Mystiker und Mystikerinnen
miisste seiner Meinung nach angezweifelt werden. Aber nicht nur sein Lebenswerk steht
auf dem Spiel, fiir ihn ist es das Christentum selbst, um dessen wahre Gestalt hier gerungen
wird.”’! Bremonds Ziel ist es, der Mystik, wie er sie versteht, zum Durchbruch zu verhelfen.
Dies zeigt sich neben der HL auch an seiner Bewertung der ignatianischen Exerzitien, die
seiner Interpretation zufolge als eine Anleitung zum mystischen Leben verstanden werden
miissen. Damit 18st er eine Querele innerhalb der SJ aus.”’”? Die Gegnerschaft P. Cavalleras

zeigt, welche Krifte innerhalb der SJ bei diesem Thema aufeinandertreffen.

7% Ebd., 90.
770 Ebd., 93.
1 Ebd., 94.

2 Ebd., 96.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 166

4.6 Exkurs: «Ascése ou priére?»’”* — Bremonds Interpretation der
ignatianischen Exerzitien

Bremonds Ausfiihrungen zu den Exerzitien entwickeln sich parallel zu seiner HL.””* Die Ge-
nese seiner Gedanken zur ignatianischen Spiritualitét ist zunéchst dokumentiert durch die 6f-
fentliche Auseinandersetzung mit den Jesuiten aus Toulouse, den Redakteuren der Zeitschrift
Revue d'ascétique et de mystique, die im Jahr 1922 stattfindet.”’> Des Weiteren liegt ein Kom-
mentar Bremonds zu den Exerzitien vor, der nie eigenstindig veroffentlicht wurde, von dem
Teile jedoch am Rande seines 11-bandigen Opus verdffentlicht worden sind, was die Polemik

t,776

erneut angestachelt hat,””™ und schlieBlich autobiographische Notizen, die hauptséchlich von

A. Blanchet und E. Goichot verdffentlicht wurden und das Bild komplementieren.

Bremonds Gedanken zu diesem Thema kdnnen ferner anhand von drei Textreihen
nachvollzogen werden, die sich iiber einen Zeitraum von zehn Jahren erstrecken: Die einen
gruppieren sich um den Band ,,Ecole frangaise® (1921-1922) der HL herum, weitere um
,L article de Strasbourg® und ,,La Métaphysique des Saints* (1927-1928) und schlieflich
diejenigen, die denen in ,,La vie spirituelle. Supplément* (1929-1930) publizierten Artikel

zuzuordnen sind.””’

Angelehnt an den Inhalt der ersten Béande stellt er der Berull‘schen Mystik den Anth-
ropozentrismus entgegen, den er hauptsichlich bei der ignatianischen Spiritualitdt am
Werke sieht.””® Diese These 16st dann auch auf jesuitischer Seite eine Reihe von Reaktionen

aus, besonders jene von P. Cavallera,’” der in der Revue d'ascétique et de mystique Bre-

773 Akese oder Gebet?“ Mit dieser Frage beginnt ein Artikel Bremonds, in dem er seine Neuinterpretation

der ignatianischen Exerzitien vorstellt: Bremond, H., Ascése ou Priére? Note sur la crise des Exercices
de Saint Ignace, in: Revue des sciences religieuses 7 (1927), 226-261, 402—428, 579-599. Darin werden
die Exerzitien als eine asketische Methode beschrieben. Der Artikel wurde mit einigen Hinzufligungen in
der Introduction a la philosophie de la priére aufgenommen.

Bremonds Interesse fiir die Exerzitien ist in einem Brief an den Pater Cavallera vom 25. November 1924
dokumentiert, in dem er sich nach Alternativen zu der bisher im Orden allgemein anerkannten literari-
schen Interpretation der Exerzitien erkundigt, welche der Pater Roothaan 1835 verdffentlicht hat.
Goujon, Henri Bremond et la spiritualité ignatienne, 413.

774

775

776 So finden sich in Bremonds Introduction d la philosophie de la priére, die in der Ausgabe von F. Trémo-

lieres im 3. Band der HL abgedruckt ist, Ausziige des Kommentars sowie der Polemik, die er hervorge-
rufen hat.
777 Zur Genese dieser Textreihen siehe: Goichot, Henri Bremond, 179-213.
Zu den Bremond‘schen Terminologien Theozentrismus und Anthropozentrismus siche Kapitel 4.2 des
zweiten Teiles dieser Arbeit.
Ferdinand Cavallera (1875-1954), franzosischer Jesuit und Professor am Institut Catholique von
Toulouse, widmet sich vorrangig der Patristik, ist jedoch auch Autor zahlreicher Artikel zum Thema Spi-

778

779



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 167

monds These entschieden zuriickweist,”®® indem er den ignatianischen Einfluss auf die
Berull‘sche Theologie aufzeigt und gleichzeitig den ignatianischen Grundsatz ,,Ad maio-
rem dei gloriam* ins Spiel bringt, der seiner Meinung nach eine theozentrische Stofrichtung
aufweise. Dariiber hinaus zeige die Einladung zur Kontemplation des Lebens Jesu, die die

Exerzitien durchziehe, eine christozentrische Ausrichtung.

Im Zuge dieser Auseinandersetzung mit P. Cavallera, aber auch aufgrund der Arbeit
an der Métaphysique des Saints bringt Bremond den Asketismus ins Spiel; mit dem er fortan
die ignatianische Spiritualitit brandmarkt und der die Kontroverse weiter anstachelt.”®!
Hinter diesem Terminus verbirgt sich die von Bremond mit Vehemenz vertretene Auffas-
sung, dass er fiir ihn die Umschreibung einer alten Héresie darstellt, die darin besteht, das
wahre Gebet durch ein asketisches Bemiihen zu ersetzen.’®* Das aufkommende Interesse
an Bremonds Neuinterpretation der ignatianischen Exerzitien besteht nun aber weder in der
Schaffung diesen neuen — Ismus, in diesem Fall dem Asketismus, noch in der Auseinander-
setzung zwischen Bremond und seinen ehemaligen jesuitischen Mitbriidern,’®* auch nicht
in den vielfdltigen Reaktionen jener Méanner, die Bremond wohlgesonnen und seiner Inter-
pretation gegeniiber aufgeschlossen sind,”®* sondern im Wiederfinden einer theozentrischen

Ausrichtung, die Bremond an einer bestimmten Stelle der aus seiner Sicht tendenziell as-

ketisch orientierten Exerzitien ausmacht. Diese soll im Folgenden skizziert werden.

Bremond stellt bei seiner Interpretation Askese und Gebet gegeniiber. Wihrend mit
Gebet natiirlich das wahre Gebet gemeint ist, dass mit den Worten, Ruhe, Zunichtewerden
und Leere umschrieben werden kann, wird mit Askese eine Aktivitit seitens des Betenden
beschrieben, die laut Bremond zu Unrecht mit dem wahren Gebet vermischt worden ist.
Wihrend das wahre Gebet in die Ruhe fiihrt, miindet die Askese in eine Aktion, wozu Bre-
mond auch die Meditation zihlt.”®> Dabei wendet er sich mit diesem Begriff gegen jedwe-

den religiosen Moralismus. Bremond sieht die Exerzitien als eine Moglichkeit, sich selbst

ritualitét, so dass sich von daher die Auseinandersetzung mit Bremond erklirt, diese wird ausfiihrlich
dargestellt bei Fabre, Le temps de prier, 12 f.

80 Die Rezension findet sich in der der Juliausgabe des Jahres 1922, auf den Seiten 301-311.

81 Goujon, Henri Bremond et la spiritualité ignatienne, 424.

82 Vgl. Anmerkung 691.

83 Diese wird bei Gujon, Henri Bremond et la spiritualité ignatienne, ausfiihrlich besprochen.

Vgl. hierzu den Artikel von Bernard-Maitre, H., Les exercices spirituels de Saint Ignace de Loyola inter-

pretés par l'abbé Henri Bremond, in: Actes du colloque d'Aix, 167—-179.

Goujon, Henri Bremond et la spiritualité ignatienne, 424 f.

784

785



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 168

zu besiegen; aus diesem Grund handelt es sich fiir ihn dabei zunichst nicht um eine Einfiih-

rung ins Gebet, sondern um eine asketische Methode.

Gleichzeitig liefert der ehemalige Jesuit die Begriindung, weshalb der Asketismus in
seinen Augen eine Héresie darstellt und aus dem wahren Gebet zu entfernen ist: Es ist die
in der Taufe durch Christus erhaltene Gnade. Bremond kritisiert, dass viele Theologen bei
der Definition des Gebetes auf die aktuelle Gnade rekurrieren,’®® und nicht erkennen, dass

die Bedingung der Moglichkeit fiir jedes Gebet das Dogma der habituellen Gnade sei.”®’

Bremonds Kritik an der asketischen Tendenz der Exerzitien geht einher mit der Aus-
sage, dass sie der Ausdruck der personlichen Erfahrung ihres Verfassers, Ignatius von
Loyola darstellt.”®® In diesem Sinne ist Ignatius auch derjenige, der die Exerzitien wirklich
durchlebt hat. Das, was die ignatianische Erfahrung auszeichnet, ist Bremond zufolge ,,la
mystique d'élection®, die Auswahlmystik. Derzufolge sind die Exerzitien weniger ein Ma-
nual, das der Vervollkommnung dient als vielmehr ein Manual, welches der Auswahl
dient.”® Dabei betont er, dass fiir ihn die Besonderheit der ignatianischen Erfahrung in dem
Moment der Trostung besteht, welche als Zeichen verstanden wird, dass es sich hier um
einen Weg handelt, den der Suchende zu wihlen hat. Diese gottliche Trostung ist eine klare
Antwort auf die vom Suchenden gestellte Frage.””® Was den Exerzitanten in diesem Mo-
ment auszeichnet, ist, dass er sich bereits entschlossen hat, den Willen Gottes zu tun, so
dass es sich bei der Wahl, die er zu treffen hat, nur noch um eine Formalitit handelt, die er
zu erfiillen hat. Was passiert aber, wenn sich diese Trostung, wie Bremond bei seinen eige-
nen Exerzitien feststellen muss, eben nicht einstellt? Wenn sich bei dem Suchenden nichts

regt und es folglich auch nichts zu unterscheiden gibt? Genau an dieser Stelle kommt fiir

78 Ebd., 425.

87 Goujon und Salin machen dabei gleichzeitig darauf aufmerksam, dass Bremond an dieser Stelle den Stand

der Gnade und den Stand des Gebetes gegeneinander ausspielt. Man kann authentisch beten, ohne sich
im Zustand der Gnade zu befinden, und der Stand der Gnade kann auch bei asketischen Bemiihungen
vorhanden sein. Sie bezeichnen es als vergeblich, diese beiden Dinge trennen zu wollen, in: Henri Bre-
mond et la spiritualité ignatienne, 427.

Bremonds Sicht der ignatianischen Exerzitien bekommt neue Impulse durch das Erscheinen des Buches
von H. Bernard, L'Essai historique sur les Exercices spirituels de saint Ignace, Louvain 1926. Dieses Buch
wird von der Ordensleitung schnell aus dem Verkehr gezogen, eréffnet es doch einen neuen Blickwinkel,
der Bremond sehr beeindruckt hat, wie die zweite Version seines Vorwortes zu den Exerzitien zeigt, die
in der bereits erwéhnten Zeitschrift Vie spirituelle im Frithjahr 1929 erschienen ist: Bremond, H., Saint
Ignace et les Exercices, in: Vie spirituelle, Suppl. avril 1929, 1-47 und mai, 73—111. Im Folgenden abge-
kiirzt mit: Saint Ignace et les Exercices.

89 Ebd., 26.

70 Ebd., 30.

788



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 169

ihn das Mystische ins Spiel.”! Tritt dieser Zustand ein, geht es nun nicht mehr darum, den
Willen Gottes zu suchen, sondern das Einzige, was dem Suchenden bleibt, ist, den Willen
Gottes tun zu wollen. Fiir Bremond besteht gerade in diesem Moment die wahre Natur der
Exerzitien.”®?> Der Suchende kann sich gerade nicht auf ein von Gott empfangenes Zeichen
berufen, sondern ihm bleibt nur, im reinen Willen, und das heif3t letztlich der pur amour zu
verharren. Aus dem Manual der Askese wird in dieser Neuinterpretation der Exerzitien ein

Manual der pur amour.”?

Dieser Neuinterpretation liegen eindeutig Bremonds eigene Exerzitienerfahrung zugrunde,
die gerade darin bestand, dass ihm keine Trostung zuteil wird.”** Mit dieser Analyse verab-
schiedet sich Bremond aus der Kontroverse, wihrend von jesuitischer Seite die Reaktionen

auch auf diese Neuinterpretation nicht ausbleiben.”’

4.7 «qui nous retire au fond de nous-mémes»”® — Die Quintessenz der
Métaphysique des Saints

Die Berichte und Hagiographien erzéhlen eine Geschichte, die durch ihre Zeitlosigkeit auch
fiir die heutigen Glaubigen Giiltigkeit besitzt. Gerade dieses Dossier religidser Erfahrungen,
das die HL darstellt, liefert ein aus Bremonds Blickwinkel notwendiges Supplementum zum
gangigen Glaubensverstdndnis seiner Zeit. Die HL versucht, zu erfassen, wie der gemein-
same Glaube in den Lebensvollzug eines Menschen integrierbar ist und wie er das Handeln

beeinflusst. Es geht um einen Zugang zur Subjektivitit eines glaubenden Menschen. In die-

1 Ebd., 31.
2 Goujon, Henri Bremond et la spiritualité ignatienne, 434.
73 Ebd., 434.

794 So beschrieben bei Blanchet, Henri Bremond, 30-33 und Goichot, Henri Bremond et le sentiment religieux,

183—185. Sicher ist, dass Bremond wihrend seiner Ausbildung sich hdufig den Exerzitien unterzogen hat
und dabei auch auf Ausbilder stoBt, die diese Spiritualitit mit groBer Uberzeugung an die Jungjesuiten wei-
terzugeben versuchen, vgl., Guy, Henri Bremond et son commentaire des exercices, 192. Bremond wird nie
eine wie auch immer geartete Trostung zuteil, vielmehr sind seine Exerzitienerfahrungen durch eine ,,im-
mense Langeweile® gekennzeichnet: «En dehors de cela, un immense ennui», so beschrieben in den Papie-
ren Bremonds, Exercices spirituels. Es handelt sich hier um das Zitat aus einem Manuskript, das als Fufinote
fiir die Einleitung vorgesehen ist, in dieser jedoch nie auftaucht, sieche ebd., 193, Anmerkung 5.

%5 Gujon, Henri Bremond et la spiritualité ignatienne, 435, der hier als Beispiel die Reaktion des P. Cavallera

anfiihrt, der Bremonds Neuinterpretation mit den Worten ,,Phantasiererei kritisiert.

796 Der uns tief im Inneren unseres Selbst hervorzieht*, aus: H. Bremond «Le simple regard dans la littéra-

ture profane (1926), unverdffentlichter Essai, zitiert nach: Goichot, E., Henri Bremond, historien de la

«Faim de Dieu». Choix de textes et prés. par F. Trémoliéres, Grenoble 2006, 90.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 170

sem Sinne kann man die Vorgehensweise Bremonds als eine Vorstufe dessen begreifen,
was heute in der Biographieforschung stattfindet. Den eigentlichen Ausgangspunkt seiner
Untersuchungen bildet dabei seine eigene Biographie, die von der Frage bestimmt ist, ob
man wirklich fiihlen muss, um zu glauben. Die Stille, das keine Antwort bekommen, nichts
zu fiihlen, all das, so hat er herausgefunden, sind keine singuldren Phdnomene, die nur ihm
widerfahren. Im Beichtstuhl ist er immer wieder Zeuge davon geworden, dass die Erfahrung
der spirituellen Trockenheit vielen widerfahrt, so dass gerade die seelsorgerliche Kompo-
nente seines Unterfangens nicht unterschitzt werden darf.”” Davon will er Zeugnis geben,
sie inspirieren ihn dazu, sich auf die Suche zu begeben, nach neuen Wegen zu suchen, so
denkt er {iber eine Art Psychologie des Gebetes nach, die sich auf das stiitzt, was sich auf
dem literarischen Feld iiber die Mystiker und Mystikerinnen erfahren ldsst, einen Versuch,

den er mit der Métaphysique des Saints konkretisiert.

Die Lehre der Mystiker und Mystikerinnen ist ein Produkt ihrer Erfahrungen.’® Sie
sind ein Zeugnis des ,,lebendigen Grundes des Christentums®.”” Bremond befiirchtet eine
Verdringung dieses lebendigen Grundes durch die asketische Strémung und den ihres in-
hérenten Moralismus. Mit Franz von Sales und gegen diese Tendenz vertritt Bremond die

Position, dass das Einstimmen in den géttlichen Willen die Essenz des Gebetes darstellt. 3%

Worin besteht nun die Quintessenz der Métaphysique des Saints? Gibt es diese iiber-

haupt oder stellt Bremonds Versuch ein misslungenes Unterfangen dar?

Wenn man nun bei Bremonds Ausfithrungen von einer Methode, von einer Essenz
sprechen kann, dann besteht sie darin, die Seele immer wieder auf Empfangsbereitschaft

einzustellen. Dies geschieht innerhalb eines Augenblicks, einer Unterbrechung,

,»die Pause selbst ist Gebet, das heiit Anhaften, gefiihlt oder nicht (...) an die immer

agierende Prisenz Gottes.“5!

7 Vgl. hierzu Marxer, 1.’abbé Bremond ou la subjectivité, 36-37.

79 HL VI, 540.

799 Ebd., 541: «fond vivant du christianisme».

800 Ebd., 543.

801 HI VII, 263: «La pause elle-méme est priére, c¢’est a dire adhérence, sentie ou non peu importe (...) a la

présence toujours agissante de Dieu».



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 171

Die Art und Weise der Begegnung, die sich in den mystischen Schriften des 17. Jahrhunderts
findet, ist Bremond zufolge nichts anderes als jene Methode, die, in Form einer kurzen Pause
zwischen jedem Psalm, bereits von den Wiistenvitern praktiziert worden ist.?** Letztendlich
geht es darum, der Aktivitét der Seelenspitze in dem Malle zum Durchbruch zu verhelfen,
wie die Aktivitéit der Eigenliebe und die mit ihr verbundenen Krifte abnehmen. Denn ,,diese
Pausen, die Sie #rgern, will ein GroBerer als Sie fiir Sie*.*”® Bremonds Gebetsphilosophie
zielt darauf, diesen Pausen eine theologische Legitimation zu verschaffen, sie helfen ihm da-
bei, sich der immer gleichen Fragen zu stellen, die er im gesamten siecle classique aufschei-
nen sieht: das Problem des Verhéltnisses zwischen Gott und Mensch. Er ordnet diesem Kon-
flikt zwei Zugangsweisen zu: eine intellektualistisch-spekulative und eine mystisch-affektive.
Im Eifer des Gefechts, so lautet sein Resiimee, hat der intellektualistisch-spekulative Zweig
eine Abwertung der Mystik vorangetrieben, was schlielich zu Auflosung und Zerfall der

mystischen Bewegung in Frankreich gefiihrt habe.®%*

Um das Proprium der religiésen Literatur des 17. Jahrhunderts zu bestimmen, nimmt
Bremond den Leser bei der Hand und fragt danach, welche Erfahrungen sich dort einen
Raum bahnen. Dabei ist nicht zu vergessen, dass das Interesse an diesem Jahrhundert fiir
den ehemaligen Jesuiten darin besteht, dass sich die Mystik hier zu einem sozialen Phéno-
men herauskristallisiert.*”> Das Expandieren der spirituellen Literatur im 17. Jahrhundert
ist fiir ihn ein Zeichen der Ausdehnung des spirituellen Gefiihls einer Epoche.?’® Die im-
mense spirituelle Literatur, die uns von diesem Jahrhundert bleibt, ist fiir Bremond die Ma-

nifestation eines historischen Faktums: Sie existiert, weil das Unsagbare und Unfassbare in

802 Ebd., 267.

803 Ebd., 264: «Ces pauses qui vous scandalisent, un plus grand que vous les veut pour vous.»

Bremond zieht an dieser Stelle die Alumbrados heran. Diese Gruppe ist fiir ihn nichts anderes als eine
Auspragung der spirituellen Renaissance in Spanien, und er sieht in einem Leben in Zuriickgezogenheit
zunidchst auch nichts verwerfliches, da fiir ihn mystisches Leben und Leben in Zuriickgezogenheit ein
und dieselbe Sache sind, HL VIII, 435. Wenn Bremond auch hier in seinen Ausfithrungen teilweise un-
genau bleibt und er bei seiner Rechtfertigung der Alumbrados, die er als ,,Schreckgespenst™ der damaligen
Zeit vorstellt, auf eine differenzierte Analyse historischer Quellen verzichtet, so sieht er an dieser Stelle
insofern richtig, als das Klima des offiziellen Misstrauens gegen die Mystik mit der Verfolgung der
Alumbrados einen Hohepunkt erféhrt, der im Laufe der Zeit zu einer grundsitzlichen Skepsis gegeniiber
der Mystik avanciert. Durch das Auftreten der so genannten pikardischen Illuminaten (1630) und der
Besessenheit von Louviers (1634) war der spekulativ-intellektualistischen Bewegung der Néhrboden ge-
liefert, auf dem sie die Mystik nach und nach aus dem Bereich der Orthodoxie dridngen, vgl. hierzu den
Artikel von M. Tietz ,,Franzosische Mystik®, in: Worterbuch der Mystik, 172—175, hier 174 f.

Houdard, Bremond et la psychologie du sentiment religieux, 126.

804

805

806 Vgl. im Folgenden: Ribard, D., La belle morte d’une ouvriére: Bremond, I’histoire littéraire, le témoig-

nage, in: Littérature et spiritualité¢ au miroir de Henri Bremond, 143—153, 145, im Folgenden abgekiirzt
mit: Ribard, La belle morte d'une ouvriére.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 172

diesen Texten zum Thema innerhalb der Literatur wurde. Dieses Phinomen schlédgt sich
nieder in Erfahrungsberichten, die teilweise nicht aus der Feder des Mystikers oder der
Mystikerin selbst, sondern von einem Biographen stammen. D. h., es handelt sich um Er-
fahrungen aus zweiter Hand, die eine implizit vorhandene Interpretation der Person des
Mystikers und seiner Erfahrung mit sich bringen.®"” Dieser Unterschied scheint fiir Bre-
mond jedoch keine Relevanz zu besitzen, was fiir ihn z&hlt, ist das geschriebene Wort: Denn
dieses ist das Medium, iiber das es dem Mystiker oder der Mystikerin gelingt, die eigene

Erfahrung allen Lesern und Interessierten zugénglich zu machen. 5%

Tatsache ist, dass Bremond der Versprachlichung des ,,Christus lebt in mir* in den
mystischen Texten selbst auf der Spur ist. Allerdings versdumt er dabei, die in den Texten
vorhandene Sprache bzw. den Modus des Schreibens selbst zu analysieren. Der linguistic
turn wird von ihm nicht vollzogen und auch Kenntnisse anderer Zugangsweisen zur Mystik,
die in seiner Zeit auch auflerhalb klerikaler Kreise stattfanden, regen ihn nicht zu einer kri-

tischen Sicht seiner Herangehensweise an.*”

Sein Ziel ist, jene Essenz, die aus jedem Gebet ein Gebet macht,3!°

ans Tageslicht
zu bringen und sie jedem Christen zugéinglich zu machen. Als conditio sine qua non einer
religiosen Erfahrung muss der Christ Gott an die erste Stelle setzen. Dies geschieht im ak-
tiven Vorgang des Anhaftens an den gottlichen Willen. Die Erfahrung der Mystiker und
Mystikerinnen zeigt, dass dieses Anhaften, diese Einstimmung in das Gebet von der unio
mystica fundamental verschieden ist. Wahrend Letztere nur einer kleinen Gruppe zugéing-

lich ist, kann der Akt des Anhaftens von jedem Christen vollzogen werden. Erfahrung ent-

steht Bremond zufolge dadurch, dass ein anderer in mir will, dass mein Wille aufhort, der

807 Vgl. Hours, B., Les historiens et I’Histoire littéraire du setiment religieux, in: Histoire et littérature chez

Henri Bremond, 183-210, hier 184. Hours betont an dieser Stelle, dass Bremond sein interdisziplindres
Vorhaben mit dem Etikett historisch versieht und auf dem Feld der histoire littéraire ansiedelt, was aber
nicht dartiber hinwegtduschen soll, dass er in seinem Vorhaben Theologie, Philosophie, Literatur und
Geschichte miteinander vermischt.
808 Marxer, L abbé Bremond ou la subjectivité, 23: «C’est a tous que I’expérience mystique est possiblement
ouverte, et la page imprimée en est le compte rendu ou le médiateur».
809 J. le Brun hat in seinem Artikel Henri Bremond et la métaphysique des Saints, 24, darauf hingewiesen,
dass Bremond das Werk von Jean Baruzi iiber Johannes vom Kreuz nicht nur gekannt, sondern sogar vor
der Drucklegung bereits von Baruzi personlich ein Exemplar zugesandt bekommen hat. Diese bei Baruzi
vollzogene neue Herangehensweise an die Mystik, die darin besteht, nicht nach einer Erfahrung hinter
den Texten zu suchen, sondern der Erfahrung in den Texten selbst auf der Spur zu sein, hat bei Bremond
augenscheinlich zu keiner Infragestellung seiner eigenen Methode gefiihrt. Vielmehr zeigt er sich Baruzis
Ansatz gegeniiber sehr skeptisch.

810 f7, VIII, 554.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 173

meine zu sein.®!! Diese stille Vereinigung mit Gott, die er mit den Begriffen oraison de
quiétude, de simplicité und pur amour einzufangen versucht, birgt das Verlieren des eige-
nen Selbst in sich in Form einer Fusion, in der das Ich seinen Gott beriihrt.®!? Eine eindeu-
tige Definition der religiosen Erfahrung lasst Bremond dabei vermissen. Die zone in-
décise,®"* die unklare Zone, in der er sich bewegt, ist die Schwelle zur religiésen Erfahrung.
Um diese Schwelle iibertreten zu konnen, muss sich der Mensch dariiber klar werden, dass
er sein Wollen und sein Bediirfnis nach Gefiihlen vor der Schwelle ablegen muss. Das Glei-
che gilt auch fiir den Wunsch nach Perfektionierung des eigenen Selbst. Das sich Einlassen
auf und das Gewahrwerden von der Prisenz Gottes in uns ist die Bedingung religidser Er-

fahrung, aber nicht mit der religiésen Erfahrung selbst gleichzusetzen, so Bremond.

4.8 «sans rien sentir (...), mais je vais»®* — Auf der Suche einer
gemeinsamen Erfahrung

Die in Kapitel 3 des zweiten Teiles skizzierte Genese der HL hat gezeigt, dass sich Bremond
zwar auf das Feld der Spiritualitétsgeschichte begibt, sein Projekt neben der historischen Per-
spektive jedoch weitere Aspekte beinhaltet. Ein Indiz dafiir ist die Tatsache, dass es sich bei
der HL nicht um eine reine Faktensammlung handelt, sondern dass aus dieser Faktensamm-
lung eine Theorie, eine ,,Metaphysik®, entwickelt werden soll. Zwar versteht sich Bremond
als Historiker, er spricht aber in historischer Hinsicht selbst vom Ungeniigen seiner Me-
thode.?'® Die Art und Weise, mit der er religiose Biographien und Autobiographien in seiner
HL einfiihrt, d. h. der unkritische Umgang mit Quellen, ldsst sich nur insofern erkldren, als es
ihm letztlich nicht um die Historizitit dieser Quellen geht, sondern sie das Mittel sind, das
ihm bei der Schaffung einer spirituellen Atmosphare hilft. Bremonds Ziel ist es, Zeugnis zu
816.

geben®'®: Der Historiker Bremond interessiert sich fiir die Mystik, dem Sprechen von dem,

worliber man eigentlich nicht sprechen kann, in publizierter Form, die aufgrund der Publika-

811 Ebd., 560: «IL FAUT QU’UN AUTRE EN MOI VEUILLE, un autre, ¢’est-a-dire un Dieu...Ma volonté
n’est vraiment mienne qu’EN CESSANT D’ETRE MIENNE.»

812 Marxer, L’Ecole francaise, 881.

813 Vgl. den Hinweis bei Houdard, Humanisme dévot, 26: Die zone indécise wird gerade durch die Literatur

sichtbar, dringt nach auBlen, verschafft sich Gehor, ohne jedoch ihren Geheimnischarakter dadurch zu
verlieren.
814 Ohne etwas zu fiihlen (...), aber ich schreite voran®, aus den von Blanchet zusammengesammelten Frag-
menten, zitiert nach: Marxer, L’abbé Bremond ou la subjectivité, 16.
815 Siehe Anmerkung 520.

816 Vgl. im Folgenden Ribard, La belle morte d’une ouvriére, 145 f.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 174

tion fiir einen breiten Leserkreis sichtbar geworden ist. Diese Literatur, die verschiedene Ka-
tegorien wie fromme Abhandlungen, Hagiographien, Ausziige aus Romanen, Anleitungen
zum frommen Leben beinhaltet, welche die Spuren einer in ihr eingeschriebenen Erfahrung
tragen. Dabei stellt sich die Frage, ob Bremond seine Mystiker und Mystikerinnen aufgrund
seiner Sehnsucht nach einer Synthese nicht durch eine betrichtliche Zahl von Stereotypen®!’
sieht? Fest steht, dass er auf eine kritische Analyse der ihm vorliegenden Hagiographien und
ihrer Hagiographen vollstéindig verzichtet.®'® Das liegt darin begriindet, dass der Priester und
ehemalige Jesuit die Literarizitdt der Texte nicht nach ihrer dsthetischen oder historischen
Qualitdt bemisst, sondern sie als Tréger einer Erfahrung ansieht, als ein Ort, an dem sich
Ideen generieren, Gefiihle artikulieren und weitergegeben werden koénnen.®' Es geht ihm
offensichtlich darum, tiber die Einzelbiographien hinaus ein Bild der jeweiligen Gesellschaft

zu entwerfen, in der sie gelebt haben, wie z. B. das mystische Paris von Madame Acarie.?*

Betrachtet man aus heutiger Sicht Bremonds Anspruch, als Historiker aufzutreten,
so wird schnell klar, dass er unter dem Begriff Geschichte etwas anderes versteht. Sie defi-
niert sich durch die Aufgabe, ,,die Vergangenheit zu verlebendigen, durch sie das Alte im-

mer wieder in neuem Licht erscheinen zu lassen und so viel wie mdglich zu bewahren, %!

Nur aus diesem Bediirfnis heraus, das Alte neu zu sagen, lésst sich erkldren, weshalb
Bremond vollkommen unkritisch autobiographische Zeugnisse, Hagiographien, Berichte
geistlicher Begleiter sowie personliche Briefe nebeneinander stellt. Ihn interessieren nicht
die Zuverldssigkeit und die Authentizitit der Quellen, sondern die Geschichte, die sie er-
zdhlen. Es geht um den gelebten Glauben, der durch diese Quellen hindurch scheint. Damit

schlédgt er einen im Gegensatz zur Neuscholastik v6llig anderen Weg ein:

»Was ist Objekt des Glaubens? Nicht das historische Phinomen — niemals: Selbst ein
Engel wiirde mich nicht dazu bringen, an die Realitéit des historischen Phinomens zu

817 Venard, Histoire littéraire et sociologie historique, 80; Marxer, L’Ecole francaise, 883 konstatiert dies-

beziiglich weitere Schwichen bei Bremond, wenn er ihm bescheinigt, dass er, angestachelt von dem Wil-
len, ein gemeinsames Elixier, eine Synthese zu bilden, zu einer starken Vereinfachung neigt.
818 Der historisch-soziale Kontext, in dem sich die von ihm vorgestellten Mystiker und Mystikerinnen bewe-
gen, interessiert ihn kaum, an P. Bérulle, Ch. Condren und den anderen interessiert ihn allen voran das,
was sie zu sagen haben, ihr Sprechen von dem, woriiber man eigentlich nicht sprechen kann, siche ebd.,
879-880.
Ribard, La belle morte d’une ouvriére, 153.
Venard, Histoire littéraire et sociologie historique, 80.
Personliche Notizen Bremonds vom 23. Mérz 1908, zitiert nach: Goichot, Historien du sentiment religi-
eux, 60.

819

820

821



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 175

glauben (...). Das historische Phanomen ist eine Vorbedingung des Glaubens: Die his-
torische Wissenschaft présentiert der Intelligenz ein historisches Phdnomen, das mein
Glaube gottlich interpretiert (...). Die Scholastiker schienen zu oft den Glaubensakt

auf die Durchdringung eines historischen Phidnomens zu reduzieren, indem sie ihre

ganze Aktivitit um den historischen Beweis herum konzentrieren. 3?2

Dieses Zitat ist ein eindeutiges Indiz fiir die Tendenz, die sich schon in Kapitel 1 des zweiten
Teiles angedeutet hat: Bremond grenzt sich klar von dem Bestreben der Scholastik und damit
der Neuscholastik ab, den Glaubensakt auf ein ,,Fiir-wahr-Halten* von Sétzen zu reduzieren;
fiir ihn ist Glauben etwas, das sich im Leben manifestieren und bewahrheiten muss, das durch
die Geschichte hindurch in den existenziellen Lebensberichten der Mystiker und Mystikerin-
nen aufscheint. So kann man sagen, dass Bremond stets ein Horender, ein Spiirender geblie-
ben ist: Er richtet sein Augenmerk auf das Seelenleben der Mystiker und Mystikerinnen und
verfolgt dabei jene Spuren, die von den inneren Bewegungen, ihrem Lassen und ihrem Ein-
genommen werden zeugen. Das ist fiir ihn das Mystische; dieses Ergriffen werden versucht

er in seiner Métaphysique einzufangen und allen zugénglich zu machen.

Dabei sucht der ehemalige Jesuit nach diesem gemeinsamen Grund, der allen spiri-
tuellen Erfahrungen zugrunde liegt, eingeschlossen seiner eigenen: Deswegen stellt er uns
in seiner HL eine ganze Galaxie religidser Portréts vor und nimm den Leser — in Form eines
einladenden Spaziergangs — bei der Hand, fiihrt ihn im Ton der Konversation in die Texte
ein, die er vorstellt. Dabei kommentiert Bremond sie mit leichtem Ton, wahrend er uns
dabei sein Ich offenlegt, indem er quasi en passant die Wirkung, die diese Texte auf ihn
haben, offenlegt. Es ist seine Seele, die er dabei offenbart und damit unsere eigene ins
Schwingen bringt.®* Die Texte der Mystiker und Mystikerinnen fungieren dabei als Stimm-
gabel, die bei ihm eine Resonanz auslosen. Uberzeugt davon und beseelt von der Mission,
dass diese Resonanz bei allen Gldubigen ausgeldst werden kann, versteht sich Bremond
selbst wiederum als Resonanzgeber, der durch die Prédsentation der Portrits und seines
Kommentars die Seelen der Leser zum Klingen bringt. Die pur amour fungiert dabei als

Deutehorizont, als Praxistest seiner Trockenheit.

822 Personliche Notizen Bremonds vom 23 Mirz 1908, zitiert nach ebd., 61: «Qu est-ce qui est objet de la

foi? Ce n’est pas le phénomene historique — jamais: un ange méme ne me fera pas croire a la réalité d’un
phénomene historique (...), le phénomeéne historique est une précondition de 1’acte de foi: la science his-
torique présente a I’intelligence un phénomene historique que ma foi interprétera divinement (...) Les
scolastiques semblaient souvent réduire 1’acte de foi a la perception d’un phénomene historique, concen-
trant toute leur activité autour de la preuve historique.»

823 Marxer, L’abbé Bremond ou la subjectivité, 40.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 176

In der Métaphysique des Saints erklart uns ihr Autor, dass das, was er immer gesucht
hat, die Erkenntnis ist, dass das Schweigen Gottes nicht unbedingt das Anzeichen seiner
Absenz ist. Letzteres haben ihm die Mystiker und Mystikerinnen aufgezeigt. Es scheint,
dass sich im Durchgang durch die Schriften der Mystiker und Mystikerinnen Bremonds
eigene Erfahrung erhellt, ja eine Kontur bekommt. Dabei hilt der Priester, der sich auf dem
Feld der Geschichte und der Religionspsychologie sowie Theologie und Literatur bewegt,
am Begriff der Geschichte ebenso wie am Begriff des Gefiihls fest, ohne sich von beiden
unnoétig einengen oder festlegen zu lassen: Vom Begriff der Geschichte wendet er sich nicht
ab, da in den Augen des Historikers der Literatur, als der er sich begreift, die Geschichte
im Erzdhlen besteht, und er nun mal die Geschichte der Spiritualitit erzdhle. Gleichzeitig,
so betont Bremond, handelt es sich bei der HL um ein wahrhaft literarisches Werk.** Wenn
Bremond sein Projekt eine literarische Geschichte nennt, so stellt sich die Frage, ob er mit
seiner Métaphysique des Saints nicht auf der Suche nach einer verlorenen Zeit ist? Besteht
nicht die eigentliche historische Unternehmung darin, eine verlorene historische Zeit fest-
zuhalten und sie dabei gleichzeitig als wiedergefundene Zeit zu prisentieren? Findet der
ehemalige Jesuit hier nicht jenes Elixier, das er selbst fiir den Heilungsprozess seines per-
sonlichen Bruchs bendtigt, den er in seinem eigenen Glauben wahrnimmt? Wirkt Bremond
bei jenem Spaziergang, auf den er uns mitnimmt, nicht viel gliicklicher unter all den Mys-
tikern und Mystikerinnen, bewegt er sich nicht in einer Art fable de temps,®* die es erlaubt,
eine Verbindung zwischen einer individuellen Erfahrung und der Erfahrung der Mystiker
und Mystikerinnen zu kreieren? Handelt es sich dabei nicht um eine Unternehmung, in der
eine erste Spur fiir das gelegt wird, was Michel de Certeau, ebenfalls franzdsischer Jesuit,
Jahre spiter mit La fable mystique weiterdenken wird, jene Rede, die die Zeit konfiguriert

und wieder neu konfiguriert, indem sie kontempliert?

Bremond sucht das Gemeinsame in all diesen Portrits,®?¢ die er uns vorstellt. Die
Essenz liegt neben der Dynamik, die die pur amour in der Seelenspitze bewirkt, ndmlich
dem Wunsch, Gott anhaften zu wollen, in einer ihr eingebundenen Logik des Verlustes.®?’

Bremond legt seinen Lesern eine Geschichte vor, deren Proprium darin besteht, dass sie uns

824 Ebd., 43.
825 Ausdruck stammt von F. Marxer, der hierbei auf La fable mystique von Michel de Certeau anspielt.
Und tappt dabei, ohne es zu bemerken, in die Fragestellung der mittelalterlichen Nominalisten: So
Marxer, L’abbé Bremond ou la subjectivité, 42.

827 Ebd., 43.

826



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 177

das Gebet in Form eines Zugangsweges erschlieft: Ndmlich Zugang zu dem, was mit sen-
timent gemeint ist.3?® Dass er etwas gesehen hat, er einer modernen religidsen Erfahrung
auf der Spur ist, hat kein anderer als Michel de Certeau besonders betont wahrgenommen,

auf dessen Analyse der Métaphysique des Saints das folgende Kapitel eingeht.

4.9 «tour centrale»®” — Die Analyse der Métaphysique des Saints durch
Michel de Certeau

Dass die Fragen, die Henri Bremond an das 17. Jahrhundert herantragt, gut und recht gestellt
sind, fillt auch seinem spéteren Ordensbruder Michel de Certeau®® auf: So bescheinigt er
Bremond ein historisches Bewusstsein, ist Bremond seiner Ansicht nach doch in der Lage,
zwischen seiner Arbeit als Historiker und seiner historischen Situation, in der er sich befindet,

zu unterscheiden.

Da es sich bei Michel de Certeau neben Arnulf Rainer und Madeleine Delbrél um
ein weiteres prominentes Beispiel eines Personenkreises handelt, der sich von Henri Bre-
mond hat inspirieren lassen, soll im vorliegenden Kapitel sein Interesse an und seine Ana-

lyse von Bremonds Métaphysique des Saints kurz vorgestellt werden.

Michel de Certeau nimmt an den Entretiens de Cérisy anlésslich des 100. Geburts-
tages von Henri Bremond teil mit einem Beitrag, indem er ihn als Historiker, der Zeuge
einer modernen Erfahrung ist, beschreibt.?3! Gleichzeitig stellt er bei seinem ehemaligen
Mitbruder fest, dass dieser aufgrund der rigiden, formalisierten theologischen Ausbildung
bei den Jesuiten gelitten hat. Michel de Certeaus Interesse gehdrt mit zwei Artikeln, die
Henri Bremond gewidmet sind, genau jener Trockenheit, die aus der Ausbildung zum einen,
und dem personlichen Gebetsleben zum anderen bei Bremond entstanden ist: So wendet

sich Michel de Certeau dieser Trockenheit mit der Frage zu, inwiefern diese Spuren einer

828 Cantillon, A., Les marques du style, in: Littérature et spiritualit¢ au miroir de Henri Bremond, 177-194,

hier 178-179.

,Hauptturm®. Diese Aussage von Michel de Certeau bezieht sich auf die Métaphysique des Saints im
Verhiéltnis zu den restlichen Bianden der HL, in: Certeau, La Métaphysique des Saints, Anmerkung 67.
Derselbe Artikel erscheint in Entretiens sur Henri Bremond, 113—150. Im Folgenden wird jedoch nach
RSR zitiert.

Trémolicres, L histoire littéraire du sentiment religieux de I’abbé Bremond, 119 f.

829

830

81 Nédoncelle, Entretiens sur Henri Bremond, 144: «(...) il y avait chez Bremond I’indice d’une question

qu’il avait ressentie en fonction de son époque (...), une question qu’il avait également pergue au XVII®
siécle et qui reste ouverte aujourd’hui.»



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 178

t, 832

modernen religiosen Erfahrung in sich birg zum anderen ist es gerade die Métaphysique

des Saints, die sein Interesse weckt. %3

Ist doch hier die entscheidende Stelle, so konstatiert Michel de Certeau, in dem Bre-
mond sich nicht mehr ldnger hinter der Stimme seiner Hauptakteure verbirgt, sondern selbst
Stellung bezieht.*** So verwundert es nicht, dass diese Beobachtung Michel de Certeau zu
der These gefiihrt hat, dass in der Métaphysique des Saints weniger eine Aufarbeitung und
eine Prdsentation vergangener mystischer oder spiritueller Erzéhlungen stattfinden, sondern
es Bremond vielmehr um die Rechtfertigung einer modernen religiosen Erfahrung geht.®%
Das, was aus dieser Erfahrung resultiert, ist von einer intellektualistisch-dogmatischen The-
ologie weit entfernt, was erklart, weshalb sich sein fritherer Ordensbruder Bremond den
Titel Métaphysique gewadhlt hat. Die Modernitdt besteht zum einen in der Konzentration
auf den Status der Inquiétude, durch die Bremond hier den Fokus auf den Moment der Krise
legt, die zum Verlust der Erfahrung fiihren kann. Auf der anderen Seite sucht er Heilung
fiir seine spirituelle Trockenheit in der Negation des Affektiven®*® und dem Animus: So
treten das Nichtwissen des Geistes und das nicht vorhandene Gefiihl ab zugunsten einer
Erfahrung, die letzten Endes auch affektiven Typs ist und in einer Erfahrung des Willens
griindet; dem zentralen Willen, Gott angehoren zu wollen,®” wihrend Animus und senti-
ment in der Nacht sind. Die Faszination Bremonds fiir die pur amour ist letzten Endes der
Tatsache geschuldet, dass die Reinheit in der Reinheit des Willens und der Erfahrung des
Leeren bestehe. Es ist die Kombination von Reinheit und Mystik, welche die Essenz der

Bremond’schen Gebetslehre ausmache, so Michel de Certeau.

Die beiden Bénde der Métaphysique des Saints stellen fiir Michel de Certeau, ge-
meinsam mit der Introduction a la philosophie de la priere, den Hohepunkt einer HL dar,

der er auf literarischer und historischer Ebene ansonsten ein Reiissieren eher abspricht.®®

82 Certeau, Henri Bremond historien d’une absence, Anmerkung 94.

833 Vgl. Anmerkung 829.

84 Vgl. im Folgenden Certeau, La Métaphysgqiue des Saints, 24 f.

835 Ebd., 26 und 44. Diese moderne Erfahrung besteht im Verschwinden des Objektes des Glaubens; so er-
staunt es nicht weiter, wenn Michel de Certeau weiter ausfiihrt, dass es gerade jene objektiven Realitdten
sind, die Bremond immer suspekt erschienen sind.

836 [r VIII, 325.

87 Certeau, La Métaphysique des Saints, 40.

838  Certeau, Historien d’une absence, 74.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 179

Hier offenbart sich die Bremond’sche Auseinandersetzung mit der religidsen Erfahrung.®%
Denn, so fiihrt der Jesuit seine Gedanken iiber seinen fritheren Ordensbruder weiter aus, die
Texte der Mystiker und Mystikerinnen scheinen etwas zur Sprache zu bringen, was Bre-
mond selbst als Frage aufgeworfen hat.®¥® So arbeitet Bremond Michel de Certeau zufolge
das bei seinen Autoren heraus, was diese selbst nicht zu sehen imstande waren, und was fiir
ihn doch das Essenzielle ist.3*! Bremonds Philosophie de la priére verweist darauf, dass die
Erfahrung der Saints aus diesen Texten spricht, die sich nicht zuletzt dank seiner HL zu der
Erfahrung einer Epoche heraus kristallisiert.*** Somit handelt es sich bei Bremond um eine
Metaphysik, die durch die Geschichte gerechtfertigt ist. Das, was Michel de Certeau an der
HL interessiert, ist die Implementierung eines wahrhaft spirituellen Erzihlens,®** welches
dem Ziel dient, eine gemeinsame Essenz aus jedem Gebet, das Bremond vorstellt, heraus-
zuarbeiten.?** Dabei begibt sich Bremond auf die Suche nach der Realitit der religiosen
Erfahrung und geht dabei folgendermaf3en vor: Er interessiert sich demnach fiir diejenigen,
die von diesen Erfahrungen berichten und die er als Heilige bezeichnet, und darunter — dem
845

Sprachgebrauch des 17. Jahrhunderts folgend — Mystiker und Mystikerinnen versteh

Worin besteht fiir ihn nun das Wesentliche dieser Erfahrungen?

Michel de Certeau bescheinigt seinem fritheren Ordensbruder Henri Bremond, dass die-

ses Wesentliche des Gebetes fiir ihn in der Entdeckung gelegen hat, dass am Grunde aller be-

839 Und gerade an der Art und Weise, wie diese stattfinden, ist Michel de Certeau an den Arbeiten von Henri

Bremond interessiert: So analysiert er die subjektive Herangehensweise des ehemaligen Jesuiten, konsta-
tiert, wie dieser seine eigene Position und seine Parteilichkeit in die Streitigkeiten des 17. Jahrhunderts
einfiihrt und wie es Bremond dabei gleichzeitig gelingt, aufzuzeigen, dass die fundamentalen Fragen des
20. Jahrhunderts ihren Ursprung in den Briichen und Umwélzungen des 17. Jahrhunderts haben, vgl. Le
Brun, Michel de Certeau. Historien de la Spiritualité. 538.

Certeau, Historien d’une absence, 76.

So erklart Bremond im Vorwort der zweiten Ausgabe seiner Inquiétude, dass er — wenn er alleiniger
Meister seines Lebens wére, dann wire sein Leben voll und ganz mit der Suche nach einer Antwort auf
die Frage beschéftigt, wer wirklich betet, gekront mit einer Definition des Gebetes, die die Zahl derer, die
wirklich beten, erhoht. Diese Aussage Bremonds spielt im dritten Teil dieser Arbeit nochmals eine Rolle,
wenn sein Ansatz fiir die heutige Glaubenskrise fruchtbar gemacht werden soll.

840
841

842 Certeau, Historien d’une absence, 78.

Dieses Erzihlen hat bei Bremond eine doktrinale Reichweite und fiihrt dazu, dass der Leser den Eindruck
gewinnen soll, dass alle die hier vorgestellten Autoren das Gleiche aussagen; die Wiederholung verhilft
Bremond dazu, den Sinn zu postulieren. Diese Erkenntnis wird spdter bei Michel de Certeau derart wei-
tergedacht, dass er Mystik nicht als Lehre, sondern als Aussage begreift.

843

844 Diese eine zentrale Frage, eine tragfihige und seine eigenen Wunden heilende Definition des Gebetes zu

finden, ist das, was Bremond bei der Abfassung seiner Meétaphysique umtreibt, Certeau, Historien d’une
absence, 81: «Question unique, question centrale, source d’un incessant travail qui débouche, dans la
Meétaphysique des Saints, sur une ,definition de la priere*.

85 Ebd., 89.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 180

schriebenen Erfahrungen, je hoher und ergreifender sie auch sind, die Erkenntnis steht, dass das
Gefiihl dabei keine Rolle zu spielen scheint. Aus dieser Erkenntnis schlussfolgert Bremond,
dass das wahre Anhaften an Gott etwas anderes sein muss als ihn zu fiihlen, ja mehr noch, dass
der Wille, Gott anzugehoren, das Entscheidende ist und wenn auch Verstand und Gefiihl dabei
in der Nacht verharren.34® Diese Leere, die Bremond dabei feststellt, birgt zum einen die Ge-
fahr, dass der Glaubige sich an dieser Stelle umdreht und aufhort zu glauben, zum anderen
findet Bremond in dieser Leere, die er als mystisch begreift, eine Pridsenz vor, die sich in das
Schweigen zuriickgezogen hat, was ihn zu der AuBerung veranlasst hat, dass Gott niemals so
préasent ist als in den Momenten seines Schweigens bzw. dass dieser Gott sich gerade dann gibt,
wenn er sich entzieht.®*’ Dieses Nicht-Fiihlen und Gott machen lassen, miindet bei Bremond
schlieBlich in eine antiasketische und antihedonistische Haltung, so Michel de Certeau, eine
Verneinung jeglicher Versuche, Gott durch eigene Anstrengungen oder Handlungen zu fiihlen.
Das Wesen des Gebetes kann fiir Bremond nicht durch die Qualitét des Fiihlens bestimmt sein.
Es besteht fiir Bremond vielmehr in einem geheimen Leben, in der Form eines spirituellen Ins-
tinktes, der das Potenzial in sich birgt, sich die Leere in Form eines Ortes anzueignen, in dem
sich die verzweifelte Liebe oder die liebende Verzweiflung des Betenden realisiert. Die Ver-
zweiflung ist Bremond zufolge nichts Schreckliches, sondern vielmehr wiinschenswert als Ge-
legenheit, die reine Liebe erfahren zu kdénnen.?*® Das Wort Mystik oder mystisch sei bei der
Bremond’schen Gebetslehre so zu verstehen, dass es sich auf jene Realitét bezieht, die auf die
Abwesenheit des Gefiihls im Gebet hinzielt. Der Terminus pur amour hingegen bezeichnet er

als eine Art Gesetz des spirituellen Lebens.**

Mit diesen beiden Artikeln 16st Michel de Certeau Bremonds Werk aus ldngst ver-
gangenen Querelen heraus, indem er nur beildufig auf dessen Qualitdt als Theologe und
Historiker eingeht und den Fokus darauf legt, was Bremond in seinen Augen richtig ge-
macht hat. Zweifellos kann man den Ansatz Bremonds, der durch die Texte, die von den
Erfahrungen der Mystiker und Mystikerinnen berichten, selbst einen direkten Zugang zur

Erfahrung bekommen will, als naiv bezeichnen, aber paradoxerweise ist es seine kiinstleri-

846 Ebd., 89.
87 Ebd., 90.
848 Ebd., 94 f.

849 Certeau, La Métaphysique des Saints, 46.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 181

sche Herangehensweise, die uns wie keine andere zeigt, dass wir der Literatur verpflichtet

sind und sie eine Affinitéit zur Mystik aufweist. %>

Dass sich Michel de Certeau fiir seinen franzosischen fritheren Ordensbruder Henri
Bremond interessiert, erstaunt insofern nicht, als dieser jenen psychologischen Aspekt der
mystischen Sprechweise hervorholt, der sich auf die Relation von Erfahrung und der Weise
des Sprechens konzentriert. In der Person Bremonds findet er einen jener Autoren, die den
Ubergang von einer monastischen zu einer modernen Spiritualitiit skizzieren.®*! Bremond
ist derjenige, der mit seiner HL den konfessionellen Rahmen durchbricht und aus dem kle-
rikalen Zirkel heraus, dem er selbst angehdrt, eine Literatur offengelegt, die nun von einem
weit groBeren Adressatenkreis erschlossen werden kann.®? Es ist nicht ohne Grund, so
schreibt Michel de Certeau, dass das Wort mystisch gerade in diesem Kontext zum ersten
Mal auftaucht, und sich zu einer science mystique weiterentwickelt.®>* Bei allem Interesse
fiir diese Entwicklungen geht es Michel de Certeau nicht nur um das 17. Jahrhundert und

84 als viel-

dem damit verbundenen Erwachen unterschiedlicher mystischer Stromungen,
mehr um den Zugang seines fritheren Ordensbruders Henri Bremond zu dieser Literatur.
Bei Bremond ist er einer Philosophie auf der Spur, die aus einer spirituellen Erfahrung re-
sultiert.® Denn fiir ihn gibt es eine Glaubensrealitit, die jenseits von dogmatischen Be-
grifflichkeiten liegt, und fiir die er gleichzeitig postuliert, dass diese an dem erfahrbaren

Unsagbaren néher dran ist als jene Theologen, die dieses Unsagbare mit Begrifflichkeiten

850 Trémoliéres, Approches de I’indicible, 7.

81 Trémoliéres, F., Approches de I’indicible dans le courant mystique frangais (Bremond et Certeau lecteurs
des mystiques), in: Ders., Approches de I’indicible, 9-46, 13, im Folgenden abgekiirzt mit: Bremond et
Certeau lecteurs des mystiques.

852 Le Brun, Historien de la Spiritualité, 537.

853 Trémoliéres, Bremond et Certeau lecteurs des mystiques, 14.

854 Vgl. hierzu Certeau, Mystique. In diesem Artikel beschreibt Michel de Certeau das Aufkommen des Wor-
tes mystique im 17. Jahrhundert: Aus dem Adjektiv entsteht das Substantiv, gefolgt vom Entstehen einer
mystischen Sprechweise, welche daraus resultiert, dass die Mystiker und Mystikerinnen dieses Jahrhun-
derts die Neuheit dessen, was sie sagen, in eine neue Art des Sprechens bringen miissen. Dariiber hinaus
zeugt diese Art des Sprechens davon, dass sie aus Erfahrung sprechen, ja mehr noch, sie entwickeln einen
eigenen Modus loquendi. Dabei haben die Mystiker und Mystikerinnen immer wieder betont, dass sie
sich innerhalb der Catholica bewegen und eigentlich nichts Neues erfahren haben. Das, was in ihnen auf-
bricht, so fasst Michel de Certeau zusammen, ist jenes Unsagbare, das sich bereits schon zu anderen Zeiten
eine Bahn geschaffen hat, nur haben es die Mystiker und Mystikerinnen in einer fiir sich neuen Weise er-
fahren. Diese subjektive Erfahrung hat an der Transformation des 16. und 17. Jahrhunderts gro3en Anteil.
Resultiert aus dieser Erkenntnis, die auch Bremond nicht verborgen geblieben sein diirfte, wenn er sie auch
nicht so pointiert formuliert hat wie sein spéterer Mitbruder Michel de Certeau, die Abneigung und klare
Distanzierung gegeniiber manchen modernistischen Versuchen, Neues schaffen zu wollen?

Und die ihm den Blick auf eine Geschichte der Spiritualitét ermdglicht, die sich dabei weniger als Doku-
mentensammlung begreift, sondern der es um ein Dechiffrieren langst vergangener Debatten fiir aktuelle
Fragestellungen geht, siche Le Brun, Historien de la Spiritualité, 538.

855



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 182

einzufangen versuchen.®® Gerade in der Métaphysique des Saints macht Bremond in der
Auseinandersetzung mit Franz von Sales, Pierre de Bérulle, Alexandre Piny und Louis
Chardon auf diesen Tatbestand aufmerksam. Sie fiihren Bremond zu einem tieferen Ver-
stdndnis von einer Vorstellung der Anwesenheit und Abwesenheit Gottes, zu einer Form
der Kontemplation, die sich jeglicher Vorstellung, Erwartung, Hoffnung und jedem Machen
Wollen entzieht.®*” Jene Ansitze, die der suchende Bremond bei diesen Autoren kennen-
lernt, erschlieBen sich ihm unmittelbar, da sie, wenn auch ohne ein Gefiihl hervorzurufen,
sich dennoch auf der Ebene des Affektiven bewegen: Es handelt sich nicht um ein Paradox
des Intellekts, sondern um eine gefiihlte Abwesenheit. Die Spiritualitit der von ihm vorge-
stellten Autoren miindet nun gerade darin, diese Abwesenheit zuzulassen und in Form einer
Willensiibergabe, eines Machen-Lassens zu tiberwinden. Daher auch Bremonds Kritik an
allem Machen—Wollen und an jeglichen Versuchen, durch Verdienste den eigenen Glauben
heiligen zu wollen, da beten nichts anderes sei als Beten wollen.®*® Es ist das Gefiihl, so
folgert Bremond nach dem Studium seiner Mystiker und Mystikerinnen, das uns davon ab-
hilt, Gott wahrhaft zu erfahren und welches Bremond in Anlehnung an Piny Kreuzigung
nennt in dem Sinne, dass man sich immer dann im Zustand des Gebetes befinde, wenn man
nur Gott und seinen Willen im Blick habe.®*° So priift das Schweigen Gottes den Glauben
des Menschen, da Gott anzuhaften nicht gleichzusetzen ist mit dem Wissen, dass er exis-
tiert. Bremond, so resiimiert Michel de Certeau, gibt eine prizise Antwort des Unsagbaren,
nicht zuletzt dann, wenn er in Bezug auf die Dichtung sich dazu duflert, dass die wahre
Dichtung auch das Unsagbare aussagt, die Erfahrung des Unsagbaren die Sprache der Dich-
ter begriindet.®®® So handelt es sich bei der Métaphysique des Saints nicht um weniger als
eine Art Manifest eines Landpfarrers, der dem Schweigen Gottes nichts anderes entgegen-

halten kann als seinen Willen zu glauben. ¢!

856 Trémoliéres, Bremond et Certeau lecteurs des mystiques, 17.

857 Vgl. im Folgenden ebd., 21 f. Die Umschreibungen von Piny und Chardon, dass Gott dann einem Men-
schen besonders nahe ist, wenn er schweigt bzw. sich entzieht, stellen fiir Bremond —und auch fiir Michel
de Certeau — eine addquatere Umschreibung dar als dies rationale Entfaltungen des Unsagbaren im Nach-
gang zu leisten im Stande sind.

88 HL VIII, 407.
839 Trémoliéres, Bremond et Certeau lecteurs des mystiques, 24 f.

Ebd., 27. So ist auch die Liturgie nichts anderes als gesungenes Gebet, mit der Prizisierung, dass beim
wahren Gebet, der wahren Liturgie und auch der Poesie die Sprache im moi profond des Horers eine
Resonanz ausldst, etwas zum Klingen bringt.

861 Ebd., 30.

860



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 183

Neben dem gemeinsamen Interesse an dieser eher psychologischen Seite der Mystik
gibt es aber auch grofle Unterschiede zwischen Henri Bremond und Michel de Certeau: Da
ist zum einen ihr jeweiligen Verhéltnis zur SJ: Wéhrend Bremond aus dem Orden austritt,
bleibt Michel de Certeau bis zum Ende seines Lebens Jesuit. Er interessiert sich besonders
fiir Jean-Joseph Surin, eine Spur, die ihn nach Loudun fiihrt, und damit zum Beginn der kar-
melitischen Spiritualitit in Frankreich.®®? Und die Situation, in der sich beide der Mystik zu-
wenden, ist eine andere: Bremond versucht mit seiner HL, die in den Nachwehen der so ge-
nannten Modernismuskrise entsteht, die klassisch modernistischen Reizthemen zu tiberwin-
den und auf eine neue Form der Spiritualitit aufmerksam zu machen, wihrend Michel de
Certeau von der Textkritik herkommt und sich seine Zugangsweise somit von der Bremonds
stark unterscheidet®®: Seine ersten Arbeiten sind den franzosischen Jesuiten der ersten
Stunde gewidmet, dabei spielt auch der Begriff der Erfahrung fiir ihn eine grofle Rolle, dem
er jedoch mit groBer Vorsicht, wenn nicht gar Misstrauen begegnet.®** Die Kategorie der
Erfahrung ist vielmehr jene, die Michel de Certeau zufolge die mystische Sprechweise auto-
risiert. Henri Bremond wird trotz oder gerade wegen seiner personlichen Erfahrung zu einem
Déchiffreur einer modernen religidsen Erfahrung, die sich Jahre spéter bei Michel de Certeau
in einer Art des Sprechens ausdriickt. Und wen wundert es, dass das Vorwort der fable mys-

tique wie ein Echo jener Mottos erscheinen, die Bremond seiner HL voranstellt?3%

862 Bei seinen Recherchen zu Jean Joseph Surin ist Michel de Certeau dem Phidnomen auf der Spur, wie sich

die Erfahrung in einer Art des Sprechens niederschldgt. Die Texte Surins dienen ihm dabei als Beispiel
dafiir, wie das Fehlen und der Mangel in einem Text aufscheinen kdnnen, da diesen Texten ein Oszillieren
zwischen Sagen und Nichtsagen innewohnt, siche: Certeau, M., Histoire et mystique, in: L’absent de
I’histoire, Paris 1973, 153—-167, hier 163, im Folgenden abgekiirzt mit: Certeau, Histoire et mystique. Mit
Jean Jospeh Surin kommt Michel de Certeau dem Unsagbaren auf die Spur: Die Sache selbst, um die es
geht, ist hinter den Worten versteckt, mystisch verborgen, siehe hierzu auch: Dupuy, Jean-Joseph Surin,
vgl. Anmerkung 620. Auf diesen Uberschuss des Unsagbaren hat auch schon Rudolph Otto hingewiesen,
Das Heilige, Breslau 191923, 5 1.

863 Vgl. hierzu Trémolicres, Bremond et Certeau lecteurs des mystiques, 31 f.

864 Seine Skepsis duBert er gegeniiber der Annahme, dass die Erfahrung eine hinter den Texten erreichbare

Sache sei, in Wahrheit ist fiir ihn jedoch nur das lesbar, was aus dieser Erfahrung hervorgegangen ist; so
entsteht eine Sprechweise, die auf einer Abwesenheit beruht, die sie gleichzeitig bezeichnet, so Certeau,
Histoire et mystique, 163. Diese Erfahrung artikuliert sich in einer Art Stille. Mit Wittgenstein pladiert
Michel de Certeau dafiir, Mystik als einen Bereich zu begreifen, der auBBerhalb der Sphire des Sagbaren
anzusiedeln ist; das mystische Sprechen bewegt sich zwischen Sagen und Nichtsagen; als langage de
Dieu deutet sie wiederum auf eine gemachte Erfahrung hin. Somit beschreibt das Unsagbare ein Verhalt-
nis zwischen unterschiedlich kontréren Termini, die die Erfahrung vorschlégt. Der Zusammenfall der
Gegensitze der Worter, die etwas liber Gott aussagen, die herkdmmliche Verbindung eines Wortes mit
einer Sache wird ersetzt, so dass sich nun die Sache in versteckter Weise im Wort befindet, vgl. ebd.,
Histoire et mystique, 163 und Trémoliéres, Bremond et Certeau lecteurs des mystiques, 33 f.

865 Auf diese Parallele hat Trémoliéres, Amour des Lettres et le désir de Dieu, 148 hingewiesen.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 184

Michel de Certeau entwickelt im Vergleich zu Bremond einen wahrhaften linguistic
turn. Allerdings treffen sich Henri Bremond und Michel de Certeau wieder in ihrem Be-
miihen einer schweigsamen Ekklesiologie®®®: Bremond diagnostiziert im 17. Jahrhundert
eine Verdnderung, die darin besteht, dass die Mystiker und Mystikerinnen im Begriff sind,
aus dem bis dahin innerhalb der Catholica etablierten Sprachspiel auszubrechen.
Gleichzeitig findet sich in diesen Ausbruchsversuchen eine Verbindung zwischen Altem
und Neuem und die Mystik kommt in den Blick als jenes Phdnomen, welches in der Lage
ist, den Glauben in dem Moment auszusagen, als die bis dahin allen gemeinsame
Sprechweise der katholischen Gemeinschaft briichig wird.®¢” Sie ist demnach keine neue
Sprache, sondern es handelt sich vielmehr um eine neue Art des Sprechens, eine Art, die
im Leser etwas auslost; darin trifft sich Henri Bremond mit Michel de Certeau.®*® Es ist
jene Art des Sprechens, die Bremond auch in der Dichtung wiederfindet. Davon, und von

Bremonds Wahl in die Académie francaise, handelt das folgende Kapitel.

866 Trémoliéres, Bremond et Certeau lecteurs des mystiques, 35.

87 Bremond ist in Bezug auf das 17. Jahrhundert der Historiker, der den Verlust nachzeichnet, konstatiert F.
Marxer in: L’abbé Bremond ou la subjectivité, 46. Dieser Verlust ist ein weiterer Aspekt, auf den die
beiden Jesuiten immer wieder hingewiesen haben: So findet sich bereits in einem der frilhen Aufsétze
Michel de Certeaus der Hinweis, dass die Erfahrung, die sich ausdriickt, eine andere ist als die Erfahrung
selbst: Zwar birgt sie deren Prasenz in sich, ist jedoch nicht mit der Prisenz gleichzusetzen und definiert
sich somit durch einen Verzicht, vgl. Certeau, M., L’expérience religieuse, «connaissance vécue» dans
I’Eglise, in Giard, L. (Hg.), Le voyage mystique. Michel de Certeau, Paris 1988, 27-51, im Folgenden
abgekiirzt mit: Certeau, L’expérience religieuse.

Mystik wird hier gerade nicht als eine neue Lehre begriffen, die von nun an dem traditionellen System —
im Falle Bremonds wire das die Neuscholastik, — gegeniibergestellt werden soll. Vielmehr wird Mystik
bei beiden Jesuiten zu einer Tiir, zur Verbindung zum Unsagbaren. Bei Bremond fungieren Unruhe und
das Anhaften an den gottlichen Willen quasi als conditio sine qua non, um dieses Unsagbare zu erfahren.
Michel de Certeau betont, dass Mystik gekennzeichnet ist durch eine Beziehung, dem sich Positionieren
eines Subjekts im Angesicht einer Tradition, einer Geschichte und der Welt, so Le Brun, Historien de la
Spiritualité, 548. Und Bremond und Michel de Certeau treffen sich in ihrem Interesse fiir die religiose
Erfahrung noch in einem weiteren Punkt: Beide haben erkannt, dass ihre Beobachtungen en passant statt-
finden, aber nicht ein System an sich abbilden; und so begreifen sie sich als voyageur und vagabond, vgl.
hierzu Kapitel 3 im dritten Teil dieser Arbeit und Certeau, M., L’expérience spirituelle, in: Christus 68
(1070), 488—498, hier 488, im Folgenden abgekiirzt mit: Certeau, L expérience spirituelle.

868



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 185

5 «Cette expérience, le poéte ne peut pas la garder pour lui»*®
— Henri Bremond und die Poésie pure®™

Leben und Werk von Henri Bremond sind durch eine intensive Beschéftigung und Ausei-
nandersetzung mit der Literatur gekennzeichnet. Davon zeugen einerseits seine tiefe Kennt-
nis der englischen Literatur, andererseits seine Tatigkeit als Literaturkritiker bei den Etudes
wie auch die umfassende Kenntnis der religidsen Literatur, von der die HL nur ein heraus-
ragendes Beispiel ist. Ein Meilenstein auf diesem Gebiet, der gleichzeitig ein Stein des An-
stoBes wird,®"! stellt die am 24. Oktober 1924 in der Académie francaise gehaltene Rede
iiber die ,,reine Dichtung* dar. Zu diesem Zeitpunkt ist Bremond, der nun langsam auf das
Rentenalter zugeht, auf der Suche nach einer Anerkennung seiner Lebensleistung und einer
Lebenssicherung, die sich seit seinem Austritt aus der Gesellschaft Jesu als miithsam er-
weist.®”? Vielleicht erhofft er sich durch die Nominierung einer neuen Indizierung zu ent-
gehen, eine Gefahr, der er sich seit der Indizierung seiner Sainte Chantal im Jahr 1913 nach

wie vor ausgesetzt sieht.

Anlisslich seiner Aufnahme in die Académie im Jahr 1923 wird Bremond aufgefor-
dert, einen Vortrag zu halten. Als Thema, welches ihm freigestellt ist, wéhlt er die ,,reine
Dichtung®, die poésie pure.®’® Wihrend herkdmmlichen Aufnahmereden der Académie
frangaise eine Wiirdigung von lediglich 25 Zeilen in Le Monde zuteil wird, 16st Bremonds

Rede eine Debatte in der Wochenzeitung Nouvelles Littéraires aus, die sich iiber 12 Wo-

869 Der Dichter kann diese Erfahrung nicht fiir sich behalten, Priére et Poésie, 75.

870 Henri Bremond und die wahre Dichtung. Dem Grundsatz der [’art pour [’art folgend, tritt der Inhalt
zugunsten des kiinstlerischen Schaffensprozesses des Dichters und der Sprache zuriick. Der Begriff wurde
bereits von Sainte Beuve, Baudelaire und Mallarmé gebraucht. Auf Letzteren beruft sich die neu aufkom-
mende Debatte der Poésie pure im 20. Jahrhundert. Wéhrend Mallarmé auf die Néhe zwischen Musik
und Poesie hinweist, 6ffnet Bremond mit dem Vergleich von Poesie und Mystik bzw. Dichter und Mys-
tiker hinsichtlich der von ihnen gemachten Erfahrung ein neues Feld, vgl. Dohl, R., Art. ,,Absolute Dich-
tung®, in: G. und 1. Schweikle (Hg.), Metzlers Literaturlexikon, Stuttgart 21990, 2.

871 Siehe Anmerkung 64.

872 Sorrel, Henri Bremond académicien frangais, 150 f.
873 In einer 6ffentlichen Sitzung der Académie zu sprechen, bietet ihm eine einmalige Gelegenheit, seine
Forschungsergebnisse einem groferen Publikum zugénglich zu machen. Bremonds literarische Bedeu-
tung beruht letztendlich auf der Rolle, die er bei der Auseinandersetzung um die so genannte ,,reine Dich-
tung® gespielt hat. Die Ausfithrungen zu diesem Thema sind nichts anderes als die denkerische Frucht

jahrelanger Beschéftigung mit der mystischen Erfahrung.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 186

chen erstreckt,®’* vom 31. Oktober 1925 bis zum 16. Januar 1926. Die Artikel, mit denen
er auf Kritik und Anschuldigungen reagiert, seine so genannten éclaircissements, in denen
er sein Anliegen weiter ausfiihrt und erldutert, fithren schlieBlich zur Veroffentlichung des
Bandes Priére et Poésie, der 1926 erscheint.®”> Wenn auch die Positionen Bremonds heftig
angegriffen wurden, kann es als sein Verdienst angesehen werden, diesen wissenschaftli-
chen Diskurs, der zu diesem Zeitpunkt um die Dichtung gefiihrt wurde, einer breiten Of-
fentlichkeit zugédnglich gemacht zu haben. Die Néhe einzelner Aussagen zu zentralen Ideen
des Surrealismus, dessen Manifest 1924 entstand, zeigt, dass Bremonds Uberlegungen in

der Luft lagen.?’¢

5.1 «le fluide mystérieux»®*’ — Die interpersonelle Komponente der
poetischen Erfahrung

Fiir seinen Vortrag als Mitglied der Académie fran¢aise wahlt Henri Bremond den Titel La
poésie pure.b’® Ziel seines Vortrages, so gibt er an, ist die Klirung des Begriffs der reinen
Dichtung,®” wobei hinzuzufiigen ist, dass Bemond nicht Bremond wire, wenn er dieses

Vorhaben nun a la lettre durchfiihren wiirde.

Unter dem Begriff der Poésie pure versteht Bremond den eigentlichen poetischen

Charakter, den er seiner mysteriosen Realitiit®*°

verdankt. Zur Erlduterung dieses Satzes
rekurriert Bremond auf die Erfahrung des poetischen Zustands, der sich beim Leser ein-
stellt. Das Erfassen dieser mysteriosen Realitdt ereignet sich beim Leser, auch ohne dass er

t.881

das Gedicht in seiner Vollstidndigkeit verstanden ha Kennzeichen der reinen Dichtung

ist somit, dass sie gerade dieses Unsagbare sagbar und damit fithlbar machen kann.

Das Lesen eines Gedichts verlangt nach Bremond nicht danach, dass man seinen

Sinn zur Génze begreift. Fiir ihn zeichnet sich die Dichtung gerade dadurch aus, dass sie

874 Mounin, Une relcture de «la poésie pure», 146.

Priere et Poésie, vgl. Anmerkung 369.

876 Germain, Priére et Poésie, 187-214, hier 213.
877 Das mysteriose Fluidum®, Poésie pure, 26.
878 Siehe Anmerkung 368.

879 Poésie pure, 15.

880 Ebd., 16.

81 Ebd., 16.

875



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 187

keinen Sinn ergibt, es ist der non-sens, der sie am treffendsten charakterisiert.®*> Wiirde
man die Dichtung auf ein rationales Wissen reduzieren, dann versto3e man gegen ihre Na-
tur.®® Es geht vielmehr darum, dass sich der Leser ihren Schwingungen ausliefert, aller-
dings nicht um der Schwingungen selbst willen, wenn diese auch als kostlich empfunden
werden mdgen, sondern um das mystische Fluidum zu erhalten, das sie mit sich fiihren. %
Dieses Fluidum wird im Gedicht quasi mitgeliefert, ohne dass es sich aus dem Sinn des
Gedichtes selbst ergibt. Es ist diese Eigenschaft der reinen Dichtung, die Bremond zu der
stark kritisierten Aussage gefiihrt hat, dass die Dichter sich danach sehnen, das Gebet wie-
derzuerlangen.® Dass dieser Satz zu Missverstindnissen fithren musste, liegt einerseits
daran, dass es sich um den letzten Satz des Vortrags handelt, dem keinerlei Erkldrung bei-
gefligt ist. Andererseits liegt der Schliissel fiir die Interpretation der in der Rede gemachten
Aussagen in Bremonds Verstindnis des Gebets, welches er hier nicht ausfiihrt. Deswegen
muss stets mitbedacht werden, dass der Jesuit auch auf dem Felde der Literatur nach Spuren

sucht, die ihm helfen, die Eigentiimlichkeit des Gebets besser zu verstehen. 3%

Wenn auch vieles unklar bleibt, ist es Bremond dennoch gelungen, mit seiner Rede
eine kleine Revolution in der literarischen Welt anzuzetteln: Ein Mitglied der Académie
und dazu noch ein Mann der Kirche wagt es, den non-sens der Dichtung zu loben,” indem
er sich auf moderne Autoren wie Edgar Allan Poe, Charles Baudelaire, Stéphane Mallarmé
und Paul Valéry stiitzt, aus denen er Anwilte der reinen Dichtung®*® macht. Bremonds Aus-
filhrungen konnen als interessanter Versuch gewertet werden, seine Sicht der Dinge in die
literarischen Fragestellungen seiner Zeit einzubringen.®® Wihrend die ’art pour ’art in
letzter Konsequenz dahin fiihrt, die Poesie vom Rest des menschlichen Lebens zu trennen,

nimmt Bremond mit seiner Bestimmung der Poesie, die letztendlich dazu dient, seine Frage

882 Ebd., 20.
88 Ebd., 22.

884 Ebd., 26: «Nous nous offrons a ces vibrations fugitives si exquises d’ailleurs que soient leurs caresses,

non pour godter le plaisir qu’elles donnent, mais pour recevoir le fluide mystérieux qu’elles transmettent».
Ebd., 27: «aspirent tous a rejoindre la pricre».

Die Kiihnheit Bremonds besteht darin, auf wenigen Seiten das zusammenfassen zu wollen, was eigentlich
die Erfahrung seines ganzen Lebens darstellt, konstatiert Moisan in: Henri Bremond et la poésie pure,

885

886

102.
887 Ebd., 95.
888 Ebd., 138.

889 Vgl. im Folgenden Dutton, Poésie et mystique, 443.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 188

nach dem wahren Gebet zu erhellen,®”° eine moderatere Position ein, indem er der Poesie
eine gewisse erhohte Spiritualitdt zuerkennt und sie dabei gleichzeitig der Spiritualitdt im

eigentlichen Sinne unterordnet.

5.2 «Une connaissance qui ne s’exprime pas»®' — Poetische und
mystische Erfahrung

In den Erlduterungen, die in dem Band Priére et Poésie zusammengefasst sind, untersucht
Bremond die Analogie zwischen der mystischen und der poetischen Erfahrung. Es geht ihm
um das Ergriinden dessen, was ein Gedicht ausmacht, indem er sowohl dem Mysterium des
Gedichts als auch jenem des Dichters auf die Spur kommen will. In der Dichtung wird laut
Bremond eine Erkenntnis sichtbar, die sich nicht einfach in Worte iibersetzen lisst. 3> Den-
noch ist gerade diese Erkenntnis etwas, was an den Leser vermittelt werden kann. Sie zeigt
sich in der Erfahrung des nicht Sagbaren. Fiir Bremond haben die Dichter kein Monopol
auf diese Erfahrung, der Leser kann daran partizipieren, wenn er die Gedichte in der rechten
Weise zu lesen versteht, ja Bremond ist fest davon iliberzeugt, dass wir mit der Erfahrung
einen Zugang zur Seele des Dichtes erhalten, die sich in ihr mitteilt. Dieses Mitgeteilte

erhellt und vertieft wiederum unsere eigene Erfahrung.®

Bremond mochte den Leser auf seine eigene poetische Erfahrung stofen; handelt es
sich bei seinem Verstidndnis von Dichtung doch um etwas, das unsere Erkenntnis von der
Welt und uns selbst erweitert.®** Dabei ist die poetische Erfahrung fiir ihn keine rationale
Aktivitit, sondern sie ereignet sich in einer Art, die von ihm mit dem Adjektiv ineffable®®

klassifiziert wird. Diese Erfahrung bringt es mit sich, dass derjenige, dem sie zuteil wird,

890 So Bremond in einem Brief an Don Giuseppe de Luca vom 16. Januar 1932: «Tous mes divertissements

prétendues, par exemples mes fantaisies esthétiques — La poésie pure — sont condamnés par 1’unique
curiosité: qu’est- ce que prier?», zitiert nach, Mounin, Une relecture de «la poésie pure», 149.
81 Ein Wissen, das sich nicht ausdriicken kann®, Priére et Poésie, X. Fiir das Vorwort werden romische
Ziffern fiir die Seitenzahlen verwendet.
82 Ebd., X: «Une connaissance qui ne s’exprime pas, qui ne peut pas s’exprimer, que les mots ne peuvent
traduire».
Ebd., XII: «Le mystere du poéte; c’est aussi mon propre mystere, plus riche, sans doute, mais par [a méme
un peu moins obscur. Il y a 1a comme un appel et comme un échange de courants; le peu que nous entre-
voyons de notre ame profonde nous ouvre un acces jusqu’a I’ame profonde du poéte, et celle-ci plus elle
se communique a nous, plus elle éclaire notre ame profonde».
84 Ebd., 67.

85 Ebd., 75: ,,Unsagbar, unbeschreibbar.

893



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 189

sie nicht fiir sich behalten kann. Dies gelte in besonderer Weise fiir den Dichter. Die Spra-
che, derer er sich bediene, sei dabei nur ein Mittel zum Zweck: Bremond betont, dass die
Sprache als Kommunikationsmittel in der Lage sei, in uns ein Zittern hervorzurufen und in
einen bestimmten Zustand zu versetzen, beide disponierten uns fiir die Erfahrung, die sich

dann ereignet, machen uns fiir sie empfinglich.3%

Die Wahl der Worter, und das ist Bremond zufolge die Kunst des Dichters, erhalten
bei ihm eine magische Bedeutung, die liber ihren urspriinglichen Bedeutungsgehalt hinaus-
geht.®” Das Horen dieser magischen Worter 16st beim Leser neben den neuen Ideen, die
diese Worte iibermitteln, Empfindungen aus, die sein Innerstes berithren. Worin besteht nun
aber die Analogie zur mystischen Erfahrung, wenn Bremond behauptet, die poetische Er-

t898

fahrung sei mystischer Art®° und dass ihm die mystische Erfahrung dabei helfe, die Natur

der poetischen Erfahrung zu erhellen?®

Es ist zundchst einmal die Anndherungsmoglichkeit beider Erfahrungsweisen, die
sich aus ,,der psychologischen Absicht seiner Erfahrung selbst, mit der der Dichter mit dem
Mystiker verglichen werden kann*,”* ergibt. Was diese psychologische Absicht ist und was
genau Bremond eigentlich unter mystischer Erfahrung versteht, dariiber wird der Leser im
Unklaren gelassen. Festgestellt wird nur, dass diese Absicht von den Mystikern mit einer
groferen Prézision beschrieben wird, als dies bei den Dichtern der Fall ist. Vage beschreibt

er das Adjektiv ,,mystisch® wenige Zeilen weiter als Manifestationen oder Aktivitdten

86 Ebd., 75-76: «D’un autre c6té, c’est un fait certain, que cette expérience, le poéte ne peut pas la garder

pour lui. Plus elle est magnifique, et donc, plus ineffable, plus il éprouve le besoin de nous en faire part.
Il parle donc, autant dire qu’il exprime ses idées, car parler n’est pas autre chose. Il prend le seul moyen
imaginable d’entrer en communication avec nous. Mais, au lieu que, dans le langage normal, cette trans-
mission d’idées — ce didactisme — est la derniére et unique fin que se propose celui qui parle, ici, elle n’est
plus qu’un moyen. Par I’intermédiaire des idées qu’il exprime, ou plutot par I’intermédiaire des expres-
sions méme qu’il emploie, le poéte a dessein, non pas de nous apprendre quoi que ce soit, (...) mais de
faire passer en nous un certain ébranlement, mais de nous entrainer, a une certaine expérience, mais de
nous ¢élever a un certain état.»

87 Ebd., 77.
898 Ebd., 83.
899 Ebd., 86.

%00 Ebd., 87: «(...) le dessein psychologique de son expérience propre que le poéte peut étre comparé au

mystique. En dehors de 1a un abime de différences. Or, ce dessein psychologique, ces ressorts, ce méca-
nisme si compliqué, il se trouve précisément que les mystiques I’ont décrit avec une pénétration, un détail
que vous chercherez en vain dans les confidences des poctes.»



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 190

unseres Innenlebens, die sich der Vernunft verschlieBen und religioser, moralischer, intel-

lektueller oder kiinstlerischer Natur sein konnen. !

Ausfiihrlicher skizziert das neue Mitglied der Académie francaise die poetische Er-
fahrung. Bei dieser Erfahrung unterscheidet er drei Phasen, zunichst eine Fruchtbarkeit des
Geistes, die er als schmerzhaft oder triibsinnig kennzeichnet, dann folgt die Erleuchtung
oder eine Art Inspiration und schlielich eine gliickliche Fruchtbarkeit des Geistes oder er
nennt es auch eine fréhliche Entscheidung des Herzens.”*?> Wihrend er die erste und dritte
Phase als problemlos und bekannt bezeichnet, beschéftigt ihn die Inspiration weiterhin. Zu-
nichst einmal stellt Bremond fest, dass die Inspiration, erstens, uns nichts lehrt, sondern
uns hilft, von der Oberfliche zum Sein der Dinge vorzustof3en. Da sie uns selbst verdndert,
scheint sie, zweitens, auch die Objekte, mit denen wir uns befassen, zu verindern.?%* Drit-
tens, und das ist die wichtigste Erfahrung dieser Inspiration, dass all das uns gegeben ist

durch jemanden, der sich durch diese Gabe selbst gibt.”*

Bremond versteht die Inspiration als eine fliichtige Besucherin, deren Erscheinen
nicht herbeigewiinscht werden kann, so wenig wie die Dauer des Besuchs nicht beeinflusst
werden kann. Zentrales Merkmal der poetischen Erfahrung ist folglich die Inspiration und
damit der nicht rationale Charakter. Um diesen zu untermauern, fiihrt er in Kapitel 12 die
von Paul Claudel stammende Parabel von Animus und Anima ein. Diese beiden fiihren als
Geist und Seele einen gemeinsamen Haushalt. Obwohl Anima diejenige ist, die eine reiche
Mitgift in die Ehe eingebracht hat, scheint Animus dies im Laufe der Zeit zu vergessen, da
er derjenige ist, der mehr weil3. Er hilt Anima fiir dumm, und da er alles weil3, darf sie nichts
mehr sagen. Anima schweigt, jedoch immer wenn Animus das Haus verlésst, beginnt sie zu
singen. Eines Tages kehrt Animus frither nach Hause und hort das Lied, das er nicht begreift.
Er versucht, Anima dazu zu bewegen, das Lied nochmals zu singen, doch die Seele

schweigt, sobald der Geist sie betrachtet.?%

%1 Ebd., 92.

%02 Ebd., 105: «D’abord, une fécondité morne et douloureuse de ’esprit ou du cceur (...), ensuite 1’étincelle,

I’inspiration; enfin une fécondité joyeuse de 1’esprit ou une décision allegre du cceur.»

%03 Ebd., 107.

904 Ebd., 108: «Nous avons I’impression trés vive que cette expérience ne dépend aucunement de notre in-
dustrie; que ce jaillissement soudain de notre source profonde, que ce contact avec une présence réelle,
que tout cela nous est donné, et par quelqu’un qui, en nous le donnant, se donne lui-méme».

%5 Ebd., 113: «L’ame se tait dés que Pesprit la regarde.»



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 191

Nach Bremonds Auffassung enthiillt die Parabel Claudels das Geheimnis der poeti-
schen Erfahrung, die uns aufgrund der Inspiration von unserem Oberflichen-Ich in das
Reich des Tiefen-Ichs, des moi profond fiihrt. Es ist die Psychologie der Mystik, die in den
Worten der Parabel aufscheint: ndmlich die Unterscheidung zwischen einem Oberfldchen-
Ich, Animus, dem die rationale Erkenntnis zugeschrieben wird, und einem Tiefen-Ich,
Anima, dem die poetische und die mystische Erfahrung eigen sind. Die Analogie mit den
Aussagen der Mystiker und Mystikerinnen wird nun mit einer Fiille von Referenzen belegt.
Texte verschiedener Mystiker und Mystikerinnen werden als Stiitze von Claudels Parabel
bemiiht.”*® Gleichzeitig soll damit Bremonds angekiindigte Intention, die poetische Erfah-
rung durch die mystische zu erhellen, realisiert werden. Es sind jene Analogien, die den
Mechanismus der Erfahrung betreffen,’®” welche ihn besonders interessieren. Diese findet
er hauptsachlich in dem wieder, was er als den Ort der poetischen und mystischen Erfahrung
ausmacht, das Tiefen-Ich. Hier ereignet sich ein fliichtiger, anfanghafter Besitz jener Erfah-
rung, die bei Augustinus und Pascal an einem Ort stattfindet, den sie Herz nennen, wéhrend
die Mystiker Seelenspitze oder Seelenfiinklein sagen und Paul Claudel den Ort dieses Vor-

gangs dem Bereich der Anima zuschreibt.”%

Die Analogie besteht folglich darin, dass sich diese beiden Erfahrungsweisen, die
poetische und die mystische, am selben Ort im Menschen ereignen; sie bringen beide durch
einen identischen psychologischen Mechanismus eine direkte, intuitive Erkenntnis der
Wabhrheit oder der Wahrheiten hervor. Bremond geht es um die Emanzipation dieses moi
profond und seinen Erfahrungsweisen gegeniiber der Art und Weise des Wirklichkeits- und
Wahrheitszugangs des Oberfldchen-Ichs. Ziel ist nicht zu konstatieren, dass die poetische
Aktivitét sich von der rationalen unterscheidet, sondern der entscheidende Ansatzpunkt sei-
ner Ausfithrungen besteht fiir ihn gerade in der Wiirdigung ihres nicht rationalen Charak-

ters.%°

Neben dieser Gemeinsamkeit, dass diese beiden Erfahrungsweisen einen gemeinsa-
men Ort aufweisen, gibt es jedoch signifikante Unterschiede zwischen der mystischen und

der poetischen Erfahrung: Wéhrend sich Gott in der mystischen Erfahrung selbst schenkt,

%6 Ebd., 116 f.

%07 Ebd., 123: «‘analogies de forme et des communautés de mécanisme’».
%8 Ebd., 131-132.

%09 Ebd., 82.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 192

fiihrt die poetische Erfahrung nicht zur Erkenntnis Gottes. Gott selbst unmittelbar présent
zu erfahren, ist Bremond zufolge das alleinige Privileg der Mystik. Dennoch gelangt auch
der Dichter in einen Besitz des Wahren,’'? da er sich im Moment der Inspiration an den

Zustand des Mystikers im Moment des Gebets annéhert.

Beide, der Mystiker und der Dichter, sind auf eine Erkenntnis der Wirklichkeit aus.
Allerdings vollzieht der Dichter diese Vereinigung mit dem Wahren nur, um sich gleich
wieder davon loszusagen. Darum ist die poetische Erfahrung fiir Bremond nur eine Vorstufe
der mystischen, weil es die Aufgabe des Dichters ist, von dieser Erfahrung zu sprechen; er
kann als Dichter nicht umhin, die ihm widerfahrene Besitzergreifung des Wirklichen mit-
zuteilen. Da es seinem Wesen entspricht, davon sprechen zu miissen, entfernt er sich von
dem Zustand, in dem ihm die Erfahrung zuteil wurde, und konzentriert sich auf die Ausfor-
mulierung des Erfahrenen. Nicht so der Mystiker. Sein Stammeln und Berichten des ihm
Widerfahrenen geschieht — so Bremond — im Wissen darum, von dem sprechen zu miissen,
wovon man nicht sprechen kann. Dadurch gelingt es ihm, den Boden, auf dem er der trans-
zendenten Wirklichkeit begegnet ist, nicht zu verlassen, wihrend der Dichter diesen nur
kurzzeitig betritt, um ihn gleich darauf wieder zu verlassen. Ein verhinderter Mystiker®'!
ist fiir Bremond der Dichter. Dieser Mangel findet sich auch in seiner Definition der dich-

terischen Kunst, deren seltsame und paradoxe Natur sich darin duflert, kein Gebet zu sein

und dennoch zum Beten zu verleiten.”!?

Mit seiner Aufnahme in die Académie franc¢aise nimmt Bremond durch seine Rede
einen Kampf an mehreren Fronten auf. Zum einen geht es ihm um eine Abgrenzung der
Poesie gegeniiber der Prosa, zum anderen um eine Aufwertung der poetischen Erfahrung
als einer Erfahrung, die durch ihre Nichtrationalitdt gerade fiir ihn an besonderer Bedeutung
gewinnt, weil sie sich mit der von ihm favorisierten Mystik Konzeption deckt, namlich einer
mystischen Erfahrung, die er jenseits von Rationalitét und Wille in der Seele des Menschen,
in seinem Innersten, dem Tiefen-Ich, lokalisiert. Unbeantwortet l4sst er dabei die Frage
nach der Relation zwischen dem Dichter, der diese Erfahrung macht, und dem Leser, der
diese Erfahrung in der Sprache des Dichters tibermittelt bekommt. Die Bestimmung dieser

Relation bleibt insofern offen, als er die Wirkung, die die Dichtung auf den Leser ausiibt,

910" Ebd., 211.

o1 Ebd., 213: «mystique manqué.»

12 Ebd., 216: «Etrange et paradoxale nature de la poésie: une priére qui ne prie pas et qui fait prier.»



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 193

als je ne sais quoi qualifiziert.”'® In diesem Ubermittlungsprozess liegt fiir Bremond das
Wunder der Poesie, ihr Mysterium begriindet.”'* Der Priester Bremond, der sich immer nur

t,°!° nahert sich nun als frisch

als Liebhaber, nie als ein Kenner der Dichtung verstanden ha
in die Académie gewihltes Mitglied dem Feld der Literatur mit einer bereits fixen Idee.
D. h. er sieht sich in diesem Neuland nicht erst einmal um, sondern griabt das vor ihm lie-
gende Feld sofort nach seinen Vorstellungen um. Denn letztendlich ist er nicht auf der Su-
che nach dem Wesen der Poesie, sondern nach einer Erklarung dessen, was eine poetische
Existenz ausmacht. Die Poesie interessiert ihn nur insofern, als sie der Ausdruck einer tiefen
Erfahrung der Seele des Dichters ist.”'® Es war Bremonds Interesse an der menschlichen
Seele, die ihn zur reinen Dichtung gefiihrt hat. Die Reinheit der Poesie ist bei ihm mysti-

scher Natur, ohne jedoch ein Heilsweg zu sein, hier verhindert er mit seinen Thesen den

spirituellen Ubermut der Dichtung.®!’

5.3 «Pactivité poétique est une ébauche naturelle et profane de
Pactivité mystique®'®» — Konklusion

Das, was das neue Mitglied der Académie unter der reinen Dichtung versteht, kann durch
die fiir sie beanspruchte mystische Natur als eine Glorifizierung derjenigen menschlichen
Féhigkeiten angesehen werden, die er im Tiefen-Ich situiert, wie das Unbewusste und die
Inspiration.”'” Es geht ihm um das Pathos, das Vage, Dunkle, kurz gesagt, er will dem pri-
reflexiven Element, das der mystischen Erfahrung eigen ist, zu neuem Ansehen verhelfen.
Was ihn an der reinen Dichtung interessiert, ist das Kommunizieren eines Gefiihls, das Mit-
teilen dessen, was unsagbar bleibt. Dadurch dass er versucht, eine Erfahrung zu beschrei-
ben, die eine unsichtbare Realitdt hervortreten ldsst, erscheinen seine Erklarungsversuche

diffus, ja sie wirken bisweilen nebulds.”?® SchlieBen sie doch, so Bremond, all das aus, was

913 Moisan, Henri Bremond et la poésie pure, 144.

94 Vgl. Moisan, Henri Bremond et la poésie pure, 100.

915 So bezeichnet er sich jedenfalls selbst in seinem Vorwort zu Poésie pure, 11: «En fait de poésie et de

critique poétique, je ne suis qu’un amateur».
916 Moisan, Henri Bremond et la poésie pure, 200: «La poésie ne ’intéresse qu’en autant qu’elle est I’ex-
pression d’une expérience profonde de 1’ame du poéte.»

%17 Dutton, Poésie et mystique, 444.

918 Die dichterische Aktivitit ist ein natiirlicher und profaner Entwurf der mystischen Aktivitit“, Priére et

Poésie, 208.
Moisan, Henri Bremond et la poésie pure, 188.
920 Vgl. ebd., 99.

919



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 194

uns die Dichtung im Rahmen einer oberflachlichen Herangehensweise von sich selbst preis-
gibt.”?! Es ist die Natur der reinen Dichtung und die Eigenart der poetischen Erfahrung, die
zu einer Definition ex negativo fithren und daher jeglichen Erkldrungsversuch in den Be-
reich des Nebulosen abgleiten 14sst. Nicht das Gedicht selbst, sondern das, was es auslost,
interessiert Bremond. Die reine Dichtung stellt fiir ihn eine eigene Realitét dar, die sich der
Inspiration, dem privilegierten Moment der Wirklichkeitserfahrung des Dichters, verpflich-
tet weill. Ihr Auftrag ist es, nach einem Vokabular zu suchen, der diesen Moment in Sprache

fasst, auch wenn ihr dies nicht immer gelingt.

Bremonds Ideen sind im Grunde nur nachzuvollziehen, wenn man von der mysti-
schen Erfahrung ausgeht. Denn im gleichen Mal} wie die Mystik erlangt die reine Dichtung
ihre Autoritit aus der Rolle, Wiedergabe einer Erfahrung zu sein, die nicht nur {iber diese
Erfahrung referiert, sondern selbst davon mitteilt und somit dem Leser einen Zugang zu
dem vermittelten Anderen erdffnet. Es ist diese Analogie, die Bremonds Interesse an der
reinen Dichtung geweckt und ihn zu der Vorgehensweise veranlasst hat, mittels der mysti-
schen Erfahrung die poetische zu erkliren.”?* Die von ihm heraus gearbeitete Analogie zwi-
schen mystischer und poetischer Erfahrung findet Anhinger und Nachahmer. So wird sie
von der franzdsischen Mystikerin Madeleine Delbrél®?® aufgegriffen. Sie bezeichnet die
Kunst als eine besondere Form der Liebe, die es vermag, uns von uns selbst loszurei3en.
Deshalb seien die Kiinstler fiir sie die religiosesten Menschen iiberhaupt.®** Aufgrund ihrer

mystischen Veranlagung und ihrer dichterischen Begabung ist diese Thematik fiir sie von

21 Priére et Poésie, 22.

922 So bleibt zu fragen, ob diese Analogie, der zweifellos eine charmante Originalitit innewohnt, am Ende
dazu fiihrt, die poetische Erfahrung zu erhellen oder ob sie nicht durch die teilweise subtilen Unterschei-
dungen weiter verdunkelt wird, siche Dutton, Poésie et mystique, 442.

923 Madeleine Delbrél (1904-1964), Schriftstellerin und Mystikerin. Nach ihrer Konversion im Jahr 1924
verspiirt sie die Berufung, ihren Glauben mitten in der Welt nach den evangelischen Réten zu leben und
griindet in Ivry, einer kleinen, von Kommunisten regierten Arbeiterstadt, eine kleine Gemeinschaft von
Frauen, die mitten unter den Menschen lebt. Was sie mit Bremond verbindet, ist die Ansicht, dass wir
alle Mystiker sind und dass es nicht von Noéten ist, dafiir einem bestimmten Stand anzugehdren. Sie ent-
wickelt, teilweise in poetischer Sprache, eine Alltagsspiritualitéit fiir Christen in der Welt, die den Aus-
gang bei ihren eigenen Erfahrungen nimmt. Vgl.: Boehme, K., Art. ,,Madeleine Delbrél“, in: LThK 3,
Freiburg 31995, 72. Dabei dient ihr Bremond als Lektiiregrundlage, siche Marxer, F., Cette curosité des
états mystiques, 1048.

Schleinzer, A., Die Liebe ist unsere einzige Aufgabe. Das Lebenszeugnis von Madeleine Delbrél, Ostfil-
dern 22015, 77, im Folgenden abgekiirzt mit: Schleinzer, Die Liebe ist unsere einzige Aufgabe.

924



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 195

besonderem Interesse.”?® Sie sieht, in Anlehnung an Bremond, beide Erfahrungen als we-
sensmdfig miteinander verwandt; attestiert ihnen die gleiche Ausrichtung auf ein gemein-

sames Mysterium.

Freilich kann bei der ganzen Bremond’schen Unternehmung das Fehlen einer sys-
tematischen Abhandlung bemingelt werden; zumal er eine eindeutige Unterscheidung zwi-
schen der Erfahrung des Dichters, der aufgrund dieser Erfahrung dazu erméchtigt wird,
diese in Worte zu fassen, und der Erfahrung des Lesers,’*® vermissen ldsst. Es wiire sehr
spannend und fiir die mystische Erfahrung ebenso erhellend gewesen, wenn der ehemalige
Jesuit analysiert hitte, wie diese Erfahrung, die nur einem Menschen eigen ist, zum Eigen-
tum mehrerer wird, gerade weil sie sich darin wiederfinden. Die Unterscheidung von poe-
tischer Erfahrung des Dichters und des Lesers bleibt diffus. Bremond hat jedoch nie ge-
glaubt, in dieser Verhéltnisbestimmung das letzte Wort gesagt zu haben. Es konnte aller-
dings sein, dass Bremond derjenige war, der den Terminus poetische Erfahrung in die fran-
zdsische Literatur eingefiihrt hat.”?” Und zeigt die Rezeption Bremonds, gerade bei Madel-
eine Delbrél, nicht auch, dass seine Unternehmung als homme de lettres ebenfalls Wege
gebahnt hat, die uns vielleicht nicht von vornherein iiberzeugen, die uns aber das Zuge-
stdndnis abringen, dass er vielleicht dem je ne sais quoi in einer Weise auf der Spur ist, die

sich als subtiler erweist, als sie auf den ersten Blick erscheint?

925 So findet sich in ihren zahlreichen unverédffentlichten Schriften eine von 1926, die den Titel «L’Abbé
Bremond et la Poésie pure» triagt. Dieser Hinweis findet sich bei Schleinzer, Die Liebe ist unsere einzige
Aufgabe, 283.

Auch hier im Bereich von Mystik und Dichtung bewahrheitet sich Bremonds Selbsteinschédtzung, unfass-
bar zu sein.

Germain, Pricre et Poésie, 191.

926

927



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 196

6 «l’expérience mystique n’est pas d’ordre intellectuel»’* —
Das Mystikverstindnis von Henri Bremond und Alfred
Loisy

Wie bereits in Kapitel 2.2.3 des ersten Teils der Arbeit dargelegt, interessieren sich viele
der so genannten ,,Modernisten* fiir die Mystik, erhoffen sie sich doch von ihr wertvolle
Impulse fiir ihre an der personlichen Erfahrung ausgerichtete Theologie. Teilweise gehen
sie sogar noch weiter und bezeichnen sich als Leute, die die Mystik ans Tageslicht holen.

Letzteres jedenfalls sagt Henri Bremond von sich und Alfred Loisy."?’

Die Bedeutung, die der Mystik bei den verschiedenen Autoren beigemessen wird,
ist jedoch keineswegs einheitlich. Vielmehr liegt die Vermutung nahe, dass die Verwen-
dung des Mystikbegriffs eine Art Bekenntnis darstellt. Wenn verschiedene Autoren, die mit
der modernistischen 1dee sympathisieren, auf sehr unterschiedliche Weise das Mystische
fiir sich beanspruchen, dann geschieht dies, weil ihnen die gemeinsame Idee einer mysti-
schen Theologie, die als Gegenentwurf zur scholastischen Theologie gedacht ist, zugrunde
liegt.”** Dennoch lassen sich Ubereinstimmungen bei einzelnen Autoren finden. Dass diese
bei Henri Bremond und Alfred Loisy vorhanden sind, wird zumindest von beiden behauptet.
Gegenseitig ziehen sie sich zur Bekriftigung ihrer eigenen Theorien heran und geben somit
implizit zu erkennen, dass sie sich derselben Sache verschrieben haben: einer Méeutik, de-

ren Ziel es ist, der Mystik wieder ihren angestammten Platz zu geben.

928 Die mystische Erfahrung ist nicht intellektueller Natur*, Bremond in einem Brief an Alfred Loisy vom

28. November 1919, zitiert nach: Loisy, Tyrrell et Bremond, 159.
So Bremond in einem Brief an Alfred Loisy vom 28. November 1919, siche Anmerkung 928.
930 Theobald, L’entrée de I’histoire, 18.

929



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 197

6.1 «c‘estla religion méme®*'» - Mystik im Werk Alfred Loisys

Alfred Loisy, der viterliche Freund in dieser Beziehung, wird von der Erfahrung umgetrie-

ben, dass die Theologie Formeln bearbeitet, die immer leerer werden. >

Als ,,Vater des Modernismus‘**? ist ihm die Versohnung der katholischen Welt mit der
modernen Welt ein besonderes Anliegen. In seinen Schriften manifestiert sich die Sensibilitét,
die er fiir dieses Thema mitbringt: Loisy stellt fest, dass die Menschen nach einer Erkldrung fiir
Gott und Christus fragen. Die Definitionen, die die Theologie zur Verfligung stellt, entstammen
einer anderen Sprachwelt und einem fremden Denkhorizont, so dass eine Ubersetzung notwen-
dig wird. Dieses Thema muss angegangen werden, es darf nicht verschwiegen werden. Sonst

fiihren die Fragen der Menschen in den Zweifel und den Unglauben.**

Loisy, und hier trifft er sich mit Henri Bremond, hat ein feines Gespiir fiir den Bruch,
der sich zwischen der modernen und der katholischen Welt auftut. Ahnlich wie bei Henri Bre-
mond findet sich die Erfahrung dieses Bruchs auch in Loisys eigener Biographie.’** Beide sind
der Meinung, dass dieser Bruch nicht auf theoretischer Ebene geheilt werden kann, da er sich
auf das religiose Subjekt selbst auswirkt.”*® Gerade aus diesem Grund ist es fiir Loisy unab-
dingbar, die Glaubensformeln zu aktualisieren, sie in der Sprache der Menschen auszudriicken,
ins Heute hinein zu iibersetzen. Allerdings bleiben solche dogmatischen Formeln fiir ihn ledig-
lich Interpretationen des unbeschreiblichen Grundes, der in der Erfahrung der Propheten, Jesu
und der Apostel ausgedriickt wird.”*” Dieser unbeschreibliche Grund, der allen Erfahrungen
zugrunde liegt, ist fiir ihn das Fundament der Religion selbst und der Garant dafiir, dass die
Erfahrung selbst weitergeht und immer wieder neu gemacht werden kann. Damit geht gleich-

zeitig die Relativitit dogmatischer Aussagen einher.

931 Das ist die Religion selbst, Loisy, A., La religion, Paris 21924, 39, im Folgenden abgekiirzt mit: Loisy,

La religion.
932 Loisy, Mémoires Bd.1, 469: «ne travaille que sur des formules de plus en plus vides».
Diese Bezeichnung geht zuriick auf Friedrich Heiler: Alfred Loisy, der Vater des katholischen Modernis-
mus, Miinchen 1947.
934 Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernitt, 300.
935 Ahnlich wie bei Henri Bremond findet sich die Erfahrung des Bruchs bereits in der eigenen Biographie,
so Theobald, L entrée de I’histoire, 20: «L’expérience de scission chez Alfred Loisy connait une longue
histoire qui commence déja pendant son séjour au séminaire de Chalons (1875)».
Ebd., 39: «Le pont entre aujourd’hui et hier devient fragile et cette fragilité se répercute sur le sujet reli-
gieux lui-méme (...)».
97 Loisy, Mémoires Bd. 1, 471.

933

936



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 198

Fiir Loisy existiert eine sichtbare Au3enseite der Welt bzw. ihrer Geschichte. Diese
hat ihr Pendant in einer unsichtbaren geistlichen Innenseite. Hier siedelt er die mystische
Erfahrung an.”*® Wihrend die AuBenseite in den Bereich der Wissenschaft fillt, ist die In-
nenseite dem Bereich des Glaubens zuzuordnen. Thr kommt als der Ort, an dem sich die

mystische Erfahrung ereignet, eine besondere Bedeutung zu.

Diese mystische Erfahrung, so erldutert er im Vorwort von La religion,”*’ ist der
Ursprung aller Religionen. Institutionen, Dogmen und Riten versteht er als Ausfaltungen
dieser Urerfahrung. Der bereits erwihnte unaussprechliche Grund, den Loisy als konstitu-
tives Element jeder Erfahrung begreift, wird von ihm gleichgesetzt mit dem, was er in La
religion als Mystik bezeichnet. Er ist fiir ihn die wahre Seele der Religion und der Moral.**
Der Mystik als einer besonderen Form von Religion ist ein individualistischer Charakter
eigen.”*! Mystik, so wie Loisy sie versteht, beschrinkt sich eben nicht nur auf auBerge-
wohnliche Erscheinungen. Ahnlich wie er das Verhiltnis zwischen der Erfahrung des un-
aussprechlichen Grundes und den sich daraus entwickelten Dogmen bestimmt hat, sind fiir
ihn die auBergewohnlichen Phidnomene, die die mystische Erfahrung mit sich bringt, wie
beispielsweise Visionen und individuelle Offenbarungen, nur akzidentielle Formen der
Mystik. Von Loisy angestrebt wird eine Ausdehnung der Mystik, die bei ihm letztendlich

d,942

mit dem religiosen Gefiihl gleichgesetzt wir ja, sie ist fiir ihn sogar noch mehr: Prinzip

und Fundament, anders gesagt: die Religion selbst.”*’

Loisy vollzieht eine Aufwertung der mystischen Seite der Religion. Dabei liegt die
Betonung auf der gegenseitigen Durchdringung, die seiner Meinung nach seit Beginn der
Menschheit zwischen mystischer und rationaler Anschauung stattfindet. Seine Intention
liegt nicht darin, beide Anschauungen gegeneinander auszuspielen. Vielmehr hangt alles

davon ab, dass sie sich auch weiterhin gegenseitig befruchten. Diesen Vorgang sieht Loisy

938 Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernitit, 300. Auf Loisys Weltbild und seine ge-
schichtswissenschaftlichen Implikationen kann hier nicht weiter eingegangen werden, siehe hierzu The-
obald, Maurice Blondel und das Problem der Modernitét, 296-325.

Loisy, La religion, siche Anmerkung 932. Bei diesem der zweiten Auflage von La religion vorangestell-
ten Vorwort handelt es sich um die Antrittsvorlesung Loisys am Collége de France.

40 Ebd., 6.

941

939

Ebd., 8: «(...) une forme particuliére de religion, celle des religions qui, (...) pourraient, en une certaine
mesure, étre dites individualistes (...)».

%42 Vgl. ebd., 12.

%43 Ebd., 39: «(...) c’est la religion méme».



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 199

bei der Kirche seiner Zeit durch die Vorrangstellung der dogmatischen Theologie behin-
dert.”** Aus diesem Grund verweist er mit Vehemenz auf die Mystik als Motivator jenes
Geistes in der Religion, der veranlasst, dass sie nicht stirbt.”*> Wenn es der rationalen An-
schauung gelénge, die Mystik zu zerstoren, dann wiirde sie in letzter Konsequenz auch den
Menschen zerstoren, da sie Loisy zufolge nicht nur die Religion, sondern auch die Moral

und die Asthetik begriindet. >4

6.2 «le plus grand écrivain ecclésiastique de notre pays.»*"’ — Henri
Bremonds Mystikverstindnis aus der Sicht Alfred Loisys

Alfred Loisy teilt seine Auffassung von Mystik mit seinem Priesterfreund Henri Bremond.
So jedenfalls stellt er es in George Tyrrell et Henri Bremond dar. Den Beweis flir Gemein-
samkeiten zwischen ihm und Bremond liefern Ausschnitte aus ihrer privaten Korrespon-
denz, mit denen er seinen eigenen Aussagen Nachdruck verleiht. In dieser Vorgehensweise
zeigt sich eine weitere Gemeinsamkeit der beiden Freunde: Sie ziehen sich gegenseitig zur
Bekréftigung ihrer eigenen Theorien heran. So beniitzt Alfred Loisy in George Tyrrell et
Henri Bremond Briefausschnitte seines Freundes, um der Offentlichkeit vor Augen zu fiih-
ren, wie nah sie inhaltlich beieinander liegen; und Henri Bremond psychologisiert in Un
clerc qui n’a pas trahi die religiése Biographie Loisys, um vor ihrem Hintergrund die ihnen
gemeinsame Unterscheidung von mystischem und dogmatischem Glauben hervortreten zu

lassen.

1936, vier Jahre vor seinem Tod, verdffentlicht Alfred Loisy George Tyrrell et
Henri Bremond. Er versteht sein Buch als Bericht {iber ein Leben, das mit dem seinen in
Beriihrung gestanden ist, und als Erlduterung eines Werks, von dem er — wie viele andere
— gezehrt hat.”*® Wenn er im ersten Satz des Buches Bremond als den groBten kirchlichen

Schriftsteller unseres Landes®® bezeichnet, so zollt er ihm offen seine Bewunderung. Al-

94 In seinem fiktiven Dialog zwischen einem jungen Wissenschaftler und seiner Mutter, der Kirche, ldsst er

Ersteren sagen: «Ton Dieu est devenu une immense abstraction», Loisy, Mémoires Bd. 1, 123.

Loisy, La religion, 40-41: «Le mysticisme est I’ame de toutes les religions, et il est, a travers les religions
qui passent, la grande poussée de I’esprit dans la religion qui ne meurt pas».

%46 Ebd., 45.

%47 Der groBte kirchliche Schriftsteller unseres Landes®, Loisy, Tyrrell et Bremond, V.

%4 Ebd., VIIL

%% Ebd., V.

945



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 200

lerdings verfolgt er mit dieser Veroffentlichung auch die Absicht, Beriihrungspunkte zwi-
schen ihm und Bremond aufzuzeigen. Kritiker haben ihm vorgeworfen, er habe Bremonds
Aussagen zu seinen Gunsten manipuliert. Dieser Vorwurf ldsst sich heute relativ leicht ent-
kraften, da Bremonds Briefe inzwischen in der Nationalbibliothek in Paris frei zuginglich
sind. Thre Lektiire beweist eindeutig, dass Loisy die Aussagen Bremonds nicht gefélscht
hat. Man kann ihm lediglich vorhalten, sie fiir seine Zwecke ausgelegt zu haben. Sinn dieser
Auslegung ist es hauptsichlich, der katholischen Offentlichkeit zu zeigen, dass er und Bre-

mond gar nicht weit auseinander liegen.

Zu Beginn von Georges Tyrrell et Henri Bremond blickt Loisy zunichst rekapitu-
lierend auf die Freundschaft der beiden Jesuiten Tyrrell und Bremond. Neben dem, was die
beiden Minner verbunden hat, finden auch die Ereignisse um Tyrrells Begrébnis Erwéh-
nung.”*® Im zweiten Kapitel geht es um Bremonds Aufnahme in die Académie francaise.
Loisy ist der Ansicht, dass der reaktionére und katholische Teil der Mitglieder der Académie
zum damaligen Zeitpunkt nicht in der Lage war, die psychologische Mystik Bremonds auf-
zunehmen.?*! Diese These fiihrt er im dritten Kapitel, das die Uberschrift Le Quiétisme et
Feénelon tragt, weiter aus. Hier hei3it es, dass weder die Mitglieder der Académie frangaise
noch die universitdre Welt damals in der Lage gewesen sind, die entscheidende These Bre-
monds, ndmlich die Identitdt des angeblichen Quietismus mit der Mystik einer Teresa von
Avila, eines Franz von Sales, eines Johannes vom Kreuz, eines Bérulle, Condren und Olier,
zu begreifen.”? Bei der pur amour, der sich Bremond in der HL ausfiihrlich widmet, gehe
es, so Loisy, um das Geheimnis derjenigen, die zu einem besonderen Glaubenszeugnis er-
wihlt sind. Bremonds Anliegen sei es zu erkldren, dass das, was sich im Inneren dieser
Mystiker und Mystikerinnen abspielt, bei allen Gldubigen und in allen Religionen vorhan-
den sei: Gott zu flihlen in Form einer Aktivitit der Seelenspitze. Diese zeige sich in Form
eines durchdrungenen Seins von Gott, insbesondere von seiner Giite und seiner unendlichen

Liebe. All dies spiele sich auBerhalb des Rationalen ab.?>* Es ist diese Zuordnung der Mys-

930 Zu diesen Ereignissen siche Kapitel 3.2. im ersten Teil der Arbeit.

Loisy, Tyrrell et Bremond, 53.
%2 Ebd., 87.

953

951

Ebd., 118: «L’extase mystique, toute [ 'Histoire du sentiment religieux en témoigne, est une intuition si-
lencieuse, excluant toute participation active, y compris toute attention et impression définissable, de
I’intelligence et de I’imagination, toutes les facultés intellectuelles étant comme suspendues, toutes, sauf
la fine pointe de I’ame ou I’on sent Dieu présent. On le sent, mais il serait faux de dire qu’on le voit; car
on est plutdt, en dehors de toute connaissance réfléchie, pénétré de lui, de son influence, de son immensité,
de son incompréhensibilité, surtout de sa bont¢, de son amour infini».



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 201

tik jenseits des rationalen Bereichs, an der Loisy besonders interessiert ist und die er bei

Bremond wiederfindet.

6.3 «grands mystiqueurs que nous sommes»®>* — Alfred Loisy aus der
Sicht Henri Bremonds

Im vierten Kapitel des Buches zeugt ein Briefausschnitt von Bremonds Begeisterung iiber
Loisys Gelegenheitsschrift La Religion.”>® Diese richtet sich besonders auf das Vorwort”°
zur zweiten Auflage, welches er als epochemachend bezeichnet und das er so erhellend
findet, dass er sich wundert, dass es noch niemand vor Loisy so gesagt habe.”>’” Das Buch
sei, so flihrt er weiter aus, seiner Zeit zu weit voraus, um verstanden werden zu konnen, es

komme fiinfzig Jahre zu friih,”*® so Bremonds Einschitzung.

Aus einem anderen Brief an Loisy, in dem Bremond zu dessen Konzept einer Reli-
gion der Humanitit>® Stellung nimmt, geht eindeutig hervor, dass er in dieser Konzeption
eine starke Affinitit zur Mystik wahrnimmt.’*® Er stimmt mit Loisy darin iiberein, dass
auch er Gemeinsamkeiten, die ihren mystischen Ansatz betreffen, wahrnimmt. Anlésslich

des Erscheinens von Loisys Werk Les mystiques paiens et le mystére chrétien®®! prizisiert

954 GroBe Mystiktreibende, die wir sind“, Bremond in einem Brief an Alfred Loisy vom 28. November

1919, zitiert nach: Ebd., 159.
95 Vgl. ebd., 145.
956 Bei diesem Text handelt es sich um die Antrittsvorlesung Loisys vom 1. Dezember 1923 am Collége de
France.
Bremond in einem Brief vom 15. August 1923, zitiert nach: Loisy, Tyrrell et Bremond, 166: «Cette in-
troduction est vraiment un morceau capital qui devrait étre et qui sera, j’espere, epoch-making. (...) Le
rapprochement avec I’esthétique formule a merveille mes idées confuses. Et tout cela si lumineux qu’on
s’étonne que tout le monde ne ’ait pas dit avant vousy.
Ebd., 147: «cinquante ans trop tot».

957

958

939 Loisy definiert sie seinen eigenen Worten nach folgendermaBen, zitiert nach: Loisy, A., Autres mythes a

propos de la religion, Paris 1938, 112: «Cette une religion qui serait, en un sens, capable de rassembler
I’humanité entiére, parce que, montant du fond des ages et progressant en spiritualité, elle réunirait les
religions en religion, rattachant de plus en plus intimement les croyants a la puissance mystérieuse qui
supporte les mondes et qui soutient I’humanité dans son ascension spirituelle. On a pu dire que les reli-
gions étaient comme 1’idéal ou les hommes se représentaient a leur image les dieux. Maintenant toutes
ces images ont vieilli. Il nous faut, avec 1’aide de Dieu, nous refaire une image plus digne de Lui et plus
efficace de haute moralité en nous. Et c’est ainsi que j’entends la religion de I’humanité.»

So Bremond in einem Brief an Loisy vom 14. August 1917, zitiert nach: Loisy, Tyrrell et Bremond, 148:
«Evidemment, on vous trouvera chimérique. Mais je tiens a votre disposition, pour votre défense, toute
I’armée des mystiques. Si vous exigez trop, le christianisme, tel qu’ils I’entendent, n’exige pas moins.
(...) Avoir la religion de ’humanité, n‘est pas plus difficile que de pratiquer pour de bon cette religion des
mystiques.»

Loisy, A., Les mystiques paiens et le mystere chrétien, Paris 21930.

960

961



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 202

er diesen dahingehend, dass die mystische Erfahrung fiir sich genommen nicht von intel-
lektueller Art und Weise sei, ja sie sei streng genommen sogar ohne lehrhaften Inhalt. Al-
lerdings besitze sie die Fahigkeit, Einfluss auf die spirituellen und dogmatischen Konstruk-
tionen zu nehmen, die wiederum vom Subjekt ihren Ausgang nehmen und eine Auswirkung
der individuellen Erfahrung seien. Die Orchestrierung der Erfahrung geschehe jedoch erst

im Nachhinein und sei mit der Erfahrung selbst nicht gleichzusetzen.”%*

Bremond macht sich an dieser Stelle auch {iber den christlichen Kontext und das 17.
Jahrhundert hinaus Gedanken iiber die Mystik. Mehr noch: Er wehrt sich sogar gegen den
Anspruch, die christliche Mystik als etwas Einzigartiges zu reklamieren®®; sie ist fiir ihn
ithrem Wesen nach nicht singuldr, sondern er begreift sie als eine Form, in der sich das
Religiose zu erkennen gibt. Seine exemplarische Beschiftigung mit den Mystikern und
Mystikerinnen des 17. Jahrhunderts versteht sich als eine Unternehmung, die sich auch ohne
Weiteres an einem anderen Jahrhundert durchfiihren liee, da die mystische Tradition, ,,was

die Tatsache der Erfahrung anbelangt, sich seit dem Aeropagiten nicht verindert*.”%*

Sowohl Bremond als auch Loisy haben einen sehr weiten Mystikbegriff’®>: Er
schliet nicht nur die Spitzenerlebnisse religios begnadeter und von Gott besonders auser-
wihlter Menschen ein, sondern umfasst auch das religiose Empfinden eines jeden Glédubi-
gen. Dieses Empfinden, das unter dem Begriff der mystischen Erfahrung subsumiert wird,
erlangt bei Bremond zentrale Bedeutung; allerdings will er mit diesem Begriff weniger das
Wie dieser Erfahrung erklédren als vielmehr den Ort, an dem sie sich ereignet. Dass dies ein

schwer zu vermittelndes Unterfangen darstellt, beweist er in einem Brief an Loisy, in dem

%2 Bremond in einem Brief an Alfred Loisy vom 28. November 1919, zitiert nach: Loisy, Tyrrell et Bre-

mond, 159: «Tout cela s‘accorde fort bien avec nos conclusions a nous, grands mystiqueurs que nous
sommes. Il faut bien admettre, en effet, que, prise en soi, I’expérience mystique n’est pas d’ordre intel-
lectuel; quelle est méme vide de tout contenu proprement doctrinal. Le travail de construction spéculative,
dogmatique, rituelle, est stimulé par elle, la suit et prend naturellement la couleur des idées et préoccupa-
tions du sujet... Aprés coup, tout cela fait corps, I’expérience et son orchestration, mais ce sont deux
¢léments tout a fait distinctsy.

Bremond in einem Brief an Alfred Loisy vom 28. November 1919, zitiert nach: Ebd., 159: «D’ou cette
idée, que le mysticisme chrétien est quelque chose d’unique, — ce que les faits ne confirment pas —».
Bremond in einem Brief an Loisy vom 22. September 1922, zitiert nach: Ebd., 163: «Apres tout, cette
tradition mystique, (...) n’a pas, sur le fait méme de 1’expérience, changé depuis 1’ Aéropagite».

963
964

95 Ebd., 170-171: «Les phénoménes mystiques sont, en effet, trés variés de forme et de caractére, et si des

troubles mentaux se sont manifestés chez des hauts mystiques, et des détraquements plus ou moins graves
chez d’autres personnalités religieuses de moindre envergure, il ne s’ensuit pas que le haut mysticisme
soit un privilége tout a fait extraordinaire, a distinguer du sentiment religieux commun, ou que tous les
mystiques classés comme tels soient a ranger dans la catégorie des anormaux».



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 203

er von der Schwierigkeit berichtet, diesen Ansatz einem gemeinsamen Freund verstdandlich
zu machen, da es ja gerade darum gehe, die religidose Erfahrung nicht auf den emotionalen
Bereich zu beschriinken, sondern sie weise dariiber hinaus.’*® Dasselbe gelte fiir den Bereich
des Denkens, denn die Art und Weise, wie das Gottliche vom Menschen erfasst werde, ge-
schehe Bremond zufolge nicht auf diskursivem Wege: Die Durchdringung des Gottlichen
sei aus diesem Grunde supraorthodox, eine Erfahrung, die sich in allen Religionen finde und
deren anschlieende Interpretation entweder dem Bereich des Absurden zugerechnet werde
oder eben nur einem sehr feinen, darin geschulten Geist sich erschlieBe.’®” An dieser Stelle
unterstreicht Bremond, dass fiir ihn die Versprachlichung der Erfahrung ein Moment ist, der
der eigentlichen Erfahrung nachgelagert ist. Sprache ist immer Reflexion auf etwas, was
bereits schon stattgefunden hat, sie muss nun das aussagen, was eigentlich nicht aussagbar
ist. Das, was am Ursprung aller Religionen steht, ist Bremond zufolge ein religioses Gefiihl,
aus der die Religion mit ihren Inhalten und Institutionen sich erst bildet. Religion ist Bre-
mond zufolge nichts anderes als die ausgefaltete Interpretation jener unsagbaren ersten Er-
fahrung, die nicht diskursiver Art ist und, weil sie nicht auf der sprachlichen Ebene stattfin-

det, auch nicht mit Kategorien wie orthodox oder unorthodox gemessen werden kann.

6.3.1  «Un clerc qui n‘ a pas trahi»’®® — Eine apologetische Verteidigung

Bremonds Wertschitzung gegeniiber Person und Werk Alfred Loisys erreichet ihren Hohe-
punkt in der pseudonym verdffentlichten Verteidigungsschrift, die den Titel Un clerc qui
n’a pas trahi, tragt. Sie entsteht 1931. Die Idee dazu kommt nicht von ihm selbst, sondern
wurde durch den Pariser Verleger Emile Nourry an ihn herangetragen. Er greift sie jedoch

enthusiastisch auf und schligt den Titel und die Zielrichtung der Schrift selbst vor.”® Das

966 Bremond iiber einen Freund in einem Brief an Loisy vom 25. August 1925, zitiert nach: Ebd., 172: «Im-

possible de lui faire comprendre que sentiment, quand on parle de I’expérience mystique, ne désigne pas
un phénomeéne de la pure sensibilité¢ ou sensualité, que cette expérience ne se passe pas plus dans la zone
sensible que dans la zone rationelle».

Bremond in einem Brief an Loisy vom 9. September 1932, zitiert nach: Ebd., 186: «La perception du
divin, quelle qu’elle soit, cette expérience premiere d’ou sont née les religions, est a-ou supraorthodox,
par définition, puisqu’elle n’est pas d’ordre discursif. Le discours par lequel on en vient ensuite a 1’inter-
préter et construire nous paraitra ou absurde ou sublime».

,,Ein Kleriker, der nicht Verrat begangen hat*.

Bremond in einem Brief vom 15. Januar 1931, zitiert nach: Poulat, (Euvre clandestine, 50: «Que penserez-
vous de ce titre flamboyant: Un clerc qui n’a pas trahi

M(onsieur) A(Ifred) L(oisy),

1) pas trahi sa cause de savant,

967

968

969



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 204

Pseudonym Sylvain Leblanc war sicher der Befiirchtung geschuldet, der Unternehmung
durch die Preisgabe seines wahren Namens zu schaden.”’® Allerdings hat diese Entschei-
dung dazu gefiihrt, dass er mit seinem Anliegen wenig Aufsehen erregt und kaum beachtet
wird.””! Bremond verfolgt mit der Publikation das Ziel einer Apologie gegeniiber einer ne-
gativen Loisy-Darstellung, wie sie durch dessen Gegner aus kirchlichen Kreisen erfolgt ist,

die ihn als ein Feind der Kirche préisentieren.

Auf der inhaltlichen Ebene ist diese Schrift eine Reaktion auf die Mémoires®’> von

Loisy, mit denen dieser auf iiber 1800 Seiten der Religionsgeschichte seiner Zeit dienen
will. Seine Erfahrungen im Rahmen der modernistischen Krise hat er bereits in Choses pas-
sées®” niedergeschrieben, mit den Mémoires prizisiert er die darin gemachten Aussagen.
Bremond will nun den Gedanken, die sich in den seinen Lebenserinnerungen finden, zum
Durchbruch verhelfen. Im Gegensatz zu kirchlichen Kreisen geht es Bremond um eine neue
Sichtweise der Person Loisys und ihrer Ansichten, denen er insofern gerecht zu werden
versucht, als er bei der Sichtung der Mémoires eine neue Vorgehensweise wahlt: Er geht
nicht Punkt fiir Punkt vor, sondern versucht, eine Entwicklungslinie im Denken Loisys auf-
zuzeigen. Auf der personlichen Ebene kann das Buch Bremonds im Sinne eines Bekennt-
nisses gelesen und interpretiert werden: Denn aus dem, was Bremond an Loisy bewundert,

lassen sich Riickschliisse auf seine eigenen Ansichten ziehen.

6.3.2  «pas trahi ’Eglise romaine»®’* — Mystischer und dogmatischer Glaube

Bremonds Grundthese lautet, dass der Wissenschaftler und Priester Loisy weder als Wis-
senschaftler Verrat begangen, noch die romische Kirche und die Religion verraten hat. Da

Bremond an der personlichen Redlichkeit Loisys nie gezweifelt hat, geht es ihm vor allem

2) pas trahi I’Eglise romaine,
3) pas trahi la Religion,
le dernier chapitre le plus doctrinal serait une synthése de son enseignement.»
Der Herausgeber von Un clerc qui n’a pas trahi, Emile Poulat, hat dem Werk eine Einleitung vo-
rangestellt. Diese wird im Folgenden mit Poulat, (Euvre clandestine, wiedergegeben.
970 Ebd., 8.
971 Goichot, Historien du sentiment religieux, 303.
972 Loisy, Mémoires, siche Anmerkung 131.

973 Loisy, A., Choses passées, Paris 1913.

974 Er hat die romische Kirche nicht verraten, Bremond in einem Brief vom 15. Januar 1931, zitiert nach:

Poulat, (Euvre clandestine, 50.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 205

darum, dessen Loyalitit gegeniiber der Kirche zu beweisen.””* Dafiir wihlt er eine psycho-
logische Vorgehensweise und ist somit der Erste, der die Emotionalitét im Fall Loisy the-
matisiert. Er beschreibt die Glaubenskrise des Wissenschaftlers und Priesters, die ihn
schlieBlich aus der Kirche fiihrt. Es geht Bremond um die Spannungskurve des inneren

Dramas, das sich bei Loisy abgespielt hat.

Bremond markiert im Glaubensweg des Alfred Loisy in Stationen, die zeigen sollen,
wie der durch dulere Anfeindungen bedrohte Glaube des Alfred Loisy zunéchst verloren
geht und wie er dann zu einer freieren Form von Glauben findet. Seine These lautet, dass
die duBeren Angriffe, denen Loisy aufgrund seines wissenschaftlichen Werkes ausgesetzt
ist, keine Bedrohung fiir seinen Glauben sind. Vielmehr ist Loisy noch im Jahre 1904, also
vier Jahre vor seiner Exkommunikation, fest entschlossen, die Catholica nicht zu verlassen.
Die Exkommunikation von 1908 erfolgt schlieBlich in einem doppelten Sinne: zum einen
vonseiten der Kirche, zum anderen von Loisy selbst. Da Loisy noch 1904 behauptet hat,
dass er sich der katholischen Kirche zugehorig fiihlt, stellt sich nun die Frage, welche Er-
eignisse den ,,Vater des Modernismus® innerhalb von vier Jahren dazu veranlasst haben,
sich quasi selbst zu exkommunizieren. Es geht um die Diskrepanz eines Loisy von 1904,
der sich nicht nur fiir katholisch hélt, sondern es auch sein will, und einem Loisy von 1908,

der sich nun ehrlich eingesteht, dass sein Platz nicht mehr in der Kirche ist.””°

Um diese Diskrepanz fiir seine Leserschaft zu erhellen, behilft sich Bremond eines
Konstrukts, ndmlich der Einfiihrung der Begrifflichkeiten von mystischem und dogmati-
schem Glauben. So ist Loisy nach seiner Interpretation bereits im Jahr 1904 nicht mehr im
klassischen Sinne katholisch: Aufgrund seiner bibelwissenschaftlichen Studien kommt er
zu dem Schluss, dass die Vorstellung, unter Glauben das Fiir-war-Halten eines geoffenbar-
ten Dogmas zu verstehen, unhaltbar ist. Dennoch glaubt er weiterhin, wenn man, wie Bre-
mond, darunter ein mystisch verstandenes Anhaften an die unsichtbare Wirklichkeit ver-
steht. Dass diese unsichtbare Wirklichkeit von der Kirche am besten reprisentiert wird,*”’

ist eine Uberzeugung, die auch Loisy noch teilt. Mit dem Begriff der Orthodoxie hat er

975 Vgl. ebd., 96.

976 Un clerc qui n’a pas trahi, 145: «’unique difficulté vient de la dissemblance apparente entre le Loisy de
1904 qui se croit et se veut catholique, et le Loisy de 1908 qui reconnait loyalement que sa place n‘est
plus dans I’Eglise».

977 Ebd., 148.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 206

jedoch zunehmend Schwierigkeiten. Diese gehen so weit, dass er 1908 deklariert, dass die
Orthodoxie die Chimére derer sei, die nicht zum Denken angeregt werden wollten und dass

streng genommen niemand orthodox sei.”’®

Allerdings sind es nicht diese Uberlegungen dogmatischer Art, die zu Loisys Abkehr
von der katholischen Kirche fiihren, spielen sich doch Glaubenskrisen, wie Bremond be-
merkt, immer auf der mystischen Ebene ab.”” Ausldser fiir seine Abkehr vom Katholizis-
mus ist das Verhalten von Pius X.. Dessen reservierte Antwort auf ein Schreiben Loisys,*°
in welchem dieser an das Herz des Papstes appelliert, ist der eigentliche Stein des Anstofes.
,,Die Kirche hat kein Herz*,*®! so heiit die Erkenntnis, die Loisy aus dieser Begegnung
zieht. Da er nach Bremonds Meinung dieser Kirche nur noch aus Liebe treu geblieben ist,”®*
sieht er, nachdem er diese Liebe in der kirchlichen Fiihrungsspitze nicht antrifft, keinen
Grund mehr, ihr weiter anzugehoren. Es sind also nicht Glaubenszweifel, sondern Herzens-
griinde, die Loisy zum Austritt aus der Kirche bewegen. Letztendlich ist es die Haltung und

das Verhalten der Amtskirche, die in dem Priester und Wissenschaftler den mystischen

Glauben zum Ersticken bringen.

Wihrend Loisy 1904 noch an das Gute in der Kirche glaubt und von ihrer Notwen-
digkeit fiir die okzidentale Welt iiberzeugt ist, kommt er aufgrund des pépstlichen Briefes
von dieser Meinung ab. Was er in seinen nunmehr von institutionellen Vorgaben befreiten

Glauben hiniiberrettet, ist dieses absolut notwendige Element, was sich in allen Religionen

978 Ebd., 147: «Personne n’est orthodoxe. L’orthodoxie est la chimére des gens qui n’ont jamais pensé».

7% Ebd., 150.

980 Papst Pius X. ldsst Alfred Loisy miindlich iibermitteln, dass er in dem Schreiben zwar an sein Herz ap-
pelliere, aber eben dieses Schreiben selbst nicht mit dem Herzen geschrieben habe, eine Reaktion, die den
Priester sehr getroffen und verletzt haben muss, wovon die folgenden Zeilen Zeugnis ablegen, ebd., 151:
«Une sorte de stupeur indignée, écrit M. Loisy, m’avait saisi des les premiers mots que j’avais entendus.
Le chef de cette Eglise a qui j’avais donné ma vie, pour laquelle j’avais tant peiné depuis trente ans, que
j’avais aimée, que je ne pouvais m’empécher d’aimer encore, en dehors de laquelle je n’avais rien sou-
haité, rien ambitionné, ne trouvait pas, lorsque je répondais a des exigences absurdes par un supréme
sacrifice, autre chose a me dire que cette dure parole: Cette lettre, adressée a mon coeur, ne partait pas du
ceeur! Eh bien! Si, elle en venait. C’était comme le dernier émoi qu’avait éprouvé mon dme catholique
devant le trouble dont I’Eglise était agitée, un peu par mon fait, non par ma faute. Et parce que je deman-
dais la permission de mourir en paix dans cette Eglise de mon baptéme, sans que 1’on me contraignit a
mentir pour y étre supporté, on semblait se moquer de moi comme d’un faux martyr d’un individu assez
follement orgueilleux pour poser en victime».

%1 Ebd., 152: «L‘Eglise n’a pas de coeur».

%82 Nicht zuletzt waren es die Anhinger Loisys aus dem Klerus, deretwegen er sich nie auf den Weg der

Konfrontation begeben hat.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 207

findet und welches er den mystischen Glauben nennt. Er ist fiir ihn die Stiitze der Gesell-

schaft, der Moral, ja der ganzen Menschheit.’®?

Bremond gelingt es mit Hilfe seiner psychologisierenden Schreibweise, die Trennung
zwischen dogmatischem und mystischem Glauben anhand der Glaubenskrise seines Freundes
anschaulich werden zu lassen. Was Loisy an die katholische Kirche bindet, ist der mystische
Glaube, es ist ein Anhaften an die Kirche als Reprisentantin der Liebe Gottes unter den Men-
schen, das zunéchst trotz des Zweifels auf der dogmatischen Ebene fortbesteht. Was letztlich
zu dem Bruch in Loisys Glaubensbiographie fiihrt, ist nicht die Trennung dieser beiden Glau-
bensarten. Diese koexistieren Bremonds Beschreibung zufolge von Anfang an bei Loisy. Viel-
mehr ist es die Erfahrung, dass der mystische Grund der Kirche von ihren Représentanten nicht
realisiert, nicht gelebt wird. Verursacht durch das Fehlverhalten des obersten Représentanten
der katholischen Kirche 16st Loisy seinen mystischen Glauben, der zunéchst an die Institution
Kirche gebunden ist, von ihr und giefit ihn in eine neue Form: Es entsteht das, was er die reli-
gion de ’humanité nennt, eine Religion, die alle Religionen der ganzen Menschheit in sich
vereint. Sie verbindet durch das mystische Element alle religiosen Bestrebungen, auch die Mo-
ral, die bei Loisy einen mystischen Kern hat.”®* Wieder ist es ein Bruch, der sich an dieser Stelle
ereignet und den Bremond genauestens untersucht, und wieder fiihrt dieser Bruch, der sich in
der personlichen Glaubenskrise Loisys langsam, aber deutlich anbahnt, schlielich zu einer

neuen, anderen Form von Glauben.

Spannend ist, dass Loisy — trotz seiner offenkundig geduflert Schwierigkeiten auf
der dogmatischen Ebene, fiir Bremond aufgrund der Unterscheidung von mystischem und
dogmatischem Glauben vor der von ihm und der Kirche vollzogenen Exkommunikation ein
legitimes Mitglied der katholischen Kirche ist. Dies kann er aufgrund der von ihm getroffe-
nen Unterscheidung von mystischen und dogmatischen Glauben behaupten. Leider wird
diese Unterscheidung von ihm nicht weiter prézisiert, geschweige denn liber den biographi-
schen Kontext seines Freundes hinaus weiter bedacht. Dies ist insofern bedauerlich, als
diese Trennung ekklesiologische Konsequenzen von groBBer Tragweite beinhaltet. Denn bei

genauerem Hinsehen lauft Bremonds Argumentationsgang auf die These hinaus, dass die

983 Un clerc qui n’a pas trahi, 162: «Cet élément essentiel et vivant qui se trouve réalisé, au moins imparfai-

tement, dans toutes les religions: cette foi, non pas dogmatique, mais proprement religieuse, force inépui-
sable ... support nécessaire de la société, de la moralité, de ’humanité.»

%84 Ebd., 163: «Pas de vie mystique, pas de vie morale».



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 208

Orthodoxie nicht liber die Zugehorigkeit zur katholischen Kirche entscheidet. Bremond zu-
folge ist schon das Festhalten am mystischen Glauben ausreichend, um noch als Mitglied
der katholischen Kirche zu gelten. Voraussetzung ist allerdings, in der katholischen Kirche
eine angemessene Repriasentantin der unsichtbaren Wirklichkeit zu sehen. Religiositit und
Rechtglaubigkeit werden hier als gleichwertig nebeneinander gestellt, ohne sich gegenseitig
zu erginzen. Denn Bremond bringt den religiosen Glauben nicht im Newman‘schen Sinn
in ein Verhédltnis zum dogmatischen Glauben, so dass Ersterer dem Letzteren nur zustim-
men misste. Bei ihm scheint es sich fast um Antinomien zu handeln, die unverbunden ne-
beneinander stehen. Aus dieser Sicht ergibt sich auch eine Konzeption von Kirche, die sich
nicht wie das neuscholastische Verstindnis durch ein Bejahen und Festhalten am traditio-
nellen Glaubensgut definiert, sondern bei der ein undogmatisches Zugehorigkeitsgefiihl zu
dieser Glaubensgemeinschaft vorliegt. Kirche wird hier gesehen als Garantin der unsicht-
baren Wirklichkeit und damit als Bewahrerin der Mystik und daraus resultiert der Wunsch,
ihr anzugehoren. Was tiber dieses Zugehdrigkeitsgefiihl, dem Wahrnehmen des mystischen

Elements hinaus dann gemeinsam geglaubt wird, diese Frage 1dsst Bremond offen.

Das zentrale Thema der Verteidigungsschrift ist jedoch das Element des Bruchs, der
in Loisys persdnlichem Glaubensleben eine entscheidende Rolle spielt.”®> Konstitutive Be-
deutung erhilt dabei der mystische Glaube. Dem Empfinden kommt somit eine Vorrang-
stellung zu. Scheint auch Bremonds Argumentationsweise auf eine undogmatische Mystik
hinauszulaufen, so will er doch eigentlich zeigen, dass es letztlich nicht die Spitzfindigkei-
ten der Glaubenslehre sind, die die Kirche iiber Jahrhunderte zusammengehalten haben,
sondern dass es in den Worten Loisys jener Glaube ist, den bereits all diejenigen praktizie-
ren, die sich dem Guten aus Liebe zum Guten hingeben.”®° Es ist das Religiose selbst, ver-
standen als das Anhaften an den Gottesglauben, was den Fortbestand der Kirche garantiert
und was in der Terminologie Loisys und Bremonds mit Mystik oder mystischem Glauben

bezeichnet wird.

%5 Ebd., 149: «Du bloc confus de ses croyances premiéres tout le dogmatique s’est évanoui; tout le mystique

est resté, bien que de plus en plus ébranléy.
%86 Ebd., 163.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 209

6.3.3  Un clerc qui n’a pas trahi — Verteidigungs- oder Bekenntnisschrift?

Hat Bremond durch das Eintreten fiir seinen Priesterfreund und dessen Ansichten letztend-
lich seine eigene Rechtfertigung betrieben??®” Dagegen spricht, dass dieser Rechtferti-
gungsversuch unter Verwendung eines Pseudonyms erfolgt ist und er somit damit rechnen
musste, nicht die gewiinschte Resonanz zu erhalten. Und in der Tat hat zu Lebzeiten Bre-
monds niemand eine Verbindung zwischen seiner Person und dieser Schrift an die Offent-
lichkeit getragen hat. Eine Rechtfertigung seiner selbst hatte er deswegen vermutlich so
nicht intendiert. Es konnte jedoch sein, dass er sein Engagement fiir das Schicksal seines
Freundes Alfred Loisy zum Anlass genommen hat, bestehende Gemeinsamkeiten mit sei-
nem Priesterfreund sich selbst vor Augen zu fithren und durch die Auseinandersetzung mit

dessen Ideen die eigenen Vorstellungen nochmals zu prizisieren.

Ausschlaggebend fiir die inhaltliche Auseinandersetzung mit Loisys Werk ist der
Stellenwert, den Loisy der Mystik beimisst. Die Hochschitzung Bremonds fiir den Ansatz
seines Freundes zeigt sich in zahlreichen Zitaten, aus denen ersichtlich wird, dass Bremond
vor allem von Loisys Werk La religion beeindruckt war, ein Werk, das fiir ihn den ,,Kate-
chismus von morgen und iibermorgen‘?®® darstellt. Aufgrund dieser Positionierungen kann
man sagen, dass es sich bei Un clerc qui n’a pas trahi mehr noch als bei der Histoire
littéraire du sentiment religieux en France um ein Bekenntnis Bremonds handelt. Denn
zweifellos gibt die Verteidigungsschrift nicht nur iiber Person und Werk Alfred Loisys Aus-
kunft, sondern ebenso iiber das, was Bremond an Loisys Ideen interessiert hat.”® Das hehre
Ziel, den Freund zu schiitzen, paart sich mit der Zustimmung zu seinen Ideen auf dem Ge-
biet der Mystik. Diese beiden Ziele bergen einen weiteren Aspekt, dem bislang nur wenig
Beachtung geschenkt wurde: Das Vorhandensein von Un clerc qui n’a pas trahi zeugt von
dem Einfluss, den der &ltere der beiden Freunde, Alfred Loisy, auf den jungen Jesuiten

Henri Bremond ausgeiibt hat.

%7 Das vemutet zumindest Poulat, Critique et mystique, 68.

%8 Un clerc qui n’a pas trahi, 168.

%89 Vgl. Poulat, (Euvre clandestine, 100.



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 210

6.4 «cela va au fond»*” — Ein mystisches Verwandtschaftsverhéltnis

Die geistige Verwandtschaft zwischen Alfred Loisy und Henri Bremond wurde in der Se-
kundirliteratur bisher sehr stiefmiitterlich behandelt.””! Dies ist insofern erstaunlich, als
sich gerade in Bremonds Korrespondenz eine Fiille von Hinweisen finden lassen, die Zeug-
nis davon ablegen, wie sehr die Ideen Loisys ihn beeindrucken. In einem Brief an Maude
Petre vom 26. Juli 1931 spricht er davon, dass es gerade die von Loisy betriebene Kritik an

dem Begriff der Orthodoxie ist, die seine Zustimmung hervorruft:

,»Es scheint mir, dass dies auf den Grund geht. Ich glaube, dass der traditionelle

Glaubensbegriff — das Festhalten an einer bestimmten Lehre — ein nicht nur mora-

lischer, sondern auch psychologischer Unsinn ist.«%%?

Dies konnte Bremond zu seiner Unterscheidung von mystischem und dogmatischem Glau-
ben gefiihrt haben. Denn die Ubereinstimmung zwischen Loisy und Bremond besteht in
dem, was man als Phinomenologie des Religidsen bezeichnen kann.’”* Beide sind dem je
ne sais quoi auf der Spur, das die Religion letztendlich zusammenhilt und den Glauben
begriindet. Ihre Suche nach dieser Spur fiihrt sie zu der von beiden geteilten Uberzeugung,
dass am Grunde der mystische Glaube steht. Dieser bleibt zwar sehr allgemein und wird

nicht detailliert skizziert, aber er bildet das Kondensat ihres gemeinsamen Grundanliegens.

Als Priester der katholischen Kirche ist ihnen eine Sensibilitét fiir die Inkarnation
des Glaubens in der Geschichte, die Kontinuitit des Glaubens in der Institution Kirche und
damit fiir den Schatz der religiosen Erfahrungen, den die Kirche verwahrt, eigen. Die Be-
arbeitung dieser Themenfelder vollzieht sich bei Loisy auf dem Feld der Exegese und der
Geschichte, bei Bremond vorwiegend auf dem Feld der Frommigkeitsgeschichte. Der Blick
auf die christliche Vergangenheit, die beide Theologen eingehend studieren, geschieht aus

unterschiedlichen Perspektiven: Wéhrend Bremond das Christentum gleichsam von innen

90 Dies geht auf den Grund®, siche Anmerkung 992.

Eine Ausnahme bildet hier Emile Poulat. Zum einen ist er der Herausgeber von Un clerc qui n’a pas trahi,
zum anderen hat er einen Artikel veroffentlicht, der die Freundschaft von Alfred Loisy und Henri Bre-
mond behandelt, vgl. Poulat, E., Une grande amitié, siche Anmerkung 223.

Goichot, Historien du sentiment religieux, 302: «Il me semble que cela va au fond. Je crois que la notion
traditionnelle de foi — adhésion a une doctrine définie — est un non-sens, non seulement moral, mais psy-
chologique.»

993 Goichot, Henri Bremond et Alfred Loisy, 237.

991

992



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — LITERARISCH GEWENDET 211

betrachtet und sich dabei vorwiegend auf ein ganz bestimmtes Jahrhundert oder, wie im
Falle Loisys, auf einen katholischen Priester konzentriert, nimmt Loisy die Aulenperspek-

tive ein, indem er von der Mystik ausgeht, die er in allen Religionen als Grundlage findet.

Wihrend Loisy den grundlegenden Wert des Religiosen postuliert, geht es Bremond
um den grundlegenden Wert des Christlichen?’** Diese nahe liegende Schematisierung
greift zu kurz. Zwar beschreibt Henri Bremond die mystische Erfahrung innerhalb der
Grenzen eines bestimmten fiir den katholischen Kontext charakteristischen Jahrhunderts;
gleichzeitig fiihrt ihn die Analyse des Religiosen, dem er auf der Spur ist, liber jene Grenzen
hinaus und ermoglicht somit allgemeine Aussagen iiber die religiose Erfahrung an sich, wie
sie sich exemplarisch an seiner Korrespondenz mit Alfred Loisy aufzeigen lassen. Die Spur,
die sich ihm im Leben der Mystiker und Mystikerinnen er6ffnet, verfolgt er tiber den christ-
lichen Horizont hinaus; er bewegt sich auch auf dem Feld der Poesie. Das bedeutet, dass er
die Mystik gleichzeitig als eine anthropologische Konstante begreift. So blickt Bremond —
trotz seiner binnenkatholischen Ausgangsposition — iliber diese hinaus, geht es ihm doch
darum, das Religiose an sich freizulegen. Auf der Suche nach dem Géttlichen dienen ithm
die katholischen Mystiker und Mystikerinnen als Forschungsfeld. Es ist die Quelle der mys-
tischen Erfahrung, der er auf der Spur ist: Die Realitit, die gegeben ist oder die sich zeigt,
indem sie sich gibt. So ist der ehemalige Jesuit der Meinung, dass er und Loisy richtig
liegen, wenn sie die mystische Erfahrung nicht auf Spitzenerlebnisse reduzieren, sondern

so weit wie moglich fassen.”??

Abschlieflend ldsst sich sagen, dass die Aussagen in Bremonds Korrespondenz nicht
kontradiktorisch zum bisherigen Werk des ehemaligen Jesuiten sind. Sie akzentuieren je-
doch sein Anliegen, die Spur des Goéttlichen im menschlichen Leben, in der mystischen
Erfahrung ausfindig zu machen. Aus diesem Grund trifft er sich mit Alfred Loisy in einem
weit gefassten Begriff von mystischer Erfahrung. Beide teilen die Uberzeugung, dass es
diese Erfahrung ist, die letztendlich die Kontinuitét des Religiosen sichert, und nicht etwa

dogmatische Lehrformeln den Glauben bewirken.

94 Ebd., 239: «En schématisant a I’extréme, on pourrait dire que toute I’ceuvre de Loisy postule la valeur

essentielle du fait religieux, toute celle de Bremond la valeur essentielle du fait chrétieny.

95 Loisy, Tyrrell et Bremond, 170: «Mais je crois que nous sommes dans le vrai en faisant ’expérience

mystique aussi large que possible (...)».



212

DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN
DES UBERGANGS -
ZEITSENSIBEL
KONKRETISIERT



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 213

1 Erfahrung ...

In Form einer Relecture zeigt der zweite Teil die personliche Herangehensweise eines ehe-
maligen Jesuiten und Landpfarrers an die mystische Literatur des groflen 17. Jahrhunderts
in Frankreich: Henri Bremond stellt vor, grenzt ab, unterscheidet, hebt hervor, macht sicht-
bar, sucht und antwortet; immer im Bemiihen darum, die Spuren einer modernen religidsen
Erfahrung freizulegen. Der letzte Teil dieser Arbeit bemiiht sich im Anschluss an die Re-
lecture um eine Systematisierung des Bremond’schen Erfahrungsbegriffs. Dies geschieht
durch die Darlegung unterschiedlicher Modi, die aufeinander aufbauen, sich gegenseitig
erginzen®’® und schlussendlich zu dem fiihren, was im Folgenden mit den Worten Spiritu-
alitiit des Ubergangs eingefangen wird. AbschlieBend geht es darum, Konsequenzen aus
dieser Spiritualitit fiir die gegenwairtige Situation der religidsen ,,Vagabunden* aufzuzeigen

und mogliche Desiderata fiir eine Gotteserfahrung von morgen zu ziehen.

So facettenreich Bremonds literarisches Werk sich auch prisentiert, so zieht sich durch all
diese Facetten doch die ihm eigene zeitsensible Wahrnehmung der religidsen Erfahrung
seiner Umgebung. Dabei gelingt es ihm, das Charakteristikum des Ubergangs, den sich in
dieser Erfahrung zeigenden Bruch, bereits in der spirituellen Literatur des 17. Jahrhunderts
nachzuweisen. Dieses Charakteristikum wird im Folgenden in Form von Modi prasentiert,
die nicht von Bremond selbst stammen. Dies ist dem narrativen Charakter seines Schreib-
stils geschuldet, der sich einer Systematisierung entzieht. Dennoch sind die Modi als das
Destillat zu begreifen, das aus der im Teil II der Arbeit erfolgten Relecture entstanden ist

und sie stellen den Versuch einer Systematisierung der Bremond’schen Spiritualitdt dar.

Fasst man die bei der Relecture zusammengetragenen unterschiedlichen Aussagen
Bremonds, die sowohl seine eigene religiose Erfahrung als auch die seiner Zeitgenossen
betreffen, und jene Beschreibungen, die er von der Literatur des 17. Jahrhunderts liefert,
zusammen, so ist der Bremond’sche Erfahrungsbegriff durch die folgenden Modi gekenn-

zeichnet.

9% Die Modi stammen dabei nicht von Bremond selbst, sie sind die Pfeiler, auf deren Riicken das Bemiihen

um eine Systematisierung stattfindet.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 214

1.1 ... der Modus der Prozesshaftigkeit

Die Unfahigkeit, die Priasenz Gottes zu fiihlen sowie der Mangel an Mdglichkeiten, sich
seiner Prisenz zu vergewissern, sind ein markantes Merkmal der Bremond‘schen Erfah-
rung. Gleichzeitig speist sich aus dieser Erfahrung die Erkenntnis, dass Gott gerade durch
seine Absenz prisent ist.””” Sowohl bei sich selbst als auch in der religidsen Erfahrung der
Mystiker und Mystikerinnen ist diese Nichterfahrung ein Suchprozess, der sich auf den
Modus des Schreibens und Sprechens auswirkt. Die Faszination, die die religidse Literatur
auf Bremond ausiibt, l14sst sich nur so erkldren, dass in ihr keine Gewissheiten thematisiert
werden, sondern dass sie vielmehr eine Erfahrung mit der Erfahrung erméglichen und so

den eigenen Suchprozess immer wieder aktivieren und initiieren. "’

Es ist jene Absenz, das Fehlen einer Gewissheit, welche den Leser und den sich nach
einer religiosen Erfahrung Sehnenden dazu auffordern, sich auf den Weg des Ringens um
den Glauben einzulassen. Begibt man sich in diesen Suchprozess hinein, wird die Sehnsucht
nach einer religiosen Erfahrung, im Sinne eines emotional spiirbaren Erlebnisses des Gott-
lichen langsam transformiert und zwar dergestalt, dass bei Bremond die Erfahrung im
Durchleben dieses Suchprozesses besteht.”” Somit ist Erfahrung im Bremond*schen Sinne
nicht etwas Punktuelles, nicht etwas Einmaliges, das unvorhergesehen {iber einen herein-
bricht, sondern vielmehr ein lebenslanges Ringen, ein sich immer wieder Einlassen auf eben
jenen in der religidsen Literatur beschriebenen Suchprozess.!'*” Dass dieses Ringen durch-
aus mit der Sehnsucht verbunden ist, Gott zu fiihlen, dndert nichts an der Tatsache, dass bei
Bremond die Prozesshaftigkeit die entscheidende Komponente seines Erfahrungsbegriffs
darstellt.!%! Denn das, was er mit dem Terminus Gefiihl beschreibt, meint gerade kein emo-
tionales Erleben, sondern er versteht darunter eine immer wieder neu zu vollziechende Hand-

lung, die darin besteht, Gott anhaften zu wollen, den goéttlichen Funken in uns nicht zum

97 Vgl. B. Welte, Das Licht des Nichts. Von der Moglichkeit religioser Erfahrung (Schriften zur katholi-
schen Akademie Bayern 93), Diisseldorf 1980, der ebenfalls darauf abhebt, dass das Nichts seinem Wesen
nach nicht vernichtet, sondern ein aufrichtendes, erneuerndes Moment in sich birgt.

9% Davon zeugt allein schon das jahrelange Ringen und die bestindige Suche nach einem geeigneten Feld,

auf dem sich dieser Prozess literarisch aufarbeiten lésst, was schlieBlich zur Genese der HL gefiihrt hat,

vgl. hierzu Kapitel 3.2 des zweiten Teiles dieser Arbeit.

99 Vgl. hierzu Kapitel 1.0 im ersten Teil der Arbeit.

1000 Dieser wird besonders durch die in Inquiétude religieuse beschriebenen Charaktere veranschaulicht, vgl.

hierzu Kapitel 1.2.1. im zweiten Teil der Arbeit.

Dies wird beispielsweise bei seiner Auseinandersetzung mit Newman deutlich, vgl. Kapitel 2.1. im zwei-

ten Teil der Arbeit.

1001



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 215

Verldschen zu bringen.!'*? Eine Prozesshaftigkeit, die sich in der Suchbewegung seines

eigenen Lebens deutlich widerspiegelt. '%%

1.2 ... der Modus der Aneignung

Ein weiteres wichtiges Kriterium des Bremond‘schen Erfahrungsbegriffs ist der Riickgriff
auf die Tradition. Was ihn grundlegend von den modernistischen Kreisen, in denen er sich
bewegt, unterscheidet, ist der feste Wunsch, Altes lebendig werden zu lassen. Er mochte
gerade nicht eigene, neue Wege gehen; er sieht sich mit seiner Suchbewegung eingebunden
in eine ganze Gemeinschaft von Suchenden, deren Suche jedoch durch die Glaubenssprache
und die Symbole der Kirche verdeckt wurde und die, weil es sich um die Suchbewegung

einer Seele handelt, nicht Gegenstand kirchlicher Verkiindigung ist. %%

Aus der intensiven Beschiftigung mit den literarischen Zeugnissen der Suchenden
resultiert bei Bremond zum einen die Gewissheit, dass er mit seiner Erfahrung nicht allein
ist, zum anderen das Bewusstsein, all jenen Suchenden eine Stimme zu geben und sich mit
ihnen zu identifizieren. Indem er die Stimmen der Suchenden synchronisiert, zeigt er, dass
diese Suche elementar an die christliche Offenbarung ankniipft und sich unmittelbar aus
dieser ergibt. Dadurch dass er aus einer Fiille von Zeugnissen schopft, die aus der Feder

1905 wird sichtbar, dass sich

beriihmter Mystiker, Mystikerinnen und Ordensleute stammen,
traditionelles Christentum eben nicht nur im Nachsagen positiver Glaubenssprache er-
schopft, sondern es geht auch darum, an den diachronen Suchprozess der Gldubigen anzu-
docken.'%% Nicht das ,,Glaubst du?“, sondern das ,,Suchst du?* ist fiir Bremond das ent-

scheidende Merkmal christlicher Tradition. %’ Er ist ein Wanderer auf alten Spuren, die es

1002 Vg, hierzu Kapitel 2.5 im zweiten Teil der Arbeit.
1003 So beschrieben in Kapitel 1 im ersten Teil der Arbeit.
1004 So wirft er seinen Ausbildern vor, ihn in der Wiiste gelassen zu haben, indem ihm die Schriften der Mys-
tiker und Mystikerinnen vorenthalten wurden, vgl. HL VIII, 313-314: «J’étais venu demander des mys-
tiques; on m’offrait des théologiens. Au lieu de m’ouvrir le jardin céleste, dont les échos sans nombre
redisent tous un seul et méme cantique, on me renvoyait a des classes accablantes, qui avait tant exaspéré
ma peu subtile jeunesse. Sahara, dont les sables ardents me briilaient encore la gorge».

Vgl. Kapitel 3 des zweiten Teiles dieser Arbeit, in dem eine Vielzahl dieser Personen vorgestellt worden
sind.

Vgl. Trémoliéres, L’amour des Lettres et le désir de Dieu, 118, der an dieser Stelle Bremond als den
Analysator der modernen Erfahrung beschreibt.

1005
1006

1007 S0 ist es nicht verwunderlich, dass sich gerade Henri Bremond auf ein fiir das modernistische Anliegen

untypisches Feld entscheidet. Er begibt sich nicht auf verminte Felder, wie jene der Bibelkritik oder der



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 216

seiner Ansicht nach auf zu frischen gilt, keineswegs kann es jedoch darum gehen, diese zu

verwischen oder zu verlassen. 108

Bremond schldgt hier den Weg eines Hagiographen ein, der sich auf das kon-
zentriert, was beispielhaft ist und wird hiermit zum Zeuge der Zeugnisgeber, wohl wissend,
dass selbst der Zeugnisgeber vor allem Zeugnis von dem gibt, der ihn zum Geber bestimmt
hat und dass er ihn mit jedem Wort, mit dem er nur in ungeniigender Weise von ihm Zeugnis
gibt, den Geber gleichsam immer ein Stiick weit verrit.'’” Was fiir den Zeugnisgeber gilt,
potenziert sich nochmals bei dem, der sich zu ithrem Zeugen macht. Ein Tatbestand, dem

sich Bremond bewusst ist. 1°1?

Das Beispielhafte zeigt sich, im Gegensatz zur kirchlichen Verkiindigung, an der
Orientierung am Einzelnen. Dadurch erschafft er einen spirituellen Ansatz, deren Aus-
gangspunkt und Adressat gleichsam der einzelne Gldubige mit seiner Erfahrung ist. Sowohl
der Hagiograph als auch der Leser begegnen diesem Ansatz im Modus des Erwerbens,
dadurch dass diese Erfahrung nicht einfach nacherzidhlt, sondern angeeignet werden
muss.'°!" Erfahrung in diesem Sinne meint nichts anderes als einen Weg, den es zu erkun-

den gilt. '

1.3 ... der Modus der Inquiétude

Diese Aneignung wird begleitet von einem spiirbaren Gefiihl der Inquiétude. Im Gewahr-

werden derselben erlebt sich Bremond als Teil einer ,,mentalen Revolution®,'*!* mit den so

Dogmengeschichte, sondern er fokussiert sich auf einen mystischen Kontext. Wenn nun in Bezug auf die
moderne religidse Erfahrung seine HL nichts anderes darstellt als eine Geschichte der Ideen, so kann man
ihm zumindest bescheinigen, dass die darin enthaltenden Ideen einer Indizierung entgangen sind, vgl.
Trémolieres, L histoire littéraire du sentiment religieux de I’abbé Bremond, 116-117.

Siehe Kapitel 2.1 im ersten Teil der Arbeit. Es ist im Rahmen dieser Arbeit mehrfach darauf hingewiesen
worden, dass Bremond nie mit dem Gedanken gespielt hat, mit der Catholica zu brechen. So wie sein
Glaubensbruder und Freund George Tyrrell ist auch er von der Wahrheit der katholischen Kirche tiber-
zeugt. Deshalb geht es fiir ihn nie darum, die katholische Kirche zu verlassen, sondern den Glauben zu
transformieren, ihn weiter zu entwickeln.

Vgl. Certeau, L expérience spirituelle, 488.

1010 HI. 1, 67.

1011

1008

1009

Ebd., I, 61: «La plupart des spirituels ont vécu leur propre livre (...)».

Auf diese Erkundung zielen letztlich auch seine Aussagen zur Poésie pure, siche Kapitel 5 im zweiten
Teil der Arbeit.

1013 Poulat, Modernistica, 28.

1012



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 217

genannten Modernisten teilt er ein zeitsensibles Gespiir fiir das Aufeinanderprallen unter-
schiedlicher Weltanschauungen. Dieses Gespiir fiihrt bei Bremond dazu, dass er sich einer-
seits nach Mitstreitern umschaut, die dieses Gefiihl ebenfalls empfinden und er sich ande-
rerseits dazu berufen fiihlt, diesem Gefiihl eine Stimme zu geben, es seinen Zeitgenossen
zu vermitteln.'*'* Kennzeichnend fiir den Bremond‘schen Erfahrungsbegriff ist das Gefiihl
der Inquiétude insofern, als es fiir ihn die conditio sine qua non darstellt, die Erfahrung
iiberhaupt erst moglich macht. Erfahrung, so konnte man mit Bremond sagen, hat eben diese
Inquiétude zur Voraussetzung; diese Primisse konstatiert er sowohl in seinem eigenen Le-

ben als auch bei jenen Personen, deren Bekehrungen er untersucht.'?!?

Wie entsteht dieses Gefiihl? Bremond zufolge kann man dieses Gefiihl nur empfin-
den, wenn man sich eines selbstsicheren Glaubens und einer wirklichkeitsfernen Theologie
entledigt. Gerade die falsche Selbstsicherheit, die aufgrund der Annahme entsteht, dass man
den Glauben ja bereits besitze, hindere den Glédubigen daran, die /nquiétude zu empfinden.
Bremond zufolge ist diese falsche Selbstsicherheit der neuralgische Punkt, den es zu {iber-

winden gilt, wenn eine religiose Erfahrung erlangt werden soll.

Vor diesem Hintergrund wird verstindlich, warum er sich von der Theologie seiner
Zeit abwendet und ihren Dogmatismus kritisiert, ist sie doch in seinen Augen schuld an der
Erfahrungsunféhigkeit vieler Glaubigen. Sie ist es, die die Gldubigen in einer falschen Si-
cherheit wiegt und somit das Aufkommen einer Inquiétude religieuse verhindert. Ihr geht
es um das Festhalten an Sicherheiten und nicht darum, den Gldubigen auf seinem Weg der
Heiligung zu unterstiitzen.'”'® Kann der Gldubige mit Hilfe der positiven Theologie der
Amtskirche die Spannung zwischen Freiheit und Gnade, zwischen Siinde und Vergebung,
zwischen dem Schon- und dem Noch-nicht iiberhaupt empfinden, wenn diese Konstanten
des menschlichen Lebens gar nicht angesprochen werden, da eine undifferenzierte Heils-

gewissheit im Mittelpunkt der Verkiindigung steht?

1014 S0 geschehen in seiner Predigt, von der uns Ausziige erhalten sind, vgl. Kapitel 1.2.1 im ersten Teil dieser
Arbeit.

Vgl. hierzu das Kapitel 1.2.1 des zweiten Teils der Arbeit, der Marie Riversdale als stellvertretendes Bei-
spiel fiir das Gefiihl der religiosen Unruhe zum Thema hat.

1015

1016 Eine ganz andere Zielrichtung als beispielsweise die Schriften von Alexandre Piny und Franz von Sales

verfolgen: Sie nehmen den Glaubigen durch konkrete Methoden an die Hand, vgl. von Sales, F., Intro-
duction a la vie dévote, siche Anmerkung 530, und Piny, A., L’Oraison du cceur suivi de Alexandre Piny
ou le Maitre du pur amour par Henri Bremond (Sagesses chrétiennes). Edition établie par D.M. Proton,
Paris 2013.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 218

Des Weiteren hingt das Gefiihl der Inquiétude zusammen mit jenem Moment, der
dazu fiihrt, dass der Glaubige sich umdreht und authort zu glauben. Bremonds Interesse gilt
auch diesem Moment, der sich ereignet, wenn die Unruhe in die Verzweiflung abgleitet,
wie er in Inquiétude beschreibt.'”!” In diesem Buch hat er diesem Gefiihl viele Seiten ge-
widmet.'"'® Mit diesem positiv konnotierten Begriff der Inquiétude religieuse fokussiert er
seinen Erfahrungsbegriff auf eben dieses Nadelohr, durch das der Glaubige zur Erfahrung
gelangt. Sein Gegenkonzept zur Kirche seiner Zeit besteht in dem Versuch, dieses Gefiihl
bei einer Vielzahl von Bekehrungen festzustellen und somit ein Gefiihl an den Beginn des
Glaubensaktes zu setzen. Die Inquiétude religieuse selbst als Gefiihl wiederum wird im

Wirken Christi, dem Daseinsgrund der Kirche, verankert. '

An dieser Stelle manifestiert sich der Ubergang, den Bremond mit seiner zeitsensib-
len Auseinandersetzung zu beschreiten versucht. Kern seines Anliegens ist eine Mystago-
gie, die, im Wissen um die Erfahrungsarmut der einzelnen Glaubigen, das Gefiihl der /n-
quiétude religieuse freilegt, indem sie bei den Zeugnissen Einzelner ansetzt und somit fal-
sche Sicherheiten abschafft. Ziel seiner Unternehmungen ist es nicht, dem Glidubigen ein-
zufiithren in etwas, zu was er offensichtlich nicht in der Lage ist, ndmlich die Prasenz Gottes
zu spiiren. Vielmehr geht es um das Evozieren eines Grundverstdndnisses bzw. eines Ein-
filhlens in die Grundspannungen menschlichen Lebens und Glaubens, in das Leben von
Fragen, ohne Antworten zu geben. Gleichzeitig ermoglicht die Unruhe dabei, auf etwas zu
verweisen, was im Diesseits nicht erreicht werden kann. Unruhe nach Bremond heif3t, sich
nicht mit dem Status quo zufriedenzugeben, sondern die Sehnsucht nach dem ganz Anderen

wach zu halten. %%

1017 Vgl Griin, A., Die Seele kennt den Atheismus, in: Gott los werden? 23-31, hier 26 f., im Folgenden
abgekiirzt mit: Griin, Die Seele kennt den Atheismus.

018 Vgl. Inquiétude, 47-85.

1019 Siehe Anmerkung 4.

Und gerade durch das Schaffen dieses Platzhalters ist er Zeuge einer modernen Erfahrung. Sind es nicht
immer wieder die Mystiker und Mystikerinnen, die ins Spiel kommen, wenn der Glaube einer Gemein-
schaft oder auch eines einzelnen Glaubigen eine Art Transformation durchlebt? Helfen nicht ihre Erfah-
rungen, wenn der Glaubige vor dem Abgrund steht, und er kurz davor ist, aufzuhdren zu glauben, was
dann hdufig Verbitterung oder eine endgiiltige Abkehr vom Glauben zur Folge hat? So beschreibt Tomas
Halik die Erfahrung einer personlichen Krise mit den folgenden Worten: ,,Zum Gliick ist es mir damals
(...) gelungen, diesen beiden ungliicklichen Endpunkten der Krise [ein Sich Abwenden von der Kirche
bzw. Verbitterung, S.F.] auszuweichen. Das Medikament, das ich bekam, befreite mich nicht nur vom
Schmerz, den ich spiirte, sondern fithrte meinen Glauben und mein theologisches Denken tiefer und nidher
zur Mitte des Christentums: zur Ostergeschichte. Ich griff damals nach den Texten der karmelitischen

1020



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 219

1.4 ... der Modus der Unfassbarkeit

Anhand Bremonds Ausfiihrungen zur Poésie pure'*®! konnte gezeigt werden, dass die Nie-
derschrift nicht mit der Erfahrung an sich gleich zu setzen ist, sondern dass das, was Bre-
mond mit je ne sais quoi umschreibt, sich jenseits des Geschriebenen ereignet. Die Texte
versuchen, lediglich das Unsagbare sagbar zu machen, sie sind ein Stammeln von etwas,
was sich dahinter verbirgt.!"?? Es geht also um etwas, was den Texten nicht inhirent ist,
aber trotzdem durch sie ausgedriickt und vermittelt wird. Es ist gerade die Unfassbarkeit
von Erfahrung, in der sich Dichter und Mystiker der Bremond’schen Konzeption zufolge
treffen, und die sie beide dazu zwingt, sich mitzuteilen.!%** Entscheidend dabei ist, dass sich
sowohl bei der Dichtung als auch beim Gebet die Erfahrung des Unsagbaren nur dann als
Erfahrung manifestiert, wenn der Leser daran partizipiert. Das Unfassbare zeigt sich folg-
lich auch darin, dass es nicht darum geht, die Erfahrung des Gebetes oder der Dichtung
anzunehmen, sondern vielmehr darum, aus dieser Erfahrung etwas Eigenes zu gestalten. !>
Erfahrung ist Bremond zufolge etwas, das im Fluss ist. Sie ist deswegen unfassbar, weil sie
bei ihm ein Kommunikationsmittel ' darstellt; im Wiedergeben dessen, was man selbst
nicht begreift, ereignet sich im Leser dieses je ne sais quoi immer wieder neu. Das Unsag-
bare der mystischen und der poetischen Erfahrungsweise liegt auch darin begriindet, dass
sie sich nach Bremond im so genannten Tiefen-Ich des Menschen ereignen und sie sich
somit dem Verstand entziehen. Bei der von ihm getroffenen Unterscheidung zwischen Ani-
mus und Anima zeigt sich, dass dieses Unfassbare eine dramatische Komponente mit sich
bringt, da sich ,,Glaubenserfahrung, wenn sie aus der Tiefe der Anima aufsteigt, nicht in
den intellektuellen Formulierungen des Animus wiedererkennt und sich an ihnen stoBt, bis
sie iiber sie triumphiert.'??® Dieser Triumph zeigt sich bei Bremond im zentralen Willen,
Gott anzuhiingen, wobei Vernunft und Gefiihl auen vor gelassen werden. '’ Auffillig ist,

dass der von Bremond vorgestellten religiosen Literatur immer der gleiche Prozesscharak-

Mystik (...).“ Uber diese Erfahrung schreibt er in seinem Artikel: Den Atheismus umarmen, in: Gott los
werden?, 33-53, hier 50, im Folgenden abgekiirzt mit: Halik, Den Atheismus umarmen.

1021 Siehe hierzu Kapitel 3.2 des zweiten Teils der Arbeit.

1022 ygl. Kapitel 3.1 und 4.9 des zweiten Teils der Arbeit.

1023 Es ist der mystische Charakter beider Erfahrungsweisen, der diesen Prozess in Gang setzt.

Die Essenz, das Fluidum soll bewahrt werden, es ist der Grundstein, auf dem Neues entstehen kann.

Priere et poésie, 74.

1026 Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernitit, 369. Auffillig ist, dass dieser Beschreibung
etwas Prozesshaftes innewohnt, was sich bei der von Bremond vorgestellten Literatur immer wiederholt.

1027 ygl. ebd., 370.

1024

1025



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 220

ter innewohnt: Ausgelost wird dieser von der Anima, die zundchst auf den Widerstand des
Intellekts stoft, diesen jedoch siegreich iiberwindet. Dieses mystische Moment der Erfah-
rungsweise besteht zum einen gerade darin, dass es sich dem Verstand entzieht; zum ande-
ren — und auch darauf hat Bremond aufmerksam gemacht — konstituiert sich das mystische
Moment dadurch, dass diese Erfahrung sich in ihrer Unbezwingbarkeit durch eine be-
stimmte Art des Sprechens entfaltet.!%?® Dieser eher psychologische Aspekt, der in der Re-
lation einer Erfahrung mit einer Rede besteht, ist jener, der im 17. Jahrhundert vorherr-
schend ist und einen wichtigen Aspekt beim Ubergang einer monastischen zu einer moder-

nen Spiritualitit darstellt.'%%

1.5 ... der Modus der Universalitiit

Dieses je ne sais quoi bedarf auf Seiten des Lesers keiner bestimmten Disposition, diese
Erfahrung ist prinzipiell allen Menschen moglich, sie ist universell. Die in der HL orches-
trierten Texte der christlichen Mystiker und Mystikerinnen begreift der Exjesuit Henri Bre-
mond als Teil jenes mystischen Stromes, der alle Religionen durchzieht.'®*® Es geht ihm
um das religiose Empfinden eines jeden Glaubigen und nicht nur um Spitzenerlebnisse der
Mystiker und Mystikerinnen. Die Erfahrung ist seiner Definition nach ,,supraorthodox, %!
weil die Verschriftlichung, das Nachdenken iiber das Erfahrene immer etwas Nachgelager-
tes ist. Erst im Nachhinein wird die Erfahrung dann durch den, der sie erfahren hat, in seinen
jeweiligen religiosen Kontext iibersetzt und gedeutet. Durch die universelle Komponente,
die Bremond der Erfahrung zuschreibt, zeigt sich einmal mehr, dass fiir ihn die Mystik am
Anfang jeder Religion steht, und dass es die Mystik und nicht die Dogmatik ist, die die
Religion durch die Jahrhunderte hindurch am Leben erhilt und weiter trégt.'%*? Das Anhaf-

ten an den Gottesglauben ist Garant fiir den Fortbestand der Kirche. Bremonds zeitsensible

Wahrnehmung konzentriert sich daher folgerichtig auf die Frage, wie das Anhaften an den

1028 Die Annahme, dass die mystische Erfahrung die Sprechweise iibersteigt, teilt Henri Bremond mit Michel

de Certeau: L’expérience religieuse, 50: «(...) d’autre part, toute expérience est-elle langage? Il y a des
moments sans langage et sans durée (...) qui se présentent justement comme indicibles.»

Trémoliéres, Approches de 1’indicible, 13.

Vgl. hierzu Kapitel 6 iiber Alfred Loisy und Henri Bremond im zweiten Teil der Arbeit.

Loisy, Tyrrell et Bremond, 186.

1032 Siehe Kapitel 6.3 im zweiten Teil der Arbeit.

1029

1030

1031



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 221

Gottesglauben bei den Gliubigen hervorgerufen und gefordert werden kann.!%** Denn ge-
nau hier, in dieser zone indécise, ist der Bereich, in dem das Unsagbare lokalisiert ist und
in eine Erfahrung des Glaubigen miinden kann. Gleichzeitig ist hier jedoch auch der Ort,
bei dem Gott gerade nicht erfahren wird und der Gldubige sich enttduscht abwendet und
aufhort zu glauben. Die Abwendung vom Glauben, so Bremond, erfolgt durch Unkenntnis
oder mangelnde Bewusstheit des mystischen Glaubens.!?** Da wir aber seinen Aussagen
zufolge alle Mystiker und Mystikerinnen sind, kann es mit Hilfe der Texte gelingen, den

mystischen Funken im Leser wieder neu zu entziinden. %%

1.6 ... der Modus der Fragilitit

Bremond versteht die Mystiker und Mystikerinnen als jene Stimmen, die sich beim Ver-
schwinden der bereits vergangenen Welt bis zum Auftauchen einer anderen, neuen Welt!%¢
bemerkbar machen. Es ist das Oszillieren zwischen diesen zwei Welten, das einen weiteren
Modus des Bremond’schen Erfahrungsbegriffs sichtbar macht, nimlich den der Fragilitt.
Sie ist bei ihm quasi die AuBenseite der inquiétude. Wiahrend sich Letztere auf die condition
humaine an sich bezieht, geht es bei der Fragilitdt um die Unstimmigkeit des Individuums
mit der Glaubenssprache der Kirche. Erfahrung situiert sich demzufolge in einem weiteren
Spannungsverhéltnis; Bremond zeigt eine grole Sensibilitéit fiir die sich bereits bei den
Mystikern und Mystikerinnen manifestierende Distanz zwischen der personlichen Glau-
benserfahrung und den ,,positiven Glaubensformeln der Kirche,!%’ ein Auseinanderdrif-
ten, das auch seinen Zeitgenossen nicht unbekannt ist und bis heute fortbesteht. % In die-

sem Punkt ist Bremond als ausgesprochen modern zu bezeichnen, er zeigt ein sehr waches

1033 Und dabei begibt er sich auf die Suche nach Manualen, Methoden und Personen, die Wegweiser sein

konnen. So fordert Bremond seine Leser auf, Alexandre Piny so zuzuhoren, als ob er unter den Meistern
des 17. Jahrhunderts noch nie gehdrt, noch nie entdeckt worden sei, HL VIII, 375.

Und das Mystische, darauf hat Bremond mehrfach hingewiesen, zeigt sich darin, wie Gott in den Seelen
der einzelnen Gldubigen préisent ist, ebd., 321.

1034

1035 Ebd., 320: «Tous mystiques néanmoins — je voudrais risquer: supra mystiques — ils nous aident a saisir,

et a vivre les ,principales vérités‘, la doctrine fondamentale, la théologie de la priére».
Dosse, Le marcheur blessé, 546.

1037 Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernitit, 371.
1038

1036

Bremond verdanken wir das Aufspiiren dieser Diastase, wenn er auch einen konkreten Vorschlag zur
Uberwindung dieses Problems vermissen lésst, was jedoch unter den Bedingungen, unter denen er seine
HL verfasst, nur schwer moglich gewesen sein diirfte. Aufgrund der Streitigkeiten, in die er verwickelt
ist, kann er nicht offen Position beziehen. Deshalb glaubt er mit der Idee, die HL der heiligmachenden
Gnade unterzuordnen, weniger angreifbar zu sein.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 222

Problembewusstsein fiir das religiose Gefiihl seiner Zeit.'%*? Bremond tritt hier als zeitsen-
sibler Theologe in Erscheinung, da er in der Sprache der Mystiker und Mystikerinnen ihr
Ringen um das, was unser Denken {ibersteigt, wahrnimmt, und sie dabei gleichzeitig als
Wegweiserinnen und Wegweiser fiir seine eigene Zeit in Anspruch nimmt. '**° Im Ausloten
der Sprache, im Strapazieren ihrer Grenzen betreten die von ithm vorgestellten Personen
Neuland, jenes Neuland, welches fiir Bremond jenseits der inquiétude beginnt und welches
im Modus eines Prozesses immer wieder neu betreten werden muss, jedoch in der Gewiss-
heit darum, dass andere zuvor schon dieses Neuland betreten haben.!**! Bremond durch-
wandert die subjektiven Aussagen der Mystiker und Mystikerinnen und stellt sie dem Leser
vor, ohne deren Fragilitit aufzuheben oder gar zu leugnen. Dadurch dass er diese Fragilitat
stehen ldsst, bleibt dem Leser die Moglichkeit, den Bruch selbst zu deuten oder gegebenen-
falls mit seiner eigenen Erfahrung etwas hinzuzufiigen.'*** Die Aussagen sind somit nicht
dogmatisch, sondern koénnen vom Leser um- und durchlaufen werden. Je nach Disposition
des Lesers kann dieser die Erschiitterung, die Unruhe und das Gewahrwerden einer Absenz
in den mystischen Texten spiiren und fiir sich neu besetzen.'’® Das Neue des Bre-
mond‘schen Erfahrungsbegriffs besteht folglich darin, dass er die von den Mystikern und
Mystikerinnen thematisierte Abwesenheit Gottes ernst nimmt. Eine Konsequenz daraus ist

fiir ihn die Akzentuierung des Glaubens als Glaubensakt. Dabei versteht sich seine Theolo-

1039 Siehe hierzu ausfiihrlich Kapitel 1.7 in diesem Teil der Arbeit.
1040 So versteht Bremond die Mystiker und Mystikerinnen als Vermittler zwischen Gott und den Menschen:
Sie sind die Manifestation Gottes, der auf die Menschen zukommt. Bremond betont, dass gerade sie fiir
die Kirche von Bedeutung sind, weil sie iiber das notwendige je ne sais quoi verfiigen, wie er in einem
seiner 1901 verdffentlichten Artikel schreibt, zitiert nach: Sainte Chantal, 32: «Mais pourquoi les vrais
professeurs sont-ils rares, comme les poétes ou comme les saints? C‘est qu’il faut a ce noble métier autre
chose que la science, il y faut ce que Sainte-Beuve appelait le rayon, un je ne sais quoi d’intelligence et
de poésie, d’originalité et de bon sens, de fermeté et de séduction, un charme enfin (...).»

1041 Vgl. Anmerkung 392 im zweiten Teil der Arbeit.

Vgl. das Vorwort zur HL VI, bei dem Henri Bremond ein Zitat von William James fiir sich sprechen lasst,
das davon handelt, dass die Erfahrungen der Mystiker und Mystikerinnen fiir James einer Art Musik
gleichen, die ihn anspricht und gleichzeitig im Dunkeln ldsst, weil er sie nicht ganz dechiffrieren kann
HL VI, 1I: «Le témoignage de tant et tant de mystiques me parait si impressionant qu’il m’est impossible
d’en faire fi. Sans doute, y en a-t-il en moi le germe d’une expérience qui m’est familiére: un air lointain,
qui chante dans les caves de ma mémoire, et que je n’arrive pas a identifier...».

Dass Bremonds Schreibstil genau dies evoziert, davon zeugt eine Reaktion von Paul Claudel, der ihm
nach der Lektiire seiner Sainte Chantal bescheinigt, dass er die Gabe besitze, Heiligkeit nicht nur versteh-
bar zu machen, sondern vielmehr das Gefiihl hervorzurufen, heilig sein zu wollen, zitiert nach: Blanchet,
Histoire d’une mise a I’Index, 30: «Je n’avais pas lu depuis longtemps un livre qui m’éut tant intéressé.
Vos pages surtout sur la vocation de la sainte et sur I’amour surhumain qui 1’unissait a saint Frangois de
Sales exaltent et rechauffent le cceur (...). Non seulement votre livre a le don si rare de faire comprendre
la sainteté, mais il en donne 1’appétit».

1042

1043



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 223

gie als Versuch, die Frage nach der Verlebendigung des Glaubens in das Zentrum der Auf-
merksamkeit zu riicken. !°** Das Verhandeln von Glaubensgewissheiten tritt dabei in den
Hintergrund.'®* Worauf er hinaus will, ist, dass christliche Glaubensartikulation transpa-
rent machen muss, dass der Glaube weder besessen, noch durch eine eigene Anstrengung

erlangt werden kann. Er wird immer gesucht. '%4®

Kirche, wie sie Bremond versteht, muss sich somit als Bedingung der Moglichkeit
dieses suchenden Glaubens ausweisen, in dem sie einlddt, sich auf die Spur dessen zu be-
geben, der fehlt.!%” Michel de Certeau spricht an dieser Stelle beim Bremond*schen Grund-

anliegen von dem Versuch der Transformation einer Literatur der Prisenz in eine Frage der

Absenz. 048

1.7 ... der Modus der Gotteskrise

Bei Bremond lassen sich erste Anzeichen dessen finden, was sich ein paar Jahrzehnte spéter

in der spdtmodernen Gotteskrise Bahn bricht.!** Das heiBt, das Drama der Glaubenserfah-

1044 Und damit die Frage nach dem Gebet, das fiir ihn der zentrale Akt ist, der Nukelus, in dem der Gliubige
seinen Glauben am deutlichsten zum Ausdruck bringt.

In dieser Hinsicht pladiert Bremond, wie spéter auch Michel de Certeau, fiir einen ,,schwachen Glauben®,
in dessen Zentrum eben nicht die Heilsgewissheit oder andere dogmatische Sicherheiten stehen, siche
hierzu: Orth, S., Glauben nach dem Traditionsbruch. Einblicke in das Werk von Michel de Certeau, in:
Herder Korrespondenz 6 (2002), 303-307, 306.

HL VI, II-11. Bremond spricht an dieser Stelle vom mystischen Keim, den er fiir sich reklamiert, auch
wenn er die Priasenz Gottes nicht fiihlt. Dieser Keim ist es, der sich in ihm bemerkbar macht, wenn er sich
anderen Erfahrungen annéhert, es ist etwas in ihm, das auf diese Erfahrungen reagiert. Bremond ist davon
iiberzeugt, dass dieser mystische Kern in jedem von uns angelegt ist, und dass er — durch die Zeugnisse
anderer — gendhrt werden muss, dies stellt den eigentlich personlichen Impetus dar, der im Zentrum seines
literarischen Schaffens steht.

Diesen Gedankengang hat Michel de Certeau bei seinem fritheren Ordensbruder Bremond gefunden:
Nicht ohne Grund betitelt er einen seiner Artikel iiber die Métaphysique des Saints mit ,,Historiker der
Absenz®. Diese Spur findet sich in ausgereifterer Form spéter im Denken Michel de Certeaus selbst;
darauf hat P. Ryonnais in: L’anthropologie du croire et la théologie de la faiblesse de croire, in: RSR 91
(2003), 499-533, hier 522 hingewiesen.

Certeau, Historien d’une absence, 76.

Die Kirise, die er in der Kirche seiner Zeit konstatiert und die er bei sich selbst spiirt, ist die der Modernitét
selbst. So schreibt Bremond in einem Brief an den Baron von Hiigel vom 14. Dezember 1899, dass bei
der Analyse vieler Leben recht wenig christliches Leben tibrig bleibe. Zwar sei die Fassade noch gotisch,
das Innere entspreche jedoch mehr einem Basar. Diese Feststellung veranlasst ihn zu der Frage, ob Gott
in all diesen Leben noch zihle und falls nein, ob sein Werk dann nicht fast verfehlt sei? Zitiert nach:
Marxer, L’abbé Bremond ou la subjectivité, 38.: «Il reste si peu de vraie vie chrétienne quand on regarde
de pres dans toutes ces vies. La fagade est encore gothique, mais I’intérieur est un bazar. Est-ce que Dieu
compte pour de bon dans toutes ces vies? Mais s’il ne compte pas, comment ne pas trouver que son ceuvre
est presque manquée?»

1045

1046

1047

1048

1049



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 224

rung besteht bei ihm darin, dass er einen Bruch zwischen der personlichen Erfahrung des
einzelnen Gldubigen, die nach seiner Konzeption durch Momente der Verlassenheit, der
Trostlosigkeit und der Absenz Gottes gekennzeichnet ist und dem positiven religiésen Dis-
kurs der kirchlichen Gemeinschaft konstatiert. Deshalb interessiert er sich auch fiir die

Rolle, die das religiose Gefiihl beim Verlust des Glaubens spielt.

Vor diesem Hintergrund erfolgt seine Analyse des Gebetes anhand eines subjektiven
Zustands, der Trostlosigkeit. Diesen spiirt er in der spirituellen Krise der Mystiker und Mys-
tikerinnen auf. Es geht um die Absenz Gottes, d. h. jenen Moment, in dem der Glaubige
sich umdreht und aufhért zu glauben. '%° In dieser inneren Leere, so arbeitet er an den Zeug-
nissen der Mystiker und Mystikerinnen heraus, ist ein Geheimnis versteckt, eine Prisenz,
die sich in das Schweigen zuriickgezogen hat. Dort, im Gefiihl dieser Leere muss die Glau-
benssicherheit gefunden werden, die eine solche Verzweiflung heilt: ,,Gott ist nie so gegen-
wirtig wie dann, wenn er schweigt.“!%! Dabei geht es weniger um die Negation der Prisenz
Gottes als vielmehr um die Negation der Auffassung, Gott durch personliche Anstrengung
oder Askese finden zu konnen. Bremond wird ,,Zeuge eines modernen Problems (...) [ohne
dieses] in seiner ganzen Tragweite durchdenken zu kénnen®.!%? Wollte man eingrenzen,
wovon sich Bremonds Erfahrungsbegriff abgrenzt, so bleibt zu sagen, dass er sich in erster
Linie gegen die affektive Komponente zu Wehr setzt, die Prisenz Gottes mit einem Gefiihl
gleichsetzen zu wollen.!%>* Es geht Bremond darum, zu zeigen, wie eine Erfahrung, die
zundchst durchaus eine affektive Komponente enthalten kann, schlie8lich zu einer Erfah-
rung des Nicht-Fiihlens bzw. des Gott-Machen-Lassens fiihren kann.!%* Durch diese Um-
kehrung entkleidet er das Gebet von intellektuellen und affektiven Momenten. Was bleibt,
ist eine Art heilige Leere, deren Heiligkeit sich daraus speist, dass die Verzweiflung akzep-
tiert und zu einer verzweifelten Liebe wird, die auf nichts mehr zielt und die nichts mehr
will als das Anhaften an Gott.'%> Dem Moment der Verzweiflung, unter der Bremond sein

Leben lang gelitten hat, wird somit der Schrecken entzogen, ja sie bekommt sogar im Bre-

1050 In dieser Wahrnehmung ist er immer noch aktuell. So konstatiert Griin in: Die Seele kennt den Atheismus,

30: ,,Gott ist aber auch der, der sich mir immer wieder entzieht. Daher kann ich Gott nicht besitzen und
nicht selbstsicher dariiber sprechen. Aber ich halte an meiner Offenheit fiir Gott fest.

105t [, VI, 71.

1052 Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernitit, 370.

1053 Certeau, Historien d’une absence, 91.

1054 Ebd., 91.

1055 Ebd., 94.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 225

mond‘schen Erfahrungsbegriff einen nicht zu unterschitzenden Wert: Ist doch die Ver-

zweiflung letztendlich die Wegbegleiterin der pur amour.1%>¢

1.8 ... der Modus der offenen Fragen

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass Bremonds Erfahrungsbegriff auf dieser performa-
tiven Voraussetzung beruht. Das Leid, das im geistlichen Leben als negativ erlebt wird,

fiihrt zu etwas Positivem, da es das wahre Gebet liberhaupt erst ermoglicht.

Fiir Bremond ist Gott in den theologischen Diskursen seiner Zeit nicht mehr prisent,
deshalb versucht er, als Gegenpol zur Neuscholastik, der Theologie durch die Stimme der
Mystiker und Mystikerinnen das wiederzugeben, was sie verloren hat: Namlich ein beschei-
deneres und biegsameres Sprechen, das sich selbst immer wieder zuriicknimmt und auf den
ganz Anderen verweist. Somit illustriert Bremond einerseits den Verlust und die Absenz,
andererseits riickt er durch das Zeugnis der Mystiker und Mystikerinnen ins Bewusstsein,
dass gerade der Wunsch des Wiederfindens die Heiligen bewegt und sie auf den Weg bringt.
Die Erfahrung der Nichterfahrung initiiert den Prozess des Sich-auf-den-Weg-Machens.

Seine Theologie begibt sich selbst auf den Weg.!%’

Die von Bremond konstatierte Fragilitdt wird augenscheinlich in den Zeugnissen der
Mystiker und Mystikerinnen; sein Erfahrungsbegriff ist folglich eingebettet in eine Biogra-
phie. Erfahrung wird sichtbar in der Geschichte eines Lebens, das ist es, was Bremond ver-
anschaulichen will. Die Biographie seiner Mystiker und Mystikerinnen wird dadurch zur
Mystagogie, dass ihr Leben als eine Einweisung in das Mysterium Gottes begriffen werden

kann 1058

1056 Diese Interpretation von Trockenheit in der Gottesbeziehung ist nicht neu, sie findet sich in dhnlicher
Weise bereits in der spanischen Mystik, bei Johannes vom Kreuz: Die Nacht als eine Erfahrung, die als
Wirken Gottes gelesen werden kann, bei dem gleichzeitigen Wissen darum, dass Gott in dieser noche
oscura in besonderer Weise préisent ist, siche dazu ausfiihrlich Hoffner, M., Erfahrungen Heiliger und
Menschen. Evagrius Ponticus und Johannes vom Kreuz, in: Ordenskorrespondenz 1 (2020), 12-24, hier
17 f.
HL VII, 204. Hier spricht Bremond bei dem in seiner HL vorgestellten Heiligen auch von einem Konzil.
1058 Siehe hierzu den Artikel von Waldenfels, H., ,,Spiritualitéit®. Zur ,,Wahrnehmung des Geistes* und zur
,unterscheidung der Geister*, in: M. Béhnke/H. Heinz (Hg.), Im Gespréch mit dem dreieinen Gott. Ele-
mente einer trinitarischen Theologie. FS Wilhelm Breuning, Diisseldorf 1985, 393.

1057



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 226

Das religiose Gefiihl, so kann man zusammenfassen, manifestiert sich bei Bremond
in der Zusammenstellung jener Texte, die er in seiner HL vorlegt. Die Zeitsensibilitit seiner
Untersuchungen zeigt sich darin, dass ihm bei der Inszenierung dieser Texte ihre Innen-
und AuBenwirkung stets bewusst ist. Die AuBlenwirkung miindet in der Frage: Wie kann
religiose Rede gelingen, wenn jene Instanzen und Bedingungen, in denen diese Rede ein-
gebettet ist, am Zerbrechen sind?'%*° Es geht darum, aus dieser Umwilzung Konsequenzen
zu ziehen. Eine Konsequenz konnte lauten, dass sich die Erfahrung des Mangels dergestalt
niederschlédgt, dass sich Religion ,,unter modernen Bedingungen nur als defizitir begrei-

fen*19%0 kann.

Die Innenseite des religiosen Gefiihls lautet im Bremond‘schen Sinne: Was heif3t
beten? Wie kann erfahren werden, dass sich hinter der Absenz Gottes eigentlich eine Pri-
senz verbirgt? Und wie ermdglicht man Erfahrungen der Unruhe innerhalb einer Kirche,
die zu groflen Teilen in einem antiquierten Sprachspiel verharrt und welche das bereits bei
den Mystikern und Mystikerinnen des 17. Jahrhunderts aufscheinende Problem weiter ver-
schleiert, anstatt Moglichkeiten aufzuzeigen, die diese Fragilitit nicht verdringen, sondern
sie vielmehr neu zu beleben versuchen? Bremonds Verdienst ist es, den Bruch als Bruch
aufgedeckt zu haben. Ihn wieder zu reparieren, war nicht seine Absicht und widerspriache
dem tastenden Prozesscharakter seines Erfahrungsbegriffs. Er begreift sich nicht nur als
»Sprecher einer bereits erworbenen und angereicherten Tradition, sondern Erwerber einer
eigenen Bedeutung und Bewerber um Leserschaft“.!°! In diesem Sinne ist Bremond ein

Hagiograph, der sich die Bedeutung der Fragilitit selbst erschafft.

Bremonds Erbe antreten heif3t, Mittel und Wege zu finden, die eine ,,permanente

Revolution* %62

ermoglichen. Nur so kann es Kirche gelingen, die Tradition wieder zu be-
leben anstatt leere Worthiilsen weiter zu transportieren. Es gilt, sein Grenzgingertum fort-

zusetzen.

1059 Bogner, Zukunftsfihig oder ortlos?, 19.

1060 Valentin, J., Der Schmerz der gespaltenen Seelen. Einheit und Differenz bei Michel de Certeau, in: Ori-
entierung 67 (2003), 234-236, 236, im Folgenden abgekiirzt mit: Valentin, Schmerz der gespaltenen See-
len.

Bossart, R., UnzeitgeméBes Beispiel moderner Hagiographie. Zu einer Publikation von Manfred Ziifle,
in: Orientierung 66 (2002), 8—10, hier 8.

Valentin, Schmerz der gespaltenen Seelen, 236.

1061

1062



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 227

An Bremonds Erfahrungsbegriff bleibt freilich die ein oder andere Ungereimtheit
bestehen: Auf die fragwiirdige Rolle der heiligmachenden Gnade, die er immer wieder an-
fiihrt, ist bereits hingewiesen worden.!°®* Auch die Tatsache, dass sein Erfahrungskonzept
auf einer subjektiven Erfahrung, ndmlich der Unruhe bzw. der Verzweiflung beruht, wurde

thematisiert.

Offen bleibt, wie sich andere Formen, wie z. B. das Bittgebet, in seine Definition
integrieren lassen. Gleichzeitig wird die Frage nach dem universellen Wesen des Gebets in
seiner Definition nicht befriedigend beantwortet.'’** Bremond ist nicht in der Lage, die Fra-
gen, die er aufwirft, angemessen zu beantworten, aber er kann ein Bewusstsein dafiir schaf-
fen, dass es bei einer Spiritualitit von morgen darum geht, dem je ne sais quoi eine beson-
dere Bedeutung zu schenken. '°®> Wie das geschehen kann, davon handelt das folgende Ka-

pitel.

1063 Siehe Anmerkung 415. Allerdings ist dazu auch zu sagen, dass sich Bremond der Lehre von der heilig-

machenden Gnade bedient, weil sie ihm ermdglicht, die Kontinuitit zwischen dem herkdmmlichen Gebet
und dem mystischen Gebet zu denken. Denn die Bedingung der Moglichkeit des Anhaftens oder Aufge-
hens in Gott ist Bremond zufolge nichts anderes als eben die heiligmachende Gnade. Gleichzeitig erlaubt
ihm das Rekurrieren auf die Gnade, sich dem Vorwurf des Quietismus erwehren zu kénnen, denn das,
was er mit dem Wort Anhaften beschreibt, ist nichts Passives, sondern der Aktivitit der heiligmachenden
Gnade zuzuschreiben. Allerdings gibt er selbst zu, dass seine HL nicht ganz frei von einem gewissen
Semiquietismus ist, siche hierzu Anmerkung 735.

Siehe dazu das Kapitel 6 zu Alfred Loisy und Henri Bremond im zweiten Teil der Arbeit. Auch die Frage,
wo sich die von ihm beschriebene Erfahrung im Menschen lokalisieren lésst (fine pointe de [’adme) und
wodurch und inwiefern eigentlich die Abgrenzung zur unio mystica erfolgt, muss offen bleiben.

1064

1065 Das, was er ins BewuBtsein riickt, ist jenes je ne sais quoi, dieses versteckte Geheimnis, das sich hinter

dem Augenscheinlichen, hinter den Texten versteckt hilt, Le Brun, Henri Bremond et la métaphysique
des Saints, 13.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 228

2 Eine Spiritualitiit des Uberganges, die ...

Das, was er sieht, und die Spuren, in die er tritt, vereinigt Bremond zu einer Spiritualitit
des Ubergangs. Sein Gespiir fiir eine Veriinderung, die sich in seinem eigenen spirituellen
Erleben, aber auch in dem seiner Zeitgenossen zeigt, wird durch die Entdeckung desselben
Prozesses bei den Mystikern und Mystikerinnen bestétigt. Bremond hat erkannt, dass der
von ihm skizzierte Erfahrungsbegriff Merkmale jenes Ubergangs beinhaltet, der sowohl
seine Zeit als auch das 17. Jahrhundert der Mystiker und Mystikerinnen kennzeichnet. Des-

halb wird im Folgenden von einer Spiritualitit des Ubergangs gesprochen.

2.1 ... einen visionidren Kern beinhaltet

Bremonds Erfahrungsbegriff speist seine Modernitit aus der Erkenntnis, dass sich Erfah-
rung im Aufspiiren eines Mangels manifestiert.!°® Durch das Schaffen einer spirituellen
Atmosphire geht mit dem Versuch, Theologie und religidses Leben aus der steinernen
Starre zu befreien und ihnen zu neuer Lebendigkeit zu verhelfen, eine visiondre Kompo-
nente einher. Dabei bedient sich der Spurensucher Henri Bremond der Zeugnisse der Mys-
tiker und Mystikerinnen, jener Kirchenlehrer und Kirchenlehrerinnen der Moderne, denen
ihr Status nicht mehr aufgrund ihrer Dogmatik, sondern aufgrund ihrer Mystik zugeschrie-
ben wird.'%” In der Sprache der Mystiker und Mystikerinnen geht es um die Beschreibung
dessen, was eigentlich nicht beschrieben werden kann. Bremonds Verdienst ist es, dass er
eben jene subjektiven Berichte aus ihrer Singularitét herauslost und die Erfahrung der Mys-

tiker und Mystikerinnen wieder an die Gemeinschaft riickzukoppeln versucht.

Dieses Unterfangen verdeutlicht auch der Titel seiner Métaphysique des Saints. Ge-
rade weil Bremond erkennt, dass die Mystiker und Mystikerinnen von der Theologie seiner
Zeit kein Forum erhalten, gibt er ihnen eine Stimme. Es ist die Verlebendigung des Glau-
bens, die iiber die Singularitét der einzelnen Zeugnisse hinausweist, die der Theologie und

der christlichen Lebenspraxis wieder einverleibt werden muss. Das ist seine Antwort auf

1066 Certeau, Historien d’une absence, 76.
1067V gl. Balthasar, Theologie und Heiligkeit, 202.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 229

die Frage, wie denn der garstig breite Graben zwischen Theologie und Spiritualitdt zu
schlielen sei. Es ist eine Theologie, die sich im Nacherzdhlen eines Mangels tastend vor-
wirts bewegt. Diesen tastenden Schritten ist dabei gemeinsam, dass ihr Ausgangspunkt das
personliche Gebet ist. Bremond stellt die im Subjekt sich ereignenden Prozesse in den Mit-
telpunkt seiner Theologie. Hier, in dem Moment, in dem der Betende sich immer wieder
neu entschlieft, Gott anzuhaften, gibt es keine Strukturen oder Formeln, an denen sich das
Ich entlanghangeln kann. Nur dadurch, dass der Betende in sich hineinhorcht, sich in die
Ebene seines moi profond'°%® begibt, brechen sich die inneren Regungen seiner Seele Bahn
und geben der Sehnsucht nach der Begegnung mit Gott Raum. Dieser neuralgische Punkt
der Gottesbegegnung ist bis heute unverindert. Bremond klammert die sinnlich wahrnehm-
bare Perspektive aus und legt sein Augenmerk auf den Wunsch, diesem Gott anzuhaften.
Sich dieses neuralgischen Punktes anzunehmen, ist auch die Aufgabe heutiger Theologen,
ist doch der Fromme von morgen ,.einer, der etwas erfahren hat“.!® Und dariiber hinaus
handelt es sich dabei um jenen Punkt, an dem die Wege des Gléubigen und des Atheisten
getrennte Wege gehen, da der eine seiner Sehnsucht folgt und ihr nach Mdéglichkeit Raum
schafft, wihrend der Andere bei dem Gefiihl der Absenz Gottes stehen bleibt und sich nicht

weiter auf die Suche begibt.

2.2 ... eine mahnende Funktion einnimmt

In diesen tastenden Beschreibungen trifft er sich mit heutigen Versuchen, dem Mangel an
gefiihlter Gottesprasenz zu begegnen. Bremond kann hier als warnende Stimme einer — im
christlichen Sinne verstandenen — zeitgendssischen Spiritualitdt gesehen werden. Es geht
um Mittel und Wege, wie ein Leben aus dem Glauben angeleitet, begleitet und gelebt wer-
den kann. Seine Theologie macht dabei gleichzeitig deutlich, dass Offenbarung ,,nicht in
erster Linie eine Lehre, sondern ein Tatereignis ist, das deshalb auch nicht mit einem (Glau-
bens-)Wissen, sondern mit einem Leben (im Heiligen Geist) beantwortet sein will*.'”® Spi-

ritualitét als ein Leben aus dem Heiligen Geist manifestiert sich fiir ihn im Leben der Mys-

1068 Tiefen-Ich*.

1069 Rahner, K., Frommigkeit friiher und heute, in: Ders., Schriften zur Theologie Bd. VII, Einsiedeln — Ziirich
—Ko6In 21971, 11-31, hier 22, im Folgenden abgekiirzt mit: Rahner, Frommigkeit friiher und heute.

1070 Balthasar, Einfaltungen, 37.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 230

tiker und Mystikerinnen.'®’! Bei dem Wort spiritualis handelt es sich um einen genuin
christlichen Neologismus. !°7> Aus diesem Grund muss die Lektiire der Mystiker und Mys-

t1073

tikerinnen als konstitutives Kontinuum einer lebendigen Spiritualité verstanden werden

und darf nicht einfach dem Vergessen anheimgegeben werden:

,»Auch die Frommigkeit von morgen hat ein grof3es Erbe zu wahren, sie ist nur echt,
wenn sie auch ein lebendiges Verhiltnis zu ihrer Vergangenheit neu gewinnt.*!"’* Fiir Bre-
mond ist das Gebet der Ankniipfungspunkt an dieses lebendige Verhéltnis. Es ist fiir ihn
der Ort der Gotteserfahrung par excellence. In jenem Personenkern, den Bremond als moi
profond bezeichnet, enthiillt sich die absolute Verwiesenheit des Menschen auf Gott, und
dies auch dann oder gerade dann, wenn diese Verwiesenheit in einem Moment der Absenz
Gottes aufbricht. Es geht ihm um ein fundamentales Sich-Einlassen auf das Geheimnis Got-
tes. Dieses willentliche Anhaften an Gott nimmt den ganzen Menschen in Beschlag, bean-
sprucht ihn voll und ganz. Hier ereignet sich die vertrauensvolle Ubergabe der eigenen
Existenz in die Unbegreiflichkeit Gottes hinein. Dies ist ein Akt, der nicht punktuell voll-
zogen werden kann. Vielmehr gehort es zum Kern einer christlich verstandenen Lebens-

form, diesen Akt prozedural — ein Leben lang — ein- und auszuiiben. Dabei besteht das

1071 Und damit trigt Bremond jener Herangehensweise Rechnung, die Mystik immer nur anhand einer be-

stimmten kulturellen und historischen Situation analysiert, anhand derer sich die Unstimmigkeit zwischen
dem Individuum und einer Gruppe als Unbehagen in der Gesellschaft, hier innerhalb der Catholica ma-
nifestiert, die auch von Michel de Certeau vertreten wird, in: «Mystique», in: Encyclopedia universalis
VIII, Paris 1971, 521-526, hier 522, im Folgenden abgekiirzt mit: Certeau, «Mystique».

1072 Benke, Was ist Spiritualitit, 31.

1073 Dem urspriinglich als Ubersetzung fiir das griechische Wort pneumatikés entstandene spiritualis, fiigt
sich bereits im 5. Jahrhundert das Wort spiritualitas an, womit im religiésen Sinn das spirituelle Leben
beschrieben wird. Lange Zeit ein Schattendasein fiihrend, kommt dieser Begriff Ende des 19. und vor
allem zu Beginn des 20. Jahrhunderts wieder zum Vorschein: In dieser Zwischenzeit, in der nach Auf-
bruch riechenden Atmosphére wird die Frage nach einer Grundhaltung, mit der der Glaubende sich seine
religiose Existenz erschafft, virulent. Aus der Monchstheologie stammend, verwendet die katholische
Ordenstheologie in Frankreich den Begriff spiritualité und meint damit die Lehre vom religios-geistlichen
Leben. Es geht um die personliche Beziehung des Menschen zu Gott. In diese Tradition reiht sich Henri
Bremond ein und weist dabei — indem er dieses Leben fiir Leser und Leserinnen eréffnet, die sich auller-
halb des rein monastischen Feldes befinden — iiber die Welt der Orden hinaus. Er denkt, arbeitet, partizi-
piert mit seinem Ansatz an der Renaissance dieses Begriffes und verleiht ihm durch die in diesem Kapitel
beschriebenen Konstanten Kontur. Uber das Franzosische kam das Wort ins Deutsche und ersetzt das,
was bislang unter den Begriffen Mystik, Aszese, Frommigkeit subsumiert wurde. Noch 1964 findet sich
im LThK bei dem Stichwort Spiritualitét lediglich der Verweis auf Frommigkeit. Ab 1970 setzt sich der
Begriff im deutschen Sprachraum durch, vgl. Solignac, A., Art. «Spiritualité». 1. Le mot et ’histoire, in:
DSp 14, Paris 1990, 1142—1160, hier 1143—1149; Balthasar, H.U., Spiritus Creator, Skizzen zur Theolo-
gie 111, Einsiedeln 1967, 247-267; Fraling, B., Uberlegungen zum Begriff Spiritualitit, in: Zeitschrift fiir
Katholische Theologie, 92 (1970), 183—198, 189; Dupuy, M., «Spiritualité». 2. La notion de spiritualité,
in: DSp 14, Paris 1990, 11601173, hier 1161-1164.

1074 Rahner, Frommigkeit frither und heute, 16.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 231

Wagnis dieser Beziehung fiir ihn darin, dass der responsorische Charakter nicht automa-
tisch gegeben ist, sondern bei den Mystikern und Mystikerinnen als kontingent erfahren
wird. Nicht das Besitzen Gottes kennzeichnet Bremond zufolge christliche Spiritualitdt. Es

geht gerade nicht um das Einiiben einer Gotteskompetenz, 1°7°

vorausgesetzt, dass es so et-
was liberhaupt geben kann, sondern um die Bereitschaft des Anhaftens unter den Voraus-

setzungen des Mangels.

An dieser Stelle scheint Bremond fiir die aktuelle Diskussion um den Erfahrungs-
und Spiritualititsbegriff entscheidende Impulse liefern zu kénnen. '’¢ Die Erfahrung Gottes
geschieht beim Autor der HL hauptsdchlich im Modus des Anhaftens, nicht im Modus der
Begegnung, d. h. einer Du- und Du-Erfahrung. Das Gebet als Grundvollzug des christlichen
Glaubens umfasst in seiner Eigenschaft des Sich-Uberantwortens an einen anderen die
ganze menschliche Existenz. Es geht um jenen Vorschuss an Vertrauen und Liebe, der ge-
filhlsméBig nicht gerechtfertigt werden kann. Damit mahnt Bremond einen mystagogischen
Weg an, der ins Zentrum des christlichen Glaubens fiihrt: Es geht darum, den einzelnen
Gldubigen zu befdhigen, den Weg nach innen, den Schritt auf das personliche Gebet hin
konsequent zu beschreiten, ihn zum Alleinsein mit Gott zu ermuntern und diesen Weg in
die Unfassbarkeit Gottes hinein auch dann zu beschreiten, wenn dieser Gott emotional un-
fassbar bleibt. Als Hilfestellung auf diesem Weg ruft er die Mystiker und Mystikerinnen
auf den Plan. Sie sind diejenigen, die diesen Weg bereits konsequent beschritten und erfah-
ren haben. Er weist darauf hin, dass Suchende Hilfestellungen auf dem Weg nach innen
benétigen. Zwar vollzieht sich die Erfahrung im Subjekt selbst; dennoch ist sie eingebunden
in eine Erfahrungsgemeinschaft, d. h. konkret in die Gemeinschaft der Mystiker und Mys-

tikerinnen.

1075 Also dem sich Vergewissern dessen, dass alle Menschen iiber eine natiirliche Fahigkeit verfiigen, Gott zu
erkennen und mit ihm in Beziehung zu treten, ein Faktum, das als Kompetenz bezeichnet wird, die allen
Menschen zukommt, so auch: Metz, J. B., Memoria passionis. Ein provozierendes Geddchtnis in plura-
listischer Gesellschaft, Freiburg 2006, 113.

1076 Darauf wird genauer eingegangen in Kapitel 3.3 in diesem Teil der Arbeit.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 232

2.3 ...sich auf die praeambula fidei von Erfahrung konzentriert

Die Texte, die aus dieser Erfahrungsgemeinschaft stammen, zeugen allesamt von den Er-
fahrungen der inquiétude und der rupture,'°’’ die sich in Form eines Mangels duBern. Sie

konnen als Initiatorinnen der Erfahrung und als deren Begleiterinnen begriffen werden.

Die rupture ist zum einen jenes Element, welches Bremond zufolge eine Konstante
dieser Erfahrung markiert. Dieses abbrechende und durchbrechende Element bringt die
Aufgabe mit sich, das aus diesen Erfahrungen resultierende Sprachspiel wieder der Ge-
meinschaft'"’® zugénglich zu machen, aus der es sich zu entfernen im Begriff ist.'°”” Inner-
halb dieses Sprachspiels artikuliert sich die Erfahrung als eine flichende.'* Das, was er-
fahren wurde, ,,verschwindet dabei nicht, sondern kehrt in gebrochener Gestalt wieder.!%%!
Hier manifestiert sich still und leise ein Wandel, der in besonderem Mal3e durch das ,,Ab-
riicken vom institutionell verfassten, etablierten Modell*“'%? gekennzeichnet ist. Bremond
deckt in seiner Analyse des 17. Jahrhunderts den Bruch neu auf, indem er einerseits auf die
Diastase zwischen der Erfahrung der Mystiker und Mystikerinnen und theologischer Lehre
hinweist und dabei einen zweiten, tieferen Bruch in den Blick nimmt, ndmlich jenen, der

Absenz Gottes, auf den die mystische Rede verweist: ,,Aber jeder Bruch ist Durchbruch,

Aufbruch in dem Mafe er Einbruch, Abbruch und Irritation ist.*

Gleichzeitig fiihlt sich Bremond durch die bei den Mystikern und Mystikerinnen des
17. Jahrhunderts diagnostizierte Unruhe einerseits in seinem eigenen Empfinden bestarkt,
und andererseits dazu aufgerufen, sich stirker mit dieser Unruhe zu befassen. Dabei begreift
er die Mystiker und Mystikerinnen als Sprachrohr fiir ein gemeinsames Problem, das nicht

nur in ihrer Zeit, sondern auch fiir Bremonds Zeitgenossen spiirbar ist.

1077 Siehe hierzu Kapitel 3.4.3 des zweiten Teils der Arbeit.

1078 Dieses und das folgende Zitat sind enthommen aus: Haas, A.M., Mystik als Aussage. Erfahrungs-, Denk-
und Redeformen christlicher Mystik, Frankfurt a. M. 1996, 91, im Folgenden abgekiirzt mit: Haas, Mystik
als Aussage.

1079 Trémoliéres, Approches de I’indicible, 35 spricht an dieser Stelle von «ecclésiologie silencieuse».

1080 Certeau, «Mystique», 523, der der mystischen Erfahrung «un objet, qui fuit» bescheinigt, was in ihrer

Natur begriindet liegt, da diese Erfahrung immer auf das verweist, was verborgen ist.

1081 Hohn, H.-J., Postsikular. Gesellschaft im Umbruch — Religion im Wandel, Paderborn 2007, 8, im Fol-
genden abgekiirzt mit: Hohn, Postsékular.

1082 Ebd., 37.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 233

Diese Unruhe wird auch bei der Analyse der heutigen Situation von Theologen be-
nannt. '°® Es handelt sich dabei offensichtlich um ein Gefiihl, dass fiir den Wandel, die
Verinderung in der Kirche iiberhaupt steht und in Zeiten des Ubergangs besonders augen-
scheinlich hervorsticht.!®** Bremonds Herangehensweise an dieses Phinomen ist insofern
beispielhaft, als er dieses positiv konnotiert und darin etwas Schopferisches sieht. Angst
oder Verdriangen sind keine angemessenen Reaktionen auf eben diese Unruhe, die auftritt,

wenn man aufbricht, dem Neuen entgegengeht.

Beide Konstanten integriert Bremond durch die Schaffung einer spirituellen Atmo-
sphére. Sie soll dem Leser ermoglichen, sich danach ausstrecken zu kdnnen, wonach er sich
sehnt. Dies gilt gleichermafen fiir die Bediirfnisse der Gemeinschaft bzw. der Kirche, die
er bei seiner literarischen Vorgehensweise im Blick hat und fiir die er schreibt.!%® Inwiefern

liefern nun die mystischen Texte die Pradisposition fiir die inquiétude und die rupture?

Bremond konstatiert in diesen Texten eine Gotteserkenntnis, % die iiber die natiir-
liche bzw. rationale Erkenntnis erhaben ist. Gleichzeitig {ibt er an dieser Stelle Kritik an
jenen Theologen, die jeden Rekurs auf das Gebet bzw. die personliche Erfahrung als laten-
ten [lluminismus brandmarken und die der Meinung sind, dass das Insistieren auf die indi-
viduelle Gebetserfahrung dem Versuch gleichkomme, die Heilige Schrift und die Tradition
durch die private Erfahrung ersetzen zu wollen. Er wirft der dogmatisch-spekulativen The-
ologie vor, sich ausschlieflich an einer rationalen Interpretation der Schrift und der kirch-
lichen Lehrentscheidungen zu orientieren. Zufrieden mit dem Status quo der christlichen
Frommigkeit steht eine Erneuerung und Verlebendigung der Spiritualitit nicht im Fokus
ihres Interesses. Deshalb kennzeichnet Bremond diese Theologie als ,,extrinsezistisch-kon-
servativ®,'%7 diejenige der Mystiker und Mystikerinnen bezeichnet er hingegen als ,,imma-

nentistisch-erneuernd*.'%®® Gefahren bestehen fiir Bremond bei beiden Richtungen. Der

1083 So Halik, Die Religion und der geistig suchende Mensch, 95: ,,Sollen wir jene heilige Unruhe des sich

sehnenden Herzens (...) fiir eine Bewegung halten, die Gott selbst in den Menschen hineingelegt hat und
mit der er ihn zu sich zieht (...).“
1084 So beschreibt bereits Rahner 1959 im Zuge des Konzils diese Unruhe, die durch alle Stinde der Kirche
geht. Dabei schreibt er diese Unruhe nicht dem Konzil zu, sondern sieht sie als Bestandteil einer Krise
an, die in der Kirche schon lédnger gért: Rahner, Frommigkeit frither und heute, 11 f.
Venard, Histoire littéraire et sociologie historique, 82.
1086 Vgl. im Folgenden HL VIII, 452-453.

1087

1085

Zu diesen Begriffen siche den zweifen Teil der Arbeit.

1088 7u den Begriffen siche den zweiten Teil der Arbeit.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 234

dogmatischen Theologie kann eine spirituelle Trockenheit innewohnen, die spirituelle The-

ologie neigt dazu, dem Subjektivismus zu erliegen.

Die Losung des Problems besteht fiir Bremond in der Harmonie dieser beiden Rich-
tungen. Nur so kommt fiir ihn die wahre christliche Religiositit zum Vorschein.!*® Er sieht
seine Aufgabe darin, einen Rahmen zu bieten, der Spiritualitit nicht aulen vor ldsst, son-
dern sie als integralen Bestandteil fiir den fiir ihn notwendig zu vollziehenden Ubergang
begreift. In dieser Hinsicht ist sein Ansatz als Korrektiv gegeniiber der Theologie seiner

Zeit zu verstehen.

2.4 ... das Verhailtnis zur Versprachlichung kritisch beleuchtet

Das Gebet ist fiir Bremond ein Ort, der dem Machtbereich der kirchlichen Autoritit entzo-
gen ist, da sie den Menschen nur bis an die Schwelle des Gebetes fithren kann. Dort ange-
kommen, muss sie ihn dem gottlichen Willen {liberlassen: Ganz gleich, ob Pontifex, Ordens-

oberin oder geistlicher Begleiter:

»(...) sie verlassen uns, weil es theologisch und metaphysisch unmdéglich ist, dass
sie uns begleiten. Wenn die Schwelle zur mystischen Zone einmal iiberschritten ist,
in der die heiligmachende Gnade uns erwartet (...) gibt es keinen Platz mehr fiir

einen Dritten. 9%

Das Abstecken dieses Bereichs und die Ablehnung eines Dritten an dieser Stelle sind eine
versteckte Kritik an der dogmatischen Theologie seiner Zeit. Deren Vertreter beschuldigt er,
die Ideale des vollkommenen Gebets und eines Lebens in Heiligkeit einer religidosen Elite

1091.

vorbehalten zu wollen'™": ,;Was man den Alumbrados am wenigsten verzeiht, ist, dass sie in

der Gemeinschaft der Heiligen die Unterscheidung zwischen Biirgerlichen und Aristokraten

1089 Und eben nicht dadurch, dass man Bewegungen marginalisiert und verurteilt, so wie dies im 17. Jahrhun-
dert bei der Verurteilung der Alumbrados der Fall war, die seiner Meinung nach einer méglichen Harmo-
nisierung nicht im Wege standen. Er konstatiert, dass die antimystischen Reaktionen, die diese und andere
Bewegungen hervorgerufen haben, die Disharmonie beider Richtungen zementiert haben. Zu den
Alumbrados sieche Kapitel 3.5.5 des zweiten Teils dieser Arbeit. Seiner Analyse zufolge ist es der Wunsch
nach Macht bzw. Kontrolle iiber das spirituelle Leben, der sich in den Angriffen auf die spirituellen Ver-
treter Bahn bricht.

HL VIII, 475: «(...) ils nous quittent, parce qu’il est théologiquement et métaphysiquement impossible
qu’ils nous accompagnent. Franchi le seuil de la zone mystique, ou la grace sanctifiante nous attend (...)
il n’y a plus de place pour un tiersy.

1091 Ebd., 453.

1090



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 235

nicht zulassen®,'®? sondern ihre Einladung, ein Leben in Heiligkeit zu fiihren, allen gilt. Die

Aufforderung, auf diese Einladung einzugehen, haben wir bei Bremond mehrfach kennenge-
lernt. Immer wieder betont er, dass in jedem von uns ein mystischer Keim schlummert bzw.
dass wir alle Mystiker und Mystikerinnen sind. Jener Keim ist die Bedingung der Mdoglich-
keit, dass das Lesen von Frommigkeitsliteratur spirituell gesehen iiberhaupt Sinn macht, da
nur aufgrund des Vorhandenseins dieses mystischen Kerns der Leser in der Lage ist, die Er-
fahrung des Anhaftens, der /nquiétude und die der Fragilitdt in der personlichen Erfahrung
des Berichtenden nachzuempfinden. Daher Bremonds Interesse fiir alle christlichen Erfah-
rungen,'®? verbunden mit dem Versuch, bis hin zu einer Metaphysik, das Verhiltnis von
Erzéhlung und Erfahrung einzufangen.'** Es geht ihm um das Ausloten jener Erfahrung, die
in den Texten eingeschrieben ist. Dabei erweist sich ihre Versprachlichung in jeder Hinsicht
als ungeniigend, da die Erfahrung selbst als unaussprechlich angesehen wird. Wenn diese
Erfahrung tatsédchlich unaussprechlich ist, wie zahlreiche Beispiele des mystischen Zuges aus
Bremonds HL zeigen, dann besteht ihm zufolge ihre Ubertragbarkeit eben in jenen Kompo-
nenten, die seinen Erfahrungsbegriff im Besonderen kennzeichnen: nimlich rupture und in-
quiétude als pracambulae fiir das eigentliche Anhaften. Bremond ist der Uberzeugung, dass

diese Komponenten iibertragbar sind im Sinne eines Nachvollziehens und sich Einstimmens.

Das Verhiltnis von religidser Erfahrung einerseits und dem Text, durch den sich
diese Erfahrung fiir die Nachwelt kundtut, andererseits, beschéftigt Bremond. Vergleicht
man seine Verhédltnisbestimmung mit der seines Zeitgenossen Jean Baruzi, so zeigt sich,
dass Bremond auf diesem Gebiet nicht zur Avantgarde zu zdhlen ist, sondern hier mit Zu-
riickhaltung agiert.'*”® Baruzi gilt als ein Vorreiter der modernen Herangehensweise an den
Erfahrungsbegriff. Denn nur diejenigen Erfahrungen, die aufgezeichnet wurden, sind dem
Historiker zugédnglich, alle anderen sind als verlorene Erfahrungen anzusehen. Deswegen

gewinnt auch die Art und Weise der Niederschrift, d. h. die Sprache an Bedeutung. Die

1092 Ebd., 453: «Ce qu’on pardonne le moins aux alumbrados, ¢’est de ne pas admettre, dans la communion

des saints, la distinction entre roturiers et aristocratesy.
Diese Aussage von Bremond findet sich bei Goichot, Henri Bremond, 49.
Le Brun, Expérience, 124.

1093
1094

1095 e Brun, Henri Bremond et la métaphysique des Saints, 24. Le Brun hat gezeigt, dass Bremond sowohl

die Arbeiten von Henri Delcroix als auch die von Jean Baruzi bekannt sind, Baruzi ldsst ihm eine Ausgabe
seines Jean de la Croix (siche Anmerkung 543) zukommen, verbunden mit einer vertraulichen Nachricht
und Bremond ist nun inmitten der Auseinandersetzung, die nach der Publikation dieser Arbeit im Jahr
1924 folgt. Der fruchtbare Dialog, der sich zwischen Bremond und Baruzi hitte entwickeln kénnen, findet
nicht statt; Bremond nimmt die Thesen Baruzis nicht zum Anlass, sich mit seinem Ansatz grundsétzlicher
auseinanderzusetzen und Konsequenzen fiir sein eigenes Schaffen daraus zu ziehen.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 236

Konsequenz ist folglich, dass dem Historiker nicht in erster Linie mystische, unmittelbare
Erfahrungen vorliegen, sondern literarische Erfahrungen, jene in Textform gegossenen Er-
fahrungen also, die nicht losgeldst vom Text gesehen werden kdnnen, der sie fiir die Nach-
welt zugénglich gemacht hat. Eine Konsequenz, die zunédchst einmal Skepsis hervorruft, so

auch bei Bremond, der sich gegeniiber den Thesen Baruzis sehr kritisch geduBert hat. %

Bremond rekurriert als Quelle seiner Untersuchung zwar auf die mystische Litera-
tur, allerdings spricht er dieser Quelle nicht nur die Moglichkeit zu, die individuelle Erfah-
rung des Autors fiir die Nachwelt festzuhalten, sondern er gesteht ihr dariiber hinaus sogar
die Moglichkeit zu, dass sie ausgehend von der Person, die die Erfahrung gemacht hat, iiber
die Literatur als Medium wiederum bei der Person, die die Erfahrung liest, zu einer erneuten

mystischen Erfahrung fithren kann.

Diese Fokussierung auf die Ubertragbarkeit ist bei niherem Hinsehen wenig neu.
Bereits bei Teresa von Avila artikuliert sich der Diskurs zweier Erfahrungen, wenn sie in
ihrer Autobiografie auf die Confessiones des Augustinus Bezug nimmt.'%’ Die Frage ist,
ob Bremond wirklich auf der Suche nach dem Erleben ist, welches sich hinter den Ausfiih-
rungen verbirgt. Oder ist mit jener zone indécise, der er auf der Spur ist, nicht vielmehr die
Bedingung der Mdglichkeit einer Erfahrung mit der Erfahrung gemeint? In diese Richtung
weist zweifellos der von Bremond bevorzugte Terminus sentiment, der letztlich die in der
Tiefe des Menschen, also in seinem moi profond, stattfindende Bewegung umreift, die die

Erfahrung erst begriindet.

Sicher ist, dass es ihm nicht um das Erleben in den Ausfiihrungen selbst geht. Zu
grof sind die Unterschiede zwischen ihm und Jean Baruzi. Michel de Certeau wird spéter
diese Stofrichtung weiterverfolgen: Im Ausloten dessen, was eine mystische Sprache aus-
macht; %% dass die Geschichte der Spiritualitiit in erster Linie eine Geschichte der Texte ist,

insofern als der Text das einzige Echo einer bereits erfolgten Rede ist.!'%’

109 T e Brun, Expérience, 138-139.

1097 ygl. ebd., 140.

1098 Vgl. hier stellvertretend den Ansatz von Michel de Certeau, GlaubensSchwachheit, Stuttgart 2009, im
Folgenden abgekiirzt mit: Certeau, GlaubensSchwachheit.

1099 1 e Brun, Historien de la spiritualité, 539.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 237

Bremond geht es nicht in erster Linie um das andeutende Wesen der mystischen
Sprache, in diesem Sinne ist er anachronistisch. Dennoch wére es falsch zu sagen, ihm fehle
es an Sensibilitét fiir diese neue Art des Sprechens. Die Eigenart des mystischen Diskurses
bleibt ihm nicht verborgen, dafiir spricht schon die hdufige Verwendung des je ne sais quoi,
das als Synonym fiir jene Liicke begriffen werden muss, die sich aus der Erfahrung selbst
ergibt. 1% Ob er sich dariiber im Klaren war, dass dieser andeutende Charakter der mysti-
schen Sprache die Bedingung der Moglichkeit dafiir ist, dass eine Erfahrung mit der Erfah-
rung iiberhaupt moglich ist? Die Erkenntnis, dass dieser andeutende Charakter ein wichti-
ges Kriterium fiir das Phinomen einer Spiritualitit des Ubergangs darstellt, ist ihm jedoch

einwandfrei als Verdienst zuzuschreiben.

2.5 ... eine moderne religiose Erfahrung freilegt''"!

Bremonds Wunsch, das Wesen des Gebetes freizulegen, speist sich daraus, dass fiir ihn das
Gebet der religiose Grundakt par excellence ist. Um diesen Grundakt einfangen zu konnen,
bedarf er der Zeugnisse der Mystiker und Mystikerinnen; es ist jener literarisch dokumentierte
mystische Fundus, der den religiésen Instinkt des Menschen freilegt.!'? Die Erfahrungen der
Mystiker und Mystikerinnen sind dabei das instrumentum falsificationis einer jeden Wissen-
schaft oder Doktrin tiber das Gebet. Entscheidend sind fiir Bremond dabei zwei unterschied-
liche Aspekte der religiosen Erfahrung, die sich in der von ihm verwendeten Literatur in un-
terschiedlichen Facetten zeigen''®: Zum einen ist dies die religiose Unruhe, zum anderen
eine spirituelle Krise, die sich im Gefiihl der Absenz Gottes duBlert. Beide Facetten kenn-

zeichnen fiir ihn den schleichenden Ubergang.

Bremond stilisiert nun in seiner HL diese gefiihlte Absenz zu einer Arznei, die jene
Trockenheit heilt, unter der er sein Leben lang gelitten hat: Gott, so postuliert er, ist nir-
gends so prisent wie in dem Moment, in dem er schweigt. ' Mit dieser Aussage vollzieht

er eine Negation des Affektiven und dabei gleichzeitig eine Absage an jedweden Versuch,

1100 yg]. Le Brun, Expérience, 140: «Oui, je pense qu'expliquer n'est pas possible. Mais le mystique a cons-

cience que lui-méme ne peut pas s'expliquer. Il présente simplement sa biographie, ou quelqu'un d'autre
le fait pour lui».
1101 Certeau, La Métaphysique des Saints, 26.
1102 ygl. ebd., 36.
1103 ygl. ebd., 41.

1104 Vol Anmerkung 31.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 238

eine wie immer geartete Relation zwischen der Prisenz Gottes und der personlichen An-

strengung erreichen zu wollen. %

Das fiir Bremonds Gebetsphilosophie kennzeichnende Charakteristikum ist das aus
einem ,,nicht Fiihlen“ resultierende ,,Machen-Lassen, das seine Ursache in der heiligma-
chenden Gnade hat. Michel de Certeau bezeichnet diesen kennzeichnenden Zug der Bre-
mond‘schen Gebetslehre als ,,affektiven Apophatismus®,!1% da es, um Gott zu lieben, nicht
notig ist, ihn zu fithlen. Ausgangspunkt der Bremond‘schen Untersuchungen ist demnach
ein extrem subjektiver Zustand, die Trockenheit. Dass der Priester und Gottsucher Bremond
diese bei sich selbst nicht nur durchlebt, sondern auch nach auBBen hin kommuniziert, zeigt,
dass er bei der Lektiire der spirituellen Literatur seiner Mystiker und Mystikerinnen gespie-

gelt bekommt, dass er damit nicht allein ist.

Bei seiner HL geht es Bremond um das Etablieren eines spirituellen Lebens, das aus
der Erfahrung resultiert.!!” Nimlich jener Erfahrung, dass man durch das bedingungslose
Anhaften an Gott zu einer reinen Liebe fahig wird. Die Trockenheit ist wiinschenswert, weil
sie den Betenden befihigt, sich in diese reine Liebe einzuiiben. '’ Michel de Certeau attes-
tiert Bremond, dass er etwas Richtiges gesehen hat, wenn er es auch im Detail ungenau

zusammen trage. 1109

Erfahrung ist bei Bremond durchaus dramatisch konnotiert: Anima triumphiert iiber

Animus, die Trockenheit ist nicht das Ende, sondern der Anfang, ein neuer Beginn der Seele

1105 Certeau, La Métaphysique des Saints, 42.

1106 Ebd., 43.

1107 T e Brun, Historien de la spiritualité, 536 f.

1108 Hier werden Parallelen zur karmelitischen Mystik eines Johannes vom Kreuz sichtbar, wenn dieser durch
die Metapher der Noche Oscura verdeutlicht, dass mystische Erfahrung zum einen eine ,,Erfahrung der
Nichterfahrung ist, zum anderen ist sie ein ,,Fegefeuer, was fiir die Seele sich letztendlich als Gliicksfall
herausstellt, wenn dieses Paradoxon sich in der mystischen Erfahrung aufldst, und sie erst dann erkennt,
wenn sie erfahren und gefunden und das Suchen und Sehnen hinter sich gelassen hat. Dafiir gehort aber
beides zusammen und fiir dieses Durchhalten wirbt Bremond, wenn er sagt, dass Gott niemals so gegen-
wartig ist, als dann, wenn er schweigt, vgl. Haas, Mystik als Aussage, 461-462. Diese dunkle Seite muss
auf dem geistigen Weg durchlebt werden, ist ein notwendiges Moment des Entwicklungsprozesses der
Seele auf dem Weg zu Gott, siche Plattig, M., Krisen auf dem geistlichen Weg, in: Speyerer Hefte fiir
Spiritualitit XI (2005), 5.

So stellt er bei seinem einstigen Ordensburder Bremond fest, dass dieser in La Métaphysique des Saints
eine Position vertritt, die theologisch in eine Sackgasse fiihren konne, da er das Wesen des Gebetes durch
Eingrenzung auf eine spezielle Form des Gebetes zu definieren versuche, Certeau, La Métaphysique des
Saints, 57.

1109



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 239

mit Gott.'"'” Diesem Triumph geht das Durchhalten voraus, welches sich bei Bremond in
dem zentralen Willen zeigt, Gott anzuhéngen, wobei Vernunft und Gefiihl aulen vor gelas-
sen werden.!'"! Gleichzeitig situiert Bremond diese Erfahrung in einem weiteren Span-
nungsverhiltnis: Er hat ein waches Gespiir fiir die sich bereits bei den Mystikern und Mys-
tikerinnen manifestierende Distanz zwischen der Sprache der personlichen Glaubenserfah-
rung und der Sprache der kirchlichen Verkiindigung, ein Auseinanderdriften, das auch sei-
nen Zeitgenossen nicht unbekannt war und bis heute fortbesteht.!''? Bremond ist es gelun-
gen, den Bruch als konstitutives Moment einer Spiritualitit des Ubergangs zu skizzieren
und zwar dergestalt, dass er das Spezifikum der rupture in der franzdsischen Spiritualitét
des 17. Jahrhunderts nicht nur aufzeigt, sondern sie als Kontinuum fiir Spiritualitét tiber-

haupt fruchtbar macht.

2.6 ... Prozesscharakter hat

Bremonds Konzeption einer Spiritualitit des Ubergangs zeichnet sich durch ihren Prozess-
charakter aus. Worin besteht dieser? Und welche Konsequenzen ergeben sich daraus, damit
eine Spiritualitit des Ubergangs nicht nur als Doktrin formuliert, sondern wirklich gelebt

werden kann?

Auffillig ist, dass der Bremond zugrunde liegenden religiosen Literatur immer der-
selbe Prozesscharakter innezuwohnen scheint: Ausgelost wird dieser von der Anima, die
sich zunichst an einem stummen Widerstand durch Animus stoBt, der schlieBlich siegreich
iiberwunden wird. '''® Dieser antiintellektualistische Zug von Bremonds Erfahrungsbegriff
miindet jedoch keineswegs in eine affektive Richtung. Zwar unterstreicht er, dass die Ver-
zweiflung eine hdufige Erfahrung — nicht nur bei den Mystikern und Mystikerinnen des 17.
Jahrhunderts — sondern auch bei Bremonds Zeitgenossen ist. Ebenso interessiert er sich fiir

die Rolle, die das religiose Gefiihl beim Verlust des Glaubens spielt, wie er in Inquiétude

1110 Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernitit, 369.

1 Ebd., 370.

112 Vgl Anmerkung 1038. Bremond glaubt mit der Idee, die HL der heiligmachenden Gnade unterzuordnen,
weniger angreifbar zu sein, was sich jedoch als falsch erweisen sollte, vgl. Certeau, Historien d'une ab-
sence, 75. Er zitiert an dieser Stelle einen Brief von Bremond an Blondel, geschrieben am 2. September
1928 in Arthez d'Asson.

113 Ebd., 79.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 240

beschreibt.!!!* Diesem Gefiihl hat er in diesem Band viel Raum gewidmet, beispielsweise

wenn er beschreibt, wie sehr Lammenais unter dem Gefiihl des Schweigens Gottes gelitten

hat 1115

Sein wahrhaftes Interesse jedoch gilt der spirituellen Krise bei den Mystikern und
Mystikerinnen. Deren Analyse ergibt, dass alles in eine Art Leere miindet, in der der Glau-
bige aufhdrt zu glauben. Allerdings wird Bremond nicht miide zu betonen, dass sich in der
als schmerzlich empfundenen Absenz eine Prasenz Gottes versteckt. Es gilt also im Gefiihl
der Leere jene Sicherheit zu finden, mit der das Gefiihl der Verzweiflung geheilt werden
kann.!''® Wollte man eingrenzen, wovon sich Bremonds Erfahrungsbegriff abgrenzt, so
bleibt zu sagen, dass er sich in erster Linie gegen die affektive Komponente zur Wehr setzt,
und dabei weniger die ratio, also die Vernunft als Gegenspielerin sieht. Es geht Bremond
darum, zu zeigen, wie eine Erfahrung, die zunichst durchaus eine affektive Komponente
enthalten kann, durch den Willen angeleitet schlieBlich zu einer Erfahrung des Nicht-Fiih-
lens bzw. des Gott-machen-Lassens fiihren kann. Bremond entkleidet das Gebet vollstéindig
von intellektuellen und affektiven Momenten. Was bleibt, ist sozusagen eine heilige Leere,
deren Heiligkeit sich daraus speist, dass die Verzweiflung akzeptiert und sich dadurch wan-
deln kann zu einer Liebe, deren einziges Ziel das Anhaften an Gott ist. Man konnte zusam-
menfassend sagen, dass Bremonds Erfahrungsbegriff auf dieser prozesshaften Vorausset-
zung aufruht. Das Leid, das im geistlichen Leben als negativ erlebt wird, fiihrt letztendlich

zu etwas Positivem, da es das wahre Gebet liberhaupt erst ermoglicht.

Fiir Bremond ereignet sich zeitsensible christliche Spiritualitét nicht im Modus des
Besitzens, sondern in der Erfahrung eines Mangels. Der Glaubige bedarf der Unruhe, um
die Sehnsucht nach dem, der fehlt, wach zu halten. Sie konnen dabei helfen, weiterhin auf
dem Weg zu sein, nicht stehen zu bleiben, die Suche zu leben.!!!” Die Erfahrungen, die er
skizziert, bedingen sich gegenseitig, gehen ineinander {iber. Es handelt sich um Konstanten,
denen, so diagnostiziert Bremond, die kirchliche Verkiindigungspraxis nicht gerecht wird.
Dazu zdhlt auch die Universalitit der Erfahrung, die Bremond fiir seine Konzeption geltend

macht. Wo bekommt der Glaubige von der Universalitdt dieser Erfahrung in der Liturgie,

1114 Siehe Kapitel 1.2.1 im zweiten Teil dieser Arbeit.

W5 Vgl. Inquiétude, 47-85.
1116 ygl. Im Folgenden: Certeau, Historien d'une absence, 91.
117 Certeau, GlaubensSchwachheit, 16: ,,Doch mit Gott ist man nie fertig.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 241

in der Verkiindigung, in der theologischen Sprache etwas zu spiiren? In welcher Form wird
der rupture, der Aulenseite der Unruhe, dem Fehlen Gottes sprachlich und spirituell sowie
liturgisch Rechnung getragen? Wo wird die heilige Leere, das Aushalten des Mangels er-
fahrbar? Auf welche Weise findet in der kirchlichen Verkiindigung das Lernen an der Bio-

grafie statt?



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 242

3 In der Spur des Vagabunden — was bleibt von Bremond?

Zwischenzeiten bergen sowohl Chancen als auch Risiken. Welche Erkenntnisse lassen sich
aus der Konzeption der Bremond‘schen Spiritualitit des Ubergangs fiir eine zeitsensible
Spiritualitit von heute gewinnen? Inwieweit konnen wir ihm folgen und an welcher Stelle
miissen wir seine Spur verlassen, weil sie auf Voraussetzungen aufbaut, die so heute nicht

mehr gegeben sind?

Mit den heutigen spirituellen Wanderern hat Bremond gemein, dass ihn selbst eine
gewisse Experimentierfreudigkeit beim Gehen des spirituellen Weges auszeichnet. Er un-
terscheidet sich von ihnen jedoch dadurch, dass er der christlichen Tradition verhaftet bleibt
und nicht den Versuch unternimmt, sich von dieser abzuldsen oder gar in anderen Gewés-
sern, z. B. der buddhistischen Tradition, zu fischen.'''® Im Gegensatz zu spitmodernen
Wanderern sieht sich Bremond eingebunden in eine Gemeinschatft, ja sein ganzes Suchen

ist dem Bediirfnis, Erfahrung zu vergemeinschaften, untergeordnet.

Die heutige vagabundierende Religiositit fiihlt sich dagegen nicht mehr an ein gro-
Bes Ganzes riickgebunden; selbst Mikrosysteme wie beispielsweise eine Ordenstradition
haben ihre ,,identititsbildende Kraft“!!'!? verloren bzw. erreichen nur wenige Menschen, die
bereit sind, sich in die jeweilige Tradition auf Dauer einbinden zu lassen. Dieses Faktum
ist jedoch gepaart mit einem bleibenden Interesse an jenen alten spirituellen Zentren, Tra-
ditionen und Pfaden, die bei individuell-spirituell ausgerichteten Suchenden zumindest

punktuell als Gertlist bzw. Inspirationsquelle fungieren.

1118 An dieser Stelle sei auf die vielfiltigen Versuche der Implementierung des Achtsamkeitsbegriffes in For-

men christlicher Spiritualitit verwiesen, der, da er Bremonds Arbeits- und Interessenradius verldsst, hier
nicht weiter verfolgt werden kann.

1119 Knoblauch, Spiritualitit und die Subjektivierung der Religion, 46.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 243

Es liegt nahe, Henri Bremond als Vagabunden'!?°

zu begreifen, der auf der Suche
nach der Erfahrung anderer seine eigene Erfahrung verifiziert und modifiziert, und dem es
dabei gelingt, die diachronen Erfahrungen auf ihre Gemeinsamkeiten hin zu synchronisie-
ren. Es ist gerade dieser Aspekt des Wanderers, der fiir seine Theologie des Ubergangs
kennzeichnend zu sein scheint. Zwischen den Zeiten zu leben, setzt Beweglichkeit voraus,
alles ist in Bewegung, und so kann auch eine Spiritualitdt, die auf diese Zwischenzeit ange-
messen reagieren will, nur eine solche sein, die selbst in Bewegung ist, die nach etwas

Ausschau hélt, was Orientierung und Halt bietet und gleichzeitig immer weiter geht, im

Bewusstsein dessen, dass das, wonach man sich sehnt, fehlt.

Wie erreichen es aber die Mystiker und Mystikerinnen, dass ihr Sehnen und Suchen
in Einiibung, RegelméBigkeit und Formung miindet? Ist hier die klosterliche Gemeinschaft
die conditio sine qua non, die aus dem Wunsch, Gott anhaften zu wollen, eine lebenslange
Suche macht, und wenn ja, wie ldsst sich jene Suchbewegung dann auf die modernen Wan-
derer libertragen, deren tastende Suche gerade dadurch gekennzeichnet ist, dass sie die alten
Pfade verlassen und sich von institutionellen Formen 16sen und Mdoglichkeiten der Verge-
meinschaftung ablehnen? Wie kann dem Einzelnen die Setzung einer religiosen Regelmi-
Bigkeit und Ernsthaftigkeit gelingen? Die Suchbewegungen der Mystiker und Mystikerin-
nen waren eingebettet in die institutionalisierte Frommigkeit ihres Ordens, in die strenge

RegelmafBigkeit eines klosterlichen Tagesablaufs, in die Zucht der evangelischen Riite.

1120 Vgl. Anmerkung 34 im ersten Teil dieser Arbeit. Bremond spricht von sich selbst als einem Vagabunden.
Dieses Bild zeigt grole Schnittmengen mit den Wanderern, von denen Michel de Certeau spricht, in:
Mystische Fabel, 16—17. Jahrhundert. Aus dem Franzdsischen von Michel Lauble. Mit einem Nachwort
von Daniel Bogner, Berlin 2010, 487: ,,Mystiker ist, wer nicht authéren kann zu wandern und wer in der
Gewissheit dessen, was ihm fehlt von jedem Ort und jedem Objekt wei3: Das ist es nicht! Er kann nicht
hier stehen bleiben und sich nicht mit diesem da zufriedengeben. Das Verlangen schafft einen Exzess. Es
exzediert, tritt iiber und ldsst die Orte hinter sich. Es dridngt voran, weiter, anderswohin.” Und weitere
Schnittmengen ergeben sich mit den Suchenden, von denen bei Toma$ Halik die Rede ist und mit den
Pilgern und Touristen, von denen Dani¢le Hervieu-Léger spricht, siche Kapitel 1.3 der Einleitung und
Halik, Mit den Suchenden auf die Suche gehen, 73: ,,Wir miissen mit den Suchenden auf die Suche gehen,
sonst wird der Glaube zur Ideologie. Notwendig aber ist ein Weg, der in die Tiefe geht.” Deshalb wird
dieser Topos hier aufgegriffen, der erste Hinweise darauf gibt, dass sich in Bremonds Selbstverstiandnis
bereits eine zeitsensible Konstante von Spiritualitit bemerkbar macht.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 244

Wo findet solche Selbstverpflichtung beim religiosen Wanderer oder Pilger von
heute statt?!'?! Und wie kann sie in einer Zeit, in der religidse Gemeinschaftserfahrungen

wegbrechen, so kanalisiert werden, dass dieses Fehlen als Mangel empfunden wird?!!?2

Bremond hat sich diese Selbstverpflichtung mit dem Eintritt in den Jesuitenorden
auferlegt. Sie verschwindet auch dann nicht, als er diesen verlésst, da er zeit seines Lebens
sein Priesteramt ausiibt. Somit ist und bleibt sein Vagabundentum eingebunden in eine noch
selbstverstindliche, wenn auch fragwiirdig gewordene institutionalisierte Form des geistli-
chen Lebens und spiritueller Praxis in Form von Frommigkeit, die von ihm auch nicht
grundlegend in Frage gestellt worden ist. Sein Bestreben ist vielmehr, dieser Form einen
neuen Anstrich zu verleihen, indem er sie durch eine Anderung des Blickwinkels zu verle-
bendigen versucht. ,,.Die Bewahrung der Tradition ist ein schopferischer Akt. Die Treue

zum Inhalt des Glaubens braucht die kreative Neuinterpretation.“!!?

3.1 Die Suche leben

Henri Bremond hat die Geschichte der Spiritualitdt intensiv durchwandert. Dabei stoBt er
auf verschiedene Impulsgeberinnen und Impulsgeber, die seinen Suchprozess immer wie-
der neu entflammen, ihn zu neuen Ufern fiihren. ''?* Ein Kennzeichen fiir eine Spiritualitét

in Krisenzeiten scheint folglich ein intensiver Suchprozess zu sein. Dieser hat neben der

121 Und dass es dieser Selbstverpflichtung und einen gewissen Gemeinschaftscharakter bedarf, dessen sind

sich auch heutige Wanderer und Suchende bewusst, wenngleich auch die alten Pfade dabei nicht selten
verlassen und gleichzeitig wieder neu entdeckt werden. Als Beispiele fiir spirituell Suchende auf alten
Pfaden kann hier das Phéinomen Jakobsweg aber auch die Attraktivitdt von Kldstern, die mit ihren Ange-
boten auf spirituell Suchende zugehen, genannt werden. Als Zentren von Ruhe, Stille und Spiritualitét
haben sie nichts von ihrer Ausstrahlungskraft verloren. Beiden Beispielen ist jedoch gemeinsam, dass
spirituell Suchende diesen Gemeinschaftscharakter immer nur punktuell einbinden und dabei die Selbst-
verpflichtung im Vorfeld durch das Treffen einer Wahl aus dem vielfdltigen Markt der Moglichkeiten
bestimmt wird.

1122 ygl. Halik, T., Die Zeit der leeren Kirchen, Von der Krise zur Vertiefung des Glaubens, Freiburg 2021,
26 f. konstatiert, dass gerade die Unmdoglichkeit, einen Ostergottesgottesdienst besuchen zu konnen, in
Tschechien dazu gefiihrt hat, dass das Osterfest in neuer und intensiverer Weise in der tschechischen
Gesellschaft wahrgenommen worden ist, und gerade die nicht stattfindende Liturgie einen neuen Zugang
zum christlichen Kern der Osterbotschaft er6ffnet hat, er ,,war sozusagen in seiner Anwesenheit abwe-
send. Im Folgenden abgekiirzt mit: Halik, Zeit der leeren Kirchen.

1123 Halik, Mit den Suchenden auf die Suche gehen, 70.

124 gL 111, 591: «J’avais devant moi, amoncelés peu a peu depuis trente ans, une foule de bouquins, des notes

sans nombre. (...) Une fois débarqué dans cette iles des Sirénes, le moyen de regagner ’autre rive? (...)

Jallais de révélation en révélation».



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 245

Erfahrung des Bruchs, der die eigenen spirituellen Sehnsiichte und die kirchliche Verkiin-

digung trennt, auch die Erfahrung der Absenz oder des Schweigens Gottes zur Ursache. '

Henri Bremond trifft sich mit den Wanderern unserer Zeit in dem Punkt, in dem in
der Suche selbst ein Ausstrecken danach stattfindet, was den Wanderer selbst iibersteigt
und dabei gleichzeitig ein Aufspiiren neuer Formen und Mdglichkeiten, die der individuel-
len Sehnsucht Nahrung bieten, unternommen wird. Die Aulenwirkung dieses Suchprozes-
ses zeigt sich darin, dass bestimmte Formen der Spiritualitét im Begriff sind zu verschwin-
den, wihrend die neuen, addquateren Formen noch nicht entstanden sind oder gerade erst

dabei sind zu entstehen. !'2°

Handelt es sich bei einer solchen Suche bereits um Spiritualitdt? Nimmt man Bre-
monds Spur auf, so ist der Boden, auf dem seine Suche stattfindet, die spirituelle Literatur.
Ein wichtiger Baustein ist fiir ihn die Wahrung der religiosen Erfahrung, besonders jene der
Mystiker und Mystikerinnen des 17. Jahrhunderts in Frankreich. Der Gldubige als spiritu-

1127 gich in ihr wiederzufin-

eller Wanderer ist eingeladen, sich auf diese Spur einzulassen,
den und ihr gegebenenfalls zu folgen, das kann jedoch nur von jenen geleistet werden, die
sich des mystischen Funkens im eigenen Tiefen-Ich bewusst geworden sind, sprich, die sich
bereits auf die Suche begeben haben.!'?® Fiir die Initiation in diesen Prozess misst Henri
Bremond der religiosen Literatur, dem literarischen Zeugnisgeben der Mystiker und Mys-

tikerinnen entscheidende Bedeutung zu.

1125 Halik, Mit den Suchenden auf die Suche gehen, 69. Diese Erfahrung bestitigt auch Halik: Die spirituelle
Suche sei pluraler geworden, und diese Pluralitét sei fiir das religiose Leben heute besonders charakteris-
tisch, gepaart mit der Erfahrung eines abwesenden, verborgenen Gottes.

1126 An dieser Stelle wiren die vielfiltigen charismatischen Bewegungen und Freikirchen zu nennen, die sich

als ernst zu nehmende, und bisweilen als attraktiver empfundene Anbieter neben den traditionellen Kir-

chengemeinden finden, ebenso die Einbeziehung von ganzheitlich-spirituellen Formen anderer Religio-
nen, wie beispielsweise Yoga und Zen-Meditation, die inzwischen nicht nur in Kirchengemeinden, son-
dern auch in Klostern praktiziert und angeboten werden. Dariiber hinaus zukunftsweisende Modelle, wie
beispielsweise die Akademische Pfarrgemeinde in Prag, die innerhalb des tschechischen Christentums
ein zeitsensibles Konzept ausgebaut hat. Dieses beruht auf drei Pfeilern: Die Kultivierung eines rational
begriindbaren Glaubens, gepaart mit der Pflege einer individuellen Spiritualitét und dem christlichen En-

gagement in der Gesellschaft, Halik, Zeit der leeren Kirchen, 10.

1127 Und dieses Einlassen, sich auf die Suche begeben, findet Bremond zufolge auch wieder iiber das Medium

der Literatur statt: So bescheinigt er einer Vielzahl von Mystiker und Mystikerinnen, dass die fromme

Literatur als Einstieg und Ausgangsbasis fiir ihre Erfahrungen gedient hat, HL 11, 594.

1128 Eine Erfahrung mit der Erfahrung ist Bremond zufolge nicht fiir alle moglich, was somit eine deutliche

Einschriankung seines Erfahrungsbegriffs darstellt, vgl. Newman 351.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 246

Die Spur des literarischen Modernismus hat Henri Bremond konsequent beschritten,
und er kann auf diesem Gebiet, das hat die Untersuchung der Indizierung seiner Sainte
Chantal ergeben, zur Avantgarde gerechnet werden. Vor allem zur &sthetischen Avant-
garde. Sein ésthetisches Empfinden hat den in seinem bearnesischen''* Refugium lebenden
Provenzalen dazu gebracht, einen Prototyp modernistischer Hagiographie zu generieren.
Dabei ist es Bremond gelungen — von der Indizierung der Sainte Chantal einmal abgesehen
— diese Spur weitgehend unbehelligt weiterverfolgen und — das hat seine Auseinanderset-
zung mit der Poésie pure gezeigt — vertiefen zu konnen. Dabei gelangt er zu einem Erfah-
rungsbegriff, der Laien gerade nicht ausschliefit, sondern besonders ernst nimmt, ja sie so-
gar dazu erméchtigt, sich als Suchende auf die Suche zu begeben. Als Seelsorger unterstiitzt
Henri Bremond diese Suche, indem er bei in der Dichtung und den mystischen Schriften
etwas sichtbar macht, ohne jedoch aus diesem Sichtbarmachen pastorale Konsequenzen zu

ziehen. 130

Der Charme von Bremonds avantgardistischem Unterfangen besteht nun gerade da-
rin, dass er die spirituelle Literatur des 17. Jahrhunderts seinen Leser und Leserinnen un-
verdaut zum Verkosten vorlegt. Urspriinglich verfasst, um die spirituelle Ordenstradition
zu vertiefen, sind die Zeugnisse, die Bremond in seiner HL einbaut und in Form von teil-
weise seitenlangen Zitaten einfliefen lédsst, urspriinglich nicht an Laien, sondern an auf spi-
rituellen Wegen bereits Erfahrende und im Mikrokosmos eines Ordens Eingebundene ge-
richtet. Gerade dass Bremond diese Texte nun zu Laien sprechen ldsst, und sie nicht auf-
weicht, zeigt, dass er alle seine Leser und Leserinnen fahig hélt, deren Inhalt zu erfassen
und in das eigene Leben zu integrieren. Gerade diese Zumutung zeigt, dass er seine Aus-

sage, wir seien alle Mystiker und Mystikerinnen, ernst nimmt. !!3!

1129 Das Dorf Arthez d’Asson, in dem Bremond nach 1904 sein Priesteramt in den Pyrenden ausiibt, liegt im
Béarn.

Bremond kann es als Verdienst zugerechnet werden, Vertreter und Vertreterinnen einer genuin christli-
chen Spiritualitit einem breiten Publikum zugénglich gemacht zu haben. Er versteht sich in diesem Pro-
zess als Historiker, Schriftsteller und Theologe. Jedenfalls ist nicht bekannt, dass der Priester Bremond
wie auch immer geartete neuwertige pastorale Bausteine implementiert, um Suchende darin zu unterstiit-
zen, das Gelesene durch eine konkrete Praxis fiir die personliche Spiritualitdt fruchtbar zu machen.
Gleichzeitig wird an dieser Stelle seine ablehnende Haltung gegeniiber der Idee, Neues schaffen zu wol-
len, sichtbar. Er mochte Erfahrung verlebendigen und zugénglich machen. Seine Mystiker und Mystike-
rinnen sind das Bollwerk gegen einen seichten Mystikbegriff, der das genuin Christliche hinter sich lésst
und sich andernorts bedient. Hier kann Bremond fiir heutige Fragestellungen stark gemacht werden.

131 Vgl. Anmerkung 616.

1130



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 247

3.2 Das Erbe wahren

Dadurch dass Bremond die Mystiker und Mystikerinnen zur Sprache kommen lésst, pocht
er auf die Verbindung zur Tradition. Diese muss gewahrt werden, es geht um die bleibende
Giiltigkeit dessen, was sich bewihrt hat,''*? um die ,,Bewahrung eines geschichtlichen Er-
bes in seiner Faktizitit“.!'*> Auf der Suche nach neuen Wegen und Méglichkeiten, der ei-
genen Erfahrung Raum zu geben, ist fiir Bremond die Erfahrung der Mystiker und Mysti-
kerinnen ein bleibendes Korrektiv. Nur wenn diese lebendig bleibt, kann wirklich Neues
entstehen. Die Suchenden seiner Zeit, so ist er iiberzeugt, befinden sich dann auf dem rich-

tigen Weg, wenn sie an diese Erfahrungen andocken und sie ins Heute {ibertragen.

Der garstig breite Graben, den Bremond zwischen der Erfahrung des Einzelnen und
der Sprache und dem Habitus der Theologie und Verkiindigung seiner Zeit verspiirt, besteht
auch im 21. Jahrhundert fort. Nach wie vor liegt theologischerseits keine Synthese vor, die
aus den Erfahrungen einzelner eine tragfahige christliche Identitdt herausarbeitet. Das Be-

diirfnis nach einer Briicke besteht nach wie vor.

Diese Briicke entsteht bei Bremond durch das zur Sprache kommen lassen der Mys-
tikerinnen und Mystiker. Sein Denken kreist dabei um die Frage, was Erfahrung eigentlich
ist und wie die Erfahrung eigentlich aussieht, die sich lohnt, vor dem Vergessen bewahrt zu

werden.

Dabei unterstreicht er, dass am Beginn der Erfahrung der Wunsch nach Beziehung
steht. Durch den festen Wunsch, diese Beziehung zu pflegen, weisen sich die Mystiker und
Mystikerinnen als solche aus, die sich der Sprache bedienen und — weil sie in der Sehnsucht

nach Beziehung ausharren — etwas zu sagen haben.

Bremond veranschaulicht durch seinen narrativen Stil, dass die Mystiker und Mys-
tikerinnen im Modus der Sprache einen Pilgerweg beschreiten, dessen Ziel sie noch nicht
kennen, der jedoch von der Miihe und der Suche nach dem, was man eigentlich sagen will,
begleitet ist. Anders gesagt, sie versuchen, sich zu orientieren. In diesem Wunsch nach Ori-
entierung verspiirt Bremond, und das ist das, was er Michel de Certeau zufolge ,,sieht, eine

groBe Ubereinstimmung mit seiner Zeit. Phasen des Ubergangs haben mit dem Verlust fes-

1132 Vgl. Rahner, Frommigkeit frither und heute, 13.
1133 Ebd., 14.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 248

ter Bezugspunkte und mit dem Erleben vieler Fragen und vieler Wahrheiten zu tun. Bre-
mond konzentriert sich darum in seiner Auseinandersetzung, und darin zeigt sich seine enge
Verbindung zu den modernistischen Kreisen, auf die Frage nach dem richtigen Weg, der
richtigen Methode. Damit verlésst er die vertrauten Rdume der damaligen Theologie und
stellt sich der Erfahrung des Einzelnen. Allerdings unterliegt er dabei der Versuchung, sei-
nen Erfahrungsbegriff absolut zu setzen. So kritisch diese Verabsolutierung des Erfahrungs-
begriffs bei Bremond auch gesehen werden muss, zeigt sich fiir ihn die Wahrheit seines
Erfahrungsbegriffs im Aufrechterhalten der Beziehung mit Gott. Nur aus diesem Grunde
ist seine Definition ex negativo, d. h. dass diese Erfahrung sich gerade jenseits des emotio-
nalen Bereichs abspielt, zu verstehen. Nur von dieser Maxime her wird deutlich, weshalb
das personliche Gebet bei der Entwicklung seines Erfahrungsbegriffs eine so herausragende
Rolle spielt, zeigt sich fiir ihn doch darin sowohl der Sehnsuchtscharakter, der dieser Be-
ziehung zugrunde liegt, als auch der Ort, an dem das Sich-in-Beziehung-Setzen stattfindet.
Glaube, wie ihn Bremond versteht, ist nicht eine Frage des ,,Richtig® oder ,,Falsch®, des
Vollziehens bestimmter Traditionen, sondern eine Frage des Willens und der Sehnsucht.
Fiir ihn gibt es keine Glaubenssitze, die fiir alle stehen.''** Was aber fiir alle steht, ist die
Gottesbeziehung. Diese bedarf — gerade auch in der aktuellen pandemischen Krise — einer
neuen Betrachtung: Einer neuen Vergewisserung der Gottesrede in dieser Krise, gerade
deshalb, weil der Gedanke vom Eingreifen Gottes in Zeiten von Corona obsolet geworden
zu sein scheint. Wenn Menschen nicht mehr auf den eingreifenden Gott setzen, dann bleibt
Bremonds Frage, wie von Gott gesprochen, wie dieser Gott erfahren werden kann, brand-
aktuell, da sich gerade momentan die Gottesrede als neues ,,Sehnsuchtswort*!!3> konkreti-
siert. Bremond hat mit dem Zurverfiigungstellen der Erfahrungen seiner Mystiker und Mys-
tikerinnen gezeigt, dass Gott in den Erfahrungen prisent ist. So scheint es gerade dieses
mystische Gottesbild zu sein, das im Anhaften an Gott eine Reminiszenz jener urchristli-
chen Erfahrung darzustellen vermag, dass wir diesen Gott dann finden, wenn wir nicht an
unserer eigenen Kraft festhalten, sondern uns der Kraft dieses uns innewohnenden Gottes

iiberlassen. 136

1134 Vgl. Anmerkung 467 im zweiten Teil dieser Arbeit.

Striet, Theologie im Zeichen der Coronapandemie, 19.
Diesen Tatbestand hat Bremond in Inquiétude christologisch umrissen, Inquiétude, 313 und in seiner HL
theozentrisch weitergefiihrt.

1135

1136



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 249

3.3 Den neuen Raum eroffnen

Durch die Relecture der Mystiker und Mystikerinnen gelingt es Bremond, einen spirituellen
Raum zu er6ffnen, doch er tut dies im vollen Wissen darum, dass sich in diesem mdoglich-
erweise nichts ereignet. Der Malistab seiner Spiritualitét sind nicht die subjektiven Erleb-
nisse: Zwar betet niemand, ohne sich zu wiinschen, dass Gott ihn heimsuche. Gleichzeitig
lehrt beten, dass Gott niemals im Modus der vollen Prisenz anwesend ist. [hm geht es um
die Initiation in einen Raum. Er l14dt Wanderer ein, diesen Raum zu besuchen, sich in ihm
aufzuhalten. Bremonds Modernitit liegt darin, dass er dhnliche Wege geht, wie sie von
heutigen Wanderern im ,,religiosen Feld“!''*” beschritten werden. Zum einen besteht die
Ahnlichkeit darin, dass sowohl bei Bremond als auch bei den modernen Wanderern ein
Zusammenhang gesehen wird zwischen der Erosion althergebrachter Sprach- und Deu-
tungsmuster und dem Entstehen einer neuen Form, die sich selbst noch sucht.!'*® Beide
Réume, sowohl jener, den Bremond mit seiner HL zu schaffen sucht, als auch das religiose

«1139

Feld, sind durch einen ,tief greifenden Transformationsprozess gekennzeichnet. Die

Begriffe der Spiritualitdt bzw. des religiosen Gefiihls fungieren innerhalb dieses Raumkon-
zeptes als Platzhalter fiir jene Prozesse, die den Ubergang einleiten bzw. erschaffen.!!%
Beide Rdume, sowohl der von Bremond als auch das ,religidse Feld*, haben eine entgren-
zende Komponente''*!: Diese Entgrenzung hat Bremond in seiner HL selbst vollzogen, in-
dem es ihm gelungen ist, spirituelle Ansdtze liber die Ordensgrenzen hinweg zu vernetzen,
indem er sie den Traditionen der einzelnen Ordensgemeinschaften entwendet und einem

breiten Publikum zugénglich macht.!'!** Miisste gerade diese Herangehensweise nicht heute

vermehrt auftauchen und als das eigentliche Pfund gesehen werden, mit dem sich Vertreter

1137 Ppolak, Neue Transformationen im ,,religiésen Feld*, 89-109, hier 93. Polak versteht unter dem ,,religio-

sen Feld” jenen Raum, in dem Wanderer verschiedener Couleur ,,dariiber verhandeln, was Religiositét
und Religion theoretisch und praktisch bedeuten. Dabei rekurriert Polak auf einen von Pierre Bourdieu
entwickelten Begriff, den sie weiter ausbaut. Zur Genealogie des Begriffs siche Bourdieu, P., Egger, S.
(Hg.), Das religiose Feld. Texte zur Okonomie des Heilsgeschehens, Konstanz 2000.

Polak, Neuere Transformationen im ,,religiosen Feld®, 91.

1139 Ebd., 94.

1140 Ebd., 94. Der Begriff Spiritualitit, der als Platzhalter bei den Wanderern fungiert, geht insofern iiber
Bremonds Begriff des religiosen Gefiihls hinaus, als damit auch eine Spur beschrieben wird, die sich
auBerhalb des ,,religiosen Feldes* befindet.

Erfahrung 16st sich dabei nicht etwa auf, sondern riickt weitere Zugangsweisen in den Mittelpunkt: Bei
Bremond wire dies das Anhaften, bei den heutigen Vagabunden wéren die Innerlichkeit und die erfah-
rungssensiblen und dsthetischen Zugéinge zum Religidsen zu nennen.

Trémolicres, L histoire littéraire du sentiment religieux de 1’abbé Bremond, 118.

1138

1141

1142



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 250

der christlichen Spiritualitdt als Akteure und Akteurinnen in einen Diskurs einbringen, der
dabei ist, ihnen den Spiritualititsbegriff zu entwenden und die gerade dadurch das vollzie-

hen, was Theologie und Heiligkeit''*?

wieder zusammenbringen konnte? Und wire das
nicht ganz im Sinne Bremonds, dessen Ziel es war, die Kirche in diesem Sinne zu transfor-

mieren? 144

3.4 Die Transformation wahrnehmen

Mit der Beschreibung dieses Raumes zeigt sich Bremond als Zeuge eines modernen Prob-
lems: Schon bei den Mystikern und Mystikerinnen des 17. Jahrhunderts wie auch bei sich
selbst und seinen Zeitgenossen stellt er fest, dass Erfahrung immer im Modus der rupture
existiert. Damit macht er auf ein Phinomen aufmerksam, das in Zeiten des Ubergangs be-
sonders stark in Erscheinung tritt,''*> da sich dieser Modus in Abgrenzung von traditionell
kirchlicher Sprache und Spiritualitét ausbildet. Genau diese Abgrenzung findet sich auch
im Bereich des ,religiosen Feldes®, so dass sich die moderne Spiritualitidtsforschung bereits
in Bremonds Fullspuren begeben hat. Dabei scheint es gerade die sich im religiosen Gefiihl
manifestierende Subjektivierung zu sein, die als Teil einer gesellschaftlichen Transforma-
tion begriffen werden muss.!'*¢ Diese Subjektivierung fiihrt bei Bremond zu dem bevor-

zugten Begriff des religiosen Gefiihls, durch das er, angereichert durch die Begriffe der

1147 1148

zone indécise' "' und des je ne sais quoi, '™ jene Verdnderungen und Verschiebungen zu

verbalisieren versucht.

1143 Balthasar, Theologie und Heiligkeit, 195 f. Hier formuliert Balthasar die Diagnose eines schon in der

Hochscholastik eingeleiteten Prozesses, der zu einem Auseinanderdriften von Heiligkeit und Theologie
gefiihrt hat. Diese folgenschwere Trennung hat Bremond in der Gestalt der rupture bei sich selbst, der
Kirche seiner Zeit und den Mystiker und Mystikerinnen gespiirt.

1144 Trémolicres, L’histoire littéraire du sentiment religieux de I’abbé Bremond, 118.

1145 Diese Eigenschaften diagnostiziert Polak auch fiir das ,,religiose Feld*, Dies., Neuere Transformationen

im ,,religiosen Feld®, 95.

Knoblauch, Spiritualitdt und die Subjektivierung der Religion, hier 55-56.

Vgl. Kapitel 4.7 im zweiten Teil dieser Arbeit.

Ein Topos, den Bremond bereits in den mystischen Texten vorfindet und den er weiter ausgestaltet und
als ein Moment der Transformation herausarbeitet, vgl. Haas, Mystik als Aussage, 90, der an dieser Stelle
aus dem Cantico espiritual von Juan de la Cruz zitiert, in dem es heil3t: ,,un no sé qué que quedan balbu-
ciendo — ist ein Ich-weiB-nicht-was, das sie stammeln®.

1146

1147

1148



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 251

Es ist nicht zuletzt die Wahrnehmung dieser Transformationsprozesse,''* die Bre-
mond dazu veranlasst haben, in Opposition zur Theologie und Kirche seiner Zeit zu gehen,
bei denen er keine identitétsformende Kraft mehr verspiirt. Es sind die Unmittelbarkeit der
Erfahrung und die aus ihr resultierenden subjektiven Transformationsprozesse, an denen er
interessiert ist.!!>° Fiir die Manifestation der Transformation braucht er keine Experten oder
Eingeweihte, diese Erfahrung kann von allen gemacht werden. Auch dies ist ein Punkt, in
dem er sich mit den spatmodernen Wanderern deckt, bei denen von einer ,,Generalisierung

des Charismas*!'"!

gesprochen werden kann. Bremond geht es dabei um das Aufzeigen
jener Individualisierungsprozesse innerhalb der Religion, die von ihr selbst, aus ihren eige-
nen Reihen angestoBen und nach vorne getrieben werden. Dadurch schilt er heraus, dass
die Religion ,,dort, wo sie zum Bewusstsein kommt, aus der subjektiven Aufmerksamkeit
auf den transzendenten Sinngrund im tatigen Selbst- und Weltverhéltnis des Individuums
entspringt.''>? Durch das bedingungslose Anhaften an Gott, gribt Bremond jenen Aspekt
aus, in dem sich die Religion ,,fortschreitend zu sich selbst befreit“.!!>* Dabei begleitet ihn
im Umfeld des Modernismus die Frage, was angesichts der neuen Zeit und den mit ihr ein-
hergehenden Umwiilzungen von der Tradition erhalten werden kénne.!'>* Der Beitrag des
Verfassers der HL besteht darin, einen verkannten Teil dieser Tradition zu enthiillen und
damit einen Raum zu erdffnen, in dem der Wanderer seine eigene Individuation vorantrei-

«l155

ben kann und in dem Religion ,,im Modus der Selbstdeutung verortet wird. Selbstdeu-

tung gestaltet den Ubergang, da sie die eigenaktive Ausdrucksméglichkeit des Individuums

1149 Auch in der gegenwirtigen Situation der Pandemie ist dieser Bedeutungswandel ein signifikantes Merk-
mal, wenn die Themen Erfahrung bzw. Spiritualitit verhandelt werden, gerade wenn es um die Neuge-
staltung oder Weiterentwicklung der spirituellen Praxis geht: Die Moglichkeit des Bittgebetes scheint an
seine Grenzen zu stoflen, wenn es nicht in die Anbetung fiihrt, sondern darin stecken bleibt, von Gott
etwas zu erwarten. So 16st das Hervorholen des Pestkreuzes von Papst Franziskus als Reaktion auf die
pandemische globale Lage im Frithjahr 2020 die Frage nach der Angemessenheit des Bittgebetes als pas-
sende Antwort auf die pandemische Krise aus, vgl. Striet, Theologie im Zeichen der Coronapandemie,
87. Hier kann Bremonds Gebetslehre einen wertvollen Zugang darstellen, da dieser kein Gott zugrunde
liegt, von dem angenommen wird, dass er eingreifen konnte, sondern sie einen Weg aufzeigt, wie der
abwesende Gott als der anwesende angenommen werden kann, als einer, der zugleich fern und ganz nahe
ist — auch und gerade in Zeiten der Pandemie. Die Nichterfahrbarkeit Gottes wird bei Bremond zum
Schliissel seiner Erfahrbarkeit.

150" In diesem Punkt folgt Bremond der angelséchsischen Spiritualititstradition, die ihren Fokus auf die Un-

mittelbarkeit richtet, vgl. hierzu Kapitel 1 des zweiten Teiles dieser Arbeit.

1151 Knoblauch, Spiritualitit und die Subjektivierung der Religion, 49.

1152 Grib, Einleitung. Individualisierung — Spiritualitit — Religion, 10.

1153 Ebd., 10.

1154 Goichot, Historien du sentiment religieux, 308.

1155 Grib, Spiritualitit — die Religion der Individuen, 32.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 252

von sich selbst, seiner Umwelt und in seinem Transzendenzbezug darstellt.''*® Diese
Selbsttranszendierung zeigt sich neben den genannten Kategorien auch in der Sprache, in
ihrem tastenden und suchenden Charakter. So wird die Sprache der religiosen Literatur be-
reits zum Zeichen des Ubergangs'!®’; werden doch mit ihr jene Symbole und Metaphern

eingefiihrt, mit denen der Wanderer sich dieser Selbsttranszendierung vergewissert. !5

3.5 Den spirituellen Habitus konkretisieren

Bremond versucht durch die Sprache der Mystiker und Mystikerinnen zu jenem Moment
vorzudringen, der die Auswirkungen des Anhaftens an Gott beschreibt. !> Wie aber lassen
sich die Auswirkungen dieses Transzendenzbezuges einfangen und charakterisieren? Da
sich der Ubergang in Abgrenzung zur herkdmmlichen kirchlichen Praxis ereignet, gibt es
keine wie auch immer geartete Form empirischer Uberpriifbarkeit. Vor diesem Problem der
Messbarkeit oder der Beschreibbarkeit eines spirituellen Habitus stehen Theologen auch
heute, wenn es um die spirituellen Wanderer geht, entziehen doch gerade sie sich einem an
religidsen Traditionen orientierten Verhalten.!'® Bremond hat im Laufe seiner Untersu-
chungen die Schwierigkeit dieses Unterfangens durchaus erkannt und sich in immer neuen
Anldufen um eine Konkretion bemiiht. Gelungen ist ihm, zu zeigen, dass der Ausgangs-
punkt fiir den spirituellen Habitus im Anhaften an Gott zu sehen ist. Ferner macht er deut-
lich, dass der Ausbildung einer spirituellen Grundhaltung keine emotional spiirbare Got-
teserfahrung vorausgehen muss. Zentral ist der Wille, den Transzendenzbezug in das eigene
Leben zu integrieren und das eigene Leben immer wieder auf diesen Transzendenzbezug

hin auszurichten. Bremond folgert daraus, dass die erste Fragerichtung sich auf das richten

1156 Ebd., 34.

157" Die einzig wahre Sprechweise von Gott, darauf hat Bremond immer verwiesen, ist die mystische: Diese

ist insofern paradoxal, als sie nur authentisch bleibt, indem sie ihre Relevanz und ihre Giiltigkeit zurtick-
nimmt, dass sie nie mit dem Moment der Erfahrung zusammenfillt, —sondern notwendig danach kommt,
wenn der Zustand aufgehort hat, wenn die Erfahrung sich erschopft hat, — und ihn dabei unweigerlich an
sein Gegenteil verweist: das Unsagbare, die Stille. Dennoch ist sie die einzig wirkliche Moglichkeit des
Sprechens von Gott, da ihr ein vertrauter Charakter innewohnt, eines Sprechens, das, weil es von einem
anderen kommt, uns gleichzeitig so bekannt erscheint, vgl. Goichot, Historien du sentiment religieux,
307.

1158 Grib, Spiritualitit — die Religion der Individuen, 31.

1159 So beschrieben in Christus vivit, vgl. Kapitel 1.2 im zweiten Teil der Arbeit.

1160 Grib, Spiritualitit — die Religion der Individuen, 44.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 253

muss, was fiir den Menschen letzte Bedeutsamkeit hat.!'®! Hier kann mit Bremond gerade
in der momentanen Frage nach der Gottesrede in Zeiten der Pandemie darauf verweisen
werden, dass diese Fragerichtung eine Moglichkeit sein kann, den vielféltigen Ursachen der
Gotteskrise etwas entgegenzusetzen. Auch dies ist ein Punkt, bei dem er sich auf Augen-
hohe mit der modernen Spiritualitétsforschung befindet!'®* und er sich trifft mit all jenen
Versuchen, die ausloten, wie man den fernen, abwesenden Gott in Zeiten des Umbruchs
angemessen zur Sprache bringen kann. Stark zu machen ist sein Ansatz auch deswegen,
weil er bleibend auf den verweist, von dem diese Erfahrung ausgeht und er auf das extra
nos dieser Initiative pocht. Dies scheint heute, in Zeiten, in denen der Kompetenzbegriff
auch auf das Sehnsuchtswort Gott angewendet wird, in Vergessenheit zu geraten. Der
Bruch, der sich in diesem Ansatz zeigt, kulminiert bei Bremond in einer Anfrage an das
Sprechen von Gott, das im Umfeld des Modernismus in historischer und dogmatischer Sicht
in Frage gestellt wird. Bremond realisiert das Schwinden Gottes in der Gottesrede seiner
Zeit; davon zeugt gerade jene Erfahrung, die er wéahrend seiner Ausbildungsjahre macht.
Dieser theologischen Rede von Gott, die er als leer empfindet, stellt er das Fliistern der
Mystiker und Mystikerinnen gegeniiber.!!® Die Erfahrung der rupture bleibt somit nicht
entkoppelt, sondern in der Erfahrung des Bruchs kristallisiert sich bei Bremond sein spiri-
tueller Habitus: Dieser besteht zum einen darin, dass er der katholischen Kirche, trotz zahl-
reicher Verletzungen und Enttauschungen nicht den Riicken zukehrt; ferner darin, dass er
nicht zwingend versucht, zum Verinderer zu werden, sondern sich darum sorgt, was ans
Licht gebracht und neu entdeckt zu werden lohnt. Nicht zuletzt darin, dass er sich selbst
und andere darin bestérkt, dass die spirituelle Antwort auf die Absenz Gottes Kontinuitit
heiBen muss, und zwar jene Kontinuitit, die sich im Anhaften an diesen Gott realisiert.!!¢*
Glaube ist nicht etwas, was man besitzt, sondern etwas, was erkdmpft und errungen werden

muss. Deshalb steht bei Bremond der Vollzug des Glaubens im Vordergrund. Dazu gehort

1161 Dies geschieht dann, wenn Bremond danach fragt, wodurch sich in seinem Leben, in seinem Gebet das

wirklich Christliche zeigt, und er mit dieser Frage auch an seine Umgebung, an sein modernistisches
Netzwerk und an die religiose Literatur des 17. Jahrhunderts herangeht, Goichot, Historien du sentiment
religieux, 292.

Gréb, Spiritualitdt — die Religion der Individuen, 44: ,,(...) Spiritualitdtsforschung muss nach dem fragen,
was fiir Menschen letzte Bedeutsamkeit besitzt, worauf sie ihr Vertrauen griinden, ob es etwas fiir sie
gibt, das ihnen einen absoluten Halt im Leben gewdhrt (...)".

1162

1163 Goichot, Historien du sentiment religieux, 308.

1164 Ebd., 309.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 254

auch die Erfahrung der Trockenheit und der Abwesenheit Gottes.!'® Sie kann zum Stachel
werden, dass es nottut, die alten Wege der Glaubenssicherheiten zu verlassen und uns da-
rauf zu konzentrieren, wie eine Gottesbegegnung aussehen kann. Wenn Gott der ist, der

sich entzieht, dann ist die einzig mdgliche Antwort mein Anhaften an ihn. !

3.6 Die Vermittlung ausbauen

Wie gezeigt worden ist, liegt ein Verdienst Bremonds darin, die Erfahrungen der Mystiker
und Mystikerinnen iiber ihren Ordenskontext hinaus einer breiten Offentlichkeit zugénglich
gemacht zu haben und somit eine Vermittlung anzustreben, die eine Erfahrung mit der Er-
fahrung ermoglicht: Aufgrund eines fehlenden, allgemein giiltigen Praxis- und Deutehori-
zontes bendtigt das Individuum Erfahrungen, deren Modellcharakter fiir die Gestaltung der
eigenen Biographie grundlegend ist. Deswegen hat Bremond auch einen narrativen Schreib-
stil gewiahlt. Nur so kann der Leser, unterstiitzt von seitenlangen Zitaten, in die Erlebniswelt
der Mystiker und Mystikerinnen eintauchen. Nur so findet wirklich ein Zeugnis geben und
kein ,,Reden iiber etwas* statt.!!®” Da die Erfahrung mit der Erfahrung ein zentraler Bau-
stein der Bremond‘schen Spiritualitit ist, ist es fiir deren Konzeption unabdingbar, dass sich
seine Aufmerksamkeit auf die Erfahrung jener richtet, die davon erzéhlen und deren Werke
nacherzihlt werden konnen und miissen. Dabei kommt diesen Erzédhlungen eine hohe Au-
toritdt zu, haben doch ihre Autoren und Autorinnen eine Erfahrung gemacht, von der sie
authentisch berichten kénnen. Bremond legt innerhalb der Frommigkeitsgeschichte eine
Spur, die, in Anerkennung und Weiterfiihrung der Ordensgeschichte, die erzdhlende Ver-
mittlung ausbaut. Was einst fiir die Ausbildung oder fiir die Frommigkeitsentwicklung in-
nerhalb des Ordens bestimmt war, wird jetzt ausgedehnt auf alle Menschen auf einem reli-
gios suchenden Weg. Begleitet wird bei Bremond bei seiner Unternehmung von dem bren-
nenden Wunsch nach Erneuerung des Glaubens, nach etwas, was seiner Sehnsucht Nahrung
und Richtung gibt und ein Leben aus den Quellen des katholischen Glaubens moglich

macht.''%® Die Modernitit seines Unterfanges ist dabei darin zu sehen, dass er sich der Brii-

1165 WeiB, Aufkldrung — Modernismus — Postmoderne, 150 f.

1166 Halik, Geduld mit Gott, 53. Das Anhaften an Gott ist ein Moment der Geduld mit Gott.
1167 Nur so ereignet sich die der mystischen Sprache inhérente ,,Dialektik von Reden und Schweigen, Kom-
munikation und Geheimnis*, Haas, Mystik als Aussage, 91.

1168 WeiB, Aufklirung — Modernismus — Postmoderne, 23.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 255

chigkeit der gingigen Glaubensvermittlung und ihrem Unzulédnglichkeiten bewusst ist, er
allgemeine Glaubenswahrheiten kritisch hinterfragt,''®® den individuellen Charakter der
Glaubenssuche ernst nimmt und die Unruhe der Umbruchzeit in der Inquiétude religieuse
sich widerspiegeln sieht.!!”? Bedingung der Mdglichkeit von Erfahrung iiberhaupt, das ist,
worauf Bremond seinen Fokus legt.!'”! In den Spuren der spirituellen Theologie sich be-
wegend, begreift Bremond Spiritualitdt konsequent christlich. Er denkt von einem christli-
chen Kontext aus und schreibt fiir einen christlichen Leser. Dabei geht es ihm um das gléu-
bige Subjekt und die Art und Weise, wie dieses seinen Glauben artikuliert.!!”? Die Vermitt-
lung wird durch das Rekurrieren auf mystische Narrative geleistet, ein zentrales Genre''"
der spirituellen Theologie. Damit leistet Bremond eine Vermittlung auf mehreren Ebenen:
Zum einen stellt sein Ansatz ein wichtiges Korrektiv fiir die dogmatische Theologie seiner
Zeit dar, indem der garstig breite Graben erneut sichtbar und die Frage nach mdglichen Brii-
cken gestellt wird. Das Defizit in der Theologie seiner Zeit erspiirend, begibt sich Henri
Bremond auf einen Weg, der als komplementir zu jener als einseitig empfundenen Glau-
bensvermittlung zu verstehen ist, die vorrangig den objektiven Bezug zu Christus im Visier
hat. Der Verfasser der HL konzentriert sich auf das Wirken von Gott bzw. Christus im ein-
zelnen Glaubigen.'!'”* Dabei wird bei Bremond deutlich, dass es bei seiner Vermittlung nicht

darum geht, der Spiritualitét etwas hinzuzufiigen, sondern er vollzieht einen Richtungswech-

1169 Siehe Anmerkung 985.
170 WeiB, Aufklirung — Modernismus — Postmoderne, 100: ,,Die Religiositit dieser Frauen und Ménner hatte
etwas Explosives, Unorthodoxes, aber es ging ihnen um den gelebten Glauben, der darum weil3, dass das
Herz seine Griinde hat, die der Verstand nicht kennt.” Diese {iber sich hinaus weisende, die gegenwirtige
Sprache der Glaubensvermittlung konterkarierende Zugangsweise ist sowohl fiir den Erfolg von Bre-
monds Sainte Chantal als auch fiir den Erfolg seiner HL entscheidend. Durch das zur Sprache kommen
lassen mystischer Narrative wird im literarischen und poetischen Bereich ein Nerv getroffen, der nicht
nur etwas Unorthodoxes, sondern auch eine dsthetische Komponente beinhaltet. Auch hier kann Bremond
richtungsweisend sein.

Diese kann ja, wie er mehrfach gezeigt hat, von allen Menschen guten Willens gemacht werden, da Bre-
mond zufolge die Differenz zwischen einer mystisch begabten religiosen Elite hinter Klostermauern und
den auf3erhalb dieser Mauern lebenden Suchenden aufzugeben ist, da wir alle Mystiker und Mystikerinnen
sind, vgl. Anmerkung 193 und Anmerkung 626. Dadurch gibt sich Bremond als Vertreter einer spirituel-
len Theologie zu erkennen, die — darauf hat Ch. Theobald, La théologie spirituelle, 178, aufmerksam
gemacht - den Fokus auf die Erfahrung des Einzelnen legt und die in dieser Erfahrung aufscheinende
Universalitdt allen zugédnglich macht.

1171

1172 Gerade hier ist Bremond im Rahmen der Modernismuskrise jenen Theologen zu zurechnen, die sich in

die Tradition der spirituellen Theologie stellen, indem er den mystischen Keim in jedem von uns betont
und diesen auch in der poetischen Erfahrung sichtbar zu machen sucht, vgl. ebd., 182.

1173 Vgl. im Folgenden ebd., 183 f.

1174 Vgl. Anmerkung 704.



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 256

sel, der zum Ziel hat, das genuin Christliche zu Wort zu bringen.!!”®> In den Worten der
Mystiker und Mystikerinnen offeriert er das Heilige, priasentiert er den verborgenen Gott als
eine Chance zur Erneuerung der Kirche und der Verlebendigung der individuellen Spiritua-
litdt. Vollzieht sich hier nicht eine grof3e Chance, an die es sich — gerade heute — anzukniipfen
lohnt?'!'7® Durch das Vorlegen von Narrativen vermittelt er jenen Schatz {iber den monasti-

1177

schen Kontext hinaus,"' '’ und nimmt dadurch seine Leserschaft hinein in jenen Prozess des

Abschieds, des Suchens, des Durchhaltens, des Reifens, von dem die Texte Zeugnis able-
gen. 178

Durch diese Vorgehensweise offeriert Henri Bremond eine Spiritualitit im Plu-

ral,''”? und ermdglicht so seinen Leserinnen und Lesern das Lernen am Modell, an der Bi-

ographie sowie die Entdeckung des mystischen Keimes in uns. ''*

1175 Blanchet, Henri Bremond, 109. Dies zeigt sich an seinem Interesse am Gebet und an der Frage, wer

wirklich betet und wie die Spuren Christi im Leben der Glaubigen nachgezeichnet werden konnen, er ist

auf der Suche des Heiligen im Leben der Heiligen.
1176 Halik, Geduld mit Gott, 147 f. Halik stellt hier die Absenz und Verborgenheit Gottes als Chance fiir das
aktuelle Christentum dar.
Und damit zeigt sich, dass Bremond der franzdsischen Linie treu bleibt, die Spiritualitidt im monastischen
Lebensentwurf verortet. Zur Einordnung der unterschiedlichen Spiritualitidtskonzepte vgl. Metz, J.B.,
Karl Rahner — ein theologisches Leben. Theologie als mystische Biographie eines Christenmenschen
heute, in: Stimmen der Zeit 192 (1974), 305-316, hier 307: Das Leben aus dem Geist, die heiligmachende
Gnade und das Anhaften sind weitere Konkretionen dieser Auffassung und stehen dafiir ein, dass Spiri-
tualitdt als Chiffre fiir die vielfaltigen Transformationsprozesse zu sehen ist und dabei von den Topoi
Mangel und Ineffabilitit begleitet wird. Bei Bremond ist diese Chiffre aber immer riickgekoppelt an seine
urspriingliche, in der franzosischen Theologie beheimatete Bedeutung. Diese Vorgehensweise bewahrt
Bremonds Spiritualitdtsverstdndnis davor, aufgeweicht, diffus und nebul6s zu werden und er kann gerade
hier bei heutigen Versuchen, sich diesem Begriff zu néhern, als Korrektiv und Vorbild dienen, vgl. Ka-
pitel 1.4 in der Einleitung dieser Arbeit.

1177

1178 Dies sind auch jene Komponenten, die die modernen Gottsucher vereinen, so Halik, Ich will, dass du bist,

68 f.

Und auch hier legt Bremond wieder eine Spur: So bemerkt Gréb, Spiritualitit — die Religion der Indivi-
duen, 44: ,,Gelebte Spiritualitit ist konstitutiv und damit individuell vielféltig. Das bedeutet aber dann
doch nicht, dass religiose Gemeinschaften, Institutionen und Traditionen (...) liberfliissig werden. Sie
spielen fiir die Spiritualitdt der Individuen immer eine wichtige Rolle, oft auch starker, als sie selbst zu-
geben®.

Fiir seinen neuen Glaubenstypus rekurriert Henri Bremond dabei auf das Feld der Literatur: Jenes Feld,
das es den Mystiker und Mystikerinnen ermdglicht, einen von der kirchlichen Hierarchie nicht belegten
Raum zu besetzen. Die spirituelle Befdhigung im Habitus der Literarizitit kann nun nicht allein der Weg
in die Zukunft sein, dessen war sich auch Bremond bewusst. Seine Auseinandersetzung hat jedoch ge-
zeigt, dass die mystische Sprechweise es vermag, weiterbildend und verlebendigend zu wirken. Und Bre-
mond bleibt im Fahrwasser seiner Autorinnen und Autoren, indem er das Gewdsser, das sie beschreiten,
nicht verldsst, sondern selbst darin verharrt. Mit der Kultur der Digitalitit hat die Literarizitét eine neue
Schwester an die Seite bekommen; auch hier sind bereits Glaubenszeugen und Glaubenszeuginnen am
am Werk, ihre Erfahrungen zu kommunizieren. Gerade fiir diesen Ubergang sind Theologen und Theo-
loginnen in den Spuren von Henri Bremond gefragt, die seine Vorgehensweise fiir die Kultur der Digita-
litdt weiterentwickeln, indem sie neben der von Bremond bereits ins Spiel gebrachten Referenzialitit nach

1179

1180



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 257

3.7 Die Dialektik von Anwesenheit und Abwesenheit ausgestalten

Bremond fordert geradezu dazu auf, in seine FuBstapfen zu treten, wenn er sein eigenes

Lebenswerk nicht als abgeschlossen, sondern als fragmentarisch, im Fluss begreift:

»Das Feld ist unermesslich, und man darf es wohl sagen, ganz neu. Was wir ver-
sucht haben, ist nichts im Vergleich zu dem, was noch zu tun ist. Wir haben aufs
Geratewohl begonnen, ohne Kompass und gegen Wind und Wetter. Mogen die Jun-
gen von unseren Bemiihungen, unseren Fehlern profitieren, und von dem Impuls,

der von den autodidaktischen Querschielern der ersten Stunde gesetzt wurde. Hel-

fen wir ihnen uns weiterzufithren, uns zu iibersteigen.*! 3!

Der entscheidende Ausgangsimpuls, der zur Genese der Inquiétude religieuse, der Debatte
um die Poésie pure, der Auseinandersetzung mit Newman, der Sainte Chantal und der His-
toire littéraire gefiihrt haben, liegt in Bremonds Ringen, wie dieser als subjektiv abwesende
Gott im eigenen Leben anwesend erlebt werden und wie jenseits oder gerade durch die

rupture ein neuer Weg der Gottesbegegnung mdglich werden kann.

Dass Bremond mit dieser Erfahrung der Abwesenheit Gottes und der daraus resul-
tierenden Trockenheit als ausgesprochen modern angesehen werden kann, darauf ist an
mehreren Stellen dieser Arbeit bereits hingewiesen worden:''3? Es hat jedoch den Anschein,
als gerade im Bremond’schen Versuch, im Moment oder vielmehr durch den Moment der
Gottesverlassenheit eine Glaubenssicherheit zu erlangen, sich im Ausgestalten dieses Mo-
mentes zu Gott durchzuringen, er sich dadurch von jenen unterscheidet, bei denen dieser
Moment ein Sich von Gott abwenden nach sich zieht, was ihn zu einem interessanten Ge-

sprichspartner werden lésst.''®3

adédquaten Formen der Gemeinschaftlichkeit fragen und die Form der Algorithmizitét fiir den Bereich der

Spiritualitit mitbedenken. Vgl. Stadler, F., Kultur der Digitalitéit, Berlin #2019, 13 f.

HL 111, 592: «Le champ est immense, et, on peut bien le dire, tout neuf. Ce que nous avons essay¢ n’est

rien aupres de ce qui reste a faire. Nous avons commencé a I’aventure, sans boussole et contre vents et

marés. Que les jeunes profitent de nos efforts, de nos erreurs, et de I’'impulsion donnés par des francs-
tireurs autodidactes de la premicre heure. Aidons-les a nous continuer, a nous dépasser.»

1182 Siehe Anmerkung 1047.

1183 Halik, Den Atheismus umarmen, 53. So ist Halik der Meinung, dass beide, der Atheist und der Glaubende
diesen Moment kennen und durchlebt haben, der Glaubige sich aber dadurch auszeichnet, dass er diesem
Schweigen Gottes die Geduld entgegensetzt. Bremonds Idee der adhérence, die er als religiosen Akt
schlechthin beschreibt, HL VII, 72, ist somit eine spirituelle Ausgestaltung dieser Geduld.

1181



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 258

Bremonds Ringen offenbart auch das Nicht-wahrhaben-wollen eines Glaubenstypus, der
ithm wohl als normal oder angemessen vorgelebt worden ist: Dass sich eben Priester sein
und Jesuit sein nicht damit vertragen, dass man mit dem fernen Gott zu kiimpfen hat.'!%*
Bremond ist fern von einer Spiritualitdt, die nur Wohltuendes zu berichten hat. Er legt den
Finger in die Wunde — ein Grund dafiir, warum seine AL nicht nur inhaltlich, sondern auch
sprachlich beriihrt, weil man spiirt, dass hier der Autor seine eigene Nacht, seine eigene Not
ausspricht, dass er Trost sucht in den Worten der Mystiker und Mystikerinnen, dass er uns
mitnimmt und uns jene Resonanz beschreibt, die die Dichtung, die fiir ihn anverwandt mit
der Mystik ist, in ihm auslost. Durch das Sichtbarmachen der Erfahrungen der Mystiker und
Mystikerinnen verschreibt er sich einer Form der Glaubensverkiindigung, die jenseits von
positiven Glaubensformulierungen und einer wie auch immer gearteten Drohbotschaft, all
jenen Nahrung bietet und das Gefiihl gibt, mit ihren Erfahrungen ernst genommen zu wer-
den, die Gottesferne und Dunkelheit erleben.!'®> Ausgangspunkt und Nadeldhr dieser Form
der Verkiindigung des abwesenden Gottes ist in Bremonds Konzeption die Inquiétude, je-
nes Nadelohr seiner Spiritualitdt, die die ihr eigene Dialektik von Anwesenheit und Abwe-
senheit nochmals brennglasartig zum Vorschein bringt: Ist es doch jener Moment, in der
sich Anwesenheit artikuliert, in der der abwesende Gott in Form einer sehnsuchtsvollen
Unruhe erfahren wird, und dazu anregt, sich eben nicht abzuwenden, sondern nach Mog-
lichkeiten Ausschau zu halten, sich diesem Gott zu ndhern. Dies erreicht Henri Bremond

iiber das Gebet, das im Festhalten an diesem Gott gleichzeitig suchend nach ihm Ausschau

hlt. 1%

Es geht folglich nicht um eine Beseitigung des Paradoxons, sondern dem Gewahr-

werden jener Unruhe, welche Bremond an der Schwelle zu einer neuen Ara des Christen-

1184 Und diese Schlussfolgerung ist nicht nur damals, sondern auch heute noch in vielen Képfen vorherr-
schend. So 16sen die Veroffentlichung der Aufzeichnungen von Mutter Teresa im Jahr 2007, in denen Sie
von ihrer Trockenheit, ihren Zweifeln und ihrer Gottesferne berichtet, starke Reaktionen aus. Es scheint
gar so, als ob das Bild, das man sich bis dato von der Heiligen gemacht hat, sich nicht mit diesen Beichten
vertrage, restimiert Meures, F., ,Er ist nicht hier”. Osterglaube als Teilhabe an der Gottesferne, in: Or-
denskorrespondenz, 1 (2020), 511, hier 5: ,,Der Vorgang offenbarte vor allem, dass fiir die meisten Men-
schen die Erfahrung ,Er ist nicht hier nicht zu einem tief im Glauben verwurzelten Menschen gehort.
(...) Gottesferne scheint nicht in das Konzept eines geistlichen Lebens zu passen.* Bremond selbst spricht
vom «lointain cruel», vgl. Anmerkung 97 und er zieht einen Vergleich zu allen anderen, die dieses Los
offenkundig nicht zu teilen scheinen. Im Folgenden abgekiirzt mit: Meures, ,,Er ist nicht hier.

Diese Form der Verkiindigung tut auch heute noch not, ebd., 11: ,,Die fast ausschlieBliche Verkiindigung
des nahen, trostenden und liebenden Gottes, wirkt wie eine Ausgrenzung auf jene, die in tiefem Zweifel
stecken oder lange Zeiten der Gottesferne durchleben®.

1186 Halik, T., Der Ungliubige in mir — mein Freund, in: Gott los werden?, 147-163, hier 155.

1185



DRITTER TEIL: SPIRITUALITAT IN ZEITEN DES UBERGANGS — ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 259

tums in den Vordergrund stellt. Damit leistet er einen wichtigen Beitrag, um zur Tiefe des
Christentums vorzudringen. Dies gelingt dem Historiker der spirituellen Literatur durch das
Betreten neuer Rédume, die er mit dem Wissen betritt, dass Theologie nur weit und nicht

eingeschrinkt betrieben werden sollte.

Es scheint, als zéhlt Bremond zu den Avantgardisten, zu jenen Quergeistern, die
Wege beschreiben, wie die Erfahrung eines Mangels, der Gottesferne, dazu befihigen kann,
sein eigener Mystagoge, seine eigene Mystagogin zu werden. Im Aufrechterhalten des Pa-
radoxons ist ihm ein entscheidender Baustein einer Spiritualitit in Zeiten des Umbruchs
gelungen; er kann als einer jener jesuitischen Denker gesehen werden, deren Augenmerk

«1187

auf die ,,kreativen Hervorbringungen des Glaubens in neuen Situationen gerichtet ist.

Seine Einladung, ihn weiterzudenken, ist bereits angenommen worden. Zumindest

legt das ein Satz aus dem Interview mit Arnulf Rainer nahe:

,Diese Hungrigkeit ist zunéchst einmal deskriptiv. Sie weist auf einen Mangel hin.

Aber indirekt ist es auch immer das Ausspihen nach etwas ganz Anderem.*!!88

Es bleibt zu hoffen, dass er weitere Nachahmer findet.!'!®’

1187 Certeau, GlaubensSchwachheit, 176. Dabei kann Bremond durchaus als Vordenker der beriihmten, viel
zitierten Aussage von Karl Rahner gelten, Rahner, Frommigkeit frither und heute, 19: ,,Wenn einer es
heute fertig bringt, mit diesem unbegreiflichen, schweigenden Gott zu leben, den Mut immer neu findet,
ihn anzureden, in seine Finsternis glaubend, vertrauend und gelassen hineinzureden, obwohl scheinbar
keine Antwort kommt als das hohle Echo der eigenen Stimme, wenn einer immer wieder den Ausgang
seines Daseins freirdumt in die Unbegreiflichkeit Gottes hinein (...), wenn er dies fertig bringt, ohne die
Stiitze der ,6ffentlichen Meinung’ und Sitte, wenn er diese Aufgabe als Verantwortung seines Lebens in
immer erneuter Tat annimmt und nicht nur als gelegentliche religiose Anwandlung, dann ist er heute ein
Frommer, ein Christ.“ Schon Jahrzehnte bevor Rahner diese Zeilen als Maxime einer zeitsensiblen From-
migkeit schreibt, legt Bremond mit seinem Erfahrungsbegriff einen Weg frei, der es dem Gléaubigen er-
moglicht, sein eigener Mystagoge zu sein. So setzt der ehemalige Jesuit Bremond die Jahre spéter von
seinem jesuitischen Mitbruder Rahner zum Ausdruck gebrachten Postulate ldngst schon um, was sich
auch daran zeigt, dass er mit den Mystikern und Mystikerinnen lebendige Vorbilder vor Augen fiihrt.
Diese Spur fiihrt Michel de Certeau weiter, den Papst Franziskus zusammen mit Henri de Lubac als die
beiden franzosische Denker erwihnt, die er besonders schitzt. Dariiber hinaus hat er verraten, dass er der
Spiritualitit von Louis Lallement und Jean-Joseph Surin nahestehe, Spadaro, A., Das Interview mit Papst
Franziskus, hg, von A.R. Batlogg, Freiburg 2013. Henri Bremond wiirde durchaus zu den aufgezéhlten
Theologen passen, vielleicht wird er eines Tages auch als ein geschétzter Denker ins Spiel gebracht?
Friedhelm Mennekes im Gespréich mit Arnulf Rainer, 238.

1189 Halik, Nachtgedanken eines Beichtvaters, 315: ,,Der Glaube (...) lehrt uns aber, mit Paradoxa zu leben.

Fiirchten wir uns daher nicht vor den Erschiitterungen, welche unsere Zeit mit sich bringt (...)".

1188



260

LITERATURVERZEICHNIS



LITERATURVERZEICHNIS 261

Primarliteratur — Werke von Henri Bremond

(HL I-X)

(Poésie pure)

(Inquiétude)

(Newman)

(Sainte Chantal)

(Saint Ignace et
les Exercices)

(Un clerc qui
n’a pas trahi)

Bremond, H., Ascése ou Priére? Note sur la crise des Exercices de Saint
Ignace, in: Revue des sciences religieuses 7 (1927), 226261,
402-428, 579-599.

Bremond, H., Das wesentliche Gebet, Regensburg 1959.

Bremond, H., Heiligkeit und Theologie. Vom Carmel zu Kardinal
Bérulles Lehre. Herausgegeben von E. M. Lange, Regensburg
1962.

Bremond, H., Histoire littéraire du sentiment religieux en France depuis
la fin des guerres de religion jusqu’a nos jours, 11 Bde., Paris
1916-1933, Neuausgabe 1967-1968.

Bremond, H., Histoire littéraire du sentiment religieux en France, depuis
la fin des guerres de religion jusqu’a nos jours. Edition intégrale
sous la direction de F. Trémoliéres, 5 Bde., Grenoble 2006.

Bremond, H., La poésie pure. Avec un débat sur la poésie par Robert de
Souza, Paris 1926.

Bremond, H., Le charme d’ Athénes, Paris 1905.

Bremond, H., L’Inquiétude religieuse. Aubes et lendemains de
conversion, Paris 21903.

Bremond, H., Newman. Essai de biographie psychologique, Paris 1906.

Bremond. H./Blondel, M., Oberammergau und das Geheimnis der
Passion, Freiburg 1950.

Bremond, H., Priére et Poésie, Paris 1926.
Bremond, H., Sainte Chantal. Présentation de D.-M. Proton, Paris 2011.

Bremond, H., Saint Ignace et les Exercices, in: Vie spirituelle, Suppl.
avril 1929, 1-47 und mai, 73-111.

Bremond, H., The mystery of Newman, London 1906.

Une ceuvre clandestine d’Henri Bremond, Sylvain Leblanc [Henri
Bremond], Un clerc qui n’a pas trahi. Alfred Loisy d‘apres ses
mémoires 1931. Edition critique et dossier historique par E.
Poulat (Uomini e dottrine 18), Rom 1972.



LITERATURVERZEICHNIS 262

Sekundarliteratur

Apfelbacher, K.-E., Theologie und Kultur. Ernst Troeltsch und seine Aktualitét, in:
Stimmen der Zeit 2 (2015), 95-106.

Arnold, C., P. Joseph Lemius OMI und die Entstehung der Enzyklika ,,Pascendi®, in: G.
Fleckenstein/ M. Klocker/ N. SchloBmacher (Hg.), Kirchengeschichte. Alte und
neue Wege. Festschrift fiir Christoph Weber, Frankfurt a.M. 2008, 299-320.

Arnold, C., Absage an die Moderne. Pius X. und die Entstehung der Enzyklika Pascendi
1907, in: Theologie und Philosophie 80 (2005), 205-224.

Arnold, C., Katholische ,,Gegenintellektuelle* und kirchlicher Antimodernismus vor 1914,
in: Graf, W. (Hg.), Intellektuellen-Gotter: Das religiose Laboratorium der
klassischen Moderne (Schriften des historischen Kollegs 66), Miinchen 2009, 21—
37.

Arnold, C., Katholizismus als Kulturmacht. Der Freiburger Theologe Joseph Sauer (1872—
1949) und das Erbe des Franz Xaver Kraus (Veroffentlichungen der Kommission
fiir Zeitgeschichte, Reihe B: Forschungen, Bd. 86), Paderborn 1999.

Arnold, C., Kleine Geschichte des Modernismus, Freiburg i. Br. 2007.
Arréat, L., Le sentiment religieux en France, Paris 1903.

Aubert, R., Henri Bremond et la crise moderniste. Lumic¢res nouvelles, in: RHE 72 (1977),
332-348.

Aubert, R., Nouvelle Histoire de 1’Eglise, Paris 1975.
Balthasar H.U., Spiritus Creator (Skizzen zur Theologie III), Einsiedeln 1967.
Balthasar, H.U., Einfaltungen. Auf Wegen christlicher Einigung, Miinchen 1969.

Balthasar, H.U., Theologie und Heiligkeit, in: Verbum Caro (Skizzen zur Theologie 1),
Einsiedeln 1960, 195-224.

Balthasar, H.U., Verbum Caro (Skizzen zur Theologie I), Einsiedeln 1960.

Baruzi, J., Saint-Jean de la Croix et le probléme de 1’expérience mystique. Edition revue et
corrigée avec les deux préfaces de J. Baruzi (1924-1931), Paris 1999.

Bauman, Z., Unbehagen in der Postmoderne, Hamburg 1999.

Bautz, F. W., Art. ,,Henri Bremond®, in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon I,
Hamm 1975, 741.

Beaude, J./Bourgeois, H. u. a. (Hg.), Madame Guyon, Lyon 1997.



LITERATURVERZEICHNIS 263

Beillevert, P., Laberthonniére. L’homme et I’ceuvre. Introduction a sa pensée, Paris 1972.

Benke, C., Was ist (christliche) Spiritualitit? Begriffsdefinitionen und theoretische
Grundlagen, in: Zulehner, P. (Hg.), Spiritualitit — mehr als ein Megatrend,
Ostfildern 2004, 29-43.

Bernard, H., L'Essai historique sur les Exercices spirituels de saint Ignace, Louvain 1926.

Bernard-Maitre, H., Les exercices spirituels de Saint Ignace de Loyola interpretés par
I'abbé Henri Bremond, in: Faculté des Lettres et Sciences Humaines d’Aix, Henri
Bremond (1865-1933). Actes du colloque d’Aix, Aix-en-Provence 1967, 167-179.

Blanchet, A. (Hg.), Correspondances, Maurice Blondel-Henri Bremond. Les
commencements d’une amitié¢, Bd.1 (Etudes Bremondiennes 2), Paris 1970.

Blanchet, A. (Hg.), Correspondances, Maurice Blondel-Henri Bremond. Le grand dessein
d’Henri Bremond, Bd. 2 (Etudes Bremondiennes 2), Paris 1971.

Blanchet, A. (Hg.), Correspondances, Maurice Blondel-Henri Bremond. Combats pour la
priere et la poésie, Bd. 3 (Etudes Bremondiennes 2), Paris 1971.

Blanchet, A., Bremond et Blondel, in: Faculté des Lettres et Sciences Humaines d’Aix,
Henri Bremond (1865-1933). Actes du colloque d’Aix, Aix-en-Provence 1967, 67—
74.

Blanchet, A., Henri Bremond (Etudes Bremondiennes 4), Paris 1975.

Blanchet, A., L’abbé Henri Bremond, in: Nédoncelle, M. (Hg.), Entretiens sur Henri
Bremond, Paris 1967, 19-41.

Blanchet, A., L’histoire d’une mise a I’index. La «Sainte Chantal» de 1°Abbé Bremond
(Etudes Bremondiennes 1), Paris 1967.

Blanchet, A., Redécouverte de Bremond, in: Faculté des Lettres et Sciences Humaines
d’Aix, Henri Bremond (1865-1933). Actes du colloque d’Aix, Aix-en-Provence
1967, 11-25.

Boehme, K., Art. ,Madeleine Delbrél“, in: LThK 3, Freiburg *1995, 72.

Bogner, D., Gebrochene Gegenwart. Mystik und Politik bei Michel de Certeau, Mainz
2002.

Bogner, D., Zukunftsfahig oder ortlos? Der religios-politische Bruch als
Ausgangsbedingung fiir heutiges Christentum nach Michel de Certeau, in:
Orientierung 2 (2000), 15-20.

Boland, A., Art. «Modernismey, in: DSp 10, Paris 1980, 1415-1440.

Bossart, R., Ein unzeitgeméBes Beispiel moderner Hagiographie. Zu einer Publikation von
Manfred Ziifle, in: Orientierung 66 (2002), 8—10.



LITERATURVERZEICHNIS 264

Bourdieu, P./Egger, S. (Hg.), Das religiose Feld. Texte zur Okonomie des
Heilsgeschehens, Konstanz 2000.

Busemann, J.D., ,,Haec pugna verum ipsam religionem tangit“. Romische
Indexkongregation und deutscher Literaturstreit, in: Wolf, H./Schepers, J. (Hg.), ,,In
wilder ziigelloser Jagd nach Neuem®. 100 Jahre Modernismus und
Antimodernismus in der katholischen Kirche (Romische Inquisition und
Indexkongregation Bd. 12), Paderborn — Miinchen —Wien — Ziirich 2009, 289-310.

Busemann, J.D., Katholische Laienamanzipation. Die Indexkongregation in Literatur-,
Gewerkschafts- und Zentrumsstreit, Paderborn 2017.

Bussini, F., Art. «Inquiétude, in: DSp 7/2, Paris 1971, 1776-1791.

Cantillon, A., Détruire et sauver Port Royal, in: Bremond, H., Histoire littéraire du
sentiment religieux en France, depuis la fin des guerres de religion jusqu’a nos
jours. Edition intégrale sous la direction de F. Trémoli¢res, Bd. 2, Grenoble 2006,
9-21.

Cantillon, A., Les marques du style, in: Guideroni—Bruslé, A./Trémoliéres, F. (textes
réunis par), Littérature et spiritualité au miroir de Henri Bremond, Grenoble 2012,
177-194.

Cazes, M.-F., Le renouveau mystique, in: La vie spirituelle 1 (1919), 280-284.
Certeau, M., «Mystique», in: Encyclopedia universalis VIII, Paris 1971, 521-526.

Certeau, M., Henri Bremond historien d’une absence, in: Ders., L’absent de I’histoire,
Paris 1973, 73—-108.

Certeau, M., Histoire et mystique, in: Ders., L’absent de I’histoire, Paris 1973, 153-167.

Certeau, M., L’expérience religieuse, ,,connaissance vécue dans I’Eglise, in: Giard, L.
(Hg.), Le voyage mystique. Michel de Certeau, Paris 1988, 27-51.

Certeau, M., L’expérience spirituelle, in: Christus 68 (1970), 488—498.
Certeau, M., La faiblesse de croire, Paris 1987, dt.: GlaubensSchwachheit, Stuttgart 2009.

Certeau, M., La Métaphysique des Saints: une interprétation de 1’expérience religieuse
moderne, in: RSR 54 (1968), 23—-60.

Certeau, M., Mystique au XVII¢ siécle: Le probléme du langage ,mystique‘, in: L’homme
devant Dieu. Mélanges offerts au Pére Henri de Lubac. Etudes publiées sous la
direction de la Faculté de Théologie S.J. de Lyon-Fourviere, Lyon 1963, 267-291.

Certeau, M., Mystische Fabel, 16—17. Jahrhundert. Aus dem Franzdsischen von Michel
Lauble. Mit einem Nachwort von Daniel Bogner, Berlin 2010.

Charcot, J. M., Lecons sur les maladies du systéme nerveux faites a la Salpetriere, 3 Bde.,
Paris *1877.



LITERATURVERZEICHNIS 265

Chardon, L., La Croix de Jésus, ou les plus belles vérités de la théologie mystique et de la
grace sanctifiante sont établies, Paris 2004.

Charpin, F., Souvenirs d’un aixois sur I’abbé Bremond, in: Nédoncelle, M. (Hg.),
Entretiens sur Henri Bremond, Paris 1967, 27-36.

Chédozeau, B., Art. «Ives de Parisy, in: DSp 16, Paris 1994, 1566—-1576.

Cognet, L., Bremond et Port Royal, in: Nédoncelle, M. (Hg.), Entretiens sur Henri
Bremond, Paris 1967, 99-108.

Colin, P., L’audace et le soupgon. La crise moderniste dans le catholicisme frangais (1893—
1914), Paris 1997.

Constant, B., De la religion considérée dans sa source, ses formes et ses développements,
(texte intégral présenté par T. Todorov et E. Hofmann), Paris 1999.

Dagens, J., De Saint Frangois de Sales a Bossuet, in: Nédoncelle, M. (Hg.), Entretiens sur
Henri Bremond, Paris 1967, 151-166.

Dagens, J., Introduction a Henri Bremond, in: Faculté des Lettres et Sciences Humaines
d’Aix, Henri Bremond (1865-1933). Actes du colloque d’Aix, Aix-en-Provence
1967, 1-10.

Darricau, R., Art. «Marie Teysonnier», in DSp 15, Paris 1990, 317-320.

De Gensac, H., Art. ,,Ecole francaise, in LThK 3, Freiburg 31995, 448-449.

De Gensac, H., Art. ,,Louis Lallemant, in: LThK 6, Freiburg *1997, 614.

De Saint Joseph, M.-Th., Art. «Marie de I’Incarnation», in: DSp 10, Paris 1980, 486—487.

Dohl, R., Art. ,,Absolute Dichtung®, in: G. und I. Schweikle (Hg.), Metzlers
Literaturlexikon, Stuttgart 21990, 2.

Don Giuseppe de Luca et I’Abbé Bremond (1929-1933), De «L’Histoire littéraire du
sentiment religieux en France», a 1°‘«Archivio Italiano per la Storia della Pieta»
d’apres des documents inédits, Rome, Edizioni di Storia e Letteratura, 1965.

Dosse, F., Le marcheur blessé, Paris 2002.

Dubach, A./Campiche, R. J. (Hg.), Jede(r) ein Sonderfall? Religion in der Schweiz.
Ergebnisse einer Représentativbefragung, Ziirich 1993.

Dudon, P., Art., «Jacques Bénigne Bossuet», in: DSp 1, Paris 1937, 1874—1883.
Dupuy, M., Art. , Jean-Joseph Surin®, in: LThK 9, Freiburg *2000, 1139.
Dupuy, M., Art. «Jean-Joseph Suriny», in: DSp 14, Paris 1990, 1311-1325.

Dupuy, M., Art. «Spiritualité» 2. La notion de spiritualité, in: DSp 14, Paris 1990, 1160—
1173.



LITERATURVERZEICHNIS 266

Dutton, K. R., Poésie et mystique dans 1’ceuvre d’Henri Bremond, in: Revue d’histoire
littéraire de la France 70 (1970), 435—444.

Ein Gesprédch mit dem tschechischen Theologen Tomas Halik tiber Glauben heute: ,,Mit
den Suchenden auf die Suche gehen®, in: Herder Korrespondenz 2 (2013), 69-73.

Fabre, P.-A., Le temps de prier, in: Bremond, H., Histoire littéraire du sentiment religieux
en France, depuis la fin des guerres de religion jusqu’a nos jours. Edition intégrale
sous la direction de F. Trémoliéres, Bd. 4, Grenoble 2006, 9-24.

Faculté des Lettres et Sciences Humaines d’Aix, Henri Bremond (1865—-1933). Actes du
colloque d’Aix, Aix-en-Provence 1967.

Flournoy, Th., Les principes de la psychologie religieuse. Archives de Psychologie 2
(1903), 33-57.

Fogazzaro, A., Il Santo, Mailand 1905.
Fonk, P., Art. ,,Charles de Condren®, in: LThK 2, Freiburg *1994, 1292.

Fouilloux, E. (Hg.), Histoire et littérature chez Henri Bremond. Sous la direction de E.
Fouilloux, textes réunis par F. Trémoliéres, Grenoble 2009, 47-60.

Fraling, B., Uberlegungen zum Begriff Spiritualitiit, in: Zeitschrift fiir Katholische
Theologie, 92 (1970), 183—-198.

Frank, K.S., Art. ,Franz von Sales* in: LThK 4, Freiburg *1995, 52-54.

Friedhelm Mennekes im Gesprach mit Arnulf Rainer, in: Thierolf, C. (Hg.), Arnulf Rainer:
Schriften. Selbstzeugnisse und ausgewéhlte Interviews, Ostfieldern 2010, 235-246.

Fries, H., John Henry Newman, in: A. Biesinger/W. Tzscheetzsch (Hg.), Das Geheimnis
erspiiren, zum Glauben anstiften. Fiir Giinter Biemer, Freiburg 1984, 78—84.

Gabriel, K., Gesellschaft im Umbruch — der Wandel des Religidsen, in: Héhn, H.-J. (Hg.),
Krise der Immanenz. Religion an den Grenzen der Moderne, Frankfurt a. M. 1996,
31-49.

Germain, G., Pricre et Poésie, in: Nédoncelle, M. (Hg.), Entretiens sur Henri Bremond,
Paris 1967, 187-214.

Gogarten., F. Zwischen den Zeiten, in: Die christliche Welt 34 (1920), H. 24 Sp. 374-378.

Goichot, E., En marge de la crise moderniste: La correspondance Bremond-von Hiigel (A
la mémoire du P. André Blanchet), in: Revue des Sciences Religieuses 48/3 (1974),
209-234.

Goichot, E., Henri Bremond et Alfred Loisy, in: Nédoncelle, M. (Hg.), Entretiens sur
Henri Bremond, Paris 1967, 227-242.



LITERATURVERZEICHNIS 267

Goichot, E., Henri Bremond, historien de la «Faim de Dieu». Choix de textes et prés. par
F. Trémoliéres, Grenoble 2006.

Goichot, E., Henri Bremond, historien du sentiment religieux. Géneése et stratégie d’une
entreprise littéraire, Paris 1982.

Goichot, E., Henri Bremond: un historien de la faim de Dieu, in: Bremond, H., Histoire
littéraire du sentiment religieux en France, depuis la fin des guerres de religion
jusqu’a nos jours. Edition intégrale sous la direction de F. Trémoliéres, Bd. 1,
Grenoble 2006, 13-17.

Gorday, P.F., Pure love, pure poetry, pure prayer. Life and work of Henri Bremond,
Eugene, Oregon 2018.

Gouhier, H., Conclusions, in: Nédoncelle, M. (Hg.), Entretiens sur Henri Bremond, Paris
1967, 215-226.

Gréb, W., Einleitung. Individualisierung — Spiritualitit — Religion. Transformations-
prozesse auf dem religiosen Feld in interdisziplindrer Perspektive, in:
Ders./Charbonnier, L. (Hg.), Individualisierung — Spiritualitit — Religion.
Transformationsprozesse auf dem religidsen Feld in interdisziplindrer Perspektive,
Miinster 2008, 9-19.

Grab,W., Spiritualitit — Die Religion der Individuen, in: Ders/, Charbonnier, L. (Hg.),
Individualisierung — Spiritualitdt — Religion. Transformationsprozesse auf dem
religidsen Feld in interdisziplindrer Perspektive, Miinster 2008, 31-44.

Grabner-Haider, A., Das neue Kulturchristentum, Miinster 2002.
Graf, F. W., Die Wiederkehr der Gotter. Religion in der modernen Kultur, Miinchen 2004.

Greisch, J./Neufeld, K./Theobald, Ch., La crise contemporaine. Du modernisme a la crise
des herméneutiques, Paris 1973.

Griin, A., Die Seele kennt den Atheismus, in: Ders./Halik, T./Nonhoff, W. (Hg.), Gott los
werden? Wo Glaube und Unglaube sich umarmen, Miinsterschwarzach 2016, 23—
31.

Griin, A./Halik, T./Nonhoff, W. (Hg.), Gott los werden? Wo Glaube und Unglaube sich
umarmen, Miinsterschwarzach 2016.

Guideroni—Bruslé, A./Trémolieres, F. (textes réunis par), Littérature et spiritualité au
miroir de Henri Bremond, Grenoble 2012.

Gujon, P./Salin, D., Henri Bremond et la spiritualité ignatienne, in: Bremond, H., Histoire
littéraire du sentiment religieux en France, depuis la fin des guerres de religion
jusqu’a nos jours. Edition intégrale sous la direction de F. Trémoliéres, Bd. 2,
Grenoble 2006, 413-443.



LITERATURVERZEICHNIS 268

Guy, J.-Cl., Henri Bremond et son commentaire sur les exercices de saint Ignace, in: RAM
45 (1969), 191-223.

Haas, A.M., Mystik als Aussage. Erfahrungs-, Denk- und Redeformen christlicher Mystik,
Frankfurt a. M. 1996.

Halik, T., Den Atheismus umarmen, in: Griin, A./Halik, T./Nonhoff, W. (Hg.), Gott los
werden? Wo Glaube und Unglaube sich umarmen, Miinsterschwarzach 2016, 33—
53.

Halik, T., Der Ungldubige in mir — mein Freund, in: Griin, A./Ders./Nonhoff, W. (Hg.),
Gott los werden? Wo Glaube und Unglaube sich umarmen, Miinsterschwarzach
2016, 147-163.

Halik, T., Die Religion und der geistlich Suchende Mensch, in: Griin, A./Ders./Nonhoff,
W. (Hg.), Gott los werden? Wo Glaube und Unglaube sich umarmen,
Miinsterschwarzach 2016, 93—106.

Halik, T., Geduld mit Gott. Die Geschichte von Zachius heute, Freiburg 52016.
Halik, T., Ich will, dass Du bist. Uber den Gott der Liebe, Freiburg 2015.

Halik, T., Nachtgedanken eines Beichtvaters. Glaube in Zeiten der Ungewissheit, Freiburg
2012.

Halik, T., Zeit der leeren Kirchen. Von der Krise zur Vertiefung des Glaubens, Freiburg
2021.

Heiler, F., Alfred Loisy, der Vater des katholischen Modernismus, Miinchen 1947.

Heimbrock, G., Art. ,,Religionspsychologie®. II. Praktisch-theologisch, in: TRE XXXIX,
Berlin 1998, 7-19.

Henning, C./Murken, S./Nestler, E. (Hg.), Einfiihrung in die Religionspsychologie,
Paderborn 2003.

Hentze, B., Art. ,,Port Royal®, in: LThK 8, Freiburg 1998, 431-432.

Hervieu-Léger, D., Pilger und Konvertiten. Religion in Bewegung (Religion und
Gesellschaft 17), Wiirzburg 2004.

Heurtebize, B. Art. «Marie de Beauvilliers», in: DSp 1, Paris 1937, 1320-1322.

Hoffner, M., Erfahrungen Heiliger und Menschen. Evagrius Ponticus und Johannes vom
Kreuz, in: Ordenskorrespondenz 1 (2020), 12-24.

Hoheisel, K., Art. ,,Religionspsychologie®. 1. Religionswissenschaftlich, in: TRE XXXIX,
Berlin 1998, 1-7.

Hoheisel, K., Art. ,,Religonspsychologie®. 1. Religionswissenschaftlich, in: LThK §,
Freiburg 1999, 1968—-1069.



LITERATURVERZEICHNIS 269

Hoéhn, H.-J. (Hg.), Krise der Immanenz, Religion an den Grenzen der Moderne, Frankfurt
a. M. 1996.

Hohn, H.-J., Einleitung: An den Grenzen der Moderne. Religion — Kultur — Philosophie,
in: Ders. (Hg.), Krise der Immanenz, Religion an den Grenzen der Moderne,
Frankfurt a. M. 1996, 7-28.

Hoéhn, H.-J., Postsdkular. Gesellschaft im Umbruch — Religion im Wandel, Paderborn
2007.

Holm, N.G., Historische Einfiihrung, in: C. Henning/E. Nestler (Hg.), Religion und
Religiositit zwischen Theologie und Psychologie, Bad Boller Beitridge zur
Religionspsychologie, (Einblicke. Beitrdge zur Religionspsychologie Bd. 1),
Frankfurt 1998, 15-26.

Houdard, S., Henri Bremond et la psychologie du sentiment religieux, 1’impossible histoire
d’un «vide mystérieux», in: Guideroni—Bruslé, A./Trémoliéres, F. (textes réunis
par), Littérature et spiritualité au miroir de Henri Bremond, Grenoble 2012, 123—
141.

Houdard, S., Humanisme dévot et ,Histoire littéraire, in: Bremond, H., Histoire littéraire
du sentiment religieux en France, depuis la fin des guerres de religion jusqu’a nos
jours. Edition intégrale sous la direction de F. Trémoliéres, Bd. 1, Grenoble 2006,
23-51.

Hours, B., Les historiens et I’Histoire littéraire du sentiment religieux, in: Fouilloux, E.
(Hg.), Histoire et littérature chez Henri Bremond. Sous la direction de E. Fouilloux,
textes réunis par F. Trémoliéres, Grenoble 2009, 183-210.

Huxel, K., Art. ,,Edwin Diller Starbuck*, in: RGG 7, Tiibingen 2000, 1687.
Huxel, K., Art. ,,James H. Leuba®, in: RGG 5 Tiibingen 2000, 288.

Il programma dei modernisti 1907, dt.: Programm der italienischen Modernisten, Jena
1908.

James, W., Die Vielfalt der religidsen Erfahrung. Mit einem Vorwort von P. Sloterdijk,
Frankfurt a. M. — Leipzig 1997.

Joassart, B., Henri Bremond — Hyppolyte Delehaye Correspondance, in: Analecta
Bollandiana 113 (1995), 365—413.

Joly, H., La psychologie des saints, Paris 2'1929.

Jossua, J.-P., En relisant Bremond, in: Revue des sciences philosophiques et théologiques
98 (2014), 733-754.

Juan-Tous, P., Art. ,,Alumbrados®, in: P. Dinzelbacher (Hg.), Worterbuch der Mystik,
Stuttgart 21998, 15-16.



LITERATURVERZEICHNIS 270

Kelly, J.J. (Hg.), The letters of Baron Friedrich von Hiigel and Maude D. Petre, Leuven-
Paris-Dudley, MA, 2003.

Knoblauch, H., Spiritualitdt und die Subjektivierung der Religion, in: Grib,
W./Charbonnier, L. (Hg.), Individualisierung — Spiritualitit — Religion.
Transformationsprozesse auf dem religidsen Feld in interdisziplindrer Perspektive,
Miinster 2008, 45-57.

Koepp, W., Einfiihrung in das Studium der Religionspsychologie, Tiibingen 1920.

Krumenacker, Y., Henri Bremond et L’Ecole francaise de spiritualité, in: Chrétiens et
sociétés 9 (2002), 115-138.

Kurrus, Th., Art. ,,Louis Richedme®, in: LThK 8, Freiburg 1963, 1298.
Ladous, R., Monsieur Portal et les siens (1855-1926), Paris 1985.

Laffay, A., L’abbé Bremond suspendu a divinis. En 1909. Le dossier romain de «I’affaire
Tyrrell», in: Guideroni—Bruslé, A., Trémoliéres, F. (textes réunis par), Littérature et
spiritualité au miroir de Henri Bremond, Grenoble 2012, 17-48.

Lange, E. M., Henri Bremond, Drei Jahre dlter, in: Hochland 58 (1965/66), 81-83.
Lange, E. M., Henri Bremonds Gestalt und Wirkung, in: Hochland 31 (1933), 223-232.

Laplanche, F., Art. «La notion de ,science catholique‘: ses origines au début du XIX¢
siécley, in: Revue d’histoire de I’Eglise de France 74/192 (1988), 63-90.

Lautenschliger, G., Art. ,,Jeanne-Marie Bouviére de la Mothe Guyon®, in: LThK 4,
Freiburg 31995, 122.

Le Brun, J., Art. ,,Jacques Bénigne Bossuet”, in: TRE 7, Berlin 1981, 1818-93.
Le Brun, J., Art. ,, Jacques Bénigne Bossuet®, in: LThK 2, Freiburg 1994, 612-613.

Le Brun, J., Expérience religieuse et expérience littéraire, in: M. Tietz/V. Kapp (Hg.), La
pensée religieuse dans la littérature et la civilisation du XVIIe¢ siécle en France.
Actes du colloque de Bamberg, Paris-Seattle-Tiibingen 1984, 123-146.

Le Brun, J., Henri Bremond et la «métaphysique des Saints», in: Bremond, H., Histoire
littéraire du sentiment religieux en France, depuis la fin des guerres de religion
jusqu’a nos jours. Edition intégrale sous la direction de F. Trémoliéres, Bd. 3,
Grenoble 2006, 7-29.

Le Brun, J., Le grand siécle de la spiritualité francaise et ses lendemains, in: Histoire
spirituelle de la France, Bd. 5, Paris 1964, 227-285.

Le Brun, J., Le secret d’un travail, in: Giard, L. (Hg.), Le voyage mystique. Michel de
Certeau, Paris 1988, 77-91.

Le Brun, J., Michel de Certeau, Historien de la Spiritualité, in: RSR 91 (2003), 535-552.



LITERATURVERZEICHNIS 271

Le Brun., J., Art. ,,Marguerite Marie Alacoque”, in: LThK 1, Freiburg, 1993, 313.

Lebreton, J., Art. «Modernismey, in: Dictionnaire apologétique de la foi catholique 3, Paris
1928, 591-695.

Lefévre, F., Une heure aevc..., 3° série, 5¢ édition, Paris 1925.

Loisy, A., Autour d’un petit livre, Paris 21903.

Loisy, A., Autres mythes a propos de la religion, Paris 1938.

Loisy, A., Choses passées, Paris 1913.

Loisy, A., George Tyrrell et Henri Bremond, Paris 1936.

Loisy, A., L’Evangile et I’Eglise, Paris 1902, dt.: Evangelium und Kirche, Miinchen 1904.
Loisy, A., La religion, Paris 21924.

Loisy, A., Les mystiques paiens et le mystére chrétien, Paris 21930.

Loisy, A., Mémoires. Pour servir a I’histoire religieuse de notre temps, 3. Bde., Paris
1930-1931.

Loisy, A., Simples réflexions sur le Décret du Saint-Office Lamentabili sane exitu et sur
I’Encyclique Pascendi dominici gregis, Ceffonds 1908.

Louis-David, A. (présentées et annotées par), Lettres de George Tyrrell a Henri Bremond.
Avec une préface de M. Nédoncelle (Etudes Bremondiennes 3), Paris 1971.

Luckmann, Th., Religion — Gesellschaft — Transzendenz, in: Hohn, H.-J. (Hg.), Krise der
Immanenz, Religion an den Grenzen der Moderne, Frankfurt a. M. 1996, 112—127.

Luhmann, N., Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 2000.

Lyotard. J.-F., Beantwortung der Frage: Was ist postmodern?, in: Engelmann, P. (Hg.),
Postmoderne und Dekonstruktion. Texte franzdsischer Philosophen der Gegenwart,
Stuttgart 1990, 33—48.

Marangon, P., Antonio Fogazzaro e il modernismo, Vicenza 2003.

Marxer, F., «Cette curiosité des états mystiques qui lui était interdit de vivre.» Claudel,
Mounier, Maritain, Du Bos lecteurs de Bremond, in: Bremond, H., Histoire
littéraire du sentiment religieux en France, depuis la fin des guerres de religion
jusqu’a nos jours. Edition intégrale sous la direction de F. Trémoliéres, Bd.2,
Grenoble 2006, 1048—-1080.

Marxer, F., L’abbé Bremond ou la subjectivité entre histoire et métaphysique, in:
Fouilloux, E. (Hg.), Histoire et littérature chez Henri Bremond. Sous la direction de
E. Fouilloux, textes réunis par F. Trémolieres, Grenoble 2009, 14—46.



LITERATURVERZEICHNIS 272

Marxer, F., L’Ecole frangaise: la théologie entre éblouissement théocentrique et faille
christologique, in: Bremond, H., Histoire littéraire du sentiment religieux en
France, depuis la fin des guerres de religion jusqu’a nos jours. Edition intégrale
sous la direction de F. Trémoliéres, Bd.1, Grenoble 2006, 875-905.

Mellinghoff-Bourgerie, V., Art. ,,Franz von Sales®, in: RGG 3, Tiibingen 2000, 247-248.

Mesnard, J., Bremond et Port Royal, in: Faculté des Lettres et Sciences Humaines d’Aix,
Henri Bremond (1865-1933). Actes du colloque d’Aix, Aix-en-Provence 1967, 95—
106.

Mesters, G., Art. ,,Barbe Acarie®, in: LThK 1, Freiburg 1957, 103.

Metz, J. B., Memoria passionis. Ein provozierendes Gedéchtnis in pluralistischer
Gesellschaft, Freiburg 2006.

Metz, J.B., Karl Rahner — ein theologisches Leben. Theologie als mystische Biographie
eines Christenmenschen heute, in: Stimmen der Zeit 192 (1974), 305-316.

Meures, F., ,,Er ist nicht hier. Osterglaube als Teilhabe an der Gottesferne, in:
Ordenskorrespondenz 1 (2020), 5-11.

Moisan, C., Henri Bremond et la poésie pure (Bibliothéque des lettres modernes 11), Paris
1967.

Molien, A., Art. «Cardinal Pierre de Bérulley, in: DSp 1, Paris 1937, 1539—-1581.

Mounin, G., Une relecture de «la poésie pure», in: Faculté des Lettres et Sciences
Humaines d’Aix, Henri Bremond (1865-1933). Actes du colloque d’Aix, Aix-en-
Provence 1967, 145-156.

Nédoncelle, M. (Hg.), Entretiens sur Henri Bremond, Paris 1967.

Nédoncelle, M., Newman selon Bremond ou le proces d’un proces, in: Nédoncelle, M.
(Hg.), Entretiens sur Henri Bremond, Paris 1967, 43—68.

Neuner, P., 100 Jahre nach der Modernismusenzyklika. Das Problem der Dogmen-
geschichte, in: Stimmen der Zeit 9 (2007), 579-592.

Neuner, P., Der Streit um den katholischen Modernismus, Frankfurt a. M. — Leipzig 2009.

Neuner, P., Glaubenserfahrung und Vernunft im Schatten des Modernismus, in: Delgado,
M./Vergauwen, G. (Hg.), Glaube und Vernunft — Theologie und Philosophie.
Aspekte ihrer Wechselwirkung in Geschichte und Gegenwart, Freiburg 2003, 161—
178.

Neuner, P., Mystik und Kirche bei Friedrich von Hiigel, in: M. Delgado/G. Fuchs (Hg.),
Die Kirchenkritik der Mystiker. Prophetie aus Gotteserfahrung, Bd. I1I, Von der
Aufklirung bis zur Gegenwart, Fribourg — Stuttgart 2006, 83-97.



LITERATURVERZEICHNIS 273

Neuner, P., Religion zwischen Kirche und Mystik. Friedrich von Hiigel und der
Modernismus, Frankfurt a. M. 1977.

Neuner, P., Religiose Erfahrung und geschichtliche Offenbarung. Friedrich von Hiigels
Grundlegung der Theologie (Beitrdge zur 6kumenischen Theologie 15), Miinchen —
Paderborn — Wien 1977.

Neuner, P., Vor 100 Jahren: Einfiihrung des Antimodernisteneides, in: Miinsteraner Forum
fiir Theologie und Kirche 2010, 1-10.

Newman, J.H., Entwurf einer Zustimmungslehre, in: Becker, W./ Laros M. u. a. (Hg.),
John Henry Newman. Ausgewéhlte Werke, Bd. 7, Mainz 1961.

Newman, J.H., Uber die Entwicklung der Glaubenslehre, in: Becker, W./ Laros M. u. a.
(Hg.), John Henry Newman. Ausgewihlte Werke, Bd. 8, Mainz 1969.

Nonhoff, W., Von Gott verlassen?, in: Griin, A./Halik, T./Ders. (Hg.), Gott los werden?
Wo Glaube und Unglaube sich umarmen, Miinsterschwarzach 2016, 7-20.

Oehler, K., Art. ,,William James*, in: RGG 4, Tiibingen 2000, 367.
Olphe-Galliard, M., Art. ,,Bremond®, in: LThK 2, Freiburg 21958, 668.
Orcibal, J. (publiée et annotée par), Benoit de Canfield, La regle de perfection, Paris 1982.

Orth, S., Glauben nach dem Traditionsbruch. Einblicke in das Werk von Michel de
Certeau, in: Herder Korrespondenz 6 (2002), 303-307.

Otto, R., Das Heilige, Breslau '°1923.
Oury, G.-M., Art. «Marie de I’Incarnationy, in: DSp 10, Paris 1980, 487-507.
Perrin, M.-Th., Laberthonniére et ses amis (Théologie historique 33), Paris 1975.

Perrin, M.-Th., Laberthonniére et ses amis. L. Birot — H. Bremond — L. Cagnet — E. le Roy,
Paris 1975.

Petre, M., Catholicism and Independance. Being Studies in Spiritual Liberty, London
1907.

Petre, M., Modernism. Its Failure and Its Fruits, London — Edinburgh 1918.
Petre, M., My way of faith, London 1937.

Piny, A., L’Oraison du cceur suivi de Alexandre Piny ou le Maitre du pur amour par Henri
Bremond (Sagesses chrétiennes). Edition établie par D.M. Proton, Paris 2013.

Piny, A., La clef du pur amour, Paris 1681.

Plattig, M., Krisen auf dem geistlichen Weg, in: Speyerer Hefte fiir Spiritualitit XI (2005),
5.



LITERATURVERZEICHNIS 274

Polak, R., Spiritualitit — neue Transformationen im ,,religiosen Feld®, in: Grib,
W./Charbonnier, L. (Hg.), Individualisierung — Spiritualitit — Religion.
Transformationsprozesse auf dem religidsen Feld in interdisziplindrer Perspektive,
Miinster 2008, 89—109.

Poulat, E., Bremond et le modernisme, in: Nédoncelle, M. (Hg.), Entretiens sur Henri
Bremond, Paris 1967, 69-98.

Poulat, E., Critique et mystique. Autour de Loisy ou la conscience catholique et 1’esprit
moderne, Paris 1984.

Poulat, E., Histoire, dogme et critique dans la crise moderniste. Postface de A. Dupront,
Paris *1996.

Poulat, E., Modernistica. Horizons, physionomies, débats, Paris 1962.

Poulat, E., Une grande amitié. Loisy et Bremond, in: Ders., Critique et mystique. Autour
de Loisy ou la conscience catholique et I’esprit moderne, Paris 1984, 71-72.

Raffin, P., Art. «Alexandre Piny», in: DSp 12, Paris 1985, 1779-1785.

Rahner, K., Frommigkeit frither und heute, in: Ders., Schriften zur Theologie Bd. VII,
Einsiedeln — Ziirich — K6ln 21971, 11-31.

Raters-Mohr, M.-L., Art. ,,William James®, in: LThK 5, Freiburg *1996, 737.

Ribard, D., La belle morte d’une ouvriere: Bremond, I’histoire littéraire, le t¢émoignage, in:
Guideroni—Bruslé, A./Trémolieres, F. (textes réunis par), Littérature et spiritualité
au miroir de Henri Bremond, Grenoble 2012, 143-153.

Ricken, F., Religionsphilosophie (Grundkurs Philosophie 17), Stuttgart 2003.

Riviere, J., Art. «Modernismey, in: Dictionnaire de Théologie Catholique 10, Paris 1928,
2009-2047.

Robic de Baecque, S., «KRomans et dévotions au XVII¢ sieécley, in: Littératures classiques
39 (Friihjahr 2000). Littérature et religion, hg. von G. Ferreyrolles, 29—49.

Roure, L., Art. «Mysticismey, in: Dictionnaire de la foi catholique 3, Paris, 41916, 1014—
1024.

Rundschreiben unseres Heiligsten Vaters Pius X., durch gottliche Vorsehung Papst, iiber
die Lehren der Modernisten, (8. September 1907: ,,Pascendi dominici gregis®),
Autorisierte Ausgabe (lateinischer und deutscher Text), Freiburg 1907.

Ryonnais, P., L’anthropologie du croire et la théologie de la faiblesse de croire, in: RSR 91
(2003), 499-533.

Sainte-Beuve, Ch.-A., Port Royal. Texte présenté et annoté par M. Leroy, 3 Bde., Paris
1953-1955.



LITERATURVERZEICHNIS 275

Salman, E., Periicke und Kniefall. Denk-und Darstellungsweisen des Barock, in: Theologie
und Glaube 95 (2005), 347-354.

Savignano, A., Henri Bremond. Preghiera — poesia e filosofia della religione (Religione e
filosofia/Centro Internazionale di Studi di Filosofia della Religione 14), Perugia
1980.

Savignano, A., Preghiera e poesia. L’esperienza religiosa in Henri Bremond (Teologia e
spiritualita 4), Padova 2000.

Schaeffler, R., Der ,,Modernismus-Streit* als Herausforderung an das philosophisch-
theologische Gesprich heute, in: Theologie und Philosophie 55 (1980), 514-534.

Schaeffler, R., Philosophie und katholische Theologie im 20. Jahrhundert, in: Coreth, E.
u. a. (Hg.), Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20.
Jahrhunderts, Bd. 3, Graz 1987, 49-56.

Schlauch, C.R., Art. ,,Granville Stanley Hall“, in: RGG, Tiibingen 2000, 1391.

Schleinzer, A., Die Liebe ist unsere einzige Aufgabe. Das Lebenszeugnis von Madeleine
Delbrél, Ostfildern 22015.

Scholl, N., Wer vertritt den abwesenden Gott?, in: Christ in der Gegenwart 34 (2011).
Schwedt, H.H, Art. ,,Pascendi dominici gregis, in: LThK 7, Freiburg 1998, 1406—1407.
Serouet, P., Art. «kMadeleine de Saint-Josephy, in: DSp 10, Paris 1980, 57—-60.
Siebenrock, R., Art. ,,Edward Bovery Pusey*, in: LThK 8, Freiburg 31993, 742-743.

Societa internazionale scientifico-religiosa, Il Programma dei Modernisti. Risposta
all’Enciclica di Pio X ,Pascendi Dominici Gregis‘, Rom 1908.

Solignac, A., Art. «Spiritualité». 1. Le mot et I’histoire, in: DSp 14, Paris 1990, 1142—
1160.

Sorrel, Ch., Henri Bremond académicien frangais, in: Fouilloux, E. (Hg.), Histoire et
littérature chez Henri Bremond. Sous la direction de E. Fouilloux, textes réunis par
F. Trémoli¢res, Grenoble 2009,149-170.

Spadaro, A., Das Interview mit Papst Franziskus, hg. von A.R. Batlogg, Freiburg 2013.
Stadler, F., Kultur der Digitalitit, Berlin “2019.

Stierle, K., L’homme et I’ceuvre. Sainte-Beuves Literaturkritik, in: Barner, W. (Hg.),
Literaturkritik — Anspruch und Wirklichkeit, Stuttgart, 1989, 185-196.

Striet, M., Theologie im Zeichen der Coronapandemie. Ein Essay, Ostfildern 2021.

Tans, J.A.G., Art. ,,Pierre Bérulle®, in: LThK 2, Freiburg 1958, 285-286.


https://de.wikipedia.org/wiki/Karlheinz_Stierle

LITERATURVERZEICHNIS 276

Taveneaux, R., Préface pour une réédition, in: Bremond, H., Histoire littéraire du
sentiment religieux en France depuis la fin des guerres de religion jusqu’a nos
jours, Bd.1, Paris 1967, [A].

Theobald, Ch., L’entrée de I’histoire dans 1’univers religieux et théologique au moment de
la crise moderniste, in: Greisch, J./Neufeld, K./Ders., La crise contemporaine. Du
modernisme a la crise des herméneutiques, Paris 1973, 7-85.

Theobald, Ch., La «théologie spirituelle». Point critique pour la théologie dogmatique, in:
NRT (1995), 178-198.

Theobald, Ch., Maurice Blondel und das Problem der Modernitét. Beitrag zu einer
epistemologischen Standortbestimmung zeitgendssischer Fundamentaltheologie
(Frankfurter theologische Studien 35), Frankfurt a. M. 1988.

Thibaudet, A., Autour de la Métaphysique des Saints, in: Revue de Paris vom 1. Januar
1929, 72-98.

Thirouin, L., Deux visions de Port Royal: Sainte Beuve et Bremond, in: Fouilloux, E.
(Hg.), Histoire et littérature chez Henri Bremond. Sous la direction de E. Fouilloux,
textes réunis par F. Trémolieres, Grenoble 2009, 61-101.

Tietz, M., ,,Franzosische Mystik®, in: P. Dinzelbacher (Hg.), Worterbuch der Mystik,
Stuttgart 21998, 172—175.

Trémoliéres, F., Approches de I’indicible dans le courant mystique francais (Bremond et
Certeau lecteurs des mystiques), in: Ders., Approches de I’indicible. Etudes
bremondiennes, Grenoble 2014, 9-46.

Trémoliéres, F., Approches de I’indicible. Etudes bremondiennes, Grenoble 2014.

Trémolicres, F., Henri Bremond moderniste? Un état de la question, in: Wolf, H./Schepers,
J. (Hg.), ,.In wilder ziigelloser Jagd nach Neuem*. 100 Jahre Modernismus und
Antimodernismus in der katholischen Kirche (Romische Inquisition und
Indexkongregation Bd. 12), Paderborn —Miinchen-Wien-Ziirich 2009, 187-220.

Trémoliéres, F., L’amour des Lettres et le désir de Dieu: Henri Bremond, historien
littéraire, in: Fouilloux, E. (Hg.), Histoire et littérature chez Henri Bremond. Sous la
direction de Etienne Fouilloux, textes réunis par F. Trémoliéres, Grenoble 2009,
103-119.

Trémolicres, F., L histoire littéraire du sentiment religieux de I’abbé Bremond: «1’unique
exception d’une entreprise ,moderniste’ qui ait réussi ?», in: Ders., Approches de
I’indicible. Etudes bremondiennes, Grenoble 2014, 109-120.

Trémoliéres, F., Note sur Henri Bremond et le ,,modernisme littéraire®, in: Guideroni—
Bruslé, A./Trémolicres, F. (textes réunis par), Littérature et spiritualité au miroir de
Henri Bremond, Grenoble 2012, 103—-144.



LITERATURVERZEICHNIS 277

Trémoliéres, F., Situation de Bremond, in: Bremond, H., Histoire littéraire du sentiment
religieux en France, depuis la fin des guerres de religion jusqu’a nos jours. Edition
intégrale sous la direction de F. Trémoliéres, Bd. 4, Grenoble 2006, 803—830.

Troeltsch, E., Die Soziallehre der christlichen Kirchen und Gruppen. Gesammelte
Schriften, Bd. I, Tiibingen 1912, Neudruck Aalen 1965.

Tyrrell, G., Faith of the Millions, London 1900.

Tyrrell, G., Trough Scylla and Charybdis or the old theology and the new, New York —
Bombay — Kalkutta 1907.

Utsch, M., Religionspsychologie. Voraussetzungen, Grundlagen, Forschungsiiberblick,
Stuttgart — Berlin — Koln, 1998.

Valentin, J., Der Schmerz der gespaltenen Seelen. Einheit und Differenz bei Michel de
Certeau, in: Orientierung 67 (2003), 234-236.

Varry, D., L’abbé Henri Bremond au travail, in: Fouilloux, E. (Hg.), Histoire et littérature
chez Henri Bremond. Sous la direction de E. Fouilloux, textes réunis par F.
Trémoliéres, Grenoble 2009, 47-60.

Venard, M., Histoire littéraire et sociologie historique: deux voies pour I’histoire
religieuse, in: Faculté des Lettres et Sciences Humaines d’Aix, Henri Bremond
(1865-1933). Actes du Colloque d’Aix, Aix-en-Provence 1967, 75-86.

Vincent, F., Francois de Sales Directeur d’ames. L’Education de la Volonté, Paris 1923.

Von Brockhusen, G., Art. ,,Frangois Fénelon de Salignac de la Mothe®, in: LThK 3,
Freiburg *1995, 1231-1232.

Von Harnack, A., Das Wesen des Christentums, Leizig 1900.

Von Sales, F., Introduction a la vie dévote mise en frangais contemporain. Une initiation
pratique a la vie spirituelle. Edition établie par D.-M. Proton, Paris 2007.

Waach, H., Art. ,,Jeanne-Frangoise Frémyot de Chantal®, in: LThK 2, Freiburg 1958, 1014.

Waldenfels, H., ,,Spiritualitdt”. Zur ,,Wahrnehmung des Geistes* und zur ,,Unterscheidung
der Geister®, in: M. Bohnke/H. Heinz (Hg.), Im Gesprich mit dem dreieinen Gott.
Elemente einer trinitarischen Theologie. FS Wilhelm Breuning, Diisseldorf 1985.

Ward, J., Three novels ... Out of Due Time, One Poor Scuple, The Job Secretary, London
1933.

Weaver, F.E., Art. «Port Royal», in: DSp 12, Paris 1985, 1931-1952.
Weismayer, J., Art. ,,Bremond®, in: LThK 2, Freiburg 1994, 671-672.

Weismayer, J., Art. ,,Humanisme dévot“, in: LThK 5, Freiburg 31996, 319.



LITERATURVERZEICHNIS 278

Weismayer, J., Art. ,,Quietismus®, in: P. Dinzelbacher (Hg.), Worterbuch der Mystik,
Stuttgart 21998, 431-432.

Weil}, O., Aufkldrung — Modernismus — Postmoderne. Das Ringen der Theologie um eine
zeitgemédBe Glaubensverantwortung, Regensburg 2017.

Weil, O., Kulturkatholizismus. Katholiken auf dem Weg in die deutsche Kultur (1900—
1933), Regensburg 2014.

Welte, B., Das Licht des Nichts. Von der Mdglichkeit religioser Erfahrung (Schriften zur
katholischen Akademie Bayern 93), Diisseldorf 1980.

Werbick, J., In Gottes Ohr? Notizen zu Bittgebet, Theodizee und zum Dialogcharakter des
Betens, in: Striet, M. (Hg.), Hilft beten? Schwierigkeiten mit dem Bittgebet,
Freiburg — Basel — Wien 2010, 31-57.

Wilmer, H., Mystik zwischen Tun und Denken. Ein neuer Zugang zur Philosophie Maurice
Blondels (Freiburger theologische Studien 150), Freiburg 1992.

Winkler, U., Kniende Theologie. Eine religionstheologische Besinnung auf eine
Spiritualitit komparativer Theologie, in: F. E. Dobberahn / J. Imhof (Hg.), Wagnis
der Freiheit. Perspektiven geistlicher Theologie. FS Paul Imhof (Strukturen der
Wirklichkeit 4), Wambach 2009, 162—-198.

Winling, R., Art. «Théologie», in: DSp 15, Paris 1991, 485-500.

Wolf, H./Schepers, J. (Hg.), ,,In wilder ziigelloser Jagd nach Neuem®. 100 Jahre
Modernismus und Antimodernismus in der katholischen Kirche (Romische
Inquisition und Indexkongregation Bd. 12), Paderborn —Miinchen —Wien —Ziirich
2009.



	Vorwort
	Abkürzungsverzeichnis
	EINLEITUNG: Spiritualität in Zeiten des Übergangs – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT
	1 Zeiten des Übergangs
	1.1 Diese Arbeit handelt von….
	1.2 … der Erfahrung der Absenz Gottes und der Suche nach seiner Präsenz
	1.3 … einem neuen Glaubenstypus
	1.4 … der Spiritualität als Phänomen des Übergangs
	1.5 … Henri Bremonds Rezeption in Frankreich und Deutschland
	1.6 … und geht dabei folgendermaßen vor

	ERSTER TEIL: Spiritualität in Zeiten des Übergangs – MODERNISTISCH TANGIERT
	1 «Toujours la nuit»96F  – Erfahrung der Absenz Gottes im Leben von Henri Bremond
	2 «rangé parmi les suspects123F » – Des Modernismus verdächtig
	2.1 «une image (…) souvent menteuse»135F  – Abgrenzung und Verurteilung
	2.2 «Une Église (…) fragilisée160F » – Modernismus als kirchlich-epistemischer Bruch
	2.3 «le modernisme a été un panier de crabe»175F  – Der Modernismus als heterogenes Phänomen
	2.3.1 «Le christianisme a perdu son sens»183F  – Die Neuausrichtung der christlichen Apologetik
	2.3.2 «les mystiques et nous»192F  – Im Bann der Mystik
	2.3.3 «Quoi donc alors? – ,Cherchons‘»210F  – Gefühl und Erfahrung


	3 «Il n’est pas un moderniste»218F  – Henri Bremond und sein Netzwerk
	3.1 « je n’ai jamais été moderniste»222F  – Henri Bremond und Friedrich von Hügel
	3.2 «attaché à l’Église»239F  – Henri Bremond und George Tyrrell
	3.3 «Il a ramassé les morts et pansé les blessés …»274F  – Henri Bremond und Maurice Blondel
	3.4 «Les hommes sont tout, les idées rien …»288F  – Henri Bremond und Lucien Laberthonnière
	3.5 «Bremond n’a jamais cru aux idées modernistes»294F  – Henri Bremond und Alfred Loisy

	4 «ça y est, le livre est condamné»327F  – Die Indizierung der Sainte Chantal
	5 «à la marge de la société catholique»356F  – Standortbestimmung am Rand der Catholica
	ZWEITER TEIL: Spiritualität in Zeiten des Übergangs – literarisch gewendet
	1 «l’action implicite du Christ364F » – Auf den Spuren der Religionspsychologie
	1.1 «La psychologie religieuse ne fait que naître373F » – Die Anfänge der Religionspsychologie
	1.1.1 «Explorer cette terre vierge391F » – Der Beginn der Religionspsychologie in Frankreich
	1.1.2 «William James poussé dans le concret398F » – Der Gegenstand der Religionspsychologie

	1.2 «C‘est tout un volume de psychologie religieuse qui nous manque407F » – Henri Bremond und sein religionspsychologisches Anliegen
	1.2.1 «l’histoire intime de l‘ȃme»413F  – Das Phänomen der Inquiétude religieuse414F


	2 «sonder une âme»439F  – Auf neuen Wegen zu den Fundamenten der Theologie
	2.1 «On ne comprend bien que ce que l’on aime»443F  – Inhalt und Absicht der Newmanbiographie
	2.2 «Elle repousse ceux qui se trompent de porte»465F  – Glaubenserfahrung als Ausgangspunkt

	3 «Dieu vit en nous»484F  – Frömmigkeitsgeschichte als narrative Analyse
	3.1 «A montrer le mysticisme485F » – Die Genese der Histoire littéraire
	3.2 «il ne s’agit pas de littérature religieuse494F » – Die Titelfindung
	3.3 «récréer une atmosphère spirituelle»515F  – Die Vorgehensweise
	3.4 «la vie mystique»527F  - Der Inhalt
	3.4.1 «tenir sa modeste part dans le concert»535F  – Das 17. Jahrhundert mit neuen Augen sehen
	3.4.2 «La déchirure mystique»545F  – Die Option für das 17. Jahrhundert
	3.4.3 «Le moment d’une rupture»562F  – Das 17. Jahrhundert als Spiegel für das 19. Jahrhundert?

	3.5 «Pourquoi ne pas tout ramener à cette présence de Dieu rayonnante»571F  – Der Duktus der HL
	3.5.1 «Échelle mystique»572F  – Das Vorwort
	3.5.2 «Une doctrine de la vie intérieure»576F  – Die Bände I–IV
	3.5.3 «nous atteignons les plus hauts sommets de la mystique»613F  – Die Bände V–VI
	3.5.4 «La grande synthèse»630F  – Band VII und VIII
	3.5.5 «s’entraîner (…) à bien, à mieux vivre»635F  – Die Bände IX–XI


	4 «La Métaphysique des Saints»645F  – Die Metaphysik der Heiligen
	4.1 «Ce je ne sais quoi»664F  – Die theozentrische Ausrichtung des Gebetes
	4.2 «théocentrisme», «ascétisme», «panhédonisme», «anthropocentrisme»674F  – Ein erstes Abstecken des Terrains
	4.3 «La fine pointe»692F  – Die Verortung des Theozentrismus in der Seelenspitze
	4.4 «L’expérience seule nous ouvre l‘accès»739F  – Die Erfahrung der Mystiker und Mystikerinnen
	4.5 «insaissisable»750F  – Bremond entzieht sich
	4.6 Exkurs: «Ascèse ou prière?»772F  – Bremonds Interpretation der ignatianischen Exerzitien
	4.7 «qui nous retire au fond de nous-mêmes»795F  – Die Quintessenz der Métaphysique des Saints
	4.8 «sans rien sentir (…), mais je vais»813F  – Auf der Suche einer gemeinsamen Erfahrung
	4.9 «tour centrale»828F  – Die Analyse der Métaphysique des Saints durch Michel de Certeau

	5 «Cette expérience, le poète ne peut pas la garder pour lui»868F  – Henri Bremond und die Poésie pure869F
	5.1 «le fluide mystérieux»876F  – Die interpersonelle Komponente der poetischen Erfahrung
	5.2 «Une connaissance qui ne s’exprime pas»890F  – Poetische und mystische Erfahrung
	5.3 «l’activité poétique est une ébauche naturelle et profane de l’activité mystique917F » – Konklusion

	6 «l’expérience mystique n’est pas d’ordre intellectuel»927F  – Das Mystikverständnis von Henri Bremond und Alfred Loisy
	6.1 «c‘est la religion même930F » -  Mystik im Werk Alfred Loisys
	6.2 «le plus grand écrivain ecclésiastique de notre pays.»946F  – Henri Bremonds Mystikverständnis aus der Sicht Alfred Loisys
	6.3 «grands mystiqueurs que nous sommes»953F  – Alfred Loisy aus der Sicht Henri Bremonds
	6.3.1 «Un clerc qui n‘ a pas trahi»967F  – Eine apologetische Verteidigung
	6.3.2 «pas trahi l’Église romaine»973F  – Mystischer und dogmatischer Glaube
	6.3.3 Un clerc qui n’a pas trahi – Verteidigungs- oder Bekenntnisschrift?

	6.4 «cela va au fond»989F  – Ein mystisches Verwandtschaftsverhältnis

	DRITTER TEIL: Spiritualität in Zeiten des Übergangs – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT
	1 Erfahrung …
	1.1 … der Modus der Prozesshaftigkeit
	1.2 … der Modus der Aneignung
	1.3 … der Modus der Inquiétude
	1.4 … der Modus der Unfassbarkeit
	1.5 … der Modus der Universalität
	1.6 … der Modus der Fragilität
	1.7 … der Modus der Gotteskrise
	1.8 … der Modus der offenen Fragen

	2 Eine Spiritualität des Überganges, die …
	2.1 … einen visionären Kern beinhaltet
	2.2 … eine mahnende Funktion einnimmt
	2.3 … sich auf die praeambula fidei von Erfahrung konzentriert
	2.4 … das Verhältnis zur Versprachlichung kritisch beleuchtet
	2.5 … eine moderne religiöse Erfahrung freilegt1100F
	2.6 ... Prozesscharakter hat

	3 In der Spur des Vagabunden – was bleibt von Bremond?
	3.1 Die Suche leben
	3.2 Das Erbe wahren
	3.3 Den neuen Raum eröffnen
	3.4 Die Transformation wahrnehmen
	3.5 Den spirituellen Habitus konkretisieren
	3.6 Die Vermittlung ausbauen
	3.7 Die Dialektik von Anwesenheit und Abwesenheit ausgestalten

	Literaturverzeichnis
	Primärliteratur – Werke von Henri Bremond
	Sekundärliteratur


<<

  /ASCII85EncodePages false

  /AllowTransparency false

  /AutoPositionEPSFiles true

  /AutoRotatePages /All

  /Binding /Left

  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)

  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)

  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)

  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)

  /CannotEmbedFontPolicy /Error

  /CompatibilityLevel 1.4

  /CompressObjects /Off

  /CompressPages true

  /ConvertImagesToIndexed true

  /PassThroughJPEGImages true

  /CreateJobTicket false

  /DefaultRenderingIntent /Default

  /DetectBlends true

  /DetectCurves 0.0000

  /ColorConversionStrategy /sRGB

  /DoThumbnails false

  /EmbedAllFonts true

  /EmbedOpenType false

  /ParseICCProfilesInComments true

  /EmbedJobOptions false

  /DSCReportingLevel 0

  /EmitDSCWarnings false

  /EndPage -1

  /ImageMemory 1048576

  /LockDistillerParams false

  /MaxSubsetPct 100

  /Optimize false

  /OPM 1

  /ParseDSCComments true

  /ParseDSCCommentsForDocInfo true

  /PreserveCopyPage true

  /PreserveDICMYKValues true

  /PreserveEPSInfo true

  /PreserveFlatness true

  /PreserveHalftoneInfo false

  /PreserveOPIComments false

  /PreserveOverprintSettings true

  /StartPage 1

  /SubsetFonts true

  /TransferFunctionInfo /Apply

  /UCRandBGInfo /Remove

  /UsePrologue false

  /ColorSettingsFile ()

  /AlwaysEmbed [ true

  ]

  /NeverEmbed [ true

  ]

  /AntiAliasColorImages false

  /CropColorImages true

  /ColorImageMinResolution 300

  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK

  /DownsampleColorImages true

  /ColorImageDownsampleType /Bicubic

  /ColorImageResolution 300

  /ColorImageDepth -1

  /ColorImageMinDownsampleDepth 1

  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000

  /EncodeColorImages true

  /ColorImageFilter /DCTEncode

  /AutoFilterColorImages true

  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG

  /ColorACSImageDict <<

    /QFactor 0.15

    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]

  >>

  /ColorImageDict <<

    /QFactor 0.15

    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]

  >>

  /JPEG2000ColorACSImageDict <<

    /TileWidth 256

    /TileHeight 256

    /Quality 30

  >>

  /JPEG2000ColorImageDict <<

    /TileWidth 256

    /TileHeight 256

    /Quality 30

  >>

  /AntiAliasGrayImages false

  /CropGrayImages true

  /GrayImageMinResolution 300

  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK

  /DownsampleGrayImages true

  /GrayImageDownsampleType /Bicubic

  /GrayImageResolution 300

  /GrayImageDepth -1

  /GrayImageMinDownsampleDepth 2

  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000

  /EncodeGrayImages true

  /GrayImageFilter /DCTEncode

  /AutoFilterGrayImages true

  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG

  /GrayACSImageDict <<

    /QFactor 0.15

    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]

  >>

  /GrayImageDict <<

    /QFactor 0.15

    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]

  >>

  /JPEG2000GrayACSImageDict <<

    /TileWidth 256

    /TileHeight 256

    /Quality 30

  >>

  /JPEG2000GrayImageDict <<

    /TileWidth 256

    /TileHeight 256

    /Quality 30

  >>

  /AntiAliasMonoImages false

  /CropMonoImages true

  /MonoImageMinResolution 1200

  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK

  /DownsampleMonoImages true

  /MonoImageDownsampleType /Bicubic

  /MonoImageResolution 1200

  /MonoImageDepth -1

  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000

  /EncodeMonoImages true

  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode

  /MonoImageDict <<

    /K -1

  >>

  /AllowPSXObjects false

  /CheckCompliance [

    /PDFA1B:2005

  ]

  /PDFX1aCheck false

  /PDFX3Check false

  /PDFXCompliantPDFOnly true

  /PDFXNoTrimBoxError false

  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [

    0.00000

    0.00000

    0.00000

    0.00000

  ]

  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true

  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [

    0.00000

    0.00000

    0.00000

    0.00000

  ]

  /PDFXOutputIntentProfile (sRGB IEC61966-2.1)

  /PDFXOutputConditionIdentifier ()

  /PDFXOutputCondition ()

  /PDFXRegistryName ()

  /PDFXTrapped /False



  /CreateJDFFile false

  /Description <<

    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F0062006500200050004400460020064A0645064306460020062A06390644064A0645064706270020062306480020064A062C06280020062306460020062A062A06480627064106420020064506390020005000440046002F0041002D00310062060C00200648064506480627063506410627062A002000490053004F00200645064600200623062C06440020062706440627062D062A064106270638002006440645062F06290020063206450646064A0629002006370648064A06440629002F00280623063106340641062900290020062706440648062B062706260642002006270644062506440643062A063106480646064A0629002E00200020064406450632064A062F002006450646002006270644064506390644064806450627062A00200639064600200625064606340627062100200648062B06270626064200500044004600200645062A064806270641064206290020064506390020005000440046002F0041060C0020064A0631062C06490020062706440631062C0648063900200625064406490020062F0644064A064400200627064406450633062A062E062F0645002006270644062E062706350020062806400020004100630072006F006200610074002E00200020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644062A064A0020062A0645002006250646063406270626064706270020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F00620061007400200648002000410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E00300020064806450627002006280639062F0647002E>

    /BGR <FEFF04180437043F043E043B043704320430043904420435002004420435043704380020043D0430044104420440043E0439043A0438002C00200437043000200434043000200441044A0437043404300432043004420435002000410064006F00620065002000500044004600200434043E043A0443043C0435043D04420438002C0020043A043E04380442043E002004420440044F0431043204300020043404300020044104350020043F0440043E043204350440044F04320430044200200438043B043800200434043000200441044A043E0442043204350442044104420432043004420020043D04300020005000440046002F0041002D003100620020002D002000490053004F0020044104420430043D043404300440044200200437043000200434044A043B0433043E04410440043E0447043D043E002004370430043F0430043704320430043D04350020002804300440044504380432043804400430043D043500290020043D043000200435043B0435043A04420440043E043D043D043800200434043E043A0443043C0435043D04420438002E0020041704300020043F043E043204350447043500200438043D0444043E0440043C043004460438044F00200437043000200441044A04370434043004320430043D04350442043E0020043D0430002000500044004600200434043E043A0443043C0435043D04420438002C0020043E04420433043E043204300440044F044904380020043D04300020005000440046002F0041002C00200432043804360442043500200420044A043A043E0432043E0434044104420432043E0442043E0020043704300020043F043E0442044004350431043804420435043B044F0020043D04300020004100630072006F006200610074002E00200421044A04370434043004340435043D043804420435002000500044004600200434043E043A0443043C0435043D044204380020043C043E0433043004420020043404300020044104350020043E0442043204300440044F0442002004410020004100630072006F00620061007400200438002000410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002004380020043F043E002D043D043E043204380020043204350440044104380438002E>

    /CHS <feff4f7f75288fd94e9b8bbe7f6e53ef521b5efa9700898168c067e562165fc5987b7b2654080020005000440046002f0041002d00310062002089c483037684002000410064006f006200650020005000440046002065876863ff0c540e8005662f75355b5065876863957f671f4fdd5b5862165f5268637684002000490053004f0020680751c6300251734e8e521b5efa7b2654080020005000440046002f0041002089c483037684002000500044004600206587686376848be67ec64fe1606fff0c8bf753c29605300a004100630072006f00620061007400207528623763075357300b3002521b5efa7684002000500044004600206587686353ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200020621666f49ad87248672c62535f003002>

    /CHT <feff4f7f752890194e9b8a2d5b9a53ef5efa7acb970089816aa267e562165fc598087b2654080020005000440046002f0041002d003100620020898f7bc47684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef6ff0c5f8c8005662f96fb5b5065874ef69577671f51325b5862165efa7acb6a9468487684002000490053004f00206a196e96300295dc65bc5efa7acb7b2654080020005000440046002f00410020898f7bc476840020005000440046002065874ef676848a737d308cc78a0aff0c8acb53c395b1300a004100630072006f00620061007400204f7f7528800563075357300b30025efa7acb76840020005000440046002065874ef653ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020621666f49ad87248672c958b555f3002>

    /CZE <FEFF0054006f0074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e9002000700072006f006a0064006f00750020006b006f006e00740072006f006c006f00750020006e00650062006f0020006d0075007300ed0020007600790068006f0076006f0076006100740020006e006f0072006d011b002000490053004f0020005000440046002f0041002d00310062002000750072010d0065006e00e9002000700072006f00200064006c006f00750068006f0064006f006200e90020007500630068006f007600e1007600e1006e00ed00200028006100720063006800690076006100630069002900200065006c0065006b00740072006f006e00690063006b00fd0063006800200064006f006b0075006d0065006e0074016f002e0020002000440061006c016100ed00200069006e0066006f0072006d0061006300650020006f0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f00200050004400460020007600790068006f00760075006a00ed006300ed006300680020006e006f0072006d011b0020005000440046002f00410020006e0061006a00640065007400650020007600200075017e00690076006100740065006c0073006b00e900200070015900ed00720075010d006300650020004100630072006f0062006100740075002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006c007a00650020006f007400650076015900ed007400200076002000610070006c0069006b0061006300690020004100630072006f006200610074002000610020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>

    /DAN <feff004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c002000640065007200200073006b0061006c00200074006a0065006b006b00650073002c00200065006c006c0065007200200073006f006d00200073006b0061006c0020006f0076006500720068006f006c006400650020005000440046002f0041002d00310062002c00200065006e002000490053004f002d007300740061006e0064006100720064002000740069006c0020006c0061006e00670074006900640073006f0070007600650062006100720069006e00670020002800610072006b00690076006500720069006e0067002900200061006600200065006c0065006b00740072006f006e00690073006b006500200064006f006b0075006d0065006e007400650072002e00200059006400650072006c006900670065007200650020006f0070006c00790073006e0069006e0067006500720020006f006d0020006f007000720065007400740065006c007300650020006100660020005000440046002f0041002d006b006f006d00700061007400690062006c006500200064006f006b0075006d0065006e007400650072002000660069006e00640065007200200064007500200069002000620072007500670065007200760065006a006c00650064006e0069006e00670065006e002000740069006c0020004100630072006f006200610074002e0020004f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>

    /DEU <feff00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e0020005000440046002f0041002d00310062002d006b006f006d00700061007400690062006c0065006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002e0020005000440046002f0041002d003100620020006900730074002000650069006e0065002000490053004f002d004e006f0072006d0020006600fc0072002000640069006500200041007200630068006900760069006500720075006e006700200065006c0065006b00740072006f006e00690073006300680065007200200044006f006b0075006d0065006e00740065002e0020005700650069007400650072006500200049006e0066006f0072006d006100740069006f006e0065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e0020005000440046002f0041002d00310062002d006b006f006d00700061007400690062006c0065006e0020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002000660069006e00640065006e002000530069006500200069006d0020004100630072006f006200610074002d00480061006e00640062007500630068002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>

    /ESP <feff005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f006200650020007100750065002000730065007200e1006e0020007600650072006900660069006300610064006f00730020006f00200064006500620061006e002000630075006d0070006c0069007200200063006f006e0020005000440046002f0041002d00310062002c00200075006e002000650073007400e1006e006400610072002000490053004f002000700061007200610020006c006100200063006f006e007300650072007600610063006900f3006e002000610020006c006100720067006f00200070006c0061007a006f00200028006100720063006800690076006f002900200064006500200064006f00630075006d0065006e0074006f007300200065006c006500630074007200f3006e00690063006f0073002e002000500061007200610020006f006200740065006e006500720020006d00e1007300200069006e0066006f0072006d00610063006900f3006e00200073006f0062007200650020006c0061002000630072006500610063006900f3006e00200064006500200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00700061007400690062006c0065007300200063006f006e0020005000440046002f0041002c00200063006f006e00730075006c007400650020006c006100200047007500ed0061002000640065006c0020007500730075006100720069006f0020006400650020004100630072006f006200610074002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000710075006500200073006500200063007200650065006e00200070006f0064007200e1006e0020006100620072006900720073006500200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020007900200070006f00730074006500720069006f0072002e>

    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e400740074006500690064002c0020006500740020006c0075007500610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002c0020006d006900640061002000740075006c006500620020006b006f006e00740072006f006c006c0069006400610020007600f500690020006d006900730020007000650061007600610064002000760061007300740061006d00610020007300740061006e00640061007200640069006c00650020005000440046002f0041002d003100620020201300200065006c0065006b00740072006f006f006e0069006c006900730074006500200064006f006b0075006d0065006e0074006900640065002000700069006b00610061006a0061006c0069007300650020007300e40069006c006900740061006d006900730065002000280061007200630068006900760061006c0029002000490053004f0020007300740061006e00640061007200640069006c0065002e00200020004c0069007300610074006500610076006500740020005000440046002f00410020007300740061006e0064006100720064006900670061002000fc00680069006c0064007500760061007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d0069007300650020006b006f0068007400610020006c00650069006100740065002000410064006f006200650020006b006100730075007400750073006a007500680065006e0064006900730074002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500200073006100610062002000610076006100640061002000760061006900640020004100630072006f0062006100740020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e>

    /FRA <feff005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f006200650020005000440046002000710075006900200064006f006900760065006e0074002000ea0074007200650020007600e9007200690066006900e900730020006f0075002000ea00740072006500200063006f006e0066006f0072006d00650073002000e00020006c00610020006e006f0072006d00650020005000440046002f0041002d00310062002c00200075006e00650020006e006f0072006d0065002000490053004f00200070006f007500720020006c006100200063006f006e0073006500720076006100740069006f006e0020006c006f006e0067002d007400650072006d0065002000280061007200630068006900760061006700650029002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000e9006c0065006300740072006f006e00690071007500650073002e00200050006f0075007200200070006c007500730020006400650020006400e9007400610069006c007300200073007500720020006c006100200063007200e9006100740069006f006e00200064006500200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063006f006e0066006f0072006d00650073002000e00020006c00610020006e006f0072006d00650020005000440046002f0041002c00200076006f006900720020006c00650020004700750069006400650020006400650020006c0027007500740069006c0069007300610074006500750072002000640027004100630072006f006200610074002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>

    /GRE <FEFF03A703C103B703C303B903BC03BF03C003BF03B903AE03C303C403B5002003B103C503C403AD03C2002003C403B903C2002003C103C503B803BC03AF03C303B503B903C2002003B303B903B1002003BD03B1002003B403B703BC03B903BF03C503C103B303AE03C303B503C403B5002003AD03B303B303C103B103C603B1002000410064006F006200650020005000440046002003C003BF03C5002003C003C103AD03C003B503B9002003BD03B1002003B503BB03B503B303C703B803BF03CD03BD002003AE002003BD03B1002003C303C503BC03BC03BF03C103C603CE03BD03BF03BD03C403B103B9002003BC03B5002003C403BF0020005000440046002F0041002D00310062002C002003AD03BD03B1002003C003C103CC03C403C503C003BF002000490053004F002003B303B903B1002003C403B703BD002003BC03B103BA03C103BF03C003C103CC03B803B503C303BC03B7002003B403B903B103C603CD03BB03B103BE03B70020002803B103C103C703B503B903BF03B803AD03C403B703C303B70029002003B703BB03B503BA03C403C103BF03BD03B903BA03CE03BD002003B503B303B303C103AC03C603C903BD002E00200020039303B903B1002003C003B503C103B903C303C303CC03C403B503C103B503C2002003C003BB03B703C103BF03C603BF03C103AF03B503C2002003C303C703B503C403B903BA03AC002003BC03B5002003C403B7002003B403B703BC03B903BF03C503C103B303AF03B1002003B503B303B303C103AC03C603C903BD0020005000440046002003C003BF03C5002003C303C503BC03BC03BF03C103C603CE03BD03BF03BD03C403B103B9002003BC03B5002003C403BF002003C003C103CC03C403C503C003BF0020005000440046002F0041002C002003B103BD03B103C403C103AD03BE03C403B5002003C303C403BF03BD002003BF03B403B703B303CC002003C703C103AE03C303B703C2002003C403BF03C50020004100630072006F006200610074002E0020002003A403B1002003AD03B303B303C103B103C603B10020005000440046002003C003BF03C5002003B803B1002003B403B703BC03B903BF03C503C103B303B703B803BF03CD03BD002003B103BD03BF03AF03B303BF03C503BD002003BC03B50020004100630072006F006200610074002003BA03B103B9002000410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002003BA03B103B9002003BD03B503CC03C403B503C103B503C2002003B503BA03B403CC03C303B503B903C2002E>

    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105E705D105D905E205D505EA002005D005DC05D4002005DC05D905E605D905E805EA002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D705D905D905D105D905DD002005D105D305D905E705D4002C002005D005D5002005DB05D005DC05D4002005D405D705D905D905D105D905DD002005DC05E205DE05D505D3002005D105EA05E705DF0020005000440046002F0041002D00310062002C002005EA05E705DF002000490053004F002005DC05E905DE05D905E805D4002805D005D705E105D505DF0029002005E905DC002005DE05E105DE05DB05D905DD002005D005DC05E705D805E805D505E005D905D905DD002E0020002005DC05E705D105DC05EA002005DE05D905D305E2002005E005D505E105E3002005E205DC002005D905E605D905E805EA002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005D105EA05E705DF0020005000440046002F0041002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E0020002005E005D905EA05DF002005DC05E405EA05D505D7002005E705D505D105E605D90020005000440046002005D1002D0020004100630072006F006200610074002005D505D1002D002000410064006F006200650020005200650061006400650072002005DE05D205E805E105D400200035002E0030002005D505DE05E205DC05D4002E>

    /HRV <FEFF004F0076006500200070006F0073007400610076006B00650020006B006F00720069007300740069007400650020006B0061006B006F0020006200690073007400650020007300740076006F00720069006C0069002000410064006F00620065002000500044004600200064006F006B0075006D0065006E007400650020006B006F006A0069002000730065002000740072006500620061006A0075002000700072006F0076006A0065007200690074006900200069006C00690020006D006F00720061006A007500200062006900740069002000730075006B006C00610064006E00690020007300740061006E006400610072006400750020005000440046002F0041002D00310062002C002000490053004F0020007300740061006E006400610072006400750020007A00610020006400750067006F007400720061006A006E006F00200073007000720065006D0061006E006A00650020002800610072006800690076006900720061006E006A0065002900200065006C0065006B00740072006F006E0069010D006B0069006800200064006F006B0075006D0065006E006100740061002E0020005600690161006500200069006E0066006F0072006D006100630069006A00610020006F0020007300740076006100720061006E006A0075002000500044004600200064006F006B0075006D0065006E0061007400610020006B006F006A0069002000730075002000730075006B006C00610064006E00690020007300740061006E006400610072006400750020005000440046002F004100200070006F007400720061017E006900740065002000750020006B006F007200690073006E0069010D006B006F006D002000700072006900720075010D006E0069006B00750020007A00610020004100630072006F006200610074002E0020005300740076006F00720065006E0069002000500044004600200064006F006B0075006D0065006E007400690020006D006F006700750020007300650020006F00740076006F007200690074006900200075002000700072006F006700720061006D0069006D00610020004100630072006F00620061007400200069002000410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002000690020006E006F00760069006A0069006D0020007600650072007A0069006A0061006D0061002E>

    /HUN <FEFF0045007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c002000610020005000440046002f0041002d003100620020006a0065006c0171002c00200065006c0065006b00740072006f006e0069006b0075007300200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200068006f00730073007a00fa007400e1007600fa0020006d0065006701510072007a00e9007300e9007200650020002800610072006300680069007600e1006c00e1007300e10072006100290020006b00690061006c0061006b00ed0074006f00740074002000490053004f002d0073007a00610062007600e1006e0079006e0061006b0020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b006100740020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020005000440046002f0041002d006b006f006d007000610074006900620069006c006900730020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0020006c00e90074007200650068006f007a00e1007300e100760061006c0020006b0061007000630073006f006c0061007400620061006e00200061007a0020004100630072006f006200610074002000660065006c006800610073007a006e00e1006c00f30069002000fa0074006d007500740061007400f3006a0061002000740061007200740061006c006d0061007a00200074006f007600e10062006200690020007400750064006e006900760061006c00f3006b00610074002e002000200041007a002000ed006700790020006c00e90074007200650068006f007a006f007400740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002d0073002000e900730020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006900760061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>

    /ITA <feff005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e006900200070006500720020006c006100200063007200650061007a0069006f006e006500200064006900200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f0062006500200050004400460020006300680065002000760065007200720061006e006e006f00200073006f00740074006f0070006f007300740069002000610020007600650072006900660069006300610020006f00200063006800650020006400650076006f006e006f002000650073007300650072006500200063006f006e0066006f0072006d006900200061006c006c006f0020007300740061006e00640061007200640020005000440046002f0041002d00310062002c00200075006e006f0020007300740061006e0064006100720064002000490053004f00200070006500720020006c006100200063006f006e00730065007200760061007a0069006f006e00650020002d002000610072006300680069007600690061007a0069006f006e00650020002d002000610020006c0075006e0067006f0020007400650072006d0069006e006500200064006900200064006f00630075006d0065006e0074006900200065006c0065007400740072006f006e006900630069002e002000500065007200200075006c0074006500720069006f0072006900200069006e0066006f0072006d0061007a0069006f006e0069002000730075006c006c006100200063007200650061007a0069006f006e006500200064006900200075006e002000500044004600200063006f006e0066006f0072006d006500200061002000740061006c00650020007300740061006e0064006100720064002c002000660061007200650020007200690066006500720069006d0065006e0074006f00200061006c006c0061002000470075006900640061002000640065006c006c0027007500740065006e007400650020006400690020004100630072006f006200610074002e002000c800200070006f00730073006900620069006c006500200061007000720069007200650020006900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>

    /JPN <feff96fb5b50658766f8306e9577671f4fdd5b58ff0830a230fc30ab30a430d67528ff09306e305f3081306e002000490053004f0020898f683c30673042308b0020005000440046002f0041002d003100620020306b6e9662e0305730663044308b304b30693046304b309278ba8a8d3059308b5fc58981304c3042308a307e30593002005000440046002f00410020306b6e9662e03057305f00200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b3064304430668a733057304f306f0020004100630072006f006200610074002030e630fc30b630ac30a430c9309253c2716730573066304f30603055304430024f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f3001004100630072006f0062006100740020307e305f306f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e30593002>

    /KOR <feffc804c7900020bb38c11cc7580020c7a5ae30ac040020bcf4c87400200028ae30b85d0029c7440020c704d55c002000490053004f0020d45cc9000020005000440046002f0041002d00310062b97c0020c900c218d558b294002000410064006f006200650020005000440046b97c0020c791c131d558ae300020c704d5740020c7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c2edc2dcc624002e0020005000440046002f00410020addcc81500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d558ae300020c704d55c0020c790c138d55c0020c815bcf4b2940020004100630072006f0062006100740020c0acc6a90020c124ba85c11cb97c0020cc38c870d558c2edc2dcc624002e0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c10020bc84c804c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>

    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d0069002000730075006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b0075007200690075006f00730020007200650069006b00690061002000740069006b00720069006e00740069002000610072006200610020006b007500720069006500200074007500720069002000610074006900740069006b007400690020005000440046002f0041002d00310062002c00200065006c0065006b00740072006f006e0069006e0069017300200064006f006b0075006d0065006e0074017300200069006c00670061006c00610069006b0069006f00200073006100750067006f006a0069006d006f00200028006100720063006800790076006100760069006d006f0029002000490053004f0020007300740061006e00640061007200740105002e0020004400610075006700690061007500200069006e0066006f0072006d006100630069006a006f0073002c0020006b0061006900700020006b00750072007400690020007300750020005000440046002f00410020007300750064006500720069006e0061006d00750073002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c00200072006100730069007400650020004100630072006f0062006100740020006e006100750064006f0074006f006a006f0020007600610064006f00760065002e0020002000530075006b00750072007400750073002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002000670061006c0069006d006100200061007400690064006100720079007400690020007300750020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006200650069002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>

    /LVI <FEFF004c006900650074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200069007a0076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b0075007200690020006900720020006a01010070010100720062006100750064006100200076006100690020006b0075007200690065006d0020006900720020006a01010061007400620069006c00730074002000490053004f0020007300740061006e00640061007200740061006d0020005000440046002f0041002d00310062002c0020006e006f00640072006f01610069006e006f007400200069006c006700730074006f0161007500200065006c0065006b00740072006f006e00690073006b006f00200064006f006b0075006d0065006e0074007500200075007a0067006c00610062010101610061006e0075005c00610072006800690076011301610061006e0075002e00200050006100700069006c00640069006e0066006f0072006d010100630069006a007500200070006100720020005000440046002f00410020007300740061006e00640061007200740061006d00200061007400620069006c00730074006f01610075002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e0074007500200069007a00760065006900640069002c0020006c016b0064007a0075002c00200073006b006100740069006500740020004100630072006f0062006100740020006c006900650074006f00740101006a006100200072006f006b00610073006700720101006d006100740101002e00200049007a0076006500690064006f0074006f0073002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075007300200076006100720020006100740076011300720074002c00200069007a006d0061006e0074006f006a006f0074002000700072006f006700720061006d006d00750020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006100690020006a00610075006e0101006b0075002000760065007200730069006a0075002e>

    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-bestanden te maken die moeten worden gecontroleerd of die moeten voldoen aan PDF/A-1b, een ISO-standaard voor de langetermijnopslag \(archivering\) van elektronische documenten. Zie voor meer informatie over het maken van PDF/A-compatibele PDF-documenten de Acrobat-gebruikershandleiding. PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)

    /NOR <feff004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200073006b0061006c0020006b006f006e00740072006f006c006c0065007200650073002c00200065006c006c0065007200200073006f006d0020006d00e50020007600e6007200650020006b006f006d00700061007400690062006c00650020006d006500640020005000440046002f0041002d00310062002c00200065006e002000490053004f002d007300740061006e006400610072006400200066006f00720020006c0061006e00670074006900640073006f00700070006200650076006100720069006e00670020002800610072006b00690076006500720069006e0067002900200061007600200065006c0065006b00740072006f006e00690073006b006500200064006f006b0075006d0065006e007400650072002e00200048007600690073002000640075002000760069006c0020006800610020006d0065007200200069006e0066006f0072006d00610073006a006f006e0020006f006d002000680076006f007200640061006e0020006400750020006f007000700072006500740074006500720020005000440046002f0041002d006b006f006d00700061007400690062006c00650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020007300650020006200720075006b00650072006800e5006e00640062006f006b0065006e00200066006f00720020004100630072006f006200610074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>

    /POL <FEFF004b006f0072007a0079007300740061006a010500630020007a00200074007900630068002000750073007400610077006900650144002c0020006d006f017c006e0061002000740077006f0072007a0079010700200064006f006b0075006d0065006e00740079002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b007400f300720065002000620119006401050020007300700072006100770064007a0061006e00650020006c007500620020006d00750073007a010500200062007901070020007a0067006f0064006e00650020007a00200066006f0072006d006100740065006d0020005000440046002f0041002d00310062002020140020007300740061006e00640061007200640065006d002000490053004f0020007a007700690105007a0061006e0079006d0020007a00200064014200750067006f007400650072006d0069006e006f00770079006d002000700072007a006500630068006f0077007900770061006e00690065006d002000280061007200630068006900770069007a00610063006a0105002900200064006f006b0075006d0065006e007400f3007700200065006c0065006b00740072006f006e00690063007a006e007900630068002e0020002000570069011900630065006a00200069006e0066006f0072006d00610063006a00690020006f002000740077006f0072007a0065006e0069007500200064006f006b0075006d0065006e007400f3007700200050004400460020007a0067006f0064006e0079006300680020007a00200066006f0072006d006100740065006d0020005000440046002f00410020007a00610077006900650072006100200050006f0064007201190063007a006e0069006b00200075017c00790074006b006f0077006e0069006b0061002000700072006f006700720061006d00750020004100630072006f006200610074002e00200020005500740077006f0072007a006f006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d0061006300680020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f0062006500200052006500610064006500720020007700200077006500720073006a006900200035002e00300020006f00720061007a002000770020006e006f00770073007a00790063006800200077006500720073006a00610063006800200074007900630068002000700072006f006700720061006d00f30077002e>

    /PTB <feff005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f006200650020005000440046002000710075006500200064006500760065006d00200073006500720020007600650072006900660069006300610064006f00730020006f007500200064006500760065006d002000730065007200200063006f006d00700061007400ed007600650069007300200063006f006d0020006f0020005000440046002f0041002d00310062002c00200075006d0020007000610064007200e3006f002000490053004f002000700072006f0070006f00730074006f0020007000610072006100200070007200650073006500720076006100e700e3006f002000610020006c006f006e0067006f0020007000720061007a006f002000280061007200710075006900760061006d0065006e0074006f002900200064006500200064006f00630075006d0065006e0074006f007300200065006c00650074007200f4006e00690063006f0073002e0020002000500061007200610020006f00620074006500720020006d00610069007300200069006e0066006f0072006d006100e700f50065007300200073006f00620072006500200063006f006d006f00200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00700061007400ed007600650069007300200063006f006d0020006f0020005000440046002f0041002c00200063006f006e00730075006c007400650020006f0020004700750069006100200064006f002000550073007500e100720069006f00200064006f0020004100630072006f006200610074002e002000200044006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f00730020006e006f0020004100630072006f006200610074002000650020006e006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007300750070006500720069006f0072002e>

    /RUM <FEFF005500740069006C0069007A00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006E007400720075002000610020006300720065006100200064006F00630075006D0065006E00740065002000410064006F00620065002000500044004600200063006100720065002000750072006D00650061007A01030020007301030020006600690065002000760065007200690066006900630061007400650020007300610075002000630061007200650020007400720065006200750069006500200073010300200073006500200063006F006E0066006F0072006D0065007A00650020007300740061006E00640061007200640075006C007500690020005000440046002F0041002D00310062002C00200075006E0020007300740061006E0064006100720064002000490053004F002000700065006E00740072007500200070010300730074007200610072006500610020007000650020007400650072006D0065006E0020006C0075006E006700200028006100720068006900760061007200650061002900200064006F00630075006D0065006E00740065006C006F007200200065006C0065006300740072006F006E006900630065002E002000500065006E0074007200750020006D006100690020006D0075006C0074006500200069006E0066006F0072006D006101630069006900200064006500730070007200650020006300720065006100720065006100200064006F00630075006D0065006E00740065006C006F0072002000500044004600200063006F006E0066006F0072006D00650020005000440046002F0041002C00200063006F006E00730075006C0074006101630069002000470068006900640075006C0020006400650020007500740069006C0069007A0061007200650020004100630072006F006200610074002E00200044006F00630075006D0065006E00740065006C00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006F00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006F0062006100740020015F0069002000410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E003000200073006100750020007600650072007300690075006E006900200075006C0074006500720069006F006100720065002E>

    /RUS <FEFF04180441043F043E043B044C043704430439044204350020044D044204380020043F043004400430043C043504420440044B0020043F0440043800200441043E043704340430043D0438043800200434043E043A0443043C0435043D0442043E0432002000410064006F006200650020005000440046002C0020043A043E0442043E0440044B04350020043D0435043E04310445043E04340438043C043E0020043F0440043E04320435044004380442044C00200438043B04380020043A043E0442043E0440044B043500200434043E043B0436043D044B00200441043E043E0442043204350442044104420432043E043204300442044C0020005000440046002F0041002D00310062002C0020044104420430043D04340430044004420443002000490053004F0020043F043E00200434043E043B0433043E04410440043E0447043D043E043C04430020002804300440044504380432043D043E043C044300290020044504400430043D0435043D0438044E0020044D043B0435043A04420440043E043D043D044B044500200434043E043A0443043C0435043D0442043E0432002E00200414043E043F043E043B043D043804420435043B044C043D0443044E00200438043D0444043E0440043C043004460438044E0020043F043E00200441043E043704340430043D0438044E00200434043E043A0443043C0435043D0442043E04320020005000440046002C00200441043E0432043C0435044104420438043C044B0445002004410020005000440046002F0041002C00200441043C002E00200432002004400443043A043E0432043E043404410442043204350020043F043E043B044C0437043E0432043004420435043B044F0020004100630072006F006200610074002E00200421043E043704340430043D043D044B043500200434043E043A0443043C0435043D0442044B00200050004400460020043C043E0436043D043E0020043E0442043A0440044B0442044C002C002004380441043F043E043B044C04370443044F0020004100630072006F00620061007400200438002000410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E00300020043B04380431043E00200438044500200431043E043B043504350020043F043E04370434043D043804350020043204350440044104380438002E>

    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e00ed00760061006a007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f007600200076006f00200066006f0072006d00e100740065002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006d0061006a00fa0020006b006f006e00740072006f006c006f00760061016500200061006c00650062006f0020006d0061006a00fa0020006200790165002000760020007300fa006c00610064006500200073006f0020016100740061006e0064006100720064006f006d0020005000440046002f0041002d00310062002c0020006e006f0072006d0065002000490053004f002000700072006500200064006c0068006f0064006f006200e90020007500630068006f007600e100760061006e006900650020002800610072006300680069007600e1006300690075002900200065006c0065006b00740072006f006e00690063006b00fd0063006800200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002e00200020010e0061006c01610069006500200069006e0066006f0072006d00e10063006900650020006f0020007600790074007600e100720061006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074006f007600200076006f00200066006f0072006d00e1007400650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007600790068006f00760075006a00fa0020016100740061006e006400610072006400750020005000440046002f00410020006e00e1006a00640065007400650020007600200070007200ed00720075010d006b00650020004100630072006f00620061007400200055007300650072002000470075006900640065002e002000200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e0074007900200076006f00200066006f0072006d00e10074006500200050004400460020006a00650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d00650020004100630072006f0062006100740020006100200076002000700072006f006700720061006d0065002000410064006f006200650020005200650061006400650072002c0020007600650072007a0069006900200035002e003000200061006c00650062006f0020006e006f007601610065006a002e>

    /SLV <FEFF005400650020006E006100730074006100760069007400760065002000750070006F0072006100620069007400650020007A00610020007500730074007600610072006A0061006E006A006500200064006F006B0075006D0065006E0074006F0076002000410064006F006200650020005000440046002C0020006B00690020006A006900680020006A0065002000740072006500620061002000700072006500760065007200690074006900200061006C00690020006D006F00720061006A006F0020006200690074006900200073006B006C00610064006E0069002000730020005000440046002F0041002D00310062002C0020007300740061006E0064006100720064006F006D002000490053004F0020007A006100200064006F006C0067006F0072006F010D006E006F00200073006800720061006E006A006500760061006E006A00650020002800610072006800690076006900720061006E006A0065002900200065006C0065006B00740072006F006E0073006B0069006800200064006F006B0075006D0065006E0074006F0076002E0020005A006100200064006F006400610074006E006500200069006E0066006F0072006D006100630069006A00650020006F0020007500730074007600610072006A0061006E006A007500200064006F006B0075006D0065006E0074006F00760020005000440046002C00200073006B006C00610064006E00690068002000730020007300740061006E0064006100720064006F006D0020005000440046002F0041002C0020007300690020006F0067006C0065006A00740065002000750070006F007200610062006E00690161006B006900200070007200690072006F010D006E0069006B0020004100630072006F006200610074002E0020005500730074007600610072006A0065006E006500200064006F006B0075006D0065006E0074006500200050004400460020006A00650020006D006F0067006F010D00650020006F00640070007200650074006900200073002000700072006F006700720061006D006F006D00610020004100630072006F00620061007400200069006E002000410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E003000200074006500720020006E006F00760065006A01610069006D0069002E>

    /SUO <feff004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f0074002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002c0020006a006f0074006b00610020006f006e0020007400610072006b00690073007400650074007400610076006100200074006100690020006a006f006900640065006e0020006f006e0020006f006c00740061007600610020005000440046002f0041002d00310062002d007300740061006e00640061007200640069006e0020006d0075006b00610069007300690061002000280065006c0065006b00740072006f006e0069007300740065006e00200064006f006b0075006d0065006e0074007400690065006e0020007000690074006b00e400610069006b0061006900730065006e0020007300e40069006c007900740079006b00730065006e002000490053004f002d007300740061006e006400610072006400690029002e00200020004c0069007300e40074006900650074006f006a00610020005000440046002f0041002d006d0075006f0074006f0069007300740065006e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074007400690065006e0020006c0075006f006d0069007300650073007400610020006f006e0020004100630072006f0062006100740069006e0020006b00e400790074007400f6006f0068006a00650065007300730061002e00200020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f00690020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a007300730061002000740061006900200075007500640065006d006d0061007300730061002000760065007200730069006f007300730061002e>

    /SVE <feff0041006e007600e4006e006400200064006500730073006100200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e0067006100720020006600f60072002000610074007400200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d00200073006b00610020006b006f006e00740072006f006c006c006500720061007300200065006c006c0065007200200073006f006d0020006d00e50073007400650020006600f6006c006a00610020007300740061006e00640061007200640065006e0020005000440046002f0041002d00310062002c00200065006e002000490053004f002d007300740061006e00640061007200640020006600f600720020006c00e5006e00670074006900640073006200650076006100720061006e006400650020002800610072006b00690076006500720069006e0067002900200061007600200065006c0065006b00740072006f006e00690073006b006100200064006f006b0075006d0065006e0074002e0020004d0065007200200069006e0066006f0072006d006100740069006f006e0020006f006d002000680075007200200064007500200073006b00610070006100720020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d0020006600f6006c006a006500720020007300740061006e00640061007200640065006e0020005000440046002f0041002000660069006e006e00730020006900200061006e007600e4006e00640061007200680061006e00640062006f006b0065006e0020006600f600720020004100630072006f006200610074002e00200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f006200610074002000730061006d0074002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002000760065007200730069006f006e00650072002e>

    /TUR <FEFF0045006C0065006B00740072006F006E0069006B002000620065006C00670065006C006500720069006E00200075007A0075006E0020007300FC00720065006C00690020006B006F00720075006E006D0061007301310020002800610072015F00690076006C0065006D006500290020006900E70069006E002000490053004F0020007300740061006E006400610072006401310020005000440046002F0041002D003100620020006B006F015F0075006C006C006100720131006E0061002000750079006D00610073013100200067006500720065006B0065006E002000760065007900610020006B006F006E00740072006F006C0020006500640069006C006500630065006B002000410064006F006200650020005000440046002000620065006C00670065006C0065007200690020006F006C0075015F007400750072006D0061006B0020006900E70069006E00200062007500200061007900610072006C0061007201310020006B0075006C006C0061006E0131006E002E0020005000440046002F00410020007500790075006D006C00750020005000440046002000620065006C00670065006C0065007200690020006F006C0075015F007400750072006D0061002000680061006B006B0131006E0064006100200064006100680061002000660061007A006C0061002000620069006C006700690020006900E70069006E0020006C00FC007400660065006E0020004100630072006F0062006100740020004B0075006C006C0061006E0131006D0020004B0131006C006100760075007A00750027006E0061002000620061015F0076007500720075006E002E0020004F006C0075015F0074007500720075006C0061006E002000500044004600200064006F007300790061006C0061007201310020004100630072006F006200610074002000760065002000410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E003000200076006500200073006F006E00720061006B00690020007300FC007200FC006D006C0065007200690079006C00650020006100E70131006C006100620069006C00690072002E>

    /UKR <FEFF04120438043A043E0440043804410442043E043204430439044204350020044604560020043F043004400430043C043504420440043800200434043B044F0020044104420432043E04400435043D043D044F00200434043E043A0443043C0435043D044204560432002000410064006F006200650020005000440046002C0020044F043A04560020043D0435043E0431044504560434043D043E0020043F0435044004350432045604400438044204380020043D04300020043204560434043F043E043204560434043D045604410442044C002004300431043E0020044F043A04560020043C0430044E0442044C0020043204560434043F043E04320456043404300442043800200444043E0440043C0430044204430020005000440046002F0041002D00310062002C0020044104420430043D04340430044004420443002000490053004F00200434043B044F00200434043E04320433043E04420440043804320430043B043E0433043E00200437043104350440045604330430043D043D044F0020002804320020043004400445045604320456002900200435043B0435043A04420440043E043D043D0438044500200434043E043A0443043C0435043D044204560432002E00200429043E04310020043E044204400438043C04300442043800200434043E043404300442043A043E0432044300200456043D0444043E0440043C043004460456044E00200449043E0434043E0020044104420432043E04400435043D043D044F0020005000440046002D0434043E043A0443043C0435043D044204560432002C002004410443043C04560441043D0438044500200456043700200444043E0440043C04300442043E043C0020005000440046002F0041002C00200437043204350440043D04560442044C0441044F00200434043E002000AB041F043E044104560431043D0438043A04300020043A043E0440043804410442044304320430044704300020004100630072006F00620061007400BB002E0020042104420432043E04400435043D04560020005000440046002D0434043E043A0443043C0435043D044204380020043C043E0436043D04300020043204560434043A04400438043204300442043800200437043000200434043E043F043E043C043E0433043E044E0020043F0440043E043304400430043C04380020004100630072006F00620061007400200456002000410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E00300020044204300020043F04560437043D04560448043804450020043204350440044104560439002E>

    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents that are to be checked or must conform to PDF/A-1b, an ISO standard for the long-term preservation \(archival\) of electronic documents.  For more information on creating PDF/A compliant PDF documents, please refer to the Acrobat User Guide.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)

  >>

>> setdistillerparams

<<

  /HWResolution [2400 2400]

  /PageSize [612.000 792.000]

>> setpagedevice



