
 

 

 

 

Dieses obskure Wunder eines Gottes 

Spiritualität in Zeiten des Übergangs  

im Werk von Henri Bremond  

 

Inaugural‐Dissertation 

zur Erlangung des Grades eines Doktors der Theologie 

an der Katholisch‐Theologischen Fakultät 

der Ludwig‐Maximilians‐Universität München 

 

 

 

 

 

vorgelegt von 

Silke Freund 

aus 

Tettnang 

im 

Juli 2021 

 



   2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Erstgutachter:  Prof. Dr. Peter Neuner 

Zweitgutachter:  Prof. Dr. Franz Xaver Bischof 

Tag der mündlichen Prüfung:  25.2.2022 



   3 

Vorwort 

Die vorliegende Studie wurde im Sommersemester 2021 von der Katholisch-Theologischen 

Fakultät der Ludwig-Maximilians-Universität München als Inauguraldissertation mit dem Ti-

tel „Dieses obskure Wunder eines Gottes. Spiritualität im Werk von Henri Bremond“ ange-

nommen. Sie wurde für die Veröffentlichung noch einmal gründlich durchgesehen und ge-

ringfügig überarbeitet. 

Mein besonderer Dank gilt an dieser Stelle Herrn Professor Dr. Peter Neuner für die langjäh-

rige Begleitung und geduldige Betreuung der Arbeit und für die Erstellung des Erstgutach-

tens. Seine intensive und wertschätzende Ermutigung bei gleichzeitiger Offenheit und gro-

ßem Verständnis für den familiären Werdegang seiner Doktorandin waren für die Fertigstel-

lung der Arbeit von unschätzbarem Wert. Mein Dank gilt ebenso Professor Dr. Franz Xaver 

Bischof für die Erstellung des Zweitgutachtens.  

Des Weiteren geht mein Dank an die Deutsche Forschungsgemeinschaft für die Aufnahme in 

das Graduiertenkolleg „Der Erfahrungsbegriff der europäischen Religion und sein Einfluss 

auf den Erfahrungsbegriff der außereuropäischen Religionen“ und die damit verbundene ide-

elle und finanzielle Unterstützung während der Arbeit an dieser Studie. 

Für beharrliches Nachfragen, wohlwollende Ermunterungen und wertvollen Anregungen 

danke ich zahlreichen Freunden, Verwandten, Weggefährten und Weggefährtinnen, die die 

Arbeit an dieser Studie über Jahre mitverfolgt und begleitet haben.  

Das Erscheinen vorliegender Studie gibt mir zuletzt die Gelegenheit, mich bei meinen Kin-

dern zu bedanken, die immer wieder bereit waren, auf mich zu verzichten, damit Mama „ihr 

Buch“ fertig schreiben kann. 

Ohne die vielfältige und unermüdliche Unterstützung meines Ehemannes wäre diese Arbeit 

wohl nie fertig geworden. Ihm sei diese Arbeit gewidmet. 

 

Ravensburg, im August 2022         

          Silke Freund



   4 

 

 

«... cette obscure merveille d’un Dieu qui peut être à la fois si près et si loin de nous.» 
 

 
 

Dieses Bild zeigt die Tür eines Hauses in Cauterets, einem berühmten Kurort in den Pyre-

näen. Recherchen meiner französischen Cousins haben ergeben, dass dieses Haus im Besitz 

von Henri Bremond war, der sich immer wieder in Cauterets aufgehalten hat, vgl. Varry, 

D., L’abbé Henri Bremond au travail, in: Fouilloux, É. (Hg.), Histoire et littérature chez 

Henri Bremond. Sous la direction de É. Fouilloux, textes réunis par F. Trémolières, Gre-

noble 2009, 47–60, 54.



   5 

Inhaltsverzeichnis 

Vorwort ............................................................................................................................ 3 

Abkürzungsverzeichnis ................................................................................................... 10 

EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – 

GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT ............................... 11 

1 Zeiten des Übergangs ............................................................................................... 12 

1.1 Diese Arbeit handelt von…. ............................................................................ 16 

1.2 … der Erfahrung der Absenz Gottes und der Suche nach seiner Präsenz ......... 19 

1.3 … einem neuen Glaubenstypus ....................................................................... 21 

1.4 … der Spiritualität als Phänomen des Übergangs ............................................ 23 

1.5 … Henri Bremonds Rezeption in Frankreich und Deutschland ........................ 26 

1.6 … und geht dabei folgendermaßen vor ............................................................ 32 

ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – 

MODERNISTISCH TANGIERT ................................................... 35 

1 «Toujours la nuit» – Erfahrung der Absenz Gottes im Leben von Henri Bremond .... 36 

2 «rangé parmi les suspects» – Des Modernismus verdächtig ...................................... 42 

2.1 «une image (…) souvent menteuse» – Abgrenzung und Verurteilung .............. 44 

2.2 «Une Église (…) fragilisée» – Modernismus als kirchlich-epistemischer 

Bruch .............................................................................................................. 49 

2.3 «le modernisme a été un panier de crabe» – Der Modernismus als 

heterogenes Phänomen .................................................................................... 52 

2.3.1 «Le christianisme a perdu son sens» – Die Neuausrichtung der 

christlichen Apologetik ......................................................................... 54 

2.3.2 «les mystiques et nous» – Im Bann der Mystik...................................... 55 

2.3.3 «Quoi donc alors? – ,Cherchons‘» – Gefühl und Erfahrung ................... 58 



INHALTSVERZEICHNIS 6 

3 «Il n’est pas un moderniste» – Henri Bremond und sein Netzwerk ........................... 61 

3.1 « je n’ai jamais été moderniste» – Henri Bremond und Friedrich von Hügel .... 62 

3.2 «attaché à l’Église» – Henri Bremond und George Tyrrell............................... 65 

3.3 «Il a ramassé les morts et pansé les blessés …» – Henri Bremond und 

Maurice Blondel ............................................................................................. 71 

3.4 «Les hommes sont tout, les idées rien …» – Henri Bremond und Lucien 

Laberthonnière ................................................................................................ 73 

3.5 «Bremond n’a jamais cru aux idées modernistes» – Henri Bremond und 

Alfred Loisy .................................................................................................... 74 

4 «ça y est, le livre est condamné» – Die Indizierung der Sainte Chantal..................... 80 

5 «à la marge de la société catholique» – Standortbestimmung am Rand der 

Catholica .................................................................................................................. 85 

ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – 

LITERARISCH GEWENDET ...................................................... 88 

1 «l’action implicite du Christ» – Auf den Spuren der Religionspsychologie ............... 89 

1.1 «La psychologie religieuse ne fait que naître» – Die Anfänge der 

Religionspsychologie ...................................................................................... 91 

1.1.1 «Explorer cette terre vierge» – Der Beginn der Religionspsychologie 

in Frankreich ........................................................................................ 93 

1.1.2 «William James poussé dans le concret» – Der Gegenstand der 

Religionspsychologie ............................................................................ 94 

1.2 «C‘est tout un volume de psychologie religieuse qui nous manque» – Henri 

Bremond und sein religionspsychologisches Anliegen..................................... 96 

1.2.1 «l’histoire intime de l‘ȃme» – Das Phänomen der Inquiétude 

religieuse .............................................................................................. 97 

2 «sonder une âme» – Auf neuen Wegen zu den Fundamenten der Theologie ........... 103 

2.1 «On ne comprend bien que ce que l’on aime» – Inhalt und Absicht der 

Newmanbiographie ....................................................................................... 104 

2.2 «Elle repousse ceux qui se trompent de porte» – Glaubenserfahrung als 

Ausgangspunkt ............................................................................................. 108 



INHALTSVERZEICHNIS 7 

3 «Dieu vit en nous» – Frömmigkeitsgeschichte als narrative Analyse ...................... 113 

3.1 «A montrer le mysticisme» – Die Genese der Histoire littéraire .................... 113 

3.2 «il ne s’agit pas de littérature religieuse» – Die Titelfindung ......................... 115 

3.3 «récréer une atmosphère spirituelle» – Die Vorgehensweise .......................... 120 

3.4 «la vie mystique» - Der Inhalt ....................................................................... 122 

3.4.1 «tenir sa modeste part dans le concert» – Das 17. Jahrhundert mit 

neuen Augen sehen ............................................................................. 124 

3.4.2 «La déchirure mystique» – Die Option für das 17. Jahrhundert ........... 126 

3.4.3 «Le moment d’une rupture» – Das 17. Jahrhundert als Spiegel für 

das 19. Jahrhundert? ........................................................................... 129 

3.5 «Pourquoi ne pas tout ramener à cette présence de Dieu rayonnante» – Der 

Duktus der HL............................................................................................... 132 

3.5.1 «Échelle mystique» – Das Vorwort ..................................................... 132 

3.5.2 «Une doctrine de la vie intérieure» – Die Bände I–IV ......................... 133 

3.5.3 «nous atteignons les plus hauts sommets de la mystique» – Die Bände 

V–VI .................................................................................................. 138 

3.5.4 «La grande synthèse» – Band VII und VIII ......................................... 141 

3.5.5 «s’entraîner (…) à bien, à mieux vivre» – Die Bände IX–XI ............... 142 

4 «La Métaphysique des Saints» – Die Metaphysik der Heiligen ............................... 144 

4.1 «Ce je ne sais quoi» – Die theozentrische Ausrichtung des Gebetes .............. 147 

4.2 «théocentrisme», «ascétisme», «panhédonisme», «anthropocentrisme» – Ein 

erstes Abstecken des Terrains........................................................................ 149 

4.3 «La fine pointe» – Die Verortung des Theozentrismus in der Seelenspitze ..... 152 

4.4 «L’expérience seule nous ouvre l‘accès» – Die Erfahrung der Mystiker und 

Mystikerinnen ............................................................................................... 159 

4.5 «insaissisable» – Bremond entzieht sich ........................................................ 161 

4.6 Exkurs: «Ascèse ou prière?» – Bremonds Interpretation der ignatianischen 

Exerzitien ...................................................................................................... 166 

4.7 «qui nous retire au fond de nous-mêmes» – Die Quintessenz der 

Métaphysique des Saints ............................................................................... 169 

4.8 «sans rien sentir (…), mais je vais» – Auf der Suche einer gemeinsamen 

Erfahrung ...................................................................................................... 173 



INHALTSVERZEICHNIS 8 

4.9 «tour centrale» – Die Analyse der Métaphysique des Saints durch Michel de 

Certeau ......................................................................................................... 177 

5 «Cette expérience, le poète ne peut pas la garder pour lui» – Henri Bremond und 

die Poésie pure....................................................................................................... 185 

5.1 «le fluide mystérieux» – Die interpersonelle Komponente der poetischen 

Erfahrung ...................................................................................................... 186 

5.2 «Une connaissance qui ne s’exprime pas» – Poetische und mystische 

Erfahrung ...................................................................................................... 188 

5.3 «l’activité poétique est une ébauche naturelle et profane de l’activité 

mystique» – Konklusion................................................................................ 193 

6 «l’expérience mystique n’est pas d’ordre intellectuel» – Das Mystikverständnis 

von Henri Bremond und Alfred Loisy .................................................................... 196 

6.1 «c‘est la religion même» -  Mystik im Werk Alfred Loisys ........................... 197 

6.2 «le plus grand écrivain ecclésiastique de notre pays.» – Henri Bremonds 

Mystikverständnis aus der Sicht Alfred Loisys .............................................. 199 

6.3 «grands mystiqueurs que nous sommes» – Alfred Loisy aus der Sicht Henri 

Bremonds...................................................................................................... 201 

6.3.1 «Un clerc qui n‘ a pas trahi» – Eine apologetische Verteidigung ......... 203 

6.3.2 «pas trahi l’Église romaine» – Mystischer und dogmatischer Glaube .. 204 

6.3.3 Un clerc qui n’a pas trahi – Verteidigungs- oder Bekenntnisschrift?... 209 

6.4 «cela va au fond» – Ein mystisches Verwandtschaftsverhältnis ..................... 210 

DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – 

ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT ......................................... 212 

1 Erfahrung … .......................................................................................................... 213 

1.1 … der Modus der Prozesshaftigkeit ............................................................... 214 

1.2 … der Modus der Aneignung ........................................................................ 215 

1.3 … der Modus der Inquiétude ......................................................................... 216 

1.4 … der Modus der Unfassbarkeit .................................................................... 219 

1.5 … der Modus der Universalität ..................................................................... 220 

1.6 … der Modus der Fragilität ........................................................................... 221 



INHALTSVERZEICHNIS 9 

1.7 … der Modus der Gotteskrise ........................................................................ 223 

1.8 … der Modus der offenen Fragen .................................................................. 225 

2 Eine Spiritualität des Überganges, die … ............................................................... 228 

2.1 … einen visionären Kern beinhaltet .............................................................. 228 

2.2 … eine mahnende Funktion einnimmt ........................................................... 229 

2.3 … sich auf die praeambula fidei von Erfahrung konzentriert ......................... 232 

2.4 … das Verhältnis zur Versprachlichung kritisch beleuchtet ........................... 234 

2.5 … eine moderne religiöse Erfahrung freilegt ................................................. 237 

2.6 ... Prozesscharakter hat .................................................................................. 239 

3 In der Spur des Vagabunden – was bleibt von Bremond? ....................................... 242 

3.1 Die Suche leben ............................................................................................ 244 

3.2 Das Erbe wahren ........................................................................................... 247 

3.3 Den neuen Raum eröffnen ............................................................................. 249 

3.4 Die Transformation wahrnehmen .................................................................. 250 

3.5 Den spirituellen Habitus konkretisieren ......................................................... 252 

3.6 Die Vermittlung ausbauen ............................................................................. 254 

3.7 Die Dialektik von Anwesenheit und Abwesenheit ausgestalten ..................... 257 

LITERATURVERZEICHNIS..................................................................................... 260 

Primärliteratur – Werke von Henri Bremond ................................................................. 261 

Sekundärliteratur ........................................................................................................... 262 



   10 

Abkürzungsverzeichnis 

Die Abkürzungen für Zeitschriften, Lexika und wissenschaftliche Reihen werden verwen-

det nach: Schwertner, S., IATG2. Internationales Abkürzungsverzeichnis für Theologie und 

Grenzgebiete, Berlin-New York 21994 (= Theologische Realenzyklopädie. Abkürzungsver-

zeichnis). 

I. Allgemeine Abkürzungen 

DSp  Dictionnaire de la Spiritualité ascétique et mystique 

LThK  Lexikon für Theologie und Kirche 

NRTh  Nouvelle revue théologique 

RAM  Revue d’ascétique et de mystique 

RGG  Religion in Geschichte und Gegenwart 

RHE  Revue d’histoire ecclésiastique 

RSR  Recherche de science religieuse 

TRE Theologische Realenzyklopädie 

II. Abkürzungen der Werke von Henri Bremond 

HL I, HL II, HL III  Histoire littéraire du sentiment religieux en France, Bd. I–III. 

HL IV, HL V, HL VI Histoire littéraire du sentiment religieux en France, Bd.VI–VI. 

HL VII, HL VIII Histoire littéraire du sentiment religieux en France, Bd. VII–VIII. 

HL IX, HL X, HL XI Histoire littéraire du sentiment religieux en France, Bd. IX–XI. 

 

Alle Bände werden zitiert nach: Bremond, H., Histoire littéraire du sentiment religieux en 

France, depuis la fin des guerres de religion jusqu’à nos jours. Édition intégrale sous la 

direction de F. Trémolières, 5 Bde., Grenoble 2006. HL I–III befinden sich in Band 1, HL 

IV–VI in Band 2, HL VII–VIII in Band 3 und HL IX–XI in Band 4 dieser Ausgabe, die die 

11 Bände der Originalausgabe von 1916–1933 in vier Bänden angeordnet hat. Bei den wei-

teren Werken von Henri Bremond wird mit Kurztiteln gearbeitet, diese sind (kursiv in 

Klammern) im Literaturverzeichnis aufgeführt. 



   11 

EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN 
DES ÜBERGANGS – 
GEGENWARTSBEZOGEN 
ANALYSIERT 



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 12 

1 Zeiten des Übergangs 

„Ja, das Ungenügen plagt uns alle, nicht nur die Mystiker: (…) ein Ungenügen, eine 
Hungrigkeit, Unzufriedenheit, der Durst nach dem ganz Anderen.“ 1 

Mit diesen Worten beschreibt der Künstler Arnulf Rainer das Gefühl, das den Schaffens-

prozess seiner Kunstwerke begleitet, bedrängt und beflügelt. Es ist ein andauerndes Ringen 

„um ein Thema, das zunehmend im Dunkeln stattfindet.“2 Kunst ereignet sich bei Rainer 

als „geistliches Spannungsverhältnis“,3 situiert zwischen den Polen Mangel und Sehnsucht, 

als Bindeglied zwischen einem Christus, der als Gestalt zwar nicht mehr greifbar – für den 

Betrachter folglich entzogen – und dennoch im Bild anwesend und vom Betrachter neu 

erschlossen, ausgedeutet werden muss.4 Es hat ganz den Anschein, als stehe jene Hungrig-

keit, jenes Unbehagen am Beginn eines Prozesses, der den Betrachter in ein wie auch immer 

geartetes „Dazwischen“ führt, in dem Qualität und Wahrheit des Bildes in dem Maße auf-

brechen, in dem sich das Bild verdunkelt.5 

Mit dem Versuch, sich selbst zu interpretieren, hält Arnulf Rainer Ausschau nach Pa-

rallelen für das, was sich beim Malen ereignet. Er findet sie in der Religion, genauer im Chris-

tentum.6 Dieses Ungenügen, das bei Rainer aufbricht, ist für ihn kein rein individuelles Phäno-

men, sondern ein Gefühl, welches ihn mit den Mystiker und Mystikerinnen verbindet: Während 

Rainer Mangel und Sehnsucht in seinen Übermalungen Raum gibt, schlägt sich das mystische 

Erleben in Texten nieder, geschrieben in dem Bemühen, jene Regungen einzufangen, die sich 

abspielen, wenn einer sein Leben glaubend ausrichtet.7 In der Geschichte des Christentums 

erlebt die Mystik immer dann eine Renaissance, wenn Gott als fern und abwesend erfahren 

 
1  Friedhelm Mennekes im Gespräch mit Arnulf Rainer, in: Thierolf, C. (Hg.), Arnulf Rainer: Schriften. 

Selbstzeugnisse und ausgewählte Interviews, Ostfildern 2010, 235–246, hier 238. Im Folgenden abge-
kürzt mit: Friedhelm Mennekes im Gespräch mit Arnulf Rainer. 

2  Ebd., 238. 
3  Ebd., 243.  
4  Ebd., 243: „Aber für mich genügt, dass etwas spürbar ist“. 
5  Ebd., 240. 
6  Ebd., 236. 
7  So ist es auch nicht verwunderlich, dass Rainer beim Beschreiben jenes Gefühls auf die Mystiker und 

Mystikerinnen rekurriert, da Kunst und Mystik durch dieses Gefühl vereint sind und beide von diesem 
Gefühl in ihrem jeweiligen Gebiet Zeugnis geben.  



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 13 

wird und die Suche nach dem ganz Anderen aufbricht; gerade weil Althergebrachtes brüchig 

wird, weil alte Pfade unbegehbar und neue Wege beschritten werden sollen.8 Dieses meist an 

Wendepunkten und Umbruchzeiten des Christentums in Erscheinung tretende Phänomen, das 

nicht selten Ausdruck gesellschaftlicher Umwälzungsprozesse ist,9 wird dabei begleitet von 

einer allerorten spürbaren Unruhe, die sich sowohl im Erleben Einzelner als auch bei einer aus 

den Fugen geratenen Gesellschaft bemerkbar macht10 und als unbehagliches „Dazwischen“ 

empfunden wird: Das schon fragil Gewordene ist dabei, zu verblassen und der Ausgang des 

Aufbruchs, der sich am Horizont abzeichnet, ist noch ungewiss. In diesem Punkt treffen sich 

mystisches Erleben und künstlerisches Schaffen. Beide sind Zeugen, die in Zeiten des Um-

bruchs an Deutungshoheit gewinnen, da sie Transformationsprozesse widerspiegeln, die für 

Individuum und Gesellschaft wegweisend sind. 

In Bezug auf das Christentum lassen sich in Zeiten des Umbruchs Spuren der Un-

ruhe beim gläubigen Subjekt, auf dem Feld der Spiritualität und anhand vielfältiger Versu-

che, Lösungswege und Formen der Bewältigung anzubieten, erkennen.  

 
8  Hans Joachim Höhn hat diese Brüchigkeit als integralen Bestandteil des Fortbestehens von Religion in 

der Moderne gekennzeichnet, Höhn, H.-J. Einleitung: An den Grenzen der Moderne. Religion – Kultur – 
Philosophie, in: Ders. (Hg.), Krise der Immanenz. Religion an den Grenzen der Moderne, Frankfurt a. M. 
1996, 7–28, hier 8: „Der Religion und der Moderne ist gemeinsam, dass es für beide kein kontinuierliches, 
lineares, ungebrochenes Fortbestehen gibt. Wer Zeuge der Erosion von Religion und Moderne ist, beo-
bachtet auch beider Weiterbestehen. (…) Neu ist, dass das Entzauberte nicht verschwindet, sondern ge-
wandelt, gebrochen, ‚dekonstruiert‘ wiederkehrt.“ Diese Wiederkehr vollziehe sich auch, so Höhn weiter, 
auf dem Feld der Mystik, überhaupt sei Religion in der Moderne ein „Platzhalter für das, was dem Men-
schen fehlt“. Im Folgenden abgekürzt mit: Höhn, Einleitung: An den Grenzen der Moderne und Ders., 
Krise der Immanenz. 

9  Karl Gabriel hat darauf aufmerksam gemacht, dass gerade auf dem religiösen Feld eine Gesellschaft im 
Umbruch fragend und suchend auf dem Weg nach sich selbst unterwegs ist: Hier ringen unterschiedliche 
Akteurinnen und Akteure darum, Lösungs- und Bewältigungsstrategien zu offerieren und zu diskutieren, 
deren Gemeinsamkeit in einem auf Distanz Gehen zum institutionell verfassten Modell von Religion be-
steht, vgl. Gabriel, K., Gesellschaft im Umbruch – der Wandel des Religiösen, in: Krise der Immanenz, 
31–49, hier 35–37. Im Folgenden abgekürzt mit: Gabriel, Gesellschaft im Umbruch. 

10  Auf dieses Unbehagen hat Zygmunt Baumann hingewiesen, der dieses Verspüren eines Mangels für die 
Postmoderne konstatiert: „Was die Vergangenheit unserer Meinung nach hatte, ist das, was uns, wie wir 
wissen, fehlt.“, Baumann, Z., Unbehagen in der Postmoderne, Hamburg 1999, 157, im Folgenden abge-
kürzt mit: Baumann, Unbehagen in der Postmoderne. Das drängendste Verlangen werde nach dem sicht-
bar, was am meisten fehlt. In Bezug auf die Postmoderne stellt Baumann das Fehlen eines Bezugsrah-
mens, ein Fehlen von Beständigkeit und Treue fest. Die Konsequenzen dieses Mangels führen ihn zu den 
Gestalten des Touristen und Vagabunden als Helden und Opfer der Postmoderne, vgl. Unbehagen in der 
Postmoderne, 149–167 und Kapitel 1.3. in der Einleitung dieser Arbeit. Begleiterscheinung dieser Ent-
wicklung ist eine neu aufkommende Sehnsucht und ein Aufgeschlossen-Sein für Spiritualität, „ein neues 
Fragen nach Transzendenz, eine neue Suche nach heiligen Orten und Zeiten sind Epiphänomene eines 
weit um sich greifenden Unbehagens an der Moderne, die offensichtlich zu viel versprochen hatte“. Höhn, 
Einleitung: An den Grenzen der Moderne, 9.  



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 14 

Die Wendezeit zum 20. Jahrhundert, die zur so genannten Modernismuskrise11 führt,12 ist 

eine solche Übergangszeit. Eingebettet in die crise du fin de siècle, die ihrerseits „eine Krise 

des Rationalismus und Positivismus“13 darstellt, manifestiert sich hier eine Unruhe, die – 

verstärkt durch die Traumata des Ersten Weltkrieges – einer ganzen Generation das Gefühl 

gibt, sich in einer Zwischenzeit zu befinden: 

„Das ist das Schicksal unserer Generation, dass wir zwischen den Zeiten stehen. 
Wir gehörten nie zu der Zeit, die heute zu Ende geht. Ob wir je zu der Zeit gehören 
werden, die kommen wird? Und wenn wir von uns aus zu ihr gehören könnten, ob 
sie so bald kommen wird? So stehen wir mitten dazwischen.“14 

Eingebettet in eine generelle Krise der französischen Gesellschaft,15 äußert sich die so ge-

nannte Modernismuskrise, und damit beschäftigt sich diese Arbeit, in einer schon lange 

existierenden Kluft zwischen offiziellen Glaubensvorstellungen und der religiösen Erfah-

rung des einzelnen Glaubenden, geht es bei ihr doch in zugespitzter Form um die Frage 

nach der Vorrangigkeit von gläubigem Subjekt oder kirchlichem Referenzrahmen in Bezug 

auf den Glauben.16 Sie manifestiert sich in einem neu erwachten Interesse an der Mystik, 

 
11  Aufgrund der Tatsache, dass der Modernismus ein Begriff ist, der von denjenigen, die er bezeichnet, nicht 

selbst kreiert wurde und in der Geschichte der katholischen Kirche negativ konnotiert ist, werden im 
Folgenden die Begriffe Modernismus und modernistisch kursiv gesetzt. Mit dem Modernismus beschäf-
tigt sich Teil I dieser Arbeit. 

12  Weiß, O., Aufklärung – Modernismus – Postmoderne. Das Ringen der Theologie um eine zeitgemäße 
Glaubensverantwortung, Regensburg 2017, 76. Im Folgenden abgekürzt mit: Weiß, Aufklärung – Mo-
dernismus - Postmoderne.  

13  Weiß, Aufklärung – Modernismus – Postmoderne, 98. 
14  Gogarten, F., Zwischen den Zeiten in: Die christliche Welt 34 (1920), H. 24 Sp. 374–378, hier Sp. 374. 

Ganz ähnlich lautet die Diagnose seines französischen Zeitgenossen, des Schriftstellers Paul Valéry: «Et 
de quoi c’était fait, ce désordre de notre époque mentale? De la libre coexistence dans tous les esprits 
cultivés des idées les plus dissemblables, des principes de vie et de connaissance les plus opposés. C’est 
là ce qui caractérise une époque moderne.» Dieses Zitat findet sich bei: Colin, P., L’audace et le soupçon. 
La crise moderniste dans le catholicisme français (1893–1914), Paris 1997, 449. Im Folgenden abgekürzt 
mit: Colin, Crise moderniste. 

15  Vgl. Colin, Crise moderniste, 497. 
16  Diese Spannung taucht immer wieder auf vgl. Theobald, Ch., La «théologie spirituelle». Point critique 

pour la théologie dogmatique, in: NRT (1995), 178–198, 180 f., im Folgenden abgekürzt mit: Theobald, 
La théologie spirituelle. Theobald verweist hier unter anderem auf die Exerzitien des Ignatius von Loyola, 
in denen sich eine erste Spannung darin zeigt, dass sich das gläubige Subjekt am Ende der Exerzitien zur 
Kirche positionieren soll; gleichfalls zeigt sich diese Spannung zum ersten Mal bei den Mystiker und 
Mystikerinnen des 16. Jahrhunderts. Sowohl Theobald als auch Balthasar sehen ein Anbahnen dieser 
Spannung bereits durch den Einzug des aristotelischen Denkens im 13. Jahrhundert gegeben, siehe dazu 
Balthasar, H.U., Theologie und Heiligkeit, in: Verbum Caro (Skizzen zur Theologie I), Einsiedeln 1960, 
195–224, 200 f., im Folgenden abgekürzt mit: Balthasar, Theologie und Heiligkeit, und Theobald, La 
théologie spirituelle, 190. 



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 15 

als jenem Terrain, auf dem sich ausgehend von einer individuell und gesellschaftlich erfah-

renen Brüchigkeit transformative Umwälzungen ereignen. 

Die gegenwärtige Krisensituation der Kirche erfordert einen neuen Blick auf diese 

Wendezeit17 – auf die sich dort manifestierende Unruhe, das wache Interesse an Spiritualität 

und der Möglichkeit religiöser Erfahrung, die regelrecht aufgebrochen, aber nicht beant-

wortet sind. Eine Perspektive, die sich gerade in der heutigen religiösen Realität, die von 

Sehnsucht nach individueller, spiritueller Erfahrung bei gleichzeitig schwindender äußerer 

Gewähr religiöser Formen geprägt ist, lohnt zu erheben.  

 
17  Mit der so genannten Modernismuskrise haben sich umfassend auf französischer Seite Colin, Crise mo-

derniste; auf deutscher Seite Neuner, P., Der Streit um den katholischen Modernismus, Frankfurt a. M. – 
Leipzig 2009, im Folgenden abgekürzt mit: Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus; Ders., 
100 Jahre nach der Modernismusenzyklika. Das Problem der Dogmengeschichte, in: Stimmen der Zeit 9 
(2007), 579–592, im Folgenden abgekürzt mit: Neuner, 100 Jahre nach der Modernismusenzyklika; Ders., 
Glaubenserfahrung und Vernunft im Schatten des Modernismus, in: Delgado, M./Vergauwen, G. (Hg.), 
Glaube und Vernunft – Theologie und Philosophie. Aspekte ihrer Wechselwirkung in Geschichte und 
Gegenwart, Freiburg 2003, 161–178; Schaeffler, R., Der „Modernismus-Streit“ als Herausforderung an 
das philosophisch-theologische Gespräch heute, in: Theologie und Philosophie 55 (1980), 514–534, im 
Folgenden abgekürzt mit: Schaeffler, Der „Modernismus-Streit“; Weiß, Aufklärung – Modernismus – 
Postmoderne und Arnold, C., Kleine Geschichte des Modernismus, Freiburg i. Br. 2007, im Folgenden 
abgekürzt mit: Arnold, Kleine Geschichte des Modernismus, auseinandergesetzt, um stellvertretend ei-
nige zu nennen. Hier werden jeweils auch das Feld der Mystik und die Auseinandersetzung um den Stel-
lenwert der religiösen Erfahrung thematisiert. Dem Desiderat der Modernismusforschung folgend, sich 
dabei auf einzelne Persönlichkeiten zu konzentrieren und dadurch die auf dem Gebiet der Spiritualität 
aufbrechende Unruhe zu dokumentieren und Bruchstellen sichtbar zu machen, widmen sich der Sammel-
band von Wolf, H./Schepers, J. (Hg.) „In wilder zügelloser Jagd nach Neuem“. 100 Jahre Modernismus 
und Antimodernismus in der katholischen Kirche (Römische Inquisition und Indexkongregation Bd.12), 
Paderborn –München – Wien – Zürich, 2009, im Folgenden abgekürzt mit: Wolf, „In wilder zügelloser 
Jagd nach Neuem“, sowie Arnold, C., Katholizismus als Kulturmacht. Der Freiburger Theologe Joseph 
Sauer (1872–1949) und das Erbe des Franz Xaver Kraus (Veröffentlichungen der Kommission für Zeit-
geschichte, Reihe B: Forschungen, Bd. 86), Paderborn 1999, im Folgenden abgekürzt mit: Katholizismus 
als Kulturmacht; ferner Neuner, P., Religion zwischen Kirche und Mystik. Friedrich von Hügel und der 
Modernismus, Frankfurt a. M. 1977, im Folgenden abgekürzt mit: Neuner, Religion zwischen Kirche und 
Mystik und Ders., Religiöse Erfahrung und geschichtliche Offenbarung. Friedrich von Hügels Grundle-
gung der Theologie (Beiträge zur ökumenischen Theologie Bd. 15), München – Paderborn – Wien 1977, 
im Folgenden abgekürzt mit: Neuner, Religiöse Erfahrung und geschichtliche Offenbarung. Eine Ausei-
nandersetzung mit Person und Werk französischer Protagonisten haben Theobald, Ch., Maurice Blondel 
und das Problem der Modernität. Beitrag zu einer epistemologischen Standortbestimmung zeitgenössi-
scher Fundamentaltheologie (Frankfurter theologische Studien 35), Frankfurt a. M. 1988, im Folgenden 
abgekürzt mit: Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Mondernität und Wilmer, H., Mystik 
zwischen Denken und Tun. Ein neuer Zugang zur Philosophie Maurice Blondels (Freiburger theologische 
Studien 150), Freiburg 1992, im Folgenden abgekürzt mit: Wilmer, Mystik zwischen Denken und Tun, 
vorgelegt. Diese Herangehensweise verfolgt auch die vorliegende Arbeit, in der das Werk von Henri 
Bremond in den Kontext der damaligen Krisenzeit und dabei gleichzeitig der Fokus auf die auf dem Feld 
der Spiritualität sich manifestierenden Transformationsprozesse gelegt werden soll.  



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 16 

1.1 Diese Arbeit handelt von…. 

Arnulf Rainer bringt die Parallelität, die er zwischen dem mystischen Erleben und seinem 

künstlerischen Schaffen zieht, mit dem Namen Henri Bremond in Verbindung,18 einem 

französischen Jesuiten und Priester, dessen Leben und Werk eng mit der Zeit des französi-

schen Modernismus verwoben ist: 

„Damals bin ich auf ein für mich sehr wichtiges Buch gestoßen: Henri Bremond, 
Das wesentliche Gebet. Darin geht es um die französischen Frömmigkeitssysteme 
im 16., 17. und 18. Jahrhundert. Bremond behandelt darin in einer sehr klaren Spra-
che das stille, das heißt nonverbale Gebet. Es ist für ihn die Quelle vieler mystischen 
Systeme. Daran anknüpfend die Probleme der ‚Entwerdung‘, die ‚Entnichtung‘, das 
‚Nada‘. Die Parallelen zu meinen Zumalungen, auch meinen Kreuzmalungen, spe-
ziell an der Theologie Louis Chardons O.P., konnte ich durch diese Buchseiten nicht 
mehr vergessen.“19 

Unruhe als spirituelle Impulsgeberin von Mystik und Kunst: Rainer offeriert die sich in 

Form der Hungrigkeit artikulierende Gottessehnsucht als ein Merkmal der Spiritualität von 

gestern, heute und morgen und verweist auf den französischen Priester Henri Bremond, bei 

dem sie eine anschauliche, persönliche und theologische Auseinandersetzung gewinnt. Bre-

mond verspürt bei sich selbst ein Unvermögen, Gott zu erfahren. Dieses Unvermögen löst 

bei ihm eine religiöse Unruhe aus, die als Generator seiner Hinwendung zur religiösen Er-

fahrung gesehen werden kann. Sie ist gepaart mit einer Resonanzerfahrung, die sich beim 

Lesen der Erfahrungen Dritter bemerkbar macht: 

„Ich habe kein Gefühl von einer persönlichen Gottesbeziehung. Ich beneide dieje-
nigen heftig, die ein Gefühl dieser Art empfinden, weil ich weiß, dass es mir eine 
große Hilfe wäre. Obwohl ich, im wahrsten Sinne des Wortes, von diesem Gefühl 
Gottes entblößt bin, gibt es bei mir jedoch etwas, das erwacht, das antwortet, wenn 
andere Stimmen mir von dieser Erfahrung erzählen. Etwas sagt mir: Da ist die 
Wahrheit. Nennen Sie das, wenn Sie wollen, meinen mystischen Keim. Dieser 
Keim ist weit verbreitet.“20 

 
18  Weiß, Aufklärung – Modernismus – Postmoderne, 18, rekurriert ausdrücklich auf die gerade von Henri 

Bremond ins Feld geführte verwandtschaftliche Beziehung von Poesie und Mystik.  
19  Friedhelm Mennekes im Gespräch mit Arnulf Rainer, 237.  
20  Bremond, H., Histoire littéraire du sentiment religieux en France, depuis la fin des guerres de religion 

jusqu’à nos jours. Édition intégrale sous la direction de F. Trémolières, 5 Bde., Grenoble 2006. Dabei 
wird die Zählung der Originalbände, die in der Ausgabe von F. Trémolières in vier Bänden gruppiert 
worden sind (siehe Erläuterungen Abkürzungsverzeichnis), übernommen und im Folgenden abgekürzt 

 



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 17 

In Ermangelung einer auf einem Gefühl basierenden Gotteserfahrung ist er dem auf der 

Spur, was religiöse Erfahrung eigentlich begründet, was ihre Substanz ausmacht. Dabei 

zeigt sich gerade in jenem Gefühl ein Bruch, der Indikator eines Modernisierungsprozesses 

ist. Bremonds Sehnsucht nach diesem Gefühl hat zur Folge, dass er dem, was in ihm er-

wacht, nachgeht. Das Paradoxon des eigenen Nicht-Erfahrens bei gleichzeitigem Angespro-

chen-Sein von den Erfahrungen anderer löst in ihm eine Unruhe aus, die als Katalysator für 

sein gesamtes Werk begriffen werden kann.  

Henri Bremond findet in der mystischen Sprechweise ein Wiederhallen dessen, was 

eigentlich nicht gesagt werden kann, von dem man aber zutiefst ergriffen ist. Die Mystiker 

und Mystikerinnen des 17. Jahrhunderts in Frankreich, die Heiligen, wie er sie nennt, su-

chen, ohne es zu artikulieren, nach neuen Wegen für den christlichen Glauben. Es ist jene 

Unruhe, jene Erfahrung der Abwesenheit, die auch heute noch virulent ist. Sie stellt das 

Bindeglied zwischen dem 17. Jahrhundert, dem Beginn des 20. Jahrhunderts und unserer 

heutigen Zeit dar: Die Vorgeschichte dieser Erfahrung, die bei den Mystikern und Mysti-

kerinnen des 17. Jahrhunderts eine Verdichtung erfährt, so die These, könnte nicht nur die 

vor uns liegende Vergangenheit, also die Übergangszeit, in der Henri Bremond lebt, beein-

flusst haben, sondern auch, und davon geht diese Arbeit aus, unsere Zukunft betreffen. 

Wenn die Brücke zwischen gestern und heute brüchig wird, dann überträgt sich diese Brü-

chigkeit auf das Subjekt. Deshalb brauchen wir ein Bewusstsein dafür, wie es zu dieser 

Brüchigkeit gekommen ist. Aus diesem Grund kann eine sinnvolle Standortbestimmung, 

die der gegenwärtigen Verfassung des Christentums in Europa gerecht wird, nur mit Hilfe 

eines Rückblicks erfolgen.  

 
mit: HL I–XI. Die einzelnen Bände werden mit römischen Ziffern angegeben (und die Seitenzahlen des 
Vorwortes der einzelnen Bände sind im Original auch römische Ziffern und werden deshalb auch so wie-
dergegeben). Die Bände der Ausgabe von F. Trémolières, in denen sich neben den Originalbänden von 
Henri Bremond auch weitere Zusammenstellungen und Artikel zu Henri Bremond befinden, werden im 
Folgenden, wenn es sich um besagte Artikel handelt, mit: Histoire littéraire du sentiment religieux en 
France Bd. 1–5, wiedergegeben. Hier HL VI, in: Histoire littéraire du sentiment religieux en France Bd. 
2, II–III: «Je n'ai le sentiment d'aucune relation personnelle avec Dieu. J'envie fort ceux qui éprouvent un 
sentiment de ce genre, car je sais qu'il me serait d'un grand secours. Cependant, bien que je sois dépourvu 
de ce sentiment de Dieu, au sens direct et fort de ce mot, il y a chez moi quelque chose qui s'éveille, qui 
répond lorsque d'autres voix me parlent de cette expérience. Quelque chose me dit: C'est là que c'est la 
vérité. Appelez cela, si vous voulez, mon germe mystique. Ce germe est très commun.» Dieses Zitat 
stammt nicht von Henri Bremond selbst, sondern er lässt an dieser Stelle William James für sich sprechen, 
eine Vorgehensweise, die für Bremond typisch ist. Es handelt sich hier, wie bei allen folgenden Zitaten 
von Bremonds Werken, Briefen, Aufzeichnungen um eigene Übersetzungen. Im Folgenden wiedergege-
ben mit: HL VI. 



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 18 

Für diesen Rückblick bietet sich Henri Bremond in zweifacher Hinsicht an: Zum 

einen lebt er selbst in einer Zwischenzeit und setzt sich mit der Frage nach der religiösen 

Erfahrung auseinander. Zum anderen sucht er in der Vergangenheit Antworten auf seine 

Fragen. Er geht damit der bedeutenden Frage nach, die uns heute auch noch beschäftigt, 

nämlich inwiefern unter den Voraussetzungen sich zersetzender Bindeglieder und dem Vor-

herrschen von Gläubigen, die zu Bastlern ihrer eigenen Spiritualität werden, das „Christen-

tum als Christentum funktionieren“21 kann. In den Spuren Bremonds will diese Arbeit für 

den gegenwärtigen Diskurs das neu bedenken, was Henri Bremond in seinem umfangrei-

chen Werk zu dieser Thematik zutage gefördert hat. Dabei bleibt sie nicht bei einer wie 

auch immer gearteten Rehabilitation Bremonds stehen, sondern versucht, über eine Annä-

herung an sein Werk und seine Person, Impulse für heutige Fragestellungen zu finden. 

Henri Bremonds Interesse gilt dabei der Spiritualität als der subjektiven Seite der 

Dogmatik.22 Dieser wendet er sich zu, weil er in ihr jenen Ort sieht, der zum Stachel im 

Fleisch für eine neuscholastische Theologie wird, der ihr gesellschaftlicher Referenzrah-

men wegbricht. Den französischen Priester bewegt die Frage, wie sein eigener Glaube an-

gesichts der von ihm gemachten Erfahrungen an Beständigkeit gewinnen kann. Der Wegfall 

einer gesamtgesellschaftlichen Einbettung läutet während der Modernismuskrise auf dem 

Feld der Mystik und Spiritualität jene Wiederbelebung des Glaubens ein, die Bremond unter 

Referenzialität auf seine eigene Erfahrung nachzeichnet. So fragt diese Arbeit im Fach Dog-

matik danach, mit welchen Herausforderungen sich eine Dogmatik in Zeiten des Übergangs 

konfrontiert sieht, deren Fokus nicht mehr auf Einheit und Erhalt der Konformität einer 

religiösen Gruppe, sondern deren Aufgabe zunehmend darin zu sehen ist, den Gläubigen 

 
21  Bogner, D., Zukunftsfähig oder ortlos? Der religiös-politische Bruch als Ausgangsbedingung für heutiges 

Christentum nach Michel de Certeau, in: Orientierung 2 (2000), 15–20, hier 19. Im Folgenden abgekürzt 
mit: Bogner, Zukunftsfähig oder ortlos? 

22  Vgl. Balthasar, Theologie und Heiligkeit, 227 und 195. Hans Urs von Balthasar skizziert hier seine Vor-
stellung einer knienden Theologie, die auf Voraussetzungen beruht, die Kritik hervorgerufen haben, auf 
die an dieser Stelle nicht weiter eingegangen werden kann. Stellvertretend sei an dieser Stelle verwiesen 
auf Winkler, U., Kniende Theologie. Eine religionstheologische Besinnung auf eine Spiritualität kompa-
rativer Theologie, in: F. E. Dobberahn /J. Imhof (Hg.), Wagnis der Freiheit. Perspektiven geistlicher The-
ologie. FS Paul Imhof (Strukturen der Wirklichkeit 4), Wambach 2009, 162–198, und Striet, M., Theo-
logie im Zeichen der Coronapandemie. Ein Essay, Ostfildern 2021, 16, im Folgenden abgekürzt mit: 
Striet, Theologie im Zeichen der Coronapandemie. Die Diagnose Balthasars, die der Spiritualität, Dog-
matik und Apologetik im neuscholastischen Umfeld bescheinigt, den „Atem des betenden Suchens“ ver-
loren zu haben, hätte sicher die Zustimmung von Henri Bremond erfahren. Der Titel Heiligkeit und The-
ologie wurde interessanterweise für eines der wenigen ins Deutsche übersetzten Werke von Henri Bre-
mond gewählt; auch hier ein deutlicher Anklang an Hans Urs von Balthasar: Bremond, H., Heiligkeit und 
Theologie. Vom Carmel zu Kardinal Bérulles Lehre. Herausgegeben von E. M. Lange, Regensburg 1962. 



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 19 

das Mysterium ihrer Existenz zu erschließen.23 Henri Bremond besitzt ein waches Gespür 

für jenes Auseinanderdriften von dogmatischer und spiritueller Theologie, von Theologie 

und Heiligkeit, ein Interesse, das schnell auf Ablehnung und Skepsis stoßen kann und ge-

stoßen ist.24  

Dabei beschreitet Henri Bremond einen Weg, der uns in Erinnerung ruft, dass wir 

diese Unruhe nicht uns selbst, sondern unser Glauben, Dürsten und Sehnen einem anderen 

verdanken. Hierin liegt die Aufgabe einer zeitsensiblen Dogmatik,25 die Henri Bremond auf 

den Wegen der spirituellen Theologie vagabundierend auslotet. Denn dieses Ausloten, da-

von ist Bremond zutiefst überzeugt, muss jede Epoche, jede Gemeinschaft, jedes Indivi-

duum für sich immer wieder neu vollziehen. Es geht, und dies ist der Weg, auf den Henri 

Bremond seine Leserschaft einlädt, nicht darum, jene Unruhe zum Stillstand zu bringen, 

was schon insofern nicht möglich ist, als sie für Bremond Bestandteil seiner Gotteserfah-

rung ist, sondern um ein Fruchtbarmachen dieser Unruhe für seinen eigenen Glaubensweg 

und die Kirche seiner Zeit. Diese Spur nimmt die vorliegende Arbeit auf.  

1.2 … der Erfahrung der Absenz Gottes und der Suche nach seiner 
Präsenz  

Die Unruhe, die der Priester und Jesuit Henri Bremond bei sich verspürt, wird genährt und 

verdichtet von einer Erfahrung der Verborgenheit Gottes. Durch diese Erfahrung, die er als 

Unfähigkeit, Gott zu fühlen, schildert, ist Bremond Zeuge eines modernen Problems.26 Da 

 
23  Theobald, La théologie spirituelle, 197. 
24  So wurden der Verdacht des Schwärmertums und des Immanentismus immer wieder an das Gebiet der 

Frömmigkeit herangetragen und als von der Dogmatik abgekoppelt, als ein Abgleiten in die reine Sub-
jektivität betrachtet. Ein Urteil, welches vonseiten der Amtskirche die so genannten Modernisten und 
deren Verständnis von religiöser Erfahrung trifft, vgl. Kapitel 2.3.2 und 2.3.2 im ersten Teil dieser Arbeit. 

25  Vgl. Theobald, Théologie spirituelle, 196–197: «Prenant la parole au nom de L’Église, la dogmatique est 
en effet sans cesse tentée de l’enlever aux fidèles. On peut alors se demander, si sa crédibilité ne dépend 
pas aujourd’hui de sa capacité ‘d’indiquer‘, au cœur de notre histoire, la possibilité d’une expérience 
immédiate de Dieu, et d’y initier de telle façon, quelle puisse et doive recevoir, à chaque moment de cette 
histoire et en chaque lieu du monde, sa figure originale, personne – ni groupe, ni individu, ni même péri-
ode historique – ne pouvant être dispensé de faire cette expérience pour son propre compte». 

26  Halík, T., Ich will, dass Du bist. Über den Gott der Liebe, Freiburg 2015, 62: „Wenn man das Charakte-
ristikum der religiösen Erfahrung des Menschen der Spätmoderne benennen soll, dann besteht dies wohl 
in der Erfahrung der Verborgenheit Gottes, darin, dass Gott keine evidente Wirklichkeit darstellt.“ Im 
Folgenden abgekürzt mit: Halík, Ich will, dass Du bist. Neben Halík verweist auch Striet im Angesicht 
der Coronapandemie auf Erfahrungen von Gott „im Negativmodus“, Striet, Theologie im Zeichen der 
Coronapandemie, 18. 



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 20 

ist zum einen sein persönliches Ringen, welches von einer Zeit des Umbruchs gerahmt ist. 

Die Beschäftigung mit der Mystik eröffnet ihm eine Interpretation der Zeichen der Zeit. 

Dadurch dass sein eigener Glaube zugrunde geht, dringt er vor bis zum Kern: Mystik und 

Modernisierung erfolgen bei Bremond im Zusammenhang mit der Geschichte des religiö-

sen Gefühls, genauer mit dem Gebet. Dabei zeigt sich in jenem Gefühl ein Bruch, eine Spur: 

Die religiöse Unruhe, die er bei sich selbst wahrnimmt, ist als jenes Defizit zu begreifen, 

welches bereits in der mystischen Literatur des 17. Jahrhunderts aufleuchtet; mystische 

Sprechweise ist hier die jeweils singuläre Manifestation dessen, was eigentlich nicht gesagt 

werden kann, von dem man aber zutiefst ergriffen ist. Gerade darin lohnt es sich, die von 

Bremond vorgestellten Mystiker und Mystikerinnen für die heutige Situation, die momen-

tane Zwischenzeit, in der wir uns befinden, in den Blick zu nehmen. Ohne es zu artikulieren, 

manifestiert sich in den mystischen Texten, die Henri Bremond vorliegen, ein Verlassen 

der alten Pfade bei gleichzeitigem Ausschau halten nach neuen Wegen für den christlichen 

Glauben. In ihren Schriften finden sich „wertvolle Schlüssel zum Verständnis der Stunde 

der ‚Gottesfinsternis‘, des ‚Todes Gottes‘, der ‚dunklen Nacht‘“.27  

Die spirituellen Aufbrüche des 17. Jahrhunderts sind, so die These, in einem Zusam-

menhang mit dem Entstehen des modernen Individualismus und der Aufwertung des Sub-

jektes zu sehen.28 Kann Bremonds Suche nach der Präsenz Gottes in einer Welt, in der Gott 

seinen angestammten Platz verloren zu haben scheint, etwas entgegenhalten? Und kann er 

für das gleichzeitig stattfindende Eruieren nach Möglichkeiten der Heimsuchung Gottes 

wichtige Impulse liefern? Bietet seine Gotteserfahrung einen Ansatz für Zeiten des Über-

gangs oder ist die Konsequenz des In-den-Vordergrund-Stellens der Intimität Gottes die 

Erklärung dessen, weshalb Gott sich in der Moderne gerade in Form der Absenz erfahren 

lässt?29 Kann er einen Beitrag leisten zur Verringerung jener Kluft, die seit Langem zwi-

schen den offiziellen Glaubensvorstellungen und der individuellen Frömmigkeitspraxis be- 

 
27  Halík, Ich will, dass Du bist, 71.  
28  Hervieu-Léger, D., Pilger und Konvertiten. Religion in Bewegung (Religion und Gesellschaft 17), Würz-

burg 2004, 114 f. Hervieu-Léger macht darauf aufmerksam, dass die im 17. Jahrhundert in Frankreich 
entstehenden religiösen Bewegungen einen Zugang zum Paradoxon eines nahen und fernen Gottes finden 
und zwar dergestalt, dass sie eine Frömmigkeit emotionaler Prägung vorschlagen, die sich stärker auf die 
Nähe Gottes als auf dessen Abwesenheit konzentriert. Im Folgenden abgekürzt mit: Hervieu-Léger, Pilger 
und Konvertiten. 

29  An dieser Stelle sei stellvertretend verwiesen auf Scholl, N., Wer vertritt den abwesenden Gott?, in: Christ 
in der Gegenwart 34 (2011). 



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 21 

steht?30 Welche Antworten hält er für die so genannte „Übermittlungskrise“31 bereit? Und 

für die Frage, ob nicht der ferne, verborgene Gott eine große Chance für das Christentum 

ist?32 Liefert er uns Impulse für die „Rückgewinnung scheuer Gläubigkeit“33? 

1.3 … einem neuen Glaubenstypus 

Bremond versteht sich zeitlebens als ein Suchender und nennt sich selbst einen Vagabun-

den.34 Damit ist er ein Beispiel für einen neuen Glaubenstypus, der aktuell mit den Worten 

Pilger, Wanderer und Tourist umschrieben wird.35  

Es scheint, dass die Spiritualität ein Feld ist, auf dem sich die Ungebundenheit der 

eigenen religiösen Erfahrung in Ermangelung eines Deutehorizontes zeigt, und sich dort 

eine Heterogenität Bahn bricht, durch die sich eine Vielzahl von Glaubenstypen etablieren. 

Religion ist heute für jeden und jede ein „Sonderfall“36 geworden. Vollzogen hat sich ein 

Wandel von 

 
30  Hervieu-Léger, Pilger und Konvertiten, 24. Ist Bremond in der Lage, worauf Halík verweist, Bausteine 

zu liefern für eine Theologie bzw. Spiritualität des Paradoxons, die sich gerade von dieser Abwesenheit 
Gottes herausgefordert sieht und auf sie zu antworten versucht, vgl. Halík, T., Nachtgedanken eines 
Beichtvaters. Glaube in Zeiten der Ungewissheit, Freiburg 2012, 20–21. Im Folgenden abgekürzt mit: 
Halík, Nachtgedanken eines Beichtvaters. 

31  Hervieu-Léger, Pilger und Konvertiten, 43. 
32  Halík, T., Geduld mit Gott. Die Geschichte von Zachäus heute, Freiburg 82016, 147, im Folgenden abge-

kürzt mit: Halík, Geduld mit Gott, und Halík, Nachtgedanken eines Beichtvaters, 18, mit dem man an 
dieser Stelle fragen kann, ob diese Krise nicht als Chance begriffen werden muss, in die Tiefen des Chris-
tentums einzuführen, vgl. Ders., Ich will, dass Du bist, 70, wo er bekräftigt, dass der Glaube heute noch 
mehr als früher dazu aufgerufen ist, diesen Gott in uns erfahrbar zu machen, und er fragt: „Ist übrigens 
nicht gerade dieses die eindringliche Botschaft der großen christlichen Mystiker aller Zeiten, insbeson-
dere der großen beiden des Karmels, Johannes vom Kreuz und Teresa von Avila?“ 

33  Nonhoff, W., Von Gott verlassen?, in: Grün, A./Halík, T./Nonhoff, W. (Hg.), Gott los werden? Wo 
Glaube und Unglaube sich umarmen, Münsterschwarzach 2016, 7–20, hier 9. Der Sammelband wird im 
Folgenden abgekürzt mit: „Gott los werden?“. 

34  «Un vagabond comme moi», Henri Bremond in einem Brief an Don Giuseppe de Luca vom 6. Januar 
1932, zitiert nach: Don Giuseppe de Luca et l’Abbé Bremond (1929–1933), De «L’Histoire littéraire du 
sentiment religieux en France», à l‘«Archivio Italiano per la Storia della Pièta» d’après des documents 
inédits, Rome, Edizioni di Storia e Letteratura, 1965, 137. Im Folgenden abgekürzt mit: Don Giuseppe 
de Luca et l’Abbé Bremond. 

35  Vgl. Baumann, Unbehagen in der Postmoderne, 160 f., der von Touristen, Wanderern und Vagabunden 
spricht; in ähnlicher Weise teilt Danièle Hervieu-Léger ihre Figuren des Religiösen in Pilger und Kon-
vertiten ein, vgl. Hervieu-Léger, Pilger und Konvertiten, 59 f. und 81 f. 

36  Dubach, A./Campiche, R. J. (Hg.), Jede(r) ein Sonderfall? Religion in der Schweiz. Ergebnisse einer 
Repräsentativbefragung, Zürich 1993. Im Folgenden abgekürzt mit: Dubach, Jede(r) ein Sonderfall. 



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 22 

„traditionell festgelegter und vorgegebener, kollektiv verbindlicher, konfessionell-
kirchlich veranlasster zu individualisierter, entscheidungsoffener, selbstreflexiver 
pluriformer Religiosität.“37 

Individualisierung und Subjektivierung von Glaubensvorstellungen schälen sich bei sämtli-

chen Beschreibungen der religiösen Moderne als Hauptcharakteristika heraus, das viel be-

schworene believing without belonging bewirkt das Ende der religiös ererbten Identitäten.38 

Religionssoziologen und Theologen haben unter Rückgriff auf sämtliche ihnen geläufige 

Sprachen dafür Begriffe wie Patchwork, bricolage oder pasticcio gefunden,39 die jedoch, von 

minimalen Nuancen abgesehen, die gleiche Aussageabsicht beinhalten: Es geht um die Kon-

kretisierung des Phänomens, dass sich der Mensch von heute seine eigene Religion zusam-

men bastelt, und zwar mittels von Versatzstücken bzw. Elementen aus unterschiedlichen Re-

ligionen bzw. religiösen Traditionen. Signifikant für diesen Auswahlprozess ist dabei eine bis 

dahin nicht dagewesene Autonomie, die den Gläubigen befähigt, selbst Schaffender und 

Praktizierender dieser so genannten Patchworkreligion zu sein. Diese Tendenz ist bei allen 

Glaubenstypen festzustellen, die sich momentan auf dem religiösen Feld bewegen: Im Typus 

des regelmäßig Praktizierenden konzentrieren sich die oben skizzierten Transformationspro-

zesse insofern, als sich bei ihm eine Bewegung weg von der Verpflichtung hin zu einer per-

sönlichen Wahl beobachten lässt.40 Während der regelmäßig Praktizierende ein Typus ist, der 

immer mehr verschwindet, tauchen andere Typen an seiner Seite auf41: Zum einen der Pilger, 

der seine religiöse Biographie narrativ gestaltet und dabei auf gemeinschaftliche Formen zu-

rückgreift, die in einem weiteren Raum-Zeit-Kontext verortet sind als jene des regelmäßig 

Praktizierenden. Zum anderen die Figur des Konvertiten, der in Form der Bekehrung eine 

entscheidende Form der Subjektivierung seines Glaubens leistet. Allen Typen ist die Sehn-

sucht nach einer Gottesbegegnung und einer spirituellen Lebensführung gemeinsam. Es hat 

ganz den Anschein, als verliefe die Kluft nicht mehr „zwischen Gläubigen und nicht Gläubi-

gen, sondern zwischen Suchenden und heimisch Gewordenen“.42 

 
37  Vgl. Dubach, Jede(r) ein Sonderfall, 313. 
38  Hervieu-Léger, Pilger und Konvertiten, 24 und 43–44. 
39  Vgl. hierfür stellvertretend Gabriel, Gesellschaft im Umbruch, 39 f., der von Bricolage bzw. Flickentep-

pich spricht und darauf hinweist, dass eine Pluralisierung der Akteure eine Pluralisierung des Marktes mit 
sich bringt bzw. die beiden Phänomene sich gegenseitig bedingen.  

40  Hervieu-Léger, Pilger und Konvertiten, 63. 
41  Die folgende Typisierung gibt die Unterteilung von Danièle Hervieu-Léger wieder: Sie unterscheidet die 

Figur des regelmäßig Praktizierenden von jener des Pilgers und des Konvertiten, die sie beide als „Meta-
pher des Religiösen in Bewegung“ versteht, vgl. Anmerkung 35. 

42  Halík, Geduld mit Gott, 93.  



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 23 

Henri Bremond ist für diese heute vorfindlichen Glaubenstypen insofern eine inte-

ressante Figur, als er durch sein Vagabundentum verschiedene Glaubenstypen in einer Per-

son vereinigt: Einerseits ist er als Jesuit und Priester eindeutig dem Typus des regelmäßig 

Praktizierenden zuzuordnen, andererseits vollzieht er – gerade in seiner Hinwendung zur 

Mystik und durch die Aufnahme der Impulse, die er aus dem Kreis der Modernisten erhält 

– eine Bewegung hin zum Typus des Pilgers und dringt, durch den daraus entwickelten 

Erfahrungsbegriff unter Einbeziehung der religiösen Unruhe, zum Typus des Konvertiten 

vor. Eine Figur, der eine initiatorische Kraft innewohnt, die gerade Grenzgänger und Grenz-

gängerinnen, Künstler und Künstlerinnen sowie Intellektuelle anzusprechen vermag.  

Spiritualität steht bei Henri Bremond im Zentrum, und es ist gerade für die heutigen 

Entwicklungen auf dem Feld der Spiritualität von Interesse zu sehen, welche individuelle 

Deutungshoheit der Priester und Jesuit dazu im Laufe seines Lebens gewinnt.  

1.4 … der Spiritualität als Phänomen des Übergangs 

Spiritualität ist ein Wort, dessen Semantik in den letzten Jahrzehnten eine schleichende, 

aber stetig anwachsende Entgrenzung erfahren hat. Darin manifestiert sich eine geistige 

Grundhaltung, die im Begriff ist, etwas zu verabschieden, ohne genau zu wissen, was kom-

men wird: Von diesem Prozess zeugen eine Vielzahl kursierender Definitionsversuche wie 

„Megatrend“,43 „Platzhalter für Transformationen im religiösen Feld“44 „diffuser Contai-

nerbegriff“45 und „eine sich ausweitende Sozialform der Religion“.46 Spiritualität fungiert 

 
43  Vgl. im Folgenden: Benke, C., Was ist (christliche) Spiritualität? Begriffsdefinitionen und theoretische 

Grundlagen, in: Zulehner, P. (Hg.), Spiritualität – mehr als ein Megatrend, Ostfildern 2004, 29–43. Im 
Folgenden abgekürzt mit: Benke, Was ist Spiritualität. 

44  Polak, R., Spiritualität – neue Transformationen im „religiösen Feld“, in: Gräb, W./Charbonnier, L. (Hg.), 
Individualisierung – Spiritualität – Religion. Transformationsprozesse auf dem religiösen Feld in inter-
disziplinärer Perspektive, Münster 2008, 89–109, 93. Im Folgenden abgekürzt mit: Polak, Neue Trans-
formationen im „religiösen Feld“, der Sammelband wird abgekürzt mit: Individualisierung – Spiritualität 
– Religion. 

45  Gräb, W., Spiritualität – die Religion der Individuen, in: Individualisierung – Spiritualität – Religion, 31–
44, hier 31. Im Folgenden abgekürzt mit: Spiritualität – die Religion der Individuen. 

46  Knoblauch, H., Spiritualität und die Subjektivierung der Religion, in: Individualisierung – Spiritualität – 
Religion, 45–57, hier 46. Im Folgenden abgekürzt mit: Knoblauch, Spiritualität und die Subjektivierung 
der Religion. Viele Definitionsversuche sind dabei nicht neu, und die oben aufgeführten Eingrenzungs- 
und Festlegungsbemühungen könnten noch um weitere ergänzt werden, was hier jedoch unterlassen wird, 
da dies den Rahmen dieser Arbeit sprengen würde. In der Summe zeugen sie davon, dass sich hier Trans-
formationen am Werk sind, die noch im Fluss sind. 



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 24 

hier als Chiffre, in der „sich symbolhaft die zeitaktuellen Herausforderungen und Nöte einer 

Gesellschaft ebenso verdichten wie zugleich eine mögliche Lösung angedeutet wird“.47 In 

der Hinwendung zur Spiritualität artikuliert sich die Hoffnung der Suchenden, eine ange-

messene Antwort zu finden.48 

Gleichzeitig werden unter dem Begriff Spiritualität jene Bewegungen subsumiert, 

die den bereits in Kapitel 1.3. beschriebenen Trend zur Individualisierung einzufangen ver-

suchen mit Beschreibungen wie „Religiosität des Individuums“,49 „Subjektivierung der Re-

ligion“50 und eine Art und Weise von Religiosität, die nun als Spiritualität bezeichnet 

wird.51 Im Vordergrund steht hierbei das Ausloten des eigenen religiösen Weges, der dabei 

gleichzeitig die individuelle Gotteserfahrung in ihrer Singularität allen vorschlägt, so dass 

hier der Status quo des christlichen Glaubens und sein Bezug zur religiösen Erfahrung des 

Einzelnen verhandelt wird.52 Spiritualität kann in diesem Sinne als Ablösungsprozess des 

Einzelnen von der objektiven Seite der Religion angesehen werden.  

Dieser Ablösungsprozess macht sich besonders im 17. Jahrhundert bemerkbar, in 

welchem die Frage nach der Glaubenskontinuität aufbricht, nach einem Raum, in den Gläu-

bige ihre Erfahrung verorten können.  

Spiritualität wird bei Henri Bremond im Modus des Narrativen ins Spiel gebracht: Die 

von den Mystikern und Mystikerinnen niedergeschriebenen Erfahrungen werden im Werk 

Henri Bremonds wiedererzählend angeboten, und damit einer breiten, über den monastischen 

Kreis hinausgehenden Leserschaft vorgestellt. Dadurch wird ein Raum eröffnet, der eine Er-

fahrung der Leserschaft mit der Erfahrung der Mystiker und Mystikerinnen ermöglicht.53 Dabei 

wählt er einerseits einen soziologischen Skopus, in dem er darauf aufmerksam macht, wie sich 

 
47  Polak, Neue Transformationen im „religiösen Feld“, 100. 
48  Halík, T., Die Religion und der geistlich suchende Mensch, in: Gott los werden?, 93–106, hier 102. Im 

Folgenden abgekürzt mit: Halík, Die Religion und der geistlich suchende Mensch. 
49  Gräb, Spiritualität – die Religion der Individuen, 35. 
50  Knoblauch, Spiritualität und die Subjektivierung der Religion, 45–57. 
51  Ebd., 46. 
52  Theobald, Théologie spirituelle, 179. 
53  Diese Erzählungen werden von Bremond mit Hilfe intertextueller Stilmittel kommunikativ ausgestaltet 

und zur Wiedererzählung bereitgestellt. Damit betont er jenen Verweischarakter, der die Ermöglichung 
einer Miterfahrung in sich birgt, vgl. Luckmann, Th., Religion – Gesellschaft – Transzendenz, in: Krise 
der Immanenz, 112–127, hier 117 f. und Theobald, Théologie spirituelle, 178, der den Verweischarakter 
mystischer Texte damit begründet, dass sowohl der Text als Text als auch die Person, die ihn geschrieben 
hat, zugunsten der Erfahrung, von der er Zeugnis ablegt, verschwinden. 



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 25 

Spiritualität in der „subjektiven Aufmerksamkeit auf den transzendenten Sinngrund im tätigen 

Selbst- und Weltverhältnis des Individuums“54 konkretisiert. Wie sich der Glauben Wollende 

eigenmächtig zur vorliegenden Tradition verhält und wie er seine eigene Individualität in diesen 

Prozess mit einbringt, weckt Bremonds Interesse. Dabei ist die religiöse Erfahrung des Einzel-

nen, die der Spiritualität vorausgeht, bei ihm keineswegs von der Tradition abgekoppelt zu den-

ken, da die von ihm vorgestellten Erfahrungen monastischen Kreisen entstammen.55 Eine Ent-

grenzung dieser Erfahrungen findet jedoch insofern statt, als Bremond im Nachdenken der Er-

fahrungen der Mystiker und Mystikerinnen ihren Weg der Innerlichkeit als einen genuin sub-

jektiven Prozess herausschält und diese Erfahrung, jenen mystischen Kern, allen Gläubigen als 

mitzuvollziehenden Weg zumutet.56 Mystik ist somit nicht mehr ein Phänomen, das nur hinter 

Klostermauern, d. h. von besonders Berufenen praktiziert werden kann, sondern allen Gläubi-

gen offen steht.57 Spiritualität bei Bremond zeigt Anzeichen eines Paradoxons und diese Arbeit 

fragt danach, inwiefern sein Verständnis ein Korrektiv für dir christliche Erosion des Spiritua-

litätsbegriffes darstellen kann.  

Durch die Auseinandersetzung mit den Erfahrungen der Mystiker und Mystikerinnen 

gewinnt Henri Bremond jene Deutungshoheit, die ihm als instrumentum falsificationis für die 

eigene Erfahrung bzw. Nichterfahrung dient. Auch hierin ist seine Biographie und seine Vor-

gehensweise Zeuge eines modernen Problems,58 müssen doch die heute Praktizierenden Her-

stellung und Identifikation mit der betreffenden „Glaubenssequenz“59 eigenständig leisten. Es 

ist dieser Prozess des Einbettens, der über Aneignung oder Verwerfung einer bestimmten reli-

 
54  Gräb, W., Einleitung. Individualisierung – Spiritualität – Religion. Transformationsprozesse auf dem re-

ligiösen Feld in interdisziplinärer Perspektive, in: Individualisierung- Spiritualität- Religion, 9–19 hier 
10. Im Folgenden abgekürzt mit: Gräb, Einleitung. Individualisierung – Spiritualität – Religion. 

55  Vgl. ebd., Einleitung. Individualisierung – Spiritualität – Religion, 10. 
56  So Hervieu-Léger, Pilger und Konvertiten, 125: „Liegt darin einer der Schlüssel zur Erklärung, warum 

die spirituellen Einstellungen gerade derjenigen Strömung, die man seit dem Erscheinen der Literaturge-
schichte des religiösen Gefühls von Henri Bremond (1925) üblicherweise als die, französische Schule der 
Spiritualität‘ bezeichnet, ein großes Laienpublikum erfasst?“  

57  Halík, Die Religion und der geistlich suchende Mensch, 104.  
58  Die Modernität seines Unterfangens besteht nicht nur in dem, was er untersucht, sondern auch, wie er 

dabei vorgeht: Seine vagabundenhafte Auseinandersetzung mit den Heiligen und ihren Texten erfolgt 
interdisziplinär, ohne Geländer: Er sucht in diesen Texten nach Orientierungspunkten und Kategorien für 
seine eigene Erfahrung. Werk und Text werden dabei sowohl für den Autor selbst als auch für den Leser 
zum Ereignis; in diesem Sinne kommt Bremond mit seinem Text zu spät bzw. kann er als postmodern 
angesehen werden, da er den zukünftig Glaubenden bereits mitbedenkt, vgl. Lyotard. J.-F., Beantwortung 
der Frage: Was ist postmodern?, in: Engelmann, P. (Hg.), Postmoderne und Dekonstruktion. Texte fran-
zösischer Philosophen der Gegenwart, Stuttgart 1990, 33–48, hier 48.  

59  Hervieu-Léger, 45.  



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 26 

giösen Tradition entscheidet. Und eine wichtige Frage, für deren Antwort Bremonds Herange-

hensweise fruchtbar gemacht werden kann, lautet: Wie kann diese individuell zusammenge-

bastelte Spiritualität an ein bestehendes Glaubenssystem angedockt werden?60 

1.5 … Henri Bremonds Rezeption in Frankreich und Deutschland 

Im Folgenden soll der französische Forschungsstand zu Henri Bremond für die deutsche 

Leserschaft kurz umrissen werden. Nach seinem Tod im Jahr 1933 scheint sein Werk zu-

nächst in Vergessenheit zu geraten: Um den Suchenden, Priester, Jesuiten, Mitglied der 

Académie Française, Literaten und Religionspsychologen wird es ruhig. Allein im Kreis 

seiner ehemaligen Freunde, die allesamt dem Kreis der so genannten Modernisten zuge-

rechnet werden, vergisst man ihn nicht.61 

Schließlich flammt das Interesse an Person und Werk Henri Bremonds im Jahr 1965 

anlässlich seines 100. Geburtstages in Frankreich wieder auf: Es zeigt sich in Form von 

zwei Sammelbänden,62 die zu diesem Anlass erscheinen. Diese haben einerseits Bremonds 

Netzwerk innerhalb des Kreises der so genannten Modernisten im Blick63 und konzentrie-

ren sich andererseits auf bestimmte Aspekte seines Werkes.64 Weitere Publikationen ver-

vollständigen das Bild, indem sie Teile von Bremonds Korrespondenz aus den Archiven 

holen und sie einer breiten Öffentlichkeit zugänglich machen.65 Dabei verfolgen sie die 

 
60  Vgl. ebd., 45. 
61  Vgl. Loisy, A., George Tyrrell et Henri Bremond, Paris 1936, 195. Im Folgenden abgekürzt mit: Loisy, 

George Tyrrell et Henri Bremond. Ähnlich früh veröffentlicht Maude Petre Teile der Korrespondenz Bre-
monds und äußert sich zu der Frage, welche Rolle Bremond im Kreis der so genannten Modernisten spielt, 
vgl. Petre, M., My way of faith, London 1937, im Folgenden abgekürzt mit: Petre, My way of faith. Zu 
Maude Petre siehe den ersten Teil dieser Arbeit. 

62  Nédoncelle, M. (Hg.), Entretiens sur Henri Bremond, Paris 1967, im Folgenden wiedergegeben mit: En-
tretiens sur Henri Bremond; Faculté des Lettres et Sciences Humaines d’Aix, Henri Bremond (1865–
1933). Actes du colloque d’Aix, Aix-en Provence 1967. Im Folgenden abgekürzt mit: Actes du colloque 
d’Aix. 

63  So beispielsweise Blanchet, A., Bremond et Blondel, in: Actes du Colloque d’Aix, 67–74, im Folgenden 
abgekürzt mit: Blanchet, Bremond et Blondel und Goichot, E., Henri Bremond et Alfred Loisy, in: Entre-
tiens sur Henri Bremond, 227–242, im Folgenden abgekürzt mit: Goichot, Henri Bremond et Alfred Loisy. 

64  So geschehen bei G. Germain, Prière et Poésie, in: Entretiens sur Henri Bremond, 187–214, im Folgenden 
abgekürzt mit: Germain, Prière et poésie, und G. Mounin, Une relecture de «la poésie pure», in: Actes du 
Colloque d’Aix, 145–156, im Folgenden abgekürzt mit: Mounin, Une relecture de «la poésie pure». 

65  Louis-David, A. (présentées et annotées par), Lettres de George Tyrrell à Henri Bremond. (Etudes Bre-
mondiennes 3), Paris 1971, im Folgenden abgekürzt mit: Louis-David, Lettres de George Tyrrell à Henri 
Bremond; Blanchet, A. (Hg.), Correspondances, Maurice Blondel-Henri Bremond. Les commencements 
d’une amitié, Bd. 1 (Etudes Bremondiennes 2), Paris 1970 und Ders., Correspondances, Maurice Blondel-

 



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 27 

Frage, inwiefern Bremond als Modernist bezeichnet werden kann66 und setzen sich mit 

weiteren Spezialthemen seines Werkes auseinander.67 Das Interesse an Bremonds Rolle im 

Kreis der Modernisten verstärkt sich durch die Entdeckung, dass es sich bei dem Verfasser 

der Verteidigungsschrift für Alfred Loisy Un clerc qui n’a pas trahi68 um keinen anderen 

als Bremond selbst handelt,69 und er es ist, der sich hinter dem Pseudonym Silvain Leblanc 

versteckt. 

Die erste zusammenhängende Darlegung von Bremonds Leben besorgt André Blan-

chet70 in Form einer Monographie, die jedoch aufgrund seines frühen Todes nur die Jahre 

1865–1904 umfasst. Sieben Jahre später liefert Émile Goichot71 eine Dissertation, die sich 

mit der Genese und der Intention von Bremonds Hauptwerk, der Histoire littéraire du sen-

timent religieux en France,72 beschäftigt.  

 
Henri Bremond. Le grand dessein d’Henri Bremond, Bd. 2 (Etudes Bremondiennes 2), Paris 1971 sowie 
Ders., Correspondances, Maurice Blondel-Henri Bremond. Combats pour la prière et la poésie, Bd. 3 
(Etudes Bremondiennes 2), Paris 1971, im Folgenden abgekürzt mit: Blanchet, Correspondances, und 
Goichot, E., En marge de la crise moderniste: La correspondance Bremond-von Hügel (A la mémoire du 
P. André Blanchet), in: Revue des Sciences Religieuses, 48/3 (1974), 209–234. 

66  Aubert, R., Henri Bremond et la crise moderniste. Lumières nouvelles, in: RHE 72 (1977), 332–348. Im 
Folgenden abgekürzt mit: Aubert, Henri Bremond et la crise moderniste. 

67  So ist nun auch der Vergleich Bremonds von mystischer und poetischer Erfahrung, die er anlässlich seiner 
Aufnahme in die Académie française thematisiert, Gegenstand des Interesses, siehe hierzu Moisan, C., 
Henri Bremond et la poésie pure (Bibliothèque des lettres modernes 11), Paris 1967, im Folgenden abge-
kürzt mit: Moisan, Henri Bremond et la poésie pure; Blanchet, A., L’histoire d’une mise à l’index. La 
«Sainte Chantal» de l‘Abbé Bremond (Etudes Bremondiennes 1), Paris 1967, im Folgenden abgekürzt 
mit: Blanchet, L’histoire d’une mise à l’index; Certeau, M., La Métaphysique des Saints: une interpréta-
tion de l’expérience religieuse moderne, in: RSR 54 (1968), 23–60, im Folgenden abgekürzt mit: Certeau, 
La Métaphysique des Saints; Dutton, K. R., Poésie et mystique dans l’œuvre d’Henri Bremond, in: Revue 
d’histoire littéraire de la France 70 (1970), 435–444, im Folgenden abgekürzt mit: Dutton, Poésie et mys-
tique; Guy, J.-Cl., Henri Bremond et son commentaire sur les exercices de saint Ignace, in: RAM 45 
(1969), 191–223. Für den italienischen Sprachraum siehe Savignano, A., Henri Bremond. Preghiera – 
poesia e filosofia della religione (Religione e filosofia/Centro Internazionale di Studi di Filosofia della 
Religione 14), Perugia 1980, im Folgenden abgekürzt mit: Guy, Henri Bremond et son commentaire sur 
les exercices. 

68  Une œuvre clandestine d’Henri Bremond, Sylvain Leblanc [Henri Bremond], Un clerc qui n’a pas trahi. 
Alfred Loisy d‘après ses mémoires 1931. Edition critique et dossier historique par E. Poulat (Uomini e 
dottrine 18), Rom 1972. Im Folgenden abgekürzt mit: Un clerc qui n’a pas trahi. 

69  Das Buch erscheint unter dem Pseudonym Sylvain Leblanc und erregt gerade dadurch, dass der Verfasser 
unbekannt ist, wenig Aufmerksamkeit. 

70  Blanchet, A., Henri Bremond (Etudes Bremondiennes 4), Paris 1975. Aufgrund des plötzlichen Todes 
von André Blanchet umfasst die Biographie nur die Jahre 1865–1904. Im Folgenden abgekürzt mit: Blan-
chet, Henri Bremond. 

71  Goichot, E., Henri Bremond, historien du sentiment religieux. Génèse et stratégie d’une entreprise litté-
raire, Paris 1982. Im Folgenden abgekürzt mit: Goichot, Historien du sentiment religieux. 

72  Bremond, H., Histoire littéraire du sentiment religieux en France depuis la fin des guerres de religion 
jusqu’à nos jours, 11 Bde., Paris 1916–1933. Eine Neuausgabe erfolgt in den Jahren 1967–1968. Zitiert 

 



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 28 

Blickt man auf die erste Phase der Auseinandersetzung mit Bremond, so ist diese 

durch zwei Faktoren gekennzeichnet: Zum einen dominiert die historische Herangehens-

weise an Bremond. Dies zeigt sich sowohl bei der Dissertation von Goichot als auch bei 

jenen Publikationen, die den Modernisten Bremond im Blick haben und auch aus einem 

historischen Interesse heraus an die Korrespondenz herantreten, die er mit wichtigen Per-

sonen aus dem Kreis der so genannten Modernisten geführt hat. Auch in den ersten kleinen 

Auseinandersetzungen mit Teilen seines Werkes dominiert die historische Herangehens-

weise.73 

Zum anderen liegt der Fokus auf der Frage, inwiefern Bremond dem Lager der Mo-

dernisten zuzurechnen sei. Dabei herrscht Konsens darüber, dass Bremond nur eine margi-

nale Rolle zukomme, dass er aber durch die Begegnung und Freundschaft mit den Protago-

nisten der modernistischen Krise wichtige Impulse für sein eigenes Werk erhalten habe. 

Die ersten Artikel zu Bremond teilen die Auffassung, dass sich die Beschäftigung 

mit Bremond lohne und er es wert sei, wiederentdeckt zu werden.74 Zwischen dieser ersten 

Phase und der zweiten liegen einige wenige Veröffentlichungen, die belegen, dass das ein-

mal geweckte Interesse an Bremond nicht abflaut.75 

Die zweite Phase der Auseinandersetzung mit Henri Bremond erfolgt im Jahr 2006 

mit der Neuedition der HL76 durch François Trémolières. Dieser Neuedition sind Beiträge 

zahlreicher Autoren beigefügt, die weitere Aspekte von Bremonds Leben und Werk auf-

greifen und das vorhandene Bild ergänzen: Darin finden sich zum einen neuere Erkennt-

nisse, die seine Biographie77 betreffen. Gleichzeitig erfährt die im Zusammenhang mit Le-

ben und Werk Henri Bremonds aufscheinende Modernismusfrage wichtige Ergänzungen, 

 
wird nach der Neuausgabe, die von François Trémolières herausgegeben wurde, vgl. Anmerkung 20. Im 
Folgenden abgekürzt mit: HL. Die 11 Bände werden in dieser Ausgabe in vier Bänden neu geordnet. 

73  Venard, M., Histoire littéraire et sociologie historique: deux voies pour l’histoire religieuse, in: Actes du 
Colloque d’Aix, 75–86. Im Folgenden abgekürzt mit: Venard, Histoire littéraire et sociologie historique. 

74  Blanchet, A., Redécouverte de Bremond, in: Actes du Colloque d’Aix, 11–25. Im Folgenden abgekürzt 
mit: Blanchet, Redécouverte de Bremond. 

75  Joassart, B., Henri Bremond – Hyppolyte Delehaye Correspondance, in: Analecta Bollandiana 113 
(1995), 365–413; Savignano, A., Preghiera e poesia. L’esperienza religiosa in Henri Bremond (Teologia 
e spiritualità 4), Padova 2000 und Krumenacker, Y., «Henri Bremond et l’École française de spiritualité», 
in: Chrétiens et sociétés 9 (2002), 115–138. Im Folgenden abgekürzt mit: Krumenacker, Henri Bremond 
et L’École française de spiritualité. 

76  Siehe Anmerkung 20. 
77  Siehe hierzu Trémolières, F., Situation de Bremond, in: Histoire littéraire du sentiment religieux en France 

Bd. 4, 803–830, im Folgenden abgekürzt mit: Trémolières, Situation de Bremond. 



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 29 

speziell zu der Frage, weshalb die Sainte Chantal von Bremond indiziert wurde.78 Ferner 

finden sich in dieser Neuedition weitere Beiträge, die sich dem Werk Bremonds annähern: 

So setzt sich im ersten Band Sophie Houdard79 mit dem Konzept des humanisme dévot 

auseinander. François Marxer80 widmet sich der Rezeption der so genannten École 

française; im zweiten Band liefern Patrick Gujon und Dominique Salin eine Analyse von 

Bremonds Interpretation der ignatianischen Spiritualität.81 Im dritten Band beschäftigt sich 

Jacques le Brun82 mit der Frage, was sich hinter Bremonds Anspruch, eine Metaphysik der 

Heiligen zu schreiben, verbirgt, um nur stellvertretend einige zu nennen. 

Nach dieser Neuedition der HL folgen zwei weitere Sammelbände, deren Mitherausge-

ber wieder François Trémolières ist: Histoire et littérature chez Henri Bremond83 und Littéra-

ture et spiritualité au miroir de Henri Bremond.84 Der erste ist die Zusammenstellung der Do-

kumente anlässlich eines Studientages zu Bremond in der Stadtbücherei von Lyon, dessen Zu-

standekommen mit dem neu entfachten Interesse an Bremond begründet wird. Diese Zusam-

menstellung verfolgt ein zweifaches Ziel: Zum einen sollen weitere Mosaiksteine hinzugefügt 

werden, um das Bild der Bremond’schen Rezeption zu vervollständigen, zum anderen geht es 

darum, den Beitrag Bremonds zu dem, was sich nach ihm Histoire de la spiritualité nennen 

wird, genauer unter die Lupe zu nehmen. Der zweite Sammelband versteht sich als ein Zusatz 

zur Neuedition, der die darin bereits angestoßenen Reflexionen über die historische Qualität 

 
78  Trémolières, F., Henri Bremond moderniste? Un état de la question, in: „In wilder zügelloser Jagd nach 

Neuem“, 187–220, im Folgenden abgekürzt mit: Trémolières, Un état de la question, und Ders., Appro-
ches de l’indicible. Etudes bremondiennes, Grenoble 2014, 151–193 und 213–230, im Folgenden abge-
kürzt mit: Trémolières, Approches de l’indicible. 

79  Houdard, S., Humanisme dévot et ,Histoire littéraire‘, in: Histoire littéraire du sentiment religieux en 
France Bd.1, 23–51, im Folgenden abgekürzt mit: Houdard, Humanisme dévot. 

80  Marxer, F., L’École française: la théologie entre éblouissement théocentrique et faille christologique, in: 
Histoire littéraire du sentiment religieux en France Bd.1, 875–905, im Folgenden abgekürzt mit: Marxer, 
L’École française. 

81  Gujon, P./Salin, D., Henri Bremond et la spiritualité ignatienne, in: Histoire littéraire du sentiment reli-
gieux en France Bd. 2, 413–443, im Folgenden abgekürzt mit: Gujon, Henri Bremond et la spiritualité 
ignatienne. 

82  Le Brun, J., Henri Bremond et la «métaphysique des Saints», in: Histoire littéraire du sentiment religieux 
en France Bd. 2, 7–27, im Folgenden abgekürzt mit: Le Brun, Henri Bremond et la métaphysique des 
Saints. 

83  Fouilloux, É. (Hg.), Histoire et littérature chez Henri Bremond. Sous la direction d’É. Fouilloux, textes 
réunis par F. Trémolières, Grenoble 2009, im Folgenden abgekürzt mit: Histoire et littérature chez Henri 
Bremond. 

84  Guideroni–Bruslé, A., Trémolières, F., (textes réunis par), Littérature et spiritualité au miroir de Henri 
Bremond, Grenoble 2012, im Folgenden abgekürzt mit: Littérature et spiritualité au miroir de Henri Bre-
mond. 



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 30 

des Bremond’schen Schreibstils weiterführen will. Deshalb finden sich in diesem Band sowohl 

eine rezeptionsgeschichtliche Annäherung der HL in unterschiedlichen Kontexten als auch eine 

weitere Annäherung, die die Literarität bei Bremond analysiert. Der Fokus richtet sich demzu-

folge zum einen darauf, wie Bremond die Texte der Mystiker und Mystikerinnen in sein Werk 

einbaut, zum andern geht es um seinen Schreibstil. Schließlich veröffentlicht François Trémo-

lières mit Approches de l’indicible85 einen Band, mit dem er die mystische Komponente des 

Bremond’schen Ansatzes in Form einer Artikelsammlung in den Blick86 nimmt und dabei 

gleichzeitig neue Erkenntnisse, die Indizierung von Bremonds Sainte Chantal und den so ge-

nannten literarischen Modernismus betreffend, liefert.87 In diesem Band ist besonders die Mys-

tik und das Sprechen von Gott Gegenstand des Interesses, allerdings wird auch hier die histori-

sche Perspektive nur bedingt verlassen, weil die Betrachtung von Bremonds Herangehensweise 

im Vergleich mit anderen französischen Autoren gesehen wird, die sich der Mystik verschrie-

ben haben.  

So verwundert es nicht, dass das neuaufkeimende Interesse an Person und Werk Henri 

Bremonds über den französischen Sprachraum hinaus Wellen schlägt: Ein Beispiel ist hierfür 

die Veröffentlichung von Peter J. Gorday, Pure love, pure poetry, pure prayer,88 die die Er-

schließung von Bremonds Leben und Werk für den amerikanischen Sprachraum unternimmt.  

Was die deutsche Rezeption von Henri Bremonds Leben und Werk anbelangt, so 

findet er eine erste knappe Erwähnung in Form von Artikeln89 in den Jahren 1933 und 1956, 

die von Eduard Maria Lange verfasst worden sind.90 Im Zuge der Modernismusforschung 

und der Beschäftigung mit der der Bewegung nahe stehenden Persönlichkeiten91 wie Mau-

rice Blondel, Friedrich von Hügel oder Alfred Loisy stößt man immer wieder auf den Na-

men Henri Bremond.  

 
85  Siehe Anmerkung 77.  
86  So geschehen in Bezugnahme auf andere Autoren innerhalb des französischen Sprachraumes wie Michel 

de Certeau und Jean Baruzi. 
87  Trémolières, Un état de la question, siehe Anmerkung 78.  
88  Gorday, P.F., Pure love, pure poetry, pure prayer. Life and work of Henri Bremond, Eugene, Oregon 

2018.  
89  Bautz, F. W., Art. „Henri Bremond“, in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon 1, Hamm 1975, 

741; Olphe-Galliard, M., Art. „Bremond“, in: LThK 2, Freiburg ²1958, 668; Weismayer, J., Art. „Bre-
mond“, in: LThK 2, Freiburg ³1994, 671–672. 

90  Lange, E. M., Henri Bremonds Gestalt und Wirkung, in: Hochland 31 (1933), 223–232, und: Ders., Henri 
Bremond, Drei Jahre älter, in: Hochland 58 (1965/66), 81–83.  

91  Siehe dazu den ersten Teil der Arbeit. 



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 31 

Spuren, Facetten seines Lebens und Werks werden hier und dort sichtbar,92 deren 

Systematisierung in Form einer Monographie in deutscher Sprache bis jetzt noch nicht statt-

gefunden hat. Der jüngste Artikel, der im deutschen Sprachraum zu Henri Bremond erschie-

nen ist, stammt aus dem Jahr 2009 und setzt sich mit der Frage, inwiefern Henri Bremond 

als Modernist bezeichnet werden kann, auseinander.93 Zwar ist er in einem deutschen Sam-

melband erschienen, geschrieben hat ihn François Trémolières jedoch in französischer 

Sprache.  

Eine rein theologische Herangehensweise an Bremond war bislang noch nicht Ge-

genstand der Forschung. Wenn auch durchaus gesehen wurde, dass er Dinge sichtbar ge-

macht hat, die auch für spirituell Suchende von heute von Belang sind,94 ist es bisher ver-

säumt worden, Bremond als Impulsgeber für eine Zeit des Übergangs zu befragen. Sein 

Leiden an der Abwesenheit Gottes, sein Sprechen über diese Gottesferne und die sich in 

allen Fasern seines Werkes durchschimmernde Suche nach einer Deutung derselben, die 

ihn schließlich zur Beschäftigung der Mystiker und Mystikerinnen des 17. Jahrhunderts in 

Frankreich und auf das literarische Feld geführt hat, können für heutige spirituelle Frage-

stellungen fruchtbar gemacht werden. Die Frage, welche Konsequenzen sich für die Spiri-

tualität von heute ergeben, wenn sich der Mangel oder der Bruch, den wir heute spüren, und 

den auch Bremond bereits gespürt hat und den er aber seinerseits bereits in der Literatur der 

Mystiker und Mystikerinnen des 17. Jahrhunderts ausmacht, durch die Geschichte der Spi-

ritualität zieht, wurde nicht aufgegriffen. Diesen Fragen wendet sich die vorliegende Arbeit 

zu, die ihren Blick auf die Modi der Bremond’schen Spiritualität richtet und dabei Impulse 

für die aktuelle Krisenzeit zu geben versucht.  

 
92  Vgl. Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernität, 273–278 sowie 368–372 und Wilmer, 

Mystik zwischen Denken und Tun, 120–133, sowie Neuner, Der Streit um den katholischen Modernis-
mus, 124, Weiß, Aufklärung – Modernismus – Postmoderne, 23 und 99 sowie Arnold, Katholizismus als 
Kulturmacht, 173–183, der an dieser Stelle ausführlich auf die Freundschaft von Sauer und Bremond 
eingeht und damit einen wichtigen Baustein für das internationale Netzwerk, welches Henri Bremond 
umgeben hat, liefert. Auf dieses Netzwerk und Bremonds Beziehung zum literarischen Modernismus wird 
in Kapitel 4 des ersten Teiles eingegangen.  

93  Vgl. Anmerkung 65. 
94  So beispielsweise Certeau, M., Henri Bremond historien d’une absence, in: Ders., L’absent de l’histoire, 

Paris 1973, 73–108, im Folgenden abgekürzt mit: Certeau, Henri Bremond historien d’une absence. 



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 32 

1.6 … und geht dabei folgendermaßen vor 

Diese Arbeit stellt ganz grundlegend Leben und Werk Henri Bremonds einer deutschen 

Leserschaft vor:95 Der erste Teil der Arbeit handelt von dem Priester und Jesuit Henri Bre-

mond, der aufgrund seiner Erfahrung der Gottesferne eine persönliche Krise erlebt. Begeg-

nung, Anregung und Austausch in dieser Frage erhält er von seinem modernistischen Netz-

werk, welches sein Leben in den Kontext der so genannten modernistischen Bewegung 

rückt. Eingegangen wird dabei auf die so genannte modernistische Krise im Kontext der 

französischen Kirche, die Bremond als Zeitzeuge aktiv miterlebt und durchlebt. Ferner auf 

die Beziehungen, die Bremond zum Kreis der so genannten Modernisten pflegt und auf die 

Frage, inwieweit seine Sainte Chantal, die indiziert wurde, als modernistisch bezeichnet 

werden kann. Wie erlebt Bremond diese Krise? Und welche Impulse erhält er aus dem Kreis 

der so genannten Modernisten?  

Die persönliche Krise Henri Bremonds ist eingebettet in die Krise der Kirche seiner 

Zeit. Bremond verspürt bei sich und seinen Zeitgenossen einen aufscheinenden Bruch, ge-

paart mit einer religiösen Unruhe. Er begibt sich auf die Suche nach deren Ursprung und 

findet Antworten bei den französischen Mystikerinnen und Mystikern des 17. Jahrhunderts 

in Frankreich.  

Die vorliegende Arbeit sucht Antworten bei Bremond – und ahmt dadurch seine 

Vorgehensweise nach – da er selbst die Antworten auf die Zeichen seiner Zeit in der Lite-

ratur der Mystiker und Mystikerinnen des 17. Jahrhunderts gesucht hat. Diese seine Ant-

wort ist Gegenstand des zweiten Teiles, der in Form einer Relecture Bremonds Werk dem 

Leser mit der Absicht vorstellt, der religiösen Erfahrung und dem in ihr oszillierenden Über-

gang auf die Spur zu kommen. Dabei wird sowohl Bremonds Frühwerk, das sich mit dem 

Phänomen der Konversion beschäftigt, als auch exemplarische Bücher seines elfbändigen 

Hauptwerkes, der Histoire littéraire du sentiment religieux en France, denen es um ein 

Nachspüren dessen geht, wie der nahe und doch zugleich so ferne Gott erfahren werden 

kann, Gegenstand der Untersuchung sein. 

 
95  So liegen nur wenige Übersetzungen älteren Datums vor, so beispielsweise Bremond, H., Das wesentliche 

Gebet, Regensburg 1959, siehe auch Anmerkung 22 sowie Bremond, H./Blondel, M., Oberammergau 
und das Geheimnis der Passion, Freiburg 1950.  



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 33 

Der dritte Teil stellt ausgehend von einer Systematisierung des Bremond’schen Er-

fahrungsbegriffs Modi seiner Spiritualität des Übergangs vor und versucht so, die Essenz 

der Bremond’schen Spiritualität herauszuarbeiten. Ausgehend von dieser Systematisierung 

wird abschließend aufgezeigt, welche Impulse die Bremond’sche Spiritualität angesichts 

der heutigen Herausforderungen und der Transformationen auf dem Feld der Spiritualität 

geben kann.  

Ist der Ansatz von Bremond eine Möglichkeit, um heute „mit den Suchenden auf 

die Suche“ 96 zu gehen? Arnulf Rainer, Madeleine Delbrêl und Michel de Certeau, um nur 

die prominentesten Personen zu nennen, die in Henri Bremond einen spirituellen Meister 

gesehen haben, zeugen von der Notwendigkeit, sein Leben und Werk einer deutschen Le-

serschaft bekannt zu machen und ihn als spirituellen Impulsgeber vorzustellen. Dies ge-

schieht unter anderem dadurch, dass Auszüge seiner Gedanken erstmalig in eigener Über-

setzung vorgelegt werden. Die in dieser Arbeit geleistete Relecture seines Werkes ermög-

licht darüber hinaus einen Überblick über sein Lebenswerk. Aufgrund seiner persönlichen 

Aussagen und seiner Verquickung mit den Ereignissen der französischen Kirche während 

der so genannten Modernismuskrise lassen sich neue Erkenntnisse darüber gewinnen, wie 

diejenigen, die des Modernismus verdächtig sind, mit diesem Verdacht und den daraus fol-

genden Verurteilungen und Ermahnungen umgehen. Hier ist Bremond insofern von Inte-

resse, als er trotz starker Bedrängnis vonseiten der Amtskirche an der katholischen Kirche 

festhält und dafür Gründe liefert, die aus seiner Spiritualität herrühren. 

Für die heutigen Fragestellungen im Angesicht der bestehenden Gotteskrise, der da-

mit einhergehenden Transformationsprozesse auf dem Feld der Spiritualität ist die Lebens-

geschichte eines Mannes, dessen persönliche Suche zu der Genese einer Spiritualität führt, 

die für die gegenwärtige Situation fruchtbar gemacht werden kann, von grundlegender Be-

deutung. Dadurch dass Bremond mit seinem Ansatz eine genuin christliche Spiritualität 

 
96  Ein Gespräch mit dem tschechischen Theologen Tomáš Halík über Glauben heute: „Mit den Suchenden 

auf die Suche gehen“, in: Herder Korrespondenz 2 (2013), 69–73, im Folgenden abgekürzt mit: Halík, 
Mit den Suchenden auf die Suche gehen, das Zitat bezieht sich auf den Titel des Interviews. Für die 
Tatsache, dass es neben Arnulf Rainer zahlreiche weitere Persönlichkeiten gegeben hat, denen Henri Bre-
mond als spiritueller Meister gedient hat, und die sich ausgehend von seinen Impulsen auf die Suche 
begeben haben, sei neben Michel de Certeau, auf den im zweiten Teil der Arbeit eingegangen wird, stell-
vertretend auf den Artikel von F. Marxer, «Cette curiosité des états mystiques qui lui était interdit de 
vivre.» Claudel, Mounier, Maritain, Du Bos lecteurs de Bremond, in: Histoire littéraire du sentiment re-
ligieux en France Bd. 2, 1048–1080, im Folgenden abgekürzt mit: Marxer, Cette curiosité des états mys-
tiques, verwiesen. 



EINLEITUNG: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT 34 

verfolgt, die hier erstmals zusammenfassend vorgestellt und unter dem Vorzeichen einer 

Spiritualität des Übergangs an Konturen gewinnt, zeigt sich, dass es nicht darum geht, alte 

Pfade zu verlassen, sondern vielmehr Mittel und Wege zu finden, die Suche zu leben. Die 

im dritten Teil der Arbeit entwickelten Modi seiner Spiritualität liefern somit einen wichti-

gen Beitrag für eine christliche Spiritualität von morgen, in der es darum geht, der Dialektik 

von Anwesenheit und Abwesenheit Gottes nicht auszuweichen, sondern einen spirituellen 

Habitus zu generieren, der ihr gewachsen ist. 



   35 

ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN 
DES ÜBERGANGS – 
MODERNISTISCH TANGIERT 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 36 

1 «Toujours la nuit»97 – Erfahrung der Absenz Gottes im 
Leben von Henri Bremond  

Wenn die Suche nach dem, was fehlt, auf jemanden zutrifft, dann auf Henri Bremond 

(1865–1933). Ist es doch dieses „Dazwischen“, das Bremonds Leben und Werk in vielerlei 

Hinsicht charakterisiert: Blickt man auf sein Leben, so ist dies von Übergängen gekenn-

zeichnet. Henri Bremond wird am 31. Juli 1865 in Aix-en-Provence als zweiter Sohn von 

insgesamt fünf Kindern geboren.98 Getauft wird er in der Magdalenenkirche auf den Namen 

Marie, Joseph, François, Régis, Ignace, Henri, ganz so, als wollte seine fromme Mutter ihm 

eine Armada an Beschützern zur Seite stellen.99 In seinem Elternhaus herrscht eine offene 

Diskussionskultur, die vom ultramontanen Vater und einer liberal orientierten Mutter in 

Gang gehalten wird. Es sind jene Diskussionen, die im jungen Bremond das Interesse an 

pro und contra wecken, gepaart mit der Einsicht, dass jede Sicht etwas Wahres in sich 

birgt.100 Ob die Frömmigkeit der Mutter dazu geführt haben mag, dass alle vier Jungen und 

das einzige Mädchen, Marguerite, den Weg des Ordenslebens wählen? Wir wissen es nicht. 

Jedenfalls wurde Henris ältester Bruder Benediktiner, seine Brüder André und Jean werden 

– wie er selbst – Jesuiten. Der Eintritt aller Kinder in den Ordensstand wird von der Familie 

der Mutter mit Missbilligung quittiert,101 und auch ganz Aix-en-Provence ist der Meinung, 

dass dies des Guten zu viel sei.102 

Bremonds Leben lässt sich grob in eine jesuitische und eine nachjesuitische Periode 

einteilen. Die jesuitische Periode umfasst die Jahre 1882–1904.103 Nach bestandenem Abi- 

 
97  „Immer die Nacht“, Beschreibung von Bremond, die seine Unfähigkeit, Gott zu fühlen, veranschaulichen 

soll, zitiert nach: Blanchet, Henri Bremond, 78: «Toujours la nuit, toujours le lointain cruel.» Die Zitate, 
die sich in den folgenden Überschriften finden, stammen nicht ausschließlich von Bremond, stehen aber 
in einem unmittelbaren Bezug zu ihm. Bei allen handelt es sich um eigene Übersetzungen.  

98  Vgl. im Folgenden, Trémolières, Situation de Bremond, hier 804 f. 
99  Charpin, F., Souvenirs d’un aixois sur l’abbé Bremond, in: Entretiens sur Henri Bremond, 27–36, hier 28. 
100  Blanchet, A., L’abbé Henri Bremond, in: Entretiens sur Henri Bremond, 19–41, 21, im Folgenden wie-

dergegeben mit: Blanchet, L’abbé Henri Bremond. 
101  Trémolières, Situation de Bremond, 808. 
102  Blanchet, Henri Bremond, 26.  
103  Die Ausführungen beschränken sich auf diejenigen Faktoren, die für die Entwicklung seiner Religions-

philosophie und für seine Beziehung zur modernistischen Bewegung ausschlaggebend sind; für die de-
taillierte Analyse der jesuitischen Periode sei an dieser Stelle auf die Biographie von Blanchet, Henri 
Bremond, verwiesen. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 37 

tur tritt er 1882, mit 17 Jahren, in den Jesuitenorden ein. Seine Entscheidung fällt zusammen 

mit dem Décret Ferry, das religiöse Bildungseinrichtungen und Institute in Frankreich ver-

bietet.104 Aus diesem Grund findet Bremonds Ausbildung in England, genauer in den Aus-

bildungsstätten Sidmouth, Hastings und Mold, statt.  

Von 1892 bis 1897 unterrichtet er an den Collèges von Moulins, Mongré und Saint-

Etienne alte Sprachen und Literatur. Dabei entdeckt er im Unterrichten selbst eine Beru-

fung.105 Aufgrund seiner Aufnahme in die Redaktion der Études106 siedelt er mit 31 Jahren 

nach Paris über. Dies ist sein offizieller Eintritt in das literarische Leben. Hier, am Puls der 

Zeit, hat er das Gefühl, einen wichtigen Moment der Kirchengeschichte mitzuerleben.107 

Bereits die Ausbildungsjahre in England können als Vorläufer einer mehrjährigen 

Krise angesehen werden, deren Beginn das Jahr 1890 ist. Die Ausbildung in England ist 

unpersönlich, lehrerzentriert und stereotyp.108 Bremond leidet. Weder der philosophische 

Zyklus, noch der sich anschließende, ebenfalls mehrjährige, theologische Zyklus der Aus-

bildung beantworten die in ihm gärenden Fragen, sie vermögen sein Sehnen, sein Suchen 

nicht zu stillen.  

„Langeweile“,109 so könnte man mit einem Wort die Jahre in Mold aus Bremonds 

Perspektive beschreiben. Diese scheint sich zu verschlimmern, als nach einem kurzen ein-

jährigen Intermezzo als Lehrer für Literatur in Mongré von 1888–1889, auch der sich an-

schließende theologische Zyklus zu keiner Besserung seiner Situation führt. Die anachro-

nistisch-scholastische Begriffsspalterei ruft in ihm Widerwillen und Entsetzen hervor: 

„Wenn ich an die bemitleidenswerten Theologiestunden zurückdenke, die ich während vier, 

ja vier Jahren ertragen musste“110 so lautet sein Urteil im Rückblick auf diese Zeit. Um 

dieser lebensfernen Theologie zu entgehen, flüchtet er sich in die selbst gewählte Lektüre. 

Krank vor Langeweile, wendet er sich der Mystik zu und entdeckt „Nicole, Surin und die 

 
104  Trémolières, Situation de Bremond, 804. 
105  Dagens, J., Introduction à Henri Bremond, in: Actes du Colloque d’Aix, 1–10, 3, im Folgenden abgekürzt 

mit: Dagens, Introduction à Henri Bremond. 
106  Die Monatszeitschrift Études wurde von der Societas Jesu im Jahr 1856 gegründet. 
107  Dagens, Introduction à Henri Bremond, 4. 
108  Trémolières, Situation de Bremond, 804. 
109  Vgl. Blanchet, Henri Bremond, 31. 
110  Loisy, Tyrrell et Bremond, 5. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 38 

anderen“111 und spielt mit dem Gedanken, sich in Form einer Doktorarbeit mit der Fröm-

migkeitsliteratur des 17. Jahrhunderts intensiver zu beschäftigen. Zugleich widmet er sich 

der englischen Literatur, allen voran der Oxford-Bewegung, deren Protagonist John Henri 

Newman Bremond sehr beeindruckt, was zu einer intensiven Beschäftigung mit seinem 

Werk führt. 

Zur selben Zeit drängt sich ihm die Frage auf, ob sich seine religiöse und seine literari-

sche Berufung überhaupt vereinbaren lassen.112 Diese Frage löst in ihm eine tiefe Melancholie, 

ja Depression aus. Seine Unrast äußert sich in ziellosen Spaziergängen. Ängste plagen ihn. 

Seine Gefühle einem Vertrauten beschreibend verwendet er das Bild des Eichhörnchens, das 

sich um sich selber dreht und von dem er findet, dass dieses Bild an Traurigkeit schwer über-

troffen werden könne und das Ende dieses Zustandes noch nicht in Sicht sei.113  

Dass er mit dieser Vermutung Recht behalten soll, zeigt sich im Jahr 1897. Anlass 

sind Exerzitien, bei denen Bremond feststellt, dass er nicht mit Geschmack beten kann, da 

ihm das Gefühl der Tröstung bzw. der Präsenz Gottes fehlt. Hier bricht das persönliche 

Drama Bremonds auf. Er leidet an der Absenz Gottes, zweifelt an seiner Berufung, fühlt 

die Erosion seines Glaubens. Überzeugt davon, dass die Unfähigkeit, etwas von der Präsenz 

Gottes zu spüren, in ihm selbst begründet liege, fragt er sich, ob er überhaupt eine religiöse 

Seele besitze, ob er überhaupt dafür gemacht sei, Gott wahrhaft zu lieben.114 Die persönli-

chen Notizen des Jahres 1897 zeigen einen Mann, der um seinen Glauben ringt, bettelt, 

kämpft in Ermangelung eines Gefühls, das ihm jedoch nicht vergönnt zu sein scheint, wo-

von die folgenden Zeilen ein bewegendes Zeugnis ablegen: 

„Alle, die ich sehe und frage, sagen mir ohne zu zögern, dass sie Sie in einigen 
besonderen Stunden ihres Lebens gefunden haben. Allen haben Sie etwas gesagt. 
Allen war es zu einem bestimmten Moment unmöglich, an ihrer Präsenz und ihrer 
Liebe zu zweifeln. Und mir, niemals, niemals! Was habe ich mir denn in meiner 

 
111  So schreibt Bremond in einem Brief an Loisy vom 7. April 1916, zitiert nach: Loisy, Tyrrell et Bremond, 

116: «C’est là que, ivre d’ennui, j’ai lu Nicole, Surin et les autres. Au moins, ils ne me parlaient pas 
scolastiques: ils écrivaient un joli français. Dès lors, l’envie m’était venue de préparer une thèse de doc-
torat sur l’intérêt littéraire et grammatical que présentaient les livres dévots du XVIIè siècle.»  

112  So Blanchet, Henri Bremond, 38. 
113  Blanchet, Henri Bremond, 39: «Il m’arrive de me promener sans fin devant les choux et les salades, un 

peu comme un écureuil qui tourne. Il y a peu de choses plus tristes que de voir tourner un écureuil. (...) 
Je n’ai jamais passé par pareilles angoisses, et rien n‘est encore fini.» Der Adressat des Briefes ist nicht 
bekannt, wahrscheinlich handelt es sich um einen Kollegen in Dôle oder Mongré. 

114  Blanchet, Henri Bremond, 75. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 39 

Kindheit zuschulden kommen lassen? War es mein Fehler, wenn das Gebet mich 
von Anbeginn zurückstieß? Ich bin schuldig und ich weiß nicht, wo mein Fehler 
liegt. Erleuchten Sie mich. Ich sage ihnen nicht, dass Sie mir die Freude ihres Heils 
zu teil werden lassen sollen, da Sie es mir noch nie gegeben haben ... Immer die 
Nacht, immer diese grausame Ferne. Warum? Quid fecit tibi? Erleuchten, erwärmen 
Sie mich.“115 

Bremond schreibt sich einerseits diese Unfähigkeit, Gott im Gebet zu spüren, selbst zu; 

andererseits ist er auf der Suche nach dem wahren Gebet, nach dem Gefühl. Diese Suche 

ist für sein Leben zentral, sie führt ihn zu den Schriften der Mystiker und Mystikerinnen 

und zu der Frage nach der wahrhaften Kirche, nach dem echten Glauben: 

„Man sieht nur das Wirkliche im Beichtstuhl. Es ist für mich ein exzellentes Mittel 
diese Untersuchung über das religiöse Gefühl zu führen, welches eine der Sorgen 
und Ambitionen meines Lebens ist. Ambition ist nicht das richtige Wort. Diese Su-
che wird mehr und mehr persönlich. Ich möchte mich selbst durch diese Untersu-
chung in so unterschiedlichen Seelen aufklären. Ich war vorgestern in Fourvière. 
Der Kardinal, prächtig in Rot und Gold, durchschritt die volle Kirche. Ein Domini-
kaner auf der Kanzel sagte, dass die Kirche die Lösung der sozialen Frage habe, 
und diese ganze plumpe Bourgeoisie von Lyon sog diese Redekunst in sich auf, die 
ihren Geldbeutel nicht in Gefahr brachte. Ich war außer mir. Das Purpur und das 
Gold erschienen mir lächerlich. Und das ganze katholische System schien bewun-
dernswert dafür organisiert zu sein, die Ruhe der Mächtigen und der Reichen mit 
dem Schlummer der schlechten Neigungen des Volkes zu weihen. Sind wir hier 
angelangt nach so vielen Jahrhunderten? Wo SIND DIE HEILIGEN?“116 

 
115  Zitiert nach: Blanchet, Henri Bremond, 78: «Tous ceux que je vois et que j’interroge me disent sans 

hésiter que, à quelques belles heures de leur vie, ils vous ont rencontré. À tous vous avez dit quelque 
chose. Tous, à un certain moment, ont été dans l’impossibilité de douter de votre présence et de votre 
amour. Et moi, jamais, jamais! Qu’ai-je donc fait de si coupable dans mon enfance? Était-ce ma faute si, 
dès ce moment, la prière me repoussait? Je suis coupable et je ne sais où est ma faute. Éclairez-moi. Je ne 
vous dis pas de me rendre la joie de votre salut, parce que vous ne me l’avez jamais donnée ... Toujours 
la nuit, toujours le lointain cruel. Pourquoi? Quid fecit tibi? Éclairez, échauffez-moi.» In die gleiche Rich-
tung zielt auch eine in einem Brief vom 11. September 1900 an Maude Petre gerichtete Bitte: «Miss Petre, 
aidez-moi à Le retrouver quelque jour, malgré tout ce qui encombre mon chemin ...», zitiert nach Blan-
chet, Henri Bremond, 203. Zu Maude Petre siehe den ersten Teil der Arbeit. 

116  Zitiert nach: Blanchet, Henri Bremond, 109, Brief an Friedrich von Hügel vom 14. Dezember 1899: «On 
ne voit que du réel au confessionnal. C’est pour moi un excellent moyen de mener cette enquête sur le 
sentiment religieux qui est un des soucis et des ambitions de ma vie. Ambition n’est pas le mot. Cette 
quête devient de plus en plus personnelle. C’est moi que je veux éclairer par ce sondage dans tant d’âmes 
différentes. J’étais avant-hier à Fourvière. Le cardinal, superbe de rouge et d’or, a traversé l’église pleine. 
Un Dominicain en chaire répétait que l’Eglise a la solution de la question sociale, et toute cette épaisse 
bourgeoisie lyonnaise buvait cette éloquence qui ne mettait pas sa bourse en danger. Moi, je me sentais 
exaspéré. La pourpe et l’or me semblaient une dérision. Et tout le système catholique paraissait admira-
blement organisé en vue de consacrer la quiétude des puissants et des riches par l’assoupissement des 
mauvaises passions de la plèbe. Et voilà où nous sommes, après tant de siècles? Où SONT LES 
SAINTS?» Zu Friedrich von Hügel siehe Kapitel 3.1 im ersten Teil der Arbeit. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 40 

Es ist das gelebte Christentum, auf dessen Suche sich Bremond begibt und das ihn zu der 

Frage führt: „Wer betet, aber wer betet WIRKLICH in dieser Menge“?117 Ob diese persön-

liche Krise der alleinige Grund ist, der schließlich zum Austritt aus dem Orden führt, oder 

ob auch Differenzen mit seinem Ordensoberen ihn zu diesem Schritt bewegen, wissen wir 

nicht.118 Sicher ist, dass sich am Grund seiner Krise das moderne Lebensgefühl119 der Ab-

senz Gottes findet. Im Jahr 1904 verlässt er, nur wenige Jahre nach der ewigen Profess, die 

Gesellschaft Jesu. 

Es beginnt die nachjesuitische Periode: Nachdem er den Jesuitenorden verlassen hat, 

fasst er den Entschluss, sich als Priester in seiner Heimatdiözese inkardinieren zu lassen120; 

um ein einfacher Gemeindepriester zu werden.121 Allerdings merkt er bald, dass dies mit 

seinem Drang, weiterhin schriftstellerisch tätig zu sein, nicht in Einklang zu bringen ist. Er 

verlässt seine Heimat und wählt 1913 eine Region in Frankreich, die zur Einsamkeit gera-

dezu einlädt und vollständige Zurückgezogenheit ermöglicht: die Pyrenäen, genauer das 

Dorf Arthez d’Asson. Sein Haus in diesem unweit von Lourdes gelegenen Dorf verlässt er 

von nun an nur noch aus bestimmten Gründen, meist führt ihn sein Weg dabei in die Haupt-

stadt.  

Der Beginn der nachjesuitischen Periode fällt zusammen mit der so genannten mo-

dernistischen Krise in Frankreich. Die Auseinandersetzung der Amtskirche mit der so ge-

nannten modernistischen Bewegung, deren Höhepunkt sich im Dekret Lamentabili sane 

exitu vom 3. Juli 1907 und der Enzyklika Pascendi dominici gregis vom 8. September 1907 

darstellt, trifft die französische Kirche besonders hart, da die Enzyklika in ihrem Formulie-

rungen auf Äußerungen bekannter französischer Modernisten Bezug nimmt, wie beispiels-

weise Alfred Loisy, mit denen Bremond freundschaftlich verbunden ist. Auch Bremond 

bleibt von den Auswirkungen dieser kirchlichen Verlautbarungen nicht verschont und be-

kommt die Atmosphäre der Verleumdungen und der Feindseligkeit mit voller Wucht zu 

 
117  Zitiert nach: Blanchet, L’abbé Henri Bremond, 28: «Qui prie, mais qui prie RÉELLEMENT dans cette 

foule?» 
118  So stellt Blanchet die Frage, ob es sich bei Bremond um einen Austritt oder vielleicht auch um einen 

Ausschluss aus dem Orden gehandelt hat, Blanchet, Redécouverte de Bremond, 15. 
119  Blanchet, L’abbé Henri Bremond, 29. 
120  Blanchet, Redécouverte de Bremond, 15. 
121  Bremond zollt den einfachen Landpriestern große Bewunderung. Im Zuge seiner Aufnahme in die Aca-

démie française sagt er: «Ce sont les curés de Campagne qui sont honorés en ma personne.» (es sind die 
Landpriester, die in meiner Person geehrt werden), zitiert nach: Blanchet, L’abbé Henri Bremond, 33. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 41 

spüren: 1909 nimmt er an der Beerdigung seines Freundes George Tyrrell teil,122 und 

spricht trotz des Verbotes des dortigen Bischofs am Grab ein Gebet. 1913 wird seine Sainte 

Chantal auf den Index gesetzt. Beide Ereignisse sowie die darauf folgende Konfrontation 

mit der Amtskirche, die Bremond einiges abverlangen, sind schließlich der Anlass für sei-

nen Aufbruch in die Pyrenäen. Dort bleibt er die weiteren 20 Jahre bis zu seinem Tod.  

Diese letzte Phase seines Lebens ist ganz der Entstehung der HL gewidmet. Nach 

dem Bruch mit der Gesellschaft Jesu sucht Bremond, nun fast sechzigjährig, nach Möglich-

keiten, seinem Werk zur Anerkennung zu verhelfen. Dabei spielen auch finanzielle Ge-

sichtspunkte eine Rolle, muss er in den letzten Jahren seines Lebens doch stark darum 

kämpfen, sich durch sein literarisches Schaffen über Wasser halten zu können.123 Gleich-

zeitig ist er sich seit seinem Austritt aus der Gesellschaft Jesu eines fehlenden institutionel-

len Rückhaltes bewusst und sucht nun nach Möglichkeiten, diesen Mangel zu kompensie-

ren: Nachdem seine Hoffnungen, einen Lehrstuhl am Institut Catholique in Paris bzw. an 

der Universität von Straßburg zu erhalten, sich zerschlagen, bewirbt er sich um die Auf-

nahme in die Académie française, in die er 1923 gewählt wird.  

Wenige Jahre danach erkrankt er, was dazu führt, dass er nicht mehr sprechen kann. 

Schließlich kommen Probleme mit der Lunge hinzu. Er stirbt am 17. August 1933 mit 68 

Jahren in Arthez d’Asson. 

 
122  Zu George Tyrrell siehe Kapitel 3.2 im ersten Teil der Arbeit. 
123  Sorrel, Ch., Henri Bremond académicien français, in: Histoire et littérature chez Henri Bremond, 149–

170, hier 150, im Folgenden abgekürzt mit: Sorrel, Henri Bremond académicien français. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 42 

2 «rangé parmi les suspects124» – Des Modernismus 
verdächtig  

Bei dem so genannten Modernismus125 erweist sich eine eindeutige Begriffsklärung nach 

wie vor als schwierig.126 Der Begriff, so ist schon im Dictionnaire de Théologie von 1928 

zu lesen, lässt sich schlecht eingrenzen. Bis heute begegnen Definitionsversuche den folgen-

den Fragestellungen, deren eindeutige Beantwortung nach wie vor schwer fällt127: Handelt 

es sich um eine erkenntnisleitende Bezeichnung, die sich auf Personen und Werke einer be-

stimmten Epoche der Kirchengeschichte bezieht, die aus unterschiedlichen Gründen das 

Missfallen der Kurie auf sich zieht? Liegt ein Sammelbegriff vor, der die Fronten zwischen 

der römischen Zentrale und einzelnen abweichenden Katholiken klärt? Ist die Rede von ei-

nem konstruierten Kampfbegriff der römischen Kurie, der durch die Enzyklika Pascendi 

zementiert wird?  

Und: Welche Zeitspanne beinhaltet er? Die von 1898 bis 1967? Oder liegt der Be-

ginn nicht doch schon im Jahr 1893? Oder erst 1902, hervorgerufen durch das Erscheinen 

von l’Évangile et l’Église? Vielleicht doch erst im Jahr 1903, mit der Indizierung der Haupt-

werke Loisys? Und endet er wirklich 1967 oder dauert die damals ausgelöste Krise immer 

noch an?128  

 
124  „Unter die Verdächtigen eingeordnet“, Zitat von Bremond aus einem Brief an G. Letourneau, dem Pfarrer 

von Saint-Sulpice: „Ich werde mich niemals gegen die Kirche auflehnen, aber, da ich nun definitiv zu den 
Verdächtigen zähle, werde ich meiner Arbeit befreiter nachgehen“, zitiert nach: Boland, A., Art. «Mo-
dernisme», in: DSp10, Paris 1980, 1415–1440, im Folgenden abgekürzt mit: Boland, Art. «Modernisme», 
hier 1431: «Je ne me révolterai jamais contre l’Église, mais, définitivement rangé parmi les suspects, je 
continuerai mes travaux avec plus de liberté. »  

125  Aufgrund der Tatsache, dass es sich beim Modernismus innerhalb der katholischen Kirche um ein Phä-
nomen handelt, das von dem Dekret Lamentabili und der Enzyklika Pascendi gleichermaßen vorgestellt, 
definiert und verurteilt wurde, und um dessen Definition bis heute gerungen wird, werden die Wörter 
Modernismus, Modernisten und modernistisch im Folgenden kursiv gesetzt.  

126  Wolf, „In wilder zügelloser Jagd nach Neuem“, 9–10; Neuner, Der Streit um den katholischen Modernis-
mus, 93. 

127  Rivière, J., Art. «Modernisme» in: Dictionnaire de Théologie Catholique10, Paris 1928, 2010–2047, hier 
2010, im Folgenden abgekürzt mit: Rivière, Art. «Modernisme». 

128  Diese Überlegungen wurden von Prof. Dr. Hubert Wolf während der Schlussdebatte des Symposions „In 
wilder, zügelloser Jagd nach Neuem“. 100 Jahre Modernismus und Antimodernismus in der katholischen 
Kirche am Comer See vom 25.-28. Oktober 2006 angestellt. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 43 

Ungeachtet aller Hemmnisse, die den Begriff Modernismus umgeben: Die Eckdaten von 

Bremonds Leben und Werk weisen eindeutig darauf hin, dass sich sein Leben innerhalb der 

modernistischen Krise abspielt und von ihr her gedeutet werden muss. So ist es nicht ver-

wunderlich, dass diese Bewegung sein Leben beeinflusst hat: Bremond ist mit bedeutenden 

Protagonisten dieser Bewegung in Kontakt,129 und er ist ihnen – besonders im Fall George 

Tyrrells und Alfred Loisys – freundschaftlich verbunden. Von dieser Freundschaft lässt er 

auch dann nicht ab, als deren Bekundung zur Zerreißprobe mit seinen Vorgesetzten führt 

und seine Kirchenzugehörigkeit in Gefahr bringt. Inwiefern hat diese Bewegung sein Inte-

resse an der Spiritualität inspiriert, begleitet und beeinflusst?  

Bremond, der mit dem Autor des petit livre rouge130 eng befreundet ist, erlebt so-

wohl die Indizierung der Werke Loisys, das Erscheinen der Enzyklika Pascendi als auch 

deren Folgen in Form des „schwarzen Terrors“131 aktiv mit. Für ihn ist die Enzyklika nicht 

nur wie für viele Zeitgenossen ein besorgniserregendes Dokument, mit dem Rom versucht, 

auf die Zeichen der Zeit zu reagieren. Sondern darüber hinaus richtet sie sich explizit gegen 

das Werk von Männern, die er schätzt und die er zu seinen Freunden zählt. Bremond ist an 

der Seite derer, die bereits das Etikett Modernist zugesprochen bekommen haben.132 Und 

er hat Kontakt mit jenen, denen es gelingt, einer Indizierung zu entgehen.133 Dabei muss er 

selbst die Indizierung seiner Sainte Chantal sowie das Verbot einiger Zeitschriften, für die 

er schreibt134 miterleben. Jetzt liegt es auf der Hand, dass man ihn als potenziellen Moder-

nisten im Blick hat.  

Im Schatten des Modernismus zu sein, heißt für die Konzeption des Bremond’schen 

Werkes, dass das Damoklesschwert des Verdachtes immer über ihm hängt. Dass Bremond 

dem Kreis der Verdächtigen zugerechnet wird, ist ihm nur zu sehr bewusst.135 Es hat den 

Anschein, dass die Brüchigkeit, die er in seinem persönlichen Glaubensleben erfährt, sich 

 
129  Davon geben die bis heute erhaltenen und bereits publizierten Briefwechsel mit F. von Hügel, A. Loisy, 

M. Blondel und G. Tyrrell ein beredtes Zeugnis ab. 
130  Eine Umschreibung von Alfred Loisys L‘Évangile et l’Église, Paris 1902, im Folgenden wiedergegeben 

mit: Loisy, L‘Évangile et l’Église. 
131  La Terreur Noire, ist eine Bezeichnung von Alfred Loisy und der Titel eines der Kapitel im dritten Band 

seiner Mémoires, vgl. Loisy, A., Mémoires. Pour servir à l’histoire religieuse de notre temps, 3 Bde., 
Paris 1930–1931, im Folgenden wiedergegeben mit: Loisy, Mémoires. 

132  So geschehen im Fall von Loisy und Tyrrell. 
133  So geschehen im Fall von Friedrich von Hügel. 
134  Siehe dazu Kapitel 4 des ersten Teils. 
135  Siehe Anmerkung 124. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 44 

im Konflikt derjenigen, die die Kultur der Gegenwart in einem positiven Sinn mit der ka-

tholischen Welt vernetzen wollen, widerspiegelt. Leben und Werk Henri Bremonds sind 

hier von besonderem Interesse: Welche Spuren hinterlässt dieser Bruch, der durch die fran-

zösische Kirche seiner Zeit geht, in seinem Leben und Werk? Inwiefern ist die Bre-

mond’sche Sensibilität für Veränderung, die sich in seinem Denken manifestiert, der Motor 

für eine Modernisierung der Spiritualität, die er anstrebt? 

2.1 «une image (…) souvent menteuse»136 – Abgrenzung und 
Verurteilung 

Den Bruch, welchen Bremond schmerzhaft in seinem eigenen Leben zu spüren bekommt, 

nimmt er auch in den Versuchen jener Personen wahr, die sich darum bemühen, die Lehren 

der Kirche mit den modernen Wissenschaften, ja der modernen Welt selbst in Einklang zu 

bringen. Dieses Bemühen – so erlebt es Bremond bei sich selbst und bei seinen modernis-

tischen Freunden – führt zu einer innerkatholischen „Kommunikationskrise“137: Sie mani-

festiert sich in der mangelnden Bereitschaft, auf einander einzugehen, einander verstehen 

zu wollen. Sie offenbart sich durch das Nichtvorhandensein eines Austausches zwischen 

denjenigen Theologen, die auf die Zeichen der Zeit reagieren und die moderne Welt als 

Herausforderung annehmen, und jenen, die diese Ambitionen als Bedrohung, Komplott, als 

Wackeln an dogmatischen und exegetischen Grundfesten des Glaubens wahrnehmen. Der 

Kreislauf von Verdächtigung und Verschleierung setzt sich in Bewegung.138 Der Höhe-

punkt der Verdächtigungen gipfelt darin, die unterschiedlichen Reformversuche in einer 

eigens für sie geschaffenen Bezeichnung zusammenzufassen und zu verurteilen139: Mit dem 

Dekret Lamentabili sane exitu vom 3. Juli 1907 und der Enzyklika Pascendi dominici gre-

gis vom 8. September 1907 liegen kirchengeschichtliche Dokumente vor, die mit der Ein-

führung des Begriffs Modernismus gleichzeitig für dessen Verbreitung und Festschreibung 

 
136  „Ein verlogenes Bild“. So äußert sich Bremond in Un clerc qui n’a pas trahi, 116, über das Image, das 

vonseiten Roms dem weiten Feld der modernistischen Aufbrüche anhaftet.  
137  Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernität, 23.  
138  Colin, Crise moderniste, geht davon aus, dass die modernistische Krise durch das Zusammenspiel von 

Verdacht und Verschleierung gekennzeichnet ist, die sich gegenseitig bedingen und verstärken.  
139  George Tyrrell gelangt bereits kurz nach dem Erscheinen von Pascendi zu der Auffassung, dass Pius X. 

aufgrund des Bemühens, eine bestimmte Auslegung des Katholizismus zu verdammen, dieser Bewegung 
den Namen Modernismus gegeben habe, Tyrrell, G., Trough Scylla and Charybdis or the old theology 
and the new, New York – Bombay – Kalkutta 1907. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 45 

innerhalb der katholischen Welt sorgen. Von daher ist es wenig verwunderlich, dass Bre-

mond als Zeitgenosse von einem verlogenen Bild ausgeht, da er bei seinen Freunden be-

obachten kann, wie sie – zu Recht oder Unrecht – im Visier sind, sich im Visier glauben 

oder sich nicht im Visier befindlich erklären, weil sie andere im Visier glauben.140 

Der Rahmen dieser Arbeit würde gesprengt, wollte sie einen Beitrag zur Klärung 

des Modernismusbegriffs leisten. Der Begriff Modernismus,141 wie ihn die Enzyklika 

Pascendi vorstellt,142 lässt aufgrund des allgemeinen Charakters eine eindeutige Zuordnung 

bestimmter Einzelschicksale und Ansätze nicht zu. Der Modernismus wird hier nicht cha-

rakterisiert, sondern karikiert, indem er als „Inbegriff aller Häresien“143 dargestellt wird. 

Dabei handelt es sich um keine Selbstbezeichnung einer theologischen Strömung; inner-

kirchlich dient die Genese des Begriffs der Abgrenzung und Verurteilung.144  

Die Intention der Abgrenzung und Verurteilung manifestiert sich zunächst im lehr-

haften Teil der Enzyklika in Form einer Typologie von Modernisten: Sie werden als Perso-

nen präsentiert, die quasi in unterschiedlichem Gewand auftreten: als Philosoph, Historiker, 

Bibelkritiker und Apologetiker, um nur einige wenige Erscheinungsmöglichkeiten zu nen-

nen.145 Dabei wird den Modernisten unterstellt, diese verschiedenen Rollen bewusst einzu-

nehmen, um möglichst unerkannt zu bleiben. 

 
140  So Henri Gouhier in der anschließenden Diskussion, die auf den von E. Poulat gehaltenen Vortrag «Bre-

mond et le modernisme» folgt, in: Entretiens sur Henri Bremond, 91. 
141  Erstmals wird der Begriff Modernismus von dem belgischen Nationalökonomen Charles Périn eingeführt, 

der damit die Bemühungen, den katholischen Glaubensschatz mit den Ideen der Französischen Revolu-
tion und der Demokratie in Einklang zu bringen, charakterisiert, vgl. Neuner, Der Streit um den katholi-
schen Modernismus, 69. Der schwäbische Theologe Carl Braig will bei der Verwendung des Begriffs 
eine Auffassung kennzeichnen, „nach welcher der Wert und die Verpflichtungskraft einer Religion nicht 
auf der objektiven Wahrheit ihrer Verkündigungsgehalte und Lehren beruht, sondern auf der subjektiven 
Qualität von Erlebnissen“, Schaeffler, R., Der „Modernismus-Streit“, 514. Die dem Begriff zugrunde 
liegende Kritik einer Verwechslung von objektiver Wahrheit mit Qualität, die aus subjektiven Erfahrun-
gen herrühre, wurde von Papst Pius X. übernommen, vgl. Schaeffler, Der „Modernismus-Streit“, 515. 
Zur Genese des Begriffs innerhalb der katholischen Kirche als Inbegriff der Häresie siehe auch Arnold, 
Kleine Geschichte des Modernismus, 12 f. 

142  Zum Forschungsstand siehe auch Schwedt, H.H, Art. „Pascendi dominici gregis“, in: LThK 7, 31998, 
1406 f. 

143  Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus, 69.  
144  Schaeffler, Der „Modernismus-Streit“, 516. 
145  Claus Arnold fasst in seinem Artikel: P. Joseph Lemius OMI und die Entstehung der Enzyklika 

„Pascendi“, in: G. Fleckenstein/M. Klöcker/N. Schloßmacher (Hg.), Kirchengeschichte. Alte und neue 
Wege. Festschrift für Christoph Weber, Frankfurt a. M. 2008, 299–320, 300, im Folgenden abgekürzt 
mit: Arnold, P. Joseph Lemius OMI und die Entstehung der Enzyklika „Pascendi“, die Typisierung mit 
folgenden Worten zusammen: „Als Philosophen, der nur im Rahmen der Immanenz, also innerweltlich, 

 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 46 

Letztendlich hat Pascendi eine Verurteilung der Werke Loisys146 im Visier, die jedoch nicht 

eindeutig genannt werden. Vielmehr spricht die Enzyklika verallgemeinernd von den Mo-

dernisten und vom Konzept der Entwicklung als der „Quintessenz ihrer ganzen Lehre“.147 

Sie brandmarkt die „schrankenlose, brennende Neuerungssucht dieser Leute“ und ihre 

„wilde, zügellose Jagd nach Neuem“. Diese verallgemeinernden Formulierungen führen 

dazu, dass der Verdacht modernistischen Gedankenguts gegen jedermann erhoben werden 

kann. Gleichzeitig können diejenigen, die sich, zu Recht oder zu Unrecht, getroffen fühlen, 

erklären, dass sie nicht gemeint seien.148 So bemerkt Henri Bremond kurz nach dem Er-

scheinen der Enzyklika, dass der gute Pater Janssens, seiner Meinung nach der Autor der 

Enzyklika, den Papst schließlich von der Existenz des Modernismus überzeugt habe und 

dass man sich nun an vielen Orten die Frage stelle, wer diese Modernisten denn seien?149 

Damit gibt Bremond wieder, was vielen Zeitzeugen nicht entgangen sein dürfte: Während 

sich das Dekret Lamentabili vor allem gegen seinen Freund Alfred Loisy wendet, weitet 

sich der Kreis derer, die angesprochen werden, durch die Enzyklika Pascendi insofern er-

heblich, als Loisys Werke zwar als Zielscheibe gemeint sind, aber gleichzeitig jeder, der 

Bedarf an Reformen äußert oder Neuerungen, welcher Art auch immer, ins Innere der Ca-

tholica einbringen will, des Modernismus verdächtigt wird,150 so dass das Fatale an diesem 

 
denkt, als Gläubigen, der sich nur auf die religiöse Erfahrung stützt, als Theologen, der deshalb das 
Dogma nur symbolisch verstehen kann, als Historiker und Bibelkritiker, der die göttliche Offenbarung 
durch Anwendung der historisch-kritischen Methode in innerweltliche Entwicklungsprozesse auflöst, als 
Apologeten, der die christliche Wahrheit nur vom Standpunkt der Immanenz rechtfertigt und schließlich 
als Reformer, der die Kirche grundsätzlich verändern will“. 

146  So haben die Forschungen von Claus Arnold gezeigt, dass P. Lemius, der Autor des lehrhaften Teils von 
Pascendi, bei der Abfassung eindeutig die Lehren Loisys im Blick hat, vgl. hierzu Ders., P. Joseph Lemius 
OMI und die Entstehung der Enzyklika „Pascendi“, 312 f.  

147  Dieses und die folgenden Zitate sind der Enzyklika entnommen, vgl. Rundschreiben unseres Heiligsten 
Vaters Pius X., durch göttliche Vorsehung Papst, über die Lehren der Modernisten, (8. September 1907: 
„Pascendi dominici gregis“), Autorisierte Ausgabe (lateinischer und deutscher Text), Freiburg 1907. 

148  So Lebreton, J., Art. «Modernisme», in: Dictionnaire apologétique de la foi catholique 3, Paris 1928, 
591–695, hier 666. Nicht nur Einzelpersonen haben sich diese Taktik angeeignet, auch die Bischöfe rea-
gieren auf Pascendi teilweise dergestalt, dass sie sich von dieser Definition nicht getroffen fühlen und 
rückmelden, dass damit zweifelsohne das Nachbarland gemeint sei und sich auf ihrem Territorium nie-
mand finden lasse, auf den diese Definition zutreffe. Im Folgenden abgekürzt mit: Lebreton, Art. «Mo-
dernisme». 

149  So Perrin, M.-Th., Laberthonnière et ses amis. L. Birot – H. Bremond – L. Cagnet – E. le Roy, Paris 1975, 
152: «Puisque le bon P. Janssens (auteur de l’Encyclique) a fini par persuader le Pape et au monde entier 
l’existence du Modernisme, et que depuis surtout les êveques sont exhortés, in visceribus Christi, à anéan-
tir les modernistes, on va se demander partout: mais enfin, qui sont-ils?». Im Folgenden abgekürzt mit: 
Perrin, Laberthonnière et ses amis. 

150  Siehe hierzu: Neuner, 100 Jahre nach der Modernismusenzyklika, hier 582, Ders., Der Streit um den 
katholischen Modernismus, 93 und Weiß, Aufklärung – Modernismus – Postmoderne, 80. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 47 

Begriff in seiner eigentlichen Unschärfe besteht, ja er mutiert zu einem Totschlagargument, 

das jeden Kritiker, jeden Neuaufbruch, jede Reform treffen kann.151 Zwar liegt Bremond 

mit seiner Einschätzung, Pater Janssens sei der Autor, falsch. Die Tatsache, dass er mit 

Freunden über potenzielle Drahtzieher und Autoren spricht, ist ein Zeichen dafür, wie gut 

es um die Kommunikation seines internationalen Netzwerkes bestellt gewesen sein muss. 

Forschungen auf diesem Gebiet haben ergeben, dass der Inhalt der Enzyklika nicht auf Pater 

Janssens152 zurückzuführen ist, sondern sich einer einflussreichen Gruppe verdankt, die sich 

mit ihrem integralistischen Anliegen direkt an den Papst wendet.153 Diese Intervention muss 

man bedenken, wenn Maßnahmen und Reaktionen von Pius X. in den Blick genommen 

werden. Die von der Gruppe vorgestellte „Schreckvision“154 findet Gehör. Pius X. handelt 

unverzüglich und gibt die Enzyklika Pascendi in Auftrag. Ihre Abfassung legt er in die 

Hände von Joseph Lémius. Bei der Abfassung der Enzyklika sind natürlich nach wie vor 

die Lehren Loisys Ausgangspunkt der Kritik. Wie Bremond richtig bemerkt, werden diese 

Irrlehren nun einer solchen Vielzahl von Personen unterstellt, und die vielen Anklagepunkte 

führen wohl eher zu der Frage, wo diese Neuerer denn zu finden seien. „Der Kampf gegen 

den ,Modernismus‘ nahm daher in wachsendem Maß den Charakter der Entlarvung (…) 

an.“155 Oder umgekehrt: Das Vorgehen im ersten Teil der Enzyklika, den Modernismus als 

Gesamtkonzept zu präsentieren, eröffnet die Möglichkeit, jedermann zu verdächtigen.156  

Dadurch wird ein Raum für ein Klima der Denunziation geschaffen, das im Motu 

propio vom 18. November 1907, in dem die Exkommunikation jedem angedroht wird, der 

sich zu einem von den in Lamentabili und Pascendi skizzierten Äußerungen und Ansichten 

 
151  Vgl. Arnold, Kleine Geschichte des Modernismus, 52 f. und Neuner, Der Streit um den katholischen 

Modernismus, 99 f. 
152  Laurent Janssens OSB (1855–1925), Index-Konsultator und Loisy Gegner ist nicht der Verfasser der En-

zyklika, die Verfasserschaft wurde Joseph Lemius OMI (1860–1923), Generalprokurator seines Ordens 
und Konsultor der Studienkongregation übertragen, vgl. Arnold, P. Joseph Lemius OMI und die Entste-
hung der Enzyklika „Pascendi“, sowie Ders., Kleine Geschichte des Modernismus, 116 f. und Neuner, 
Der Streit um den katholischen Modernismus, 99 f. 

153  Diese Gruppe, angeführt von dem Dominikanerpater Albert Maria Weiß, findet mit der Vorstellung einer 
in der ganzen Kirche vorherrschenden gefährlichen Neuerungssucht bei Pius X. Gehör, vgl. Weiß, Auf-
klärung – Modernismus-Postmoderne, 80 und Arnold, C., Absage an die Moderne. Pius X. und die Ent-
stehung der Enzyklika Pascendi 1907, in: Theologie und Philosophie 80 (2005), 205–224, sowie Ders., 
P. Joseph Lemius OMI und die Entstehung der Enzyklika „Pascendi“, 299–320. 

154  Neuner, P., Vor 100 Jahren: Einführung des Antimodernisteneides, in: Münsteraner Forum für Theologie 
und Kirche (2010), 1–10, 2 und 3, im Folgenden abgekürzt mit: Neuner, Vor 100 Jahren. 

155  Schaeffler, „Der Modernismus-Streit“, 517. 
156  Vgl. Neuner, Vor 100 Jahren, 3 f. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 48 

bekennt, weiter untermauert wird und schließlich mit der Einführung des so genannten An-

timodernisteneides für den Klerus im Motu propio Sacrorum antistitum vom 1. September 

1910 seinen Höhepunkt erlebt. Alle vier erwähnten päpstlichen Dokumente werden zu Leb-

zeiten Bremonds veröffentlicht. Bremond erlebt die Reaktionen seines Umfeldes auf diese 

Dokumente mit. Seine eigenen Reaktionen sind teilweise bekannt.157 Teilweise können wir 

nun mutmaßen, was er dabei gefühlt haben mag.158 

Das vorliegende Kapitel möchte in einer Art Zusammenschau eine Tour d‘Horizon 

der französischen Kirche zum Beginn der so genannten Modernismuskrise liefern. Ist es 

doch die Kirche seiner Zeit, bei der Bremond jenen Bruch, jenes Gespür wahrnimmt, das 

ihn auch in seinem Inneren nicht mehr loslässt. Der Zustand der französischen Kirche seiner 

Zeit ist – neben seiner subjektiven Erfahrung – jener Motor, der ihn dazu bewegt, sein mo-

numentales Werk, die HL zu schreiben. Im Folgenden wird zunächst der Modernismus als 

Krisenphänomen innerhalb der französischen Kirche in den Blick genommen: Anhand der 

für die französische Kirche sich manifestierenden Krisenhorten, und den Bruchstellen, die 

von Bremonds prominenten Freunden aus dem Kreis der so genannten Modernisten in das 

vorherrschende theologische Korsett der Neuscholastik geschlagen werden,159 wird der 

Blick auf Bremonds Netzwerk und Stellung innerhalb des Kreises der so genannten Moder-

nisten gelenkt. Durch diese Vorgehensweise wird in dieser Arbeit dem Desiderat der Mo-

dernismusforschung, künftig nicht mehr von der Definition der Enzyklika auszugehen, son-

dern sich in Form von Analyse von Person und Werk einzelner Protagonisten dem Phäno-

men zu nähern, Folge geleistet.160 

 
157  Vgl. Anmerkung 127. 
158  So bin ich bei meinen Forschungen auf kein Dokument gestoßen, dass Reaktionen Bremonds auf den 

Antimodernisteneid preisgibt. Da es sich bei diesem Eid an bestimmten Punkten um eine Kurzzusam-
menfassung der Ideen seiner Freunde und auch seiner eigenen gehandelt haben mag, ist dem Ablegen 
dieses Eides zweifellos ein inneres Ringen vorausgegangen.  

159  Dabei wird im Folgenden jenen Bruchstellen, die für das Werk von Henri Bremond eine Rolle spielen, 
besondere Aufmerksamkeit geschenkt, d.h. die Darstellung beschränkt sich auf das Aufkommen einer 
neuen Form der Apologie, sowie das Interesse an der Mystik, beides hervorgerufen durch eine Kommu-
nikationskrise innerhalb der französischen Kirche, die ein Großteil der so genannten französischen Mo-
dernisten zu lindern bemüht ist.  

160  Vgl. Aubert, R., Nouvelle Histoire de l’Église, Paris 1975, hier 200, und Lebreton, Art. «Modernisme», 
666. So auch geschehen in dem von H. Wolf und J. Schepers heraus gegebenen Band „In wilder zügelloser 
Jagd nach Neuem“. Zu diesem Desiderat auch Arnold, Kleine Geschichte des Modernismus, 17.  



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 49 

2.2 «Une Église (…) fragilisée161» – Modernismus als kirchlich-
epistemischer Bruch 

Geht man bei der Annäherung an die modernistische Bewegung von einem Phänomen aus, 

welches Bestandteil einer umfassenderen Krise ist, so manifestiert sich der Bruch, der sich 

hier vollzieht, als ein „erstes Auseinanderbrechen eines gemeinsamen Verstehenshorizon-

tes“.162 Es handelt sich um einen epistemologischen Einschnitt, der nicht nur die intellek-

tuelle Elite betrifft, sondern der in einem viel größeren Ausmaß ein Exodus, eine kulturelle 

Migration, den Übergang von einem Kulturzyklus in einen anderen163 darstellt. Die Krise 

wird durch den Zusammenprall verschiedener Welten ausgelöst. Der katholische Moder-

nismus ist demzufolge kein singuläres religiöses Phänomen; betrachtet werden muss er im 

Kontext eines fortschreitenden geschichtlichen Prozesses, als eine mentale Revolution,164 

die die gesamte Gesellschaft betrifft. Wenn im Folgenden der Sitz im Leben des französi-

schen Modernismus skizziert wird, so geht es letztlich um die Geschichte der katholischen 

Kirche und die sich nach der Französischen Revolution konstituierende moderne Gesell-

schaft in Frankreich. 

Nach der Französischen Revolution bemüht sich die katholische Kirche in Frank-

reich um die Restauration der christlichen Ordnung, während sich die Gesellschaft bereits 

als modern und liberal begreift:165 Den Blick von der Vergangenheit abgewandt, hält sie 

Ausschau nach neuen Horizonten. Diese Blickrichtung bleibt von Teilen der katholischen 

Gesellschaft nicht unbeachtet. So kommt es zur Entstehung eines Mikrokosmos innerhalb 

des französisch-katholischen Makrokosmos. Dieser Mikrokosmos ist dadurch gekennzeich-

net, dass er einen Raum für verschiedene Versuche eröffnet, deren gemeinsames Anliegen 

darin besteht, eine Versöhnung des Katholizismus mit dem modernen Denken zu errei-

chen,166 „die katholische Theologie mit der zeitgenössischen Philosophie ins Gespräch zu 

bringen“.167 Seine Vertreter sind der Meinung, dass man von kirchlicher Seite zu lange in 

 
161  „Eine geschwächte Kirche“, Colin, Crise moderniste, 98.  
162  Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernität, 19. 
163  Poulat, E., Modernistica. Horizons, physionomies, débats, Paris 1962, 27, im Folgenden abgekürzt mit: 

Poulat, Modernistica. 
164  Ebd., 40. 
165  So auch ebd., 25 f. 
166  Colin, Crise moderniste, 20. 
167  Schaeffler, R., Philosophie und katholische Theologie im 20. Jahrhundert, in: Coreth, E. u. a. (Hg.), 

Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahrhunderts, Bd. 3, Graz 1987, 49–56, 50. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 50 

der Beobachterperspektive verharrt ist; der Graben gegenüber den Entwicklungen außer-

halb der Catholica wird immer größer. In dem Moment, in dem man versucht den Graben 

zu schließen, manifestieren sich auf seinem Grund die unerledigten Probleme, die sich nun 

alle auf einmal aufdrängen. Die Offenlegung dieser Probleme erfolgt durch die im theolo-

gischen und philosophischen Bereich anbrechende intellektuelle Blüte, die besonders das 

Jahrzehnt von 1890–1900 umfasst. Hinzu kommen die Erneuerung der kirchlichen Wissen-

schaften und die Neugründung der katholischen Fakultäten. Sie rücken die Faktizität des 

Grabens stärker ins Bewusstsein. Neugründungen kirchlicher Zeitschriften fallen ebenfalls 

in diese Zeit.168 Die Autoren dieser Zeitschriften kämpfen um einen Platz in einer Welt, die 

auf sie nicht fremd und bedrohlich wirkt, sondern die sie als Einladung empfinden, das 

Wesen des Christentums neu zu durchdenken.169 

Kultur170 ist um die Jahrhundertwende zu einer Art Modewort geworden und die 

gebildeten Katholiken versuchen, Freiheit, Gleichheit, Solidarität und Fortschritt als im 

Grunde spezifisch katholische Werte darzustellen. Angeregt und motiviert wurden sie dabei 

durch Leo XIII., der in seiner Enzyklika Rerum novarum explizit zu solidarischem Handeln 

aufruft.171 Die Betonung der Solidarität war für die französischen Katholiken ein wichtiges 

Vehikel, mit dem sie sich im öffentlichen Leben zurückmelden und somit einen Gegenpol 

zu den Bestrebungen des Laizismus bilden können. Dabei bleibt die Hoffnung, die die 

 
168  So beispielsweise die Revue du clergé français, deren Ziel es ist, dem französischen Klerus eine intellek-

tuelle Unterstützung seiner Arbeit zu liefern und sie, gerade auf dem Feld der Religionswissenschaften, 
auf dem neuesten Stand zu halten. Dabei verfolgt das Blatt eine liberale Ausrichtung. Die Revue du clergé 
français erscheint 1894 zum ersten Mal; in den folgenden Jahren wird ihr nachgesagt, dem Modernismus 
zugewandt zu sein: Poulat, E., Histoire, dogme et critique dans la crise moderne. Postface de A. Dupront, 
Paris 31996, 42, im Folgenden abgekürzt mit: Poulat, Histoire, dogme et critique. 

169  So skizziert Georges Fonsgrive 1902 in La Quinzaine den Status quo der französischen Kirche: «Un grand 
mouvement s’est fait durant ces dernières années dans les esprits catholiques. Ce mouvement a effrayé 
quelques vigilants. Ils ont pesé de tout leur poids pour faire condamner par l’autorité ceux qu’ils regardaient 
comme téméraires. Jusqu’à présent, ils n’ont guère réussi», zitiert nach Colin, Crise moderniste, 15.  

170  Der im deutschen Sprachraum zum ersten Mal verwendete Begriff Kulturkampf zeugt von den europa-
weiten Spannungen zwischen einem aufkommenden neuen Selbstverständnis des Staates, der sich nun 
auch in moralischen und sozialen Frage als kompetent begreift und dem Anspruch der katholischen Kir-
che, der sich im Pochen auf die Einhaltung kirchlicher Normen und Werte manifestiert. Die im Folgenden 
beschriebene Laisierung der Schulen und des Staates wurde von den französischen Katholiken als beson-
ders vehement wahrgenommen, so Colin, Crise moderniste, 23 f. Die Folgen der Auseinandersetzung 
bekommen auch die französischen Jesuiten zu spüren; sie dürfen nach der Verabschiedung des Décret 
Ferry nicht mehr in Frankreich unterrichten. 

171  Vgl. im Folgenden, Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus, 31 f., der hier auch von der 
zunächst positiven päpstlichen Resonanz auf den Sillon berichtet.  



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 51 

Ralliémentpolitik172 des Papstes auslöst, nicht nur auf die intellektuelle katholische Elite 

beschränkt, sondern umfasst auch die Arbeiterschaft. Ein Beispiel hierfür ist die Zeitschrift 

Démocratie chrétienne, die impulsgebend für christliche Arbeiterkongresse wird. Das Or-

gan der intellektuellen Elite hingegen ist seit 1894 die Zeitschrift Le Sillon, deren Ziel es 

ist, die katholische Jugend für einen Einsatz in der Gesellschaft zu motivieren und die 

christlichen Werte in ihr präsent zu halten. Dieser so genannte soziale Modernismus darf 

sich zuweilen auch des Wohlwollens des Vatikans erfreuen, da die Unternehmung, die mo-

derne Gesellschaft mit dem katholischen Geist zu befruchten, gern gesehen wird. Dies än-

dert sich allerdings, als die Sillonisten mit den Errungenschaften der modernen Gesell-

schaft, allen voran die Demokratisierung, auch die Kirche befruchten wollen und selbst vor 

der kirchlichen Hierarchie nicht Halt machen. Von diesem Moment an bietet man diesen 

Bestrebungen vonseiten der römischen Obrigkeit Einhalt. 

Das Beispiel der Sillonisten zeigt in nuce, worin die eigentliche Krise besteht: Im 

Konflikt zwischen Laien und Theologen, die das Zusammenstoßen der kirchlichen Welt 

mit der modernen Welt ernst nehmen und auf die Zeichen der Zeit reagieren wollen, und 

der Amtskirche bzw. den Antimodernisten, die die Art und Weise der Reaktionen als Be-

drohung, Komplott bzw. als eine Vereinigung innerhalb der Kirche, die ihren Untergang im 

Sinne hat, empfindet. Die Zeitschrift Le Sillon vertritt einen der Moderne gegenüber aufge-

schlossenen Katholizismus. Ihren jungen Redakteuren ist die moderne Welt nicht fremd, 

und sie nehmen darin selbstverständlich ihren Platz ein.173 In dem Maße, in dem sie den 

Bruch zwischen der Kirche und der Welt nicht akzeptieren wollen, kann man ihr Anliegen 

als modernistisch bezeichnen. 

Die Vehemenz und Polemik, welche die Auseinandersetzung kennzeichnen, ist 

durch die Situation der französischen Kirche selbst begründet. Da war zunächst einmal das 

schwelende Gefühl in der katholischen Kirche, von den Errungenschaften der modernen 

 
172  Darunter wird das Bestreben von Leo XIII. verstanden, der mit seiner Enzyklika Immortale Dei von 1885 

die französischen Katholiken zur Versöhnung mit dem Staat (ralliément) aufruft. Jules Ferry, Bildungs-
minister und antiklerikaler Republikaner, möchte die Bildung der Jugend allein in staatlicher Hand sehen 
und bringt 1882 ein Gesetz zur „Laisierung der Schulen“ auf den Weg. Dieses Gesetz ist die Grundlage 
für die Trennung von Staat und Kirche in Frankreich, das 1905 verabschiedet wird und in dem steht, dass 
die Französische Republik keinen Kult anerkennt, vergütet oder unterstützt. Papst Pius reagiert 1906 in 
seiner Enzyklika Vehementer Nos, in der er das in Frankreich beschlossene Gesetz als eine „schwerwie-
gende Beschimpfung Gottes“ bezeichnet.  

173  Colin, Crise moderniste, 94. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 52 

Welt ständig in Frage gestellt zu werden.174 Gerade zu Beginn des 20. Jahrhunderts wird 

die Kirche Frankreichs nach und nach in ihrer Macht beschnitten: Den Höhepunkt dieser 

Entwicklung bildet das Jahr 1905, in dem die Trennung zwischen Staat und Kirche vollzo-

gen wird. Damit einher geht der Kampf um Erziehung und Wissensvermittlung, da die La-

isierung auch vor den Schulen nicht Halt macht. Das vorherrschende antiklerikale Klima 

dieser Zeit und die politischen und intellektuellen Umwälzungen wirken auf die kirchlichen 

Autoritäten und eine Vielzahl von Katholiken bedrohlich. Umso mehr wurde die Bedrohung 

sichtbar, als diejenigen, die innerhalb der Kirche die Auseinandersetzung mit dem moder-

nen Zeitgeist suchen, nun im Begriff zu sein scheinen, mit dem Gegner zu paktieren. Der 

Historiker, der Exeget, der Apologet und der Religionsphilosoph transportieren bei ihren 

Rekonziliationsversuchen Methoden in das Innere des theologischen Denkens, die diesem 

bis dato fremd sind. Besteht gerade durch das Einbringen jener neuartigen wissenschaftli-

chen Methoden eine Gemeinsamkeit, die die verschiedenen so genannten modernisti-

schen Ansätze kennzeichnen?175 

2.3 «le modernisme a été un panier de crabe»176 – Der Modernismus als 
heterogenes Phänomen  

Die Errungenschaften der Moderne stellen auf neue Weise die Frage nach Gott, nach dem 

Verhältnis von Christus und seiner Kirche.177 Es handelt sich um Fragen, auf die die so 

genannten französischen Modernisten unterschiedliche Antworten anbieten.178 Der Ver-

dacht der Konspiration, der auch Pascendi umgibt oder der Versuch, den Modernismus mit 

dem Loisyismus179 gleichzusetzen, erweisen sich als unhaltbar; handelt es sich doch kei-

neswegs um ein homogenes Phänomen, dem man – hat man seinen Kern erfasst – einzelne 

 
174  Vgl. im Folgenden Colin, Crise moderniste, 60 f. 
175  Diese Auffassung vertritt ebd., 55.  
176  „Der Modernismus ist ein Wespennest gewesen“. So M. Nédoncelle, Entretiens sur Henri Bremond, 90 

in der anschließenden Diskussion, die auf den von E. Poulat gehaltenen Vortrag folgt: «Si vous me per-
mettez l’expression, le modernisme a été un panier de crabe.» 

177  Loisy, A., Autour d’un petit livre, Paris ²1903, XXII, im Folgenden abgekürzt mit: Loisy, Autour d’un 
petit livre. 

178  Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernität, 21. 
179  Mit Loisyismus ist der Versuch gemeint, dass mit Pascendi vor allem Alfred Loisy und Georges Tyrrell 

im Visier der Verfasser der Enzyklika stehen und damit der Fehlschluss, mit der Verurteilung dieser bei-
den Ansätze das gesamte modernistische Unterfangen mit der Wurzel ausreißen zu können, siehe Boland, 
Art. «Modernisme», 1416. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 53 

Gestalten zuordnen kann. Vielmehr ist jeder, der die Krise wahrnimmt und auf sie reagiert 

darum bemüht, seine eigene Sache zu verteidigen. Darauf verweist auch das in der Über-

schrift verwendete Zitat, welches die modernistische Bewegung als Wespennest charakte-

risiert, verbunden mit der Schwierigkeit, Einzelne aus diesem Nest herauszuholen. Zwar 

gibt es Kontakte der so genannten Modernisten untereinander, auch über nationale Grenzen 

hinweg. Aus diesen Kontakten folgt jedoch mitnichten eine gemeinsame konzeptionelle 

Ausrichtung. Ist man um eine genauere inhaltliche Bestimmung dieser katholischen Re-

naissance180 bemüht, so sieht man sich einer Vielzahl unterschiedlicher Ansätze gegenüber, 

denen „eine Abkehr von der alles beherrschenden Neuscholastik“181 eigen ist. Darüber hin-

aus manifestiert sich in diesen Ansätzen das Bewusstsein, dass das Fortschreiten der mo-

dernen Wissenschaften die Frage nach Gott in neuer Weise stellt, ebenso wirft die Ge-

schichtswissenschaft in neuer Weise die Frage nach Gott und der Kirche auf. Diese Fragen 

bleiben bestehen.182 Die gemeinsame Suche gilt, jenseits von scholastischer Begriffsspal-

terei, dem gelebten Glauben und setzt beim einzelnen Gläubigen an. Es handelt sich um 

unterschiedliche Ansätze, die sich darum bemühen „eine Synthese aus neuen wissenschaft-

lichen Erkenntnissen, dem Weltbild der Gegenwart und dem überkommenen Glauben her-

zustellen“.183 Sämtlichen Initiativen ist der Wille zu einer Versöhnung des Katholizismus 

mit dem modernen Denken gemeinsam: Worin betreten sie Neuland und an welchen Stellen 

vollziehen sie jenen Bruch, den Bremond bei sich als spirituelle Krise wahrnimmt; eine 

Krise, die sicher nicht losgelöst von der Krise der französischen Kirche im Besonderen, der 

Kirche im Allgemeinen und den Aufbrüchen seiner Freunde im Speziellen gesehen werden 

kann? 

 
180  Rivière, Art. «Modernisme», 2011. 
181  Neuner, Glaubenserfahrung, 163. 
182  Und Versuche, diese auf Alfred Loisy zu reduzieren, müssen gerade deswegen scheitern, wie Loisy selbst 

in Autour d’un petit livre, XXII ff., bemerkt.  
183  Neuner, Glaubenserfahrung, 163. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 54 

2.3.1 «Le christianisme a perdu son sens»184 – Die Neuausrichtung der 
christlichen Apologetik 

Für die Situation der französischen Kirche am Beginn des 20. Jahrhunderts ist die Konsti-

tution eines öffentlichen Diskussionsraumes185 hervorzuheben, der sich aufgrund der wis-

senschaftlichen und politischen Modernität herausbildet. Dieser macht auch vor den Kir-

chenportalen nicht Halt. Diese neue Öffentlichkeit verlangt nach einem religiösen Diskurs, 

der sich nun nicht mehr nur innerkonfessionell ausrichtet, sondern akonfessionelle Gegen-

über kennt, die von der christlichen Wahrheit überzeugt und deren Argumente entkräftet 

werden sollen. Die Veränderung des Adressatenkreises bringt einen Perspektivenwechsel 

mit sich: Es geht von nun an nicht mehr primär darum, den eigenen Glauben als den richti-

gen auszuweisen, sondern den Glauben selbst zu verteidigen. Dieser Verschiebung sind sich 

die Modernisten durchaus bewusst. Sie erkennen in diesem neuen Diskussionsraum, dass 

für eine sehr große Mehrheit das Christentum seine Bedeutung verloren hat.186 Der durch 

diesen Diskussionsraum entstandenen neuen Welt ist es gelungen, sich auch innerkatholisch 

Gehör zu verschaffen. Gehen bisherige Bestrebungen dahin, diese neue Welt als Feind zu 

betrachten und sich von ihr abzugrenzen, so zeigt sich der Bruch nun darin, dass diese Ab-

grenzung nicht mehr länger möglich ist, da man nicht mehr außerhalb des öffentlichen Dis-

kussionsraumes steht, sondern mittendrin. Von der Sensibilität, sich schon im Lager des 

Feindes zu befinden, zeugt auch die Übernahme der dem modernen Denken eigenen Me-

thodik.187 Den Gegner mit den eigenen Waffen schlagen: Nur so scheint den Modernisten 

eine Annäherung der katholischen mit der modernen Welt möglich zu sein,188 was zur Folge 

hat, dass sie die neuen Techniken und Methoden ins Innere der katholischen Welt überfüh-

ren. Dadurch machen sie sie zu Methoden, die beiden Welten von nun an gemeinsam sind. 

Das Etablieren neuer wissenschaftlicher Methoden und das Bewusstsein, dass eine Argu- 

 
184  „Das Christentum hat seine Bedeutung verloren“. Aus dem 1905 entstandenen Manifest der Gesellschaft 

für religiöse Studien, zitiert nach Colin, Crise moderniste, 96. 1905 schließen sich Monsieur Portal, ein 
Vinzentiner, Lucien Laberthonnière (Oratorianer) und einige Laien, darunter Paul Bureau, Victor Giraud 
und Eduard le Roy zusammen, um die Gesellschaft der religiösen Studien zu gründen, vgl. hierzu Ladous, 
R., Monsieur Portal et les siens (1855–1926), Paris 1985.  

185  Vgl. im Folgenden Colin, Crise moderniste, 79 f. 
186  Siehe Bulletin trimestriel de la Conférence Hello, janvier 1905, in: Beillevert, P., Laberthonnière. 

L’homme et l’œuvre. Introduction à sa pensée, Paris 1972, hier 173, im Folgenden abgekürzt mit: Beil-
levert, Laberthonnière. L’homme et l’œuvre. 

187  Der folgende Gedankengang ist entfaltet bei Colin, Crise moderniste, 55. 
188  Rivière, Art. «Modernisme», 2011. So wird der modernistischen Bewegung auch bescheinigt, der apolo-

getische Versuch einer katholischen Renaissance zu sein. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 55 

mentation auf konfessioneller Ebene für eine Integration der neuen Wissenschaften nicht 

mehr ausreicht, haben die Apologetik am Ende des 19. Jahrhunderts in neue Bahnen ge-

lenkt. So profitiert die Entwicklung der christlichen Apologetik in dieser Zeit in besonderer 

Weise von dem Entstehen dieses öffentlichen Diskussionsraumes, der eine Verschiebung 

der Diskussionslinie mit sich bringt: Aus den bis dato vorherrschenden katholisch-evange-

lischen Kontroversen konstituiert sich die gemeinsame Aufgabe heraus, die eine christliche 

Religion nach außen hin zu verteidigen, so dass der einstmals klar definierte Adressaten-

kreis sich mit einem Mal auflöst. Damit geht ein Perspektivenwechsel einher: Nicht mehr 

die Idee, den eigenen Glauben als den richtigen auszuweisen, ist vorherrschend, sondern 

der Glaube selbst ist es, den es zu verteidigen gilt.189 Es eröffnen sich neue Perspektiven, 

die Annäherung des Absoluten erfolgt nun durch den gelebten Glauben, durch die Analyse 

eines Lebens aus dem Glauben,190 und der damit verbundenen Vorliebe, „die Bäume nach 

ihren Früchten zu beurteilen“.191 Diese Früchte wiederum werden als Ausdruck einer reli-

giösen Erfahrung begriffen, als Vorrang des gläubigen Tuns vor dem diskursiven Denken. 

Davon legen die Handlungsweisen der Heiligen Zeugnis ab; ein Grund, weshalb sich viele 

der so genannten Modernisten der Mystik zuwenden.192 

2.3.2 «les mystiques et nous»193 – Im Bann der Mystik 

Ende des 19. Jahrhunderts erlebt die Mystikrezeption eine neue Blüte; sie wird in der fran-

zösischen Geschichtsschreibung unter dem Namen renouveau mystique194 bekannt. Der 

Ansatz der Mystik selbst liefert einen Anknüpfungspunkt an die modernen Wissenschaften, 

 
189  So haben diese Bestrebungen den Spuren der science catholique, deren Ziel es Lammenais zufolge ist, 

die Vernunft und die Tradition, die Geschichte und die christliche Lehre zu versöhnen, eine Grenze auf-
gezeigt. Die Zukunft gehört ihr nicht mehr, vielmehr muss sie einer neuen Form der Apologie weichen. 
Mit dieser neuen Form der Apologie haben die herkömmlichen Gottesbeweise ihren Wert verloren. Bloße 
Metaphysik reicht für die Erkenntnis des Absoluten nicht mehr aus, die rein intellektuelle Konzeption des 
Absoluten hat ausgedient, vgl. im Folgenden Laplanche, F., Art. «La notion de ‚science catholique‘: ses 
origines au début du XIXè siècle», in: Revue d’histoire de l’Église de France 74/192 (1988), 63–90. 

190  Ein Beispiel für diese Vorgehensweise liefert Maurice Blondel mit seiner Immanenzapologetik, siehe 
Kapitel 3.3.  

191  Lebreton, Art. «Modernisme», 687. 
192  Siehe Kapitel 2.3.3. 
193  „Die Mystiker und wir“, so Bremond in einem Brief an Laberthonnière vom 6. September 1912, zitiert 

nach: Perrin, Laberthonnière et ses amis, 233: «Je me demande de plus en plus s’il y a un semblant de 
raison qui nous oblige à mettre une différence abyssale entre les mystiques et nous.» 

194  Vgl. Cazes, M.-F., Le renouveau mystique, in: La vie spirituelle 1(1919), 280–284, im Folgenden ab-
gekürzt mit: Cazes, le renouveau mystique. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 56 

weil auch die Mystik „im Konkreten ein Unbedingtes und Gültiges sucht“.195 Dabei er-

streckt sich das neu aufkeimende Interesse an der Mystik auch auf philosophische und me-

dizinisch-psychologische Untersuchungen und lässt sich nicht allein auf den theologischen 

Bereich begrenzen.196 Für Letzteren ist die Entstehung der dominikanischen Zeitschrift La 

vie spirituelle und der jesuitischen Zeitschrift Revue d’ascetique et mystique zu nennen; 

beide versuchen, je in spezifischer Weise zu einer theologischen Klärung des Phänomens 

beizutragen.197 Daneben belegen für den religiösen Sektor die zahlreiche Herausgabe von 

mystischer Literatur, wie beispielsweise die Schriften eines Jan Ruysbroeck, einer Katha-

rina von Siena oder Teresa von Avila das neuerwachte Interesse an der Mystik. Schriften, 

die aus zweiter Hand das Leben der Mystiker darlegen, erfreuen sich großer Nachfrage. So 

berichtet die erste Ausgabe von La vie spirituelle, dass die Werke von Bremond in ihrer 

Beliebtheit den Romanen in nichts nachstünden.198 Im Gegensatz zur psychologischen Me-

thode, deren Aufgabe vorwiegend darin besteht, die mystischen Phänomene zu beobachten, 

ohne sie erklären zu können,199 sieht man sich auf theologischer Seite dazu aufgefordert, 

den übernatürlichen Charakter des Phänomens hervorzuheben. Dadurch dass man an der 

Realität der mystischen Phänomene und ihrem singulären Charakter festhält,200 versucht 

man gegen die naturalistische Tendenz anzukämpfen, alles auf den menschlichen Bereich 

zu reduzieren. Mystik ist ein spezieller Bereich, dem eine besondere Form der Erkenntnis 

eigen ist, die sich von der rationalen Erkenntnisweise unterscheidet. Es handelt sich um 

eine Zugangsweise, die dem Intellekt verschlossen bleibt und sich der Vernunft verweigert. 

Theologischerseits wird der Geheimnischarakter der Mystik hochgehalten. Sie enthüllt we-

der diskursive Prozesse des Geistes noch legt sie einen Beweis vor. Was sie hervorbringt, 

lässt sich adäquater mit den Begriffen Glaube, Intuition oder Instinkt umschreiben. Auf-

grund dieser Definition, deren antirationalistische Komponente offen hervortritt, ist es nicht 

 
195  Neuner, Glaubenserfahrung, 169. 
196  Zu erwähnen sind hier die Untersuchungen von Henri Delacroix, der den Ausschluss der Transzendenz 

bei seiner Untersuchung zur Methode macht und somit jedes Eingreifen von außen ausschließt, vgl., Wil-
mer, Mystik zwischen Denken und Tun, 16. Die Untersuchungen von La Salpêtrière, die von J. M. Char-
cot durchgeführt werden, kommen zu dem Ergebnis, dass für die mystischen Vorgänge die menschliche 
Psyche allein verantwortlich sei, siehe Charcot, J.M., Leçons sur les maladies du système nerveux faites 
à la Salpêtrière, 3 Bde., Paris 31877. 

197  Zum unterschiedlichen Mystikverständnis der beiden Zeitschriften siehe Wilmer, Mystik zwischen Den-
ken und Tun, 30 f. 

198  Cazes, Le renouveau mystique, 283. 
199  Die Meinung, die psychologische Analyse des Phänomens sei erschöpfend, wird jedoch gerade von 

Delacroix vertreten, was ihm die Kritik Maurice Blondels einbringt, so Wilmer, Mystik zwischen Denken 
und Tun, 20 f. 

200  Vgl. Im Folgenden: Roure, L., Art. «Mysticisme», in: Dictionnaire de la foi catholique 3, Paris, 41916, 
1014–1024, hier 1014. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 57 

verwunderlich, dass die Mystik auch für das modernistische Anliegen von Interesse ist. 

„Angesichts einer für das persönliche Leben und insbesondere für die Frömmigkeitspraxis 

weithin sterilen und spröden Neuscholastik hat man im breiten Umfang die Schriften der 

christlichen Mystiker aufgegriffen und von ihren Erfahrungen her christliches Leben zu 

befruchten versucht.“201 

Vor allem der englische Modernismus wendet sich in besonderer Weise der Mystik 

zu.202 Es ist die Suche nach einer Vertiefung der Religion, das „mystische Verlangen nach 

Erneuerung aus der inneren Begegnung mit Gott und mit Christus“,203 durch den sich ge-

rade der englische Zweig, besonders in Gestalt von Friedrich von Hügel und George Tyr-

rell,204 in die so genannte modernistische Bewegung einreihen.205 Gleiches ist auf franzö-

sischer Seite von Lucien Laberthonnière und Alfred Loisy zu sagen. Allen gemeinsam ist, 

dass Henri Bremond mit ihnen in engem Kontakt steht und man ihn demnach auch in diese 

mystische Tradition stellen kann.206 Zentral ist dabei bei Henri Bremond eine vom subjek-

tiven Erleben bestimmte Mystik, die im Gefolge von John Henry Newman und William 

James bei ihm eine entscheidende Rolle spielt und dabei dem Bereich der Gnade zugeordnet 

ist.207 Ausgelöst und begleitet wird Bremonds Interesse an der Mystik durch die von ihm 

skizzierte religiöse Unruhe, die sich auch in der Krise der Kirche seiner Zeit wiederfindet. 

Die Krise eines positivistischen und rationalistischen Denkens manifestiert sich theologi-

scherseits in einer Unruhe, die der Jesuit Bremond bei den Mystiker und Mystikerinnen des 

17. Jahrhunderts wiederfindet. Die Religiosität der Männer und Frauen, denen er sich in 

literarischer Manier zuwendet, führt ihn zu der Frage nach dem gelebten Glauben, der durch 

seinen explosiven Charakter die althergebrachten Glaubensformeln sprengt.  

Die Beschäftigung der genannten Theologen mit der Mystik zielt folglich nicht auf 

ein visionäres oder auditives Entrücktsein, auch geht es ihnen nicht um das Herausschälen 

einer als Höchstform begriffenen Ausprägung religiöser Erfahrung; sie begreifen Mystik 

 
201  Neuner, Glaubenserfahrung, 168. 
202  Zum Ansatz Friedrich von Hügels siehe ausführlich: Neuner, Religion zwischen Kirche und Mystik, und 

Ders., Religiöse Erfahrung und geschichtliche Offenbarung. 
203  Weiß, Aufklärung – Modernismus – Postmoderne, 22. 
204  Zu Friedrich von Hügel und George Tyrrell siehe Kapitel 3.1 und Kapitel 3.2 im ersten Teil der Arbeit. 
205  Vgl. im Folgenden Neuner, Glaubenserfahrung, 174–176 für George Tyrrell, für Friedrich von Hügel 

siehe Anmerkung 202. 
206  Weiß, Aufklärung – Modernismus – Postmoderne, 23. 
207  Zum Einfluss von John Henri Newman und William James auf Henri Bremond siehe Kapitel 1 des zweiten 

Teils der Arbeit.  



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 58 

vielmehr als eine „auf die Person und ihre Verwirklichung bezogene Form der Religion“.208 

Diese unterscheidet sich von der herkömmlichen institutionellen Form von Religion 

dadurch, dass hier nicht das Lehramt und die Hierarchie, sondern die Heiligen und Mystiker 

als Repräsentanten der Kirche gelten.209 Dieses Ansetzen bei den Erfahrungen der Mystiker 

soll zeigen, dass Gott innerlich und unmittelbar im Menschen selbst erfahren werden kann 

und weckt gleichzeitig den Verdacht einer Gefühlsreligion. Der Ansatz beim einzelnen 

Gläubigen tritt offen zutage, „Gott wird letztlich erst in der mystischen Biographie des Hei-

ligen offenkundig“.210 Dieser Gedanke ist auch für Henri Bremond bei der Frage nach dem 

wahren Gebet leitend.  

2.3.3 «Quoi donc alors? – ,Cherchons‘»211 – Gefühl und Erfahrung 

Der Aufschwung und das Interesse an Heiligenbiographien zu dieser Zeit, die auch Bre-

mond mit seinen Werken bedient, haben als Ausgangspunkt die Erfahrung des einzelnen 

Gläubigen. Die Beschäftigung mit der im Leben der Heiligen aufscheinenden Erfahrung 

führt auch zu der Frage, in welcher Weise sich der lebendige Glaube zu einer vorgeschrie-

benen und institutionalisierten Religion verhält. Eine erste Antwort auf diese Frage zeigt 

sich in der Neukonzeption von Offenbarung und Dogma. Während die Neuscholastik unter 

Offenbarung wesentlich die Kommunikation einer Wahrheit versteht, sind für viele Moder-

nisten alle religiösen Wahrheiten, die durch das religiöse Gefühl hervorgerufen werden, 

 
208  Neuner, Glaubenserfahrung, 169, in Bezug auf Friedrich von Hügel, dies ist jedoch ein Charakteristikum, 

das auch für andere modernistische Ansätze, die sich der Mystik verbunden fühlen, geltend gemacht wer-
den kann. Darüber hinaus zeigen sich Parallelen zum Mystikverständnis des evangelischen Theologen 
Ernst Troeltsch (1865–1923), siehe Troeltsch, E., Die Soziallehre der christlichen Kirchen und Gruppen 
(Gesammelte Schriften Bd. I), Tübingen 1912, Neudruck Aalen 1965. Troeltsch sieht die Zukunft des 
Christentums in seiner mystischen Tradition und begreift sie als Schlüssel für den Weg aus der Krise; den 
Mystiker und Mystikerinnen bescheinigt er, „,herrschaftsfreie‘ Agenten der Weiterbildung des Christen-
tums“ zu sein, so Apfelbacher, K.-E., Theologie und Kultur. Ernst Troeltsch und seine Aktualität, in: 
Stimmen der Zeit 2 (2015), 95–106, hier 103. 

209  Neuner, Glaubenserfahrung, 172, in Bezug auf Friedrich von Hügel: „Als Sicherheit erkennt der Mystiker 
seine innere Wahrhaftigkeit. Sie ist der einzige Weg zur Wahrheit. Im Gegensatz dazu besteht die Autorität 
auf dem Ziel, der Wahrheit, nicht auf den Mitteln, der Wahrhaftigkeit. Wahrheit wird zu einer Sache, mit 
gewissen Formeln identisch und damit verhandelbar. Wahrhaftigkeit ist (…) die Tugend, die für einen Ver-
treter amtlicher Religion nur schwer zu erringen ist.“ Es scheint ganz so, als hätten Bremond und seine 
Freunde diesen Sachverhalt nicht nur in ihren Büchern, sondern auch am eigenen Leib zu spüren bekommen. 

210  Neuner, Religiöse Erfahrung und geschichtliche Offenbarung, 297. 
211  „Was dann? – Lasst uns suchen“, zitiert nach, Perrin, Laberthonnière et ses amis, 153: «Modernes, nous? 

Pas le moins du monde! ,Anciens?‘ – Pas davantage. Quoi donc alors…? ,Cherchons‘ etc. …» Mit dieser 
Aussage spielt Bremond auf die erste Ausgabe der Annales de Philosophie chrétinne 1905 an, die ein 
Zitat des heiligen Augustinus voranstellt: «Chercons donc comme cherchent ceux qui doivent trouver, et 
trouvons comme ceux qui doivent chercher encore, car il est dit: ,L’homme qui est arrivé au terme ne fait 
que commencer.‘» 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 59 

Bestandteil der Offenbarung.212 So ist Offenbarung in erster Linie nicht die Manifestation 

einer göttlichen Wahrheit, sondern eine Art Erleuchtung, die in der menschlichen Seele 

erfahren wird. Es ist eine Emotion, ein Stoß des religiösen Gefühls, das zu bestimmten 

Momenten die Tiefen des Unbewussten durchströmt, und in der der Gläubige eine göttliche 

Berührung zu erblicken meint.213 Dieses Gefühl ist gekennzeichnet durch eine gewisse Un-

mittelbarkeit. In diesem Sinne wird die göttliche Offenbarung nicht auf die Mitteilung von 

immer gültigen Wahrheiten reduziert, sondern wird als etwas gesehen, was sich in der Per-

son selbst ereignet. Dieser Prozess findet – davon sind viele Modernisten überzeugt, sowohl 

bei den ersten Christen als auch bei den Scholastikern statt. Auch heute ereigne sich religi-

öse Erfahrung in dieser Form. Dabei strebt sie, auch über einmal formulierte sprachliche 

Barrieren hinaus, nach immer neuen Formen, um sich auszudrücken. Inwiefern wird dieser 

Ansatz als Stachel innerhalb des neuscholastischen Denkhorizonts verstanden?  

Die Karriere des Begriffes der religiösen Erfahrung verdankt sich einer Gemenge-

lage einflussreicher Theologen und Religionsphilosophen: Der evangelische Theologe Paul 

Sabatier, der neben Alfred Loisy als heimlicher Vater des Modernismus gehandelt wird, hat 

daran ebenso mitgewirkt wie Alfred Loisy und Maurice Blondel. Mit Letzterem ist Bre-

mond freundschaftlich verbunden. Die Rezeption von William James und Henri Bergson 

haben die Etablierung zweifellos vorangetrieben, ebenso die Schriften von Taine und 

Renan. 

Die heftige Kontroverse, die um den Begriff der religiösen Erfahrung geführt wird, 

lässt sich zum einen dadurch erklären, dass der Begriff, bei aller Rezeptionsfreudigkeit, eine 

genaue Definition vermissen lässt.214 Letzteres ist auch der Enzyklika Pascendi nicht ge-

 
212  Il programma dei modernisti 1907, dt. Programm der italienischen Modernisten, Jena 1908. Während in 

der Folge von Pascendi die Mehrheit der Bischöfe und Laientheologen sowie auch die unter Verdacht 
stehenden Mitglieder des Klerus darum bemüht sind, zu zeigen, dass sie mit dem Begriff Modernist nicht 
gemeint sind, bzw. sich in ihrem Territorium niemand befinde, der damit gemeint sein könnte, gibt es 
auch einzelne Theologen bzw. ganze Gruppen, die sich den Begriff Modernist zu eigen machen. Damit 
verfolgen sie das Bestreben, diesen aus der rein negativen Konnotation zu lösen und damit in Opposition 
zu den in der Enzyklika vollzogenen Assoziationen zu treten: So geschehen bei jenem Kreis italienischer 
Reformtheologen, die den Begriff in Form einer „trotzigen Selbstbezeichnung“ verwenden und Pius X. 
„mit einem ,Programm der Modernisten‘ konfrontieren“, so Arnold in: Kleine Geschichte des Modernis-
mus, 15.  

213  Vgl. Im Folgenden: Società internazionale scientifico-religiosa (Hg.), Il Programma dei Modernisti. Ris-
posta all’Enciclica di Pio X ,Pascendi Dominici Gregis‘, Rom 1908, 90–91: „Gli scolastici o i Padri del 
Concilio di Trento hanno senza dubbio avuto un patrimonio teologico infinitamente più ricco che un 
cristiano del primo secolo: ma l’esperienza religiosa, che ha dato ad essi il carattere di cristiani, è stata 
identica negli uni come nell’altri“. 

214  Die unterschiedlichen Konzeptionen religiöser Erfahrung, die den verschiedenen, im Kreis der so genann-
ten Modernisten entstandenen Ansätzen zugrunde liegen, können aufgrund ihrer Verschiedenartigkeit nur 

 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 60 

lungen. Dieser Ansatz ruft Skepsis und Argwohn hervor. Er wird von seinen Gegnern als 

immanentistisch verurteilt; in ihren Augen handelt es sich um einen verzweifelten Versuch, 

das dem Verstand Unerkannte durch die religiöse Erfahrung zu beweisen.215 Konsequent 

weitergedacht führt die Betonung der Gegenwart Gottes im Herzen der Menschen zu der 

Frage, ob diese vom Menschen erfahrene Immanenz den Grundstein für eine Erkenntnis 

Gottes bilden kann,216 oder ob die erfahrungsbezogene Konzeption nicht mit einer „Preis-

gabe objektiver Wirklichkeit und verbindlicher Wahrheit“217 einhergeht. Es ist die Verhält-

nisbestimmung von Glaube und ratio und von Glaube und Gefühl, die hier neu aufgeworfen 

wird. Gerade das Gefühl erfahre, so brandmarkt die Enzyklika,218 bei den so genannten 

Modernisten eine Aufwertung, da das Gefühl als jenes Moment beschrieben wird, das der 

Erfahrung vorausgeht und somit den Glauben, sowie dessen Verhältnisbestimmung zu 

Dogma und Offenbarung erst ermöglicht.  

 
schwer unter einen Nenner subsumiert werden. Deshalb beschränken sich die folgenden Ausführungen 
darauf, den Stachel im Fleisch sichtbar zu machen, den die Hinwendung zur religiösen Erfahrung auslöst. 
Zu den unterschiedlichen Ansätzen siehe Neuner, Glaubenserfahrung, 165-176, der hier auf George Tyr-
rell, Friedrich von Hügel und Maurice Blondel eingeht. 

215  Colin, Crise moderniste, 123. 
216  Ebd., 333. 
217  Neuner, Glaubenserfahrung, 164. 
218  Davon zeugt die Tatsache, dass das Wort „Gefühl“ in der Enzyklika acht Mal auftaucht, das Wort „Er-

fahrung“ fünf Mal. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 61 

3 «Il n’est pas un moderniste»219 – Henri Bremond und sein 
Netzwerk 

Die oben zitierte Äußerung, derzufolge Bremond nicht als Modernist angesehen werden 

kann, stammt von Maude Petre, einer gemeinsamen Weggefährtin von Henri Bremond, dem 

Baron Friedrich von Hügel und George Tyrrell.220 Die Fremdwahrnehmung Petres scheint 

mit der Selbstwahrnehmung Bremonds, der von sich selbst sagt, er sei nie Modernist gewe-

sen221 übereinzustimmen. Beide Aussagen werden im Folgenden kritisch angefragt: Da sind 

zum einen freundschaftliche Beziehungen zu jenen Männern, die definitiv zum Kreis jener 

Theologen gehören, die Pascendi im Visier hat: Maurice Blondel, Lucien Laberthonnière, 

Alfred Loisy, Friedrich von Hügel und George Tyrrell. Die teilweise erhaltenen Briefwechsel 

sind ein wichtiges Dokument für die Frage, wie sich Bremond selbst zum Modernismus po-

sitioniert und wie seine Freunde Bremonds Zugehörigkeit zur Bewegung einschätzen. 222  An-

dererseits gerät Bremond durch seine Sainte Chantal in das Blickfeld der Antimodernisten: 

Es handelt sich um das einzige Werk Bremonds, das indiziert wurde. Die Gründe für die 

Indizierung dieses Werkes lassen wiederum Rückschlüsse zu, inwiefern das Etikett moder-

nistisch auf sein Werk zutrifft.  

 
219  „Er ist kein Modernist“, zitiert nach: Petre, My way of Faith, 269. 
220  Maude Dominica Mary Petre (1843–1962), eine englische Katholikin und Schriftstellerin, die über Kon-

takte zu George Tyrrell und Friedrich von Hügel in engem Kontakt mit Protagonisten der modernistischen 
Bewegung steht. Über von Hügel lernt sie das Werk von Alfred Loisy kennen. Aufgrund einer spirituellen 
Krise, die sie am Beginn ihres 20. Lebensjahres durchleidet, geht sie auf Anraten ihres Beichtvaters zum 
Studium nach Rom. 1890 tritt sie dem Orden Daughters of the Heart of Mary (Gesellschaft der Töchter 
vom Herzen Mariä, FCM) bei, einer 1790 in Frankreich gegründeten Gemeinschaft, deren Mitglieder 
nicht in Klausur leben und keine Ordenstracht tragen. Der Hauptsitz der Ordensgemeinschaft ist Paris. 
Dort lernt Maude Petre Henri Bremond kennen. Als 1907 in London ihr Buch Catholicism and Indepen-
dance. Being Studies in Spiritual Liberty erscheint, darf sie ihre Gelübde bei den Töchtern vom Herzen 
Mariä nicht erneuern. Kurz danach versagt ihr der Bischof von Southwark den Zugang zu den Sakramen-
ten in seiner Diözese. Mit der Veröffentlichung von Modernism. Its Failure and Its Fruits, London und 
Edinburgh 1918 legt sie eine der ersten Analysen der modernistischen Bewegung vor und gibt dabei ihre 
Sympathien für diese Bewegung deutlich zu erkennen. Vgl. hierzu Kelly, J.J. (Hg.), The letters of Baron 
Friedrich von Hügel and Maude D. Petre, Leuven-Paris-Dudley, MA, 2003, im Folgenden abgekürzt mit: 
Kelly, The letters of Baron Friedrich von Hügel and Maude Petre.  

221  Poulat, E., Critique et mystique. Autour de Loisy ou la conscience catholique et l’esprit moderne, Paris 
1984, 57–78, hier 71–72, im Folgenden abgekürzt mit: Poulat, Critique et mystique.  

222  Die Zitate, die als Überschrift das jeweilige Unterkapitel einleiten, stammen entweder aus Bremonds Fe-
der oder aus jener seiner Freunde. Sie bilden den Rahmen für die approximative Annäherung an das 
Netzwerk, in dem sich Bremond bewegt und dienen als Wegweiser bei Bremonds Standortbestimmung 
im Kreis der Modernisten.  



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 62 

3.1 « je n’ai jamais été moderniste»223 – Henri Bremond und Friedrich 
von Hügel 

Aufgrund Bremonds exzellenten Kenntnissen der englischen Sprache und Literatur kommt 

es zum regen Austausch und zur Freundschaft mit zwei Männern, die als Protagonisten der 

modernistischen Bewegung gelten: Friedrich von Hügel und George Tyrrell. Bremond trifft 

von Hügel zum ersten Mal am 8. Februar 1899.224 Aus dieser Begegnung entwickeln sich 

ein enger Briefkontakt und ein reger Austausch in Sachen Spiritualität. George Tyrrell lernt 

Henri Bremond über Maude Petre kennen; diese wiederum ist eine Jugendfreundin des Ba-

rons, so dass sich der Kreis schließt und Bremond ab sofort mit dem inneren Kreis des 

englischsprachigen Zweigs der modernistischen Bewegung in Kontakt steht. Allein diese 

Kontakte, die sich besonders im Fall Tyrrells über die Jahre zu einer engen Freundschaft 

vertiefen, reihen ihn bereits unter die Verdächtigen ein.225 Bremond ist an den Ideen seiner 

modernistischen Freunde sehr interessiert. Bei ihnen, so scheint es, gewinnt er Anregungen, 

die ihm helfen, Mittel und Wege zu finden, um mit seinem inneren Drama umgehen zu 

können.226 Von Hügel nimmt bei Bremond die Rolle eines Mentors ein, es ist Bremond 

selbst, der ihn an diese Position setzt, um von dem älteren Baron zu lernen. Sicherlich war 

es die den englischen Modernismus kennzeichnende mystische Tradition, die sein Interesse 

weckt.227 Friedrich von Hügel (1852–1925), englischer Religionsphilosoph mit deutschen 

Wurzeln,228 widmet sich in seiner schriftstellerischen Tätigkeit vorwiegend der spirituellen 

Theologie. Der Baron sieht die katholische Kirche und ihre Spiritualität als seine Heimat 

an, die auch zeit seines Lebens unangefochten bleibt, weil es ihm – im Gegensatz zu vielen 

seiner Freunde gelingt – „einer Indizierung seines Werkes oder seiner Person zu entge-

 
223  „Ich bin nie Modernist gewesen“ zitiert nach Poulat, E., Une grande amitié. Loisy et Bremond, in: Ders., 

Critique et mystique, 71–72, im Folgenden abgekürzt mit: Poulat, Une grande amitié. 
224  Kelly, The letters of Baron Friedrich von Hügel and Maude D. Petre, XXI. 
225  Aubert, Henri Bremond et la crise moderniste, 338. 
226  Petre, My way of faith, 260–261: «Pour Bremond, les questions étaient plus personelles que pour Hügel, 

Tyrrell et la plupart des autres membres des autres groups des modernistes. Et en fait, comme il l’a bien 
dit, il n’avait rien à faire avec le modernisme lui-même. Ce qui le touchait, c’étaient les droits de la nature, 
de l’esprit, du cœur, de la vie des hommes et des femmes. Et naturellement, sa propre vie constituait un 
facteur essentiel du problème.» Wenn dieses Zitat von Maude Petre auch nicht frei von Pauschalierungen 
ist, so weist es doch darauf hin, dass das persönliche Ringen Bremonds im Kreis seiner Freunde bekannt 
ist, dass er auch von ihnen als ein Suchender wahrgenommen wurde, als jemand, der Mittel und Wege 
sucht, die innere Gespaltenheit, die er bei sich und bei anderen wahrnimmt, zu überwinden. 

227  Dies ist insofern nicht verwunderlich, als von Hügel die mystische Schlagseite des Modernismus in be-
sonderer Weise repräsentiert. Darauf hat P. Neuner in: Glaubenserfahrung, 168, hingewiesen. 

228  Hierzu ausführlich Neuner, siehe Anmerkung 202. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 63 

hen“,229 und dies, obwohl er derjenige ist, der die um Modernität ringenden Theologen über 

die nationalen Grenzen hinweg vernetzt. Die Existenz dieses Netzwerks mag einer der 

Gründe gewesen sein, weshalb die modernistische Bewegung von Papst Pius X. und seinen 

Beratern „als einheitliche Schule der Verschwörung“230 angesehen wurde. 

Der Name Henri Bremond begegnet Friedrich von Hügel erstmals in einem Brief 

von Maurice Blondel, in dem er von ihm als einem offenen, in englischer Literatur bewan-

derten Jesuiten spricht. Daraufhin setzt sich von Hügel in Kontakt mit Bremond. Er ist es, 

der die Aufmerksamkeit Bremonds erneut auf die Mystik lenkt.231 In einem Brief vom 31. 

Januar 1899 tritt von Hügel mit dem Wunsch an Bremond heran, er möge sich um schöne 

und feine Biographien der mystischen Jesuiten, z. B. Balthasar Alvarez, verdient ma-

chen.232 Er ist es auch, der Bremond bestärkt, die psychologische Richtung seiner Schriften 

weiter zu verfolgen und sich auf die Form der psychologischen Biographien zu konzentrie-

ren.233  

Friedrich von Hügel ist von diesem jungen, charmanten, offenen und sympathi-

schen234 jungen Geistlichen sehr angetan, und Bremond sieht – zweifellos auch altersbe-

dingt – in ihm zunächst den spirituellen und intellektuellen Lehrer235; sie begreifen sich als 

geistige Verwandte und Suchende auf dem Feld der Mystik und Spiritualität. Beide wollen 

ihrer Theologie in bewusster Absetzung zur Neuscholastik die Erfahrung der Mystiker und 

Mystikerinnen zugrunde legen. Beide widmen sich dabei mit besonderer Aufmerksamkeit 

der Gattung der religiösen Biographie und wenden diese selbst an: Von Hügel beschäftigt 

sich mit Katharina von Siena, Bremond bleibt im französischen Raum und wählt die Be-

gründerin der Visitantinnen, Sainte Chantal. 

Gemeinsame Antriebsfeder ihres literarischen Schaffens ist ihr Mystikverständnis, 

dem zufolge Mystik nichts Außergewöhnliches ist, sondern die Religion an sich darstellt, 

die auf der religiösen Erfahrung gründet.236 Beide teilen die Ansicht, dass die Erfahrungen 

 
229  Ebd., Mystik und Kirche bei Friedrich von Hügel, 83. 
230  Ebd., 83. 
231  Vgl. Blanchet, Henri Bremond, 94. 
232  Die Korrespondenz Bremond-von Hügel ist nicht veröffentlicht, die Angabe ist entnommen aus ebd., 94. 
233  So geschehen in einem Brief vom 7. Mai 1899, zitiert nach: Ebd., 96. 
234  So lautet ein Urteil von Hügels über Bremond in einem Brief an Loisy, zitiert nach: Ebd., 95. 
235  Vgl. ebd., 96–97. 
236  Vgl. im Folgenden Neuner, Glaubenserfahrung, 171 f. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 64 

der Mystiker und Mystikerinnen kommuniziert werden müssen. Ja, mehr noch, die Erfah-

rungen der Mystiker und Mystikerinnen sollen als Ankerpunkt theologischen Denkens be-

griffen werden. Die Vermittlung dieser Erfahrungen ist notwendig, damit sie auch im Leben 

des Lesers ratifiziert werden können. Voraussetzung dafür ist, dass sich der Theologe jenen 

Erfahrungsberichten zuwendet, die es dem Leser über das Medium der Sprache ermögli-

chen, an dem Prozess, der aus dem Erlebnis eine Erfahrung macht, das eben gerade dadurch 

zur Erfahrung wird, weil es sprachlich kommuniziert wird, teilzuhaben. Um einer Indizie-

rung zu entgehen, verschlüsseln beide ihre Botschaften, so dass diese nicht unmittelbar ver-

ständlich sind, sondern einer Auslegung bedürfen. 

Auf persönlicher Ebene ist diese Freundschaft zum „Laienbischof der Modernis-

ten“237 entscheidend, ist doch von Hügel derjenige, der über ein internationales Netzwerk 

verfügt und nicht zögert, Bremond in dieses aufzunehmen und ihm neue Kontakte zu er-

schließen: „Die Bedeutung der Vermittlerrolle Friedrich von Hügels im Umkreis der Mo-

dernismuskrise liegt vor allem darin, daß der Baron sich gleichermaßen für exegetische wie 

für religionsphilosophische Fragen interessierte.“238 Davon profitiert auch Henri Bre-

mond.239 

Auf literarischer Ebene gesehen, hat der Austausch mit von Hügel Bremonds Vor-

haben, eine Hagiographie über das Leben der heiligen Chantal zu schreiben, sicherlich ent-

scheidend beeinflusst. Der Kontakt mit den englischen Protagonisten der modernistischen 

Bewegung führt einerseits zur Entstehung von Bremonds Sainte Chantal, dem ersten und 

einzigen seiner Werke, das indiziert wird, und andererseits zu einer persönlichen Entschei-

dung, die seinen Priesterstand erheblich gefährdet: Die Rede ist von Bremonds Verhalten 

anlässlich des Begräbnisses seines englischen Freundes George Tyrrell.  

 
237  Die Bezeichnung soll von Paul Sabatier stammen, so Arnold, Katholizismus als Kulturmacht, 145. 
238  Ebd., 161.  
239  Siehe hierzu Kapitel 4 des ersten Teils, in dem gezeigt wird, dass gerade Bremonds Kontakte in den 

deutschsprachigen Raum über Friedrich von Hügel zustande gekommen sind, vgl. Anmerkung 331.  



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 65 

3.2 «attaché à l’Église»240 – Henri Bremond und George Tyrrell 

Die Korrespondenz241 von Bremond und Tyrrell beginnt im Juni 1898 und dauert bis zum 

Tod Tyrrells im Jahr 1909 an. Bremond findet in Tyrrell einen Mitbruder und somit die 

Möglichkeit eines Austausches von Jesuit zu Jesuit. Ihr Verhältnis ist aufgrund derselben 

Ausbildung wie auch derselben Probleme mit dem Jesuitenorden und der Kirche sehr ver-

traut und von einem Gefühl der gegenseitigen Solidarität geprägt. Die beiden Jesuiten ver-

eint ein ähnliches Temperament, die gleiche Freude am Paradoxen sowie an der Rolle des 

Advocatus Diaboli.242 

Gemeinsam ist ihnen ferner das Gefühl der Einsamkeit innerhalb der Societas 

Jesu.243 Tyrrell ist auch derjenige, der das Ausmaß von Bremonds spiritueller Krise kennt: 

Sie tangiert die Erwägung des Austrittes aus dem Jesuitenorden und macht selbst vor dem 

Zölibat nicht Halt.244 Den Orden verlässt Bremond 1904 still und heimlich. Ein neuer 

Bruch. 

Freilich. Was ihn letztlich dazu bewogen hat, diesen Schritt zu vollziehen, lässt sich 

nicht mehr genau rekonstruieren. Da ist zu einem seine spirituelle Krise, die sicher auf die-

sen Entschluss ein entscheidender individueller Motivator gewesen sein mag. Innerhalb der 

Societas weiß man um seine internationalen Beziehungen aus dem Kreis der so genannten 

Modernisten; es ist anzunehmen, dass man diese modernistische Orientierung nicht 

schätzt.245 

 
240  „Der Kirche verbunden“. Dieses Zitat ist der Rede entnommen, die Bremond in englischer Sprache am 

Grab seines Freundes hält. Hier liegt die französische Übersetzung vor, zitiert nach Louis-David, Lettres 
de George Tyrrell à Henri Bremond, 306: «Il était attaché à l’Église de sa conversion avec la même 
conviction profondément enracinée et le même amour qui l’attachaient à l’Évangile et à la divine personne 
de notre Seigneur.» Dieses intensive Zugehörigkeitsgefühl zur katholischen Kirche verbindet die beiden 
ehemaligen Jesuiten. Bremond hat um die Treue Tyrrells zur katholischen Kirche gewusst; eine Treue, 
die auch dann nicht abnimmt, als er von dieser verstoßen und von ihren Sakramenten ausgeschlossen 
wird. Bis zum Tod ist und bleibt er seinem Selbstverständnis zur Folge katholischer Priester. Im Wissen 
um die Gefühle seines Freundes bleibt Bremond sich selbst und seinem Freund treu und spricht als Pri-
vatmann an seinem Grab. 

241  Die Briefe, die Bremond an Tyrrell geschrieben hat, existieren nicht mehr, die Briefe von Tyrrell an 
Bremond sind zu einem Großteil veröffentlicht in: Louis-David, Lettres de George Tyrrell à Henri Bre-
mond.  

242  Aubert, Henri Bremond et la crise moderniste, 342. 
243  Vgl. Blanchet, Henri Bremond, 98–99. 
244  Aubert, Henri Bremond et la crise moderniste, 342. 
245  Hier handelt es sich jedoch um naheliegende Vermutungen, die Gründe für den Austritt sind nicht be-

kannt, darauf hat F. Trémolières in: Un état de la question, 187, erneut aufmerksam gemacht. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 66 

Wenige Jahre später schließen sich auch für George Tyrrell die Türen des Ordens: 

1906 wird er aufgrund seiner Lehre vom Jesuitenorden ausgeschlossen. Bremond steht ihm 

in diesen schweren Stunden zur Seite. Doch Tyrrell gibt sich kämpferisch und reagiert 1907 

öffentlich in der Times auf Pascendi, eine Unternehmung, die mit der Exkommunikation 

am 19. Oktober 1907 quittiert wurde. Im selben Jahr erhält Bremond wenige Monate zuvor 

eine strenge Verwarnung des Heiligen Stuhls, die sich zweifellos auf sein Werk – sein Buch 

über Newman war kurz zuvor erschienen und wurde kritisch beäugt – als auch auf seine 

schriftstellerischen Tätigkeiten bei den Études246 sowie seine Beziehungen zu den Protago-

nisten der modernistischen Bewegung bezieht. Es bedarf nicht eines allzu großen Vorstel-

lungsvermögens, um sich das Gefühlschaos der beiden Freunde vorzustellen, die sich zeit-

gleich im Visier des Papstes und seiner Berater befinden, was Bremond jedoch nicht davon 

abhält, die Publikationen seines Freundes für die Frankophonie zu rezensieren und für deren 

Verbreitung zu sorgen. 

Als Tyrrell schwer erkrankt, fährt Bremond am 12. Juli 1909 zu ihm nach England 

und steht ihm in seinen letzten Momenten bei.247 Der Bischof von Southwark verlangt an-

gesichts der Möglichkeit eines kirchlichen Begräbnisses von Tyrrell eine in Anwesenheit 

eines Kirchenmannes unterzeichnete Erklärung, die seine Schriften und seine Ideen wider-

ruft.248 Tyrrell ist jedoch aufgrund seines Gesundheitszustandes nicht mehr in der Lage, dies 

zu tun; er empfängt allerdings die Sterbesakramente249 und stirbt – unter strenger römischer 

Observanz – am 15. Juli 1909. Der Bischof verweigert das katholische Begräbnis. Bremond 

ist entschlossen, am Grab des Freundes eine Rede zu halten, sowie einen Segen und ein 

Gebet am Grab zu sprechen.250 Die Beerdigung findet in einem privaten Rahmen auf dem 

anglikanischen Friedhof statt.251 Es ist wichtig zu betonen, dass Bremond an diesem Punkt 

 
246  Aubert, Henri Bremond et la crise moderniste, 341 hebt hervor, dass er kurz davor war, zum Schriftleiter 

aufzusteigen. 
247  Laffay, A., L’abbé Bremond suspendu a divinis. En 1909. Le dossier romain de «l’affaire Tyrrell», in: 

Littérature et spiritualité au miroir de Henri Bremond, 17–48, hier 17. Bremond wird über Tyrrells Zu-
stand von Maude Petre in Kenntnis gesetzt, die ihm telegraphiert. Tyrrell hält sich zu diesem Zeitpunkt 
auf ihrem Anwesen in Storrington auf, im Folgenden abgekürzt mit: Laffay, L’abbé Bremond suspendu 
a divinis. 

248  Ebd., 20. 
249  Bremond erteilt ihm angesichts seines Gesundheitszustands die Absolution unter Vorbehalt und kommt 

damit seiner Pflicht als katholischer Priester nach, Sterbenden beizustehen. Tyrrell ist zu diesem Zeit-
punkt nicht mehr in der Lage, verständlich zu kommunizieren: Ebd., 20. 

250  Bremond hält seine Rede in englischer Sprache. Sie wird am 22. Juli 1909 in der Times veröffentlicht. 
251  Trémolières, Situation de Bremond, 813. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 67 

keine Revolte, kein öffentliches Sich-Anlegen mit der kirchlichen Obrigkeit im Sinn hat.252 

Als derjenige, der um die religiösen Gefühle Tyrrells wirklich im Bilde ist, tritt er am Grab 

als ein intimer Freund auf, der dem Verstorbenen diesen letzten Freundschaftsdienst er-

weist.253 Im Kreis der Vertrauten um Bremond und Tyrrell wird diese Tat genau so verstan-

den und gewürdigt. Laberthonnière schreibt dazu in einem Brief an Bremond, dass er hoffe, 

dass Bremond für diesen Dienst an seinem Freund von Rom in Ruhe gelassen werde, 

schließlich müsse es doch noch erlaubt sei, human zu handeln.254 

In seiner Rede, die letztendlich als ein „lyrisches Résumé“255 dieser Freundschaft 

begriffen werden kann, ist Bremond bestrebt zu zeigen, wie sehr sich Tyrrell der katholi-

schen Kirche, die die Kirche seiner Konversion ist, verbunden fühlt. Er spricht vom Zeug-

nis, das Tyrrell mit seinem Leben und seinem Werk für die katholische Kirche ablegt, der 

er – allen Widerfahrnissen zum Trotz – bis zum Schluss die Treue gehalten hat.256 Dabei 

nennt Bremond in seiner Rede auch die Gründe, weshalb Tyrrell bis zu seinem Tod Mitglied 

der katholischen Kirche bleibt und nicht etwa wieder zur anglikanischen Kirche zurück-

kehrt: Tyrrell ist zutiefst davon überzeugt, dass in der katholischen Kirche das Evangelium 

Jesu in besonderer Weise bewahrt wird. Für ihn ist die katholische Kirche jene Vase, die 

bis in ihre Form hinein die Substanz des christlichen Glaubens zum Ausdruck bringt.257 Um 

den Trauernden dies zu verdeutlichen, zitiert Bremond aus den Schriften Tyrrells selbst. Es 

ist anzunehmen, dass ihm daran gelegen ist, seiner Zuhörerschaft Einblick zu gewähren in 

das Ringen seines Freundes mit der katholischen Kirche und verständlich zu machen, wes-

halb Tyrrell bis zum Tod Mitglied der katholischen Kirche sein will, und dies auch dann, 

wenn ihre Amtsträger ihm gegenüber ein hartes Urteil gefällt haben.258 Für Tyrrell – und 

 
252  Er betont gleich zu Beginn seiner Rede, die uns hier in französischer Sprache vorliegt, dass er den Cha-

rakter einer Protestbewegung gegen die Entscheidung der katholischen Obrigkeit vermeiden will. Im Fol-
genden zitiert nach: Louis-David, Lettres de George Tyrrell à Henri Bremond, 303: «(…) je sois le seul 
à parler en cette occasion, afin d’éviter jusqu’à la moindre apparence, au moindre soupçon d’un quel-
conque désir de manifestation d’aucune sorte». 

253  Aubert, Henri Bremond et la crise moderniste, 342. 
254  Laberthonnière in einem Brief an Bremond vom 24. Juli 1909: «(...) j’éspère qu’on va vous laisser tran-

quille. Ne serait-il donc plus permis d’être humain? Simplement humain. Quel singulier christianisme ils 
nous font!», zitiert nach: Perrin, Laberthonnière et ses amis, 194. 

255  Aubert, Henri Bremond et la crise moderniste, 342. 
256  Louis-David, Lettres de George Tyrrell à Henri Bremond, 305: «(…) le magnifique et durable témoignage 

que ses écrits comme sa vie intérieure rendent à l’Église de Rome». 
257  Ebd., 306. 
258  Gleichzeitig nimmt er mit dieser Rede seine eigene Rechtfertigung vorweg, wenn er sich wenige Zeit 

nach dieser Rede Rom unterwirft. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 68 

auch für Bremond – ist und bleibt die katholische Kirche ihr spirituelles Soziotop, das sie 

nicht eintauschen können und wollen. Was die katholische Kirche jedoch anbelangt, so 

führt Bremond in seiner Rede weiter aus, muss mit Sorgfalt auf der Unterscheidung zwi-

schen der Vase und ihrem Inhalt bestanden werden.259 Eine Unternehmung, der er sich zeit 

seines Lebens verpflichtet fühlt und in der er die Grundproblematik der Kirche seiner Zeit 

erkennt. Gerade das Pochen auf diesen Unterschied hat ihn mit Tyrrell zeitlebens vereint. 

Tyrrells Ansatz zeichnet sich dadurch aus, dass er die Erfahrung aller dogmatischer Ver-

sprachlichung vorrangig begreift. So existieren, und darin sind sich die beiden Freunde ei-

nig, Frömmigkeit und Religion vor jedweder theologischen Versprachlichung,260 er pocht 

auch auf den Unterschied „zwischen dem Glauben und seiner theologischen Entfaltung“.261 

Der Glaube umfasst dabei für Tyrrell die Wirklichkeit des gesamten Menschen. So ist es 

nicht verwunderlich, dass er Offenbarung als Heilsereignis begreift, deren Charakteristikum 

die Unmittelbarkeit ist,262 eine Auffassung, die der mystischen Erfahrung entlehnt zu sein 

scheint. Der Neuaufbruch Tyrrells besteht darin, dass er eine theologische Revolution für 

unabdingbar hält, da die neuscholastischen Sprachhülsen den Glauben spröde und erfah-

rungsleer erscheinen lassen. Daher bricht Tyrrell mit dem traditionellen Offenbarungsbe-

griff und, in Folge dessen, mit einem Dogmenverständnis, das von geoffenbarten Glaubens-

wahrheiten ausgeht. Reift hier, im Austausch mit Tyrrell, der Wunsch Bremonds, ausge-

hend von den Erfahrungen der Mystiker und Mystikerinnen eine spirituelle Theologie zu 

entwerfen, die einen Gegenentwurf zur alles dominierenden Neuscholastik darstellt?  

Mit seiner Rede am Grab seines Freundes geht Bremond ein sehr hohes Risiko ein, 

nimmt er doch in Kauf, dass ihn dasselbe Schicksal wie Tyrrell ereilt. Angesichts des ver-

gifteten Klimas, das vor, während und nach der Beerdigung Tyrrells herrscht, ist Bremonds 

Rede in besonderem Maße zu würdigen. Zum einen, weil er es sich in diesem Klima des 

Misstrauens und der Restriktionen nicht nehmen lässt, als Freund zu handeln. In Dankes-

briefen, die als Reaktion auf seine Rede folgen, wird genau dieser Mut hervorgehoben, ver-

 
259  Louis-David, Lettres de George Tyrrell à Henri Bremond 306: «Ne devons-nous pas continuer à conserver 

ce vase, tout en le distinguant de ce qu’il renferme?» 
260  Tyrrell, G., Faith oft he Millions, London 1900, 252. Auch für die modernistische Konzeption des Dog-

mas ist die Erfahrung wesentlich. Der Konflikt entzündet sich daran, dass mit dem Dogma nunmehr keine 
irreformable Aussage mehr vorliege, sondern es repräsentiere den mehr oder weniger geglückten Ver-
such, die religiöse Erfahrung einer bestimmten Zeit auszudrücken.  

261  Neuner, Glaubenserfahrung, 174. 
262  Vgl. ebd., 167, hier in Bezug auf Blondel. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 69 

bunden mit der Anerkennung des Feingefühls für das, was er in seiner Rede zur Sprache 

bringt als auch für das, was er nicht zur Sprache gebracht hat.263 

Weniger wohlwollend fällt die Reaktion der katholischen Obrigkeit aus. Bereits am 

darauffolgenden Tag schickt der Bischof von Southwark, Monsignore Amigo, an den Prior 

von Storrington eine Nachricht, in der er ihn dazu auffordert, Bremond das Lesen der Messe 

zu verbieten.264 Rom bekräftigt diesen Schritt und suspendiert Bremond a divinis im August 

1909.265 Für Bremond, der von der Ungerechtigkeit des Suspens‘ überzeugt ist,266 ist gleich-

zeitig klar, dass er keine andere Wahl hat, als sich den Forderungen Roms demütig267 zu 

unterwerfen. Für sich selbst hat er die Entscheidung getroffen, innerhalb der katholischen 

Kirche zu bleiben und akzeptiert nun, die Konsequenzen dieser Entscheidung zu tragen.268 

Es folgt eine langwierige und zähe Kommunikation mit Rom. Ihm wird vorgewor-

fen, durch sein Verhalten im „Fall Tyrrell“ einen schismatischen Akt begangen zu haben, 

der in England einen Skandal hervorgerufen habe. Ferner lautet der Vorwurf, dass die in 

der Times veröffentlichte Rede, die er am Grab seines Freundes gehalten hat, von ihm bis 

dato nicht widerrufen worden sei.269 Die Aufhebung des Suspens‘ wird in Aussicht gestellt, 

wenn sich Bremond auf folgende Forderungen einlässt: Einen Brief an den Bischof von 

Southwark, Monsignore Amigo zu schreiben, der klar sein Bedauern über sein Verhalten 

im „Fall Tyrrell“ zum Ausdruck bringt; einen Widerruf der Aussagen, die in der Times 

 
263  Siehe dazu den Brief von Arthur Francis Bell, einem Freund Tyrrells, den dieser Ende Juli 1909 an Henri 

Bremond geschrieben hat, in: Louis-David, Lettres de George Tyrrell à Henri Bremond, 312–313 sowie 
den Brief von Laberthonnière siehe Anmerkung 254. 

264  Ebd., 307: «Interdisez à Bremond de dire la messe». 
265  Während sich das Verbot des Bischofs von Southwark auf die Grenzen seiner Diözese beschränkt, hat 

der Suspens von Rom weitreichendere Konsequenzen, die auch rechtliche und sazerdotale Funktionen, 
die Bremond qua Priesteramt innehat, einschränken, vgl. Laffay, L’abbé Henri Bremond suspendu a di-
vinis, 20. 

266  Diese Ungerechtigkeit erwähnt Bremond in einem Brief, den er an einen Freund aus Aix-en-Provence, 
den Abbé Penon, schreibt, ebd., 22. 

267  Bremond spricht in einem Brief an den Baron von Hügel vom 6. August 1909 davon, dass er die Bestra-
fung demütig akzeptieren wird, ebd., 21. 

268  So spricht Bremond in einem Brief an Miss Petre von dieser seit Langem getroffenen Entscheidung, in 
der Kirche zu bleiben. Die Kirche zu verlassen würde nicht nur eine gebrochene Biographie zur Folge 
haben, sie würde auch bedeuten, Familie und Freunden Ängste und Schmerzen zuzufügen, ebd., 35. 

269  Die Einsicht und Publikation der sich im Vatikan befindlichen Dokumente zum „Fall Bremond“ im „Fall 
Tyrrell“ ist Hubert Wolf und Augustin Laffay zu verdanken. In Augustin Laffays Artikel sind auch jene 
Anschuldigungen und Forderungen enthalten, auf die hier Bezug genommen wird, siehe ausführlich dazu 
ebd., 33 f. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 70 

veröffentlicht wurden und zuletzt die vollständige Unterwerfung unter die Verlautbarungen 

des Heiligen Stuhles, insbesondere des Dekrets Lamentabili und der Enzyklika Pascendi.270 

Bremond, der als Freund und nicht als katholischer Priester gehandelt hat,271 geht 

auf die Forderungen ein und unterschreibt seine Unterwerfung272 sowie seine vollständige 

Anerkennung der Enzyklika Pascendi und des Dekrets Lamentabili. Daraufhin zieht er sich 

in die Pyrenäen zurück; ein Refugium, das er von nun an nur noch zu bestimmten Anlässen 

verlässt. Gleichzeitig vollzieht er einen Rückzug von jenen Interessensgebieten, die ihm 

und seinem Freund George Tyrrell gemeinsam sind:273 Neben England, dem er von nun an 

den Rücken kehrt, wendet er sich auch von der englischen Literatur und seinem Vorhaben, 

eine literarische Geschichte des religiösen Gefühls in England zu schreiben, ab. Zweifellos 

eine Entwicklung, die in engem Zusammenhang mit dem „Fall Tyrrell“ zu sehen ist. Er 

verliert in Tyrrell einen intimen Freund274 und verlässt nun selbst all das, was ihnen ge-

meinsam lieb und teuer ist.  

 
270  Bremond selbst schreibt von diesen Anschuldigungen und den damit einhergehenden Forderungen des 

Heiligen Stuhls in einem Brief an seinen Freund Lucien Laberthonnière, zitiert nach: Perrin, Laberthon-
nière et ses amis, 201: «Rome m’assure de sa miséricorde maternelle et m’ouvrira ses bras si j’écris à 
l’évêque anglais une confession de mes crimes: 1. prières, 2. discours sur la tombe, plus une adhésion 
sans réserve à Pascendi.» Die Formulierung, durch deren Unterzeichnung Bremond wieder in die Catho-
lica aufgenommen wurde, lautet: «Dans des sentiments de pleine et sincère soumission à l’autorité ecclé-
siastique, et par l‘entremise de Sa Grandeur Mgr l’Evêque de Southwark, l’abbé Bremond déclare regret-
ter et condamner tout ce qu’il a fait et dit de répréhensible aux funérailles du P. Tyrrell. Il déclare, en 
outre, adhérer sans réserve à toutes les doctrines de l’Eglise, et notamment aux enseignements contenus 
dans le Décret Lamentabili et dans l’Encyclique Pascendi», zitiert nach: Loisy, Tyrrell et Bremond, 36–
37. Diese Formulierung weicht um einige wenige Nuancen von jener ab, die sich bei Laffay, L’abbé 
Bremond suspendu a divinis, 40 findet. 

271  Perrin, Laberthonnière et ses amis, 198. 
272  Nicht ohne zuvor das Placet von Maude Petre eingeholt zu haben, was zeigt, dass ihn die Frage, ob er mit 

dem Bedauern und dem Zurücknehmen all dessen, was er im „Fall Tyrrell“ getan hat, seinen Freund 
verrät, umgetrieben haben muss, vgl. Laffay, L’abbé Bremond suspendu a divinis, 35. 

273  Ebd., 17 f. 
274  Für Émile Goichot ist diese Freundschaft diejenige, die am tiefsten und entscheidendsten für Bremond 

ist: Goichot, Historien du sentiment religieux, 17. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 71 

3.3 «Il a ramassé les morts et pansé les blessés …»275 – Henri Bremond 
und Maurice Blondel  

Bremond befindet sich im Zuge seiner Ausbildung von 1897 bis 1898 erneut in Aix-en 

Provence. Dort lernt er Maurice Blondel kennen. Der junge Blondel ist zwar nur vier Jahre 

älter als der Jesuit Bremond, hat sich aber in der Fachwelt bereits einen Namen gemacht. 

Besonders seine Doktorarbeit L’action erregt 1897 das öffentliche Interesse: Blondel ver-

sucht fernab von einer Glaubensbegründung durch Gottesbeweise „eine Glaubensaussage 

an sich als wahr auszuweisen“.276 Losgelöst von jedwedem Anhaften an die kirchliche Hie-

rarchie, geht er von der Lebensrealität des einzelnen Menschen aus. Geglaubt wird seiner 

Meinung nach nur, wenn das, was im Menschen angelegt ist, ihm selbst entspricht. Somit 

vollzieht er eine Hinwendung zum Subjekt des Glaubens. Der Bruch manifestiert sich in 

seinem Denken dergestalt, dass der Glaube losgelöst von Autorität und Tradition gedacht 

wird. Bei Blondel ereignet sich eine Akzentverschiebung von der Glaubenswahrheit zum 

Glaubensleben.277 Hierbei ist die Tat ein wichtiger Erfahrungsbegriff, der Gott als Ziel der 

menschlichen Sehnsucht aufdeckt. Die Tat begreift er als dem Denken absolut vorrangig, 

wie er in seinen Tagebüchern ausführt. Hier wird erkennbar, dass Blondel – wie viele andere 

der so genannten Modernisten im französischsprachigen Raum – in der mystischen Tradi-

tion zu Hause ist.278 

Bremond besucht die Vorlesungen Blondels und ist davon tief beeindruckt. Er 

schreibt am 8. März 1897 dem jungen Philosophen einen Brief, der den Beginn einer lang-

jährigen Freundschaft und intensiven Korrespondenz darstellt.279 Für Bremond ist Blondel 

dabei der Lehrer. Er versteht sich als sein Schüler, der sich dem Meister als Lehrling anbie-

tet.280 Erhofft er sich so seiner metaphysischen Unzulänglichkeit281 zu entledigen, an der er 

 
275  „Er hat die Toten aufgesammelt und die Verletzten verbunden“. Dieser Satz ist ein Ausschnitt eines Zi-

tates von Alfred Loisy, bei dem er Bremonds Stellung im Kreis der Modernisten mit dem eines Rot-
Kreuz-Helfers vergleicht, der zwar am Ort des Geschehens, am eigentlichen Kampf jedoch nicht wirklich 
beteiligt ist, Poulat, Critique et mystique, 72. 

276  Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus, 53 und im Folgenden ebd., 57. 
277  Vgl. im Folgenden, Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernität, 339 f. 
278  Vgl. Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus, 60. 
279  Die erhaltene Korrespondenz von Blondel und Bremond erstreckt sich über einen Zeitraum von 36 Jahren 

und umfasst 750 Briefe. Sie sind größtenteils in den drei von A. Blanchet veröffentlichten Bänden Cor-
respondances, Maurice Blondel-Henri Bremond zu finden. 

280  Blanchet, Bremond et Blondel, 68. 
281  In einem Brief von Bremond an Blondel vom 14. Dezember 1898 spricht er von seiner «incapacité meta-

physique», in: Blanchet, Correspondances I, 130–131. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 72 

sein Leben lang leidet? Diese bleibt auch Blondel nicht verborgen, wenn er feststellt, dass 

für Bremond die Ideen wenig zählen,282 von Bedeutung ist für ihn vielmehr die Freund-

schaft selbst.283  

Blondel ist es, der Bremond bei seinen literarischen Vorhaben bestärkt und begleitet. 

Bremond hat aus seiner Sicht die Gabe, Gutes bewirken zu können im Sinne eines psycho-

logischen bzw. literarischen Apostolates, das sich auf die Erfahrung der Mystik stützt.284 

Das gemeinsame Interesse an der Mystik verbindet die beiden Männer und es ist die Un-

mittelbarkeit der Erfahrung, an der sie sich in unterschiedlicher Weise abarbeiten. Bre-

mond, der sich selbst nie an die philosophische Auseinandersetzung oder gar Weiterent-

wicklung der Ideen Blondels gewagt hat, adaptiert den Blondel’schen Geist in einer sehr 

individuell-konkreten Weise. So schreibt er seinem Bruder Jean, dass ihm keine spirituelle 

Lektüre den persönlichen und intensiven Austausch mit Blondel streitig machen könnte.285 

Nähren diese Gespräche bei Bremond den Wunsch, die spirituelle Literatur zum Ausgangs-

punkt seines Vorhabens zu machen? Ist er hier in der Weise „blondelien“, in der er sich den 

Mystikerinnen und Mystikern als beispielhaften Subjekten des Glaubens zuwendet und ihre 

Schriften als Angebot an die Gläubigen von heute versteht? Eine Präsentation im Modus 

des Angebots und nicht in Form eines Jochs, unter das sie sich im Gehorsam zu beugen 

haben?286 Und ist eine Frucht dieser Gespräche Bremonds Hinwendung zum Gebet, ver- 

 
282  Blondel in einem Brief an Père Valensin: «Les idées, cela compte si peu pour lui.», zitiert nach: Blanchet, 

Bremond et Blondel, 69. 
283  Diese erhält im Jahr 1904 einen empfindlichen Riss, als Bremond Friedrich von Hügel bei der Überset-

zung seines Artikels «Du Christ éternel et nos christologies successives», der sich gegen Blondels Inter-
pretation von Loisys Methode richtet, behilflich ist. Mit diesem Artikel reagiert von Hügel auf die von 
Blondel im selben Jahr in La Quinzaine veröffentlichten Artikel «Histoire et dogme», in denen Loisys 
Methode kritisiert wird, ebd., 69. Von Hügel glaubt, Blondel habe Loisys Denken nicht verstanden und 
verfasst einen Artikel zur Verteidigung Loisys. Aufgrund seines schwerfälligen Stils, der sich im Fran-
zösischen noch schwerwiegender ausnimmt, als dies bereits im Englischen der Fall ist, bittet er Bremond 
um Hilfe. Blondel, der von Bremond selber von dieser Kollaboration erfährt, ist sehr getroffen. Was Bre-
monds Rolle angesichts des Begräbnisses von George Tyrrell anbelangt, so kann Blondel zwar seine Ge-
fühle für den Toten verstehen, nicht jedoch sein Hinwegsetzen über das bischöfliche Verbot, ein Urteil, 
das zu einem dreimonatigen Schweigen zwischen den beiden führt, ebd., 70. 

284  Blanchet, Correspondances I, 19. Juni 1897, 48: «Vous devez et vous pouvez faire beaucoup de bien dans 
le sens de ,l‘apostolat psychologique‘, un apostolat fondé sur une connaissance [...] proche de l’expérience 
intime et de l’ascetique des mystiques». 

285  Blanchet, Henri Bremond, 91. 
286  Vgl. hierzu Neuner, Glaubenserfahrung, 165. Bremond selbst hat während seiner Ausbildung die ihm 

vorgelegten Inhalte immer wieder als Joch – inhaltsleer und spirituell unwirksam – erfahren. Siehe hierzu 
Kapitel 1.1 in diesem Teil der Arbeit. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 73 

standen als jener Moment, in dem sich der Glaube als menschliches Tun in seiner konkreten 

Form als Hinwendung zu Gott zeigt?287 

Nicht nur als Gesprächspartner, auch als Berater bei Angelegenheiten, die Bremonds 

Publikationen betreffen, nimmt Blondel in Bremonds Leben eine wichtige Rolle ein: Ihm 

sendet er vor der Publikation seine Artikel mit der Bitte um Rückmeldung zu, mit Blondel 

diskutiert er über viele Briefe hinweg die Entstehungsgeschichte seiner Histoire littéraire 

du sentiment religieux en France.288 

3.4 «Les hommes sont tout, les idées rien …»289 – Henri Bremond und 
Lucien Laberthonnière 

Der Briefwechsel mit Lucien Laberthonnière führt zutage, dass sich Bremond auch zum Mo-

dernismus selbst geäußert hat. Gleichzeitig tritt er auch hier in Erscheinung als jemand, der 

sich mit dem Schicksal seiner Freunde identifiziert und mit ihnen mitleidet. In mehreren Brie-

fen zeigt er sich entrüstet über die Leute, die am desolaten Zustand Tyrrells schuld sind und 

die Verurteilung Laberthonnières bewirkt haben.290 Für ihn ist es eine Art Pflicht, seinen 

Freunden beizustehen, ihre Ideen und Theorien kommen dabei für ihn erst an zweiter Stelle.291  

Dennoch sind es auch die Ideen, um derentwillen er die Freunde konsultiert, bilden 

seine Briefe doch für ihn ein Forum, in dem er seine Gedanken und Ideen preisgibt, ja vor 

dem sie erst entstehen.  

So bespricht er mit Laberthonnière Fragen, die sein Mystikverständnis betreffen. Sie 

zeigen bereits das Aufkeimen einer Theologie des Übergangs, wenn er Laberthonnière die 

Frage stellt, ob es einen scheinbaren Grund gäbe, der zwischen den Mystikern und Mystikerin-

nen und den einfachen Gläubigen eine unüberbrückbare Differenz habe entstehen lassen.292 

 
287  Ebd., 166. Blondel ist der Überzeugung, dass jeglichem menschlichen Handeln die Sinnfrage inhärent ist. 

Das Übernatürliche wird als das verstanden, was dem Menschen letztendlich seine Erfüllung schenkt. 
288  Vgl. hierzu besonders den dritten Band der Correspondances. 
289  „Die Menschen sind alles, die Ideen nichts“. Zitat aus einem Brief von Bremond an Laberthonnière vom 

22. Oktober 1909, in: Perrin, Laberthonnière et ses amis, 204. 
290  Ebd., 65 u. 97. Die essais de philosophie religieuse von Lucien Laberthonnière werden am 4. April 1906 

auf den Index gesetzt. 
291  Ebd., 204. 
292  Ebd., 233, vgl. Anmerkung 193. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 74 

In einem Brief vom 20. September 1907 äußert sich Bremond zur Enzyklika 

Pascendi. Er konstatiert, dass durch Pascendi die Öffentlichkeit von der Existenz der Mo-

dernisten in Kenntnis gesetzt worden ist und die Bischöfe nun ermahnt worden seien, den 

Modernismus zu bekämpfen. Er legt den Finger in die Wunde, wenn er zu bedenken gibt, 

dass man sich überall fragen wird, wer die Modernisten denn seien.293 Bremond ist sich 

über Absicht und Wirkung der Enzyklika im Klaren. Die Bemerkung lässt auch erkennen, 

dass schon zu Lebzeiten Bremonds die Enzyklika eine gewisse Ratlosigkeit hat entstehen 

lassen, da sie nicht eindeutig benennt, wer eigentlich gemeint ist. Zugleich lässt die Bemer-

kung vermuten, dass Bremond weder sich selbst noch seine Freunde durch diese Definition 

tangiert sieht. Für ihn sind seine Ideen und die seiner Freunde etwas, was sich nicht so 

einfach homogenisieren lässt, da dies der Suchbewegung bzw. seinem Selbstverständnis als 

spirituell Suchender selbst widerspräche. 

Fast schon orakelhaft muten die folgenden Zeilen des Briefes an, in denen er über 

eine mögliche Auflösung der Annales de Philosophie chrétienne nachdenkt, wobei er zu 

dem Schluss kommt, dass dies desaströs wäre, da es aus seiner Sicht ansonsten niemanden 

mehr gäbe, der ähnliche Ideen verbreiten könne.294 Tatsächlich stehen die Annales de Phi-

losophie chrétienne – die Blondel gehören und von Laberthonnière geleitet werden – zu 

diesem Zeitpunkt unter dem Modernismusverdacht, der sich am 5. Mai 1913 mit der Set-

zung auf den Index erhärtet.  

3.5 «Bremond n’a jamais cru aux idées modernistes»295 – Henri 
Bremond und Alfred Loisy  

Alfred Loisy tritt zu einer Zeit in Bremonds Leben, als seine individuelle spirituelle Krise 

bereits angebrochen ist und er schon mit dem Gedanken schwanger geht, den Jesuitenorden 

zu verlassen. Bremond besucht in den Jahren 1901–1902 die Vorlesungen des berühmten 

Exegeten in Paris. Ähnlich wie bei Blondel ist er auch hier auf der Suche nach Alternativen 

zum neuscholastischen Modell. Bei Loisy, der von sich selbst sagt, dass er bei der scholas-

 
293  Vgl. Anmerkung 149.  
294  Perrin, Laberthonnière et ses amis, 153: «Il serait désastreux de perdre une arme pareille et à un pareil 

moment. Il n’y a plus que nous». 
295  „Bremond hat nie an die modernistischen Ideen geglaubt“, Zitat von Alfred Loisy in: Ders., George Tyr-

rell et Henri Bremond, 7. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 75 

tischen Theologie das Gefühl nie losgeworden sei, dass sie nichts tauge,296 ist er an der 

richtigen Stelle. Loisy wird von der Frage umgetrieben, wie die katholische Welt mit der 

modernen Welt in Verbindung gebracht werden kann.297 Findet Bremond bei ihm Heilung 

für den Bruch, den er bei sich und in der religiösen Literatur verspürt?  

Über Loisys kleines rotes Buch, L’Évangile et l’Église,298 dem für die modernisti-

sche Bewegung der Charakter einer „Magna Charta“299 zukommt, äußert sich Bremond en-

thusiastisch: Er bedankt sich bei Loisy für sein Buch, dessen Lektüre ihn bereichert habe 

und erwähnt in diesem Zuge die bedauernswerten inhaltsleeren Theologiestunden, die er 

jahrelang über sich ergehen lassen musste.300 Es scheint, als fände er hier eine Spur, wie 

verantworteter Glaubensvollzug aussehen könnte in einer Zeit, in der die alten Schemata 

zerbröckeln und als untauglich empfunden werden. Alfred Loisy ist zunächst von einem 

apologetischen Ansinnen beseelt:301 In L’Évangile et l’Église, das 1902 erscheint und von 

dem gesagt wird, dass es zu den Büchern gehört, denen in der theologischen Welt die meiste 

Aufmerksamkeit geschenkt wurde, stellt er sein System christlicher Apologetik vor. Dabei 

antwortet er auf die von Adolf von Harnack in seinem Werk Das Wesen des Christentums302 

aufgestellten Thesen. Eine vollständige Übereinstimmung der kritischen Betrachtung der 

Evangelien und der geschichtlichen Entwicklung des Christentums ist nicht vorhanden; da-

rin ist Loisy mit von Harnack einer Meinung. Die Schlussfolgerung, die Loisy daraus zieht, 

fällt jedoch im Gegensatz zu von Harnack nicht negativ aus. Vielmehr versucht er nachzu-

weisen, dass das Gesetz des Fortschritts beziehungsweise der Entwicklung das Wesen des 

Christentums von Anfang an ausgemacht habe. Dahingehend zielt auch der vielfach miss-

verstandene Satz: „Jesus hat das Reich Gottes verkündet und gekommen ist die Kirche.“303 

Kann es einen Fortschritt im Glauben geben? Wie ist er zu interpretieren? Diese Frage führt 

 
296  Vgl., Boland, Art. «Modernisme», 1425. 
297  Theobald, Ch., L’entrée de l’histoire dans l’univers religieux et théologique au moment de la crise mo-

derniste, in: Greisch, J./Neufeld, K./Ders., La crise contemporaine. Du modernisme à la crise des hermé-
neutiques, Paris 1973, 7–85, hier 19, im Folgenden abgekürzt mit: Theobald, L’entrée de l’histoire. 

298  Loisy, L‘Évangile et l’Église, siehe Anmerkung 129.  
299  Neuner, 100 Jahre nach der Modernismusenzyklika, 581. 
300  Loisy, George Tyrrell et Henri Bremond, 5.  
301  So überrascht es auch nicht, dass die Enzyklika Pascendi Kritik an dem apologetischen Ansinnen der 

Modernisten übt, vgl. Weiß, Aufklärung – Modernismus – Postmoderne, 30. 
302  Von Harnack, A., Das Wesen des Christentums, Leipzig 1900. 
303  Loisy, A., Evangelium und Kirche, München 1904, 113. Dieser Satz wurde „im direkten Gegensatz zu 

Loisys Intention, so interpretiert, dass die Botschaft Jesu und die Kirche als Widersprüche erschienen“, 
Neuner, 100 Jahre nach der Modernismusenzyklika, 581. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 76 

Loisy an eine Bruchstelle, nämlich die der Verhältnisbestimmung von Dogma und Ge-

schichte.304 Ausgelöst wird sie durch die Aussage vom Ausbleiben des Gottesreiches, auf 

die Spur gebracht wird er von Friedrich von Hügel, der ihn mit dem Werk von John Henry 

Newman, An Essay on the Development of Christian Doctrine305 bekannt macht. Die darin 

ausgeführten Ideen, die den Gedanken der Entwicklung über den Ursprung des Christen-

tums hinaus annehmen,306 werden von Loisy konsequent für eine Kritik an der Neuscholas-

tik genutzt. Der Bruch bzw. die Abkehr vom neuscholastischen Denken besteht darin, dass 

dieses „eine historische Einbindung der Verkündigung Jesu, die Entwicklung der christli-

chen Lehre, die Geschichtlichkeit des Dogmas (…) nicht anerkennen wollte“.307 Durch Loi-

sys Darlegungen wird das geschichtliche Denken als etwas dem Christentum Inhärentes 

vorgestellt und nicht länger als Hilfswissenschaft degradiert, um Aussagen des Lehramtes 

zu belegen. Mit dieser Aufwertung vollzieht Loisy einen entscheidenden Bruch.308 Durch 

die moderne Welt und ihre neuen Methoden werden Anfragen in die Theologie hineinge-

tragen, wodurch die Anfälligkeit und Fragilität des Systems zutage tritt. Loisy geht es um 

die Frage, wie in Zukunft diesbezüglich eine Versöhnung erreicht werden kann.309 

Für Bremond eröffnet L’Évangile et l’Église eine neue Art und Weise, die Dinge zu 

begreifen. Loisy ist für Bremond zunächst einmal eine Quelle der Inspiration. Ihm verdankt er 

es, Dinge neu zu sehen und Impulse für sein eigenes Schaffen zu erhalten. Reift hier bereits die 

Einsicht, dass der Bruch auf rationaler Ebene nicht geheilt werden kann und ist die Hinwendung 

zum Subjekt eine Frucht der Erkenntnis jener Jahre im Vorlesungssaal Loisys?  

L’Évangile et L’Église schlägt in der katholischen Welt hohe Wellen310 und wird 

kontrovers diskutiert. Daraufhin veröffentlicht Loisy 1903 einen Klärungsversuch. Autour 

d’un petit livre311 trägt jedoch nicht zur Schlichtung der Kontroverse und zur Klärung der 

 
304  Hierzu ausführlich Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus, Kapitel 4: Exegese und Dog-

menentwicklung. 
305  Newman, J.H., Über die Entwicklung der Glaubenslehre, in: Becker, W./ Laros M. u. a. (Hg.), John Henry 

Newman. Ausgewählte Werke, Bd. 8, Mainz 1969. 
306  Vgl. Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus, 64. 
307  Ebd., 69. 
308  Theobald, L’entrée de l’historie, 19: «La pratique historique fait découvrir dans l’epaisseur historique des 

infrastructures jusque-là inaperçues. Il en résulte la découverte du ,grand vilain fossé‘ entre l’aujourd’hui 
et le passé, et l’inquiétude, provenant du fait que ce passé découvert ne correspond pas à l’image que la 
théologie s’en faisait et qu’il ne parle plus d’une façon immédiate». 

309  Ebd., 18. 
310  Kritik kommt von Père Lagrange und Monsignore Battifol vom Institut Catholique aus Toulouse. 
311  Siehe Anmerkung 177.  



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 77 

Missverständnisse bei; sondern verschärft „in ihrer Präzisierung die Situation“. 312 Loisy 

betont in dieser Schrift die Notwendigkeit des Verstehens der Geschichte. Denn die Erklä-

rungen der Kirche von Gott und Jesus Christus entstammen einer anderen Sprache, so dass 

eine Übersetzung in die heutige Welt bzw. Sprache notwendig wird. Die Kirche und die 

Gläubigen müssen sich darum bemühen, das Evangelium besser zu verstehen.313 Diese 

Sätze sind „bahnbrechend, formulieren sie doch – soweit uns bekannt ist – zum ersten Mal 

im katholischen Raum mit großer Präzision das so genannte hermeneutische Problem“.314  

Bremond entgeht in diesen Jahren nicht, dass Loisys Beschreiten neuer Wege von-

seiten der kirchlichen Obrigkeit kritisch beäugt wird und so übernimmt er die Rolle des 

Beschützers, wenn er im Vorlesungssaal nach vermeintlichen „Spitzeln“ Ausschau hält.315 

Loisy beschreibt im Gegenzug seinen Freund Bremond als jemanden, der von einer gewis-

sen Hoffnung, die Zukunft der Theologie betreffend, getragen wird. Dies mag der Grund 

gewesen sein, weshalb er – so Loisy – auf die Repression der kirchlichen Hierarchie nicht 

vorbereitet gewesen zu sein scheint.316 Klingt auch hier wieder an, dass Bremond von  

seinem Umfeld nicht selten als naiv wahrgenommen wird?317 Die Repression, die als Re-

aktion auf Loisys Schriften erfolgt, erlebt er jedenfalls hautnah mit: Zunächst die Indizie-

rung seiner Werke im Jahr 1903 und dann den Höhepunkt der Repression im Jahr 1907: 

Das Dekret Lamentabili sane exitu verurteilt die Bücher Loisys ebenso wie die Enzyklika 

Pascendi. Gerade bei letzterer sind – wenn auch nicht ausdrücklich genannt – Loisy und 

Tyrrell im Visier.318 Schließlich wird Loisy nach der Publikation der simples réfléxions319 

über zwei päpstliche Schreiben exkommuniziert. Loisy steht nun als vitandus außerhalb 

dieser Gesellschaft, die er zu verändern bestrebt war.  

 
312  Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus, 72.  
313  Loisy, Autour d’un petit livre, 155 f. 
314  Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernität, 300. 
315  So beschrieben in einem Brief an von Hügel vom 14. November 1901: «J’ai essayé de voir – dans la salle 

– si je n’apercevais pas les fagots d’un inquisiteur. Je n’ai rien vu», zitiert nach: Poulat, Histoire, dogme 
et critique, 136. 

316  Loisy, George Tyrrell et Henri Bremond, 7. 
317  Aussagen über Bremonds vermeintliche Naivität finden sich auch in jenen Schreiben, mit denen sich 

Bremonds Fürsprecher in Rom für eine Aufhebung des Suspens‘ einsetzen, siehe Laffay, L’abbé Bre-
mond suspendu a divinis, 24. 

318  Neuner, Vor 100 Jahren, 3. 
319  Loisy, A., Simples réflexions sur le Décret du Saint-Office Lamentabili sane exitu et sur l’Encyclique 

Pascendi dominici gregis, Ceffonds 1908.  



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 78 

Bremond lässt Loisy nicht fallen und manifestiert seine Freundschaft durch mehrere 

Solidaritätsbekundungen: Zum einen widmet er ihm seine Sainte Chantal mit den Worten 

„I, vitande, ad vitandum“.320 Damit nicht genug, verfasst Bremond im Jahr 1931 unter dem 

Pseudonym Silvain Leblanc eine Verteidigungsschrift.321 Der programmatische Titel Alfred 

Loisy. Un clerc, qui n’a pas trahi322 verkörpert Bremonds Ansicht, nach der Loisy weiterhin 

der katholischen Kirche zuzurechnen ist. Dies geschieht zu einem Zeitpunkt, als Loisy 

selbst bereits zum christlichen Glauben auf Distanz gegangen ist. Dennoch darf dieses Buch 

nicht nur als ein bewusst kalkuliertes Kompromittieren um des Freundes willen verstanden 

werden. Denn auch dieses Buch hat einen Inhalt, der die rein freundschaftliche Ebene trans-

zendiert und somit eine Stellungnahme der Sache nach freilegt.323 Und Bremond schreckt 

auch nicht davor zurück, seiner Leserschaft zu verraten, dass Loisy für ihn der Modernist 

par excellence, der personifizierte Modernismus ist.324 Was Loisy und Bremond vereint, ist 

eine gemeinsame Konzeption der Mystik. Diese Konzeption wird vonseiten Bremonds in 

Alfred Loisy. Un clerc qui n’a pas trahi vorgestellt. Loisy hingegen legt in dem nach Bre-

monds Tod veröffentlichten Buch George Tyrrell et Henri Bremond aus seiner Sicht Ge-

meinsamkeiten ihres Mystikverständnisses offen. Es ist dieses Buch, das die Frage, ob Bre-

mond den Modernisten zuzurechnen ist oder nicht, neu entflammt hat. Der Inhalt der beiden 

Bücher kommt in Form einer Relecture im zweiten Teil der Arbeit zur Sprache. Interessant 

ist, dass Bremond im letzten Kapitel ausdrücklich zum Modernismus Stellung nimmt. Er 

äußert Verständnis dafür, dass die Modernisten verurteilt worden sind, weil sie von der 

offiziellen Lehrmeinung abweichen. Die Art und Weise, wie die Verurteilung vonstatten 

gegangen ist und der Verdacht der Konspiration, der damit einhergeht, wird von ihm jedoch 

kritisiert.325 Unter den modernistischen Ideen selbst, die im Umlauf sind, fänden sich letzt-

endlich sehr wenige oder kaum häretische Tendenzen, so lautet Bremonds Fazit.326 Um 

 
320  Poulat, E., Bremond et le modernisme, in: Entretiens sur Henri Bremond, 69–98, hier 98, im Folgenden 

abgekürzt mit: Poulat, Bremond et le modernisme. 
321  Gerüchte, wer sich hinter dem Namen Sylvain Leblanc verbergen könnte, waren schon lange im Umlauf. 

Erst 1966 wurde daraus Gewissheit, dass es sich um Henri Bremond handelt, vgl. Aubert, Henri Bremond 
et la crise moderniste, 344. Trémolières zufolge wurde das Geheimnis erst durch Emile Poulat im Jahr 
1972 gelüftet: Trémolières, Un état de la question, 190. 

322  „Ein Priester, der keinen Verrat begangen hat“. 
323  Zur inhaltlichen Stellungnahme siehe Kapitel 6 im zweiten Teil der Arbeit. 
324  Un clerc qui n’a pas trahi, 169: «Il a été moderniste. On peut même dire qu’il a été le moderniste par 

excellence, ou le modernisme fait homme». 
325  Ebd., 169. 
326  Ebd., 172. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 79 

seine Kritik zu untermauern, zitiert er einen Brief Loisys, indem Loisy sich über die bra-

chiale Agitation vonseiten Roms seinen Büchern gegenüber äußert. Durch dieses Vorgehen 

habe Rom dazu beigetragen, dass der Inhalt seiner Bücher und die damit einhergehende 

Diskussion weit über den ursprünglich angedachten Adressatenkreis hinausgegangen seien, 

und Rom somit an der Vehemenz der Krise selbst schuld sei und eine angemessenere und 

überlegtere Reaktion die Modernismuskrise an sich hätte verhindern können.327  

 
327  Ebd., 170: «S’ils avaient pris le ton d’une controverse honnête, discutaient ailleurs que dans les journaux 

quotidiens les problèmes qui ne se posaient encore que pour les croyants les plus instruits, la crise mod-
erniste aurait été moins violente, moins dangereuse pour l’Église elle-même, et peut-être ne se serait-elle 
pas produite». 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 80 

4 «ça y est, le livre est condamné»328 – Die Indizierung der 
Sainte Chantal 

Bremond bewegt sich in einem modernistischen Netzwerk,329 ja mehr noch, er ist mit einem 

Großteil derjenigen, die Pascendi im Visier hat, eng befreundet. Und: Er setzt sich für sie 

ein. Das ist aber nicht alles. Neben den Personen, die er frequentiert, den modernistischen 

Ideen, die er hautnah mitbekommt und über die er mit seinen Freunden in einem regen 

Gedankenaustausch steht, ist es das konsequente Festhalten und Einstehen für einen Freund, 

sein konkretes Handeln, welches von römischer Seite missbilligt wird. Aber nicht nur seine 

freundschaftlichen Beziehungen und sein Handeln führen dazu, dass er zu den Verdächti-

gen gezählt wird. Das Klima des Misstrauens und das Unbehagen, das sich von antimoder-

nistischer Seite gegenüber allen Neuerungen ausbreitet, erstreckt sich auch auf jenen Be-

reich, den man literarischen Modernismus330 nennt: Dessen Verurteilung beginnt mit der 

 
328  „Es ist soweit! Das Buch ist verurteilt.“ So äußert sich Bremond in einem nicht datierten Brief an Maurice 

Barrès, der vermutlich im Mai 1913 geschrieben worden ist, zitiert nach: Blanchet, Histoire d’une mise à 
l’Index, 96: «Cher ami, ça y est, le livre est condamné. On n’est jamais sûr de tous les diables qu’on garde 
dans sa boȋte, mais je suis pour l’instant dans une sérénité parfaite (…).» 

329  Und dieses Netzwerk ist international: Neben den Kontakten nach England und Frankreich pflegt Henri 
Bremond auch Kontakte nach Italien und Deutschland: Auf eine persönliche Begegnung mit Antonio 
Fogazzaro und einen regen Austausch, verbunden mit persönlichen Begegnungen, mit dem Freiburger 
Theologen Joseph Sauer (1872–1949) hat Claus Arnold aufmerksam gemacht: Vermittelt durch Baron 
von Hügel reist Bremond, nachdem er den Jesuitenorden verlassen hat, 1904 nach Deutschland, genauer 
in den Schwarzwald, zu Jospeh Sauer. Dieser nimmt ihn als einen amüsanten und interessanten Menschen 
wahr und würdigt seinen scharfen Verstand, vgl. im Folgenden Arnold, Katholizismus als Kulturmacht, 
173–183. Durch den anregenden Austausch mit Sauer kommt der Franzose Bremond mit der deutschen, 
nicht neuscholastischen Theologie, u. a. mit Johann Baptist Hirscher, Alban Stolz und Joseph Deutinger 
in Berührung. Von Letzterem ist Bremond entzückt, und plant, diese Freiburger Schule, wie er sie nennt, 
auch in seinem geplanten Band „Skizzen zu einem Handbuch der religiösen Psychologie“ zu berücksich-
tigen. 

330  Der Begriff wurde von Caspar Descurtins konstruiert, der das Etikett Modernismus auf die Romane von 
Enrica Handel-Mazzetti ausweitet, vgl. dazu Weiß, O., Kulturkatholizismus. Katholiken auf dem Weg in 
die deutsche Kultur (1900–1933), Regensburg 2014, 60 f.; und Busemann, J.D., Katholische Laieneman-
zipation. Die Indexkongregation in Literatur-, Gewerkschafts- und Zentrumsstreit, Paderborn 2017, 110, 
im Folgenden abgekürzt mit: Busemann, Katholische Laienemanzipation, ergänzt: „Weil die Enzyklika 
,den Modernismus‘ als ,Sammelbecken aller Häresien‘ bezeichnet und den Modernisten vorgeworfen 
hatte, ihre Lehren nie offen und systematisch zu vertreten, war eine Ausweitung über den Bereich von 
Theologie und Philosophie hinaus bereits grundsätzlich in der Enzyklika angelegt.“ Sowie Trémolières, 
F., Note sur Henri Bremond et le „modernisme littéraire“, in: Littérature et spiritualité au miroir de Henri 
Bremond, 103–144, im Folgenden abgekürzt mit: Trémolières, Note sur Henri Bremond. Laut Peter Neu-
ner gehört neben Handel-Mazzetti und Fogazzaro auch Die Armsünderin von Nancy Lambrecht zu den 
Romanen, an denen sich aufgrund der Abdrucke im Hochland die Kontroverse entzündet: vgl. Neuner, 
Der Streit um den katholischen Modernismus, 51 f. und Busemann, J.D., „Haec pugna verum ipsam reli-

 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 81 

Indizierung des Romans Il Santo331 von Antonio Fogazzaro. „Die Sorge, dass mit der schö-

nen Literatur ein Bereich bestand, auf den die Kirche nur wenig Einfluss zu nehmen ver-

mochte“332 und Laien somit sich so emanzipieren, dass sie einen Raum eröffnen, in dem sie 

ihren kritischen Blick kundtun und ihre eigenen Erfahrungen ins Zentrum ihrer Überlegun-

gen stellen können, wird Motor der Indizierungen und Publikationsverbote. Auch die Zeit-

schriften, für die Bremond schreibt, bleiben nicht verschont: Zu ihnen zählen die Annales 

de Philosophie chrétienne,333 die Wochenzeitung Demain und das Bulletin de la Se-

maine,334 zu dessen Vorstand Bremond zählt. Diese Ereignisse sind dem Fall Tyrrell und 

der Verwarnung, die er 1907 für die Publikationen zu Kardinal Newman erhalten hat, größ-

tenteils vorgelagert. Die Verwarnung ist ein Vorgang, der erst spät ans Licht kommt. Auf-

grund dessen mangelt es auch an einer Erklärung für diese Verurteilung. Es bleibt zu ver-

muten, dass allein der Tatbestand, sich mit Newman auseinanderzusetzen, genügt, um ver-

warnt zu werden.335 In der Zeit, in der sie erfolgte, kann bereits die bloße Tatsache, sich mit 

 
gionem tangit“. Römische Indexkongregation und deutscher Literaturstreit, in: “In wilder zügelloser Jagd 
nach Neuem“, 289 – 310. 

331  Antonio Fogazzaro (1842–1911), italienischer Schriftsteller, dessen 1905 erschienenes Werk Il Santo 
1906 auf den Index gesetzt wurde. Das Werk erfreut sich einer breiten Resonanz im katholischen Pu-
blikum: 30000 Exemplare werden in Italien im ersten Jahr verkauft und in den Nachbarländern 
Deutschland und Frankreich geht das Buch in die 10. Auflage. Mit der Indizierung verstummt das positive 
Echo auf das Werk, welches das Wirken und Leben eines modernen Heiligen mit Namen Piero Maironi 
vorstellt, der sich darum bemüht, die Kirche von ihren Wirrungen und Verirrungen zu befreien, vgl. Fo-
gazzaro, A., Il Santo, Mailand 1905; Marangon, P., Antonio Fogazzaro e il modernismo, Vicenza 2003; 
Arnold, C., Katholische «Gegenintellektuelle» und kirchlicher Antimodernismus vor 1914, in: Graf, W. 
(Hg.), Intellektuellen-Götter: Das religiöse Laboratorium der klassischen Moderne (Schriften des histo-
rischen Kollegs 66), München 2009, 21–37, hier 24. Als eine dieser Verirrungen skizziert der Roman jene 
bei den Gläubigen und im Klerus vorherrschende Haltung, dass „Religion nicht hauptsächlich Zustim-
mung des Verstandes zu gewissen Formeln der Wahrheit ist, sondern daß sie hauptsächlich Handeln und 
Leben nach dieser Wahrheit ist (…)“, zitiert nach Neuner, Der Streit um den katholischen Modernismus, 
259, der an dieser Stelle einen Auszug der deutschen Übersetzung von Il Santo von Maria Gagliardi 
wiedergibt. 

332  Busemann, Katholische Laienemanzipation, 110. 
333  Die Annales de Philosophie chrétienne sind eine 1830 durch Augustin Bonnetty entstandene Monatszeit-

schrift, die 1905 von Maurice Blondel aufgekauft und unter der Leitung von Lucien Laberthonnière her-
ausgegeben wurde. Neben Henri Bremond schreiben auch andere bekannte Namen des internationalen 
modernistischen Netzwerkes für die Zeitschrift, u. a. Friedrich von Hügel, George Tyrrell, Antonio Foga-
zzaro und Édouard le Roy. So verwundert es nicht, dass die Zeitschrift von anderen Zeitungsorganen, wie 
beispielsweise dem L’Echo de Paris schnell in dem Ruf steht, modernistisches Gedankengut zu verbrei-
ten. Daran kann auch der freiwillige Rückzug George Tyrrells aus dem Kreis der Autoren nichts mehr 
ändern, und so wurden am 5. Mai 1913 alle Ausgaben, die unter der Ägide von Blondel und Laberthon-
nière herausgegeben wurden, auf den Index gesetzt, siehe dazu ausführlich Beillevert, Laberthonnière, 
L’homme et l’œuvre. 

334  Diese Zeitschrift besteht von 1905–1907. 
335  Vgl. im Folgenden, Trémolières, Note sur Henri Bremond, 103–144. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 82 

dem Werk des englischen Kardinals zu beschäftigen, ein Hinweis sein, dass man im Begriff 

ist, sich in die modernistische Kontroverse einzuschalten.336 

Es scheint, dass Bremond sowohl auf persönlicher als auch auf der schriftstelleri-

schen Ebene vom antimodernistischen Klima touchiert wird. Es ändert allerdings nichts an 

seiner Einstellung zur Catholica. Selbige zu verlassen, steht für ihn außer Frage.  

Er konstatiert nur schelmisch, da er nun definitiv zum Kreis der Verdächtigen zähle, 

könne er seine Arbeit unbefangener fortsetzen.337 

1913 erfolgt die Indizierung der Sainte Chantal, des ersten und einzigen Werkes 

Bremonds, das auf den Index gesetzt wird. Das Votum hierfür, so wissen wir heute, wird 

durch Joseph Lemius erreicht, einem der führenden Köpfe des Antimodernismus.338 Zu be-

merken ist, dass Lemius im Falle Bremonds zunächst nicht agiert, sondern vielmehr rea-

giert, und zwar auf eine Denunziation der Visitantinnen, die diesbezüglich in Rom interve-

nieren.339 Weshalb? Weil Bremond in seinem Buch ihrer Meinung nach die Beziehung von 

Jeanne de Chantal und Franz von Sales „naturalisiere“,340 ein Umstand, der ihrer spirituel-

len Vorstellung von der Art und Weise der Beziehung der beiden Heiligen widerstrebt. So 

 
336  Poulat, Bremond et le modernisme, 78: «Qu’on le veuille ou non, quelle que soit la position qu’on adopte 

à l’égard de Newman, la façon dont en on parle et le seul fait d’en parler c’était intervenir dans le camp 
des conflits (...)». 

337  So in einem Brief an G. Letourneau, dem Pfarrer von Saint-Sulpice, zitiert nach: Boland, Art. «Moder-
nisme», 1431: «Je ne me révolterai jamais contre l’église, mais, définitivement rangé parmi les suspects, 
je continuerai mes travaux avec plus de liberté.» Maurice Blondel formuliert diese Einsicht in einem Brief 
an Henri Bremond vom 13. Oktober 1902 auf einer spirituellen Ebene noch ein wenig markanter, indem 
er sagt, dass alle diese Ungerechtigkeiten und Bedrängnisse schließlich für die Leidtragenden das Löse-
geld für neue Gnaden und Erleuchtungen gewesen seien: «Que de fois il m’a semblé voir, avec une clarté 
perçante, que le spectacle et la souffrance des injustices ecclésiatiques, des misères officielles, étaient 
pour nous la rançon d’autres grâces et d’autres lumières.», zitiert nach: Bremond, H., Sainte Chantal. 
Présentation de D.-M. Proton, Paris 2011, 9. Im Folgenden abgekürzt mit: Sainte Chantal. 

338  Er wird als einer der Hauptredakteure von Pascendi angesehen, vgl. Trémolières, Note sur Henri Bre-
mond, 104. 

339  So schreibt die Oberin des Mutterklosters der Visitantinnen von Annecy in einem Brief an Bremond vom 
15. Juli 1912, zitiert nach Sainte Chantal, 19: «J’ose vous écrire en toute franchise et confiance que je 
proteste contre bien des propositions erronées, contre bien des faits de la vie de nos deux Saints mal 
compris et mal éclairés.» Diese Kritik zieht Kreise, bis sie schließlich in Rom landet. Bremond erreichen 
auf anderen Wegen Gerüchte über eine bevorstehende Indizierung, so geschehen in einem Brief von Dom 
Thibault an Henri Bremond vom 18. April 191, zitiert nach Blanchet, L’histoire d’une mise à l’Index, 81: 
«Un de mes amis me communique une nouvelle qui m’a atterré. Il serait tout simplement question de 
condamner à Rome votre Sainte Chantal. Je n’ose n’y croire et pense à un poisson d’avril fantastique – 
mon ami est ordinairement bien informé (…). Je me perds en conjectures sur les motifs. On n’en peut 
trouver un, j’imagine, dans le ton du livre, qui n’a rien du style pommadé qu’on vous sert en hagiographie 
depuis tant d’années; à mes yeux, c’est plutôt un mérite; pour d’autres, c’est sans doute un péché?» 

340  Trémolières, Note sur Bremond, 104. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 83 

ist es auch weniger der Inhalt, als vielmehr der Tenor und der Stil seines Werkes, die Bre-

mond zum Verhängnis werden: Lemius kritisiert den mondänen Ton Bremonds.341 Etwas 

genuin Verdammungswürdiges findet sich nicht,342 es ist die Ästhetik, die literarische Qua-

lität des Buches, die auf dem Prüfstand steht.343  

Geht es nun bei der Indizierung um die Verurteilung des Autors oder ist wirklich das 

Werk gemeint? Lange Zeit ist angenommen worden, dass Bremond als Autor im Visier ist.344 

Zweifelsfrei kann angenommen werden, dass Bremond beim Schreiben seiner Sainte Chantal 

das Ziel, die Hagiographie selbst modernisieren zu wollen,345 im Blick hat; ein Vorgang, der 

dem scharfen Auge seiner Leser und dem Urteil Lemius‘ nicht entgangen zu sein scheint. 

Gerade diese literarische Qualität ist es, die ihn verdächtig macht. Der literarische Modernis-

mus, so kann festgehalten werden, beinhaltet eine Allianz von Doktrin und Ästhetik, wobei 

bei Bremond die Ästhetik weit ausschlaggebender ist als die Doktrin.346 Diese Ästhetik oder 

das, was Bremond sich selbst von seinem eigenen literarischen Talent verspricht, steht für ihn 

in enger Verbindung zur Methode der Religionspsychologie.347 Letztendlich ist für ihn Ge-

schichte und Literatur ein und dieselbe Unternehmung, eine Differenzierung nimmt er nicht 

vor,348 sondern begnügt sich mit dem Amateurstatus.349 Die Gestalt des Romans, in der sich 

Fogazzaro versucht hat, wurde indiziert. In eine ähnliche Richtung scheint auch die Verurtei-

lung der Sainte Chantal zu laufen, wenn ihr bescheinigt wird, dass sie Passagen enthalte, die 

in einer Fabel bzw. einem Roman besser aufgehoben wären.350 Durch den Zugang zu weite-

ren Dokumenten des vatikanischen Archivs kann die Annahme, man habe lediglich den Autor 

treffen wollen, so nicht stehen gelassen werden. Das Votum von Joseph Lemius lässt erken-

nen, dass die Kritikpunkte tatsächlich auf das Buch gerichtet sind und nicht allein auf den 

Autor selbst. So verurteilt er die Vorrangstellung, die Bremond der religiösen Erfahrung zu-

 
341  Ebd., 105. 
342  Vgl. Blanchet, L’abbé Henri Bremond, 39 f. 
343  Trémolières, Note sur Bremond, 109. 
344  Die Geschichte dieser Indizierung ist detailliert aufgearbeitet bei Blanchet, L’histoire d’une mise à l’In-

dex. 
345  Trémolières, Note sur Bremond, 108. 
346  Nur das Primat der Ästhetik erklärt, weshalb Bremond wenig später große Teile seiner Sainte Chantal in 

den ersten Teil seiner HL integrieren kann, ohne dass diese indiziert wurde, ebd., 108. 
347  Ebd., 110. 
348  Ebd., 113. 
349  Ebd., 115. 
350  So die Worte von I. Donzella, einem italienischen Benediktiner, der für die Untersuchung französischer 

Werke vor allem im Umfeld des Modernismus tätig war, Trémolières, Un état de la question, 193. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 84 

kommen lässt, was zulasten der Autorität und der Tradition geht.351 Auf dieser Feststellung 

aufbauend konstruiert Lemius seine Kritik, die schließlich Bremonds Sainte Chantal als den 

Prototyp modernistischer Hagiographie erscheinen lässt.352 Diejenigen, die sein Urteil unter-

stützen, sind sich darin einig, dass das Werk einen Angriff für fromme Ohren darstelle.353 

Dieser Angriff ereignet sich durch einen Stil und eine Ästhetik, die man so für eine Hagio-

graphie nicht zu billigen bereit war. Dass es gerade das Feld des so genannten literarischen 

Modernismus ist, auf dem Bremond getroffen wird, ist insofern nicht erstaunlich, als Bre-

mond aufgrund seiner Kontakte nach Deutschland in direkten Kontakt mit dem literarischen 

Modernismus kommt354: Von dem Werk von Enrica Handel-Mazzetti ist er begeistert, dem 

folgen ein Briefkontakt und eine Besprechung ihres Werkes in La Quinzaine.355  

Die Indizierung der Sainte Chantal erfolgt gemeinsam mit den Annales de Philoso-

phie chrétienne. Bremond ist erschüttert, als er davon erfährt. Diese Ereignisse bringen ihn 

jedoch nicht davon ab, an der Kirche festzuhalten, die er für ihre unzähligen Heiligen liebt.356 

 
351  Ebd., 193. 
352  Ebd., 193. 
353  Ebd., 194. 
354  So kommt Bremond „wie kein anderer französischer Theologe in Berührung mit der als später ‚Moder-

nismus litterarius‘ apostrophierten Bewegung in der deutschsprachigen katholischen Literatur“, Arnold, 
Katholizismus als Kulturmacht, 180. 

355  Ebd., 179. In brieflichem Kontakt mit Enrica Handel-Mazzetti selbst stehend, sieht Bremond in ihr eine 
„katholische George Eliot“, er ist von ihrem Werk und dem darin bekundeten Einfühlungsvermögen an-
getan und veröffentlicht am 1. September 1905 einen Artikel in La Quinzaine mit dem Titel Un romancier 
catholique: la baronne de Handel-Mazzetti. 

356  So äußert sich Bremond in einem nicht datierten Brief an Maurice Barrès, der vermutlich im Mai 1913 
geschrieben worden ist, zitiert nach: Blanchet, Histoire d’une mise à l’Index, 96: «Pour moi, ces choses-
là ne me détachent pas – même d’un chaȋnon – de l’Église, que j’aime pour ces saints innombrables». 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 85 

5 «à la marge de la société catholique»357 – 
Standortbestimmung am Rand der Catholica  

Wie gezeigt worden ist, rangiert Bremond während der modernistischen Krise in Frankreich 

eindeutig unter den Verdächtigen. Er ist im Visier. Bremonds eigene Äußerungen zu dieser 

Thematik sind eher kryptisch: Zwar weiß er, dass er zu den Verdächtigen zählt. Gleichzeitig 

bekräftigt er in seiner privaten Korrespondenz immer wieder, dass er nie Modernist gewe-

sen sei und meint damit, dass nicht eine von ihm publizierte Linie die modernistischen Ideen 

unterstützt habe. Schriftsteller würden nur nach ihren Werken beurteilt werden, was er in 

seinem Inneren denke, gehe niemanden etwas an.358 

Aus seiner Korrespondenz ist sehr wohl ersichtlich, dass er unter der Atmosphäre 

der Verleumdung und des Verdachts leidet und am Schicksal seiner Freunde Anteil nimmt. 

Wenn er an anderer Stelle sagt, er hätte „zu wenig Glauben, um Modernist zu sein“,359 so 

könnte sich diese Äußerung auf die Tatsache beziehen, dass er nicht bereit war, dafür den 

gleichen Preis zu zahlen, den Laberthonnière, Loisy und Tyrrell bezahlt haben. In dieser 

Hinsicht ähnelt er mehr Friedrich von Hügel und dessen „Verschleierungstaktik“.360 Er be-

findet sich zwar am Rand der Catholica, aber eben am Rand, und nicht draußen.361 

Aus seinen Taten geht hervor, dass er sich vorbehaltlos für seine Freunde einsetzt 

und sie verteidigt, auch wenn ihm diese Handlungsweise Probleme einbringt. So erfolgt 

sein Agieren im „Fall Tyrrell“ ohne böse Absicht. Es ist seinem Instinkt, vielleicht auch 

seiner Naivität geschuldet, es geht dabei nicht um den Modernismus,362 sondern leitend ist 

für ihn dabei die Nächstenliebe, der er sich als Mensch und Freund verpflichtet weiß. Den-

noch versucht er solchen Unannehmlichkeiten aus dem Weg zu gehen, warum sonst war es 

 
357  „Am Rand der katholischen Gesellschaft“, so lautet das Fazit von A. Laffay zu Bremond im Fall Tyrrell, 

siehe Anmerkung 361. 
358  Zitiert nach Poulat, Une grande amitié, 71–72: «Quand je dis: je ne suis pas, je n’ai jamais été moderniste, 

cela veut dire d’abord que pas une ligne imprimée de moi ne soutient (...) les idées modernistes. Ce que 
je pense à part moi ne regarde personne. On ne juge un écrivain que sur ses écrits.»  

359  Goichot, Historien du sentiment religieux, 296: «Trop peu de foi pour être moderniste». 
360  Neuner, Religiöse Erfahrung und geschichtliche Offenbarung, 69.  
361  Laffay, L’abbé Bremond suspendu a divinis, 48: «Bremond se situe donc à la marge de la société catho-

lique. À la marge, mais à l’intérieur». 
362  Ebd., 32. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 86 

notwendig, Alfred Loisy. Un clerc qui n’a pas trahi unter einem Pseudonym zu veröffent-

lichen? 

Im Kreis der Modernisten bescheinigt man Bremond, kein Modernist zu sein, an 

modernistischen Fragestellungen nicht interessiert zu sein, sondern die Menschen im Blick 

zu haben. Er wird als Helfer in der Not dargestellt, der denen, die zur Zielscheibe geworden 

sind, beisteht.363 Es scheint, als stimmte die Selbsteinschätzung Bremonds mit der Frem-

deinschätzung seiner Freunde großenteils darin überein, dass sie Bremond nicht als Moder-

nisten sehen. Insgesamt treffen sie sich in der Zuschreibung einer eher marginalen Rolle 

Bremonds innerhalb dieser Bewegung.  

Sowohl das Statement Bremonds als auch die Aussagen seiner Freunde müssen je-

doch aufgrund der vorherrschenden Atmosphäre des Misstrauens und der Verfolgung noch-

mals kritisch hinterfragt werden. Legt man die Definition der Enzyklika Pascendi zugrunde, 

so war Bremond wohl eher kein Modernist, viele andere, wie gezeigt worden ist, allerdings 

auch nicht. Zieht man weitere Äußerungen Bremonds sowie seine literarischen Unterneh-

mungen heran, so lässt sich klar zeigen, dass er sich von der Neuscholastik abgewendet und 

sich gemeinsam mit seinen modernistischen Freunden diesbezüglich auf der Suche sieht. 

Diese Suche wurde bei ihm ausgelöst von der in Kapitel 1 beschriebenen Erfahrung der 

Gottesferne, die gepaart ist mit dem Erleben einer fragilen französischen Kirche und dem 

in seinem Umfeld vorherrschenden Neuaufbruch. Diese Neuaufbrüche seiner Freunde sind 

zweifellos Anlass und integraler Bestandteil der freundschaftlichen Beziehungen, da ja 

auch ein Austausch auf intellektueller Ebene in den Briefen zu verzeichnen ist. Die An-

nahme, Bremond sei an modernistischen Ideen nicht interessiert gewesen, kann jedenfalls 

aufgrund seiner Korrespondenz nicht bestätigt werden. Dies gilt in besonderem Maße für 

das Feld des literarischen Modernismus; für seine Sainte Chantal haben ihm die Kenntnis 

der Werke von Antonio Fogazzaro und Enrica Handel-Mazzetti sicherlich Pate gestanden. 

Zwar ist Henri Bremond nicht einer der Hauptakteure, aber diese Krise hat sein Werk in der 

Tiefe geprägt und beeinflusst.364  

 
363  M. Petres Äußerung ist hier ein stellvertretendes Beispiel. Für sie ist Bremond kein Modernist, auch nicht 

wirklich einer, der an modernistischen Fragestellungen interessiert ist. In ihren Augen ist er vor allem 
Schriftsteller mit einer stark religiösen Neigung, so zu finden bei Poulat, Entretiens sur Henri Bremond, 84. 

364  Trémolières, Approches de l’indicible, 7. 



ERSTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – MODERNISTISCH TANGIERT 87 

Anlass für die Verurteilung seiner Sainte Chantal ist der Versuch einer Synthese 

von Hagiographie und Psychologie. Ist dies die Brille, unter der man sich auch seinem gro-

ßen Opus, der Histoire Littéraire du sentiment religieux en France annähern muss? Inwie-

fern vollzieht er in seinem Werk einen Neuaufbruch? Und welche Rolle spielt dabei der 

Begriff der religiösen Erfahrung? Dies ist der Skopus, der der Relecture seines Werkes, die 

im nächsten Teil erfolgt, zugrunde liegt. 



   88 

ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN 
DES ÜBERGANGS – 
LITERARISCH GEWENDET 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 89 

1 «l’action implicite du Christ365» – Auf den Spuren der 
Religionspsychologie 

Anhand der Standortbestimmung zu Beginn der Arbeit konnte gezeigt werden, dass sich 

auf dem Feld der Mystik und Spiritualität Transformationsprozesse abspielen, die als Indi-

katoren für den Übergang angesehen werden können. Die Analyse des biographischen Kon-

textes im ersten Teil der Arbeit macht zum einen das Vorhandensein dieser Umwälzung in 

der Biographie Bremonds sichtbar, zum anderen bringt sie ihn in Zusammenhang mit den 

so genannten Modernisten und deren Ansätzen zu Mystik und Erfahrung. 

Im zweiten Teil der Arbeit geht es um die Frage, wie Bremond diesen unterschied-

lichen Brüchen, die im Zuge der so genannten modernistischen Krise auftauchen, diesen 

Übergang literarisch durchbuchstabiert und wie die von ihm vorgestellten Inhalte wiederum 

Indikatoren für eine Theologie des Übergangs sind. 

Die folgend getroffene Auswahl aus Bremonds umfangreichen literarischen Schaf-

fen beschränkt sich auf diejenigen Schriften, die aufgrund ihrer Thematik und Perspektive 

einen wichtigen Beitrag für die Thematik des Übergangs versprechen und die in ihrer Zu-

sammenschau eine Aussage zur Spiritualität im Werk des ehemaligen Jesuiten zulassen. 

Bremonds essayistischem Stil Rechnung tragend, besteht die Vorgehensweise des vorlie-

genden Kapitels in einer chronologischen Relecture, die jenen Spuren folgt, die von Bre-

monds Ringen mit seiner eigenen Erfahrung und den Erfahrungen jener Personen, die sei-

nem Werk zugrunde liegen, Zeugnis ablegen.  

Ausgehend von einer eingehenden Beleuchtung von Bremonds Frühwerk, wird be-

sonders sein Hauptwerk, die Histoire littéraire du sentiment religieux en France,366 Gegen-

stand des Interesses sein.367 Eine Relecture der einzelnen Schriften erweist sich insofern als 

unerlässlich, als es Bremonds erklärtes Ziel ist, durch sie eine spirituelle Atmosphäre zu 

 
365  Bremond, H., L’Inquiétude religieuse. Aubes et lendemains de conversions, Paris ²1903, 337: „Das im-

plizite Handeln Christi“, im Folgenden abgekürzt mit: Inquiétude. 
366  Im Folgenden abgekürzt mit: HL. 
367  Besonders eingegangen wird an dieser Stelle auf die beiden Bände der HL, die den Titel La Métaphysique 

des Saints tragen, die Bände VII und VIII der Originalausgabe. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 90 

erzeugen, die es dem Leser ermöglichen soll, selbst Erfahrungen zu machen. Dabei fließen 

an den entsprechenden Stellen relevante Aussagen zum Thema der religiösen Erfahrung aus 

Bremonds Korrespondenz mit ein. 

Auf die Analyse der HL folgt eine Auseinandersetzung mit jenen Schriften Bre-

monds, mit denen er eine Verbindung zwischen der Poesie auf der einen und dem Gebet 

auf der anderen Seite zu schlagen versucht. Es handelt sich um Bremonds Rede La poésie 

pure368 und die kurze Zeit später folgenden Erklärungen, die in Prière et Poésie369 zusam-

mengefasst wurden.  

Berücksichtigung finden auch Gemeinsamkeiten in Bezug auf den Erfahrungsbe-

griff, die sich in den Werken Bremonds und jenen seines Freundes, Alfred Loisy, finden 

lassen. Dies geschieht anhand Bremonds Verteidigungsschrift Un clerc qui n’a pas trahi370 

und dem von Alfred Loisy verfassten Buch George Tyrrell et Henri Bremond.371  

Das Buch L‘Inquiétude religieuse372 (1903) gehört Bremonds Frühwerk an. Leitfa-

den dieses Buches ist das Problem der Konversion, das Bremond hauptsächlich an der Per-

son John Henry Newmans sowie den Protagonisten der Oxfordbewegung durchbuchsta-

biert. Ausgangspunkt ist für ihn das Gefühl der religiösen Unruhe, die seiner Meinung nach 

jeder Konversion vorausgeht. 

In dem Buch findet sich eine Zusammenstellung von essayartigen Artikeln, die sich 

allesamt dem religionspsychologischen Denken verpflichtet wissen, als deren Vertreter sich 

Bremond mit seiner Artikelsammlung zu erkennen gibt.373 Welches Verständnis von Reli-

gionspsychologie ihn dabei leitet und welches Handwerkszeug er dafür verwendet, darüber 

klärt Bremond den Leser nicht auf, weshalb im Folgenden ein kleiner religionspsychologi-

scher Exkurs dabei behilflich sein soll, Bremonds Anliegen besser einordnen zu können.  

 
368  Bremond, H., La poésie pure. Avec un débat sur la poésie par R. de Souza, Paris 1926. Im Folgenden 

abgekürzt mit: Poésie pure. 
369  Bremond, H., Prière et Poésie, Paris 1926, im Folgenden wiedergegeben mit: Prière et Poésie.  
370  Un clerc qui n’a pas trahi, siehe Anmerkung 68.  
371  Siehe Anmerkung 61. 
372  Der Untertitel Morgendämmerungen und folgende Tage der Konversion verweist bereits darauf, dass es 

Bremond um das implizite Handeln Christi in den Seelen der einzelnen Gläubigen geht und darum, wie 
sich dieses Handeln im Leben der Gläubigen nach der Konversion manifestiert.  

373  Vgl. Inquiétude, VII: «On a essayé ici l’étude de ces problèmes de psychologie religieuse et pour ne pas 
risquer de théories ou se perdre dans l’abstraction, on s’est borné à regarder vivre quelques ȃmes, à l’aube 
ou au lendemain de leur conversion». 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 91 

1.1 «La psychologie religieuse ne fait que naître374» – Die Anfänge der 
Religionspsychologie 

Mit dem Bekenntnis zu den Problemen der Religionspsychologie reiht sich Bremond in die 

ersten tastenden Versuche auf diesem Gebiet ein, dessen Anfänge im späten 19. und frühen 

20. Jahrhundert liegen.375 Ihr Entstehen verdankt die Religionspsychologie der Ausdifferen-

zierung der Disziplinen: Innerhalb der Medizin bilden sich die Fächer Physiologie, Neuro-

logie und Psychiatrie heraus, von der Philosophie emanzipieren sich die neuen Einzelwis-

senschaften Psychologie und Religionswissenschaft.376 Aus diesen beiden Einzelwissen-

schaften, denen „ein großes Interesse für Religion als menschliches Phänomen, welches 

man auf rein immanentem Grund erforschen konnte“377 gemeinsam ist, entwickelt sich die 

Religionspsychologie. 

Den größten Bekanntheitsgrad auf diesem Gebiet erlangt der an der Harvard Uni-

versity unterrichtende Religionspsychologe William James (1842–1910).378 Sein Werk Die 

Vielfalt der religiösen Erfahrung379 erscheint 1901/2 und erreicht bereits im Jahr 1907 die 

14. englische Auflage. Dieses Werk und seine Übersetzungen in französischer und deut-

scher Sprache liefern für die Entwicklung der Religionspsychologie einen entscheidenden 

Impuls. James interessiert sich für die religiöse Erfahrung als subjektiv-innere Erlebnisqua-

lität. Jenseits von Institution und Moral geht es ihm um die Erfahrung selbst, die er als 

innerpsychischen Prozess versteht. Sein Doktorand, der Amerikaner Granville Stanley 

 
374  Inquiétude, 315: „Die Religionspsychologie ist gerade erst im Entstehen“. 
375  Bereits 1881 kommt in den USA die erste Zeitschrift für Religionspsychologie, The Journal of Religious 

Psychology, heraus, das deutsche Pendant folgt 1907. 
376  Henning, C.,/Murken, S./Nestler, E. (Hg.), Einführung in die Religionspsychologie, Paderborn 2003, 15.  
377  Holm, N.G., Historische Einführung, in: C. Henning/E. Nestler (Hg.), Religion und Religiosität zwischen 

Theologie und Psychologie, Bad Boller Beiträge zur Religionspsychologie (Einblicke. Beiträge zur Reli-
gionspsychologie Bd. 1), Frankfurt a. M. 1998, 15–26, hier 16, im Folgenden abgekürzt mit: Henning, 
Einführung in die Religionspsychologie. 

378  Der amerikanische Psychologe und Philosoph William James (1842–1910) gilt als Begründer der ameri-
kanischen Psychologie und als einer der Mitbegründer des amerikanischen Pragmatismus. In seiner Re-
ligionsphänomenologie geht es ihm um die Auswirkungen von Religion im alltäglichen Leben der Men-
schen. Die Annahme, dass der Glaube somit eine Möglichkeit darstellt, unserem Leben eine Ausrichtung 
zu geben und – angetrieben von ihm – die Welt zu gestalten, hat viele Denker nach ihm, unter anderem 
Bremond, inspiriert und beeinflusst, vgl. Oehler, K., Art. „William James“, in: RGG 4, Tübingen 42000, 
367 und Raters-Mohr, M.-L., Art. „William James“, in: LThK 5, Freiburg 31996, 737. 

379  James, W., Die Vielfalt der religiösen Erfahrung. Mit einem Vorwort von P. Sloterdijk, Frankfurt a. M. – 
Leipzig 1997, im Folgenden abgekürzt mit: James, Vielfalt der religiösen Erfahrung. Das Original 
erschien 1901/2 unter dem Titel The Varieties of Religious Experience. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 92 

Hall380 (1846–1924) gilt als Begründer der Religionspsychologie und des angloamerikani-

schen Traditionsstrangs, zu dessen Vertretern Edwin Diller Starbuck381 (1866–1947) und 

James Henry Leuba382 (1868–1946) zählen. Für diese aus der empirischen Psychologie und 

pragmatistischen Philosophie stammenden Pioniere auf religionspsychologischem Terrain 

„stand wegen seiner kulturtypischen Dominanz vor allem das Studium von Phänomenen 

der Bekehrung im Mittelpunkt des Interesses“.383 Die Konversionsforschung ist quasi die 

Geburtsstunde der angloamerikanischen Religionspsychologie.  

William James geht im Gegensatz zur Hallschule weniger empirisch vor.384 Das Stu-

dium der „Existenzbedingungen von Religion“385 ist Gegenstand seines Interesses. James 

illustriert die religiöse Erfahrung anhand von christlichen Selbstzeugnissen, deren Autoren 

eine außergewöhnliche religiöse Begabung und Empfänglichkeit aufweisen.386 Denn ge-

rade diese „ausgezeichneten Fälle“387 offenbaren für ihn das Wesen und die Eigenart von 

Religion. Dabei ist für James der Begriff Religion eine Sammelbezeichnung, da er davon 

ausgeht, dass er bei seinen Untersuchungen kein Wesen der Religion finden wird, sondern 

 
380  Granville Stanley Hall (1844–1924) studiert in Bonn, Berlin und Hamburg Theologie und bestimmt die 

Psychologie zu seinem Lebenswerk. Als Dozent an der Harvard University legt er bei William James 
seine Doktorprüfung ab. Er entdeckt den Wert der Fragebögen für die psychologische Forschung. Sein 
besonderes Interesse gilt der religiösen Erfahrung und den Bekehrungserlebnissen. Edwin Diller Starbuck 
war sein Schüler, vgl. Schlauch, C.R., Art. „Granville Stanley Hall“, in: RGG Tübingen 42000, 1391. 

381  Edwin Diller Starbuck (1866–1947), ebenfalls Student von William James an der Harvard University und 
Schüler von Granville Stanley Hall. Als Pionierarbeit auf dem Gebiet der empirischen Religionspsycho-
logie gilt seine 1899 veröffentlichte Dissertation, in der er mit Fragebögen zur Bekehrung arbeitet, vgl. 
Huxel, K., Art. „Edwin Diller Starbuck“, in: RGG 7, Tübingen 42000, 1687. 

382  James Henry Leuba (1868–1946), ebenfalls ein Hall-Schüler, schreibt 1895 eine Studie zur Bekehrung 
an der Clark University in den USA, die zu den Pionierarbeiten der Religionspsychologie zählt. Die em-
pirische Ausrichtung der Religionspsychologie hat er mitgeprägt, vgl. Huxel, K., Art. „James H. Leuba“, 
in: RGG 5 Tübingen 42000, 288. 

383  Heimbrock, G., Art. „Religionspsychologie“. II. Praktisch-theologisch, in: TRE XXXIX, Berlin 1998, 7–
19, 7, im Folgenden abgekürzt mit: Heimbrock, Art. Religionspsychologie. 

384  Hier ist die von Edwin Diller Starbuck in seiner 1899 veröffentlichten Dissertation The Psychology of 
Religion. An Empirical Study of the Growth of Religious Conciousness zu nennen. Er geht der Religiosität 
von Jugendlichen nach, dabei kamen erstmals Fragebögen und Interviews zum Einsatz. 

385  James, Vielfalt der religiösen Erfahrung, 44. 
386  So beschreibt er beispielsweise am Fall von Leo Tolstoi den Vereinigungsprozess von Geist und Fleisch, 

jenen zwei Seelen, die jeder Mensch in der Brust trägt. Findet dieser Vereinigungsprozess im Menschen 
statt und ist dieser in eine religiöse Form gegossen, so macht sich im Menschen eine Art Erleichterung 
breit, die es ihm ermöglicht, beispielsweise extreme Traurigkeit zu überwinden. Tolstoi beschreibt dies 
als „das, wodurch die Menschen leben; und genau das ist es auch: ein Reiz, eine Erregung, ein Glaube, 
eine Kraft, die den positiven Willen zum Leben wieder neu einflößt“. James, Vielfalt der religiösen Er-
fahrung, 207. 

387  Koepp, W., Einführung in das Studium der Religionspsychologie, Tübingen 1920, 16, im Folgenden ab-
gekürzt mit: Koepp, Einführung in das Studium der Religionspsychologie. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 93 

viele Charakterzüge, die auf ihre Art gleichbedeutend sein können.388 James unterscheidet 

dabei die institutionelle und die persönliche Religion.389 Bei der persönlichen Religion ste-

hen die geistigen Dispositionen des Menschen im Zentrum des Interesses: sein Gewissen, 

seine Verdienste, seine Hilflosigkeit und Unvollkommenheit. Die Beziehung des Menschen 

zu Gott verläuft dabei direkt und ohne Umweg über die kirchliche Organisation. Die per-

sönliche Religion erweist sich für ihn als grundlegender, da seiner Meinung nach jede in-

stitutionelle Religion ihre Existenz der persönlichen Religion verdankt. Religion ist für ihn 

somit die „Gesamtreaktion eines Menschen auf das Leben“,390 die sich aus den Gefühlen, 

Handlungen und Erfahrungen der Beziehung zum Göttlichen speist. Für die Auswertung 

des biographischen und autobiographischen Materials wählt James „deskriptive Verfahren 

wie Introspektion, empathische Beobachtung und Interpretation“.391  

1.1.1 «Explorer cette terre vierge392» – Der Beginn der Religionspsychologie in 
Frankreich 

Im frankophonen Raum wird William James vor allen von Théodore Flournoy393 rezipiert. 

Der Schweizer Psychologe, Arzt und Philosoph, Schüler des Begründers der physiologi-

schen Psychologie, Wilhelm Wundt,394 ruft selbst die Genfer Schule der Religionspsycho-

logie ins Leben, zu deren Schüler wiederum Jean Piaget395 zählt. Seine These vom Aus-

schluss der Transzendenz ist für die Religionspsychologie methodologisch relevant, geht 

sie doch davon aus, dass der Religionspsychologe sein Augenmerk auf die religiösen Er-

fahrungen der Menschen zu richten habe, was unabhängig von der Existenz des Auslösers 

 
388  James, Vielfalt der religiösen Erfahrung, 59. 
389  Ebd., 61. 
390  Ebd., 67. 
391  Heimbrock, Art. Religionspsychologie, 8. 
392  Inquiétude, 314: „Diese jungfräuliche Erde erkunden“. 
393  Théodore Flournoy fordert als erster, bei der religionspsychologischen Forschung die Transzendenz aus-

zuschließen, Flournoy, Th., Les principes de la psychologie religieuse. Archives de Psychologie 2 (1903), 
33–57 sowie Henning, Einführung in die Religionspsychologie, 47 f. und Utsch, M., Religionspsycholo-
gie. Voraussetzungen, Grundlagen, Forschungsüberblick, Stuttgart – Berlin – Köln, 1998, 131. 

394  Willhelm Wundt (1832–1920) ist die Entstehung des weltweit ersten Instituts für experimentelle Psycho-
logie zu verdanken.  

395  Jean Piaget (1896–1980), übernimmt 1940 die Leitung des Jean-Jacques Rousseau-Instituts in Genf. Von 
seinen Forschungen gehen wichtige Impulse für die Religionspsychologie aus, so beispielsweise die 
Frage, ob und inwiefern sich Stufen der religiösen Entwicklung feststellen lassen und wie man diese 
beschreiben und kategorisieren kann, vgl. Henning, Einführung in die Religionspsychologie, 49 f. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 94 

dieser Erfahrungen zu erfolgen habe, da dieses Aufweisen oder Infragestellen eines religi-

ösen Objektes außerhalb des Zuständigkeitsbereiches des Religionspsychologen läge.396 

Für diese frankophone Nebenlinie ist kennzeichnend, dass sie im Gegensatz zur 

Hall-Schule, die erstmals mit Fragebögen arbeitet, eher allgemein beschreibend vorgeht.  

Der eigentliche französische Traditionsstrang konzentriert sich hauptsächlich auf 

den psychopathologischen Bereich: Seine Vertreter, Jean Martin Charcot397 (1825–1893), 

Théodule-Armand Ribot (1839–1916) und Ernst Menusier (1867–1903) fokussieren ihre 

Untersuchungen auf die Zusammenhänge zwischen außergewöhnlichen religiösen und 

krankhaft seelischen Zuständen. Gemeinsam ist ihnen der unter Absehung von Transzen-

denz eingenommene empirische Standpunkt.398  

1.1.2 «William James poussé dans le concret399» – Der Gegenstand der 
Religionspsychologie  

Henri Bremond ist das Werk von William James bekannt. Abgesehen von dem geäußerten 

Wunsch, James im Konkreten umzusetzen, was er jedoch auch nicht genauer erläutert, fin-

det keine tiefer gehende Auseinandersetzung mit dem James’schen Ansatz statt. Können 

„im breiteren Sinne die subjektive Religiosität von Menschen in ihren kognitiven und af-

fektiven Elementen (…), weiterhin religiöse Erfahrung und ihre Ausdrucksformen“400 als 

Gegenstand der Religionspsychologie gelten, erweist sich eine umfassende Definition des 

religionspsychologischen Erkenntnisinteresses aufgrund der unterschiedlichen nationalen 

Traditionsstränge und der Eigentümlichkeiten der unterschiedlichen Schule als kaum mög-

lich. So kann auch eine Einordnung des Bremond’schen Vorhabens nur ansatzhaft erfolgen. 

Sicher wurde der Begriff zu Beginn des 20. Jahrhunderts „sehr viel weiter gefasst und um-

schrieb jede intellektuelle Beschäftigung mit dem psychischen Hintergrund religiöser Phä-

nomene“,401 was eine methodische Unschärfe mit sich bringt. Für die ersten Versuche auf 

 
396  Ebd., 17. 
397  Auf den französischen Pathologen und Neurologen Jean Martin Charcot geht der französische Zweig der 

Religionspsychologie zurück, vgl. ebd., 17. 
398  Hoheisel, K., Art. „Religionspsychologie“, I. Religionswissenschaftlich, in: TRE XXXIX, Berlin 1998, 

1–7, hier 2, im Folgenden abgekürzt mit: Hoheisel, Religionspsychologie. 
399  „William James ins Konkrete umgesetzt“, Goichot, Historien du sentiment religieux, 49. 
400  Heimbrock, Religionspsychologie, hier 8. 
401  Henning, Einführung in die Religionspsychologie, 9. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 95 

religionspsychologischem Gebiet ist es daher zutreffender von einem religionspsychologi-

schen Denken als von einer Methode zu sprechen,402 was auch von Bremond gesagt werden 

kann. Gerade bei konfessionell geprägten Autoren geht es vordringlich um ein prosaisches 

Einfühlen und ein Reproduzieren der vorliegenden Zeugnisse des religiösen Lebens, wobei 

methodische Genauigkeit und Überprüfbarkeit in den Hintergrund treten.403 Diese metho-

dische Unzulänglichkeit bringt es mit sich, dass die ersten religionspsychologischen Ver-

suche argwöhnisch beäugt werden, da man die auf Introspektion ausgerichtete Methode als 

unwissenschaftlich betrachtet.404  

Im theologischen Bereich etabliert sich der Begriff der Religionspsychologie als Ge-

genbegriff zu und in Absetzung vom neuscholastischen Ansatz: Er steht für eine Situierung der 

Religion im Bereich des Übernatürlichen und gegen eine Überbetonung des Rationalen, dem-

gegenüber die Erfahrung, das Subjektive und das Mystische unterstrichen werden.  

Neben der Konzentration auf das Individuum und seine religiöse Lebensführung ist 

bei den theologisch motivierten religionspsychologischen Bemühungen auch ein apologe-

tisches Interesse auszumachen. Die Religionspsychologie scheint methodologisch in der 

Lage zu sein, die Wirklichkeitsferne der Theologie zu überwinden und eine Antwort auf die 

Frage zu liefern, auf welcher Wirklichkeit religiöse Systeme letztendlich beruhen. Die Exis-

tenzbedingungen von Religion gründen in religionspsychologischer Perspektive in den Ge-

fühlen, Handlungen und Erfahrungen einzelner Menschen, die von sich glauben, dass sie in 

einer bestimmten Beziehung zu einer göttlichen Realität stehen.405 In diesen Erfahrungen, 

und nicht in der Welt der Dogmatik, liege der Keim zur Lösung aller Rätsel der religiösen 

Wirklichkeit.406 Wie nun diese Erfassung der seelischen Zustände erreicht werden soll, dar-

über gibt es verschiedene Ansichten. Gemeinsam ist allen in dieser Zeit entstandenen reli-

gionspsychologischen Schriften eine neue Weise, die Dinge zu sehen. Sie manifestiert sich 

in der empirischen Tendenz und der Abzielung auf die Erfassung der eigentlich faktisch 

vorliegenden religiös-seelischen Tatbestände.407 Das Neue an dieser Sichtweise ist der Ver-

such einer maximalen Berührung mit der Wirklichkeit, sowie der Aufweis des religiösen 

 
402  Hoheisel, Religionspsychologie, 1069. 
403  Ein Vorgehen, zu dem sich auch Bremond bekennt, vgl. Anmerkung 9. 
404  Vgl. Heimbrock, Religionspsychologie, 8. 
405  Vgl. James, Vielfalt der religiösen Erfahrung, 63–64. 
406  Koepp, Einführung in das Studium der Religionspsychologie, 4. 
407  Ebd., 45. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 96 

Lebens selber, dessen einfache Beschreibung und Aufnahme weite Teile der Schriften füllt. 

Der Grund, weshalb autobiographische und biographische Texte in den Darstellungen einen 

großen Raum einnehmen, liegt darin, dass die Erzählung selbst als primäres Medium gese-

hen wird, durch das religiös begabte Menschen ihren Erfahrungen und Handlungen Sinn 

und Bedeutung verleihen. Deshalb sind die psychologischen Analysen, die dem religiösen 

Leben auf die Spur kommen wollen, als Erzählanalysen konzipiert.  

Diese empirisch-induktive Tendenz speist sich aus dem Hunger nach den Tatsachen 

an sich bzw. auf dem religiösen Feld aus dem Hunger nach seelischen Tatbeständen. Dabei 

wird sie dem Ideal einer rein empirischen Vorgehensweise nur insofern gerecht, als sie his-

torische und systematische Färbungen bei der Beschreibung auszuschließen versucht; die 

Beobachtung und Auswertung des Erfahrungsstoffes geschieht jedoch – dies gilt besonders 

für konfessionell motivierte Schriften – nicht voraussetzungslos. 

1.2 «C‘est tout un volume de psychologie religieuse qui nous 
manque408» – Henri Bremond und sein religionspsychologisches 
Anliegen  

Henri Bremonds religionspsychologische Versuche lassen bestimmte Voraussetzungen 

nicht verleugnen. Das, was in seinen Artikeln aufscheint, ist weniger ein Schritt in Richtung 

Religionspsychologie als die Einführung religionspsychologischen Denkens in das Gebiet 

der Frömmigkeits- und Spiritualitätsgeschichte. Denn Bremonds Suche nach den reinen 

Tatsachen auf religiösem Gebiet verfolgt ein ganz bestimmtes Ziel: Es geht ihm gerade 

nicht darum, seinen religiösen Gegenstand mit religionspsychologischen Mitteln zu durch-

leuchten, was ihn als Religionspsychologen ausweisen würde, sondern um die Darstellung, 

wie Christus in den Seelen der Gläubigen lebt.409 Dabei verwendet er einen narrativen Stil, 

um so ganz nah an den Zeugnissen der Personen zu sein, die er vorstellt, und um durch das 

Medium der Erzählung die gemachten Erfahrungen greifbar zu machen. Die Beobachtung 

der göttlichen Aktion im Menschen ist für ihn von besonderem Interesse. Denn neben der 

dogmengeschichtlichen Entwicklung gibt es für ihn noch eine parallele Bewegung, die im 

 
408  Inquiétude, 337: „Es fehlt ein ganzer Band Religionspsychologie“. 
409  Ebd., 314. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 97 

Seelenleben der Gläubigen stattfindet410 und die für ihn das eigentliche Herz der Religion 

darstellt. Deswegen interessiert ihn die Frage, ob Christus im Leben der Gläubigen wirklich 

das Zentrum, das Herz und die Leidenschaft ihres Lebens darstellt.411  

Für ihn vollendet sich das wahre Reich Christi diskret und versteckt in den Seelen der 

Gläubigen. Er lebt und spricht in unserer Mitte, ohne dass die meisten Menschen sich dieser 

Präsenz gewahr werden. Es fehle, so Bremond, „(…) ein Traktat über die Präsenz und die im-

plizite Aktion Christi, über die fast unbewusste Liebe der Gläubigen für ihn, und über dieses 

obskure Wunder eines Gottes, der zugleich so nah und so entfernt von uns sein kann“.412 

Die heute weitgehend akzeptierte religionspsychologische Grundvoraussetzung, 

keine transzendente Größe vorauszusetzen oder zu begründen, kann jedenfalls für Bre-

monds Ansatz nicht geltend gemacht werden. Die Vorgehensweise der Religionspsycholo-

gie bietet ihm jedoch die Möglichkeit, sein Vorhaben zu realisieren. Es geht ihm darum, die 

Wirklichkeitsferne der Theologie zu überwinden: „(…) Die Kirche ist nichts anderes als 

die handelnde Präsenz Christi inmitten der Seelen (…)“,413 so konstatiert er. Diese Präsenz 

will er sichtbar machen. 

1.2.1 «l’histoire intime de l‘ȃme»414 – Das Phänomen der Inquiétude religieuse415  

Mit seiner Frühschrift L‘Inquiétude religieuse reiht sich Bremond in die ersten tastenden 

Versuche auf dem Gebiet der Religionspsychologie ein, die gerade dem Phänomen der Kon-

version besondere Aufmerksamkeit schenken. Er schreibt:  

„Nichts ist mysteriöser und wenige Dinge sind interessanter als die intime Ge-
schichte der Seele, die zur Religion kommt oder zu ihr zurückkommt. Sie kennt 
gewöhnlich selbst nicht den Weg, den sie gegangen ist und geht fehl, ganz offen-
sichtlich übrigens, wenn sie versucht, anderen die rationalen Motive ihrer Bestim-

 
410  Ebd., 313: «Christus vivit. Le Christ n’est-il pas, en effet, le centre de cette vie doctrinale, charitable et 

conquérante de l’Eglise? Hiérarchie, formules dogmatiques, institutions d’apostolat ou de bienfaisance: 
que tout cela nous toucherait peu, si nous ne devinions, sous ces multiples apparences, l’épanouissement 
d’un même principe de vie ?» 

411  Es geht ihm um eine «étude expérimentale de la vie du Christ dans les âmes», ebd., 340. 
412  Ebd., 337: «(...) un traité sur la présence et l’action implicite du Christ, sur l’amour presque inconscient 

des âmes pour lui, et sur cette obscure merveille d’un Dieu qui peut être à la fois si près et si loin de nous». 
413  Ebd., 313: «(…) L’Eglise n’est pas autre chose que la présence agissante du Christ au milieu des ȃmes 

(…)». 
414  Ebd., VIII: „Die intime Geschichte der Seele“.  
415  „Die religiöse Unruhe“. Im Folgenden wird der französische Begriff verwendet. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 98 

mung aufzuzeigen. Das Mysterium umhüllt auch oft die der Konversion folgenden 
Tage. Die Schwelle der Wahrheit überschritten, schweigen die wahrhaft Konver-
tierten größtenteils, aber die Neugierigen (…) möchten wissen, was sie denken. Ha-
ben sie den totalen Frieden gefunden und haben sich alle ihre Sorgen gelegt?“416 

Bremond versucht in den ersten Kapiteln seiner Frühschrift eine narrative Umschreibung 

dieses Phänomens. Als Hintergrundfolie fungiert dabei die Gegenüberstellung eines leben-

digen Glaubens, der auf der Suche nach Gott ist und das Leben nach ihm ausrichtet, und 

eines Glaubens, der bereits mit der Muttermilch aufgesogen wurde und zu einer falschen 

Sicherheit verführt. Dieser Selbstzufriedenheit wird die Inquiétude religieuse gegenüber-

gestellt, die für Bremond die Grundvoraussetzung für ein wahrhaft religiöses Bewusstsein 

ist. Wenn auch der Titel eine Beschäftigung mit dem Phänomen der Konversion suggeriert, 

geht es in den verschiedenen Artikeln weniger um eine Analyse der Bekehrung einzelner 

Persönlichkeiten, als vielmehr um eine Gegenüberstellung von Sicherheit und Unruhe in 

Bezug auf das religiöse Leben.417 Die in seinen Augen falsche Glaubenssicherheit hat ihren 

Ursprung nicht im Bereich des Emotionalen oder des Temperaments, sondern ist in einer 

Krankheit des Geistes zu suchen, die für ihn die Frucht eines reinen Dogmatismus ist. Bre-

mond erwähnt in diesem Zusammenhang ein Buch mit dem Titel One Poor Scuple.418 Darin 

wird das Leben der englischen Katholiken beschrieben. Die Wahrheit des Buches bestehe 

Bremond zufolge gerade in der Beobachtung, auch hier wird die narrative Analyse ange-

wandt. Bremond schenkt dem Roman Beachtung, weil er darin die falsche Sicherheit der 

Mehrheit der katholischen Gläubigen beschrieben findet: Der „Skandal kommt nicht von 

der großen Menge an Sündern, sondern von der bürgerlichen Sicherheit der Gerechten“.419 

Für Bremond verweist der Inhalt des Buches über seine eigentliche Geschichte hinaus auf 

 
416  Inquiétude, VIII: «Rien n’est plus mystérieux – et peu de choses sont plus attachantes – que l’histoire 

intime de l’âme qui vient ou qui revient à la religion. Elle même ne sait pas d’ordinaire le chemin qu’elle 
a parcouru et se trompe, très sincèrement d’ailleurs, quand elle essaie de formuler à d’autres les motifs 
rationnels de sa détermination. Le mystère enveloppe aussi souvent les lendemains de conversion. Le 
seuil de la vérité franchi, les vrais convertis se taisent pour la plupart, mais les curieux (...) voudraient 
savoir ce qu’ils pensent. Ont-ils trouvé la paix complète et toutes leurs inquiétudes sont-elles calmées?» 

417  Anhand bestimmter Vertreter der religiösen Bewegung in England, z. B. Sydney Smith und Eduard 
Bovery Pusey, zeichnet Bremond ein Bild dieser falschen Sicherheit, die er jener Geisteshaltung gegen-
überstellt, die er Newman und seinen Mitkonvertierten zuschreibt. Pusey, ein anglikanischer Theologe, 
wird nach der Konversion Newmans das Haupt der Oxfordbewegung, die sich unter seiner Führung sta-
bilisiert und den Geist der anglikanischen Kirche verändert, vgl. hierzu Siebenrock, R., Art. „Edward 
Bovery Pusey“, in: LThK 8, Freiburg 31993, 742–743. 

418  Ward, J., Three novels….Out of Due Time, One Poor Scuple, The Job Secretary, London 1933. 
419  Inquiétude, 257: «[le] (...) scandale ne vient pas de la multitude des pêcheurs, mais de la sécurité bour-

geoise des justes». 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 99 

das Problem der Inquiétude religieuse. In der Art und Weise, wie die Figuren präsentiert 

werden, wolle der Roman die Anwesenheit der Kirche in einer gewöhnlichen Seele veran-

schaulichen,420 wie das Beispiel von Marie Riversdale zeige, „eine von der göttlichen Liebe 

verfolgte Seele“.421 Bremond prangert in diesem Zusammenhang eine falsche Vorstellung 

von Berufung an, die davon ausgehe, dass diese wie ein Blitzschlag eintreffe.422 Es sei viel-

mehr die Inquiétude religieuse, deren Same – bewirkt durch die Gnade – langsam in der 

Seele aufgehe und die sozusagen am Beginn des ganzen Prozesses stehe. Diesen Entwick-

lungsgedanken findet er in der Person von Marie Riversdale wieder, deren Ordensberufung 

als schleichender Prozess geschildert wird: Sie verspürt zunächst immer weniger Ge-

schmack an weltlichen Dingen, eine Entwicklung, für die sie jedoch selbst keine Erklärung 

hat und wendet sich dann – nach einer aufwühlenden Predigt – in einem Gebet während der 

Messe an Jesus im Tabernakel, von dem sie die Aufforderung erhält, alles zu verkaufen und 

ihm nachzufolgen. Doch selbst nach dieser Ansage erfolgt nicht die unmittelbare Umset-

zung. Vielmehr vergeht bis zu dem Tag, an dem sich Marie ihrem Vater erklärt, wiederum 

einige Zeit, in der sie sich selbst über ihre Berufung klar werden und anderen ihre Berufung 

eingestehen muss.423 

Bei der Inquiétude religieuse handelt es sich um eine bereits biblisch bezeugte Er-

fahrung, die sowohl im Alten als auch im Neuen Testament als Konstante menschlichen 

Lebens gesehen wird.424 Im Gegensatz zu einer negativen Prägung der religiösen Unruhe 

als divertissement425 und plus grand mal,426 wie sie bei Franz von Sales und Pascal Erwäh-

nung finden,427 ist sie bei Bremond positiv konnotiert. Seiner Konzeption zufolge ermög-

licht sie es dem Menschen, sich ganz auf Gott hin zu öffnen. Die erhaltene Taufgnade wird 

nicht als falsche Sicherheit oder Heilsgewissheit missverstanden, sondern man bleibt sich 

trotz oder gerade wegen der Gnade der eigenen Schwachheit bewusst, ohne deswegen an 

der Allmacht Gottes zu zweifeln oder selbst zu verzweifeln. Letztendlich ist es die Span-

 
420  Ebd., 259. 
421  Ebd., 294: «(…) une ȃme poursuivie par l’amour divin.» 
422  Ebd., 295. 
423  Ebd., 296 f. 
424  Vgl. die biblischen Belegstellen dieses Gefühls bei Bussini, F., Art. «Inquiétude», in: DSp Bd. 7/2, Paris 

1971, 1776–1791, hier 1776–1782, im Folgenden abgekürzt mit: Bussini, Inquiétude. 
425  „Vergnügen, Unterhaltung“. 
426  „Größeres Übel“. 
427  Vgl., Bussini, Inquiétude, 1787. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 100 

nung zwischen menschlicher Freiheit und der Gnade, zwischen Sünde und Vergebung, das 

vorweggenommene Schon und das zurücknehmende Nochnicht, welches im Menschen die-

ses Gefühl hervorruft. Sie ist das Zeichen eines Seins, das unvollendet ist und ein Modus, 

sich auszusagen und sich selbst zu konstituieren, um sich selbst werden zu können.428  

Die Inquiétude religieuse zielt auf unsere Heiligung, aus diesem Grund ist sie für 

ein wahrhaft christliches Leben konstitutiv. So ist es nicht verwunderlich, dass Bremond 

sie zum Inhalt einer Predigt an Allerheiligen macht, von der uns ein Auszug erhalten ist. 

Sie ist an seine Schüler gerichtet. Im Gedenken dieses Festes müsse, so Bremond, sich jeder 

Christ die Frage stellen, ob er eines Tages unter dieser Schar der Heiligen sein wird oder 

nicht. Dabei stellt er fest, dass es gerade für die Zufriedenen, also jene, die die Verzweiflung 

nicht gekannt haben, besonders schwierig ist, die Unruhe zu empfinden.429 In dieser Predigt 

erzählt Bremond von seiner Furcht, was derjenige, der im Tabernakel wohnt, von ihm halten 

möge.430 Gleichzeitig betont er, dass diese Furcht allein noch kein Garant für den Stand der 

Heiligkeit sei, jedoch aus seiner Sicht stellt sie das Minimum dar, um in den Kreis jener 

gelangen zu können, die die Unruhe verspüren.431 

Bremonds Interesse an der Inquiétude religieuse versteht sich als Teil eines Gegen-

konzeptes, das er in Absetzung zur Neuscholastik zu konzipieren im Begriff ist. Er wendet 

sich damit erfahrungsbegründet gegen jene Glaubensauffassung, die sich auf Rationalität 

und Begriffe stützt und der auch die von ihm kritisierten Haltungen des Dogmatismus und 

der falschen Sicherheit zuzuschreiben sind. Wie gezeigt werden konnte, folgt das religions-

psychologische Anliegen bei Henri Bremond ganz klaren Prämissen: Die religiösen Erfah-

rungen, denen das Buch nachzugehen bemüht ist, werden nicht unvoreingenommen unter-

sucht. Vielmehr liegt die These, dass diese Erfahrungen von der Präsenz Christi in der Welt 

Zeugnis ablegen, der Untersuchung schon a priori zugrunde. Diese der Religionspsycholo-

gie entlehnte Vorgehensweise stellt jedoch für das Gebiet der Frömmigkeits- und Spiritua-

litätsgeschichte neue Möglichkeiten dar, sich eingehender mit den verschiedenen Formen 

von religiösen Erfahrungen auseinanderzusetzen:  

 
428  Ebd., 1776: «L’inquiétude est le fait d’un être inachevé qui doit prendre le temps de se faire et de se dire 

afin de s’achever et de se connaître. A ce titre, il est le lot de tout homme». 
429  Auszüge aus dieser Predigt, die sich in einem alten Heft von Bremond fanden, werden bei Goichot, His-

torien du sentiment religieux, 33 zitiert. 
430  Ebd., 34.  
431  Ebd., 34.  



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 101 

„Anstatt uns darauf zu beschränken, diese Präsenz und dieses Wirken in ihren äu-
ßerlichen Konsequenzen zu studieren, warum versuchen wir nicht, sie direkt und in 
sich selbst zu betrachten, den Aufstieg oder den Niedergang der christlichen Seelen 
im Verlauf dieses Jahrhunderts zu verfolgen?“432 

Gerade für den Bereich der Frömmigkeitsgeschichte stellt das religionspsychologische Den-

ken neue Möglichkeiten bereit. Diese bestehen in der Beobachtung des religiösen Lebens 

selbst. Das Studium des religiösen Lebens gibt Antwort auf die Frage, wie Christus in diesen 

Seelen agiert,433 wobei das „Dass“ dieser Aktion bereits vorausgesetzt wird. Folgt die Fröm-

migkeitsgeschichte dieser Stoßrichtung, so kommt ihr die neue Aufgabe zu, den Blick auf das 

zu richten, worauf sich Kirche eigentlich gründet. Für Bremond liegt der Daseinsgrund der 

Kirche im Wirken Christi, das sich in ihr manifestiert. Kirche, wie sie Bremond versteht, muss 

darum zu einer Schule der Heiligkeit werden,434 an der man ablesen können sollte, in welcher 

Weise Christus im Leben der Gläubigen das Zentrum und die Leidenschaft ihres Lebens dar-

stellt. Er ist der Überzeugung, dass die Untersuchung des religiösen Lebens zeigen wird, „dass 

niemand in der Welt, auch in unseren Tagen, so geliebt wird wie Jesus Christus“.435  

Bei Bremonds Suche nach Wegen und Mitteln, der Neuscholastik etwas anderes 

gegenüberzustellen, bietet sich die Psychologie als Zwischenstation an. Leben doch er und 

seine Freunde zu einer Zeit, in der eine Gegenüberstellung von Ontologie und Psychologie 

in unbeholfener Manier erfolgte. „Wenn man nicht bestimmte neothomistische Konzeptio-

nen des Realen zu akzeptieren bereit war, schloss man sich in die Subjektivität des Psycho- 

logen ein“.436 Dieser Satz kennzeichnet Bremonds persönliche Situation in besonderer 

Weise. Er begibt sich, seinen modernistischen Freunden folgend, auf die Suche nach alter-

nativen Konzepten. Dabei ist er sich darüber im Klaren, das ihm in intellektueller Hinsicht 

bestimmte Gebiete verschlossen bleiben, zu denen auch die Philosophie zu zählen  

 
432  Inquiétude, 314: «Or cette présence et ce travail, au lieu de nous borner à les étudier dans leurs consé-

quences extérieures, pourquoi n’essaierions-nous pas de les contempler directement et en eux-mêmes, 
d’en suivre au cours de ce siècle, dans les âmes chrétiennes, le progrès ou la décadence?» 

433  Ebd., 314. 
434  Eine Auffassung, die sich auch bei Newman findet. 
435  Inquiétude, 322: «que personne au monde n’est aimé, même dans nos jours, comme Jésus-Christ». 
436  Nédoncelle, M., Newman selon Bremond ou le procès d’un procès, in: Entretiens sur Henri Bremond, 

43–-68, 63: «Bremond et ses amis ont vécu à une époque où l’on opposait psychologie et ontologie sans 
intermédiaire et d’une façon parfois maladroite. Si l’on n’acceptait pas certaines conceptions néotho-
mistes du réel, on s’enfermait dans la psychologie du psychologue.» Maurice Nédoncelle fügt an, dass 
man heute aufgrund der Phänomenologie nicht mehr so denken könne. Im Folgenden abgekürzt mit: 
Nédoncelle, Newman selon Bremond. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 102 

ist.437 Was liegt näher, als sich auf dem Gebiet der Religionspsychologie zu versuchen? In 

der von mir gesichteten Sekundärliteratur, die sich mit der modernistischen Bewegung be-

fasst, konnte ich keine expliziten Hinweise finden, die zeigen, wie sehr sich das Anliegen 

der Modernisten mit derjenigen der Religionspsychologen treffen, obwohl Gemeinsamkei-

ten auf der Hand liegen. Eine Untersuchung, die sich mit etwaigen Übereinstimmungen des 

modernistischen Anliegens und der sich etablierenden Disziplin der Religionspsychologie 

beschäftigt, wäre meines Erachtens ein wichtiges Forschungsdesiderat. 

In den Ausführungen von L’Inquiétude religieuse klingt ein Vorhaben durch, das erst 

mit der HL voll entfaltet werden wird. Das religionspsychologische Denken ist dabei wegwei-

send, für Bremond ist dieses sowohl bei der HL als auch bei seinem über Newman verfassten 

essai de biographie psychologique leitend.438 Gerade diese seine Hinwendung zum Phänomen 

der Konversion könnte ein Hinweis darauf sein, dass Bremond aufgrund seiner Englischkennt-

nisse über die neusten Entwicklungen auf dem Gebiet der Religionspsychologie informiert war, 

und sich vielleicht damit stärker auseinandergesetzt hat, als die hier und da eingestreuten Be-

merkungen zur Religionspsychologie zunächst vermuten lassen.  

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass neben den tastenden Versuchen der 

Einführung religionspsychologischen Denkens auf das Gebiet der Frömmigkeit der Stellen-

wert, der dem Gefühl der Inquiétude religieuse beigemessen wird, sowohl für Bremonds 

Erfahrungsbegriff als auch für seine Theologie des Übergangs kennzeichnend ist; stellt 

doch diese Unruhe quasi den Vorabend der Bekehrung dar. Sie geht der eigentlichen Hin-

wendung des Menschen zu Gott voraus.  

Im Gegensatz zu William James, der zwischen der Religion des gesunden Geistes 

und ihren Ausprägungen bei kranken Seelen unterscheidet und damit aufzeigt, dass unter-

schiedliche Charaktere jeweils andere Empfindungen und Zugangsweisen für das Religiöse 

haben,439 scheint sich bei Bremond alles an der Inquiétude religieuse festzumachen. Wenn 

er es auch nicht direkt sagt, so drängt sich doch der Eindruck auf, dass es sich dabei um 

eine Art Wahrheitskriterium bzw. um die conditio sine que non für die Echtheit einer reli-

giösen Erfahrung handelt.  

 
437  Ebd., 60. 
438  Bremond führt auch hier diese Denkweise ein, ohne genauer zu definieren, was er eigentlich unter Reli-

gionspsychologie versteht. 
439  Vgl. James, Vielfalt der religiösen Erfahrung, Vorlesungen IV–VII. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 103 

2 «sonder une âme»440 – Auf neuen Wegen zu den 
Fundamenten der Theologie  

Wie die Ausführungen im vorangegangenen Kapitel deutlich gemacht haben, steht am An-

fang des Glaubensweges, wie Bremond ihn beschreibt, nicht eine Reflexion, sondern ein 

Gefühl. Im Gegensatz zur Vorgehensweise der Neuscholastik, die auf rationaler Ebene nach 

Gründen sucht, um die von Gott geoffenbarten Wahrheiten einsichtig zu machen, und somit 

den Glauben mit der Messlatte der Vernunft konfrontiert, kommt es Bremond weniger auf 

die Rechtfertigung des Glaubensinhaltes an, sondern es ist der Glaube als persönlicher Akt, 

dem sein Interesse gilt. Daher ist es nicht verwunderlich, dass sich Bremond mit seinem 

Anliegen in der Person und dem Werk John Henry Newmans wieder findet. Er stößt wäh-

rend seiner Zeit in England auf das Werk des Kardinals, eine Begegnung, die sich folgen-

reich auf sein eigenes Schaffen auswirkt. Davon zeugt schon die Verbreitung der 

Newman‘schen Ideen in Frankreich, derer sich Bremond annimmt.441 Seine Sprachkennt-

nisse machen ihn so zu einem der Pioniere der französischen Newmanrezeption. 

Dass der Beginn der Newmanstudien in Frankreich auch durch Henri Bremond mo-

tiviert wurde,442 ist insofern interessant, als die Ideen Newmans für die modernistische Be-

wegung eine eminente Bedeutung haben, schienen sie doch in der Lage zu sein, eine Ant-

wort auf jene Problemkomplexe zu bieten, die Bremond und seine Freunde beschäftigten. 

Alfred Loisy legt in L’Evangile et l’Eglise443 ein beredtes Zeugnis davon ab, wenn er mit 

Hilfe der Lehren des Kardinals sich um den Entwicklungsgedanken des Dogmas bemüht.  

 
440  Bremond, H., Newman. Essai de biographie psychologique, Paris 1906, V: „Eine Seele ergründen“. Im 

Folgenden abgekürzt mit: Newman. 
441  Bremond, H., The mystery of Newman, London 1906. 
442  Moisan, Henri Bremond et la poésie pure, 25. 
443  Loisy, L’Evangile et l’Église. Zu seiner Newmanrezeption siehe Kapitel V Le dogme chrétien. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 104 

2.1 «On ne comprend bien que ce que l’on aime»444 – Inhalt und 
Absicht der Newmanbiographie 

Bremond macht sich jedoch nicht nur als Herausgeber der Schriften Newmans einen Na-

men, er setzt sich auch mit Leben und Werk des Kardinals auseinander. 1906 entsteht sein 

Essai de biographie psychologique.445 Er ist nicht nur die Frucht eines intensiven Newman-

studiums vonseiten Bremonds, sondern auch das Resultat einer tiefen Sympathie, die in 

einem Verwandtschaftsgefühl gründet, welches Bremond Newman gegenüber sowohl in 

inhaltlicher als auch in spiritueller Hinsicht empfunden hat. Dies reicht sogar so weit, dass 

Maurice Nédoncelle die Frage stellt, ob sich Bremond nicht in das Bild, das er von Newman 

zeichnet, selbst hinein projiziert hat.446  

Kritik hat das Buch schon zu Lebzeiten Bremonds hervorgerufen. Auf diese antwor-

tet er 1907 mit der Apologie pour les newmanistes français.447 Die Diskussion dreht sich 

hauptsächlich um die Rolle des Gewissens. Sicher ist, dass Bremonds Studie mehrere fal-

sche Details enthält.448 Sowohl diesen als auch der Kritik kann an dieser Stelle nicht nach-

gegangen werden. Von Interesse für die vorliegende Untersuchung ist Bremonds tiefe Sym-

pathie für den englischen Theologen, die sich in einem feinen Gespür für das Leben und 

die religiöse Entwicklung Newmans äußert. Dieser auf die Person selbst gerichtete Blick-

winkel ist, wie Bremond selbst sagt, nur aufgrund dieser tiefen Zuneigung, die er dem Eng-

länder gegenüber empfindet, möglich: 

„Die Tiefen einer Seele, die ich verstehen will, ähneln nicht im Geringsten diesen 
Dingen, die uns von außen auferlegt sind, wie die Wahrheit eines Lehrsatzes oder 
der Sinn einer Inschrift. Weder die Lebenden noch die Toten geben ihr Geheimnis 
jemals der kalten Neugierde eines Richters preis, sondern sie tun es schlicht auf-
grund der herzlichen Bitte des Anhängers oder des Freundes.“449 

 
444  Bremond hat diese Zeilen in Bezug auf Fénelon geschrieben, als er diesbezüglich seine „psychologische 

Methode“ erklärte, zitiert nach Moisan, Henri Bremond et la poésie pure, 26: „Man versteht nur das gut, 
was man liebt“. 

445  Siehe Anmerkung 440. 
446  Siehe Nédoncelle, Newman selon Bremond, 47. 
447  Sie erscheint 1907 in der Revue pratique d’apologétique, vgl. ebd., 43. 
448  Ebd., 45: «L’étude de Bremond contient plusieurs détails erronés.» Als Beispiel erwähnt Nédoncelle, dass 

Bremond Newman eine jüdische Herkunft nachsagt, was nicht zutrifft.  
449  Moisan, Henri Bremond et la poésie pure, 26: «Les profondeurs d’une âme que je veux comprendre ne 

ressemblent aucunement à ces objets qui nous sont imposés du dehors, comme la vérité d’un théorème ou 
 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 105 

Bei diesem liebenden Blick geht es „(…) weder darum, eine Theorie zu konstruieren, noch 

sie zu diskutieren, sondern darum, eine Seele auszuloten“.450 So skizziert Bremond die re-

ligiöse Entwicklung des Kardinals immer auf der Suche nach dem je ne sais quoi451 seiner 

Person, dabei die Spur verfolgend, die die religiöse Entwicklung in seinem Leben gezeich-

net hat. Im Leben und Werk Newmans würde laut Bremond erkennbar, „dass der Glaube 

immer triumphiert“.452 In der Einführung, die mit den Worten „Das Geheimnis von 

Newman“ überschrieben ist, nennt er den Grund, weshalb er sich so ausführlich mit dem 

Leben des Kardinals auseinandersetzt: 

„Die gesamte affektive, intellektuelle und literarische Geschichte Newmans ist ei-
gentlich nichts anderes als die Geschichte seiner persönlichen Beziehungen mit 
Gott. Wer diese Wahrheit begriffen hat, ist nicht weit davon entfernt, am Geheimnis 
dieses großen Mannes teilzuhaben. Er hält den Schlüssel für die Widersprüche in 
der Hand, die beim ersten Zugang das Mysterium seiner Bücher und seines Lebens 
so unzugänglich machen.“453 

Für Bremond besteht der einzige Weg, die Religionsphilosophie Newmans adäquat darzu-

stellen, in dem Umweg über sein Leben und damit seine religiöse Entwicklung.454 Die ers-

ten vier Kapitel sind als Praeambula für den letzten Teil des Buches zu verstehen, in dem 

er auf Newmans Religionsphilosophie zu sprechen kommt. Dabei geht er von der Behaup-

tung aus, dass die intellektuelle Aktivität bei Newman nichts anderes als den Versuch dar-

stelle, seine persönlichen moralischen und religiösen Erfahrungen zu verarbeiten und zu 

erklären. Für Newman sei das Gewissen, die christliche Erfahrung und deren Umsetzung 

 
le sens d’une inscription. Ni les vivants ni les morts ne livrent jamais leur secret à la froide curiosité d’un 
juge, mais simplement aux instances cordiales du disciple ou de l’ami». 

450  Bremond, Newman, V: «Il ne s’agit ni de construire, ni de discuter une théorie (…).» 
451  Mit je ne sais quoi, dem Ich-weiß-nicht-was, meint Bremond mehr als eine Sache, die er nicht wirklich 

ausdrücken bzw. definieren kann; mit je ne sais quoi betitelt er den Effekt, den die Beschäftigung mit 
Newmans Person beim Leser auslöst. Es geht an dieser Stelle um eine Erfahrung mit der Erfahrung, die 
sich bei der Beschäftigung mit Newman beim Leser ereignet, vgl. hierzu in analoger Weise die Verwen-
dung von je ne sais quoi in Bremonds Auseinandersetzung mit der reinen Dichtung: Moisan, Henri Bre-
mond et la poésie pure, 136 f. 

452  Newman, V: «(...) que la foi triomphe toujours.» 
453  Ebd., XXXV: «Toute l’histoire affective, intellectuelle, littéraire de Newman n’est, en effet, pas autre 

chose que l’histoire de ses relations personnelles avec Dieu. Qui a réalisé cette vérité n’est pas loin de 
tenir le secret de ce grand homme, la clef des contradictions, qui rendent au premier abord si impénétrable 
le mystère de ses livres et de sa vie». 

454  Ebd., 323. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 106 

im Tun das Fundament des religiösen Gebäudes.455 Für Newman ruhe das religiöse Ge-

bäude auf dem Gewissen auf, darin unterscheide er sich stark von vielen anderen christli-

chen Denkern, die von der Religion erwarteten, dass sie das Gewissen begründen.456 Das 

Gewissen stelle die erste Säule seiner Religionsphilosophie dar. Ziel der Zustimmungslehre 

sei es, so Bremond, zu zeigen, dass das Gewissen das einzige Mittel ist, sich die religiösen 

Wahrheiten anzueignen.  

Bremond betont, dass für Newman das moralische Gewissen, das Erkennen des Gu-

ten nichts anderes sei als das religiöse Gefühl, eine christliche Erfahrung, eine Realisierung 

der christlichen Dogmen.457 Die Stimme des Gewissens sei für Newman nichts anderes als 

die Stimme des Gottes der Offenbarung. Die folgenden Zeilen können als eine Art Konklu-

sion begriffen werden, die Bremond aus diesem Ansatz zieht: 

„Religiöses Gefühl, christliche Erfahrung, christlicher Realismus, tausend Nuan-
cen, von denen mir keine geringfügig erscheint, unterscheiden die verschiedenen 
Phänomene des Gewissens, die diese ärmlichen Worte zu übersetzen versuchen. 
Nichtsdestoweniger wird niemand Schwierigkeiten machen, wenn es darum geht, 
zwischen ihnen eine Art tief greifende Einheit zu erkennen.“458 

Diese Äußerung Bremonds gilt es im Hinterkopf zu behalten, wenn im folgenden Kapitel 

die HL und die darin enthaltende Konzeption des religiösen Gefühls zur Sprache kommen. 

Die Gemeinschaft der Heiligen ist nach Bremond die zweite Säule in Newmans re-

ligionsphilosophischem Gebäude. Die Hinwendung Newmans zur katholischen Kirche sei 

erfolgt, weil sie seiner Meinung nach am nächsten an Tradition und Evangelium geblieben 

sei und die Idee der Urkirche am besten verkörpere. Bremond zufolge ist es besonders die 

 
455  An dieser Stelle rückt er den Newman‘schen Ansatz in die Nähe Schleiermachers, und wenige Zeilen 

weiter bringt er ein Zitat von Herder. Dieses In-Beziehung-Setzen der Newman‘schen Theorie mit ande-
ren Ansätzen zeigt, dass Bremond sich intensiv und über den französischen Kontext hinaus mit dem Prob-
lem der religiösen Erfahrung und dem Gefühl auseinandergesetzt hat und dass er mit den unterschiedli-
chen philosophisch-theologischen Strömungen vertraut ist. Davon zeugt wenige Zeilen weiter auch die 
Bemerkung, dass sich die Newman‘sche Psychologie des Glaubens wie eine Einführung zur Philosophie 
der Aktion lese, ebd., 326 f. 

456  Ebd., 327. 
457  Ebd., 328. 
458  Ebd., 326: «Sentiment religieux, expérience chrétienne, réalisme chrétien, mille nuances dont aucune ne 

me paraît négligeable, distinguent les différents phénomènes de conscience que ces pauvres mots tâchent 
de traduire. Personne néanmoins ne fera difficulté de reconnaître entre eux une sorte d’identité foncière.» 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 107 

Idee der Heiligkeit, die Newman bei den Kirchenvätern wieder finde und die für ihn die 

Substanz des Evangeliums ausmache.459  

Als dritte Säule nennt Bremond den Glauben, der für Newman „noch mal ein ande-

rer Name für das Gewissen“460 sei. Dieses Glaubensverständnis bildet den Ausgangspunkt 

für eine neue Art eines Denkens, das heute als ,fundamentaltheologisch‘ charakterisiert 

wird, auf die Bremond im Folgenden ausführlich eingeht.461 Er beschreibt sie dabei als Ge-

genkonzept zur traditionellen Apologetik. Letztere als traditionell zu klassifizieren findet 

er jedoch voreilig, da sie nicht älter als der Discours de la méthode von Descartes sei. Er 

spricht deshalb von derjenigen Apologetik, die in der Schultheologie praktiziert und die 

auch von renommierten Theologen gutgeheißen wird.462 Allerdings sei von dem Tag an, an 

dem sich die christliche Apologetik mit dem Rationalismus messen musste, ein neuer, spe-

zieller Literaturtypus entstanden, der sich das Aufzeigen der Göttlichkeit des Christentums 

zur Aufgabe gemacht habe. Bremond kritisiert hierbei den Anspruch, sich nur an die Ver-

nunft zu richten. Das heißt, dass die Verfasser dieser Schriften in seinen Augen gerade nicht 

von dem Zeugnis ablegen, was sie glauben, da die Intention dieser Methode ja darin be-

stehe, den Gegner von der rationalen Einsichtigkeit des christlichen Glaubens zu überzeu-

gen, die dann im Idealfall in eine Konversion des Gegners mündet. Der Disput, der auf 

literarischer Ebene stattfindet, ist philosophischer und nicht theologischer Natur. Quasi los-

gelöst vom Glauben, wird alles dem Primat der Logik unterstellt, so dass in diesen Diskur-

sen weder die Spitzenerlebnisse eines Mystikers, noch die Erfahrung eines religiösen Men-

schen und schon gar nicht das Glaubenszeugnis des Verfassers Raum haben.  

Newmans Schriften haben, so Bremond weiter, diese soeben beschriebene Gattung 

apologetischer Texte nicht um eine Seite bereichert. Vielmehr habe Newman Bremond zu-

folge sich der Bewusstseinsspaltung, die der klassische Apologet vollziehen muss, verwei-

gert. Bei Newman spreche allen voran ein gläubiger Mensch. Bei ihm erfolge eine Beschrei-

bung seines Glaubens. Denn, so fragt Bremond, wo würde er ein solideres Zeugnis finden 

als das seiner eigenen Augen? Bei Newman war es eine erinnerungswürdige Erfahrung sei-

 
459  Ebd., 346. 
460  Ebd., 347: «(...) encore un autre nom de la conscience.» 
461  Ebd., 348 f.  
462  Bei der Beschreibung dieser klassischen Form von Apologetik merkt Bremond noch an, es sei auch die-

jenige Form, der alle beizupflichten hätten, auch diejenigen, die normalerweise die Nützlichkeit dieser 
Methode in Zweifel ziehen würden.  



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 108 

ner Jugend, die in ihm eine Gewissheit von der Existenz Gottes, des Gottes in drei Personen, 

bewirkt habe. „Die Erinnerung dieser Erfahrung animiert, unterstützt und legitimiert seine 

gesamte Glaubensphilosophie.“463 Durch den Versuch, seine Eindrücke zu analysieren und 

zu erklären, nimmt er den eigenen Glauben zum Ausgangspunkt, wobei er gleichzeitig beim 

Rezipienten seiner Ausführungen ähnliche Erfahrungen voraussetzt, es ist das je ne sais 

quoi464 des Lesers, an das er sich richtet. Gemeint sind somit Leser, die analoge Eindrücke 

empfunden haben oder in der Lage sind, die Empfindungen des Autors nachzuvollziehen. 

Mit der Beschränkung auf diesen engen Personenkreis wird aber gleichzeitig in Kauf ge-

nommen, dass das Buch nicht für jedermann verständlich ist. Genau von dieser Tatsache 

gehe Newman aus; die Erklärungsversuche für seine Konversion können nur von solchen 

Personen nachvollzogen werden, in deren Leben sich eine Spur von einer analogen religiö-

sen Erfahrung findet.  

Diese neue Form des Apologietreibens macht für Bremond eine psychologische 

Herangehensweise an Newmans Biographie erforderlich. Bei einem traditionellen Apolo-

geten hätte eine solche Vorgehensweise keinen Sinn ergeben, da sein Diskurs per definiti-

onem unpersönlich bleiben muss und für die Frage, wie sich dieser Glaube spirituell bei 

ihm ausgestaltet, kein Platz ist.465 

2.2 «Elle repousse ceux qui se trompent de porte»466 – 
Glaubenserfahrung als Ausgangspunkt  

Es ist der Ausgangspunkt bei den Glaubenserfahrungen des einzelnen Individuums, der für 

Bremond selbst zentral wird und in dem für ihn die Stärke der Newman’schen Apologetik 

liegt:  

„Die Gründe eines Scholastikers sind unpersönlich. Der Glaube von Newman be-
ruht letztendlich auf einer persönlichen, direkten, intimen, tiefen Erfahrung der 
übernatürlichen Realitäten.“467 

 
463  Newman, 350: «Le souvenir de cette expérience anime, soutient, légitime toute sa philosophie de la foi.» 
464  Siehe Anmerkung 451. 
465  Vgl. Newman, 351. 
466  Ebd., 351: „Sie stößt diejenigen zurück, die sich in der Tür geirrt haben“.  
467  Ebd., 115: «Les raisons d’un scolastique sont impersonnelles. La foi de Newman repose, en dernière 

analyse, sur une expérience personnelle, directe, intime, profonde des réalités surnaturelles». 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 109 

Dabei geht es nicht um den Gegensatz einer subjektiven Religion auf der einen und einer 

institutionalisierten Religion auf der anderen Seite. Vielmehr ist Kirche, verstanden als Ge-

meinschaft der Heiligen, immer schon mitgedacht, denn erst durch und innerhalb dieser Ge-

meinschaft wird der einzelne Gläubige oder Mystiker zu dem, was er ist. Somit wird die re-

ligiöse Erfahrung des Einzelnen nicht per se gegen die Institution ausgespielt, sondern es steht 

die Frage zur Debatte, auf welche Säulen sich diese Gemeinschaft stützt. Das Ideal einer le-

bendigen Kirche, welches sich bei Newman findet, ist die Bedingung der Möglichkeit für 

echte Glaubenserfahrungen. Die Heiligkeit fungiert bei der Suche nach der wahren Kirche als 

Wahrheitskriterium. Es scheint, dass Bremond für seine eigene Konzeption dieses Kennzei-

chen von wahrer Kirche insofern übernimmt, als diejenigen Personen, die er in seiner HL 

auftreten lässt, den Heiligenstatus für ihre Person teilweise schon offiziell zugesprochen be-

kommen haben und ihren Aussagen somit per se ein Wahrheitsgehalt inhärent ist. Die Bände 

VII und VIII der HL stellen den Versuch dar, diesen Wahrheitsgehalt in Form einer Philoso-

phie zugänglich zu machen.  

Das Kriterium der Heiligkeit stellt gleichzeitig das einende Band dar, welches sich 

zwischen dem Apologeten im Newman‘schen Sinne und seiner Leserschaft spannt. Setzt 

doch die Newman‘sche Apologetik Bremond zufolge sowohl bei demjenigen, der spricht, 

als auch bei demjenigen, der zuhört, einen Hauch von Heiligkeit voraus.468 Darin sieht Bre-

mond die Größe dieser Methode begründet, die dabei gleichzeitig ihre Grenze darstelle. 

Wie auch immer man zu dieser neuen Form stehe, man könne ihr zumindest nicht vorwer-

fen, dass sie sich aufdränge. In diesem Sinn handele es sich um eine schwache Apologetik, 

die diejenigen abweist, die von ihr etwas erwarten, was sie nicht leisten könne.469 Denn der 

religiös Suchende kann immer nur für sich selbst sprechen: „Wenn es, wie er glaubt und 

sicher ist, wahr ist, wird es sich auch bei anderen Geltung verschaffen.“470 

 
468  Bremond meint damit, dass die betreffenden Personen das, was sie als wahr erfahren haben, auch exis-

tenziell nachvollziehen; d. h. es wird eine Gotteserfahrung in irgendeiner Form vorausgesetzt, die schließ-
lich das bewirkt, was Newman mit dem Verb realize umschrieben hat. 

469  Newman, 351. 
470  Newman, J.H., Entwurf einer Zustimmungslehre, in: Becker, W./ Laros M. u. a. (Hg.), John Henry 

Newman. Ausgewählte Werke, Bd. 7, Mainz 1961, 270. Diese Überzeugung redet nicht einem vernunft-
feindlichen Fideismus das Wort. Newman kritisiert allerdings die Vernunftreligion, da hier seiner Mei-
nung nach über Dinge spekuliert werde, zu deren Phänomenen man keinen Zugang habe, siehe Ricken, 
F., Religionsphilosophie (Grundkurs Philosophie 17), Stuttgart 2003, 112, im Folgenden abgekürzt mit: 
Ricken, Religionsphilosophie. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 110 

In Newmans Fußspuren tretend, sucht Henri Bremond jenseits der rationalen Ebene 

nach Möglichkeiten, den Glauben zu begründen.471 Seinen Vernunftbegriff hat er dabei je-

doch nicht thematisiert. Wenn er Glaube bzw. Empfindung und Vernunft gegeneinander 

ausspielt, möchte Bremond der großen Menge derjenigen, die einfach glauben und dafür 

keine Gründe angeben können, eine Stimme geben und diese Stimme gegen eine rationa-

listisch verstandene Zustimmung zum Glauben erheben. Die Mehrzahl der Gläubigen 

glaubt nicht aufgrund einer eingehenden Prüfung der Gründe, sondern „weil sie in einer 

bestimmten Weise disponiert sind“.472 Dieser Gedanke einer prinzipiellen Disponiertheit 

aller Menschen für den Glauben ist zweifellos eine Gemeinsamkeit, die Bremond bei sich 

und Newman wahrnimmt. Gerade die HL kann als ein Konzept verstanden werden, das sich 

gegen ein rationalistisches Glaubensverständnis wehrt und dabei die Auffassung vertritt, 

dass es sich im Grunde bei allen Menschen um Mystiker handele, d. h. Glaubensbegrün-

dung geschieht wesentlich durch die Beschreibung der Spiritualität des Mystikers und sei-

ner Beziehung mit Gott, durch die im Leser etwas zum Klingen kommt. Hier wird Glaube 

als eine Art Instinkt begriffen, eine Vorstellung, die sich auch bei Newman findet.473 Wo-

rauf es beiden ankommt, ist „nicht der Glaube dass, sondern der Glaube an (...), nicht der 

Glaube, dass ein Gott existiert, dass es einen Erlöser gibt, sondern nur der Glaube an Gott, 

an einen Erlöser“.474 Deswegen sieht Bremond ihr gemeinsames Interesse an persönlichen 

Glaubenszeugnissen, alle Fakten werden hinsichtlich der religiösen Entwicklung, die es zu 

enthüllen gilt, interpretiert. Es handelt sich dabei um eine ganz besondere Gabe, die Bre-

mond für sich durch Newman und Sainte-Beuve entdeckt hat: 

„Newman bei den Engländern und Sainte-Beuve bei uns haben einer anderen Me-
thode zu Ansehen verholfen, die mehr noch moralischer und religiöser als literari-
scher Natur ist (...). Ihr erklärtes Ziel ist es, das religiöse Geheimnis der Seelen und 
die besonderen Nuancen eines solchen Geheimnisses zu durchdringen (…).“475 

 
471  Newmans Anliegen darf dabei jedoch nicht als ein vernunftfeindliches begriffen werden. Vielmehr hat er 

einen sehr engen Vernunftbegriff, der in Opposition zum Glauben und den sittlichen Qualitäten steht, vgl. 
Newman, Glaubenslehre, 52.  

472  Ebd., 174. 
473  Vgl. Ricken, Religionsphilosophie, 117. 
474  Ebd., 138. 
475  HL I, in: Histoire littéraire du sentiment religieux en France Bd. 1, V–VI: «Newman chez les anglais et 

Sainte-Beuve chez nous ont mis en honneur une autre méthode, morale et religieuse plus encore que 
littéraire (...). Leur objet direct est de pénétrer le secret religieux des âmes (…), et les nuances particulières 
d’un pareil secret.» Im Folgenden wiedergegeben mit: HL I.  



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 111 

Den Fußspuren Newmans und Sainte-Beuves folgend, verschreibt sich der französische Je-

suit dieser Methode, da sie seinem eigenen Suchen und Fragen am besten entspricht und 

ihm das Handwerkszeug liefert, um das je ne sais quoi in der Biographie eines religiös 

begabten Menschen ans Licht zu bringen: 

„Unter hundert Menschen, die in einer Kirche das Credo singen (...) gibt es nicht 
zwei, die wirklich dasselbe sagen. Das Nachplappern, die Lauheit und die Heiligkeit 
benutzen dieselben Formulierungen und unter diesen Ähnlichkeiten der Oberfläche 
müssen wir das unfassbare und nicht kommunizierbare ,je ne sais quoi‘ erraten, der 
Ton, der Sinn, die Farbe, die Wärme der Seele.“476 

Leitend für seine Untersuchungen ist dabei zweifellos die von Newman in der Grammatik 

der Zustimmungslehre getroffene Unterscheidung zwischen der begrifflichen und der realen 

Zustimmung. Während unter der Ersteren die Zustimmung zu bestimmten Begriffen ge-

meint ist, geht es bei der zweiten um die Zustimmung zu Dingen, die aufgrund bestimmter 

Bilder und Gegenstände erfolgt. Diese hängen jeweils von der persönlichen Erfahrung ab. 

Zentral ist der individuelle Charakter der realen Zustimmung, der einen direkten Einfluss 

auf das Handeln hat.477 So meint die Konnotation des Verbes realize im Newman‘schen 

Ansatz das der konkreten Wahrheit des Glaubens entsprechende Verhalten. Es geht um die 

Verwirklichung dessen, was als wahr empfunden wird, die Wahrheit muss in ein Tun mün-

den.478 Gerade die Betonung des individuellen Charakters der realen Zustimmung ist bei 

Bremond auf fruchtbaren Boden gefallen, beschreibt er in der HL doch nichts anderes als 

die Verwirklichung dieser Zustimmung bei den Mystikern. Sie vollbringen diese Zustim-

mung im Innersten ihrer Seele, indem sie Gott anhaften. Es handelt sich dabei um eine 

Erfahrung, die sich außerhalb der rationalen Erkenntnis vollzieht. Man hat Bremond den 

übermäßigen Gebrauch des Wortes réaliser in dem Sinn, den Newman ihm gibt, vorgewor-

fen.479 Dieses häufige Bezugnehmen zeigt jedoch, wie sehr ihm die Unterscheidung von 

begrifflicher und realer Zustimmung eingeleuchtet haben muss. Er ist auch derjenige, der 

das Newman‘sche realize mit dem Schauen der Mystiker in Verbindung bringt, dieses réali-

 
476  Nédoncelle, Newman selon Bremond, 59, der hier eine Bemerkung Bremonds zitiert von der er an dieser 

Stelle sagt, dass es nichts gibt, was in treffenderer Weise Bremonds Anliegen zusammenfasse: «Je ne 
sache rien qui résume mieux Bremond». 

477  Ricken, Religionsphilosophie, 134 f. 
478  Fries, H., John Henry Newman, in: A. Biesinger/W. Tzscheetzsch (Hg.), Das Geheimnis erspüren, zum 

Glauben anstiften. Für Günter Biemer, Freiburg 1984, 78–84, hier 80. 
479  Moisan, Newman et la psychologie religieuse, 28. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 112 

ser bedeutet für ihn nichts anderes als Lieben, Einswerden im tiefsten Sinne des Wortes.480 

Newmans Anliegen trifft sich in Bremonds Augen voll und ganz mit dem seinen und die 

von ihm vorgelegte Methode ermöglicht es ihm, eine literarische Geschichte des religiösen 

Gefühls schreiben zu können.481 Inspiriert von Newman konzentriert sich Bremond auf je-

nes persönliche Drama, welches sich im Grunde aller tiefen Erfahrungen des Mystikers, des 

Poeten, des Helden findet. Im Kontakt mit Newman habe er gelernt, dass es keine objekti-

ven und unpersönlichen Wahrheiten gebe, um den Glauben zu rechtfertigen und dass man 

sich vergeblich an eine Art des wissenschaftlichen Wettbewerbs ausliefere, um sich selbst 

oder die anderen zu überzeugen.482  

Im Gegensatz zu Newman, der seine eigenen Glaubenserfahrungen zum Ausgangs-

punkt nimmt, lässt Bremond andere an seiner Stelle sprechen. Es geht nicht um die Erläu-

terung abstrakter Begriffe, sondern der Skopus der Untersuchung richtet sich auf die ge-

fühlsmäßigen Erlebnisinhalte des gläubigen Individuums. Bremond bemüht sich um eine 

Ergründung des wahrhaft Humanen in seiner Beziehung zum Göttlichen. Weil mit dieser 

Methode keine Glaubensreflexion angestrebt wird, sind die aus ihr resultierenden Erkennt-

nisgewinne nur approximativ zu begreifen. Ein Aufweisen des Glaubens als Glaube soll 

erreicht werden. Dies erfordert eine besondere Vorgehensweise, deren Anfangspunkt nicht 

die Reflexion sein kann. Letztere tritt erst in einem späteren Stadium auf den Plan. Denn 

das, was von der Seele instinktiv erfasst wird, kann zwar aufgearbeitet, aber nicht durch die 

Vernunft fundiert werden.483 Somit kann auch eine Glaubensbegründung auf wissenschaft-

licher Ebene „(…) die verborgenen Gründe, welche den einzelnen Menschen bestimmen, 

den Glauben anzunehmen oder abzulehnen, nicht analysieren und darstellen“.484 

Eine Methode, die sowohl von Newman in seiner Apologia pro vita sua als auch 

von Bremond in seinem elfbändigen Hauptwerk verwendet wird, auf das wir nun zu spre-

chen kommen. 

 
480  Ebd., 28–29. 
481  Ebd., 41. 
482  Ebd., 41. 
483  Ricken, Religionsphilosophie, 118. 
484  Ebd., 122. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 113 

3 «Dieu vit en nous»485 – Frömmigkeitsgeschichte als 
narrative Analyse  

Das Vorhaben, die Entstehung und Titelfindung der HL sowie eine Kurzcharakterisierung 

der einzelnen Bände sind Gegenstand dieses Kapitels. Es ist eine Landkarte des religiösen 

Gefühls, die der Autor dem Leser unterbreitet. Das Lesen dieser Landkarte erzeugt beim 

Leser eine Resonanz; davon ist Bremond überzeugt, da er diese Erfahrung selbst gemacht 

hat. D. h. ein Blick auf seine Vorgehensweise, genauer auf seinen Schreibstil, durch den er 

eine spirituelle Atmosphäre erzeugt, ist für das Verständnis der HL unerlässlich. Die knappe 

inhaltliche Vorstellung der einzelnen Kapitel erfolgt aufgrund der Tatsache, dass die HL 

bis heute nicht in deutscher Übersetzung vorliegt und es soll hiermit dem deutschen Leser 

eine inhaltliche Übersicht über die Themen bzw. Personen, die in der HL vorkommen, ge-

geben werden. 

3.1 «A montrer le mysticisme486» – Die Genese der Histoire littéraire 

Das Vorhaben, das schließlich zur HL487 geführt hat, ist in Bremond über mehrere Jahre 

gereift. Ursprünglich geplant als Doktorarbeit über die Mystiker des 17. Jahrhunderts, kün-

digt er in einem Brief an Friedrich von Hügel vom 19. Februar 1904 an, dass er davon 

träumt, ein kleines Buch über die christliche Erfahrung zu schreiben. Das Handbuch der 

Religionspsychologie488 ist eine Idee, die durch die Lektüre von William James Werk Die 

Vielfalt der religiösen Erfahrung inspiriert wurde. Anzeichen, die zum Entstehen der HL 

geführt haben, sind bereits in seinem Frühwerk präsent. Bremond schildert darin, dass es 

für ihn kein spannenderes Untersuchungsfeld gäbe als jenes, zu überprüfen, dass es sich mit 

der Aussage, dass Gott in uns lebt, nicht nur um eine Metapher handelt. Wenn diese Aus-

 
485  Inquiétude, 314: „Gott lebt in uns“. 
486  Bremond in einem Brief an Friedrich von Hügel vom 15. Mai 1905, zitiert nach: Goichot, Historien du 

sentiment religieux, 49: „Um die Mystik zu zeigen“. 
487  Im Folgenden wird nach der Ausgabe von F. Trémolières zitiert. 
488  Goichot, Historien du sentiment religieux, 48. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 114 

sage stimmt, dann muss sie im Leben eines jeden Gläubigen Spuren hinterlassen, die sicht-

bar gemacht werden können.489 

Den Faden, den er in Inquiétude religieuse und dem Essai de biographie psycholo-

gique ausgeworfen hat, spinnt er nun weiter, indem er versucht, eine Art Synthese, eine 

Theorie zu kreieren. Seine früheren Ausführungen fungieren dabei als eine Art Prolego-

mena, wie er selbst gegenüber Don Giuseppe de Luca490 erklärt. Dabei benennt Bremond 

an dieser Stelle jene Herausforderung, die sich durch die gesamte HL zieht: Das Bemühen 

um Einheit, um eine Art Essenz all der von ihm vorgestellten Zeugnisse, die ihm zufolge 

um die eine zentrale Frage kreisen: Was heißt beten?491 

Als Quellenmaterial, auf dessen Grundlage der Jesuit dieser Frage nachgeht, dienen 

ihm dabei 

„Gebete, Frömmigkeitseifer, das Empfangen der Sakramente, Berufungen und Ein-
tritte in ein Kloster, gute Werke, dies alles hat eine menschliche Seite, die man wis-
senschaftlich beschreiben kann, und alle diese Handlungen durchlaufen, in einem 
Land und in einem Jahrhundert, eine Kurve, die der Historiker zeichnen kann.“492 

Das Zeichnen dieser Kurve erfolgt unter der Annahme, dass sie dazu führen müsse, die 

„unbewusste, stumme und taube, aber reale Mystik zu zeigen“.493 Hatte Bremond für die 

konkrete Ausführung dieser Kurve zunächst an Dokumente aus dem englischen Raum ge-

dacht, lässt er von diesem Vorhaben wieder ab und konzentriert sich auf französische Quel-

len. Im Juni 1908 finden sich erstmals Aufzeichnungen, in denen Bremond sein Projekt 

konkretisiert, er spricht er von einer „Geschichte der religiösen Literatur in Frankreich“.494  

 
489  Inquiétude, 314: «Connaît-on au monde un problème plus passionnant que celui-là – catéchismes et ser-

mons répètent que Dieu vit en nous. Ne serait-ce pas là simplement une pieuse métaphore, et peut-on 
savoir quelle somme de réalité répond à ces mots étranges: ,Dieu vit en nous, nous sommes greffés sur le 
Christ?‘ Si cela est sérieusement vrai, je dois pouvoir observer de près, dans chaque âme chrétienne, les 
prodigues de cette vie». 

490  Don Giuseppe de Luca (1898–1962) ist ein italienischer Priester, Autor und Intellektueller, der mit Henri 
Bremond in brieflichem Kontakt steht, vgl. Anmerkung 34. 

491  Don Giuseppe de Luca et l’abbé Bremond, 137. 
492  Inquiétude, 335: «Prières, pratiques de piété, réception des sacrements, vocations et départs pour le cloître, 

œuvres de zèle, tout cela a un côté humain que l’on peut décrire scientifiquement, et toutes ces actions 
parcourent, dans un pays et dans un siècle, une courbe que l’historien peut dessiner.» 

493  Bremond in einem Brief an Friedrich von Hügel vom 15. Mai 1905, zitiert nach: Goichot, Historien du 
sentiment religieux, 49: «(...) à montrer le mysticisme, inconscient, muet et sourd, mais réel». 

494  Ebd., 62. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 115 

3.2 «il ne s’agit pas de littérature religieuse495» – Die Titelfindung  

Bevor er sein Werk der Öffentlichkeit präsentiert, diskutiert er mit Personen seines Ver-

trauens den Titel. Diese Diskussion ist insofern aufschlussreich, als sie hilft, Intentionen 

des Werkes im Vorfeld zu sondieren und nicht eventuellen Missverständnissen, die der Titel 

suggeriert, aufzuliegen.  

So schlägt ihm sein Verleger, André Pératé, Histoire de la Dévotion dans la littéra-

ture française vor, da seiner Meinung nach bei Bremonds Vorhaben nicht die religiöse Li-

teratur, sondern die Frömmigkeit im Vordergrund stünde.496 In der Tat spiegelt sich in die-

sem Vorschlag die doppelte Intention des Werkes wieder: Einerseits ist die religiöse Lite-

ratur als Ausgangspunkt der Untersuchung präsent, andererseits wird die Aufmerksamkeit 

auf die gelebte Religion, auf das religiöse Faktum, welches in der Literatur aufscheint, ge-

legt. Dabei ist der Begriff dévotion wesentlich neutraler, traditioneller und weniger anstößig 

als die im Zuge des Modernismus negativ besetzten Begriffe des religiösen Gefühls oder 

der Erfahrung. Der vorgeschlagene Titel holt das ein, worum es Bremond letztlich geht: die 

Suche nach den Spuren des religiösen Lebens, nach der Frömmigkeit in den Lebenszeug-

nissen der Mystiker und Mystikerinnen.  

1913 ist Bremond mit seinen Forschungen so weit fortgeschritten, dass sein Werk 

kurz vor der Publikation steht, weshalb er sich erneut mit der Frage des Titels auseinander-

setzt. In einem Brief an Pératé vom 15. September 1913 stellt er selbst mehrere Titel zur 

Auswahl: Histoire littéraire du mysticisme français pendant le XVII siècle, was ihm jedoch 

langweilig erscheint, Grandeur et décadence du mysticisme français; dies wirkt auf ihn sehr 

gestelzt und Histoire de la renaissance religieuse en France au XVII siècle.497 Die ersten 

beiden Vorschläge weisen darauf hin, dass er mit dem später gewählten Begriff sentiment 

das Mystische meint.498 

 
495  André Pératé stellt in einem Brief an Henri Bremond vom 18. November 1908 seine Überlegung zum 

zukünftigen Titel der HL vor, zitiert nach Goichot, Historien du sentiment religieux, 63: „Es handelt sich 
nicht um religiöse Literatur“. 

496  André Pératé in einem Brief an Henri Bremond vom 18. November 1908, zitiert nach: Ebd., 63: «Rappe-
lez-vous qu’il ne s’agit pas de littérature religieuse, mais de dévotion». 

497  Die Angaben sind entnommen aus ebd., 70. 
498  Siehe dazu Houdard, Humanisme dévot, 27. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 116 

Was letztlich den Ausschlag für den uns heute vorliegenden Titel, Literarische Ge-

schichte des religiösen Gefühls in Frankreich von den Religionskriegen bis zum heutigen 

Tag gegeben hat, kann nicht bis ins Detail nachvollzogen werden. Bremond liefert keine 

Erklärung, weshalb er sich gerade für den Ausdruck sentiment und nicht für expérience oder 

dévotion entschieden hat. Die Wahl kann auch durch den Verlag beeinflusst worden sein,499 

Dokumente zur eindeutigen Klärung der Frage sind nicht vorhanden.  

Es handelt sich um einen Titel, der an Schleiermacher denken lässt.500 Diese Ansicht 

teilt auch Émile Goichot, wenn er annimmt, dass Benjamin Constant mit seinem Buch De 

la religion das Interesse Bremonds am religiösen Gefühl geweckt hat.501 Bremond ist auch 

nicht der Einzige, der sich für dieses Thema interessiert. Auf Constants Werk folgen zahl-

reiche Publikationen zu diesem Thema, so beispielsweise das 1903 veröffentlichte Werk 

von Lucien Arréat Le sentiment religieux en France.502  

Was Bremond anbelangt, so ist der Begriff sentiment503 in seinem Sprachgebrauch 

kein Novum. Er findet sich schon 1894 in einer persönlichen Notiz.504 Die Frage ist nun, 

ob sich hinter dieser Wortwahl reine Vorsicht verbirgt, die sich darin zeigt, dass er nicht 

den stärker belasteten Begriff expérience verwendet, oder ob der Begriff sentiment bewusst 

gewählt worden ist. Ist Letzteres der Fall, dann schließt sich Bremond mit seinem Werk 

denjenigen Untersuchungen an, die sich zu dieser Zeit mit dem sentiment religieux ausei-

nandersetzen. Diese Studien zur Geschichte des religiösen Gefühls entstehen entweder 

durch Analyse außergewöhnlicher Persönlichkeiten der Spiritualitätsgeschichte oder durch 

Erforschung wichtiger Ereignisse, wie beispielsweise die Bewegung von Port Royal.505  

 
499  Goichot vermutet, dass Francisque Gay bei der Titelfindung eine entscheidende Rolle gespielt haben 

könnte, Goichot, Historien du sentiment religieux, 72.  
500  Balthasar, H.U., Einfaltungen. Auf Wegen christlicher Einigung, München 1969, 32, im Folgenden ab-

gekürzt mit: Balthasar, Einfaltungen. 
501  Benjamin Constant, ein frankophoner Schriftsteller, Politiker und Staatstheoretiker, der 1824–1831 die 

vierbändige religionswissenschaftliche Abhandlung De la religion considérée dans sa source, ses formes 
et ses développements, (texte intégral présenté par T. Todorov et É. Hofmann), Paris 1999, schreibt. 

502  Goichot, Historien du sentiment religieux, 73.  
503  Sentiment kann im Deutschen sowohl mit Gefühl als auch mit Empfindung wiedergegeben werden. Wie 

das deutsche Wort Gefühl enthält auch der Begriff sentiment eine Vielzahl von Bedeutungsnuancen. An-
gesichts der Tatsache, dass Bremond zeitlebens unter dem Gefühl der Absenz Gottes und seiner Unfähig-
keit, Gott zu fühlen, gelitten, und dieses Leiden ihn dazu veranlasst hat, auf literarischer Ebene nach einer 
Antwort zu suchen, wird der Begriff sentiment innerhalb der Arbeit mit Gefühl wiedergegeben.  

504  Blanchet, Henri Bremond, 67. 
505  Taveneaux, R., Préface pour une réédition, in: Bremond, H., Histoire littéraire du sentiment religieux en 

France depuis la fin des guerres de religion jusqu’à nos jours, Bd.1, Paris 1967, [A]. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 117 

Dabei liegt der Akzent meist auf dem Literarischen, während der religiöse Gehalt der Texte 

nicht der eigentliche Gegenstand der Untersuchung ist.506  

Bremond interessiert sich für diese Untersuchungen, da sie seiner Meinung nach die 

Religionspsychologie als ein Mittel christlicher Apologetik aufwerten.507 Es ist nicht aus-

zuschließen, dass sich Bremond mit der Wahl des Titels bewusst in diese religionspsycho-

logische Richtung einreiht und sich dadurch auf dem theologisch zunächst harmlos erschei-

nenden Feld der Frömmigkeitsgeschichte positioniert. Somit würde der Titel etwas sugge-

rieren, was jedoch weit hinter Bremonds Intentionen zurückbleibt und den Leser zunächst 

auf eine falsche Fährte führt.508 Freilich eine Fährte, die der schlaue Bremond bewusst ge-

legt haben könnte, um vor theologischen Anfeindungen gefeit zu sein, weist der Titel doch 

ganz klar auf das Feld der Literatur und zeichnet den Autor auf den ersten Blick als einen 

homme des lettres aus.  

Andererseits spielt der Begriff sentiment, wie wir bereits gesehen haben, innerhalb 

der modernistischen Bewegung eine zentrale Rolle.509 Verbirgt sich hinter der Wahl des 

Titels doch ein Bekenntnis? Zufällig hat er sich für den Begriff sicher nicht entschieden. 

Als Priester, Freund von Blondel und Laberthonnière und Mitarbeiter der Annales de Phi-

losophie chrétienne befindet sich Bremond in der heißen Phase des Post-Pascendi. Die 

Phase der Beschuldigungen und Verdächtigungen ist in vollem Gange. Gleichzeitig ist das 

Wissen darum, dass mit Pascendi das Gefühl als Prinzip der religiösen Immanenz verurteilt 

 
506  Eine Ausnahme bildet hier das Werk von Sainte-Beuve, wie Bremond in HL V, in: Histoire littéraire du 

sentiment religieux en France Bd. 2, selbst feststellt. Im Folgenden wiedergegeben mit: HL V. 
507  Goichot, Historien du sentiment religieux, 73. Goichot geht noch weiter, wenn er die Frage stellt, ob es 

sich bei der HL um die einzige modernistische Unternehmung gehandelt hat, die erfolgreich gewesen ist, 
ebd., 308. Durch die Konzentration auf den mystischen Diskurs innerhalb des katholischen Binnenraums 
umgeht Bremond dogmatische Fragestellungen, genauso wie sein Verständnis von Geschichte ihm dazu 
verhiflt, sich nicht pointiert historischen Fragstellungen zuzuwenden; gleichzeitig birgt die HL einen kas-
chierten Drang nach Reform in sich; möchte Bremond mit seinem Zeugnis geben doch nichts anderes als 
ein vor Augen führen dessen, was fehlt, das seinen Lesern dazu verhelfen soll, nach spirituellen Möglich-
keiten zu suchen, dieses Fehlen zu erklären bzw. zu füllen. 

508  Könnte es nicht sein, dass Bremond, der sich für unfassbar erklärt, sich nicht explizit positioniert, sondern 
seine Meinung auf Umwegen und über Hintertürchen zum Ausdruck bringt? Die Wahl des Titels könnte 
also als ein Manöver verstanden werden, um das Versteckspiel weiter spielen zu können. 

509  Vielleicht ist Bremond gerade aufgrund der Enzyklika nur in maskierter Form unterwegs, bewegt sich 
auf strikt katholischem Boden, hält sich mit eindeutigen Definitionen der Wörter Gefühl und Erfahrung, 
die bisweilen gleichgesetzt werden, zurück; diese Vermutung findet sich auch bei Houdard, S., Henri 
Bremond et la psychologie du sentiment religieux, l’impossible histoire d’un «vide mystérieux», in: 
Littérature et spiritualité au miroir de Henri Bremond, 123–139, hier 129–130, im Folgenden abgekürzt 
mit: Houdard, Bremond et la psychologie du sentiment religieux. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 118 

wurde, noch allzu lebendig.510 Eine Verurteilung seiner HL war sicher nicht das, was Bre-

mond befürchtet, fällt doch ihr Entstehungsdatum mit dem Abklingen der modernistischen 

Krise zusammen. Dennoch legt sich die Frage nahe, ob sie nicht als postmodernistischer 

Versuch gesehen werden könnte, nach dem Scheitern des Modernismus etwas von dessen 

ursprünglicher Ambition zu retten?511  

Somit könnte die Wahl des Titels auch als Entscheidung gewertet werden, mit der Bre-

mond sich bewusst in die Tradition der modernistischen Bewegung stellt. Denn Bremonds Ab-

sichten gehen über eine Sammlung unterschiedlicher Manifestationen des religiösen Gefühls 

hinaus. Für ihn bildet das religiöse Gefühl das Fundament, auf dessen Rücken er seine Theorie 

aufbaut. Eine Theorie, die zunächst nicht als solche in Erscheinung tritt, weil der Jesuit die 

Absichtserklärung, eine Geschichte bestehend aus Literatur zu schreiben, in den Vordergrund 

rückt. Bei dieser Literatur handelt es sich um Biographien, Frömmigkeitsbücher und fromme 

Essays, die sowohl mystagogischer als auch asketischer Natur sein können:  

„Histoire littéraire will vor allem sagen, dass ich mich nur an Dokumente dieser 
Art hielt, da ich weder den Mut noch die Mittel dazu hatte, die immense Untersu-
chung über die Zahl der Kommunionen, der Pilgerreisen usw. durchzuführen, dafür 
bräuchte man drei Leben.“512 

Diese Erläuterung Bremonds ist wichtig in Bezug darauf, worüber der erste Teil des Titels 

eigentlich Auskunft gibt: Er bestimmt die Quellen, aus denen er schöpft, gibt aber nicht 

Auskunft über das, was er mit seiner Untersuchung eigentlich bezweckt.513 Er versucht, 

eine Art Landkarte des religiösen Gefühls vorzulegen. Denn er ist der Ansicht, dass er eine 

 
510  Goichot, Historien du sentiment religieux, 74. 
511  Vgl. ebd., 296. Der Höhepunkt der modernistischen Krise ließ nur die Möglichkeit zu, sich zu unterwer-

fen, was Bremond, wie bei der causa Tyrrell zu sehen war, getan hat. Oder eben die katholische Kirche 
zu verlassen, was im Fall von Alfred Loisy geschehen ist. Ist es Bremond mit der HL gelungen, auf einem 
Terrain, das sich nicht im kirchlichen Visier befunden hat, seine modernistischen Ambitionen weiterzu-
verfolgen? Der Anspruch der HL legt zumindest die Vermutung nahe, dass er den Gedanken der Reform, 
den Wunsch nach Erneuerung und Veränderung nie aufgegeben hat: So Trémolières, F., L’histoire litté-
raire du sentiment religieux de l’abbé Bremond: «l’unique exception d’une entreprise ,moderniste’ qui ait 
réussi ?», in: Approches de l’indicible, 109–120, hier 117 f., im Folgenden abgekürzt mit: Trémolières, 
L’histoire littéraire du sentiment religieux de l’abbé Bremond. 

512  Bremond in einem Brief an Monbrun vom 18. September 1913, zitiert nach Goichot, Historien du senti-
ment religieux, 75: «Histoire littéraire voulait surtout dire que je m’en tenais aux seuls documents de cet 
ordre, n’ayant ni le courage, ni les moyens d’aborder l’immense enquête sur le chiffre des communions, 
les pèlerinages etc., à quoi il faudrait trois vies». 

513  Vgl. Venard, Histoire littéraire et sociologie historique, 76. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 119 

Fülle von Quellen benötigt, da ihm ein einziger Text als Zeugnis für das je ne sais quoi 

nicht ausreicht:  

„Robinson Crusoe allein reicht nicht aus, um mich von der Existenz dieser Insel zu 
überzeugen; wenn aber viel zahlreichere Schriftsteller, die nicht voneinander ab-
schreiben, mir die gleichen Details über die Insel liefern, dann wirft dies vielleicht 
ein Licht auf die wirkliche Existenz dieser Insel.“514 

Diese Landkarte setzt sich aus den unterschiedlichen Texten zusammen und führt so zu 

einem Wissen von Gott, das sich mosaiksteinartig aus den verschiedenen Zeugnissen her-

ausbildet. Damit ist die doppelte Intention des Werkes durch den Titel eingeholt: 

„Daher ein zweifaches Interesse, zunächst religiös, dann literarisch und historisch 
(diese beiden letzten Worte sind für mich nur eines). Dies ist es, was der Titel aus-
zudrücken versucht: Histoire littéraire du sentiment religieux. Wir beschäftigen uns 
zweifellos nur mit Dokumenten literarischer Natur (Biographien, Autobiographien, 
Abhandlungen), aber, was wir in diesen Dokumenten vor allem aufzudecken versu-
chen, ist der religiöse Wert, das Zeugnis, welches der Schriftsteller von der unsicht-
baren Welt gibt.“515 

Dieses Zeugnis geben wird durch die Anfügung „von den Religionskriegen bis zum heuti-

gen Tag“ präzisiert. Sie gibt eindeutig zu erkennen, dass Bremond seine Untersuchung nicht 

ausschließlich auf das 17. Jahrhundert beschränken, sondern bis in seine Zeit weiterführen 

wollte. Aufgrund des umfangreichen Materials ist er jedoch nur bis zur Zeit des Ancien 

Régime vorgestoßen. Seine Krankheit hat ihm nicht mehr erlaubt sein Vorhaben durchzu-

führen.  

 
514  Bremond 1917 an Ernest Lavisse, zitiert nach Goichot, Historien du sentiment religieux, 75: «Le seul 

Robinson Crusoé ne suffit pas à me convaincre de l’existence de cette île; mais si de très nombreux écri-
vains, et qui ne se copient pas les uns les autres, me donnent les mêmes détails sur l’île, peut-être arrive-
rons-nous à des lueurs sur l’existence réelle de cette île.»  

515  Bremond 1917 an Ernest Lavisse, zitiert nach ebd., 75: «Donc une double curiosité, religieuse d’abord, 
ensuite littéraire et historique (ces deux dernières pour moi ne font qu’un). C’est ce que tâche d’exprimer 
le titre: histoire littéraire du sentiment religieux. On ne s’occupera sans doute que des documents d’ordre 
littéraire (biographies, autobiographies, traités), mais, dans ces documents, ce qu’on cherchera surtout à 
dégager, c’est la valeur religieuse, le témoignage rendu par l’écrivain au monde invisible». 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 120 

3.3 «récréer une atmosphère spirituelle»516 – Die Vorgehensweise 

Bremond gibt sich in seinen Erläuterungen zum Projekt seiner HL als ein Schüler von 

Newman und Sainte-Beuve zu erkennen.517 Hier steht die Religion selbst im Zentrum des 

Interesses, es ist der Versuch, in das religiöse Geheimnis der gläubigen Seelen518 einzudrin-

gen. Erkundigt werden soll, was sich im Leben, im Gebet, in der persönlichen Erfahrung eines 

religiösen Menschen abspielt. Spiritualitätsgeschichte wird hier verstanden als eine Ge-

schichte, die sich aus Texten zusammensetzt. Dabei sind diese Texte einerseits die Bedingung 

der Möglichkeit, dass wir überhaupt einen Zugang zur religiösen Erfahrung anderer Men-

schen haben, andererseits haben die Texte selbst eine Bedeutung für ihre Leser und für die 

Gemeinschaft der Gläubigen: 

„Ein frommes Buch hat in der intimen Geschichte der christlichen Gemeinschaft 
eine Nachwirkung, die natürlich mit dem Erfolg und der Verbreitung des Buches 
variiert, und umgekehrt erbaut das Leben eines Heiligen nicht nur diejenigen, die 
es lesen, sondern modifiziert sogar, färbt in gewisser Weise die Intelligenz und die 
religiöse Vorstellung derselben. Die Lehre bringt Wunder hervor und die Wunder 
bereichern die Lehre. Daraus folgt, dass der Historiker des religiösen Lebens, so 
wie ich ihn verstehe, ständig und ununterbrochen das eine durch das andere kon-
trollieren muss, diese beiden Arme der religiösen Literatur.“519 

Die Theorie, die Bremond hier entfaltet, besagt, dass religiöse Literatur den persönlichen 

Glauben beeinflussen kann. Dies setzt eine Art Erkenntnisgewinn auf Seiten der Leser voraus. 

Vertreten wird die These, auch von fremden Erfahrungen lernen zu können, durch die Erfah-

rung anderer eigene Erfahrungen zu machen. Um diesen Übertragungsprozess zu ermögli-

chen, sieht Bremond seine Aufgabe vor allem darin, eine „spirituelle Atmosphäre“520 zu 

 
516  HL IX, in: Histoire littéraire du sentiment religieux en France Bd. 4, 291: „Eine spirituelle Atmosphäre 

erzeugen“, im Folgenden wiedergegeben mit: HL IX. 
517  HL V. Eine andere Vorgehensweise zeigen jene Autoren, denen es lediglich um eine Sammlung der zent-

ralen Schriftstücke einer bestimmten Epoche oder eines bestimmten Landes geht. 
518  Immer wieder taucht bei Bremond das Wort âme als Synonym für den religiösen Menschen auf. Der Sinn 

wird am besten durch das deutsche Wort „Seele“ wiedergegeben. Âme kann ferner mit Gemüt, Herz, 
Psyche, Geist und Leben übersetzt werden.  

519  HL I, XIV: «Un livre dévot a, dans l’histoire intime de la communauté chrétienne, une répercussion qui 
varie naturellement avec le succès et la diffusion de ce livre, et inversement, la vie d’un saint non seule-
ment édifie ceux qui la lisent, mais encore modifie, colore en quelque façon l’intelligence et l’imagination 
religieuse de ceux-ci. La doctrine produit les miracles et les miracles enrichissent la doctrine. D’où il suit 
que l’historien de la vie religieuse, tel que je le comprends, devrait rapprocher constamment et contrôler 
l’une par l’autre, ces deux branches de la littérature religieuse.»  

520  HL IX, 291: «Je dois avouer (...) une fois de plus l’insuffisance de ma méthode. Elle n’apporte pas de 
statistiques; elle tâche de récréer une atmosphère spirituelle.» 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 121 

schaffen, was sowohl den teilweise lyrischen Charakter der HL als auch die Tatsache, dass 

ihm an Objektivität wenig gelegen ist, erklärt. Er will kein Lexikon der religiösen Literatur 

verfassen, sondern in bestimmter Absicht eine Geschichte schreiben.521 Diese Entscheidung, 

eine Art Roman der Geschichte zu schreiben, muss jedoch auch vor dem Hintergrund der 

modernistischen Krise gesehen werden, bot die Wahl einer narrativen Geschichtsschreibung 

doch die Möglichkeit, sich der laufenden Debatte vordergründig zu entziehen.522 

Wie schon sein Frühwerk, so ist auch die HL durchweg in essayistischer Manier 

verfasst; in Wirklichkeit handelt es sich um viele kleine Artikel, die jeweils zu einem Band 

zusammengefasst sind, wodurch sich auch die unterschiedliche Art und Weise, wie die ein-

zelnen Personen in der HL präsentiert sind, erklärt. Bremond ist sich darüber im Klaren, 

dass er mit seiner Vorgehensweise auf Kritik stößt und er bestimmte Erwartungen, die der 

Titel verspricht, nicht erfüllt.523 

Charakteristisch für seinen Stil sind die seitenlangen Zitate, die seine Artikel durch-

weben. Er hält sie für notwendig, weil seiner Meinung nach die Quellen durch ein Zusam-

menfassen der Aussagen verfälscht würden.524 Auch begründet er sein Vorgehen damit, 

dass ein Großteil der Dokumente, die er in seiner HL präsentiert, den Lesern unbekannt ist 

und  sie somit einem größeren Publikum zugänglich gemacht werden können. 

Geleitet von der Grundannahme, dass die Mystiker und Mystikerinnen uns ähnlicher 

und näher sind,525 als wir uns vorstellen können, legt Bremond den Geist der religiösen 

Literatur des 17. Jahrhunderts frei, in dem „die Welt und das Kloster sich berühren und sich 

sozusagen auf allen Gebieten durchdringen.“526 Sein Interesse gilt dem religiösen Genie, 

welches sich hinter den Texten verbirgt. Nicht der Literatur selbst, sondern dem Innenleben 

des Autors will er auf die Spur kommen, d. h. sein Interesse gilt nicht der mystischen Er-

 
521  HL I, XVI. 
522  Houdard, Humanisme dévot, 35–36. 
523  HL IX, 291. 
524  HL I, XX. 
525  Diese Annahme veranschaulicht Bremond mittels eines Gleichnisses: Er erzählt in seinem Vorwort die 

Geschichte eines Missionars, der sich nach Siam begibt. Er lernt dort Sprache, Kultur und Religion des 
fremden Landes kennen. Ein siamesischer Mönch teilt ihm daraufhin mit, dass der Grund, weshalb er sich 
so für die Mythen dieser Religion interessiere, darin liege, dass er selbst einmal in einem früheren Leben 
ein siamesischer Mönch gewesen sei. In ähnlicher Weise sei es bei uns, wenn uns die Texte und Erfah-
rungen der Mystiker ansprechen, d. h. dass wir ihnen ähnlicher sind, als wir denken, Goichot, Historien 
du sentiment religieux, 308. 

526  HL I, XVII: «Le monde et le cloître se touchent et se pénètrent pour ainsi dire de toutes parts.» 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 122 

fahrung an sich, sondern dem mystischen Leben. Er sieht sich als Historiker des religiösen 

Gefühls mit der Aufgabe betraut, dem Aufscheinen des religiösen Lebens in der Geschichte 

und den Schriften der Mystiker nachzugehen.527 Dabei sieht es Bremond als großen Ver-

dienst dieser Mystiker an, dass sie durch ihren Einfluss die Entwicklung unserer Zivilisation 

vorangebracht haben, was besonders für die Bereiche Sprache und Literatur gilt. Die Erfah-

rung der Mystiker selbst ist für ihn unaussprechlich; anders verhält es sich mit den Ideen, 

Vorstellungen und Gefühlen, die aus ihr entstehen. Gerade sie finden sich in der Sprache 

der religiösen Literatur wieder.  

3.4 «la vie mystique»528 - Der Inhalt  

Inhaltlich bewegt sich die HL ausschließlich auf katholischem Gebiet.529 Werke von Auto-

ren anderer Konfessionen und Religionen werden von Bremond nicht berücksichtigt. Jede 

von ihm vorgestellte fromme oder heilige Person ist für ihn in der ihr eigenen Weise bei-

spielhaft: Entweder durch das, was sie schreibt, durch die Art und Weise, wie ihre Tugend 

durch das Geschriebene durchscheint oder durch den besonderen Einfluss, den sie durch ihr 

Leben ausgeübt bzw. mit dem sie auf eine bestimmte Epoche eingewirkt hat. Dabei  

beschränkt er sich nicht nur auf die bekannten Persönlichkeiten des 17. Jahrhunderts  

in Frankreich wie Franz von Sales,530 Jacques Bénigne Bossuet531 oder François  

 
527  Ebd., XXI: «Ce qui nous intéresse présentement, ce n’est pas l’expérience mystique elle-même, mais la 

vie mystique. Au théologien, au psychologue d’analyser cette expérience, à nous d’en suivre le rayonne-
ment dans l’histoire et dans les écrits des mystiques.» 

528  Ebd., XXI: „Das mystische Leben“. 
529  Ebd., XIII. 
530  Franz von Sales (1567–1622), Ordensgründer der Salesianer und einer der bedeutendsten christlichen 

Mystiker des 17. Jahrhunderts. Mit seinem 1608 veröffentlichten Werk Introduction à la vie dévote (zu 
deutsch Philothea) entwickelt er den Ansatz einer alltagsnahen Mystik, die er in bis heute erhaltenen 
Briefen an Jeanne de Chantal, mit der er eine spirituelle Freundschaft pflegt, weiter ausführt. Seine Mys-
tik, und hier deckt sich sein Ansatz mit jenem Bremonds, dem zufolge wir alle Mystiker sind, ist geleitet 
von dem Gedanken, dass Frömmigkeit als Ausdruck wahrer Gottesliebe in jedem Stand und Beruf um-
gesetzt und realisiert werden kann, vgl. von Sales, F., Introduction à la vie dévote mise en français con-
temporain. Une initiation pratique à la vie spirituelle. Édition établie par D.-M. Proton, Paris 2007 und 
Frank, K.S., Art. „Franz von Sales“ in: LThK 4, Freiburg 31995, 52–54, Mellinghoff-Bourgerie, V., Art. 
„Franz von Sales“, in: RGG 3, Tübingen 42000, 247–248. 

531  Jacques Bénigne Bossuet (1627–1704), französischer Bischof und Autor, der bei der Bekämpfung des im 
Frankreich des 17. Jahrhunderts aufkommenden Quietismus zum Gegenspieler von François Fénelon 
wird und eine heftige Auseinandersetzung um die pur amour auslöst. An der Mystik zunächst nicht sehr 
interessiert, wird er mit der Begutachtung der Schriften von Jeanne Marie de Guyon beauftragt. Dem 
Berufen auf die eigene Erfahrung und der Vorrangstellung der pur amour hält Bossuet die dogmatischen 
Lehren entgegen, denen sich seiner Meinung nach die Mystik zu unterwerfen habe. Mystik ist seinem 

 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 123 

Fénelon,532 sondern macht es sich zur Aufgabe – und damit betritt er Neuland in der Fröm-

migkeitsgeschichte – unbekannte Mystiker und Mystikerinnen, die aus dem kollektiven ka-

tholischen Gedächtnis verschwunden sind, wieder neu auszugraben und ihre Bedeutung in 

Erinnerung zu rufen. Seiner Meinung nach haben weniger bekannte Mystiker wie z. B. 

Louis Richeôme,533 Yves de Paris534 oder Benoît de Canfield535 das 17. Jahrhundert ent-

scheidend mitgeprägt. Warum fällt Bremonds Wahl auf das 17. Jahrhundert? In seinem 

Frühwerk hat er die religiöse Unruhe als das Nadelöhr beschrieben, das am Beginn der 

Konversion zu stehen scheint. Er findet sie wieder in der mystischen Literatur des 17. Jahr-

 
Verständnis nach nicht etwas, zu dem alle Gläubigen Zugang haben, sondern eine Ausnahmeerscheinung. 
Fénelon, sein Gegenspieler, ist jedoch der Meinung, dass die pur amour von allen Menschen gelebt wer-
den könne. Die so genannten Modernisten sehen in Bossuet vielfach einen strengen Moralisten, der es 
aufgrund seiner theologischen Starrheit nicht vermag, die Größe von Fénelons Gedanken zu sehen. So 
verwundert es nicht, dass Bremond gerade in dieser Auseinandersetzung die Weichenstellung erkennt, 
die die Probleme heraufbeschworen haben, die er bei sich selbst und der französischen Kirche seiner Zeit 
wahrnimmt, vgl. Dudon, P., Art., «Jacques Bénigne Bossuet», in: DSp 1, Paris 1937, 1874–1883; Le 
Brun, J., Art. „Jacques Bénigne Bossuet“, in: TRE 7, Berlin 1981, 1818–93 und Ders., Art. „Jacques 
Bénigne Bossuet” in: LThK 2, Freiburg 31994, 612–613. 

532  François de Salignac de la Mothe-Fénelon (1651–1715) lernt Madame Guyon, eine Vertreterin des Quie-
tismus, kennen, und versucht, diese gegen Bossuet zu verteidigen und in die Nähe zur katholischen Lehre 
zu rücken, vgl. von Brockhusen, G., Art. „François Fénelon de Salignac de la Mothe“ in: LThK 3, Frei-
burg 31995, 1231–1232. In den Jahren 1697–1699 entwickelt sich zwischen Bossuet und Fénelon eine 
heftige theologische Auseinandersetzung, deren Folge die Verbannung Fénelons bei Hofe nach sich zieht. 
Sein Unterfangen wird jedoch als Semiquietismus verurteilt und Bossuet siegt somit aus Bremonds Sicht 
und in den Augen der so genannten Modernisten für die französische Theologie folgenreich über Fénelon, 
der die Ansicht vertritt, die Mystik sei eine normale Entfaltung der Auswirkungen der Gnade. Der Vor-
wurf an ihn lautet, dass sich in seinem Werk quietistische Tendenzen fänden. Die Theologie Fénelons, 
und hier zeigt sich Bremonds Interesse, kann als rein theozentrisch charakterisiert werden. Wie auch bei 
Bremond selbst tritt hier Christus als Gegenüber in den Hintergrund. Zentral für Fénelon ist die freudige 
Hingabe an Gott, das Herzstück seiner Theologie ist die Lehre von der pur amour, die reine Liebe, die 
diese Hingabe an Gott ermöglicht. Aus dieser Hingabe, so Fénelon, resultiere ein Glücksgefühl, das durch 
das beständige stille Aufhalten bei Gott entstehe. Interessiert sich Bremond vielleicht deswegen so sehr 
für Fénelon, weil dieser das Entstehen eines Gefühls behauptet, das sich beim Praktizieren der pur amour 
einstellt? Sucht er hier Antwort auf seine innere Leere? Vgl. von Brockhusen, G., Art. „François Fénelon 
de Salignac de la Mothe“ in: LThK 3, Freiburg 31995, 1231–1232. 

533  Louis Richeôme (1544–1625), Jesuit, Schriftsteller und christlicher Humanist; er gilt als früher Vertreter 
des christlichen Humanismus (humanisme dévot), vgl. Kurrus, Th., Art. „Louis Richeôme“, in: LThK 8, 
Freiburg 1963, 1298. 

534  Yves de Paris (1588–1678). Von Interesse für Bremond sind bei diesem französischen Kapuziner als 
spirituellem Autor seine Werke Traité de l’indifférence (1638) und Les progrès de l‘amour divin (1642), 
in denen er die totale Unterwerfung unter den Willen Gottes als Schlüssel zur menschlichen Glückselig-
keit entfaltet. Die darin proklamierte Indifferenz kann als eine Vorstufe dessen angesehen werden, was 
dann in der Auseinandersetzung mit dem so genannten Quietismus verhandelt wurde. Vgl. Chédozeau, 
B., Art. «Ives de Paris», in: DSp 16, Paris 1994, 1566–1576. 

535  Benoît de Canfield (1562–1611), ein Kapuziner der minderen Brüder englischer Provenienz, der zum 
Katholizismus konvertiert. Sein bekanntestes Werk, die Règle de Perfection, Paris 16621–1622, dem spä-
ter quietistische Tendenzen nachgesagt wurden, kreist um die Vorstellung und Möglichkeiten des Anhaf-
tens an Gott und die damit einhergehende Selbstverleugnung vgl. Orcibal, J. (publiée et annotée par), 
Benoît de Canfield. La règle de perfection, Paris 1982.  



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 124 

hunderts. Mystische Rede ist hier die jeweils singuläre Manifestation dessen, was eigentlich 

nicht gesagt werden kann, von dem man aber zutiefst ergriffen ist. Gerade darin liegt die 

innovative Stärke der von Bremond vorgestellten Mystiker und Mystikerinnen. Sie suchen, 

ohne es zu artikulieren, nach neuen Wegen für den christlichen Glauben. Es ist jene Unruhe, 

jene Erfahrung der Abwesenheit, deren Spuren in die Moderne führen. Deshalb sind die 

Grundlage der Bremond‘schen Theologie eben jene Texte, die von dieser Erfahrung Zeug-

nis geben. 

3.4.1 «tenir sa modeste part dans le concert»536 – Das 17. Jahrhundert mit neuen 
Augen sehen 

Bremonds Selbstverständnis als Historiker der Spiritualität kollidiert mit seinem Umgang 

der von ihm verwendeten Quellen: Ob diese von den Mystiker und Mystikerinnen selbst 

stammen oder aber aus der Feder von deren Biographen, spielt für ihn keine Rolle. Auch 

ist das Ergebnis, zu dem diese Quellen führen sollen, quasi schon vorweggenommen: Bre-

mond erhofft sich, ausgehend von den leidvollen Erfahrungen mit der Kirche seiner Zeit, 

in seinen Quellen Antworten auf seine Fragen zu finden, die er jedoch nicht aus den Texten 

selbst entwickelt, sondern die er in diese hineinträgt. Auf der persönlichen Ebene verbirgt 

sich hinter der HL das Bemühen, den Freunden Blondel, von Hügel, Laberthonnière und 

Tyrrell in intellektueller Hinsicht in nichts nachzustehen. Einerseits empfindet Bremond 

sich ihnen gegenüber als philosophisch ungenügend,537 andererseits will er nicht darauf 

verzichten, „seinen bescheidenen Teil in dem Konzert zu spielen.“538  

Die HL stellt insofern einen Meilenstein in der französischen Spiritualitätsge-

schichte dar, als es sich bei ihr um die größte historische Unternehmung, die das 17. Jahr-

hundert zum Gegenstand hat, handelt. Lange Zeit ist für diese Epoche das Werk Port Royal 

von Sainte-Beuve das Standardwerk,539 welches, wie der Titel bereits vermuten lässt, das 

17. Jahrhundert vorwiegend mit der Bewegung von Port Royal identifiziert. Bremond ge-

lingt nun mit seinem Werk ein völlig neuer Blick auf diese Periode der französischen Spi-

 
536  „Seinen bescheidenen Teil in dem Konzert zu spielen.“ Bremond in einem Brief an von Hügel vom Juni 

1926, zitiert nach Goichot, Historien du sentiment religieux, 48.  
537  Bremond leidet zeit seines Lebens an seiner «incapacité métaphysique», siehe Anmerkung 648. 
538  Siehe Anmerkung 536. 
539  Sainte-Beuve, Ch.-A., Port Royal. Texte présenté et annoté par M. Leroy, 3 Bde., Paris 1953–1955. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 125 

ritualitätsgeschichte. Er kann aufweisen, dass sich die entscheidenden Vorgänge in der ers-

ten Hälfte dieses Jahrhunderts ereignen, in der so genannten Periode der Gründungen. Die-

ser Moment stellt einen Einschnitt von großer Reichweite für die französische Spirituali-

tätsgeschichte dar, da alle Institute, die zeitlich nach dem Konzil von Trient entstehen und 

französischen Ursprungs sind, in dieser Zeit gegründet wurden.540 Bremond macht auf das 

Aufblühen der Spiritualität in diesem Jahrhundert aufmerksam, das über die Bewegung von 

Port Royal weit hinausreicht.  

Diese neue Sicht des 17. Jahrhunderts durch Henri Bremond entsteht innerhalb eines 

Aufschwungs der Spiritualitätsgeschichte im 20. Jahrhundert in Frankreich. Diese befindet 

sich in der ersten Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts fast ausschließlich in den Händen 

von Geistlichen und Ordensleuten.541 Ein Beispiel hierfür ist das 1932 entstandene Diction-

naire de la spiritualité, das ebenso wie die bereits 1920 erschienene Revue d’ascétique et 

de mystique542 jesuitischer Provenienz ist. Adressaten dieser vorwiegend an der Spiritualität 

der Vertreter des eigenen Ordens ausgerichteten Spiritualitätsgeschichte sind folglich auch 

nicht die Laien, sondern die eigenen Ordensangehörigen bzw. der Klerus. 

Gleichzeitig gibt es zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Frankreich einige Historiker, 

die eine Erneuerung auf dem Gebiet der Spiritualitätsgeschichte anstreben. Als prominen-

testes Beispiel sei die Arbeit von Jean Baruzi über Johannes vom Kreuz erwähnt.543 Sie ist 

vorwiegend philologisch ausgerichtet, eine Spur, der Jahrzehnte später u. a. Michel de Cer-

teau folgen wird. 

Das Werk Bremonds lässt sich also in den Kontext einer konfessionell-klerikal ge-

prägten Spiritualitätsgeschichte einreihen. Allerdings gelingt es Bremond, diesen Rahmen 

insofern zu durchstoßen, als er seine aus den Archiven zusammengetragene Literatur be-

wusst einer breiten Öffentlichkeit, zugänglich macht. Sie ist das Zeugnis, und darin besteht 

ein besonderer Wert der HL, des von Bremond eingeleiteten Perspektivenwechsels.544 Mit 

 
540  Dagens, J., De Saint François de Sales à Bossuet, in: Entretiens sur Henri Bremond, 151–166, hier 152. 
541  Die folgenden Ausführungen sind dem Artikel von Jacques le Brun, Michel de Certeau, Historien de la 

Spiritualité, in: RSR 91 (2003), 535–552, entnommen, im Folgenden abgekürzt mit: Le Brun, Michel de 
Certeau, Historien de la Spiritualité. 

542  Vgl. Anmerkung 197.  
543  Baruzi, J., Saint-Jean de la Croix et le problème de l’expérience mystique. Édition revue et corrigée avec 

les deux préfaces de J. Baruzi (1924–1931), Paris 1999. 
544  Vgl. Gouhier, H., Conclusions, in: Entretiens sur Henri Bremond, 215–22, hier 217 f., im Folgenden ab-

gekürzt mit: Gouhier, Conclusions. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 126 

Port Royal ist die Frage der Gnade gleichsam als Schlussstein des theologischen und spiri-

tuellen Gebäudes des 17. Jahrhunderts gesetzt. Dies Fokussierung auf Port Royal als prä-

gendes spirituelles Zentrum des 17. Jahrhunderts führt zu einem Bild des Christentums, in 

dessen Zentrum das anthropologische Problem des individuellen Heiles steht. In der HL 

werden nun die historische Auseinandersetzung über die Gnade und die damit einherge-

hende theologische Bedeutung des individuellen Heiles nicht heruntergespielt, aber Bre-

mond bringt noch einen anderen Pol des religiösen Denkens des 17. Jahrhunderts zum Vor-

schein: die so genannte pur amour, eine Theorie, die bereits kurz nach dem Tod von Franz 

von Sales zur Quelle heftiger Auseinandersetzungen wurde.545 Der spirituelle Reichtum 

und die Vielfalt des religiösen Lebens in dieser Epoche, die er aufscheinen lässt, zeugen 

von einer wahren Revolution innerhalb der französischen Spiritualitätsgeschichte, die in 

der theozentrischen Haltung, die aus der pur amour erwächst, zusammengefasst werden 

kann. Dass dieser Perspektivenwechsel überhaupt möglich wurde, ist eine Frucht von Bre-

monds HL.  

3.4.2 «La déchirure mystique»546 – Die Option für das 17. Jahrhundert  

In dieser mystischen Literatur, die das 17. Jahrhundert in Frankreich hervorgebracht hat, 

treten die Reibungspunkte, die die Trennung von dogmatischer und spiritueller Theologie 

hervorgerufen hat,547 offen zutage. Sichtbares Zeichen ist hierfür das Aufblühen eines lite-

rarischen Genres, das den Focus auf das geistliche Leben legt. Es beschreibt das Seelenle-

ben in allen Nuancen und generiert damit ein der Theologie und der Literatur gemeinsames 

Themenfeld, für dessen Erschließung und Systematisierung Bremond mit seiner HL eine 

erste Spur gelegt hat.548 Aus literaturwissenschaftlicher Sicht besteht das Novum dieses 

 
545  Ebd., 218. 
546  Dosse, F., Le marcheur blessé, Paris 2002, 292: „Der mystische Riss“, im Folgenden abgekürzt mit: 

Dosse, Le marcheur blessé. 
547  Vgl. Balthasar, Einfaltungen, 32–33: „Seltsamer ist, dass die so genannte affektive Theologie des Barock, 

die der Sache nach bereits das ist, was das 19. Jahrhundert ,Spiritualität‘ nennen wird, dieses biblische 
Zentrum ebenso verfehlt und (...),mystisch‘ statt eschatologisch, introvertiert statt weltoffen, und vor al-
lem anthropozentrisch statt wahrhaft soteriologisch vorgeht. Das gilt bei näherem Zusehen auch von größ-
ten Namen wie Franz von Sales, Bérulle, Fénelon, bei denen es doch – bei allem bleibend Wertvollen, 
das wir ihnen heute noch verdanken müssen – wesentlich um das Fortkommen des frommen gottseligen 
Ich, die ,Philothea‘ geht; Henri Bremond konnte die ganze großartige und doch verborgen tragische Ge-
schichte dieses Zeitalters zusammenfassen unter dem schrecklichen, im Grunde schleiermacherischen 
Titel einer ,Histoire du sentiment religieux en France‘ (...).“  

548  Houdard, Humanisme dévot, 30. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 127 

neuen Genres in seinem theologischen Sitz im Leben,549 besonders jedoch in der Tatsache, 

dass die extreme Gespanntheit und Polarität dieses Jahrhunderts in den Erfahrungen des 

Subjekts aufscheinen, wovon die Texte Zeugnis ablegen. Es ist der Begriff der Erfahrung, 

der in den Vordergrund tritt, wenn sich Mystiker und Mystikerinnen fortan auf eben diese 

berufen. Ein Vorgang, der als Geburtsstunde der spirituellen Theologie angesehen werden 

kann. Diese Zeugnisse sind die Grundlage für die Systematisierung der in ihnen einge-

schriebenen Erfahrung.550 An dieser Stelle sind die quasikanonischen Texte zu erwähnen, 

die sich innerhalb der spirituellen Theologie etablieren, wie beispielsweise die Exerzitien 

des Ignatius von Loyola551 und die autobiographischen Schriften der Teresa von Avila.552 

Ihnen gemeinsam ist die Schilderung des geistlichen Lebens in Form eines Weges, der eine 

tiefe Gotteserfahrung zugrunde liegt. Aufgrund des Buchdrucks bleibt diese Literatur nicht 

allein den Ordensleuten vorbehalten, sondern erreicht ein weitläufigeres Publikum, das zu 

dieser Zeit darauf brennt, eine Anleitung zum religiösen Leben zu erhalten. In Frankreich 

wird dieses Phänomen vor allem ausgelöst durch die Biographie der Teresa von Avila, die 

1601 in französischer Sprache veröffentlicht wird.553  

Der Ursprung dieser neuen literarischen Gattung kommt bereits im 16. Jahrhundert 

in Form von Gebets- bzw. Meditationsbüchern auf. Ihre Verbreitung, wie Bremond anhand 

der Anzahl der publizierten Gebete feststellt, schießt im 17. Jahrhundert explosionsartig in 

die Höhe.554 Diese Tendenz lässt sich dadurch erklären, dass innerhalb der spirituellen The-

ologie das Gebet mit der inneren Erfahrung gleichgesetzt und der intellektuellen Reflexion 

entgegengestellt wurde. Bremond ist dieser inneren Erfahrung auf der Spur, deshalb ist die 

religiöse Literatur dieses Jahrhunderts für ihn von besonderem Interesse. In ihr spiegelt sich 

eine mystische Frömmigkeit, die in diesem Jahrhundert zu einer Art Modeerscheinung 

 
549  Vgl. hierzu S. Robic de Baecque, «Romans et dévotions au XVIIè siècle», in: Littératures classiques 39 

(Frühjahr 2000). Littérature et religion, hg. von G. Ferreyrolles, 29–49, hier 30. 
550  Le Brun, J., Expérience religieuse et expérience littéraire, in: M. Tietz/V. Kapp (Hg.), La pensée religieuse 

dans la littérature et la civilisation du XVIIè siècle en France. Actes du colloque de Bamberg, Paris-
Seattle-Tübingen 1984, 123–146, hier 127, im Folgenden abgekürzt mit: Le Brun, Expérience. 

551  Die ejercicios espirituales erscheinen 1548. 
552  Teresas Libro de la vida wird 1565 fertig gestellt. 
553  Le livre de la vie, 1601. 
554  Siehe dazu Le Brun, J., Le grand siècle de la spiritualité française et ses lendemains, in: Histoire spirituelle 

de la France, Bd. 5, Paris 1964, 227–285. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 128 

avanciert.555 Ein Indiz dafür ist das Aufkommen des Substantivs la mystique556 in diesem 

Jahrhundert, Ausdruck der „Eroberung der Innerlichkeit“,557 die von den Mystikern bean-

sprucht wird. Diese Konzentration auf das eigene Ich, die persönliche Frömmigkeit und die 

individuelle Erfahrung stehen als pars pro toto für die Religion in diesem Jahrhundert. Wis-

send um das Schwinden ihrer Vorrangstellung angesichts der aufkommenden Rationalität, 

dem Erstarken der Bürger und Händler, bäumt sich die Religion „gleichsam vor den Anzei-

chen ihres Entschwindens noch einmal auf, inszeniert sich auf unerhörte, außerordentliche 

Weise und greift auf ebenso ekstatisch-exotische Mittel zurück, weil sie sich gefährdet 

sieht“.558 Gleichzeitig manifestiert sich in dieser Innerlichkeit eine Entfremdung des Indi-

viduums von der Institution dergestalt, dass die Heiligen nicht mehr wie noch zu Zeiten der 

Alten Kirche als Dogmatiker sprechen, sondern als Mystiker, indem sie nicht mehr an der 

Auslegung des Dogmas mitarbeiten, sondern zu Lyrikern werden, die eine undogmatische, 

religiöse Sprache ausbilden.559 Letztere lässt als Ausdruck religiöser Erfahrung die Subjek-

tivierung des Glaubens erstarken. Begünstigt wird diese Entwicklung durch die spirituelle 

Renaissance, die durch charismatische Persönlichkeiten wie Franz von Sales und durch 

Gründungen zahlreicher neuer Orden560 und Institute begünstigt wird. Die Orden befinden 

sich zu dieser Zeit im Aufschwung und erfreuen sich einer großen Anziehungskraft inner-

halb der gesellschaftlichen Elite Frankreichs, die bei den Kapuzinern, den Visitantinnen 

und in den Karmel eintritt.561  

Der Rückzug in das Feld der Mystik, das Aufkommen des Quietismus,562 die Ent-

stehung einer eigenen Sprache und der Rekurs auf die individuelle Erfahrung verweisen 

 
555  Ebd., 275.  
556  Vgl. hierzu Certeau, M., Mystique au XVIIè siècle: Le problème du ,langage mystique‘, in: L’homme 

devant Dieu. Mélanges offerts au Père Henri de Lubac. Études publiées sous la direction de la Faculté de 
Théologie S.J. de Lyon-Fourvière, Lyon 1963, 267–291, im Folgenden abgekürzt mit: Certeau, Mystique. 

557  Salman, E., Perücke und Kniefall. Denk- und Darstellungsweisen des Barock, in: Theologie und Glaube 
95 (2005), 347–354, hier 351, im Folgenden abgekürzt mit: Salman, Perücke und Kniefall. 

558  Ebd., 350. 
559  Balthasar, Theologie und Heiligkeit, 204 und 207. 
560  So fällt beispielsweise die Gründung des weiblichen Zweigs des Karmeliterordens in Frankreich in das 

17. Jahrhundert. 
561  Vgl. Le Brun, Le grand siècle, 240. 
562  Die Kernaussage dieser Strömung, die von den spanischen Alumbrados nach Frankreich gekommen ist, 

lautet, dass der Mensch sein Ich völlig aufgeben und sich voll und ganz Gott übergeben müsse, um danach 
in völliger Ruhe und Gleichmut zu leben. Eine bedeutende Vertreterin ist Jeanne Marie Guyon de 
Chesnoy, genannt Madame Guyon (1648–1717), die aufgrund ihrer Schriften und ihrer visionären Erfah-
rungen mit der katholischen Kirche in Konflikt gerät. Als Bossuet den so genannten Quietismusstreit 
entfacht, indem er in den Werken von Madame Guyon mehr als 30 Irrtümer feststellt, verfasst Fénelon, 

 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 129 

darauf, dass sich innerhalb der traditionellen Theologie ein Vakuum aufgetan hat, das die 

Mystiker und Mystikerinnen zu füllen im Begriff sind. In diesem Sinne ist die Mystik auch 

ein Anzeichen für eine schleichende Krise des Individuums in seinem Verhältnis zur Kir-

che. Gleichzeitig ist die Mystik auch eine Antwort auf die Problematik in diesem Jahrhun-

dert, in dem Glaube und Unglaube, Mystik und ratio aufeinanderprallen und die Kirche 

erstmals an Boden verliert. Mit dem Rekurs auf die Erfahrung wird versucht, das auszudrü-

cken, was man eigentlich nicht ausdrücken kann. Es findet in gewisser Weise eine reductio 

in mysterium statt, die aber dabei nicht stehen bleibt, sondern in der Erfahrung selbst, wie 

noch gezeigt werden wird, das Tor zur Moderne öffnet. 

3.4.3 «Le moment d’une rupture»563 – Das 17. Jahrhundert als Spiegel für das 19. 
Jahrhundert? 

Ist es die Exzentrik des Ausweges, den die Mystiker und Mystikerinnen in dieser Situation 

wählen, worauf Bremond ein besonderes Auge geworfen hat? Jedenfalls hat er erkannt, dass 

die ihn persönlich und die Kirche seiner Zeit kennzeichnende Spannung zwischen religiöser 

Erfahrung auf der einen und kirchlicher Glaubenssprache auf der anderen Seite ihren Ur-

sprung in diesem Jahrhundert hat. Somit ist Bremonds historisches Interesse an diesem 

Jahrhundert beeinflusst durch die Probleme der Kirche seiner Zeit. Sie sind Motivation da-

für, dass er sich mit diesem Jahrhundert so eingehend beschäftigt, dass er auf dem Gebiet 

der französischen Geschichtswissenschaft gerade für dieses Jahrhundert neue Erkenntnisse 

zutage gefördert hat. Das subjektive Interesse Bremonds gründet auf einer Erfahrung, von 

der er selbst Zeuge ist und die er bei den Mystikern des 17. Jahrhunderts wieder findet, 

nämlich einen Bruch zwischen den Erfahrungen des Einzelnen und der Glaubenssprache 

der Institution Kirche und der Theologie.564 Im 17. Jahrhundert entdeckt er nun eine Span-

 
der von ihr tief beeindruckt ist, die Verteidigungsschrift Explication des Maximes des Saints. Dennoch 
fällt sie in Ungnade und widerruft gehorsam, nicht zuletzt, weil sich Bossuet auch an den Papst wendet, 
vgl. Lautenschläger, G., Art. „Jeanne-Marie Bouvière de la Mothe Guyon“, in: LThK 4, Freiburg 31995, 
122 und Beaude, J./Bourgeois, H. u. a. (Hg.), Madame Guyon, Lyon 1997. 

563  Le Brun, J., Le secret d’un travail, in: Giard, L. (Hg.), Le voyage mystique. Michel de Certeau, Paris 
1988, 77–91, hier 86: "Der Moment eines Bruchs", im Folgenden abgekürzt mit: Le Brun, Le secret d’un 
travail. 

564  Vgl. ebd., 86–87: «Il est couramment admis aujourd’hui que les XVI–XVIIe siècles furent le moment 
d’une rupture, le passage d’une cosmologie et d’une théologie à un monde de l’expérience subjective, le 
progrès spirituel n’étant plus de l’ordre du cosmos mais ,l’itinéraire du sujet vers son centre’; mais ce 
qu’a senti intimement et est arrivé à articuler avec rigueur Michel de Certeau, c’est que nous vivons au 
XXe siècle une rupture différente mais tout aussi fondamentale, une rupture que Bremond n’exprimait 

 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 130 

nung gleichen Typs, eine stille Krise, die gerade in der spirituellen Theologie sichtbar wird. 

Sie zeigt sich konkret am Zerfall des Referenzrahmens, der die christliche Welt bislang 

zusammengehalten hat.565 Dieser Zerfall löst einen Drang zu Neuem aus, der sich auf reli-

giösem Sektor in den Neugründungen verschiedener Orden, Schulen und Institutionen ma-

nifestiert. Dabei handelt es sich um Projekte von bestimmten religiösen Gruppierungen, 

deren Erneuerungsbestreben unter dem Sammelnamen Mystik gefasst wird, die hier zu-

nächst als soziales Phänomen in den Blick kommt. Für diese Gruppen ist das Interesse lei-

tend, das entstehende Vakuum zu füllen, d. h. konkret jene Leerstellen, die sich mit dem 

Zerfall sozialer, geistiger und religiöser Formationen auftun und die sie selbst im Modus 

der Erfahrung erleiden.  

Die Mystiker und Mystikerinnen erleben eine innere Zerrissenheit, sie diagnostizie-

ren bei der Institution ein Sprechen, das nicht mehr mit einem Tun korrespondiert. Der 

mystische Bruch ist ein eindringliches Signal der Unzufriedenheit mit der vorhandenen In-

stitution.566 Zentrales Anliegen ist das Hörbarmachen einer Stimme, die dabei ist, zu ver-

stummen. Ausgehend von dieser grundlegenden Zäsur im 17. Jahrhundert ist „die Mystik 

(...) die privilegierte Gestalt dieses Übergangs zwischen einer Welt, die aufhört und einer 

anderen, die auftaucht, ein Funkeln, das die Verwirklichung eines Seinswunsches ist und 

gleichzeitig eine Trauerarbeit ausdrückt“.567  

Mystik wird in diesem Sinne definiert als Unstimmigkeit zwischen einem Indivi-

duum und einer Gruppe, es handelt sich um ein „Unbehagen in der Gesellschaft“.568 Dieses 

Unbehagen historisch fassbar zu machen, ist das Anliegen von Bremonds Werk. Er ver-

sucht, Aufkommen und Verfall der Mystik in Frankreich zu historisieren; dabei zeigt sich 

sein feines Gespür für die Symptome, die den Aufstieg und den Niedergang der Mystik 

 
qu’en se référant au sentiment, à un état d’âme, mais qui est de bien plus grande portée et qui n’a cessé 
d’être approchée par Michel de Certeau dans tous ces textes qui confrontent psychanalyse et mystique.»  

565  Bogner, D., Gebrochene Gegenwart. Mystik und Politik bei Michel de Certeau, Mainz 2002, 156 f. Ein 
Beispiel für diesen Zerfall ist die Kirchenspaltung, die sich in diesem Jahrhundert ereignet. 

566  Dosse, Le marcheur blessé, 292: «Ces mystiques vivent une division intérieure, un véritable clivage in-
terne entre les formes de la modernité sociale et un dire qui ne correspond plus à un faire. C’est de cette 
scission que la déchirure mystique se donne à voir et s’exprime comme exigence nouvelle, insatisfaite 
devant les institutions en place et les débordant de toutes parts.» 

567  Ebd., 546: «La mystique (...), la figure privilégiée de ce passage entre un monde finissant et un autre qui 
surgit, une fulgurance qui exprime la cristallisation d’un désir d’être et en même temps d’un travail de 
deuil». 

568  Certeau, Mystique, 522. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 131 

begünstigt haben.569 Auf die Fakten und Personen, die man bisher ignoriert hat, wirft er ein 

neues Licht. Sie alle werden zu Zeugen dieses Unbehagens in der Gesellschaft und deuten 

die Geburtswehen jener Gegensätze an, die auch noch zu Bremonds Zeiten einer Vermitt-

lung harren. Augenscheinlich werden diese Gegensätze in den Biographien der Mystiker 

und Mystikerinnen, „das Drama um Gott und Wirklichkeit verlagert sich in den nackten 

Glauben, (…) bis hin zum Wahnsinn, in welchem die Fremdheit Gottes wie des Glaubens 

in dieser Welt an Leib und Seele der Mystiker ausgetragen und ansichtig wird“.570 

Allerdings bleibt Bremond nicht bei der soziologisch-historischen Analyse des 17. 

Jahrhunderts stehen, sondern lässt sich durch sein existenziell motiviertes theologisches In-

teresse leiten. Die spirituelle Theologie ist für ihn eine Pflanze, deren Extrakt auch für die 

Nöte seiner Zeit Heilung verspricht. Dabei ist Bremond nicht der Einzige, der sich auf die 

Heilkraft dieser Pflanze besinnt. Sein Anliegen wird von Vertretern anderer Ordensgemein-

schaften geteilt: In einer Vielzahl von Konvikten und Seminaren werden gegen Ende des 

19. Jahrhunderts die Zöglinge in die Spiritualität der École française eingewiesen.571 Un-

terstützt wurde diese Form der Ausbildung von dem Bestreben der Ordensgemeinschaften, 

ihre eigenen spirituellen Traditionen zu erforschen und zu vertiefen. Ein Bemühen, an des-

sen Ende das Aufkommen einer neuen literarischen Gattung, der religiösen Biographie 

steht, die sowohl das Interesse von Ordensangehörigen als auch von Laien auf sich zieht. 

Während ein Teil der Autoren dieser spirituellen Werke mehr die Praktikabilität der einzel-

nen spirituellen Richtungen vor Augen haben, geht es anderen um das Elaborieren einer Art 

Synthese der spirituellen Theologie. Bremond ist als ein herausragender Vertreter der zwei-

ten Gruppe anzusehen. 

 
569  Houdard, Humanisme dévot, 29. 
570  Salman, Perücke und Kniefall, 351. 
571  Siehe hierzu Winling, R., Art. «Théologie», in: DSp 15, Paris 1991, 485–500, hier 489 f. Die École 

française de spiritualité, wie Bremond die auf den Kardinal Pierre de Bérulle (1575–1629) zurückge-
hende Schule bezeichnet, stellt auf einem asketischen Weg die Betrachtung der Menschwerdung Gottes 
in den Mittelpunkt. Diese Schule übt großen Einfluss auf die französische Spiritualität, insbesondere den 
Klerus, auch der folgenden Jahrhunderte aus. Bedeutende Vertreter waren Vinzenz von Paul, Charles de 
Condren und Jean-Jacques Olier. Vgl. De Gensac, H., Art. „École française“, in LThK 3, Freiburg 31995, 
448–449. Bremonds Verdienst ist es, diese spirituelle Strömung in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts 
hervorgehoben zu haben, ihr einen eigentümlichen französischen Charakter zuzugestehen, ohne diesen 
auf seine vielleicht außerhalb Frankreichs liegenden Ursprünge zu befragen, so Krumenacker, Henri Bre-
mond et L’École française de spiritualité. Siehe Anmerkung 75. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 132 

Von besonderem Interesse für uns ist nun die Frage, aus welchen Extrakten sich 

seine Essenz der spirituellen Theologie zusammensetzt. Ein Blick in den Duktus der HL 

kann dafür erste Hinweise liefern. 

3.5 «Pourquoi ne pas tout ramener à cette présence de Dieu 
rayonnante»572 – Der Duktus der HL  

Was den Aufbau der HL anbelangt, so kann schon vorab gesagt werden, dass man für Aus-

wahl und Anordnung der Personen sowie die Ausführlichkeit, mit der sie präsentiert wer-

den, vergeblich nach einer Begründung suchen wird. Die teilweise in ein und demselben 

Band sehr unterschiedliche Art der Darstellung ist zurückzuführen auf Bremonds essayis-

tischen Stil und die Tatsache, dass die Bände teilweise Zusammenfassungen bereits ge-

schriebener Artikel zu diesem Thema darstellen.  

Eine kurze inhaltliche Wiedergabe besonders derjenigen Bände, auf die im Folgen-

den nicht näher eingegangen werden kann, erscheint insofern unerlässlich, als dieses Werk 

in deutscher Sprache bislang nicht vorliegt. Dem Leser soll zumindest ansatzweise die 

Möglichkeit gegeben werden, sich ein Bild von der Fülle der aufgeführten Personen und 

Themen zu machen. 

3.5.1 «Échelle mystique»573 – Das Vorwort  

Dass es Bremond bei seinem Unterfangen um die Genese einer Theorie geht, ist eindeutig. 

Ein Hinweis ist der in der Neuauflage der HL als Anhang veröffentliche Text Échelle mys- 

tique.574 Bremond hat vor der Veröffentlichung des ersten Bands diesen Text, der ursprüng-

lich als Vorwort zu seiner HL gedacht war, zurückgezogen, nicht jedoch ohne ihn zuvor 

unter seinen Freunden von Hügel, Blondel und Monbrun mit der Bitte um Rückmeldung 

zirkulieren zu lassen.575 Es sind drei Versionen dieser Einleitung erhalten geblieben; zwei 

 
572  „Warum nicht alles auf die strahlende Präsenz Gottes zurückführen“, Zitat von Bremond aus einem Brief 

an L. Laberthonnière vom 6. September 1912, in: Perrin, Laberthonnière et ses amis, 232. 
573  HL II, in: Histoire littéraire du sentiment religieux en France Bd. 1, 829–872: „Die mystische Leiter“. Im 

Folgenden wiedergegeben mit: HL II. 
574  Annexe Échelle mystique, in: Ebd., 829–872.  
575  Vgl. im Folgenden ebd., 827 f. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 133 

davon tragen die Überschrift Échelle mystique, während eine weitere den von Friedrich von 

Hügel handschriftlich beigefügten Titel Poésie, devotion, extase trägt. Sowohl von Hügel 

als auch Blondel nehmen zu dem Text ausführlich Stellung; was Bremond die Schwierigkeit 

seines Unterfangens aufzeigt, da sich die beiden Freunde in ihren Anliegen durchaus wi-

dersprechen.576 Einem Rat seines Freundes Monbrun folgend entschließt sich Bremond, den 

Text nicht als Einleitung, sondern vielmehr als Anhang beizufügen. 

3.5.2 «Une doctrine de la vie intérieure»577 – Die Bände I–IV  

Die Bände I–IV sind der ersten Periode des 17. Jahrhunderts gewidmet. Zwischen Dechris-

tianisierung578 und Säkularisation spielt sich ein Prozess der mystischen Erneuerung ab.579 

Er hinterlässt seine Spuren in einer spirituellen Literatur, die Bremond zufolge das instru-

mentum falsificationis darstellt, an dem sich der dogmatische Kurs zu messen hat.  

Mit seinen Texten will Bremond den Charakter der spirituellen Renaissance aufzei-

gen. Dieser zeigt sich für ihn darin, dass die Literatur nicht nur als fromm, sondern als 

mystisch bezeichnet werden muss, wovon die Titel der Bände II–IV Invasion mystique,580 

Conquête mystique581 und La Retraite des mystiques582 Zeugnis ablegen. Dieses Aufblühen 

der Mystik beginnt für ihn 1622 mit dem Tod von Franz von Sales und endet 1661 mit der 

Übernahme der Regierungsgewalt von Louis XIV. Während dieser Periode geht die Zahl 

der Mystiker explosionsartig in die Höhe, was sich sowohl innerhalb des Klerus als auch 

bei den Frauenorden nachweisen lässt. Auf dieses Faktum habe bisher, so Bremond, noch 

niemand aufmerksam gemacht.583  

 
576  Vgl. hierzu Goichot, Henri Bremond, 87 f. 
577  „Eine Lehre des inneren Lebens“, Aussage von Bremond, herausgenommen aus einem Text, den Bre-

mond vor der Veröffentlichung des ersten Bandes unter seinen Freunden zirkulieren ließ, in: HL I, 827. 
578  Der Begriff Dechristianisierung ist dem französischen Begriff déchristianisation entlehnt. Entstanden ist 

er, genauso wie das Verb déchristianiser, im Kontext der Französischen Revolution und bezeichnet hier 
zunächst gewalttätige Handlungen bürgerlicher Akteure gegen Kirche und Klerus. Schließlich dient er 
dazu, den im Zuge der Französischen Revolution entstandenen Vernunftkult zu verteidigen, vgl. Graf, F. 
W., Die Wiederkehr der Götter. Religion in der modernen Kultur, München 2004, 71. Der hier anachro-
nistisch verwendete Begriff macht darauf aufmerksam, dass das, was später Entkirchlichung oder Ent-
christlichung genannt wird, bereits im inneren der Catholica selbst seinen Anfang nimmt. 

579  Vgl. im Folgenden Houdard, Humanisme dévot, 24 f. 
580  „Mystische Invasion“. 
581  „Mystische Eroberung“. 
582  „Der Rückzug der Mystiker“. 
583  HL I, XVIII. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 134 

Band I spricht vom Vormarsch der Mystik, Bremond betitelt ihn mit Humanisme 

dévot.584 Diese Wortschöpfung stammt von ihm selbst und hat einen doppelten Sinn585: 

Zum einen bezieht er sich damit auf die antike Kultur, der die spirituellen Autoren Rech-

nung tragen. Zum anderen wird der Terminus verwendet für eine besondere Tendenz, die 

sich bei den Mystikern und Mystikerinnen des 17. Jahrhunderts herauskristallisiert, nämlich 

Gott als Anfang und Ende der Schöpfung anzubeten. Der Mensch, der Gott in sich und in 

der Schöpfung präsent weiß, hat zur Aufgabe, sich mit diesem Gott in Beziehung zu setzen. 

Wenn auch die Sünde diese Harmonie zwischen Gott, Mensch und der Schöpfung zerstört 

hat, so überwiegt doch in den Schriften der Mystiker und Mystikerinnen die Gnade, um sie 

wieder zusammenzuführen. Somit ist der Humanismus in seiner Substanz heilig und reli-

giös, er bleibt dies jedoch nur dann, wenn er sich zugunsten eines reinen sich an Gott Aus-

richtens selbst transzendiert. So stellt dieser Begriff für Bremond auch ein Hilfsmittel dar, 

eine bis zu diesem Zeitpunkt vernachlässigte Literatur ans Licht zu bringen.586 In histori-

scher Perspektive gesehen hat es ihm dieser Begriff überdies ermöglicht, den Fokus des 

Interesses von der zweiten Hälfte hin zur ersten Hälfte dieses Jahrhunderts zu lenken.587 

Wenn auch diese Neuschöpfung und die damit einhergehende Neuinterpretation Bremonds 

durchaus gewürdigt worden sind, hat diese Sichtweise auch Kritik hervorgerufen, da man 

Bremond anlastet, bestimmte „antihumanistische“ Spiritualitätsformen, die in diesem Jahr-

hundert auch zutage treten, zugunsten eines humanisme dévot auszublenden.588  

Band I mit dem Titel Humanisme dévot beschreibt ausgehend von Franz von Sales 

und seiner Schule die Ursprünge und Tendenzen des frommen Humanismus. Ihm und seiner 

Schule ist der erste Teil des Bandes gewidmet. Die weitere Entwicklung dieser Bewegung 

ist Gegenstand von Teil II; als Anschauungsmaterial verwendet Bremond dabei Lieder und 

Hymnen sowie Frömmigkeitsliteratur, Hagiographien und Romane. Ives de Paris, einem 

meisterhaften Vertreter dieses Humanismus,589 ist der dritte Teil gewidmet. 

 
584  „Frommer Humanismus“. 
585  Vgl. im Folgenden: Le Brun, Le grand siècle, 238 f. 
586  Houdard, Humanisme dévot, 49. 
587  Ebd., 50. 
588  Henri Bremond hat bei seiner Wortschöpfung vor allem jene Strömungen dieses Jahrhunderts im Blick, 

die das Gutsein des Menschen betonen, als bedeutendsten Repräsentanten sieht er hierbei Ives de Paris, 
dem er wohl aus diesem Grund einen ganzen Band widmet, siehe auch: Weismayer, J., Art. „Humanisme 
dévot“, in: LThK 5, Freiburg 31996, 319. 

589  HL I, XXI. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 135 

Im 1916 erschienenen Band L’invasion mystique590 wird das Leben derjenigen Mys-

tiker und Mystikerinnen nachgezeichnet, die Bremond als personifizierte Übergänge zwi-

schen dem 16. und dem 17. Jahrhundert ansieht. Alle Mystiker und Mystikerinnen, von 

denen dieser Band berichtet, sind im 16. Jahrhundert geboren und haben somit biographisch 

den Wechsel vom 16. zum 17. Jahrhundert vollzogen; gleichzeitig ist ihr Leben und Wirken 

ein lebendiges Zeugnis für den Neubeginn, der sich im 17. Jahrhundert ereignet. Dies gilt 

auch für jene Frauengestalten, denen sich dieser Band widmet: Marie de Valence,591 Ma-

dame Acarie,592 Madeleine de Saint-Joseph593 sowie die bedeutenden Äbtissinnen Marie de 

Beauvilliers,594 Marguerite d’Abrouze595 und Jeanne de Chantal,596 denen jeweils ein Ka-

 
590  „Die mystische Invasion“. 
591  Marie Aymar de Teyssonnier (1576–1648), bekannt unter dem Namen Marie de Valence, gehört zu jenen 

Mystikerinnen, die die spirituelle Erneuerung im 17. Jahrhundert in Frankreich vorangetrieben haben. Als 
junge Frau vom Calvinismus zum Katholizismus konvertiert, führt sie nach dem Tod ihres Mannes ein 
Leben der Entsagung, des Gebetes und der Zuwendung zum Nächsten. P. Coton, der spätere Vertraute 
von Henri IV. und dessen Beichtvater, wird ihr Beichtvater und bestätigt sie darin, ihrem Drang nach 
einem kontemplativen Leben Raum zu geben. Bekannt in der gesamten Stadt Valence, in der sie Zeit 
ihres Lebens bleibt, verwandelt sich ihr Haus alsbald in eine Art Pilgerstätte, die von Laien und Klerikern 
zum gemeinsamen Gebet aufgesucht wird. Aber nicht nur in Valence kennt man sie; darüber hinaus pflegt 
sie Kontakte zu Bérulle, Condren und Vinzenz von Paul. In den von ihr hinterlassenen Schriften ist der 
Einfluss von P. Coton spürbar: so in der starken Betonung der pur amour und in der totalen Verleugnung 
des eigenen Willens bis hin zur totalen Selbstaufgabe bzw. Unterwerfung unter den Willen Gottes, siehe 
auch: Darricau, R., Art. «Marie Teysonnier», in DSp 15, Paris 1990, 317–320. 

592  Barbe Acarie (1566–1618), bekannt unter dem Namen Madame Acarie bzw. Maria von der Menschwer-
dung, ist zunächst verheiratet und Mutter von vier Kindern. Aufgrund ihrer einflussreichen Familie, ihrer 
Frömmigkeit und ihren mystischen Erlebnissen wird sie bei Hofe geschätzt. Sie holt einen Zweig von 
Teresas unbeschuhten Karmelitinnen nach Frankreich, deren erste Gründung in Paris im Jahr 1604 er-
folgt. Nach dem Tod ihres Mannes tritt sie selbst in den Karmel ein. In ihrer Wohnung in Paris, die als 
«Hôtel Acarie» bekannt wird, treffen Persönlichkeiten wie Pierre Bérulle und Franz von Sales aufeinan-
der, vgl. Mesters, G., Art. „Barbe Acarie“, in: LThK 1, Freiburg 1957, 103, und De Saint Joseph, M.-Th., 
Art. «Marie de l’Incarnation», in: DSp 10, Paris 1980, 486–487. 

593  Madeleine de Saint-Joseph (1578–1637), erste Priorin des ersten, von Madame Acarie mit ins Leben 
gerufenen Karmelitinnenklosters des Zweigs der unbeschuhten Karmelitinnen der heiligen Teresa von 
Avila in Paris. Als spirituelle Tochter Bérulles, als die sie gesehen wird, lebt sie eine theozentrische Form 
der Mystik und empfiehlt ihren Mitschwestern und Novizinnen das innere Anhaften an Gott, das sich vor 
allem auf den Willen bezieht, vgl. Serouet, P., Art. «Madeleine de Saint-Joseph», in: DSp 10, Paris 1980, 
57–60. 

594  Marie-Catherine de Beauvilliers (1574–1656) ist Äbtissin des Konvents am Montmartre und bedeutende 
Reformerin. Beeinflusst von Franz von Sales und Madame Acarie, findet Bremond in ihr eine weitere 
Verfechterin des Anhaftens des eigenen Willens an den Willen Gottes, siehe hierzu Heurtebize, B., Art. 
«Marie de Beauvilliers», in: DSp 1, Paris 1937, 1320–1322. 

595  Marguerite d‘Abrouze (1580–1626), französische Benedikinerin, Äbtissin des Klosters Val-de-Grâce, 
zählt zu jenen Persönlichkeiten, die für die benediktinische Erneuerung im 17. Jahrhundert in Frankreich 
stehen.  

596  Jeanne Françoise Frémyot de Chantal (1572–1641), ist Mutter von sechs Kindern und Ehefrau von Chris-
tophe Rabutin de Chantal. Nach dessen Tod im Jahr 1601 lernt sie Franz von Sales kennen. Zwischen 
beiden entwickelt sich eine geistige Freundschaft, von der ein teilweise heute noch erhaltener Briefwech-
sel Zeugnis ablegt. Gemeinsam mit Franz von Sales gründet sie 1610 den Ordre de la Visitation Beatae 

 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 136 

pitel gewidmet ist. Marie de Valence bildet dabei das Haupt dieser frommen Versammlung. 

Anhand ihres Lebens will Bremond die Bedingungen, die die mystische Bewegung zwar 

nicht hervorgerufen, aber dennoch unterstützt haben, untersuchen. In der Person von Marie 

de Valence, die keine Institution begründet und keiner Gemeinschaft angehört hat, sieht er 

alle Zugangsmöglichkeiten zu seinem eigentlichen Thema versammelt.  

Mit Conquête mystique597 betitelt Bremond Leben, Werk und Einfluss von Pierre de 

Bérulle,598 der Gegenstand des ersten Teils des dritten Bandes ist. Besonders ausführlich 

stellt er dessen Lehre, den Theozentrismus,599 dar, der sich mit Bremonds theologischen 

Intentionen deckt. Der zweite Teil des Bandes beschäftigt sich mit der von ihm so genann-

ten École française,600 die laut Bremond auf Pierre de Bérulle zurückgeht. Repräsentiert 

wird sie durch Charles de Condren601 und Jean-Jacques Olier.602 Dieser Band ist insofern 

von Interesse, als Bremond durch ihn das Zentrum der Aufmerksamkeit verschiebt, in dem 

er den Fokus von Port Royal weg auf die École française legt, ein Faktum, das vielfach 

Anerkennung und Beachtung gefunden hat.603 Während seiner ersten Ausbildungsjahre hat 

 
Mariae Virginis, auch Orden der Salesianerinnen oder auch Visitantinnen genannt, vgl. Waach, H., Art. 
„Jeanne-Françoise Frémyot de Chantal“, in: LThK 2, Freiburg 1958, 1014. 

597  „Mystische Eroberung“. 
598  Pierre de Bérulle (1575–1629), Kardinal und erster Generalsuperior des französischen Oratoriums, füh-

render Kopf der Gegenreformation in Frankreich, führt zusammen mit Barbe Acarie den von Teresea von 
Avila begründeten Zweig der unbeschuhten Karmelitinnen in Frankreich ein und stiftet 1611, dem Vor-
bild Filippo Neris folgend, eine Kongregation von Weltpriestern zur Pflege der Seelsorge und Wissen-
schaft, das französische Oratorium. Durch seine asketische und christozentrische Theologie legte er den 
Grundstein für die École française de spiritualité (die Französische Schule der Spiritualität). Zu seinen 
Schülern gehören Charles de Condren und Jean-Jacques Olier. Vgl. Tans, J.A.G., Art. „Pierre Bérulle“, 
in: LThK 2, Freiburg 1958, 285–286 und Molien, A., Art. «Cardinal Pierre de Bérulle» in: DSp I, Paris 
1937, 1539–1581. 

599  Zu Bremonds Rezeption der Bérull’schen Lehre siehe F. Marxer, L'École française, Anmerkung 80. 
600  F. Marxer macht in seinem Artikel auf die Problematik dieses Begriffes aufmerksam, die jedoch von 

Bremond nicht reflektiert wird, ebd., 885 f. In diesem Artikel weist Marxer auch darauf hin, dass Bre-
mond sowohl bei der Analyse des Bérull‘schen Opus als auch bei der Gegenüberstellung von Bérulle auf 
der einen und Ignatius von Loyola auf der anderen Seite zu Vereinfachungen neigt, auf die hier jedoch 
nicht näher eingegangen werden kann: Die Schwierigkeit des Begriffs zeigt sich darin, dass der Terminus 
École nicht problematisiert wird. Eine Schule vorauszusetzen bedeutet jedoch eine homogene Gruppe 
anzunehmen, die sich auf einen Gründer bezieht, was hier nicht der Fall sei, da der Begriff eher als sym-
bolische Tragweite, in Form eines Ortes der Erinnerung fungiert, ebd., 890 f. 

601  Charles de Condren (1588–1641) ist Nachfolger von Pierre de Bérulle als Generalsuperior des französi-
schen Oratoriums und führt dessen christozentrische Spiritualität weiter. Sein Hauptwerk L´Idée du sa-
cerdoce et du sacrifice de Jésus-Christ zählt zu einem der wichtigsten Werke der École française und 
erscheint 1691 in Paris. Er ist Beichtvater von Jean-Jacques Olier und führt diesen in die Spiritualität der 
Schule ein, vgl. Fonk, P., Art. „Charles de Condren“, in: LThK 2, Freiburg 31994, 1292. 

602  Jean-Jacques Olier (1608–1657) ist Gründer des Ordens der Sulpizianer und des Priesterseminars Saint 
Sulpice, das unter seiner Leitung zu einem Zentrum der École française wird. 

603  Krumenacker, Henri Bremond et l’école de spiritualité française, 116 f. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 137 

sich Bremond nach den englischen Autoren der französischen spirituellen Literatur zuge-

wendet; er ist von der Intensität der darin bezeugten Erfahrungen beeindruckt.604 Bremond 

ist es gelungen, zu zeigen, dass auf spirituellem Gebiet mit der von ihm konstatierten mys-

tischen Eroberung bzw. Invasion in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts auf spiritueller 

Ebene entscheidende Impulse ausgegangen sind. Dieser von ihm hervorgerufene Paradig-

menwechsel ist nicht zuletzt seiner religionspsychologischen Vorgehensweise geschuldet, 

die es ihm ermöglicht, die Spiritualität dieser Zeit in den Blick zu nehmen.605 Ob der Begriff 

von Bremond wirklich erfunden, übernommen oder seinem nicht zu leugnenden Nationa-

lismus geschuldet ist, darüber kann man nur spekulieren.606 Sicher ist, dass er ihn entschei-

dend geprägt und er ihm letztlich als Mittel zum Zweck gedient hat, die Bedeutung von 

Pierre Bérulle und seiner Schule hervorzuheben.  

Die Bewegung von Port Royal607 ist Gegenstand des vierten Bandes. Sie dominiert 

bis zu Bremonds Darstellung die Frömmigkeitshistoriographie des 17. Jahrhunderts. Bei 

Henri Bremond ist sie lediglich eine Bewegung unter vielen, die dieses Jahrhundert geprägt 

haben. Im Gegensatz zu den Analysen Sainte-Beuves,608 für den das Christentum einen 

Lehrkorpus und ein sittliches Regelwerk darstellt, zielt Bremonds Relecture der Bewegung 

auf diejenigen Persönlichkeiten, die unter Religion den sublimen Umgang der Seele mit 

Gott609 verstehen. Aus diesem Blickwinkel heraus verspricht sich Bremond von der Ge-

 
604  Inquiétude, 329: «Aucun siècle n’a eu peut-être une dévotion plus intense et plus tendre au Verbe incarné 

que celui de Bérulle et de Condren (…).» 
605  Krumenacker, Henri Bremond et l’école de spiritualité française, 118. Dies führt jedoch auch dazu, dass 

er den Sitz im Leben dieser Spiritualität nicht historisch oder gesellschaftlich verankert. 
606  Ebd., 122. 
607  Das Zisterzienserinnenkloster Port Royal bei Paris ist die Hochburg jansenistischen Gedankenguts im 17. 

Jahrhundert und ein streng katholisches Zentrum, das die monastische Buße und Askese betont. Zu den 
Anhängern der Bewegung zählen neben dem Abt von Saint Cyran, Jean Duvergier de Hauranne, Blaise 
Pascal, Antoine Arnaud und Pierre Nicole. Besondere Aufmerksamkeit erfährt die Bewegung durch den 
so genannten Jansenismusstreit. Die Thesen des belgischen Bischofs Cornelius Jansen zum so genannten 
Gnadenstreit stoßen in Port Royal auf Zustimmung. Der sich daraus entwickelnde Konflikt mit Papst und 
Krone führt schließlich zur vollständigen Zerstörung von Port Royal, vgl. Hentze, B., Art. „Port Royal“ 
in: LThK 8, Freiburg 31998, 431–432. Zu Bremonds Analyse von Port Royal sei an dieser Stelle hinge-
wiesen auf die Artikel von A. Cantillon, Détruire et sauver Port Royal, in: Histoire littéraire du sentiment 
religieux en France Bd. 2, 9–21; L. Cognet, Bremond et Port Royal, in: Entretiens sur Henri Bremond, 
99–108; Mesnard, J., Bremond et Port Royal, in: Actes du colloque d'Aix, 95–106; Weaver, F.E., Art. 
«Port Royal», in: DSp 12, Paris 1985, 1931–1952. 

608  Charles-Augustin de Sainte-Beuve (1804–1869), ein französischer Essayist, dessen Anliegen es ist, den 
Stellenwert der Literatur in der französischen Geschichte herauszuarbeiten, vgl. Stierle, K., L’homme et 
l’œuvre. Sainte-Beuves Literaturkritik, in: W. Barner (Hg.), Literaturkritik – Anspruch und Wirklichkeit, 
Stuttgart 1989, 185–196. 

609  HL IV, in: Histoire littéraire du sentiment religieux en France Bd. 2, I: «sublime commerce de l’âme avec 
Dieu». Im Folgenden wiedergegeben mit: HL IV. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Karlheinz_Stierle


ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 138 

schichte des Jansenismus610 einige Überraschungen.611 Gleichzeitig weist er jedoch darauf 

hin, dass diese Bewegung die anderen Bewegungen des 17. Jahrhunderts in keiner Weise 

überragt, weil sie nichts Neues bringt und somit nicht als Schule im strengen Sinn des Wor-

tes verstanden werden kann. Die literarische, moralische und politische Geschichte von 

Port Royal als bekannt voraussetzend, legt Bremond bei seiner Untersuchung den Akzent 

auf die Spiritualität des frühen Port Royal und zieht die Bewegung damit aus dem von 

Sainte Beuve vorgegebenen Schema heraus und stellt sie in ein neues Licht, bei ihm handelt 

es sich nicht um diesen herausragenden Ort, den Sainte Beuve der Bewegung zugesteht.612 

Allerdings wird man Bremond auch nicht gerecht, wenn man ihn als einen einfachen Geg-

ner Sainte-Beuves stilisiert, denn an manchen Stellen wird Sainte-Beuves Sicht durch Bre-

mond auch rehabilitiert, bisweilen wird er sogar zum Komplizen.613 

3.5.3 «nous atteignons les plus hauts sommets de la mystique»614 – Die Bände V–VI  

Die Bände V–VI stellen teilweise eine Weiterführung der Conquête mystique dar. Der Band 

V ist der Schule von Louis Lallement615 und der mystischen Tradition innerhalb des Jesui- 

tenordens gewidmet, Band VI behandelt größtenteils das Leben der Ursuline Marie de l’In-

carnation.616  

 
610  Die sich im 17. Jahrhundert etablierende, abwertende Bezeichnung für die Anhänger der Thesen des bel-

gischen Bischofs Cornelius Jansen. 
611  HL, IV, II. 
612  Auf diesen Aspekt hat besonders L. Thirouin hingewiesen: Deux visions de Port Royal: Sainte Beuve et 

Bremond, in: Histoire et littérature chez Henri Bremond, 61–101, besonders 64 f., im Folgenden abge-
kürzt mit: Thirouin, Deux visions de Port Royal. 

613  Ebd., 100, in Bezug auf die Demystifizierung, die beide Autoren mit Blick auf die Bewegung leisten.  
614  HL V, I: „Wir erreichen die höchsten Gipfel der Mystik“. 
615  Louis Lallemant (1578–1635), französischer Jesuit und Vertreter der asketischen Schule innerhalb des 

Jesuitenordens. Er legt eine Synthese der ignatianischen Spiritualität vor, die Bremond als einer der Ersten 
in Augenschein nimmt: De Gensac, H., Art. „Louis Lallemant“, in: LThK 6, Freiburg 31997, 614. 

616  Marie de l‘Incarnation (1599–1672), eine französische Mystikerin und Ordensfrau, die als Mutter der 
katholischen Kirche in Kanada gilt, da sie als Missionarin dort gewirkt hat. Bekannt für ihre Visionen 
und ihren Hang zur Mystik stellt Bremond sie als bedeutendste Mystikerin Frankreichs vor und holt sie 
somit aus der Vergessenheit, in die sie kurz nach ihrem Tod geraten ist. Das, was Marie de l’Incarnation 
an Schriften hinterlassen hat, gibt Zeugnis von ihrer eigenen Erfahrung. Diese Erfahrung besteht darin, 
und dies macht sie für Bremond besonders interessant, dass die Seele, die sich mit Gott vereinigt, sich 
darin fügt, sich permanent nach ihm auszurichten. Zwar spricht die Ursuline an dieser Stelle von einer 
dauerhaften Ausrichtung der Seele, letztendlich ist ihre Erfahrung sehr nahe an dem, was Bremond später 
mit Anhaften an Gott meint, siehe auch: Oury, G.-M., Art. «Marie de l’Incarnation», in: DSp10, Paris 
1980, 487–507. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 139 

Dieser fünfte Band L’École du P. Lallemant et la tradition mystique dans la com-

pagnie de Jésus,617 dessen Titel zugleich eine Inhaltsangabe darstellt, erscheint 1920. Er 

enthält kein Vorwort, sondern stellt uns gleich im ersten Kapitel das Werk von Louis Lal-

lemant vor. Es geht bei Lallemant um eine christlich bestimmte Lebensführung, die sich 

dadurch auszeichnet, dass sie an den guten Willen geknüpft ist.618 Als die beiden Grunde-

lemente eines frommen Lebens nennt Lallemant die Reinigung des Herzens und das Geführt 

werden durch den Heiligen Geist. Diese beiden Pole sind für ihn die Grundpfeiler der christ-

lichen Spiritualität.619 Während es in Kapitel 1 um Person und Lehre Lallemants geht, spre-

chen die folgenden Kapitel von dem Einfluss, den er auf seine Umgebung ausgeübt hat. So 

ist beispielsweise in Kapitel vier, fünf und sechs von Jean-Joseph Surin620 die Rede, der ein 

Anhänger Lallemants war.621 

Der Band VI Marie de l’Incarnation622 – Turba magna widmet sich im ersten Teil 

ausschließlich der Ursuline Marie de l’Incarnation. Mit ihr, so Bremond, erreiche man die 

höchsten Gipfel der Mystik.623 Marie de l’Incarnation soll den Leser in das Geheimnis ihres 

Lebens selbst einführen. Deshalb lässt Bremond die Mystikerin in den ersten fünf Kapiteln 

des Bandes ausführlich zu Wort kommen. Er zitiert lange Passagen der von ihr verfassten 

Texte und Briefe. Bremond hofft, auf diese Weise den Leser am Wissen der Mystiker und 

Mystikerinnen teilhaben zu lassen, da  

 
617  „Die Schule von Vater Lallemant und die mystische Tradition in der Gesellschaft Jesu“. 
618  Vgl. HL V, 17. 
619  Vgl. ebd., 36. 
620  Jean-Joseph Surin (1600–1665), französischer Jesuit und Mystiker, der nach dem Eintritt in den Jesuiten-

orden im Alter von 12 Jahren Schüler von Loius Lallemant in Rouen wird. Als Exorzist wird er nach 
Loudun geschickt, um besessene Ursulinen zu exorzieren. Danach sei er selbst lange Zeit besessen gewe-
sen. Als Vertreter einer neuzeitlichen, auf die subjektive Erfahrungsdimension ausgerichtete Form christ-
licher Mystik, ist er nicht nur für Bremond, sondern auch für seinen späteren Ordensbruder Michel de 
Certeau von Interesse, vgl. Dupuy, M., Art. „Jean-Joseph Surin“, in: LThK 9, Freiburg 32000, 1139 und 
Ders., «Jean-Joseph Surin», in: DSp 14, Paris 1990, 1311–1325, im Folgenden abgekürzt mit: Dupuy, 
Jean-Joseph Surin. 

621  Zur École Lallemant und ihrer Schüler siehe den Artikel von Guyon, Henri Bremond et la spiritualité 
ignatienne, besonders 414–420. 

622  Siehe Anmerkung 616. 
623  Anmerkung 614. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 140 

„(…) ihr Wissen nichts mit unserem abstrakten, begrifflichen und hoffnungslos in-
direkten Wissen gemeinsam hat; es [ihr Wissen, S.F.] ist unmittelbare Erfahrung, 
Eindruck, Kontakt, Gefühl der Präsenz, Intuition.“624 

Als Beweis für seine These zitiert Bremond einen Brief von William James, in dem dieser 

sagt, dass ihn die Aussagen der Mystiker derart überwältigen, dass er sich ihnen nicht ent-

ziehen kann. James gehe davon aus, dass er in sich selbst einen mystischen Keim habe, der 

ihn dazu anrege, die Mystiker zu bewundern bzw. ihnen zu antworten.625 Bremond entdeckt 

in den James‘schen Ausführungen eine große Übereinstimmung mit seiner eigenen Über-

zeugung, die lautet:  

„Tatsächlich sind wir zumindest potentiell alle Mystiker, so wie wir aus dem glei-
chen Grund alle Dichter sind.“626 

Den zweiten Teil des Bandes beschreibt Bremond selbst als seltsam zusammengestellt, so 

dass er ihm einige Worte der Erklärung vorausschickt, wobei er gleichzeitig lobend die 

Geduld des Lesers hervorhebt, der gezwungen ist, sich durch seine Schrift durchzuwinden 

und seinen verschlungenen Wegen zu folgen.627 Im selben Atemzug betont er seine Un-

schuld, da er in Form der ihm vorliegenden immensen Stoffsammlung einen Gegner vor 

sich habe, der eine klare Strukturierung seiner Ideen verhindere. Sein Problem bestehe in 

der Aufgabe, die Fülle der unterschiedlichen Zeugnisse zusammenzufassen und diese dem 

Leser so zu präsentieren, dass sie nicht als tote Texte längst vergangener Zeiten erschienen, 

sondern dass sie unter den Augen des Lesers zu neuem Leben erwachten.628 

Für dieses Vorhaben wären allein schon fünf Bände notwendig. Dennoch fürchtet 

er, Wichtiges ungesagt zu lassen, wenn er die literarischen Zeugnisse einfach übergehen 

würde. Um allen gerecht zu werden, ist der zweite Teil des Bandes weniger bekannten, aber 

für Bremond nicht minder wichtigen Mystikern und Mystikerinnen gewidmet. Als ein Bei-

 
624  HL VI, I–II: « (...) leur ,connaissance‘ n’a rien de commun avec notre connaissance à nous, abstraite, 

conceptuelle et désespérément médiate; elle est expérience immédiate, impression, contact, sentiment de 
présence, intuition ...». 

625  Ebd., II–III.  
626  Ebd., III: «En effet, nous sommes tous mystiques, au moins en puissance, comme nous sommes tous 

poètes, et pour la même raison.» 
627  Ebd., III. 
628  Ebd., IV–V: «Comment cristalliser cette nuée de témoignages, comment rendre la vie à cette poussière 

de saints?» 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 141 

spiel ist das dritte Kapitel des zweiten Teils zu nennen, welches mit La France mystique629 

überschrieben ist und in dem für Frankreich bekannte Persönlichkeiten wie Marguerite-

Marie Alacoque630 erwähnt werden. 

3.5.4 «La grande synthèse»631 – Band VII und VIII 

Die Bände VII und VIII nehmen innerhalb der HL eine Sonderstellung ein. Sie entstehen 

im Jahr 1928 nach einer mehrjährigen Pause zu den vorherigen Bänden,632 die mit seiner 

Wahl in die Académie Française und der Auseinandersetzung um die Poésie pure zusam-

menhängen.633 Bremond legt mit ihnen den Versuch einer Synthese vor, indem er eine Art 

Metaphysik aus den Schriften der Heiligen zu erstellen versucht. Es geht ihm darum, diese 

Heiligen als Zeugen einer ihnen gemeinsamen Philosophie des Gebetes zu präsentieren. 

Neben berühmten Autoren wie Franz von Sales und Pierre de Bérulle finden auch solche 

Autoren Erwähnung, die Bremond bislang noch nicht vorgestellt hat, wie beispielsweise 

die Dominikaner Jean François Louis Chardon634 und Alexandre Piny.635 Da die Bände VII 

 
629  „Das mystische Frankreich“. 
630  Marguerite-Marie Alacoque (1674–1690), französische Ordensfrau und Mystikerin, ist die Begründerin 

der Herz-Jesu-Verehrung. Ihre Biographie ist ein wichtiger Bestandteil der französischen Mystik und ist 
von Franz von Sales und Pierre de Bérulle beeinflusst, vgl. Le Brun., J., Art. „Marguerite Marie Ala-
coque“, in: LThK 1, Freiburg, 31993, 313.  

631  „Die große Synthese“, Untertitel des VII. Bandes, der als Klammer für die gesamte Métaphysique des 
Saints gelesen werden kann.  

632  Trémolières, L’histoire littéraire du sentiment religieux de l’abbé Bremond, 113.  
633  Siehe hierzu Kapitel 5 des zweiten Teiles dieser Arbeit.  
634  Jean François Louis Chardon (1595–1651) ist ein französischer Dominikaner, mystischer Theologe und 

spiritueller Autor. Sein bekanntestes Werk La Croix de Jésus où les plus belles vérités de la théologie 
mystique et de la grâce sanctifiante sont établies erscheint 1647, es wurde zwischenzeitlich von den Do-
minikanern neu herausgegeben, vgl. La Croix de Jésus, où les plus belles vérités de la théologie mystique 
et de la grâce sanctifiante sont établies, Paris 2004.  

635  Alexandre Piny (1638–1709), französischer Dominikaner, lehrt in seinen Werken die pur amour, vgl. im 
Folgenden, Raffin, P., Art. «Alexandre Piny», in: DSp12, Paris 1985, 1779–1785. Seine Aufmerksamkeit 
richtet sich auf die Einstimmung des individuellen Willens in den Willen Gottes. Dabei unterscheidet er 
drei Stufen: Das zu wollen, was Gott will, nur das zu wollen, was Gott will, alles, was es auch sei, zu 
wollen, weil Gott es will. Der Schlüssel der pur amour besteht darin, sich selbst loszuwerden, sich auf-
zugeben: Piny, A., La clef du pur amour, Paris 1681, 99–102. Dieser Zustand, nichts anderes mehr und 
alles zu wollen, was Gott will, wird Piny zufolge durch die Praxis des Machen-Lassens (laisser faire) 
erreicht: Dies geschieht nicht durch das Absolvieren frommer Werke, sondern vielmehr durch den be-
ständigen Wunsch und das Bestreben, Gott anhaften zu wollen. Dabei hat dieser zunächst passiv erschei-
nende Akt des Machen-Lassens durchaus eine aktive Komponente, die darin besteht, dass es eine An-
strengung des eigenen Willens ist, der dieses Anhaften wollen vollzieht. Es ist eine beständige Einübung 
des Willens. Es handelt sich um ein freies Wollen, welches um das Wirken Gottes in der Seele eines jeden 
Gläubigen weiß. Der Wille nimmt somit in seiner Gebetslehre eine herausragende Stellung ein. Man muss 
beten wollen, um wahrhaft zu beten. Es ist nicht zufällig, dass Bremond Piny im Zusammenhang mit 
Louis Chardon erwähnt: Er attestiert beiden eine gemeinsame Ausgangsbasis ihrer Werke. Diese besteht 

 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 142 

und VIII in Kapitel vier ausführlich behandelt werden, erfolgt an dieser Stelle keine Kurz-

beschreibung des Inhalts. 

3.5.5 «s’entraîner (…) à bien, à mieux vivre»636 – Die Bände IX–XI 

Die letzten drei Bände der HL erscheinen in den Jahren 1932–1933.637 Sie sind dem christ-

lichen Leben unter dem Ancien Régime gewidmet. Bei der Fertigstellung des letzten Bandes 

war Bremond bereits sehr geschwächt und er erlebt dessen Veröffentlichung selbst nicht 

mehr. 

In neunten Band La vie chrétienne sous l’Ancien régime638 gräbt Bremond längst 

vergessene Texte aus. Als Grund für seine Bemühungen gibt er an: 

„Man hätte sie nicht in dem Maße gekauft, gelesen, wieder gelesen, wenn man nicht 
gehofft hätte, durch sie auf die eine oder andere Weise angeleitet zu werden, gut 
und besser zu leben. Sie waren für Millionen von Christen Freunde, Begleiter, Ide-
engeber (…).“639  

Auch dieser Band ist ein Versuch, dem Leser nichts Wesentliches aus diesem Zeitalter vor-

zuenthalten. Dennoch gesteht Bremond bereits im Vorwort ein, dass er nicht alle Verspre-

chen, die der Titel des Bandes suggeriert, erfüllen kann.640 Denn das christliche Leben, von 

dem er im Titel spricht, behandelt in nur fünf Kapiteln die Taufe, die Eucharistie, die Ma-

rienverehrung, das Verständnis des Sakramentes der Ehe und die Kunst des Sterbens in der 

damaligen Zeit. 

 
darin, den Seelen, die Gott suchen, einen Weg und eine Praxis aufzuzeigen, wie dies gelingen kann. Char-
don illustriert bei diesem Weg die Seite Gottes, Piny geht es um die Seele des einzelnen Gläubigen, er 
nimmt ihn quasi bei der Hand und zeigt ihm den Weg der pur amour. Der Weg, den Piny die Seele führt, 
verdankt sich seinen Erfahrungen als Seelenführer und Beichtvater. 

636  HL IX, II: „Angeleitet werden, um gut, um besser zu leben“. 
637  Eine ausführliche Besprechung der Bände IX und X der HL liefert P.-A. Fabre, Le temps de prier, in: 

Histoire littéraire du sentiment religieux en France Bd. 4, 9–24, im Folgenden abgekürzt mit: Fabre, Le 
temps de prier, und Venard, Histoire littéraire et sociologie historique, 75–86. 

638  „Das christliche Leben unter dem Ancien Régime“. 
639  HL IX, II: «On ne les aurait pas tant achetés, lus, relus si, d’une manière ou d’une autre, on n’avait espéré 

s’entraîner par eux, à bien, à mieux vivre. Ils ont été pour des millions de chrétiens, des amis, des com-
pagnons, des inspirateurs (...)». 

640  Ebd., II. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 143 

Eine groß angelegte Sammlung christlicher Gebete und Hymnen aus der Zeit des 

Ancien Régime und Erklärungen zur Liturgie der damaligen Zeit findet sich in Band X, der 

den Titel La prière des prières sous l’Ancien Régime641 trägt. 

Der letzte Band der HL, Le Procès des mystiques,642 erscheint posthum. Inhalt dieses 

Bandes, wie der Titel bereits andeutet, sind die Prozesse der so genannten Iluminados.643 

Mit der Schilderung dieser Prozesse beschreibt Bremond das Ende dieses mystischen Zeit-

alters. Er markiert dieses durch die Verfolgung der Iluminados in Spanien und Frankreich 

einerseits und den Angriffen auf die pur amour und die quiétude andererseits, beides To-

poi,644 auf die er in diesem letzten Band ausführlich eingeht. 

Der rote Faden der letzten drei Bände wird nach wie vor durch die Frage nach dem 

Gebet markiert.645 Diese letzten Bände sind als ein Appell zu verstehen, sich auf die Suche 

nach einer Renaissance des Christlichen zu begeben, und stellen somit eine Ausgestaltung 

und Konkretisierung der Métaphysique des Saints dar.  

 
641  „Das Gebet der Gebete unter dem Ancien Régime“. 
642  „Der Prozess der Mystiker“. 
643  Unter den Alumbrados oder Illuminados versteht man eine Gruppierung, die im 16. und 17. Jahrhundert 

in Spanien, vorwiegend in Kastilien und Andalusien, auftreten. Diese Gruppen, die teilweise sehr unter-
schiedliche Ausprägungen haben, zeichnen sich durch ein Leben in der Zurückgezogenheit und des so 
genannten illuminierten Gebets, dem die Gruppierung ihren Namen verdankt, aus. In diesen Gruppierun-
gen finden sich Elemente einer Ablehnung der kirchlichen Hierarchie sowie der sakramentalen Vermitt-
lungsgestalt der Kirche, weshalb die Alumbrados, nicht zuletzt wegen einer der Inquisition verdächtigen 
subjektiven Frömmigkeit und einer Überbetonung der persönlichen Erfahrung, als häretisch verurteilt 
wurden. Bedeutende Persönlichkeiten wie beispielsweise Ignatius von Loyola sahen sich teilweise im 
Verdacht des Illuminismus, siehe auch Juan-Tous, P., Art. „Alumbrados“, in: P. Dinzelbacher (Hg.), Wör-
terbuch der Mystik, Stuttgart ²1998, 15–16. 

644  Zu den Begriffen quiétude und pur amour siehe Kapitel 4.3.1 in diesem Teil der Arbeit. 
645  Fabre, Le temps de prier, 22 f. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 144 

4 «La Métaphysique des Saints»646 – Die Metaphysik der 
Heiligen  

Der Titel Méthaphysique des Saints überrascht aus der Sicht eines Mannes, dem einerseits 

das Etikett eines literarischen Historikers angehaftet wird647 und der andererseits offen 

seine „metaphysische Unfähigkeit“648 beklagt. Die Bände VII und VIII der HL, die Bre-

mond unter diesem Titel zusammenfasst, können als das Herzstück seines Werkes begriffen 

werden, da sie versuchen, das bisher Gesagte zu systematisieren. Hier findet eine Bünde-

lung statt, deren Ziel es ist, eine Lehre, eine Synthese zu entwickeln, „eine Theorie, eine 

Metaphysik des christlichen Gebetes“,649 wie Bremond selbst in der Einleitung der Bände 

ankündigt. Die Zielbestimmung wird begleitet von der koketten Anmerkung, dass dies ur-

sprünglich gar nicht die Absicht des Autors gewesen sei, ja dass er nicht einmal im Traum 

an eine solche Unternehmung gedacht habe. Vielmehr habe sich das Elaborieren einer Me-

taphysik sich ihm geradezu aufgedrängt.650  

Dass diese Synthese jedoch alles andere als ein Zufallsprodukt ist, darauf hat Bre-

mond selbst in seiner Korrespondenz und in seinem Frühwerk mehrfach hingewiesen: Zu 

nennen sind an dieser Stelle u. a. der Artikel Christus vivit, in dem sein Wunsch, eine christ-

liche Gebetslehre zu entwickeln, bereits angedacht wird. Bremonds Interesse kreist dabei 

um die Frage, inwiefern die Geschichte der Gnade, die im Menschen wirksam ist, sich im 

Gebet widerspiegelt. Es ist die Frage nach dem Wesen des Gebetes, die ihn seit Langem 

umtreibt und die ihn nicht in Ruhe lässt. Denn für den französischen Priester hat die  

 
646  „Die Metaphysik der Heiligen“, Titel der Bände VII und VIII der HL, in: Histoire littéraire du sentiment 

religieux en France Bd. 3, im Folgenden wiedergegeben mit: HL VII und HL VIII. 
647  Trémolières, F., L’amour des Lettres et le désir de Dieu: Henri Bremond, historien littéraire, in: Histoire 

et littérature chez Henri Bremond, 103–119, 113, der Bremond in der Konzeption seines historisierenden 
Erzählens die Genese einer modernen Hagiographie bescheinigt, ja sogar, eines modernen Heiligen, in 
dessen Vita er die Spuren der Gnade herauszuarbeiten bemüht ist. Im Folgenden abgekürzt mit: Trémo-
lières, L’amour des lettres et le désir de Dieu. 

648  Goichot, Henri Bremond, 36: «incapacité métaphysique». 
649  HL VII, 33: «une théorie, une métaphysique de la prière chrétienne». 
650  Bremond beschreibt die Synthese an dieser Stelle mit dem Bild einer Frucht. Sie besteht aus den Aussagen 

jener Autoren, als deren Anwalt er sich in seiner HL versteht. Dadurch dass Bremond dieser Frucht ge-
wahr geworden ist, obliegt ihm nur noch, sie zu pflücken. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 145 

Antwort auf die Fragen „Was heißt beten? Betet man?“651 weitreichende Konsequenzen. 

Sie betreffen das Verhältnis von Spiritualität und Dogmatik, sie ermöglichen das Etablieren 

einer Ekklesiologie, die die Mystiker und Mystikerinnen nicht als Störenfriede empfindet, 

sondern ihre Erfahrungen als konstitutiv für das Wesen der Kirche begreift. Das Gebet ist 

für ihn ein religiöser Akt, der religiöse Akt schlechthin, der Mikrokosmos, an dem die 

Gnade wirksam ist. In diesem Sinne kann das Gebet als der Garant dafür angesehen werden, 

dass sich die Offenbarung in den einzelnen Gläubigen ereignet und dass der Geist in den 

einzelnen Gliedern wirkt. So hofft Bremond mit der Darlegung seiner Metaphysik die Zahl 

derjenigen, die wirklich beten, erhöhen zu können,652 geht es ihm doch um das Sichtbarma-

chen des Handelns Gottes im Menschen. Im Zentrum seiner Metaphysik stehen die Erfah-

rungen der Mystiker und Mystikerinnen; ihre Texte sind dabei gleichzeitig diejenigen Do-

kumente, die die Erfahrung einerseits bezeugen und andererseits konstituieren.653  

Wer nun aufgrund des Titels auf eine Abhandlung hofft, wird herb enttäuscht; viel-

mehr wird der essayistische Stil weitergeführt, indem Bremond den Mystikern und Mysti-

kerinnen ein Forum bietet. Die einzelnen Zeugen treten vor und legen so Zeugnis ab für ein 

und dieselbe Sache.654 Denn was, so Bremond, könnte noch beeindruckender sein, als eine 

derart vor Augen geführte Einstimmigkeit der Aussagen?655  

Dem Band VII vorangestellt sind mehrere Mottos,656 die den Kern der von Bremond 

angestrebten Synthese bereits im Vorfeld herausschälen. Sie geben einen Vorgeschmack 

auf Bremonds Vorstellung vom Wesen des Gebetes, sie kennzeichnen es als den Erhabens-

ten aller Akte schlechthin. Das Besondere an diesem Akt liegt darin, dass er ohne große 

Anstrengung vollzogen werden kann, indem sich der Mensch Gott mit seinem ganzen We-

sen zuwendet.657 In der Voraussetzungslosigkeit dieser Zuwendung bahnt sich für Bremond 

 
651  Bremond in einem Brief an Don Giuseppe de Luca, in: Don Giuseppe de Luca et l’abbé Bremond, 137. 
652  Inquiétude, 340. Hinter dem Wort „wirklich“ verbirgt sich das Newman’sche „real“, das auch in diesem 

Sinne begriffen werden muss: Es geht um das Gebet als Glaubensakt, es soll die Bedingung der Möglich-
keit ausgeführt werden, dass der Geist in seiner Kirche bzw. in den einzelnen Gläubigen am Werk ist. 

653  Le Brun, Henri Bremond et la métaphysique des Saints, 10. 
654  HL VII, 33.  
655  Ebd., 33. 
656  Es handelt sich u. a. um Zitate aus den Werken von Newman und Bossuet, die in ihren Aussagen bereits 

darauf hinweisen, dass es sich beim Gebet um etwas handelt, das sich „im innersten des Herzens abspielt“ 
und dass es in der Lage ist, die Seele „auf eine himmlische Art und Weise“ in Bewegung zu setzen, ebd., 34.  

657  Und Bremond charakterisiert in paradigmatischer Weise den Zustand des adhérer à Dieu, das Anhaften 
an Gott folgendermaßen, vgl. ebd., 34: «Quand quelque fois même vous vous trouverez à l’oraison sans 
pouvoir produire une seule bonne pensée, comme une souche, comme une bête devant Dieu: qu’importe? 

 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 146 

eine Antwort auf jene spirituelle Trockenheit an, unter der er selbst jahrelang beim Gebet 

gelitten hat. Es drängt sich der Eindruck auf, dass Bremond hier auf literarischem Gebiet 

nach einer Arznei für seine Unfähigkeit, Gott zu fühlen, sucht.658 

Es wäre aber zu kurz gegriffen, die Genese der HL ausschließlich auf ein individuell-

spirituelles Manko zurückzuführen. Bremond verfolgt mit der Abfassung seiner HL meh-

rere Zielsetzungen659: Da ist zum einen der bereits skizzierte Wunsch, eine Theorie des 

christlichen Gebetes freizulegen, die zeigt, wie Christus in den Seelen der Mystiker und 

Mystikerinnen am Werk ist. Bremond will jenen Ort aufzusuchen, an dem sich Beziehung 

ereignet, an dem die spröde Neuscholastik überwunden und sich ein Christsein anbahnt, das 

aus der Tiefe jener Gottesbeziehung lebt, um die Bremond selbst so sehr ringt, weil er um 

sie weiß, ohne sie zu spüren. Darüber hinaus begreift er seine HL als Möglichkeit, den 

Schatz mystischer Literatur über den katholischen Kontext hinaus einem breiten Publikum 

nicht nur zugänglich, sondern dabei gleichzeitig auf die kulturelle, literarische und anthro-

pologische Konstante der christlichen Literatur aufmerksam zu machen.660 Unter dem 

Blickwinkel der modernistischen Querelen kann die HL als der Versuch begriffen werden, 

sich aus dem stark umkämpften Feld der Apologetik in jenen der Literatur zurückzuziehen 

und still, heimlich und leise jenes Vorhaben umzusetzen, bei dem die Begriffe Gefühl, Seele 

und Tiefen-Ich, die er hierfür kreiert,661 vielleicht mehr verschleiern als erhellen, was aber 

im Gesamten als der Versuch gesehen werden kann, auf literarischer Ebene ein postmoder-

nistisches662 Manifest zu sein? Und kann man der HL, die sich zeitlich zwischen der In-

quiétude religieuse und Bremonds Auseinandersetzung um die Poésie pure663 einordnen 

lässt, nicht die Intention bescheinigen, einerseits das Gespür für diese Unruhe aufrecht-

 
Il n’y a alors qu’à consentir et à adhérer à la vérité de l’être de Dieu ... adhérer à la vérité, consentir à la 
vérité, c’est mettre Dieu en possession du droit qu’il a sur nous. Cet acte comprend seul tous les actes, 
c'est le plus grand, le plus élevé que nous puissions faire ... cet acte est grand, il est parfait; mais en même 
temps, je dis qu’il doit être fait tout simplement sans effort, par un retour de tout le cœur vers Dieu.» 

658  Und dass dem so ist, hat er selbst immer wieder betont, vgl. Anmerkung 114. 
659  Vgl. im Folgenden Jossua, J.-P., En relisant Bremond, in: Revue des sciences philosophiques et théolo-

giques 98 (2014), 733–754, im Folgenden abgekürzt mit: Jossua, En relisant Bremond. 
660  Zu Beginn des 20. Jahrhunderts sind die Hauptvertreter der christlich-spirituellen Literatur in Frankreich, 

d. h. Pascal, Bossuet und Fénelon noch im kulturellen Gedächtnis der Franzosen eingeschrieben, so dass 
Bremond mit seiner HL deren Aktualität zeigen, und gleichzeitig dafür sorgen kann, dass diese nicht in 
Vergessenheit geraten, vgl. ebd., 734.  

661  Zu den Begriffen siehe Kapitel 4.1 im zweiten Teil der Arbeit. 
662  Man könnte an dieser Stelle auch schon fragen: Und vielleicht auch ein postmodernes Unterfangen zu 

sein? 
663  Vgl. Kapitel 6 des zweiten Teiles dieser Arbeit. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 147 

erhalten zu wollen, indem sie anhand der Biographie von Mystiker und Mystikerinnen als 

Konstante sichtbar gemacht und zur Sprache gebracht wird und andererseits jene Synthese 

vorbereitet, die Bremond in Prière et poésie ausdifferenziert, nämlich dass mystische und 

poetische Erfahrung sich durch ein Empfangen des Unsagbaren gleichen.664 

Die Annahme, mit der HL einen Rechtfertigungsversuch beeindruckenden Ausma-

ßes vor uns zu haben, mit dem Bremond versucht, das fehlende Gefühl der Präsenz Gott 

insofern zu kompensieren, als dieser Zustand nun als das wahrhafte Gebet schlechthin le-

gitimiert wird, greift folglich zu kurz. Gleichzeitig ist es offensichtlich, mit welch großem 

Interesse und mit welcher Präzision sich Bremond ans Werk macht, um das Innenleben der 

Seelen, das Innenleben der Mystiker und Mystikerinnen aufzuzeigen. Bremond wählt die-

sen Zugang, um jenes Fundament freizulegen, auf dem seine Gebetslehre aufruht.  

Im Folgenden soll dieses Fundament vorgestellt werden, indem zunächst einmal 

herausgearbeitet werden soll, was das Wesen des Gebetes für Bremond ist; dem schließt 

sich in Form einer via negationis die Untersuchung der einzelnen Pfeiler an, auf denen sein 

Gebäude aufruht und in einem letzten Schritt wird die Bremond’sche Konzeption von Spi-

ritualität anhand der zwei Bände der Métaphysique des Saints in den Blick genommen. 

4.1 «Ce je ne sais quoi»665 – Die theozentrische Ausrichtung des 
Gebetes  

Im Zentrum von Bremonds Gebetstheorie steht das, was er mit Gefühl, dem real im 

Newman‘schen Sinn umschreibt. Der Anspruch, das Wesen des Gebetes freizulegen, ist 

hoch und erfordert einen genaueren Blick auf die Bestandteile, die seine Theorie konstitu-

ieren.  

Das Gebet, so nähert sich Bremond der Thematik an, ist Spekulation, Musik, Poesie 

und Tanz zugleich.666 Durch diese Aussage wird die Universalität des Gebetes mehr postu-

liert als verifiziert. Dennoch wird er nicht müde, in immer neuen Anläufen das zu präzisie-

 
664  Jossua, En relisant Bremond, 735. 
665  „Dieses ich weiß nicht was“, HL VII, 36. 
666  Ebd., 36: «elle est (…) spéculation, poésie, musique, danse même». 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 148 

ren, wonach er sucht, nämlich jenes Ich weiß nicht was, das aus einem Gebet ein Gebet 

macht.667  

Bremond sucht dieses je ne sais quoi zunächst in Anlehnung an die katholische Tra-

dition zu bestimmen.668 Als die zwei geläufigsten Definitionen des Gebetes innerhalb der 

Catholica nennt er die Erhebung der Seele zu Gott und die Bitte an Gott um Beistand und 

Hilfe. Es erstaunt nicht, wenn Bremond im weiteren Verlauf seiner Ausführungen erklärt, 

dass aus theologischer und metaphysischer Sicht nur die erstgenannte Definition, also die 

theozentrische, an das Wesen des Gebetes heranreicht. Denn wäre die Bitte ein konstitutives 

Element des Gebetes, so könnte man das Sanctus oder die Doxologien nicht mit Recht als 

Gebet bezeichnen.669 Er reiht eine Vielzahl von Gebetsdefinitionen berühmter Mystiker und 

Mystikerinnen aneinander und kommt zu dem Schluss, dass die Gemeinsamkeit in der Er-

hebung der Seele zu Gott besteht. Folglich treffen für ihn Anbetung und Ehrerbietung das 

Wesen des Gebets, während die Bitte nur eine additive Funktion übernimmt. Das Bittgebet 

selbst ist nur dann wirklich Gebet, wenn es gleichzeitig auch Anbetung ist.670 Diese Anbe-

tung kann nur dann vollzogen werden, wenn der Glaube an einen Gott, der Person ist, als 

Bedingung der Möglichkeit des Gebetes gegeben ist, und somit der Glaube an die unmit-

telbare Anwesenheit Gottes im Gebet impliziert ist. Antwort auf die Präsenz Gottes ist das 

religiöse Gefühl, das dabei im Betenden entsteht.671 Solch ein Zustand muss sich jedoch 

beim Gebet nicht zwingend einstellen. Gleiches gilt für den Wunsch, sich beim Gebet seiner 

schlechten Eigenschaften zu entledigen. Dies kann eine Folge des Gebetes sein, jedoch 

nicht das eigentliche Ziel. Der Wunsch nach Perfektion rühre daher, dem Geliebten gefallen 

zu wollen, so Bremond. Um seinetwillen, nicht um unseretwillen streben wir die Perfekti-

onierung des eigenen Ichs an.672 Die Initiative liege bei Gott, da aufgrund seiner Präsenz 

ein religiöses Gefühl, welcher Art auch immer, erst ermöglicht wird; eine Position, die sich 

 
667  Ebd., 36: «Mais ici nous étudierons presque uniquement l’essence même de la prière, et de la prière 

chrétienne, ce je n’ai sais quoi qui fait qu’une prière est prière, et qu’elle est prière chrétienne». 
668  Ebd., 36 f. 
669  Ebd., 36. 
670  Ebd., 38. So auch Werbick, J., In Gottes Ohr? Notizen zu Bittgebet, Theodizee und zum Dialogcharakter 

des Betens, in: Striet, M. (Hg.), Hilft beten? Schwierigkeiten mit dem Bittgebet, Freiburg-Basel-Wien 
2010, 31–57, hier 41. Werbick betont an dieser Stelle, dass es auch beim Bittgebet um ein Sich lösen, um 
ein Entsagen geht und dass sich der frei Gebende einem anderen übergibt. In diesem Sinne soll auch das 
Bittgebet in die Anbetung führen. 

671  HL VII, 43. 
672  Ebd., 62. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 149 

Bremond zufolge auch im zentralen christlichen Gebet, dem Vaterunser, widerspiegele. 

Dessen Beginn verweist auf die absichtslose Ausgerichtetheit auf Gott, den Vater: Der 

Gläubige erhebt sich mit den Formeln Dein Name, Dein Wille, Dein Reich zunächst zu Gott 

empor, erst danach erfolgt die auf ihn selbst gerichtete Perspektive mit den Worten unser 

Brot, vergib uns unsere Schuld; das „Dein“ kommt vor dem „Uns“.673 Deshalb fasst er das 

hier skizzierte Fundament des Gebetes auch mit dem Begriff Theozentrismus674 zusammen, 

das die völlige Ausgerichtetheit auf Gott betont und für ihn die angemessene Form des 

christlichen Gebetes darstellt. 

4.2 «théocentrisme», «ascétisme», «panhédonisme», 
«anthropocentrisme»675 – Ein erstes Abstecken des Terrains 

Um den Theozentrismus von anderen Gebetsvorstellungen abzugrenzen, steckt Bremond 

sein Feld klar ab, indem er in Form von Ismen einige Grenzpfeiler anführt, die sich von der 

Essenz seiner Gebetslehre unterscheiden und in ihrer Andersartigkeit seine eigene Position 

klarer hervortreten lassen. Der Theozentrismus, so führt er aus, ist für ihn jene spirituelle 

Lehre, die den Vorrang des Gebetes vor der Askese kennzeichnet.676 Die Bewegung, die er 

dabei kennzeichnet, geht vom Schöpfer auf die Geschöpfe.677 

Für Bremond ist Beten gerade nicht das, was er unter der Bezeichnung Anthropo-

zentrismus subsumiert. Damit meint er jene Auffassungen, die sich vom Gebet entweder 

ein göttliches Wohlgefallen oder ein Fortkommen auf dem Weg der Heiligkeit erhoffen.678 

Den Anthropozentrismus unterteilt er dabei in zwei Strömungen: Die erste betitelt Bremond 

mit Panhedonismus und ordnet ihr als Vertreter Pascal, Nicole und Bossuet zu; die zweite 

bezeichnet er als Asketismus, ein von ihm kreierter Neologismus, zu dessen Vertretern er 

eine Vielzahl Jesuiten zählt, besonders diejenigen Jesuiten, die Lallemant und seine Schule 

 
673  Ebd., 41. 
674  Le théocentrisme, vgl. ebd., 57. 
675  „Theozentrismus“, „Asketismus“, „Panhedonismus“, „Anthropozentrismus“. Mit diesen Begriffen skiz-

ziert Bremond verschiedene Strömungen, die ihm dabei helfen, seine eigene Spiritualität des Gebetes 
klarer hervortreten zu lassen, vgl. ebd., Kapitel II–IV. 

676  Während der Anthropozentrismus für ihn dadurch gekennzeichnet ist, dass er die Askese über das Gebet 
stellt. 

677  Marxer, L’École française, 892. Der Christozentrismus, der in der modernen Mystik keine so dominante 
Rolle spielt, nimmt hingegen seinen Ausgang von den Geschöpfen, die dann auf den Schöpfer verweisen.  

678  HL VII, 42–43. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 150 

ablehnen.679 Seine Formel für die panhedonistische Richtung lautet: „Kein Wohlgefallen, 

kein Gebet“.680 Dahinter verberge sich die verbreitete Gleichsetzung der Frömmigkeit mit 

Sensibilität, Affektivität und Emotionalität, die auch von der noch im Entstehen begriffenen 

Disziplin der Religionsphilosophie vertreten werde. Ihre Analysen legten auf die Bedeutung 

des Gefühls besonderen Wert.  

Das Wesen des Gebetes von falschen Konventionen zu befreien, ist Bremonds Ziel. 

Und so ist für ihn die Vorliebe für eine bestimmte Form des Gebetes, für eine bestimmte 

geistliche Übung selbst schon Anthropozentrismus.681 

Mit Hilfe des Begriffes Asketimus warnt Bremond vor einer Gleichsetzung von Re-

ligion und Moral. Diese Gefahr glaubt er in dem Buch François de Sales Directeur d’âmes. 

L’Education de la volonté,682 eine Dissertation von F. Vincent, die 1923 bei Beauchesne 

erscheint, zu erkennen. Erfolg und Verbreitung dieses Werkes verdanken sich der Tatsache, 

dass es auf den spirituellen Zeitgeist zu Beginn des 20. Jahrhunderts zu antworten ver-

mag.683 Dieser besteht, wie Vincent selbst zu Beginn seiner Dissertation ausführt, in dem 

Interesse der französischen Öffentlichkeit an Anweisungen zur Willens- und Charakterfor-

mung. Vincent gibt nun diesem Bedürfnis Nahrung, indem er aufzeigt, dass kein anderer 

als Franz von Sales selbst in diese Kunst eingewiesen hat, indem er sich auf das eigene Ich 

konzentrierte. Bremond bemängelt an dieser Interpretation, dass die Kultivierung des eige-

nen Ichs das zum Vergessen bringe, was für das Christentum zentral sei,684 und stellt als 

Beweis dem Leser eine Zusammenfassung der Thesen Vincents vor: Religion bestünde für 

ihn wesentlich in moralischer Vervollkommnung, das Christentum sei für ihn mit morali-

schem Fortschritt gleichzusetzen. Kein Wunder, dass Bremond durch die Veröffentlichung 

des Werkes aufgewühlt ist. Er beschreibt seine Gefühle folgendermaßen: 

„Die Philosophie, welche das Rückgrat meiner literarischen Geschichte darstellt, 
wurde vom Sockel gestoßen, schwankte wie ein betrunkener Mann. Der Band über 

 
679  Ebd., 43. 
680  Ebd., 43. 
681  Ebd., 60. 
682  Vincent, F., François de Sales Directeur d’âmes. L’Education de la volonté, Paris 1923. Bremond hat den 

Titel des Werkes in seiner HL mit François de Sales directeur d’âmes et éducateur de la volonté nicht 
exakt wiedergegeben, vgl. HL VII, 27. Zur ungenauen Wiedergabe des Titels siehe auch: Le Brun, Henri 
Bremond et la Métaphysique des Saints, hier Anmerkung 12. 

683  Vgl. ebd., 11. 
684  HL VII, 59. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 151 

die Ecole française löste sich vollständig auf. Ich hatte von Franz von Sales nichts 
verstanden.“685  

Diese kritisch wirkende Selbsteinschätzung wird jedoch wenige Seiten später in einer Rand-

bemerkung widerlegt, die zeigt, dass Bremond keineswegs der Meinung ist, von Franz von 

Sales nichts verstanden zu haben: 

„Jetzt wird es verständlich, warum ich mich so lange mit der Doktorarbeit von Herrn 
Vincent aufhalte. Sie drückt auf das Wunderbarste das Gegenteil von dem aus, was 
ich denke, so dass ich nur die tausend Formulierungen umkehren muss, um, frisch 
und anschaulich, die angemessene Übersetzung meiner eigenen Gedanken zu fin-
den.“686 

Der Fehler Vincents besteht in Bremonds Augen darin, dass er durch die Identifikation von 

Moral und Religion die Idee der Religion selbst verändert. Bei Vincent erhält selbst die 

Liturgie einen moralischen Charakter, der Akt des Gebetes einen moralischen Anstrich. 

Quelle und Ziel der moralischen Vervollkommnung ist die Besinnung auf sich selbst.687 

Vincents Überlegungen gipfeln in der Aussage, dass Franz von Sales diese Identifikation 

von Religion und Selbstbesinnung angepriesen habe, und fordern Bremond dazu heraus, 

darauf aufbauend seinen Gegenentwurf vorzustellen.  

Der Weg, auf den Bremond seine Leser führen will, ist die Ablehnung all jener Ge-

betspraktiken, die der Realisierung der reinen Liebe, der pur amour, entgegenstehen könn-

ten.688 Denn die Askese ist für ihn nur eine Vorbereitung auf die Liebe und daher nur ein 

 
685  Ebd., 51: «La philosophie qui fait l’épine dorsale de mon histoire littéraire se disloquait, chancelait 

comme un homme pris de vin. Le volume sur l’Ecole française s’effondrait tout entier. Je n’avais rien 
compris à François de Sales». 

686  Ebd., 52, Anmerkung 2: «On comprend maintenant pourquoi je m’attarde à la thèse de M. Vincent. Elle 
exprime avec tant de bonheur le contraire de ce que je pense que je n’ai qu’à en prendre à rebours les 
mille formules pour trouver, lumineuse et pittoresque, la traduction adéquate de ma propre pensée». 

687  Ebd., 55. 
688  Denn, so Bremond, die Pointe in der Realisierung der pur amour besteht gerade darin, dass in ihr das 

Machen und das Wollen ineinanderfließen. So ist die pur amour in seiner Interpretation der Schriften von 
Alexandre Piny jene Tugend, in der Wollen und Machen eine Einheit bilden: Der Gläubige kann – wenn 
er die pur amour praktiziert, gar nicht anders als dem Wollen ein Machen folgen zu lassen. Wollen und 
Machen verschmelzen bei der pur amour, vgl. HL VIII, 378. Diese Aussage ist insofern wichtig, als sonst 
leicht der Eindruck entstehen könnte, dass Bremond die Askese an sich ablehnt, was jedoch nicht der Fall 
ist, wie er in ebd., VIII, 378 schreibt: «Eh quoi! L’ascèse commune nous dispenserait-elle du ,vouloir‘? 
Non, certes. Elle condamme violemment le psittacisme moral, tout ,faire‘ qui ne serait pas commandé et 
animé par un ,vouloir‘, mais elle est avant tout la discipline du ,faire‘. Aucune des vertus qu’elle nous 
façonne à pratiquer ne peut se contenter du ,vouloir‘, chacune d’elle exige impérieusement le ,faire‘». 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 152 

Mittel, während die Liebe selbst als Ziel substanziell zum Gebet gehört.689 Als Hindernisse 

auf dem Weg zum wahren Gebet gelten für ihn der Wunsch nach religiösen Gefühlen, nach 

Tröstung sowie die Festlegung auf bestimmte asketische Praktiken und Frömmigkeitsübun-

gen; Tendenzen, die er mit den Begriffen Panhedonismus und Asketismus einzufangen ver-

sucht. Für ihn hat das asketische Gebet die moralische Bereicherung der Seele zum Ziel.690 

Diese asketische Tendenz habe den theozentrischen Charakter des Gebetes aufgrund des 

Kreisens um das eigene Ich verdunkelt. Als Essenz des Gebetes galt fortan, so konstatiert 

Bremond, dass sich das Ich aktiv um seine Tugenden bemüht.691 An dieser Entwicklung 

kritisiert er, dass das Gebet in sich selbst noch keine asketische Übung ist.692 

4.3 «La fine pointe»693 – Die Verortung des Theozentrismus in der 
Seelenspitze  

Gott anhaften zu wollen, ist für Bremond zentral. Im Menschen gibt es einen ganz bestimm-

ten Ort, an dem sich die Verschränkung von Gottes Präsenz in uns und unser Einstimmen 

in diese Präsenz ereignet. Es ist, und an dieser Stelle treffen seine Ausführungen auf mys-

tische Traditionen, die fine pointe, die Seelenspitze. Sie ist der Sockel, auf dem seine Ge-

betslehre aufbaut. Gestützt wird dieser Sockel dadurch, dass Bremond die heiligmachende 

Gnade in der Seelenspitze beheimatet sieht. Dies ist das theologisch-philosophische Grund-

gerüst, welches auf die Ortsbestimmung Seelenspitze folgt.694 

Zur Veranschaulichung dieses Ortes schickt er die Unterscheidung zwischen Ani-

mus und Anima, Oberflächen-Ich und Tiefen-Ich695 voraus, und beruft sich bei dieser Un-

terscheidung u. a. auf Paul Claudel und Teresa von Avila.696 Bremond stimmt mit ihnen 

 
689  HL VII, 60: «L’ascèse n’est qu’une préparation à l’amour, et donc un moyen; la prière est l’amour même, 

est donc une fin.» Bremond spricht dem Asketismus an dieser Stelle ab, ein angemessener Zugang zur 
pur amour zu sein, da er in ihm die Gefahr sieht, dass das Ich die vollbrachten Übungen sich selbst zu-
schreibt. 

690  HL VIII, 476. 
691  Ebd., 477. 
692  Ebd., 480: «Bien plus efficace, la prière n’est que prière.» 
693  „Die Seelenspitze“, HL VII, 63. 
694  Vgl. Le Brun, Henri Bremond et la métaphysique des Saints, 17. 
695  Siehe dazu ausführlich Kapitel 5 des zweiten Teils der Arbeit. 
696  HL VII, 64: «Ceci vous paraîtra peut-être une extravagance, disait sainte Thérèse à ses filles, et cependant 

rien de plus réel ... Certains effets intérieurs donnent la certitude qu’il y a une je ne sais quelle différence, 
mais très réelle, entre l’âme et l’esprit». 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 153 

darin überein, dass in jedem Menschen Seele und Verstand koexistieren. Während der Ver-

stand an der Oberfläche bleibt und sich von Begrifflichkeiten nährt, ist die Seele der Tempel 

Gottes und somit jener Ort im Menschen, in dem er Gottes fähig werden kann, weil er nur 

hier, an diesem Ort, „Gottes voll“ werden kann.697 Dieser Ort wird von Augustinus und 

Pascal Herz, von den Mystikern dagegen Seelenfünklein oder Seelenspitze genannt. Bre-

mond schließt sich der Terminologie Franz‘ von Sales an und verwendet für diesen Ort 

ebenfalls den Begriff Seelenspitze. Die Unterscheidung dieser zwei Ichs scheint ihm wich-

tig, da gerade das Tiefen-Ich in seiner Bedeutung von Philosophen und Theologen verkannt 

worden sei. Dabei sei es gerade diese Unterscheidung der beiden Ichs gewesen, auf deren 

Rücken eine Theorie des christlichen Gebetes überhaupt habe entstehen können.698 

Entwickelt wurde sie vor allem von den mittelalterlichen Mystiker und Mystikerin-

nen699 und von der spirituellen Avantgarde des 17. Jahrhunderts. Bei Letzterer hat Bremond 

primär die salesianische Gebetsphilosophie im Blick, für die seiner Interpretation zufolge 

Lieben oder Beten nichts anderes ist als das Anhaften an das Mysterium der heiligmachen-

den Gnade.700 „Wir lieben und wir beten, indem wir uns so wollen wie wir sind, das heißt, 

durch Christus verbunden mit Gott.“701 An dieser Stelle beruft sich Bremond auf die hei-

ligmachende Gnade, jenen Gnadenzustand, der bereits bei einem getauften Kind vorzufin-

den und folglich in jedem getauften Menschen vorhanden ist.702 Diese in jedem Christen 

vorhandene Gnade wird nun insofern zum Gebet, als der Christ durch seinen freien Willen 

dieser Gnade zustimmt, in sie einstimmt. Dieser Akt der Zustimmung ist für Bremond der 

religiöse Akt schlechthin.703 Er ist für ihn nichts anderes als die Ausformulierung des pau-

linischen Satzes in Gal 2,20: „Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir.“ Damit 

Christus wirklich in der Seele leben kann, ist ein Akt der Zustimmung nötig. Es ist ein 

 
697  Ebd., 65. 
698  Ebd., 65. 
699  An dieser Stelle erwähnt Bremond den Einfluss von Richard von Sankt Viktor auf die rheinisch-nieder-

ländische Mystik, und geht dabei auf unterschiedliche, auch deutsche Bezeichnungen von Seelenspitze, 
wie beispielsweise „in unserm Innigsten … Das Fünkell der Seele“ bei Eckhart und das „Gemüt“ bei 
Tauler ein, ebd., 63–64, Anmerkung 1. 

700  Ebd., 70. 
701  Ebd., 70. 
702  Ebd., 70. 
703  Ebd., 72. Bremond verwendet an dieser Stelle erneut die Wörter acquiescement und adhérence, die für 

ihn aber ein – und dasselbe bedeuten: Das Einstimmen, Zulassen, Geschehen-Lassen, Anhaften an der 
Tatsache, dass Gott bereits in uns ist und in uns wirkt: «Cette adhérence (…) est le terme de notre activité 
religieuse, l’acte religieux en soi.» 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 154 

aktives Anhaften an die passive, d. h. von uns zunächst unbemerkte Tatsache, dass Christus 

in uns betet.704 Der Wunsch, dem göttlichen Willen anhaften zu wollen, ist Bremond zu-

folge nichts anderes als Beten. Deswegen gibt es für ihn folglich keinen Unterschied mehr 

zwischen Vita activa und Vita contemplativa, da jegliche wahrhaft christliche Handlung 

bereits Kontemplation ist. Kontemplation und Anhaften sind ein und dieselbe Sache.705  

Worin besteht nun bei diesem Vorgang die Aktivität des Menschen? Die einzige 

menschliche Aktivität in diesem Prozess besteht in der Reaktion der Seelenspitze auf die 

Präsenz Gottes. Bremond kritisiert an dieser Stelle erneut die Konzentration auf den 

menschlichen Willen, der für ihn besonders beim Asketismus vorherrschend erscheint. Denn 

die tatsächlichen menschlichen Aktivitäten, die bei diesem Zusammenspiel in der Seelen-

spitze ablaufen, sind sehr gering, da es letztendlich der Geist ist, der sie bewirkt. Sie sind 

also nicht menschengemacht, und damit ist die Beschäftigung mit dem eigenen Ich und dem 

menschlichen Willen beim Gebet für Bremond ad absurdum geführt.706 Folglich ist es der 

Heilige Geist, der uns handeln lässt.707 Die heiligmachende Gnade ist für Bremond nichts 

anderes als die Weiterführung des Gedankens, dass Christus in uns lebt; es sind die Erfah-

rungen der Mystiker und Mystikerinnen, die davon Zeugnis geben.708 

Gott lebt in uns. Das Einstimmen in diese Tatsache, ist, so Bremond, die eigentliche 

Aktivität der Seelenspitze.709 Diese beiden Prämissen, die Seelenspitze, deren Aktivität er 

 
704  Ebd., 72: «Le Christ vit en nous, il prie, il gémit, il adore en nous (…)». 
705  Ebd., 77. 
706  Ebd., 78. 
707  Ebd., 70, Anmerkung I. 
708  Bei seinem Rückgriff auf die heiligmachende Gnade, auf der seine Gebetslehre aufruht, handelt es sich 

um eine Waghalsigkeit Bremonds, die Diskussionen hervorgerufen hat. Ist die Waghalsigkeit dergestalt, 
dass sie das Gebäude ins Wanken bringt? Soll sie von der eigentlichen Theorie ablenken bzw. diese the-
ologisch absichern? Neben dem Bemühen, möglichst unangreifbar zu bleiben, eröffnet das Rekurrieren 
auf die heiligmachende Gnade eine theologische Facette, die zumindest erwähnt werden sollte: Es geht 
Bremond um die Bedingung der Möglichkeit, Dogma und Seele, oder anders gesagt, kollektive und indi-
viduelle Erfahrung miteinander zu verknüpfen. Den Phänomenen der Ekstase oder der unio mystica, die 
das mystische Gebet kennzeichnen, wird lediglich zugestanden, die volle Realisation der heiligmachen-
den Gnade zu sein, sie sind jedoch kein konstitutives Moment des mystischen Gebetes, siehe hierzu auch 
Le Brun, Henri Bremond et la métaphysique des Saints, 17 f.  

709  Marxer, L’École française, 904 weist darauf hin, dass Bremonds Erfahrungsbegriff eine Reduktion der 
christologischen Komponente mit sich bringt: Christus wird in gewisser Weise zum Modell degradiert, 
eine Tendenz, die Marxer zufolge auch der modernen Mystik anhaftet. Dies ist die notwendige Folge 
seiner Unternehmung, die spezifisch christliche Spiritualität universalisieren zu wollen. Christlich bleibt 
sie jedoch in der Weise, in der Bremond am Begriff «sacrifice» festhält, der auf das Kreuz verweist: Opfer 
in dem Sinn, dass das Zunichtewerden des eigenen Willens erforderlich ist, und die Spiritualität der Bre-

 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 155 

hier psychologisch auslegt, und die heiligmachende Gnade, welche die theologische Prä-

misse darstellt, sind für ihn die Säulen, auf denen er seine Gebetslehre aufbaut.710  

Allerdings spüren wir diese Präsenz nicht, wir werden ihrer nur selten gewahr. Bre-

mond macht mit den Worten Franz‘ von Sales darauf aufmerksam, dass häufig kein Unter-

schied zwischen Gott und dem Gefühl von Gott gemacht wird.711 An dieser Stelle wird 

deutlich, was Bremond wirklich unter Gefühl versteht: Es geht nicht um Emotionen, son-

dern um ein Sich-gewahr-Werden der fundamentalen Verwiesenheit der menschlichen 

Seele auf Gott, sowie der Aufforderung, dieser Abhängigkeit durch ein Anhaften an Gottes 

Willen zu entsprechen. Die Vereinigung zwischen Gott und dem Menschen, die sich in der 

Seelenspitze ereignet, ist Bremonds Theorie zufolge gerade nicht ein göttliches Wohlgefühl, 

wie es vielfach behauptet wird.712 In dieser Äußerung klingt die versteckte Kritik an, dass 

die Religionspsychologie sich zu stark auf das religiöse Gefühl und zu wenig auf den reli-

giösen Akt konzentriert hat. Denn dieser ereignet sich unbewusst in unserer Seele, und für 

dieses Geheimnis, die nicht gefühlte Handlung Gottes im Menschen, gibt es in der christli-

chen Sprache ein altes Wort: nämlich mystisch.713 Für Bremond sind Gebet und mystische 

Theologie ein und dieselbe Sache.714 Während die spekulative Theologie die Erkenntnis 

Gottes zum Gegenstand hat, gehe es der mystischen Theologie um die Liebe Gottes. Diese 

Theologie wird mystisch genannt, weil ihr etwas Geheimnisvolles und Unsagbares anhaftet.  

Bei dem von Bremond postulierten Anhaften an die Gnade Gottes, dem Vollzug der 

pur amour,715 handelt es sich um einen weiteren Begriff, der ihm dabei hilft, das Wesen des 

Gebetes genauer zu erfassen. Es geht ihm um die Darstellung eines Sachverhaltes; nicht um 

die Vorstellung einer Methode. Das Verlangen nach einer Methode lässt – so Bremond – 

vielmehr erkennen, dass jemand die beiden Teile der Seele noch nicht zu unterscheiden 

gelernt hat.716 Denn eine Methode richtet sich an unsere eigenen Fähigkeiten; aber es wäre 

 
mond’schen Gebetslehre darauf zielt, ein Akt des Willens zu sein, der ein Geheimnis beinhaltet: Fabre, 
Le temps de prier, 23.  

710  HL VII, 70: «Ces deux fondements posés, l’un psychologique – description de la fine pointe –; l’autre 
métaphysique et théologique – la fine pointe, ,demeure‘ de la grâce sanctifiante – voyons l’édifice». 

711  Ebd., 78. 
712  Ebd., 79. 
713  Ebd., 86: «(…) la langue chrétienne a un vieux mot pour exprimer ces obscures merveilles: elles les 

appelle mystiques.» 
714  Ebd., 86: «L’oraison et la théologie mystique ne sont qu’une même chose …» 
715  Zu diesem Begriff siehe Kapitel 4.8 des zweiten Teiles der Arbeit. 
716  HL VII, 94. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 156 

absurd, von einer Kunst, Gott zu lieben, sprechen zu wollen, da der Wille nur dann liebt, 

wenn er zu lieben wünscht. Die Gottesliebe kann jedoch durch keine Methode der Welt 

erreicht werden.717 Vor allem, weil diese Liebe zunächst noch nicht einmal gespürt wird.  

Worauf also zielt der ehemalige Jesuit mit seiner Gebetslehre? Es handelt sich, wie 

er selbst sagt, um eine surméthode,718 eine Didaktik des Gebetes; denn wenn Lieben darin 

besteht, lieben zu wollen, dann muss man sich so verhalten, als ob man lieben wolle und 

muss sich dies durch ein ständiges „Ich will“ vor Augen führen.719 Das bedeutet, dass für 

Bremond das „Ich will“ mit dem „Ich fühle“ identisch ist, da seiner Definition zufolge das 

Fühlen ja gerade darin besteht, dem göttlichen Willen anhaften zu wollen.  

Das Interessante an dieser Didaktik ist nun, dass Bremond sie dem klerikal-monas-

tischen Kontext entwindet und allen Gläubigen zugänglich machen will. Dieses Bedürfnis 

zeigt sich anhand der angeführten Unterscheidung zwischen théologie mystique und vie 

mystique720: Während Erstere eine besondere Kunst ist, ist das mystische Leben jedem zu-

gänglich. Mit anderen Worten: Die mystische Theologie ist eine Art Geheimwissenschaft 

von Gott, während das mystische Leben das Prinzip des Ruhens in Gott ist.721 Die mystische 

Theologie hat die Erkenntnis Gottes zum Ziel, das mystische Leben die Formung des Wil-

lens. Während die Gabe der Kontemplation nicht bei jedem Gläubigen gleich stark ausge-

prägt ist, geht es beim mystischen Leben um die Heiligkeit der Handlungen, die all jenen 

eigen ist, die den Willen Gottes tun.722 Ausgangspunkt der mystischen Theologie ist das 

mystische Leben, ohne das sie nicht existieren würde. Anders verhält es sich jedoch beim 

mystischen Leben, weil es auch ohne mystische Theologie bestehen kann. Denn, so Bre-

mond, man könne Gott auch lieben, ohne die Gabe der Kontemplation zu besitzen.723 Denn 

die Gnade, die auf die Mystiker und Mystikerinnen ausgegossen wurde, bestehe gerade 

nicht in einer heroisch-kontemplativen Fähigkeit. Mystisches Leben meint weder Kontemp-

lation noch Meditation, sondern Abtötung des eigenen Willens. Letzteres geschieht aber 

 
717  Ebd., 94. 
718  Ebd., 94: «C’est là, pour ainsi dire, une surméthode. Puisque aimer c’est vouloir aimer, il n’y a qu’à se 

conduire comme si l’on voulait aimer». 
719  Ebd., 94. 
720  Ebd., 210: „Mystische Theologie und mystisches Leben“.  
721  Ebd., 210. 
722  Ebd., 210. 
723  Ebd., 211. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 157 

gerade nicht durch asketische Übungen, sondern durch das Anhaften an den Willen Got-

tes.724  

Bremond will mit seinen Ausführungen also einsichtig machen, dass die mystische 

Karriere keine Leiter darstellt, die nur von einer bestimmten Elite erklommen werden kann; 

vielmehr handelt es sich um einen Weg, der allen Gläubigen offen steht.725 Denn der Kern 

des mystischen Lebens besteht seiner Theorie nach im Anhaften an den göttlichen Willen, 

ein Akt, der von jedem Gläubigen vollzogen werden kann. In der Vermehrung dieser Akte 

wird ein Zustand erreicht, der in sich selbst bereits das mystische Leben ist und der durch 

die Gnade erhalten werden kann.726 Die eigentliche Kontemplation kann sich in diesem 

Zustand einstellen, wenn dies Gott gefällt; sie ist für das mystische Leben an sich jedoch 

nicht zwingend erforderlich.727 

Man könnte hier also von dem Versuch Bremonds sprechen, eine Art Laienspiritu-

alität entwickeln zu wollen.728 Dieses besondere Anliegen Bremonds könnte auf ein Va-

kuum hinweisen, das er bei den Gläubigen seiner Zeit wahrnimmt und das vonseiten der 

offiziellen Theologie nicht gefüllt wird. Es ist die Sehnsucht nach einem Leben aus dem 

Gebet, das sich hier Bahn bricht. Und es ist gerade diese Erfahrung mit dem Gebet, die 

Zeugen ermächtigt, als spirituelle Lehrer in Erscheinung zu treten.729 

Zentrales Schlüsselwort der Gebetslehre Bremonds ist die pur amour. Darunter wird in der 

mystischen Literatur des siècle classique verstanden, sich ganz Gott hinzugeben und den 

eigenen Willen aufzugeben.730 Kennzeichen der pur amour ist nach Bremond, dass sie nicht 

berechnend ist oder spekuliert. Sie wird dem nicht reflexiven Bereich zugeordnet.731 Zwar 

hat es an dieser Stelle den Anschein, Bremond mache sich für eine bestimmte Methodik des 

 
724  Ebd., 211–212. 
725  Ebd., 212: «Ainsi la carrière mystique est largement ouverte à tous les fidèles». 
726  Ebd., 212. 
727  Ebd., 211. 
728  Für diese Annahme spricht die Tatsache, dass Bremond bei seinen Ausführungen zu François de Clugny 

(1637–1694) besonders dessen Ausrichtung am dritten Stand lobt, siehe ebd., 220. 
729  Vgl. ebd., 257. An dieser Stelle schreibt Bremond über das Werk J. Aumonts: «Mais cette œuvre est 

évidemment le fruit de méditations infinies, d’une expérience déjà vieille». 
730  Bremond stellt in HL VIII das Konzept der reinen Liebe vor: Dabei bezieht er sich auf die Werke von 

Alexandre Piny, denen zufolge Bremond die reine Liebe als ein Anhaften, Einstimmen, Zustimmen, An-
binden des menschlichen Willens an den Willen Gottes darstellt, vgl. Anmerkung 635.  

731  HL VIII, 394. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 158 

Gebetes stark. Bei genauerem Hinsehen merkt man jedoch, dass es um die Freilegung der 

Aktivität der pur amour in der Seele geht: 

„Um es genau zu sagen, gibt es weder eine Kunst des Gebets, noch eine poetische 
Kunst, und zwar aus dem einfachen Grund, dass keine praktische Methode, keine 
Sammlung von Anweisungen oder Rezepten an die tiefe Zone herankommt, wo die 
Inspiration des Dichters entsteht, und wo sich der Kontakt zwischen den zwei 
grundlegenden Aktivitäten des Gebetes ereignet, die Gnade, will ich sagen, und die 
Seelenspitze.“732 

Der latent vorhandene Quietismus733 dabei ist dadurch bedingt, dass Bremond die Emp-

fangsbereitschaft der Seele mit der pur amour in Verbindung bringt. Der Zustand, in dem 

die Seele sich befindet, wird mit einer Art Passivität umschrieben; indem sie sich selbst 

abstirbt, wird sie in vollem Sinne vergöttlicht. Es geht um das Sterben des alten Menschen, 

damit Gott selbst in der Seele leben kann. Dies geschieht, indem der Mensch diesem Ge-

schehen zustimmt.734 Dieses Geschehen ist jedoch nicht gleichzusetzen mit einem Nichts-

tun vonseiten des Menschen, so als ob dieser die göttliche Gnade lediglich in sich wirken 

lassen müsste. Vielmehr zeichnet sich dieser Zustand durch ein Lossagen von der Eigen-

liebe aus, die unsere Handlungen gewöhnlich bestimmt.735  

 
732  HL VII, 260: «A proprement parler, il n’y a pas d’art de prier, pas plus qu’il n’y a d’art poétique, et pour 

la simple raison, que nulle méthode pratique, nul ensemble de directions ou de recettes ne peut atteindre 
jusqu’à la zone profonde, où naît l’inspiration du poète, et où il s’établit le contact entre les deux activités 
principales de la prière, la grâce, veux-je dire, et la fine pointe.» 

733  Vgl. hierzu Kapitel 3.4. im ersten Teil der Arbeit. Der Begriff umschreibt einen Weg christlicher Mystik, 
bei der die Vereinigung mit Gott durch die Grundhaltung der Hingabe und Passivität zu erreichen versucht 
wird. Dieser Zustand wird erreicht durch das Praktizieren des inneren Gebetes, andere asketische Prakti-
ken und Übungen der Frömmigkeit wurden für das Erreichen dieses Zustandes bisweilen als schädlich 
angesehen; teilweise gehen die Aussagen dem Quietismus zugerechneter Autoren sogar so weit, dass sich 
in diesem Zustand befindliche Person für ihr unmoralisches Tun nicht verantwortlich gemacht werden 
können. Diese Vorwürfe bzw. Abweichungen tauchen auch im Prozess mit Molinos auf, der zur Genese 
dieses Begriffes geführt hat. Im Zuge dieses Prozesses gerät auch die Gebetslehre von Madame Guyon 
und ihr Verteidiger Fénelon in den Verdacht des Quietismus, vgl. hierzu Weismayer, J., Art. „Quietis-
mus“, in: P. Dinzelbacher (Hg.), Wörterbuch der Mystik, Stuttgart 21998, 431–432. 

734  Vgl. HL VIII, 349. 
735  Hier zeigt sich eine weitere Facette von Bremonds Lehre von der heiligmachenden Gnade: Sie erlaubt es 

ihm, den Vorwürfen des Quietismus zu entrinnen. Freilich kann er von einer vorhandenen Aktivität spre-
chen; diese Aktivität versucht Bremond begrifflich durch die Wörter «adhérence», bzw. «abandon à la 
volonté de Dieu» zu charakterisieren. Dieser Wille wird dadurch charakterisiert, dass eben der göttliche 
Wille, der durch die Gnade repräsentiert wird, den menschlichen Willen zum Erlöschen bringt, indem sie 
sich gegenseitig aufopfern, vgl. HL VII, 80. Die initiale Passivität auf Seiten des Betenden verdankt sich 
der Gnade selbst, während die Aktivität des Willens ihr dadurch folgt, Gott anhängen zu wollen. Dieser 
Aktivität wiederum schließt sich eine finale Passivität an, die der Zustand des Gebetes ist, vgl. ebd., 110. 

 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 159 

Bremond rekurriert auf das Konzept der pur amour, da in seinen Augen die mysti-

sche Theologie für ihre Verbreitung und Verteidigung verantwortlich ist. Es findet durch 

sie ein Verwehren einer asketischen Herangehensweise statt, bei der das Gebet einer athle-

tischen Anstrengung gleichkommt. Die Haltungen, die aus der pur amour resultieren, be-

stehen in Leiden, Tragen und Erdulden, mit dem Ziel zu empfangen. Mit einem Wort: Die 

pur amour verlangt ein Geschehen lassen, während die asketische Richtung ein Machen 

wollen impliziert. Ersteres ist gekennzeichnet durch „permanente Verfügbarkeit, ein Zu-

stand des Anhaftens, der reinen Liebe, des Gebetes“.736 Dabei ist das Wollen, das dabei 

vollzogen wird, wesentlich mystisch, weniger aktiv als passiv.737 Es handelt sich um einen 

Zustand, mit dem zunächst kein emotional-affektiver Inhalt verknüpft sei.738 Denn Kenn-

zeichen des religiösen Gefühls ist nach Bremond gerade nicht die affektive Komponente, 

sondern der Wille, Gott anhaften zu wollen, dem Göttlichen auf der Spur zu bleiben, den 

göttlichen Funken in uns zu finden und am Leben zu halten.739  

4.4 «L’expérience seule nous ouvre l‘accès»740 – Die Erfahrung der 
Mystiker und Mystikerinnen  

Bremonds Analyse der von ihm vorgestellten Autoren bringt zum Vorschein, dass die Es-

senz des Gebetes in einem Gemisch aus Aktivität und Passivität besteht: Der Mensch, der 

sich von der göttlichen Gnade umfangen weiß, hat die Aufgabe, im Gebet als dem eigentli-

chen religiösen Akt in diese Gnade einzustimmen, ihr anzuhängen. Die Gnade geht dabei 

allen seinen Aktivitäten und Anstrengungen voraus, und auch der Akt des Gebetes selbst 

gründet letztlich in der Passivität, die in der vorausgehenden Aktivität Gottes ihre Wurzeln 

hat. Dieses Anhaften ist weniger Methode als vielmehr Grundvollzug des Menschen. Dabei 

ist es für Bremond eine „sehr seltsame Sache, dass unter so vielen Personen, die das Gebet 

praktizieren, es so wenige gibt, die darin Erfolg haben oder wenigstens glauben, Erfolg zu 

 
Allerdings gibt auch Bremond in einem Brief an Wehrle zu, dass sein Werk nicht ganz frei von „Semi-
quietismus“ ist: Blanchet, Correspondances III, 365. 

736  HL VII, 97: «une disposition permanente, un état d’adhésion, de pur amour, de prière.» 
737  Ebd., 110. 
738  Vgl. HL VIII, 396. 
739  Ebd., 396. 
740  „Allein die Erfahrung eröffnet uns den Zugang“. Vgl. Anmerkung 650. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 160 

haben“.741 Bremond hat diese Erfahrung am eigenen Leib gemacht und ist durch die Lektüre 

der religiösen Literatur des 17. Jahrhunderts zu dem Schluss gekommen, dass er von fal-

schen Vorstellungen über das Beten ausgegangen ist. Das Leidvolle, das er dabei erfahren 

hat, wird nicht durch das Gebet selbst ausgelöst, sondern von den falschen Erwartungen, 

mit denen man an das Gebet herangeht.742  

Das Wesen des Gebetes hat sich Bremond bei der Lektüre von Franz von Sales und 

Pierre de Bérulle erschlossen, deren Maxime lautet, dass es in der Vereinigung mit und dem 

Anhaften an das Mysterium besteht.743 Mit dieser Definition von Gebet hofft Bremond 

gleichzeitig, die Angst zu mindern, die durch falsche Vorstellungen über das Gebet ausge-

löst werden kann und die sein eigenes geistliches Leben lange Zeit begleitet haben.744 Nicht 

menschliche Bemühungen ermöglichen das wahre Gebet, sondern Gott selbst ist es, der in 

uns betet. Begriffe, Bilder und Gefühle, die bei diesem Vorgang auftreten, sind an sich 

nichts Schlechtes, sie gehören jedoch nicht automatisch zum wahren Gebet hinzu; es han-

delt sich lediglich um akzidentielle Nebenerscheinungen.  

Dass die Erfahrung eine Wissensquelle ist, zeigt sich daran, dass gerade die «mi-

nores»,745 d. h. die weniger bekannten Autoren, in ihren Ausführungen mit Autoritäten wie 

Franz von Sales übereinstimmen.746 Bremond konstatiert bei „seinen“ Mystikern und Mys-

tikerinnen das Aufbrechen einer Erfahrung des schweigenden Gottes, die sich von der po-

sitiven Glaubenssprache der Kirche stark abgrenzt. So bescheinigt er beispielsweise dem 

Dominikaner Chardon ein großes Mitleid mit all jenen, die unter Gottes Schweigen lei-

den.747 Die Folge dieser Erfahrung ist in der spirituellen Praxis häufig ein Ineinssetzen von 

Schweigen Gottes und Absenz Gottes. Gegen dieses Gleichsetzen gibt es nun Bremond 

zufolge ein Heilmittel, welches lautet: „Nicht Schweigen und Absenz, sondern Schweigen 

 
741  HL VII, 106. 
742  Oder auch mit einer Art Scham, darüber zu sprechen, dass die Quelle des eigenen Glaubens ausgetrocknet 

ist, in: Ordenskorrespondenz 2010 (1), 1, Vorwort von H. Böller. 
743  HL VII, Kapitel 3. 
744  Ebd., 118. 
745  Le Brun, La métaphysique des Saints, 22. An dieser Stelle ist von Herculs, Aumont, Clugny und Lagny 

die Rede.  
746  HL VIII, 332.  
747  Ebd., 325. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 161 

und Präsenz Gottes sind miteinander zu identifizieren, denn Gott sei gerade in seinem 

Schweigen besonders präsent.“748 

Diese Erfahrung, von der Chardons Schrift Zeugnis ablegt, beschreibt Bremond als 

genial und vertraut749; vertraut ist sie dabei nicht nur ihm, sondern einer ganzen Reihe an-

derer Mystiker und Mystikerinnen. Chardon bietet ein Heilmittel an, welches das Schwei-

gen Gottes für den Betenden aushaltbar macht. Er stellt diesem Leiden das Prinzip der 

Freude gegenüber, das die Gnade im Menschen auslöst.750 Der Sieg der Freude über das 

Leiden ist der Triumph, der die Erfahrung des Leidens umkehrt. Bedingung der Möglichkeit 

dieser Erfahrung ist wiederum Christus, dem wir die Gnade in uns verdanken. 

4.5 «insaissisable»751 – Bremond entzieht sich 

Wie gezeigt worden ist, geht es Bremond um die Frage, ob es sich bei der Mystik nicht um 

etwas handelt, zu dem wir über die Erfahrung Zugang erhalten,752 im Falle seiner Gebets-

lehre besteht die mystische Komponente in der Zustimmung der Seelenspitze, im Anhaften 

an Gott. Es ist diese Essenz einer christlichen Spiritualität, die Bremond mit Hilfe der reli-

giösen Literatur einzufangen versucht.753 Grundlegend für diese Essenz sind die zwei 

Grundbewegungen des Gebetes: einerseits die Anwesenheit Gottes in uns, also der göttliche 

Bereich. Andererseits die Aktivität der Seelenspitze, die auf diese Anwesenheit antwortet, 

 
748  Ebd., 325: «Dieu n’est jamais plus présent, il ne vous enveloppe, ne vous possède jamais plus intimement 

que lorsqu’il se tait». 
749  Ebd., 325. Bremond findet sich folglich mit seiner persönlichen Erfahrung in den von Chardon beschrie-

benen Erfahrungen wieder. Somit ist die Gemeinsamkeit von Bremond und Chardon ein Mikrokosmos 
jener Erfahrung, die sich im Zusammenspiel des einzelnen Gläubigen mit seiner individuellen Erfahrung 
und dem Glaubensschatz der Kirche ereignet. Mit anderen Worten: Es ist die gleiche Bewegung, die 
zwischen dem Haupt und den Gliedern stattfindet und für die die spirituelle Theologie eine Zeugin der 
Kontinuität der Erfahrungen des Geistes und der Gnade ist. 

750  Ebd., 332. 
751  „Unfassbar“, so wird Bremond in einem Interview von F. Lebreton charakterisiert: «On a dit que vous 

étiez insaississable et déconcertant». Die Antwort Bremonds «Tout le monde est insaississable» zeugt 
von einer Selbsterkenntnis, die darum weiß, dass er für seine Botschaft unterschiedliche Kanäle verwen-
det und dass es gerade diese unterschiedlichen Herangehensweisen sind, die ihm ein Gespür für das Un-
erreichbare,  das nicht Sagbare geben, zitiert nach: Lefèvre, F., Une heure avec…, 3e série, 5e édition, 
Paris 1925, 27.  

752  HL VIII, 418: «On dit souvent que la mystique est une science expérimentale. Ne serait-elle pas plutôt 
une vraie métaphysique, mais dont l'expérience seule nous ouvre l'accès ?» 

753  So zu sehen in Band VIII der HL, in dem Bremond den Dominikanern Louis Chardon und Alexandre 
Piny ihr Bemühen anerkennt, sich auf die fundamentalen Prinzipien einer christlichen Spiritualität zu-
rückzubesinnen, ebd., 311. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 162 

worin er sozusagen die menschliche Komponente des Gebetes sieht. Dabei ist gerade die 

Einwohnung Gottes in der Seele für die Konzeption einer mystisch-spirituellen Theologie 

unverzichtbar.754  

Was nun die Differenzierung der häufig gewählten Termini „Präsenz Gottes in uns“ 

und „heiligmachende Gnade“ angeht, so sind beide für Bremond in Anlehnung an Chardon 

ein und dasselbe.755 Dabei meint „Präsenz Gottes in uns“ in Anlehnung an Chardon eine 

doppelte Anwesenheit: Christus in uns und die drei göttlichen Personen in uns.756 Die Er-

fahrung des „Christus lebt in mir“ wird nicht einigen wenigen hochbegabten Heiligen zuteil, 

sondern – davon ist Bremond überzeugt – sie stellt das Fundament einer christlichen Spiri-

tualität überhaupt dar.757 Diese Wahrheit bedeutet auch, dass, wenn Gott in mir ist, ich mir 

diesen Gott nicht mehr herbeisehnen oder im Gebet herbeirufen muss. 

Nach der Relecture der Métaphysique des Saints scheint sich Bremonds Selbstein-

schätzung, unfassbar zu sein, zu bewahrheiten. Man kann ihn und seine Absicht schwer 

greifen, da er sich zum einen an den Aussagen bestimmter Autoren orientiert und diese 

analysiert,758 dabei zugleich die individuelle Andersartigkeit der Autoren, die Verschieden-

heit der Gattungen oder ihre unterschiedlichen Lebensläufe auszuklammern scheint bzw. 

diese Unterschiede für ihn nicht von Bedeutung sind. Während einige Kritiker den theolo-

gischen Impetus der HL nicht gesehen und sie nur unter historischen Gesichtspunkten be-

wertet haben,759 sehen andere darin durchaus die theologische Position, halten sie aber für 

fragwürdig; dabei spielen sie auf Bremonds Aussagen zur Gnadentheologie an.760 Beide 

Betrachtungsweisen scheinen die Tatsache zu vergessen, dass Bremond, wenn auch in der 

postmodernistischen Zeit schreibend, darauf bedacht ist, keinen Verdacht zu erregen und 

unangreifbar zu bleiben. Deshalb erfolgt die Synthese seiner Gedanken nicht offensichtlich, 

 
754  Ebd., 315. 
755  Ebd., 322. 
756  Ebd., 325. 
757  Ebd., 337.  
758  Vgl. im Folgenden: Thibaudet, A., Autour de la Métaphysique des Saints, in: Revue de Paris vom 1. 

Januar 1929, 72–98, 78, im Folgenden abgekürzt mit: Thibaudet, Autour de la MdS. 
759  Zur Kritik von historischer Seite durch Lucien Fevre und Marc Venard: Marxer, F., L’abbé Bremond ou 

la subjectivité entre histoire et métaphysique, in: Histoire et littérature chez Henri Bremond, 14–46, hier 
40, der ihnen aber auch bescheinigt, dass sie mit ihrer Kritik Bremonds Geschichtsbegriff einseitig sehen, 
da Bremond sich nicht an Begriffen festhalte, sondern uns einfach seine Porträts präsentieren wolle. Im 
Folgenden abgekürzt mit: Marxer, L’abbé Bremond ou la subjectivité. 

760  Marxer, L’École française, 898. Die heiligmachende Gnade fungiert quasi als «Deus ex machina», was 
Bremonds Konzept in gewisser Weise unangreifbar macht. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 163 

sondern versteckt. Er gehört somit zu jenen Autoren, die ihren Gedanken nur implizit Aus-

druck verleihen konnten; er ist daher gewissermaßen auf Schatzsucher angewiesen, die sich 

auf die Suche nach verborgenen Schätzen in seinem Opus machen.761 Die von ihm bewusst 

gesetzten theologischen Aussagen sind die Pfeiler, mit denen er seinen theologischen Ent-

wurf vor Angriffen schützen will. Diese Pfeiler, Schemata oder Raster sind der humanisme 

dévot sowie die antithetischen Paare Theozentrismus-Anthropozentrismus, Mystizismus-

Aszetismus und Animus-Anima. Dass diese teilweise holzschnittartig wirken und auf wa-

ckeligen Beinen stehen, führt vielleicht gerade dazu, dass Bremond sein eigentliches Ziel 

besser verfolgen kann, weil nur der, der ihn bis zum Schluss begleitet und sich nicht an 

Begrifflichkeiten festbeißt, den Sinn seiner Métaphysique erfassen kann. Bremond hat ent-

deckt, dass in der religiösen Literatur durch die Jahrhunderte und die einzelnen Autoren 

hindurch etwas aufscheint, durch das er sich aufgefordert fühlt, aus der Geschichte eine 

Theologie, eine Metaphysik762 zu entwickeln.763  

Sowohl Émile Goichot als auch Jacques le Brun haben bei ihren Untersuchungen 

darauf hingewiesen, dass Bremond an der Erarbeitung einer Religionsphilosophie interes-

siert ist.764 Diese Absicht Bremonds zeigt sich in Form einer gezielten Systematisierung: 

Mit Hilfe der Geschichte konstruiert er eine literarische Struktur, die auf dem Auftreten 

bestimmter Personen fußt, die jeweils eine identische Rolle zu spielen scheinen. Ihnen 

kommt die gemeinsame Funktion zu, das Wesen des Gebets freizulegen, welches für Bre-

mond die Essenz der Religionen und damit die Grundvoraussetzung der religiösen Erfah-

rung ist. Gleichzeitig zwingt die literarische Struktur dem Leser Bremonds Sichtweise auf, 

die durch seine theologischen Positionen bestimmt ist. Denn was Bremond wirklich inte-

ressiert, ist die Kirche seiner Zeit, die Kirche des 20. Jahrhunderts. Es sind die Sorgen eines 

Kirchenmannes, die ihn bewegen; es sind Fragen eines Theologen, der in der Geschichte 

nach Antworten sucht. Für Bremond beinhaltet Glauben die Pflicht des „réaliser“,765 der 

 
761  Le Brun, Henri Bremond et la métaphysique des Saints, 10. 
762  Dieser Anspruch wird besonders in den Bänden VII und VIII der HL deutlich, die den Titel La Métaphy-

sique des Saints tragen.  
763  Certeau, La Métaphysique des Saints, 24. 
764  Diese These wird sowohl von Goichot, Henri Bremond, 13, als auch von Le Brun, Henri Bremond et la 

métaphysique des Saints, 9, gleich zu Beginn ihrer Untersuchungen vertreten und im weiteren Verlauf 
ihrer Ausführungen belegt. 

765  Zur häufigen Verwendung des Wortes und seiner Bedeutung innerhalb der Struktur der HL siehe Blan-
chet, L’abbé Henri Bremond, hier 28. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 164 

Verbindung von Theorie und Praxis. Der geglaubte Inhalt muss sich im Leben der Christen 

widerspiegeln. Aus dieser Annahme heraus erklärt sich auch die Unruhe, die von ihm als 

eine Art Nadelöhr der spirituellen Erfahrung postuliert wird: Sie ist die Tür zu dieser Er-

fahrung, zum unsichtbaren Realen, mit dem das Gebet sich verbindet, einen Kontakt her-

stellt.766 Somit birgt diese Unruhe eine ontologische Komponente in sich, löst sie doch in 

dem, der sie empfindet, die Wahrnehmung einer Einladung, eines Angezogen-Werdens, 

aus.767  

Aus diesem Grund widmet sich Bremond dem Studium der Lebensgeschichten der 

Mystiker und Mystikerinnen und schöpft aus meist unbekannten Quellen, die er seinem 

Lesepublikum des 20. Jahrhunderts zugänglich macht. In der religiösen Literatur, im Leben 

dieser Christen wird deutlich, dass sie keine Distanz zwischen dem erlaubt haben, was sie 

sagen, und dem, was sie leben. Ihr Gebet ist somit ihr Leben; dies ist es, was Bremond 

zeigen will. Als Raster dienen ihm dabei Gegensatzpaare bestimmter Frömmigkeitstypen. 

Ein immer wieder vorkommendes Gegensatzpaar ist die Gegenüberstellung von Mystiker 

und Dogmatiker, was sich anhand von Bossuet und Fénelon in Band 3 der HL zeigen lässt; 

sieht sich doch eine Erfahrung, die den Glaubensinhalt verlebendigt, immer wieder mit as-

ketischen und dogmatisierenden Tendenzen konfrontiert.  

Im Fokus seines Interesses ist dabei das religiöse Gefühl. Die ganze Métaphysique 

des Saints konzentriert sich auf die Frage, wie das 17. Jahrhundert mit diesem Gott in Be-

ziehung getreten ist. Für Bremond sind die Antworten, die seine Autoren geben, von exis-

tenzieller Bedeutung für die Fragen, die sich ihm im eigenen Leben gestellt haben. Die 

Protagonisten seiner literarischen Geschichte sind für ihn in erster Linie Ärzte, die eine 

Medizin für die unter göttlicher Absenz leidende Seele gefunden haben, und erst in zweiter 

Linie Theologen, die in seinem Werk einen gemeinsamen Lobgesang auf eine bestimmte 

Form des Gebets anstimmen. Auf einer sehr persönlichen Ebene könnte man also sagen, 

Bremond sucht bei diesen Autoren Balsam für seine Seele.768 Aber ist das bereits eine aus-

reichende Erklärung für die Tatsache, dass jemand elf Bände zu diesem Thema verfasst?  

 
766  Marxer, L’abbé Bremond ou la subjectivité, 36. 
767  Trémolières, L’amour des lettres et le désir de Dieu, 118 f. Dieses „réel“, welches er vor unseren Augen 

entstehen lässt, ist für uns nun die Schrift, der Buchstabe. Wir verdanken Bremond, das Augenmerk auf 
die Schrift gerichtet zu haben, auch wenn wir inzwischen einen anderen Zugang als den seinen haben. 

768  Diese Meinung vertritt auch Thibaudet, Autour de la MdS, 80. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 165 

Bremond wäre nicht Bremond, wenn die Antwort auf diese Frage allein auf der sub-

jektiven Ebene zu finden wäre. Dazu hat seine HL auf dem Gebiet der Spiritualitätsge-

schichte zu viel Neues gebracht und Weichenstellungen vorgenommen. Die bereits ange-

sprochene Schwerpunktverlagerung von Port Royal hin zu Franz von Sales veranschaulicht 

die Akzentverschiebung weg von der Gnadenthematik hin zur Gottesliebe. Diese mystische 

Tradition lässt Bremond mit Hilfe unterschiedlicher Autoren wieder auferstehen und zeigt 

somit, dass für ihn die wahre französische Schule des 17. Jahrhunderts nicht Port Royal, 

sondern die Schule der Mystiker und Mystikerinnen ist.769 Die Hauptgedanken dieser 

Schule kreisen um das Gebet. Die Essenz des religiösen Lebens findet sich im religiösen 

Akt des Betens. Beten ist Bremond zufolge der religiöse Akt par excellence. Die Frage ist 

nun, ob das Gebet ein Mittel ist, das unserer eigenen Vervollkommnung dient oder ob das 

Gebet ein Ziel in sich selbst hat, nämlich dergestalt, dass es auf Anbetung, Lob und die 

Vereinigung mit Gott hinzielt?770 Während die erste Möglichkeit das Individuum im Blick 

hat und damit anthropozentrisch ausgerichtet ist, spiegelt die zweite Möglichkeit die theo-

zentrische Perspektive wieder. Dass er den Theozentrismus favorisiert, ist bei der Relecture 

der Métaphysique des Saints deutlich geworden. Sein Werk steht und fällt mit dem Theo-

zentrismus. Sollte sich diese These als nicht haltbar erweisen, so zerfällt sein gesamtes li-

terarisches Werk und die Wahrhaftigkeit der Aussagen der Mystiker und Mystikerinnen 

müsste seiner Meinung nach angezweifelt werden. Aber nicht nur sein Lebenswerk steht 

auf dem Spiel, für ihn ist es das Christentum selbst, um dessen wahre Gestalt hier gerungen 

wird.771 Bremonds Ziel ist es, der Mystik, wie er sie versteht, zum Durchbruch zu verhelfen. 

Dies zeigt sich neben der HL auch an seiner Bewertung der ignatianischen Exerzitien, die 

seiner Interpretation zufolge als eine Anleitung zum mystischen Leben verstanden werden 

müssen. Damit löst er eine Querele innerhalb der SJ aus.772 Die Gegnerschaft P. Cavalleras 

zeigt, welche Kräfte innerhalb der SJ bei diesem Thema aufeinandertreffen.  

 
769  Ebd., 90. 
770  Ebd., 93. 
771  Ebd., 94. 
772  Ebd., 96. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 166 

4.6 Exkurs: «Ascèse ou prière?»773 – Bremonds Interpretation der 
ignatianischen Exerzitien 

Bremonds Ausführungen zu den Exerzitien entwickeln sich parallel zu seiner HL.774 Die Ge-

nese seiner Gedanken zur ignatianischen Spiritualität ist zunächst dokumentiert durch die öf-

fentliche Auseinandersetzung mit den Jesuiten aus Toulouse, den Redakteuren der Zeitschrift 

Revue d'ascétique et de mystique, die im Jahr 1922 stattfindet.775 Des Weiteren liegt ein Kom-

mentar Bremonds zu den Exerzitien vor, der nie eigenständig veröffentlicht wurde, von dem 

Teile jedoch am Rande seines 11-bändigen Opus veröffentlicht worden sind, was die Polemik 

erneut angestachelt hat,776 und schließlich autobiographische Notizen, die hauptsächlich von 

A. Blanchet und E. Goichot veröffentlicht wurden und das Bild komplementieren.  

Bremonds Gedanken zu diesem Thema können ferner anhand von drei Textreihen 

nachvollzogen werden, die sich über einen Zeitraum von zehn Jahren erstrecken: Die einen 

gruppieren sich um den Band „École française“ (1921–1922) der HL herum, weitere um 

„L‘article de Strasbourg“ und „La Métaphysique des Saints“ (1927–1928) und schließlich 

diejenigen, die denen in „La vie spirituelle. Supplément“ (1929–1930) publizierten Artikel 

zuzuordnen sind.777 

Angelehnt an den Inhalt der ersten Bände stellt er der Berull‘schen Mystik den Anth-

ropozentrismus entgegen, den er hauptsächlich bei der ignatianischen Spiritualität am 

Werke sieht.778 Diese These löst dann auch auf jesuitischer Seite eine Reihe von Reaktionen 

aus, besonders jene von P. Cavallera,779 der in der Revue d'ascétique et de mystique Bre-

 
773  „Akese oder Gebet?“ Mit dieser Frage beginnt ein Artikel Bremonds, in dem er seine Neuinterpretation 

der ignatianischen Exerzitien vorstellt: Bremond, H., Ascèse ou Prière? Note sur la crise des Exercices 
de Saint Ignace, in: Revue des sciences religieuses 7 (1927), 226–261, 402–428, 579–599. Darin werden 
die Exerzitien als eine asketische Methode beschrieben. Der Artikel wurde mit einigen Hinzufügungen in 
der Introduction à la philosophie de la prière aufgenommen.  

774  Bremonds Interesse für die Exerzitien ist in einem Brief an den Pater Cavallera vom 25. November 1924 
dokumentiert, in dem er sich nach Alternativen zu der bisher im Orden allgemein anerkannten literari-
schen Interpretation der Exerzitien erkundigt, welche der Pater Roothaan 1835 veröffentlicht hat. 

775  Goujon, Henri Bremond et la spiritualité ignatienne, 413. 
776  So finden sich in Bremonds Introduction à la philosophie de la prière, die in der Ausgabe von F. Trémo-

lières im 3. Band der HL abgedruckt ist, Auszüge des Kommentars sowie der Polemik, die er hervorge-
rufen hat.  

777  Zur Genese dieser Textreihen siehe: Goichot, Henri Bremond, 179–213. 
778  Zu den Bremond‘schen Terminologien Theozentrismus und Anthropozentrismus siehe Kapitel 4.2 des 

zweiten Teiles dieser Arbeit. 
779  Ferdinand Cavallera (1875–1954), französischer Jesuit und Professor am Institut Catholique von 

Toulouse, widmet sich vorrangig der Patristik, ist jedoch auch Autor zahlreicher Artikel zum Thema Spi-
 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 167 

monds These entschieden zurückweist,780 indem er den ignatianischen Einfluss auf die 

Berull‘sche Theologie aufzeigt und gleichzeitig den ignatianischen Grundsatz „Ad maio-

rem dei gloriam“ ins Spiel bringt, der seiner Meinung nach eine theozentrische Stoßrichtung 

aufweise. Darüber hinaus zeige die Einladung zur Kontemplation des Lebens Jesu, die die 

Exerzitien durchziehe, eine christozentrische Ausrichtung.  

Im Zuge dieser Auseinandersetzung mit P. Cavallera, aber auch aufgrund der Arbeit 

an der Métaphysique des Saints bringt Bremond den Asketismus ins Spiel; mit dem er fortan 

die ignatianische Spiritualität brandmarkt und der die Kontroverse weiter anstachelt.781 

Hinter diesem Terminus verbirgt sich die von Bremond mit Vehemenz vertretene Auffas-

sung, dass er für ihn die Umschreibung einer alten Häresie darstellt, die darin besteht, das 

wahre Gebet durch ein asketisches Bemühen zu ersetzen.782 Das aufkommende Interesse 

an Bremonds Neuinterpretation der ignatianischen Exerzitien besteht nun aber weder in der 

Schaffung diesen neuen – Ismus, in diesem Fall dem Asketismus, noch in der Auseinander-

setzung zwischen Bremond und seinen ehemaligen jesuitischen Mitbrüdern,783 auch nicht 

in den vielfältigen Reaktionen jener Männer, die Bremond wohlgesonnen und seiner Inter-

pretation gegenüber aufgeschlossen sind,784 sondern im Wiederfinden einer theozentrischen 

Ausrichtung, die Bremond an einer bestimmten Stelle der aus seiner Sicht tendenziell as-

ketisch orientierten Exerzitien ausmacht. Diese soll im Folgenden skizziert werden. 

Bremond stellt bei seiner Interpretation Askese und Gebet gegenüber. Während mit 

Gebet natürlich das wahre Gebet gemeint ist, dass mit den Worten, Ruhe, Zunichtewerden 

und Leere umschrieben werden kann, wird mit Askese eine Aktivität seitens des Betenden 

beschrieben, die laut Bremond zu Unrecht mit dem wahren Gebet vermischt worden ist. 

Während das wahre Gebet in die Ruhe führt, mündet die Askese in eine Aktion, wozu Bre-

mond auch die Meditation zählt.785 Dabei wendet er sich mit diesem Begriff gegen jedwe-

den religiösen Moralismus. Bremond sieht die Exerzitien als eine Möglichkeit, sich selbst 

 
ritualität, so dass sich von daher die Auseinandersetzung mit Bremond erklärt, diese wird ausführlich 
dargestellt bei Fabre, Le temps de prier, 12 f. 

780  Die Rezension findet sich in der der Juliausgabe des Jahres 1922, auf den Seiten 301–311. 
781  Goujon, Henri Bremond et la spiritualité ignatienne, 424. 
782  Vgl. Anmerkung 691. 
783  Diese wird bei Gujon, Henri Bremond et la spiritualité ignatienne, ausführlich besprochen.  
784  Vgl. hierzu den Artikel von Bernard-Maitre, H., Les exercices spirituels de Saint Ignace de Loyola inter-

pretés par l'abbé Henri Bremond, in: Actes du colloque d'Aix, 167–179. 
785  Goujon, Henri Bremond et la spiritualité ignatienne, 424 f. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 168 

zu besiegen; aus diesem Grund handelt es sich für ihn dabei zunächst nicht um eine Einfüh-

rung ins Gebet, sondern um eine asketische Methode.  

Gleichzeitig liefert der ehemalige Jesuit die Begründung, weshalb der Asketismus in 

seinen Augen eine Häresie darstellt und aus dem wahren Gebet zu entfernen ist: Es ist die 

in der Taufe durch Christus erhaltene Gnade. Bremond kritisiert, dass viele Theologen bei 

der Definition des Gebetes auf die aktuelle Gnade rekurrieren,786 und nicht erkennen, dass 

die Bedingung der Möglichkeit für jedes Gebet das Dogma der habituellen Gnade sei.787 

Bremonds Kritik an der asketischen Tendenz der Exerzitien geht einher mit der Aus-

sage, dass sie der Ausdruck der persönlichen Erfahrung ihres Verfassers, Ignatius von 

Loyola darstellt.788 In diesem Sinne ist Ignatius auch derjenige, der die Exerzitien wirklich 

durchlebt hat. Das, was die ignatianische Erfahrung auszeichnet, ist Bremond zufolge „la 

mystique d'élection“, die Auswahlmystik. Derzufolge sind die Exerzitien weniger ein Ma-

nual, das der Vervollkommnung dient als vielmehr ein Manual, welches der Auswahl 

dient.789 Dabei betont er, dass für ihn die Besonderheit der ignatianischen Erfahrung in dem 

Moment der Tröstung besteht, welche als Zeichen verstanden wird, dass es sich hier um 

einen Weg handelt, den der Suchende zu wählen hat. Diese göttliche Tröstung ist eine klare 

Antwort auf die vom Suchenden gestellte Frage.790 Was den Exerzitanten in diesem Mo-

ment auszeichnet, ist, dass er sich bereits entschlossen hat, den Willen Gottes zu tun, so 

dass es sich bei der Wahl, die er zu treffen hat, nur noch um eine Formalität handelt, die er 

zu erfüllen hat. Was passiert aber, wenn sich diese Tröstung, wie Bremond bei seinen eige-

nen Exerzitien feststellen muss, eben nicht einstellt? Wenn sich bei dem Suchenden nichts 

regt und es folglich auch nichts zu unterscheiden gibt? Genau an dieser Stelle kommt für 

 
786  Ebd., 425. 
787  Goujon und Salin machen dabei gleichzeitig darauf aufmerksam, dass Bremond an dieser Stelle den Stand 

der Gnade und den Stand des Gebetes gegeneinander ausspielt. Man kann authentisch beten, ohne sich 
im Zustand der Gnade zu befinden, und der Stand der Gnade kann auch bei asketischen Bemühungen 
vorhanden sein. Sie bezeichnen es als vergeblich, diese beiden Dinge trennen zu wollen, in: Henri Bre-
mond et la spiritualité ignatienne, 427.  

788  Bremonds Sicht der ignatianischen Exerzitien bekommt neue Impulse durch das Erscheinen des Buches 
von H. Bernard, L'Essai historique sur les Exercices spirituels de saint Ignace, Louvain 1926. Dieses Buch 
wird von der Ordensleitung schnell aus dem Verkehr gezogen, eröffnet es doch einen neuen Blickwinkel, 
der Bremond sehr beeindruckt hat, wie die zweite Version seines Vorwortes zu den Exerzitien zeigt, die 
in der bereits erwähnten Zeitschrift Vie spirituelle im Frühjahr 1929 erschienen ist: Bremond, H., Saint 
Ignace et les Exercices, in: Vie spirituelle, Suppl. avril 1929, 1–47 und mai, 73–111. Im Folgenden abge-
kürzt mit: Saint Ignace et les Exercices. 

789  Ebd., 26. 
790  Ebd., 30. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 169 

ihn das Mystische ins Spiel.791 Tritt dieser Zustand ein, geht es nun nicht mehr darum, den 

Willen Gottes zu suchen, sondern das Einzige, was dem Suchenden bleibt, ist, den Willen 

Gottes tun zu wollen. Für Bremond besteht gerade in diesem Moment die wahre Natur der 

Exerzitien.792 Der Suchende kann sich gerade nicht auf ein von Gott empfangenes Zeichen 

berufen, sondern ihm bleibt nur, im reinen Willen, und das heißt letztlich der pur amour zu 

verharren. Aus dem Manual der Askese wird in dieser Neuinterpretation der Exerzitien ein 

Manual der pur amour.793  

Dieser Neuinterpretation liegen eindeutig Bremonds eigene Exerzitienerfahrung zugrunde, 

die gerade darin bestand, dass ihm keine Tröstung zuteil wird.794 Mit dieser Analyse verab-

schiedet sich Bremond aus der Kontroverse, während von jesuitischer Seite die Reaktionen 

auch auf diese Neuinterpretation nicht ausbleiben.795  

4.7 «qui nous retire au fond de nous-mêmes»796 – Die Quintessenz der 
Métaphysique des Saints 

Die Berichte und Hagiographien erzählen eine Geschichte, die durch ihre Zeitlosigkeit auch 

für die heutigen Gläubigen Gültigkeit besitzt. Gerade dieses Dossier religiöser Erfahrungen, 

das die HL darstellt, liefert ein aus Bremonds Blickwinkel notwendiges Supplementum zum 

gängigen Glaubensverständnis seiner Zeit. Die HL versucht, zu erfassen, wie der gemein-

same Glaube in den Lebensvollzug eines Menschen integrierbar ist und wie er das Handeln 

beeinflusst. Es geht um einen Zugang zur Subjektivität eines glaubenden Menschen. In die-

 
791  Ebd., 31. 
792  Goujon, Henri Bremond et la spiritualité ignatienne, 434. 
793  Ebd., 434.  
794  So beschrieben bei Blanchet, Henri Bremond, 30–33 und Goichot, Henri Bremond et le sentiment religieux, 

183–185. Sicher ist, dass Bremond während seiner Ausbildung sich häufig den Exerzitien unterzogen hat 
und dabei auch auf Ausbilder stößt, die diese Spiritualität mit großer Überzeugung an die Jungjesuiten wei-
terzugeben versuchen, vgl., Guy, Henri Bremond et son commentaire des exercices, 192. Bremond wird nie 
eine wie auch immer geartete Tröstung zuteil, vielmehr sind seine Exerzitienerfahrungen durch eine „im-
mense Langeweile“ gekennzeichnet: «En dehors de cela, un immense ennui», so beschrieben in den Papie-
ren Bremonds, Exercices spirituels. Es handelt sich hier um das Zitat aus einem Manuskript, das als Fußnote 
für die Einleitung vorgesehen ist, in dieser jedoch nie auftaucht, siehe ebd., 193, Anmerkung 5. 

795  Gujon, Henri Bremond et la spiritualité ignatienne, 435, der hier als Beispiel die Reaktion des P. Cavallera 
anführt, der Bremonds Neuinterpretation mit den Worten „Phantasiererei“ kritisiert. 

796  „Der uns tief im Inneren unseres Selbst hervorzieht“, aus: H. Bremond «Le simple regard dans la littéra-
ture profane (1926), unveröffentlichter Essai, zitiert nach: Goichot, E., Henri Bremond, historien de la 
«Faim de Dieu». Choix de textes et prés. par F. Trémolières, Grenoble 2006, 90. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 170 

sem Sinne kann man die Vorgehensweise Bremonds als eine Vorstufe dessen begreifen, 

was heute in der Biographieforschung stattfindet. Den eigentlichen Ausgangspunkt seiner 

Untersuchungen bildet dabei seine eigene Biographie, die von der Frage bestimmt ist, ob 

man wirklich fühlen muss, um zu glauben. Die Stille, das keine Antwort bekommen, nichts 

zu fühlen, all das, so hat er herausgefunden, sind keine singulären Phänomene, die nur ihm 

widerfahren. Im Beichtstuhl ist er immer wieder Zeuge davon geworden, dass die Erfahrung 

der spirituellen Trockenheit vielen widerfährt, so dass gerade die seelsorgerliche Kompo-

nente seines Unterfangens nicht unterschätzt werden darf.797 Davon will er Zeugnis geben, 

sie inspirieren ihn dazu, sich auf die Suche zu begeben, nach neuen Wegen zu suchen, so 

denkt er über eine Art Psychologie des Gebetes nach, die sich auf das stützt, was sich auf 

dem literarischen Feld über die Mystiker und Mystikerinnen erfahren lässt, einen Versuch, 

den er mit der Métaphysique des Saints konkretisiert. 

Die Lehre der Mystiker und Mystikerinnen ist ein Produkt ihrer Erfahrungen.798 Sie 

sind ein Zeugnis des „lebendigen Grundes des Christentums“.799 Bremond befürchtet eine 

Verdrängung dieses lebendigen Grundes durch die asketische Strömung und den ihres in-

härenten Moralismus. Mit Franz von Sales und gegen diese Tendenz vertritt Bremond die 

Position, dass das Einstimmen in den göttlichen Willen die Essenz des Gebetes darstellt.800 

Worin besteht nun die Quintessenz der Métaphysique des Saints? Gibt es diese über-

haupt oder stellt Bremonds Versuch ein misslungenes Unterfangen dar?  

Wenn man nun bei Bremonds Ausführungen von einer Methode, von einer Essenz 

sprechen kann, dann besteht sie darin, die Seele immer wieder auf Empfangsbereitschaft 

einzustellen. Dies geschieht innerhalb eines Augenblicks, einer Unterbrechung,  

„die Pause selbst ist Gebet, das heißt Anhaften, gefühlt oder nicht (…) an die immer 
agierende Präsenz Gottes.“801 

 
797  Vgl. hierzu Marxer, L’abbé Bremond ou la subjectivité, 36–37. 
798  HL VIII, 540. 
799  Ebd., 541: «fond vivant du christianisme». 
800  Ebd., 543. 
801  HL VII, 263: «La pause elle-même est prière, c’est à dire adhérence, sentie ou non peu importe (…) à la 

présence toujours agissante de Dieu». 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 171 

Die Art und Weise der Begegnung, die sich in den mystischen Schriften des 17. Jahrhunderts 

findet, ist Bremond zufolge nichts anderes als jene Methode, die, in Form einer kurzen Pause 

zwischen jedem Psalm, bereits von den Wüstenvätern praktiziert worden ist.802 Letztendlich 

geht es darum, der Aktivität der Seelenspitze in dem Maße zum Durchbruch zu verhelfen, 

wie die Aktivität der Eigenliebe und die mit ihr verbundenen Kräfte abnehmen. Denn „diese 

Pausen, die Sie ärgern, will ein Größerer als Sie für Sie“.803 Bremonds Gebetsphilosophie 

zielt darauf, diesen Pausen eine theologische Legitimation zu verschaffen, sie helfen ihm da-

bei, sich der immer gleichen Fragen zu stellen, die er im gesamten siècle classique aufschei-

nen sieht: das Problem des Verhältnisses zwischen Gott und Mensch. Er ordnet diesem Kon-

flikt zwei Zugangsweisen zu: eine intellektualistisch-spekulative und eine mystisch-affektive. 

Im Eifer des Gefechts, so lautet sein Resümee, hat der intellektualistisch-spekulative Zweig 

eine Abwertung der Mystik vorangetrieben, was schließlich zu Auflösung und Zerfall der 

mystischen Bewegung in Frankreich geführt habe.804 

Um das Proprium der religiösen Literatur des 17. Jahrhunderts zu bestimmen, nimmt 

Bremond den Leser bei der Hand und fragt danach, welche Erfahrungen sich dort einen 

Raum bahnen. Dabei ist nicht zu vergessen, dass das Interesse an diesem Jahrhundert für 

den ehemaligen Jesuiten darin besteht, dass sich die Mystik hier zu einem sozialen Phäno-

men herauskristallisiert.805 Das Expandieren der spirituellen Literatur im 17. Jahrhundert 

ist für ihn ein Zeichen der Ausdehnung des spirituellen Gefühls einer Epoche.806 Die im-

mense spirituelle Literatur, die uns von diesem Jahrhundert bleibt, ist für Bremond die Ma-

nifestation eines historischen Faktums: Sie existiert, weil das Unsagbare und Unfassbare in 

 
802  Ebd., 267. 
803  Ebd., 264: «Ces pauses qui vous scandalisent, un plus grand que vous les veut pour vous.» 
804  Bremond zieht an dieser Stelle die Alumbrados heran. Diese Gruppe ist für ihn nichts anderes als eine 

Ausprägung der spirituellen Renaissance in Spanien, und er sieht in einem Leben in Zurückgezogenheit 
zunächst auch nichts verwerfliches, da für ihn mystisches Leben und Leben in Zurückgezogenheit ein 
und dieselbe Sache sind, HL VIII, 435. Wenn Bremond auch hier in seinen Ausführungen teilweise un-
genau bleibt und er bei seiner Rechtfertigung der Alumbrados, die er als „Schreckgespenst“ der damaligen 
Zeit vorstellt, auf eine differenzierte Analyse historischer Quellen verzichtet, so sieht er an dieser Stelle 
insofern richtig, als das Klima des offiziellen Misstrauens gegen die Mystik mit der Verfolgung der 
Alumbrados einen Höhepunkt erfährt, der im Laufe der Zeit zu einer grundsätzlichen Skepsis gegenüber 
der Mystik avanciert. Durch das Auftreten der so genannten pikardischen Illuminaten (1630) und der 
Besessenheit von Louviers (1634) war der spekulativ-intellektualistischen Bewegung der Nährboden ge-
liefert, auf dem sie die Mystik nach und nach aus dem Bereich der Orthodoxie drängen, vgl. hierzu den 
Artikel von M. Tietz „Französische Mystik“, in: Wörterbuch der Mystik, 172–175, hier 174 f. 

805  Houdard, Bremond et la psychologie du sentiment religieux, 126. 
806  Vgl. im Folgenden: Ribard, D., La belle morte d’une ouvrière: Bremond, l’histoire littéraire, le témoig-

nage, in: Littérature et spiritualité au miroir de Henri Bremond, 143–153, 145, im Folgenden abgekürzt 
mit: Ribard, La belle morte d'une ouvrière. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 172 

diesen Texten zum Thema innerhalb der Literatur wurde. Dieses Phänomen schlägt sich 

nieder in Erfahrungsberichten, die teilweise nicht aus der Feder des Mystikers oder der 

Mystikerin selbst, sondern von einem Biographen stammen. D. h., es handelt sich um Er-

fahrungen aus zweiter Hand, die eine implizit vorhandene Interpretation der Person des 

Mystikers und seiner Erfahrung mit sich bringen.807 Dieser Unterschied scheint für Bre-

mond jedoch keine Relevanz zu besitzen, was für ihn zählt, ist das geschriebene Wort: Denn 

dieses ist das Medium, über das es dem Mystiker oder der Mystikerin gelingt, die eigene 

Erfahrung allen Lesern und Interessierten zugänglich zu machen.808 

Tatsache ist, dass Bremond der Versprachlichung des „Christus lebt in mir“ in den 

mystischen Texten selbst auf der Spur ist. Allerdings versäumt er dabei, die in den Texten 

vorhandene Sprache bzw. den Modus des Schreibens selbst zu analysieren. Der linguistic 

turn wird von ihm nicht vollzogen und auch Kenntnisse anderer Zugangsweisen zur Mystik, 

die in seiner Zeit auch außerhalb klerikaler Kreise stattfanden, regen ihn nicht zu einer kri-

tischen Sicht seiner Herangehensweise an.809  

Sein Ziel ist, jene Essenz, die aus jedem Gebet ein Gebet macht,810 ans Tageslicht 

zu bringen und sie jedem Christen zugänglich zu machen. Als conditio sine qua non einer 

religiösen Erfahrung muss der Christ Gott an die erste Stelle setzen. Dies geschieht im ak-

tiven Vorgang des Anhaftens an den göttlichen Willen. Die Erfahrung der Mystiker und 

Mystikerinnen zeigt, dass dieses Anhaften, diese Einstimmung in das Gebet von der unio 

mystica fundamental verschieden ist. Während Letztere nur einer kleinen Gruppe zugäng-

lich ist, kann der Akt des Anhaftens von jedem Christen vollzogen werden. Erfahrung ent-

steht Bremond zufolge dadurch, dass ein anderer in mir will, dass mein Wille aufhört, der 

 
807  Vgl. Hours, B., Les historiens et l’Histoire littéraire du setiment religieux, in: Histoire et littérature chez 

Henri Bremond, 183–210, hier 184. Hours betont an dieser Stelle, dass Bremond sein interdisziplinäres 
Vorhaben mit dem Etikett historisch versieht und auf dem Feld der histoire littéraire ansiedelt, was aber 
nicht darüber hinwegtäuschen soll, dass er in seinem Vorhaben Theologie, Philosophie, Literatur und 
Geschichte miteinander vermischt. 

808  Marxer, L’abbé Bremond ou la subjectivité, 23: «C’est à tous que l’expérience mystique est possiblement 
ouverte, et la page imprimée en est le compte rendu ou le médiateur». 

809  J. le Brun hat in seinem Artikel Henri Bremond et la métaphysique des Saints, 24, darauf hingewiesen, 
dass Bremond das Werk von Jean Baruzi über Johannes vom Kreuz nicht nur gekannt, sondern sogar vor 
der Drucklegung bereits von Baruzi persönlich ein Exemplar zugesandt bekommen hat. Diese bei Baruzi 
vollzogene neue Herangehensweise an die Mystik, die darin besteht, nicht nach einer Erfahrung hinter 
den Texten zu suchen, sondern der Erfahrung in den Texten selbst auf der Spur zu sein, hat bei Bremond 
augenscheinlich zu keiner Infragestellung seiner eigenen Methode geführt. Vielmehr zeigt er sich Baruzis 
Ansatz gegenüber sehr skeptisch. 

810  HL VIII, 554. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 173 

meine zu sein.811 Diese stille Vereinigung mit Gott, die er mit den Begriffen oraison de 

quiétude, de simplicité und pur amour einzufangen versucht, birgt das Verlieren des eige-

nen Selbst in sich in Form einer Fusion, in der das Ich seinen Gott berührt.812 Eine eindeu-

tige Definition der religiösen Erfahrung lässt Bremond dabei vermissen. Die zone in-

décise,813 die unklare Zone, in der er sich bewegt, ist die Schwelle zur religiösen Erfahrung. 

Um diese Schwelle übertreten zu können, muss sich der Mensch darüber klar werden, dass 

er sein Wollen und sein Bedürfnis nach Gefühlen vor der Schwelle ablegen muss. Das Glei-

che gilt auch für den Wunsch nach Perfektionierung des eigenen Selbst. Das sich Einlassen 

auf und das Gewahrwerden von der Präsenz Gottes in uns ist die Bedingung religiöser Er-

fahrung, aber nicht mit der religiösen Erfahrung selbst gleichzusetzen, so Bremond. 

4.8 «sans rien sentir (…), mais je vais»814 – Auf der Suche einer 
gemeinsamen Erfahrung 

Die in Kapitel 3 des zweiten Teiles skizzierte Genese der HL hat gezeigt, dass sich Bremond 

zwar auf das Feld der Spiritualitätsgeschichte begibt, sein Projekt neben der historischen Per-

spektive jedoch weitere Aspekte beinhaltet. Ein Indiz dafür ist die Tatsache, dass es sich bei 

der HL nicht um eine reine Faktensammlung handelt, sondern dass aus dieser Faktensamm-

lung eine Theorie, eine „Metaphysik“, entwickelt werden soll. Zwar versteht sich Bremond 

als Historiker, er spricht aber in historischer Hinsicht selbst vom Ungenügen seiner Me-

thode.815 Die Art und Weise, mit der er religiöse Biographien und Autobiographien in seiner 

HL einführt, d. h. der unkritische Umgang mit Quellen, lässt sich nur insofern erklären, als es 

ihm letztlich nicht um die Historizität dieser Quellen geht, sondern sie das Mittel sind, das 

ihm bei der Schaffung einer spirituellen Atmosphäre hilft. Bremonds Ziel ist es, Zeugnis zu 

geben816: Der Historiker Bremond interessiert sich für die Mystik, dem Sprechen von dem, 

worüber man eigentlich nicht sprechen kann, in publizierter Form, die aufgrund der Publika-

 
811  Ebd., 560: «IL FAUT QU’UN AUTRE EN MOI VEUILLE, un autre, c’est-à-dire un Dieu…Ma volonté 

n’est vraiment mienne qu’EN CESSANT D’ÊTRE MIENNE.» 
812  Marxer, L’École française, 881. 
813  Vgl. den Hinweis bei Houdard, Humanisme dévot, 26: Die zone indécise wird gerade durch die Literatur 

sichtbar, drängt nach außen, verschafft sich Gehör, ohne jedoch ihren Geheimnischarakter dadurch zu 
verlieren. 

814  „Ohne etwas zu fühlen (…), aber ich schreite voran“, aus den von Blanchet zusammengesammelten Frag-
menten, zitiert nach: Marxer, L’abbé Bremond ou la subjectivité, 16. 

815  Siehe Anmerkung 520. 
816  Vgl. im Folgenden Ribard, La belle morte d’une ouvrière, 145 f. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 174 

tion für einen breiten Leserkreis sichtbar geworden ist. Diese Literatur, die verschiedene Ka-

tegorien wie fromme Abhandlungen, Hagiographien, Auszüge aus Romanen, Anleitungen 

zum frommen Leben beinhaltet, welche die Spuren einer in ihr eingeschriebenen Erfahrung 

tragen. Dabei stellt sich die Frage, ob Bremond seine Mystiker und Mystikerinnen aufgrund 

seiner Sehnsucht nach einer Synthese nicht durch eine beträchtliche Zahl von Stereotypen817 

sieht? Fest steht, dass er auf eine kritische Analyse der ihm vorliegenden Hagiographien und 

ihrer Hagiographen vollständig verzichtet.818 Das liegt darin begründet, dass der Priester und 

ehemalige Jesuit die Literarizität der Texte nicht nach ihrer ästhetischen oder historischen 

Qualität bemisst, sondern sie als Träger einer Erfahrung ansieht, als ein Ort, an dem sich 

Ideen generieren, Gefühle artikulieren und weitergegeben werden können.819 Es geht ihm 

offensichtlich darum, über die Einzelbiographien hinaus ein Bild der jeweiligen Gesellschaft 

zu entwerfen, in der sie gelebt haben, wie z. B. das mystische Paris von Madame Acarie.820 

Betrachtet man aus heutiger Sicht Bremonds Anspruch, als Historiker aufzutreten, 

so wird schnell klar, dass er unter dem Begriff Geschichte etwas anderes versteht. Sie defi-

niert sich durch die Aufgabe, „die Vergangenheit zu verlebendigen, durch sie das Alte im-

mer wieder in neuem Licht erscheinen zu lassen und so viel wie möglich zu bewahren.“821 

Nur aus diesem Bedürfnis heraus, das Alte neu zu sagen, lässt sich erklären, weshalb 

Bremond vollkommen unkritisch autobiographische Zeugnisse, Hagiographien, Berichte 

geistlicher Begleiter sowie persönliche Briefe nebeneinander stellt. Ihn interessieren nicht 

die Zuverlässigkeit und die Authentizität der Quellen, sondern die Geschichte, die sie er-

zählen. Es geht um den gelebten Glauben, der durch diese Quellen hindurch scheint. Damit 

schlägt er einen im Gegensatz zur Neuscholastik völlig anderen Weg ein:  

„Was ist Objekt des Glaubens? Nicht das historische Phänomen – niemals: Selbst ein 
Engel würde mich nicht dazu bringen, an die Realität des historischen Phänomens zu 

 
817  Venard, Histoire littéraire et sociologie historique, 80; Marxer, L’École française, 883 konstatiert dies-

bezüglich weitere Schwächen bei Bremond, wenn er ihm bescheinigt, dass er, angestachelt von dem Wil-
len, ein gemeinsames Elixier, eine Synthese zu bilden, zu einer starken Vereinfachung neigt. 

818  Der historisch-soziale Kontext, in dem sich die von ihm vorgestellten Mystiker und Mystikerinnen bewe-
gen, interessiert ihn kaum, an P. Bérulle, Ch. Condren und den anderen interessiert ihn allen voran das, 
was sie zu sagen haben, ihr Sprechen von dem, worüber man eigentlich nicht sprechen kann, siehe ebd., 
879–880. 

819  Ribard, La belle morte d’une ouvrière, 153. 
820  Venard, Histoire littéraire et sociologie historique, 80. 
821  Persönliche Notizen Bremonds vom 23. März 1908, zitiert nach: Goichot, Historien du sentiment religi-

eux, 60. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 175 

glauben (…). Das historische Phänomen ist eine Vorbedingung des Glaubens: Die his-
torische Wissenschaft präsentiert der Intelligenz ein historisches Phänomen, das mein 
Glaube göttlich interpretiert (…). Die Scholastiker schienen zu oft den Glaubensakt 
auf die Durchdringung eines historischen Phänomens zu reduzieren, indem sie ihre 
ganze Aktivität um den historischen Beweis herum konzentrieren.“822 

Dieses Zitat ist ein eindeutiges Indiz für die Tendenz, die sich schon in Kapitel 1 des zweiten 

Teiles angedeutet hat: Bremond grenzt sich klar von dem Bestreben der Scholastik und damit 

der Neuscholastik ab, den Glaubensakt auf ein „Für-wahr-Halten“ von Sätzen zu reduzieren; 

für ihn ist Glauben etwas, das sich im Leben manifestieren und bewahrheiten muss, das durch 

die Geschichte hindurch in den existenziellen Lebensberichten der Mystiker und Mystikerin-

nen aufscheint. So kann man sagen, dass Bremond stets ein Hörender, ein Spürender geblie-

ben ist: Er richtet sein Augenmerk auf das Seelenleben der Mystiker und Mystikerinnen und 

verfolgt dabei jene Spuren, die von den inneren Bewegungen, ihrem Lassen und ihrem Ein-

genommen werden zeugen. Das ist für ihn das Mystische; dieses Ergriffen werden versucht 

er in seiner Métaphysique einzufangen und allen zugänglich zu machen. 

Dabei sucht der ehemalige Jesuit nach diesem gemeinsamen Grund, der allen spiri-

tuellen Erfahrungen zugrunde liegt, eingeschlossen seiner eigenen: Deswegen stellt er uns 

in seiner HL eine ganze Galaxie religiöser Porträts vor und nimm den Leser – in Form eines 

einladenden Spaziergangs – bei der Hand, führt ihn im Ton der Konversation in die Texte 

ein, die er vorstellt. Dabei kommentiert Bremond sie mit leichtem Ton, während er uns 

dabei sein Ich offenlegt, indem er quasi en passant die Wirkung, die diese Texte auf ihn 

haben, offenlegt. Es ist seine Seele, die er dabei offenbart und damit unsere eigene ins 

Schwingen bringt.823 Die Texte der Mystiker und Mystikerinnen fungieren dabei als Stimm-

gabel, die bei ihm eine Resonanz auslösen. Überzeugt davon und beseelt von der Mission, 

dass diese Resonanz bei allen Gläubigen ausgelöst werden kann, versteht sich Bremond 

selbst wiederum als Resonanzgeber, der durch die Präsentation der Porträts und seines 

Kommentars die Seelen der Leser zum Klingen bringt. Die pur amour fungiert dabei als 

Deutehorizont, als Praxistest seiner Trockenheit. 

 
822  Persönliche Notizen Bremonds vom 23 März 1908, zitiert nach ebd., 61: «Qu’est-ce qui est objet de la 

foi? Ce n’est pas le phénomène historique – jamais: un ange même ne me fera pas croire à la réalité d’un 
phénomène historique (...), le phénomène historique est une précondition de l’acte de foi: la science his-
torique présente à l’intelligence un phénomène historique que ma foi interprétera divinement (...) Les 
scolastiques semblaient souvent réduire l’acte de foi à la perception d’un phénomène historique, concen-
trant toute leur activité autour de la preuve historique.» 

823  Marxer, L’abbé Bremond ou la subjectivité, 40. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 176 

In der Métaphysique des Saints erklärt uns ihr Autor, dass das, was er immer gesucht 

hat, die Erkenntnis ist, dass das Schweigen Gottes nicht unbedingt das Anzeichen seiner 

Absenz ist. Letzteres haben ihm die Mystiker und Mystikerinnen aufgezeigt. Es scheint, 

dass sich im Durchgang durch die Schriften der Mystiker und Mystikerinnen Bremonds 

eigene Erfahrung erhellt, ja eine Kontur bekommt. Dabei hält der Priester, der sich auf dem 

Feld der Geschichte und der Religionspsychologie sowie Theologie und Literatur bewegt, 

am Begriff der Geschichte ebenso wie am Begriff des Gefühls fest, ohne sich von beiden 

unnötig einengen oder festlegen zu lassen: Vom Begriff der Geschichte wendet er sich nicht 

ab, da in den Augen des Historikers der Literatur, als der er sich begreift, die Geschichte 

im Erzählen besteht, und er nun mal die Geschichte der Spiritualität erzähle. Gleichzeitig, 

so betont Bremond, handelt es sich bei der HL um ein wahrhaft literarisches Werk.824 Wenn 

Bremond sein Projekt eine literarische Geschichte nennt, so stellt sich die Frage, ob er mit 

seiner Métaphysique des Saints nicht auf der Suche nach einer verlorenen Zeit ist? Besteht 

nicht die eigentliche historische Unternehmung darin, eine verlorene historische Zeit fest-

zuhalten und sie dabei gleichzeitig als wiedergefundene Zeit zu präsentieren? Findet der 

ehemalige Jesuit hier nicht jenes Elixier, das er selbst für den Heilungsprozess seines per-

sönlichen Bruchs benötigt, den er in seinem eigenen Glauben wahrnimmt? Wirkt Bremond 

bei jenem Spaziergang, auf den er uns mitnimmt, nicht viel glücklicher unter all den Mys-

tikern und Mystikerinnen, bewegt er sich nicht in einer Art fable de temps,825 die es erlaubt, 

eine Verbindung zwischen einer individuellen Erfahrung und der Erfahrung der Mystiker 

und Mystikerinnen zu kreieren? Handelt es sich dabei nicht um eine Unternehmung, in der 

eine erste Spur für das gelegt wird, was Michel de Certeau, ebenfalls französischer Jesuit, 

Jahre später mit La fable mystique weiterdenken wird, jene Rede, die die Zeit konfiguriert 

und wieder neu konfiguriert, indem sie kontempliert? 

Bremond sucht das Gemeinsame in all diesen Porträts,826 die er uns vorstellt. Die 

Essenz liegt neben der Dynamik, die die pur amour in der Seelenspitze bewirkt, nämlich 

dem Wunsch, Gott anhaften zu wollen, in einer ihr eingebundenen Logik des Verlustes.827 

Bremond legt seinen Lesern eine Geschichte vor, deren Proprium darin besteht, dass sie uns 

 
824  Ebd., 43. 
825  Ausdruck stammt von F. Marxer, der hierbei auf  La fable mystique von Michel de Certeau anspielt. 
826  Und tappt dabei, ohne es zu bemerken, in die Fragestellung der mittelalterlichen Nominalisten: So 

Marxer, L’abbé Bremond ou la subjectivité, 42. 
827  Ebd., 43.  



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 177 

das Gebet in Form eines Zugangsweges erschließt: Nämlich Zugang zu dem, was mit sen-

timent gemeint ist.828 Dass er etwas gesehen hat, er einer modernen religiösen Erfahrung 

auf der Spur ist, hat kein anderer als Michel de Certeau besonders betont wahrgenommen, 

auf dessen Analyse der Métaphysique des Saints das folgende Kapitel eingeht.  

4.9 «tour centrale»829 – Die Analyse der Métaphysique des Saints durch 
Michel de Certeau  

Dass die Fragen, die Henri Bremond an das 17. Jahrhundert heranträgt, gut und recht gestellt 

sind, fällt auch seinem späteren Ordensbruder Michel de Certeau830 auf: So bescheinigt er 

Bremond ein historisches Bewusstsein, ist Bremond seiner Ansicht nach doch in der Lage, 

zwischen seiner Arbeit als Historiker und seiner historischen Situation, in der er sich befindet, 

zu unterscheiden.  

Da es sich bei Michel de Certeau neben Arnulf Rainer und Madeleine Delbrêl um 

ein weiteres prominentes Beispiel eines Personenkreises handelt, der sich von Henri Bre-

mond hat inspirieren lassen, soll im vorliegenden Kapitel sein Interesse an und seine Ana-

lyse von Bremonds Métaphysique des Saints kurz vorgestellt werden.  

Michel de Certeau nimmt an den Entretiens de Cérisy anlässlich des 100. Geburts-

tages von Henri Bremond teil mit einem Beitrag, indem er ihn als Historiker, der Zeuge 

einer modernen Erfahrung ist, beschreibt.831 Gleichzeitig stellt er bei seinem ehemaligen 

Mitbruder fest, dass dieser aufgrund der rigiden, formalisierten theologischen Ausbildung 

bei den Jesuiten gelitten hat. Michel de Certeaus Interesse gehört mit zwei Artikeln, die 

Henri Bremond gewidmet sind, genau jener Trockenheit, die aus der Ausbildung zum einen, 

und dem persönlichen Gebetsleben zum anderen bei Bremond entstanden ist: So wendet 

sich Michel de Certeau dieser Trockenheit mit der Frage zu, inwiefern diese Spuren einer 

 
828  Cantillon, A., Les marques du style, in: Littérature et spiritualité au miroir de Henri Bremond, 177–194, 

hier 178–179. 
829  „Hauptturm“. Diese Aussage von Michel de Certeau bezieht sich auf die Métaphysique des Saints im 

Verhältnis zu den restlichen Bänden der HL, in: Certeau, La Métaphysique des Saints, Anmerkung 67. 
Derselbe Artikel erscheint in Entretiens sur Henri Bremond, 113–150. Im Folgenden wird jedoch nach 
RSR zitiert.  

830  Trémolières, L’histoire littéraire du sentiment religieux de l’abbé Bremond, 119 f. 
831  Nédoncelle, Entretiens sur Henri Bremond, 144: «(…) il y avait chez Bremond l’indice d’une question 

qu’il avait ressentie en fonction de son époque (…), une question qu’il avait également perçue au XVIIè 
siècle et qui reste ouverte aujourd’hui.» 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 178 

modernen religiösen Erfahrung in sich birgt,832 zum anderen ist es gerade die Métaphysique 

des Saints, die sein Interesse weckt.833 

Ist doch hier die entscheidende Stelle, so konstatiert Michel de Certeau, in dem Bre-

mond sich nicht mehr länger hinter der Stimme seiner Hauptakteure verbirgt, sondern selbst 

Stellung bezieht.834 So verwundert es nicht, dass diese Beobachtung Michel de Certeau zu 

der These geführt hat, dass in der Métaphysique des Saints weniger eine Aufarbeitung und 

eine Präsentation vergangener mystischer oder spiritueller Erzählungen stattfinden, sondern 

es Bremond vielmehr um die Rechtfertigung einer modernen religiösen Erfahrung geht.835 

Das, was aus dieser Erfahrung resultiert, ist von einer intellektualistisch-dogmatischen The-

ologie weit entfernt, was erklärt, weshalb sich sein früherer Ordensbruder Bremond den 

Titel Métaphysique gewählt hat. Die Modernität besteht zum einen in der Konzentration 

auf den Status der Inquiétude, durch die Bremond hier den Fokus auf den Moment der Krise 

legt, die zum Verlust der Erfahrung führen kann. Auf der anderen Seite sucht er Heilung 

für seine spirituelle Trockenheit in der Negation des Affektiven836 und dem Animus: So 

treten das Nichtwissen des Geistes und das nicht vorhandene Gefühl ab zugunsten einer 

Erfahrung, die letzten Endes auch affektiven Typs ist und in einer Erfahrung des Willens 

gründet; dem zentralen Willen, Gott angehören zu wollen,837 während Animus und senti-

ment in der Nacht sind. Die Faszination Bremonds für die pur amour ist letzten Endes der 

Tatsache geschuldet, dass die Reinheit in der Reinheit des Willens und der Erfahrung des 

Leeren bestehe. Es ist die Kombination von Reinheit und Mystik, welche die Essenz der 

Bremond’schen Gebetslehre ausmache, so Michel de Certeau.  

Die beiden Bände der Métaphysique des Saints stellen für Michel de Certeau, ge-

meinsam mit der Introduction à la philosophie de la prière, den Höhepunkt einer HL dar, 

der er auf literarischer und historischer Ebene ansonsten ein Reüssieren eher abspricht.838 

 
832  Certeau, Henri Bremond historien d’une absence, Anmerkung 94. 
833  Vgl. Anmerkung 829. 
834  Vgl. im Folgenden Certeau, La Métaphysqiue des Saints, 24 f. 
835  Ebd., 26 und 44. Diese moderne Erfahrung besteht im Verschwinden des Objektes des Glaubens; so er-

staunt es nicht weiter, wenn Michel de Certeau weiter ausführt, dass es gerade jene objektiven Realitäten 
sind, die Bremond immer suspekt erschienen sind. 

836  HL VIII, 325. 
837  Certeau, La Métaphysique des Saints, 40. 
838  Certeau, Historien d’une absence, 74. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 179 

Hier offenbart sich die Bremond’sche Auseinandersetzung mit der religiösen Erfahrung.839 

Denn, so führt der Jesuit seine Gedanken über seinen früheren Ordensbruder weiter aus, die 

Texte der Mystiker und Mystikerinnen scheinen etwas zur Sprache zu bringen, was Bre-

mond selbst als Frage aufgeworfen hat.840 So arbeitet Bremond Michel de Certeau zufolge 

das bei seinen Autoren heraus, was diese selbst nicht zu sehen imstande waren, und was für 

ihn doch das Essenzielle ist.841 Bremonds Philosophie de la prière verweist darauf, dass die 

Erfahrung der Saints aus diesen Texten spricht, die sich nicht zuletzt dank seiner HL zu der 

Erfahrung einer Epoche heraus kristallisiert.842 Somit handelt es sich bei Bremond um eine 

Metaphysik, die durch die Geschichte gerechtfertigt ist. Das, was Michel de Certeau an der 

HL interessiert, ist die Implementierung eines wahrhaft spirituellen Erzählens,843 welches 

dem Ziel dient, eine gemeinsame Essenz aus jedem Gebet, das Bremond vorstellt, heraus-

zuarbeiten.844 Dabei begibt sich Bremond auf die Suche nach der Realität der religiösen 

Erfahrung und geht dabei folgendermaßen vor: Er interessiert sich demnach für diejenigen, 

die von diesen Erfahrungen berichten und die er als Heilige bezeichnet, und darunter – dem 

Sprachgebrauch des 17. Jahrhunderts folgend – Mystiker und Mystikerinnen versteht.845 

Worin besteht für ihn nun das Wesentliche dieser Erfahrungen? 

Michel de Certeau bescheinigt seinem früheren Ordensbruder Henri Bremond, dass die-

ses Wesentliche des Gebetes für ihn in der Entdeckung gelegen hat, dass am Grunde aller be-

 
839  Und gerade an der Art und Weise, wie diese stattfinden, ist Michel de Certeau an den Arbeiten von Henri 

Bremond interessiert: So analysiert er die subjektive Herangehensweise des ehemaligen Jesuiten, konsta-
tiert, wie dieser seine eigene Position und seine Parteilichkeit in die Streitigkeiten des 17. Jahrhunderts 
einführt und wie es Bremond dabei gleichzeitig gelingt, aufzuzeigen, dass die fundamentalen Fragen des 
20. Jahrhunderts ihren Ursprung in den Brüchen und Umwälzungen des 17. Jahrhunderts haben, vgl. Le 
Brun, Michel de Certeau. Historien de la Spiritualité. 538. 

840  Certeau, Historien d’une absence, 76. 
841  So erklärt Bremond im Vorwort der zweiten Ausgabe seiner Inquiétude, dass er – wenn er alleiniger 

Meister seines Lebens wäre, dann wäre sein Leben voll und ganz mit der Suche nach einer Antwort auf 
die Frage beschäftigt, wer wirklich betet, gekrönt mit einer Definition des Gebetes, die die Zahl derer, die 
wirklich beten, erhöht. Diese Aussage Bremonds spielt im dritten Teil dieser Arbeit nochmals eine Rolle, 
wenn sein Ansatz für die heutige Glaubenskrise fruchtbar gemacht werden soll. 

842  Certeau, Historien d’une absence, 78. 
843  Dieses Erzählen hat bei Bremond eine doktrinale Reichweite und führt dazu, dass der Leser den Eindruck 

gewinnen soll, dass alle die hier vorgestellten Autoren das Gleiche aussagen; die Wiederholung verhilft 
Bremond dazu, den Sinn zu postulieren. Diese Erkenntnis wird später bei Michel de Certeau derart wei-
tergedacht, dass er Mystik nicht als Lehre, sondern als Aussage begreift. 

844  Diese eine zentrale Frage, eine tragfähige und seine eigenen Wunden heilende Definition des Gebetes zu 
finden, ist das, was Bremond bei der Abfassung seiner Métaphysique umtreibt, Certeau, Historien d’une 
absence, 81: «Question unique, question centrale, source d’un incessant travail qui débouche, dans la 
Métaphysique des Saints, sur une ‚definition de la prière‘. 

845  Ebd., 89. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 180 

schriebenen Erfahrungen, je höher und ergreifender sie auch sind, die Erkenntnis steht, dass das 

Gefühl dabei keine Rolle zu spielen scheint. Aus dieser Erkenntnis schlussfolgert Bremond, 

dass das wahre Anhaften an Gott etwas anderes sein muss als ihn zu fühlen, ja mehr noch, dass 

der Wille, Gott anzugehören, das Entscheidende ist und wenn auch Verstand und Gefühl dabei 

in der Nacht verharren.846 Diese Leere, die Bremond dabei feststellt, birgt zum einen die Ge-

fahr, dass der Gläubige sich an dieser Stelle umdreht und aufhört zu glauben, zum anderen 

findet Bremond in dieser Leere, die er als mystisch begreift, eine Präsenz vor, die sich in das 

Schweigen zurückgezogen hat, was ihn zu der Äußerung veranlasst hat, dass Gott niemals so 

präsent ist als in den Momenten seines Schweigens bzw. dass dieser Gott sich gerade dann gibt, 

wenn er sich entzieht.847 Dieses Nicht-Fühlen und Gott machen lassen, mündet bei Bremond 

schließlich in eine antiasketische und antihedonistische Haltung, so Michel de Certeau, eine 

Verneinung jeglicher Versuche, Gott durch eigene Anstrengungen oder Handlungen zu fühlen. 

Das Wesen des Gebetes kann für Bremond nicht durch die Qualität des Fühlens bestimmt sein. 

Es besteht für Bremond vielmehr in einem geheimen Leben, in der Form eines spirituellen Ins-

tinktes, der das Potenzial in sich birgt, sich die Leere in Form eines Ortes anzueignen, in dem 

sich die verzweifelte Liebe oder die liebende Verzweiflung des Betenden realisiert. Die Ver-

zweiflung ist Bremond zufolge nichts Schreckliches, sondern vielmehr wünschenswert als Ge-

legenheit, die reine Liebe erfahren zu können.848 Das Wort Mystik oder mystisch sei bei der 

Bremond’schen Gebetslehre so zu verstehen, dass es sich auf jene Realität bezieht, die auf die 

Abwesenheit des Gefühls im Gebet hinzielt. Der Terminus pur amour hingegen bezeichnet er 

als eine Art Gesetz des spirituellen Lebens.849 

Mit diesen beiden Artikeln löst Michel de Certeau Bremonds Werk aus längst ver-

gangenen Querelen heraus, indem er nur beiläufig auf dessen Qualität als Theologe und 

Historiker eingeht und den Fokus darauf legt, was Bremond in seinen Augen richtig ge-

macht hat. Zweifellos kann man den Ansatz Bremonds, der durch die Texte, die von den 

Erfahrungen der Mystiker und Mystikerinnen berichten, selbst einen direkten Zugang zur 

Erfahrung bekommen will, als naiv bezeichnen, aber paradoxerweise ist es seine künstleri- 

 
846  Ebd., 89. 
847  Ebd., 90. 
848  Ebd., 94 f.  
849  Certeau, La Métaphysique des Saints, 46. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 181 

sche Herangehensweise, die uns wie keine andere zeigt, dass wir der Literatur verpflichtet 

sind und sie eine Affinität zur Mystik aufweist.850 

Dass sich Michel de Certeau für seinen französischen früheren Ordensbruder Henri 

Bremond interessiert, erstaunt insofern nicht, als dieser jenen psychologischen Aspekt der 

mystischen Sprechweise hervorholt, der sich auf die Relation von Erfahrung und der Weise 

des Sprechens konzentriert. In der Person Bremonds findet er einen jener Autoren, die den 

Übergang von einer monastischen zu einer modernen Spiritualität skizzieren.851 Bremond 

ist derjenige, der mit seiner HL den konfessionellen Rahmen durchbricht und aus dem kle-

rikalen Zirkel heraus, dem er selbst angehört, eine Literatur offengelegt, die nun von einem 

weit größeren Adressatenkreis erschlossen werden kann.852 Es ist nicht ohne Grund, so 

schreibt Michel de Certeau, dass das Wort mystisch gerade in diesem Kontext zum ersten 

Mal auftaucht, und sich zu einer science mystique weiterentwickelt.853 Bei allem Interesse 

für diese Entwicklungen geht es Michel de Certeau nicht nur um das 17. Jahrhundert und 

dem damit verbundenen Erwachen unterschiedlicher mystischer Strömungen,854 als viel-

mehr um den Zugang seines früheren Ordensbruders Henri Bremond zu dieser Literatur. 

Bei Bremond ist er einer Philosophie auf der Spur, die aus einer spirituellen Erfahrung re-

sultiert.855 Denn für ihn gibt es eine Glaubensrealität, die jenseits von dogmatischen Be-

grifflichkeiten liegt, und für die er gleichzeitig postuliert, dass diese an dem erfahrbaren 

Unsagbaren näher dran ist als jene Theologen, die dieses Unsagbare mit Begrifflichkeiten 

 
850  Trémolières, Approches de l’indicible, 7.  
851  Trémolières, F., Approches de l’indicible dans le courant mystique français (Bremond et Certeau lecteurs 

des mystiques), in: Ders., Approches de l’indicible, 9–46, 13, im Folgenden abgekürzt mit: Bremond et 
Certeau lecteurs des mystiques. 

852  Le Brun, Historien de la Spiritualité, 537. 
853  Trémolières, Bremond et Certeau lecteurs des mystiques, 14. 
854  Vgl. hierzu Certeau, Mystique. In diesem Artikel beschreibt Michel de Certeau das Aufkommen des Wor-

tes mystique im 17. Jahrhundert: Aus dem Adjektiv entsteht das Substantiv, gefolgt vom Entstehen einer 
mystischen Sprechweise, welche daraus resultiert, dass die Mystiker und Mystikerinnen dieses Jahrhun-
derts die Neuheit dessen, was sie sagen, in eine neue Art des Sprechens bringen müssen. Darüber hinaus 
zeugt diese Art des Sprechens davon, dass sie aus Erfahrung sprechen, ja mehr noch, sie entwickeln einen 
eigenen Modus loquendi. Dabei haben die Mystiker und Mystikerinnen immer wieder betont, dass sie 
sich innerhalb der Catholica bewegen und eigentlich nichts Neues erfahren haben. Das, was in ihnen auf-
bricht, so fasst Michel de Certeau zusammen, ist jenes Unsagbare, das sich bereits schon zu anderen Zeiten 
eine Bahn geschaffen hat, nur haben es die Mystiker und Mystikerinnen in einer für sich neuen Weise er-
fahren. Diese subjektive Erfahrung hat an der Transformation des 16. und 17. Jahrhunderts großen Anteil. 
Resultiert aus dieser Erkenntnis, die auch Bremond nicht verborgen geblieben sein dürfte, wenn er sie auch 
nicht so pointiert formuliert hat wie sein späterer Mitbruder Michel de Certeau, die Abneigung und klare 
Distanzierung gegenüber manchen modernistischen Versuchen, Neues schaffen zu wollen? 

855  Und die ihm den Blick auf eine Geschichte der Spiritualität ermöglicht, die sich dabei weniger als Doku-
mentensammlung begreift, sondern der es um ein Dechiffrieren längst vergangener Debatten für aktuelle 
Fragestellungen geht, siehe Le Brun, Historien de la Spiritualité, 538. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 182 

einzufangen versuchen.856 Gerade in der Métaphysique des Saints macht Bremond in der 

Auseinandersetzung mit Franz von Sales, Pierre de Bérulle, Alexandre Piny und Louis 

Chardon auf diesen Tatbestand aufmerksam. Sie führen Bremond zu einem tieferen Ver-

ständnis von einer Vorstellung der Anwesenheit und Abwesenheit Gottes, zu einer Form 

der Kontemplation, die sich jeglicher Vorstellung, Erwartung, Hoffnung und jedem Machen 

Wollen entzieht.857 Jene Ansätze, die der suchende Bremond bei diesen Autoren kennen-

lernt, erschließen sich ihm unmittelbar, da sie, wenn auch ohne ein Gefühl hervorzurufen, 

sich dennoch auf der Ebene des Affektiven bewegen: Es handelt sich nicht um ein Paradox 

des Intellekts, sondern um eine gefühlte Abwesenheit. Die Spiritualität der von ihm vorge-

stellten Autoren mündet nun gerade darin, diese Abwesenheit zuzulassen und in Form einer 

Willensübergabe, eines Machen-Lassens zu überwinden. Daher auch Bremonds Kritik an 

allem Machen–Wollen und an jeglichen Versuchen, durch Verdienste den eigenen Glauben 

heiligen zu wollen, da beten nichts anderes sei als Beten wollen.858 Es ist das Gefühl, so 

folgert Bremond nach dem Studium seiner Mystiker und Mystikerinnen, das uns davon ab-

hält, Gott wahrhaft zu erfahren und welches Bremond in Anlehnung an Piny Kreuzigung 

nennt in dem Sinne, dass man sich immer dann im Zustand des Gebetes befinde, wenn man 

nur Gott und seinen Willen im Blick habe.859 So prüft das Schweigen Gottes den Glauben 

des Menschen, da Gott anzuhaften nicht gleichzusetzen ist mit dem Wissen, dass er exis-

tiert. Bremond, so resümiert Michel de Certeau, gibt eine präzise Antwort des Unsagbaren, 

nicht zuletzt dann, wenn er in Bezug auf die Dichtung sich dazu äußert, dass die wahre 

Dichtung auch das Unsagbare aussagt, die Erfahrung des Unsagbaren die Sprache der Dich-

ter begründet.860 So handelt es sich bei der Métaphysique des Saints nicht um weniger als 

eine Art Manifest eines Landpfarrers, der dem Schweigen Gottes nichts anderes entgegen-

halten kann als seinen Willen zu glauben.861 

 
856  Trémolières, Bremond et Certeau lecteurs des mystiques, 17. 
857  Vgl. im Folgenden ebd., 21 f. Die Umschreibungen von Piny und Chardon, dass Gott dann einem Men-

schen besonders nahe ist, wenn er schweigt bzw. sich entzieht, stellen für Bremond – und auch für Michel 
de Certeau – eine adäquatere Umschreibung dar als dies rationale Entfaltungen des Unsagbaren im Nach-
gang zu leisten im Stande sind. 

858  HL VIII, 407. 
859  Trémolières, Bremond et Certeau lecteurs des mystiques, 24 f.  
860  Ebd., 27. So ist auch die Liturgie nichts anderes als gesungenes Gebet, mit der Präzisierung, dass beim 

wahren Gebet, der wahren Liturgie und auch der Poesie die Sprache im moi profond des Hörers eine 
Resonanz auslöst, etwas zum Klingen bringt. 

861  Ebd., 30. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 183 

Neben dem gemeinsamen Interesse an dieser eher psychologischen Seite der Mystik 

gibt es aber auch große Unterschiede zwischen Henri Bremond und Michel de Certeau: Da 

ist zum einen ihr jeweiligen Verhältnis zur SJ: Während Bremond aus dem Orden austritt, 

bleibt Michel de Certeau bis zum Ende seines Lebens Jesuit. Er interessiert sich besonders 

für Jean-Joseph Surin, eine Spur, die ihn nach Loudun führt, und damit zum Beginn der kar-

melitischen Spiritualität in Frankreich.862 Und die Situation, in der sich beide der Mystik zu-

wenden, ist eine andere: Bremond versucht mit seiner HL, die in den Nachwehen der so ge-

nannten Modernismuskrise entsteht, die klassisch modernistischen Reizthemen zu überwin-

den und auf eine neue Form der Spiritualität aufmerksam zu machen, während Michel de 

Certeau von der Textkritik herkommt und sich seine Zugangsweise somit von der Bremonds 

stark unterscheidet863: Seine ersten Arbeiten sind den französischen Jesuiten der ersten 

Stunde gewidmet, dabei spielt auch der Begriff der Erfahrung für ihn eine große Rolle, dem 

er jedoch mit großer Vorsicht, wenn nicht gar Misstrauen begegnet.864 Die Kategorie der 

Erfahrung ist vielmehr jene, die Michel de Certeau zufolge die mystische Sprechweise auto-

risiert. Henri Bremond wird trotz oder gerade wegen seiner persönlichen Erfahrung zu einem 

Déchiffreur einer modernen religiösen Erfahrung, die sich Jahre später bei Michel de Certeau 

in einer Art des Sprechens ausdrückt. Und wen wundert es, dass das Vorwort der fable mys-

tique wie ein Echo jener Mottos erscheinen, die Bremond seiner HL voranstellt?865 

 
862  Bei seinen Recherchen zu Jean Joseph Surin ist Michel de Certeau dem Phänomen auf der Spur, wie sich 

die Erfahrung in einer Art des Sprechens niederschlägt. Die Texte Surins dienen ihm dabei als Beispiel 
dafür, wie das Fehlen und der Mangel in einem Text aufscheinen können, da diesen Texten ein Oszillieren 
zwischen Sagen und Nichtsagen innewohnt, siehe: Certeau, M., Histoire et mystique, in: L’absent de 
l’histoire, Paris 1973, 153–167, hier 163, im Folgenden abgekürzt mit: Certeau, Histoire et mystique. Mit 
Jean Jospeh Surin kommt Michel de Certeau dem Unsagbaren auf die Spur: Die Sache selbst, um die es 
geht, ist hinter den Worten versteckt, mystisch verborgen, siehe hierzu auch: Dupuy, Jean-Joseph Surin, 
vgl. Anmerkung 620. Auf diesen Überschuss des Unsagbaren hat auch schon Rudolph Otto hingewiesen, 
Das Heilige, Breslau 101923, 5 f. 

863  Vgl. hierzu Trémolières, Bremond et Certeau lecteurs des mystiques, 31 f. 
864  Seine Skepsis äußert er gegenüber der Annahme, dass die Erfahrung eine hinter den Texten erreichbare 

Sache sei, in Wahrheit ist für ihn jedoch nur das lesbar, was aus dieser Erfahrung hervorgegangen ist; so 
entsteht eine Sprechweise, die auf einer Abwesenheit beruht, die sie gleichzeitig bezeichnet, so Certeau, 
Histoire et mystique, 163. Diese Erfahrung artikuliert sich in einer Art Stille. Mit Wittgenstein plädiert 
Michel de Certeau dafür, Mystik als einen Bereich zu begreifen, der außerhalb der Sphäre des Sagbaren 
anzusiedeln ist; das mystische Sprechen bewegt sich zwischen Sagen und Nichtsagen; als langage de 
Dieu deutet sie wiederum auf eine gemachte Erfahrung hin. Somit beschreibt das Unsagbare ein Verhält-
nis zwischen unterschiedlich konträren Termini, die die Erfahrung vorschlägt. Der Zusammenfall der 
Gegensätze der Wörter, die etwas über Gott aussagen, die herkömmliche Verbindung eines Wortes mit 
einer Sache wird ersetzt, so dass sich nun die Sache in versteckter Weise im Wort befindet, vgl. ebd., 
Histoire et mystique, 163 und Trémolières, Bremond et Certeau lecteurs des mystiques, 33 f. 

865  Auf diese Parallele hat Trémolières, Amour des Lettres et le désir de Dieu, 148 hingewiesen.  



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 184 

Michel de Certeau entwickelt im Vergleich zu Bremond einen wahrhaften linguistic 

turn. Allerdings treffen sich Henri Bremond und Michel de Certeau wieder in ihrem Be-

mühen einer schweigsamen Ekklesiologie866: Bremond diagnostiziert im 17. Jahrhundert 

eine Veränderung, die darin besteht, dass die Mystiker und Mystikerinnen im Begriff sind, 

aus dem bis dahin innerhalb der Catholica etablierten Sprachspiel auszubrechen. 

Gleichzeitig findet sich in diesen Ausbruchsversuchen eine Verbindung zwischen Altem 

und Neuem und die Mystik kommt in den Blick als jenes Phänomen, welches in der Lage 

ist, den Glauben in dem Moment auszusagen, als die bis dahin allen gemeinsame 

Sprechweise der katholischen Gemeinschaft brüchig wird.867 Sie ist demnach keine neue 

Sprache, sondern es handelt sich vielmehr um eine neue Art des Sprechens, eine Art, die 

im Leser etwas auslöst; darin trifft sich Henri Bremond mit Michel de Certeau.868 Es ist 

jene Art des Sprechens, die Bremond auch in der Dichtung wiederfindet. Davon, und von 

Bremonds Wahl in die Académie française, handelt das folgende Kapitel. 

 
866  Trémolières, Bremond et Certeau lecteurs des mystiques, 35. 
867  Bremond ist in Bezug auf das 17. Jahrhundert der Historiker, der den Verlust nachzeichnet, konstatiert F. 

Marxer in: L’abbé Bremond ou la subjectivité, 46. Dieser Verlust ist ein weiterer Aspekt, auf den die 
beiden Jesuiten immer wieder hingewiesen haben: So findet sich bereits in einem der frühen Aufsätze 
Michel de Certeaus der Hinweis, dass die Erfahrung, die sich ausdrückt, eine andere ist als die Erfahrung 
selbst: Zwar birgt sie deren Präsenz in sich, ist jedoch nicht mit der Präsenz gleichzusetzen und definiert 
sich somit durch einen Verzicht, vgl. Certeau, M., L’expérience religieuse, «connaissance vécue» dans 
l’Eglise, in Giard, L. (Hg.), Le voyage mystique. Michel de Certeau, Paris 1988, 27–51, im Folgenden 
abgekürzt mit: Certeau, L’expérience religieuse. 

868  Mystik wird hier gerade nicht als eine neue Lehre begriffen, die von nun an dem traditionellen System – 
im Falle Bremonds wäre das die Neuscholastik, – gegenübergestellt werden soll. Vielmehr wird Mystik 
bei beiden Jesuiten zu einer Tür, zur Verbindung zum Unsagbaren. Bei Bremond fungieren Unruhe und 
das Anhaften an den göttlichen Willen quasi als conditio sine qua non, um dieses Unsagbare zu erfahren. 
Michel de Certeau betont, dass Mystik gekennzeichnet ist durch eine Beziehung, dem sich Positionieren 
eines Subjekts im Angesicht einer Tradition, einer Geschichte und der Welt, so Le Brun, Historien de la 
Spiritualité, 548. Und Bremond und Michel de Certeau treffen sich in ihrem Interesse für die religiöse 
Erfahrung noch in einem weiteren Punkt: Beide haben erkannt, dass ihre Beobachtungen en passant statt-
finden, aber nicht ein System an sich abbilden; und so begreifen sie sich als voyageur und vagabond, vgl. 
hierzu Kapitel 3 im dritten Teil dieser Arbeit und Certeau, M., L’expérience spirituelle, in: Christus 68 
(1070), 488–498, hier 488, im Folgenden abgekürzt mit: Certeau, L’expérience spirituelle.  



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 185 

5 «Cette expérience, le poète ne peut pas la garder pour lui»869 
– Henri Bremond und die Poésie pure870  

Leben und Werk von Henri Bremond sind durch eine intensive Beschäftigung und Ausei-

nandersetzung mit der Literatur gekennzeichnet. Davon zeugen einerseits seine tiefe Kennt-

nis der englischen Literatur, andererseits seine Tätigkeit als Literaturkritiker bei den Etudes 

wie auch die umfassende Kenntnis der religiösen Literatur, von der die HL nur ein heraus-

ragendes Beispiel ist. Ein Meilenstein auf diesem Gebiet, der gleichzeitig ein Stein des An-

stoßes wird,871 stellt die am 24. Oktober 1924 in der Académie française gehaltene Rede 

über die „reine Dichtung“ dar. Zu diesem Zeitpunkt ist Bremond, der nun langsam auf das 

Rentenalter zugeht, auf der Suche nach einer Anerkennung seiner Lebensleistung und einer 

Lebenssicherung, die sich seit seinem Austritt aus der Gesellschaft Jesu als mühsam er-

weist.872 Vielleicht erhofft er sich durch die Nominierung einer neuen Indizierung zu ent-

gehen, eine Gefahr, der er sich seit der Indizierung seiner Sainte Chantal im Jahr 1913 nach 

wie vor ausgesetzt sieht. 

Anlässlich seiner Aufnahme in die Académie im Jahr 1923 wird Bremond aufgefor-

dert, einen Vortrag zu halten. Als Thema, welches ihm freigestellt ist, wählt er die „reine 

Dichtung“, die poésie pure.873 Während herkömmlichen Aufnahmereden der Académie 

française eine Würdigung von lediglich 25 Zeilen in Le Monde zuteil wird, löst Bremonds 

Rede eine Debatte in der Wochenzeitung Nouvelles Littéraires aus, die sich über 12 Wo-

 
869  „Der Dichter kann diese Erfahrung nicht für sich behalten“, Prière et Poésie, 75. 
870  Henri Bremond und die wahre Dichtung. Dem Grundsatz der l’art pour l’art folgend, tritt der Inhalt 

zugunsten des künstlerischen Schaffensprozesses des Dichters und der Sprache zurück. Der Begriff wurde 
bereits von Sainte Beuve, Baudelaire und Mallarmé gebraucht. Auf Letzteren beruft sich die neu aufkom-
mende Debatte der Poésie pure im 20. Jahrhundert. Während Mallarmé auf die Nähe zwischen Musik 
und Poesie hinweist, öffnet Bremond mit dem Vergleich von Poesie und Mystik bzw. Dichter und Mys-
tiker hinsichtlich der von ihnen gemachten Erfahrung ein neues Feld, vgl. Döhl, R., Art. „Absolute Dich-
tung“, in: G. und I. Schweikle (Hg.), Metzlers Literaturlexikon, Stuttgart 21990, 2. 

871  Siehe Anmerkung 64. 
872  Sorrel, Henri Bremond académicien français, 150 f. 
873  In einer öffentlichen Sitzung der Académie zu sprechen, bietet ihm eine einmalige Gelegenheit, seine 

Forschungsergebnisse einem größeren Publikum zugänglich zu machen. Bremonds literarische Bedeu-
tung beruht letztendlich auf der Rolle, die er bei der Auseinandersetzung um die so genannte „reine Dich-
tung“ gespielt hat. Die Ausführungen zu diesem Thema sind nichts anderes als die denkerische Frucht 
jahrelanger Beschäftigung mit der mystischen Erfahrung.  



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 186 

chen erstreckt,874 vom 31. Oktober 1925 bis zum 16. Januar 1926. Die Artikel, mit denen 

er auf Kritik und Anschuldigungen reagiert, seine so genannten éclaircissements, in denen 

er sein Anliegen weiter ausführt und erläutert, führen schließlich zur Veröffentlichung des 

Bandes Prière et Poésie, der 1926 erscheint.875 Wenn auch die Positionen Bremonds heftig 

angegriffen wurden, kann es als sein Verdienst angesehen werden, diesen wissenschaftli-

chen Diskurs, der zu diesem Zeitpunkt um die Dichtung geführt wurde, einer breiten Öf-

fentlichkeit zugänglich gemacht zu haben. Die Nähe einzelner Aussagen zu zentralen Ideen 

des Surrealismus, dessen Manifest 1924 entstand, zeigt, dass Bremonds Überlegungen in 

der Luft lagen.876  

5.1 «le fluide mystérieux»877 – Die interpersonelle Komponente der 
poetischen Erfahrung 

Für seinen Vortrag als Mitglied der Académie française wählt Henri Bremond den Titel La 

poésie pure.878 Ziel seines Vortrages, so gibt er an, ist die Klärung des Begriffs der reinen 

Dichtung,879 wobei hinzuzufügen ist, dass Bemond nicht Bremond wäre, wenn er dieses 

Vorhaben nun à la lettre durchführen würde. 

Unter dem Begriff der Poésie pure versteht Bremond den eigentlichen poetischen 

Charakter, den er seiner mysteriösen Realität880 verdankt. Zur Erläuterung dieses Satzes 

rekurriert Bremond auf die Erfahrung des poetischen Zustands, der sich beim Leser ein-

stellt. Das Erfassen dieser mysteriösen Realität ereignet sich beim Leser, auch ohne dass er 

das Gedicht in seiner Vollständigkeit verstanden hat.881 Kennzeichen der reinen Dichtung 

ist somit, dass sie gerade dieses Unsagbare sagbar und damit fühlbar machen kann. 

Das Lesen eines Gedichts verlangt nach Bremond nicht danach, dass man seinen 

Sinn zur Gänze begreift. Für ihn zeichnet sich die Dichtung gerade dadurch aus, dass sie 

 
874  Mounin, Une relcture de «la poésie pure», 146. 
875  Prière et Poésie, vgl. Anmerkung 369. 
876  Germain, Prière et Poésie, 187–214, hier 213. 
877  „Das mysteriöse Fluidum“, Poésie pure, 26. 
878  Siehe Anmerkung 368. 
879  Poésie pure, 15.  
880  Ebd., 16.  
881  Ebd., 16. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 187 

keinen Sinn ergibt, es ist der non-sens, der sie am treffendsten charakterisiert.882 Würde 

man die Dichtung auf ein rationales Wissen reduzieren, dann verstoße man gegen ihre Na-

tur.883 Es geht vielmehr darum, dass sich der Leser ihren Schwingungen ausliefert, aller-

dings nicht um der Schwingungen selbst willen, wenn diese auch als köstlich empfunden 

werden mögen, sondern um das mystische Fluidum zu erhalten, das sie mit sich führen.884 

Dieses Fluidum wird im Gedicht quasi mitgeliefert, ohne dass es sich aus dem Sinn des 

Gedichtes selbst ergibt. Es ist diese Eigenschaft der reinen Dichtung, die Bremond zu der 

stark kritisierten Aussage geführt hat, dass die Dichter sich danach sehnen, das Gebet wie-

derzuerlangen.885 Dass dieser Satz zu Missverständnissen führen musste, liegt einerseits 

daran, dass es sich um den letzten Satz des Vortrags handelt, dem keinerlei Erklärung bei-

gefügt ist. Andererseits liegt der Schlüssel für die Interpretation der in der Rede gemachten 

Aussagen in Bremonds Verständnis des Gebets, welches er hier nicht ausführt. Deswegen 

muss stets mitbedacht werden, dass der Jesuit auch auf dem Felde der Literatur nach Spuren 

sucht, die ihm helfen, die Eigentümlichkeit des Gebets besser zu verstehen.886  

Wenn auch vieles unklar bleibt, ist es Bremond dennoch gelungen, mit seiner Rede 

eine kleine Revolution in der literarischen Welt anzuzetteln: Ein Mitglied der Académie 

und dazu noch ein Mann der Kirche wagt es, den non-sens der Dichtung zu loben,887 indem 

er sich auf moderne Autoren wie Edgar Allan Poe, Charles Baudelaire, Stéphane Mallarmé 

und Paul Valéry stützt, aus denen er Anwälte der reinen Dichtung888 macht. Bremonds Aus-

führungen können als interessanter Versuch gewertet werden, seine Sicht der Dinge in die 

literarischen Fragestellungen seiner Zeit einzubringen.889 Während die l’art pour l’art in 

letzter Konsequenz dahin führt, die Poesie vom Rest des menschlichen Lebens zu trennen, 

nimmt Bremond mit seiner Bestimmung der Poesie, die letztendlich dazu dient, seine Frage 

 
882  Ebd., 20. 
883  Ebd., 22. 
884  Ebd., 26: «Nous nous offrons à ces vibrations fugitives si exquises d’ailleurs que soient leurs caresses, 

non pour goûter le plaisir qu’elles donnent, mais pour recevoir le fluide mystérieux qu’elles transmettent». 
885  Ebd., 27: «aspirent tous à rejoindre la prière». 
886  Die Kühnheit Bremonds besteht darin, auf wenigen Seiten das zusammenfassen zu wollen, was eigentlich 

die Erfahrung seines ganzen Lebens darstellt, konstatiert Moisan in: Henri Bremond et la poésie pure, 
102. 

887  Ebd., 95. 
888  Ebd., 138. 
889  Vgl. im Folgenden Dutton, Poésie et mystique, 443. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 188 

nach dem wahren Gebet zu erhellen,890 eine moderatere Position ein, indem er der Poesie 

eine gewisse erhöhte Spiritualität zuerkennt und sie dabei gleichzeitig der Spiritualität im 

eigentlichen Sinne unterordnet. 

5.2 «Une connaissance qui ne s’exprime pas»891 – Poetische und 
mystische Erfahrung 

In den Erläuterungen, die in dem Band Prière et Poésie zusammengefasst sind, untersucht 

Bremond die Analogie zwischen der mystischen und der poetischen Erfahrung. Es geht ihm 

um das Ergründen dessen, was ein Gedicht ausmacht, indem er sowohl dem Mysterium des 

Gedichts als auch jenem des Dichters auf die Spur kommen will. In der Dichtung wird laut 

Bremond eine Erkenntnis sichtbar, die sich nicht einfach in Worte übersetzen lässt.892 Den-

noch ist gerade diese Erkenntnis etwas, was an den Leser vermittelt werden kann. Sie zeigt 

sich in der Erfahrung des nicht Sagbaren. Für Bremond haben die Dichter kein Monopol 

auf diese Erfahrung, der Leser kann daran partizipieren, wenn er die Gedichte in der rechten 

Weise zu lesen versteht, ja Bremond ist fest davon überzeugt, dass wir mit der Erfahrung 

einen Zugang zur Seele des Dichtes erhalten, die sich in ihr mitteilt. Dieses Mitgeteilte 

erhellt und vertieft wiederum unsere eigene Erfahrung.893  

Bremond möchte den Leser auf seine eigene poetische Erfahrung stoßen; handelt es 

sich bei seinem Verständnis von Dichtung doch um etwas, das unsere Erkenntnis von der 

Welt und uns selbst erweitert.894 Dabei ist die poetische Erfahrung für ihn keine rationale 

Aktivität, sondern sie ereignet sich in einer Art, die von ihm mit dem Adjektiv ineffable895 

klassifiziert wird. Diese Erfahrung bringt es mit sich, dass derjenige, dem sie zuteil wird, 

 
890  So Bremond in einem Brief an Don Giuseppe de Luca vom 16. Januar 1932: «Tous mes divertissements 

prétendues, par exemples mes fantaisies esthétiques – La poésie pure – sont condamnés par l’unique 
curiosité: qu’est- ce que prier?», zitiert nach, Mounin, Une relecture de «la poésie pure», 149. 

891  „Ein Wissen, das sich nicht ausdrücken kann“, Prière et Poésie, X. Für das Vorwort werden römische 
Ziffern für die Seitenzahlen verwendet. 

892  Ebd., X: «Une connaissance qui ne s’exprime pas, qui ne peut pas s’exprimer, que les mots ne peuvent 
traduire». 

893  Ebd., XII: «Le mystère du poète; c’est aussi mon propre mystère, plus riche, sans doute, mais par là même 
un peu moins obscur. Il y a là comme un appel et comme un échange de courants; le peu que nous entre-
voyons de nôtre âme profonde nous ouvre un accès jusqu’à l’âme profonde du poète, et celle-ci plus elle 
se communique à nous, plus elle éclaire notre âme profonde». 

894  Ebd., 67. 
895  Ebd., 75: „Unsagbar, unbeschreibbar“. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 189 

sie nicht für sich behalten kann. Dies gelte in besonderer Weise für den Dichter. Die Spra-

che, derer er sich bediene, sei dabei nur ein Mittel zum Zweck: Bremond betont, dass die 

Sprache als Kommunikationsmittel in der Lage sei, in uns ein Zittern hervorzurufen und in 

einen bestimmten Zustand zu versetzen, beide disponierten uns für die Erfahrung, die sich 

dann ereignet, machen uns für sie empfänglich.896 

Die Wahl der Wörter, und das ist Bremond zufolge die Kunst des Dichters, erhalten 

bei ihm eine magische Bedeutung, die über ihren ursprünglichen Bedeutungsgehalt hinaus-

geht.897 Das Hören dieser magischen Wörter löst beim Leser neben den neuen Ideen, die 

diese Worte übermitteln, Empfindungen aus, die sein Innerstes berühren. Worin besteht nun 

aber die Analogie zur mystischen Erfahrung, wenn Bremond behauptet, die poetische Er-

fahrung sei mystischer Art898 und dass ihm die mystische Erfahrung dabei helfe, die Natur 

der poetischen Erfahrung zu erhellen?899 

Es ist zunächst einmal die Annäherungsmöglichkeit beider Erfahrungsweisen, die 

sich aus „der psychologischen Absicht seiner Erfahrung selbst, mit der der Dichter mit dem 

Mystiker verglichen werden kann“,900 ergibt. Was diese psychologische Absicht ist und was 

genau Bremond eigentlich unter mystischer Erfahrung versteht, darüber wird der Leser im 

Unklaren gelassen. Festgestellt wird nur, dass diese Absicht von den Mystikern mit einer 

größeren Präzision beschrieben wird, als dies bei den Dichtern der Fall ist. Vage beschreibt 

er das Adjektiv „mystisch“ wenige Zeilen weiter als Manifestationen oder Aktivitäten  

 
896  Ebd., 75–76: «D’un autre côté, c’est un fait certain, que cette expérience, le poète ne peut pas la garder 

pour lui. Plus elle est magnifique, et donc, plus ineffable, plus il éprouve le besoin de nous en faire part. 
Il parle donc, autant dire qu’il exprime ses idées, car parler n’est pas autre chose. Il prend le seul moyen 
imaginable d’entrer en communication avec nous. Mais, au lieu que, dans le langage normal, cette trans-
mission d’idées – ce didactisme – est la dernière et unique fin que se propose celui qui parle, ici, elle n’est 
plus qu’un moyen. Par l’intermédiaire des idées qu’il exprime, ou plutôt par l’intermédiaire des expres-
sions même qu’il emploie, le poète a dessein, non pas de nous apprendre quoi que ce soit, (…) mais de 
faire passer en nous un certain ébranlement, mais de nous entraîner, à une certaine expérience, mais de 
nous élever à un certain état.»  

897  Ebd., 77. 
898  Ebd., 83. 
899  Ebd., 86. 
900  Ebd., 87: «(…) le dessein psychologique de son expérience propre que le poète peut être comparé au 

mystique. En dehors de là un abîme de différences. Or, ce dessein psychologique, ces ressorts, ce méca-
nisme si compliqué, il se trouve précisément que les mystiques l’ont décrit avec une pénétration, un détail 
que vous chercherez en vain dans les confidences des poètes.» 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 190 

unseres Innenlebens, die sich der Vernunft verschließen und religiöser, moralischer, intel-

lektueller oder künstlerischer Natur sein können.901  

Ausführlicher skizziert das neue Mitglied der Académie française die poetische Er-

fahrung. Bei dieser Erfahrung unterscheidet er drei Phasen, zunächst eine Fruchtbarkeit des 

Geistes, die er als schmerzhaft oder trübsinnig kennzeichnet, dann folgt die Erleuchtung 

oder eine Art Inspiration und schließlich eine glückliche Fruchtbarkeit des Geistes oder er 

nennt es auch eine fröhliche Entscheidung des Herzens.902 Während er die erste und dritte 

Phase als problemlos und bekannt bezeichnet, beschäftigt ihn die Inspiration weiterhin. Zu-

nächst einmal stellt Bremond fest, dass die Inspiration, erstens, uns nichts lehrt, sondern 

uns hilft, von der Oberfläche zum Sein der Dinge vorzustoßen. Da sie uns selbst verändert, 

scheint sie, zweitens, auch die Objekte, mit denen wir uns befassen, zu verändern.903 Drit-

tens, und das ist die wichtigste Erfahrung dieser Inspiration, dass all das uns gegeben ist 

durch jemanden, der sich durch diese Gabe selbst gibt.904  

Bremond versteht die Inspiration als eine flüchtige Besucherin, deren Erscheinen 

nicht herbeigewünscht werden kann, so wenig wie die Dauer des Besuchs nicht beeinflusst 

werden kann. Zentrales Merkmal der poetischen Erfahrung ist folglich die Inspiration und 

damit der nicht rationale Charakter. Um diesen zu untermauern, führt er in Kapitel 12 die 

von Paul Claudel stammende Parabel von Animus und Anima ein. Diese beiden führen als 

Geist und Seele einen gemeinsamen Haushalt. Obwohl Anima diejenige ist, die eine reiche 

Mitgift in die Ehe eingebracht hat, scheint Animus dies im Laufe der Zeit zu vergessen, da 

er derjenige ist, der mehr weiß. Er hält Anima für dumm, und da er alles weiß, darf sie nichts 

mehr sagen. Anima schweigt, jedoch immer wenn Animus das Haus verlässt, beginnt sie zu 

singen. Eines Tages kehrt Animus früher nach Hause und hört das Lied, das er nicht begreift. 

Er versucht, Anima dazu zu bewegen, das Lied nochmals zu singen, doch die Seele 

schweigt, sobald der Geist sie betrachtet.905 

 
901  Ebd., 92.  
902  Ebd., 105: «D’abord, une fécondité morne et douloureuse de l’esprit ou du cœur (…), ensuite l’étincelle, 

l’inspiration; enfin une fécondité joyeuse de l’esprit ou une décision allègre du cœur.» 
903  Ebd., 107. 
904  Ebd., 108: «Nous avons l’impression très vive que cette expérience ne dépend aucunement de notre in-

dustrie; que ce jaillissement soudain de notre source profonde, que ce contact avec une présence réelle, 
que tout cela nous est donné, et par quelqu’un qui, en nous le donnant, se donne lui-même». 

905  Ebd., 113: «L’âme se tait dès que l’esprit la regarde.» 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 191 

Nach Bremonds Auffassung enthüllt die Parabel Claudels das Geheimnis der poeti-

schen Erfahrung, die uns aufgrund der Inspiration von unserem Oberflächen-Ich in das 

Reich des Tiefen-Ichs, des moi profond führt. Es ist die Psychologie der Mystik, die in den 

Worten der Parabel aufscheint: nämlich die Unterscheidung zwischen einem Oberflächen-

Ich, Animus, dem die rationale Erkenntnis zugeschrieben wird, und einem Tiefen-Ich, 

Anima, dem die poetische und die mystische Erfahrung eigen sind. Die Analogie mit den 

Aussagen der Mystiker und Mystikerinnen wird nun mit einer Fülle von Referenzen belegt. 

Texte verschiedener Mystiker und Mystikerinnen werden als Stütze von Claudels Parabel 

bemüht.906 Gleichzeitig soll damit Bremonds angekündigte Intention, die poetische Erfah-

rung durch die mystische zu erhellen, realisiert werden. Es sind jene Analogien, die den 

Mechanismus der Erfahrung betreffen,907 welche ihn besonders interessieren. Diese findet 

er hauptsächlich in dem wieder, was er als den Ort der poetischen und mystischen Erfahrung 

ausmacht, das Tiefen-Ich. Hier ereignet sich ein flüchtiger, anfanghafter Besitz jener Erfah-

rung, die bei Augustinus und Pascal an einem Ort stattfindet, den sie Herz nennen, während 

die Mystiker Seelenspitze oder Seelenfünklein sagen und Paul Claudel den Ort dieses Vor-

gangs dem Bereich der Anima zuschreibt.908 

Die Analogie besteht folglich darin, dass sich diese beiden Erfahrungsweisen, die 

poetische und die mystische, am selben Ort im Menschen ereignen; sie bringen beide durch 

einen identischen psychologischen Mechanismus eine direkte, intuitive Erkenntnis der 

Wahrheit oder der Wahrheiten hervor. Bremond geht es um die Emanzipation dieses moi 

profond und seinen Erfahrungsweisen gegenüber der Art und Weise des Wirklichkeits- und 

Wahrheitszugangs des Oberflächen-Ichs. Ziel ist nicht zu konstatieren, dass die poetische 

Aktivität sich von der rationalen unterscheidet, sondern der entscheidende Ansatzpunkt sei-

ner Ausführungen besteht für ihn gerade in der Würdigung ihres nicht rationalen Charak-

ters.909 

Neben dieser Gemeinsamkeit, dass diese beiden Erfahrungsweisen einen gemeinsa-

men Ort aufweisen, gibt es jedoch signifikante Unterschiede zwischen der mystischen und 

der poetischen Erfahrung: Während sich Gott in der mystischen Erfahrung selbst schenkt, 

 
906  Ebd., 116 f. 
907  Ebd., 123: «‘analogies de forme et des communautés de mécanisme’». 
908  Ebd., 131–132.  
909  Ebd., 82. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 192 

führt die poetische Erfahrung nicht zur Erkenntnis Gottes. Gott selbst unmittelbar präsent 

zu erfahren, ist Bremond zufolge das alleinige Privileg der Mystik. Dennoch gelangt auch 

der Dichter in einen Besitz des Wahren,910 da er sich im Moment der Inspiration an den 

Zustand des Mystikers im Moment des Gebets annähert.  

Beide, der Mystiker und der Dichter, sind auf eine Erkenntnis der Wirklichkeit aus. 

Allerdings vollzieht der Dichter diese Vereinigung mit dem Wahren nur, um sich gleich 

wieder davon loszusagen. Darum ist die poetische Erfahrung für Bremond nur eine Vorstufe 

der mystischen, weil es die Aufgabe des Dichters ist, von dieser Erfahrung zu sprechen; er 

kann als Dichter nicht umhin, die ihm widerfahrene Besitzergreifung des Wirklichen mit-

zuteilen. Da es seinem Wesen entspricht, davon sprechen zu müssen, entfernt er sich von 

dem Zustand, in dem ihm die Erfahrung zuteil wurde, und konzentriert sich auf die Ausfor-

mulierung des Erfahrenen. Nicht so der Mystiker. Sein Stammeln und Berichten des ihm 

Widerfahrenen geschieht – so Bremond – im Wissen darum, von dem sprechen zu müssen, 

wovon man nicht sprechen kann. Dadurch gelingt es ihm, den Boden, auf dem er der trans-

zendenten Wirklichkeit begegnet ist, nicht zu verlassen, während der Dichter diesen nur 

kurzzeitig betritt, um ihn gleich darauf wieder zu verlassen. Ein verhinderter Mystiker911 

ist für Bremond der Dichter. Dieser Mangel findet sich auch in seiner Definition der dich-

terischen Kunst, deren seltsame und paradoxe Natur sich darin äußert, kein Gebet zu sein 

und dennoch zum Beten zu verleiten.912  

Mit seiner Aufnahme in die Académie française nimmt Bremond durch seine Rede 

einen Kampf an mehreren Fronten auf. Zum einen geht es ihm um eine Abgrenzung der 

Poesie gegenüber der Prosa, zum anderen um eine Aufwertung der poetischen Erfahrung 

als einer Erfahrung, die durch ihre Nichtrationalität gerade für ihn an besonderer Bedeutung 

gewinnt, weil sie sich mit der von ihm favorisierten Mystik Konzeption deckt, nämlich einer 

mystischen Erfahrung, die er jenseits von Rationalität und Wille in der Seele des Menschen, 

in seinem Innersten, dem Tiefen-Ich, lokalisiert. Unbeantwortet lässt er dabei die Frage 

nach der Relation zwischen dem Dichter, der diese Erfahrung macht, und dem Leser, der 

diese Erfahrung in der Sprache des Dichters übermittelt bekommt. Die Bestimmung dieser 

Relation bleibt insofern offen, als er die Wirkung, die die Dichtung auf den Leser ausübt, 

 
910  Ebd., 211. 
911  Ebd., 213: «mystique manqué.» 
912  Ebd., 216: «Etrange et paradoxale nature de la poésie: une prière qui ne prie pas et qui fait prier.»  



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 193 

als je ne sais quoi qualifiziert.913 In diesem Übermittlungsprozess liegt für Bremond das 

Wunder der Poesie, ihr Mysterium begründet.914 Der Priester Bremond, der sich immer nur 

als Liebhaber, nie als ein Kenner der Dichtung verstanden hat,915 nähert sich nun als frisch 

in die Académie gewähltes Mitglied dem Feld der Literatur mit einer bereits fixen Idee. 

D. h. er sieht sich in diesem Neuland nicht erst einmal um, sondern gräbt das vor ihm lie-

gende Feld sofort nach seinen Vorstellungen um. Denn letztendlich ist er nicht auf der Su-

che nach dem Wesen der Poesie, sondern nach einer Erklärung dessen, was eine poetische 

Existenz ausmacht. Die Poesie interessiert ihn nur insofern, als sie der Ausdruck einer tiefen 

Erfahrung der Seele des Dichters ist.916 Es war Bremonds Interesse an der menschlichen 

Seele, die ihn zur reinen Dichtung geführt hat. Die Reinheit der Poesie ist bei ihm mysti-

scher Natur, ohne jedoch ein Heilsweg zu sein, hier verhindert er mit seinen Thesen den 

spirituellen Übermut der Dichtung.917  

5.3 «l’activité poétique est une ébauche naturelle et profane de 
l’activité mystique918» – Konklusion  

Das, was das neue Mitglied der Académie unter der reinen Dichtung versteht, kann durch 

die für sie beanspruchte mystische Natur als eine Glorifizierung derjenigen menschlichen 

Fähigkeiten angesehen werden, die er im Tiefen-Ich situiert, wie das Unbewusste und die 

Inspiration.919 Es geht ihm um das Pathos, das Vage, Dunkle, kurz gesagt, er will dem prä-

reflexiven Element, das der mystischen Erfahrung eigen ist, zu neuem Ansehen verhelfen. 

Was ihn an der reinen Dichtung interessiert, ist das Kommunizieren eines Gefühls, das Mit-

teilen dessen, was unsagbar bleibt. Dadurch dass er versucht, eine Erfahrung zu beschrei-

ben, die eine unsichtbare Realität hervortreten lässt, erscheinen seine Erklärungsversuche 

diffus, ja sie wirken bisweilen nebulös.920 Schließen sie doch, so Bremond, all das aus, was 

 
913  Moisan, Henri Bremond et la poésie pure, 144. 
914  Vgl. Moisan, Henri Bremond et la poésie pure, 100. 
915  So bezeichnet er sich jedenfalls selbst in seinem Vorwort zu Poésie pure, 11: «En fait de poésie et de 

critique poétique, je ne suis qu’un amateur». 
916  Moisan, Henri Bremond et la poésie pure, 200: «La poésie ne l’intéresse qu’en autant qu’elle est l’ex-

pression d’une expérience profonde de l’ȃme du poète.» 
917  Dutton, Poésie et mystique, 444. 
918  „Die dichterische Aktivität ist ein natürlicher und profaner Entwurf der mystischen Aktivität“, Prière et 

Poésie, 208.  
919  Moisan, Henri Bremond et la poésie pure, 188. 
920  Vgl. ebd., 99. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 194 

uns die Dichtung im Rahmen einer oberflächlichen Herangehensweise von sich selbst preis-

gibt.921 Es ist die Natur der reinen Dichtung und die Eigenart der poetischen Erfahrung, die 

zu einer Definition ex negativo führen und daher jeglichen Erklärungsversuch in den Be-

reich des Nebulösen abgleiten lässt. Nicht das Gedicht selbst, sondern das, was es auslöst, 

interessiert Bremond. Die reine Dichtung stellt für ihn eine eigene Realität dar, die sich der 

Inspiration, dem privilegierten Moment der Wirklichkeitserfahrung des Dichters, verpflich-

tet weiß. Ihr Auftrag ist es, nach einem Vokabular zu suchen, der diesen Moment in Sprache 

fasst, auch wenn ihr dies nicht immer gelingt.  

Bremonds Ideen sind im Grunde nur nachzuvollziehen, wenn man von der mysti-

schen Erfahrung ausgeht. Denn im gleichen Maß wie die Mystik erlangt die reine Dichtung 

ihre Autorität aus der Rolle, Wiedergabe einer Erfahrung zu sein, die nicht nur über diese 

Erfahrung referiert, sondern selbst davon mitteilt und somit dem Leser einen Zugang zu 

dem vermittelten Anderen eröffnet. Es ist diese Analogie, die Bremonds Interesse an der 

reinen Dichtung geweckt und ihn zu der Vorgehensweise veranlasst hat, mittels der mysti-

schen Erfahrung die poetische zu erklären.922 Die von ihm heraus gearbeitete Analogie zwi-

schen mystischer und poetischer Erfahrung findet Anhänger und Nachahmer. So wird sie 

von der französischen Mystikerin Madeleine Delbrêl923 aufgegriffen. Sie bezeichnet die 

Kunst als eine besondere Form der Liebe, die es vermag, uns von uns selbst loszureißen. 

Deshalb seien die Künstler für sie die religiösesten Menschen überhaupt.924 Aufgrund ihrer 

mystischen Veranlagung und ihrer dichterischen Begabung ist diese Thematik für sie von 

 
921  Prière et Poésie, 22. 
922  So bleibt zu fragen, ob diese Analogie, der zweifellos eine charmante Originalität innewohnt, am Ende 

dazu führt, die poetische Erfahrung zu erhellen oder ob sie nicht durch die teilweise subtilen Unterschei-
dungen weiter verdunkelt wird, siehe Dutton, Poésie et mystique, 442. 

923  Madeleine Delbrêl (1904–1964), Schriftstellerin und Mystikerin. Nach ihrer Konversion im Jahr 1924 
verspürt sie die Berufung, ihren Glauben mitten in der Welt nach den evangelischen Räten zu leben und 
gründet in Ivry, einer kleinen, von Kommunisten regierten Arbeiterstadt, eine kleine Gemeinschaft von 
Frauen, die mitten unter den Menschen lebt. Was sie mit Bremond verbindet, ist die Ansicht, dass wir 
alle Mystiker sind und dass es nicht von Nöten ist, dafür einem bestimmten Stand anzugehören. Sie ent-
wickelt, teilweise in poetischer Sprache, eine Alltagsspiritualität für Christen in der Welt, die den Aus-
gang bei ihren eigenen Erfahrungen nimmt. Vgl.: Boehme, K., Art. „Madeleine Delbrêl“, in: LThK 3, 
Freiburg 31995, 72. Dabei dient ihr Bremond als Lektüregrundlage, siehe Marxer, F., Cette curosité des 
états mystiques, 1048. 

924  Schleinzer, A., Die Liebe ist unsere einzige Aufgabe. Das Lebenszeugnis von Madeleine Delbrêl, Ostfil-
dern 22015, 77, im Folgenden abgekürzt mit: Schleinzer, Die Liebe ist unsere einzige Aufgabe. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 195 

besonderem Interesse.925 Sie sieht, in Anlehnung an Bremond, beide Erfahrungen als we-

sensmäßig miteinander verwandt; attestiert ihnen die gleiche Ausrichtung auf ein gemein-

sames Mysterium. 

Freilich kann bei der ganzen Bremond’schen Unternehmung das Fehlen einer sys-

tematischen Abhandlung bemängelt werden; zumal er eine eindeutige Unterscheidung zwi-

schen der Erfahrung des Dichters, der aufgrund dieser Erfahrung dazu ermächtigt wird, 

diese in Worte zu fassen, und der Erfahrung des Lesers,926 vermissen lässt. Es wäre sehr 

spannend und für die mystische Erfahrung ebenso erhellend gewesen, wenn der ehemalige 

Jesuit analysiert hätte, wie diese Erfahrung, die nur einem Menschen eigen ist, zum Eigen-

tum mehrerer wird, gerade weil sie sich darin wiederfinden. Die Unterscheidung von poe-

tischer Erfahrung des Dichters und des Lesers bleibt diffus. Bremond hat jedoch nie ge-

glaubt, in dieser Verhältnisbestimmung das letzte Wort gesagt zu haben. Es könnte aller-

dings sein, dass Bremond derjenige war, der den Terminus poetische Erfahrung in die fran-

zösische Literatur eingeführt hat.927 Und zeigt die Rezeption Bremonds, gerade bei Madel-

eine Delbrêl, nicht auch, dass seine Unternehmung als homme de lettres ebenfalls Wege 

gebahnt hat, die uns vielleicht nicht von vornherein überzeugen, die uns aber das Zuge-

ständnis abringen, dass er vielleicht dem je ne sais quoi in einer Weise auf der Spur ist, die 

sich als subtiler erweist, als sie auf den ersten Blick erscheint? 

 
925  So findet sich in ihren zahlreichen unveröffentlichten Schriften eine von 1926, die den Titel «L’Abbé 

Bremond et la Poésie pure» trägt. Dieser Hinweis findet sich bei Schleinzer, Die Liebe ist unsere einzige 
Aufgabe, 283.  

926  Auch hier im Bereich von Mystik und Dichtung bewahrheitet sich Bremonds Selbsteinschätzung, unfass-
bar zu sein. 

927  Germain, Prière et Poésie, 191. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 196 

6 «l’expérience mystique n’est pas d’ordre intellectuel»928 – 
Das Mystikverständnis von Henri Bremond und Alfred 
Loisy 

Wie bereits in Kapitel 2.2.3 des ersten Teils der Arbeit dargelegt, interessieren sich viele 

der so genannten „Modernisten“ für die Mystik, erhoffen sie sich doch von ihr wertvolle 

Impulse für ihre an der persönlichen Erfahrung ausgerichtete Theologie. Teilweise gehen 

sie sogar noch weiter und bezeichnen sich als Leute, die die Mystik ans Tageslicht holen. 

Letzteres jedenfalls sagt Henri Bremond von sich und Alfred Loisy.929 

Die Bedeutung, die der Mystik bei den verschiedenen Autoren beigemessen wird, 

ist jedoch keineswegs einheitlich. Vielmehr liegt die Vermutung nahe, dass die Verwen-

dung des Mystikbegriffs eine Art Bekenntnis darstellt. Wenn verschiedene Autoren, die mit 

der modernistischen Idee sympathisieren, auf sehr unterschiedliche Weise das Mystische 

für sich beanspruchen, dann geschieht dies, weil ihnen die gemeinsame Idee einer mysti-

schen Theologie, die als Gegenentwurf zur scholastischen Theologie gedacht ist, zugrunde 

liegt.930 Dennoch lassen sich Übereinstimmungen bei einzelnen Autoren finden. Dass diese 

bei Henri Bremond und Alfred Loisy vorhanden sind, wird zumindest von beiden behauptet. 

Gegenseitig ziehen sie sich zur Bekräftigung ihrer eigenen Theorien heran und geben somit 

implizit zu erkennen, dass sie sich derselben Sache verschrieben haben: einer Mäeutik, de-

ren Ziel es ist, der Mystik wieder ihren angestammten Platz zu geben. 

 
928  „Die mystische Erfahrung ist nicht intellektueller Natur“, Bremond in einem Brief an Alfred Loisy vom 

28. November 1919, zitiert nach: Loisy, Tyrrell et Bremond, 159.  
929  So Bremond in einem Brief an Alfred Loisy vom 28. November 1919, siehe Anmerkung 928. 
930  Theobald, L’entrée de l’histoire, 18. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 197 

6.1 «c‘est la religion même931» -  Mystik im Werk Alfred Loisys 

Alfred Loisy, der väterliche Freund in dieser Beziehung, wird von der Erfahrung umgetrie-

ben, dass die Theologie Formeln bearbeitet, die immer leerer werden.932 

Als „Vater des Modernismus“933 ist ihm die Versöhnung der katholischen Welt mit der 

modernen Welt ein besonderes Anliegen. In seinen Schriften manifestiert sich die Sensibilität, 

die er für dieses Thema mitbringt: Loisy stellt fest, dass die Menschen nach einer Erklärung für 

Gott und Christus fragen. Die Definitionen, die die Theologie zur Verfügung stellt, entstammen 

einer anderen Sprachwelt und einem fremden Denkhorizont, so dass eine Übersetzung notwen-

dig wird. Dieses Thema muss angegangen werden, es darf nicht verschwiegen werden. Sonst 

führen die Fragen der Menschen in den Zweifel und den Unglauben.934 

Loisy, und hier trifft er sich mit Henri Bremond, hat ein feines Gespür für den Bruch, 

der sich zwischen der modernen und der katholischen Welt auftut. Ähnlich wie bei Henri Bre-

mond findet sich die Erfahrung dieses Bruchs auch in Loisys eigener Biographie.935 Beide sind 

der Meinung, dass dieser Bruch nicht auf theoretischer Ebene geheilt werden kann, da er sich 

auf das religiöse Subjekt selbst auswirkt.936 Gerade aus diesem Grund ist es für Loisy unab-

dingbar, die Glaubensformeln zu aktualisieren, sie in der Sprache der Menschen auszudrücken, 

ins Heute hinein zu übersetzen. Allerdings bleiben solche dogmatischen Formeln für ihn ledig-

lich Interpretationen des unbeschreiblichen Grundes, der in der Erfahrung der Propheten, Jesu 

und der Apostel ausgedrückt wird.937 Dieser unbeschreibliche Grund, der allen Erfahrungen 

zugrunde liegt, ist für ihn das Fundament der Religion selbst und der Garant dafür, dass die 

Erfahrung selbst weitergeht und immer wieder neu gemacht werden kann. Damit geht gleich-

zeitig die Relativität dogmatischer Aussagen einher. 

 
931  „Das ist die Religion selbst“, Loisy, A., La religion, Paris ²1924, 39, im Folgenden abgekürzt mit: Loisy, 

La religion. 
932  Loisy, Mémoires Bd.1, 469: «ne travaille que sur des formules de plus en plus vides». 
933  Diese Bezeichnung geht zurück auf Friedrich Heiler: Alfred Loisy, der Vater des katholischen Modernis-

mus, München 1947. 
934  Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernität, 300. 
935  Ähnlich wie bei Henri Bremond findet sich die Erfahrung des Bruchs bereits in der eigenen Biographie, 

so Theobald, L’entrée de l’histoire, 20: «L’expérience de scission chez Alfred Loisy connaît une longue 
histoire qui commence déjà pendant son séjour au séminaire de Châlons (1875)». 

936  Ebd., 39: «Le pont entre aujourd’hui et hier devient fragile et cette fragilité se répercute sur le sujet reli-
gieux lui-même (...)». 

937  Loisy, Mémoires Bd. 1, 471. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 198 

Für Loisy existiert eine sichtbare Außenseite der Welt bzw. ihrer Geschichte. Diese 

hat ihr Pendant in einer unsichtbaren geistlichen Innenseite. Hier siedelt er die mystische 

Erfahrung an.938 Während die Außenseite in den Bereich der Wissenschaft fällt, ist die In-

nenseite dem Bereich des Glaubens zuzuordnen. Ihr kommt als der Ort, an dem sich die 

mystische Erfahrung ereignet, eine besondere Bedeutung zu. 

Diese mystische Erfahrung, so erläutert er im Vorwort von La religion,939 ist der 

Ursprung aller Religionen. Institutionen, Dogmen und Riten versteht er als Ausfaltungen 

dieser Urerfahrung. Der bereits erwähnte unaussprechliche Grund, den Loisy als konstitu-

tives Element jeder Erfahrung begreift, wird von ihm gleichgesetzt mit dem, was er in La 

religion als Mystik bezeichnet. Er ist für ihn die wahre Seele der Religion und der Moral.940 

Der Mystik als einer besonderen Form von Religion ist ein individualistischer Charakter 

eigen.941 Mystik, so wie Loisy sie versteht, beschränkt sich eben nicht nur auf außerge-

wöhnliche Erscheinungen. Ähnlich wie er das Verhältnis zwischen der Erfahrung des un-

aussprechlichen Grundes und den sich daraus entwickelten Dogmen bestimmt hat, sind für 

ihn die außergewöhnlichen Phänomene, die die mystische Erfahrung mit sich bringt, wie 

beispielsweise Visionen und individuelle Offenbarungen, nur akzidentielle Formen der 

Mystik. Von Loisy angestrebt wird eine Ausdehnung der Mystik, die bei ihm letztendlich 

mit dem religiösen Gefühl gleichgesetzt wird,942 ja, sie ist für ihn sogar noch mehr: Prinzip 

und Fundament, anders gesagt: die Religion selbst.943  

Loisy vollzieht eine Aufwertung der mystischen Seite der Religion. Dabei liegt die 

Betonung auf der gegenseitigen Durchdringung, die seiner Meinung nach seit Beginn der 

Menschheit zwischen mystischer und rationaler Anschauung stattfindet. Seine Intention 

liegt nicht darin, beide Anschauungen gegeneinander auszuspielen. Vielmehr hängt alles 

davon ab, dass sie sich auch weiterhin gegenseitig befruchten. Diesen Vorgang sieht Loisy 

 
938  Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernität, 300. Auf Loisys Weltbild und seine ge-

schichtswissenschaftlichen Implikationen kann hier nicht weiter eingegangen werden, siehe hierzu The-
obald, Maurice Blondel und das Problem der Modernität, 296–325. 

939  Loisy, La religion, siehe Anmerkung 932. Bei diesem der zweiten Auflage von La religion vorangestell-
ten Vorwort handelt es sich um die Antrittsvorlesung Loisys am Collège de France. 

940  Ebd., 6.  
941  Ebd., 8: «(…) une forme particulière de religion, celle des religions qui, (...) pourraient, en une certaine 

mesure, être dites individualistes (…)». 
942  Vgl. ebd., 12. 
943  Ebd., 39: «(…) c’est la religion même». 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 199 

bei der Kirche seiner Zeit durch die Vorrangstellung der dogmatischen Theologie behin-

dert.944 Aus diesem Grund verweist er mit Vehemenz auf die Mystik als Motivator jenes 

Geistes in der Religion, der veranlasst, dass sie nicht stirbt.945 Wenn es der rationalen An-

schauung gelänge, die Mystik zu zerstören, dann würde sie in letzter Konsequenz auch den 

Menschen zerstören, da sie Loisy zufolge nicht nur die Religion, sondern auch die Moral 

und die Ästhetik begründet.946  

6.2 «le plus grand écrivain ecclésiastique de notre pays.»947 – Henri 
Bremonds Mystikverständnis aus der Sicht Alfred Loisys  

Alfred Loisy teilt seine Auffassung von Mystik mit seinem Priesterfreund Henri Bremond. 

So jedenfalls stellt er es in George Tyrrell et Henri Bremond dar. Den Beweis für Gemein-

samkeiten zwischen ihm und Bremond liefern Ausschnitte aus ihrer privaten Korrespon-

denz, mit denen er seinen eigenen Aussagen Nachdruck verleiht. In dieser Vorgehensweise 

zeigt sich eine weitere Gemeinsamkeit der beiden Freunde: Sie ziehen sich gegenseitig zur 

Bekräftigung ihrer eigenen Theorien heran. So benützt Alfred Loisy in George Tyrrell et 

Henri Bremond Briefausschnitte seines Freundes, um der Öffentlichkeit vor Augen zu füh-

ren, wie nah sie inhaltlich beieinander liegen; und Henri Bremond psychologisiert in Un 

clerc qui n’a pas trahi die religiöse Biographie Loisys, um vor ihrem Hintergrund die ihnen 

gemeinsame Unterscheidung von mystischem und dogmatischem Glauben hervortreten zu 

lassen. 

1936, vier Jahre vor seinem Tod, veröffentlicht Alfred Loisy George Tyrrell et 

Henri Bremond. Er versteht sein Buch als Bericht über ein Leben, das mit dem seinen in 

Berührung gestanden ist, und als Erläuterung eines Werks, von dem er – wie viele andere 

– gezehrt hat.948 Wenn er im ersten Satz des Buches Bremond als den größten kirchlichen 

Schriftsteller unseres Landes949 bezeichnet, so zollt er ihm offen seine Bewunderung. Al-

 
944  In seinem fiktiven Dialog zwischen einem jungen Wissenschaftler und seiner Mutter, der Kirche, lässt er 

Ersteren sagen: «Ton Dieu est devenu une immense abstraction», Loisy, Mémoires Bd. 1, 123. 
945  Loisy, La religion, 40–41: «Le mysticisme est l’âme de toutes les religions, et il est, à travers les religions 

qui passent, la grande poussée de l’esprit dans la religion qui ne meurt pas». 
946  Ebd., 45. 
947  „Der größte kirchliche Schriftsteller unseres Landes“, Loisy, Tyrrell et Bremond, V. 
948  Ebd., VIII. 
949  Ebd., V. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 200 

lerdings verfolgt er mit dieser Veröffentlichung auch die Absicht, Berührungspunkte zwi-

schen ihm und Bremond aufzuzeigen. Kritiker haben ihm vorgeworfen, er habe Bremonds 

Aussagen zu seinen Gunsten manipuliert. Dieser Vorwurf lässt sich heute relativ leicht ent-

kräften, da Bremonds Briefe inzwischen in der Nationalbibliothek in Paris frei zugänglich 

sind. Ihre Lektüre beweist eindeutig, dass Loisy die Aussagen Bremonds nicht gefälscht 

hat. Man kann ihm lediglich vorhalten, sie für seine Zwecke ausgelegt zu haben. Sinn dieser 

Auslegung ist es hauptsächlich, der katholischen Öffentlichkeit zu zeigen, dass er und Bre-

mond gar nicht weit auseinander liegen.  

Zu Beginn von Georges Tyrrell et Henri Bremond blickt Loisy zunächst rekapitu-

lierend auf die Freundschaft der beiden Jesuiten Tyrrell und Bremond. Neben dem, was die 

beiden Männer verbunden hat, finden auch die Ereignisse um Tyrrells Begräbnis Erwäh-

nung.950 Im zweiten Kapitel geht es um Bremonds Aufnahme in die Académie française. 

Loisy ist der Ansicht, dass der reaktionäre und katholische Teil der Mitglieder der Académie 

zum damaligen Zeitpunkt nicht in der Lage war, die psychologische Mystik Bremonds auf-

zunehmen.951 Diese These führt er im dritten Kapitel, das die Überschrift Le Quiétisme et 

Fénelon trägt, weiter aus. Hier heißt es, dass weder die Mitglieder der Académie française 

noch die universitäre Welt damals in der Lage gewesen sind, die entscheidende These Bre-

monds, nämlich die Identität des angeblichen Quietismus mit der Mystik einer Teresa von 

Avila, eines Franz von Sales, eines Johannes vom Kreuz, eines Bérulle, Condren und Olier, 

zu begreifen.952 Bei der pur amour, der sich Bremond in der HL ausführlich widmet, gehe 

es, so Loisy, um das Geheimnis derjenigen, die zu einem besonderen Glaubenszeugnis er-

wählt sind. Bremonds Anliegen sei es zu erklären, dass das, was sich im Inneren dieser 

Mystiker und Mystikerinnen abspielt, bei allen Gläubigen und in allen Religionen vorhan-

den sei: Gott zu fühlen in Form einer Aktivität der Seelenspitze. Diese zeige sich in Form 

eines durchdrungenen Seins von Gott, insbesondere von seiner Güte und seiner unendlichen 

Liebe. All dies spiele sich außerhalb des Rationalen ab.953 Es ist diese Zuordnung der Mys-

 
950  Zu diesen Ereignissen siehe Kapitel 3.2. im ersten Teil der Arbeit. 
951  Loisy, Tyrrell et Bremond, 53. 
952  Ebd., 87. 
953  Ebd., 118: «L’extase mystique, toute l’Histoire du sentiment religieux en témoigne, est une intuition si-

lencieuse, excluant toute participation active, y compris toute attention et impression définissable, de 
l’intelligence et de l’imagination, toutes les facultés intellectuelles étant comme suspendues, toutes, sauf 
la fine pointe de l’âme où l’on sent Dieu présent. On le sent, mais il serait faux de dire qu’on le voit; car 
on est plutôt, en dehors de toute connaissance réfléchie, pénétré de lui, de son influence, de son immensité, 
de son incompréhensibilité, surtout de sa bonté, de son amour infini». 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 201 

tik jenseits des rationalen Bereichs, an der Loisy besonders interessiert ist und die er bei 

Bremond wiederfindet.  

6.3 «grands mystiqueurs que nous sommes»954 – Alfred Loisy aus der 
Sicht Henri Bremonds  

Im vierten Kapitel des Buches zeugt ein Briefausschnitt von Bremonds Begeisterung über 

Loisys Gelegenheitsschrift La Religion.955 Diese richtet sich besonders auf das Vorwort956 

zur zweiten Auflage, welches er als epochemachend bezeichnet und das er so erhellend 

findet, dass er sich wundert, dass es noch niemand vor Loisy so gesagt habe.957 Das Buch 

sei, so führt er weiter aus, seiner Zeit zu weit voraus, um verstanden werden zu können, es 

komme fünfzig Jahre zu früh,958 so Bremonds Einschätzung. 

Aus einem anderen Brief an Loisy, in dem Bremond zu dessen Konzept einer Reli-

gion der Humanität959 Stellung nimmt, geht eindeutig hervor, dass er in dieser Konzeption 

eine starke Affinität zur Mystik wahrnimmt.960 Er stimmt mit Loisy darin überein, dass 

auch er Gemeinsamkeiten, die ihren mystischen Ansatz betreffen, wahrnimmt. Anlässlich 

des Erscheinens von Loisys Werk Les mystiques païens et le mystère chrétien961 präzisiert 

 
954  „Große Mystiktreibende, die wir sind“, Bremond in einem Brief an Alfred Loisy vom 28. November 

1919, zitiert nach: Ebd., 159. 
955  Vgl. ebd., 145. 
956  Bei diesem Text handelt es sich um die Antrittsvorlesung Loisys vom 1. Dezember 1923 am Collège de 

France. 
957  Bremond in einem Brief vom 15. August 1923, zitiert nach: Loisy, Tyrrell et Bremond, 166: «Cette in-

troduction est vraiment un morceau capital qui devrait être et qui sera, j’espère, epoch-making. (...) Le 
rapprochement avec l’esthétique formule à merveille mes idées confuses. Et tout cela si lumineux qu’on 
s’étonne que tout le monde ne l’ait pas dit avant vous». 

958  Ebd., 147: «cinquante ans trop tôt». 
959  Loisy definiert sie seinen eigenen Worten nach folgendermaßen, zitiert nach: Loisy, A., Autres mythes à 

propos de la religion, Paris 1938, 112: «Cette une religion qui serait, en un sens, capable de rassembler 
l’humanité entière, parce que, montant du fond des âges et progressant en spiritualité, elle réunirait les 
religions en religion, rattachant de plus en plus intimement les croyants à la puissance mystérieuse qui 
supporte les mondes et qui soutient l’humanité dans son ascension spirituelle. On a pu dire que les reli-
gions étaient comme l’idéal où les hommes se représentaient à leur image les dieux. Maintenant toutes 
ces images ont vieilli. Il nous faut, avec l’aide de Dieu, nous refaire une image plus digne de Lui et plus 
efficace de haute moralité en nous. Et c’est ainsi que j’entends la religion de l’humanité.» 

960  So Bremond in einem Brief an Loisy vom 14. August 1917, zitiert nach: Loisy, Tyrrell et Bremond, 148: 
«Evidemment, on vous trouvera chimérique. Mais je tiens à votre disposition, pour votre défense, toute 
l’armée des mystiques. Si vous exigez trop, le christianisme, tel qu’ils l’entendent, n’exige pas moins. 
(...) Avoir la religion de l’humanité, n‘est pas plus difficile que de pratiquer pour de bon cette religion des 
mystiques.» 

961  Loisy, A., Les mystiques païens et le mystère chrétien, Paris ²1930. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 202 

er diesen dahingehend, dass die mystische Erfahrung für sich genommen nicht von intel-

lektueller Art und Weise sei, ja sie sei streng genommen sogar ohne lehrhaften Inhalt. Al-

lerdings besitze sie die Fähigkeit, Einfluss auf die spirituellen und dogmatischen Konstruk-

tionen zu nehmen, die wiederum vom Subjekt ihren Ausgang nehmen und eine Auswirkung 

der individuellen Erfahrung seien. Die Orchestrierung der Erfahrung geschehe jedoch erst 

im Nachhinein und sei mit der Erfahrung selbst nicht gleichzusetzen.962 

Bremond macht sich an dieser Stelle auch über den christlichen Kontext und das 17. 

Jahrhundert hinaus Gedanken über die Mystik. Mehr noch: Er wehrt sich sogar gegen den 

Anspruch, die christliche Mystik als etwas Einzigartiges zu reklamieren963; sie ist für ihn 

ihrem Wesen nach nicht singulär, sondern er begreift sie als eine Form, in der sich das 

Religiöse zu erkennen gibt. Seine exemplarische Beschäftigung mit den Mystikern und 

Mystikerinnen des 17. Jahrhunderts versteht sich als eine Unternehmung, die sich auch ohne 

Weiteres an einem anderen Jahrhundert durchführen ließe, da die mystische Tradition, „was 

die Tatsache der Erfahrung anbelangt, sich seit dem Aeropagiten nicht verändert“.964 

Sowohl Bremond als auch Loisy haben einen sehr weiten Mystikbegriff965: Er 

schließt nicht nur die Spitzenerlebnisse religiös begnadeter und von Gott besonders auser-

wählter Menschen ein, sondern umfasst auch das religiöse Empfinden eines jeden Gläubi-

gen. Dieses Empfinden, das unter dem Begriff der mystischen Erfahrung subsumiert wird, 

erlangt bei Bremond zentrale Bedeutung; allerdings will er mit diesem Begriff weniger das 

Wie dieser Erfahrung erklären als vielmehr den Ort, an dem sie sich ereignet. Dass dies ein 

schwer zu vermittelndes Unterfangen darstellt, beweist er in einem Brief an Loisy, in dem 

 
962  Bremond in einem Brief an Alfred Loisy vom 28. November 1919, zitiert nach: Loisy, Tyrrell et Bre-

mond, 159: «Tout cela s‘accorde fort bien avec nos conclusions à nous, grands mystiqueurs que nous 
sommes. Il faut bien admettre, en effet, que, prise en soi, l’expérience mystique n’est pas d’ordre intel-
lectuel; quelle est même vide de tout contenu proprement doctrinal. Le travail de construction spéculative, 
dogmatique, rituelle, est stimulé par elle, la suit et prend naturellement la couleur des idées et préoccupa-
tions du sujet... Après coup, tout cela fait corps, l’expérience et son orchestration, mais ce sont deux 
éléments tout à fait distincts». 

963  Bremond in einem Brief an Alfred Loisy vom 28. November 1919, zitiert nach: Ebd., 159: «D’où cette 
idée, que le mysticisme chrétien est quelque chose d’unique, – ce que les faits ne confirment pas –». 

964  Bremond in einem Brief an Loisy vom 22. September 1922, zitiert nach: Ebd., 163: «Après tout, cette 
tradition mystique, (...) n’a pas, sur le fait même de l’expérience, changé depuis l’Aéropagite». 

965  Ebd., 170–171: «Les phénomènes mystiques sont, en effet, très variés de forme et de caractère, et si des 
troubles mentaux se sont manifestés chez des hauts mystiques, et des détraquements plus ou moins graves 
chez d’autres personnalités religieuses de moindre envergure, il ne s’ensuit pas que le haut mysticisme 
soit un privilège tout à fait extraordinaire, à distinguer du sentiment religieux commun, ou que tous les 
mystiques classés comme tels soient à ranger dans la catégorie des anormaux». 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 203 

er von der Schwierigkeit berichtet, diesen Ansatz einem gemeinsamen Freund verständlich 

zu machen, da es ja gerade darum gehe, die religiöse Erfahrung nicht auf den emotionalen 

Bereich zu beschränken, sondern sie weise darüber hinaus.966 Dasselbe gelte für den Bereich 

des Denkens, denn die Art und Weise, wie das Göttliche vom Menschen erfasst werde, ge-

schehe Bremond zufolge nicht auf diskursivem Wege: Die Durchdringung des Göttlichen 

sei aus diesem Grunde supraorthodox, eine Erfahrung, die sich in allen Religionen finde und 

deren anschließende Interpretation entweder dem Bereich des Absurden zugerechnet werde 

oder eben nur einem sehr feinen, darin geschulten Geist sich erschließe.967 An dieser Stelle 

unterstreicht Bremond, dass für ihn die Versprachlichung der Erfahrung ein Moment ist, der 

der eigentlichen Erfahrung nachgelagert ist. Sprache ist immer Reflexion auf etwas, was 

bereits schon stattgefunden hat, sie muss nun das aussagen, was eigentlich nicht aussagbar 

ist. Das, was am Ursprung aller Religionen steht, ist Bremond zufolge ein religiöses Gefühl, 

aus der die Religion mit ihren Inhalten und Institutionen sich erst bildet. Religion ist Bre-

mond zufolge nichts anderes als die ausgefaltete Interpretation jener unsagbaren ersten Er-

fahrung, die nicht diskursiver Art ist und, weil sie nicht auf der sprachlichen Ebene stattfin-

det, auch nicht mit Kategorien wie orthodox oder unorthodox gemessen werden kann. 

6.3.1 «Un clerc qui n‘ a pas trahi»968 – Eine apologetische Verteidigung  

Bremonds Wertschätzung gegenüber Person und Werk Alfred Loisys erreichet ihren Höhe-

punkt in der pseudonym veröffentlichten Verteidigungsschrift, die den Titel Un clerc qui 

n’a pas trahi, trägt. Sie entsteht 1931. Die Idee dazu kommt nicht von ihm selbst, sondern 

wurde durch den Pariser Verleger Emile Nourry an ihn herangetragen. Er greift sie jedoch 

enthusiastisch auf und schlägt den Titel und die Zielrichtung der Schrift selbst vor.969 Das 

 
966  Bremond über einen Freund in einem Brief an Loisy vom 25. August 1925, zitiert nach: Ebd., 172: «Im-

possible de lui faire comprendre que sentiment, quand on parle de l’expérience mystique, ne désigne pas 
un phénomène de la pure sensibilité ou sensualité, que cette expérience ne se passe pas plus dans la zone 
sensible que dans la zone rationelle». 

967  Bremond in einem Brief an Loisy vom 9. September 1932, zitiert nach: Ebd., 186: «La perception du 
divin, quelle qu’elle soit, cette expérience première d’où sont née les religions, est a-ou supraorthodox, 
par définition, puisqu’elle n’est pas d’ordre discursif. Le discours par lequel on en vient ensuite à l’inter-
préter et construire nous paraîtra ou absurde ou sublime». 

968  „Ein Kleriker, der nicht Verrat begangen hat“. 
969  Bremond in einem Brief vom 15. Januar 1931, zitiert nach: Poulat, Œuvre clandestine, 50: «Que penserez-

vous de ce titre flamboyant: Un clerc qui n’a pas trahi 
 M(onsieur) A(lfred) L(oisy),  
 1) pas trahi sa cause de savant,  
 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 204 

Pseudonym Sylvain Leblanc war sicher der Befürchtung geschuldet, der Unternehmung 

durch die Preisgabe seines wahren Namens zu schaden.970 Allerdings hat diese Entschei-

dung dazu geführt, dass er mit seinem Anliegen wenig Aufsehen erregt und kaum beachtet 

wird.971 Bremond verfolgt mit der Publikation das Ziel einer Apologie gegenüber einer ne-

gativen Loisy-Darstellung, wie sie durch dessen Gegner aus kirchlichen Kreisen erfolgt ist, 

die ihn als ein Feind der Kirche präsentieren. 

Auf der inhaltlichen Ebene ist diese Schrift eine Reaktion auf die Mémoires972 von 

Loisy, mit denen dieser auf über 1800 Seiten der Religionsgeschichte seiner Zeit dienen 

will. Seine Erfahrungen im Rahmen der modernistischen Krise hat er bereits in Choses pas-

sées973 niedergeschrieben, mit den Mémoires präzisiert er die darin gemachten Aussagen. 

Bremond will nun den Gedanken, die sich in den seinen Lebenserinnerungen finden, zum 

Durchbruch verhelfen. Im Gegensatz zu kirchlichen Kreisen geht es Bremond um eine neue 

Sichtweise der Person Loisys und ihrer Ansichten, denen er insofern gerecht zu werden 

versucht, als er bei der Sichtung der Mémoires eine neue Vorgehensweise wählt: Er geht 

nicht Punkt für Punkt vor, sondern versucht, eine Entwicklungslinie im Denken Loisys auf-

zuzeigen. Auf der persönlichen Ebene kann das Buch Bremonds im Sinne eines Bekennt-

nisses gelesen und interpretiert werden: Denn aus dem, was Bremond an Loisy bewundert, 

lassen sich Rückschlüsse auf seine eigenen Ansichten ziehen. 

6.3.2 «pas trahi l’Église romaine»974 – Mystischer und dogmatischer Glaube 

Bremonds Grundthese lautet, dass der Wissenschaftler und Priester Loisy weder als Wis-

senschaftler Verrat begangen, noch die römische Kirche und die Religion verraten hat. Da 

Bremond an der persönlichen Redlichkeit Loisys nie gezweifelt hat, geht es ihm vor allem 

 
 2) pas trahi l’Église romaine,  
 3) pas trahi la Religion,  
 le dernier chapitre le plus doctrinal serait une synthèse de son enseignement.»  
  Der Herausgeber von Un clerc qui n’a pas trahi, Emile Poulat, hat dem Werk eine Einleitung vo-

rangestellt. Diese wird im Folgenden mit Poulat, Œuvre clandestine, wiedergegeben.  
970  Ebd., 8. 
971  Goichot, Historien du sentiment religieux, 303. 
972  Loisy, Mémoires, siehe Anmerkung 131. 
973  Loisy, A., Choses passées, Paris 1913. 
974  „Er hat die römische Kirche nicht verraten“, Bremond in einem Brief vom 15. Januar 1931, zitiert nach: 

Poulat, Œuvre clandestine, 50. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 205 

darum, dessen Loyalität gegenüber der Kirche zu beweisen.975 Dafür wählt er eine psycho-

logische Vorgehensweise und ist somit der Erste, der die Emotionalität im Fall Loisy the-

matisiert. Er beschreibt die Glaubenskrise des Wissenschaftlers und Priesters, die ihn 

schließlich aus der Kirche führt. Es geht Bremond um die Spannungskurve des inneren 

Dramas, das sich bei Loisy abgespielt hat.  

Bremond markiert im Glaubensweg des Alfred Loisy in Stationen, die zeigen sollen, 

wie der durch äußere Anfeindungen bedrohte Glaube des Alfred Loisy zunächst verloren 

geht und wie er dann zu einer freieren Form von Glauben findet. Seine These lautet, dass 

die äußeren Angriffe, denen Loisy aufgrund seines wissenschaftlichen Werkes ausgesetzt 

ist, keine Bedrohung für seinen Glauben sind. Vielmehr ist Loisy noch im Jahre 1904, also 

vier Jahre vor seiner Exkommunikation, fest entschlossen, die Catholica nicht zu verlassen. 

Die Exkommunikation von 1908 erfolgt schließlich in einem doppelten Sinne: zum einen 

vonseiten der Kirche, zum anderen von Loisy selbst. Da Loisy noch 1904 behauptet hat, 

dass er sich der katholischen Kirche zugehörig fühlt, stellt sich nun die Frage, welche Er-

eignisse den „Vater des Modernismus“ innerhalb von vier Jahren dazu veranlasst haben, 

sich quasi selbst zu exkommunizieren. Es geht um die Diskrepanz eines Loisy von 1904, 

der sich nicht nur für katholisch hält, sondern es auch sein will, und einem Loisy von 1908, 

der sich nun ehrlich eingesteht, dass sein Platz nicht mehr in der Kirche ist.976 

Um diese Diskrepanz für seine Leserschaft zu erhellen, behilft sich Bremond eines 

Konstrukts, nämlich der Einführung der Begrifflichkeiten von mystischem und dogmati-

schem Glauben. So ist Loisy nach seiner Interpretation bereits im Jahr 1904 nicht mehr im 

klassischen Sinne katholisch: Aufgrund seiner bibelwissenschaftlichen Studien kommt er 

zu dem Schluss, dass die Vorstellung, unter Glauben das Für-war-Halten eines geoffenbar-

ten Dogmas zu verstehen, unhaltbar ist. Dennoch glaubt er weiterhin, wenn man, wie Bre-

mond, darunter ein mystisch verstandenes Anhaften an die unsichtbare Wirklichkeit ver-

steht. Dass diese unsichtbare Wirklichkeit von der Kirche am besten repräsentiert wird,977 

ist eine Überzeugung, die auch Loisy noch teilt. Mit dem Begriff der Orthodoxie hat er 

 
975  Vgl. ebd., 96. 
976  Un clerc qui n’a pas trahi, 145: «L’unique difficulté vient de la dissemblance apparente entre le Loisy de 

1904 qui se croit et se veut catholique, et le Loisy de 1908 qui reconnaît loyalement que sa place n‘est 
plus dans l’Église». 

977  Ebd., 148. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 206 

jedoch zunehmend Schwierigkeiten. Diese gehen so weit, dass er 1908 deklariert, dass die 

Orthodoxie die Chimäre derer sei, die nicht zum Denken angeregt werden wollten und dass 

streng genommen niemand orthodox sei.978 

Allerdings sind es nicht diese Überlegungen dogmatischer Art, die zu Loisys Abkehr 

von der katholischen Kirche führen, spielen sich doch Glaubenskrisen, wie Bremond be-

merkt, immer auf der mystischen Ebene ab.979 Auslöser für seine Abkehr vom Katholizis-

mus ist das Verhalten von Pius X.. Dessen reservierte Antwort auf ein Schreiben Loisys,980 

in welchem dieser an das Herz des Papstes appelliert, ist der eigentliche Stein des Anstoßes. 

„Die Kirche hat kein Herz“,981 so heißt die Erkenntnis, die Loisy aus dieser Begegnung 

zieht. Da er nach Bremonds Meinung dieser Kirche nur noch aus Liebe treu geblieben ist,982 

sieht er, nachdem er diese Liebe in der kirchlichen Führungsspitze nicht antrifft, keinen 

Grund mehr, ihr weiter anzugehören. Es sind also nicht Glaubenszweifel, sondern Herzens-

gründe, die Loisy zum Austritt aus der Kirche bewegen. Letztendlich ist es die Haltung und 

das Verhalten der Amtskirche, die in dem Priester und Wissenschaftler den mystischen 

Glauben zum Ersticken bringen.  

Während Loisy 1904 noch an das Gute in der Kirche glaubt und von ihrer Notwen-

digkeit für die okzidentale Welt überzeugt ist, kommt er aufgrund des päpstlichen Briefes 

von dieser Meinung ab. Was er in seinen nunmehr von institutionellen Vorgaben befreiten 

Glauben hinüberrettet, ist dieses absolut notwendige Element, was sich in allen Religionen 

 
978  Ebd., 147: «Personne n’est orthodoxe. L’orthodoxie est la chimère des gens qui n’ont jamais pensé». 
979  Ebd., 150.  
980  Papst Pius X. lässt Alfred Loisy mündlich übermitteln, dass er in dem Schreiben zwar an sein Herz ap-

pelliere, aber eben dieses Schreiben selbst nicht mit dem Herzen geschrieben habe, eine Reaktion, die den 
Priester sehr getroffen und verletzt haben muss, wovon die folgenden Zeilen Zeugnis ablegen, ebd., 151: 
«Une sorte de stupeur indignée, écrit M. Loisy, m’avait saisi dès les premiers mots que j’avais entendus. 
Le chef de cette Église à qui j’avais donné ma vie, pour laquelle j’avais tant peiné depuis trente ans, que 
j’avais aimée, que je ne pouvais m’empêcher d’aimer encore, en dehors de laquelle je n’avais rien sou-
haité, rien ambitionné, ne trouvait pas, lorsque je répondais à des exigences absurdes par un suprême 
sacrifice, autre chose à me dire que cette dure parole: Cette lettre, adressée à mon cœur, ne partait pas du 
cœur! Eh bien! Si, elle en venait. C’était comme le dernier émoi qu’avait éprouvé mon âme catholique 
devant le trouble dont l’Église était agitée, un peu par mon fait, non par ma faute. Et parce que je deman-
dais la permission de mourir en paix dans cette Église de mon baptême, sans que l’on me contraignît à 
mentir pour y être supporté, on semblait se moquer de moi comme d’un faux martyr d’un individu assez 
follement orgueilleux pour poser en victime». 

981  Ebd., 152: «L‘Église n’a pas de cœur». 
982  Nicht zuletzt waren es die Anhänger Loisys aus dem Klerus, deretwegen er sich nie auf den Weg der 

Konfrontation begeben hat. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 207 

findet und welches er den mystischen Glauben nennt. Er ist für ihn die Stütze der Gesell-

schaft, der Moral, ja der ganzen Menschheit.983 

Bremond gelingt es mit Hilfe seiner psychologisierenden Schreibweise, die Trennung 

zwischen dogmatischem und mystischem Glauben anhand der Glaubenskrise seines Freundes 

anschaulich werden zu lassen. Was Loisy an die katholische Kirche bindet, ist der mystische 

Glaube, es ist ein Anhaften an die Kirche als Repräsentantin der Liebe Gottes unter den Men-

schen, das zunächst trotz des Zweifels auf der dogmatischen Ebene fortbesteht. Was letztlich 

zu dem Bruch in Loisys Glaubensbiographie führt, ist nicht die Trennung dieser beiden Glau-

bensarten. Diese koexistieren Bremonds Beschreibung zufolge von Anfang an bei Loisy. Viel-

mehr ist es die Erfahrung, dass der mystische Grund der Kirche von ihren Repräsentanten nicht 

realisiert, nicht gelebt wird. Verursacht durch das Fehlverhalten des obersten Repräsentanten 

der katholischen Kirche löst Loisy seinen mystischen Glauben, der zunächst an die Institution 

Kirche gebunden ist, von ihr und gießt ihn in eine neue Form: Es entsteht das, was er die reli-

gion de l’humanité nennt, eine Religion, die alle Religionen der ganzen Menschheit in sich 

vereint. Sie verbindet durch das mystische Element alle religiösen Bestrebungen, auch die Mo-

ral, die bei Loisy einen mystischen Kern hat.984 Wieder ist es ein Bruch, der sich an dieser Stelle 

ereignet und den Bremond genauestens untersucht, und wieder führt dieser Bruch, der sich in 

der persönlichen Glaubenskrise Loisys langsam, aber deutlich anbahnt, schließlich zu einer 

neuen, anderen Form von Glauben. 

Spannend ist, dass Loisy – trotz seiner offenkundig geäußert Schwierigkeiten auf 

der dogmatischen Ebene, für Bremond aufgrund der Unterscheidung von mystischem und 

dogmatischem Glauben vor der von ihm und der Kirche vollzogenen Exkommunikation ein 

legitimes Mitglied der katholischen Kirche ist. Dies kann er aufgrund der von ihm getroffe-

nen Unterscheidung von mystischen und dogmatischen Glauben behaupten. Leider wird 

diese Unterscheidung von ihm nicht weiter präzisiert, geschweige denn über den biographi-

schen Kontext seines Freundes hinaus weiter bedacht. Dies ist insofern bedauerlich, als 

diese Trennung ekklesiologische Konsequenzen von großer Tragweite beinhaltet. Denn bei 

genauerem Hinsehen läuft Bremonds Argumentationsgang auf die These hinaus, dass die 

 
983  Un clerc qui n’a pas trahi, 162: «Cet élément essentiel et vivant qui se trouve réalisé, au moins imparfai-

tement, dans toutes les religions: cette foi, non pas dogmatique, mais proprement religieuse, force inépui-
sable ... support nécessaire de la société, de la moralité, de l’humanité.» 

984  Ebd., 163: «Pas de vie mystique, pas de vie morale». 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 208 

Orthodoxie nicht über die Zugehörigkeit zur katholischen Kirche entscheidet. Bremond zu-

folge ist schon das Festhalten am mystischen Glauben ausreichend, um noch als Mitglied 

der katholischen Kirche zu gelten. Voraussetzung ist allerdings, in der katholischen Kirche 

eine angemessene Repräsentantin der unsichtbaren Wirklichkeit zu sehen. Religiosität und 

Rechtgläubigkeit werden hier als gleichwertig nebeneinander gestellt, ohne sich gegenseitig 

zu ergänzen. Denn Bremond bringt den religiösen Glauben nicht im Newman‘schen Sinn 

in ein Verhältnis zum dogmatischen Glauben, so dass Ersterer dem Letzteren nur zustim-

men müsste. Bei ihm scheint es sich fast um Antinomien zu handeln, die unverbunden ne-

beneinander stehen. Aus dieser Sicht ergibt sich auch eine Konzeption von Kirche, die sich 

nicht wie das neuscholastische Verständnis durch ein Bejahen und Festhalten am traditio-

nellen Glaubensgut definiert, sondern bei der ein undogmatisches Zugehörigkeitsgefühl zu 

dieser Glaubensgemeinschaft vorliegt. Kirche wird hier gesehen als Garantin der unsicht-

baren Wirklichkeit und damit als Bewahrerin der Mystik und daraus resultiert der Wunsch, 

ihr anzugehören. Was über dieses Zugehörigkeitsgefühl, dem Wahrnehmen des mystischen 

Elements hinaus dann gemeinsam geglaubt wird, diese Frage lässt Bremond offen.  

Das zentrale Thema der Verteidigungsschrift ist jedoch das Element des Bruchs, der 

in Loisys persönlichem Glaubensleben eine entscheidende Rolle spielt.985 Konstitutive Be-

deutung erhält dabei der mystische Glaube. Dem Empfinden kommt somit eine Vorrang-

stellung zu. Scheint auch Bremonds Argumentationsweise auf eine undogmatische Mystik 

hinauszulaufen, so will er doch eigentlich zeigen, dass es letztlich nicht die Spitzfindigkei-

ten der Glaubenslehre sind, die die Kirche über Jahrhunderte zusammengehalten haben, 

sondern dass es in den Worten Loisys jener Glaube ist, den bereits all diejenigen praktizie-

ren, die sich dem Guten aus Liebe zum Guten hingeben.986 Es ist das Religiöse selbst, ver-

standen als das Anhaften an den Gottesglauben, was den Fortbestand der Kirche garantiert 

und was in der Terminologie Loisys und Bremonds mit Mystik oder mystischem Glauben 

bezeichnet wird. 

 
985  Ebd., 149: «Du bloc confus de ses croyances premières tout le dogmatique s’est évanoui; tout le mystique 

est resté, bien que de plus en plus ébranlé». 
986  Ebd., 163. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 209 

6.3.3 Un clerc qui n’a pas trahi – Verteidigungs- oder Bekenntnisschrift? 

Hat Bremond durch das Eintreten für seinen Priesterfreund und dessen Ansichten letztend-

lich seine eigene Rechtfertigung betrieben?987 Dagegen spricht, dass dieser Rechtferti-

gungsversuch unter Verwendung eines Pseudonyms erfolgt ist und er somit damit rechnen 

musste, nicht die gewünschte Resonanz zu erhalten. Und in der Tat hat zu Lebzeiten Bre-

monds niemand eine Verbindung zwischen seiner Person und dieser Schrift an die Öffent-

lichkeit getragen hat. Eine Rechtfertigung seiner selbst hatte er deswegen vermutlich so 

nicht intendiert. Es könnte jedoch sein, dass er sein Engagement für das Schicksal seines 

Freundes Alfred Loisy zum Anlass genommen hat, bestehende Gemeinsamkeiten mit sei-

nem Priesterfreund sich selbst vor Augen zu führen und durch die Auseinandersetzung mit 

dessen Ideen die eigenen Vorstellungen nochmals zu präzisieren.  

Ausschlaggebend für die inhaltliche Auseinandersetzung mit Loisys Werk ist der 

Stellenwert, den Loisy der Mystik beimisst. Die Hochschätzung Bremonds für den Ansatz 

seines Freundes zeigt sich in zahlreichen Zitaten, aus denen ersichtlich wird, dass Bremond 

vor allem von Loisys Werk La religion beeindruckt war, ein Werk, das für ihn den „Kate-

chismus von morgen und übermorgen“988 darstellt. Aufgrund dieser Positionierungen kann 

man sagen, dass es sich bei Un clerc qui n’a pas trahi mehr noch als bei der Histoire 

littéraire du sentiment religieux en France um ein Bekenntnis Bremonds handelt. Denn 

zweifellos gibt die Verteidigungsschrift nicht nur über Person und Werk Alfred Loisys Aus-

kunft, sondern ebenso über das, was Bremond an Loisys Ideen interessiert hat.989 Das hehre 

Ziel, den Freund zu schützen, paart sich mit der Zustimmung zu seinen Ideen auf dem Ge-

biet der Mystik. Diese beiden Ziele bergen einen weiteren Aspekt, dem bislang nur wenig 

Beachtung geschenkt wurde: Das Vorhandensein von Un clerc qui n’a pas trahi zeugt von 

dem Einfluss, den der ältere der beiden Freunde, Alfred Loisy, auf den jungen Jesuiten 

Henri Bremond ausgeübt hat. 

 
987  Das vemutet zumindest Poulat, Critique et mystique, 68. 
988  Un clerc qui n’a pas trahi, 168. 
989  Vgl. Poulat, Œuvre clandestine, 100. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 210 

6.4 «cela va au fond»990 – Ein mystisches Verwandtschaftsverhältnis  

Die geistige Verwandtschaft zwischen Alfred Loisy und Henri Bremond wurde in der Se-

kundärliteratur bisher sehr stiefmütterlich behandelt.991 Dies ist insofern erstaunlich, als 

sich gerade in Bremonds Korrespondenz eine Fülle von Hinweisen finden lassen, die Zeug-

nis davon ablegen, wie sehr die Ideen Loisys ihn beeindrucken. In einem Brief an Maude 

Petre vom 26. Juli 1931 spricht er davon, dass es gerade die von Loisy betriebene Kritik an 

dem Begriff der Orthodoxie ist, die seine Zustimmung hervorruft: 

„Es scheint mir, dass dies auf den Grund geht. Ich glaube, dass der traditionelle 
Glaubensbegriff – das Festhalten an einer bestimmten Lehre – ein nicht nur mora-
lischer, sondern auch psychologischer Unsinn ist.“992 

Dies könnte Bremond zu seiner Unterscheidung von mystischem und dogmatischem Glau-

ben geführt haben. Denn die Übereinstimmung zwischen Loisy und Bremond besteht in 

dem, was man als Phänomenologie des Religiösen bezeichnen kann.993 Beide sind dem je 

ne sais quoi auf der Spur, das die Religion letztendlich zusammenhält und den Glauben 

begründet. Ihre Suche nach dieser Spur führt sie zu der von beiden geteilten Überzeugung, 

dass am Grunde der mystische Glaube steht. Dieser bleibt zwar sehr allgemein und wird 

nicht detailliert skizziert, aber er bildet das Kondensat ihres gemeinsamen Grundanliegens.  

Als Priester der katholischen Kirche ist ihnen eine Sensibilität für die Inkarnation 

des Glaubens in der Geschichte, die Kontinuität des Glaubens in der Institution Kirche und 

damit für den Schatz der religiösen Erfahrungen, den die Kirche verwahrt, eigen. Die Be-

arbeitung dieser Themenfelder vollzieht sich bei Loisy auf dem Feld der Exegese und der 

Geschichte, bei Bremond vorwiegend auf dem Feld der Frömmigkeitsgeschichte. Der Blick 

auf die christliche Vergangenheit, die beide Theologen eingehend studieren, geschieht aus 

unterschiedlichen Perspektiven: Während Bremond das Christentum gleichsam von innen 

 
990  „Dies geht auf den Grund“, siehe Anmerkung 992. 
991  Eine Ausnahme bildet hier Emile Poulat. Zum einen ist er der Herausgeber von Un clerc qui n’a pas trahi, 

zum anderen hat er einen Artikel veröffentlicht, der die Freundschaft von Alfred Loisy und Henri Bre-
mond behandelt, vgl. Poulat, E., Une grande amitié, siehe Anmerkung 223. 

992  Goichot, Historien du sentiment religieux, 302: «Il me semble que cela va au fond. Je crois que la notion 
traditionnelle de foi – adhésion à une doctrine définie – est un non-sens, non seulement moral, mais psy-
chologique.» 

993  Goichot, Henri Bremond et Alfred Loisy, 237. 



ZWEITER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – LITERARISCH GEWENDET 211 

betrachtet und sich dabei vorwiegend auf ein ganz bestimmtes Jahrhundert oder, wie im 

Falle Loisys, auf einen katholischen Priester konzentriert, nimmt Loisy die Außenperspek-

tive ein, indem er von der Mystik ausgeht, die er in allen Religionen als Grundlage findet.  

Während Loisy den grundlegenden Wert des Religiösen postuliert, geht es Bremond 

um den grundlegenden Wert des Christlichen?994 Diese nahe liegende Schematisierung 

greift zu kurz. Zwar beschreibt Henri Bremond die mystische Erfahrung innerhalb der 

Grenzen eines bestimmten für den katholischen Kontext charakteristischen Jahrhunderts; 

gleichzeitig führt ihn die Analyse des Religiösen, dem er auf der Spur ist, über jene Grenzen 

hinaus und ermöglicht somit allgemeine Aussagen über die religiöse Erfahrung an sich, wie 

sie sich exemplarisch an seiner Korrespondenz mit Alfred Loisy aufzeigen lassen. Die Spur, 

die sich ihm im Leben der Mystiker und Mystikerinnen eröffnet, verfolgt er über den christ-

lichen Horizont hinaus; er bewegt sich auch auf dem Feld der Poesie. Das bedeutet, dass er 

die Mystik gleichzeitig als eine anthropologische Konstante begreift. So blickt Bremond – 

trotz seiner binnenkatholischen Ausgangsposition – über diese hinaus, geht es ihm doch 

darum, das Religiöse an sich freizulegen. Auf der Suche nach dem Göttlichen dienen ihm 

die katholischen Mystiker und Mystikerinnen als Forschungsfeld. Es ist die Quelle der mys-

tischen Erfahrung, der er auf der Spur ist: Die Realität, die gegeben ist oder die sich zeigt, 

indem sie sich gibt. So ist der ehemalige Jesuit der Meinung, dass er und Loisy richtig 

liegen, wenn sie die mystische Erfahrung nicht auf Spitzenerlebnisse reduzieren, sondern 

so weit wie möglich fassen.995 

Abschließend lässt sich sagen, dass die Aussagen in Bremonds Korrespondenz nicht 

kontradiktorisch zum bisherigen Werk des ehemaligen Jesuiten sind. Sie akzentuieren je-

doch sein Anliegen, die Spur des Göttlichen im menschlichen Leben, in der mystischen 

Erfahrung ausfindig zu machen. Aus diesem Grund trifft er sich mit Alfred Loisy in einem 

weit gefassten Begriff von mystischer Erfahrung. Beide teilen die Überzeugung, dass es 

diese Erfahrung ist, die letztendlich die Kontinuität des Religiösen sichert, und nicht etwa 

dogmatische Lehrformeln den Glauben bewirken.  

 
994  Ebd., 239: «En schématisant à l’extrème, on pourrait dire que toute l’œuvre de Loisy postule la valeur 

essentielle du fait religieux, toute celle de Bremond la valeur essentielle du fait chrétien». 
995  Loisy, Tyrrell et Bremond, 170: «Mais je crois que nous sommes dans le vrai en faisant l’expérience 

mystique aussi large que possible (…)». 



   212 

DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN 
DES ÜBERGANGS – 
ZEITSENSIBEL 
KONKRETISIERT  

  



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 213 

1 Erfahrung … 

In Form einer Relecture zeigt der zweite Teil die persönliche Herangehensweise eines ehe-

maligen Jesuiten und Landpfarrers an die mystische Literatur des großen 17. Jahrhunderts 

in Frankreich: Henri Bremond stellt vor, grenzt ab, unterscheidet, hebt hervor, macht sicht-

bar, sucht und antwortet; immer im Bemühen darum, die Spuren einer modernen religiösen 

Erfahrung freizulegen. Der letzte Teil dieser Arbeit bemüht sich im Anschluss an die Re-

lecture um eine Systematisierung des Bremond’schen Erfahrungsbegriffs. Dies geschieht 

durch die Darlegung unterschiedlicher Modi, die aufeinander aufbauen, sich gegenseitig 

ergänzen996 und schlussendlich zu dem führen, was im Folgenden mit den Worten Spiritu-

alität des Übergangs eingefangen wird. Abschließend geht es darum, Konsequenzen aus 

dieser Spiritualität für die gegenwärtige Situation der religiösen „Vagabunden“ aufzuzeigen 

und mögliche Desiderata für eine Gotteserfahrung von morgen zu ziehen. 

So facettenreich Bremonds literarisches Werk sich auch präsentiert, so zieht sich durch all 

diese Facetten doch die ihm eigene zeitsensible Wahrnehmung der religiösen Erfahrung 

seiner Umgebung. Dabei gelingt es ihm, das Charakteristikum des Übergangs, den sich in 

dieser Erfahrung zeigenden Bruch, bereits in der spirituellen Literatur des 17. Jahrhunderts 

nachzuweisen. Dieses Charakteristikum wird im Folgenden in Form von Modi präsentiert, 

die nicht von Bremond selbst stammen. Dies ist dem narrativen Charakter seines Schreib-

stils geschuldet, der sich einer Systematisierung entzieht. Dennoch sind die Modi als das 

Destillat zu begreifen, das aus der im Teil II der Arbeit erfolgten Relecture entstanden ist 

und sie stellen den Versuch einer Systematisierung der Bremond’schen Spiritualität dar.  

Fasst man die bei der Relecture zusammengetragenen unterschiedlichen Aussagen 

Bremonds, die sowohl seine eigene religiöse Erfahrung als auch die seiner Zeitgenossen 

betreffen, und jene Beschreibungen, die er von der Literatur des 17. Jahrhunderts liefert, 

zusammen, so ist der Bremond’sche Erfahrungsbegriff durch die folgenden Modi gekenn-

zeichnet.  

 
996  Die Modi stammen dabei nicht von Bremond selbst, sie sind die Pfeiler, auf deren Rücken das Bemühen 

um eine Systematisierung stattfindet.  



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 214 

1.1 … der Modus der Prozesshaftigkeit 

Die Unfähigkeit, die Präsenz Gottes zu fühlen sowie der Mangel an Möglichkeiten, sich 

seiner Präsenz zu vergewissern, sind ein markantes Merkmal der Bremond‘schen Erfah-

rung. Gleichzeitig speist sich aus dieser Erfahrung die Erkenntnis, dass Gott gerade durch 

seine Absenz präsent ist.997 Sowohl bei sich selbst als auch in der religiösen Erfahrung der 

Mystiker und Mystikerinnen ist diese Nichterfahrung ein Suchprozess, der sich auf den 

Modus des Schreibens und Sprechens auswirkt. Die Faszination, die die religiöse Literatur 

auf Bremond ausübt, lässt sich nur so erklären, dass in ihr keine Gewissheiten thematisiert 

werden, sondern dass sie vielmehr eine Erfahrung mit der Erfahrung ermöglichen und so 

den eigenen Suchprozess immer wieder aktivieren und initiieren.998 

Es ist jene Absenz, das Fehlen einer Gewissheit, welche den Leser und den sich nach 

einer religiösen Erfahrung Sehnenden dazu auffordern, sich auf den Weg des Ringens um 

den Glauben einzulassen. Begibt man sich in diesen Suchprozess hinein, wird die Sehnsucht 

nach einer religiösen Erfahrung, im Sinne eines emotional spürbaren Erlebnisses des Gött-

lichen langsam transformiert und zwar dergestalt, dass bei Bremond die Erfahrung im 

Durchleben dieses Suchprozesses besteht.999 Somit ist Erfahrung im Bremond‘schen Sinne 

nicht etwas Punktuelles, nicht etwas Einmaliges, das unvorhergesehen über einen herein-

bricht, sondern vielmehr ein lebenslanges Ringen, ein sich immer wieder Einlassen auf eben 

jenen in der religiösen Literatur beschriebenen Suchprozess.1000 Dass dieses Ringen durch-

aus mit der Sehnsucht verbunden ist, Gott zu fühlen, ändert nichts an der Tatsache, dass bei 

Bremond die Prozesshaftigkeit die entscheidende Komponente seines Erfahrungsbegriffs 

darstellt.1001 Denn das, was er mit dem Terminus Gefühl beschreibt, meint gerade kein emo-

tionales Erleben, sondern er versteht darunter eine immer wieder neu zu vollziehende Hand-

lung, die darin besteht, Gott anhaften zu wollen, den göttlichen Funken in uns nicht zum 

 
997  Vgl. B. Welte, Das Licht des Nichts. Von der Möglichkeit religiöser Erfahrung (Schriften zur katholi-

schen Akademie Bayern 93), Düsseldorf 1980, der ebenfalls darauf abhebt, dass das Nichts seinem Wesen 
nach nicht vernichtet, sondern ein aufrichtendes, erneuerndes Moment in sich birgt. 

998  Davon zeugt allein schon das jahrelange Ringen und die beständige Suche nach einem geeigneten Feld, 
auf dem sich dieser Prozess literarisch aufarbeiten lässt, was schließlich zur Genese der HL geführt hat, 
vgl. hierzu Kapitel 3.2 des zweiten Teiles dieser Arbeit.  

999  Vgl. hierzu Kapitel 1.0 im ersten Teil der Arbeit. 
1000  Dieser wird besonders durch die in Inquiétude religieuse beschriebenen Charaktere veranschaulicht, vgl. 

hierzu Kapitel 1.2.1. im zweiten Teil der Arbeit. 
1001  Dies wird beispielsweise bei seiner Auseinandersetzung mit Newman deutlich, vgl. Kapitel 2.1. im zwei-

ten Teil der Arbeit. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 215 

Verlöschen zu bringen.1002 Eine Prozesshaftigkeit, die sich in der Suchbewegung seines 

eigenen Lebens deutlich widerspiegelt.1003  

1.2 … der Modus der Aneignung 

Ein weiteres wichtiges Kriterium des Bremond‘schen Erfahrungsbegriffs ist der Rückgriff 

auf die Tradition. Was ihn grundlegend von den modernistischen Kreisen, in denen er sich 

bewegt, unterscheidet, ist der feste Wunsch, Altes lebendig werden zu lassen. Er möchte 

gerade nicht eigene, neue Wege gehen; er sieht sich mit seiner Suchbewegung eingebunden 

in eine ganze Gemeinschaft von Suchenden, deren Suche jedoch durch die Glaubenssprache 

und die Symbole der Kirche verdeckt wurde und die, weil es sich um die Suchbewegung 

einer Seele handelt, nicht Gegenstand kirchlicher Verkündigung ist.1004  

Aus der intensiven Beschäftigung mit den literarischen Zeugnissen der Suchenden 

resultiert bei Bremond zum einen die Gewissheit, dass er mit seiner Erfahrung nicht allein 

ist, zum anderen das Bewusstsein, all jenen Suchenden eine Stimme zu geben und sich mit 

ihnen zu identifizieren. Indem er die Stimmen der Suchenden synchronisiert, zeigt er, dass 

diese Suche elementar an die christliche Offenbarung anknüpft und sich unmittelbar aus 

dieser ergibt. Dadurch dass er aus einer Fülle von Zeugnissen schöpft, die aus der Feder 

berühmter Mystiker, Mystikerinnen und Ordensleute stammen,1005 wird sichtbar, dass sich 

traditionelles Christentum eben nicht nur im Nachsagen positiver Glaubenssprache er-

schöpft, sondern es geht auch darum, an den diachronen Suchprozess der Gläubigen anzu-

docken.1006 Nicht das „Glaubst du?“, sondern das „Suchst du?“ ist für Bremond das ent-

scheidende Merkmal christlicher Tradition.1007 Er ist ein Wanderer auf alten Spuren, die es 

 
1002  Vgl. hierzu Kapitel 2.5 im zweiten Teil der Arbeit. 
1003  So beschrieben in Kapitel 1 im ersten Teil der Arbeit. 
1004  So wirft er seinen Ausbildern vor, ihn in der Wüste gelassen zu haben, indem ihm die Schriften der Mys-

tiker und Mystikerinnen vorenthalten wurden, vgl. HL VIII, 313–314: «J’étais venu demander des mys-
tiques; on m’offrait des théologiens. Au lieu de m’ouvrir le jardin céleste, dont les échos sans nombre 
redisent tous un seul et même cantique, on me renvoyait à des classes accablantes, qui avait tant exaspéré 
ma peu subtile jeunesse. Sahara, dont les sables ardents me brûlaient encore la gorge». 

1005  Vgl. Kapitel 3 des zweiten Teiles dieser Arbeit, in dem eine Vielzahl dieser Personen vorgestellt worden 
sind.  

1006  Vgl. Trémolières, L’amour des Lettres et le désir de Dieu, 118, der an dieser Stelle Bremond als den 
Analysator der modernen Erfahrung beschreibt. 

1007  So ist es nicht verwunderlich, dass sich gerade Henri Bremond auf ein für das modernistische Anliegen 
untypisches Feld entscheidet. Er begibt sich nicht auf verminte Felder, wie jene der Bibelkritik oder der 

 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 216 

seiner Ansicht nach auf zu frischen gilt, keineswegs kann es jedoch darum gehen, diese zu 

verwischen oder zu verlassen.1008 

Bremond schlägt hier den Weg eines Hagiographen ein, der sich auf das kon-

zentriert, was beispielhaft ist und wird hiermit zum Zeuge der Zeugnisgeber, wohl wissend, 

dass selbst der Zeugnisgeber vor allem Zeugnis von dem gibt, der ihn zum Geber bestimmt 

hat und dass er ihn mit jedem Wort, mit dem er nur in ungenügender Weise von ihm Zeugnis 

gibt, den Geber gleichsam immer ein Stück weit verrät.1009 Was für den Zeugnisgeber gilt, 

potenziert sich nochmals bei dem, der sich zu ihrem Zeugen macht. Ein Tatbestand, dem 

sich Bremond bewusst ist.1010  

Das Beispielhafte zeigt sich, im Gegensatz zur kirchlichen Verkündigung, an der 

Orientierung am Einzelnen. Dadurch erschafft er einen spirituellen Ansatz, deren Aus-

gangspunkt und Adressat gleichsam der einzelne Gläubige mit seiner Erfahrung ist. Sowohl 

der Hagiograph als auch der Leser begegnen diesem Ansatz im Modus des Erwerbens, 

dadurch dass diese Erfahrung nicht einfach nacherzählt, sondern angeeignet werden 

muss.1011 Erfahrung in diesem Sinne meint nichts anderes als einen Weg, den es zu erkun-

den gilt.1012 

1.3 … der Modus der Inquiétude  

Diese Aneignung wird begleitet von einem spürbaren Gefühl der Inquiétude. Im Gewahr-

werden derselben erlebt sich Bremond als Teil einer „mentalen Revolution“,1013 mit den so 

 
Dogmengeschichte, sondern er fokussiert sich auf einen mystischen Kontext. Wenn nun in Bezug auf die 
moderne religiöse Erfahrung seine HL nichts anderes darstellt als eine Geschichte der Ideen, so kann man 
ihm zumindest bescheinigen, dass die darin enthaltenden Ideen einer Indizierung entgangen sind, vgl. 
Trémolières, L’histoire littéraire du sentiment religieux de l’abbé Bremond, 116–117. 

1008  Siehe Kapitel 2.1 im ersten Teil der Arbeit. Es ist im Rahmen dieser Arbeit mehrfach darauf hingewiesen 
worden, dass Bremond nie mit dem Gedanken gespielt hat, mit der Catholica zu brechen. So wie sein 
Glaubensbruder und Freund George Tyrrell ist auch er von der Wahrheit der katholischen Kirche über-
zeugt. Deshalb geht es für ihn nie darum, die katholische Kirche zu verlassen, sondern den Glauben zu 
transformieren, ihn weiter zu entwickeln.  

1009  Vgl. Certeau, L’expérience spirituelle, 488. 
1010  HL I, 67. 
1011  Ebd., I, 61: «La plupart des spirituels ont vécu leur propre livre (…)». 
1012  Auf diese Erkundung zielen letztlich auch seine Aussagen zur Poésie pure, siehe Kapitel 5 im zweiten 

Teil der Arbeit. 
1013  Poulat, Modernistica, 28. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 217 

genannten Modernisten teilt er ein zeitsensibles Gespür für das Aufeinanderprallen unter-

schiedlicher Weltanschauungen. Dieses Gespür führt bei Bremond dazu, dass er sich einer-

seits nach Mitstreitern umschaut, die dieses Gefühl ebenfalls empfinden und er sich ande-

rerseits dazu berufen fühlt, diesem Gefühl eine Stimme zu geben, es seinen Zeitgenossen 

zu vermitteln.1014 Kennzeichnend für den Bremond‘schen Erfahrungsbegriff ist das Gefühl 

der Inquiétude insofern, als es für ihn die conditio sine qua non darstellt, die Erfahrung 

überhaupt erst möglich macht. Erfahrung, so könnte man mit Bremond sagen, hat eben diese 

Inquiétude zur Voraussetzung; diese Prämisse konstatiert er sowohl in seinem eigenen Le-

ben als auch bei jenen Personen, deren Bekehrungen er untersucht.1015 

Wie entsteht dieses Gefühl? Bremond zufolge kann man dieses Gefühl nur empfin-

den, wenn man sich eines selbstsicheren Glaubens und einer wirklichkeitsfernen Theologie 

entledigt. Gerade die falsche Selbstsicherheit, die aufgrund der Annahme entsteht, dass man 

den Glauben ja bereits besitze, hindere den Gläubigen daran, die Inquiétude zu empfinden. 

Bremond zufolge ist diese falsche Selbstsicherheit der neuralgische Punkt, den es zu über-

winden gilt, wenn eine religiöse Erfahrung erlangt werden soll.  

Vor diesem Hintergrund wird verständlich, warum er sich von der Theologie seiner 

Zeit abwendet und ihren Dogmatismus kritisiert, ist sie doch in seinen Augen schuld an der 

Erfahrungsunfähigkeit vieler Gläubigen. Sie ist es, die die Gläubigen in einer falschen Si-

cherheit wiegt und somit das Aufkommen einer Inquiétude religieuse verhindert. Ihr geht 

es um das Festhalten an Sicherheiten und nicht darum, den Gläubigen auf seinem Weg der 

Heiligung zu unterstützen.1016 Kann der Gläubige mit Hilfe der positiven Theologie der 

Amtskirche die Spannung zwischen Freiheit und Gnade, zwischen Sünde und Vergebung, 

zwischen dem Schon- und dem Noch-nicht überhaupt empfinden, wenn diese Konstanten 

des menschlichen Lebens gar nicht angesprochen werden, da eine undifferenzierte Heils-

gewissheit im Mittelpunkt der Verkündigung steht?  

 
1014  So geschehen in seiner Predigt, von der uns Auszüge erhalten sind, vgl. Kapitel 1.2.1 im ersten Teil dieser 

Arbeit. 
1015  Vgl. hierzu das Kapitel 1.2.1 des zweiten Teils der Arbeit, der Marie Riversdale als stellvertretendes Bei-

spiel für das Gefühl der religiösen Unruhe zum Thema hat. 
1016  Eine ganz andere Zielrichtung als beispielsweise die Schriften von Alexandre Piny und Franz von Sales 

verfolgen: Sie nehmen den Gläubigen durch konkrete Methoden an die Hand, vgl. von Sales, F., Intro-
duction à la vie dévote, siehe Anmerkung 530, und Piny, A., L’Oraison du cœur suivi de Alexandre Piny 
ou le Maȋtre du pur amour par Henri Bremond (Sagesses chrétiennes). Édition établie par D.M. Proton, 
Paris 2013. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 218 

Des Weiteren hängt das Gefühl der Inquiétude zusammen mit jenem Moment, der 

dazu führt, dass der Gläubige sich umdreht und aufhört zu glauben. Bremonds Interesse gilt 

auch diesem Moment, der sich ereignet, wenn die Unruhe in die Verzweiflung abgleitet, 

wie er in Inquiétude beschreibt.1017 In diesem Buch hat er diesem Gefühl viele Seiten ge-

widmet.1018 Mit diesem positiv konnotierten Begriff der Inquiétude religieuse fokussiert er 

seinen Erfahrungsbegriff auf eben dieses Nadelöhr, durch das der Gläubige zur Erfahrung 

gelangt. Sein Gegenkonzept zur Kirche seiner Zeit besteht in dem Versuch, dieses Gefühl 

bei einer Vielzahl von Bekehrungen festzustellen und somit ein Gefühl an den Beginn des 

Glaubensaktes zu setzen. Die Inquiétude religieuse selbst als Gefühl wiederum wird im 

Wirken Christi, dem Daseinsgrund der Kirche, verankert.1019  

An dieser Stelle manifestiert sich der Übergang, den Bremond mit seiner zeitsensib-

len Auseinandersetzung zu beschreiten versucht. Kern seines Anliegens ist eine Mystago-

gie, die, im Wissen um die Erfahrungsarmut der einzelnen Gläubigen, das Gefühl der In-

quiétude religieuse freilegt, indem sie bei den Zeugnissen Einzelner ansetzt und somit fal-

sche Sicherheiten abschafft. Ziel seiner Unternehmungen ist es nicht, dem Gläubigen ein-

zuführen in etwas, zu was er offensichtlich nicht in der Lage ist, nämlich die Präsenz Gottes 

zu spüren. Vielmehr geht es um das Evozieren eines Grundverständnisses bzw. eines Ein-

fühlens in die Grundspannungen menschlichen Lebens und Glaubens, in das Leben von 

Fragen, ohne Antworten zu geben. Gleichzeitig ermöglicht die Unruhe dabei, auf etwas zu 

verweisen, was im Diesseits nicht erreicht werden kann. Unruhe nach Bremond heißt, sich 

nicht mit dem Status quo zufriedenzugeben, sondern die Sehnsucht nach dem ganz Anderen 

wach zu halten.1020 

 
1017  Vgl. Grün, A., Die Seele kennt den Atheismus, in: Gott los werden? 23–31, hier 26 f., im Folgenden 

abgekürzt mit: Grün, Die Seele kennt den Atheismus. 
1018  Vgl. Inquiétude, 47–85. 
1019  Siehe Anmerkung 4. 
1020  Und gerade durch das Schaffen dieses Platzhalters ist er Zeuge einer modernen Erfahrung. Sind es nicht 

immer wieder die Mystiker und Mystikerinnen, die ins Spiel kommen, wenn der Glaube einer Gemein-
schaft oder auch eines einzelnen Gläubigen eine Art Transformation durchlebt? Helfen nicht ihre Erfah-
rungen, wenn der Gläubige vor dem Abgrund steht, und er kurz davor ist, aufzuhören zu glauben, was 
dann häufig Verbitterung oder eine endgültige Abkehr vom Glauben zur Folge hat? So beschreibt Tomáš 
Halík die Erfahrung einer persönlichen Krise mit den folgenden Worten: „Zum Glück ist es mir damals 
(…) gelungen, diesen beiden unglücklichen Endpunkten der Krise [ein Sich Abwenden von der Kirche 
bzw. Verbitterung, S.F.] auszuweichen. Das Medikament, das ich bekam, befreite mich nicht nur vom 
Schmerz, den ich spürte, sondern führte meinen Glauben und mein theologisches Denken tiefer und näher 
zur Mitte des Christentums: zur Ostergeschichte. Ich griff damals nach den Texten der karmelitischen 

 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 219 

1.4 … der Modus der Unfassbarkeit  

Anhand Bremonds Ausführungen zur Poésie pure1021 konnte gezeigt werden, dass die Nie-

derschrift nicht mit der Erfahrung an sich gleich zu setzen ist, sondern dass das, was Bre-

mond mit je ne sais quoi umschreibt, sich jenseits des Geschriebenen ereignet. Die Texte 

versuchen, lediglich das Unsagbare sagbar zu machen, sie sind ein Stammeln von etwas, 

was sich dahinter verbirgt.1022 Es geht also um etwas, was den Texten nicht inhärent ist, 

aber trotzdem durch sie ausgedrückt und vermittelt wird. Es ist gerade die Unfassbarkeit 

von Erfahrung, in der sich Dichter und Mystiker der Bremond’schen Konzeption zufolge 

treffen, und die sie beide dazu zwingt, sich mitzuteilen.1023 Entscheidend dabei ist, dass sich 

sowohl bei der Dichtung als auch beim Gebet die Erfahrung des Unsagbaren nur dann als 

Erfahrung manifestiert, wenn der Leser daran partizipiert. Das Unfassbare zeigt sich folg-

lich auch darin, dass es nicht darum geht, die Erfahrung des Gebetes oder der Dichtung 

anzunehmen, sondern vielmehr darum, aus dieser Erfahrung etwas Eigenes zu gestalten.1024 

Erfahrung ist Bremond zufolge etwas, das im Fluss ist. Sie ist deswegen unfassbar, weil sie 

bei ihm ein Kommunikationsmittel1025 darstellt; im Wiedergeben dessen, was man selbst 

nicht begreift, ereignet sich im Leser dieses je ne sais quoi immer wieder neu. Das Unsag-

bare der mystischen und der poetischen Erfahrungsweise liegt auch darin begründet, dass 

sie sich nach Bremond im so genannten Tiefen-Ich des Menschen ereignen und sie sich 

somit dem Verstand entziehen. Bei der von ihm getroffenen Unterscheidung zwischen Ani-

mus und Anima zeigt sich, dass dieses Unfassbare eine dramatische Komponente mit sich 

bringt, da sich „Glaubenserfahrung, wenn sie aus der Tiefe der Anima aufsteigt, nicht in 

den intellektuellen Formulierungen des Animus wiedererkennt und sich an ihnen stößt, bis 

sie über sie triumphiert“.1026 Dieser Triumph zeigt sich bei Bremond im zentralen Willen, 

Gott anzuhängen, wobei Vernunft und Gefühl außen vor gelassen werden.1027 Auffällig ist, 

dass der von Bremond vorgestellten religiösen Literatur immer der gleiche Prozesscharak-

 
Mystik (…).“ Über diese Erfahrung schreibt er in seinem Artikel: Den Atheismus umarmen, in: Gott los 
werden?, 33–53, hier 50, im Folgenden abgekürzt mit: Halík, Den Atheismus umarmen. 

1021  Siehe hierzu Kapitel 3.2 des zweiten Teils der Arbeit. 
1022  Vgl. Kapitel 3.1 und 4.9 des zweiten Teils der Arbeit. 
1023  Es ist der mystische Charakter beider Erfahrungsweisen, der diesen Prozess in Gang setzt. 
1024  Die Essenz, das Fluidum soll bewahrt werden, es ist der Grundstein, auf dem Neues entstehen kann. 
1025  Prière et poésie, 74. 
1026  Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernität, 369. Auffällig ist, dass dieser Beschreibung 

etwas Prozesshaftes innewohnt, was sich bei der von Bremond vorgestellten Literatur immer wiederholt. 
1027  Vgl. ebd., 370. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 220 

ter innewohnt: Ausgelöst wird dieser von der Anima, die zunächst auf den Widerstand des 

Intellekts stößt, diesen jedoch siegreich überwindet. Dieses mystische Moment der Erfah-

rungsweise besteht zum einen gerade darin, dass es sich dem Verstand entzieht; zum ande-

ren – und auch darauf hat Bremond aufmerksam gemacht – konstituiert sich das mystische 

Moment dadurch, dass diese Erfahrung sich in ihrer Unbezwingbarkeit durch eine be-

stimmte Art des Sprechens entfaltet.1028 Dieser eher psychologische Aspekt, der in der Re-

lation einer Erfahrung mit einer Rede besteht, ist jener, der im 17. Jahrhundert vorherr-

schend ist und einen wichtigen Aspekt beim Übergang einer monastischen zu einer moder-

nen Spiritualität darstellt.1029 

1.5 … der Modus der Universalität 

Dieses je ne sais quoi bedarf auf Seiten des Lesers keiner bestimmten Disposition, diese 

Erfahrung ist prinzipiell allen Menschen möglich, sie ist universell. Die in der HL orches-

trierten Texte der christlichen Mystiker und Mystikerinnen begreift der Exjesuit Henri Bre-

mond als Teil jenes mystischen Stromes, der alle Religionen durchzieht.1030 Es geht ihm 

um das religiöse Empfinden eines jeden Gläubigen und nicht nur um Spitzenerlebnisse der 

Mystiker und Mystikerinnen. Die Erfahrung ist seiner Definition nach „supraorthodox“,1031 

weil die Verschriftlichung, das Nachdenken über das Erfahrene immer etwas Nachgelager-

tes ist. Erst im Nachhinein wird die Erfahrung dann durch den, der sie erfahren hat, in seinen 

jeweiligen religiösen Kontext übersetzt und gedeutet. Durch die universelle Komponente, 

die Bremond der Erfahrung zuschreibt, zeigt sich einmal mehr, dass für ihn die Mystik am 

Anfang jeder Religion steht, und dass es die Mystik und nicht die Dogmatik ist, die die 

Religion durch die Jahrhunderte hindurch am Leben erhält und weiter trägt.1032 Das Anhaf-

ten an den Gottesglauben ist Garant für den Fortbestand der Kirche. Bremonds zeitsensible 

Wahrnehmung konzentriert sich daher folgerichtig auf die Frage, wie das Anhaften an den 

 
1028  Die Annahme, dass die mystische Erfahrung die Sprechweise übersteigt, teilt Henri Bremond mit Michel 

de Certeau: L’expérience religieuse, 50: «(…) d’autre part, toute expérience est-elle langage? Il y a des 
moments sans langage et sans durée (…) qui se présentent justement comme indicibles.»  

1029  Trémolières, Approches de l’indicible, 13. 
1030  Vgl. hierzu Kapitel 6 über Alfred Loisy und Henri Bremond im zweiten Teil der Arbeit. 
1031  Loisy, Tyrrell et Bremond, 186. 
1032  Siehe Kapitel 6.3 im zweiten Teil der Arbeit. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 221 

Gottesglauben bei den Gläubigen hervorgerufen und gefördert werden kann.1033 Denn ge-

nau hier, in dieser zone indécise, ist der Bereich, in dem das Unsagbare lokalisiert ist und 

in eine Erfahrung des Gläubigen münden kann. Gleichzeitig ist hier jedoch auch der Ort, 

bei dem Gott gerade nicht erfahren wird und der Gläubige sich enttäuscht abwendet und 

aufhört zu glauben. Die Abwendung vom Glauben, so Bremond, erfolgt durch Unkenntnis 

oder mangelnde Bewusstheit des mystischen Glaubens.1034 Da wir aber seinen Aussagen 

zufolge alle Mystiker und Mystikerinnen sind, kann es mit Hilfe der Texte gelingen, den 

mystischen Funken im Leser wieder neu zu entzünden.1035 

1.6 … der Modus der Fragilität 

Bremond versteht die Mystiker und Mystikerinnen als jene Stimmen, die sich beim Ver-

schwinden der bereits vergangenen Welt bis zum Auftauchen einer anderen, neuen Welt1036 

bemerkbar machen. Es ist das Oszillieren zwischen diesen zwei Welten, das einen weiteren 

Modus des Bremond’schen Erfahrungsbegriffs sichtbar macht, nämlich den der Fragilität. 

Sie ist bei ihm quasi die Außenseite der inquiétude. Während sich Letztere auf die condition 

humaine an sich bezieht, geht es bei der Fragilität um die Unstimmigkeit des Individuums 

mit der Glaubenssprache der Kirche. Erfahrung situiert sich demzufolge in einem weiteren 

Spannungsverhältnis; Bremond zeigt eine große Sensibilität für die sich bereits bei den 

Mystikern und Mystikerinnen manifestierende Distanz zwischen der persönlichen Glau-

benserfahrung und den „positiven Glaubensformeln der Kirche“,1037 ein Auseinanderdrif-

ten, das auch seinen Zeitgenossen nicht unbekannt ist und bis heute fortbesteht.1038 In die-

sem Punkt ist Bremond als ausgesprochen modern zu bezeichnen, er zeigt ein sehr waches 

 
1033  Und dabei begibt er sich auf die Suche nach Manualen, Methoden und Personen, die Wegweiser sein 

können. So fordert Bremond seine Leser auf, Alexandre Piny so zuzuhören, als ob er unter den Meistern 
des 17. Jahrhunderts noch nie gehört, noch nie entdeckt worden sei, HL VIII, 375. 

1034  Und das Mystische, darauf hat Bremond mehrfach hingewiesen, zeigt sich darin, wie Gott in den Seelen 
der einzelnen Gläubigen präsent ist, ebd., 321.  

1035  Ebd., 320: «Tous mystiques néanmoins – je voudrais risquer: supra mystiques – ils nous aident à saisir, 
et à vivre les ,principales vérités‘, la doctrine fondamentale, la théologie de la prière». 

1036  Dosse, Le marcheur blessé, 546. 
1037  Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernität, 371. 
1038  Bremond verdanken wir das Aufspüren dieser Diastase, wenn er auch einen konkreten Vorschlag zur 

Überwindung dieses Problems vermissen lässt, was jedoch unter den Bedingungen, unter denen er seine 
HL verfasst, nur schwer möglich gewesen sein dürfte. Aufgrund der Streitigkeiten, in die er verwickelt 
ist, kann er nicht offen Position beziehen. Deshalb glaubt er mit der Idee, die HL der heiligmachenden 
Gnade unterzuordnen, weniger angreifbar zu sein. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 222 

Problembewusstsein für das religiöse Gefühl seiner Zeit.1039 Bremond tritt hier als zeitsen-

sibler Theologe in Erscheinung, da er in der Sprache der Mystiker und Mystikerinnen ihr 

Ringen um das, was unser Denken übersteigt, wahrnimmt, und sie dabei gleichzeitig als 

Wegweiserinnen und Wegweiser für seine eigene Zeit in Anspruch nimmt.1040 Im Ausloten 

der Sprache, im Strapazieren ihrer Grenzen betreten die von ihm vorgestellten Personen 

Neuland, jenes Neuland, welches für Bremond jenseits der inquiétude beginnt und welches 

im Modus eines Prozesses immer wieder neu betreten werden muss, jedoch in der Gewiss-

heit darum, dass andere zuvor schon dieses Neuland betreten haben.1041 Bremond durch-

wandert die subjektiven Aussagen der Mystiker und Mystikerinnen und stellt sie dem Leser 

vor, ohne deren Fragilität aufzuheben oder gar zu leugnen. Dadurch dass er diese Fragilität 

stehen lässt, bleibt dem Leser die Möglichkeit, den Bruch selbst zu deuten oder gegebenen-

falls mit seiner eigenen Erfahrung etwas hinzuzufügen.1042 Die Aussagen sind somit nicht 

dogmatisch, sondern können vom Leser um- und durchlaufen werden. Je nach Disposition 

des Lesers kann dieser die Erschütterung, die Unruhe und das Gewahrwerden einer Absenz 

in den mystischen Texten spüren und für sich neu besetzen.1043 Das Neue des Bre-

mond‘schen Erfahrungsbegriffs besteht folglich darin, dass er die von den Mystikern und 

Mystikerinnen thematisierte Abwesenheit Gottes ernst nimmt. Eine Konsequenz daraus ist 

für ihn die Akzentuierung des Glaubens als Glaubensakt. Dabei versteht sich seine Theolo-

 
1039  Siehe hierzu ausführlich Kapitel 1.7 in diesem Teil der Arbeit. 
1040  So versteht Bremond die Mystiker und Mystikerinnen als Vermittler zwischen Gott und den Menschen: 

Sie sind die Manifestation Gottes, der auf die Menschen zukommt. Bremond betont, dass gerade sie für 
die Kirche von Bedeutung sind, weil sie über das notwendige je ne sais quoi verfügen, wie er in einem 
seiner 1901 veröffentlichten Artikel schreibt, zitiert nach: Sainte Chantal, 32: «Mais pourquoi les vrais 
professeurs sont-ils rares, comme les poètes ou comme les saints? C‘est qu’il faut à ce noble métier autre 
chose que la science, il y faut ce que Sainte-Beuve appelait le rayon, un je ne sais quoi d’intelligence et 
de poésie, d’originalité et de bon sens, de fermeté et de séduction, un charme enfin (…).» 

1041  Vgl. Anmerkung 392 im zweiten Teil der Arbeit. 
1042  Vgl. das Vorwort zur HL VI, bei dem Henri Bremond ein Zitat von William James für sich sprechen lässt, 

das davon handelt, dass die Erfahrungen der Mystiker und Mystikerinnen für James einer Art Musik 
gleichen, die ihn anspricht und gleichzeitig im Dunkeln lässt, weil er sie nicht ganz dechiffrieren kann 
HL VI, II: «Le témoignage de tant et tant de mystiques me paraȋt si impressionant qu’il m’est impossible 
d’en faire fi. Sans doute, y en a-t-il en moi le germe d’une expérience qui m’est familière: un air lointain, 
qui chante dans les caves de ma mémoire, et que je n’arrive pas à identifier…». 

1043  Dass Bremonds Schreibstil genau dies evoziert, davon zeugt eine Reaktion von Paul Claudel, der ihm 
nach der Lektüre seiner Sainte Chantal bescheinigt, dass er die Gabe besitze, Heiligkeit nicht nur versteh-
bar zu machen, sondern vielmehr das Gefühl hervorzurufen, heilig sein zu wollen, zitiert nach: Blanchet, 
Histoire d’une mise à l’Index, 30: «Je n’avais pas lu depuis longtemps un livre qui m’êut tant intéressé. 
Vos pages surtout sur la vocation de la sainte et sur l’amour surhumain qui l’unissait à saint François de 
Sales exaltent et rechauffent le cœur (…). Non seulement votre livre a le don si rare de faire comprendre 
la sainteté, mais il en donne l’appétit». 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 223 

gie als Versuch, die Frage nach der Verlebendigung des Glaubens in das Zentrum der Auf-

merksamkeit zu rücken.1044 Das Verhandeln von Glaubensgewissheiten tritt dabei in den 

Hintergrund.1045 Worauf er hinaus will, ist, dass christliche Glaubensartikulation transpa-

rent machen muss, dass der Glaube weder besessen, noch durch eine eigene Anstrengung 

erlangt werden kann. Er wird immer gesucht.1046  

Kirche, wie sie Bremond versteht, muss sich somit als Bedingung der Möglichkeit 

dieses suchenden Glaubens ausweisen, in dem sie einlädt, sich auf die Spur dessen zu be-

geben, der fehlt.1047 Michel de Certeau spricht an dieser Stelle beim Bremond‘schen Grund-

anliegen von dem Versuch der Transformation einer Literatur der Präsenz in eine Frage der 

Absenz.1048  

1.7 … der Modus der Gotteskrise 

Bei Bremond lassen sich erste Anzeichen dessen finden, was sich ein paar Jahrzehnte später 

in der spätmodernen Gotteskrise Bahn bricht.1049 Das heißt, das Drama der Glaubenserfah-

 
1044  Und damit die Frage nach dem Gebet, das für ihn der zentrale Akt ist, der Nukelus, in dem der Gläubige 

seinen Glauben am deutlichsten zum Ausdruck bringt.  
1045  In dieser Hinsicht plädiert Bremond, wie später auch Michel de Certeau, für einen „schwachen Glauben“, 

in dessen Zentrum eben nicht die Heilsgewissheit oder andere dogmatische Sicherheiten stehen, siehe 
hierzu: Orth, S., Glauben nach dem Traditionsbruch. Einblicke in das Werk von Michel de Certeau, in: 
Herder Korrespondenz 6 (2002), 303–307, 306. 

1046  HL VI, II–III. Bremond spricht an dieser Stelle vom mystischen Keim, den er für sich reklamiert, auch 
wenn er die Präsenz Gottes nicht fühlt. Dieser Keim ist es, der sich in ihm bemerkbar macht, wenn er sich 
anderen Erfahrungen annähert, es ist etwas in ihm, das auf diese Erfahrungen reagiert. Bremond ist davon 
überzeugt, dass dieser mystische Kern in jedem von uns angelegt ist, und dass er – durch die Zeugnisse 
anderer – genährt werden muss, dies stellt den eigentlich persönlichen Impetus dar, der im Zentrum seines 
literarischen Schaffens steht.  

1047  Diesen Gedankengang hat Michel de Certeau bei seinem früheren Ordensbruder Bremond gefunden: 
Nicht ohne Grund betitelt er einen seiner Artikel über die Métaphysique des Saints mit „Historiker der 
Absenz“. Diese Spur findet sich in ausgereifterer Form später im Denken Michel de Certeaus selbst; 
darauf hat P. Ryonnais in: L’anthropologie du croire et la théologie de la faiblesse de croire, in: RSR 91 
(2003), 499–533, hier 522 hingewiesen. 

1048  Certeau, Historien d’une absence, 76. 
1049  Die Krise, die er in der Kirche seiner Zeit konstatiert und die er bei sich selbst spürt, ist die der Modernität 

selbst. So schreibt Bremond in einem Brief an den Baron von Hügel vom 14. Dezember 1899, dass bei 
der Analyse vieler Leben recht wenig christliches Leben übrig bleibe. Zwar sei die Fassade noch gotisch, 
das Innere entspreche jedoch mehr einem Basar. Diese Feststellung veranlasst ihn zu der Frage, ob Gott 
in all diesen Leben noch zähle und falls nein, ob sein Werk dann nicht fast verfehlt sei? Zitiert nach: 
Marxer, L’abbé Bremond ou la subjectivité, 38.: «Il reste si peu de vraie vie chrétienne quand on regarde 
de près dans toutes ces vies. La façade est encore gothique, mais l’intérieur est un bazar. Est-ce que Dieu 
compte pour de bon dans toutes ces vies? Mais s’il ne compte pas, comment ne pas trouver que son œuvre 
est presque manquée?»  



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 224 

rung besteht bei ihm darin, dass er einen Bruch zwischen der persönlichen Erfahrung des 

einzelnen Gläubigen, die nach seiner Konzeption durch Momente der Verlassenheit, der 

Trostlosigkeit und der Absenz Gottes gekennzeichnet ist und dem positiven religiösen Dis-

kurs der kirchlichen Gemeinschaft konstatiert. Deshalb interessiert er sich auch für die 

Rolle, die das religiöse Gefühl beim Verlust des Glaubens spielt. 

Vor diesem Hintergrund erfolgt seine Analyse des Gebetes anhand eines subjektiven 

Zustands, der Trostlosigkeit. Diesen spürt er in der spirituellen Krise der Mystiker und Mys-

tikerinnen auf. Es geht um die Absenz Gottes, d. h. jenen Moment, in dem der Gläubige 

sich umdreht und aufhört zu glauben.1050 In dieser inneren Leere, so arbeitet er an den Zeug-

nissen der Mystiker und Mystikerinnen heraus, ist ein Geheimnis versteckt, eine Präsenz, 

die sich in das Schweigen zurückgezogen hat. Dort, im Gefühl dieser Leere muss die Glau-

benssicherheit gefunden werden, die eine solche Verzweiflung heilt: „Gott ist nie so gegen-

wärtig wie dann, wenn er schweigt.“1051 Dabei geht es weniger um die Negation der Präsenz 

Gottes als vielmehr um die Negation der Auffassung, Gott durch persönliche Anstrengung 

oder Askese finden zu können. Bremond wird „Zeuge eines modernen Problems (…) [ohne 

dieses] in seiner ganzen Tragweite durchdenken zu können“.1052 Wollte man eingrenzen, 

wovon sich Bremonds Erfahrungsbegriff abgrenzt, so bleibt zu sagen, dass er sich in erster 

Linie gegen die affektive Komponente zu Wehr setzt, die Präsenz Gottes mit einem Gefühl 

gleichsetzen zu wollen.1053 Es geht Bremond darum, zu zeigen, wie eine Erfahrung, die 

zunächst durchaus eine affektive Komponente enthalten kann, schließlich zu einer Erfah-

rung des Nicht-Fühlens bzw. des Gott-Machen-Lassens führen kann.1054 Durch diese Um-

kehrung entkleidet er das Gebet von intellektuellen und affektiven Momenten. Was bleibt, 

ist eine Art heilige Leere, deren Heiligkeit sich daraus speist, dass die Verzweiflung akzep-

tiert und zu einer verzweifelten Liebe wird, die auf nichts mehr zielt und die nichts mehr 

will als das Anhaften an Gott.1055 Dem Moment der Verzweiflung, unter der Bremond sein 

Leben lang gelitten hat, wird somit der Schrecken entzogen, ja sie bekommt sogar im Bre-

 
1050  In dieser Wahrnehmung ist er immer noch aktuell. So konstatiert Grün in: Die Seele kennt den Atheismus, 

30: „Gott ist aber auch der, der sich mir immer wieder entzieht. Daher kann ich Gott nicht besitzen und 
nicht selbstsicher darüber sprechen. Aber ich halte an meiner Offenheit für Gott fest“. 

1051  HL VII, 71. 
1052  Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernität, 370.  
1053  Certeau, Historien d’une absence, 91. 
1054  Ebd., 91.  
1055  Ebd., 94. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 225 

mond‘schen Erfahrungsbegriff einen nicht zu unterschätzenden Wert: Ist doch die Ver-

zweiflung letztendlich die Wegbegleiterin der pur amour.1056  

1.8 … der Modus der offenen Fragen 

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass Bremonds Erfahrungsbegriff auf dieser performa-

tiven Voraussetzung beruht. Das Leid, das im geistlichen Leben als negativ erlebt wird, 

führt zu etwas Positivem, da es das wahre Gebet überhaupt erst ermöglicht.  

Für Bremond ist Gott in den theologischen Diskursen seiner Zeit nicht mehr präsent, 

deshalb versucht er, als Gegenpol zur Neuscholastik, der Theologie durch die Stimme der 

Mystiker und Mystikerinnen das wiederzugeben, was sie verloren hat: Nämlich ein beschei-

deneres und biegsameres Sprechen, das sich selbst immer wieder zurücknimmt und auf den 

ganz Anderen verweist. Somit illustriert Bremond einerseits den Verlust und die Absenz, 

andererseits rückt er durch das Zeugnis der Mystiker und Mystikerinnen ins Bewusstsein, 

dass gerade der Wunsch des Wiederfindens die Heiligen bewegt und sie auf den Weg bringt. 

Die Erfahrung der Nichterfahrung initiiert den Prozess des Sich-auf-den-Weg-Machens. 

Seine Theologie begibt sich selbst auf den Weg.1057 

Die von Bremond konstatierte Fragilität wird augenscheinlich in den Zeugnissen der 

Mystiker und Mystikerinnen; sein Erfahrungsbegriff ist folglich eingebettet in eine Biogra-

phie. Erfahrung wird sichtbar in der Geschichte eines Lebens, das ist es, was Bremond ver-

anschaulichen will. Die Biographie seiner Mystiker und Mystikerinnen wird dadurch zur 

Mystagogie, dass ihr Leben als eine Einweisung in das Mysterium Gottes begriffen werden 

kann.1058 

 
1056  Diese Interpretation von Trockenheit in der Gottesbeziehung ist nicht neu, sie findet sich in ähnlicher 

Weise bereits in der spanischen Mystik, bei Johannes vom Kreuz: Die Nacht als eine Erfahrung, die als 
Wirken Gottes gelesen werden kann, bei dem gleichzeitigen Wissen darum, dass Gott in dieser noche 
oscura in besonderer Weise präsent ist, siehe dazu ausführlich Höffner, M., Erfahrungen Heiliger und 
Menschen. Evagrius Ponticus und Johannes vom Kreuz, in: Ordenskorrespondenz 1 (2020), 12–24, hier 
17 f. 

1057  HL VII, 204. Hier spricht Bremond bei dem in seiner HL vorgestellten Heiligen auch von einem Konzil.  
1058  Siehe hierzu den Artikel von Waldenfels, H., „Spiritualität“. Zur „Wahrnehmung des Geistes“ und zur 

„Unterscheidung der Geister“, in: M. Böhnke/H. Heinz (Hg.), Im Gespräch mit dem dreieinen Gott. Ele-
mente einer trinitarischen Theologie. FS Wilhelm Breuning, Düsseldorf 1985, 393. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 226 

Das religiöse Gefühl, so kann man zusammenfassen, manifestiert sich bei Bremond 

in der Zusammenstellung jener Texte, die er in seiner HL vorlegt. Die Zeitsensibilität seiner 

Untersuchungen zeigt sich darin, dass ihm bei der Inszenierung dieser Texte ihre Innen- 

und Außenwirkung stets bewusst ist. Die Außenwirkung mündet in der Frage: Wie kann 

religiöse Rede gelingen, wenn jene Instanzen und Bedingungen, in denen diese Rede ein-

gebettet ist, am Zerbrechen sind?1059 Es geht darum, aus dieser Umwälzung Konsequenzen 

zu ziehen. Eine Konsequenz könnte lauten, dass sich die Erfahrung des Mangels dergestalt 

niederschlägt, dass sich Religion „unter modernen Bedingungen nur als defizitär begrei-

fen“1060 kann. 

Die Innenseite des religiösen Gefühls lautet im Bremond‘schen Sinne: Was heißt 

beten? Wie kann erfahren werden, dass sich hinter der Absenz Gottes eigentlich eine Prä-

senz verbirgt? Und wie ermöglicht man Erfahrungen der Unruhe innerhalb einer Kirche, 

die zu großen Teilen in einem antiquierten Sprachspiel verharrt und welche das bereits bei 

den Mystikern und Mystikerinnen des 17. Jahrhunderts aufscheinende Problem weiter ver-

schleiert, anstatt Möglichkeiten aufzuzeigen, die diese Fragilität nicht verdrängen, sondern 

sie vielmehr neu zu beleben versuchen? Bremonds Verdienst ist es, den Bruch als Bruch 

aufgedeckt zu haben. Ihn wieder zu reparieren, war nicht seine Absicht und widerspräche 

dem tastenden Prozesscharakter seines Erfahrungsbegriffs. Er begreift sich nicht nur als 

„Sprecher einer bereits erworbenen und angereicherten Tradition, sondern Erwerber einer 

eigenen Bedeutung und Bewerber um Leserschaft“.1061 In diesem Sinne ist Bremond ein 

Hagiograph, der sich die Bedeutung der Fragilität selbst erschafft. 

Bremonds Erbe antreten heißt, Mittel und Wege zu finden, die eine „permanente 

Revolution“1062 ermöglichen. Nur so kann es Kirche gelingen, die Tradition wieder zu be-

leben anstatt leere Worthülsen weiter zu transportieren. Es gilt, sein Grenzgängertum fort-

zusetzen.  

 
1059  Bogner, Zukunftsfähig oder ortlos?, 19. 
1060  Valentin, J., Der Schmerz der gespaltenen Seelen. Einheit und Differenz bei Michel de Certeau, in: Ori-

entierung 67 (2003), 234–236, 236, im Folgenden abgekürzt mit: Valentin, Schmerz der gespaltenen See-
len. 

1061  Bossart, R., Unzeitgemäßes Beispiel moderner Hagiographie. Zu einer Publikation von Manfred Züfle, 
in: Orientierung 66 (2002), 8–10, hier 8.  

1062  Valentin, Schmerz der gespaltenen Seelen, 236. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 227 

An Bremonds Erfahrungsbegriff bleibt freilich die ein oder andere Ungereimtheit 

bestehen: Auf die fragwürdige Rolle der heiligmachenden Gnade, die er immer wieder an-

führt, ist bereits hingewiesen worden.1063 Auch die Tatsache, dass sein Erfahrungskonzept 

auf einer subjektiven Erfahrung, nämlich der Unruhe bzw. der Verzweiflung beruht, wurde 

thematisiert.  

Offen bleibt, wie sich andere Formen, wie z. B. das Bittgebet, in seine Definition 

integrieren lassen. Gleichzeitig wird die Frage nach dem universellen Wesen des Gebets in 

seiner Definition nicht befriedigend beantwortet.1064 Bremond ist nicht in der Lage, die Fra-

gen, die er aufwirft, angemessen zu beantworten, aber er kann ein Bewusstsein dafür schaf-

fen, dass es bei einer Spiritualität von morgen darum geht, dem je ne sais quoi eine beson-

dere Bedeutung zu schenken.1065 Wie das geschehen kann, davon handelt das folgende Ka-

pitel.  

 
1063  Siehe Anmerkung 415. Allerdings ist dazu auch zu sagen, dass sich Bremond der Lehre von der heilig-

machenden Gnade bedient, weil sie ihm ermöglicht, die Kontinuität zwischen dem herkömmlichen Gebet 
und dem mystischen Gebet zu denken. Denn die Bedingung der Möglichkeit des Anhaftens oder Aufge-
hens in Gott ist Bremond zufolge nichts anderes als eben die heiligmachende Gnade. Gleichzeitig erlaubt 
ihm das Rekurrieren auf die Gnade, sich dem Vorwurf des Quietismus erwehren zu können, denn das, 
was er mit dem Wort Anhaften beschreibt, ist nichts Passives, sondern der Aktivität der heiligmachenden 
Gnade zuzuschreiben. Allerdings gibt er selbst zu, dass seine HL nicht ganz frei von einem gewissen 
Semiquietismus ist, siehe hierzu Anmerkung 735. 

1064  Siehe dazu das Kapitel 6 zu Alfred Loisy und Henri Bremond im zweiten Teil der Arbeit. Auch die Frage, 
wo sich die von ihm beschriebene Erfahrung im Menschen lokalisieren lässt (fine pointe de l’âme) und 
wodurch und inwiefern eigentlich die Abgrenzung zur unio mystica erfolgt, muss offen bleiben. 

1065  Das, was er ins Bewußtsein rückt, ist jenes je ne sais quoi, dieses versteckte Geheimnis, das sich hinter 
dem Augenscheinlichen, hinter den Texten versteckt hält, Le Brun, Henri Bremond et la métaphysique 
des Saints, 13. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 228 

2 Eine Spiritualität des Überganges, die … 

Das, was er sieht, und die Spuren, in die er tritt, vereinigt Bremond zu einer Spiritualität 

des Übergangs. Sein Gespür für eine Veränderung, die sich in seinem eigenen spirituellen 

Erleben, aber auch in dem seiner Zeitgenossen zeigt, wird durch die Entdeckung desselben 

Prozesses bei den Mystikern und Mystikerinnen bestätigt. Bremond hat erkannt, dass der 

von ihm skizzierte Erfahrungsbegriff Merkmale jenes Übergangs beinhaltet, der sowohl 

seine Zeit als auch das 17. Jahrhundert der Mystiker und Mystikerinnen kennzeichnet. Des-

halb wird im Folgenden von einer Spiritualität des Übergangs gesprochen.  

2.1 … einen visionären Kern beinhaltet  

Bremonds Erfahrungsbegriff speist seine Modernität aus der Erkenntnis, dass sich Erfah-

rung im Aufspüren eines Mangels manifestiert.1066 Durch das Schaffen einer spirituellen 

Atmosphäre geht mit dem Versuch, Theologie und religiöses Leben aus der steinernen 

Starre zu befreien und ihnen zu neuer Lebendigkeit zu verhelfen, eine visionäre Kompo-

nente einher. Dabei bedient sich der Spurensucher Henri Bremond der Zeugnisse der Mys-

tiker und Mystikerinnen, jener Kirchenlehrer und Kirchenlehrerinnen der Moderne, denen 

ihr Status nicht mehr aufgrund ihrer Dogmatik, sondern aufgrund ihrer Mystik zugeschrie-

ben wird.1067 In der Sprache der Mystiker und Mystikerinnen geht es um die Beschreibung 

dessen, was eigentlich nicht beschrieben werden kann. Bremonds Verdienst ist es, dass er 

eben jene subjektiven Berichte aus ihrer Singularität herauslöst und die Erfahrung der Mys-

tiker und Mystikerinnen wieder an die Gemeinschaft rückzukoppeln versucht.  

Dieses Unterfangen verdeutlicht auch der Titel seiner Métaphysique des Saints. Ge-

rade weil Bremond erkennt, dass die Mystiker und Mystikerinnen von der Theologie seiner 

Zeit kein Forum erhalten, gibt er ihnen eine Stimme. Es ist die Verlebendigung des Glau-

bens, die über die Singularität der einzelnen Zeugnisse hinausweist, die der Theologie und 

der christlichen Lebenspraxis wieder einverleibt werden muss. Das ist seine Antwort auf 

 
1066  Certeau, Historien d’une absence, 76. 
1067  Vgl. Balthasar, Theologie und Heiligkeit, 202. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 229 

die Frage, wie denn der garstig breite Graben zwischen Theologie und Spiritualität zu 

schließen sei. Es ist eine Theologie, die sich im Nacherzählen eines Mangels tastend vor-

wärts bewegt. Diesen tastenden Schritten ist dabei gemeinsam, dass ihr Ausgangspunkt das 

persönliche Gebet ist. Bremond stellt die im Subjekt sich ereignenden Prozesse in den Mit-

telpunkt seiner Theologie. Hier, in dem Moment, in dem der Betende sich immer wieder 

neu entschließt, Gott anzuhaften, gibt es keine Strukturen oder Formeln, an denen sich das 

Ich entlanghangeln kann. Nur dadurch, dass der Betende in sich hineinhorcht, sich in die 

Ebene seines moi profond1068 begibt, brechen sich die inneren Regungen seiner Seele Bahn 

und geben der Sehnsucht nach der Begegnung mit Gott Raum. Dieser neuralgische Punkt 

der Gottesbegegnung ist bis heute unverändert. Bremond klammert die sinnlich wahrnehm-

bare Perspektive aus und legt sein Augenmerk auf den Wunsch, diesem Gott anzuhaften. 

Sich dieses neuralgischen Punktes anzunehmen, ist auch die Aufgabe heutiger Theologen, 

ist doch der Fromme von morgen „einer, der etwas erfahren hat“.1069 Und darüber hinaus 

handelt es sich dabei um jenen Punkt, an dem die Wege des Gläubigen und des Atheisten 

getrennte Wege gehen, da der eine seiner Sehnsucht folgt und ihr nach Möglichkeit Raum 

schafft, während der Andere bei dem Gefühl der Absenz Gottes stehen bleibt und sich nicht 

weiter auf die Suche begibt. 

2.2 … eine mahnende Funktion einnimmt  

In diesen tastenden Beschreibungen trifft er sich mit heutigen Versuchen, dem Mangel an 

gefühlter Gottespräsenz zu begegnen. Bremond kann hier als warnende Stimme einer – im 

christlichen Sinne verstandenen – zeitgenössischen Spiritualität gesehen werden. Es geht 

um Mittel und Wege, wie ein Leben aus dem Glauben angeleitet, begleitet und gelebt wer-

den kann. Seine Theologie macht dabei gleichzeitig deutlich, dass Offenbarung „nicht in 

erster Linie eine Lehre, sondern ein Tatereignis ist, das deshalb auch nicht mit einem (Glau-

bens-)Wissen, sondern mit einem Leben (im Heiligen Geist) beantwortet sein will“.1070 Spi-

ritualität als ein Leben aus dem Heiligen Geist manifestiert sich für ihn im Leben der Mys-

 
1068  „Tiefen-Ich“. 
1069  Rahner, K., Frömmigkeit früher und heute, in: Ders., Schriften zur Theologie Bd. VII, Einsiedeln – Zürich 

– Köln 21971, 11–31, hier 22, im Folgenden abgekürzt mit: Rahner, Frömmigkeit früher und heute. 
1070  Balthasar, Einfaltungen, 37. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 230 

tiker und Mystikerinnen.1071 Bei dem Wort spiritualis handelt es sich um einen genuin 

christlichen Neologismus.1072 Aus diesem Grund muss die Lektüre der Mystiker und Mys-

tikerinnen als konstitutives Kontinuum einer lebendigen Spiritualität1073 verstanden werden 

und darf nicht einfach dem Vergessen anheimgegeben werden: 

„Auch die Frömmigkeit von morgen hat ein großes Erbe zu wahren, sie ist nur echt, 

wenn sie auch ein lebendiges Verhältnis zu ihrer Vergangenheit neu gewinnt.“1074 Für Bre-

mond ist das Gebet der Anknüpfungspunkt an dieses lebendige Verhältnis. Es ist für ihn 

der Ort der Gotteserfahrung par excellence. In jenem Personenkern, den Bremond als moi 

profond bezeichnet, enthüllt sich die absolute Verwiesenheit des Menschen auf Gott, und 

dies auch dann oder gerade dann, wenn diese Verwiesenheit in einem Moment der Absenz 

Gottes aufbricht. Es geht ihm um ein fundamentales Sich-Einlassen auf das Geheimnis Got-

tes. Dieses willentliche Anhaften an Gott nimmt den ganzen Menschen in Beschlag, bean-

sprucht ihn voll und ganz. Hier ereignet sich die vertrauensvolle Übergabe der eigenen 

Existenz in die Unbegreiflichkeit Gottes hinein. Dies ist ein Akt, der nicht punktuell voll-

zogen werden kann. Vielmehr gehört es zum Kern einer christlich verstandenen Lebens-

form, diesen Akt prozedural – ein Leben lang – ein- und auszuüben. Dabei besteht das 

 
1071  Und damit trägt Bremond jener Herangehensweise Rechnung, die Mystik immer nur anhand einer be-

stimmten kulturellen und historischen Situation analysiert, anhand derer sich die Unstimmigkeit zwischen 
dem Individuum und einer Gruppe als Unbehagen in der Gesellschaft, hier innerhalb der Catholica ma-
nifestiert, die auch von Michel de Certeau vertreten wird, in: «Mystique», in: Encyclopedia universalis 
VIII, Paris 1971, 521–526, hier 522, im Folgenden abgekürzt mit: Certeau, «Mystique». 

1072  Benke, Was ist Spiritualität, 31.  
1073  Dem ursprünglich als Übersetzung für das griechische Wort pneumatikós entstandene spiritualis, fügt 

sich bereits im 5. Jahrhundert das Wort spiritualitas an, womit im religiösen Sinn das spirituelle Leben 
beschrieben wird. Lange Zeit ein Schattendasein führend, kommt dieser Begriff Ende des 19. und vor 
allem zu Beginn des 20. Jahrhunderts wieder zum Vorschein: In dieser Zwischenzeit, in der nach Auf-
bruch riechenden Atmosphäre wird die Frage nach einer Grundhaltung, mit der der Glaubende sich seine 
religiöse Existenz erschafft, virulent. Aus der Mönchstheologie stammend, verwendet die katholische 
Ordenstheologie in Frankreich den Begriff spiritualité und meint damit die Lehre vom religiös-geistlichen 
Leben. Es geht um die persönliche Beziehung des Menschen zu Gott. In diese Tradition reiht sich Henri 
Bremond ein und weist dabei – indem er dieses Leben für Leser und Leserinnen eröffnet, die sich außer-
halb des rein monastischen Feldes befinden – über die Welt der Orden hinaus. Er denkt, arbeitet, partizi-
piert mit seinem Ansatz an der Renaissance dieses Begriffes und verleiht ihm durch die in diesem Kapitel 
beschriebenen Konstanten Kontur. Über das Französische kam das Wort ins Deutsche und ersetzt das, 
was bislang unter den Begriffen Mystik, Aszese, Frömmigkeit subsumiert wurde. Noch 1964 findet sich 
im LThK bei dem Stichwort Spiritualität lediglich der Verweis auf Frömmigkeit. Ab 1970 setzt sich der 
Begriff im deutschen Sprachraum durch, vgl. Solignac, A., Art. «Spiritualité». 1. Le mot et l’histoire, in: 
DSp 14, Paris 1990, 1142–1160, hier 1143–1149; Balthasar, H.U., Spiritus Creator, Skizzen zur Theolo-
gie III, Einsiedeln 1967, 247–267; Fraling, B., Überlegungen zum Begriff Spiritualität, in: Zeitschrift für 
Katholische Theologie, 92 (1970), 183–198, 189; Dupuy, M., «Spiritualité». 2. La notion de spiritualité, 
in: DSp 14, Paris 1990, 1160–1173, hier 1161–1164. 

1074  Rahner, Frömmigkeit früher und heute, 16.  



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 231 

Wagnis dieser Beziehung für ihn darin, dass der responsorische Charakter nicht automa-

tisch gegeben ist, sondern bei den Mystikern und Mystikerinnen als kontingent erfahren 

wird. Nicht das Besitzen Gottes kennzeichnet Bremond zufolge christliche Spiritualität. Es 

geht gerade nicht um das Einüben einer Gotteskompetenz,1075 vorausgesetzt, dass es so et-

was überhaupt geben kann, sondern um die Bereitschaft des Anhaftens unter den Voraus-

setzungen des Mangels.  

An dieser Stelle scheint Bremond für die aktuelle Diskussion um den Erfahrungs- 

und Spiritualitätsbegriff entscheidende Impulse liefern zu können.1076 Die Erfahrung Gottes 

geschieht beim Autor der HL hauptsächlich im Modus des Anhaftens, nicht im Modus der 

Begegnung, d. h. einer Du- und Du-Erfahrung. Das Gebet als Grundvollzug des christlichen 

Glaubens umfasst in seiner Eigenschaft des Sich-Überantwortens an einen anderen die 

ganze menschliche Existenz. Es geht um jenen Vorschuss an Vertrauen und Liebe, der ge-

fühlsmäßig nicht gerechtfertigt werden kann. Damit mahnt Bremond einen mystagogischen 

Weg an, der ins Zentrum des christlichen Glaubens führt: Es geht darum, den einzelnen 

Gläubigen zu befähigen, den Weg nach innen, den Schritt auf das persönliche Gebet hin 

konsequent zu beschreiten, ihn zum Alleinsein mit Gott zu ermuntern und diesen Weg in 

die Unfassbarkeit Gottes hinein auch dann zu beschreiten, wenn dieser Gott emotional un-

fassbar bleibt. Als Hilfestellung auf diesem Weg ruft er die Mystiker und Mystikerinnen 

auf den Plan. Sie sind diejenigen, die diesen Weg bereits konsequent beschritten und erfah-

ren haben. Er weist darauf hin, dass Suchende Hilfestellungen auf dem Weg nach innen 

benötigen. Zwar vollzieht sich die Erfahrung im Subjekt selbst; dennoch ist sie eingebunden 

in eine Erfahrungsgemeinschaft, d. h. konkret in die Gemeinschaft der Mystiker und Mys-

tikerinnen. 

 
1075  Also dem sich Vergewissern dessen, dass alle Menschen über eine natürliche Fähigkeit verfügen, Gott zu 

erkennen und mit ihm in Beziehung zu treten, ein Faktum, das als Kompetenz bezeichnet wird, die allen 
Menschen zukommt, so auch: Metz, J. B., Memoria passionis. Ein provozierendes Gedächtnis in plura-
listischer Gesellschaft, Freiburg 2006, 113.  

1076  Darauf wird genauer eingegangen in Kapitel 3.3 in diesem Teil der Arbeit. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 232 

2.3 … sich auf die praeambula fidei von Erfahrung konzentriert 

Die Texte, die aus dieser Erfahrungsgemeinschaft stammen, zeugen allesamt von den Er-

fahrungen der inquiétude und der rupture,1077 die sich in Form eines Mangels äußern. Sie 

können als Initiatorinnen der Erfahrung und als deren Begleiterinnen begriffen werden. 

Die rupture ist zum einen jenes Element, welches Bremond zufolge eine Konstante 

dieser Erfahrung markiert. Dieses abbrechende und durchbrechende Element bringt die 

Aufgabe mit sich, das aus diesen Erfahrungen resultierende Sprachspiel wieder der Ge-

meinschaft1078 zugänglich zu machen, aus der es sich zu entfernen im Begriff ist.1079 Inner-

halb dieses Sprachspiels artikuliert sich die Erfahrung als eine fliehende.1080 Das, was er-

fahren wurde, „verschwindet dabei nicht, sondern kehrt in gebrochener Gestalt wieder“.1081 

Hier manifestiert sich still und leise ein Wandel, der in besonderem Maße durch das „Ab-

rücken vom institutionell verfassten, etablierten Modell“1082 gekennzeichnet ist. Bremond 

deckt in seiner Analyse des 17. Jahrhunderts den Bruch neu auf, indem er einerseits auf die 

Diastase zwischen der Erfahrung der Mystiker und Mystikerinnen und theologischer Lehre 

hinweist und dabei einen zweiten, tieferen Bruch in den Blick nimmt, nämlich jenen, der 

Absenz Gottes, auf den die mystische Rede verweist: „Aber jeder Bruch ist Durchbruch, 

Aufbruch in dem Maße er Einbruch, Abbruch und Irritation ist.“  

Gleichzeitig fühlt sich Bremond durch die bei den Mystikern und Mystikerinnen des 

17. Jahrhunderts diagnostizierte Unruhe einerseits in seinem eigenen Empfinden bestärkt, 

und andererseits dazu aufgerufen, sich stärker mit dieser Unruhe zu befassen. Dabei begreift 

er die Mystiker und Mystikerinnen als Sprachrohr für ein gemeinsames Problem, das nicht 

nur in ihrer Zeit, sondern auch für Bremonds Zeitgenossen spürbar ist. 

 
1077  Siehe hierzu Kapitel 3.4.3 des zweiten Teils der Arbeit. 
1078  Dieses und das folgende Zitat sind entnommen aus: Haas, A.M., Mystik als Aussage. Erfahrungs-, Denk- 

und Redeformen christlicher Mystik, Frankfurt a. M. 1996, 91, im Folgenden abgekürzt mit: Haas, Mystik 
als Aussage. 

1079  Trémolières, Approches de l’indicible, 35 spricht an dieser Stelle von «ecclésiologie silencieuse». 
1080  Certeau, «Mystique», 523, der der mystischen Erfahrung «un objet, qui fuit» bescheinigt, was in ihrer 

Natur begründet liegt, da diese Erfahrung immer auf das verweist, was verborgen ist.  
1081  Höhn, H.-J., Postsäkular. Gesellschaft im Umbruch – Religion im Wandel, Paderborn 2007, 8, im Fol-

genden abgekürzt mit: Höhn, Postsäkular. 
1082  Ebd., 37.  



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 233 

Diese Unruhe wird auch bei der Analyse der heutigen Situation von Theologen be-

nannt.1083 Es handelt sich dabei offensichtlich um ein Gefühl, dass für den Wandel, die 

Veränderung in der Kirche überhaupt steht und in Zeiten des Übergangs besonders augen-

scheinlich hervorsticht.1084 Bremonds Herangehensweise an dieses Phänomen ist insofern 

beispielhaft, als er dieses positiv konnotiert und darin etwas Schöpferisches sieht. Angst 

oder Verdrängen sind keine angemessenen Reaktionen auf eben diese Unruhe, die auftritt, 

wenn man aufbricht, dem Neuen entgegengeht.  

Beide Konstanten integriert Bremond durch die Schaffung einer spirituellen Atmo-

sphäre. Sie soll dem Leser ermöglichen, sich danach ausstrecken zu können, wonach er sich 

sehnt. Dies gilt gleichermaßen für die Bedürfnisse der Gemeinschaft bzw. der Kirche, die 

er bei seiner literarischen Vorgehensweise im Blick hat und für die er schreibt.1085 Inwiefern 

liefern nun die mystischen Texte die Prädisposition für die inquiétude und die rupture?  

Bremond konstatiert in diesen Texten eine Gotteserkenntnis,1086 die über die natür-

liche bzw. rationale Erkenntnis erhaben ist. Gleichzeitig übt er an dieser Stelle Kritik an 

jenen Theologen, die jeden Rekurs auf das Gebet bzw. die persönliche Erfahrung als laten-

ten Illuminismus brandmarken und die der Meinung sind, dass das Insistieren auf die indi-

viduelle Gebetserfahrung dem Versuch gleichkomme, die Heilige Schrift und die Tradition 

durch die private Erfahrung ersetzen zu wollen. Er wirft der dogmatisch-spekulativen The-

ologie vor, sich ausschließlich an einer rationalen Interpretation der Schrift und der kirch-

lichen Lehrentscheidungen zu orientieren. Zufrieden mit dem Status quo der christlichen 

Frömmigkeit steht eine Erneuerung und Verlebendigung der Spiritualität nicht im Fokus 

ihres Interesses. Deshalb kennzeichnet Bremond diese Theologie als „extrinsezistisch-kon-

servativ“,1087 diejenige der Mystiker und Mystikerinnen bezeichnet er hingegen als „imma-

nentistisch-erneuernd“.1088 Gefahren bestehen für Bremond bei beiden Richtungen. Der 

 
1083  So Halik, Die Religion und der geistig suchende Mensch, 95: „Sollen wir jene heilige Unruhe des sich 

sehnenden Herzens (…) für eine Bewegung halten, die Gott selbst in den Menschen hineingelegt hat und 
mit der er ihn zu sich zieht (…).“  

1084  So beschreibt bereits Rahner 1959 im Zuge des Konzils diese Unruhe, die durch alle Stände der Kirche 
geht. Dabei schreibt er diese Unruhe nicht dem Konzil zu, sondern sieht sie als Bestandteil einer Krise 
an, die in der Kirche schon länger gärt: Rahner, Frömmigkeit früher und heute, 11 f. 

1085  Venard, Histoire littéraire et sociologie historique, 82. 
1086  Vgl. im Folgenden HL VIII, 452–453. 
1087  Zu diesen Begriffen siehe den zweiten Teil der Arbeit. 
1088  Zu den Begriffen siehe den zweiten Teil der Arbeit. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 234 

dogmatischen Theologie kann eine spirituelle Trockenheit innewohnen, die spirituelle The-

ologie neigt dazu, dem Subjektivismus zu erliegen.  

Die Lösung des Problems besteht für Bremond in der Harmonie dieser beiden Rich-

tungen. Nur so kommt für ihn die wahre christliche Religiosität zum Vorschein.1089 Er sieht 

seine Aufgabe darin, einen Rahmen zu bieten, der Spiritualität nicht außen vor lässt, son-

dern sie als integralen Bestandteil für den für ihn notwendig zu vollziehenden Übergang 

begreift. In dieser Hinsicht ist sein Ansatz als Korrektiv gegenüber der Theologie seiner 

Zeit zu verstehen.  

2.4 … das Verhältnis zur Versprachlichung kritisch beleuchtet  

Das Gebet ist für Bremond ein Ort, der dem Machtbereich der kirchlichen Autorität entzo-

gen ist, da sie den Menschen nur bis an die Schwelle des Gebetes führen kann. Dort ange-

kommen, muss sie ihn dem göttlichen Willen überlassen: Ganz gleich, ob Pontifex, Ordens-

oberin oder geistlicher Begleiter: 

„(…) sie verlassen uns, weil es theologisch und metaphysisch unmöglich ist, dass 
sie uns begleiten. Wenn die Schwelle zur mystischen Zone einmal überschritten ist, 
in der die heiligmachende Gnade uns erwartet (...) gibt es keinen Platz mehr für 
einen Dritten.“1090 

Das Abstecken dieses Bereichs und die Ablehnung eines Dritten an dieser Stelle sind eine 

versteckte Kritik an der dogmatischen Theologie seiner Zeit. Deren Vertreter beschuldigt er, 

die Ideale des vollkommenen Gebets und eines Lebens in Heiligkeit einer religiösen Elite 

vorbehalten zu wollen1091: „Was man den Alumbrados am wenigsten verzeiht, ist, dass sie in 

der Gemeinschaft der Heiligen die Unterscheidung zwischen Bürgerlichen und Aristokraten 

 
1089  Und eben nicht dadurch, dass man Bewegungen marginalisiert und verurteilt, so wie dies im 17. Jahrhun-

dert bei der Verurteilung der Alumbrados der Fall war, die seiner Meinung nach einer möglichen Harmo-
nisierung nicht im Wege standen. Er konstatiert, dass die antimystischen Reaktionen, die diese und andere 
Bewegungen hervorgerufen haben, die Disharmonie beider Richtungen zementiert haben. Zu den 
Alumbrados siehe Kapitel 3.5.5 des zweiten Teils dieser Arbeit. Seiner Analyse zufolge ist es der Wunsch 
nach Macht bzw. Kontrolle über das spirituelle Leben, der sich in den Angriffen auf die spirituellen Ver-
treter Bahn bricht.  

1090  HL VIII, 475: «(…) ils nous quittent, parce qu’il est théologiquement et métaphysiquement impossible      
qu’ils nous accompagnent. Franchi le seuil de la zone mystique, où la grâce sanctifiante nous attend (…) 
il n’y a plus de place pour un tiers». 

1091  Ebd., 453. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 235 

nicht zulassen“,1092 sondern ihre Einladung, ein Leben in Heiligkeit zu führen, allen gilt. Die 

Aufforderung, auf diese Einladung einzugehen, haben wir bei Bremond mehrfach kennenge-

lernt. Immer wieder betont er, dass in jedem von uns ein mystischer Keim schlummert bzw. 

dass wir alle Mystiker und Mystikerinnen sind. Jener Keim ist die Bedingung der Möglich-

keit, dass das Lesen von Frömmigkeitsliteratur spirituell gesehen überhaupt Sinn macht, da 

nur aufgrund des Vorhandenseins dieses mystischen Kerns der Leser in der Lage ist, die Er-

fahrung des Anhaftens, der Inquiétude und die der Fragilität in der persönlichen Erfahrung 

des Berichtenden nachzuempfinden. Daher Bremonds Interesse für alle christlichen Erfah-

rungen,1093 verbunden mit dem Versuch, bis hin zu einer Metaphysik, das Verhältnis von 

Erzählung und Erfahrung einzufangen.1094 Es geht ihm um das Ausloten jener Erfahrung, die 

in den Texten eingeschrieben ist. Dabei erweist sich ihre Versprachlichung in jeder Hinsicht 

als ungenügend, da die Erfahrung selbst als unaussprechlich angesehen wird. Wenn diese 

Erfahrung tatsächlich unaussprechlich ist, wie zahlreiche Beispiele des mystischen Zuges aus 

Bremonds HL zeigen, dann besteht ihm zufolge ihre Übertragbarkeit eben in jenen Kompo-

nenten, die seinen Erfahrungsbegriff im Besonderen kennzeichnen: nämlich rupture und in-

quiétude als praeambulae für das eigentliche Anhaften. Bremond ist der Überzeugung, dass 

diese Komponenten übertragbar sind im Sinne eines Nachvollziehens und sich Einstimmens. 

Das Verhältnis von religiöser Erfahrung einerseits und dem Text, durch den sich 

diese Erfahrung für die Nachwelt kundtut, andererseits, beschäftigt Bremond. Vergleicht 

man seine Verhältnisbestimmung mit der seines Zeitgenossen Jean Baruzi, so zeigt sich, 

dass Bremond auf diesem Gebiet nicht zur Avantgarde zu zählen ist, sondern hier mit Zu-

rückhaltung agiert.1095 Baruzi gilt als ein Vorreiter der modernen Herangehensweise an den 

Erfahrungsbegriff. Denn nur diejenigen Erfahrungen, die aufgezeichnet wurden, sind dem 

Historiker zugänglich, alle anderen sind als verlorene Erfahrungen anzusehen. Deswegen 

gewinnt auch die Art und Weise der Niederschrift, d. h. die Sprache an Bedeutung. Die 

 
1092  Ebd., 453: «Ce qu’on pardonne le moins aux alumbrados, c’est de ne pas admettre, dans la communion 

des saints, la distinction entre roturiers et aristocrates». 
1093  Diese Aussage von Bremond findet sich bei Goichot, Henri Bremond, 49. 
1094  Le Brun, Expérience, 124. 
1095  Le Brun, Henri Bremond et la métaphysique des Saints, 24. Le Brun hat gezeigt, dass Bremond sowohl 

die Arbeiten von Henri Delcroix als auch die von Jean Baruzi bekannt sind, Baruzi lässt ihm eine Ausgabe 
seines Jean de la Croix (siehe Anmerkung 543) zukommen, verbunden mit einer vertraulichen Nachricht 
und Bremond ist nun inmitten der Auseinandersetzung, die nach der Publikation dieser Arbeit im Jahr 
1924 folgt. Der fruchtbare Dialog, der sich zwischen Bremond und Baruzi hätte entwickeln können, findet 
nicht statt; Bremond nimmt die Thesen Baruzis nicht zum Anlass, sich mit seinem Ansatz grundsätzlicher 
auseinanderzusetzen und Konsequenzen für sein eigenes Schaffen daraus zu ziehen. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 236 

Konsequenz ist folglich, dass dem Historiker nicht in erster Linie mystische, unmittelbare 

Erfahrungen vorliegen, sondern literarische Erfahrungen, jene in Textform gegossenen Er-

fahrungen also, die nicht losgelöst vom Text gesehen werden können, der sie für die Nach-

welt zugänglich gemacht hat. Eine Konsequenz, die zunächst einmal Skepsis hervorruft, so 

auch bei Bremond, der sich gegenüber den Thesen Baruzis sehr kritisch geäußert hat.1096  

Bremond rekurriert als Quelle seiner Untersuchung zwar auf die mystische Litera-

tur, allerdings spricht er dieser Quelle nicht nur die Möglichkeit zu, die individuelle Erfah-

rung des Autors für die Nachwelt festzuhalten, sondern er gesteht ihr darüber hinaus sogar 

die Möglichkeit zu, dass sie ausgehend von der Person, die die Erfahrung gemacht hat, über 

die Literatur als Medium wiederum bei der Person, die die Erfahrung liest, zu einer erneuten 

mystischen Erfahrung führen kann.  

Diese Fokussierung auf die Übertragbarkeit ist bei näherem Hinsehen wenig neu. 

Bereits bei Teresa von Avila artikuliert sich der Diskurs zweier Erfahrungen, wenn sie in 

ihrer Autobiografie auf die Confessiones des Augustinus Bezug nimmt.1097 Die Frage ist, 

ob Bremond wirklich auf der Suche nach dem Erleben ist, welches sich hinter den Ausfüh-

rungen verbirgt. Oder ist mit jener zone indécise, der er auf der Spur ist, nicht vielmehr die 

Bedingung der Möglichkeit einer Erfahrung mit der Erfahrung gemeint? In diese Richtung 

weist zweifellos der von Bremond bevorzugte Terminus sentiment, der letztlich die in der 

Tiefe des Menschen, also in seinem moi profond, stattfindende Bewegung umreißt, die die 

Erfahrung erst begründet. 

Sicher ist, dass es ihm nicht um das Erleben in den Ausführungen selbst geht. Zu 

groß sind die Unterschiede zwischen ihm und Jean Baruzi. Michel de Certeau wird später 

diese Stoßrichtung weiterverfolgen: Im Ausloten dessen, was eine mystische Sprache aus- 

macht;1098 dass die Geschichte der Spiritualität in erster Linie eine Geschichte der Texte ist, 

insofern als der Text das einzige Echo einer bereits erfolgten Rede ist.1099 

 
1096  Le Brun, Expérience, 138–139. 
1097  Vgl. ebd., 140. 
1098  Vgl. hier stellvertretend den Ansatz von Michel de Certeau, GlaubensSchwachheit, Stuttgart 2009, im 

Folgenden abgekürzt mit: Certeau, GlaubensSchwachheit. 
1099  Le Brun, Historien de la spiritualité, 539. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 237 

Bremond geht es nicht in erster Linie um das andeutende Wesen der mystischen 

Sprache, in diesem Sinne ist er anachronistisch. Dennoch wäre es falsch zu sagen, ihm fehle 

es an Sensibilität für diese neue Art des Sprechens. Die Eigenart des mystischen Diskurses 

bleibt ihm nicht verborgen, dafür spricht schon die häufige Verwendung des je ne sais quoi, 

das als Synonym für jene Lücke begriffen werden muss, die sich aus der Erfahrung selbst 

ergibt.1100 Ob er sich darüber im Klaren war, dass dieser andeutende Charakter der mysti-

schen Sprache die Bedingung der Möglichkeit dafür ist, dass eine Erfahrung mit der Erfah-

rung überhaupt möglich ist? Die Erkenntnis, dass dieser andeutende Charakter ein wichti-

ges Kriterium für das Phänomen einer Spiritualität des Übergangs darstellt, ist ihm jedoch 

einwandfrei als Verdienst zuzuschreiben. 

2.5 … eine moderne religiöse Erfahrung freilegt1101 

Bremonds Wunsch, das Wesen des Gebetes freizulegen, speist sich daraus, dass für ihn das 

Gebet der religiöse Grundakt par excellence ist. Um diesen Grundakt einfangen zu können, 

bedarf er der Zeugnisse der Mystiker und Mystikerinnen; es ist jener literarisch dokumentierte 

mystische Fundus, der den religiösen Instinkt des Menschen freilegt.1102 Die Erfahrungen der 

Mystiker und Mystikerinnen sind dabei das instrumentum falsificationis einer jeden Wissen-

schaft oder Doktrin über das Gebet. Entscheidend sind für Bremond dabei zwei unterschied-

liche Aspekte der religiösen Erfahrung, die sich in der von ihm verwendeten Literatur in un-

terschiedlichen Facetten zeigen1103: Zum einen ist dies die religiöse Unruhe, zum anderen 

eine spirituelle Krise, die sich im Gefühl der Absenz Gottes äußert. Beide Facetten kenn-

zeichnen für ihn den schleichenden Übergang. 

Bremond stilisiert nun in seiner HL diese gefühlte Absenz zu einer Arznei, die jene 

Trockenheit heilt, unter der er sein Leben lang gelitten hat: Gott, so postuliert er, ist nir-

gends so präsent wie in dem Moment, in dem er schweigt.1104 Mit dieser Aussage vollzieht 

er eine Negation des Affektiven und dabei gleichzeitig eine Absage an jedweden Versuch, 

 
1100  Vgl. Le Brun, Expérience, 140: «Oui, je pense qu'expliquer n'est pas possible. Mais le mystique a cons-

cience que lui-même ne peut pas s'expliquer. Il présente simplement sa biographie, ou quelqu'un d'autre 
le fait pour lui». 

1101  Certeau, La Métaphysique des Saints, 26. 
1102  Vgl. ebd., 36. 
1103  Vgl. ebd., 41. 
1104  Vgl. Anmerkung 31. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 238 

eine wie immer geartete Relation zwischen der Präsenz Gottes und der persönlichen An-

strengung erreichen zu wollen.1105 

Das für Bremonds Gebetsphilosophie kennzeichnende Charakteristikum ist das aus 

einem „nicht Fühlen“ resultierende „Machen-Lassen“, das seine Ursache in der heiligma-

chenden Gnade hat. Michel de Certeau bezeichnet diesen kennzeichnenden Zug der Bre-

mond‘schen Gebetslehre als „affektiven Apophatismus“,1106 da es, um Gott zu lieben, nicht 

nötig ist, ihn zu fühlen. Ausgangspunkt der Bremond‘schen Untersuchungen ist demnach 

ein extrem subjektiver Zustand, die Trockenheit. Dass der Priester und Gottsucher Bremond 

diese bei sich selbst nicht nur durchlebt, sondern auch nach außen hin kommuniziert, zeigt, 

dass er bei der Lektüre der spirituellen Literatur seiner Mystiker und Mystikerinnen gespie-

gelt bekommt, dass er damit nicht allein ist.  

Bei seiner HL geht es Bremond um das Etablieren eines spirituellen Lebens, das aus 

der Erfahrung resultiert.1107 Nämlich jener Erfahrung, dass man durch das bedingungslose 

Anhaften an Gott zu einer reinen Liebe fähig wird. Die Trockenheit ist wünschenswert, weil 

sie den Betenden befähigt, sich in diese reine Liebe einzuüben.1108 Michel de Certeau attes- 

tiert Bremond, dass er etwas Richtiges gesehen hat, wenn er es auch im Detail ungenau 

zusammen trage.1109  

Erfahrung ist bei Bremond durchaus dramatisch konnotiert: Anima triumphiert über 

Animus, die Trockenheit ist nicht das Ende, sondern der Anfang, ein neuer Beginn der Seele 

 
1105  Certeau, La Métaphysique des Saints, 42. 
1106  Ebd., 43. 
1107  Le Brun, Historien de la spiritualité, 536 f. 
1108  Hier werden Parallelen zur karmelitischen Mystik eines Johannes vom Kreuz sichtbar, wenn dieser durch 

die Metapher der Noche Oscura verdeutlicht, dass mystische Erfahrung zum einen eine „Erfahrung der 
Nichterfahrung ist“, zum anderen ist sie ein „Fegefeuer“, was für die Seele sich letztendlich als Glücksfall 
herausstellt, wenn dieses Paradoxon sich in der mystischen Erfahrung auflöst, und sie erst dann erkennt, 
wenn sie erfahren und gefunden und das Suchen und Sehnen hinter sich gelassen hat. Dafür gehört aber 
beides zusammen und für dieses Durchhalten wirbt Bremond, wenn er sagt, dass Gott niemals so gegen-
wärtig ist, als dann, wenn er schweigt, vgl. Haas, Mystik als Aussage, 461–462. Diese dunkle Seite muss 
auf dem geistigen Weg durchlebt werden, ist ein notwendiges Moment des Entwicklungsprozesses der 
Seele auf dem Weg zu Gott, siehe Plattig, M., Krisen auf dem geistlichen Weg, in: Speyerer Hefte für 
Spiritualität XI (2005), 5.  

1109  So stellt er bei seinem einstigen Ordensburder Bremond fest, dass dieser in La Métaphysique des Saints 
eine Position vertritt, die theologisch in eine Sackgasse führen könne, da er das Wesen des Gebetes durch 
Eingrenzung auf eine spezielle Form des Gebetes zu definieren versuche, Certeau, La Métaphysique des 
Saints, 57. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 239 

mit Gott.1110 Diesem Triumph geht das Durchhalten voraus, welches sich bei Bremond in 

dem zentralen Willen zeigt, Gott anzuhängen, wobei Vernunft und Gefühl außen vor gelas-

sen werden.1111 Gleichzeitig situiert Bremond diese Erfahrung in einem weiteren Span-

nungsverhältnis: Er hat ein waches Gespür für die sich bereits bei den Mystikern und Mys-

tikerinnen manifestierende Distanz zwischen der Sprache der persönlichen Glaubenserfah-

rung und der Sprache der kirchlichen Verkündigung, ein Auseinanderdriften, das auch sei-

nen Zeitgenossen nicht unbekannt war und bis heute fortbesteht.1112 Bremond ist es gelun-

gen, den Bruch als konstitutives Moment einer Spiritualität des Übergangs zu skizzieren 

und zwar dergestalt, dass er das Spezifikum der rupture in der französischen Spiritualität 

des 17. Jahrhunderts nicht nur aufzeigt, sondern sie als Kontinuum für Spiritualität über-

haupt fruchtbar macht. 

2.6 ... Prozesscharakter hat 

Bremonds Konzeption einer Spiritualität des Übergangs zeichnet sich durch ihren Prozess-

charakter aus. Worin besteht dieser? Und welche Konsequenzen ergeben sich daraus, damit 

eine Spiritualität des Übergangs nicht nur als Doktrin formuliert, sondern wirklich gelebt 

werden kann? 

Auffällig ist, dass der Bremond zugrunde liegenden religiösen Literatur immer der-

selbe Prozesscharakter innezuwohnen scheint: Ausgelöst wird dieser von der Anima, die 

sich zunächst an einem stummen Widerstand durch Animus stößt, der schließlich siegreich 

überwunden wird.1113 Dieser antiintellektualistische Zug von Bremonds Erfahrungsbegriff 

mündet jedoch keineswegs in eine affektive Richtung. Zwar unterstreicht er, dass die Ver-

zweiflung eine häufige Erfahrung – nicht nur bei den Mystikern und Mystikerinnen des 17. 

Jahrhunderts – sondern auch bei Bremonds Zeitgenossen ist. Ebenso interessiert er sich für 

die Rolle, die das religiöse Gefühl beim Verlust des Glaubens spielt, wie er in Inquiétude 

 
1110  Theobald, Maurice Blondel und das Problem der Modernität, 369. 
1111  Ebd., 370. 
1112  Vgl. Anmerkung 1038. Bremond glaubt mit der Idee, die HL der heiligmachenden Gnade unterzuordnen, 

weniger angreifbar zu sein, was sich jedoch als falsch erweisen sollte, vgl. Certeau, Historien d'une ab-
sence, 75. Er zitiert an dieser Stelle einen Brief von Bremond an Blondel, geschrieben am 2. September 
1928 in Arthez d'Asson.  

1113  Ebd., 79. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 240 

beschreibt.1114 Diesem Gefühl hat er in diesem Band viel Raum gewidmet, beispielsweise 

wenn er beschreibt, wie sehr Lammenais unter dem Gefühl des Schweigens Gottes gelitten 

hat.1115  

Sein wahrhaftes  Interesse jedoch gilt der spirituellen Krise bei den Mystikern und 

Mystikerinnen. Deren Analyse ergibt, dass alles in eine Art Leere mündet, in der der Gläu-

bige aufhört zu glauben. Allerdings wird Bremond nicht müde zu betonen, dass sich in der 

als schmerzlich empfundenen Absenz eine Präsenz Gottes versteckt. Es gilt also im Gefühl 

der Leere jene Sicherheit zu finden, mit der das Gefühl der Verzweiflung geheilt werden 

kann.1116 Wollte man eingrenzen, wovon sich Bremonds Erfahrungsbegriff abgrenzt, so 

bleibt zu sagen, dass er sich in erster Linie gegen die affektive Komponente zur Wehr setzt, 

und dabei weniger die ratio, also die Vernunft als Gegenspielerin sieht. Es geht Bremond 

darum, zu zeigen, wie eine Erfahrung, die zunächst durchaus eine affektive Komponente 

enthalten kann, durch den Willen angeleitet schließlich zu einer Erfahrung des Nicht-Füh-

lens bzw. des Gott-machen-Lassens führen kann. Bremond entkleidet das Gebet vollständig 

von intellektuellen und affektiven Momenten. Was bleibt, ist sozusagen eine heilige Leere, 

deren Heiligkeit sich daraus speist, dass die Verzweiflung akzeptiert und sich dadurch wan-

deln kann zu einer Liebe, deren einziges Ziel das Anhaften an Gott ist. Man könnte zusam-

menfassend sagen, dass Bremonds Erfahrungsbegriff auf dieser prozesshaften Vorausset-

zung aufruht. Das Leid, das im geistlichen Leben als negativ erlebt wird, führt letztendlich 

zu etwas Positivem, da es das wahre Gebet überhaupt erst ermöglicht. 

Für Bremond ereignet sich zeitsensible christliche Spiritualität nicht im Modus des 

Besitzens, sondern in der Erfahrung eines Mangels. Der Gläubige bedarf der Unruhe, um 

die Sehnsucht nach dem, der fehlt, wach zu halten. Sie können dabei helfen, weiterhin auf 

dem Weg zu sein, nicht stehen zu bleiben, die Suche zu leben.1117 Die Erfahrungen, die er 

skizziert, bedingen sich gegenseitig, gehen ineinander über. Es handelt sich um Konstanten, 

denen, so diagnostiziert Bremond, die kirchliche Verkündigungspraxis nicht gerecht wird. 

Dazu zählt auch die Universalität der Erfahrung, die Bremond für seine Konzeption geltend 

macht. Wo bekommt der Gläubige von der Universalität dieser Erfahrung in der Liturgie, 

 
1114  Siehe Kapitel 1.2.1 im zweiten Teil dieser Arbeit. 
1115  Vgl. Inquiétude, 47–85. 
1116  Vgl. Im Folgenden: Certeau, Historien d'une absence, 91. 
1117  Certeau, GlaubensSchwachheit, 16: „Doch mit Gott ist man nie fertig“. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 241 

in der Verkündigung, in der theologischen Sprache etwas zu spüren? In welcher Form wird 

der rupture, der Außenseite der Unruhe, dem Fehlen Gottes sprachlich und spirituell sowie 

liturgisch Rechnung getragen? Wo wird die heilige Leere, das Aushalten des Mangels er-

fahrbar? Auf welche Weise findet in der kirchlichen Verkündigung das Lernen an der Bio-

grafie statt?  



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 242 

3 In der Spur des Vagabunden – was bleibt von Bremond? 

Zwischenzeiten bergen sowohl Chancen als auch Risiken. Welche Erkenntnisse lassen sich 

aus der Konzeption der Bremond‘schen Spiritualität des Übergangs für eine zeitsensible 

Spiritualität von heute gewinnen? Inwieweit können wir ihm folgen und an welcher Stelle 

müssen wir seine Spur verlassen, weil sie auf Voraussetzungen aufbaut, die so heute nicht 

mehr gegeben sind? 

Mit den heutigen spirituellen Wanderern hat Bremond gemein, dass ihn selbst eine 

gewisse Experimentierfreudigkeit beim Gehen des spirituellen Weges auszeichnet. Er un-

terscheidet sich von ihnen jedoch dadurch, dass er der christlichen Tradition verhaftet bleibt 

und nicht den Versuch unternimmt, sich von dieser abzulösen oder gar in anderen Gewäs-

sern, z. B. der buddhistischen Tradition, zu fischen.1118 Im Gegensatz zu spätmodernen 

Wanderern sieht sich Bremond eingebunden in eine Gemeinschaft, ja sein ganzes Suchen 

ist dem Bedürfnis, Erfahrung zu vergemeinschaften, untergeordnet.  

Die heutige vagabundierende Religiosität fühlt sich dagegen nicht mehr an ein gro-

ßes Ganzes rückgebunden; selbst Mikrosysteme wie beispielsweise eine Ordenstradition 

haben ihre „identitätsbildende Kraft“1119 verloren bzw. erreichen nur wenige Menschen, die 

bereit sind, sich in die jeweilige Tradition auf Dauer einbinden zu lassen. Dieses Faktum 

ist jedoch gepaart mit einem bleibenden Interesse an jenen alten spirituellen Zentren, Tra-

ditionen und Pfaden, die bei individuell-spirituell ausgerichteten Suchenden zumindest 

punktuell als Gerüst bzw. Inspirationsquelle fungieren. 

  

 
1118  An dieser Stelle sei auf die vielfältigen Versuche der Implementierung des Achtsamkeitsbegriffes in For-

men christlicher Spiritualität verwiesen, der, da er Bremonds Arbeits- und Interessenradius verlässt, hier 
nicht weiter verfolgt werden kann.  

1119  Knoblauch, Spiritualität und die Subjektivierung der Religion, 46.  



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 243 

Es liegt nahe, Henri Bremond als Vagabunden1120 zu begreifen, der auf der Suche 

nach der Erfahrung anderer seine eigene Erfahrung verifiziert und modifiziert, und dem es 

dabei gelingt, die diachronen Erfahrungen auf ihre Gemeinsamkeiten hin zu synchronisie-

ren. Es ist gerade dieser Aspekt des Wanderers, der für seine Theologie des Übergangs 

kennzeichnend zu sein scheint. Zwischen den Zeiten zu leben, setzt Beweglichkeit voraus, 

alles ist in Bewegung, und so kann auch eine Spiritualität, die auf diese Zwischenzeit ange-

messen reagieren will, nur eine solche sein, die selbst in Bewegung ist, die nach etwas 

Ausschau hält, was Orientierung und Halt bietet und gleichzeitig immer weiter geht, im 

Bewusstsein dessen, dass das, wonach man sich sehnt, fehlt. 

Wie erreichen es aber die Mystiker und Mystikerinnen, dass ihr Sehnen und Suchen 

in Einübung, Regelmäßigkeit und Formung mündet? Ist hier die klösterliche Gemeinschaft 

die conditio sine qua non, die aus dem Wunsch, Gott anhaften zu wollen, eine lebenslange 

Suche macht, und wenn ja, wie lässt sich jene Suchbewegung dann auf die modernen Wan-

derer übertragen, deren tastende Suche gerade dadurch gekennzeichnet ist, dass sie die alten 

Pfade verlassen und sich von institutionellen Formen lösen und Möglichkeiten der Verge-

meinschaftung ablehnen? Wie kann dem Einzelnen die Setzung einer religiösen Regelmä-

ßigkeit und Ernsthaftigkeit gelingen? Die Suchbewegungen der Mystiker und Mystikerin-

nen waren eingebettet in die institutionalisierte Frömmigkeit ihres Ordens, in die strenge 

Regelmäßigkeit eines klösterlichen Tagesablaufs, in die Zucht der evangelischen Räte.  

 
1120  Vgl. Anmerkung 34 im ersten Teil dieser Arbeit. Bremond spricht von sich selbst als einem Vagabunden. 

Dieses Bild zeigt große Schnittmengen mit den Wanderern, von denen Michel de Certeau spricht, in: 
Mystische Fabel, 16–17. Jahrhundert. Aus dem Französischen von Michel Lauble. Mit einem Nachwort 
von Daniel Bogner, Berlin 2010, 487: „Mystiker ist, wer nicht aufhören kann zu wandern und wer in der 
Gewissheit dessen, was ihm fehlt von jedem Ort und jedem Objekt weiß: Das ist es nicht! Er kann nicht 
hier stehen bleiben und sich nicht mit diesem da zufriedengeben. Das Verlangen schafft einen Exzess. Es 
exzediert, tritt über und lässt die Orte hinter sich. Es drängt voran, weiter, anderswohin.“ Und weitere 
Schnittmengen ergeben sich mit den Suchenden, von denen bei Tomáš Halík die Rede ist und mit den 
Pilgern und Touristen, von denen Danièle Hervieu-Léger spricht, siehe Kapitel 1.3 der Einleitung und 
Halík, Mit den Suchenden auf die Suche gehen, 73: „Wir müssen mit den Suchenden auf die Suche gehen, 
sonst wird der Glaube zur Ideologie. Notwendig aber ist ein Weg, der in die Tiefe geht.“ Deshalb wird 
dieser Topos hier aufgegriffen, der erste Hinweise darauf gibt, dass sich in Bremonds Selbstverständnis 
bereits eine zeitsensible Konstante von Spiritualität bemerkbar macht. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 244 

Wo findet solche Selbstverpflichtung beim religiösen Wanderer oder Pilger von 

heute statt?1121 Und wie kann sie in einer Zeit, in der religiöse Gemeinschaftserfahrungen 

wegbrechen, so kanalisiert werden, dass dieses Fehlen als Mangel empfunden wird?1122 

Bremond hat sich diese Selbstverpflichtung mit dem Eintritt in den Jesuitenorden 

auferlegt. Sie verschwindet auch dann nicht, als er diesen verlässt, da er zeit seines Lebens 

sein Priesteramt ausübt. Somit ist und bleibt sein Vagabundentum eingebunden in eine noch 

selbstverständliche, wenn auch fragwürdig gewordene institutionalisierte Form des geistli-

chen Lebens und spiritueller Praxis in Form von Frömmigkeit, die von ihm auch nicht 

grundlegend in Frage gestellt worden ist. Sein Bestreben ist vielmehr, dieser Form einen 

neuen Anstrich zu verleihen, indem er sie durch eine Änderung des Blickwinkels zu verle-

bendigen versucht. „Die Bewahrung der Tradition ist ein schöpferischer Akt. Die Treue 

zum Inhalt des Glaubens braucht die kreative Neuinterpretation.“1123 

3.1 Die Suche leben 

Henri Bremond hat die Geschichte der Spiritualität intensiv durchwandert. Dabei stößt er 

auf verschiedene Impulsgeberinnen und Impulsgeber, die seinen Suchprozess immer wie-

der neu entflammen, ihn zu neuen Ufern führen.1124 Ein Kennzeichen für eine Spiritualität 

in Krisenzeiten scheint folglich ein intensiver Suchprozess zu sein. Dieser hat neben der 

 
1121  Und dass es dieser Selbstverpflichtung und einen gewissen Gemeinschaftscharakter bedarf, dessen sind 

sich auch heutige Wanderer und Suchende bewusst, wenngleich auch die alten Pfade dabei nicht selten 
verlassen und gleichzeitig wieder neu entdeckt werden. Als Beispiele für spirituell Suchende auf alten 
Pfaden kann hier das Phänomen Jakobsweg aber auch die Attraktivität von Klöstern, die mit ihren Ange-
boten auf spirituell Suchende zugehen, genannt werden. Als Zentren von Ruhe, Stille und Spiritualität 
haben sie nichts von ihrer Ausstrahlungskraft verloren. Beiden Beispielen ist jedoch gemeinsam, dass 
spirituell Suchende diesen Gemeinschaftscharakter immer nur punktuell einbinden und dabei die Selbst-
verpflichtung im Vorfeld durch das Treffen einer Wahl aus dem vielfältigen Markt der Möglichkeiten 
bestimmt wird. 

1122  Vgl. Halík, T., Die Zeit der leeren Kirchen, Von der Krise zur Vertiefung des Glaubens, Freiburg 2021, 
26 f. konstatiert, dass gerade die Unmöglichkeit, einen Ostergottesgottesdienst besuchen zu können, in 
Tschechien dazu geführt hat, dass das Osterfest in neuer und intensiverer Weise in der tschechischen 
Gesellschaft wahrgenommen worden ist, und gerade die nicht stattfindende Liturgie einen neuen Zugang 
zum christlichen Kern der Osterbotschaft eröffnet hat, er „war sozusagen in seiner Anwesenheit abwe-
send“. Im Folgenden abgekürzt mit: Halík, Zeit der leeren Kirchen. 

1123  Halík, Mit den Suchenden auf die Suche gehen, 70. 
1124  HL III, 591: «J’avais devant moi, amoncelés peu à peu depuis trente ans, une foule de bouquins, des notes 

sans nombre. (…) Une fois débarqué dans cette ȋles des Sirènes, le moyen de regagner l’autre rive? (…) 
J’allais de révélation en révélation». 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 245 

Erfahrung des Bruchs, der die eigenen spirituellen Sehnsüchte und die kirchliche Verkün-

digung trennt, auch die Erfahrung der Absenz oder des Schweigens Gottes zur Ursache.1125  

Henri Bremond trifft sich mit den Wanderern unserer Zeit in dem Punkt, in dem in 

der Suche selbst ein Ausstrecken danach stattfindet, was den Wanderer selbst übersteigt 

und dabei gleichzeitig ein Aufspüren neuer Formen und Möglichkeiten, die der individuel-

len Sehnsucht Nahrung bieten, unternommen wird. Die Außenwirkung dieses Suchprozes-

ses zeigt sich darin, dass bestimmte Formen der Spiritualität im Begriff sind zu verschwin-

den, während die neuen, adäquateren Formen noch nicht entstanden sind oder gerade erst 

dabei sind zu entstehen.1126 

Handelt es sich bei einer solchen Suche bereits um Spiritualität? Nimmt man Bre-

monds Spur auf, so ist der Boden, auf dem seine Suche stattfindet, die spirituelle Literatur. 

Ein wichtiger Baustein ist für ihn die Wahrung der religiösen Erfahrung, besonders jene der 

Mystiker und Mystikerinnen des 17. Jahrhunderts in Frankreich. Der Gläubige als spiritu-

eller Wanderer ist eingeladen, sich auf diese Spur einzulassen,1127 sich in ihr wiederzufin-

den und ihr gegebenenfalls zu folgen, das kann jedoch nur von jenen geleistet werden, die 

sich des mystischen Funkens im eigenen Tiefen-Ich bewusst geworden sind, sprich, die sich 

bereits auf die Suche begeben haben.1128 Für die Initiation in diesen Prozess misst Henri 

Bremond der religiösen Literatur, dem literarischen Zeugnisgeben der Mystiker und Mys-

tikerinnen entscheidende Bedeutung zu. 

 
1125  Halík, Mit den Suchenden auf die Suche gehen, 69. Diese Erfahrung bestätigt auch Halík: Die spirituelle 

Suche sei pluraler geworden, und diese Pluralität sei für das religiöse Leben heute besonders charakteris-
tisch, gepaart mit der Erfahrung eines abwesenden, verborgenen Gottes. 

1126  An dieser Stelle wären die vielfältigen charismatischen Bewegungen und Freikirchen zu nennen, die sich 
als ernst zu nehmende, und bisweilen als attraktiver empfundene Anbieter neben den traditionellen Kir-
chengemeinden finden, ebenso die Einbeziehung von ganzheitlich-spirituellen Formen anderer Religio-
nen, wie beispielsweise Yoga und Zen-Meditation, die inzwischen nicht nur in Kirchengemeinden, son-
dern auch in Klöstern praktiziert und angeboten werden. Darüber hinaus zukunftsweisende Modelle, wie 
beispielsweise die Akademische Pfarrgemeinde in Prag, die innerhalb des tschechischen Christentums 
ein zeitsensibles Konzept ausgebaut hat. Dieses beruht auf drei Pfeilern: Die Kultivierung eines rational 
begründbaren Glaubens, gepaart mit der Pflege einer individuellen Spiritualität und dem christlichen En-
gagement in der Gesellschaft, Halík, Zeit der leeren Kirchen, 10.  

1127  Und dieses Einlassen, sich auf die Suche begeben, findet Bremond zufolge auch wieder über das Medium 
der Literatur statt: So bescheinigt er einer Vielzahl von Mystiker und Mystikerinnen, dass die fromme 
Literatur als Einstieg und Ausgangsbasis für ihre Erfahrungen gedient hat, HL II, 594. 

1128  Eine Erfahrung mit der Erfahrung ist Bremond zufolge nicht für alle möglich, was somit eine deutliche 
Einschränkung seines Erfahrungsbegriffs darstellt, vgl. Newman 351. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 246 

Die Spur des literarischen Modernismus hat Henri Bremond konsequent beschritten, 

und er kann auf diesem Gebiet, das hat die Untersuchung der Indizierung seiner Sainte 

Chantal ergeben, zur Avantgarde gerechnet werden. Vor allem zur ästhetischen Avant-

garde. Sein ästhetisches Empfinden hat den in seinem bearnesischen1129 Refugium lebenden 

Provenzalen dazu gebracht, einen Prototyp modernistischer Hagiographie zu generieren. 

Dabei ist es Bremond gelungen – von der Indizierung der Sainte Chantal einmal abgesehen 

– diese Spur weitgehend unbehelligt weiterverfolgen und – das hat seine Auseinanderset-

zung mit der Poésie pure gezeigt – vertiefen zu können. Dabei gelangt er zu einem Erfah-

rungsbegriff, der Laien gerade nicht ausschließt, sondern besonders ernst nimmt, ja sie so-

gar dazu ermächtigt, sich als Suchende auf die Suche zu begeben. Als Seelsorger unterstützt 

Henri Bremond diese Suche, indem er bei in der Dichtung und den mystischen Schriften 

etwas sichtbar macht, ohne jedoch aus diesem Sichtbarmachen pastorale Konsequenzen zu 

ziehen.1130 

Der Charme von Bremonds avantgardistischem Unterfangen besteht nun gerade da-

rin, dass er die spirituelle Literatur des 17. Jahrhunderts seinen Leser und Leserinnen un-

verdaut zum Verkosten vorlegt. Ursprünglich verfasst, um die spirituelle Ordenstradition 

zu vertiefen, sind die Zeugnisse, die Bremond in seiner HL einbaut und in Form von teil-

weise seitenlangen Zitaten einfließen lässt, ursprünglich nicht an Laien, sondern an auf spi-

rituellen Wegen bereits Erfahrende und im Mikrokosmos eines Ordens Eingebundene ge-

richtet. Gerade dass Bremond diese Texte nun zu Laien sprechen lässt, und sie nicht auf-

weicht, zeigt, dass er alle seine Leser und Leserinnen fähig hält, deren Inhalt zu erfassen 

und in das eigene Leben zu integrieren. Gerade diese Zumutung zeigt, dass er seine Aus-

sage, wir seien alle Mystiker und Mystikerinnen, ernst nimmt.1131 

 
1129  Das Dorf Arthez d’Asson, in dem Bremond nach 1904 sein Priesteramt in den Pyrenäen ausübt, liegt im 

Béarn. 
1130  Bremond kann es als Verdienst zugerechnet werden, Vertreter und Vertreterinnen einer genuin christli-

chen Spiritualität einem breiten Publikum zugänglich gemacht zu haben. Er versteht sich in diesem Pro-
zess als Historiker, Schriftsteller und Theologe. Jedenfalls ist nicht bekannt, dass der Priester Bremond 
wie auch immer geartete neuwertige pastorale Bausteine implementiert, um Suchende darin zu unterstüt-
zen, das Gelesene durch eine konkrete Praxis für die persönliche Spiritualität fruchtbar zu machen. 
Gleichzeitig wird an dieser Stelle seine ablehnende Haltung gegenüber der Idee, Neues schaffen zu wol-
len, sichtbar. Er möchte Erfahrung verlebendigen und zugänglich machen. Seine Mystiker und Mystike-
rinnen sind das Bollwerk gegen einen seichten Mystikbegriff, der das genuin Christliche hinter sich lässt 
und sich andernorts bedient. Hier kann Bremond für heutige Fragestellungen stark gemacht werden. 

1131  Vgl. Anmerkung 616. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 247 

3.2 Das Erbe wahren  

Dadurch dass Bremond die Mystiker und Mystikerinnen zur Sprache kommen lässt, pocht 

er auf die Verbindung zur Tradition. Diese muss gewahrt werden, es geht um die bleibende 

Gültigkeit dessen, was sich bewährt hat,1132 um die „Bewahrung eines geschichtlichen Er-

bes in seiner Faktizität“.1133 Auf der Suche nach neuen Wegen und Möglichkeiten, der ei-

genen Erfahrung Raum zu geben, ist für Bremond die Erfahrung der Mystiker und Mysti-

kerinnen ein bleibendes Korrektiv. Nur wenn diese lebendig bleibt, kann wirklich Neues 

entstehen. Die Suchenden seiner Zeit, so ist er überzeugt, befinden sich dann auf dem rich-

tigen Weg, wenn sie an diese Erfahrungen andocken und sie ins Heute übertragen. 

Der garstig breite Graben, den Bremond zwischen der Erfahrung des Einzelnen und 

der Sprache und dem Habitus der Theologie und Verkündigung seiner Zeit verspürt, besteht 

auch im 21. Jahrhundert fort. Nach wie vor liegt theologischerseits keine Synthese vor, die 

aus den Erfahrungen einzelner eine tragfähige christliche Identität herausarbeitet. Das Be-

dürfnis nach einer Brücke besteht nach wie vor.  

Diese Brücke entsteht bei Bremond durch das zur Sprache kommen lassen der Mys-

tikerinnen und Mystiker. Sein Denken kreist dabei um die Frage, was Erfahrung eigentlich 

ist und wie die Erfahrung eigentlich aussieht, die sich lohnt, vor dem Vergessen bewahrt zu 

werden. 

Dabei unterstreicht er, dass am Beginn der Erfahrung der Wunsch nach Beziehung 

steht. Durch den festen Wunsch, diese Beziehung zu pflegen, weisen sich die Mystiker und 

Mystikerinnen als solche aus, die sich der Sprache bedienen und – weil sie in der Sehnsucht 

nach Beziehung ausharren – etwas zu sagen haben. 

Bremond veranschaulicht durch seinen narrativen Stil, dass die Mystiker und Mys-

tikerinnen im Modus der Sprache einen Pilgerweg beschreiten, dessen Ziel sie noch nicht 

kennen, der jedoch von der Mühe und der Suche nach dem, was man eigentlich sagen will, 

begleitet ist. Anders gesagt, sie versuchen, sich zu orientieren. In diesem Wunsch nach Ori-

entierung verspürt Bremond, und das ist das, was er Michel de Certeau zufolge „sieht“, eine 

große Übereinstimmung mit seiner Zeit. Phasen des Übergangs haben mit dem Verlust fes-

 
1132  Vgl. Rahner, Frömmigkeit früher und heute, 13. 
1133  Ebd., 14. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 248 

ter Bezugspunkte und mit dem Erleben vieler Fragen und vieler Wahrheiten zu tun. Bre-

mond konzentriert sich darum in seiner Auseinandersetzung, und darin zeigt sich seine enge 

Verbindung zu den modernistischen Kreisen, auf die Frage nach dem richtigen Weg, der 

richtigen Methode. Damit verlässt er die vertrauten Räume der damaligen Theologie und 

stellt sich der Erfahrung des Einzelnen. Allerdings unterliegt er dabei der Versuchung, sei-

nen Erfahrungsbegriff absolut zu setzen. So kritisch diese Verabsolutierung des Erfahrungs-

begriffs bei Bremond auch gesehen werden muss, zeigt sich für ihn die Wahrheit seines 

Erfahrungsbegriffs im Aufrechterhalten der Beziehung mit Gott. Nur aus diesem Grunde 

ist seine Definition ex negativo, d. h. dass diese Erfahrung sich gerade jenseits des emotio-

nalen Bereichs abspielt, zu verstehen. Nur von dieser Maxime her wird deutlich, weshalb 

das persönliche Gebet bei der Entwicklung seines Erfahrungsbegriffs eine so herausragende 

Rolle spielt, zeigt sich für ihn doch darin sowohl der Sehnsuchtscharakter, der dieser Be-

ziehung zugrunde liegt, als auch der Ort, an dem das Sich-in-Beziehung-Setzen stattfindet. 

Glaube, wie ihn Bremond versteht, ist nicht eine Frage des „Richtig“ oder „Falsch“, des 

Vollziehens bestimmter Traditionen, sondern eine Frage des Willens und der Sehnsucht. 

Für ihn gibt es keine Glaubenssätze, die für alle stehen.1134 Was aber für alle steht, ist die 

Gottesbeziehung. Diese bedarf – gerade auch in der aktuellen pandemischen Krise – einer 

neuen Betrachtung: Einer neuen Vergewisserung der Gottesrede in dieser Krise, gerade 

deshalb, weil der Gedanke vom Eingreifen Gottes in Zeiten von Corona obsolet geworden 

zu sein scheint. Wenn Menschen nicht mehr auf den eingreifenden Gott setzen, dann bleibt 

Bremonds Frage, wie von Gott gesprochen, wie dieser Gott erfahren werden kann, brand-

aktuell, da sich gerade momentan die Gottesrede als neues „Sehnsuchtswort“1135 konkreti-

siert. Bremond hat mit dem Zurverfügungstellen der Erfahrungen seiner Mystiker und Mys-

tikerinnen gezeigt, dass Gott in den Erfahrungen präsent ist. So scheint es gerade dieses 

mystische Gottesbild zu sein, das im Anhaften an Gott eine Reminiszenz jener urchristli-

chen Erfahrung darzustellen vermag, dass wir diesen Gott dann finden, wenn wir nicht an 

unserer eigenen Kraft festhalten, sondern uns der Kraft dieses uns innewohnenden Gottes 

überlassen.1136  

 
1134  Vgl. Anmerkung 467 im zweiten Teil dieser Arbeit. 
1135  Striet, Theologie im Zeichen der Coronapandemie, 19. 
1136  Diesen Tatbestand hat Bremond in Inquiétude christologisch umrissen, Inquiétude, 313 und in seiner HL 

theozentrisch weitergeführt. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 249 

3.3 Den neuen Raum eröffnen 

Durch die Relecture der Mystiker und Mystikerinnen gelingt es Bremond, einen spirituellen 

Raum zu eröffnen, doch er tut dies im vollen Wissen darum, dass sich in diesem möglich-

erweise nichts ereignet. Der Maßstab seiner Spiritualität sind nicht die subjektiven Erleb-

nisse: Zwar betet niemand, ohne sich zu wünschen, dass Gott ihn heimsuche. Gleichzeitig 

lehrt beten, dass Gott niemals im Modus der vollen Präsenz anwesend ist. Ihm geht es um 

die Initiation in einen Raum. Er lädt Wanderer ein, diesen Raum zu besuchen, sich in ihm 

aufzuhalten. Bremonds Modernität liegt darin, dass er ähnliche Wege geht, wie sie von 

heutigen Wanderern im „religiösen Feld“1137 beschritten werden. Zum einen besteht die 

Ähnlichkeit darin, dass sowohl bei Bremond als auch bei den modernen Wanderern ein 

Zusammenhang gesehen wird zwischen der Erosion althergebrachter Sprach- und Deu-

tungsmuster und dem Entstehen einer neuen Form, die sich selbst noch sucht.1138 Beide 

Räume, sowohl jener, den Bremond mit seiner HL zu schaffen sucht, als auch das religiöse 

Feld, sind durch einen „tief greifenden Transformationsprozess“1139 gekennzeichnet. Die 

Begriffe der Spiritualität bzw. des religiösen Gefühls fungieren innerhalb dieses Raumkon-

zeptes als Platzhalter für jene Prozesse, die den Übergang einleiten bzw. erschaffen.1140 

Beide Räume, sowohl der von Bremond als auch das „religiöse Feld“, haben eine entgren-

zende Komponente1141: Diese Entgrenzung hat Bremond in seiner HL selbst vollzogen, in-

dem es ihm gelungen ist, spirituelle Ansätze über die Ordensgrenzen hinweg zu vernetzen, 

indem er sie den Traditionen der einzelnen Ordensgemeinschaften entwendet und einem 

breiten Publikum zugänglich macht.1142 Müsste gerade diese Herangehensweise nicht heute 

vermehrt auftauchen und als das eigentliche Pfund gesehen werden, mit dem sich Vertreter 

 
1137  Polak, Neue Transformationen im „religiösen Feld“, 89–109, hier 93. Polak versteht unter dem „religiö-

sen Feld“ jenen Raum, in dem Wanderer verschiedener Couleur „darüber verhandeln, was Religiosität 
und Religion theoretisch und praktisch bedeuten“. Dabei rekurriert Polak auf einen von Pierre Bourdieu 
entwickelten Begriff, den sie weiter ausbaut. Zur Genealogie des Begriffs siehe Bourdieu, P., Egger, S. 
(Hg.), Das religiöse Feld. Texte zur Ökonomie des Heilsgeschehens, Konstanz 2000.  

1138  Polak, Neuere Transformationen im „religiösen Feld“, 91. 
1139  Ebd., 94. 
1140  Ebd., 94. Der Begriff Spiritualität, der als Platzhalter bei den Wanderern fungiert, geht insofern über 

Bremonds Begriff des religiösen Gefühls hinaus, als damit auch eine Spur beschrieben wird, die sich 
außerhalb des „religiösen Feldes“ befindet. 

1141  Erfahrung löst sich dabei nicht etwa auf, sondern rückt weitere Zugangsweisen in den Mittelpunkt: Bei 
Bremond wäre dies das Anhaften, bei den heutigen Vagabunden wären die Innerlichkeit und die erfah-
rungssensiblen und ästhetischen Zugänge zum Religiösen zu nennen.  

1142  Trémolières, L’histoire littéraire du sentiment religieux de l’abbé Bremond, 118. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 250 

der christlichen Spiritualität als Akteure und Akteurinnen in einen Diskurs einbringen, der 

dabei ist, ihnen den Spiritualitätsbegriff zu entwenden und die gerade dadurch das vollzie-

hen, was Theologie und Heiligkeit1143 wieder zusammenbringen könnte? Und wäre das 

nicht ganz im Sinne Bremonds, dessen Ziel es war, die Kirche in diesem Sinne zu transfor-

mieren?1144 

3.4 Die Transformation wahrnehmen  

Mit der Beschreibung dieses Raumes zeigt sich Bremond als Zeuge eines modernen Prob-

lems: Schon bei den Mystikern und Mystikerinnen des 17. Jahrhunderts wie auch bei sich 

selbst und seinen Zeitgenossen stellt er fest, dass Erfahrung immer im Modus der rupture 

existiert. Damit macht er auf ein Phänomen aufmerksam, das in Zeiten des Übergangs be-

sonders stark in Erscheinung tritt,1145 da sich dieser Modus in Abgrenzung von traditionell 

kirchlicher Sprache und Spiritualität ausbildet. Genau diese Abgrenzung findet sich auch 

im Bereich des „religiösen Feldes“, so dass sich die moderne Spiritualitätsforschung bereits 

in Bremonds Fußspuren begeben hat. Dabei scheint es gerade die sich im religiösen Gefühl 

manifestierende Subjektivierung zu sein, die als Teil einer gesellschaftlichen Transforma-

tion begriffen werden muss.1146 Diese Subjektivierung führt bei  Bremond zu dem bevor-

zugten Begriff des religiösen Gefühls, durch das er, angereichert durch die Begriffe der 

zone indécise1147 und des je ne sais quoi,1148 jene Veränderungen und Verschiebungen zu 

verbalisieren versucht. 

 
1143  Balthasar, Theologie und Heiligkeit, 195 f. Hier formuliert Balthasar die Diagnose eines schon in der 

Hochscholastik eingeleiteten Prozesses, der zu einem Auseinanderdriften von Heiligkeit und Theologie 
geführt hat. Diese folgenschwere Trennung hat Bremond in der Gestalt der rupture bei sich selbst, der 
Kirche seiner Zeit und den Mystiker und Mystikerinnen gespürt.  

1144  Trémolières, L’histoire littéraire du sentiment religieux de l’abbé Bremond, 118. 
1145  Diese Eigenschaften diagnostiziert Polak auch für das „religiöse Feld“, Dies., Neuere Transformationen 

im „religiösen Feld“, 95. 
1146  Knoblauch, Spiritualität und die Subjektivierung der Religion, hier 55–56. 
1147  Vgl. Kapitel 4.7 im zweiten Teil dieser Arbeit. 
1148  Ein Topos, den Bremond bereits in den mystischen Texten vorfindet und den er weiter ausgestaltet und 

als ein Moment der Transformation herausarbeitet, vgl. Haas, Mystik als Aussage, 90, der an dieser Stelle 
aus dem Cántico espiritual von Juan de la Cruz zitiert, in dem es heißt: „un no sé qué que quedan balbu-
ciendo – ist ein Ich-weiß-nicht-was, das sie stammeln“. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 251 

Es ist nicht zuletzt die Wahrnehmung dieser Transformationsprozesse,1149 die Bre-

mond dazu veranlasst haben, in Opposition zur Theologie und Kirche seiner Zeit zu gehen, 

bei denen er keine identitätsformende Kraft mehr verspürt. Es sind die Unmittelbarkeit der 

Erfahrung und die aus ihr resultierenden subjektiven Transformationsprozesse, an denen er 

interessiert ist.1150 Für die Manifestation der Transformation braucht er keine Experten oder 

Eingeweihte, diese Erfahrung kann von allen gemacht werden. Auch dies ist ein Punkt, in 

dem er sich mit den spätmodernen Wanderern deckt, bei denen von einer „Generalisierung 

des Charismas“1151 gesprochen werden kann. Bremond geht es dabei um das Aufzeigen 

jener Individualisierungsprozesse innerhalb der Religion, die von ihr selbst, aus ihren eige-

nen Reihen angestoßen und nach vorne getrieben werden. Dadurch schält er heraus, dass 

die Religion „dort, wo sie zum Bewusstsein kommt, aus der subjektiven Aufmerksamkeit 

auf den transzendenten Sinngrund im tätigen Selbst- und Weltverhältnis des Individuums 

entspringt“.1152 Durch das bedingungslose Anhaften an Gott, gräbt Bremond jenen Aspekt 

aus, in dem sich die Religion „fortschreitend zu sich selbst befreit“.1153 Dabei begleitet ihn 

im Umfeld des Modernismus die Frage, was angesichts der neuen Zeit und den mit ihr ein-

hergehenden Umwälzungen von der Tradition erhalten werden könne.1154 Der Beitrag des 

Verfassers der HL besteht darin, einen verkannten Teil dieser Tradition zu enthüllen und 

damit einen Raum zu eröffnen, in dem der Wanderer seine eigene Individuation vorantrei-

ben kann und in dem Religion „im Modus der Selbstdeutung“1155 verortet wird. Selbstdeu-

tung gestaltet den Übergang, da sie die eigenaktive Ausdrucksmöglichkeit des Individuums 

 
1149  Auch in der gegenwärtigen Situation der Pandemie ist dieser Bedeutungswandel ein signifikantes Merk-

mal, wenn die Themen Erfahrung bzw. Spiritualität verhandelt werden, gerade wenn es um die Neuge-
staltung oder Weiterentwicklung der spirituellen Praxis geht: Die Möglichkeit des Bittgebetes scheint an 
seine Grenzen zu stoßen, wenn es nicht in die Anbetung führt, sondern darin stecken bleibt, von Gott 
etwas zu erwarten. So löst das Hervorholen des Pestkreuzes von Papst Franziskus als Reaktion auf die 
pandemische globale Lage im Frühjahr 2020 die Frage nach der Angemessenheit des Bittgebetes als pas-
sende Antwort auf die pandemische Krise aus, vgl. Striet, Theologie im Zeichen der Coronapandemie, 
87. Hier kann Bremonds Gebetslehre einen wertvollen Zugang darstellen, da dieser kein Gott zugrunde 
liegt, von dem angenommen wird, dass er eingreifen könnte, sondern sie einen Weg aufzeigt, wie der 
abwesende Gott als der anwesende angenommen werden kann, als einer, der zugleich fern und ganz nahe 
ist – auch und gerade in Zeiten der Pandemie. Die Nichterfahrbarkeit Gottes wird bei Bremond zum 
Schlüssel seiner Erfahrbarkeit. 

1150  In diesem Punkt folgt Bremond der angelsächsischen Spiritualitätstradition, die ihren Fokus auf die Un-
mittelbarkeit richtet, vgl. hierzu Kapitel 1 des zweiten Teiles dieser Arbeit. 

1151  Knoblauch, Spiritualität und die Subjektivierung der Religion, 49. 
1152  Gräb, Einleitung. Individualisierung – Spiritualität – Religion, 10. 
1153  Ebd., 10. 
1154  Goichot, Historien du sentiment religieux, 308. 
1155  Gräb, Spiritualität – die Religion der Individuen, 32. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 252 

von sich selbst, seiner Umwelt und in seinem Transzendenzbezug darstellt.1156 Diese 

Selbsttranszendierung zeigt sich neben den genannten Kategorien auch in der Sprache, in 

ihrem tastenden und suchenden Charakter. So wird die Sprache der religiösen Literatur be-

reits zum Zeichen des Übergangs1157; werden doch mit ihr jene Symbole und Metaphern 

eingeführt, mit denen der Wanderer sich dieser Selbsttranszendierung vergewissert.1158  

3.5 Den spirituellen Habitus konkretisieren 

Bremond versucht durch die Sprache der Mystiker und Mystikerinnen zu jenem Moment 

vorzudringen, der die Auswirkungen des Anhaftens an Gott beschreibt.1159 Wie aber lassen 

sich die Auswirkungen dieses Transzendenzbezuges einfangen und charakterisieren? Da 

sich der Übergang in Abgrenzung zur herkömmlichen kirchlichen Praxis ereignet, gibt es 

keine wie auch immer geartete Form empirischer Überprüfbarkeit. Vor diesem Problem der 

Messbarkeit oder der Beschreibbarkeit eines spirituellen Habitus stehen Theologen auch 

heute, wenn es um die spirituellen Wanderer geht, entziehen doch gerade sie sich einem an 

religiösen Traditionen orientierten Verhalten.1160 Bremond hat im Laufe seiner Untersu-

chungen die Schwierigkeit dieses Unterfangens durchaus erkannt und sich in immer neuen 

Anläufen um eine Konkretion bemüht. Gelungen ist ihm, zu zeigen, dass der Ausgangs-

punkt für den spirituellen Habitus im Anhaften an Gott zu sehen ist. Ferner macht er deut-

lich, dass der Ausbildung einer spirituellen Grundhaltung keine emotional spürbare Got-

teserfahrung vorausgehen muss. Zentral ist der Wille, den Transzendenzbezug in das eigene 

Leben zu integrieren und das eigene Leben immer wieder auf diesen Transzendenzbezug 

hin auszurichten. Bremond folgert daraus, dass die erste Fragerichtung sich auf das richten 

 
1156  Ebd., 34. 
1157  Die einzig wahre Sprechweise von Gott, darauf hat Bremond immer verwiesen, ist die mystische: Diese 

ist insofern paradoxal, als sie nur authentisch bleibt, indem sie ihre Relevanz und ihre Gültigkeit zurück-
nimmt, dass sie nie mit dem Moment der Erfahrung zusammenfällt, –sondern notwendig danach kommt, 
wenn der Zustand aufgehört hat, wenn die Erfahrung sich erschöpft hat, – und ihn dabei unweigerlich an 
sein Gegenteil verweist: das Unsagbare, die Stille. Dennoch ist sie die einzig wirkliche Möglichkeit des 
Sprechens von Gott, da ihr ein vertrauter Charakter innewohnt, eines Sprechens, das, weil es von einem 
anderen kommt, uns gleichzeitig so bekannt erscheint, vgl. Goichot, Historien du sentiment religieux, 
307.  

1158  Gräb, Spiritualität – die Religion der Individuen, 31. 
1159  So beschrieben in Christus vivit, vgl. Kapitel 1.2 im zweiten Teil der Arbeit. 
1160  Gräb, Spiritualität – die Religion der Individuen, 44. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 253 

muss, was für den Menschen letzte Bedeutsamkeit hat.1161 Hier kann mit Bremond gerade 

in der momentanen Frage nach der Gottesrede in Zeiten der Pandemie darauf verweisen 

werden, dass diese Fragerichtung eine Möglichkeit sein kann, den vielfältigen Ursachen der 

Gotteskrise etwas entgegenzusetzen. Auch dies ist ein Punkt, bei dem er sich auf Augen-

höhe mit der modernen Spiritualitätsforschung befindet1162 und er sich trifft mit all jenen 

Versuchen, die ausloten, wie man den fernen, abwesenden Gott in Zeiten des Umbruchs 

angemessen zur Sprache bringen kann. Stark zu machen ist sein Ansatz auch deswegen, 

weil er bleibend auf den verweist, von dem diese Erfahrung ausgeht und er auf das extra 

nos dieser Initiative pocht. Dies scheint heute, in Zeiten, in denen der Kompetenzbegriff 

auch auf das Sehnsuchtswort Gott angewendet wird, in Vergessenheit zu geraten. Der 

Bruch, der sich in diesem Ansatz zeigt, kulminiert bei Bremond in einer Anfrage an das 

Sprechen von Gott, das im Umfeld des Modernismus in historischer und dogmatischer Sicht 

in Frage gestellt wird. Bremond realisiert das Schwinden Gottes in der Gottesrede seiner 

Zeit; davon zeugt gerade jene Erfahrung, die er während seiner Ausbildungsjahre macht. 

Dieser theologischen Rede von Gott, die er als leer empfindet, stellt er das Flüstern der 

Mystiker und Mystikerinnen gegenüber.1163 Die Erfahrung der rupture bleibt somit nicht 

entkoppelt, sondern in der Erfahrung des Bruchs kristallisiert sich bei Bremond sein spiri-

tueller Habitus: Dieser besteht zum einen darin, dass er der katholischen Kirche, trotz zahl-

reicher Verletzungen und Enttäuschungen nicht den Rücken zukehrt; ferner darin, dass er 

nicht zwingend versucht, zum Veränderer zu werden, sondern sich darum sorgt, was ans 

Licht gebracht und neu entdeckt zu werden lohnt. Nicht zuletzt darin, dass er sich selbst 

und andere darin bestärkt, dass die spirituelle Antwort auf die Absenz Gottes Kontinuität 

heißen muss, und zwar jene Kontinuität, die sich im Anhaften an diesen Gott realisiert.1164 

Glaube ist nicht etwas, was man besitzt, sondern etwas, was erkämpft und errungen werden 

muss. Deshalb steht bei Bremond der Vollzug des Glaubens im Vordergrund. Dazu gehört 

 
1161  Dies geschieht dann, wenn Bremond danach fragt, wodurch sich in seinem Leben, in seinem Gebet das 

wirklich Christliche zeigt, und er mit dieser Frage auch an seine Umgebung, an sein modernistisches 
Netzwerk und an die religiöse Literatur des 17. Jahrhunderts herangeht, Goichot, Historien du sentiment 
religieux, 292. 

1162  Gräb, Spiritualität – die Religion der Individuen, 44: „(…) Spiritualitätsforschung muss nach dem fragen, 
was für Menschen letzte Bedeutsamkeit besitzt, worauf sie ihr Vertrauen gründen, ob es etwas für sie 
gibt, das ihnen einen absoluten Halt im Leben gewährt (…)“. 

1163  Goichot, Historien du sentiment religieux, 308. 
1164  Ebd., 309. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 254 

auch die Erfahrung der Trockenheit und der Abwesenheit Gottes.1165 Sie kann zum Stachel 

werden, dass es nottut, die alten Wege der Glaubenssicherheiten zu verlassen und uns da-

rauf zu konzentrieren, wie eine Gottesbegegnung aussehen kann. Wenn Gott der ist, der 

sich entzieht, dann ist die einzig mögliche Antwort mein Anhaften an ihn.1166 

3.6 Die Vermittlung ausbauen 

Wie gezeigt worden ist, liegt ein Verdienst Bremonds darin, die Erfahrungen der Mystiker 

und Mystikerinnen über ihren Ordenskontext hinaus einer breiten Öffentlichkeit zugänglich 

gemacht zu haben und somit eine Vermittlung anzustreben, die eine Erfahrung mit der Er-

fahrung ermöglicht: Aufgrund eines fehlenden, allgemein gültigen Praxis- und Deutehori-

zontes benötigt das Individuum Erfahrungen, deren Modellcharakter für die Gestaltung der 

eigenen Biographie grundlegend ist. Deswegen hat Bremond auch einen narrativen Schreib-

stil gewählt. Nur so kann der Leser, unterstützt von seitenlangen Zitaten, in die Erlebniswelt 

der Mystiker und Mystikerinnen eintauchen. Nur so findet wirklich ein Zeugnis geben und 

kein „Reden über etwas“ statt.1167 Da die Erfahrung mit der Erfahrung ein zentraler Bau-

stein der Bremond‘schen Spiritualität ist, ist es für deren Konzeption unabdingbar, dass sich 

seine Aufmerksamkeit auf die Erfahrung jener richtet, die davon erzählen und deren Werke 

nacherzählt werden können und müssen. Dabei kommt diesen Erzählungen eine hohe Au-

torität zu, haben doch ihre Autoren und Autorinnen eine Erfahrung gemacht, von der sie 

authentisch berichten können. Bremond legt innerhalb der Frömmigkeitsgeschichte eine 

Spur, die, in Anerkennung und Weiterführung der Ordensgeschichte, die erzählende Ver-

mittlung ausbaut. Was einst für die Ausbildung oder für die Frömmigkeitsentwicklung in-

nerhalb des Ordens bestimmt war, wird jetzt ausgedehnt auf alle Menschen auf einem reli-

giös suchenden Weg. Begleitet wird bei Bremond bei seiner Unternehmung von dem bren-

nenden Wunsch nach Erneuerung des Glaubens, nach etwas, was seiner Sehnsucht Nahrung 

und Richtung gibt und ein Leben aus den Quellen des katholischen Glaubens möglich 

macht.1168 Die Modernität seines Unterfanges ist dabei darin zu sehen, dass er sich der Brü-

 
1165  Weiß, Aufklärung – Modernismus – Postmoderne, 150 f.  
1166  Halík, Geduld mit Gott, 53. Das Anhaften an Gott ist ein Moment der Geduld mit Gott. 
1167  Nur so ereignet sich die der mystischen Sprache inhärente „Dialektik von Reden und Schweigen, Kom-

munikation und Geheimnis“, Haas, Mystik als Aussage, 91.  
1168  Weiß, Aufklärung – Modernismus – Postmoderne, 23. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 255 

chigkeit der gängigen Glaubensvermittlung und ihrem Unzulänglichkeiten bewusst ist, er 

allgemeine Glaubenswahrheiten kritisch hinterfragt,1169 den individuellen Charakter der 

Glaubenssuche ernst nimmt und die Unruhe der Umbruchzeit in der Inquiétude religieuse 

sich widerspiegeln sieht.1170 Bedingung der Möglichkeit von Erfahrung überhaupt, das ist, 

worauf Bremond seinen Fokus legt.1171 In den Spuren der spirituellen Theologie sich be-

wegend, begreift Bremond Spiritualität konsequent christlich. Er denkt von einem christli-

chen Kontext aus und schreibt für einen christlichen Leser. Dabei geht es ihm um das gläu-

bige Subjekt und die Art und Weise, wie dieses seinen Glauben artikuliert.1172 Die Vermitt-

lung wird durch das Rekurrieren auf mystische Narrative geleistet, ein zentrales Genre1173 

der spirituellen Theologie. Damit leistet Bremond eine Vermittlung auf mehreren Ebenen: 

Zum einen stellt sein Ansatz ein wichtiges Korrektiv für die dogmatische Theologie seiner 

Zeit dar, indem der garstig breite Graben erneut sichtbar und die Frage nach möglichen Brü-

cken gestellt wird. Das Defizit in der Theologie seiner Zeit erspürend, begibt sich Henri 

Bremond auf einen Weg, der als komplementär zu jener als einseitig empfundenen Glau-

bensvermittlung zu verstehen ist, die vorrangig den objektiven Bezug zu Christus im Visier 

hat. Der Verfasser der HL konzentriert sich auf das Wirken von Gott bzw. Christus im ein-

zelnen Gläubigen.1174 Dabei wird bei Bremond deutlich, dass es bei seiner Vermittlung nicht 

darum geht, der Spiritualität etwas hinzuzufügen, sondern er vollzieht einen Richtungswech-

 
1169  Siehe Anmerkung 985. 
1170  Weiß, Aufklärung – Modernismus – Postmoderne, 100: „Die Religiosität dieser Frauen und Männer hatte 

etwas Explosives, Unorthodoxes, aber es ging ihnen um den gelebten Glauben, der darum weiß, dass das 
Herz seine Gründe hat, die der Verstand nicht kennt.“ Diese über sich hinaus weisende, die gegenwärtige 
Sprache der Glaubensvermittlung konterkarierende Zugangsweise ist sowohl für den Erfolg von Bre-
monds Sainte Chantal als auch für den Erfolg seiner HL entscheidend. Durch das zur Sprache kommen 
lassen mystischer Narrative wird im literarischen und poetischen Bereich ein Nerv getroffen, der nicht 
nur etwas Unorthodoxes, sondern auch eine ästhetische Komponente beinhaltet. Auch hier kann Bremond 
richtungsweisend sein.  

1171  Diese kann ja, wie er mehrfach gezeigt hat, von allen Menschen guten Willens gemacht werden, da Bre-
mond zufolge die Differenz zwischen einer mystisch begabten religiösen Elite hinter Klostermauern und 
den außerhalb dieser Mauern lebenden Suchenden aufzugeben ist, da wir alle Mystiker und Mystikerinnen 
sind, vgl. Anmerkung 193 und Anmerkung 626. Dadurch gibt sich Bremond als Vertreter einer spirituel-
len Theologie zu erkennen, die – darauf hat Ch. Theobald, La théologie spirituelle, 178, aufmerksam 
gemacht - den Fokus auf die Erfahrung des Einzelnen legt und die in dieser Erfahrung aufscheinende 
Universalität allen zugänglich macht. 

1172  Gerade hier ist Bremond im Rahmen der Modernismuskrise jenen Theologen zu zurechnen, die sich in 
die Tradition der spirituellen Theologie stellen, indem er den mystischen Keim in jedem von uns betont 
und diesen auch in der poetischen Erfahrung sichtbar zu machen sucht, vgl. ebd., 182. 

1173  Vgl. im Folgenden ebd., 183 f.  
1174  Vgl. Anmerkung 704. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 256 

sel, der zum Ziel hat, das genuin Christliche zu Wort zu bringen.1175 In den Worten der 

Mystiker und Mystikerinnen offeriert er das Heilige, präsentiert er den verborgenen Gott als 

eine Chance zur Erneuerung der Kirche und der Verlebendigung der individuellen Spiritua-

lität. Vollzieht sich hier nicht eine große Chance, an die es sich – gerade heute – anzuknüpfen 

lohnt?1176 Durch das Vorlegen von Narrativen vermittelt er jenen Schatz über den monasti-

schen Kontext hinaus,1177 und nimmt dadurch seine Leserschaft hinein in jenen Prozess des 

Abschieds, des Suchens, des Durchhaltens, des Reifens, von dem die Texte Zeugnis able-

gen.1178  

Durch diese Vorgehensweise offeriert Henri Bremond eine Spiritualität im Plu-

ral,1179 und ermöglicht so seinen Leserinnen und Lesern das Lernen am Modell, an der Bi-

ographie sowie die Entdeckung des mystischen Keimes in uns.1180 

 
1175  Blanchet, Henri Bremond, 109. Dies zeigt sich an seinem Interesse am Gebet und an der Frage, wer 

wirklich betet und wie die Spuren Christi im Leben der Gläubigen nachgezeichnet werden können, er ist 
auf der Suche des Heiligen im Leben der Heiligen. 

1176  Halík, Geduld mit Gott, 147 f. Halík stellt hier die Absenz und Verborgenheit Gottes als Chance für das 
aktuelle Christentum dar. 

1177  Und damit zeigt sich, dass Bremond der französischen Linie treu bleibt, die Spiritualität im monastischen 
Lebensentwurf verortet. Zur Einordnung der unterschiedlichen Spiritualitätskonzepte vgl. Metz, J.B., 
Karl Rahner – ein theologisches Leben. Theologie als mystische Biographie eines Christenmenschen 
heute, in: Stimmen der Zeit 192 (1974), 305–316, hier 307: Das Leben aus dem Geist, die heiligmachende 
Gnade und das Anhaften sind weitere Konkretionen dieser Auffassung und stehen dafür ein, dass Spiri-
tualität als Chiffre für die vielfältigen Transformationsprozesse zu sehen ist und dabei von den Topoi 
Mangel und Ineffabilität begleitet wird. Bei Bremond ist diese Chiffre aber immer rückgekoppelt an seine 
ursprüngliche, in der französischen Theologie beheimatete Bedeutung. Diese Vorgehensweise bewahrt 
Bremonds Spiritualitätsverständnis davor, aufgeweicht, diffus und nebulös zu werden und er kann gerade 
hier bei heutigen Versuchen, sich diesem Begriff zu nähern, als Korrektiv und Vorbild dienen, vgl. Ka-
pitel 1.4 in der Einleitung dieser Arbeit.  

1178  Dies sind auch jene Komponenten, die die modernen Gottsucher vereinen, so Halík, Ich will, dass du bist, 
68 f. 

1179  Und auch hier legt Bremond wieder eine Spur: So bemerkt Gräb, Spiritualität – die Religion der Indivi-
duen, 44: „Gelebte Spiritualität ist konstitutiv und damit individuell vielfältig. Das bedeutet aber dann 
doch nicht, dass religiöse Gemeinschaften, Institutionen und Traditionen (…) überflüssig werden. Sie 
spielen für die Spiritualität der Individuen immer eine wichtige Rolle, oft auch stärker, als sie selbst zu-
geben“. 

1180  Für seinen neuen Glaubenstypus rekurriert Henri Bremond dabei auf das Feld der Literatur: Jenes Feld, 
das es den Mystiker und Mystikerinnen ermöglicht, einen von der kirchlichen Hierarchie nicht belegten 
Raum zu besetzen. Die spirituelle Befähigung im Habitus der Literarizität kann nun nicht allein der Weg 
in die Zukunft sein, dessen war sich auch Bremond bewusst. Seine Auseinandersetzung hat jedoch ge-
zeigt, dass die mystische Sprechweise es vermag, weiterbildend und verlebendigend zu wirken. Und Bre-
mond bleibt im Fahrwasser seiner Autorinnen und Autoren, indem er das Gewässer, das sie beschreiten, 
nicht verlässt, sondern selbst darin verharrt. Mit der Kultur der Digitalität hat die Literarizität eine neue 
Schwester an die Seite bekommen; auch hier sind bereits Glaubenszeugen und Glaubenszeuginnen am 
am Werk, ihre Erfahrungen zu kommunizieren. Gerade für diesen Übergang sind Theologen und Theo-
loginnen in den Spuren von Henri Bremond gefragt, die seine Vorgehensweise für die Kultur der Digita-
lität weiterentwickeln, indem sie neben der von Bremond bereits ins Spiel gebrachten Referenzialität nach 

 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 257 

3.7 Die Dialektik von Anwesenheit und Abwesenheit ausgestalten 

Bremond fordert geradezu dazu auf, in seine Fußstapfen zu treten, wenn er sein eigenes 

Lebenswerk nicht als abgeschlossen, sondern als fragmentarisch, im Fluss begreift: 

„Das Feld ist unermesslich, und man darf es wohl sagen, ganz neu. Was wir ver-
sucht haben, ist nichts im Vergleich zu dem, was noch zu tun ist. Wir haben aufs 
Geratewohl begonnen, ohne Kompass und gegen Wind und Wetter. Mögen die Jun-
gen von unseren Bemühungen, unseren Fehlern profitieren, und von dem Impuls, 
der von den autodidaktischen Querschießern der ersten Stunde gesetzt wurde. Hel-
fen wir ihnen uns weiterzuführen, uns zu übersteigen.“1181 

Der entscheidende Ausgangsimpuls, der zur Genese der Inquiétude religieuse, der Debatte 

um die Poésie pure, der Auseinandersetzung mit Newman, der Sainte Chantal und der His-

toire littéraire geführt haben, liegt in Bremonds Ringen, wie dieser als subjektiv abwesende 

Gott im eigenen Leben anwesend erlebt werden und wie jenseits oder gerade durch die 

rupture ein neuer Weg der Gottesbegegnung möglich werden kann. 

Dass Bremond mit dieser Erfahrung der Abwesenheit Gottes und der daraus resul-

tierenden Trockenheit als ausgesprochen modern angesehen werden kann, darauf ist an 

mehreren Stellen dieser Arbeit bereits hingewiesen worden:1182 Es hat jedoch den Anschein, 

als gerade im Bremond’schen Versuch, im Moment oder vielmehr durch den Moment der 

Gottesverlassenheit eine Glaubenssicherheit zu erlangen, sich im Ausgestalten dieses Mo-

mentes zu Gott durchzuringen, er sich dadurch von jenen unterscheidet, bei denen dieser 

Moment ein Sich von Gott abwenden nach sich zieht, was ihn zu einem interessanten Ge-

sprächspartner werden lässt.1183  

 
adäquaten Formen der Gemeinschaftlichkeit fragen und die Form der Algorithmizität für den Bereich der 
Spiritualität mitbedenken. Vgl. Stadler, F., Kultur der Digitalität, Berlin 42019, 13 f.  

1181  HL III, 592: «Le champ est immense, et, on peut bien le dire, tout neuf. Ce que nous avons essayé n’est 
rien auprès de ce qui reste à faire. Nous avons commencé à l’aventure, sans boussole et contre vents et 
marés. Que les jeunes profitent de nos efforts, de nos erreurs, et de l’impulsion donnés par des francs-
tireurs autodidactes de la première heure. Aidons-les à nous continuer, à nous dépasser.»   

1182  Siehe Anmerkung 1047.  
1183  Halík, Den Atheismus umarmen, 53. So ist Halík der Meinung, dass beide, der Atheist und der Glaubende 

diesen Moment kennen und durchlebt haben, der Gläubige sich aber dadurch auszeichnet, dass er diesem 
Schweigen Gottes die Geduld entgegensetzt. Bremonds Idee der adhérence, die er als religiösen Akt 
schlechthin beschreibt, HL VII, 72, ist somit eine spirituelle Ausgestaltung dieser Geduld. 



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 258 

Bremonds Ringen offenbart auch das Nicht-wahrhaben-wollen eines Glaubenstypus, der 

ihm wohl als normal oder angemessen vorgelebt worden ist: Dass sich eben Priester sein 

und Jesuit sein nicht damit vertragen, dass man mit dem fernen Gott zu kämpfen hat.1184 

Bremond ist fern von einer Spiritualität, die nur Wohltuendes zu berichten hat. Er legt den 

Finger in die Wunde – ein Grund dafür, warum seine HL nicht nur inhaltlich, sondern auch 

sprachlich berührt, weil man spürt, dass hier der Autor seine eigene Nacht, seine eigene Not 

ausspricht, dass er Trost sucht in den Worten der Mystiker und Mystikerinnen, dass er uns 

mitnimmt und uns jene Resonanz beschreibt, die die Dichtung, die für ihn anverwandt mit 

der Mystik ist, in ihm auslöst. Durch das Sichtbarmachen der Erfahrungen der Mystiker und 

Mystikerinnen verschreibt er sich einer Form der Glaubensverkündigung, die jenseits von 

positiven Glaubensformulierungen und einer wie auch immer gearteten Drohbotschaft, all 

jenen Nahrung bietet und das Gefühl gibt, mit ihren Erfahrungen ernst genommen zu wer-

den, die Gottesferne und Dunkelheit erleben.1185 Ausgangspunkt und Nadelöhr dieser Form 

der Verkündigung des abwesenden Gottes ist in Bremonds Konzeption die Inquiétude, je-

nes Nadelöhr seiner Spiritualität, die die ihr eigene Dialektik von Anwesenheit und Abwe-

senheit nochmals brennglasartig zum Vorschein bringt: Ist es doch jener Moment, in der 

sich Anwesenheit artikuliert, in der der abwesende Gott in Form einer sehnsuchtsvollen 

Unruhe erfahren wird, und dazu anregt, sich eben nicht abzuwenden, sondern nach Mög-

lichkeiten Ausschau zu halten, sich diesem Gott zu nähern. Dies erreicht Henri Bremond 

über das Gebet, das im Festhalten an diesem Gott gleichzeitig suchend nach ihm Ausschau 

hält.1186  

Es geht folglich nicht um eine Beseitigung des Paradoxons, sondern dem Gewahr-

werden jener Unruhe, welche Bremond an der Schwelle zu einer neuen Ära des Christen-

 
1184  Und diese Schlussfolgerung ist nicht nur damals, sondern auch heute noch in vielen Köpfen vorherr-

schend. So lösen die Veröffentlichung der Aufzeichnungen von Mutter Teresa im Jahr 2007, in denen Sie 
von ihrer Trockenheit, ihren Zweifeln und ihrer Gottesferne berichtet, starke Reaktionen aus. Es scheint 
gar so, als ob das Bild, das man sich bis dato von der Heiligen gemacht hat, sich nicht mit diesen Beichten 
vertrage, resümiert Meures, F., „Er ist nicht hier“. Osterglaube als Teilhabe an der Gottesferne, in: Or-
denskorrespondenz, 1 (2020), 5–11, hier 5: „Der Vorgang offenbarte vor allem, dass für die meisten Men-
schen die Erfahrung ,Er ist nicht hier‘ nicht zu einem tief im Glauben verwurzelten Menschen gehört. 
(…) Gottesferne scheint nicht in das Konzept eines geistlichen Lebens zu passen.“ Bremond selbst spricht 
vom «lointain cruel», vgl. Anmerkung 97 und er zieht einen Vergleich zu allen anderen, die dieses Los 
offenkundig nicht zu teilen scheinen. Im Folgenden abgekürzt mit: Meures, „Er ist nicht hier“. 

1185  Diese Form der Verkündigung tut auch heute noch not, ebd., 11: „Die fast ausschließliche Verkündigung 
des nahen, tröstenden und liebenden Gottes, wirkt wie eine Ausgrenzung auf jene, die in tiefem Zweifel 
stecken oder lange Zeiten der Gottesferne durchleben“. 

1186  Halík, T., Der Ungläubige in mir – mein Freund, in: Gott los werden?, 147–163, hier 155.  



DRITTER TEIL: SPIRITUALITÄT IN ZEITEN DES ÜBERGANGS – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT 259 

tums in den Vordergrund stellt. Damit leistet er einen wichtigen Beitrag, um zur Tiefe des 

Christentums vorzudringen. Dies gelingt dem Historiker der spirituellen Literatur durch das 

Betreten neuer Räume, die er mit dem Wissen betritt, dass Theologie nur weit und nicht 

eingeschränkt betrieben werden sollte.  

Es scheint, als zählt Bremond zu den Avantgardisten, zu jenen Quergeistern, die 

Wege beschreiben, wie die Erfahrung eines Mangels, der Gottesferne, dazu befähigen kann, 

sein eigener Mystagoge, seine eigene Mystagogin zu werden. Im Aufrechterhalten des Pa-

radoxons ist ihm ein entscheidender Baustein einer Spiritualität in Zeiten des Umbruchs 

gelungen; er kann als einer jener jesuitischen Denker gesehen werden, deren Augenmerk 

auf die „kreativen Hervorbringungen des Glaubens in neuen Situationen“1187 gerichtet ist. 

Seine Einladung, ihn weiterzudenken, ist bereits angenommen worden. Zumindest 

legt das ein Satz aus dem Interview mit Arnulf Rainer nahe: 

„Diese Hungrigkeit ist zunächst einmal deskriptiv. Sie weist auf einen Mangel hin. 
Aber indirekt ist es auch immer das Ausspähen nach etwas ganz Anderem.“1188 

Es bleibt zu hoffen, dass er weitere Nachahmer findet.1189 

 
1187  Certeau, GlaubensSchwachheit, 176. Dabei kann Bremond durchaus als Vordenker der berühmten, viel 

zitierten Aussage von Karl Rahner gelten, Rahner, Frömmigkeit früher und heute, 19: „Wenn einer es 
heute fertig bringt, mit diesem unbegreiflichen, schweigenden Gott zu leben, den Mut immer neu findet, 
ihn anzureden, in seine Finsternis glaubend, vertrauend und gelassen hineinzureden, obwohl scheinbar 
keine Antwort kommt als das hohle Echo der eigenen Stimme, wenn einer immer wieder den Ausgang 
seines Daseins freiräumt in die Unbegreiflichkeit Gottes hinein (…), wenn er dies fertig bringt, ohne die 
Stütze der ,öffentlichen Meinung’ und Sitte, wenn er diese Aufgabe als Verantwortung seines Lebens in 
immer erneuter Tat annimmt und nicht nur als gelegentliche religiöse Anwandlung, dann ist er heute ein 
Frommer, ein Christ.“ Schon Jahrzehnte bevor Rahner diese Zeilen als Maxime einer zeitsensiblen Fröm-
migkeit schreibt, legt Bremond mit seinem Erfahrungsbegriff einen Weg frei, der es dem Gläubigen er-
möglicht, sein eigener Mystagoge zu sein. So setzt der ehemalige Jesuit Bremond die Jahre später von 
seinem jesuitischen Mitbruder Rahner zum Ausdruck gebrachten Postulate längst schon um, was sich 
auch daran zeigt, dass er mit den Mystikern und Mystikerinnen lebendige Vorbilder vor Augen führt. 
Diese Spur führt Michel de Certeau weiter, den Papst Franziskus zusammen mit Henri de Lubac als die 
beiden französische Denker erwähnt, die er besonders schätzt. Darüber hinaus hat er verraten, dass er der 
Spiritualität von Louis Lallement und Jean-Joseph Surin nahestehe, Spadaro, A., Das Interview mit Papst 
Franziskus, hg, von A.R. Batlogg, Freiburg 2013. Henri Bremond würde durchaus zu den aufgezählten 
Theologen passen, vielleicht wird er eines Tages auch als ein geschätzter Denker ins Spiel gebracht?  

1188  Friedhelm Mennekes im Gespräch mit Arnulf Rainer, 238. 
1189  Halík, Nachtgedanken eines Beichtvaters, 315: „Der Glaube (…) lehrt uns aber, mit Paradoxa zu leben. 

Fürchten wir uns daher nicht vor den Erschütterungen, welche unsere Zeit mit sich bringt (…)“. 



   260 

LITERATURVERZEICHNIS 

  



LITERATURVERZEICHNIS 261 

Primärliteratur – Werke von Henri Bremond 

 Bremond, H., Ascèse ou Prière? Note sur la crise des Exercices de Saint 
Ignace, in: Revue des sciences religieuses 7 (1927), 226–261, 
402–428, 579–599. 

 Bremond, H., Das wesentliche Gebet, Regensburg 1959.  

 Bremond, H., Heiligkeit und Theologie. Vom Carmel zu Kardinal 
Bérulles Lehre. Herausgegeben von E. M. Lange, Regensburg 
1962. 

 Bremond, H., Histoire littéraire du sentiment religieux en France depuis 
la fin des guerres de religion jusqu’à nos jours, 11 Bde., Paris 
1916–1933, Neuausgabe 1967–1968. 

(HL I–XI) Bremond, H., Histoire littéraire du sentiment religieux en France, depuis 
la fin des guerres de religion jusqu’à nos jours. Édition intégrale 
sous la direction de F. Trémolières, 5 Bde., Grenoble 2006. 

(Poésie pure) Bremond, H., La poésie pure. Avec un débat sur la poésie par Robert de 
Souza, Paris 1926.  

 Bremond, H., Le charme d’Athènes, Paris 1905. 

(Inquiétude) Bremond, H., L’Inquiétude religieuse. Aubes et lendemains de 
conversion, Paris ²1903.  

(Newman) Bremond, H., Newman. Essai de biographie psychologique, Paris 1906.  

 Bremond. H./Blondel, M., Oberammergau und das Geheimnis der 
Passion, Freiburg 1950. 

 Bremond, H., Prière et Poésie, Paris 1926. 

(Sainte Chantal) Bremond, H., Sainte Chantal. Présentation de D.-M. Proton, Paris 2011.  

(Saint Ignace et 
les Exercices) 

Bremond, H., Saint Ignace et les Exercices, in: Vie spirituelle, Suppl. 
avril 1929, 1–47 und mai, 73–111.  

 Bremond, H., The mystery of Newman, London 1906. 

(Un clerc qui 
n’a pas trahi) 

Une œuvre clandestine d’Henri Bremond, Sylvain Leblanc [Henri 
Bremond], Un clerc qui n’a pas trahi. Alfred Loisy d‘après ses 
mémoires 1931. Edition critique et dossier historique par E. 
Poulat (Uomini e dottrine 18), Rom 1972.  



LITERATURVERZEICHNIS 262 

Sekundärliteratur 

Apfelbacher, K.-E., Theologie und Kultur. Ernst Troeltsch und seine Aktualität, in: 
Stimmen der Zeit 2 (2015), 95–106. 

Arnold, C.,  P. Joseph Lemius OMI und die Entstehung der Enzyklika „Pascendi“, in: G. 
Fleckenstein/ M. Klöcker/ N. Schloßmacher (Hg.), Kirchengeschichte. Alte und 
neue Wege. Festschrift für Christoph Weber, Frankfurt a.M. 2008, 299-320. 

Arnold, C., Absage an die Moderne. Pius X. und die Entstehung der Enzyklika Pascendi 
1907, in: Theologie und Philosophie 80 (2005), 205–224. 

Arnold, C., Katholische „Gegenintellektuelle“ und kirchlicher Antimodernismus vor 1914, 
in: Graf, W. (Hg.), Intellektuellen-Götter: Das religiöse Laboratorium der 
klassischen Moderne (Schriften des historischen Kollegs 66), München 2009, 21–
37. 

Arnold, C., Katholizismus als Kulturmacht. Der Freiburger Theologe Joseph Sauer (1872–
1949) und das Erbe des Franz Xaver Kraus (Veröffentlichungen der Kommission 
für Zeitgeschichte, Reihe B: Forschungen, Bd. 86), Paderborn 1999. 

Arnold, C., Kleine Geschichte des Modernismus, Freiburg i. Br. 2007. 

Arréat, L., Le sentiment religieux en France, Paris 1903. 

Aubert, R., Henri Bremond et la crise moderniste. Lumières nouvelles, in: RHE 72 (1977), 
332–348. 

Aubert, R., Nouvelle Histoire de l’Église, Paris 1975.  

Balthasar H.U., Spiritus Creator (Skizzen zur Theologie III), Einsiedeln 1967. 

Balthasar, H.U., Einfaltungen. Auf Wegen christlicher Einigung, München 1969. 

Balthasar, H.U., Theologie und Heiligkeit, in: Verbum Caro (Skizzen zur Theologie I), 
Einsiedeln 1960, 195–224. 

Balthasar, H.U., Verbum Caro (Skizzen zur Theologie I), Einsiedeln 1960. 

Baruzi, J., Saint-Jean de la Croix et le problème de l’expérience mystique. Édition revue et 
corrigée avec les deux préfaces de J. Baruzi (1924–1931), Paris 1999. 

Bauman, Z., Unbehagen in der Postmoderne, Hamburg 1999. 

Bautz, F. W., Art. „Henri Bremond“, in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon I, 
Hamm 1975, 741. 

Beaude, J./Bourgeois, H. u. a. (Hg.), Madame Guyon, Lyon 1997. 



LITERATURVERZEICHNIS 263 

Beillevert, P., Laberthonnière. L’homme et l’œuvre. Introduction à sa pensée, Paris 1972. 

Benke, C., Was ist (christliche) Spiritualität? Begriffsdefinitionen und theoretische 
Grundlagen, in: Zulehner, P. (Hg.), Spiritualität – mehr als ein Megatrend, 
Ostfildern 2004, 29–43. 

Bernard, H., L'Essai historique sur les Exercices spirituels de saint Ignace, Louvain 1926. 

Bernard-Maitre, H., Les exercices spirituels de Saint Ignace de Loyola interpretés par 
l'abbé Henri Bremond, in: Faculté des Lettres et Sciences Humaines d’Aix, Henri 
Bremond (1865–1933). Actes du colloque d’Aix, Aix-en-Provence 1967, 167–179. 

Blanchet, A. (Hg.), Correspondances, Maurice Blondel-Henri Bremond. Les 
commencements d’une amitié, Bd.1 (Etudes Bremondiennes 2), Paris 1970. 

Blanchet, A. (Hg.), Correspondances, Maurice Blondel-Henri Bremond. Le grand dessein 
d’Henri Bremond, Bd. 2 (Etudes Bremondiennes 2), Paris 1971. 

Blanchet, A. (Hg.), Correspondances, Maurice Blondel-Henri Bremond. Combats pour la 
prière et la poésie, Bd. 3 (Etudes Bremondiennes 2), Paris 1971. 

Blanchet, A., Bremond et Blondel, in: Faculté des Lettres et Sciences Humaines d’Aix, 
Henri Bremond (1865–1933). Actes du colloque d’Aix, Aix-en-Provence 1967, 67–
74. 

Blanchet, A., Henri Bremond (Etudes Bremondiennes 4), Paris 1975. 

Blanchet, A., L’abbé Henri Bremond, in: Nédoncelle, M. (Hg.), Entretiens sur Henri 
Bremond, Paris 1967, 19–41. 

Blanchet, A., L’histoire d’une mise à l’index. La «Sainte Chantal» de l‘Abbé Bremond 
(Etudes Bremondiennes 1), Paris 1967. 

Blanchet, A., Redécouverte de Bremond, in: Faculté des Lettres et Sciences Humaines 
d’Aix, Henri Bremond (1865–1933). Actes du colloque d’Aix, Aix-en-Provence 
1967, 11–25. 

Boehme, K., Art. „Madeleine Delbrêl“, in: LThK 3, Freiburg 31995, 72. 

Bogner, D., Gebrochene Gegenwart. Mystik und Politik bei Michel de Certeau, Mainz 
2002. 

Bogner, D., Zukunftsfähig oder ortlos? Der religiös-politische Bruch als 
Ausgangsbedingung für heutiges Christentum nach Michel de Certeau, in: 
Orientierung 2 (2000), 15–20. 

Boland, A., Art. «Modernisme», in: DSp 10, Paris 1980, 1415–1440. 

Bossart, R., Ein unzeitgemäßes Beispiel moderner Hagiographie. Zu einer Publikation von 
Manfred Züfle, in: Orientierung 66 (2002), 8–10. 



LITERATURVERZEICHNIS 264 

Bourdieu, P./Egger, S. (Hg.), Das religiöse Feld. Texte zur Ökonomie des 
Heilsgeschehens, Konstanz 2000. 

Busemann, J.D., „Haec pugna verum ipsam religionem tangit“. Römische 
Indexkongregation und deutscher Literaturstreit, in: Wolf, H./Schepers, J. (Hg.), „In 
wilder zügelloser Jagd nach Neuem“. 100 Jahre Modernismus und 
Antimodernismus in der katholischen Kirche (Römische Inquisition und 
Indexkongregation Bd. 12), Paderborn – München –Wien – Zürich 2009, 289–310. 

Busemann, J.D., Katholische Laienamanzipation. Die Indexkongregation in Literatur-, 
Gewerkschafts- und Zentrumsstreit, Paderborn 2017. 

Bussini, F., Art. «Inquiétude», in: DSp 7/2, Paris 1971, 1776–1791.  

Cantillon, A., Détruire et sauver Port Royal, in: Bremond, H., Histoire littéraire du 
sentiment religieux en France, depuis la fin des guerres de religion jusqu’à nos 
jours. Édition intégrale sous la direction de F. Trémolières, Bd. 2, Grenoble 2006, 
9–21. 

Cantillon, A., Les marques du style, in: Guideroni–Bruslé, A./Trémolières, F. (textes 
réunis par), Littérature et spiritualité au miroir de Henri Bremond, Grenoble 2012, 
177–194. 

Cazes, M.-F., Le renouveau mystique, in: La vie spirituelle 1 (1919), 280–284. 

Certeau, M., «Mystique», in: Encyclopedia universalis VIII, Paris 1971, 521–526. 

Certeau, M., Henri Bremond historien d’une absence, in: Ders., L’absent de l’histoire, 
Paris 1973, 73–108. 

Certeau, M., Histoire et mystique, in: Ders., L’absent de l’histoire, Paris 1973, 153–167. 

Certeau, M., L’expérience religieuse, „connaissance vécue“ dans l’Eglise, in: Giard, L. 
(Hg.), Le voyage mystique. Michel de Certeau, Paris 1988, 27–51. 

Certeau, M., L’expérience spirituelle, in: Christus 68 (1970), 488–498. 

Certeau, M., La faiblesse de croire, Paris 1987, dt.: GlaubensSchwachheit, Stuttgart 2009. 

Certeau, M., La Métaphysique des Saints: une interprétation de l’expérience religieuse 
moderne, in: RSR 54 (1968), 23–60. 

Certeau, M., Mystique au XVIIè siècle: Le problème du langage ,mystique‘, in: L’homme 
devant Dieu. Mélanges offerts au Père Henri de Lubac. Études publiées sous la 
direction de la Faculté de Théologie S.J. de Lyon-Fourvière, Lyon 1963, 267–291. 

Certeau, M., Mystische Fabel, 16–17. Jahrhundert. Aus dem Französischen von Michel 
Lauble. Mit einem Nachwort von Daniel Bogner, Berlin 2010. 

Charcot, J. M., Leçons sur les maladies du système nerveux faites à la Sâlpetrière, 3 Bde., 
Paris ³1877. 



LITERATURVERZEICHNIS 265 

Chardon, L., La Croix de Jésus, où les plus belles vérités de la théologie mystique et de la 
grâce sanctifiante sont établies, Paris 2004.  

Charpin, F., Souvenirs d’un aixois sur l’abbé Bremond, in: Nédoncelle, M. (Hg.), 
Entretiens sur Henri Bremond, Paris 1967, 27–36.  

Chédozeau, B., Art. «Ives de Paris», in: DSp 16, Paris 1994, 1566–1576. 

Cognet, L., Bremond et Port Royal, in: Nédoncelle, M. (Hg.), Entretiens sur Henri 
Bremond, Paris 1967, 99–108. 

Colin, P., L’audace et le soupçon. La crise moderniste dans le catholicisme français (1893–
1914), Paris 1997. 

Constant, B., De la religion considérée dans sa source, ses formes et ses développements, 
(texte intégral présenté par T. Todorov et É. Hofmann), Paris 1999. 

Dagens, J., De Saint François de Sales à Bossuet, in: Nédoncelle, M. (Hg.), Entretiens sur 
Henri Bremond, Paris 1967, 151–166. 

Dagens, J., Introduction à Henri Bremond, in: Faculté des Lettres et Sciences Humaines 
d’Aix, Henri Bremond (1865–1933). Actes du colloque d’Aix, Aix-en-Provence 
1967, 1–10. 

Darricau, R., Art. «Marie Teysonnier», in DSp 15, Paris 1990, 317–320. 

De Gensac, H., Art. „École française“, in LThK 3, Freiburg 31995, 448–449. 

De Gensac, H., Art. „Louis Lallemant“, in: LThK 6, Freiburg 31997, 614. 

De Saint Joseph, M.-Th., Art. «Marie de l’Incarnation», in: DSp 10, Paris 1980, 486–487. 

Döhl, R., Art. „Absolute Dichtung“, in: G. und I. Schweikle (Hg.), Metzlers 
Literaturlexikon, Stuttgart 21990, 2. 

Don Giuseppe de Luca et l’Abbé Bremond (1929–1933), De «L’Histoire littéraire du 
sentiment religieux en France», à l‘«Archivio Italiano per la Storia della Pièta» 
d’après des documents inédits, Rome, Edizioni di Storia e Letteratura, 1965. 

Dosse, F., Le marcheur blessé, Paris 2002. 

Dubach, A./Campiche, R. J. (Hg.), Jede(r) ein Sonderfall? Religion in der Schweiz. 
Ergebnisse einer Repräsentativbefragung, Zürich 1993. 

Dudon, P., Art., «Jacques Bénigne Bossuet», in: DSp 1, Paris 1937, 1874–1883. 

Dupuy, M., Art. „Jean-Joseph Surin“, in: LThK 9, Freiburg 32000, 1139. 

Dupuy, M., Art. «Jean-Joseph Surin», in: DSp 14, Paris 1990, 1311–1325. 

Dupuy, M., Art. «Spiritualité» 2. La notion de spiritualité, in: DSp 14, Paris 1990, 1160–
1173. 



LITERATURVERZEICHNIS 266 

Dutton, K. R., Poésie et mystique dans l’œuvre d’Henri Bremond, in: Revue d’histoire 
littéraire de la France 70 (1970), 435–444. 

Ein Gespräch mit dem tschechischen Theologen Tomáš Halík über Glauben heute: „Mit 
den Suchenden auf die Suche gehen“, in: Herder Korrespondenz 2 (2013), 69–73. 

Fabre, P.-A., Le temps de prier, in: Bremond, H., Histoire littéraire du sentiment religieux 
en France, depuis la fin des guerres de religion jusqu’à nos jours. Édition intégrale 
sous la direction de F. Trémolières, Bd. 4, Grenoble 2006, 9–24. 

Faculté des Lettres et Sciences Humaines d’Aix, Henri Bremond (1865–1933). Actes du 
colloque d’Aix, Aix-en-Provence 1967. 

Flournoy, Th., Les principes de la psychologie religieuse. Archives de Psychologie 2 
(1903), 33–57. 

Fogazzaro, A., Il Santo, Mailand 1905. 

Fonk, P., Art. „Charles de Condren“, in: LThK 2, Freiburg 31994, 1292. 

Fouilloux, É. (Hg.), Histoire et littérature chez Henri Bremond. Sous la direction de É. 
Fouilloux, textes réunis par F. Trémolières, Grenoble 2009, 47–60. 

Fraling, B., Überlegungen zum Begriff Spiritualität, in: Zeitschrift für Katholische 
Theologie, 92 (1970), 183–198. 

Frank, K.S., Art. „Franz von Sales“ in: LThK 4, Freiburg 31995, 52–54. 

Friedhelm Mennekes im Gespräch mit Arnulf Rainer, in: Thierolf, C. (Hg.), Arnulf Rainer: 
Schriften. Selbstzeugnisse und ausgewählte Interviews, Ostfieldern 2010, 235–246.  

Fries, H., John Henry Newman, in: A. Biesinger/W. Tzscheetzsch (Hg.), Das Geheimnis 
erspüren, zum Glauben anstiften. Für Günter Biemer, Freiburg 1984, 78–84. 

Gabriel, K., Gesellschaft im Umbruch – der Wandel des Religiösen, in: Höhn, H.-J. (Hg.), 
Krise der Immanenz. Religion an den Grenzen der Moderne, Frankfurt a. M. 1996, 
31–49.  

Germain, G., Prière et Poésie, in: Nédoncelle, M. (Hg.), Entretiens sur Henri Bremond, 
Paris 1967, 187–214. 

Gogarten., F. Zwischen den Zeiten, in: Die christliche Welt 34 (1920), H. 24 Sp. 374–378. 

Goichot, E., En marge de la crise moderniste: La correspondance Bremond-von Hügel (A 
la mémoire du P. André Blanchet), in: Revue des Sciences Religieuses 48/3 (1974), 
209–234. 

Goichot, E., Henri Bremond et Alfred Loisy, in: Nédoncelle, M. (Hg.), Entretiens sur 
Henri Bremond, Paris 1967, 227–242. 



LITERATURVERZEICHNIS 267 

Goichot, E., Henri Bremond, historien de la «Faim de Dieu». Choix de textes et prés. par 
F. Trémolières, Grenoble 2006. 

Goichot, E., Henri Bremond, historien du sentiment religieux. Génèse et stratégie d’une 
entreprise littéraire, Paris 1982.  

Goichot, E., Henri Bremond: un historien de la faim de Dieu, in: Bremond, H., Histoire 
littéraire du sentiment religieux en France, depuis la fin des guerres de religion 
jusqu’à nos jours. Édition intégrale sous la direction de F. Trémolières, Bd. 1, 
Grenoble 2006, 13–17. 

Gorday, P.F., Pure love, pure poetry, pure prayer. Life and work of Henri Bremond, 
Eugene, Oregon 2018.  

Gouhier, H., Conclusions, in: Nédoncelle, M. (Hg.), Entretiens sur Henri Bremond, Paris 
1967, 215–226. 

Gräb, W., Einleitung. Individualisierung – Spiritualität – Religion. Transformations-
prozesse auf dem religiösen Feld in interdisziplinärer Perspektive, in: 
Ders./Charbonnier, L. (Hg.), Individualisierung – Spiritualität – Religion. 
Transformationsprozesse auf dem religiösen Feld in interdisziplinärer Perspektive, 
Münster 2008, 9–19. 

Gräb,W., Spiritualität – Die Religion der Individuen, in: Ders/, Charbonnier, L. (Hg.), 
Individualisierung – Spiritualität – Religion. Transformationsprozesse auf dem 
religiösen Feld in interdisziplinärer Perspektive, Münster 2008, 31–44. 

Grabner-Haider, A., Das neue Kulturchristentum, Münster 2002.  

Graf, F. W., Die Wiederkehr der Götter. Religion in der modernen Kultur, München 2004. 

Greisch, J./Neufeld, K./Theobald, Ch., La crise contemporaine. Du modernisme a la crise 
des herméneutiques, Paris 1973. 

Grün, A., Die Seele kennt den Atheismus, in: Ders./Halík, T./Nonhoff, W. (Hg.), Gott los 
werden? Wo Glaube und Unglaube sich umarmen, Münsterschwarzach 2016, 23–
31. 

Grün, A./Halík, T./Nonhoff, W. (Hg.), Gott los werden? Wo Glaube und Unglaube sich 
umarmen, Münsterschwarzach 2016. 

Guideroni–Bruslé, A./Trémolières, F. (textes réunis par), Littérature et spiritualité au 
miroir de Henri Bremond, Grenoble 2012. 

Gujon, P./Salin, D., Henri Bremond et la spiritualité ignatienne, in: Bremond, H., Histoire 
littéraire du sentiment religieux en France, depuis la fin des guerres de religion 
jusqu’à nos jours. Édition intégrale sous la direction de F. Trémolières, Bd. 2, 
Grenoble 2006, 413–443. 



LITERATURVERZEICHNIS 268 

Guy, J.-Cl., Henri Bremond et son commentaire sur les exercices de saint Ignace, in: RAM 
45 (1969), 191–223.  

Haas, A.M., Mystik als Aussage. Erfahrungs-, Denk- und Redeformen christlicher Mystik, 
Frankfurt a. M. 1996.  

Halík, T., Den Atheismus umarmen, in: Grün, A./Halík, T./Nonhoff, W. (Hg.), Gott los 
werden? Wo Glaube und Unglaube sich umarmen, Münsterschwarzach 2016, 33–
53. 

Halík, T., Der Ungläubige in mir – mein Freund, in: Grün, A./Ders./Nonhoff, W. (Hg.), 
Gott los werden? Wo Glaube und Unglaube sich umarmen, Münsterschwarzach 
2016, 147–163. 

Halík, T., Die Religion und der geistlich Suchende Mensch, in: Grün, A./Ders./Nonhoff, 
W. (Hg.), Gott los werden? Wo Glaube und Unglaube sich umarmen, 
Münsterschwarzach 2016, 93–106. 

Halík, T., Geduld mit Gott. Die Geschichte von Zachäus heute, Freiburg 82016. 

Halík, T., Ich will, dass Du bist. Über den Gott der Liebe, Freiburg 2015. 

Halík, T., Nachtgedanken eines Beichtvaters. Glaube in Zeiten der Ungewissheit, Freiburg 
2012. 

Halík, T., Zeit der leeren Kirchen. Von der Krise zur Vertiefung des Glaubens, Freiburg 
2021. 

Heiler, F., Alfred Loisy, der Vater des katholischen Modernismus, München 1947. 

Heimbrock, G., Art. „Religionspsychologie“. II. Praktisch-theologisch, in: TRE XXXIX, 
Berlin 1998, 7–19.  

Henning, C./Murken, S./Nestler, E. (Hg.), Einführung in die Religionspsychologie, 
Paderborn 2003. 

Hentze, B., Art. „Port Royal“, in: LThK 8, Freiburg 31998, 431–432. 

Hervieu-Léger, D., Pilger und Konvertiten. Religion in Bewegung (Religion und 
Gesellschaft 17), Würzburg 2004. 

Heurtebize, B. Art. «Marie de Beauvilliers», in: DSp 1, Paris 1937, 1320–1322. 

Höffner, M., Erfahrungen Heiliger und Menschen. Evagrius Ponticus und Johannes vom 
Kreuz, in: Ordenskorrespondenz 1 (2020), 12–24. 

Hoheisel, K., Art. „Religionspsychologie“. I. Religionswissenschaftlich, in: TRE XXXIX, 
Berlin 1998, 1–7. 

Hoheisel, K., Art. „Religonspsychologie“. I. Religionswissenschaftlich, in: LThK 8, 
Freiburg ³1999, 1968–1069. 



LITERATURVERZEICHNIS 269 

Höhn, H.-J. (Hg.), Krise der Immanenz, Religion an den Grenzen der Moderne, Frankfurt 
a. M. 1996. 

Höhn, H.-J., Einleitung: An den Grenzen der Moderne. Religion – Kultur – Philosophie, 
in: Ders. (Hg.), Krise der Immanenz, Religion an den Grenzen der Moderne, 
Frankfurt a. M. 1996, 7–28. 

Höhn, H.-J., Postsäkular. Gesellschaft im Umbruch – Religion im Wandel, Paderborn 
2007. 

Holm, N.G., Historische Einführung, in: C. Henning/E. Nestler (Hg.), Religion und 
Religiosität zwischen Theologie und Psychologie, Bad Boller Beiträge zur 
Religionspsychologie, (Einblicke. Beiträge zur Religionspsychologie Bd. 1), 
Frankfurt 1998, 15–26. 

Houdard, S., Henri Bremond et la psychologie du sentiment religieux, l’impossible histoire 
d’un «vide mystérieux», in: Guideroni–Bruslé, A./Trémolières, F. (textes réunis 
par), Littérature et spiritualité au miroir de Henri Bremond, Grenoble 2012, 123–
141. 

Houdard, S., Humanisme dévot et ,Histoire littéraire‘, in: Bremond, H., Histoire littéraire 
du sentiment religieux en France, depuis la fin des guerres de religion jusqu’à nos 
jours. Édition intégrale sous la direction de F. Trémolières, Bd. 1, Grenoble 2006, 
23–51. 

Hours, B., Les historiens et l’Histoire littéraire du sentiment religieux, in: Fouilloux, É. 
(Hg.), Histoire et littérature chez Henri Bremond. Sous la direction de É. Fouilloux, 
textes réunis par F. Trémolières, Grenoble 2009, 183–210. 

Huxel, K., Art. „Edwin Diller Starbuck“, in: RGG 7, Tübingen 42000, 1687. 

Huxel, K., Art. „James H. Leuba“, in: RGG 5 Tübingen 42000, 288. 

Il programma dei modernisti 1907, dt.: Programm der italienischen Modernisten, Jena 
1908. 

James, W., Die Vielfalt der religiösen Erfahrung. Mit einem Vorwort von P. Sloterdijk, 
Frankfurt a. M. – Leipzig 1997. 

Joassart, B., Henri Bremond – Hyppolyte Delehaye Correspondance, in: Analecta 
Bollandiana 113 (1995), 365–413. 

Joly, H., La psychologie des saints, Paris ²¹1929. 

Jossua, J.-P., En relisant Bremond, in: Revue des sciences philosophiques et théologiques 
98 (2014), 733–754. 

Juan-Tous, P., Art. „Alumbrados“, in: P. Dinzelbacher (Hg.), Wörterbuch der Mystik, 
Stuttgart ²1998, 15–16. 



LITERATURVERZEICHNIS 270 

Kelly, J.J. (Hg.), The letters of Baron Friedrich von Hügel and Maude D. Petre, Leuven-
Paris-Dudley, MA, 2003. 

Knoblauch, H., Spiritualität und die Subjektivierung der Religion, in: Gräb, 
W./Charbonnier, L. (Hg.), Individualisierung – Spiritualität – Religion. 
Transformationsprozesse auf dem religiösen Feld in interdisziplinärer Perspektive, 
Münster 2008, 45–57. 

Koepp, W., Einführung in das Studium der Religionspsychologie, Tübingen 1920. 

Krumenacker, Y., Henri Bremond et L’École française de spiritualité, in: Chrétiens et 
sociétés 9 (2002), 115–138. 

Kurrus, Th., Art. „Louis Richeôme“, in: LThK 8, Freiburg 1963, 1298. 

Ladous, R., Monsieur Portal et les siens (1855–1926), Paris 1985. 

Laffay, A., L’abbé Bremond suspendu a divinis. En 1909. Le dossier romain de «l’affaire 
Tyrrell», in: Guideroni–Bruslé, A., Trémolières, F. (textes réunis par), Littérature et 
spiritualité au miroir de Henri Bremond, Grenoble 2012, 17–48. 

Lange, E. M., Henri Bremond, Drei Jahre älter, in: Hochland 58 (1965/66), 81–83.  

Lange, E. M., Henri Bremonds Gestalt und Wirkung, in: Hochland 31 (1933), 223–232. 

Laplanche, F., Art. «La notion de ‚science catholique‘: ses origines au début du XIXè 
siècle», in: Revue d’histoire de l’Église de France 74/192 (1988), 63–90. 

Lautenschläger, G., Art. „Jeanne-Marie Bouvière de la Mothe Guyon“, in: LThK 4, 
Freiburg 31995, 122. 

Le Brun, J., Art. „Jacques Bénigne Bossuet”, in: TRE 7, Berlin 1981, 1818–93. 

Le Brun, J., Art. „Jacques Bénigne Bossuet“, in: LThK 2, Freiburg 31994, 612–613. 

Le Brun, J., Expérience religieuse et expérience littéraire, in: M. Tietz/V. Kapp (Hg.), La 
pensée religieuse dans la littérature et la civilisation du XVIIè siècle en France. 
Actes du colloque de Bamberg, Paris-Seattle-Tübingen 1984, 123–146. 

Le Brun, J., Henri Bremond et la «métaphysique des Saints», in: Bremond, H., Histoire 
littéraire du sentiment religieux en France, depuis la fin des guerres de religion 
jusqu’à nos jours. Édition intégrale sous la direction de F. Trémolières, Bd. 3, 
Grenoble 2006, 7–29. 

Le Brun, J., Le grand siècle de la spiritualité française et ses lendemains, in: Histoire 
spirituelle de la France, Bd. 5, Paris 1964, 227–285. 

Le Brun, J., Le secret d’un travail, in: Giard, L. (Hg.), Le voyage mystique. Michel de 
Certeau, Paris 1988, 77–91. 

Le Brun, J., Michel de Certeau, Historien de la Spiritualité, in: RSR 91 (2003), 535–552. 



LITERATURVERZEICHNIS 271 

Le Brun., J., Art. „Marguerite Marie Alacoque”, in: LThK 1, Freiburg, 31993, 313.  

Lebreton, J., Art. «Modernisme», in: Dictionnaire apologétique de la foi catholique 3, Paris 
1928, 591–695.  

Lefèvre, F., Une heure aevc…, 3e série, 5e édition, Paris 1925. 

Loisy, A., Autour d’un petit livre, Paris ²1903. 

Loisy, A., Autres mythes à propos de la religion, Paris 1938. 

Loisy, A., Choses passées, Paris 1913. 

Loisy, A., George Tyrrell et Henri Bremond, Paris 1936. 

Loisy, A., L’Évangile et l’Église, Paris 1902, dt.: Evangelium und Kirche, München 1904. 

Loisy, A., La religion, Paris ²1924. 

Loisy, A., Les mystiques païens et le mystère chrétien, Paris ²1930. 

Loisy, A., Mémoires. Pour servir à l’histoire religieuse de notre temps, 3. Bde., Paris 
1930–1931. 

Loisy, A., Simples réflexions sur le Décret du Saint-Office Lamentabili sane exitu et sur 
l’Encyclique Pascendi dominici gregis, Ceffonds 1908. 

Louis-David, A. (présentées et annotées par), Lettres de George Tyrrell à Henri Bremond. 
Avec une préface de M. Nédoncelle (Etudes Bremondiennes 3), Paris 1971. 

Luckmann, Th., Religion – Gesellschaft – Transzendenz, in: Höhn, H.-J. (Hg.), Krise der 
Immanenz, Religion an den Grenzen der Moderne, Frankfurt a. M. 1996, 112–127. 

Luhmann, N., Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 2000. 

Lyotard. J.-F., Beantwortung der Frage: Was ist postmodern?, in: Engelmann, P. (Hg.), 
Postmoderne und Dekonstruktion. Texte französischer Philosophen der Gegenwart, 
Stuttgart 1990, 33–48. 

Marangon, P., Antonio Fogazzaro e il modernismo, Vicenza 2003. 

Marxer, F., «Cette curiosité des états mystiques qui lui était interdit de vivre.» Claudel, 
Mounier, Maritain, Du Bos lecteurs de Bremond, in: Bremond, H., Histoire 
littéraire du sentiment religieux en France, depuis la fin des guerres de religion 
jusqu’à nos jours. Édition intégrale sous la direction de F. Trémolières, Bd.2, 
Grenoble 2006, 1048–1080. 

Marxer, F., L’abbé Bremond ou la subjectivité entre histoire et métaphysique, in: 
Fouilloux, É. (Hg.), Histoire et littérature chez Henri Bremond. Sous la direction de 
É. Fouilloux, textes réunis par F. Trémolières, Grenoble 2009, 14–46. 



LITERATURVERZEICHNIS 272 

Marxer, F., L’École française: la théologie entre éblouissement théocentrique et faille 
christologique, in: Bremond, H., Histoire littéraire du sentiment religieux en 
France, depuis la fin des guerres de religion jusqu’à nos jours. Édition intégrale 
sous la direction de F. Trémolières, Bd.1, Grenoble 2006, 875–905. 

Mellinghoff-Bourgerie, V., Art. „Franz von Sales“, in: RGG 3, Tübingen 42000, 247–248. 

Mesnard, J., Bremond et Port Royal, in: Faculté des Lettres et Sciences Humaines d’Aix, 
Henri Bremond (1865–1933). Actes du colloque d’Aix, Aix-en-Provence 1967, 95–
106. 

Mesters, G., Art. „Barbe Acarie“, in: LThK 1, Freiburg 1957, 103. 

Metz, J. B., Memoria passionis. Ein provozierendes Gedächtnis in pluralistischer 
Gesellschaft, Freiburg 2006. 

Metz, J.B., Karl Rahner – ein theologisches Leben. Theologie als mystische Biographie 
eines Christenmenschen heute, in: Stimmen der Zeit 192 (1974), 305–316.  

Meures, F., „Er ist nicht hier“. Osterglaube als Teilhabe an der Gottesferne, in: 
Ordenskorrespondenz 1 (2020), 5–11. 

Moisan, C., Henri Bremond et la poésie pure (Bibliothèque des lettres modernes 11), Paris 
1967. 

Molien, A., Art. «Cardinal Pierre de Bérulle», in: DSp 1, Paris 1937, 1539–1581. 

Mounin, G., Une relecture de «la poésie pure», in: Faculté des Lettres et Sciences 
Humaines d’Aix, Henri Bremond (1865–1933). Actes du colloque d’Aix, Aix-en-
Provence 1967, 145–156. 

Nédoncelle, M. (Hg.), Entretiens sur Henri Bremond, Paris 1967. 

Nédoncelle, M., Newman selon Bremond ou le procès d’un procès, in: Nédoncelle, M. 
(Hg.), Entretiens sur Henri Bremond, Paris 1967, 43–68. 

Neuner, P., 100 Jahre nach der Modernismusenzyklika. Das Problem der Dogmen-
geschichte, in: Stimmen der Zeit 9 (2007), 579–592. 

Neuner, P., Der Streit um den katholischen Modernismus, Frankfurt a. M. – Leipzig 2009. 

Neuner, P., Glaubenserfahrung und Vernunft im Schatten des Modernismus, in: Delgado, 
M./Vergauwen, G. (Hg.), Glaube und Vernunft – Theologie und Philosophie. 
Aspekte ihrer Wechselwirkung in Geschichte und Gegenwart, Freiburg 2003, 161–
178. 

Neuner, P., Mystik und Kirche bei Friedrich von Hügel, in: M. Delgado/G. Fuchs (Hg.), 
Die Kirchenkritik der Mystiker. Prophetie aus Gotteserfahrung, Bd. III, Von der 
Aufklärung bis zur Gegenwart, Fribourg – Stuttgart 2006, 83–97. 



LITERATURVERZEICHNIS 273 

Neuner, P., Religion zwischen Kirche und Mystik. Friedrich von Hügel und der 
Modernismus, Frankfurt a. M. 1977. 

Neuner, P., Religiöse Erfahrung und geschichtliche Offenbarung. Friedrich von Hügels 
Grundlegung der Theologie (Beiträge zur ökumenischen Theologie 15), München – 
Paderborn – Wien 1977. 

Neuner, P., Vor 100 Jahren: Einführung des Antimodernisteneides, in: Münsteraner Forum 
für Theologie und Kirche 2010, 1–10. 

Newman, J.H., Entwurf einer Zustimmungslehre, in: Becker, W./ Laros M. u. a. (Hg.), 
John Henry Newman. Ausgewählte Werke, Bd. 7, Mainz 1961.  

Newman, J.H., Über die Entwicklung der Glaubenslehre, in: Becker, W./ Laros M. u. a. 
(Hg.), John Henry Newman. Ausgewählte Werke, Bd. 8, Mainz 1969. 

Nonhoff, W., Von Gott verlassen?, in: Grün, A./Halík, T./Ders. (Hg.), Gott los werden? 
Wo Glaube und Unglaube sich umarmen, Münsterschwarzach 2016, 7–20. 

Oehler, K., Art. „William James“, in: RGG 4, Tübingen 42000, 367. 

Olphe-Galliard, M., Art. „Bremond“, in: LThK 2, Freiburg ²1958, 668. 

Orcibal, J. (publiée et annotée par), Benoît de Canfield, La règle de perfection, Paris 1982.  

Orth, S., Glauben nach dem Traditionsbruch. Einblicke in das Werk von Michel de 
Certeau, in: Herder Korrespondenz 6 (2002), 303–307. 

Otto, R., Das Heilige, Breslau 101923. 

Oury, G.-M., Art. «Marie de l’Incarnation», in: DSp 10, Paris 1980, 487–507. 

Perrin, M.-Th., Laberthonnière et ses amis (Théologie historique 33), Paris 1975. 

Perrin, M.-Th., Laberthonnière et ses amis. L. Birot – H. Bremond – L. Cagnet – E. le Roy, 
Paris 1975. 

Petre, M., Catholicism and Independance. Being Studies in Spiritual Liberty, London 
1907. 

Petre, M., Modernism. Its Failure and Its Fruits, London – Edinburgh 1918. 

Petre, M., My way of faith, London 1937. 

Piny, A., L’Oraison du cœur suivi de Alexandre Piny ou le Maȋtre du pur amour par Henri 
Bremond (Sagesses chrétiennes). Édition établie par D.M. Proton, Paris 2013. 

Piny, A., La clef du pur amour, Paris 1681. 

Plattig, M., Krisen auf dem geistlichen Weg, in: Speyerer Hefte für Spiritualität XI (2005), 
5.  



LITERATURVERZEICHNIS 274 

Polak, R., Spiritualität – neue Transformationen im „religiösen Feld“, in: Gräb, 
W./Charbonnier, L. (Hg.), Individualisierung – Spiritualität – Religion. 
Transformationsprozesse auf dem religiösen Feld in interdisziplinärer Perspektive, 
Münster 2008, 89–109. 

Poulat, E., Bremond et le modernisme, in: Nédoncelle, M. (Hg.), Entretiens sur Henri 
Bremond, Paris 1967, 69–98. 

Poulat, E., Critique et mystique. Autour de Loisy ou la conscience catholique et l’esprit 
moderne, Paris 1984. 

Poulat, E., Histoire, dogme et critique dans la crise moderniste. Postface de A. Dupront, 
Paris 31996. 

Poulat, E., Modernistica. Horizons, physionomies, débats, Paris 1962. 

Poulat, E., Une grande amitié. Loisy et Bremond, in: Ders., Critique et mystique. Autour 
de Loisy ou la conscience catholique et l’esprit moderne, Paris 1984, 71–72. 

Raffin, P., Art. «Alexandre Piny», in: DSp 12, Paris 1985, 1779–1785. 

Rahner, K., Frömmigkeit früher und heute, in: Ders., Schriften zur Theologie Bd. VII, 
Einsiedeln – Zürich – Köln 21971, 11–31. 

Raters-Mohr, M.-L., Art. „William James“, in: LThK 5, Freiburg 31996, 737. 

Ribard, D., La belle morte d’une ouvrière: Bremond, l’histoire littéraire, le témoignage, in: 
Guideroni–Bruslé, A./Trémolières, F. (textes réunis par), Littérature et spiritualité 
au miroir de Henri Bremond, Grenoble 2012, 143–153. 

Ricken, F., Religionsphilosophie (Grundkurs Philosophie 17), Stuttgart 2003. 

Rivière, J., Art. «Modernisme», in: Dictionnaire de Théologie Catholique 10, Paris 1928, 
2009–2047. 

Robic de Baecque, S., «Romans et dévotions au XVIIè siècle», in: Littératures classiques 
39 (Frühjahr 2000). Littérature et religion, hg. von G. Ferreyrolles, 29–49. 

Roure, L., Art. «Mysticisme», in: Dictionnaire de la foi catholique 3, Paris, 41916, 1014–
1024. 

Rundschreiben unseres Heiligsten Vaters Pius X., durch göttliche Vorsehung Papst, über 
die Lehren der Modernisten, (8. September 1907: „Pascendi dominici gregis“), 
Autorisierte Ausgabe (lateinischer und deutscher Text), Freiburg 1907. 

Ryonnais, P., L’anthropologie du croire et la théologie de la faiblesse de croire, in: RSR 91 
(2003), 499–533. 

Sainte-Beuve, Ch.-A., Port Royal. Texte présenté et annoté par M. Leroy, 3 Bde., Paris 
1953–1955. 



LITERATURVERZEICHNIS 275 

Salman, E., Perücke und Kniefall. Denk-und Darstellungsweisen des Barock, in: Theologie 
und Glaube 95 (2005), 347–354. 

Savignano, A., Henri Bremond. Preghiera – poesia e filosofia della religione (Religione e 
filosofia/Centro Internazionale di Studi di Filosofia della Religione 14), Perugia 
1980. 

Savignano, A., Preghiera e poesia. L’esperienza religiosa in Henri Bremond (Teologia e 
spiritualità 4), Padova 2000.  

Schaeffler, R., Der „Modernismus-Streit“ als Herausforderung an das philosophisch-
theologische Gespräch heute, in: Theologie und Philosophie 55 (1980), 514–534. 

Schaeffler, R., Philosophie und katholische Theologie im 20. Jahrhundert, in: Coreth, E. 
u. a. (Hg.), Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. 
Jahrhunderts, Bd. 3, Graz 1987, 49–56. 

Schlauch, C.R., Art. „Granville Stanley Hall“, in: RGG, Tübingen 42000, 1391. 

Schleinzer, A., Die Liebe ist unsere einzige Aufgabe. Das Lebenszeugnis von Madeleine 
Delbrêl, Ostfildern 22015. 

Scholl, N., Wer vertritt den abwesenden Gott?, in: Christ in der Gegenwart 34 (2011).  

Schwedt, H.H, Art. „Pascendi dominici gregis“, in: LThK 7, Freiburg 31998, 1406–1407. 

Serouet, P., Art. «Madeleine de Saint-Joseph», in: DSp 10, Paris 1980, 57–60. 

Siebenrock, R., Art. „Edward Bovery Pusey“, in: LThK 8, Freiburg 31993, 742–743. 

Società internazionale scientifico-religiosa, Il Programma dei Modernisti. Risposta 
all’Enciclica di Pio X ,Pascendi Dominici Gregis‘, Rom 1908. 

Solignac, A., Art. «Spiritualité». 1. Le mot et l’histoire, in: DSp 14, Paris 1990, 1142–
1160. 

Sorrel, Ch., Henri Bremond académicien français, in: Fouilloux, É. (Hg.), Histoire et 
littérature chez Henri Bremond. Sous la direction de É. Fouilloux, textes réunis par 
F. Trémolières, Grenoble 2009,149–170. 

Spadaro, A., Das Interview mit Papst Franziskus, hg. von A.R. Batlogg, Freiburg 2013. 

Stadler, F., Kultur der Digitalität, Berlin 42019. 

Stierle, K., L’homme et l’œuvre. Sainte-Beuves Literaturkritik, in: Barner, W. (Hg.), 
Literaturkritik – Anspruch und Wirklichkeit, Stuttgart, 1989, 185–196. 

Striet, M., Theologie im Zeichen der Coronapandemie. Ein Essay, Ostfildern 2021. 

Tans, J.A.G., Art. „Pierre Bérulle“, in: LThK 2, Freiburg 1958, 285–286. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Karlheinz_Stierle


LITERATURVERZEICHNIS 276 

Taveneaux, R., Préface pour une réédition, in: Bremond, H., Histoire littéraire du 
sentiment religieux en France depuis la fin des guerres de religion jusqu’à nos 
jours, Bd.1, Paris 1967, [A]. 

Theobald, Ch., L’entrée de l’histoire dans l’univers religieux et théologique au moment de 
la crise moderniste, in: Greisch, J./Neufeld, K./Ders., La crise contemporaine. Du 
modernisme à la crise des herméneutiques, Paris 1973, 7–85. 

Theobald, Ch., La «théologie spirituelle». Point critique pour la théologie dogmatique, in: 
NRT (1995), 178–198. 

Theobald, Ch., Maurice Blondel und das Problem der Modernität. Beitrag zu einer 
epistemologischen Standortbestimmung zeitgenössischer Fundamentaltheologie 
(Frankfurter theologische Studien 35), Frankfurt a. M. 1988. 

Thibaudet, A., Autour de la Métaphysique des Saints, in: Revue de Paris vom 1. Januar 
1929, 72–98. 

Thirouin, L., Deux visions de Port Royal: Sainte Beuve et Bremond, in: Fouilloux, É. 
(Hg.), Histoire et littérature chez Henri Bremond. Sous la direction de É. Fouilloux, 
textes réunis par F. Trémolières, Grenoble 2009, 61–101. 

Tietz, M., „Französische Mystik“, in: P. Dinzelbacher (Hg.), Wörterbuch der Mystik, 
Stuttgart ²1998, 172–175. 

Trémolières, F., Approches de l’indicible dans le courant mystique français (Bremond et 
Certeau lecteurs des mystiques), in: Ders., Approches de l’indicible. Etudes 
bremondiennes, Grenoble 2014, 9–46. 

Trémolières, F., Approches de l’indicible. Etudes bremondiennes, Grenoble 2014. 

Trémolières, F., Henri Bremond moderniste? Un état de la question, in: Wolf, H./Schepers, 
J. (Hg.), „In wilder zügelloser Jagd nach Neuem“. 100 Jahre Modernismus und 
Antimodernismus in der katholischen Kirche (Römische Inquisition und 
Indexkongregation Bd. 12), Paderborn –München-Wien-Zürich 2009, 187–220. 

Trémolières, F., L’amour des Lettres et le désir de Dieu: Henri Bremond, historien 
littéraire, in: Fouilloux, É. (Hg.), Histoire et littérature chez Henri Bremond. Sous la 
direction de Étienne Fouilloux, textes réunis par F. Trémolières, Grenoble 2009, 
103–119. 

Trémolières, F., L’histoire littéraire du sentiment religieux de l’abbé Bremond: «l’unique 
exception d’une entreprise ,moderniste’ qui ait réussi ?», in: Ders., Approches de 
l’indicible. Etudes bremondiennes, Grenoble 2014, 109–120. 

Trémolières, F., Note sur Henri Bremond et le „modernisme littéraire“, in: Guideroni–
Bruslé, A./Trémolières, F. (textes réunis par), Littérature et spiritualité au miroir de 
Henri Bremond, Grenoble 2012, 103–144. 



LITERATURVERZEICHNIS 277 

Trémolières, F., Situation de Bremond, in: Bremond, H., Histoire littéraire du sentiment 
religieux en France, depuis la fin des guerres de religion jusqu’à nos jours. Édition 
intégrale sous la direction de F. Trémolières, Bd. 4, Grenoble 2006, 803–830. 

Troeltsch, E., Die Soziallehre der christlichen Kirchen und Gruppen. Gesammelte 
Schriften, Bd. I, Tübingen 1912, Neudruck Aalen 1965. 

Tyrrell, G., Faith of the Millions, London 1900. 

Tyrrell, G., Trough Scylla and Charybdis or the old theology and the new, New York – 
Bombay – Kalkutta 1907. 

Utsch, M., Religionspsychologie. Voraussetzungen, Grundlagen, Forschungsüberblick, 
Stuttgart – Berlin – Köln, 1998. 

Valentin, J., Der Schmerz der gespaltenen Seelen. Einheit und Differenz bei Michel de 
Certeau, in: Orientierung 67 (2003), 234–236. 

Varry, D., L’abbé Henri Bremond au travail, in: Fouilloux, É. (Hg.), Histoire et littérature 
chez Henri Bremond. Sous la direction de É. Fouilloux, textes réunis par F. 
Trémolières, Grenoble 2009, 47–60. 

Venard, M., Histoire littéraire et sociologie historique: deux voies pour l’histoire 
religieuse, in: Faculté des Lettres et Sciences Humaines d’Aix, Henri Bremond 
(1865–1933). Actes du Colloque d’Aix, Aix-en-Provence 1967, 75–86. 

Vincent, F., François de Sales Directeur d’âmes. L’Education de la Volonté, Paris 1923. 

Von Brockhusen, G., Art. „François Fénelon de Salignac de la Mothe“, in: LThK 3, 
Freiburg 31995, 1231–1232. 

Von Harnack, A., Das Wesen des Christentums, Leizig 1900. 

Von Sales, F., Introduction à la vie dévote mise en français contemporain. Une initiation 
pratique à la vie spirituelle. Édition établie par D.-M. Proton, Paris 2007. 

Waach, H., Art. „Jeanne-Françoise Frémyot de Chantal“, in: LThK 2, Freiburg 1958, 1014. 

Waldenfels, H., „Spiritualität“. Zur „Wahrnehmung des Geistes“ und zur „Unterscheidung 
der Geister“, in: M. Böhnke/H. Heinz (Hg.), Im Gespräch mit dem dreieinen Gott. 
Elemente einer trinitarischen Theologie. FS Wilhelm Breuning, Düsseldorf 1985. 

Ward, J., Three novels … Out of Due Time, One Poor Scuple, The Job Secretary, London 
1933. 

Weaver, F.E., Art. «Port Royal», in: DSp 12, Paris 1985, 1931–1952. 

Weismayer, J., Art. „Bremond“, in: LThK 2, Freiburg ³1994, 671–672. 

Weismayer, J., Art. „Humanisme dévot“, in: LThK 5, Freiburg 31996, 319. 



LITERATURVERZEICHNIS 278 

Weismayer, J., Art. „Quietismus“, in: P. Dinzelbacher (Hg.), Wörterbuch der Mystik, 
Stuttgart 21998, 431–432. 

Weiß, O., Aufklärung – Modernismus – Postmoderne. Das Ringen der Theologie um eine 
zeitgemäße Glaubensverantwortung, Regensburg 2017. 

Weiß, O., Kulturkatholizismus. Katholiken auf dem Weg in die deutsche Kultur (1900–
1933), Regensburg 2014. 

Welte, B., Das Licht des Nichts. Von der Möglichkeit religiöser Erfahrung (Schriften zur 
katholischen Akademie Bayern 93), Düsseldorf 1980. 

Werbick, J., In Gottes Ohr? Notizen zu Bittgebet, Theodizee und zum Dialogcharakter des 
Betens, in: Striet, M. (Hg.), Hilft beten? Schwierigkeiten mit dem Bittgebet, 
Freiburg – Basel – Wien 2010, 31–57. 

Wilmer, H., Mystik zwischen Tun und Denken. Ein neuer Zugang zur Philosophie Maurice 
Blondels (Freiburger theologische Studien 150), Freiburg 1992. 

Winkler, U., Kniende Theologie. Eine religionstheologische Besinnung auf eine 
Spiritualität komparativer Theologie, in: F. E. Dobberahn / J. Imhof (Hg.), Wagnis 
der Freiheit. Perspektiven geistlicher Theologie. FS Paul Imhof (Strukturen der 
Wirklichkeit 4), Wambach 2009, 162–198. 

Winling, R., Art. «Théologie», in: DSp 15, Paris 1991, 485–500. 

Wolf, H./Schepers, J. (Hg.), „In wilder zügelloser Jagd nach Neuem“. 100 Jahre 
Modernismus und Antimodernismus in der katholischen Kirche (Römische 
Inquisition und Indexkongregation Bd. 12), Paderborn –München –Wien –Zürich 
2009. 


	Vorwort
	Abkürzungsverzeichnis
	EINLEITUNG: Spiritualität in Zeiten des Übergangs – GEGENWARTSBEZOGEN ANALYSIERT
	1 Zeiten des Übergangs
	1.1 Diese Arbeit handelt von….
	1.2 … der Erfahrung der Absenz Gottes und der Suche nach seiner Präsenz
	1.3 … einem neuen Glaubenstypus
	1.4 … der Spiritualität als Phänomen des Übergangs
	1.5 … Henri Bremonds Rezeption in Frankreich und Deutschland
	1.6 … und geht dabei folgendermaßen vor

	ERSTER TEIL: Spiritualität in Zeiten des Übergangs – MODERNISTISCH TANGIERT
	1 «Toujours la nuit»96F  – Erfahrung der Absenz Gottes im Leben von Henri Bremond
	2 «rangé parmi les suspects123F » – Des Modernismus verdächtig
	2.1 «une image (…) souvent menteuse»135F  – Abgrenzung und Verurteilung
	2.2 «Une Église (…) fragilisée160F » – Modernismus als kirchlich-epistemischer Bruch
	2.3 «le modernisme a été un panier de crabe»175F  – Der Modernismus als heterogenes Phänomen
	2.3.1 «Le christianisme a perdu son sens»183F  – Die Neuausrichtung der christlichen Apologetik
	2.3.2 «les mystiques et nous»192F  – Im Bann der Mystik
	2.3.3 «Quoi donc alors? – ,Cherchons‘»210F  – Gefühl und Erfahrung


	3 «Il n’est pas un moderniste»218F  – Henri Bremond und sein Netzwerk
	3.1 « je n’ai jamais été moderniste»222F  – Henri Bremond und Friedrich von Hügel
	3.2 «attaché à l’Église»239F  – Henri Bremond und George Tyrrell
	3.3 «Il a ramassé les morts et pansé les blessés …»274F  – Henri Bremond und Maurice Blondel
	3.4 «Les hommes sont tout, les idées rien …»288F  – Henri Bremond und Lucien Laberthonnière
	3.5 «Bremond n’a jamais cru aux idées modernistes»294F  – Henri Bremond und Alfred Loisy

	4 «ça y est, le livre est condamné»327F  – Die Indizierung der Sainte Chantal
	5 «à la marge de la société catholique»356F  – Standortbestimmung am Rand der Catholica
	ZWEITER TEIL: Spiritualität in Zeiten des Übergangs – literarisch gewendet
	1 «l’action implicite du Christ364F » – Auf den Spuren der Religionspsychologie
	1.1 «La psychologie religieuse ne fait que naître373F » – Die Anfänge der Religionspsychologie
	1.1.1 «Explorer cette terre vierge391F » – Der Beginn der Religionspsychologie in Frankreich
	1.1.2 «William James poussé dans le concret398F » – Der Gegenstand der Religionspsychologie

	1.2 «C‘est tout un volume de psychologie religieuse qui nous manque407F » – Henri Bremond und sein religionspsychologisches Anliegen
	1.2.1 «l’histoire intime de l‘ȃme»413F  – Das Phänomen der Inquiétude religieuse414F


	2 «sonder une âme»439F  – Auf neuen Wegen zu den Fundamenten der Theologie
	2.1 «On ne comprend bien que ce que l’on aime»443F  – Inhalt und Absicht der Newmanbiographie
	2.2 «Elle repousse ceux qui se trompent de porte»465F  – Glaubenserfahrung als Ausgangspunkt

	3 «Dieu vit en nous»484F  – Frömmigkeitsgeschichte als narrative Analyse
	3.1 «A montrer le mysticisme485F » – Die Genese der Histoire littéraire
	3.2 «il ne s’agit pas de littérature religieuse494F » – Die Titelfindung
	3.3 «récréer une atmosphère spirituelle»515F  – Die Vorgehensweise
	3.4 «la vie mystique»527F  - Der Inhalt
	3.4.1 «tenir sa modeste part dans le concert»535F  – Das 17. Jahrhundert mit neuen Augen sehen
	3.4.2 «La déchirure mystique»545F  – Die Option für das 17. Jahrhundert
	3.4.3 «Le moment d’une rupture»562F  – Das 17. Jahrhundert als Spiegel für das 19. Jahrhundert?

	3.5 «Pourquoi ne pas tout ramener à cette présence de Dieu rayonnante»571F  – Der Duktus der HL
	3.5.1 «Échelle mystique»572F  – Das Vorwort
	3.5.2 «Une doctrine de la vie intérieure»576F  – Die Bände I–IV
	3.5.3 «nous atteignons les plus hauts sommets de la mystique»613F  – Die Bände V–VI
	3.5.4 «La grande synthèse»630F  – Band VII und VIII
	3.5.5 «s’entraîner (…) à bien, à mieux vivre»635F  – Die Bände IX–XI


	4 «La Métaphysique des Saints»645F  – Die Metaphysik der Heiligen
	4.1 «Ce je ne sais quoi»664F  – Die theozentrische Ausrichtung des Gebetes
	4.2 «théocentrisme», «ascétisme», «panhédonisme», «anthropocentrisme»674F  – Ein erstes Abstecken des Terrains
	4.3 «La fine pointe»692F  – Die Verortung des Theozentrismus in der Seelenspitze
	4.4 «L’expérience seule nous ouvre l‘accès»739F  – Die Erfahrung der Mystiker und Mystikerinnen
	4.5 «insaissisable»750F  – Bremond entzieht sich
	4.6 Exkurs: «Ascèse ou prière?»772F  – Bremonds Interpretation der ignatianischen Exerzitien
	4.7 «qui nous retire au fond de nous-mêmes»795F  – Die Quintessenz der Métaphysique des Saints
	4.8 «sans rien sentir (…), mais je vais»813F  – Auf der Suche einer gemeinsamen Erfahrung
	4.9 «tour centrale»828F  – Die Analyse der Métaphysique des Saints durch Michel de Certeau

	5 «Cette expérience, le poète ne peut pas la garder pour lui»868F  – Henri Bremond und die Poésie pure869F
	5.1 «le fluide mystérieux»876F  – Die interpersonelle Komponente der poetischen Erfahrung
	5.2 «Une connaissance qui ne s’exprime pas»890F  – Poetische und mystische Erfahrung
	5.3 «l’activité poétique est une ébauche naturelle et profane de l’activité mystique917F » – Konklusion

	6 «l’expérience mystique n’est pas d’ordre intellectuel»927F  – Das Mystikverständnis von Henri Bremond und Alfred Loisy
	6.1 «c‘est la religion même930F » -  Mystik im Werk Alfred Loisys
	6.2 «le plus grand écrivain ecclésiastique de notre pays.»946F  – Henri Bremonds Mystikverständnis aus der Sicht Alfred Loisys
	6.3 «grands mystiqueurs que nous sommes»953F  – Alfred Loisy aus der Sicht Henri Bremonds
	6.3.1 «Un clerc qui n‘ a pas trahi»967F  – Eine apologetische Verteidigung
	6.3.2 «pas trahi l’Église romaine»973F  – Mystischer und dogmatischer Glaube
	6.3.3 Un clerc qui n’a pas trahi – Verteidigungs- oder Bekenntnisschrift?

	6.4 «cela va au fond»989F  – Ein mystisches Verwandtschaftsverhältnis

	DRITTER TEIL: Spiritualität in Zeiten des Übergangs – ZEITSENSIBEL KONKRETISIERT
	1 Erfahrung …
	1.1 … der Modus der Prozesshaftigkeit
	1.2 … der Modus der Aneignung
	1.3 … der Modus der Inquiétude
	1.4 … der Modus der Unfassbarkeit
	1.5 … der Modus der Universalität
	1.6 … der Modus der Fragilität
	1.7 … der Modus der Gotteskrise
	1.8 … der Modus der offenen Fragen

	2 Eine Spiritualität des Überganges, die …
	2.1 … einen visionären Kern beinhaltet
	2.2 … eine mahnende Funktion einnimmt
	2.3 … sich auf die praeambula fidei von Erfahrung konzentriert
	2.4 … das Verhältnis zur Versprachlichung kritisch beleuchtet
	2.5 … eine moderne religiöse Erfahrung freilegt1100F
	2.6 ... Prozesscharakter hat

	3 In der Spur des Vagabunden – was bleibt von Bremond?
	3.1 Die Suche leben
	3.2 Das Erbe wahren
	3.3 Den neuen Raum eröffnen
	3.4 Die Transformation wahrnehmen
	3.5 Den spirituellen Habitus konkretisieren
	3.6 Die Vermittlung ausbauen
	3.7 Die Dialektik von Anwesenheit und Abwesenheit ausgestalten

	Literaturverzeichnis
	Primärliteratur – Werke von Henri Bremond
	Sekundärliteratur


<<

  /ASCII85EncodePages false

  /AllowTransparency false

  /AutoPositionEPSFiles true

  /AutoRotatePages /All

  /Binding /Left

  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)

  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)

  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)

  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)

  /CannotEmbedFontPolicy /Error

  /CompatibilityLevel 1.4

  /CompressObjects /Off

  /CompressPages true

  /ConvertImagesToIndexed true

  /PassThroughJPEGImages true

  /CreateJobTicket false

  /DefaultRenderingIntent /Default

  /DetectBlends true

  /DetectCurves 0.0000

  /ColorConversionStrategy /sRGB

  /DoThumbnails false

  /EmbedAllFonts true

  /EmbedOpenType false

  /ParseICCProfilesInComments true

  /EmbedJobOptions false

  /DSCReportingLevel 0

  /EmitDSCWarnings false

  /EndPage -1

  /ImageMemory 1048576

  /LockDistillerParams false

  /MaxSubsetPct 100

  /Optimize false

  /OPM 1

  /ParseDSCComments true

  /ParseDSCCommentsForDocInfo true

  /PreserveCopyPage true

  /PreserveDICMYKValues true

  /PreserveEPSInfo true

  /PreserveFlatness true

  /PreserveHalftoneInfo false

  /PreserveOPIComments false

  /PreserveOverprintSettings true

  /StartPage 1

  /SubsetFonts true

  /TransferFunctionInfo /Apply

  /UCRandBGInfo /Remove

  /UsePrologue false

  /ColorSettingsFile ()

  /AlwaysEmbed [ true

  ]

  /NeverEmbed [ true

  ]

  /AntiAliasColorImages false

  /CropColorImages true

  /ColorImageMinResolution 300

  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK

  /DownsampleColorImages true

  /ColorImageDownsampleType /Bicubic

  /ColorImageResolution 300

  /ColorImageDepth -1

  /ColorImageMinDownsampleDepth 1

  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000

  /EncodeColorImages true

  /ColorImageFilter /DCTEncode

  /AutoFilterColorImages true

  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG

  /ColorACSImageDict <<

    /QFactor 0.15

    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]

  >>

  /ColorImageDict <<

    /QFactor 0.15

    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]

  >>

  /JPEG2000ColorACSImageDict <<

    /TileWidth 256

    /TileHeight 256

    /Quality 30

  >>

  /JPEG2000ColorImageDict <<

    /TileWidth 256

    /TileHeight 256

    /Quality 30

  >>

  /AntiAliasGrayImages false

  /CropGrayImages true

  /GrayImageMinResolution 300

  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK

  /DownsampleGrayImages true

  /GrayImageDownsampleType /Bicubic

  /GrayImageResolution 300

  /GrayImageDepth -1

  /GrayImageMinDownsampleDepth 2

  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000

  /EncodeGrayImages true

  /GrayImageFilter /DCTEncode

  /AutoFilterGrayImages true

  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG

  /GrayACSImageDict <<

    /QFactor 0.15

    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]

  >>

  /GrayImageDict <<

    /QFactor 0.15

    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]

  >>

  /JPEG2000GrayACSImageDict <<

    /TileWidth 256

    /TileHeight 256

    /Quality 30

  >>

  /JPEG2000GrayImageDict <<

    /TileWidth 256

    /TileHeight 256

    /Quality 30

  >>

  /AntiAliasMonoImages false

  /CropMonoImages true

  /MonoImageMinResolution 1200

  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK

  /DownsampleMonoImages true

  /MonoImageDownsampleType /Bicubic

  /MonoImageResolution 1200

  /MonoImageDepth -1

  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000

  /EncodeMonoImages true

  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode

  /MonoImageDict <<

    /K -1

  >>

  /AllowPSXObjects false

  /CheckCompliance [

    /PDFA1B:2005

  ]

  /PDFX1aCheck false

  /PDFX3Check false

  /PDFXCompliantPDFOnly true

  /PDFXNoTrimBoxError false

  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [

    0.00000

    0.00000

    0.00000

    0.00000

  ]

  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true

  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [

    0.00000

    0.00000

    0.00000

    0.00000

  ]

  /PDFXOutputIntentProfile (sRGB IEC61966-2.1)

  /PDFXOutputConditionIdentifier ()

  /PDFXOutputCondition ()

  /PDFXRegistryName ()

  /PDFXTrapped /False



  /CreateJDFFile false

  /Description <<

    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F0062006500200050004400460020064A0645064306460020062A06390644064A0645064706270020062306480020064A062C06280020062306460020062A062A06480627064106420020064506390020005000440046002F0041002D00310062060C00200648064506480627063506410627062A002000490053004F00200645064600200623062C06440020062706440627062D062A064106270638002006440645062F06290020063206450646064A0629002006370648064A06440629002F00280623063106340641062900290020062706440648062B062706260642002006270644062506440643062A063106480646064A0629002E00200020064406450632064A062F002006450646002006270644064506390644064806450627062A00200639064600200625064606340627062100200648062B06270626064200500044004600200645062A064806270641064206290020064506390020005000440046002F0041060C0020064A0631062C06490020062706440631062C0648063900200625064406490020062F0644064A064400200627064406450633062A062E062F0645002006270644062E062706350020062806400020004100630072006F006200610074002E00200020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644062A064A0020062A0645002006250646063406270626064706270020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F00620061007400200648002000410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E00300020064806450627002006280639062F0647002E>

    /BGR <FEFF04180437043F043E043B043704320430043904420435002004420435043704380020043D0430044104420440043E0439043A0438002C00200437043000200434043000200441044A0437043404300432043004420435002000410064006F00620065002000500044004600200434043E043A0443043C0435043D04420438002C0020043A043E04380442043E002004420440044F0431043204300020043404300020044104350020043F0440043E043204350440044F04320430044200200438043B043800200434043000200441044A043E0442043204350442044104420432043004420020043D04300020005000440046002F0041002D003100620020002D002000490053004F0020044104420430043D043404300440044200200437043000200434044A043B0433043E04410440043E0447043D043E002004370430043F0430043704320430043D04350020002804300440044504380432043804400430043D043500290020043D043000200435043B0435043A04420440043E043D043D043800200434043E043A0443043C0435043D04420438002E0020041704300020043F043E043204350447043500200438043D0444043E0440043C043004460438044F00200437043000200441044A04370434043004320430043D04350442043E0020043D0430002000500044004600200434043E043A0443043C0435043D04420438002C0020043E04420433043E043204300440044F044904380020043D04300020005000440046002F0041002C00200432043804360442043500200420044A043A043E0432043E0434044104420432043E0442043E0020043704300020043F043E0442044004350431043804420435043B044F0020043D04300020004100630072006F006200610074002E00200421044A04370434043004340435043D043804420435002000500044004600200434043E043A0443043C0435043D044204380020043C043E0433043004420020043404300020044104350020043E0442043204300440044F0442002004410020004100630072006F00620061007400200438002000410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002004380020043F043E002D043D043E043204380020043204350440044104380438002E>

    /CHS <feff4f7f75288fd94e9b8bbe7f6e53ef521b5efa9700898168c067e562165fc5987b7b2654080020005000440046002f0041002d00310062002089c483037684002000410064006f006200650020005000440046002065876863ff0c540e8005662f75355b5065876863957f671f4fdd5b5862165f5268637684002000490053004f0020680751c6300251734e8e521b5efa7b2654080020005000440046002f0041002089c483037684002000500044004600206587686376848be67ec64fe1606fff0c8bf753c29605300a004100630072006f00620061007400207528623763075357300b3002521b5efa7684002000500044004600206587686353ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200020621666f49ad87248672c62535f003002>

    /CHT <feff4f7f752890194e9b8a2d5b9a53ef5efa7acb970089816aa267e562165fc598087b2654080020005000440046002f0041002d003100620020898f7bc47684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef6ff0c5f8c8005662f96fb5b5065874ef69577671f51325b5862165efa7acb6a9468487684002000490053004f00206a196e96300295dc65bc5efa7acb7b2654080020005000440046002f00410020898f7bc476840020005000440046002065874ef676848a737d308cc78a0aff0c8acb53c395b1300a004100630072006f00620061007400204f7f7528800563075357300b30025efa7acb76840020005000440046002065874ef653ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020621666f49ad87248672c958b555f3002>

    /CZE <FEFF0054006f0074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e9002000700072006f006a0064006f00750020006b006f006e00740072006f006c006f00750020006e00650062006f0020006d0075007300ed0020007600790068006f0076006f0076006100740020006e006f0072006d011b002000490053004f0020005000440046002f0041002d00310062002000750072010d0065006e00e9002000700072006f00200064006c006f00750068006f0064006f006200e90020007500630068006f007600e1007600e1006e00ed00200028006100720063006800690076006100630069002900200065006c0065006b00740072006f006e00690063006b00fd0063006800200064006f006b0075006d0065006e0074016f002e0020002000440061006c016100ed00200069006e0066006f0072006d0061006300650020006f0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f00200050004400460020007600790068006f00760075006a00ed006300ed006300680020006e006f0072006d011b0020005000440046002f00410020006e0061006a00640065007400650020007600200075017e00690076006100740065006c0073006b00e900200070015900ed00720075010d006300650020004100630072006f0062006100740075002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006c007a00650020006f007400650076015900ed007400200076002000610070006c0069006b0061006300690020004100630072006f006200610074002000610020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>

    /DAN <feff004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c002000640065007200200073006b0061006c00200074006a0065006b006b00650073002c00200065006c006c0065007200200073006f006d00200073006b0061006c0020006f0076006500720068006f006c006400650020005000440046002f0041002d00310062002c00200065006e002000490053004f002d007300740061006e0064006100720064002000740069006c0020006c0061006e00670074006900640073006f0070007600650062006100720069006e00670020002800610072006b00690076006500720069006e0067002900200061006600200065006c0065006b00740072006f006e00690073006b006500200064006f006b0075006d0065006e007400650072002e00200059006400650072006c006900670065007200650020006f0070006c00790073006e0069006e0067006500720020006f006d0020006f007000720065007400740065006c007300650020006100660020005000440046002f0041002d006b006f006d00700061007400690062006c006500200064006f006b0075006d0065006e007400650072002000660069006e00640065007200200064007500200069002000620072007500670065007200760065006a006c00650064006e0069006e00670065006e002000740069006c0020004100630072006f006200610074002e0020004f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>

    /DEU <feff00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e0020005000440046002f0041002d00310062002d006b006f006d00700061007400690062006c0065006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002e0020005000440046002f0041002d003100620020006900730074002000650069006e0065002000490053004f002d004e006f0072006d0020006600fc0072002000640069006500200041007200630068006900760069006500720075006e006700200065006c0065006b00740072006f006e00690073006300680065007200200044006f006b0075006d0065006e00740065002e0020005700650069007400650072006500200049006e0066006f0072006d006100740069006f006e0065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e0020005000440046002f0041002d00310062002d006b006f006d00700061007400690062006c0065006e0020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002000660069006e00640065006e002000530069006500200069006d0020004100630072006f006200610074002d00480061006e00640062007500630068002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>

    /ESP <feff005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f006200650020007100750065002000730065007200e1006e0020007600650072006900660069006300610064006f00730020006f00200064006500620061006e002000630075006d0070006c0069007200200063006f006e0020005000440046002f0041002d00310062002c00200075006e002000650073007400e1006e006400610072002000490053004f002000700061007200610020006c006100200063006f006e007300650072007600610063006900f3006e002000610020006c006100720067006f00200070006c0061007a006f00200028006100720063006800690076006f002900200064006500200064006f00630075006d0065006e0074006f007300200065006c006500630074007200f3006e00690063006f0073002e002000500061007200610020006f006200740065006e006500720020006d00e1007300200069006e0066006f0072006d00610063006900f3006e00200073006f0062007200650020006c0061002000630072006500610063006900f3006e00200064006500200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00700061007400690062006c0065007300200063006f006e0020005000440046002f0041002c00200063006f006e00730075006c007400650020006c006100200047007500ed0061002000640065006c0020007500730075006100720069006f0020006400650020004100630072006f006200610074002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000710075006500200073006500200063007200650065006e00200070006f0064007200e1006e0020006100620072006900720073006500200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020007900200070006f00730074006500720069006f0072002e>

    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e400740074006500690064002c0020006500740020006c0075007500610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002c0020006d006900640061002000740075006c006500620020006b006f006e00740072006f006c006c0069006400610020007600f500690020006d006900730020007000650061007600610064002000760061007300740061006d00610020007300740061006e00640061007200640069006c00650020005000440046002f0041002d003100620020201300200065006c0065006b00740072006f006f006e0069006c006900730074006500200064006f006b0075006d0065006e0074006900640065002000700069006b00610061006a0061006c0069007300650020007300e40069006c006900740061006d006900730065002000280061007200630068006900760061006c0029002000490053004f0020007300740061006e00640061007200640069006c0065002e00200020004c0069007300610074006500610076006500740020005000440046002f00410020007300740061006e0064006100720064006900670061002000fc00680069006c0064007500760061007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d0069007300650020006b006f0068007400610020006c00650069006100740065002000410064006f006200650020006b006100730075007400750073006a007500680065006e0064006900730074002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500200073006100610062002000610076006100640061002000760061006900640020004100630072006f0062006100740020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e>

    /FRA <feff005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f006200650020005000440046002000710075006900200064006f006900760065006e0074002000ea0074007200650020007600e9007200690066006900e900730020006f0075002000ea00740072006500200063006f006e0066006f0072006d00650073002000e00020006c00610020006e006f0072006d00650020005000440046002f0041002d00310062002c00200075006e00650020006e006f0072006d0065002000490053004f00200070006f007500720020006c006100200063006f006e0073006500720076006100740069006f006e0020006c006f006e0067002d007400650072006d0065002000280061007200630068006900760061006700650029002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000e9006c0065006300740072006f006e00690071007500650073002e00200050006f0075007200200070006c007500730020006400650020006400e9007400610069006c007300200073007500720020006c006100200063007200e9006100740069006f006e00200064006500200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063006f006e0066006f0072006d00650073002000e00020006c00610020006e006f0072006d00650020005000440046002f0041002c00200076006f006900720020006c00650020004700750069006400650020006400650020006c0027007500740069006c0069007300610074006500750072002000640027004100630072006f006200610074002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>

    /GRE <FEFF03A703C103B703C303B903BC03BF03C003BF03B903AE03C303C403B5002003B103C503C403AD03C2002003C403B903C2002003C103C503B803BC03AF03C303B503B903C2002003B303B903B1002003BD03B1002003B403B703BC03B903BF03C503C103B303AE03C303B503C403B5002003AD03B303B303C103B103C603B1002000410064006F006200650020005000440046002003C003BF03C5002003C003C103AD03C003B503B9002003BD03B1002003B503BB03B503B303C703B803BF03CD03BD002003AE002003BD03B1002003C303C503BC03BC03BF03C103C603CE03BD03BF03BD03C403B103B9002003BC03B5002003C403BF0020005000440046002F0041002D00310062002C002003AD03BD03B1002003C003C103CC03C403C503C003BF002000490053004F002003B303B903B1002003C403B703BD002003BC03B103BA03C103BF03C003C103CC03B803B503C303BC03B7002003B403B903B103C603CD03BB03B103BE03B70020002803B103C103C703B503B903BF03B803AD03C403B703C303B70029002003B703BB03B503BA03C403C103BF03BD03B903BA03CE03BD002003B503B303B303C103AC03C603C903BD002E00200020039303B903B1002003C003B503C103B903C303C303CC03C403B503C103B503C2002003C003BB03B703C103BF03C603BF03C103AF03B503C2002003C303C703B503C403B903BA03AC002003BC03B5002003C403B7002003B403B703BC03B903BF03C503C103B303AF03B1002003B503B303B303C103AC03C603C903BD0020005000440046002003C003BF03C5002003C303C503BC03BC03BF03C103C603CE03BD03BF03BD03C403B103B9002003BC03B5002003C403BF002003C003C103CC03C403C503C003BF0020005000440046002F0041002C002003B103BD03B103C403C103AD03BE03C403B5002003C303C403BF03BD002003BF03B403B703B303CC002003C703C103AE03C303B703C2002003C403BF03C50020004100630072006F006200610074002E0020002003A403B1002003AD03B303B303C103B103C603B10020005000440046002003C003BF03C5002003B803B1002003B403B703BC03B903BF03C503C103B303B703B803BF03CD03BD002003B103BD03BF03AF03B303BF03C503BD002003BC03B50020004100630072006F006200610074002003BA03B103B9002000410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002003BA03B103B9002003BD03B503CC03C403B503C103B503C2002003B503BA03B403CC03C303B503B903C2002E>

    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105E705D105D905E205D505EA002005D005DC05D4002005DC05D905E605D905E805EA002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D705D905D905D105D905DD002005D105D305D905E705D4002C002005D005D5002005DB05D005DC05D4002005D405D705D905D905D105D905DD002005DC05E205DE05D505D3002005D105EA05E705DF0020005000440046002F0041002D00310062002C002005EA05E705DF002000490053004F002005DC05E905DE05D905E805D4002805D005D705E105D505DF0029002005E905DC002005DE05E105DE05DB05D905DD002005D005DC05E705D805E805D505E005D905D905DD002E0020002005DC05E705D105DC05EA002005DE05D905D305E2002005E005D505E105E3002005E205DC002005D905E605D905E805EA002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005D105EA05E705DF0020005000440046002F0041002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E0020002005E005D905EA05DF002005DC05E405EA05D505D7002005E705D505D105E605D90020005000440046002005D1002D0020004100630072006F006200610074002005D505D1002D002000410064006F006200650020005200650061006400650072002005DE05D205E805E105D400200035002E0030002005D505DE05E205DC05D4002E>

    /HRV <FEFF004F0076006500200070006F0073007400610076006B00650020006B006F00720069007300740069007400650020006B0061006B006F0020006200690073007400650020007300740076006F00720069006C0069002000410064006F00620065002000500044004600200064006F006B0075006D0065006E007400650020006B006F006A0069002000730065002000740072006500620061006A0075002000700072006F0076006A0065007200690074006900200069006C00690020006D006F00720061006A007500200062006900740069002000730075006B006C00610064006E00690020007300740061006E006400610072006400750020005000440046002F0041002D00310062002C002000490053004F0020007300740061006E006400610072006400750020007A00610020006400750067006F007400720061006A006E006F00200073007000720065006D0061006E006A00650020002800610072006800690076006900720061006E006A0065002900200065006C0065006B00740072006F006E0069010D006B0069006800200064006F006B0075006D0065006E006100740061002E0020005600690161006500200069006E0066006F0072006D006100630069006A00610020006F0020007300740076006100720061006E006A0075002000500044004600200064006F006B0075006D0065006E0061007400610020006B006F006A0069002000730075002000730075006B006C00610064006E00690020007300740061006E006400610072006400750020005000440046002F004100200070006F007400720061017E006900740065002000750020006B006F007200690073006E0069010D006B006F006D002000700072006900720075010D006E0069006B00750020007A00610020004100630072006F006200610074002E0020005300740076006F00720065006E0069002000500044004600200064006F006B0075006D0065006E007400690020006D006F006700750020007300650020006F00740076006F007200690074006900200075002000700072006F006700720061006D0069006D00610020004100630072006F00620061007400200069002000410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002000690020006E006F00760069006A0069006D0020007600650072007A0069006A0061006D0061002E>

    /HUN <FEFF0045007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c002000610020005000440046002f0041002d003100620020006a0065006c0171002c00200065006c0065006b00740072006f006e0069006b0075007300200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200068006f00730073007a00fa007400e1007600fa0020006d0065006701510072007a00e9007300e9007200650020002800610072006300680069007600e1006c00e1007300e10072006100290020006b00690061006c0061006b00ed0074006f00740074002000490053004f002d0073007a00610062007600e1006e0079006e0061006b0020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b006100740020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020005000440046002f0041002d006b006f006d007000610074006900620069006c006900730020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0020006c00e90074007200650068006f007a00e1007300e100760061006c0020006b0061007000630073006f006c0061007400620061006e00200061007a0020004100630072006f006200610074002000660065006c006800610073007a006e00e1006c00f30069002000fa0074006d007500740061007400f3006a0061002000740061007200740061006c006d0061007a00200074006f007600e10062006200690020007400750064006e006900760061006c00f3006b00610074002e002000200041007a002000ed006700790020006c00e90074007200650068006f007a006f007400740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002d0073002000e900730020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006900760061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>

    /ITA <feff005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e006900200070006500720020006c006100200063007200650061007a0069006f006e006500200064006900200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f0062006500200050004400460020006300680065002000760065007200720061006e006e006f00200073006f00740074006f0070006f007300740069002000610020007600650072006900660069006300610020006f00200063006800650020006400650076006f006e006f002000650073007300650072006500200063006f006e0066006f0072006d006900200061006c006c006f0020007300740061006e00640061007200640020005000440046002f0041002d00310062002c00200075006e006f0020007300740061006e0064006100720064002000490053004f00200070006500720020006c006100200063006f006e00730065007200760061007a0069006f006e00650020002d002000610072006300680069007600690061007a0069006f006e00650020002d002000610020006c0075006e0067006f0020007400650072006d0069006e006500200064006900200064006f00630075006d0065006e0074006900200065006c0065007400740072006f006e006900630069002e002000500065007200200075006c0074006500720069006f0072006900200069006e0066006f0072006d0061007a0069006f006e0069002000730075006c006c006100200063007200650061007a0069006f006e006500200064006900200075006e002000500044004600200063006f006e0066006f0072006d006500200061002000740061006c00650020007300740061006e0064006100720064002c002000660061007200650020007200690066006500720069006d0065006e0074006f00200061006c006c0061002000470075006900640061002000640065006c006c0027007500740065006e007400650020006400690020004100630072006f006200610074002e002000c800200070006f00730073006900620069006c006500200061007000720069007200650020006900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>

    /JPN <feff96fb5b50658766f8306e9577671f4fdd5b58ff0830a230fc30ab30a430d67528ff09306e305f3081306e002000490053004f0020898f683c30673042308b0020005000440046002f0041002d003100620020306b6e9662e0305730663044308b304b30693046304b309278ba8a8d3059308b5fc58981304c3042308a307e30593002005000440046002f00410020306b6e9662e03057305f00200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b3064304430668a733057304f306f0020004100630072006f006200610074002030e630fc30b630ac30a430c9309253c2716730573066304f30603055304430024f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f3001004100630072006f0062006100740020307e305f306f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e30593002>

    /KOR <feffc804c7900020bb38c11cc7580020c7a5ae30ac040020bcf4c87400200028ae30b85d0029c7440020c704d55c002000490053004f0020d45cc9000020005000440046002f0041002d00310062b97c0020c900c218d558b294002000410064006f006200650020005000440046b97c0020c791c131d558ae300020c704d5740020c7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c2edc2dcc624002e0020005000440046002f00410020addcc81500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d558ae300020c704d55c0020c790c138d55c0020c815bcf4b2940020004100630072006f0062006100740020c0acc6a90020c124ba85c11cb97c0020cc38c870d558c2edc2dcc624002e0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c10020bc84c804c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>

    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d0069002000730075006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b0075007200690075006f00730020007200650069006b00690061002000740069006b00720069006e00740069002000610072006200610020006b007500720069006500200074007500720069002000610074006900740069006b007400690020005000440046002f0041002d00310062002c00200065006c0065006b00740072006f006e0069006e0069017300200064006f006b0075006d0065006e0074017300200069006c00670061006c00610069006b0069006f00200073006100750067006f006a0069006d006f00200028006100720063006800790076006100760069006d006f0029002000490053004f0020007300740061006e00640061007200740105002e0020004400610075006700690061007500200069006e0066006f0072006d006100630069006a006f0073002c0020006b0061006900700020006b00750072007400690020007300750020005000440046002f00410020007300750064006500720069006e0061006d00750073002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c00200072006100730069007400650020004100630072006f0062006100740020006e006100750064006f0074006f006a006f0020007600610064006f00760065002e0020002000530075006b00750072007400750073002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002000670061006c0069006d006100200061007400690064006100720079007400690020007300750020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006200650069002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>

    /LVI <FEFF004c006900650074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200069007a0076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b0075007200690020006900720020006a01010070010100720062006100750064006100200076006100690020006b0075007200690065006d0020006900720020006a01010061007400620069006c00730074002000490053004f0020007300740061006e00640061007200740061006d0020005000440046002f0041002d00310062002c0020006e006f00640072006f01610069006e006f007400200069006c006700730074006f0161007500200065006c0065006b00740072006f006e00690073006b006f00200064006f006b0075006d0065006e0074007500200075007a0067006c00610062010101610061006e0075005c00610072006800690076011301610061006e0075002e00200050006100700069006c00640069006e0066006f0072006d010100630069006a007500200070006100720020005000440046002f00410020007300740061006e00640061007200740061006d00200061007400620069006c00730074006f01610075002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e0074007500200069007a00760065006900640069002c0020006c016b0064007a0075002c00200073006b006100740069006500740020004100630072006f0062006100740020006c006900650074006f00740101006a006100200072006f006b00610073006700720101006d006100740101002e00200049007a0076006500690064006f0074006f0073002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075007300200076006100720020006100740076011300720074002c00200069007a006d0061006e0074006f006a006f0074002000700072006f006700720061006d006d00750020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006100690020006a00610075006e0101006b0075002000760065007200730069006a0075002e>

    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-bestanden te maken die moeten worden gecontroleerd of die moeten voldoen aan PDF/A-1b, een ISO-standaard voor de langetermijnopslag \(archivering\) van elektronische documenten. Zie voor meer informatie over het maken van PDF/A-compatibele PDF-documenten de Acrobat-gebruikershandleiding. PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)

    /NOR <feff004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200073006b0061006c0020006b006f006e00740072006f006c006c0065007200650073002c00200065006c006c0065007200200073006f006d0020006d00e50020007600e6007200650020006b006f006d00700061007400690062006c00650020006d006500640020005000440046002f0041002d00310062002c00200065006e002000490053004f002d007300740061006e006400610072006400200066006f00720020006c0061006e00670074006900640073006f00700070006200650076006100720069006e00670020002800610072006b00690076006500720069006e0067002900200061007600200065006c0065006b00740072006f006e00690073006b006500200064006f006b0075006d0065006e007400650072002e00200048007600690073002000640075002000760069006c0020006800610020006d0065007200200069006e0066006f0072006d00610073006a006f006e0020006f006d002000680076006f007200640061006e0020006400750020006f007000700072006500740074006500720020005000440046002f0041002d006b006f006d00700061007400690062006c00650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020007300650020006200720075006b00650072006800e5006e00640062006f006b0065006e00200066006f00720020004100630072006f006200610074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>

    /POL <FEFF004b006f0072007a0079007300740061006a010500630020007a00200074007900630068002000750073007400610077006900650144002c0020006d006f017c006e0061002000740077006f0072007a0079010700200064006f006b0075006d0065006e00740079002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b007400f300720065002000620119006401050020007300700072006100770064007a0061006e00650020006c007500620020006d00750073007a010500200062007901070020007a0067006f0064006e00650020007a00200066006f0072006d006100740065006d0020005000440046002f0041002d00310062002020140020007300740061006e00640061007200640065006d002000490053004f0020007a007700690105007a0061006e0079006d0020007a00200064014200750067006f007400650072006d0069006e006f00770079006d002000700072007a006500630068006f0077007900770061006e00690065006d002000280061007200630068006900770069007a00610063006a0105002900200064006f006b0075006d0065006e007400f3007700200065006c0065006b00740072006f006e00690063007a006e007900630068002e0020002000570069011900630065006a00200069006e0066006f0072006d00610063006a00690020006f002000740077006f0072007a0065006e0069007500200064006f006b0075006d0065006e007400f3007700200050004400460020007a0067006f0064006e0079006300680020007a00200066006f0072006d006100740065006d0020005000440046002f00410020007a00610077006900650072006100200050006f0064007201190063007a006e0069006b00200075017c00790074006b006f0077006e0069006b0061002000700072006f006700720061006d00750020004100630072006f006200610074002e00200020005500740077006f0072007a006f006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d0061006300680020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f0062006500200052006500610064006500720020007700200077006500720073006a006900200035002e00300020006f00720061007a002000770020006e006f00770073007a00790063006800200077006500720073006a00610063006800200074007900630068002000700072006f006700720061006d00f30077002e>

    /PTB <feff005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f006200650020005000440046002000710075006500200064006500760065006d00200073006500720020007600650072006900660069006300610064006f00730020006f007500200064006500760065006d002000730065007200200063006f006d00700061007400ed007600650069007300200063006f006d0020006f0020005000440046002f0041002d00310062002c00200075006d0020007000610064007200e3006f002000490053004f002000700072006f0070006f00730074006f0020007000610072006100200070007200650073006500720076006100e700e3006f002000610020006c006f006e0067006f0020007000720061007a006f002000280061007200710075006900760061006d0065006e0074006f002900200064006500200064006f00630075006d0065006e0074006f007300200065006c00650074007200f4006e00690063006f0073002e0020002000500061007200610020006f00620074006500720020006d00610069007300200069006e0066006f0072006d006100e700f50065007300200073006f00620072006500200063006f006d006f00200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00700061007400ed007600650069007300200063006f006d0020006f0020005000440046002f0041002c00200063006f006e00730075006c007400650020006f0020004700750069006100200064006f002000550073007500e100720069006f00200064006f0020004100630072006f006200610074002e002000200044006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f00730020006e006f0020004100630072006f006200610074002000650020006e006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007300750070006500720069006f0072002e>

    /RUM <FEFF005500740069006C0069007A00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006E007400720075002000610020006300720065006100200064006F00630075006D0065006E00740065002000410064006F00620065002000500044004600200063006100720065002000750072006D00650061007A01030020007301030020006600690065002000760065007200690066006900630061007400650020007300610075002000630061007200650020007400720065006200750069006500200073010300200073006500200063006F006E0066006F0072006D0065007A00650020007300740061006E00640061007200640075006C007500690020005000440046002F0041002D00310062002C00200075006E0020007300740061006E0064006100720064002000490053004F002000700065006E00740072007500200070010300730074007200610072006500610020007000650020007400650072006D0065006E0020006C0075006E006700200028006100720068006900760061007200650061002900200064006F00630075006D0065006E00740065006C006F007200200065006C0065006300740072006F006E006900630065002E002000500065006E0074007200750020006D006100690020006D0075006C0074006500200069006E0066006F0072006D006101630069006900200064006500730070007200650020006300720065006100720065006100200064006F00630075006D0065006E00740065006C006F0072002000500044004600200063006F006E0066006F0072006D00650020005000440046002F0041002C00200063006F006E00730075006C0074006101630069002000470068006900640075006C0020006400650020007500740069006C0069007A0061007200650020004100630072006F006200610074002E00200044006F00630075006D0065006E00740065006C00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006F00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006F0062006100740020015F0069002000410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E003000200073006100750020007600650072007300690075006E006900200075006C0074006500720069006F006100720065002E>

    /RUS <FEFF04180441043F043E043B044C043704430439044204350020044D044204380020043F043004400430043C043504420440044B0020043F0440043800200441043E043704340430043D0438043800200434043E043A0443043C0435043D0442043E0432002000410064006F006200650020005000440046002C0020043A043E0442043E0440044B04350020043D0435043E04310445043E04340438043C043E0020043F0440043E04320435044004380442044C00200438043B04380020043A043E0442043E0440044B043500200434043E043B0436043D044B00200441043E043E0442043204350442044104420432043E043204300442044C0020005000440046002F0041002D00310062002C0020044104420430043D04340430044004420443002000490053004F0020043F043E00200434043E043B0433043E04410440043E0447043D043E043C04430020002804300440044504380432043D043E043C044300290020044504400430043D0435043D0438044E0020044D043B0435043A04420440043E043D043D044B044500200434043E043A0443043C0435043D0442043E0432002E00200414043E043F043E043B043D043804420435043B044C043D0443044E00200438043D0444043E0440043C043004460438044E0020043F043E00200441043E043704340430043D0438044E00200434043E043A0443043C0435043D0442043E04320020005000440046002C00200441043E0432043C0435044104420438043C044B0445002004410020005000440046002F0041002C00200441043C002E00200432002004400443043A043E0432043E043404410442043204350020043F043E043B044C0437043E0432043004420435043B044F0020004100630072006F006200610074002E00200421043E043704340430043D043D044B043500200434043E043A0443043C0435043D0442044B00200050004400460020043C043E0436043D043E0020043E0442043A0440044B0442044C002C002004380441043F043E043B044C04370443044F0020004100630072006F00620061007400200438002000410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E00300020043B04380431043E00200438044500200431043E043B043504350020043F043E04370434043D043804350020043204350440044104380438002E>

    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e00ed00760061006a007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f007600200076006f00200066006f0072006d00e100740065002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006d0061006a00fa0020006b006f006e00740072006f006c006f00760061016500200061006c00650062006f0020006d0061006a00fa0020006200790165002000760020007300fa006c00610064006500200073006f0020016100740061006e0064006100720064006f006d0020005000440046002f0041002d00310062002c0020006e006f0072006d0065002000490053004f002000700072006500200064006c0068006f0064006f006200e90020007500630068006f007600e100760061006e006900650020002800610072006300680069007600e1006300690075002900200065006c0065006b00740072006f006e00690063006b00fd0063006800200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002e00200020010e0061006c01610069006500200069006e0066006f0072006d00e10063006900650020006f0020007600790074007600e100720061006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074006f007600200076006f00200066006f0072006d00e1007400650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007600790068006f00760075006a00fa0020016100740061006e006400610072006400750020005000440046002f00410020006e00e1006a00640065007400650020007600200070007200ed00720075010d006b00650020004100630072006f00620061007400200055007300650072002000470075006900640065002e002000200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e0074007900200076006f00200066006f0072006d00e10074006500200050004400460020006a00650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d00650020004100630072006f0062006100740020006100200076002000700072006f006700720061006d0065002000410064006f006200650020005200650061006400650072002c0020007600650072007a0069006900200035002e003000200061006c00650062006f0020006e006f007601610065006a002e>

    /SLV <FEFF005400650020006E006100730074006100760069007400760065002000750070006F0072006100620069007400650020007A00610020007500730074007600610072006A0061006E006A006500200064006F006B0075006D0065006E0074006F0076002000410064006F006200650020005000440046002C0020006B00690020006A006900680020006A0065002000740072006500620061002000700072006500760065007200690074006900200061006C00690020006D006F00720061006A006F0020006200690074006900200073006B006C00610064006E0069002000730020005000440046002F0041002D00310062002C0020007300740061006E0064006100720064006F006D002000490053004F0020007A006100200064006F006C0067006F0072006F010D006E006F00200073006800720061006E006A006500760061006E006A00650020002800610072006800690076006900720061006E006A0065002900200065006C0065006B00740072006F006E0073006B0069006800200064006F006B0075006D0065006E0074006F0076002E0020005A006100200064006F006400610074006E006500200069006E0066006F0072006D006100630069006A00650020006F0020007500730074007600610072006A0061006E006A007500200064006F006B0075006D0065006E0074006F00760020005000440046002C00200073006B006C00610064006E00690068002000730020007300740061006E0064006100720064006F006D0020005000440046002F0041002C0020007300690020006F0067006C0065006A00740065002000750070006F007200610062006E00690161006B006900200070007200690072006F010D006E0069006B0020004100630072006F006200610074002E0020005500730074007600610072006A0065006E006500200064006F006B0075006D0065006E0074006500200050004400460020006A00650020006D006F0067006F010D00650020006F00640070007200650074006900200073002000700072006F006700720061006D006F006D00610020004100630072006F00620061007400200069006E002000410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E003000200074006500720020006E006F00760065006A01610069006D0069002E>

    /SUO <feff004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f0074002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002c0020006a006f0074006b00610020006f006e0020007400610072006b00690073007400650074007400610076006100200074006100690020006a006f006900640065006e0020006f006e0020006f006c00740061007600610020005000440046002f0041002d00310062002d007300740061006e00640061007200640069006e0020006d0075006b00610069007300690061002000280065006c0065006b00740072006f006e0069007300740065006e00200064006f006b0075006d0065006e0074007400690065006e0020007000690074006b00e400610069006b0061006900730065006e0020007300e40069006c007900740079006b00730065006e002000490053004f002d007300740061006e006400610072006400690029002e00200020004c0069007300e40074006900650074006f006a00610020005000440046002f0041002d006d0075006f0074006f0069007300740065006e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074007400690065006e0020006c0075006f006d0069007300650073007400610020006f006e0020004100630072006f0062006100740069006e0020006b00e400790074007400f6006f0068006a00650065007300730061002e00200020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f00690020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a007300730061002000740061006900200075007500640065006d006d0061007300730061002000760065007200730069006f007300730061002e>

    /SVE <feff0041006e007600e4006e006400200064006500730073006100200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e0067006100720020006600f60072002000610074007400200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d00200073006b00610020006b006f006e00740072006f006c006c006500720061007300200065006c006c0065007200200073006f006d0020006d00e50073007400650020006600f6006c006a00610020007300740061006e00640061007200640065006e0020005000440046002f0041002d00310062002c00200065006e002000490053004f002d007300740061006e00640061007200640020006600f600720020006c00e5006e00670074006900640073006200650076006100720061006e006400650020002800610072006b00690076006500720069006e0067002900200061007600200065006c0065006b00740072006f006e00690073006b006100200064006f006b0075006d0065006e0074002e0020004d0065007200200069006e0066006f0072006d006100740069006f006e0020006f006d002000680075007200200064007500200073006b00610070006100720020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d0020006600f6006c006a006500720020007300740061006e00640061007200640065006e0020005000440046002f0041002000660069006e006e00730020006900200061006e007600e4006e00640061007200680061006e00640062006f006b0065006e0020006600f600720020004100630072006f006200610074002e00200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f006200610074002000730061006d0074002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002000760065007200730069006f006e00650072002e>

    /TUR <FEFF0045006C0065006B00740072006F006E0069006B002000620065006C00670065006C006500720069006E00200075007A0075006E0020007300FC00720065006C00690020006B006F00720075006E006D0061007301310020002800610072015F00690076006C0065006D006500290020006900E70069006E002000490053004F0020007300740061006E006400610072006401310020005000440046002F0041002D003100620020006B006F015F0075006C006C006100720131006E0061002000750079006D00610073013100200067006500720065006B0065006E002000760065007900610020006B006F006E00740072006F006C0020006500640069006C006500630065006B002000410064006F006200650020005000440046002000620065006C00670065006C0065007200690020006F006C0075015F007400750072006D0061006B0020006900E70069006E00200062007500200061007900610072006C0061007201310020006B0075006C006C0061006E0131006E002E0020005000440046002F00410020007500790075006D006C00750020005000440046002000620065006C00670065006C0065007200690020006F006C0075015F007400750072006D0061002000680061006B006B0131006E0064006100200064006100680061002000660061007A006C0061002000620069006C006700690020006900E70069006E0020006C00FC007400660065006E0020004100630072006F0062006100740020004B0075006C006C0061006E0131006D0020004B0131006C006100760075007A00750027006E0061002000620061015F0076007500720075006E002E0020004F006C0075015F0074007500720075006C0061006E002000500044004600200064006F007300790061006C0061007201310020004100630072006F006200610074002000760065002000410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E003000200076006500200073006F006E00720061006B00690020007300FC007200FC006D006C0065007200690079006C00650020006100E70131006C006100620069006C00690072002E>

    /UKR <FEFF04120438043A043E0440043804410442043E043204430439044204350020044604560020043F043004400430043C043504420440043800200434043B044F0020044104420432043E04400435043D043D044F00200434043E043A0443043C0435043D044204560432002000410064006F006200650020005000440046002C0020044F043A04560020043D0435043E0431044504560434043D043E0020043F0435044004350432045604400438044204380020043D04300020043204560434043F043E043204560434043D045604410442044C002004300431043E0020044F043A04560020043C0430044E0442044C0020043204560434043F043E04320456043404300442043800200444043E0440043C0430044204430020005000440046002F0041002D00310062002C0020044104420430043D04340430044004420443002000490053004F00200434043B044F00200434043E04320433043E04420440043804320430043B043E0433043E00200437043104350440045604330430043D043D044F0020002804320020043004400445045604320456002900200435043B0435043A04420440043E043D043D0438044500200434043E043A0443043C0435043D044204560432002E00200429043E04310020043E044204400438043C04300442043800200434043E043404300442043A043E0432044300200456043D0444043E0440043C043004460456044E00200449043E0434043E0020044104420432043E04400435043D043D044F0020005000440046002D0434043E043A0443043C0435043D044204560432002C002004410443043C04560441043D0438044500200456043700200444043E0440043C04300442043E043C0020005000440046002F0041002C00200437043204350440043D04560442044C0441044F00200434043E002000AB041F043E044104560431043D0438043A04300020043A043E0440043804410442044304320430044704300020004100630072006F00620061007400BB002E0020042104420432043E04400435043D04560020005000440046002D0434043E043A0443043C0435043D044204380020043C043E0436043D04300020043204560434043A04400438043204300442043800200437043000200434043E043F043E043C043E0433043E044E0020043F0440043E043304400430043C04380020004100630072006F00620061007400200456002000410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E00300020044204300020043F04560437043D04560448043804450020043204350440044104560439002E>

    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents that are to be checked or must conform to PDF/A-1b, an ISO standard for the long-term preservation \(archival\) of electronic documents.  For more information on creating PDF/A compliant PDF documents, please refer to the Acrobat User Guide.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)

  >>

>> setdistillerparams

<<

  /HWResolution [2400 2400]

  /PageSize [612.000 792.000]

>> setpagedevice



