
 

 

 

 

 

 

 

Beyond the Senses through the Senses 

Ästhetische Untersuchungen in einem südindischen Ashram. 

 

 

 

 

Inaugural-Dissertation 

zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie 

an der Ludwig-Maximilians-Universität 

München 
 

 

 

 

 

 

vorgelegt von 

Andrea Claudia Johanna Müller 

aus München 

2022 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Referent: Prof. Dr. Frank Heidemann 

Korreferentin: Prof. Dr. Anne Koch 

Tag der mündlichen Prüfung: 07.02.2019  



 

1 

 

Inhaltsverzeichnis 

Inhaltsverzeichnis ....................................................................................................................... 1 

Abkürzungsverzeichnis .............................................................................................................. 3 

Zur Schreibung ........................................................................................................................... 4 

Vorwort ...................................................................................................................................... 5 

1 Einführung .......................................................................................................................... 7 

1.1 Einleitung ................................................................................................................... 7 

1.2 Begriffe und theoretischer Ansatz ............................................................................ 14 

1.3 Forschungsdesign und Spezifika des Feldes ............................................................ 29 

1.3.1 Forschungsperspektive und Forschungsinteresse ................................................. 29 

1.3.2 Sensory Ethnography ........................................................................................... 31 

1.3.3 Angewandte Methoden und erstelltes Material .................................................... 35 

1.3.4 Zur Situation im Feld ........................................................................................... 39 

1.3.5 Reflexion und Fazit .............................................................................................. 44 

2 Ammas Mikrokosmos ...................................................................................................... 47 

2.1 Die neo-hinduistische Bewegung von Mata Amritanandamayi Ma ........................ 47 

2.1.1 Amma und ‚ihre Kinder‘ ...................................................................................... 47 

2.1.2 Ammas Lehre ....................................................................................................... 52 

2.2 Das Ashram Amritapuri ........................................................................................... 60 

2.2.1 Traditioneller Hintergrund und Geschichte Amritapuris ..................................... 60 

2.2.2 Ankunft ................................................................................................................. 62 

2.2.3 Einführungstour .................................................................................................... 67 

2.2.4 Architektur ........................................................................................................... 75 

2.2.5 ‚Amritapotpourri‘ – die Ashramgemeinschaft ..................................................... 78 

2.2.6 Das Ashramleben – Alltag in Amritapuri ............................................................ 85 

2.3 Körper und Sinnlickeit im Ashramalltag ................................................................. 93 



 

2 

 

2.3.1 Sensescape – Sinnenwelt(en) des Ashrams .......................................................... 93 

2.3.2 Körper(praktiken) ............................................................................................... 106 

2.3.3 Essen ................................................................................................................... 119 

2.3.4 Bewegung ........................................................................................................... 129 

2.3.5 Interpretationen von Schmerz, Leid, Krankheit und Gesundheit ....................... 152 

3 Sadhana – die spirituelle Praxis ..................................................................................... 156 

3.1 Einführung .............................................................................................................. 156 

3.2 Formen des Sadhana in Amritapuri ........................................................................ 164 

3.2.1 Praxis der Verbundenheit ................................................................................... 165 

3.2.2 Darshan ............................................................................................................... 180 

3.2.3 Devi Bhava ......................................................................................................... 195 

3.2.4 Pujas und Homas ................................................................................................ 200 

3.2.5 Klang und Klangpraktiken ................................................................................. 219 

3.2.5.1 Bedeutung von Klang ............................................................................... 219 

3.2.5.2 Klangpraktiken .......................................................................................... 223 

3.2.5.2.1 Mantra- und Namajapa ......................................................................... 223 

3.2.5.2.2 Archana ................................................................................................. 232 

3.2.5.2.3 Bhajan-Singen ...................................................................................... 240 

3.2.5.3 Wirksamkeit .............................................................................................. 248 

3.2.6 Meditation .......................................................................................................... 253 

3.2.7 Seva .................................................................................................................... 268 

4 Conclusio ........................................................................................................................ 280 

5 Literaturverzeichnis ........................................................................................................ 286 

 

  



 

3 

 

Abkürzungsverzeichnis 

 

AT  Ashramtagebuch (=Selbstbeobachtung) (jeweils mit Angabe von Monat und 

Jahr MM/JJ) 

FN  Feldnotiz (jeweils mit Angabe von Monat und Jahr MM/JJ) 

GN  Gesprächsnotiz (jeweils mit Angabe von Monat und Jahr MM/JJ) 

IM  Informationsmaterial des MAM (durchnummeriert von 1 bis 13) 

ISA  Interview Sara (durchnummeriert von 1 bis 3) 

ISW  Interview Swamini Krishnamrita 

IBH  Interview Brahmacharini Bhavamrita 

MAM  Mata Amritanandamayi Mission 

ETW  Embracing The World 

IAM  Integrated Amrita Meditation Technique 

BG  Bhagavad Gita  (BG V.7 = BG Kap. fünf, Vers sieben) 

Br.  Brahmachari 

Bri.  Brahmacharini 

  



 

4 

 

Zur Schreibung 

 

Sanskrit-Begriffe werden in einfacher englischer Umschrift wiedergegeben, da dies der im 

MAM verbreiteten Schreibweise entspricht. 

Sanskrit-Begriffe, die häufiger als zehn Mal im Text erscheinen, werden eingedeutscht (nicht 

kursiv geschrieben und dekliniert), um ein ruhigeres Schriftbild zu gewährleisten. 

Einige englische Ausdrücke werden nicht übersetzt und durchgängig kursiv geschrieben, da 

die deutschen Übersetzungen mangelhaft erscheinen (wie bei ashramite oder mind).   

Eigennamen, Ortsnamen und Götternamen werden nicht kursiv geschrieben. 

  



 

5 

 

Vorwort 

„Beyond the senses through the senses“ – dieses Zitat eines meiner Interviewpartner bringt 

das zentrale Thema vorliegender Arbeit auf den Punkt, nämlich die Rolle der Sinne, der 

sinnlichen Vermittlung und Wahrnehmung in religiösen Ritualen und Praktiken. Dass ich ein 

Zitat eines meiner Informanten als Titel gewählt habe, soll den empirischen Charakter dieser 

Arbeit unterstreichen, deren Ziel ist, die Stimme, die Sicht und Lebenswirklichkeit der 

Menschen, mit denen ich forschen durfte, in den Vordergrund zu heben. 

Die Geschichte vorliegender Arbeit begann im Jahre 2007. Ich erhielt eine Einladung zum 10-

jährigen Abiturtreffen meines Jahrgangs. Kurze Zeit später erreichte mich völlig überraschend 

eine weitere E-Mail von einer ehemaligen Schulfreundin, die ich seit Beendigung der 

Schulzeit völlig aus den Augen verloren hatte. In der Schulzeit war sie eine der wenigen 

Interessensgenossinen, mit der ich meine Vorliebe für Philosophie, und darunter besonders für 

die indische, teilen konnte. Das letzte, was ich vor zehn Jahren von ihr gehört hatte, war denn 

auch, dass sie sich alleine und nur mit einem Rucksack ausgestattet nach Indien aufmachen 

wollte, wie es bereits Zigtausende vor ihr getan hatten, auf der Suche nach Sinn und – wie ich 

hinzufügen möchte – Sinnlichkeit. 

Nun schrieb sie also und teilte mir mit, dass sie seit einigen Jahren in einem Ashram in 

Südindien wohne. Sie käme auch bald nach Deutschland, da sie mit ihrer Guruji auf Reisen 

gehe. Einige Monate später trafen wir uns in der Zenithhalle in München, wo ich das offizielle 

Programm von Mata Amritanandamayi Ma, einer indischen Guru
1
 und Heiligen, von der ich 

zuvor noch nie etwas gehört hatte, besuchte. Anders als alle anderen war ich jedoch nicht 

wegen der Inderin vor Ort, sondern wegen einer unscheinbaren, in einen weißen Sari 

gekleideten ‚Ex-Münchnerin‘. Das Wiedersehen war freudvoll und wir konnten ohne große 

Umschweife an unsere letzte Begegnung vor gut zehn Jahren und unser damaliges 

gemeinsames Interesse anknüpfen. Während ich in all den Jahren bezüglich hinduistischer 

Philosophie eher theoretische Erfahrungen und einige praktische in Yoga und Meditation 

machen konnte, war meine Freundin in der Zwischenzeit zu einer Expertin in gelebter Praxis 

heutiger Hindu-Kultur geworden. Seit sechs Jahren bereits wohnte sie zum damaligen 

Zeitpunkt in Südindien in einem Ashram, gegründet und geleitet von eben jener weiblichen 

Guru, welche kurz „Amma“ (Mutter) genannt wird und mittlerweile eine große internationale 

                                                 
1
 Guru (Skrt.) bezeichnet eine ehrwürdige Person, eine(n) Lehrer(in) oder Meister(in), auch spirituelle Lehrer(in). 

In letzterem Sinne ist die Aufgabe des oder der Guru die Vermittlung religiösen Wissens (Johnson 2010: 135). 

Ausführlicher zum Gurubegriff zum Beispiel Haack 1982. Ich verwende in dieser Arbeit als weibliche Form 

ebenfalls das Wort Guru, das im Sanskrit ein Maskulinum ist, mit weiblichem Artikel (‚die Guru‘). 



 

6 

 

Gefolgschaft hat. Ihre Erzählungen von ihrem dortigen Leben und die Erlebnisse an jenem 

Abend hinterließen in mir starke Eindrücke und bewogen mich zu einer baldigen Reise nach 

Indien. Der Mikrokosmos des Ashrams Amritapuri und das Leben dort wie auch die Art der 

Spiritualität, die dort gelebt wird, strahlten erneut Faszination aus und warfen viele Fragen in 

mir auf. Bald war die Idee geboren, sich der Sache eingehender anzunehmen, und eine 

empirische Arbeit darüber zu verfassen. Innerhalb weniger Wochen entstand das erste Exposé 

und Prof. Dr. Frank Heidemann willigte schnell und unkompliziert ein, das Projekt zu 

betreuen, obwohl wir uns kaum kannten. Die Dinge nahmen ihren Lauf, zwei weitere 

Indienreisen mit längeren Ashramaufenthalten folgten. Insgesamt habe ich seit 2010 ein 

ganzes Jahr in Amritapuri verbracht und konnte so tiefe Einblicke in das dortige Leben, wie 

auch in den Jahreszyklus und die verschiedenen Jahreszeiten, zu denen sich das Ashram und 

Ashramleben jeweils sehr unterschiedlich gestalten, gewinnen. Vorliegende Arbeit ist das 

Resultat meiner intensiven praktischen wie auch theoretischen Auseinandersetzungen.  

Danken möchte ich an dieser Stelle allen Informant_innen, Gesprächspartner_innen und 

Freund_innen in Amritapuri und überall auf der Welt, die mir tiefe, zum Teil sehr persönliche 

Einblicke in ihr Leben und ihre Religiosität gewährt haben und meinem für sie teilweise 

sicherlich lästig erscheinenden Nachfragen mit Geduld und Freundlichkeit begegnet sind.  

Mein Dank gebührt zudem allen, die mich im Laufe dieser Jahre begleitet und unterstützt 

haben durch Anregungen, Gespräche oder Lektorat: Frank Heidemann, Anne Koch, die 

Teilnehmer_innen der Doktorandenkolloquien, Max Lang, Sophia von Lieres, Julia Bayer, 

Sophie Elixhauser, Jennifer Schmaus, Elke Dünisch, Jürgen Fritsche, Guje Kroh, Viktor 

Buchbauer, die Mitarbeiterinnen des Schreibzentrums der Ludwig-Maximilians-Universität 

München, Elsa Nietmann, Karl Schmidt, meine Partnerin Jolene König, meine Familie und 

Freunde. 

Widmen möchte ich diese Arbeit meinen Eltern und Charly – in liebevoller Verbundenheit 

und großer Dankbarkeit über den Tod hinaus. 

  



 

7 

 

1 Einführung 

1.1 Einleitung 

Zu Shivaratri – ‚Shivas Nacht‘ oder ‚Shivas Geburtstag‘, der in ganz Indien mit Fasten, 

Gebeten, Gesängen und Nachtwache gefeiert wird – singt Mata Amritanandamayi Ma oder 

kurz ‚Amma‘,
2
 eine der einflussreichsten lebenden indischen Gurus, einen Bhajan

3
 zu Ehren 

des Gottes Shiva, dessen letzte Strophe folgendermaßen lautet: 

Aham nirvikalpo nirakar rupo 

Vibhur vyapya sarvatra sarvendriyanam 

Sada me samatvam na muktir na bandhah 

Chidananda rupah shivoham shivoham.
4
 

Shiva bekundet in diesem Bhajan explizit, dass er nichts mit den ‚fünf Sinnen‘ zu tun habe, 

sondern jenseits davon existiere, dass er weder Gedanke noch Form sei, kein Wissen innehabe 

oder Praktiken vollziehe, in keinerlei Verbindung stehe mit materiellen Dingen und 

Erfahrungen aller Art oder mit Gefühlen – weder mit Freud noch mit Leid. Vielmehr sei er 

der König eines Reiches jenseits der Sinne und der Sinnlichkeit. 

Aus dem Text könnte man folgern, dass die religiöse Ausrichtung, für die Amma steht, das 

religiöse Leben und die Praxis ihrer in vorliegender Arbeit untersuchten religiösen 

Gemeinschaft wenig mit Körper(lichkeit), Sinnen und Sinnlichkeit zu tun haben. Die 

beobachtbare gelebte Religiosität in jener Gemeinschaft, die als Mata Amritanandamayi Math 

oder kurz MAM
5
 bezeichnet wird und dem ‚Neo-Hinduismus‘

6
 zugerechnet werden kann, 

sieht allerdings etwas anders aus: 

                                                 
2
 ‚Amma‘ bedeutet auf Malayalam, der Sprache des indischen Bundesstaates Kerala, wie auch in vielen anderen 

indischen Sprachen ‚Mutter‘. Ebenso steht der aus dem Sanskrit stammende Begriff ‚Mata‘ für ‚Mutter‘. 
3
 Bhajan (Skrt.) bezeichnet eine Verehrungsform, die mit Musik und Gesang verbunden ist (Fischer-Schreiber 

1986: 36), ein devotionales Lied. 
4
 Es handelt sich um den Bhajan Nirvana Shatakam, den Amma zu Shivaratri 2013 gesungen hat. Auf der 

Homepage von ‚GeetGanga‘, auf welcher der Bhajan auch anzuhören ist, findet sich folgende Übersetzung: „I 

am all pervasive. I am without any attributes, and without any form. I have neither attachment to the world, nor 

to liberation. I have no wishes for anything because I am everything, everywhere, every time, always in 

equilibrium. I am indeed, That eternal knowing and bliss, Shiva, love and pure consciousness.” 

(http://www.geetganga.org/nirvana-shatakam-निर्वाण-षटकम्; zuletzt geprüft am 29.1.22). 
5
 MAM bezeichnet sowohl die von Amma gegründete humanitäre und spirituelle Organisation als auch deren 

Hauptsitz, das Ashram Amritapuri. Ich verwende in dieser Arbeit die Abkürzung MAM für Ammas religiöse 

Organisation und Gemeinschaft. Die Bewegung kann nach Hüwelmeier (2004b) als ‚transnationale religiöse 

Gemeinschaft‘ angesehen werden, denn sie ist in zahlreichen Ländern auf allen Kontinenten aktiv, es existieren 

Hunderte lokaler Gruppen und Dutzende Ashrams und Zentren auf der ganzen Welt. Das Ziel des MAM ist die 

‚materielle und spirituelle Erhebung der Menschheit‘. Seit 2005 ist der MAM von den United Nations (UN) als 

gemeinnützige Nichtregierungsorganisation anerkannt und zur Zusammenarbeit mit den UN berechtigt (vgl. 

https://esango.un.org/irene/?page=viewProfile&type= ngo&nr=2766&section=9; zuletzt geprüft am 18.1.18). 
6
 Die Begriffe ‚Neo-Hinduismus‘ wie auch ‚Hinduismus‘ halte ich für zu verallgemeinernd und diskutabel (vgl. 

Michaels 2012: 28ff.; Rodrigues 2006: 4f.; Satish Chandra Gyan 1980: 3; Steinmann 1986: 10; Flood 1996), 

verwende sie aber in dieser Arbeit, um an wissenschaftliche Diskurse anzuschließen. Zum Selbstverständnis des 

MAM als ‚spirituelle‘ anstatt ‚Hindu‘-Organisation siehe Huffer 2011. 



 

8 

 

Die Halle vibriert von den indischen Instrumenten und Gesängen, die Musik ergreift sofort von mir Besitz 

und lässt mein Herz ‚aufgehen‘. Der Sound der Tablas
7
 dringt geradezu in den Körper ein, man hört ihn 

nicht nur, man spürt ihn im ganzen Körper als Vibration. Der Duft von Räucherwerk und indischem 

Essen hängt in der Luft, überall sind weiße und bunte Saris, Stoffe, Blumengirlanden zu sehen. Eine 

außerordentliche Lebendigkeit schlägt mir in der Halle entgegen, das Leben in seiner vollsten, 

intensivsten Form, ein Sinnenfest! Und ganz vorne, am Ende der Halle, auf einer mit zahlreichen bunten 

Blumengirlanden verzierten Bühne, scharen sich besonders viele Menschen um eine kleine indische Frau 

im weißen Sari, die alle Menschen umarmt, die zu ihr kommen, die einen nach der anderen in ihre Arme 

schließt, was auf riesigen Bildschirmen in der ganzen Halle zu beobachten ist. ‚Gott in lebendiger Form‘ 

wird mir sogleich mitgeteilt von einer Frau in weißem Gewand, als ich mit offenem Mund auf das 

Geschehen starre. All dies katapultiert mich mit einem Schlag aus dem Alltagstrott und ich falle in eine 

etwas entrückte, emotionale, angenehme Stimmung. (FN 11/09) 

Auch Beschreibungen indischer Pujas
8
 gehen in eine ähnliche Richtung. Überhaupt lässt sich 

sagen, dass im indischen Alltag beobachtbare Formen von Religiosität sich äußerst 

sinnenbetont darstellen – erwähnt seien die bilder- und figurenreichen Tempel, die 

zahlreichen farbenfrohen Feste, die Bedeutung des Essens, die Musik und der Einsatz von 

Instrumenten, Glocken oder Muscheln anlässlich der Zeremonien, das obligatorische 

Räucherwerk. Im MAM wird noch ein weiterer Sinn, der in religiöser Praxis und auch in der 

Religionsforschung häufig wenig Beachtung findet, in besonderer Weise angesprochen: der 

Berührungssinn, der körperliche Kontakt vor allem in Form der Umarmung, welche als 

‚Markenzeichen‘ Ammas gilt. 

Ästhetische (im Sinne von ‚sinnlich wahrnehmbare‘) Elemente sind in unterschiedlicher 

Ausprägung und Intensität in allen Religionen und religiösen Praktiken der Welt anzutreffen. 

Hubert Mohr nennt religiöse Zeremonien „soziale Reizfelder“ (Mohr 2000: 620), welche eine 

„Sammlung günstiger Gelegenheiten“ (Gibson nach ebd.) bieten, die Sinne zu erfahren und zu 

erproben. Religionen sind so „in grundlegender anthropologischer Hinsicht Orte sinnlicher 

Erkenntnis“ (ebd.). Denn Religionen haben – wie alle sozialen Phänomene – „ihre Ästhetik“ 

(Kermani 1999: 9): 

Sie sind nicht Ansammlungen schlüssig begründeter Normen, Wertvorstellungen, Grundsätze und 

Lehren, sondern sprechen in Mythen und damit in Bildern, kaum in abstrakten Begriffen, binden ihre 

Anhänger weniger durch die Logik ihrer Argumente als die Ausstrahlung ihrer Träger, die Poesie ihrer 

Texte, die Anziehung ihrer Klänge, Formen, Rituale, ja ihrer Räume, Farben, Gerüche. Die Erkenntnisse, 

auf die sie zurückgehen, werden durch sinnliche Erfahrungen mehr als durch gedankliche Überlegungen 

hervorgerufen, sind ästhetischer eher als diskursiver Art. Die Vorgänge, die ihre Praxis ausmachen, sind 

keine Lehrveranstaltungen, vielmehr Ereignisse, die den Gläubigen physisch nicht weniger als geistig 

bewegen. (ebd.) 

Im Sufismus gehe es laut Jürgen W. Frembgen beispielsweise ganz konkret darum, „alle 

Sinneskanäle zu öffnen“: zu hören, sehen, schmecken und riechen (Frembgen 2013, obwohl 

er von „allen Sinneskanälen“ spricht, erwähnt er nur diese vier). Sinnen- und Körperbetonung 

                                                 
7
 Indische Trommel. 

8
 Der Begriff Puja (Skrt.) bezeichnet ein Verehrungsritual oder einen ‚Gottesdienst‘ (vgl. Fischer-Schreiber 

1986: 297). Verehrt wird ein Abbild (murti; pratima) oder eine bildlose Form des Göttlichen sowie andere 

heilige Gegenstände (vgl. Bühnemann 1988: 29). 



 

9 

 

findet sich auch in neueren Hindu-Bewegungen wie derjenigen des Sri Chinmoy, dessen 

Lehre seine devotees
9
 zu körperlich-sportlichen Extremleistungen anregt wie 24-Stunden-

Läufen oder dem Channel-Triathlon mit Durchschwimmen des Ärmelkanals ohne 

Neoprenanzug.
10

 

Auch im MAM werden Körper und Sinne wie erwähnt stark eingebunden. So erfolgt auf die 

Frage nach den Beweggründen, welche die devotees zur Gefolgschaft von Amma, zur 

religiösen Praxis, zur Teilnahme an Ritualen oder gar zu einem Leben im Ashram
11

 

motivieren, nicht selten eine Antwort, die sinnliches Erleben zum zentralen Thema macht. 

Mal ist es die Musik, mal sind es die Gerüche, oft ist es die Begegnung und der eigentliche 

Darshan
12

 mit Amma, was die devotees fasziniert, berührt, bindet. Es handelt sich dabei um 

‚lebendige‘ ästhetische Erfahrungen und nicht um ‚trockene‘ Theorien (vgl. Kermani 1999, 

2015). 

Eine Besonderheit und vor allem auch ein religionsästhetisch interessantes Konzept 

hinduistischer Lehren, welches uns auch in Amma begegnet, ist das Phänomen der 

Möglichkeit göttlicher Inkarnationen oder avatare. Amma wird von ihren devotees als eine 

derartige Inkarnation angesehen. Laut hinduistischer Lehren kann das Göttliche sich selbst in 

menschlichen Körpern inkarnieren – der Gott Krishna bemerkt hierzu in der Bhagavad Gita
13

: 

„Immer wenn die Weltordnung niedergeht und Unordnung zunimmt, (…) dann schaffe ich 

mich selbst.“ (BG IV.7, von Brück 2008: 35). Als verkörperte Form, Gott im Körper, wird das 

nicht-wahrnehmbare Göttliche wahrnehmbar, und zwar mit allen Sinnen, denn: „Embodiment 

involves all of the senses.“ (Sax 2010: 118). Jenes ‚embodiment‘ betrifft neben menschlichen 

                                                 
9

 Devotee (Engl.) bezeichnet Anhänger_innen einer Glaubensrichtung oder religiösen Organisation, 

Verehrer_innen von Formen des Göttlichen. Ich verwende in dieser Arbeit den englischen Ausdruck, da dieser in 

Ammas internationaler Gefolgschaft geläufig ist, auch unter deutschsprachigen Anhänger_innen, die sich selbst 

als ‚devotees‘ bezeichnen. 
10

 Bei diesem Triathlon werden nach dem Durchschwimmen des Ärnelkanals 300 km mit dem Fahrrad und zwei 

Marathons (jeweils 42 km) absolviert (siehe https://de.srichinmoycentre.org/den-armelkanal-durchschwommen; 

zuletzt geprüft am 30.1.22). 
11

 Ashram oder Ashrama (Skrt) bezeichnet ein „Zentrum für religiöse Studien und Meditation“ (Fischer-

Schreiber 1986: 23), zumeist einen Ort, an welchem spirituell Strebende gemeinsam leben und praktizieren, 

ähnlich einem Kloster. 
12

 Darshan oder Darshana (Skrt., wörtl. ‚Anblick; Anschauen; System‘) bezeichnet die rituelle Betrachtung einer 

Form des Göttlichen, um durch den Anblick Segnung und Läuterung zu erfahren, wie auch die Begegnung mit 

einem oder einer Guru oder Heiligen (vgl. Fischer-Schreiber 1986: 89). 
13

 Die Bhagavad Gita (‚Gesang des Erhabenen‘) ist Teil des indischen Epos Mahabharata und beinhaltet eine 

Unterweisung in Dialogform des Gottes Krishna, die an den Fürstensohn und Krieger Arjuna gerichtet ist und 

die verschiedenen Erlösungswege zum Inhalt hat. Die Entstehung der Schrift wird auf das vierte Jahrhundert v. 

Chr. geschätzt (vgl. Zaehner 1986: 126). 



 

10 

 

Körpern auch andere sinnlich wahrnehmbare Formen (wie den murti
14

 oder heilige Töne), die 

ebenfalls als göttliche Manifestationen betrachtet werden.  

In dieser Arbeit gehe ich davon aus, dass nicht vorrangig diskursiv verhandelte 

Glaubensinhalte, Normen oder Wertsysteme die devotees an Amma und ihre religiöse 

Bewegung binden, sondern sinnliche Erlebnisse, ästhetische Reize und Praktiken (durch 

welche auch Glaubensinhalte und Wertsysteme vermittelt werden). Und derer begegnet in 

Ammas Bewegung eine besondere Dichte, wie im Laufe der folgenden Ausführungen genau 

dargelegt werden wird. Eben diese ‚dichte Ästhetik‘ ist der Fokus vorliegender Arbeit. 

Ästhetisches Design, ‚Sinneslandschaft‘ und Sinnespraktiken sollen beforscht werden, die 

Bandbreite sinnlich-körperlicher Elemente aufgezeigt und ästhetisch-atmosphärisch dicht 

beschrieben werden, ihre Wirkungsweise beleuchtet werden. Auch wird gefragt, wie sie zu 

religiöser Bindung, Wirklichkeitskonstruktion und Sinnstiftung beitragen. 

Die Arbeit soll jedoch nicht auf sinnliche Aspekte reduziert werden. Ein Hauptanliegen dieser 

Studie ist es, die Sinne, sinnliche Wahrnehmung und Erfahrung in eine umfassende, 

‚ganzheitliche‘ ethnografische Forschung zu integrieren (vgl. Bendix 2005). Im Geiste einer 

‚sensorischen Ethnografie‘ soll das religiöse und soziale Leben im Ashram, der dortige Alltag 

und die religiösen Praktiken beschrieben werden. Das bedeutet auch, dass es nicht einen 

Hauptteil gibt, in welchem Sinne und sinnliche Wahrnehmung abgehandelt werden, sondern 

sich ästhetische Aspekte als roter Faden durch die ganze Arbeit ziehen. Die Arbeit will so 

auch dazu beitragen, dass sinnliche Aspekte, Sensorik und Körperwissen integrative Teile 

einer ‚Mainstream-Wissenschaft‘ werden. 

Die Kultur- und Sozialwissenschaften nehmen bereits seit einiger Zeit immer mehr von der 

‚ästhetischen Dimension‘ Kenntnis. Damit gerät auch der Körper – als Handlungs- wie auch 

als Wahrnehmungs- und Erkenntnisinstrument – und mit ihm Körperwissen (vgl. Koch 2007) 

in den Fokus. Denn „es ist der Körper, der wahrnimmt, auch wenn er selten wahrgenommen 

wird und bei guter Gesundheit und normaler Bewegung fast unfühlbar bleibt (daher spürt der 

Gläubige umso stärker angenehme oder unangenehme Meldungen des Körpers)“ (Mohr 2000: 

621). Anne Koch (2007) stellt in ihrer religionsästhetischen Arbeit einige körperbasierte 

Konzepte zur dichteren Beschreibung und Analyse zur Verfügung (darunter Interface, 

prothetische Wahrnehmung oder Körpertonus). 

Die ‚ästhetischen Dinge‘ umgeben uns permanent, wir nehmen sie – bewusst oder unbewusst 

– wahr und sie beeinflussen uns dadurch, ebenfalls häufig unbewusst. Der Sinn einer 

                                                 
14

 Murti bezeichnet ein Bild, Abbild, Manifestation des Göttlichen in einer konkreten Form (Johnson 2010: 210). 



 

11 

 

Forschung, die Ästhetik ins Zentrum des Interesses rückt, schließt daher auch ein, sich 

Unbewusstes bewusst zu machen, Unsichtbares, Unhörbares etc. sichtbar, hörbar zu machen, 

also für ästhetische Formen beziehungsweise die sinnliche Wahrnehmung zu sensibilisieren. 

Dadurch kann nicht nur ein besseres Verständnis des Menschen, seiner Empfindungen und 

seines Verhaltens angestrebt werden. In Anlehnung an Gernot Böhme (1995: 47) kann es die 

Aufgabe, wenn nicht Pflicht, der Geistes- und Sozialwissenschaften sein, für ästhetische 

„Tatsachen“ zu sensibilisieren, denn darin läge auch ein Stück „Aufklärung“ und „mündig“ 

Machen. 

Wie bei empirischen Arbeiten nicht ungewöhnlich, liegt Ästhetik nicht von Anbeginn der 

Forschung an im Fokus. Von den Praktiken der Wirklichkeitskonstruktion ausgehend, 

verändert, oder besser: erweitert sich die Fragestellung während meines Arbeitsprozesses. In 

den Beobachtungen, Selbstbeobachtungen wie auch in Interviews begegnet mir immer wieder 

die Thematik der ‚Ästhetik‘.
15

 Schließlich erscheint das Konzept der „Religionsästhetik“ (zum 

Beispiel Cancik/Mohr 1988) wie gemacht für die Beschreibung des zu untersuchenden 

Feldes, oder besser umgekehrt: Das Feld eignet sich hervorragend, um den durch die 

Religionsästhetik gestellten Fragen nachzugehen, wie später noch ausgeführt wird. 

Die Fokussierung auf Ästhetik und die These, dass sich kulturelle und soziale Institutionen 

oder Konstrukte sehr stark, wenn nicht sogar überwiegend, durch ästhetische Elemente 

definieren, konstruieren, konstituieren und (re-) produzieren, und dass sich umgekehrt in der 

Ästhetik eines sozio-kulturellen Feldes das Normen- und Wertesystem eben jenes sozialen 

Gebildes spiegelt, ist wie gesagt keine neue These. In Bezug auf soziale Institutionen kann auf 

David MacDougall (1999) verwiesen werden. Spezieller hinsichtlich religiöser Institutionen 

hat sich seit Ende der 1980er Jahre die religionswissenschaftliche Subdisziplin der bereits 

erwähnten Religionsästhetik entwickelt, welche sich seither zu einem interdisziplinären 

Forschungsfeld weiterentwickelt und auch von der Ethnologie als Konzept und 

Forschungsansatz aufgegriffen wird (vgl. Münster 2001; Münzel/Streck 2008). Allerdings 

stellt die Betonung der und die Auseinandersetzung mit der menschlichen 

Sinneswahrnehmung prinzipiell keine neue Errungenschaft für die Ethnologie 

beziehungsweise die Kultur- und Sozialwissenschaften dar, denn diese Wissenschaften 

                                                 
15

 Da es sich bei vorliegender Untersuchung um eine Beforschung eines kulturellen Kontextes handelt, dem ich 

als Forschungsperson selbst nicht entstamme, muss die Frage nach der Anwendbarkeit von Begriffen und 

Theorien hinterfragt werden. Ich komme zu dem Schluss, dass der Ästhetikbegriff nach einer Bedeutungsklärung 

reflektiert angewendet werden kann, da mit ihm an Debatten in den europäischen und amerikanischen Sozial- 

und Kulturwissenschaften angeschlossen werden kann (Baumgarten 1986 (1750); Religionsästhetik; Ethnologie 

der Sinne und sensorische Ethnologie; Soziologie der Sinne). 



 

12 

 

können auf eine alte Tradition der Beschäftigung mit den Sinnen und dem Sinnlichen, der 

Integration von Ästhetik in Wissenschaft und Forschung zurückblicken. Bereits Georg 

Simmel (1896; 1908) oder Bronislaw Malinowski (1922) setzen sich mit Ästhetik auseinander 

beziehungsweise beziehen sie in ihre empirischen Forschungen mit ein.
16

 Ein besonderes 

Aufblühen ästhetischer Forschung in der Ethnologie erfolgt dann durch die Etablierung einer 

„Anthropologie der Sinne“ oder „sensorischen Anthropologie“ (Stoller 1989; Howes 1991a 

und b, 2003, 2005; Howes/Classen 2014; Classen 1993, 2005, 2012; Pink 2009).
17

 

Vorliegende Arbeit will wie erwähnt an den durch die Religionsästhetik hervorgerufenen, 

interdisziplinären wissenschaftlichen Diskurs anschließen, womit angesprochen ist, dass 

neben der Ethnologie auch andere Disziplinen zu Wort kommen dürfen und sollen. Das 

Thema der Religionsästhetik befindet sich meines Erachtens an der Schnittstelle zwischen 

Religionswissenschaft, Philosophie, Kultur- und Sozialwissenschaften, wie auch 

(Wahrnehmungs-)Psychologie, Sinnesphysiologie, Neurophysiologie, Neuropsychologie (vgl. 

zum Beispiel Koch 2007). In vorliegender Arbeit ist jedoch die Perspektive der Ethnologie 

federführend.
18

 

Hauptort der Forschung ist das Ashram Amritapuri,
19

 der Hauptsitz von Mata 

Amritanandamayi Ma und des MAM, gelegen ganz im Süden Indiens im Bundesstaat Kerala, 

und in einer Erweiterung auch die weltweit aktive Organisation und Gemeinschaft des 

MAM.
20

 Ashrams sind, wie auch Klöster, besondere Orte, deren Besonderheit vor allem in 

einer mehr oder weniger ausgeprägten Abschottung zur ‚Welt‘ liegt. Sie sind ‚totale 

Institutionen‘ (Goffman 1993: 16), die sich (unter anderem) durch eine durchdachte und in 

                                                 
16

 Das große Interesse anderer Anthropologen des 19. und frühen 20. Jahrhunderts, physische und sensorische 

Charaktereigenschaften zu messen, begründete sich allerdings häufig darauf, die ‚Rassentheorie‘ zu untermauern. 

Europäer wurden mit Geist, Verstand und Vernunft assoziiert und als Gegenbild wurde der Nicht-Europäer oder 

‚Wilde‘ mit Körper(lichkeit), Sinnen und Sinnlichkeit in Verbindung gebracht (vgl. Howes 2003: 4). 
17

 Ausführlicher zu den genannten Ansätzen und der theoretischen Entwicklung sowie wissenschaftspraktischen 

Einbindung des Ästhetikbegriffs siehe Punkte 1.2 und 1.3 dieser Arbeit. 
18

 Howes nennt in einer Kritik an Ingold „the very worst thing anthropologists could do is base their analyses on 

the models of ‘perceptual systems’ proposed by psychologists such as Gibson or philosophers such as Merleau-

Ponty” (Howes 2003: 49f.). In vorliegender Arbeit werden nicht psychologische oder andere Modelle als 

Grundlage der Forschung verwendet; Ergebnisse anderer Disziplinen dienen ab und an lediglich als Inspiration 

oder fruchtbare Fingerzeige. Und Babb stellt die Tatsache, dass Menschen (spirituelle) Erfahrungen haben und 

wie sie diese bewerten, in den Vordergrund, und nicht die Frage nach dem Warum: „What is important is that 

members of the movement have such experiences, and that such experiences are within the realm of plausible 

expectation“ (Babb 1981: 398). 
19

 Damit reiht sich diese Arbeit auch in eine Reihe vieler Studien über Ashrams, Klöster oder ähnliche 

Institutionen ein, die die Anschauungen, Lebenswelten, Wahrnehmungen, Deutungsmuster oder sozialen 

Praktiken der dortigen Akteure untersuchen, wie zum Beispiel Hüwelmeier 2004a, Gyan 1980, Horn 1982. 
20

 Bisherige Veröffentlichungen über Mata Amritanandamayi und den MAM fokussieren auf Gemeinschaften 

von devotees in den USA (Lucia 2014a), auf die Praxis und Rolle des Seva (Lucia 2014b), auf den Guruismus, 

die Ethik des Seva und den Einfluss der ‚Moderne‘ (Warrier 2003a und b, 2005, 2006, 2013) oder auf weibliche 

Entsagende, deren Beweggründe, Lebensentwürfe und Lebensstrategien (Pandya 2017). 



 

13 

 

sich stimmige Ästhetik auszeichnen. Meist sind sie zudem geprägt durch eine feste zeitliche 

und organisatorische Struktur. Gertrud Hüwelmeier sieht eine Besonderheit daher auch im 

„Verzicht auf individuelle Freiheiten“, was für sie „im Widerspruch zur Idee der 

Selbstverwirklichung in der modernen Gesellschaft“ steht (Hüwelmeier 2004a: 9). 

Zweifelsohne erschwert das Leben in Gemeinschaft die Verwirklichung individueller 

Wünsche und Bedürfnisse. Daher ist es durchaus erstaunlich, dass in Amritapuri über 1000 

nicht-indische Bewohner_innen aus Industrienationen wie Deutschland oder den USA sowie 

zum Teil sehr junge Inder_innen und Familien aus modernen Städten wie Mumbai oder Delhi 

leben oder regelmäßige längere Ashramaufenthalte absolvieren. 

Swami Ramakrishnananda bezeichnet das Ashram Amritapuri als „microcosm“ (ebd. 2009: 

63). Das Ashram und im Weiteren die weltweite Community um Amma stellen in der Tat 

eine Art Mikrokosmos oder „Parallelwelt“ (deutsche devotee, GN 12/12) dar. Das „Amma-

Land“ (deutsche devotee, GN 01/14) unterscheidet sich von der Alltagswelt außerhalb des 

Ashrams und weist eine spezifische Kommunikationsweise und ‚Sprache‘ sowie einen 

geteilten Schatz an Werten und Normen, Normalitätsvorstellungen und vielen impliziten 

‚Selbstverständlichkeiten‘ (im Sinne von Alfred Schütz, ebd. 1993) oder Alltagstheorien auf – 

und vor allem eine spezifische Ästhetik. Meines Wissens liegt noch keine wissenschaftliche 

Auseinandersetzung mit der Ästhetik und Atmosphäre jenes ‚Amma-Landes‘ vor, diese Lücke 

möchte vorliegende Arbeit schließen. 

Nach Darlegung der theoretischen Grundlagen und verwendeten theoretischen Ansätze und 

Konzepte (vor allem soziale Ästhetik, Religionsästhetik, Atmosphäre) werden die 

methodische Vorgehensweise offengelegt wie auch reflektiert und Besonderheiten der 

erfolgten Feldforschung herausgestellt. Im ersten Hauptteil werden Amma und ihre religiöse 

Bewegung sowie das Ashram, dessen Bewohner_innen und das Ashramleben vorgestellt, 

wobei besonders auf Körper und Sinnlichkeit im Ashramalltag eingegangen wird. Der zweite 

Hauptteil widmet sich – wiederum unter beonderer Berücksichtigung von Ästhetik und 

Atmosphäre – der spirituellen Praxis des MAM, die sich zwar überwiegend auf traditionelle 

Formen gründet, aber eigene Ausprägungen entwickelt hat. In einem abschließenden Teil 

werden die wichtigsten Ergebnisse der Arbeit noch einmal zusammengefasst. 



 

14 

 

1.2 Begriffe und theoretischer Ansatz 

Der Begriff der Ästhetik ist Gegenstand verschiedenster wissenschaftlicher Disziplinen, 

wobei derselbe Begriff oftmals für unterschiedliche Inhalte verwendet wird und seine 

Bedeutung in wissenschaftlichen Arbeiten bedauerlicherweise oft implizit bleibt. In dieser 

Arbeit wird – entgegen des gängigen Alltagsverständnisses, welches auf die Kant‘sche 

Vorstellung des Schönen und Erhabenen zurückgeht und Ästhetik als Schönheits- und 

Kunstideal begreift – an eine Verwendung des Begriffes angeschlossen, welche sich auf seine 

etymologischen Wurzeln bezieht und ein weites Spektrum sinnlicher Wahrnehmungsweisen 

und -muster sowie Wahrnehmungsformen umfasst, die gesellschaftlich und kulturell geprägt 

sind. Der Begriff will in diesem Sinne letztlich sozio-kulturelle Prozesse, auch im Bereich der 

Religion, beschreiben. 

Der Ursprung des Begriffs der Ästhetik geht auf das Griechische und Aristoteles (384–322 

v.Chr.) zurück, auf dessen Konzept der aisthesis. Alexandra Grieser führt hierzu aus: 

(M)eaning sensory perception, it refers to the larger process of making sense of what is perceived through 

the senses. (…) Against the Platonic distrust of appearances and aesthetic forms (…) Aristotle develops 

aisthêsis as a counterpart of intellectual or rational knowledge (noêsis) and understands perception as an 

interface between sensation and conscious intellectual knowledge. His theory of matter (hulê) and form or 

shape (morphê) is seminal for aesthetic thought. (Grieser 2015: 15)  

Aisthesis bezieht sich auf unsere gesamte sinnliche Erfahrung der Welt wie auch unser 

sensorisches Wissen über sie (Meyer/Verrips 2008: 21), auf ein „knowing through the body” 

(ebd. 22), wobei Aristoteles von fünf verschiedenen Sinnesmodalitäten ausgeht (Sehen, Hören, 

Riechen, Schmecken, Fühlen). Der Ansatz von Aristoteles zielt auf eine „Emanzipation des 

Sinnlichen“ (Münster 2001: 24). Er hat „als erster und mit Beharrlichkeit das Reich des 

Sinnlichen als Reich nicht einer Verschattung, sondern einer originären Gewähr von Sinn 

betrachtet” (Welsch 1987: 27).  

Im 18. Jahrhundert verwendet Alexander Gottlieb Baumgarten den Begriff Ästhetik 

(beziehungsweise aesthetica) in seinem Hauptwerk „Aesthetica“ (1750) und konstituiert 

damit die gleichnamige philosophische Disziplin. Er bezieht sich dabei ebenfalls auf 

Wahrnehmung durch die Sinne oder ‚sinnliches Wissen‘ (vgl. Gaut/Lopes 2005: 255) und 

definiert Ästhetik als „scientia cognitionis sensitivae“, als „Wissenschaft von der sinnlichen 

Erkenntnis“ (Aesthetica § 1, vgl. Baumgarten/Schweizer 1988). Der Begriff der sinnlichen 

Erkenntnis umfasst für Baumgarten (zumindest ursprünglich) gleichzeitig eine rezeptive und 

produktive Bedeutung (vgl. Baumgarten/Schweizer 1983). Ästhetik ist eine Wissenschaft, die 

den Erwerb der sinnlichen Erkenntnis, wie auch ihre Darstellung und den Ausdruck dieser 

Erkenntnis untersucht. Daniel Münster übersetzt Baumgartens Definition zusammenfassend 



 

15 

 

als „Wissenschaft vom Sinnenhaften, von der Sinneswahrnehmung, dem Gedächtnis, der 

Schönheit und den Künsten“ (Münster 2001: 22f.). Auch Baumgarten geht es dabei um ein 

Eigenrecht der sinnlichen Erkenntnis (vgl. Baumgarten/Schweizer 1983). Er stellt die 

„sinnenhafte und sinnliche Erkenntnis (…) neben die rein rationale Logik und wertet diese 

damit gegenüber dem neuzeitlichen Rationalismus auf.“ (Münster 2001: 23). Eine ästhetische 

Erkenntnis ist, wie Kermani ausführt, eine „Erkenntnis durch die Sinne“, die der „deutliche(n) 

Vernunfterkenntnis“ gegenübersteht (Kermani 1999: 12). Laut Schweizer ist mit diesem 

Ansatz auch eine Kritik am rationalen Erkenntnisideal (Baumgarten/Schweizer 1988: IX) 

verbunden. Ästhetik sehe die Aktivität der Sinne nicht als bloßen Reiz und als Material für 

den Verstand, sondern als eine eigenständige Form der Erkenntnis. Sie sei laut Baumgarten 

eine „geistige Tätigkeit“, die er zwar dem „unteren Erkenntnisvermögen“ zurechnet, für die er 

aber eine „eigene, von der Logik (…) unabhängige Wissenschaft“ (ebd. VIIf.) postuliert. 

In der weiteren Begriffsgeschichte entwickelt sich die Ästhetik als eine philosophische 

Disziplin. Allerdings gerät jene ursprüngliche Bedeutsamkeit bald wieder in den Hintergrund 

und Ästhetik wird nach und nach zu einer Wissenschaft über das Schöne und die Philosophie 

der Künste (Meyer/Verrips 2008: 22).
21

 Der Begriff wird eingeschränkt auf die (sinnliche) 

Wahrnehmung von Schönheit verwendet, vor allem im Bereich der Kunst. Vor allem durch 

Kant, der den Begriff in Bezug auf die „Analyse des Geschmacksurteils“ (Münster 2001: 25) 

sowohl in der Kunst als auch in der ‚Natur‘ anwendet (vgl. Gaut/Lopes 2005: 255), setzt sich 

dieser Gebrauch des Begriffes durch. Laut Kant gibt es das ‚absolut Schöne‘, ‚Erhabene‘, 

‚Ästhetische‘, dessen Gesetzmäßigkeiten die Ästhetik erfassen will.
22

 Ästhetik verwandelt 

sich in eine normative Ideologie und eine enge Verbindung zwischen Kunst und Religion 

etabliert sich (vgl. Grieser 2015: 15). Dabei bewegt sich die Erforschung von Ästhetik weg 

von den Sinnen und (materiellen) Körpern hin zu (immateriellem) Geist, Intellekt und 

                                                 
21

 Vgl. hierzu zum Beispiel den Anfang von Hegels „Vorlesungen über die Ästhetik“ (1818): „Diese 

Vorlesungen sind der Ästhetik gewidmet; ihr Gegenstand ist das weite Reich des Schönen, und näher ist die 

Kunst, und zwar die schöne Kunst, ihr Gebiet.“ (Hegel 1980: 37).  
22

 Allerdings bezog sich auch Kant ursprünglich auf den Begriff von Baumgarten. Auch Kant hätte die 

Entwicklung einer Theorie sinnlicher Erkenntnis als Ergänzung zu solchen der Verstandeserkenntnis 

beabsichtigt (Grieser 2015: 2). Durch die Rezeption des Begriffes von Kant durch Hegel oder Vertreter der 

Romantik wurde ‚Ästhetik’ von ihrem epistemologischen Ursprung getrennt. 



 

16 

 

Verstand.
23

 Zur Vormachtstellung des Geistes gesellt sich die Dominanz des Sehsinnes, der 

zum Sinn der Erkenntnis schlechthin avanciert.
24

  

In der neueren (kultur-)wissenschaftlichen Auseinandersetzung wird Ästhetik heute 

überwiegend als Theorie der sinnlichen Wahrnehmung verstanden (unter anderem bei Gernot 

Böhme, oder David MacDougall). Ästhetische Untersuchungen versuchen, ‚ästhetische 

Profile’ oder Designs von Kulturen offenzulegen, in dem Sinne, wie Alexandra Grieser 

formuliert:  

(A)esthetics is used to identify ensembles of forms and styles that characterize a particular culture, era, or 

religion. One can speak of a Buddhist, or an Islamic aesthetic, because religious traditions develop, and 

are distinguished through, the usage of colors and movements, and the buildings, clothes, and arts they 

generate. (…) Aesthetic profiles, as these ensembles can be called, include cultural habits of perception 

and codes by which the members of a certain group give meaning to the sensory expressions they – 

willingly or unwillingly – share. (…) In sum, reconnecting philosophical aesthetics to the sphere of the 

senses and recognizing the interplay between the perception and the construction of reality, aesthetics was 

turned from a normative theory of beauty to a culture-critical concept, and was developed further into an 

instrument of cultural analysis. (ebd. 2015: 15f.)  

Ästhetik in diesem Sinne „might be seen as the key to understanding of how cultures and (…) 

religions work” (Prohl 2015: 11). Für dieses Verständnis ist die Rolle des Körpers und der 

Körperlichkeit bedeutsam und wird seit geraumer Zeit in wissenschaftlichen 

Auseinandersetzungen wieder stärker betont.
25

 Auch Religionsästhetik oder Religionsaisthetik 

hebt die somatische Dimension von Religion hervor, wie später noch ausgeführt wird.
26

  

Anna Grimshaw beispielsweise bemerkt, dass ethnografisches Verständnis gleichermaßen von 

somato-sensorischer Erfahrung herrührt wie auch von beobachtender und intellektueller 

Reflektion beziehungsweise aus einem Wechselspiel der beiden entstehe (vgl. Grimshaw 

2001). Auch Michael Jackson betont die Bedeutung körperlicher Erfahrung, nicht nur für die 

sozialen Akteure, sondern auch für Forschende: „We reflect on our embodied experiences in 

and of the field and how these shape and produce our knowledge in and of the field whilst 

simultaneously acknowledging that ‚words alone can never do justice to experience‘” 

(Jackson 1995: 160). 

                                                 
23

 Hierzu Meyer und Verrips: „(T)he senses and the body were of little or no relevance for the understanding of 

the sensorial and emotional impact of all kinds of imagery and objects, in the sphere of religion, for instance, on 

their beholders. We might call this process the de-sensualization or disembodiment of aesthetics (…). The eye 

became a mind’s eye and the ear a mind’s ear, whereas the rest of the senses were numbed or an-aesthetized.” 

(Meyer/Verrips 2008: 23). 
24

 Ausdruck jener Haltung ist auch die Rede von den ‚höheren‘ (Sehen und Hören) und ‚niederen‘ (Geschmack, 

Geruch, Gespür) Sinnen. Zu jener Entwicklung trug maßgeblich die kulturelle und technologische Entwicklung 

neuer Medien (Buchdruck, Radio, Fotografie et cetera) bei.  
25

 Zum sogenannten body turn und den Wandel des Blicks auf Körper in Kultur- und Geisteswissenschaften vgl. 

zum Beispiel Gugutzer 2006, 2015; Platz 2006. 
26

 Die Rolle des Körpers bleibt jedoch bis heute umstrittener Teil des wissenschaftlichen Diskurses. So stellen 

beispielsweise Kalekin-Fishman und Low die Frage, ob Sinne und sinnliche Wahrnehmung tatsächlich „bodily 

phenomena“ sind und verweisen in diesem Zusammenhang auf die Sapir-Whorf-Hypothese (dies. 2010). 



 

17 

 

In Anlehnung an Maurice Merleau-Ponty kann behauptet werden, dass wir die Welt nicht nur 

durch unsere Augen, sondern mit dem ganzen Körper erfahren (vgl. Meyer/Verrips 2008: 23). 

Merleau-Ponty (zum Beispiel 1958) betont, ausgehend von seiner Beschäftigung mit 

moderner Kunst, die Rolle des Körpers und dass Wahrnehmung an den Körper gebunden und 

von diesem abhängig sei. 

Auf die soziale Bedingtheit von Körper und Wahrnehmung weist bereits Mary Douglas (1981) 

hin. Sie nennt den Körper auch und vor allem ein soziales Gebilde und erklärt die 

Wechselwirkung mit dem ‚physischen‘ Körper und dessen Wahrnehmung.
27

 Somit ist jegliche 

Wahrnehmung des Körpers untrennbar mit dem Sozialen verbunden. Die Gesellschaft 

beeinflusst die Körperwahrnehmung genauso wie letztere wiederum die Wahrnehmung der 

Gesellschaft einschränkt und prägt (vgl. Willis 2007: 75). Der Körper als sozio-kulturelles 

Konstrukt wird dabei nicht nur über Diskurse, sondern vor allem durch die sozialen Akteure 

aktiv in und durch soziale Praktiken konstruiert. Körper wird als ‚Sitz der Sinne‘ zu einem 

zentralen Thema von Ästhetik. Er ist der ‚Ort der (leiblichen) Erfahrung‘. Gleichzeitig ist der 

Körper auch immer Gegenstand sinnlicher Wahrnehmung. 

Körper sind zudem ‚Orte des Wissens’ beziehungsweise wird seit geraumer Zeit die 

„embodied nature of knowledge” (Blake 2011: 2) erkannt. Als ‚Körperwissen‘ kann Wissen 

bezeichnet werden, welches gewissermaßen im Körper gespeichert ist und nur durch 

körperliche Praxis und Erfahrung erlangt werden kann. Es umfasst Körpertechniken und –

routinen sowie körperlich erfahrene Information.
28

 Körperwissen ist oft implizit und schwer 

in Worten auszudrücken. David Howes verweist in diesem Sinne auf das skin knowledge der 

Cashinahua Ostperus, die mit diesem Ausdruck das Wissen der Welt bezeichnen, welches 

über die Haut erfahren wird (Howes 2005b). Seit der Antike gibt es laut Howes eine 

philosophische Tradition, die dem fühlenden Körper Intelligenz zuschreibt. Alle 

Wahrnehmungsorgane sind mit einer Form von Wissen verbunden (ebd. 28). Erst seit der 

Trennung von Körper und Geist (Dualismus) werden körperliche Wissensarten aus dem 

westlichen Denken verdrängt (ebd. 27). Howes stellt zudem fest, dass die Reizarmut in 

                                                 
27

 „Der Körper als soziales Gebilde steuert die Art und Weise, wie der Körper als physisches Gebilde 

wahrgenommen wird; und andererseits wird in der (durch soziale Kategorien modifizierten) physischen 

Wahrnehmung des Körpers eine bestimmte Gesellschaftsauffassung manifest. Zwischen dem sozialen und dem 

physischen Körpererlebnis findet ein ständiger Austausch von Bedeutungsgehalten statt, bei dem sich die 

Kategorien beider wechselseitig stärken.“ (Douglas 1981: 99). Michel Foucault geht noch weiter als Douglas – 

nach ihm bestimmt Gesellschaft nicht nur, wie der physische Körper wahrgenommen wird, sondern auch, was er 

ist, nämlich ein ‚Produkt von Gesellschaft‘ (vgl. Gugutzer 2006) oder ein „Effekt strategischer Macht-Wissens-

Praktiken“ (Kammler 2008: 266; siehe auch Turner 2012: 82ff.). 
28

 Keller und Meuser definieren Körperwissen sowohl als Wissen über den Körper wie auch als Wissen des 

Körpers (ebd. 2011: 12). 



 

18 

 

modernen städtischen Umgebungen Körpererfahrung und somit auch Köperwissen 

beeinflussen, denn die Städte sind so konzipiert, dass sie wenig Einfluss auf unsere Haut 

nehmen. Straßen sind beispielsweise überwiegend frei von Hindernissen, es begegnen 

vornehmlich flache, weiche Wände und Böden, stille Luft oder neutrale Temperaturen (ebd. 

28f.). Wir würden uns selbst vom Untergrund, von der Erde distanzieren, denn üblicherweise 

würde nur mit Schuhwerk auf dem Boden gegangen, nur in speziellen Settings würde auch 

auf dem Boden gesessen oder gelegen (wie am Strand oder beim Camping). Nur Kinder oder 

Gärtner_innen hätten vollen Kontakt mit dem Untergrund (ebd. 27ff.).  

Laut Koch wird mit Körperwissen eine neue Beschreibungsebene eingeführt, die zwischen 

dem physiologischen Körper und dem Körper als natürlichem Symbol liegt, „zwischen der 

Beschreibung eines rein physiologischen Körpers einerseits und andererseits einem 

semiotisierten Körper als ‚natürlichem Symbol‘, der aus seiner ewigen Verweisstruktur nicht 

herauskommt.“ (Koch 2007: 203). Theorien über die sinnlichen und körperlichen Aspekte von 

Wissen stellen laut Grieser diejenigen dar, welche in zeitgenössischen Studien der Ästhetik 

von Kulturen am meisten Einfluss haben (Grieser 2015: 16). 

Ästhetik im hier verstandenen Sinne durchdringt und prägt alle Phänomene und Erfahrungen, 

alle Habitusformen, Räume, Dinge und Artefakte, kulturellen Techniken und Praktiken und 

auch alle Theorien und Philosophien. Umgekehrt ist jegliche Wahrnehmung oder Ästhetik 

kulturell überformt. Diese soziale und kulturelle Prägung, Wirkung und Funktion von 

Ästhetik wurde lange Zeit verkannt, weshalb Ästhetik in den Sozial- und 

Kulturwissenschaften ein zu wenig beachtetes Thema blieb. Ausnahmen gab es freilich, so 

beispielsweise Georg Simmel, der in seinem „Exkurs über die Soziologie der Sinne“ (Simmel 

1908: 646-665) treffende Beobachtungen zur (soziologischen) Wirkung und Funktion der 

Sinne anführt, auch in Bezug auf Religion.
29

 Simmel plädiert dafür, „die zarten, 

unscheinbaren Fäden, die sich zwischen Mensch und Mensch spinnen (…) nicht länger der 

Beachtung für unwert“ zu halten, „wenn man das Gewebe der Gesellschaft nach seinen 

erzeugenden, formgebenden Kräften begreifen will“ (Simmel/Lichtblau 2009: 127). Er stellt 

die sinnliche Wahrnehmung an den Anfang jeglicher Interaktion, aus welcher heraus erst 

Gemeinschaft, Gesellschaft und soziale Realität entstehen können:  

Sie (die Untersuchung, Anm. A.M.) will den Bedeutungen nachgehen, die die gegenseitige sinnliche 

Wahrnehmung und Beeinflussung für das Zusammenleben der Menschen, für ihr Miteinander, 

                                                 
29

 Für eine aktuelle „Soziologie der Sinne“ stehen zum Beispiel Barlösius (2000) oder Vannini et al. (2012). 

Allerdings gilt auch für die Soziologie, dass Ästhetik in Forschung und Theoriebildung allzu oft zu wenig bis gar 

nicht berücksichtigt wurde und wird. Als große Ausnahme werden neben Simmel auch Berger und Luckmann 

genannt (zum Beispiel von Largey und Watson 1972). 



 

19 

 

Füreinander, Gegeneinander, besitzt. Daß wir uns überhaupt in Wechselwirkungen verweben, hängt 

zunächst davon ab, daß wir sinnlich aufeinander wirken (…) (J)eder Sinn liefert nach seiner Eigenart 

charakteristische Beiträge für den Aufbau der vergesellschafteten Existenz, den Nuancierungen seiner 

Eindrücke entsprechen Besonderheiten der sozialen Beziehung, das Überwiegen des einen oder des 

anderen Sinns in der Berührung der Individuen verleiht oft dieser Berührung eine sonst nicht herstellbare 

soziologische Färbung. (ebd. 116) 

Simmel untersucht die Eigenschaften der drei für ihn wichtigsten Sinne bezüglich 

gesellschaftlicher Interaktion. Dem Auge spricht er eine „völlig einzigartige soziologische 

Leistung“ (ebd. 117) zu. Er identifiziert den Sehsinn als den Sinn der Wechselbeziehung, 

denn durch den Blickkontakt läge immer eine „Verknüpfung und Wechselwirkung der 

Individuen, die in dem gegenseitigen Sichanblicken liegt“ (ebd.), also eine gleichzeitig 

reziproke zwischenmenschliche Beziehung vor. Dabei weist er auch auf eine Zusammenarbeit 

der verschiedenen Sinne hin. Im Allgemeinen würde das, was von einem Menschen gesehen 

wird, durch das interpretiert, was von ihm gehört wird, während der umgekehrte Fall seltener 

auftreten würde. Deshalb sei „der, der sieht ohne zu hören, sehr viel verworrener, ratloser, 

beunruhigter als der, der hört, ohne zu sehen“ (ebd. 120). Eine „Ausgleichung dieser 

Leistungsdifferenz der Sinne“ läge in der „sehr viel stärkeren Erinnerungsfähigkeit für das 

Gehörte gegenüber der für das Gesehene.“ (ebd.). Das Ohr sei darüber hinaus das 

„schlechthin egoistische Organ, das nur nimmt, aber nicht gibt“ (ebd. 122). Reziprozität 

erfolge nur zusammen mit dem Sprechen. Gleichzeitig aber betont er die sozialen und 

sozialisierenden Eigenschaften des Hörens: „Unter gewöhnlichen Umständen können 

überhaupt nicht allzuviel Menschen einen und denselben Gesichtseindruck haben, dagegen 

außerordentlich viele denselben Gehörseindruck.“ (ebd. 123). Dies schließe „soziologisch ein 

Konzertpublikum in eine unvergleichlich engere Einheit und Stimmungsgemeinsamkeit 

zusammen als die Besucher eines Museums.“ (ebd.). Den Geruchssinn hingegen bezeichnet 

Simmel als den „dissoziierenden Sinn“ (ebd. 126), da er repulsive Reaktionen fördere. Soziale 

Unterschiede werden häufig über Gerüche konstruiert oder untermauert (beispielsweise über 

Zuordnung gewisser Gerüche zu sozialen Gruppen). Allerdings lässt auch Simmel die sozio-

kulturelle Prägung des Sinnengebrauchs unberücksichtigt (vgl. Münster 2001: 98). 

Ab den 1950er Jahren entstehen in den USA vermehrt einige Arbeiten, die die Sinne zum 

Thema machen (zum Beispiel Hall 1966, Carpenter 1973 und 1994) und die kulturelle 

Bedingtheit der sinnlichen Wahrnehmungsprozesse und deren Bedeutung erkennen: „(P)eople 

of different cultures not only speak different languages, but what is possibly more important, 

inhabit different sensory worlds“ (Hall 1966: 2; Herv. i. Orig.). Seit den 1980er Jahren 

schließlich wird Ästhetik von Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern unterschiedlichster 



 

20 

 

Disziplinen parallel verstärkt wiederentdeckt, in Forschung und Reflexion stärker mit 

einbezogen und es entsteht eine Fülle an Literatur zu diesem Thema.
30

  

Eine der ersten Arbeiten in der Ethnologie, die Ästhetik im hier verstandenen Sinne 

berücksichtigt, ist Malinowskis Werk über den ‚Kula Ring‘, in der er Kula nicht nur abbildet, 

sondern auch ‚hört‘ und ‚riecht‘ (ebd. 2002). Im Allgemeinen werden jedoch die Sinne in den 

frühen Ethnografien wenig berücksichtigt, was zum einen mit den Problemen in 

Zusammenhang mit der Datengewinnung und -vermittlung zusammenhängen mag, zum 

anderen aber auf die Geringschätzung vor allem der ‚niederen Sinne‘ (Geruchs- und Tastsinn) 

von Seiten der Ethnolog_innen zurückzuführen ist. Und dabei gibt es laut Frank Heidemann 

gute Gründe für das Argument, dass nur durch den Einbezug der Sinne eine emische Sicht 

entstehen kann, die in der Ethnologie seit Malinowski angestrebt wird (Heidemann 2011: 244). 

Der Ethnologe Paul Stoller (1997) setzt sich für eine „sensuous scholarship“ und für eine 

erhöhte Beachtung und Einbeziehung sinnlicher Wahrnehmung in Wissenschaft und 

Forschung ein. Er spricht gar von einer Vision eines „sensuous awakening“ – „how 

experience-in-the-world might awaken a scholar’s body” (Stoller 1997: xi). Seine Vision sieht 

er mit zweierlei Herausforderungen belastet: Erstens müssten Forschende die tiefe Bedeutung 

der Sinneswahrnehmungen wiederentdecken, was auch ein Wiedererlernen sinnlicher 

Sensibilität erfordern könnte („re-learning to sense“, „restore sensibilities“), vor allem in den 

Forschenden fremden Umgebungen. In diesem Zusammenhang spricht er von einer „scholarly 

disconnectedness”: „an academy where mind has long been separated from the body, sense 

long severed from sensibility” (xii). Zweitens müssen diese gewonnen ästhetischen Daten in 

angemessener Weise repräsentiert werden, was ein Experimentieren mit Schreibstilen und 

anderen Medien erfordern würde.  

Ebenfalls in den 1990er Jahren entsteht die neue Teildisziplin der Ethnologie der Sinne 

(‚anthropology of the senses‘), welche zurückgeht auf die kanadische ‚Concordia Sensoria 

Research Group‘ der Universität Toronto. Die Gruppe beginnt in dieser Zeit, Daten 

sensorischer Modelle verschiedener Kulturen zu sammeln und zu vergleichen. Die Ethnologie 

der Sinne (EdS) geht davon aus, dass Sinne und Sinneswahrnehmungen keine vor-kulturellen 

                                                 
30

 Unter anderem MacDougall (1999, 2006, 2007), Classen (1993, 1997), Stoller (1989, 1997), Howes (1991, 

2003, 2005), Pink (2009), Ingold (2000, 2004), Rauh (2012), Hasse (2012), Hettlage/Bellebaum 2016. Aber auch 

über die Wissenschaft hinaus werden die Sinne vermehrt ‚wiederentdeckt‘ und zum Thema von Ausstellungen 

oder Büchern (zum Beispiel Patrick Süskinds „Das Parfum“). Viele Autor_innen beklagen jedoch immer noch 

eine zu geringe Beachtung ästhetischer Elemente in den Sozial- und Kulturwissenschaften – wie auch in unserem 

alltäglichen Leben. Unterschätzt werden mag deren Einflussnahme auf individuelle und soziale Realitäten, auf 

Denken, Erleben und Handeln, vor allem auch dadurch, dass die ästhetische Beeinflussung häufig unbewusst 

geschieht, was sie allerdings nicht weniger mächtig macht. Meyer und Verrips nennen dies die ‚affektive Kraft‘, 

die ästhetische kulturelle Formen auf die Wahrnehmenden ausüben (Meyer/Verrips 2008: 24). 



 

21 

 

Tatsachen oder rein psychisch-physische Informationsverarbeitungsprozesse darstellen 

(Howes 2014: 13) und keine ‚natürliche‘ Hierarchie der Sinne als kulturelle Universalie 

besteht, sondern dass sowohl die Definition der Sinne (Anzahl) als auch ihre Bedeutung von 

Kultur zu Kultur variieren. Sinne und Wahrnehmung sind bedingt durch sozio-kulturelle 

Präformation: „Sensation is not just a matter of physiological response and personal 

experience. It is the most fundamental domain of cultural expression, the medium through 

which all the values and practices of society are enacted.” (Howes 2003: XI). Ob es sich um 

das Sehen eines Kunstwerkes, den Geruch eines Parfums oder den Geschmack eines Essens 

handelt – sowohl die Form als auch die Wahrnehmung sind sozio-kulturelle Ergebnisse: „As 

individuals and as members of societies with particular sensory paradigms, we learn how to 

value these impressions and how to use them to make sense of ourselves and the 

world.“ (Howes 2005b: 28; siehe auch Classen 1997). Gleichzeitig werden durch sinnliche 

Erfahrung soziale Werte und Strukturen vermittelt: „Every domain of sensory experience is 

also an arena for structuring social roles and interactions. We learn social divisions, 

distinctions of gender, class and race, through our senses. (…) sensual relations are also social 

relations” (ebd.). 

Hauptanliegen der EdS ist, diese kulturelle Prägung und somit Heterogenität (kulturelle und 

historische Unterschiede) der Sinne beziehungsweise der sinnlichen Wahrnehmungsprozesse, 

-ordnungen und -strukturen zu veranschaulichen und zu beforschen. Gefragt wird nach den 

Bedeutungen der Sinne in unterschiedlichen sozialen und kulturellen Kontexten, danach, wie 

die Sinneswahrnehmungen der Menschen von der jeweiligen Kultur beeinflusst werden und 

nach dem Einfluss der Sinneskonzepte auf die unterschiedlichen Bereiche einer Kultur wie 

zum Beispiel auf die soziale Organisation, das Selbstkonzept, die Weltanschauung oder auf 

die Emotionen einer Gruppe. Der lange Zeit übersehenen oder zumindest vernachlässigten 

These soll nachgekommen werden, dass die ‚sinnliche Organisation‘
31

 des Menschen in 

unterschiedlichen Kulturen voneinander abweichende Formen der Wahrnehmung und 

Deutung sowie unterschiedliche Verbindungen und Hierarchien hervorbringt. Die EdS 

verknüpft mit ihrem Ansatz und dem multisensorischen Zugang vor allem auch einen 

methodologischen Anspruch und eine Kritik an der westlichen Mainstream-Wissenschaft, 

welche ihrer Meinung nach – aufgrund der Wissenschaftsgeschichte – durch eine 

Vorherrschaft des Sehsinnes geprägt ist (van Ede 2009: 61). 

                                                 
31

 Corbin führt genauer aus, was er unter der Erforschung der „sinnlichen Organisation“ einer Kultur versteht, 

nämlich die „Aufmerksamkeitsweisen, die Wahrnehmungsschwellen, die Geräuschbedingungen und das aus 

Erträglichem und Unerträglichem geschaffene Beziehungsgefüge“ (Corbin 1995:124). 



 

22 

 

Es ist nicht zu leugnen, dass gerade auch in der Ethnologie durch die nach wie vor 

vorherrschenden Methoden der teilnehmenden Beobachtung und der Interviews das Sehen 

und Hören in den Mittelpunkt der Forschung gestellt werden. Diese ethnozentristische 

Perspektive problematisiert die Ethnologie der Sinne. Die Sinnesordnung des 

‚Westens‘ erschwere oder verhindere gar das Verständnis fremder Kulturen, deren Akteure 

eventuell in anderen Sinneswelten leben. Es wird davon ausgegangen, dass eine fremde 

Kultur nur über die Anpassung der eigenen Wahrnehmung an das jeweils fremde Sensorium 

verstanden werden kann. Für Forschende der Ethnologie ist es daher bedeutsam, in ihrer 

eigenen Person die „local ways of sensing“ (Howes 2003: XIX) zu erkunden. Howes fasst die 

EdS zusammen als „whole way of examining the senses in culture and exploring culture 

through the senses“ (Pink/Howes 2010: 339). Es müsse ein Paradigma „for sensing and 

making sense of other cultures“ (Howes/Classen 1991: 257) entwickelt werden. Die Dinge 

sollen nicht nur ‚mit anderen Augen‘ betrachtet werden, sondern die Forschenden sollen 

versuchen, diese auch neu zu schmecken, zu riechen, zu fühlen und auch offen für neuartige 

Wahrnehmungsformen zu sein.  

Seit Entstehung der EdS ist eine gewisse (Weiter-)Entwicklung festzustellen, die Howes 

folgendermaßen umschreibt: „from an original interest in sensory symbolism to a 

contemporary concern with sensory experience and practice.” (Pink/Howes 2010: 334). 

Howes räumt zudem ein, dass die Sinne nicht nur Forschungsobjekte, sondern auch 

Forschungsinstrumente sind und spricht sich für die Bedeutung von sinnlich-körperlicher 

Erfahrung in ethnografischer Arbeit aus (ebd.). 

Sarah Pink grenzt sich dennoch vom Ansatz der EdS durch die Bezeichnung sensory 

anthropology oder sensory ethnography ab und spricht von zwei grundsätzlich 

unterschiedlichen Zugangsweisen:  

One involves the ethnographic study of other people’s systems of sensory categorisation and 

classification, and the meanings related to these (…). The second approach entails thinking 

ethnographically about the senses from the starting point of the self-reflexive and experiencing body, thus 

regarding the sensorial in ethnography as embedded in the approach of the embodied ethnographer. Here, 

the priority is not so much a systematic survey of sensory categories and ‘culture’ but the use of the 

ethnographer’s own sensorial experiences as a means of apprehending and comprehending other people’s 

experiences, ways of knowing and sensory categories, meanings and practices. (Pink 2009: 46) 

Pink strebt vor allem eine interdisziplinäre Öffnung an. Die sensory ethnography ist mehr als 

Methode denn als Subdisziplin zu verstehen: „A sensory anthropology implies a ‚re-thought’ 

anthropology, informed by theories of sensory perception, rather than a sub-discipline 



 

23 

 

exclusively or empirically about the senses“ (Pink/Howes 2010: 331).
32

 Sensory ethnography 

geht aus von einer Multisensorialität von Erfahrung, Wahrnehmung, Wissen und Praxis. 

Sinne werden als ineinandergreifend, verbunden und in Wechselbeziehung stehend begriffen 

(Pink 2009: 2). Dieser Ansicht und dem Ansatz der sensory ethnography will sich die 

vorliegende Arbeit anschließen: ethnografische Arbeit mit Fokus auf den Sinnen und 

sinnlicher Wahrnehmung und Forschung mit allen Sinnen.  

Auf soziale und soziologische Aspekte der Sinnlichkeit konzentriert sich das Konzept der 

‚sozialen Ästhetik‘ von MacDougall, nach dem Gesellschaften komplexe sensorische und 

ästhetische Umwelten darstellen (vgl. ders. 1999: 3). Das soziale ästhetische Feld erscheint 

dabei in manchen Gesellschaften systematischer geordnet als in anderen. Dies trifft vor allem 

auf kleine ‚konstruierte’ Gesellschaften oder ‚totale Institutionen‘ zu, die MacDougall 

„hyperaesthetic communities“ (1999: 5) nennt. Darunter zählt er Schulen – MacDougall hat 

seine Theorie der sozialen Ästhetik in einer (filmischen) Studie einer indischen 

Internatsschule entwickelt –, militärische Einrichtungen oder religiöse Orden wie Ashrams. 

Auch MacDougall geht davon aus, dass sich in den ästhetischen Formen gesellschaftliche 

Normen, Werte, Hierarchien und Praktiken spiegeln. Gesellschaft regelt sich und reproduziert 

sich nicht primär aufgrund von expliziten Regeln und realen Sanktionen, sondern aufgrund 

der Wirkkraft von ästhetischen Formen, die auf nicht-textliche Weise Bedeutung vermitteln. 

Ordnungssysteme sind in die ‚sinnlichen Dinge‘ eingeschrieben, sind sinnlich wahrnehmbare 

Dimensionen. Ästhetische Formen stellen demnach eine ‚reale‘, eigenständige Macht dar wie 

politische Systeme oder religiöser Glaube. Die Formen haben dabei Einfluss auf die 

Wahrnehmung und das Handeln der individuellen Akteure, gleichzeitig wirken die Akteure 

bei der Konstruktion jener ästhetischen Formen mit.  

MacDougall sieht ästhetische Formen als „influential in their own right”, nicht als 

symbolische Ausdrucksformen von tieferen Kräften oder Mächten wie Geschichte und 

Ideologie: „Although aesthetics may not be independent of other social forces, neither is it 

merely the residue of them“ (ebd. 1999: 5). Dabei lenkt er den Fokus seiner Untersuchung auf 

                                                 
32

 Pink (Pink/Howes 2010) kritisiert den Ansatz der vor allem durch Howes geprägten EdS zudem als überholt, 

da er dem kulturellen Vergleich folge, und fragt in diesem Zusammenhang nach der Zukunft der Anthropologie 

in interdisziplinärer ‚sensory scholarship‘, wenn sie sich nicht länger über Kulturenvergleiche definiert. 

Komparative Ethnologie wäre in den 1990ern immer mehr zurückgewiesen worden. Auch Ingold nennt den 

komparativen Ansatz der EdS kulturellen Relativismus und imperialistisch (vgl. Ingold 2011b). Er kritisiert 

zudem Howes’ Verständnis von Wahrnehmung und Sinnen und plädiert für einen Ansatz, der im Sinne der 

Wahrnehmungsphilosophie Merleau-Pontys und der ökologischen Psychologie Gibsons‘ von einer 

überindividuellen Ganzheitlichkeit der Wahrnehmung ausgeht. Um die EdS zu erneuern oder zu verbessern, 

müssten die ‚virtuellen Sinneswelten‘, die sich von der gelebten Alltagswelt und -erfahrung abheben, wieder um 

ein „sensing of the world“ (ebd. 317), also um die Praktikalität der gelebten Praxis und Erfahrung unseres 

sinnlichen Wahrnehmens der Welt, erweitert werden. 



 

24 

 

einen Bereich, der in den Sozial- und Kulturwissenschaften eher eine marginale Rolle neben 

den großen Fragen nach Wissenssystemen oder sozialen Strukturen einnimmt und oft unter 

andere Kategorien ein- oder untergeordnet wird, manchmal so sehr, dass er unsichtbar oder 

ignoriert wird. Gefragt wird nach den ‚sensory environments‘, sinnlich wahrnehmbaren 

Umgebungen, oder dem ‚sozialen ästhetischen Feld‘, das sich aus Objekten und Aktivitäten 

zusammensetzt. Darunter kann alles, was sinnlich wahrnehmbar ist, verstanden werden: die 

natürliche Umgebung und Landschaften, Umwelt im weitesten Sinne, Raum- Zeitkonzepte, 

zeitliche Abfolgen (dramaturgische Bögen), materielle Objekte, Artifizielles, 

Kleiderordnungen, Hierarchien, soziale Aktivitäten, Geräusche, Gerüche, Temperatur, Luft. 

Soziale Ästhetik be- und entsteht aus und durch viele Elemente. In Bezug auf die Doon-

School erwähnt MacDougall des Weiteren die Architektur der Gebäude, den Einsatz von 

Farben, das Zeitmanagement der Schüler, den Einsatz der Stimme, Stile der Rede und Gestik, 

Bewegungsmuster und die vielen Rituale des alltäglichen Lebens, die die Aktivitäten wie das 

Essen, Zusammenkünfte oder Sport begleiten. Das soziale ästhetische Feld kann dabei als 

physische, sinnlich wahrnehmbare Manifestation der internalisierten und zumeist 

unsichtbaren ‚embodied history‘ verstanden werden, die Pierre Bourdieu Habitus nennt. Der 

Habitus als ‚Physiognomie einer sozialen Umwelt‘ umgibt uns ständig: „concretely, in the 

disposition of time, space, material objects, and social activities” (MacDougall 1999: 5f.).
33

 

Der Habitus ist aber auch ein System überindividueller, strukturierter und strukturierender 

Dispositionen. Auch Wahrnehmungen beziehungsweise Wahrnehmungsweisen sind Teil des 

Habitus und gelten als erlernt, verinnerlicht und normalerweise nicht bewusst wahrgenommen. 

Ein Konzept, das gewissermaßen als Erweiterung und Ergänzung zu demjenigen der sozialen 

Ästhetik gesehen werden kann, ist dasjenige der ‚Neuen Ästhetik‘ – und damit in 

Zusammenhang stehend der ‚Atmosphäre‘ – nach Gernot Böhme. Böhme will den Begriff der 

Wahrnehmung aus der Verengung auf Informationsverarbeitung, Datenbeschaffung oder 

Situationserkennung befreien. Nach ihm gehört zur Wahrnehmung eine ‚affektive 

Betroffenheit‘ durch das Wahrgenommene, sowie die „Wirklichkeit der Bilder“ und die 

Leiblichkeit:  

Wahrnehmen ist im Grunde die Weise, in der man leiblich bei etwas ist, bei jemandem ist oder in 

Umgebungen sich befindet. Der primäre Gegenstand der Wahrnehmung sind die Atmosphären (...) auf 

deren Hintergrund dann durch den analytischen Blick so etwas wie Gegenstände, Formen, Farben usw. 

unterschieden werden. (Böhme 1995: 47f.)  

                                                 
33

 Bourdieu untersucht in seiner Studie der kabylischen Gesellschaft, aus der heraus er sein Habituskonzept 

entwickelt, unter anderem folgende sozialen Praktiken: Strukturierung der Zeit (Unterteilung des Jahres, des 

Tages, des menschlichen Lebens), Strukturierung des Raumes, Kinderspiele, Bewegungen des Körpers, 

geschlechtliche Aufteilung der Arbeit, Farben, Interpretationen von Träumen (vgl. Bourdieu 2012). 



 

25 

 

Atmosphäre ‚umhüllt‘ ästhetische Formen und stellt einen Wahrnehmungsrahmen dar, der der 

Perzeption zugrunde liegt. Das macht sie zum „zentrale(n) Thema der Ästhetik“ (ebd. 16). 

Ästhetik untersuche „den Zusammenhang der Qualitäten von Umgebungen und der 

Befindlichkeiten. Sie fragt, wie bestimmte, durchaus objektiv feststellbare Eigenschaften von 

Umgebungen unser Befinden in diesen Umgebungen modifizieren.“ (ebd.).  

Auch Böhme sieht wie MacDougall Ästhetik als eine reale gesellschaftliche Macht an 

(Böhme 1995: 48). Während MacDougall sich jedoch vornehmlich mit der sichtbaren 

räumlichen Manifestation und den Interaktionen zwischen Menschen beschäftigt, konzentriert 

sich Böhme auf das Verhältnis des Menschen zu seiner Umgebung, auf die Interaktionen 

zwischen Menschen und Dingen, auf das ‚Dazwischen‘. 

Schließlich geht auch die Religionsästhetik von der Grundthese der Annahme einer 

ästhetischen oder sinnlichen Dimension in den Religionen aus. Religionen vermitteln über 

diese Dimension Inhalte oder auch „Stimmungen, Motivationen“ (Geertz nach Münster 2001: 

57). Und auch in den Religionen gilt es, den rationalen und kognitiven Elementen die 

Bedeutung der sinnlichen und körperlichen Erkenntnis zur Seite zu stellen (vgl. Münster 

2001). Die erste Definition von Religionsästhetik und ein programmatischer ästhetischer 

Zugang zu Religion finden sich in den 1980er Jahren von Hubert Cancik und Hubert Mohr im 

Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe:  

Der Ausdruck ‚Religionsästhetik‘ wird eingeführt, um das, was an Religionen sinnlich wahrnehmbar ist, 

wie Religion den Körper und die verschiedenen Sinnesorgane des Menschen aktiviert, leitet und 

restringiert (…) zu beschreiben und theoretisch zu durchdringen. (Cancik/Mohr 1988: 121f.)  

Gefragt wird nach den Formen und Medien, mit welchen die religiöse Botschaft ausgedrückt, 

vermittelt und erfahren wird, nach der pragmatischen Dimension von Religion – den 

religiösen Praktiken und Ritualen –, nach dem Einbezug oder Ausschluss von Körper und 

Sinnen in religiöser Praxis. Religiöse Kommunikation soll in all ihren Medien rekonstruiert 

werden: Tanz, Musik, Architektur, Gerüche, Rhythmen, Berührung. Alexandra Grieser fasst 

zusammen:  

The concept favors an approach that links sensation, perception, and materiality to the process of semiosis 

(signification of meaning), understanding religion as a communication system operating within a field of 

(over-)determined signs. Taking aisthesis as a continuous process between sensation and interpretation, 

the approach emphasizes the interrelation between bodily practice and cultural systems of interpretation. 

Therefore, religious action is described in terms of physiology and psychology of perception, laying 

special emphasis on the historicity and the political dimension of aesthetic forms. (Grieser 2015: 16)
34

 

Religionsästhetische Untersuchung findet also auf drei Ebenen statt: Es erfolgt eine 

semiotische Betrachtung (Religion als System von Symbolen), eine Untersuchung der 

Rezeption dieser Zeichen durch Wahrnehmende und eine Betrachtung der Produktion 

                                                 
34

 Siehe auch Grieser und Johnston (2017). 



 

26 

 

religiöser Zeichen in religiöser Kommunikation. Körper und Sinne wie auch Zeichen und 

symbolische Handlungen sind Schwerpunkte einer Religionsästhetik. 

Die Aufmerksamkeit wird auf die Sinne des wahrnehmenden religiösen Akteurs gelenkt (vgl. 

Cancik/Mohr 1988: 132). Inken Prohl formuliert unkompliziert, es ginge darum, 

herauszufinden, was Praktizierende sehen, hören, riechen oder fühlen, wenn sie zum Beispiel 

in einen Tempel gehen oder Rituale durchführen, und wie sinnliche und kognitive 

Wahrnehmung zusammenwirken und religiöse „mind-sets“ bestimmen (Prohl 2015: 10). Ziel 

der beschreibenden Theorie der Religionsästhetik ist es, religiöse Phänomene adäquater, 

‚dichter‘ zu beschreiben und ein Bewusstsein für die Relevanz der sinnlichen und ästhetischen 

Dimension religiöser Formen zu wecken (vgl. Münster 2001). 

Birgit Meyer weist darauf hin, dass auch Imaginationen dazu in der Lage sind, Praktizierende 

zu berühren und in ihnen das Gefühl von Realität und Einflusskraft zu erzeugen, weshalb ihr 

Ästhetikkonzept auch Imaginationen erfasst (Meyer 2009: 7):
35

 

(I)maginations materialize and are experienced as real, rather than remaining at the level of 

interchangeable representations located in the mind. Imaginations though articulated and formed through 

media and thus ‘produced’, appear as situated beyond mediation exactly because they can be (...) 

incorporated and embodied, thus invoking and perpetuating shared experience, emotions, and affects that 

are anchored in, as well as triggered by, a taken-for-granted lifeworld, a world of, indeed, common sense. 

(ebd.) 

Die Beschäftigung mit ästhetischen Formen und sinnlicher Wahrnehmung führt immer auch 

zur Frage nach dem Verhältnis von Form und Inhalt, von Erfahrungs- und Bedeutungsebene. 

Weisen ästhetische Erfahrungen und Gegenstände immer einen Symbolcharakter auf und so 

über sich hinaus? Münster beispielsweise hebt die „Überzeugungskraft des rituellen 

Vollzugs“ (Münster 2001: 155) und seiner Ästhetik unabhängig von der Botschaft hervor. In 

Anlehnung an Ludwig Wittgenstein
36

 kommt er zu dem Schluss: „Die Bedeutung eines 

(religiösen) Mediums ist sein Gebrauch in der (religiösen) Kommunikation.“ (Münster 2001: 

129). Der Inhalt religiöser Medien ist laut Münster nicht von deren Form zu trennen – beide 

zeigen gleichermaßen ‚Wirkung‘. Allerdings gebe es Fälle, in denen sich eine Dissoziation 

von Inhalt und Form ergibt und nur noch die Form wirke; der Inhalt ist dann vernachlässigbar 

(beispielsweise im Gebrauch von liturgischer Sprache oder Mantras). Die Bedeutung der 

Medien liegt nicht zuletzt in ihrer körperlichen, affektiven, emotiven, sinnlichen und 

ästhetischen ‚Wirkung‘. Münster spricht von einer „ästhetischen“ oder „rein sinnlichen 

Bedeutung“: „Neben expliziten und ‚diskursiven‘ Bedeutungen, die auf eine Lehre oder eine 

Orthodoxie verweisen, sind rituellen Formen noch eine Vielzahl von mehr oder weniger 

                                                 
35

 Zur Bedeutung des Imaginären in Religionen siehe auch Traut/Grieser 2015. 
36

 „Die Bedeutung eines Wortes ist sein Gebrauch in der Sprache.“ (Wittgenstein 1963: 50) 



 

27 

 

‚diffusen‘ Bedeutungen, Funktionen und Wirkungen zu eigen.“ (Münster 2001: 140). Und 

letztlich läge der ‚Sinn‘ in der „Praxis“ (ebd. 127) begründet, in der Wahrnehmungspraxis, im 

Erlebnis und im Tun, das zum Erlebnis führt oder es mit sich bringt. 

Auch Keifenheim (2000) übt Kritik an einer ‚Überinterpretation‘ und Tendenz zur 

„vorschnellen Allsymbolisierung“ (ebd. 29), nach der Wahrgenommenes als semiotisches 

Zeichen verstanden wird und beispielsweise indianische Musterkunst „lediglich als 

Bedeutungsträger für etwas außerhalb ihrer selbst Liegendes“ (ebd. 25) betrachtet wird. Laut 

Keifenheim wird so die Eigenart als „visuelle Objekte“ (ebd.) verkannt, denn Sinn und 

Bedeutung liegen im „ornamentalen Seherleben“ (ebd. 20), nicht in semantischen 

Tiefenstrukturen. Eine westliche Dichotomie von Form und Inhalt, von sinnlich und 

semantisch, funktioniert ihres Erachtens nicht, die Dimensionen fallen zusammen im „visual 

event“ (ebd. 30), im visuellen Erleben. Ein Verständnis der Formen erfolge nur über eine 

gleichzeitige Untersuchung der Rezeptionsweise und Wirkung.
37

  

Ganz ähnlich beschäftigt sich auch Pinney überwiegend mit der Wirksamkeit von Bildern und 

stellt fest: „The relevant question becomes not how images ‘look’, but what they can ‘do’” 

(Pinney 2004: 8). Er kritisiert konventionelle Zugänge zu Ästhetik und tritt ein für eine 

„corpothetics“: „embodied, corporeal aesthetics – as opposed to ‚disinterested‘ representation, 

which over-cerebralizes and textualizes the image.“ (ebd.). Nicht eine Bedeutung, Inhalt oder 

äußere Erscheinung stehen im Vordergrund von Pinneys Betrachtungen, sondern 

Wirksamkeiten. 

Auch religionswissenschaftliche oder religionsästhetische Ansätze gehen zunehmend davon 

aus, dass ästhetische Formen nicht nur Ausdruck von etwas Dahinterliegendem wie Glaube 

oder Ideologie sind, nicht nur Kodierungsformen für religiöse Inhalte und Ideen (so zum 

Beispiel Stolz 1988). Die Einstellung, dass Sprache das ‚Medium der Wahrheit’ und 

ästhetische Formen nur ‚Gefäße’ für Inhalte sind, wird mehr und mehr zurückgedrängt (vgl. 

Grieser 2015: 2). 

In diesem Sinne vertritt auch Meyer (2009) die Position, dass es keine ‚religiöse Essenz‘ gibt, 

die vor oder unabhängig vom Medium existiert. Sie sieht Religion selbst vielmehr als 

Medium. Inhalt und Form bedingen einander, Inhalt kann nicht ohne Form existieren, 

                                                 
37

 Keifenheim erlangt ihre Erkenntnisse über eine Studie der Kunst der Kashinawa-Indianer Ost-Perus, bei der 

die Frage nach den „komplexen Wechselbeziehungen zwischen Blick und Bild“ (Keifenheim 2000: 18) im 

Zentrum steht. Ein Verständnis der Kunst wäre erst über eine gleichzeitige Untersuchung von Kunstwerk und 

Seherleben möglich (ebd. 349), denn die Bedeutung ihrer Kunst liegt nicht in der Fähigkeit darzustellen, sondern 

selbst ein sinnliches Erlebnis, eine „kreative Wahrnehmungsmanipulation“ (ebd. 163) auszulösen. Die 

Kashinawa kennen zudem verschiedene ‚Sehmodi‘. Daher weist ihre Kunst optische Ambiguitäten auf, je nach 

Wahrnehmungskontext ergeben sich andere Wirkungen und andere Bedeutungen (ebd. 185-187). 



 

28 

 

Botschaften werden immer über Medien vermittelt. Meyer trennt Form und Inhalt daher nicht 

und hebt jene Unterscheidung auf. Medien seien „fully embedded in religious 

practice“ (Meyer 2009: 12). Oft werden die Medien selbst als das Göttliche angesehen und 

verehrt (wie beispielsweise das heilige Buch der Sikhs): „(M)ediation itself is sacralized and 

attributed with a sense of immediacy through which the distance between believers and the 

transcendental is transcended“ (ebd.). 

  



 

29 

 

1.3 Forschungsdesign und Spezifika des Feldes  

Dieser Unterpunkt soll das Forschungsdesign und den Forschungsverlauf sowie 

Besonderheiten des Forschungsfeldes vorliegender Studie aufzeigen. Forschungsperspektive 

und Forschungsfragen sowie Grundzüge und Herausforderungen einer sensory ethnography 

und die Forschungssituation werden dargelegt. Die verwendeten Methoden und das daraus 

entstandene Material werden offengelegt und diskutiert.  

1.3.1 Forschungsperspektive und Forschungsinteresse 

Bei vorliegender qualitativ-empirischer Arbeit handelt es sich um eine lokale Studie eines 

gegenwärtigen religiösen, transnationalen Feldes. Ziel dieser Studie ist es, das ästhetische 

Design der untersuchten religiösen Bewegung offenzulegen, Religion oder religiöses 

Verhalten hinsichtlich der Ästhetik zu verstehen und zu durchdringen.
38

 Besondere 

Aufmerksamkeit gilt also, sowohl bei der Erhebung wie auch Auswertung der Daten, den 

Beobachtungen, Selbstdarstellungen, Schilderungen und Erzählungen bezüglich ästhetischen 

Erlebens. Sinnliche ‚Ereignisse‘ und Formen werden dicht beschrieben und gleichzeitig eine 

Beobachtung, Beschreibung, Analyse und Interpretation der Wahrnehmungen, Wirkungen 

und Erfahrungen vorgenommen. 

Ausgegangen wird dabei von konstruktivistischen, praxistheoretischen und 

ästhetiktheoretischen Ansätzen. Die sozial-ästhetische Wirklichkeit des Ashramlebens und 

des Lebens um und mit der indischen Guru Mata Amritanandamayi Ma sollen beschrieben 

und analysiert werden. Vorannahme ist dabei, dass individuelle Akteure durch konkrete 

Praktiken, in Handlungs- und Deutungsprozessen und vor allem auch durch den Einsatz 

ästhetischer Mittel ihre (soziale und religiöse) Wirklichkeit selbst herstellen. Dabei nehmen 

die individuellen Akteure Bezug auf einen immensen Wissensvorrat, der nicht nur aus 

explizitem Wissen besteht, sondern der auch ‚unhinterfragte Selbstverständlichkeiten‘ (Schütz 

1993) oder Hintergrundannahmen wie Alltagstheorien und inkorporiertes Wissen umfasst.  

Wahrnehmung durch die Sinne spielt bei jeder Wirklichkeitskonstruktion und auch bei jeder 

Interaktion eine zentrale Rolle. Ästhetische Elemente beeinflussen das Denken, Fühlen und 

Handeln von Akteuren maßgeblich (vgl. zum Beispiel Simmel/Lichtblau 2009: 116; Münster 

2001: 77; Michaels/Wulf 2014: 6). Wie diese Wahrnehmung kognitiv verarbeitet und 

interpretiert wird, aber auch was und wie überhaupt sensorisch wahrgenommen wird, folgt 

                                                 
38

 Dieses Forschungsziel ist nicht von Beginn an klar. Mein Zugang ist zunächst praxistheoretisch und 

ethnomethodologisch motiviert und ich versuche, dem Forschungsfeld sehr offen zu begegnen. Nach und nach 

tritt das Thema der Ästhetik immer mehr in den Fokus der Arbeit, was dem Datenmaterial selbst wie auch 

wissenschaftlichem Austausch und der Lektüre von Literatur zu verdanken ist. 



 

30 

 

dabei sozio-kulturellen Mustern (vgl. zum Beispiel Howes 1991; Classen 1997). Auch in 

Bezug auf die sensorische Wahrnehmung kann also von einem spezifischen ‚Wissen‘, einem 

‚ästhetischen Wissen‘ oder ‚ästhetischen Rahmen‘,
39

 gesprochen werden. Eine ‚Archäologie 

der Sinne‘
40

 oder der Ästhetik zu erstellen oder anzureißen, ist daher ein weiteres Anliegen 

meiner Arbeit. 

Die bereits vorgestellten Ansätze der Religionsästhetik, sozialen Ästhetik und Ethnologie der 

Sinne sind die theoretischen Konzepte, die die Forschungsperspektive wie auch das 

Forschungsinteresse hauptsächlich beeinflussen und ein Set an Forschungsfragen entstehen 

lassen. Es folgt ein Überblick über Interessensschwerpunkte und Fragestellungen, die meinen 

Forschungen zugrunde liegen: Ist ein ästhetisches Design der religiösen Bewegung des MAM 

auszumachen und aus was besteht es? Welche Rolle spielt Ästhetik in der Gurukonstruktion 

und der Beziehung zwischen der Guru und ihren devotees? Welche ‚soziale Ästhetik‘ (in all 

ihren Aspekten wie Architektur, Farben, Beleuchtung, verwendeten Materialien) begegnet im 

Ashram Amritapuri? Durch welche beobachtbaren religiösen Praktiken wird im Feld 

Wirklichkeit und Sinn hergestellt? Welche ästhetischen Erfahrungen sind mit den spirituellen 

Praktiken des Feldes verbunden, welche Sinne werden angesprochen, welche ausgeschlossen, 

welche Medien kommen wie und mit welcher Wirkung zum Einsatz? Wie wird der Körper 

einbezogen, welche Bewegungen finden statt? Was wird durch die ästhetischen Formen 

gefördert oder gehemmt – fördert beispielsweise die Architektur Kommunikation, spirituelle 

Erfahrung, Erfahrung von Stille und Einsamkeit, Meditation, Bewegung, Erfahrung von 

Weite? Welche Atmosphäre, Stimmung oder Emotionen werden verstärkt oder produziert? 

Welche somato-sensorischen Effekte bringen die Praktiken und ihre Ästhetiken für die 

Praktizierenden mit sich, inwiefern verändern sie eventuell die Praktizierenden, deren 

Wahrnehmung oder Körperbefinden? Wie werden über ästhetische Mittel Werte, Normen 

oder die Lehre des MAM vermittelt? In welchem Verhältnis stehen Form und Inhalt 

ästhetischer Formen, wirken die Formen für sich oder weisen sie immer über sich hinaus und 

wie gelingt der Link zwischen Form und Deutung?  

Hauptsächliches Forschungsfeld vorliegender Studie stellt das Ashram Amritapuri dar. Jedoch 

ist das Ashram nicht isoliert zu betrachten, es ist eingebunden in die religiöse Bewegung und 

Organisation um Amma, die seit gut 30 Jahren besteht und permanent expandiert. 

                                                 
39

 In Anlehnung an den Rahmenbegriff von Goffman (1993). 
40

 Den Begriff der ‚Archäologie‘ in diesem Zusammenhang borge ich von Michel Foucault, dessen Ziel einer 

‚Archäologie des Wissens‘ darin besteht, Systeme oder Regelwerke aufzudecken, die, den Teilnehmenden oft 

nicht bewusst, dem Geschehen zugrunde liegen. Als Bezeichnung für dieses Verfahren führt er in den sechziger 

Jahren den Terminus Archäologie ein (vgl. Lavagno 2011: 47). 



 

31 

 

Mittlerweile umfasst sie zahlreiche Unterorganisationen und Projekte in vielen Ländern und 

hat eine internationale Anhängerschaft. Neben dem Ashram als ‚Hauptschauplatz‘ werden 

daher auch ‚Nebenschauplätze‘, wie andere Ashrams der Organisation, die internationalen 

Programme, Zentren oder das Internet, in Betracht gezogen. Vor allem das ‚Amma-Haus‘ und 

die Ortsgruppe in München, wie auch das Amma-Zentrum ‚Hof Herrenberg‘ in der Nähe von 

Frankfurt werden immer wieder zu Forschungszwecken besucht, um an Veranstaltungen 

teilzunehmen. Der Forschungszeitraum umfasst insgesamt die Jahre von 2009 bis 2017. 

1.3.2 Sensory Ethnography 

Bei einer ästhetischen Forschung sind verschiedenste Herangehensweisen denkbar. Zunächst 

gibt es unterschiedliche ‚Forschungsgegenstände‘ oder Foki: die ästhetischen (Ausdrucks-) 

Formen, die durch Beobachtung und Beschreibung beforscht werden können. Sodann kann 

die Wahrnehmungs- und Wirkungsweise untersucht werden – die Art der Wahrnehmung, die 

aus den Formen resultierenden Reaktionen – Emotionen, Stimmungen, Gefühle, Gedanken 

und Handlungen, wobei von den Rezipienten ausgegangen wird (Methoden der Befragung, 

Beobachtung von Reaktionen, Selbstbeobachtung). Aber auch mögliche Wechselwirkungen 

zwischen Form und Wahrnehmung beziehungsweise Wirkung oder Form und 

Wahrnehmenden können untersucht werden oder die Gesamtheit der Atmosphäre. 

Wie bereits angedeutet, bringt eine ästhetische Untersuchung, eine ‚sensorische 

Ethnografie‘ oder ‚Sensografie‘ (Laack 2011: 45), einige Besonderheiten mit sich. Die 

ästhetische Dimension befindet sich, trotz einer gewissen Sensibilisierung, nach wie vor im 

Schatten von inhaltlichen, rationalen oder vermeintlich strukturellen ‚Fakten‘. Beobachtungen 

wie Männer-Frauen-Diskrepanzen oder autoritäres Verhalten fallen sehr viel mehr auf als 

ästhetische Elemente wie Gerüche oder Beleuchtung. Dies ist meines Erachtens auf eine 

Sensibilisierung und Schulung der Wahrnehmung, auf eine Fokussierung auf bestimmte 

Aspekte zurückzuführen, welche durch Literatur und Sozialisation, vor allem auch durch die 

Schulerziehung und das Studium beeinflusst werden. Koch (2007) spricht sich daher für eine 

Schulung beziehungsweise Sensibilisierung der eigenen (Körper-)Wahrnehmung aus. In 

diesem Sinne führt auch Abraham aus:
41

  

In meinen Augen täte es gut, wenn in jenen Bereichen der Sozialwissenschaft, die sich daran machen, 

andere Menschen, menschliche Sinngebungen, interaktive Strukturen oder soziale Konstellationen 

verstehen zu wollen, die leiblich-affektive Selbsterfahrung (ergänzt durch therapeutisches Wissen und 

Erfahrung gerade in Übertragungssituationen) intensiv geschult sowie systematisch eingesetzt und 

kontrolliert würde. Im Bereich der Körper- und Bewegungstherapien gibt es aussichtsreiche Ansätze, wie 

eine Sensibilisierung der leiblichen Wahrnehmung angeregt und zum persönlichen ‚Inventar‘ gemacht 

                                                 
41

 Vgl. hierzu auch Gibsons ‚education of attention‘ (Gibson 2015). 



 

32 

 

werden kann. Ein Blick über den Zaun, das sporadische Verlassen des akademischen Sessels und der 

Kontakt mit ‚Berührungen‘ würde sich lohnen. (Abraham 2002: 196) 

Auch ich stelle zu Beginn meiner Forschung Defizite in den Feldnotizen fest, die mir 

manchmal erst zurück am heimischen Schreibtisch bei der Aufarbeitung der Daten auffallen. 

Vor Ort nehme ich vieles als selbstverständlich oder gegeben hin, wohl auch aufgrund der 

Überforderung im Hinblick auf die Fülle der Beobachtungsdaten und aufgrund der 

persönlichen situativen Einbeziehungen, vor allem, wenn Handlungsbedarf anfällt. Zudem 

fällt bei meinen Beobachtungen anfänglich immer wieder auf, dass ich mehr auf Inhalte denn 

auf ästhetische Formen achte, und es erst nach einiger Zeit gelingt, Inhalt und Form 

gleichzeitig wahrzunehmen.
42

 Mir wird nach dem ersten Forschungsaufenthalt klar, dass ich 

meine eigene Wahrnehmung als ‚Messinstrument‘ oder ‚Sensographen‘ feiner einstellen und 

‚justieren‘ muss (vgl. hierzu auch Pink 2009: 63-80). Die Wahrnehmung verändert sich im 

Laufe des Forschungsprozesses, ich nehme immer mehr und immer intensiver wahr und durch 

die Intensität verändert sich auch die Qualität der Wahrnehmung. Dies geschieht durch 

Weiterentwicklung der eigenen Sensibilität beziehungsweise Wahrnehmung und 

Bewusstwerdung hinsichtlich der Ästhetik, durch Wahrnehmungsübungen und Übungen zur 

Aufmerksamkeitssteigerung. Aber auch das Erlernen von Techniken wie Yoga, Meditation 

oder Tai-Chi, deren Zielsetzung oft explizit eine Steigerung der Aufmerksamkeit und 

Wahrnehmung, vor allem auch der Propriozeption, beinhaltet, trägt dazu bei. Yogische 

Atemtechniken schärfen beispielsweise den Geruchssinn und die Wahrnehmung innerer 

körperlicher Abläufe während der Atmung. Auch durch die Schreibpraxis – das genaue 

Ausformulieren der multisensorischen Dimension und ästhetischer Details von Erfahrung – 

wird die eigene Aufmerksamkeit gesteigert. Ebenso verändern und erweitern oder verfeinern 

theoretische Auseinandersetzungen und Literaturlektüre die eigene Aufmerksamkeit und 

Sinneswahrnehmung. 

Die Multisensorialität von Wahrnehmung stellt eine weitere Erschwernis für ihre 

Beschreibung und Interpretation in der Forschungspraxis, aber vor allem auch in der 

Repräsentation der Ergebnisse dar. Das methodische Problem liegt besonders im Erfassen 

komplexer multisensorischer Erfahrungen. Eine Möglichkeit stellt dar, die Aufmerksamkeit 

                                                 
42

 In manchen Settings wie Satsangs oder Bhagavad-Gita-Klassen wird der intellektuelle Inhalt auch stark betont, 

so dass deren zweifellos vorhandene spezifische ästhetische Form in den Hintergrund gerät. Hierbei wäre die 

Zuhilfenahme weiterer Beobachterpersonen oder Medien wie Videokamera hilfreich. Eine weitere Möglichkeit 

stellt dar, die Bhagavad-Gita-Klasse auf Tamil (indische Sprache) zu besuchen, so dass die intellektuelle 

Aufnahme durch die Sprachunkenntnis unmöglich ist und sich die Konzentration auf die ästhetischen Formen 

richten kann. Jedoch bin ich als Europäerin in diesem Setting ein offensichtlicher Eindringling und eine 

‚Fremde‘, was zu Verzerrungen führen kann. 



 

33 

 

für bestimmte Sinneswahrnehmungen zu erhöhen, indem analytisch beobachtet wird, sich also 

während unterschiedlicher Beobachtungsrunden auf unterschiedliche Sinneskanäle 

konzentriert wird, eventuell auch unter Zuhilfenahme von Medien (wie 

Tonbandaufzeichnungen, um Soundscapes zu erfassen, Bilderanalyse, Geruchsanalyse et 

cetera). Allerdings ist davon auszugehen, dass die Isolierung eines Sinnes den 

Gesamteindruck verfälscht beziehungsweise diesem nicht gerecht wird. Die Beobachtung und 

ihre Ergebnisse entsprechen nicht den realen Situationen. In vorliegender Arbeit habe ich 

analytisches mit ganzheitlichem Beobachten abgewechselt. Auch das Konzept der 

Atmosphäre, welches einen ganzheitlicheren Ansatz darstellt, ist in dieser Hinsicht dienlich, 

denn die Konzentration auf die Beschreibung von Atmosphären ermöglicht ein 

ganzheitlicheres Beobachten. 

Pink nennt als konkrete Methodenvorschläge für eine sensory ethnography das 

gesamtsinnliche sich Einlassen der Forschenden auf die Orte und Lebensweisen der 

Beforschten, gemeinsames Essen oder „walking with others” (Pink 2009: 76 ff.; hierzu auch 

Ingold 2004, Ingold/ Vergunst 2008). Gehen als Forschungsmethode ist eine multisensorische 

Alltagspraxis, die mit anderen geteilt wird, um Forschende zu befähigen, Praktiken, 

Perspektiven, Erfahrungen und Orte zu verstehen. In dieser Hinsicht ist auch interessant, nicht 

nur die Orte aufzusuchen oder die Wege der Beforschten zu benutzen, sondern auch das 

Schuhwerk und die Gehweise (Geschwindigkeit et cetera) anzupassen. 

Konkrete methodische Vorschläge finden sich zudem bei Andreas Rauh (2012). Beim 

Verfassen der Feldnotizen empfiehlt er das Notieren aller Wahrnehmungen und die Notizen 

zu erweitern durch andere Medien wie Zeichnungen, Malerei, Fotografie oder ‚mixed media‘. 

Alternativ kann das Notieren formal beschränkt werden auf Adjektive oder Substantive, eine 

poetisierende Sprache, Wortneuschöpfungen oder Abweichungen der Beschreibungsweise 

verwendet oder nur „besondere Atmosphären“ notiert werden (ebd. 253), um Stimmungen 

einzufangen und Atmosphären deutlich zu machen. 

Sinneskonzepte spiegeln sich wie erwähnt auch in der Sprache. Sprache verweist auf die 

Bedeutung der Sinne in einer Kultur, vor allem Metaphern für die Sinne bieten Informationen, 

inwiefern die Sinne wahrgenommen und bewertet werden (Howes/Classen 1991), weshalb 

Interviews und Sprachanalysen Erkenntnisse liefern (vgl. hierzu auch Pink 2009: 81-96). 

Dass und wie Sinneswahrnehmungen als Forschungsinstrument in der Forschungspraxis 

direkt eingesetzt werden und zu Forschungsergebnissen führen können, beziehungsweise dass 

sie – zumindest unbewusst – im Forschungsprozess immer mitwirken, erläutert Blake anhand 



 

34 

 

des Berührungssinnes (Blake 2011).
43

 Forschende sind sowohl Berührende wie auch Berührte, 

denn Berührung ist immer reziprok. Der Einfluss des Forschungsfeldes auf die Forschenden 

wird ihrer Meinung nach oft unterschätzt, ebenso auch der umgekehrte Einfluss. Vor allem 

der physische Kontakt mit den ‚Beforschten‘ verändert die Dynamik zwischen Forschenden 

und Beforschten wie auch die Ergebnisse der Forschung. Forschende werden ‚berührt‘ vom 

Forschungsfeld und den Partizipanden, sowie durch die Anforderungen der Forschung und 

der Beforschten. Ebenso berühren und beeinflussen die Forschenden die Beforschten (vgl. 

ebd.).  

Berührung begegnet auch mir in großem Maße (nicht nur bei der spirituellen Praxis des 

Darshans, sondern auch im Ashramalltag im Rahmen von Massagen von Brahmacharinis
44

, 

der Anwendung von Reiki oder anderen Körpertechniken), beeinflusst die Forschung und 

deren Ergebnisse und wird bewusst zu Forschungszwecken eingesetzt. Aber nicht nur der 

Berührungssinn kommt zum Einsatz, ebenso auch andere Wahrnehmungskanäle. Die situative 

Inanspruchnahme der Sinne wird möglichst umfassend und offen dargelegt, ganz im Sinne 

von Pinks Forderung: „I would urge contemporary ethnographers of the senses to be more 

explicit about the ways of experiencing and knowing that become central to their 

ethnographies, to share with others the senses of place they felt as they sought to occupy 

similar places to those of their research participants” (Pink 2009: 2).  

Ein weiteres methodisches Problem liegt in der Übersetzbarkeit der komplexen 

multisensorischen Erfahrungen in akademisches Wissen und dem Finden einer Möglichkeit 

der Repräsentation dieses Wissens (in der Regel durch textuelle oder audiovisuelle 

Repräsentationen). Auch Koch benennt die „Herausforderung, Körperlichkeit und 

Sinnlichkeit in einer Wissenschaftssprache zu rekonstruieren“ (Koch 2007: 203). Koch 

begegnet dieser Herausforderung mit der Einführung ihres Konzeptes des Körperwissens und 

dem Heranziehen beziehungsweise der Entwicklung einer „Terminologie in der 

kulturwissenschaftlichen Metasprache“ (ebd.), die Begriffe umfasst, welche auch in dieser 

Arbeit Verwendung finden (unter anderem Interface, Tätowierung, prothetische 

Wahrnehmung, Körpertonus). 

                                                 
43

 Blake formuliert auch eindrücklich ihre anfänglichen Probleme in Bezug auf ihre Forschungsarbeit mit 

krebskranken Kindern: „I found myself ill-prepared for the large role that touch would come to play in my 

interactions with the children in the ward and how this would affect me, particularly with regard to the way I 

thought about my ethical responsibilities towards them. I became aware that I had in fact been holding onto a 

perception of myself as the detached observer and I became aware of this in the moment it became impossible to 

retain such a perception.“ (Blake 2011: 7f.) 
44

 Brahmachari (Skrt., weibliche Form Brahmacharini) ist ein religiös Strebender, der sich spirituellen Übungen 

unterzieht und die ersten Gelübde für ein mönchisches Leben abgelegt hat (vgl. Fischer-Schreiber 1986: 47f.). 



 

35 

 

Pink fordert zudem Forschende auf, die Prozesse offenzulegen, durch welche sensorisches 

Wissen in akademisches umgewandelt wird (Pink 2009: 2). Hinsichtlich jener Umwandlung 

möchte ich anmerken, dass dies ein langwieriger Prozess ist. Zurück am heimischen 

Schreibtisch arbeite ich das Material mehrmals durch. Manche Erkenntnisse, vor allem 

‚ästhetische Details‘ oder Zusammenhänge, offenbaren sich erst nach der zehnten Durchsicht 

des Materials und Monate nach der Rückkehr von der Feldforschung, wenn die innere Distanz 

zum eigenen Erleben und eigener Erfahrung zunimmt. Zeit und unermüdliches Durchwälzen 

des Materials sind daher unabdingbare Voraussetzungen für ‚ästhetische Forschung‘, ebenso 

wie Literaturlektüre, fachlicher Austausch und regelmäßige ‚Rückversicherung‘ im Feld 

durch das Besprechen der Forschungsergebnisse mit Partizipanden. 

1.3.3 Angewandte Methoden und erstelltes Material 

Sowohl bei der Herangehensweise, wie auch bei der Erstellung und Auswertung des 

Datenmaterials greife ich hauptsächlich auf Methoden der Ethnografie (zum Beispiel 

Breidenstein et al. 2015) und auf die Methodik der Grounded Theory nach Glaser und Strauss 

(zum Beispiel Glaser et al. 2010) zurück. Im zyklischen Forschungsprozess wechseln sich 

Datenerhebung, Datenauswertung, Interpretationsrunden und erneute Datenerhebungen ab, 

bis ein Grad der ‚Sättigung‘ erreicht wird. 

Praktische, wissenstheoretische und vor allem ästhetische Merkmale sind nicht immer auf den 

ersten Blick erkennbar und häufig zunächst nicht verbalisierbar. Methodisch wird daher dem 

Konzept einer „dichten Teilnahme“ (Spittler 2001) gefolgt. Die vorrangigen 

Erhebungsmethoden stellen (zunächst sehr offene, später auch strukturierte) teilnehmende und 

nicht-teilnehmende Beobachtungen – oder, um dem Fokus der Ästhetik gerechter zu werden 

und einer Einengung auf den Sehsinn entgegenzuwirken: teilnehmende/nicht-teilnehmende 

Wahrnehmungen – dar, anhand derer auch die „schweigsame Dimension des 

Sozialen“ (Hirschauer 2001: 429) entdeckt werden soll. Ergänzend erfolgen 

Selbstbeobachtungen oder kontrollierte Introspektionen. Hierbei muss allerdings hinterfragt 

werden, wie und inwieweit die durch Selbstbeobachtung gewonnenen Daten verallgemeinert 

werden können, vor allem bei der Beforschung einer anderen Kultur. Es ist zu fragen, ob und 

inwiefern beispielsweise Inder_innen ähnlich oder anders wahrnehmen, erfahren, deuten und 

interpretieren. Daher überprüfe ich immer wieder Ergebnisse, die sich aus 

Selbstbeobachtungen ableiten, durch Befragungen von Partizipanden. 

In sehr offen geführten, teilweise leitfadenorientierten Interviews wie auch zahlreichen „ero-

epischen Gesprächen“ (Girtler 2004) werden weitere wichtige Daten und auch 



 

36 

 

übersituationale Erkenntnisse gewonnen.
45

 Acht strukturierte Interviews dienen dazu, 

spezielle Fragestelllungen zu vertiefen. Die Interviews weisen eine Dauer von einer halben bis 

drei Stunden auf, Gespräche dauern zwischen wenigen Minuten bis zu zwei Stunden.
46

 Die 

Interviews werden transkribiert, der Inhalt von Gesprächen meist im Nachhinein in 

Gesprächsnotizen aufgezeichnet. Es kristallisieren sich vier Hauptinformantinnen heraus, die 

das Feld aus unterschiedlichen Rollen und Perspektiven beleuchten: eine deutsche 

renunciate,
47

 eine indische Brahmacharini, eine australische Swamini
48

 und eine 

schweizerische Langzeitbesucherin. Auch hinsichtlich der übrigen Gesprächspartner_innen 

wird auf eine möglichst heterogene Auswahl geachtet, es werden möglichst unterschiedliche 

Aktanten des Feldes befragt – religiöse ‚Expert_innen‘ wie Brahmachari(ni)s und Laien 

(Tourist_innen, Besucher_innen), um möglichst viele Perspektiven aufzugreifen. Auch 

hinsichtlich des Herkunftslandes, Geschlechts und Alters wird auf Variabilität geachtet.
 49

 

Amma wird nicht persönlich interviewt. Allerdings sind zahlreiche Interviews mit der Mata 

öffentlich zugänglich und werden ausgewertet. Zudem steht in vorliegender Arbeit die 

Perspektive der devotees im Vordergrund; von Interesse ist vorrangig deren gelebte und 

erlebte Religiosität. Es erscheint daher nicht unbedingt notwendig, auf ein Interview mit 

Amma selbst hinzuarbeiten. Auch erscheint es mir aufschlussreicher, wie devotees Amma 

eine Stimme verleihen in vielerlei Hinsicht (es begegnet einem beispielsweise häufig die 

Formulierungsweise ‚Amma sagt/würde dazu sagen‘). 

Interviews und Gespräche werden qualitativ ausgewertet durch offenes und thematisches 

Kodieren, Fein- und Tiefenanalysen wie auch hermeneutische Methoden (vgl. zum Beispiel 

Flick 1995). Verwendete Metaphern und Ausdrucksweisen werden berücksichtigt und als 

Ausdruck von ‚unhinterfragten Selbstverständlichkeiten‘, ‚Rahmen‘ oder Überzeugungen 

betrachtet. 

                                                 
45

 Insgesamt finden im Laufe der Jahre Gespräche mit etwa 60 verschiedenen Personen statt.  
46

 Drei Interviews mit Sara (ISA), einer deutschen renunciate, finden 2011, 2012 und 2013 in München statt, 

während sie auf ‚Heimatbesuch‘ ist. Ein Interview mit einer indischen Brahmacharini (Bhavamrita, IBH) findet 

im August 2012 in Amritapuri statt, ebenso das Interview mit der australischen Swamini Krishnamrita. Ebenfalls 

im August 2012 finden im Amritapuri offen geführte Interviews mit einer schweizerischen Langzeitbesucherin 

(Sujatha), mit einer amerikanischen renunciate und ausgebildeten Pujarini (Nerupama), mit einer deutschen 

devotee (Karthika) statt. 
47

 Renunciate – Entsagende(r) – ist eine Bezeichnung für einen Status im Ashram, der dem eines oder einer 

Brahmachari(ni) gleicht. 
48

 Swami und Swamini sind Anredeformen, die Mönchs- und Nonnennamen vorangestellt werden sowie 

Bezeichnungen für verehrte Personen (vgl. Fischer-Schreiber 1986: 366). 
49

 Der Berufs- und Bildungshintergrund ist teilweise unbekannt, da bei jenen Gesprächen Bildung und Beruf 

oftmals nicht thematisiert werden, jedoch wird, sofern möglich, auch in dieser Hinsicht auf Variabilität geachtet. 



 

37 

 

Wie in der Ethnographie nicht unüblich, kommt eine Pluralität von Methoden zum Einsatz. So 

werden Video- und Bildaufnahmen herangezogen oder erstellt und ausgewertet.
 50

 Zudem 

werden Internetauftritte und der Einsatz anderer Medien untersucht (Zeitschrift Matruvani, 

Newsletter Amritavani, Fernsehsender Amrita-TV, DVDs, CDs). Auch Tonaufnahmen sollen 

Erkenntnisse liefern. Im MAM ist eine Fülle an akustischem Material verfügbar – Live-

Aufnahmen von Bhajans oder Satsangs
51

, die zu einer Untersuchung über die 

Religionsästhetik der Musik und des Gesangs herangezogen werden. Im Ashram und auf 

diversen Veranstaltungen nehme ich Audioaufzeichnungen mit einem kleinen Diktiergerät auf. 

Neben Bhajans und Satsangs auch in der Kantine, am Strand, während Meditationen, während 

des Seva (selbstloser Dienst), im eigenen Zimmer oder auf dem Wäschedach, um ein 

umfassendes Klangbild der akustischen Realität des Ashrams zu erstellen. So entsteht 

Audiomaterial von mehr als 20 Stunden, welches zwar qualitativ nicht hochwertig, jedoch für 

Forschungszwecke dienlich ist. Die verschiedenen Soundscapes werden verschriftlicht und 

codiert (vgl. zum Beispiel Kalekin-Fishman 2010). Dabei wird nicht so sehr auf den Inhalt der 

Aufzeichnungen geachtet, als vielmehr auf die gesamte Soundkulisse, also Nebengeräusche, 

den ‚Soundbackground‘. Durch Audiokulissen werden Stimmungen und Atmosphären gut 

transportiert. Die Aufmerksamkeit wird zudem auf einen Sinn gelenkt, der zwar immer im 

Einsatz ist, aber im Alltag häufig hinter den Sehsinn zurückfällt. Die Aufmerksamkeit wird 

also sinnlichen Eindrücken zuteil, die zweifelsohne ständig wahrgenommen werden, jedoch 

häufig vielen Wahrnehmenden weniger bewusst sind als visuelle Eindrücke. Zudem erfolgt 

auch hinsichtlich auditiver Reize eine Selektion, nicht alle Reize werden in einer Situation 

gleichermaßen wahrgenommen. So wird zum Beispiel während Satsangs häufig auf das 

gesprochene Wort geachtet, wodurch Nebengeräusche weniger wahrgenommen werden.
52

  

                                                 
50

 Offiziell ist das Erstellen und Aufzeichnen von Bild- und Tonmaterial im Ashram wie auch auf den 

internationalen Veranstaltungen überwiegend verboten. Allerdings ist eine derartige Fülle an Material öffentlich 

verfügbar, so dass ich diese Einschränkung nicht als allzu hinderlich empfunden habe. Amma wird zu jeder 

Gelegenheit fotografiert und/oder gefilmt, von ashraminternen Personen, für den eigenen Fernsehsender oder das 

Archiv. Sicherlich ist dabei zu beachten, dass es sich um Selbstdarstellungen des Feldes handelt und durch das 

Material ein spezifischer Blick vermittelt wird. Dennoch kann das Material reflektiert gut verwendet werden, da 

viele ästhetische Elemente kenntlich in Szene gesetzt werden, was per se ein interessantes Datum darstellt und 

viel über die Ästhetik des Feldes verrät. Zudem sind genaue ethnografische Beschreibungen aufgrund des 

Fotoverbotes besonders wichtig und ersetzen die Bilder, sind gewissermaßen die ‚Kamera im Stift‘. 
51

 Satsang (Skrt.) bezeichnet den „Umgang, das Zusammensein mit Heiligen oder aufrichtigen 

Gottsuchenden“ (Fischer-Schreiber 1986: 327). Im MAM ist mit Satsang zumeist eine spirituelle Unterweisung 

verbunden. 
52

 So bemerke ich beim Anhören des Audiomaterials viele Geräusche, die mir in der Situation nicht bewusst 

auffallen oder ich kann Zusammenhänge zwischen (erinnerten) Stimmungen und Geräuschen ausmachen, die 

mir in der Situation ebenfalls nicht bewusst sind (wie die Nervosität zu Beginn mancher Bhajans, wenn die 

Instrumente gestimmt werden). 



 

38 

 

Eine Dokumentenanalyse religiöser Schriften und Texte des MAM (Bücher, Zeitschriften, 

Internetbeiträge) wie auch eine situationsgebundene Artefaktanalyse bedeutender 

Gegenstände und Objekte liefern weitere Ergebnisse. Vor allem Ammas Biografie
53

 – eine 

‚Pflichtlektüre‘ für alle devotees – wie auch die Awaken Children-Bücher, in denen Amma in 

Dialogform Unterweisungen gibt und welche von devotees niedergeschrieben wurden, dienen 

als Quellen.  

Darüber hinaus werden auch ‚Spuren im Müll‘ zusammengetragen und ausgewertet 

(ermöglicht vor allem durch mehrmonatige Mitarbeit in der Recyclingstation des Ashrams; 

vgl. zu dieser „nicht-reaktiven Erhebungsmethode“ Diekmann 2009: 644 ff.). 

Um für Besonderheiten des MAM sensibilisiert zu werden, ziehe ich immer wieder die 

Technik des Vergleiches heran. So wird das Ashram Amritapuri mit anderen Ashrams wie das, 

ebenfalls in Kerala lokalisierte, Sivananda Yoga Vedanta Dhanwantari Ashram
54

 oder eine 

Puja mit einer katholischen Messe verglichen, um durch Unterscheidungen Charakteristika 

herauszuarbeiten (diese vergleichenden Überlegungen finden jedoch nur in Form von 

Ergebnissen Eingang in vorliegende Arbeit). 

Auf Grundlage der dargelegten Methodenauswahl ergibt sich so ein umfangreiches 

Forschungsmaterial, welches hauptsächlich aus den Feldnotizen von drei Ashramaufenthalten 

(insgesamt zwölf Monate: April bis Juni 2010, Juli bis Dezember 2012, November 2013 bis 

März 2014) wie auch von zahlreichen Besuchen internationaler Programme und Zentren 

besteht.
55

 

  

                                                 
53

 Zur Bedeutung von ‚Heiligenbiografien‘ vgl. Charpentier 2010: 51ff. Laut Heffermann stellen 

Heiligenbiografien eine devotionale Praxis und ein Phänomen in religiösen Gemeinschaften dar, die eine primäre 

soziale Funktion erfüllen: „to teach (...) the truth of the faith through the principle of individual 

example“ (Heffernan 1988: 19). Die Biografien reflektieren die ‚Tradition‘ der Gemeinschaft und präsentieren 

ein Set religiöser Ideale in Übereinstimmung mit dem moralischen und religiösen Standard von Heiligkeit in 

einem gegebenen Kontext (vgl. ebd.). 
54

 Vgl. http://sivananda.org.in/neyyardam/; zuletzt geprüft am 31.1.18. 
55

 Zusätzlich zum verschriftlichten und gesammelten Datensatz ist das „Erfahrungswissen“ (Breidenstein et al. 

2015: 115) zu berücksichtigen und in diese Arbeit eingeflossen, das nicht datenförmig ist, „denn nicht jedes 

Merkmal des Feldes, nicht jede Nuance der Ereignisse, nicht jede Bemerkung der Teilnehmer wird er (der 

Ethnograf, Anm. A.M.) auch niederschreiben (können). Im Gegenteil: Das Notierte bildet nur einen kleinen 

Ausschnitt der (körperlichen) Erfahrungen und Erinnerungen an das von ihm faktisch Erlebte und mit all seinen 

Sinnen Wahrgenommene. Diese Form ethnografischen Wissens ist ernst zu nehmen und soll für die Analyse 

genutzt werden.“ (ebd.). Jenes Erfahrungswissen wird zwar ebenfalls so gut als möglich auszuformulieren 

versucht, jedoch fließt auch nicht ausformuliertes Wissen in die Ergebnisse dieser Arbeit ein. 



 

39 

 

1.3.4 Zur Situation im Feld   

Das Ashram Amritapuri stellt einen geschlossenen Bereich dar, zu welchem man sich Zutritt 

verschaffen muss. Dies ist im Falle von Amritapuri zunächst sehr einfach, da prinzipiell alle 

Menschen Zugang haben. Es ist kein hermetisch abgeriegeltes Ashram, es gibt keine 

Eingangskontrolle, die Tore und Türen sind tagsüber stets geöffnet.  

Im Ashram kann ungehindert Feldforschung unternommen werden, da eine ‚natürliche‘ Rolle 

des Feldes eingenommen werden kann, nämlich die einer deutschen Besucherin, die einige 

Monate im Ashram verbringen möchte. Die Ashrambevölkerung ist groß, fluktuierend und 

heterogen, so dass neue Gesichter nicht auffallen. Ein großer Vorteil ergibt sich aus dem 

Umstand, dass ich auf einen privaten Kontakt, eine Freundin aus der Schulzeit, welche im 

Ashram lebt, zurückgreifen kann. Durch sie wird mir der Zugang zum Feld wesentlich 

erleichtert, werden mir wertvolle Informationen zuteil und Kontakte ermöglicht. So genieße 

ich bald eine Eingebundenheit in die Ashramgesellschaft und übernehme, auch durch meine 

ausgeführten Seva-Tätigkeiten, eine aktive Rolle in der Ashramgemeinschaft. 

Bei meinem ersten Feldaufenthalt habe ich zudem den Vorzug der Rolle als ‚Neuling‘, 

weshalb mir Instruktionen und ausführliche Erklärungen gegeben werden und ich viele 

Fragen unauffällig stellen kann, auf die mir mit Geduld und Verständnis begegnet wird. Dies 

verändert sich mit längerem Aufenthalt. Da ich nach einiger Zeit nicht mehr als Neuling 

anerkannt werde, wird meinem nicht enden wollendem, intensiven Nachfragen ab und an mit 

Skepsis begegnet.  

Meine starke Involvierung im Feld führt zum Teil sicherlich zu einer Einschränkung der 

Beobachtungsqualität, vor allem wenn in einer Situation eigener starker Handlungsbedarf 

auftritt. Durch voranschreitende Kenntnisnahme des Feldes verändern sich auch meine 

Hintergrundannahmen und damit der Blick auf das Feld sowie meine Wahrnehmung und auch 

die Qualität der Beobachtungen. Immer mehr wird ‚selbstverständlich‘ und gerät aus dem 

Fokus der Aufmerksamkeit. Das regelmäßige Verlassen des Feldes und eine distanzierte 

Reflexion sind daher vonnöten, denn eine „selbstreflexive Distanznahme deckt auf, wann der 

Forscher zu sehr den Wertekanon übernimmt, wann er anfängt, eigene Wünsche mit der 

Beobachterrolle zu verknüpfen oder vertraute Muster ungeprüft zur Deutung des Anderen 

anwendet“ (Koch 2007: 204). Phasen intensiver Teilnahme und Beobachtung wechseln sich 

daher immer wieder ab mit Phasen des Rückzugs und der Reflexion (vgl. hierzu auch 

Breidenstein et al. 2015: 109ff.). Die Distanzierung bezieht sich dabei nicht nur auf eine 

örtliche Distanz, auch eine intellektuelle muss erfolgen, die mithilfe von 



 

40 

 

Distanzierungstechniken erleichtert werden kann (wie kritisches Hinterfragen, 

Verschriftlichung, Gedankenspiele, Lektüre, Gespräche mit Kolleg_innen). Auch 

Aufzeichnungen mit Hilfe von Medien und Gespräche mit Neuankömmlingen sind hilfreich. 

Das Ansehen oder Anhören von Aufzeichnungen erleichtert eine distanzierte 

Betrachtungsweise. Zudem können derartige Aufzeichnungen externen Personen gezeigt und 

darüber diskutiert werden. Durch an mich gerichtete Fragen von neu ankommenden 

Tourist_innen werde ich immer wieder an bereits erworbene 

‚Selbstverständlichkeiten‘ erinnert. Derartige Gespräche nutze ich, um den Prozess der 

‚Selbstverständlichung‘ und Wissensaneignung bewusst wahrzunehmen, zu beobachten und 

aufzuzeichnen.  

Sehr günstig auf meine Feldforschung wirkt sich aus, dass ich während meiner 

Ashramaufenthalte durch zwei Gegebenheiten einen verbreiteten Erfahrungsschatz der 

devotees teilen kann, was mir Zugang zu wertvollen Informationen verschafft. Zum einen 

stehe ich vor einer (beruflichen) Entscheidungssituation, die mir Probleme bereitet, was unter 

den devotees verbreitet zu sein scheint. Meine Lage bringt mich daher den devotees näher, sie 

scheinen sich selbst in mir wieder zu erkennen, es entsteht ein Solidaritätsgefühl. Die 

Gespräche werden vertrauter und offener. Für viele ist es Anlass, mir über eigene 

Entscheidungsprozesse und Erlebnisse zu erzählen. Tatsächlich öffnet mir das Teilen meines 

Problems Türen, die zuvor verschlossen waren, deren Verschlossenheit ich aber zum Teil gar 

nicht bemerkt hatte. Eine ähnliche positive Wirkung erfolgt durch eine längere Erkrankung 

während meines zweiten Ashramaufenthaltes. Längere oder auch chronische Erkrankungen 

sind ebenfalls ein geteilter Erfahrungsschatz vieler devotees. 

Durch Unkenntnis der Sprache Malayalam bleibt mir der Zugang zu einigen Informationen 

verschlossen. Auch wenn in Amritapuri und im MAM sehr viel auf Englisch kommuniziert 

wird, sprechen doch viele indische ashramites
56

 kaum oder ungern Englisch und Amma selbst 

ausschließlich Malayalam. Meine erworbenen Grundkenntnisse reichen nicht aus, um 

komplexe Gesprächsinhalte nachzuvollziehen. Allerdings ist im Feld ohnehin eine 

Sprachenvielfalt anzutreffen, denn die ashramites kommen aus ganz Indien und der ganzen 

Welt. Insofern stelle ich mit meinem sprachlichen Hintergrund eine ‚normale’ Figur des 

Feldes dar und mache authentische Erfahrungen. Ammas Worte direkt zu verstehen wäre 

zweifelsfrei von Vorteil, durch die benötigte Übersetzungsleistung von devotees wird mir 

allerdings deren Interpretation und Verständnis wie auch deren Umsetzung von Ammas Lehre 

                                                 
56

 Als ashramites werden dauerhafte Bewohner_innen des Ashrams bezeichnet. 



 

41 

 

präsentiert. In dem zunächst als großes Manko empfundenen Sprachkenntnismangel liegt also 

auch ein Erkenntnispotential. 

Innerhalb der Ashramwelt kristallisieren sich verschiedene Gruppen heraus und die 

Möglichkeit, den Kontakt zu Partizipanden des Feldes aufzubauen, gestaltet sich je nach 

Gruppe sehr unterschiedlich, wobei auch die Sprachbarriere Kontakte selektiert. So habe ich, 

meiner eigenen Gruppenzugehörigkeit entsprechend, hauptsächlich Kontakt mit westerners
57

, 

(indischen und nicht-indischen) Besucher_innen und Frauen. Die Kontaktaufnahme vor allem 

zu indischen Brahmacharis und Swamis gestaltet sich als schwierig (dennoch kann ich vor 

allem mit zwei indischen Brahmacharis wiederholt längere, informelle Gespräche führen). 

Ich betreibe zwar keine verdeckte Forschung, da ich auf Nachfragen offen mein Vorhaben 

mitteile. Jedoch fällt meine Forschungstätigkeit häufig nicht auf und wird selten thematisiert. 

Die gelegentliche Thematisierung meiner Arbeit führt zu unterschiedlichen Reaktionen, die 

jedoch überwiegend positiv ausfallen und mir begegnet offenes Interesse. Manches Mal 

kommt es auch zu einer Rückwirkung oder Reflektion auf Seiten der devotees, die die 

Forschung so mitgestalten. Ein spanischer Bewohner bemerkt auf meine Ausführungen 

beispielsweise scherzhaft: „So I’m part of your experiment!“ (FN 12/13). Ab und an geben 

mir Partizipanden Anregungen ihrerseits, wie der Hinweis einer Belgierin bezüglich Ammas 

Tanzes anlässlich einer Feierlichkeit im Herbst 2012: „That’s important for your work!“ (FN 

10/12) oder die Aufforderung einer deutschen devotee, ‚Prasad zu geben‘,
58

 da dies eine 

„wichtige Erfahrung“ (FN 11/11) darstelle. Ab und an begegnet mir aber auch Unverständnis 

in Bezug auf meine Forschung oder Desinteresse, in seltenen Fällen sogar Ablehnung, 

Skepsis und Zweifel.
59

 

                                                 
57

 Die Bezeichnung westerner, vor allem für Personen aus Europa und Nordamerika, und damit die Abgrenzung 

zu indians, also Inder_innen, ist im MAM und im Ashram Amritapuri geläufig und eine viel benutzte 

Unterscheidung. Ich möchte auf die Bedenklichkeit hinsichtlich der Verwendung derartiger Ausdrücke 

hinweisen und verweise auf die anthropologische Kritik an der Opposition zwischen dem Westen und dem 

Nicht-Westen. Eine derartige Gegenüberstellung ist stark vereinfachend und äußerst vorurteilsgefährdet und 

läuft damit auch Gefahr, in rassistische Denkweisen zu verfallen. Mit ihr korrespondiert ein auf Kohärenz und 

Homogenität ausgerichtetes Kulturkonzept. 
58

 ‚Prasadgeben‘ stellt einen Dienst in unmittelbarer Nähe Ammas dar. 
59

 Der Zweifel bezieht sich auf die Integrität meiner Person wie auch auf die mögliche Wirkung meiner 

Forschungsarbeit. Eine englische ashramite meint beispielsweise, ‚so eine Arbeit‘ könne Amma schaden, denn 

es gäbe ‚Gegenkräfte‘, die ‚Bewegung gegen Amma‘ würde stärker (GN 11/12). Einige devotees berichten von 

schlechten Erfahrungen mit einer englischen Anthropologin, die vor einigen Jahren im Ashram Feldforschungen 

durchführte. Seit dem ‚Amma-Skandal‘, dem Kursieren negativer Nachrichten über Amma und einen Swami in 

der indischen Presse, ausgelöst durch die Veröffentlichung eines Buches einer ehemaligen australischen devotee 

im November 2013, ist die Skepsis unter den devotees noch gestiegen (vgl. 

http://indianexpress.com/article/india/india-others/ammas-ex-aide-alleges-sexual-abuse-at-ashram/, zuletzt 

geprüft am 31.1.18; Reaktionen von devotees unter https://ammascandal.wordpress.com/, zuletzt geprüft am 

31.1.18). 



 

42 

 

Bei der Untersuchung religiöser Phänomene „handelt man sich zusätzlich besondere 

Probleme ein, die nicht bei allen anderen Phänomenen auftreten“, bemerkt Hubert Knoblauch 

(2003: 44) und spielt damit auf den umstrittenen Begriff der Religion an. Jenseits solcher 

begrifflicher Schwierigkeiten, bietet das Feld von Religion und Spiritualität noch andere 

Herausforderungen. Religiöse Situationen zu erforschen, erfordert ein Eindringen in einen für 

viele der Partizipanden sehr intimen Bereich. Spirituelle Praxis und wissenschaftliches 

Interesse stehen in vielen Situationen einander konträr gegenüber und sind schlecht vereinbar. 

Es ist oft nicht möglich, in entscheidenden Momenten nachzufragen (zum Beispiel während 

einer Puja), sich Notizen zu machen oder genauer hinzusehen, da dies die Atmosphäre stören 

oder Abläufe unterbrechen und eventuell sogar beeinflussen oder verändern würde. Im 

Nachhinein sind zudem viele Informationen ebenfalls nicht mehr einholbar, da sich die 

Partizipanden an Details oder für sie unwichtig Erscheinendes nicht erinnern. 

Das Aufzeichnen von Notizen ist dennoch häufig unauffällig möglich, da es im Feld nichts 

völlig Untypisches darstellt, sich Notizen zu machen. Zum Teil ist es aber explizit verboten, 

Notizen anzufertigen. Zum Beispiel können im Info-Center Übersetzungen der Satsangs zwar 

gelesen werden, aber „Notizen sind unter keinen Umständen erlaubt“ (FN 11/12).  

Obwohl Amritapuri als ‚gesprächiges Feld‘ bezeichnet werden kann, ist es schwierig, gezielte 

Informationen, genaue Beschreibungen, Erklärungen und Begründungen einzuholen. Auch 

über die Effekte der spirituellen Praxis wird zum Teil nicht gerne geredet (dabei gibt es 

allerdings Ausnahmen). Gerne und viel wird hingegen von Begegnungen mit Amma erzählt, 

von Erlebnissen mit ihr wie Blicken oder den Darshan oder auch vom lila, das sie mit ihren 

devotees ‚spiele‘.
60

  

Vielen Informant_innen erscheint es auch unverständlich und überflüssig, über gewisse Dinge, 

die feldimmanente Selbstverständlichkeiten darstellen, Auskunft zu geben. Die Technik des 

Fragestellens ist auch daher nicht immer dienlich – auf viele Fragen erfolgt schlichtweg keine 

Antwort, da die Befragten es nicht ausformulieren wollen oder laut eigener Angabe nicht 

können, da ‚es mit Worten nicht zu beschreiben ist‘, wie häufig formuliert wird. Die devotees 

‚fühlen‘ vielmehr oder ‚wissen‘ intuitiv (vgl. zum Beispiel GN 12/13).  

Sicherlich werden einige Informationen bewusst geheim gehalten, besonders solche, die 

Ammas Person und Intimsphäre betreffen. Jedoch besteht im Feld auch eine gewisse diffuse 

Informationsverteilung, es sind oft keine eindeutigen ‚Experten‘ auszumachen, an die man 

sich zur Beantwortung von Fragen wenden kann. Beispielsweise werde ich von einer Person 

                                                 
60

 Lila (Skrt.) bezeichnet das ‚göttliche Spiel in der Erscheinungswelt‘. Die Schöpfung wird auch als lila Gottes 

bezeichnet (Fischer-Schreiber 1986: 215; Bäumer 1969). 



 

43 

 

zur anderen geschickt, als ich herausfinden will, wie viele devotees im Ashram permanent 

leben. Ein Datum, das zu beschaffen ich als völlig unkompliziert eingeschätzt hätte, worüber 

ich aber letztlich keine genaue Auskunft einholen kann. Daher müssen viele der 

beschreibenden Daten auf Schätzwerten basieren. 

Immer wieder entsteht auch der Eindruck, dass mir nicht oder ungern geantwortet wird, da 

Angst besteht, die gegebenen Informationen könnten falsch verstanden oder missbraucht 

werden. Es bestehen im Feld durchaus Bedenken, in der Öffentlichkeit unvorteilhaft 

dargestellt oder als ‚Spinner‘ gelabelt zu werden. Die Befragten sind oft spürbar bemüht, bei 

der Beantwortung der Fragen der Situation (Gespräch mit einer Ethnologin) beziehungsweise 

der sozialen Erwartung gerecht zu werden und rationale, verständliche, zusammenhängende, 

nicht allzu ‚verrückt‘ klingende Aussagen zu formulieren. Daher weicht die 

Formulierungsweise in ausgewiesenen Gesprächssettings mit mir von der sonstigen 

Formulierungsweise mitunter ab. 

Aber auch Ammas Autorität will niemand untergraben. Teilweise werden Bedenken geäußert, 

die Lehre oder Botschaften nicht im adäquaten, von Amma gemeinten Sinne vermitteln zu 

können. Manche devotees fragen vor der Beantwortung von Fragen Amma um deren 

Einverständnis. Auch ich werde fast immer gefragt, ob ich Ammas Einverständnis für meine 

Forschungsarbeit eingeholt hätte.
61

 

Zudem begegnet, vor allem im religiösen Bereich, eine zum Teil an Widersprüchlichkeit 

grenzende Varietät an Aussagen und Interpretationen, da sich vieles aus der Praxis und 

persönlichen Erfahrung ableitet. Werden zehn Personen zu einem Thema befragt, erhalte ich 

nicht selten zehn verschiedene Ansichtsweisen, von welchen eine jede in einer absolut 

selbstsicheren Form dargelegt wird, die die jeweilige Sicht als unumstößlich, richtig und wahr 

darstellt. In Indien mag dieser Umstand noch dadurch verschärft werden, dass viele 

(spirituell-religiöse) Traditionslinien nebeneinander existieren und sich vermischen, aus denen 

heraus sich jeweils unterschiedliche Anschauungsweisen ergeben. Ein spirituelles Feld in 

Indien zu untersuchen, konfrontiert mit einer verwirrenden Fülle an Aussagen. Für die 

devotees selbst allerdings stellt diese Variabilität zumeist kein logisches Problem dar. 

Zugleich ist in dieser Variabilität selbst ein wertvolles Datum zu sehen. 

                                                 
61

 Bei einem Programm in Mannheim 2010 nutze ich die Gelegenheit, um Amma die Frage nach der Erlaubnis 

zu stellen. Sie antwortet, ich solle ein Exposé an das Ashram schicken. Auf meine E-Mail erhalte ich dann die 

Antwort von einem ihrer Stellvertreter, dass ich die Arbeit verfassen könne, sie mir jedoch leider nicht die 

Genehmigung erteilen können, im Ashram eigenes Bildmaterial zu erstellen und offiziell Interviews zu führen, 

da dies die Ashramatmosphäre stören würde. 



 

44 

 

Ein weiteres Problem hinsichtlich der Informationsbeschaffung stellt Zeitmangel dar. Laut 

gängiger Meinung unter den devotees soll Zeit ‚spirituell genutzt‘ werden. Einer Ethnologin 

Fragen zu beantworten, stellt für die meisten devotees keinen Nutzen dar und hat wenig 

Relevanz. Auch wenn keine prinzipielle Verweigerung besteht, werden mir häufig sehr enge 

Zeitfenster eingeräumt und Fragen äußerst knapp beantwortet. Zudem gestaltet es sich im 

geschäftigen Ashramalltag schwierig, eine ruhige konzentrierte Gesprächssituation zu 

schaffen. Meist wird die Aufmerksamkeit abgelenkt durch Lärm und Unterbrechungen.   

1.3.5 Reflexion und Fazit 

Trotz der im letzten Punkt geschilderten Besonderheiten und Einschränkungen, die das 

Forschungsfeld mit sich bringt, stellt die teilnehmende Beobachtung sicherlich eine sehr 

geeignete Methode dar, um der in dieser Arbeit gestellten Fragestellung nachzugehen. Auch 

Interviews haben trotz ihrer Mängel großes Erkenntnispotential: Sie verschaffen Zugang zu 

den erwähnten, Ästhetik betreffenden ‚unsichtbaren mentalen Prozessen‘, zu Wirksamkeiten 

und Motivationen, können zur Validierung von Thesen eingesetzt werden und verschaffen 

Kenntnisse zu den Formulierungsweisen und Narrativen der Partizipanden.  

Es muss ein selection bias angenommen werden, denn Informationen stammen eher von 

‚lauten‘, redseligen und auffälligen Menschen, die Aufmerksamkeit auf sich ziehen, 

wohingegen stille, leise, zurückhaltende oder sich gar zurückziehende ashramites weniger 

erfasst werden.  

Bezüglich der Auswertung der Daten möchte ich anmerken, dass die Analyse insofern ein 

Problem darstellt, als sie die Daten in ‚Bestandteile‘ zerlegt und beispielsweise nach 

verschiedenen Sinnen, Sinneseindrücken, Medien, sinnlichen Formen, Wirkungen, Akteuren 

oder Motivationen getrennt wird. Die Gesamtheit der wahrgenommenen oder erlebten 

Wirklichkeit geht allerdings über die Summe der Einzelerscheinungen hinaus und eine 

Aufsplitterung zerstört den Gesamteindruck. So kann eine wirkmächtige Einheit durch die 

Analyse nicht erfasst werden. Auch wenn die Analyse Erkenntnispotential aufweist, bleibt 

immer ein Ungenügen. Diesem Umstand kann mit dem ‚ganzheitlichen‘ Atmosphärenbegriff 

begegnet werden. Ich halte es für sinnvoll, mikroskopische Methoden wie die Analyse mit 

ganzheitlichen Ansätzen wie einer dichten Beschreibung der Atmosphäre zu kombinieren. 

Dies wird in vorliegender Arbeit versucht. 

Bei der Beforschung eines kulturellen Kontextes, dem die Forschungsperson selbst nicht 

entstammt, muss immer die Frage nach einem möglichen cultural bias und der 

Anwendbarkeit von Begrifflichkeiten gestellt werden. Als Nicht-Inderin nehme ich Dinge 



 

45 

 

anders als Inder_innen wahr, verstehe vieles für den indischen Kulturraum 

Selbstverständliche nicht oder anders, setze andere Akzente und beschreibe mit Hilfe einer 

anderen Sprache. Unkenntnis und Unvoreingenommenheit sind andererseits auch von Vorteil 

für Beobachtungen (vgl. hierzu Hirschauer/Amann 1997). Zudem ist Indien und vor allem das 

beforschte Feld so vielseitig, dass auch nicht alle Inder_innen oder gar alle devotees dieselben 

kulturellen Hintergründe teilen. 

Vor allem beim Schreiben über die Sinne ist die Gefahr einer eurozentrischen 

Verallgemeinerung besonders groß, da leicht dazu geneigt wird, die Definition von Sinn und 

Sinnlichkeit, die der europäischen Geistesgeschichte entstammt, auf andere Kulturen zu 

übertragen. Sinneswahrnehmungen sind wie bereits ausgeführt kulturell geprägt, erscheinen 

aber oft universal. In vorliegender Arbeit ist daher besondere Vorsicht geboten, um dem 

indischen beziehungsweise dem ashramspezifischen Kontext gerecht zu werden und die 

„specific local ways of sensing“ oder „sensory orders“ (Howes 2003: XIX) zu erkennen. 

Howes und Classen sprechen von „being of two sensoria“ (ebd. 1991: 260), der erlernbaren 

Fähigkeit Forschender, auf verschiedene Weisen wahrzunehmen. Drei Schritte wären dabei zu 

bedenken: Zunächst die Vorurteile der eigenen Sinnesordnung offenzulegen, dann sensibel zu 

werden für abweichende Sinnesordnungen, um schließlich das Ziel zu erreichen, zwei 

Sinnessensorien zu beherrschen. Dabei bleibt allerdings zu fragen, inwieweit das eigene 

Sinnesregister verlassen werden und außerhalb dessen Liegendes wahrgenommen werden 

kann. Howes selbst warnt vor der ‚Illusion‘, sich in die sinnliche Organisation anderer 

Kulturen vollständig einfühlen zu können. Auch Koch bemerkt kritisch: „Diese Methodik, so 

einleuchtend sie klingt, wird insofern schwierig im letzten Punkt zu realisieren sein, als ein 

Großteil der Sinnenarbeit interozeptiv und intermodular modularisiert ist und somit einem 

willkürlichen Hin- und Herwechseln kaum zugänglich“ (Koch 2007: 206). 

Bei dem im Ashram und im MAM anzutreffenden Sinnesregister und bei den 

Wahrnehmungsweisen handelt es sich allerdings weniger um ‚indische‘ denn vielmehr um 

ashramspezifische Wahrnehmungsordnungen, die sich auch aus der Interkulturalität des 

Feldes ergeben. Die devotees weisen, zumindest ursprünglich, unterschiedliche kulturelle 

Wahrnehmungsprägungen auf und nehmen daher auch unterschiedlich wahr (was allerdings 

nicht ausschließt, dass sie zu geteilten Erfahrungen gelangen und diese Erfahrungen auf 

ähnliche Weise interpretieren). 

Als Forschende ist es also zunächst von großer Bedeutung, sich der eigenen 

Selbstverständlichkeiten und Prägungen bewusst zu werden, diese auszuformulieren und zu 



 

46 

 

reflektieren. Meine Wahrnehmungsordnung ist vom europäischen Fünf-Sinnen-Modell 

geprägt, hat sich aber wie oben erwähnt im Laufe der Feldforschung verändert und erweitert. 

Abschließend möchte ich anmerken, dass meine Einblicke und Ergebnisse trotz etwaiger 

Kritikpunkte eine Realität des Feldes repräsentieren, da ich eine ‚natürliche Rolle‘ einnehme. 

Sicherlich bleiben mir Einblicke in viele Hinter- und Nebenbühnen, in viele Wahrnehmungs- 

und Erfahrungsweisen oder in viele der so zahlreichen Untergruppen verwehrt. Allerdings ist 

auch dies eine Erfahrung, die allen Partizipanden widerfährt. Das Feld ist zu heterogen, als 

dass ein einheitliches Bild gezeichnet werden könnte. 

  



 

47 

 

2 Ammas Mikrokosmos 

2.1 Die neo-hinduistische Bewegung von Mata Amritanandamayi Ma 

Das erste Kapitel des Hauptteils stellt Amma, die Hauptprotagonistin der untersuchten 

religiösen Bewegung, und ihre Lehre sowie die Anhängerschaft vor. Auch die von Amma 

gegründeten Organisationen, Institutionen und einige Projekte werden kurz umrissen. 

2.1.1 Amma und ‚ihre Kinder‘ 

Mata Amritanandamayi Ma wird 1953 in Parayakadavu, einem kleinen Fischerdorf im 

südindischen Staat Kerala, als Sudhamani Idamannel und als viertes von acht Kindern in eine 

Fischerfamilie geboren.
62

 Mit neun Jahren muss sie ihre Schulausbildung abbrechen, um 

zuhause ihrer kranken Mutter zu helfen. Bereits als Kind unterstützt sie Arme, Alte und 

Kranke in der Umgebung mit Essen und Fürsorge, was ihrer Familie zum Teil missfällt und 

ihr Strafen einbringt. Mit 22 Jahren erfolgt ihr erster öffentlicher Krishna Bhava
63

: Sie rennt 

inmitten des Kreises einer versammelten Familie und ‚verwandelt‘ ihr Äußeres. Die 

Menschen ‚erkennen‘ in ihr den Gott Krishna. Einige Jahre später erhält Sudhamani die 

Vision der göttlichen Mutter, welche sie folgendermaßen umschreibt:  

Lächelnd wurde sie zu einem strahlenden göttlichen Glanz und verschmolz mit mir. Mein Gesicht 

erblühte, gebadet im vielfarbigen Licht der Göttlichkeit, und die Erinnerung der Ereignisse von 

Jahrmillionen stieg in mir auf. Von da an nahm ich nichts mehr als von meinem eigenen Selbst getrennt 

wahr. Ich sah nur noch eine einzige Einheit, ging in der göttlichen Mutter auf und entsagte allen 

Genüssen. (Swami Amritaswarupananda 2007a: 150) 

Ende 1978 beginnen schließlich mehrere Schüler_innen, sich um Sudhamani zu versammeln. 

Sie geben ihr den Namen Mata Amritanandamayi, was ‚Mutter der unsterblichen 

Glückseligkeit‘ bedeutet, und bauen eine Strohhütte neben dem Haus der Familie, um mit ihr 

zusammenleben zu können. Diese Hütte ist der bescheidene Anfang des heutigen Amritapuri-

                                                 
62

 Die Informationen dieser Zusammenfassung über Ammas Leben entstammen der im MAM erschienenen, von 

Swami Amritaswarupananda verfassten Biografie (Swami Amritaswarupananda 2007a). Es gibt mittlerweile 

mehrere Biografien über Amma, die in manchen Details voneinander abweichen (vgl. Raj 2004: 206). In der 

Gemeinschaft der devotees stellen das Lesen von Ammas Biografie eine Art ‚Pflichtlektüre‘ und das Wissen um 

ihre Lebensgeschichte ein wichtiges geteiltes Wissen dar. Die Biografie ist zudem bedeutsam hinsichtlich der 

Konstruktion von ‚Heiligkeit‘. Biernacki verweist auf die Bedeutung der Biografie von als heilig erachteten 

Personen und benennt typische ‚hagiographische Muster‘, von welchen sich auch einige in Ammas 

Lebensgeschichte finden, darunter Probleme mit der eigenen Familie (neben Amma teilen Shree Maa, Ramana 

Maharshi oder Satya Sai Baba dieses Schicksal; vgl. Biernacki 2004: 181). 
63

 Bhava (Skrt.) bedeutet ‚Gefühl, Empfindung, Stimmung‘ (vgl. Fischer-Schreiber 1986: 37). Eine Bhava 

beeinflusst stark die Atmosphäre. Krishna Bhava meint, dass Amma in die Stimmung des Gottes Krishna verfällt 

und eins mit ihm wird. Die mythische Hintergrundgeschichte handelt von Krishna, der einst den Halbgott 

Hanuman treffen wollte. Hanuman, ein leidenschaftlicher Verehrer Ramas (Inkarnation des Gottes Vishnu), 

wollte jedoch niemanden besuchen außer seinen Herrn Rama. Daraufhin nahm Krishna die Gestalt Ramas an 

(vgl. Swami Amritaswarupananda 2007a: 209 ff.). Amma ist nicht die einzige Guru, die Bhavas annimmt. So ist 

auch von Chaitanya von Bengalen, Anandamayi Ma und Sri Ramakrishna Paramahamsa (beide ebenfalls aus 

Bengalen) bekannt, dass sie Bhavas praktizierten. 



 

48 

 

Ashrams, welches offiziell 1981 beim indischen Staat registriert und als „Mata 

Amritanandamayi Math“ organisatorisch verfestigt wird. 

Seither ist das Ashram wie auch Ammas Organisation und die Zahl der devotees 

kontinuierlich gewachsen. Mittlerweile umfasst ihre Gefolgschaft Millionen. Ammas religiöse 

Bewegung ist zu einer der größten neo-hinduistischen, weltweit aktiven und verbreiteten 

Bewegungen geworden.
64

 Sie umfasst eine große Zahl von Anhängerinnen und Anhängern, 

die eine heterogene Gruppe darstellen. Devotees finden sich auf allen Kontinenten, die 

meisten stammen jedoch aus Indien, Nordamerika und Europa. Laut Warrier (2005) ist – 

bezogen auf die indischen devotees – die urbane Mittelklasse, eine gebildete Mittelschicht, 

besonders vertreten und es finden sich auffällig viele Akademiker_innen unter den devotees.
65

 

In Bezug auf die Behauptung Warriers allerdings, Amma würde prinzipiell mit ihrer Lehre 

hauptsächlich die Mittelschicht ansprechen, widerspricht Swamini Krishnamrita, die betont, 

dass Amma explizit alle anspreche – ‚die Ärmsten und die Reichsten‘ – und sich unter den 

devotees Menschen aus allen gesellschaftlichen Schichten und Kasten befänden (vgl. GN 

11/13). 

Zur internationalen Ausbreitung tragen vor allem Ammas ‚Welttourneen‘ bei, welche seit gut 

30 Jahren stattfinden. Auch dass ihre Lehre wie auch viele Praxisanweisungen ins Englische 

und viele andere Sprachen übersetzt werden, ermöglicht internationalen devotees auch ohne 

Kenntnis einer indischen Sprache (und zum Teil ohne Kenntnis der englischen Sprache) den 

Zugang zur Religiosität des MAM. Im indischen Kulturraum ist es Kulturfremden oftmals 

unmöglich, an Zeremonien wie Pujas in Tempeln teilzunehmen, da ihnen entweder als Nicht-

Hindus der Zutritt und eine Teilnahme von vornherein verweigert werden oder sie aus 

Unkenntnis und Unverständnis nicht teilnehmen können. Amma eröffnet internationalen 

Anhänger_innen die Möglichkeit einer direkten, aktiven Teilnahme, was für viele 

internationale devotees eine Motivation zur Gefolgschaft darstellt. Ashrams, Zentren und 

Ortsgruppen gibt es mittlerweile in ganz Indien und vielen anderen Ländern auf allen 

Kontinenten.
66

 

                                                 
64

 Amma und ihre Organisation erfahren seit den Anfängen ihrer Tätigkeit auch immer wieder offizielle und 

internationale Anerkennung. Die Mata sprach zweimal vor dem ‚Parlament der Weltreligionen‘ sowie mehrere 

Male vor den Vereinten Nationen als geladene offizielle Repräsentantin des Hinduismus. 2010 verlieh ihr die 

New York State University die Ehrendoktorwürde der Fakultät für Geisteswissenschaften für ihre Dienste an der 

menschlichen Gemeinschaft. 2015 wurde sie von Papst Franziskus zu einem Treffen auserwählter geistlicher 

Führungsfiguren geladen, wiederum in der Rolle als Vertreterin des Hinduismus. 
65

 Dies entspricht auch meinen eigenen Beobachtungen hinsichtlich internationaler devotees, unter welchen sich 

ebenfalls auffällig viele Akademiker_innen befinden. 
66

 Eine Übersicht der weltweiten Zentren und Gruppen findet sich unter http://www.amma.org; zuletzt geprüft 

am 31.1.18. Das deutsche Hauptzentrum ‚M.A. Center Germany – Seminarzentrum Hof Herrenberg e.V.‘ 



 

49 

 

Amma gilt unter ihren devotees als weltoffen und weltzugewandt. Ihre Außergewöhnlichkeit 

und ihre Ausstrahlung werden oft hervorgehoben: „Amma ist ein Magnet. Sie hat so eine 

Ausstrahlung und Anziehungskraft! (…) Als ich sie das erste Mal sah, spürte ich sofort diese 

Energie und fühlte mich stark angezogen.“ (deutsche devotee, GN 11/11). In diesem Sinne 

auch ein deutscher Besucher: „Wenn sie spricht, sitzen alle gebannt und schweigend da und 

hören ihr zu, obwohl sie Malayalam spricht und sie keiner versteht. Dazu gehört schon eine 

gewisse Ausstrahlungskraft!“ (GN 11/11). Amma begeistert ihre Anhänger_innen in starkem 

Ausmaß. Das Konzept des Charismas kann als Erklärungsansatz dienen, um das soziale 

Phänomen des Gurus und seiner Gefolgschaft zu verstehen (vgl. zum Beispiel Warrier 2003b: 

255 oder Knott 2009: 43). Nach Max Weber bedeutet Charisma: 

eine als außeralltäglich (…) geltende Qualität einer Persönlichkeit (…), um derentwillen sie als mit 

übernatürlichen oder übermenschlichen oder mindestens spezifisch außeralltäglichen, nicht jedem 

anderen zugänglichen Kräften oder Eigenschaften oder als gottgesandt oder als vorbildlich und deshalb 

als ‚Führer‘ gewertet wird. Wie die betreffende Qualität von irgendeinem ethischen, ästhetischen oder 

sonstigen Standpunkt aus ‚objektiv‘ richtig zu bewerten sein würde, ist natürlich dabei begrifflich völlig 

gleichgültig: darauf allein, wie sie tatsächlich von den charismatisch Beherrschten, den ‚Anhängern‘, 

bewertet wird, kommt es an. (Weber 1985: 140)  

Charisma besitzt eine Person nur, wenn sie von einem Gegenüber oder ‚Publikum‘ als 

ungewöhnlich anerkannt wird (vgl. ebd.). 

Auch Wunder oder die Wundertätigkeit Ammas spielen eine bedeutende Rolle in der 

Gurukonstruktion. Amma wird zwar nicht vorrangig als ‚Wundertätige‘ angesehen, Narrative 

über von ihr vollbrachte Wunder zählen aber zum geteilten Allgemeinwissen aller devotees, 

wie zum Beispiel, dass sie vor vielen Jahren Milch in Pudding, der niemals zur Neige ging, 

verwandelt hätte oder Lepra-Kranke Linderung erfahren hätten, nachdem sie deren Wunden 

ausgeleckt hätte. Als größtes Wunder gelten unter ihren devotees aber Ammas ‚unendliche 

Liebe‘, ihre Umarmungen und die von ihr ins Leben gerufenen Projekte: „The greatest 

miracle of amma is the power of her love, which has a transforming effect.” (Mata 

Amritanandamayi Mission Trust 2003: 56). 

Auch dass Amma als indische Frau, ohne abgeschlossene Schulausbildung und aus einer 

Fischerfamilie stammend eine derart große Organisation und ein mittlerweile 

millionenschweres Unternehmen leitet, wird als Beweis ihrer Außergewöhnlichkeit angesehen. 

Die Mata sei zudem die einzige Frau, die jemals in Indien ein Ashram auf dem Familiengrund 

erbaut hätte (vgl. ISW). Sie berät als spirituelle Führungsperson einflussreiche Personen aus 

                                                                                                                                                         
befindet sich im Brombachtal im Odenwald (siehe http://www.hof-herrenberg.de/; 31.1.18). Auch in München 

gibt es ein ‚Amma-Haus‘ und eine rege besuchte, lebendige Satsanggruppe, die neben wöchentlich 

stattfindenden Satsangs mit gemeinsamen Rezitationen, Gesängen, Gebeten, Vorträgen und Meditation auch 

andere Veranstaltungen wie Yogakurse, Informationsabende für einen ökologischen Lebensstil oder 

Tanzveranstaltungen anbietet (siehe http://www.amma.de/zentren-muenchen; 31.1.18). 



 

50 

 

Politik und Wirtschaft, die sich öffentlich als devotees bekennen. In Indien immer noch 

unüblich, führt sie als Frau selbst Zeremonien und Pujas aus und weiht Tempel ein.  

In den Einrichtungen des MAM sind viele Frauen in Führungspositionen anzutreffen, 

beispielsweise werden alle Schulen von Brahmacharinis geleitet.
67

 Laut Brahmacharini Meera 

ermutige Amma alle Frauen, renunciates wie auch devotees, eine Ausbildung zu absolvieren 

und verantwortungsvolle Positionen in verschiedensten Institutionen zu übernehmen (vgl. GN 

12/12). Zudem bildet MAM Brahmacharinis zu Pujarinis aus. Dass in Amritapuri sowie in 

den Brahmastanam-Tempeln
68

 und in anderen Einrichtungen des MAM Frauen Pujas 

ausführen, führt immer wieder zu Konflikten und Protesten vor allem konservativer Hindus. 

Devotees erklären sich Ammas Außergewöhnlichkeit durch ihre Göttlichkeit. Denn Amma 

gilt als göttliche Inkarnation oder Avatar-Guru, als Gott in einem menschlichen Körper. Ein 

indischer Politiker nennt sie „a walking form of God” (http://www.amritapuri.org/63404/16-

jaipur.aum, zuletzt geprüft am 30.1.18), ähnlich Jane Goodall, die sie als „God’s love in a 

human body” (https://www.amritapuri.org/testimonial/jane-goodall, zuletzt geprüft am 

30.1.18) bezeichnet. Immer wieder wird auf die Körperlichkeit des ‚Göttlichen‘ in und durch 

Ammas Person hingewiesen und Ammas Körperlichkeit – zum Teil ästhetisch 

ausschmückend – thematisiert:  

To see how God walks, how he talks, how he looks, how he blesses, God’s attributes, all of it we are able 

to experience on a physical level when we come to Amma. (…) We are very fortunate to have Amma’s 

darshan and embrace. I consider myself to very fortunate to get an embrace from God Herself. 

(Padmashree Vijay Bhatkar, http://www.amritapuri.org/63227/16-pune.aum, zuletzt geprüft am 6.4.16)  

Amma verbindet in ihrer Person also Spiritualität und Körperlichkeit, repräsentiert das 

‚Heilige im Körper‘. Sie vereint das Geistige und das Materielle, das ‚Heilige‘ und das 

‚Profane‘, und löst damit das Spannungsverhältnis zwischen jenen Sphären auf (vgl. hierzu 

auch Babb 1983). Das eigentlich nicht sinnlich wahrnehmbare Göttliche wird als inkarniert in 

einem menschlichen Körper gedacht, und dies mit allen Konsequenzen. Das Körperbild, 

welches von Amma existiert, folgt zwar zum einen demjenigen eines durchschnittlichen 

menschlichen Körpers, um aber doch in vielen Punkten entschieden davon abzuweichen. 

                                                 
67

 Mündliche Information von Brahmacharini Meera, GN 12/12. 
68

 Die von Amma an verschiedenen Orten in Indien errichteten Brahmastanam-Tempel „wurden geschaffen, um 

menschliches Leiden zu vermindern und die wahren Prinzipien hinter der Gottesverehrung in Tempeln zu lehren. 

Diese Prinzipien zeigen die der Vielfalt zugrundeliegende Einheit und unterstützen die Entfaltung der in jedem 

von uns vorhandenen Göttlichkeit“ (IM 5). Im Zentrum dieser Tempel befindet sich ein pratishta, ein Bildnis 

Gottes, welches aus einem viereckigen Stein besteht, der auf seinen vier Flächen je ein Bildnis verschiedener 

Formen des Göttlichen zeigt, und zwar die Halbreliefs von Devi, Shiva, Ganapathi und Rahu (der Schlange) (vgl. 

ebd.). Für Raj stellen die Tempel auch eine innovative Form der Dynamik dar („defying and transcending 

tradition“, ebd. 2004: 215). Der erste Tempel wurde 1988 in Kodungallur, Kerala, errichtet. 



 

51 

 

Ammas Über-Menschlichkeit wird auch über ihre Körperlichkeit und über ihren Körper 

konstruiert.  

So ist zwar bekannt, dass sie von den vielen Umarmungen unter Schulterproblemen leidet. Oft 

ist beobachtbar, dass devotees sie massieren. Allerdings gibt es viele Gelegenheiten, in 

welchen betont wird, dass Ammas Körper nicht ‚ganz normal‘ funktioniert und sich von 

‚normalen‘ menschlichen Körpern unterscheidet. Amma sei beispielsweise nie krank oder 

erkältet trotz der vielen nahen menschlichen Kontakte. Auch kursiert die Meinung, dass sie 

kaum esse, Essen auch nicht benötige und lediglich zu sozialen Zwecken speise, und dass 

Amma so gut wie nie schlafe. Swamini Krishnamrita, welche kaum von Ammas Seite weicht, 

erwähnt in einem Gespräch, dass Amma sich zwar für einige Stunden hinlege. Was Amma 

dann tue, wisse sie aber nicht, ob sie also schlafe wie andere Menschen. Denn mahatmas
69

 

schliefen im eigentlichen Sinne nicht, sie wären immer im „consciousness“ (ISW), im ‚vollen 

Bewusstsein‘. Ammas Wahrnehmung wird zudem als ungewöhnlich und ‚andersartig‘ 

betrachtet. Sie nehme ‚mehr‘ und ‚anders‘ wahr als ‚wir‘, sie sähe zum Beispiel 

Vergangenheit und Zukunft (vgl. deutsche renunciate, GN 11/12). 

Eine weitere ästhetische Auffälligkeit ist die Betonung von Ammas Schönheit, die bei jeder 

Gelegenheit hervorgehoben wird, so zum Beispiel ein deutscher devotee: „Sie ist schön, wird 

immer schöner, sie altert nicht!“ (GN 11/12). Auch ihre Bewegungen beim Tanz gelten als 

‚anmutig‘, ‚erhaben‘ und schön, was häufig betont wird. Bezüglich der Schönheit ist eine 

Parallele zu Devi
70

 auszumachen, als eines derer Hauptmerkmale ebenfalls die Schönheit gilt. 

Die Mata gilt zudem als ‚moderne Guru‘. Amma wisse um die Bedürfnisse des 

‚modernen‘ Menschen, sie gehe auf diese ein und biete Lösungen. Ihr gelänge eine 

Verbindung von Tradition und Moderne:  

Everything that Amma is doing for us is just leading us on that traditional journey in the most modern 

way, and that’s a beautiful synthesis of everything that amma does. She just knows for today’s world, for 

today’s people what we need, in all different areas, and she can work on everyone, in a different way, all 

at the same time. (Swamini Krishnamrita, http://www.youtube.com/watch?v=CuiVqrUnSlo, 0:42-1:07; 

zuletzt geprüft am 30.1.18) 

Auch Warrier macht eine ähnliche Feststellung: „It is important to most devotees that the 

Mata‘s is a modern, this-worldly enterprise which aims at social welfare, and engages 

devotees in activities directed at serving society“ (Warrier 2003b: 278). Aufgrund des 

sozialen Engagements wird Amma die ‚Guru der Taten‘ genannt, was auf die zahlreichen von 

ihr initiierten Projekte anspielt. Häufig wird der Verweis auf ihr karitatives Schaffen auch als 

                                                 
69

 Mahatma (Skrt.) bedeutet soviel wie ‚große Seele‘ und ist ein Ehrentitel (vgl. Johnson 2010: 194). 
70

 Devi (Skrt.) steht für ‚Göttin‘ und kann sich auf jede weibliche Gottheit des Hinduismus beziehen (vgl. 

Fischer-Schreiber 1986: 91). 



 

52 

 

‚Legitimation‘ Ammas als Guru und der eigenen Gefolgschaft, vor allem Nicht-devotees 

gegenüber, angewendet, da Wohltätigkeit auf allgemeine soziale Anerkennung stößt. So 

erzählt eine schweizerische devotee im Familien- und Bekanntenkreis jedes Mal, wenn sie für 

mehrere Wochen in das Ashram Amritapuri fährt, dass sie anlässlich der Mitarbeit bei einem 

Entwicklungshilfeprojekt nach Indien fliege (GN 12/13). 

Die Liste der von MAM beziehungsweise von „Embracing the World“ (ETW)
71

 betriebenen 

Projekte und Einrichtungen ist beachtlich: Waisenhäuser, Krankenhäuser
72

, mobile 

Krankenstationen, 47 Schulen (Amrita Vidyalayam), Universitäten (Amrita Vishwa 

Vidyapeetham, siehe https://www.amrita.edu/, zuletzt geprüft am 30.1.18). Women’s 

empowerment sowie Umweltschutz sind weitere Schwerpunkte der Tätigkeiten von MAM 

beziehungsweise ETW. Es gibt zahlreiche Projekte zur Förderung und Unterstützung von 

Frauen – Ausbildungsangebote, Mikro-Kredite, Witwenrenten (Amrita Nidhi pension für über 

eine Million Frauen) –, Baumpflanzaktionen, ‚Müllprojekte‘ (Amala Bharatam, siehe unter 

https://e.amritapuri.org/abc/, zuletzt geprüft am 30.1.18) oder die Schulung von Landwirten in 

Bezug auf ökologische und nachhaltige Anbauweisen. 

MAM und ETW tragen sich überwiegend durch freiwillige Mitarbeit und ehrenamtliche 

Tätigkeit von devotees. Finanziert werden die Organisation und die Projekte durch 

Spendengelder und durch den Verkauf – online sowie auf den internationalen Programmen 

und in den lokalen Zentren – zahlreicher, überwiegend im Ashram oder im Auftrag des 

Ashrams hergestellter Produkte (Amrita Organics – Gesundheitsartikel und Kosmetika, 

Amrita Books – Bücher – und andere Medien, Schmuck, Accessoires, Kleidung und Textilien, 

Devotionalien). Der MAM weist eine Unternehmensstruktur und eine erkennbare Eigenmarke, 

eine corporate identity auf, welche auch eine spezifische Ästhetik umfasst. Das 

‚Imperium‘ wird auch untermauert durch den (weltweiten) Vertrieb der Zeitschrift Matruvani 

wie auch den Fernsehsender Amrita TV. 

2.1.2 Ammas Lehre 

Ammas Lehre folgt in ihren Grundzügen der hinduistischen Bhakti-Religiosität
73

 und 

Vedanta-Philosophie
74

 (genauer dem Advaita Vedanta, wie es zum Beispiel Shankara vertritt). 

                                                 
71

 Seit einigen Jahren existiert für das weltweite Netzwerk von humanitären Organisationen, die durch MAM ins 

Leben gerufen werden, eine neue Dachorganisation mit dem Namen „Embracing the World“ (ETW, siehe http:// 

www.embracingtheworld.org/; zuletzt geprüft am 30.1.18). 
72

 Das AIMS-Klinikum in Cochin beispielsweise gilt als eines der modernsten Krankenhäuser Indiens, dort fand 

2004 die erste Lebertransplantation in Kerala statt (http://www.amritapuri.org/17989/14iver.aum; 30.1.18). 
73

 Bhakti (Skrt.) steht für ‚Liebe zu Gott, Hingabe, Teilhabe‘ und bezeichnet eine devotionalistische 

Religiositätsform (vgl. Michaels 2012: 443, Fischer-Schreiber 1986: 36). 

https://www.amrita.edu/


 

53 

 

Bhakti marga oder Bhakti Yoga, kurz Bhakti, gilt als der ‚Weg der Liebe und Hingabe‘ und 

wird in der Bhagavad Gita (BG XII) neben dem ‚Weg des Wissens‘ (jnana marga) und dem 

‚Weg des Handelns‘ (karma marga) als ein Heilsweg angepriesen, welcher spirituell 

Suchende zur Befreiung führt. Neben dem intuitiven Wissen, dem Erkennen des brahman
75

, 

und der Erfüllung der Pflichten durch Handeln, gilt auch die treue, ergebene und liebende 

Hingabe als Mittel zur Erlösung. Der Erlösungsweg verschiebt sich so von intellektueller oder 

ritueller Tätigkeit hin zu emotionaler Hingabe. Die besonders seit dem Mittelalter sich 

ausdehnende Bhakti-Bewegung ist vermutlich südindischen und dravidischen Ursprungs und 

geht auf vor-vedische Wurzeln zurück (vgl. Zaehner 1986: 125): Sie geht von den unteren 

Gesellschaftsschichten aus und kann in mancher Hinsicht als revolutionäre Volksbewegung 

gelten, da sie einen ausgeprägten sozialdemokratischen Charakter aufweist und zum Beispiel 

die Stellung der Frauen verbessert.
76

 

Advaita Vedanta
77

 gilt als ‚Lehre der Nicht-Zweiheit‘. Zentrale Aussage ist die Annahme der 

Identität von atman
78

 und brahman. Oberste (und einzige) Realität stellt laut der Lehre das 

atman oder brahman dar. Das individuelle Selbst, welches sich selbst als eine Einheit mit 

begrenztem Bewusstsein erscheint und daher unter einer grundsätzlichen Fehleinschätzung 

der eigenen Natur leidet, ist in Wahrheit nichts anderes als brahman selbst. Das 

erkenntnistheoretische Ziel des limitierten individuellen Bewusstseins, welches häufig auch 

als ‚Ego‘ bezeichnet wird und sich fälschlicherweise mit Körper, Gedanken oder Gefühlen 

identifiziert, ist, sich selbst von der Trennung und Vereinzelung zu befreien (vgl. Ram-Prasad 

2009: 726). Amma drückt diesen Gedanken in ihrer metaphorischen Sprache folgendermaßen 

aus: „Say, there are 1000 pots of water kept in a place. And the sun is shining brightly. We 

might see 1000 suns reflected in those 1000 pots of water. Actually, there is only one sun. 

Similarly, the Atman is just one. This Atman is all-pervading” 

(http://www.amritapuri.org/18758/14munich.aum; zuletzt geprüft am 18.1.18). 

‚Selbstverwirklichung’, ‚Selbsterkenntnis’ oder ‚Selbstbefreiung’ (moksha), das menschliche 

Lebensziel schlechthin, welches zur ersehnten Befreiung aus dem Kreislauf von Karma und 

                                                                                                                                                         
74

 Vedanta (Skrt.) bedeutet ‚Ende des Veda‘ und bezeichnet die Schlussbetrachtungen der Veden, wie sie 

zunächst in den Upanishaden enthalten sind (vgl. Fischer-Schreiber 1986: 427). 
75

 Brahman (Skrt.) bezeichnet das ewige, unvergängliche Absolute, die All-Seele, die höchste, nicht-duale 

Wirklichkeit des Vedanta (vgl. Fischer-Schreiber 1986: 49). Wenn brahman eine konkrete Form annimmt, wird 

es zu Ishvara (‚Herr des Universums‘, die Vorstellung eines persönlichen Gottes als Schöpfer der Welt, Fischer-

Schreiber 1986: 164). Ich bleibe bei dem Wort brahman bei der kursiven Schriftweise, um einer Verwechslung 

mit dem Gott Brahma vorzubeugen. 
76

 Ausführlicher zu Bhakti siehe Michaels 2012: 277-285. 
77

 Ausführlicher zu Advaita Vedanta siehe Michaels 2012: 296ff. 
78

 Atman (Skrt.) bezeichnet das Selbst, den Wesenskern, die Seele (vgl. Michaels 2012: 443). 



 

54 

 

Wiedergeburt
79

 führt, bedeutet demnach die Erkenntnis jenes wahren Selbst und die 

Erkenntnis der Einheit aller Wesen:  

To know the Self means to see others as your own Self, others’ joy as your own joy, others’ sorrow as 

your own sorrow. When your finger pokes your eye, you console both the finger and the eye, that will be 

his attitude. Like the mirror, which reflects without attachment, you experience others’ emotions without 

becoming attached to them. No one is different from you. (Amma, 

https://www.amritapuri.org/68255/17mahatma.aum; zuletzt geprüft am 18.1.18) 

Amma ändert gewisse Teile der traditionellen Lehren ab, nimmt Fragmente aus verschiedenen 

Schulen und Traditionen, auch nicht-hinduistischen, auf und verwebt sie miteinander. Als 

‚verwirklichte Seele‘ bringe sie ‚ihr Eigenes‘ hervor, ihre Lehre komme ‚aus ihr heraus‘ und 

gilt als einzigartig (vgl. ISW). Amma lehrt durch eine unkomplizierte und klare, oft 

humorvolle Ausdrucksweise und verwendet viele lebensnahe, häufig ästhetische Metaphern 

und Geschichten. Die Lehre zeichnet sich zudem durch Praxisorientierung aus. Zu viel 

Theorie würde „das Herz austrocknen“ (ISA1). Amma lehrt vor allem auch durch ihr Vorbild 

und ihr Tun – „she walks the talk“ (Yolanda King, siehe 

https://www.amritapuri.org/49548/03-yking.aum; zuletzt geprüft am 31.1.18). 

Als eine zentrale Schrift gilt die Bhagavad Gita, die im MAM als Lehrtext in 

Unterrichtseinheiten, welche auf verschiedenen indischen Sprachen wie auch auf Englisch 

stattfinden, behandelt wird. Auf die Bedeutung jener Schrift im MAM weist auch hin, dass 

das Eingangsportal des Haupttempels in Amritapuri mit einer riesigen Nachbildung einer 

Szene aus der Gita (Krishna und Arjuna in der Pferdekutsche) verziert ist. Amma verweist des 

Öfteren in ihren Reden auf Aussagen aus dieser Schrift und eine eigene Gita zählt zu den 

wenigen Besitztümern aller ashramites. Verbreitet gilt dieses Werk als ‚Bibel‘ der Hindus und 

als die Quintessenz aller heiligen Hindu-Schriften. 

Gelehrt wird ein „Weg der Mitte“ (ISA1). Amma empfiehlt eine gemäßigte Lebensweise, die 

das dharma (Lebensaufgaben und -pflichten) erfüllt. Sie rät ihren Schützlingen nicht zu 

extremen Verhaltensweisen wie langen Meditationen oder wochenlangem Fasten, auch nicht 

zu einem Leben im Rückzug. Auch spirituelle Aspirant_innen sollten „in die Welt 

hinausgehen“ (ebd.).  

Weitere zentrale Inhalte von Ammas Lehre stellen ‚Liebe’ und ‚Mitgefühl‘ dar. Liebe sei die 

‚eigentliche Natur des Menschen‘: „Love is a maha-mantra“, ausgedrückt in Worten und 

                                                 
79

 Die Karmalehre besagt in der Kurzfassung, dass gute wie auch schlechte Erfahrungen das Resultat 

vergangener Taten in diesem oder in früheren Leben sind. Eine derartige Kurzfassung wird der äußerst 

komplexen Karmatheorie allerdings nicht im Geringsten gerecht. Ausführlicher zum Beispiel Michaels 2012 

171ff. 



 

55 

 

Taten.
80

 Entscheidend für den spirituellen Fortschritt sei die Haltung von Bhakti – liebender 

Hingabe an das Göttliche wie auch an den oder die Guru. Mitgefühl allen Wesen gegenüber 

und der selbstlose Dienst am Nächsten sind weitere erstrebenswerte Eigenschaften, die zu 

innerem Frieden und zur Selbstbefreiung führen: „Understand that everything is the Self and 

serve others. In order to purify the mind, selfless service is required. Then, grace will come to 

you. The impulse to help others is a higher state of mind. The beginning and end of spiritual 

life is compassion” (Amma, http://www.amritapuri.org/17974/14goal.aum; zuletzt geprüft am 

18.1.18). 

Körper und Sinnlichkeit in der Lehre 

Körper und Sinne sind im MAM Thema zahlreicher Satsangs, Gespräche oder Texte. Sinne 

finden zudem in der Lehre Ammas häufig metaphorische Verwendung, wie in folgendem 

Beispiel:  

An die Leben von Mahatmas zu denken ist wie eine Parfümfabrik zu besuchen. Deine Kleider beginnen 

zu duften ohne dass Du etwas dafür tun müsstest. Über die Leben boshafter Leute nachzudenken ist 

jedoch wie der Besuch in einer Kohlefabrik: Unsere Kleider werden rußig, selbst wenn wir die Kohle 

nicht direkt anfassen. (Amma, http://www.amma.de/3853/weihnachten-2015; zuletzt geprüft am 30.1.18) 

Derartige Darstellungen intensiver Sinneseindrücke – häufig verknüpt mit dem Heranziehen 

von Extremen – rufen im Inneren der devotees starke Impressionen und Empfindungen hervor.  

Vor allem die Sinneslehre der Bhagavad Gita ist von großer Bedeutung im MAM wie auch im 

gesamten hinduistischen Kontext. In der Bhagavad Gita erklärt Krishna, wie die 

Wahrnehmung gefärbt ist vom Bewusstsein, der Erkenntnis und den vergangenen 

Erfahrungen der Person (BG XVII.1-3). Auch Amma formuliert in einem Satsang in 

München: „Bewusstsein ist die Kraft, die uns sehen lässt, hören lässt“ (FN 11/11).  

Laut der Gita gibt es fünf Sinnesbereiche: Farbe, Klang, Berührung, Geschmack, Geruch (vgl. 

Griffiths/von Brück 1993: 290). Es werden zehn Sinne erwähnt: die fünf Sinnesorgane (Auge, 

Ohr, Nase, Zunge, Haut) und die fünf Handlungsorgane (Hände, Füße, Mund, Anus und 

Genital). Die zehn Sinne umfassen also auch Handlungsorgane und entsprechen daher nicht 

einer Sicht der Sinne als passive Datenempfänger oder -kollektoren, sondern erinnern an die 

antike Auffassung der Sinne als Kommunikationsmedien (vgl. Classen 1993: 2). Auch der 

manas
81

 wird zu den Sinnen gezählt, genießt aber eine Sonderstellung, denn er verarbeitet alle 

                                                 
80

Amma in Amritavani Nr. 263, Nov. 2016; einzusehen unter http://www.amritapuri.org/66509/16-

lovepoint.aum; zuletzt geprüft am 30.1.18. 
81

 Manas bezeichnet das Denken oder den Geist. Von (auch deutschen) devotees wird überwiegend die englische 

Bezeichnung mind verwendet.  

http://www.amma.de/3853/weihnachten-2015


 

56 

 

Sinneseindrücke und setzt die in der Folge entstehenden Emotionen, Wünsche und Wollen in 

Handlungen um (vgl. Griffiths/von Brück 1993: 419).  

Mohan, der Ashramastrologe, erwähnt ebenfalls fünf Sinne, die er als ‚Türen‘ bezeichnet 

(„You know this world through 5 senses, 5 doors.“, GN 12/13), wobei nur maximal drei Sinne 

zur selben Zeit wahrnehmen könnten. Und auch die fünf weißen Pferde des Streitwagens der 

Szene von Arjuna und Krishna symbolisieren die fünf Sinne, die durch den Wagenlenker 

(Einsicht) über die Zügel (Denken) „gebändigt“ werden müssen (ISA1). Denn über die 

Sinneskanäle wird „Energie verschwendet, die man so mühsam durch die Meditation 

angesammelt hat“ (ISA1). 

Der menschliche Körper wird als in starkem Zusammenhang mit der ‚Natur‘ und dem 

Universum stehend gedacht. Seine Bestandteile bildeten die fünf Elemente: „Man is a part of 

nature. We have come from nature. The human body is comprised of the five natural elements” 

(Amma, http://www.amritapuri.org/15745/59birthday.aum; zuletzt geprüft am 18.1.18). 

Allerdings wird der Körper als über die materielle Ebene hinausgehend konzipiert und als 

mehrschichtiges Ding begriffen, welches sowohl aus physischer oder ‚materiell 

manifestierter‘ wie auch aus ‚feinstofflicher‘ Substanz besteht. Die feinstofflichen 

Dimensionen der Körperlichkeit gelten als nicht über die fünf Alltagssinne wahrnehmbar. 

Eine Wahrnehmung jener Dimensionen könne allerdings geschult werden, zum Beispiel durch 

yogische Übungen. 

Von großer Bedeutung ist außerdem, wie bereits angedeutet, dass der physische Körper, der 

über die Alltagssinne wahrnehmbar ist, nicht die ‚wahre Natur‘ des Menschen ist. Immer 

wieder begegnet der Hinweis: „You are not the body“ (Amma, 

https://www.amritapuri.org/9751/04-givebody.aum; zuletzt geprüft am 8.12.17). Überhaupt 

ist das, was über die fünf Alltagssinne wahrnehmbar ist, letztlich nichts als maya – eine 

Illusion. ‚Wahrheit‘ oder die ‚wahre Natur‘ des Menschen – atman oder brahman – kann 

nicht über die fünf Sinne wahrgenommen werden. Das brahman kann zudem nicht an einer 

spezifischen (Körper-)Stelle lokalisiert werden, sondern gilt als alles durchdringend. In 

Ammas Worten:  

Just as the electric current passing through the bulb is separate from the bulb, your true nature is different 

from your body. Of course, the light comes through the bulb but it doesn’t belong to the bulb. Your true 

nature is the Atman. If you realize the pure self, you become an all-knower. 

(https://www.amritapuri.org/19448/15tatvamasi.aum; zuletzt geprüft am 8.12.17)  



 

57 

 

Selbstverwirklichung und der Körper weisen laut Amma keinen direkten Zusammenhang 

auf.
82

 Dennoch wird das brahman häufig mit einer Körperstelle in Verbindung gebracht, 

nämlich der Stelle zwischen den Augenbrauen, dem Ajna-Chakra, welches auch als das ‚dritte 

Auge‘ bezeichnet wird.
83

 

Im Gegensatz zur Unvergänglichkeit jener ‚wahren Natur‘ ist der Körper vergänglich. Immer 

wieder wird jene Vergänglichkeit des Körpers stark betont:  

Like the flower that withers away, the body will inevitably fall off one day. The mahatma has no 

attachment to the body. In fact, there is nothing to lose, nothing to discard. It is like the sun, even though 

we see the sunrise and the sun set, really the sun never sets or rises, it is always shining. The Atma is like 

this. The Atma is changeless. Like the iron filings moving in the presence of the magnet, the Atma is the 

magnet, it does not move, though the body of the mahatma might move. (Amma, 

https://www.amritapuri.org/68255/17mahatma.aum; zuletzt geprüft am 8.12.17)  

Auch die Vergänglichkeit der sinnlichen Eindrücke wird hervorgehoben. Amma verweist, 

ebenso wie viele andere neo-hinduistische Lehrer_innen, immer wieder auf die Flüchtigkeit 

sinnlichen Glücks. Dass sinnliche Genüsse nicht von dauerhafter Wirkung sind und schnell 

vergessen werden, sei ein Beweis dafür, dass sie nicht ‚wahrhaftig‘ sind (vgl. ISA1). Diese 

Ansicht bestimmt auch ihre (niedrige) Wertigkeit.  

Der Körper wird also als vorübergehendes ‚Zuhause‘ angesehen, welches früher oder später 

verlassen werden muss. Amma rät ihren devotees, sich gut vorzubereiten beziehungsweise 

immer vorbereitet zu sein, den Körper zu verlassen und ins ‚wahre Zuhause‘ zurückzukehren:  

If you are staying in a rented house and the owner asks you to vacate the property, you do not worry as 

long as you own your own house, which you can easily return to. Our body is like a rented house. 

Anytime we may be evicted. We need to cultivate the knowledge that the Atma is our true home. That 

way, just as we check out happily from a hotel, we will have the same sort of attitude when leaving the 

body. (https://www.amritapuri.org/on/mind; zuletzt geprüft am 8.12.17) 

Viele devotees haben die Vergänglichkeit des Körpers ständig im Hinterkopf, betonen diese 

zu jeder Gelegenheit und versuchen, sie sich bewusst zu machen. Diese Einstellung fließt 

auch in die Lebensgestaltung und -planung mit ein. So erzählt mir eine etwa fünfzigjährige 

Schweizerin, dass sie ihr Haus und all ihr Hab und Gut in der Schweiz veräußert habe und zur 

Untermiete wohne, wenn sie ihre Heimat für ein paar Wochen im Jahr besucht. Das seien die 

„ersten Schritte ‚to leave the body‘“ (GN 09/12). Ziel in ihrem Leben sei, sich auf das 

Verlassen des Körpers vorzubereiten.
84

 

                                                 
82

„Self-realization and the body have no connection“ (Amma, 

https://www.amritapuri.org/68255/17mahatma.aum; zuletzt geprüft am 8.12.17). 
83

 Mohan allerdings lokalisiert das ‚dritte Auge‘, welches für ihn das grenzenlose, alles durchdringende ‚reine 

Bewusstsein‘ ist, nicht am oder im Körper: „The third eye is the pure consciousness. It actually has no place, it is 

not limited. To know, to be the pure consciousness is the goal of life. There is nothing to achieve, god is truth. Is 

already there. It’s all about purifying.“ (GN 11/12). 
84

 Durch diese Aussage zeigt die devotee außerdem, dass sie ihre Wohnung, ihr Mobiliar und ihre sonstigen 

Besitztümer als Erweiterung ihres Körpers ansieht. 



 

58 

 

Körper und Körperlichkeit werden im MAM aber dennoch nicht negativ bewertet. Wie 

erwähnt ist die Einstellung verbreitet, dass brahman oder das Göttliche überall ist, also auch 

im eigenen Körper. Der eigene Körper wird daher manchmal als „Tempel“ bezeichnet, auf 

dessen Gesunderhaltung geachtet werden muss (österreichische renunciate, GN 12/13). Ein 

sorgsamer Umgang mit dem eigenen Körper und die Erhaltung der Gesundheit werden so zu 

einer Form der Gottesverehrung. 

Zudem wird im MAM wie auch in anderen hinduistischen Lehren oft darauf verwiesen, dass 

eine Inkarnation in einem menschlichen Körper die besondere Chance mit sich bringt, 

‚Befreiung‘ zu erlangen. Auf dem Weg zum Ziel der Selbstbefreiung wird der Körper oft als 

Instrument oder Vehikel bezeichnet. Das Ziel der Befreiung ist nur durch und in einem 

(menschlichen) Körper zu erreichen. So bemerkt Swamini Krishnamrita: „We need the body. 

How should we reach the goal without a body? But we should use it in a righteous way, we 

should control it” (ISW). Ähnlich äußert sich auch Bhavamrita, die zunächst bestätigt, dass 

der Körper als Sitz der Sinne ein Hindernis und eine Herausforderung darstellt. Sie betont in 

diesem Zusammenhang die Rolle des Seva. Um Seva zu leisten, wird ein Körper benötigt. 

Gleichzeitig hilft Seva, den Körper und die Sinne zu kontrollieren: „If we do seva, we forget 

everything. And chant your mantra. If there are obstacles do more seva. When we are fully 

concentrated in seva, we forget everything, every obstacle“ (IBH). 

Selbstverwirklichung wird laut Ammas Lehre nur durch Entsagung beziehungsweise 

Kontrolle des manas oder mind
85

 erreicht, in diesem Sinne auch ein Zitat aus der Bhagavad 

Gita: „Erkenntnis erlangt, wer Glaube hat, nur darauf gerichtet ist und die Sinne unter 

Kontrolle hat. Wer zur Erkenntnis gekommen ist, findet im Nu den höchsten Frieden“ (BG 

IV.39, Griffiths/von Brück 1993: 113). Sara formuliert folgendermaßen: „Eigentlich, 

idealerweise, müssten wir praktisch die Fernbedienung unseres Geistes in die Hände nehmen, 

um den mind zu kontrollieren“ (ISA1). Was an die Welt bindet, ist ‚Anhaftung‘ (attachment), 

welche versucht wird zu überwinden durch ‚Reinigung‘ und Kontrolle des mind. Um die 

Gedanken zu kontrollieren, müssen die Sinne ‚gebändigt‘ werden. Sinnliche Eindrücke und 

Erlebnisse, besonders Genüsse, lenken Menschen stark ab und beeinflussen sie, da diese sich 

mit ihren Körpern und damit mit sinnlichen Eindrücken identifizieren und an die sinnliche 

Welt innerlich gebunden (attached) sind (vgl. ISA1). Der angestrebte Zustand ist daher zwar 

nicht ‚Sinnenlosigkeit‘, also der Verlust sinnlicher Wahrnehmung, wohl aber das non-

                                                 
85

 Mind entspricht dem manas (Skrt.) und wird ins Deutsche häufig mit „Geist“ oder „Verstand“ übersetzt. Da 

ich jene Übersetzungen nicht für zufriedenstellend erachte und der Ausdruck mind unter devotees allgemein 

geläufig ist, bleibe ich meist beim englischen Ausdruck. 



 

59 

 

attachment, eine innere Loslösung vom Einfluss sinnlicher Eindrücke, die zwar 

wahrgenommen werden sollen, jedoch nicht die Befindlichkeit und damit die Gedanken und 

das Handeln der spirituell Suchenden beeinflussen sollen (vgl. ebd.). Sinnliche Eindrücke 

jedweder Art sollen keinerlei Auswirkung auf die Innerlichkeit und den Gemütszustand haben, 

was mit Hilfe spiritueller Praxis erreicht werden kann. Die effektivsten Mittel zur Erlangung 

jenes Zieles beziehungsweise zur Kontrolle des manas sind im momentanen ‚Zeitalter‘
86

 laut 

Amma Bhakti und Seva. 

Bhakti und Seva sind denn auch zwei Aspekte, die das Leben in Ammas Hauptashram 

Amritapuri, welches im folgenden Unterpunkt näher vorgestellt werden soll, stark bestimmen. 

  

                                                 
86

 Zur Lehre von den Weltzeitaltern und der Lehre von der zyklischen Welterschaffung und -zerstörung vgl. z.B. 

Michaels 2012: 330ff. 

 



 

60 

 

2.2 Das Ashram Amritapuri 

Das Ashram Amritapuri stellt den Hauptsitz des MAM und gewissermaßen eine 

Manifestation von Ammas Lehren dar. Im Folgenden gehe ich dem Fokus der Arbeit 

entsprechend besonders auf die Ästhetik des Ortes und der Gemeinschaft, auf Aspekte der 

Körperlichkeit und Sinnlichkeit ein. 

2.2.1 Traditioneller Hintergrund und Geschichte Amritapuris 

In der hinduistischen Tradition existiert die Institution der Gurukula
 
(wörtlich ‚das Haus des 

Lehrers‘
87

), die das Zusammenleben von Meister_in und Schüler_in zu Lernzwecken 

ermöglicht (Steinmann 1986). Der existentielle Charakter der Meisterin-Schülerin-Beziehung 

und das pädagogische Prinzip werden auch in der Gestalt des Ashrams oder Maths
88

 

institutionalisiert, welche, gemeinsam mit dem aufstrebenden Tempelwesen, seit dem 

Mittelalter eine blühende Entwicklung erfahren. Diese klosterähnlichen Einrichtungen sind 

(mehr oder weniger) im Einzugsbereich der Zivilisation gelegen und kirchenähnlich 

strukturiert (ebd. 23).  

Eine Beschreibung eines ‚Idealtypus‘ des Ashrams findet sich in der Yogavasistha (Schrift 

aus dem 13./14. Jahrhundert). Dort wird das Ashram geschildert als schwer zugänglicher und 

abgelegener Ort jenseits von Stadt und Gesellschaft, in schöner, unberührter, üppiger Natur 

(vgl. Steinmann 1986: 21f.). Auch ikonografische und literarische Bilder zeigen Asketen in 

der Natur und umgeben von Tieren. Vermittelt wird immer eine „Grundstimmung der 

Abgeklärtheit (prasada), der friedvollen Ruhe (santi) und der inneren Stille (mauna) (…), in 

welcher Einsiedler, Meister und Schüler in Harmonie mit der Natur der asketischen und 

meditativen Selbstzucht und Selbstvervollkommnung nachleben“ (ebd. 22). 

Die ursprüngliche, naturverbundene und natürlich gewachsene Form des Ashrams ist lose 

strukturiert, selbsttragend und meist schwer zugänglich und daher geschützter vor der 

Außenwelt als der Math, welcher religiös und soziokulturell eingebundener ist. Das 

mittelalterliche Math erfüllt auch soziale, ökonomische, politische und kulturelle Funktionen. 

Meist sind ein Hospital mit Apotheke und eigener Arzneimittelproduktion, ein Waisenhort, 

eine Volks- und Vedaschule, eine Bibliothek und ein Publikationsdepartment für die 

Veröffentlichung traditioneller Texte in der Institution integriert. Zudem werden die Maths 

immer stärker an bestimmte Tempel gebunden, mit welchen sie letztlich ein „symbiotisches 

                                                 
87

 Vgl. Böhtlingk Sanskrit-Wörterbuch in kürzerer Fassung, http://www.sanskrit-lexicon.uni-

koeln.de/scans/PWScan/2014/web/webtc/indexcaller.php; zuletzt geprüft am 2.2.18. 
88

 Klosterähnliche Einrichtung, ähnlich einem Ashram. Die Begriffe Math und Ashram werden in dieser Arbeit 

wie auch im MAM als Synonyme verwendet. 



 

61 

 

Verhältnis“ (ebd. 24) eingehen. Genährt wird deren blühende Entwicklung durch das im 

Hinduismus zentrale Gebot der Schenkung (dana), welches dem aufrichtig, offenherzig und 

ehrerbietig Gebenden und ebenso Empfangenden „den Himmel“ verspricht (ebd.). 

Die modernen Formen der Ashrams bekannter Gurus wie Chandra Mohan Jain (‚Osho‘) in 

Pune, Sri Aurobindo in Pondicherry, Ramana Maharshi in Tiruvanamalai oder Amma in 

Amritapuri stellen große Zentren dar, in welchen eine internationale Anhängerschaft lebt. 

Zweck der Gemeinschaft ist nach wie vor eine ‚ganzheitliche‘ und religiöse Erziehung und 

der spirituelle Fortschritt der Bewohner_innen. Auch kulturelle und soziale Funktionen 

werden nach wie vor übernommen. Die Institutionen sind hierarchisch strukturiert und 

werden von ein bis zwei Personen (dem oder der Guru) geleitet. 

Auch laut der im MAM verbreiteten Definition ist ein Ashram ein Ort, an welchem spirituelle 

Aspirant_innen mit einem oder einer Guru zusammenleben (IM 10: 1). Ashrama bedeute 

‚Anstrengung‘ und beziehe sich auf das ‚Streben nach Einheit mit Gott‘ (ebd.). 

Amritapuri (Sanskrit) bedeutet in etwa ‚Ort der Unsterblichkeit‘ (IM 10: 1) und bezeichnet 

den Komplex des Hauptashrams des MAM, welches auch den Hauptsitz der weltweit aktiven 

Organisation „Embracing the World“ darstellt und Hunderten von spirituellen Aspirant_innen 

wie auch devotees ein „spirituelles Zuhause“ (GN 11/12) bietet. Das Ashram liegt an der 

Malabarküste im Südwesten Indiens, im Bundesstaat Kerala (Malayalam für ‚Land der 

Kokospalmen‘) und im Panchayat
89

 Alappad des Distrikts Kollam, in der Nähe des Dorfes 

Vallikavu.  

Das Ashram Amritapuri wird auf dem Grund von Ammas Elternhaus errichtet. Die Anfänge 

des Ashrams reichen in die 1970er Jahre zurück, als einige Schüler_innen beginnen, sich um 

die Mata zu sammeln und dauerhaft in ihrer Nähe verweilen wollen. 1981 wird das Ashram 

formell registriert und der Mata Amritanandamayi Math offiziell gegründet. Anfangs besteht 

das Ashram aus dem Familienhaus und zwei Strohhütten in dessen unmittelbarer Nähe. Die 

wenigen Brahmacharis, die sich um Amma sammeln, schlafen auf dem Sand unter freiem 

Himmel. Amma bewohnt eine kleine Strohdachhütte neben dem Elternhaus, welche als Küche 

und Schlafraum für sie selbst und die Brahmacharinis dient. Der Darshan findet im Kuhstall 

der Familie statt. Ammas Vater willigt ein, diesen zu einem kleinen Tempel umzubauen, vor 

allem, da er um den Ruf seiner Tochter besorgt ist und nicht will, dass diese im Freien, für 

alle sichtbar, ihre Darshans in Form von Umarmungen gibt. Dieser Kuhstall ist der heutige 

Kalari-Tempel, in welchem die täglichen Puja-Zeremonien durchgeführt werden. Nach und 

                                                 
89

 Panchayat ist eine dezentrale lokale Selbstverwaltungseinheit.  



 

62 

 

nach werden weitere Hütten auf dem Familiengrundstück errichtet und für Amma ein 

schlichter Raum eingerichtet, in dem sie noch heute haust. Da die Menschenmengen, welche 

zu Ammas Darshan erscheinen, immer größer werden, wird der Kali-Tempel, das erste große 

Zementgebäude auf dem Grundstück und (immer noch) das zentrale Gebäude des Ashrams, 

errichtet, dessen Bau fünf Jahre dauert (1988-1992), da die finanziellen Mittel des Ashrams zu 

dieser Zeit noch sehr begrenzt sind. 

Außer dem Kalari-Tempel weist das heutige Ashram nur wenig Ähnlichkeit zu demjenigen 

der Anfangszeit auf. Amritapuri gleicht heute eher einer ‚Modellstadt‘ mit Hochhäusern bis 

zu fünfzehn Stockwerken, in denen Hunderte von Zimmern und kleinen Appartements für die 

ashramites und Besucher_innen wie auch Wohnheime für Student_innen der Amrita-

Universitäten untergebracht sind.
90

  

2.2.2 Ankunft 

Das Ashram liegt idyllisch eingebettet zwischen dem Arabischen Ozean und den 

Kayamkulam Backwaters
91

 auf der 17,5 km langen Insel Alappad, welche nur durch einige 

Brücken mit dem Festland verbunden ist. Das Ashram befindet sich zwar nicht in völliger 

Abgeschiedenheit, wohl aber in ländlicher Gegend. Landschaft und Umgebung beeindrucken 

durch ihre Ästhetik, vor allem durch die Weite sowohl des Ozeans wie auch der Backwaters:  

„Die Umgebung selbst bietet genug Erfreuliches für die Sinne, wie das ständig sich 

verändernde Wolken- und Farbenspiel des Ozeans oder die bunten Vögel. Die Aussicht von 

den oberen Stockwerken der hohen Gebäude ist atemberaubend. Blickt man aus dem 15. 

Stockwerk des höchsten Gebäudes, sieht man weit und breit nur Ozean, auf welchem sich ab 

und an Delfine tummeln, und die Backwaters mit ihren Kokospalmenhainen, über welche 

Krähen und Seeadler gleiten. Hervorragen an manchen Stellen nur die anderen Gebäude des 

Ashrams, der nahe gelegenen Amrita Universität, des Biotechnologie-Centers, des 

Engineering-College, des Ayurveda-College und des Ayurveda-Forschungszentrums, allesamt 

von Amma ins Leben gerufen“ (AT 11/12). Der Ozean verleitet zu längerer Betrachtung, 

deren Wirkung häufig als „entspannend, weitend, öffnend“ (GN 11/12) umschrieben wird. 

                                                 
90

 Auch Leben und Alltag in Amritapuri gestalten sich in früheren Jahren sehr unterschiedlich zu den heutigen 

Verhältnissen. Es gibt nur wenige Hütten, geschlafen wird auf Strohmatten, Wasser muss von der anderen Seite 

der Backwaters mit Krügen und Booten geholt werden. Die ashramites sind auf Spenden angewiesen, so gibt es 

nicht immer ausreichend und häufig sehr einfaches Essen wie gekochten Reis (Karthika, GN 10/12). 
91

 Die Backwaters sind ein verzweigtes Wasserstraßennetz im Hinterland der Malabarküste. Sie erstrecken sich 

von Kochi im Norden bis Kollam im Süden und umfassen größere Seen und Lagunen, Flüsse sowie insgesamt 

rund 1500 Kilometer teils natürliche, teils künstlich angelegte Kanäle (vgl. 

https://www.keralatourism.org/destination/backwater, zuletzt geprüft am 30.1.18). 



 

63 

 

Das Meer in Amritapuri ist zudem stürmisch, unzugänglich und von hohem Wellengang und 

starker Strömung geprägt.
92

 

Das Klima Keralas ist tropisch. Die Monate von Oktober bis Anfang März sind von 

gemäßigtem Klima geprägt, die Temperaturen liegen um die 25-30° Celsius. Im November 

gibt es die ‚kleine Regenzeit‘, die nur wenige Wochen dauert, ab Dezember regnet es wenig 

bis gar nicht. Ab Mitte März folgen einige Monate extremer Hitze mit hoher Luftfeuchtigkeit, 

die durch das viele Wasser in der Umgebung bedingt ist. Während des Monsuns 

(Südwestmonsun, in der Regel von Juni bis Oktober) regnet es viel, wobei die Temperatur 

wieder abnimmt. Die hohe Feuchtigkeit lässt Kleidung und sonstiges leicht schimmeln, was 

besondere Aufmerksamkeit und Verhaltensweisen erfordert.  

Im populären Reiseführer Lonely Planet wird Amritapuri als „incongruously pink ashram“ 

(Singh 2009: 1002) bezeichnet. Eine der augenscheinlichsten Auffälligkeiten von Amritapuri 

ist in der Tat die Farbe der Gebäude – von Zartrosa bis Tiefpink. Die Farbe – diese ‚geballte 

rosa Kraft‘ – beeindruckt, die Farben Rosa und Pink werden oftmals mit Mädchenhaftigkeit 

oder Weiblichkeit in Verbindung gebracht und strahlen etwas Freundliches und Friedfertiges 

aus. Darüber hinaus lässt die Farbe das Ashram als zusammenhängenden, sich von der 

Umgebung abhebenden und abgetrennten Bereich erkennen, der durchaus als kleine Stadt 

oder Siedlung bezeichnet werden kann. 

Zudem ist das geräumige Ashramgelände durch eine Mauer vom Umland getrennt und wird 

durch ein Tor betreten.
93

 Auch wenn Amritapuri nicht hermetisch abgeriegelt und für ein 

Ashram relativ offen ist, lässt das Vorhandensein der Mauer es zu einem abgetrennten und 

geschützten Bereich werden. Es entsteht ein von der Alltagswelt ‚draußen‘ unterscheidbarer 

Raum (der Heiligkeit). Das Betreten des Geländes durch das Tor ermöglicht eine somato-

sensorische Erfahrung des Übergangs in eine ‚andere Wirklichkeit‘. Auch Schilderungen von 

Seiten der devotees lassen erkennen, dass das Ashram als separate Parallelwelt, als 

Mikrokosmos, wahrgenommen wird: „Ich kam mir vor, als würde ich von einem anderen 

Planeten kommen“ (deutsche Besucherin bei ihrer ersten Ankunft, GN 09/12). Eine englische 

devotee nennt Amritapuri „white planet“ (GN 11/12), ein italienischer Besucher gar 

                                                 
92

 Im Jahr 2004 wird die Küste auch vom Tsunami erfasst, der mehrere Hundert Todesopfer fordert. Baden ist im 

Ashram offiziell aufgrund der Gefahren verboten. Seit einiger Zeit gibt es feste Zeiten, zu denen es ashramites 

erlaubt ist, unter Aufsicht von Rettungsschwimmern zu baden. Viele ashramites baden allerdings nicht, da wenig 

Freizeit bleibt und Baden als weltliches Vergnügen gilt. Westliche Gäste suchen auch einen etwas entfernten 

Badestrand auf. Ansonsten wird am Strand meditiert, regelmäßig auch mit Amma zusammen. 
93

 Gellner (2001: 137) stellt als abgrenzendes Merkmal von (buddhistischen) Klöstern gegenüber 

(hinduistischen) Tempeln heraus, dass Klöster sich in einem eingegrenzten Bereich befinden und durch Tore 

betreten werden, wohingegen Tempel sich exponiert an Straßen oder Straßenkreuzungen befinden.  



 

64 

 

‚Gefängnis‘ und ein Besucher aus Beirut bezeichnet seinen zweimonatigen Aufenthalt als 

‚Traum‘ (GN 02/14). Bei der ersten Ankunft überkommt in jedem Fall viele das Gefühl, eine 

unbekannte Welt zu betreten mit „eigener Sprache und Verhaltensregeln“ (Jan, GN 02/14), in 

der ihnen vieles fremd ist und in der sie sich erst orientieren müssen. Diese Welt verlassen 

viele Anwesende, vor allem ashramites, äußerst ungern, „auch wenn es nur über die Brücke 

zum Geldautomaten ist“ (deutsche renunciate, GN 11/12) und tun dies nur, wenn es 

unbedingt notwendig ist. Denn „draußen“, „auf der anderen Seite der Brücke“, fühlen sich 

manche konfrontiert mit „anderen“ oder „niederen Energien (…) Es ist, als würde man von 

einer Wolke runterfallen“ (ebd.). Jene Brücke
94

 bildet einen sichtbareren und erfahrbaren 

symbolischen Ausdruck für die Parallelwelt des Ashrams und dessen Verbindung zur 

Außenwelt wie auch für die Verbindung der spirituellen und weltlichen Sphäre. ‚Über die 

Brücke gehen‘ ist ein starkes Narrativ der Gemeinschaft, welches häufig zu hören ist. 

Jenseits der Brücke lauert die als unangenehm empfundene Konfrontation mit dem 

„Weltlichen“ (ebd.), die auch in Zusammenhang mit Sinneseindrücken steht. Denn auch wenn 

das Ashram eine Fülle an ästhetischem Erleben bietet, ist es dennoch in ästhetischer Hinsicht 

relativ abgeriegelt, da die Eindrücke und Reize redundant und kontrolliert sind.
95

 Dies lässt 

eine Atmosphäre entstehen, die das Gefühl von Übersicht und Sicherheit vermitteln kann. So 

bemerkt Sara, dass „die Welt draußen“ sie sehr verwirre und sie sich schlecht darin zu Recht 

fände, in Amritapuri aber könne sie sich orientieren und fühle sich sicher (GN 11/14).  

Zwischen den Sphären von ‚Weltlichem‘ und ‚Heiligem‘, zwischen Weltabgewandtheit und -

zugewandheit, bewegen sich auch die verschiedenen Lebenswelten des Ashrams, denn ein 

Spezifikum von Amritapuri ist seine Heterogenität und Vielseitigkeit. Das Ashram hat viele 

Facetten, für viele entspricht es auch nicht dem Idealtypus beziehungsweise gängigen 

Vorstellungen von einem Ashram als ruhigen, abgeschlossenen, strukturierten Rückzugsort. 

Die verschiedenen (Be-)Deutungen des Ortes divergieren bezüglich der verschiedenen 

Gruppen von Bewohner_innen. Neben sadhakas – Menschen, die sich voll dem ‚spirituellen 

Ziel‘ verschreiben – leben im Amritapuri auch sogenannte househoulders, die zwar 

                                                 
94

 Die Fußgängerbrücke Amrita Setu, die sich direkt vor dem Ashram befindet, wurde vom MAM erbaut. Über 

sie kann in einigen Gehminuten das Dorf auf dem Festland erreicht werden. Die Brücke, die den Fährmännern, 

die tagein, tagaus immer noch ihre Dienste anbieten, zwar das Geschäft beeinträchtigt, stellt ein Prestigeprojekt 

des MAM dar, welches mehrere Millionen Dollar gekostet haben soll und von Präsident Kalam persönlich 

eingeweiht wurde. Sie soll zur Sicherheit der ashramites beitragen, damit in einem Notfall wie dem Tsunami-

Unglück 2004 das Ashramgelände schnell evakuiert werden kann – die Halbinsel, auf der sich das Ashram 

befindet, gilt als Tsunami-Risiko-Zone. 
95

 Die spezifische sinnliche Reizung der Ashramwelt fällt mir vor allem auf, wenn mir überraschend ein Reiz 

‚von draußen‘ begegnet, wie der Geruch von After Shave, der von einer Gruppe junger Männer ausgeht (AT 

12/13). 



 

65 

 

regelmäßige spirituelle Praxis ausführen, aber ansonsten ein ‚weltliches‘ Leben führen. So 

lautet die Selbstbeschreibung des Ashrams auf der Homepage: „In many ways, the ashram is a 

university where people of all walks of life have come to study the science of 

life“ (http://www.amritapuri.org/14553/life.aum, zuletzt geprüft am 18.1.18).
96

 Amma selbst 

definiert ein Ashram folgendermaßen: „An ashram is not a mere cluster of inanimate 

buildings, temples and trees; rather it is the very embodiment of the sadguru’s grace. It is a 

vital, dynamic and living institution that stimulates the aspiration of the sincere student to 

attain the state of oneness” (Amma zit. nach Swami Ramakrishnananda 2009: 63). Der Swami 

führt weiter aus, dass, auch wenn Amritapuri oft eher einem Festivalgelände gleiche, 

‚uns‘ Amma sowohl auf physischer wie auch auf subtilerer Ebene alles biete, was ‚wir‘ für 

spirituelles Wachstum bräuchten (ebd.). Das Ashram sei ein ‚Mikrokosmos der reellen Welt‘, 

in welchem allen erdenklichen Personen und Situationen begegnet werden und aus diesen 

Begegnungen gelernt werden könne. Die Gemeinschaft und das enge Zusammenleben werden 

als Lern- und Entwicklungschance gesehen. Swamini Krishnamrita bemerkt zudem: „In the 

ashram, there is no escape“.
97

 Die devotees würden konfrontiert mit „unverarbeiteten Dingen, 

die hoch kommen, Traumata“ (ISA1) oder mit vasanas
98

 und könnten sich „weniger 

ablenken“ (ebd.). Ebenso können Personen, mit welchen Konflikte auftreten, nicht dauerhaft 

gemieden werden, da „man sich immer wieder über den Weg läuft“ (ISA1). Sara 

veranschaulicht dies durch eine Metapher, die von Amma stammt und häufig zitiert wird: die 

Edelstein-Metapher. Wie rohe ungeschliffene Diamanten in einer Schleifbox wären die 

ashramites ebenso ungeschliffen, wenn sie ins Ashram kommen und würden „geschleudert“, 

sich „aneinander abwetzen“ und glattschleifen, so dass sie zu strahlenden Brillanten würden 

(ebd.). 

Das Ashram gilt also in erster Linie als spirituelles Hilfsmittel und als Ort des spirituellen 

Lernens sowie als Ort der Entsagung. Der Grad der Entsagung ist in Amritapuri verglichen 

mit anderen Ashrams sicherlich weniger ausgeprägt. Allerdings ist sie auch in Relation zum 

Lebensstandard zu sehen, den die ashramites vor ihrem Ashramleben innegehabt haben: „Es 

gibt welche, die kommen wirklich so mitten aus dem Leben, die hatten alles, Haus, Auto, 

                                                 
96

 Auf ähnliche Weise bezeichnen auch devotees das Ashram als „Lebensschule“ (GN 11/12) und „classroom of 

the world“ (GN 03/14). 
97

 Zitat aus dem Film ‚River of Love‘ über Ammas Biografie; siehe 

https://www.youtube.com/watch?v=AEEGpLWjjsw, Min. 56:51; zuletzt geprüft am 2.2.18. 
98

 Unter vasanas werden im MAM Denkweisen, Neigungen, verborgene Wünsche, Bindungen, ins 

Unterbewusstsein Gesunkenes verstanden, welche sich über lange Zeiträume, mitunter über mehrere Leben, 

angesammelt haben und jederzeit wieder an die Oberfläche kommen können und so das Denken, Fühlen und 

Handeln von Personen bestimmen. Daher gilt es als erstrebenswert, vasanas zu kontrollieren und sich bewusst zu 

machen beziehungsweise, sie zu beseitigen (ISA1, ISW; siehe auch Fischer-Schreiber 1986: 425).  



 

66 

 

Familie, und geben alles auf“ (ISA1). Vor allem für westerners bedeutet das Leben im 

Ashram oft Verzicht: „It’s not easy to live here, I mean, for an ashram, it’s open, yes. But it’s 

still an ashram! No cinema, no girl-friend!“ (spanischer Langzeitbesucher, GN 11/13). 

Hinsichtlich der Entsagung werden vor allem der zur Verfügung stehende Raum und die 

erlebte Enge im Ashram angesprochen. Zudem erwähnt eine belgische Langzeitbesucherin, 

dass sie Abwechslung vermisse: „I miss distraction, that’s really hard for me – cinema, 

salsa“ (GN 08/12). 

Auf der anderen Seite bezeichnet ein amerikanischer devotee das Ashram als „fun-park“ (GN 

12/13). Vor allem die „Geschäftigkeit und Lebendigkeit“ (deutscher Besucher, GN 09/12), 

der Lärmpegel, die Shopping-Möglichkeiten und das „Überangebot“ (ebd.) an 

Beschäftigungsoptionen tragen zu jenem Eindruck bei, der für einige devotees nicht zu einem 

Ashram passen mag. Im Gegensatz zu internationalen Besucher_innen scheinen sich indische 

devotees nicht an der Festivalatmosphäre zu stören. Im indischen Kontext stehen die religiöse 

Sphäre und Praxis nicht im Widerspruch zum ‚Festivalcharakter‘, so bemerkt Rutherford: „In 

India pilgrimage tends to take place in the context of festivals“ (ebd. 2000: 145). Auch 

Amritapuri ist ein Pilgerziel. Zahlreiche indische und internationale devotees pilgern an 

diesen Ort, um Ammas Darshan zu erhalten. Die (zum Teil) komfortable Ausstattung und die 

‚Wellness‘-Möglichkeiten des Ashrams (Massagen, Wellness-Center) machen das Ashram 

zum Touristenziel, womit noch eine weitere Sparte abgedeckt wird.
99

 Ein deutscher Besucher 

spricht in diesem Sinne von „spiritual wellness“ (GN 09/12). 

Zudem bietet das Ashram beziehungsweise das Ashramleben eine alternative Lebensform 

zum konventionellen Familienleben, im Speziellen für Frauen eine Alternative zur Rolle der 

Ehefrau, Mutter und Hausfrau. Hierzu führt eine deutsche Langzeitbesucherin aus:  

Man ist als Frau doch immer unter einem gewissen Druck, zu heiraten beziehungsweise eine erfolgreiche 

anhaltende Beziehung zu einem Mann zu haben und Kinder zu bekommen. Hat man das nicht, wird man 

schon öfter mal schief angeschaut, die Leute fragen zumindest immer danach, und macht man dann noch 

dazu nicht einmal Karriere, dann hängt man im definitionsleeren Raum. Amma gibt uns eine andere 

Lebensform, eine andere Möglichkeit. (GN 02/14)  

Es handelt sich also um eine Bereitstellung von Lebenssinn und Lebensformen für Frauen und 

Männer, die in ihrer Selbstdefinition weder dem weltlichen Leben mit seinen konventionellen 

                                                 
99

 Laut Stausberg (2012) sind „Wellness, retreats and spas“ eine Kategorie der „tourist spaces“ (ebd. 130). 

Amritapuri wird auch seit einigen Jahren in Reiseführern erwähnt. Im Lonely Planet wird beispielsweise 

empfohlen, die Backwatersrundfahrt zwischen Kollam und Allepey in Ammas Ashram zu unterbrechen. Das 

Ashram wird beschrieben als: „huge complex (…) It offers food, ayurvediv treatments, yoga and meditation, as 

well as souvenirs from the cult of Amma (…) Amma travels around much of the year, so you might be out of 

luck if you’re in need of a cuddle.”. Neben dieser leicht humoristischen Darstellung als Wellnessresort wird aber 

auch auf einen ernsthafteren Aspekt hingewiesen: „Visitors should dress conservatively and there is a strict code 

of behaviour“ (Singh 2009: 1002). 



 

67 

 

sozialen Rollen noch dem spirituellen mit dessen üblichen Formen entsprechen. Es ist eine 

hybride Lebensform zwischen Weltlichkeit und Spiritualität, die im Ashram und auch darüber 

hinaus von devotees, die nicht im Ashram leben, gelebt werden kann. Identitätsstiftend wirkt 

dabei die Selbstdefinition als ‚devotee‘. 

Die Heterogenität der Lebensstile, denen man in Amritapuri begegnet, jener „melting 

pot“ oder „Urwald“ (ISA1),
100

 bringt eine Vielfalt an ästhetischen Eindrücken und 

Atmosphären mit sich, was vielen den ‚spirituellen Weg‘ und die Disziplineinhaltung 

erschwert. Als hilfreich hingegen wird Ammas Person empfunden („eine Stütze, an der man 

sich orientieren und ausrichten kann“, ISA1) wie auch die Konzentration auf das Ziel der 

Erleuchtung, „das man vor Augen hat“ (ebd.). Die Vielfalt und das Nebeneinander der 

Lebensstile und Ästhetiken kann vor allem auch deshalb Konflikte und Irritationen mit sich 

bringen, da die Lebensräume nicht strikt getrennt sind. So gibt es beispielsweise immer 

wieder Beschwerden hinsichtlich des Lärms aus dem boys hostel, der devotees beim 

Meditieren stört. Auch hier zeigen sich bei Besucher_innen wieder Vorstellungen über das 

‚ideale Ashram‘ und dessen Ästhetik. 

2.2.3 Einführungstour 

Um einen lebendigen Ein- und Überblick in und über das Ashram Amritapuri zu vermitteln, 

sollen nun in einer ‚Einführungstour‘
101

 das Ashramgelände und dessen wichtigste Plätze 

vorgestellt werden, wobei auch auf die „lokale Bedeutung der sinnlichen Wahrnehmung des 

Raumes hingewiesen“ (vgl. Laack 2011: 620) werden soll. 

Der Kali-Tempel gilt als das Herzstück des Ashrams und ist sowohl ein heiliger und 

geschützter, wie auch ein profaner und offener Ort, den alle betreten dürfen, der ashramintern 

jedoch als „Frauenort“ (zum Beispiel indische renunciate, GN 11/12) gilt. Morgens findet 

                                                 
100

 „Bei uns is‘ wie so‘n Urwald, sagt man dort auch (…) Diese Umstellungen sind nicht so einfach, aber dafür 

haben wir eben Amma dann da. [S. lacht] Also natürlich wär’s einfacher, wenn alle praktisch dieselben 

spirituellen Übungen machen, und dieselbe Disziplin haben und denselben Sachen entsagen würden, des ist 

natürlich anders, weil wir haben dann die Besucher, die vor unserer Nase den Schokoladenkuchen essen“ 

(ISA1). Ähnlich auch eine deutsche Langzeitbesucherin: „Wenn alle gleich wären oder gleicher, das Gleiche 

täten, wäre es einfacher. Man würde weniger hinterfragen“ (GN 11/12). 
101

 Jeden Nachmittag findet in Amritapuri tatsächlich eine „Einführungstour“ statt, an der sich folgende 

Beschreibung orientiert. Diese zu besuchen, wird jedem Neuankömmling bereits beim Check-In nahe gelegt. Die 

Einführungstour vermittelt Hintergrundgeschichten wie auch wichtige Verhaltensregeln. Zunächst werden 

Ausschnitte aus dem gefühlsbetonten Kurzfilm über „Embracing the World“ gezeigt, in welchem die 

Organisation und Amma sowie einige der zahlreichen Hilfsprojekte vorgestellt werden und der die 

Teilnehmenden der Tour in eine emotionale, ergriffene Stimmung versetzt. Anschließend findet eine Führung 

durch das Ashramgelände statt. 



 

68 

 

hier das Archana
102

 und während Ammas Abwesenheit abends das Bhajan-Singen für Frauen 

statt. 

Das bunte, etwas verspielt wirkende und mit Säulen, Türmchen und Fresken verzierte 

Tempelgebäude wird über eine große Treppe an der Frontseite betreten (es gibt auch kleinere 

Nebeneingänge im vorderen Bereich). Am und im Tempelgebäude finden sich allerlei 

ikonische Darstellungen, die häufig erst nach einiger Zeit wahrgenommen werden. Die 

symbolischen Gehalte nehmen dabei Bezug auf indisches mythologisches Wissen. So 

begrüßen am Haupteingang zwei große stehende Löwen
103

 die devotees und zudem ein 

tanzender Shiva aus Messing. Über dem Eingangsportal thront eine nahezu lebensgroße 

Skulptur, welche die bekannte Szene aus der Bhagavad Gita darstellt – Arjuna und Sri 

Krishna als sein Wagenlenker in einer Pferdekutsche, vor die fünf weiße Pferde gespannt sind. 

Auch kleinere symbolische Darstellungen finden sich am Gebäudeäußeren, beispielsweise 

grüne Drachenköpfe an den seitlichen Treppen des Eingangs.
104

 

In mehrere Stockwerke unterteilt, befindet sich im untersten Teil der eigentliche Tempel, der 

von fünf Uhr morgens bis circa 22 Uhr abends geöffnet ist. In diesem Raum findet jeden 

Morgen das Archana statt, tagsüber und abends Unterrichtseinheiten – classes und lectures – 

und abends Bhajan-Singen. Jeden Dienstag erfolgt dort um elf Uhr vormittags die 

gemeinsame Meditation und Satsang mit Amma sowie die daran anschließende 

Essensausgabe. Darüber hinaus wird dort gearbeitet, vor allem das Verpacken und Falten der 

Matruvani-Zeitschrift erfolgt hier. 

Im oberen Stockwerk des Tempelgebäudes mit geschwungenem Balkon zur Innenseite 

befinden sich einige Einkaufsmöglichkeiten (der Flohmarkt Ram’s Bazaar, der Ashram-

                                                 
102

 Archana (Skrt.) bedeutet nach Mittwede (1992: 32) „rituelle Anbetung, Gottesdienst, dem Bild oder der 

Bildgestalt des Herrn Gebete Darbringen“. Der Begriff wird im MAM verwendet für eine individuelle wie auch 

gemeinschaftlich ausgeführte Verehrungspraxis, sowohl für die Rezitation der 108 Namen Ammas und der 1000 

Namen der Göttlichen Mutter wie auch für die Art Gottesdienst, die frühmorgens stattfindet und mehr als die 

Rezitation der Namen umfasst. Die gemeinschaftliche Form ist ein neo-hinduistisches Phänomen, denn der 

traditionelle Hinduismus kennt keine Gemeinschaftsgottesdienste. Hymnen wurden allein und nicht in Gruppen 

gesprochen (vgl. Bühnemann 1986: 5). 
103

 Der Löwe gilt als das Tragtier der Durga. Als Mann-Löwe verkörpert er als Narasimha die vierte Inkarnation 

Vishnus. Berühmt ist das Säulenkapitell des Königs Ashoka (um 250 v.Chr.), dessen vier auf einem Lotussockel 

stehende Löwen in jede Himmelsrichtung blicken. Dieses Kapitell wurde zum Symbol des indischen 

Staatswappens (vgl. Zimmer 1981). 
104

 Auf Nachfragen kann mir niemand deren Bedeutung erklären. Laut Oesterreicher-Mollwo (1983) gilt im 

„Hinduismus u. Taoismus (…) der D. (Drache) als machtvolle geistige Wesenheit, die den Trank der 

Unsterblichkeit hervorbringen kann.“ (ebd. 36). Die semantische Relevanz solcher Darstellungen möchte ich in 

Frage stellen, da die zugeschriebene symbolische Bedeutung unter den ashramites variiert beziehungsweise sie 

für manche bedeutungslos zu sein scheinen und wenn überhaupt als Zierde oder Schmuck wahrgenommen 

werden. 



 

69 

 

Laden Ammas gift shop), ein Reisebüro, der seva-desk,
105

 das Info-Center, der Internetraum 

und ein Astrologe. Im Tempelgebäude herrscht also meist reges Treiben. Der untere 

‚heiligere‘ Bereich gestaltet sich meist etwas ruhiger, besonders morgens und nachmittags 

finden sich dort mehrere ashramites zum Meditieren ein. Auch ist eine direkte Vermischung 

von spiritueller und profaner Tätigkeit beobachtbar: Die Zeit der Bhajans oder 

Unterrichtseinheiten nutzen manche devotees gleichzeitig für leichte Arbeiten wie das Falten 

der Zeitschrift Matruvani oder das Erstellen von Taschen und ähnlichem aus Plastikmüll. Das 

Tempelgebäude ist also gewissermaßen zweigeteilt in einen ‚heiligeren‘ und einen 

‚profaneren‘ Teil, wobei sich beide Bereiche vermischen. 

Der Rand der Tempelhalle ist von braunen Säulen mit rosa-, blau- und gelbfarbenen 

Verzierungen gesäumt, von den Wänden hängen zwei große messingfarbene Glocken. 

Lebensgroße Abbildungen von Amma sowie Bildnisse einiger anderer Heiliger zieren die 

Wände.
106

 Weitere bunte Ornamente finden sich oberhalb des Frontbereiches: zwei Elefanten, 

Blüten und mittig drei Göttinnen. 

Der Kern des Tempelgebäudes, der ruhigste und ‚heiligste‘ Bereich, befindet sich im 

vordersten Teil des unteren Raumes, welcher sich vom restlichen Raum abhebt: Er ist 

bühnenartig erhöht und abgetrennt durch eine hölzerne verzierte Schiebetüre.
107

 Diese Türe ist 

morgens von fünf bis zehn Uhr sowie am Nachmittag von fünf bis neun Uhr geöffnet und gibt 

zu diesen Zeiten den Blick auf den Kali-Schrein frei, das „sanctum sanctorum“ (ISA2) oder 

„inner temple“ (GN 12/13). Die Türe des Schreins ist zu selbigen Zeiten geöffnet, um 

Darshan, die Gottesschau, zu ermöglichen. Jener vordere Raum ist dabei seitlich durch zwei 

schwere, dunkle, mit Schnitzereien verzierte Holztüren und über einige Stufen zu erreichen. 

Der helle Steinboden bietet bei der meist herrschenden Hitze eine angenehme Abkühlung, 

macht bei längerem Sitzen aber eine Unterlage unabdingbar. Die Decke des Raumes ziert eine 

riesige stuckartige Blüte, zartrosafarben und von einem blauen Rand umgeben. Der Schrein 

selbst, ein nochmals abgetrennter, runder und nach oben gewölbter Bereich, ist außen sehr 

bunt gestaltet in intensiven Rosa-, Grün-, Braun-, Weiß- und Blautönen. An den Seiten 

                                                 
105

 Organisations- und Vergabestelle für den freiwilligen selbstlosen Dienst im Ashram. 
106

 Ammas Abbildungen sind größer als die übrigen und befinden sich im Frontbereich, die der anderen Heiligen 

(Swami Narayana, Sri Shankaracharya und andere) an den seitlichen Wänden. Die Rahmung der Bilder ist 

auffällig: diejenigen der Amma-Bilder sind geschwungen, die der anderen, männlichen Heiligen rechteckig. 

Runde, geschwungene Formen gelten im MAM als weiblich. 
107

 Die Türen sind allesamt mit Motiven verziert: Om-Zeichen, Formen von Devi, Blumen, Sterne, Sonnen.  



 

70 

 

befinden sich je eine Krishna- und eine Shivafigur in Szenerie.
108

 Fast die ganze Rückseite 

des Schreins wird von einer weiteren großen bunten Blume verziert.  

Im Inneren des Schreins befindet sich eine über einen Meter große schwarze Figur der Göttin 

Kali, eine Replik der Bhavatarini Devi von Kalkutta, umrankt von vielen Öllampen und 

Blumenschmuck. Kali bildet also gewissermaßen den Mittelpunkt des Ashrams, was laut 

Gellner dem typischen Kloster entspricht, in welchem eine Gottheit im Zentrum steht (ebd. 

2001: 147). Sie steht auf dem liegenden Shiva, mit einem Fuß auf dessen Brust. Um ihren 

Hals trägt sie eine Kette aus Totenköpfen, in den Händen hält sie Dreizack und Schwert.
109

  

Zur linken Seite von Kali befinden sich außerdem eine Fotografie von Amma und ein 

silbernes, von der Mata getragenes Paar Sandalen sowie eine weitere kleine Kali-Statue. Kali 

wird jeden Tag spät abends von der zuständigen Brahmacharini liebevoll gebadet und neu 

eingekleidet mit wunderbaren Saris aus edel aussehenden Stoffen. Sie wird mit Ketten, 

Armbändern, Ohrringen, mit Perlen, viel Glitzer und Glamour geschmückt.
110

 In Bezug auf 

Kali wird Schönheit (ihres Anblicks, ihres Saris oder Schmucks) häufig betont. Kali ist also 

nicht nur furchteinflößend und schrecklich, sondern vor allem auch ‚schön‘. Diese Schönheit 

scheint von manchen devotees völlig Besitz zu ergreifen und sie in eine Art Trance zu 

versetzen: „Vorhin ist mir wieder Kalis Schönheit bewusstgeworden, die einen absorbiert, 

gefangen nimmt, den ganzen mind besetzt, erfüllt, ja manchmal sogar benebelt.“ (GN 11/12). 

Vor dem Schrein und zu dessen Seiten sitzen devotees in Reihen in bewundernder 

Betrachtung versunken, im stillen Gebet oder in Meditation, manche rezitieren die Namen der 

Göttlichen Mutter. Besonders morgens nach dem Archana bis zur Frühstückszeit und abends 

nach den Bhajans ist jener Ort stark besucht. Der Platz vor Kali gilt als besonderer Ort oder 

als „starker Ort“, an dem „man gut meditieren oder Kraft auftanken“ (Stefan, GN 12/13) kann. 

Der Ort ist auch sehr stimmungsvoll. Ist es dämmerig oder dunkel, wirkt das aus dem Schrein 

Kalis dringende Licht der Öllampen bereits von weitem anziehend. Es strahlt Wärme aus und 

weist den Weg. 

                                                 
108

 Links ist Krishna stehend, in typischer kecker Haltung mit überkreuzten Füßen anzutreffen, ein Fuß ist dabei 

auf dem Ballen aufgestellt. Er spielt auf einer Flöte in idyllischer Landschaft, neben ihm befinden sich Radha 

und eine weiße Kuh. Shiva, ebenfalls stehend (aber auf beiden Füßen), ist ausgestattet mit seinem Dreizack, 

einer Trommel und in Begleitung einer Kobra. Seine rechte Hand hält er erhoben in segnender Haltung, mit der 

Handfläche, auf welcher ein nach oben weisendes Dreieck zu sehen ist, zur Seite der Betrachtenden zeigend. 
109

 Kali gilt als die Beseitigerin des Egos und als Zerstörerin der Nicht-Erkenntnis. Die Totenköpfe sollen den 

Tod des Egos symbolisieren wie auch, dass alle Köpfe im Sinne von Wissen zu ihr gehören und von ihr stammen 

(ISA2; Fischer-Schreiber 1986: 178).  
110

 Die Stoffe und Schmuckutensilien sind jedoch nicht aus besonders wertvollem Material, wie die 

Brahmacharini versichert, denn dies würde zu hohe Kosten verursachen und stelle außerdem eine Gefahr dar, 

Anreiz zum Diebstahl zu sein. Zudem solle Geld nicht für ‚Unnützes‘ und ‚Vergängliches‘ wie Schmuck 

ausgegeben werden, sondern in die humanitären Projekte fließen (GN 12/13). 



 

71 

 

Die weiteren Stockwerke jenes Gebäudes dienen überwiegend Wohnzwecken, beherbergen 

Behandlungsräume für Massagen oder Akupunktur, eine Bibliothek, den Amma-Puppen-Shop 

und Bereiche zum Wäsche waschen. 

Der Kalari-Tempel,
111

 ehemals der Kuhstall des elterlichen Hauses, war der erste Ort, an 

welchem Amma offiziell Menschen zum Darshan empfing. Viele devotees wollen die 

‚Energie‘ des Umarmens dort noch spüren und halten diesen Ort für denjenigen, an welchem 

‚Ammas Präsenz‘ in ihrer Abwesenheit am stärksten erfahrbar ist: „We go there with much 

reference and respect“ (englische renunciate, GN 11/12). Der Kalari ist heute der 

hauptsächliche Ort, an welchem die täglichen religiösen Zeremonien (Verehrungs- und 

Feuerrituale) stattfinden. Jeden Morgen um fünf Uhr beginnt der Tag mit einer Maha 

Ganapathi Homam, einer Zeremonie zu Ehren des Gottes Ganesha und zur Überwindung von 

Hindernissen. Zahlreiche andere Pujas folgen während des gesamten Tages.  

Auch der Kalari-Tempel ist zweigeteilt: in einen äußeren und einen inneren Bereich, wobei 

letzterer nur eingeschränkt zugänglich ist durch eine schmale hölzerne Türe. Meist ist ein 

Eintritt nicht möglich, ein No-entry-Schild untersagt den Zutritt. Nur unmittelbar nach Pujas 

ist es erlaubt, in den inneren Bereich zu gehen. Jener Raum ist schlecht belüftet, heiß und 

stickig. Der Boden ist aus grauem glattem Stein, die Wand von gelblicher Farbe, die Decke 

aus dunklem Holz, was eine drückende Wirkung vermittelt, die die stickige Atmosphäre 

verstärkt. Der Raum ist zudem relativ dunkel und wird von den Seiten her künstlich 

beleuchtet, es herrscht ein kühles Licht. An der Frontseite sind nebeneinander eine 

Ganeshastatue aus silbernem Material, Bildnisse von Krishna, Amma und ein murti
112

 

aufgereiht. Mittig im Raum befindet sich des Weiteren ein Shiva-Lingam
113

 sowie ein mit 

Blumengirlanden übersätes Holzgestell, auf welchem eine circa 50 Zentimeter große Amma-

Puppe thront und Waffen (Dreizack und Säbel) bereit liegen. Davor befindet sich eine große 

Öllampe. Waffen und Amma-Puppe sind mit weiß-roten Segenszeichen versehen. In einer 

Ecke des Raumes befindet sich eine Überwachungskamera, was auf den zugeschriebenen 

Wert der Gegenstände hinweist. 

Die devotees zeigen beim Betreten Ehrfurcht, sie berühren mit der Hand die Schwelle, welche 

sie niemals mit den Füßen streifen und durchschreiten dicht hintereinander den Raum, wobei 

                                                 
111

 Kalari bedeutet ‚kleiner Schrein‘; der Tempel wird auch Krishna-Tempel genannt, wobei die Bezeichnung 

Kalari verbreiteter ist (ISA1). 
112

 Dieser murti ist ein lingamähnliches Steinobjekt, welches Amma angeblich ganz in der Nähe des Ashrams 

selbst ausgegraben hat. 
113

 Steinsäule in Form eines Phallus. Shiva wird in dieser Form allgemein verehrt (Fischer-Schreiber 1986: 217). 



 

72 

 

sie die darin befindlichen heiligen Gegenstände wiederum durch Berührungen, Gesten, 

Verneigungen, Betrachtungen und kurze Gebete ehren. 

Auch manche (Devi-)Pujas finden in diesem Raum statt, die meisten jedoch auf dem 

geräumigeren überdachten Vorplatz mit rot lackiertem Boden, auf welchem sich die eckige 

Feuerstelle befindet. Jene Feuerstelle ist durch eine dreistufige
114

 Erhöhung umrahmt, in 

welche ein Herz eingearbeitet ist, auf welches der Pujari bei manchen Pujas Blütenblätter 

wirft. 

Der Kalari gilt als „Männerort“ (zum Beispiel indische renunciate, GN 11/12). So werden die 

Pujas dort ausschließlich von männlichen Pujaris ausgeführt. Brahmacharinis und weibliche 

renunciates meiden den Kalari-Tempel, wobei es kein offizielles ausdrückliches Verbot gibt, 

sondern sich auf ‚Gefühl und Intuition‘ (ebd.) berufen wird, es sich also um eine 

unausgesprochene indirekte Norm handelt.
115

 

Der dritte Tempel des Ashramgeländes, welcher am wenigsten einem Tempel ähnelt, ist die 

Big Hall. Sie wurde gebaut, nachdem das Tempelgebäude aufgrund der zum Darshan 

erscheinenden Menschenmengen zu klein geworden war (sie umfasst 30.000 Quadratmeter 

und ist angeblich die größte Halle ihrer Art in Südindien, vgl. Polig 2003). Ihrem Namen 

entsprechend handelt es sich um eine große überdachte, rechteckige Halle aus Holz und Stein 

mit Säulen an den Rändern, welche zu den Seiten hin geöffnet ist. Die Big Hall verzichtet auf 

Ornamente und ist schlicht gehalten, sie beeindruckt allein durch ihre Größe. Farblich hält sie 

sich bedeckt in Grau-, Weiß- und Brauntönen. Nur die Decke weist geschwungene Formen 

auf, im Gegensatz zur eckigen Kastenform der Halle, und beherbergt einen riesigen, 

verzierten, kristallenen Leuchter, der an eine mehrblättrige Blüte erinnert und ein warmes 

gelbliches Licht verbreitet. Im Gegensatz zu den anderen beiden Tempelgebäuden wirkt die 

Halle leer, groß, offen, weit, farblos und eher düster – das Tageslicht dringt abgeschwächt 

herein, da sie von höheren Gebäuden umzingelt ist. 

An der geschlossenen Frontseite der Halle befindet sich eine Bühne, auf welche man von zwei 

Seiten sowie frontal über Rampen
116

 gelangen kann und welche ein die gesamte Bühnenbreite 

ausfüllendes Bild einer Sonnenuntergangsstimmung am Meer beherbergt, oberhalb dessen ein 

                                                 
114

 Die Zahl Drei hat im Hinduismus große Bedeutung: Die Trinität der Hauptgötter Brahma (Gott in seinem 

Aspekt als Schöpfer des Universums), Vishnu (der ‚Erhalter‘) und Shiva (der ‚Zerstörer‘) spiegelt sich in 

zahlreichen Dreierkonstellationen (ISW). 
115

 So berichtet eine ältere renunciate aus Delhi, sie fühle sich einfach nicht wohl dort und sie habe das ‚Gefühl, 

einige Dinge einhalten zu sollen‘, vor allem als Inderin. Der Ort sei ein ‚offizieller Platz‘ – für Männer, 

householder (Leute, die ein weltliches und kein spirituelles Leben führen) und ‚Leute von draußen‘ (GN 11/12). 
116

 Die frontale Rampe ist seit einem Angriff auf Amma im August 2012 gesperrt und wird nur noch zu 

speziellen Anlässen verwendet. 



 

73 

 

Sanskritschriftzug
117

 angebracht ist. Seitlich der Bühne befinden sich zwei übermenschlich 

große Abbildungen von Amma in strahlend weißem Sari – vor einem knallgrünen Reisfeld 

stehend und vor einem Wasserfall in meditativer Haltung mit geschlossenen Augen sitzend. 

Mittig auf der Bühne ist ein weiteres, in einen kunstvollen silbernen Rahmen gefasstes großes 

Bild von der Mata – diesmal im Schneidersitz sitzend und zulächelnd – zu sehen. Das Bild ist 

mit Blumengirlanden umhangen, zahlreiche Öllampen hängen von der Decke herab.  

Die Halle wird selten von Einzelpersonen zu Meditationen oder anderem Sadhana
118

 

aufgesucht. Hier finden vorwiegend gemeinschaftliche Events statt – während Ammas 

Anwesenheit im Ashram vier Mal die Woche der öffentliche Darshan, früh morgens das 

Archana der Männer sowie Meditation und Satsang mit Amma (bei schlechtem Wetter) und 

die täglichen Bhajans am Abend. Auch spezielle kulturelle Veranstaltungen wie traditionelle 

indische Feste oder auch Weihnachts- und Silvesterfeierlichkeitn finden in dieser Halle statt, 

sie wird anlässlich der Veranstaltungen meist mit Plastikstühlen bestuhlt. Die Halle ist durch 

ihre zentrale Lage im Ashram ein permanenter Durchgangsort. Ein Außenflügel der Halle ist 

darüber hinaus Essensplatz für das indische reguläre Ashramessen, der andere beherbergt 

Tische und Stühle der Western Canteen sowie den Essensplatz der Brahmacharinis. Die 

jeweiligen Außenflügel sind vom Inneren der Halle durch eine Art Paravent abgetrennt. So 

befindet sich der ‚heilige‘ und der ‚profane‘ Bereich zwar unter einem Dach, die Räume sind 

nicht hermetisch abgetrennt, die Akustik kann von einem Bereich in den anderen dringen, 

jedoch den Blicken sind Barrieren gebaut.
119

 Innerhalb der Halle jedoch sorgt die Architektur 

für freien ungestörten Blick: „No pillars block the view“ 

(http://www.amritapuri.org/14549/aphistory.aum; zuletzt geprüft am 31.1.18). Der so 

wichtige freie Blick auf Amma wird ermöglicht. Die Bedeutung des Sehens und des Blicks 

wird hier wieder offenbar. 

Einen weiteren ‚heiligen‘ Ort stellt eine Strohdachhütte dar, in welcher Amma ebenfalls in 

den Anfangsjahren ihres Wirkens Darshan gegeben hat (im Anschluss an den Kuhstall) und 

welches das älteste ‚Gebäude‘ auf dem Ashramkomplex bildet. Auch diesen Raum verwenden 

devotees zu Meditationszwecken. In dieser dunklen, etwas modrigen Hütte befinden sich der 

                                                 
117

 Auf Sanskrit steht geschrieben: Aum Amriteshwaryai Namaha – eine Gruß- und Verehrungsformel, die an 

Amma gerichtet ist. 
118

 Sadhana (Skrt.) bedeutet „Übungen, die zu Beherrschung eines der Yoga-Wege führen“ (Fischer-Schreiber 

1986: 312) und wird im MAM allgemein als Bezeichnung für ‚spirituelle Praxis‘ gebraucht. 
119

 Diese semipermeable Trennwand reicht manchen devotees aus, um sich in den profanen Tätigkeiten des 

Essens oder sich Unterhaltens nicht beirren zu lassen, auch wenn in der Halle eine religiöse Veranstaltung wie 

das Archana begonnen hat. Viele aber beenden derartige Tätigkeiten oder verlassen den Bereich, sobald das 

Archana beginnt.  



 

74 

 

Sessel, auf welchem Amma ihre devotees zum Darshan empfing, sowie einige Bildnisse der 

Mata und von Gottheiten. Mit frischen Blumen geschmückt, wird dieser Ort liebevoll in 

Ehren gehalten.  

Des Weiteren befinden sich auf dem Ashramgelände Ammas Wohngebäude – ein schlichtes 

Haus neben dem Kali-Tempel – sowie das ihrer Mutter – ein architektonisch hochwertigeres 

Gebäude mit Holzverzierungen –, ein Swimmingpool, eine Wäscherei, Großküche, weitere 

Essensplätze, eine Frucht- und Saftbar (fruit stall), eine Druckerei, Verwaltungsgebäude 

sowie mehrere Wohngebäude. Einkaufmöglichkeiten finden sich im Eco-Shop
120

, einem 

kleinen Supermarkt und mehreren Ständen, an welchen Bücher und andere Medien von und 

über Amma wie auch sämtliche ‚Kultgegenstände‘ – Malas,
121

 Armbänder, Ringe, Bilder, von 

Amma Getragenes und Gesegnetes etc. – erworben werden kann.  

Die mehrstöckigen Wohngebäude sind unterteilt in kleine Räume, ausgestattet mit zwei bis 

sechs Betten oder Matratzen, Dusche und WC.
122

 Ashramites wie auch Gäste teilen sich also 

zumeist das Zimmer mit mehreren Personen, Einzelzimmer stehen nur bei ausreichender 

Platzverfügung und gegen Aufpreis bereit. Die überwiegend kargen Zimmer vermitteln eine 

kühle Atmosphäre: Die Bettgestelle sind aus Stahl, der Boden aus Stein oder Fliesen, die 

Beleuchtung zumeist grell (Neonröhren). Es finden sich wenig Accessoires, Dekorationen 

oder Verzierungen, zumeist nur Abbildungen Ammas, Öllampen oder Malas.  

Außerhalb des eigentlichen Ashramgeländes liegen am Strand das Ayurveda-Building mit 

Laden-, Behandlungs- und Wohnräumen sowie die Recycling-Halle und Kompostieranlagen. 

Des Weiteren liegen außerhalb das zum Ashram gehörige Krankenhaus, eine Ayurveda-

Klinik, einige Gärten sowie zwei Universitäten mit Campus. 

Das Ashram besteht neben den vorgestellten Plätzen aus zahlreichen weiteren. Ashramites 

entwickeln individuell unterschiedliche Verhältnisse zum Ort, wissen um verschiedene Plätze 

und haben unterschiedliche Lieblingsorte. Auffällig ist, dass der gesamte Ashrambereich 

unterteilbar ist in eine ‚Vorderbühne‘ und eine ‚Hinterbühne‘ (Goffman 2001: 99ff.). Es gibt 

                                                 
120

 In diesem Laden können ökologische und gesundheitsfördernde Produkte erworben werden, die zum Teil im 

Ashram hergestellt werden: Nahrungs(ergänzungs)mittel wie Samen, Kräuter, Gewürze; Wasch- und Putzmittel 

und weitere Hygieneartikel; Kosmetika; Heilmittel, Essenzen, Tees.  
121

 Mala (Skrt.) bedeutet Gebetskette oder Gebetskranz (Fischer-Schreiber 1986: 233). 
122

 Es besteht die Möglichkeit, Zimmer käuflich zu erwerben (für umgerechnet etwa 20000 Euro), was einige 

residents oder regelmäßige Besucher_innen nutzen. Erworben wird mit dem Kauf lebenslanges Aufenthaltsrecht 

im Ashram. Die Eigentümer_innen müssen jedoch ihre Zimmer in ihrer Abwesenheit anderen Gästen zur 

Verfügung stellen. Jene privaten Zimmer sind sehr unterschiedlich gestaltet und gepflegt, je nach Engagement 

der Eigentümer_innen, und weisen zum Teil einige Luxuselemente auf. So gibt es in manchen Zimmern 

Schreibtische, Schränke oder Regale, kleine ausgebaute Wohnküchen, geflieste Bäder, Tapeten oder Teppiche. 

Die ‚besten‘ Zimmer sind unter den länger im Ashram Verweilenden wohl bekannt und begehrt. Das 

Insiderwissen über die schönsten Räume kann bei der Zimmervergabe von Vorteil sein. 



 

75 

 

leicht Zugängliches, leicht Verstehbares, Offensichtliches, Orte, an die jede und jeder ohne 

Probleme gelangen kann, und es gibt den undurchsichtigen, verborgenen, teils 

geheimnisvollen oder ganz verschlossenen Backstage-Bereich. Zu letzterem gehören der 

Bühnenbereich und alle Räume in der Nähe von Amma, der Wohnbereich der Swamis, 

gewisse Bereiche in den Tempeln zu gewissen Zeiten. Auch die Recyclingstation stellt 

gewissermaßen einen Backstage-Bereich dar, da er sich den Ankommenden zunächst nicht 

offenbart, und bietet Informationen über die Parallelwelten des Ashrams. So begegnen bei der 

Sortierung des Papiermülls Liebesbriefe sowohl an Amma wie auch an ‚weltliche‘ Geliebte, 

Mitschriften von Satsangs oder Studierunterlagen (FN 2012, 2013, 2014). 

2.2.4 Architektur 

Architektur stellt eine „Kodierungsmöglichkeit“ (Stolz 1988: 301) und damit ein ästhetisches 

Medium religiöser Botschaft dar. Auch Wilke führt die Architektur als eine Form „greifbarer 

Symbolik“ (ebd. 2008: 207) an, durch die Religionen sich ausdrücken. Wie andere nicht-

sprachliche Bereiche der Kultur ist die Architektur Trägerin verschlüsselter Information. 

Architektur beeinflusst zudem die Sinneswahrnehmung – die Art und Weise, die Wege und 

die Intensität sinnlicher Reize (Mohr 2003: 49). 

Die meisten Gebäude des Ashramkomplexes ragen in architektonischer Hinsicht nicht 

besonders heraus. Es handelt sich um Bauten in schlichtem, nüchternen Stil, welche zwischen 

zwei und 15 Stockwerken hoch sind. Ausnahmen bilden neben den Tempeln einige neue 

kreisförmige Pavillons, die etwas verspielt wirken und von Amma selbst entworfen wurden 

und die als Wohngebäude für Männer dienen.
123

  

Amritapuri besitzt mehrere Innenhöfe
124

 (vor dem Haupteingang des Kali-Tempels und 

zwischen Big Hall und Kali-Tempel ebenfalls) und andere Plätze zum Verweilen – 

Steinbänke am Strand oder der harmonisch angelegte Spiralgarten – wenn auch im Vergleich 

zu anderen Ashrams relativ wenige „Plätze zum Abhängen“ (Jan, GN 12/13) vorzufinden sind. 

In den Innenhöfen herrscht oft reges Treiben, sie sind Durchgangs- wie auch 

Aufenthaltsräume, werden kreuz und quer durchlaufen oder als Ort zum Verweilen und für 

Unterhaltungen genutzt. Sie sind bestückt mit Feigenbäumen (Ficus indica – ein Symbol für 

den Kosmos) und anderen als heilig erachteten Bäumen, die verehrt und umrundet werden. 

                                                 
123

 Dass jene besonderen Pavillons nur Männern zur Verfügung gestellt werden, wurde mir auf Nachfragen damit 

erklärt, dass die weichen runden Formen ‚das Weibliche‘ repräsentierten und dies einen ‚positiven Einfluss‘ auf 

das männliche Geschlecht haben soll (deutsche renunciate, GN 02/14). 
124

 Gellner benennt als ein Merkmal (buddhistischer) Klöster den „courtyard“, um welchen die Klostergebäude 

gebaut sind (Gellner 2001: 147). 



 

76 

 

Hinsichtlich architektonischer Formen bemerkt Böhme: „Sie werden nicht nur für einen 

neutralen Betrachter anschaulich gemacht, sondern sie greifen in die Befindlichkeit derjenigen 

ein, die sich diesen Gebäuden nähern oder sie betreten.“ (Böhme 2006: 18). Architektur sei 

daher „unmittelbar politisch“ (ebd.). Auch wenn die Architektur von Amritapuri nicht mit 

atemberaubenden Kathedralen oder Tempeln vergleichbar ist und nicht unmittelbar 

„Atmosphären des Heiligen und der Demut erzeugt“ (Böhme 1995: 18), und auch häufig nicht 

als ‚schön‘ wahrgenommen wird, hinterlässt sie doch bei vielen Besucher_innen einen 

intensiven Eindruck. Die Größe des Ashramgeländes, die Höhe und auch die Farbe der 

Gebäude tragen dazu bei. Durch die großen und hohen Gebäude wird eine ‚Kolossalität‘
125

 

ausgedrückt, die indirekt auf die Größe der Institution des MAM und letztlich auch auf die 

Größe Ammas hinweist. In Amritapuri und im MAM im Allgemeinen ist ein gewisser Hang 

zu Superlativen auffällig. Vieles ist besonders groß, besonders viel, gigantisch, auch in den 

Erzählungen von devotees. Die ‚Kolossalität‘ wird von den devotees immer wieder erwähnt, 

benannt, hervorgehoben und ruft Gefühle der Ver- und Bewunderung, Begeisterung oder 

Demut hervor. 

Architekturen können zudem soziale Unterschiede und „soziale Hierarchien sinnlich manifest 

machen“ (Böhme 2006: 18). So sind in Amritapuri die Zimmer in den verschiedenen 

Gebäuden unterschiedlich hinsichtlich der Größe und Ausstattung (mit oder ohne Bad, 

Toilette oder Küchenzeile), wobei die besser ausgestatteten Räume teurer sind und so von 

wohlhabenderen devotees bewohnt werden. Die Gebäude der Brahmachari(ni)s sind 

geschlechtlich getrennt. Ebenso sind die Wohnbereiche der Swami(ni)s vom Rest des 

Ashrams separiert und dürfen zum Teil nicht von anderen ashramites betreten werden. Ein 

Gang, der ausschließlich von Amma und wenigen anderen benutzt werden darf, verbindet das 

Zimmer der Mata mit dem Tempelgebäude. Amma kann sich auf dem Ashramgelände also 

fortbewegen, ohne jemandem zu begegnen, nur einige wenige andere (wie Swamini 

Krishnamrita) können dies ebenso. Und auch die Bühnenkonstruktionen drücken soziale 

Hierarchien aus. Amma sowie einige auserwählte andere Protagonist_innen sowie Gottheiten 

befinden sich räumlich oft erhöht.
126

  

Der verbreitete nüchterne, kubische Baustil beinhaltet das Vorherrschen der waagerechten 

und senkrechten Linie sowie eckiger Formen und die Symmetrie und Geometrie gerader 

                                                 
125

 Den Begriff der ‚Kolossalität‘ habe ich Cancik entliehen, der „Größe und Kolossalität“ als „religiöse und 

ästhetische Kategorien“ (vgl. ebd. 1990) deklariert. 
126

 Devotees bringen jene Architekturen nicht unbedingt mit einer Hierarchie in Zusammenhang und wenn, 

bewerten sie dies nicht negativ. Diese Anordnungen machten deswegen „Sinn, da man eben aufschaut, die Lehre 

von oben absorbiert, Demut zeigt.“ (deutscher devotee, GN 11/14). 



 

77 

 

Linien und rechter Winkel. Es begegnen aber auch immer wieder geschwungene Formen, so 

das Dach der Big Hall oder die Balkone des Kali-Tempels. Kaum finden sich diagonale 

Linien, häufig sind Treppen die einzigen Diagonalen an den Gebäuden. Im Gegensatz zu 

einem ‚dekonstruktivistischen‘ Baustil, der laut Rittelmeyer (1996) bei den Betrachtern 

Unsicherheiten hervorruft, wird durch die Architektur in Amritapuri Geradlinigkeit und 

Verlässlichkeit symbolisiert – es finden sich kaum ‚schräge Sachen‘. Ausnahmen – verspielte, 

runde Formen – bieten vor allem die neuen runden Pavillons und der Kali-Tempel. 

Auch hinsichtlich der Beleuchtung begegnet überwiegend ein pragmatischer zielorientierter 

Stil. Das Licht soll nur dem Zweck des Sehens dienen, es wird eher selten Wert auf 

Atmosphäre oder Stimmung gelegt. Das zumeist nüchterne, kalte, teils grelle und bläuliche 

Neonlicht erinnert an die Beleuchtung öffentlicher Einrichtungen wie Schul- oder 

Verwaltungsgebäude. Dem Aufkommen romantischer oder verträumter Stimmungen und 

Emotionen wird damit entgegengewirkt. Auch dass die ganze Nacht über nahezu das gesamte 

Gelände beleuchtet wird, verleiht dem Ort einen eigenen Anstrich. Offiziell soll dies der 

Sicherheit dienen, gleichzeitig findet so aber (die Möglichkeit zur) Kontrolle statt (ein 

romantisches Stelldichein des Nachts ist auf dem Ashramgelände nicht möglich). Interessant 

ist des Weiteren, dass durch die künstliche Beleuchtung ein Beobachten des nächtlichen 

Firmaments erschwert wird. Zu manchen Anlässen wie Weihnachten oder Karthika
127

 wird 

der Bereich vor Kali mit einer Art Diskolampe beleuchtet, die die Farbe des Lichts wechselt, 

womit eine besondere Stimmung erzeugt wird. Und auch täglich zum Arati
128

 am Ende der 

Bhajans wird in der Big Hall die grelle kühle Neonröhrenbeleuchtung ausgeschaltet, und es 

entsteht ein wärmeres dunkleres Licht. Der Lichtwechsel indiziert so das Ende der Bhajans. 

Auch im Kali-Tempel herrscht während der Bhajans grelles Licht. Zum Arati erleuchten 

lediglich das Licht der Kerzen und der Aratiflamme den Raum stimmungsvoll. Nur zu 

                                                 
127

 Karthika ist Ammas Geburtsstern. Der Geburtsstern ist eine Sternkonstellation, die zur Geburt eines 

Menschen bestand. Er wiederholt sich in regelmäßigen Abständen und wird, ähnlich dem Geburtstag, gefeiert 

(Sara, GN 11/12). 
128

 Verehrung einer Gottheit mit Licht (dipa). Arati (Skrt.) bedeutet ‚Beendigung‘, womit darauf hingewiesen 

wird, dass es zumeist am Ende eines Verehrungsritus abgehalten wird. Es ist eines der sechzehn Darbietungen 

während der Puja, kann aber auch für sich stehen. Ausgeführt wird es von devotees oder Priestern, die eine Öl- 

oder Kampferlampe im Uhrzeigersinn vor einer Form des Göttlichen (Abbild, Verkörperung) schwenkt. 

Eventuell wird dies begleitet vom Spielen von Instrumenten und dem Singen von Hymnen, im Zentrum steht 

jedoch das Kreisen der Flamme (Johnson 2010: 25 f.). Kampfer hinterlässt sehr wenig bis keine Rückstände bei 

der Verbrennung, weshalb das Verbrennen von Kampfer beziehungsweise das Opfern von brennendem Kampfer 

ein Symbol für das vollkommene Opfern des ‚Egos‘ an Gott darstellt. In Amritapuri findet Arati täglich jeweils 

zum Ende des Archana und des Bhajan-Singens, sowie nach Beendigung von Ammas Darshan statt. Begleitet 

wird das Schwenken der Kampferflamme meist vom Läuten einer Glocke. Das Arati für Amma (die Verehrung 

Ammas mit der Kampferflamme) ist zudem meistens mit dem Singen eines Liedes, welches ebenfalls als Arati 

bezeichnet wird, verbunden.  



 

78 

 

speziellen Anlässen und Zeitpunkten wird also mit Hilfe der Beleuchtung eine andere 

Atmosphäre erzeugt. 

Der allgemein eher nüchterne, zweckorientierte Architekturstil erinnert insgesamt permanent 

an das ‚eigentliche Ziel‘ des Daseins – die spirituelle Entwicklung – und hält dazu an, keine 

Zeit durch Muße oder Genuss zu verschwenden, sondern jeden Augenblick Gott zu widmen 

und eine Form des Sadhana zu praktizieren – zu beten, rezitieren, meditieren, studieren, 

singen oder arbeiten in Form des selbstlosen Dienstes. Hierfür ist die Konzentration des 

Geistes notwendig, welche möglichst wenig Zerstreuung und Ablenkung voraussetzt. 

Amritapuri verändert sich weiterhin stetig und es kommen neue Gebäude hinzu.
129

 Das 

Ashram wächst kontinuierlich und seine Ausdehnung erfolgt nicht streng konzentrisch.Vor 

allem das ältere Kernstück des Ashrams ist zwar um den Kali-Tempel herum gebaut, die 

neueren Teile aber dehnen sich in der Nord-Süd-Achse aus und um zu ihnen zu gelangen, 

muss der Ashramkomplex teilweise kurz verlassen werden. Einige Dorfhäuser befinden sich 

mittlerweile sehr nah am Ashramgelände, die Bereiche innerhalb und außerhalb des Ashrams 

gehen an manchen Stellen beinahe ineinander über, das Gelände ist nicht abgeschottet und es 

findet Austausch ästhetischer Elemente statt. Dies führt zum Teil auch zu Konflikten. Manche 

ashramites fühlen sich durch die räumliche Nähe der ‚weltlichen Sphäre‘ gestört, zum 

Beispiel durch das Hören von Fernsehern aus der Nachbarschaft.
 130

  

2.2.5 ‚Amritapotpourri‘ – die Ashramgemeinschaft 

Die Ashramgemeinschaft gestaltet sich hinsichtlich der Nationalität, sozialen Herkunft, des 

Alters wie auch der Religionszugehörigkeit sehr heterogen.
131

 Wie erwähnt sind bei Weitem 

nicht alle Bewohner_innen des Ashrams ‚Asketen‘
132

 wie Swami(ni)s oder Brahmachari(ni)s. 

Gemeinsamkeit aller Bewohner_innen des Ashrams stellt dar, dass sie (zumindest offiziell) 

                                                 
129

 Seit dem Tsunami 2004 werden allerdings keine Häuser mehr gebaut, die mehr als zwei Stockwerke 

umfassen, was auf ein Verbot der Regierung zurückgehen soll, daher seien die neuen Zimmer auch kleiner und 

haben keine Küchenzeile mehr (indischer devotee, GN 03/14) 
130

 Auch manche Nachbarn fühlen sich gestört und sind nicht bereit, ihren Grund an das Ashram zu dessen 

Erweiterung zu verkaufen, was zu Streitigkeiten führt. Einigen Dorfbewohner_innen würde ‚das Ashram zu 

groß‘, was ihnen Unbehagen bereite (indischer devotee, GN 03/14). 
131

 Laut International Office stammen die ashramites aus 180 verschiedenen Ländern und durch Tourist_innen 

sind möglicherweise noch mehr Nationen vertreten (mündliche Information im Dezember 2012). Neben Hindus 

sind Angehörige anderer Religionsgemeinschaften, die durch Symbole und Kleidung sichtbar gemacht werden, 

anzutreffen: Christen, Muslime oder Sikhs. Zudem kann eine gewisse Häufung von Akademikern und Menschen 

aus der Mittelschicht im mittleren Alter (45-55 Jahre) beobachtet werden. Da mir der Zugang zu ashraminternen 

Statistiken verwehrt wurde, muss ich hierbei auf meine eigenen Beobachtungen und Einschätzungen sowie 

derjenigen meiner Informant_innen, die sich in diesem Punkt jedoch alle einig sind, zurückgreifen. 
132

 Michaels (2012: 348) rechnet „in Herbergen oder Klöstern (…) lebende Mönche und Nonnen“ zu Asketen, 

wie auch Gurus und Swamis. Im Ashram begegnet zudem häufig die Selbstbezeichnung samnyasin, welche 

ebenfalls eine Form von Asket darstellt. 



 

79 

 

ihr Leben – mehr oder weniger – dem spirituellen Streben, der ‚Selbst- oder 

Gottesverwirklichung‘, und dem Dienst an der Welt gewidmet haben. Aber die Hintergründe, 

Absichten und Motive der Bewohner_innen unterscheiden sich bei genauerem Hinsehen. Es 

zeigt sich eine bunte Gemeinschaft, die vor allem durch Ammas zentrale Leitfigur 

zusammengehalten wird, was so auch auf der offiziellen Homepage des Ashrams ausgedrückt 

wird:  

Amritapuri is the living example of the ancient Indian ideal ‚the whole world is one family‘ (vasudhaiva 

kutumbakam). Here you will find people from all parts of the world – speaking different languages and 

having different customs and religions – all living under one roof. In their quest for the meaning of life, 

each has forgotten their differences and become a child of Amma. (http://www.amritapuri.org/ashram/; 

zuletzt geprüft am 31.1.18) 

Die Bewohner_innen können unterschieden werden in die Gruppe der sogenannten 

ashramites (oder inmates, permanents) – Menschen, die dauerhaft in Amritapuri leben und 

ihren Hauptwohnsitz dort haben – und Besucher_innen oder Gäste, die für begrenzte Zeit, 

wenn auch in manchen Fällen regelmäßig für mehrere Monate, im Ashram verweilen. Unter 

den ashramites finden sich Brahmacharis und Brahmacharinis, Swamis und Swaminis sowie 

renunciates (oder renouncers) und residents.  

Brahmachari(ni)s sind spirituelle Aspirant_innen, die sich einem Leben in Enthaltsamkeit und 

Gehorsam gegenüber Amma, welche sie als ihre spirituelle Meisterin auserkoren haben, 

verpflichtet haben. Sie verzichten auf ‚weltlichen‘ Besitz, Familie, Erfolg, Karriere und 

‚weltliches‘ Vergnügen. Bevor sie ins Ashram ziehen, müssen sie sich aller 

‚weltlichen‘ Dinge entledigen. Nur einen Koffer dürfen sie ins Ashram mitbringen (ISA1). 

Der Status eines/r Brahmachari(ni) kann nur mit Ammas Einwilligung erlangt werden. In 

einer Initiation werden Versprechen ablegt und ein neuer Name vergeben. Eine Initiation 

bedeute das „Sterben für die Familie, und nur noch für die Welt zu leben“ (Sara, GN 11/12). 

Etwa 500 Brahmachari(ni)s leben in Amritapuri (Stand 2013, mündliche Auskunft im 

International Office), circa 300 davon sind Frauen (IBH). Brahmacharya
133

 ist eine Phase 

intensiven Lernens, eine erste Stufe des mönchischen Lebens. Brahmachari(ni)s verpflichten 

sich zu einer fleischlosen und zölibatären Lebensweise und dazu, dem Weltfrieden zu dienen: 

„Everything we do is for world peace“ (IBH). Es gibt verschiedene Stufen des Brahmacharya, 

bevor man schließlich Swami(ni) (Mönch beziehungsweise Nonne) wird. Zunächst sind die 

Brahmachari(ni)s weiß gekleidet. Gelbe oder ockerfarbene Tracht induziert eine Art 

                                                 
133

 Brahmacharya (Skrt) bedeutet wörtlich ‚Enthaltsamkeit, Keuschheit‘. Es steht für die Einweihung, bei der 

erste Mönchsgelübde abgelegt werden, wie auch für die Stellung, die die Eingeweihten nach dem Ablegen von 

Gelübden einnehmen (Fischer-Schreiber 1986: 48). 



 

80 

 

Novizenschaft, eine nächste Stufe des Brahmacharya. Orange beziehungsweise Safran
134

 

schließlich signalisiert sannyas – das Ablegen der Gelübde, ein enthaltsames Leben als 

Swami(ni) zu führen. Ein(e) Swami(ni) verpflichtet sich so noch verbindlicher dem 

spirituellen Pfad und dazu, sämtliche weltliche Beziehungen, Verpflichtungen und Bindungen 

(auch familiäre) aufzugeben und die gesamte Zeit und Arbeitskraft in den ‚selbstlosen Dienst 

zum Wohle der Menschheit‘ zu stellen (IBH). Wann aus einer weißen eine gelbe 

Brahmacharini und schließlich eine Swamini wird, beschließt Amma. Fast alle 

Brahmachari(ni)s stammen aus Indien. Ähnlich verhält es sich mit den Swami(ni)s.  

Renunciates sind internationale devotees, die in der Ashramgemeinschaft eine ähnliche 

soziale Stellung wie Brahmachari(ni)s innehaben und sich ebenfalls zu einem spirituellen 

Leben in weitgehender Entsagung verpflichten (wobei auch Paare als renunciates leben 

können), die jedoch keine Gelübde ablegen:  

Wir geben praktisch die Familie auf, das Heimatland, versuchen halt mit dem Minimum dort zu leben. 

Wir geben praktisch unsere ganze Arbeitskraft auch dem Ashram. Aber natürlich bedeutet das auch für 

alle was unterschiedliches, weil wir sind so verschiedene, aus so vielen verschiedenen Ländern und 

Kulturen, Lebensphasen, manche sind älter, manche sind jünger, deswegen gibt’s da so viele Menschen, 

und für jeden Menschen bedeutet das was anderes. (ISA1)  

Residents werden alle übrigen dauerhaften Bewohner_innen genannt – Studierende, alte 

Menschen, Familien, Alleinstehende, Rentner_innen, Berufstätige. Für einige bedeutet der 

Gang ins Ashram einen Neuanfang und einen beabsichtigten Bruch mit ihrer ‚alten Identität‘. 

Ausdruck findet dies auch darin, dass sie einen neuen Namen von Amma erbeten.  

Besucher_innen sind überwiegend devotees, es finden sich aber auch immer wieder Reisende 

im Ashram ein oder „Menschen, die einfach helfen wollen, die gute Sache unterstützen 

wollen“ (deutsche Besucherin, GN 12/13). Für viele stellt ein Ashramaufenthalt eine 

willkommene Alternative zu ihrem Alltagsleben dar, die den häufig vermissten ‚Sinn‘ ins 

Leben zurückholt. Indem sie am Ashramalltag teilnehmen, fühlen sie sich als unterstützender 

Teil einer ‚guten Sache‘. Dieses Gefühl wird hervorgerufen durch so einfache Tätigkeiten wie 

Mülltrennung oder Abwaschen, es werden keine Vorkenntnisse benötigt, um mithelfen zu 

können. Karitatives Engagement, Neugier, Erlebnissuche, kulturelles oder auch 

wissenschaftliches Interesse stellen also neben dem spirituellen Interesse weitere mögliche 

Motive für einen Ashrambesuch dar. 

Die Ashramgemeinschaft stellt in mehrfacher Hinsicht keine egalitäre Gemeinschaft dar. 

Asymmetrien sind beobachtbar in Bezug auf Wissen (‚spirituelles Wissen‘; Informationen 

                                                 
134

 Symbolisch soll die Farbe das Feuer ausdrücken, in welches die Swami(ni)s ihre physischen Körper werfen, 

wenn sie sich für ein spirituelles Leben in Entsagung entschließen und welches jede Form der Anhaftung 

(attachment) verbrennen soll (vgl. ISW). 



 

81 

 

über Amma, was sie plant, wo sie sich aufhält, was vor sich geht; Informationen über Orte im 

Ashram, die ‚besten Plätze‘,
135

 die schönsten Zimmer), Zugänge zu Räumen und Bereichen, 

Kompetenzen, physische Nähe zu Amma, persönliche finanzielle Mittel (und dadurch 

Möglichkeiten hinsichtlich Nahrung, Gesundheit oder Luxusartikel).  

Eine soziale Differenzierung erfolgt vor allem nach Status und Rolle im Ashram (Swami(ni)s, 

reunciates etc.), nach Geschlecht (getrennte Räume, vor allem während spiritueller Praktiken 

und während des Essens; nur in Ammas Anwesenheit fällt eine geschlechtliche Trennung 

weitestgehend weg) und nach Nationalität. Laut einiger devotees wäre im Ashram auch das 

Kastensystem
136

 spürbar. Sara erwähnt, Brahmachari(ni)s kämen zwar aus allen Kasten, aber 

diese spielten eine Rolle im Ashram: „Auf jeden Fall, oft subtil. Manche Brahmachari(ni)s 

aus höheren Kasten behandeln andere different, manche kommen nicht zu Wort. Oder Ammas 

Regel ist, Bad putzen, alle kommen dran, aber manche zwingen andere“ (GN 12/14). Auch 

eine deutsche Langzeitbesucherin vermutet, dass die Tätigkeiten, die als Seva zugeteilt 

werden, auch mit der Kaste zusammenhängen: „Die, die den Flur putzen, sind aus niederer 

Kaste. Amma versucht, das zu ändern, aber es ist schwierig!“ (GN 03/14).
137

 

Sub-Gruppierungen bilden sich häufig anhand von Sprachen (auch Dialekten). Hinsichtlich 

der Nationalitäten begegnen zahlreiche Zuschreibungen und Vorurteile und auch ein Hang zu 

Solidarisierung durch Abgrenzung ist beobachtbar.
138

 Die auffälligste Trennung hinsichtlich 

der Nationalität stellt die Trennung indians – westerners dar. Bereits bei der Ankunft im 

Ashram muss man sich selbst einer Gruppe zuordnen und entweder das international oder das 

indian office aufsuchen. Bettwäsche oder Geschirr wird strikt getrennt. Westerners wird oft 

weniger spirituelles Verständnis zugeschrieben (zum Beispiel englische renunciate, GN 

12/13). Auch Amma selbst betont in manchen Satsangs jene Unterscheidung. Die beiden 

Gruppen werden zudem zum Darshan getrennt aufgerufen und es gibt Unterschiede 

hinsichtlich der Form des Darshans (Unterschiede liegen in der Dauer wie auch im erhaltenen 

Prasad
139

). 

                                                 
135

 Als ‚gut‘ gelten unter devotees vor allem Plätze, von welchen aus Amma gesehen werden kann oder an 

welchen sich in Ruhe zurückgezogen werden kann.  
136

 Zum Kastenbegriff und seiner Unzulänglichkeit vgl. Michaels 2012: 177ff. 
137

 Gekoppelt an jeweilige Tätigkeiten sind unterschiedliche Ästhetiken, was auf einen möglichen 

Zusammenhang von Kaste und Ästhetik schließen lässt. 
138

 So grenzen sich einige Europäer_innen von Amerikaner_innen ab und eine italienische devotee spricht gar 

vom ‚Euro-Ami-Problem‘. Die Charaktere und der Humor seien zu unterschiedlich und es käme regelmäßig zu 

Streitigkeiten (GN 11/12). 
139

 Prasad (Skrt.) ist gesegnete Speise, eine Essensgabe für Götter, die die Gebenden zum Teil zurückerhalten. 

(Michaels 2012: 445). Auch wenn Amma ihren devotees Speisen oder ähnliches reicht, gilt es als gesegnetes 

Prasad. 



 

82 

 

Die Konstruktion kultureller Unterschiede erfolgt häufig über Zuschreibungen, die Ästhetik 

betreffen, und unterstellte ‚Toleranzschwellen‘. So würden westerners sich, im Gegensatz zu 

indians, bei Berührung schneller bedrängt fühlen (FN 02/14, spanische renunciate während 

eines von ihr abgehaltenen Trainings für eine Seva-Tätigkeit). Auch würden westerners unter 

der menschlichen Dichte im Ashram leiden. Tatsächlich begegnen Bemerkungen von 

internationalen devotees, die diese Vermutungen untermauern. Zudem sind Versuche 

beobachtbar, sich entlegene Geheimplätze zu sichern oder sich Barrieren aus Taschen zu 

bauen, um den Raum um sich herum frei zu halten (so zum Beispiel eine australische devotee 

während eines Satsangs in der Big Hall, FN 01/14). Die Sinne sind beim ‚Setzen von 

Distanzen‘ ausschlaggebend und da die Sinne in verschiedenen Kulturen unterschiedlich 

bewertet werden, mögen unterschiedliche Nähe- Distanzwahrnehmungen kulturell bedingt 

sein (vgl. hierzu Hall 1976: 192).
140

 

Die Ashramgemeinschaft ist streng hierarchisch organisiert: Amma ist unangefochtenes 

Oberhaupt, auf sie folgen die engsten Vertrauten (älteste und längste Schüler_innen), sodann 

Swami(ni)s, Brahmachari(ni)s, renunciates, residents. Entscheidungen – auch die Ästhetik 

betreffend (wie Architektur, Beleuchtung, Musikauswahl, Essensangebote) – werden von 

Amma selbst oder von durch sie ernannte Verantwortliche getroffen. Auch jeder Sevabereich 

wird von Supervisor_innen geleitet.  

Ein wichtiges Statussymbol beziehungsweise Ausdruck des eigenen Status ist die 

eingenommene Nähe zu Amma, die ein besonders begehrtes und erstrebtes Gut darstellt. Die 

Nähe drückt den Status aus und kann ihn umgekehrt auch erhöhen. Je näher devotees Amma 

sind und sein können, desto angesehener sind sie in der Gemeinschaft. Es fällt auf, wer 

welche Tätigkeit um Amma ausführt oder wer besonders lange im Darshan verweilt. Dahinter 

liegt der gedachte Zusammenhang zwischen spiritueller Entwicklung, Reinheit und Nähe zu 

Amma. Denn Amma dulde nur dauerhaft Leute in ihrer unmittelbaren Nähe, die „spirituell 

schon weiter“ oder „reiner“ sind (Sara, GN 11/12).  

Die Differenzierungen und die Hierarchie drücken sich auf verschiedene sinnlich 

wahrnehmbare Weisen aus, wie bereits angemerkt durch die Architektur oder die Farben der 

Kleidung. Was MacDougall in Bezug auf die Doon-School feststellt, gilt auch für die 

                                                 
140

 Hall hat zur Erklärung jenes Phänomens das Konzept der ‚Proxemik‘ eingeführt (Hall 1966). Proxemik 

beschreibt die kulturabhängig verschieden großen räumlichen Abstände, die Menschen zulassen 

beziehungsweise gegen ‚Eindringlinge‘ auf verschiedene Weisen zu schützen versuchen. Die Räume, die von 

Individuen unbewusst unterschieden werden, werden Distanzzonen genannt (Hall unterscheidet die intime, die 

persönliche, die soziale und die öffentliche Distanzzone; vgl. ebd.). Diese haben je nach Kultur unterschiedliche 

Ausmaße und können sich etwa mit steigender Vertrautheit zwischen Personen verändern. Die Distanz zu 

unterschreiten kann ein ebenso schwerwiegender Fehler sein, wie sie zu weit auszudehnen. 



 

83 

 

Ashramgemeinschaft: „What one wears indicates the activities one is permitted to do, just as 

what one does dictates what uniform one must wear. Clothing thus provides a set of signs 

about apropriate behaviour and status.“ (MacDougall 2007: 14). Dabei gibt es allerdings auch 

„modifications of uniforms“ (ebd.), die Grade an Individualität ausdrücken. So können 

Brahmacharinis, denen erlaubt ist, die gelbe Tracht zu tragen, auch weiterhin weiß tragen, was 

von der Gemeinschaft anerkennend bemerkt wird, da dadurch auf ein offizielles 

Statusmerkmal verzichtet wird. 

Und auch im Verhalten der Protagonist_innen zeigen sich die hierarchischen Verhältnisse. 

Devotees verneigen oder erheben sich bei Begegnung mit höher Gestellten wie Swami(ni)s.
141

 

Das hierarchische Verständnis spiegelt sich auch in der im MAM gängigen Unterscheidung 

von ‚oben‘ und ‚unten‘. Amma begebe sich ‚auf unglaubliche Art und Weise zu uns 

herab‘ (ISW). Zwischen Amma und ‚uns‘ wird also ein Gefälle und eine Bewegung von oben 

nach unten imaginiert (vgl. hierzu Kasten 2010).
142

 Diese ‚Verlaufsstruktur‘ (ebd.) zeigt sich 

auch in der bereits beschriebenen Architektur, in Arrangements und Artefakten, etwa wenn 

Amma auf der Bühne oder einem erhöhten Podest sitzt. Die devotees befinden sich räumlich 

unter ihr und blicken zu ihr empor. Ebenso schlägt sie sich in Bewegungsabläufen nieder. Um 

zum Darshan zu gelangen, gehen devotees zu Amma ‚hinauf‘ und danach wieder 

‚hinunter‘ (von der Bühne). 

Der soziale Status und die Hierarchie spiegeln sich außerdem nicht zuletzt in der Möglichkeit 

und Qualität sinnlicher Wahrnehmung und Erfahrung. So zeigen sich in der Organisation des 

Essens und den unterschiedlichen Essenqualitäten, Ausgabe- und Verzehrorten die 

verschiedenen Rollen und Status. Auch die Unterschiede im erhaltenen Prasad nach dem 

Darshan oder nach Pujas kennzeichnen unterschiedliche Gruppen (indians und westerners 

erhalten verschiedenes Prasad; devotees, die große Summen spenden oder für Pujas bezahlen, 

wie auch ‚VIP‘ erhalten spezielles Prasad). Begehrte Sitzplätze bei Programmen oder 

Satsangs und damit gute Blicke auf und größere Nähe zu Amma hängen ebenfalls mit dem 

Status in der Ashramgemeinschaft (und mit ‚Insiderwissen‘) zusammen. Swami(ni)s sind 

gewisse Orte vorbehalten, zu denen andere keine Zugangsmöglichkeit erhalten. Derartige 

                                                 
141

 Manchen westerners bereitet diese Respektsbekundung Gewissenskonflikte: So weigert sich eine deutsche 

renunciate, jenes Verhalten auszuführen, da es für sie nicht authentisch wirkt („Ich mache keine Show.“, GN 

09/12), äußerst aber gleichzeitig schlechtes Gewissen. 
142

 Laut Kasten (2010) sind die „Verlaufsstrukturen“, in denen „die Bewegungen zwischen Transzendenz und 

Immanenz“ (ebd. 143) ausgedrückt werden, abhängig von den Inhalten, Praktiken und Körperkonzepten der 

Religionen. Im MAM wird auch von einem ‚Aufsteigen zum höchsten Ziel‘ gesprochen (spiritueller Fortschritt 

entspricht einem ‚Aufsteigen‘) oder dem ‚Aufsteigen der Energie‘ bei spirituellen Übungen. Auch in der 

christlichen Tradition ist die Vorstellung einer Bewegungsdynamik von oben nach unten und umgekehrt 

anzutreffen (vgl. ebd.). 



 

84 

 

Ansprüche sind manches Mal aber auch verborgen und kommen erst in etwaigen 

Konkurrenzsituationen zum Vorschein. Letztlich kann am eingenommenen Seva auch der 

Status abgelesen werden, denn manches Seva kann nur von Höhergestellten oder aus anderen 

Gründen (wie dem Spenden großer Geldsummen) Privilegierten übernommen werden, wie 

zum Beispiel Seva in unmittelbarer Nähe Ammas.  

Trotz der Heterogenität und Asymmetrien in der Gemeinschaft wird von den meisten devotees 

‚Gemeinschaft‘ wahrgenommen, häufig sogar von ‚Familie‘ gesprochen, wozu natürlich das 

Bild Ammas als ‚Mutter aller‘ beiträgt,
143

 oder die Beziehungen unter den ashramites werden 

manchmal mit der Ehe verglichen (ISA1). Swamini spricht von einer ‚spirituellen 

Zweckgemeinschaft‘ (da alle letztlich wegen Amma im Ashram sind, ISW). Die 

Gemeinschaft ist ohne Zweifel personenzentriert. Den gemeinsamen Fokus bildet Ammas 

Person und der Glaube beziehungsweise das Vertrauen an und in sie als Guru sowie die 

gemeinsame Verehrung ihrer Person.
144

 Die von ihr verbreitete Lehre verbindet ebenfalls. 

Eine Weltanschauung, Glaubensmuster, Selbstverständlichkeiten, Werte, aber auch 

Emotionen und (ästhetische) Erfahrungen werden geteilt. Einen geteilten Erfahrungshorizont 

oder -inhalt und ein verbreitetes gemeinschaftsförderndes Narrativ der Gemeinschaft stellt vor 

allem auch der Darshan dar. Warrier spricht daher – in Anlehnung an Appadurai (1995) – von 

einer „community of sentiment (…) centering on the guru“ (Warrier 2013: 310). 

Darüber hinaus wird Gemeinschaft über einen gewissen „Amma-Style“ (Bhavani, GN 

12/13)
145

 hergestellt, bei dem Ästhetik eine entscheidende Rolle einnimmt. Auch Michel 

Maffesoli (1996) spricht von einem geteilten ästhetischen Stil und weist auf die soziale 

Funktion von Ästhetik hin.
146

 Auch laut Meyer (2009), die Gemeinschaft als eine ‚ästhetische 

Formation‘ ansieht, werden Gemeinschafts- und Zusammengehörigkeitsgefühle über eine 

geteilte Ästhetik erreicht. Gemeinschaft würde um geteilte ästhetische, kulturelle Formen 

                                                 
143

 In diesem Sinne bemerkt Bhavamrita: „We all are sisters and brothers. We have the same mother! Our mother 

is one! We are really sisters, brothers!” (IBH). Und auch auf der Homepage des Ashrams ist zu lesen: „At 

Amritapuri, the ashramites and the devotees form a big family under Amma.” 

(http://www.amritapuri.org/14553/life.aum; zuletzt geprüft am 31.1.18). Die ‚Konzeption von Solidarität und 

Gemeinschaft über eine Familienmetaphorik‘ ist auch in anderen Kontexten wie amerikanischen feministischen 

Bewegungen zu beobachten (vgl. Gerund 2014: 185). 
144

 Für Durkheim hängt sozialer Zusammenhalt von einer geteilten kollektiven Repräsentation eines ‚Heiligen‘ 

und seiner gemeinschaftlichen rituellen Verehrung ab (Durkheim 2010; siehe auch Meyer 2009: 3). 
145

 Bhavani erwähnt dies in einem Gespräch darüber, dass sie einen ‚fremden‘ Besucher, also einen Nicht-

devotee, sofort identifizieren kann. Was genau den „Amma Style“ ausmacht, kann sie jedoch nicht erläutern, 

erwähnt aber Sprache, Gestik und Mimik. 
146

 Maffesoli entwickelt ein neues Verständnis von Gemeinschaft, welches die Rolle der Medien hervorhebt, und 

betont vor allem die Bedeutung der Bilder und ihrer körperlichen Auswirkung sowie die Kraft des geteilten 

ästhetischen Stils (Maffesoli 1996: 31ff.). Seine Aussage in Bezug auf Bilder kann auf alle ästhetischen Formen 

übertragen werden: „The sharing of the image, the aesthetic that this gives rise to, generates relations, engenders 

linkages and, in short, favors religion“ (ebd. 92). 



 

85 

 

herum entwickelt (ebd. 8f.). Stil fungiere dabei „as marker of distinction“ und bringe als 

„forming form“ ästhetische Formen und Formationen hervor, indem er Personen forme und 

indem er ihnen eine geteilte erkennbare Erscheinungsweise und Identität verleihe (ebd. 11).  

Am augenscheinlichsten zeigt sich im MAM ein ‚Stil‘ in der Kleidung, die eine starke 

gemeinschaftsbildende Funktion innehat. Durch (überwiegend) weiße Kleidung wird 

Gemeinschaft konstruiert und sichtbar oder wahrnehmbar gemacht, sowohl für die devotees 

selbst als auch für andere – die devotees erkennen einander an der Kleidung oder anhand von 

Accessoires wie der Mala. Durch die Kleidung kann die innere Haltung und das 

Zugehörigkeitsgefühl ausgedrückt werden. Über diesen wahrnehmbaren Ausdruck bestätigen 

devotees sich selbst und anderen gegenüber immer wieder die eigene Zugehörigkeit. Ob weiß 

oder ‚bunt‘ getragen wird – eine gängige Unterscheidung der Gemeinschaft – wird von 

anderen sofort wahrgenommen. Zudem wird von einem ‚Unbehagen‘ berichtet, welches bei 

Nicht-Anpassung auftreten kann: „Ich empfand dann schon ein Unwohlsein, wenn alle weiß 

tragen, und man selbst nicht. (…) Es gibt da einen gewissen Sog, auch weiß zu 

tragen.“ (deutscher Besucher, GN 11/13). Auch wenn es für Gäste und uneingeweihte 

ashramites keine Regel darstellt, tragen viele devotees weiße Kleidung. Auch viele 

Besucher_innen spüren eine Art sozialen Druck und beginnen, sich nach einiger Zeit ebenfalls 

in Weiß zu kleiden. Weiße Kleidung vereinfache auch Zugänge (zum Beispiel auf die Bühne) 

und schaffe Anerkennung: „Wenn man nicht weiß trägt, reden sie anders mit einem, wie mit 

Tourist oder eine ‚halbe Person‘. Wenn man weiß trägt, haben sie mehr Respekt“ (Sabine, GN 

11/12). 

2.2.6 Das Ashramleben – Alltag in Amritapuri 

Der Alltag in Amritapuri ist, verglichen mit anderen Ashrams, relativ offen gestaltet und 

wenig reglementiert, wobei sich der Grad der Reglementierung je nach 

‚Bevölkerungsgruppe‘ unterschiedlich gestaltet. 

Folgende ‚offiziellen Hausregeln‘ gelten für alle ashramites sowie Gäste des Ashrams: Die 

Einnahme von Alkohol, Zigaretten und anderen Drogen im gesamten Ashramgelände ist 

streng verboten (Amma rät ohnehin von deren Konsum stark ab). Paare sollten auf 

Geschlechtsverkehr und auf das öffentliche Zeigen zärtlicher Zuneigungen verzichten. Auf 

angemessene Kleidung und gepflegtes Erscheinungsbild ist zu achten, was bedeutet, dass der 

Körper möglichst bedeckt, und die Kleidung ordentlich und sauber sein sollte. Neben diesen 

offiziellen Regeln existiert eine Fülle an inoffiziellen, zum Teil auch nicht-versprachlichten 

Regeln, die eine ‚Ashrametikette‘ oder einen Verhaltenskodex entstehen lassen, deren sozialer 



 

86 

 

Druck sich durch, vor allem für Neuankömmlinge spürbare Sorge um das ‚rechte 

Verhalten‘ beziehungsweise Angst vor Fehltritten äußert. Zu den halb- oder inoffiziellen 

Regeln zählt unter anderem, nicht übermäßig viel zu essen oder zu reden, nicht zu viel 

Aufwand für das äußere Erscheinungsbild aufzuwenden oder ein spirituelles Tagebuch zu 

führen (ISW). 

In Amritapuri gleicht nicht ein Tag dem anderen – Leute reisen an und ab, unvorhergesehene 

Arbeiten müssen erledigt werden, etwa bei Stromausfall, wenn die Geschirrspüler nicht 

funktionieren oder das Dach während der Regenzeit undicht geworden ist. Zudem ist Amma 

bekannt für ungeplante Aktionen oder spontane Änderungen wie unangekündigte Satsangs am 

Strand.
147

 Während Ammas Abwesenheit wird daher ein strukturierterer Tages- und Sadhana-

Ablauf eingehalten als während ihrer Anwesenheit (ISA1). 

Dennoch gibt es eine ‚offizielle‘ Tagesstruktur mit einigen unveränderlichen Bestandteilen.
148

 

Gäste werden gebeten, an den täglichen, gemeinsamen spirituellen Veranstaltungen (Archana, 

Bhajans und Meditationen) teilzunehmen und täglich mindestens zwei Stunden freiwillige 

Arbeit (Seva) im Ashram zu leisten. 

Vor allem Brahmachari(ni)s werden dazu angehalten, dem offiziellen Ablauf so gut es geht zu 

folgen, wobei kaum Kontrollen durchgeführt werden (vgl. ISW).
149

 Diese Strukturierung des 

Alltags entspricht den Erwartungen an ein Ashram und scheint für viele ashramites von 

großer Bedeutung zu sein. Der Tagesablauf besteht vorrangig aus Sadhana, Arbeit, Essen und 

Schlafen. 

Unterschiede im Tagesablauf ergeben sich vor allem aus den übernommenen Sevabereichen 

und den eingenommenen sozialen Rollen. Nach dem Archana besuchen Brahmachari(ni)s 

täglich eine scripture class, eine Lehrstunde über verschiedene heilige Schriften. Nach dem 

Mittagessen, von zwei bis drei Uhr, findet nochmals eine Lehrstunde statt, wobei 

gemeinschaftlich in der Gruppe aus einem heiligen Text vorgelesen wird.  

                                                 
147

 Eine ‚geplante Unvorhersehbarkeit‘ oder Störung der Routine gilt auch als spirituelle Unterweisung, denn 

Routine mache unbewusst und sei daher zu meiden (Sara, GN 11/12). 
148

 Folgender daily schedule wird bei der Ankunft im Ashram unmittelbar nach dem Einchecken ausgehändigt: 

„04:50 a.m. – 06:00 a.m. Chanting of Lalita Sahasra Nama (Archana); 06:30 a.m. – 07:30 a.m. Meditation; 08:30 

a.m. – 09:30 a.m. Breakfast; 10:00 a.m. – 01:00 p.m. Seva; 12:30 p.m. – 02:00 p.m. Lunch; 02:00 p.m. – 05:00 

p.m. Seva; 05:00 p.m. – 06:00 p.m. Meditation; 06:30 p.m. – 08:00 p.m. Bhajans; 08:15 p.m. – 09:00 p.m. 

Dinner; 09:00 p.m. – 10:00 p.m. Personal study, Meditation, Diary Keeping” (vgl. 

http://www.amritapuri.org/14555/daily-schedule.aum; zuletzt geprüft am 31.1.18). 
149

 Die Angaben zu Kontrollmaßnahmen und deren Konsequenzen variieren allerdings über die Jahre und je nach 

Auskunftsperson. Bhavamrita erwähnt Namens- und Strichlisten (IBH). Es erfolgen zumeist keine Strafen, 

jedoch die ‚Drohung‘, dass der spirituelle Nutzen und das Erreichen des Ziels der Selbstbefreiung ausbleiben. 

Zudem scheint im Laufe der Jahre eine Abnahme an Ge- und Verboten und eine Entwicklung von äußeren 

Regeln hin zu einer Verinnerlichung einer Haltung (Demut und Liebe) stattgefunden zu haben (vgl. ISW, IBH). 



 

87 

 

Gäste unterliegen im Ashram keinerlei Kontrolle und können ihren Ashramaufenthalt je nach 

eigenem Geschmack und Interesse als Wellnessurlaub oder asketischen religiösen Rückzug 

gestalten – das Ashram bietet viele Möglichkeiten. So stellen ein vedischer Astrologe und ein 

ayurvedischer Arzt ihre Dienste zur Verfügung. Yogastunden werden angeboten (meist von 

internationalen devotees), seit 2011 sogar mehrtägige oder -wöchige Yoga-Retreats mit 

intensivem Programm, Wellness-Massagen können genossen werden. Eine Panchakarma-Kur 

kann absolviert werden, die mindestens drei Wochen dauert und unter Anleitung eines 

Ayurveda-Arztes erfolgt.
150

 Musik-, Gesangs- oder Tanzunterricht werden angeboten, ebenso 

zahlreiche Workshops (kreativer Ausdruck, Reiki, Jin Shin Yutsu, Gewaltfreie 

Kommunikation et cetera) und Massage- und Körpertherapieformen. Zudem gibt es wie 

bereits erwähnt eine Bibliothek, einen Swimmingpool und mehrere Shoppingmöglichkeiten. 

Mögliche weitere Auflockerungen des Alltags ergeben sich durch Ausflüge ins nahe gelegene 

Dorf oder ‚Kokosnuss-Trinken‘ bei Lalita, einer Inderin, deren kleiner Kiosk direkt vor den 

Toren des Ashrams liegt.  

Amma empfiehlt vier Stunden Schlaf pro Nacht. Wenig zu schlafen gilt als Ideal, viel Schlaf 

als Zeichen von Trägheit und Disziplinlosigkeit. Die Schlafgewohnheiten unterscheiden sich 

stark und hängen auch mit den jeweiligen Seva-Zeiten zusammen. Wenn dem offiziellen 

Tagesablauf in der Gänze gefolgt werden will, bleibt nicht viel Zeit für Schlaf. Viele 

ashramites schlafen daher nicht mehr als sechs Stunden oder weniger pro Nacht. 

Schlafmangel zählt zu einer gängigen Erfahrung, auch aufgrund der bis spät in die Nacht 

andauernden Veranstaltungen mit Lärm und Licht. 

Während Ammas Anwesenheit im Ashram unterscheiden sich die Wochentage. Samstag, 

Sonntag, Mittwoch und Donnerstag sind ‚Darshantage‘, an denen die Mata offiziell Darshan 

gibt. Das heißt, es befinden sich meist mehr Besucher_innen in Amritapuri, die das Ashram 

für den Erhalt eines Darshans aufsuchen. Daher ist eine höhere Menschendichte vorzufinden 

und der Geräuschpegel wesentlich höher als an den übrigen Tagen. 

Die Morgen der Darshantage verlaufen wie die der übrigen. Amma kommt an jenen Tagen 

um elf Uhr auf die Bühne. Die Halle ist meist voller wartender Menschen. Wenn sie von 

ihrem Haus den Gang entlang zur Bühne geht, erheben sich alle und grüßen ihr zu. Oben auf 

der Bühne angelangt, grüßt Amma die Menge mit über der Stirn gefalteten Händen und kniet 

                                                 
150

 Panchakarma ist eine klassische Behandlungsmethode der Heilkunst des Ayurveda. Der Körper soll 

grundlegend entgiftet werden, da in abgelagerten Schlacken eine Ursache von Krankheiten gesehen wird. „Fünf 

Handlungen“ (so kann Panchakarma übersetzt werden) sollen dazu beitragen: Abführen, Erbrechen, Massage, 

Stirnguss, Kräuterspülungen.  



 

88 

 

sich kurz auf den Boden, den sie zu küssen scheint. Die Menge erwidert diesen Gruß, viele 

knien sich ebenfalls nieder. Kaum hat Amma in ihrem Sessel Platz genommen, liegt bereits 

die erste Person in ihren Armen. Gegen halb zwölf Uhr wird das Archana vor Amma von 

einem Swami rezitiert und viele in der Halle stimmen mit ein. Nach dem Archana wird vom 

Swami das Guru Stotram zu Ehren des Gurus gesungen – ein „wunderschönes Lied, da stellen 

sich mir immer alle Haare auf“ (deutsche devotee, GN 11/12).  

Montags und freitags findet kein öffentlicher Darshan statt. Diese Tage zeichnen sich durch 

mehr Ruhe aus. Nachmittags um fünf Uhr findet – vor den gemeinsamen Bhajans – eine 

Question-and-Answer-Session mit anschließender gemeinsamer Meditation statt, am Strand 

oder in der Big Hall. Besonders am Strand ist der Satsang verbunden mit einer besonderen 

Ästhetik und Atmosphäre, die in beinahe jeder Beschreibung betont werden, hier ein Beispiel: 

„The gentle rumbling of waves and cool, onshore breeze quieted everyone’s mind“ (https:// 

www.amritapuri.org/68625/17attachment.aum; zuletzt geprüft am 31.1.18). Es können Fragen 

zu spirituellen oder lebenspraktischen Angelegenheiten an Amma gerichtet werden. Auch die 

Mata stellt Fragen, die von ihren Schüler_innen beantwortet werden sollen: „Sie frägt dann 

zum Beispiel über bestimmte Themen, wie unseren spirituellen Fortschritt, und da können wir 

auch unsere Meinung kundtun, und dann diskutieren wir, also das ist dann ein richtiger Dialog 

auch, und jeder kann sich melden und was sagen.“ (Sara, GN 11/11). Diese Frage-und-

Antwort-Stunden stellen eine Art ‚spiritueller Unterweisung‘ dar und dienen der Vermittlung 

der Lehre und spirituell-religiöser Werte. Einige der entstehenden Dialoge werden in 

Textform festgehalten und veröffentlicht (zum Beispiel in den Awaken Children-Bänden). 

Diese Form der Wissensvermittlung stellt im indischen Kulturkreis eine alte Technik dar. In 

den älteren Upanishaden finden sich bereits Lehrgespräche zwischen Meistern und Schülern. 

Fragen sind ein stilistisch herausragendes Mittel und nicht nur Ausdruck von Wissensdurst, 

sondern eine tiefe Suche nach Befreiung (Michaels 2012: 86). 

Der Dienstag gilt als ‚Meditationstag‘ und ist geprägt von einer besonderen Atmosphäre und 

Ästhetik. Gearbeitet wird an diesem Tag nur das Nötigste, manche arbeiten auch gar nicht. 

Möglichst viele Stunden sollen in Meditation verweilt werden, mindestens ab dem Archana 

(viertel nach sechs Uhr) bis elf Uhr. Um circa elf Uhr erscheint Amma im Kali-Tempel (im 

Sommer) oder in der Big Hall (im Winter). Dort wird eine gemeinsame angeleitete Meditation 

mit anschließendem Satsang abgehalten. Auch zu dieser Gelegenheit beantwortet Amma 

Fragen, welche in diesem Falle allerdings zuvor – von ashramites oder Brahmachari(ni)s – 

schriftlich an sie gerichtet wurden. Der Satsang am Dienstag ist vorwiegend an ashramites 



 

89 

 

gerichtet, es werden häufig ashraminterne Fragen, Anliegen und Organisatorisches geklärt. 

Nach Ammas Rede erfolgt ihre Übersetzung durch einen Brahmachari oder Swami. In dieser 

Zeit malt Amma meist Bilder auf Stoffstücke, welche anschließend verkauft werden. Sie malt 

einfache Motive wie Herzchen oder bunte Blumen. Abgeschlossen wird der Satsang mit 

einem von Amma angeleiteten Bhajan. Im Anschluss daran verteilt Amma an alle 

Anwesenden Prasad in Form eines Mittagessens. Schon während des Satsangs sind 

Brahmacharinis damit beschäftigt, große Töpfe voller Essen herbeizuschaffen und Reis, 

Sambar,
151

 Gemüse, Papadam,
152

 eine Banane und eine süße Reisspeise auf Stahltabletts 

anzurichten. Nach Beendigung des Satsangs wird in Windeseile vor Amma eine Tischreihe 

aufgebaut. Per Lautsprecher und über Texte auf den Leinwänden werden alle Anwesenden 

angewiesen, sich in zwei bis drei Reihen zur Essensausgabe anzustellen. Helfende 

koordinieren die Wartenden und halten zur Eile an, rücken die Menschen immer wieder 

zurecht und schieben sie vorwärts. Vorne werden die Tabletts wie am Fließband befüllt, zu 

Amma gereicht, welche die Teller kurz berührt und nach vorne an den Rand des Tisches 

schiebt, wo sie von devotees in Empfang genommen werden. Der ganze Vorgang vollzieht 

sich mit großer Geschwindigkeit. Häufig werden westerners und indians gebeten, sich 

getrennt anzustellen, wobei die western line schneller voranschreitet. Die Teller dürfen nicht 

mit auf die Zimmer genommen werden (da Amma sie berührt hat, sind sie ‚geheiligt‘ und 

manche geben sie ungern wieder zurück).  

Viele warten nach der Ausgabe vor ihren vollen Tellern bis zum Ende der Essensausgabe, 

welche je nach Menschenmenge ein bis zwei, manchmal auch mehrere Stunden dauern kann. 

Am Ende der Ausgabe wird gemeinsam ein Kapitel aus der Bhagavad Gita
153

 rezitiert und die 

Rezitation mit einem im Ashram vor Mahlzeiten üblichen kurzen Gebet abgeschlossen. Dann 

wird gemeinsam gegessen. Auch Amma kostet von allem ein wenig, wobei sie einen Löffel 

benutzt. Häufig werden Scherze gemacht und es besteht eine entspannte, freudige Atmosphäre. 

Das gemeinsame Beten und Essen, mit Hunderten oder Tausenden von Menschen in einer 

Halle, erleben viele als intensive Erfahrung und als ein starkes Gemeinschaftserlebnis. Dann, 

nach einiger Zeit, startet der Darshan, allerdings nur für diejenigen, die an jenem Tag an- oder 

abreisen. Meist gegen vier Uhr verlässt Amma das Szenario und erscheint wieder am Abend 

um halb sieben zum gemeinsamen Singen der Bhajans. 

                                                 
151

 Südindische scharfe Sauce, die zu Reis oder ähnlichem gereicht wird. 
152

 Dünner frittierter Fladen aus Linsenmehl. 
153

 Rezitiert wird das 15. Kapitel, welches als Zusammenfassung der Lehren der Gita und damit der Upanishaden 

und des gesamten Vedanta gilt.  



 

90 

 

Am Meditationstag begegnet im Ashram eine ruhigere und entspanntere Atmosphäre als an 

anderen Tagen, auch wenn es bei weitem nicht so ruhig ist, wie ein ‚Meditationstag‘ es 

vermuten lassen könnte. Auch an jenem Tag herrscht reges Treiben, jedoch wird keine Musik 

gespielt, was einen deutlich wahrnehmbaren Unterschied zu den restlichen Tagen darstellt. 

Der Dienstag im Ashram kann daher mit dem Sonntag in christlichen Ländern verglichen 

werden. So finden sich auch Aussprüche wie „heute habe ich Dienstag gemacht“ (Veronika, 

GN 11/12), was bedeutet, dass weniger gearbeitet wurde. Seine Wurzel hat der Meditationstag 

in der Tradition Keralas. Dort geht laut Brahmacharini Bhavamrita am Dienstag keine(r) aus 

dem Haus vor 18 Uhr, dienstags solle nichts begonnen und wenig getan werden. Denn der 

Dienstag sei ein ‚gefährlicher Tag‘, was auf die Planeten zurückzuführen sei (IBH). 

Abwechslung in den Ashramalltag bringen verschiedene Feste. Diese herausragenden Tage, 

an welchen nicht der üblichen Routine gefolgt wird, zeichnen sich durch besondere Rituale 

aus. Die größte Feier des Jahres findet zu Ammas Geburtstag am 27. September statt. Zu 

diesem Termin finden sich Zigtausende von devotees aus der ganzen Welt im Ashram ein. Ein 

Festzelt wird außerhalb des Ashramkomplexes auf der anderen Seite der Backwaters 

aufgestellt und mit Blumen und großen Bildnissen von Amma geschmückt. Am Morgen 

findet eine Ganapathi Homa (Feuerzeremonie) statt und es wird eine Sri Guru Pada Puja
154

 

abgehalten. Ammas älteste Schüler_innen schmücken sie mit Blumengirlanden. Amma hält 

sodann eine Ansprache und es wird der Amrita Keerti Puraskar Award verliehen, der 

besondere Leistungen im spirituell-philosophischen Bereich auszeichnet.
155

 Es finden mehrere 

vom Ashram ausgerichtete und finanzierte Hochzeiten statt, Kleider und Essen werden an 

bedürftige Menschen verteilt. Amma gibt viele Stunden lang Darshan, währenddessen ein 

kulturelles Rahmenprogramm stattfindet. 

Auch die Geburtstage wichtiger Gottheiten (wie Shivaratri, Krishna Jayanthi, Ganesh 

Chaturthi) werden auf traditionelle Weise, manchmal mehrere Tage lang, mit speziellen 

Zeremonien, Pujas, Prozessionen, Spielen und Tänzen zelebriert. Traditionelle Feste wie 

Onam
156

 im Herbst oder Vishu
157

 im Frühjahr, Guru Purnima,
158

 Navaratri,
159

 Holi,
160

 

                                                 
154

 Zeremonie zu Ehren des Gurus. Von einem der Swamis werden Ammas Füße mit Joghurt, Ghee, Honig und 

Wasser gewaschen, anschließend eingesalbt und mit Blüten verziert. 
155

 Der Preis wurde 2009 zum Beispiel an Professor K.V. Dev für seine Beiträge zur spirituell-philosophischen 

Literatur und seine Bemühungen um das vedische Wissen vergeben 

(https://www.amritapuri.org/activity/cultural/amritakeerti; zuletzt geprüft 7.2.18).  
156

 Onam ist eines der wichtigsten Festivals in Kerala, es wird häufig mit dem Weihnachtsfest oder Erntedank 

verglichen. Das Fest will an die Legende des Königs Mahabali erinnern. Es dauert bis zu zehn Tage lang und 

findet im Monat Chingam des Malayalam-Kalenders (entspricht August/September) statt (vgl. GN, FN 09/12 

oder https://www.amritapuri.org/69569/17onampgm.aum, zuletzt geprüft 10.2.18; 

https://www.amritapuri.org/65705/16-onamap.aum, zuletzt geprüft 10.2.18). 



 

91 

 

Pongal
161

 oder Divali
162

 werden ebenso begangen wie unkonventionelle und manchmal 

spontane wie das Masala Dosa Festival.
163

 Einmal im Monat wird Karthika zelebriert – 

Ammas Geburtsstern, anlässlich dessen das Ashramgelände mit Blumen, Ornamenten und 

Hunderten von Lichtern geschmückt wird und eine große Puja stattfindet. Aber auch 

Feierlichkeiten aus dem westlichen Kulturkreis – Weihnachten und Silvester – werden 

begangen. Zudem finden regelmäßig Hochzeiten oder Verbrennungen und Zeremonien für 

Verstorbene statt.
164

 

Die Festtage zeichnen sich durch eine besondere (von üblichen Tagen abweichende) und 

‚dichte‘ Ästhetik und Atmosphäre aus, die sich jeweils unterscheiden, was hier nicht näher 

ausgeführt werden soll. Festzuhalten ist, dass jedes Fest von spezifischen gesamtsinnlichen 

Szenarien begleitet wird und sich wiederum eine Vielfalt an ästhetischen Mitteln zeigt. So 

begegnen spezielle Musik, Dekorationen wie yantras,
165

 Verkleidungen (zum Beispiel zu 

Krishna Jayanthi), der Einsatz von Farben (besonders anlässlich von Holi), spezielles Essen 

(besonders zu Pongal oder Onam), Licht, Tänze, Düfte. 

Wie in dieser Darstellung des Ashrams Amritapuri offensichtlich wird, begegnen hier 

verschiedene, zum Teil sehr unterschiedliche ‚sensory environments‘ (MacDougall) und 

Atmosphären: Die atmosphärische Kühle und Kargheit der Zimmer beispielsweise steht im 

Kontrast zur – durch das Licht der Öllampen und Blumendekorationen hervorgerufenen – 

Wärme der Altäre im Kali- oder Kalari-Tempel. Die Größe, Weite und Kargheit der Big Hall 

hebt sich von der gedrängten, gemütlichen Enge des Kalari-Tempels ab. Am Strand wirken 

                                                                                                                                                         
157

 Eine in Kerala zelebrierte Art indischen Neujahrs; vgl. https://www.amritapuri.org/3598/vishu.aum, zul.gepr. 

10.2.18. 
158

 Feiertag, an welchem spirituelle Lehrer_innen verehrt werden; vgl 

https://www.amritapuri.org/17837/14gpap.aum; zul.gepr.10.2.18. 
159

 Neuntägige Feier zu Ehren der Göttlichen Mutter; vgl. Fuller 1992: 108f.; 

https://www.amritapuri.org/70016/17navaratri.aum; zul.gepr. 10.2.18. 
160

 Das Fest Holi geht zurück auf die Legende um den gottgläubigen Prahlada, den Sohn eines Dämonenkönigs, 

der durch seine Frömmigkeit vor den Mordanschlägen seines Vaters verschont bleibt; vgl. 

https://www.amritapuri.org/67960/17holi.aum, zul.gepr. 10.2.18, und Fuller 1992: 143f. 
161

 Pongal ist eine Art tamilischen Erntedankfestes; vgl. https://www.amritapuri.org/19302/pongal.aum, zul.gepr. 

10.2.18. 
162

 Divali oder Dipavali wird oft als ‚Lichterfest‘ bezeichnet, ausführlicher vgl. Fuller 1992: 123f. 
163

 Masala Dosa ist eine Art südindischer Pfannkuchen mit einer würzigen Kartoffelfüllung. Laut Bericht auf der 

Website des Ashrams beschloss Amma am Tag vor ihrer Abreise zur US-Tour im Mai 2011, ein ‚Masala-Dosa-

Fest‘ auszurichten, was das Küchenpersonal zum Schwitzen gebracht haben mag, welches innerhalb weniger 

Stunden für ca. 3000 Menschen Masala Dosa vorbereiten musste. Amma selbst half abends beim Bereiten der 

Dosa mit und verteilte diese an ihre Anhänger (vgl. http://www.amritapuri.org/12962/masala-dosa.aum; 

zul.gepr. 1.2.22). Seither findet ein derartiges Fest regelmässig statt. 
164

 Laut Sara werden die Zeremonien immer auf dieselbe Art und Weise durchgeführt und richten sich nicht nach 

Herkunft oder Tradition der Heiratenden oder Verstorbenen. Es handelt sich um „eine vereinfachte Form“, die 

von Amma so festgelegt wurde (ISA1). 
165

 Yantra (Skrt.) bezeichnet ein mystisches Diagramm, das als Symbol des Göttlichen sowie seiner Kräfte und 

Aspekte benutzt wird (Fischer-Schreiber 1986: 453). 



 

92 

 

der Sand, die Wärme der Luft, der Windhauch und die Meeresbrise, der Geruch des 

Salzwassers, die Weite des Ozeans und das Rascheln der Palmen. Die quirlige Lebendigkeit 

der Darshantage oder von Festtagen unterscheidet sich von der relativen Ruhe der 

Meditationstage. Und auch die modernen Aufzüge in den hohen Gebäuden wirken 

atmosphärisch konträr zur Jahrtausende alten Tradition der Feuerzeremonie. 

  



 

93 

 

2.3 Körper und Sinnlickeit im Ashramalltag 

2.3.1 Sensescape – Sinnenwelt(en) des Ashrams  

Klöster oder Ashrams zeichnen sich wie andere ‚totale Institutionen‘ (zum Beispiel 

Gefängnisse oder Internate, siehe Goffman 1993: 16) durch eine besondere Ästhetik aus 

(letztlich weisen alle sozialen Orte eine spezifische Ästhetik auf, an derartigen Orten ist das 

ästhetische Design aufgrund der Abgrenzung zur übrigen Welt nur vielleicht offensichtlicher). 

Allerdings werden Klöster oft nicht in erster Linie mit intensiver Ästhetik in Verbindung 

gebracht und gelten als eher reizarme Orte, so spricht zum Beispiel Mohr in Bezug auf ein 

Zen-Kloster von einer „Umwelt mit künstlich abgesenktem Reizniveau“, in der eine 

„graduelle sensorische Deprivation“ durch den „Reizausschluß im kultischen Ambiente einer 

Mönchgemeinschaft“ (Mohr 2003: 49) erfahren werden kann. Eine „raffinierte Ästhetik der 

Reizdämpfung und des Reizausschlusses“ ermögliche, „sich auf die kultische Praktik der 

religiösen Gruppe (…) zu konzentrieren“ (ebd.). Als Architekturelemnte, die die 

Reizdämpfung fördern, benennt Mohr die minimalistische Innenausstattung, die durch 

keinerlei Ornamente vom Blickfang und der spirituellen Praxis ablenkt, ebenso wie „das 

diffuse Halbdunkel“, welches im Kloster herrscht und die Grundhaltungen mönchischen 

Lebens spiegelt: Meditation und Konzentration (vgl. ebd.). 

Die Ästhetik von Amritapuri hingegen wirkt nicht reizdämpfend, im Gegenteil begegnen 

zahlreiche Reize für die Sinne. Bereits folgender einführender Kommentar zur Beschreibung 

des Ashramlebens auf der Homepage von Amritapuri macht die Sinnenbetonung deutlich: 

In the glow of yagna fires where the pujaris perform Vedic rituals, in the silence of the library where 

young monks study Bharat’s sacred scriptures, in the sweat falling from the backs of those maintaining 

the ashram through seva and karma yoga, and of course in the lap of Amma, who is forever sharing Her 

boundless love in the darshan hall – Amritapuri is truly, as its name indicates, the City (Puri) of Immortal 

Nectar (Amrita). (http://www.amritapuri.org/14553/life.aum; zuletzt geprüft am 31.1.18) 

Dennoch bestehen Unterschiede in Art und Umfang der Sinnesreize wie auch im Umgang mit 

ihnen im Vergleich zur ‚Welt‘ außerhalb des Ashrams.
166

 Swamini Krishnamrita benennt die 

‚kontrollierte Atmosphäre‘ eines Ashrams als den großen Unterschied zur ‚Welt draußen‘.
167

 

Die Reizung im Ashram ist eingeschränkter oder kontrollierter, was häufig erst bewusstwird, 

wenn ein ‚unüblicher Reiz‘ begegnet: „Gestern auf dem Weg zum Strand ist eine Gruppe 

junger Männer an mir vorbei, die nach After Shave rochen. Hier im Ashram verwendet 

                                                 
166

 Vor allem verglichen mit dem indischen Alltag, in welchem die Sinne äußerst stark angesprochen werden und 

der für viele westerners in Relation zu ihrem europäischen oder amerikanischen Alltag ein „Sinnenfest“ (GN 

01/14) darstellt, wirkt das Ashram als ein eingedämmter, reizärmerer Ort. Ob das Ashram nun als relativ 

reizarmer oder reizintensiver Ort wahrgenommen wird, ist auch von individuellen Empfindlichkeiten und 

Vorannahmen oder Erwartungen abhängig. 
167

 Siehe unter https://www.youtube.com/watch?v=AEEGpLWjjsw, Min. 56:51; zuletzt geprüft am 31.1.18. 



 

94 

 

niemand After Shave, wenn überhaupt etwas, dann Essenzen oder Pulver.“ (AT 12/13). 

Gewisse Gerüche wie Parfum tauchen in der sensescape des Ashrams üblicherweise nicht auf 

und können irritieren. 

Hinsichtlich der sinnlichen Reizung wird häufig, vor allem von internationalen devotees, ein 

„Zuviel“ beklagt, so zum Beispiel Anita: „Hier ist von allem immer zu viel“ (GN 02/14).
168

 

Manche devotees scheinen sich mit einer permanenten Reizüberflutung konfrontiert zu sehen, 

die besonders den Lärm(pegel) und den Körperkontakt aufgrund der Enge betrifft.
169

 

Ohrstöpsel sind daher für viele ein ständiger Begleiter und eine unverzichtbare 

Grundausstattung für das Überleben im Ashram. Manche reagieren auch mit Rückzug auf ihre 

Zimmer und meiden das Ashramleben weitestgehend.  

Die Intensität der Reize kann auch, wie bereits angemerkt, irritierend wirken, da sie teilweise 

nicht den Vorstellungen von einem Ashram entspricht. Ebenso führt die Qualität mancher 

Eindrücke zu Irritationen – neben dem hohen Geräuschpegel zum Beispiel auch olfaktorische 

Reize wie der Geruch nach Brot und Gebäck aus der Bäckerei. In Bezug auf adäquate 

Sinneseindrücke existieren a priori gewisse Vorstellungen und Erwartungen. Bei manchen 

Besucher_innen führt die Nicht-Erfüllung jener Erwartung zu dem Schluss, dass Amritapuri 

kein „echtes“ Ashram sei (GN 12/13). Allerdings definieren die meisten ashramites 

Amritapuri als Ashram und erweitern oder verändern gegebenenfalls ihre ursprüngliche 

Idealvorstellung eines Ashrams. 

Hinsichtlich der Ästhetik sind zudem tagesspezifische Unterschiede festzustellen. 

Gewissermaßen können die jeweiligen Wochentage an ihrer spezifischen Ästhetik erkannt 

werden – zum Beispiel ob und in welcher Lautstärke Musik zu vernehmen ist, welche 

Gerüche ‚in der Luft hängen‘ (dienstags zum Beispiel gibt es keine Musik und es riecht zur 

Zeit der Essensausgabe verstärkt nach Essen). 

Im Folgenden werde ich eine Skizze der Sinneslandschaft in Amritapuri geben. Ich 

berücksichtige hier die fünf ‚klassischen‘ Sinne Sehen, Hören, Riechen, Schmecken, Fühlen – 

in dem Bewusstsein und der Überzeugung, dass noch mehr Sinneskanäle aufzufinden sind 

                                                 
168

 Von indischen devotees habe ich derartige Bemerkungen nie vernommen. Bei den westerners kursiert zudem 

die Meinung, dass indische devotees sich wohl fühlten mit der Intensität der sinnlichen Eindrücke: „Die Inder 

fühlen sich unwohl, wenn es still ist!“ (Veronika, GN 03/14). Auch über die Toleranzschwelle sinnlichen 

Eindrücken gegenüber werden wie bereits erwähnt kulturelle Unterschiede hergestellt. 
169

 In Kombination mit dem ebenfalls häufig auftretenden Schlafmangel kann die Reizüberflutung nach Aussage 

von einigen Betroffenen zu Burn-out oder anderen psychosomatischen Störungen führen. 



 

95 

 

(zum Beispiel Temperatursinn, Propriozeption, Bewegungssinn) und jede sensorische 

Erfahrung letztlich ein komplexes Konglomerat multisensorischer Qualität ist.
170

 

Sehen 

Hinsichtlich visueller Eindrücke fallen zunächst und vor allem die vielen Bildnisse Ammas 

auf, die überall begegnen – in Form kleiner und großer fotografischer Abbildungen ihres 

Gesichts, ihrer ganzen Person bei verschiedenen Gelegenheiten, ihrer Füße oder ihrer 

Hände.
171

 Diese Bilder werden zum Teil bewusst für ‚pädagogische Zwecke‘ eingesetzt, so 

finden sich große Abbildungen Ammas zum Beispiel oberhalb der Müllcontainer, um die 

ashramites zur korrekten Mülltrennung anzuhalten.
172

  

Abgesehen von Ammas Bildnissen existieren im Ashram aber, verglichen mit dem indischen 

Alltag, eher wenige visuelle Reize. Es begegnen keine Werbeplakate und auch die 

Farbenpalette ist eingeschränkter – Indien hingegen ist ein sehr buntes Land. Vor allem die 

relative Monotonie der Kleidung, die Dominanz der Farben Weiß, Orange und Rosa sind 

daher auffällig. Auch der Zugang zu Medien und damit zu den Bildern der Medien ist 

eingeschränkt, Zeitungen werden nur frühmorgens vergeben und sind selten zu sehen, Internet 

steht begrenzt (20 Minuten täglich) und gegen Gebühr zur Verfügung. Viele ashramites 

verzichten jedoch freiwillig auf Internet oder beschränken dessen Verwendung auf das 

Nötigste, Brahmachari(ni)s ist die Internetnutzung nur zu Sevazwecken erlaubt. Durch die 

Reduktion und Auswahl der visuellen Reize wird die Aufmerksamkeit den Bildern gegenüber, 

denen man begegnet, erhöht. Die Konzentration und gleichsam das Denken und Fühlen der 

devotees werden stark auf Ammas Person sowie auf das eigentliche Ziel des Ashramlebens, 

das spirituelle Wachstum, gelenkt. Die unhinterfragten Selbstverständlichkeiten der 

Ashramwelt werden so permanent (re)produziert. 

                                                 
170

 Die Auswahl ergibt sich aus meinem gewonnenen Datenmaterial. Im Ashramalltag fände sich eine schier 

unendliche Zahl mehr oder weniger intensiver Erfahrungen, Begegnungen oder Objekte aller möglichen Art, die 

sinnlich wahrgenommen werden und den sensorischen Erfahrungsalltag oder die ‚Sinneslandschaft‘ bestimmen. 

Sie alle aufzuzählen scheint unmöglich zu sein und eine derartige Aufzählung würde immer subjektiv bleiben. 

Einige der Objekte, die einen besonderen Eindruck hinterlassen und die das Leben im Ashram in besonderer 

Weise bestimmen, werden hier aufgezählt, wobei ich sie nach den Sinneseindrücken, die sie vorrangig 

vermitteln, kategorisiere. 
171

 Bilder sind allgemein von großer Bedeutung im MAM, nicht nur Abbildungen Ammas. Bei Erzählungen über 

eine Person, einen Ort oder Gegenstand wird, sofern möglich, ein Bild gezeigt. 
172

 Vor allem für indische ashramites ist die Mülltrennung immer noch gewöhnungsbedürftig. Daher werden 

‚Coaches’ eingesetzt, die für einige Stunden am Tag in der Müllstation verweilen, um die ashramites 

einzuweisen und zu schulen, jedoch ohne durchschlagenden Erfolg. Was allerdings einen spürbaren positiven 

Effekt hervorruft, ist das Aufhängen großer Abbildungen von Amma über den Containern mit Zitaten von ihr 

(GN 05/10, Gespräch mit amerikanischer Supervisorin). 



 

96 

 

Dass überwiegend in strahlendes Weiß gekleidete Menschen das Ashramgelände ausfüllen, 

ruft einen weiteren starken visuellen Eindruck hervor. Die nahezu einheitliche weiße Farbe 

bietet ein intensives ästhetisches Erlebnis. Im gleißenden Licht der Sonne wird man fast 

geblendet von diesem engelsgleichen Gewand, welches den Träger_innen durch leichtes 

Wehen des Stoffes im Wind mitunter einen schwebenden Eindruck verschafft. Heidemann 

spricht in Bezug auf eine südindische Prozession, bei welcher er ähnliche Beobachtungen 

macht, von einer „collaborative aesthetic performance“ (Heidemann 2013: 56). Die devotees 

bildeten eine unterschiedslose Masse und erlebten eine größtmögliche Nähe (ebd. 65). Durch 

das ‚homogene weiße Feld‘ würde eine Einheit ausgedrückt und erlebbar. 

Die Farbe Weiß ist zudem stark symbolträchtig und wird von einer ‚Bedeutungsaura‘ (vgl. 

MacDougall 2007) umgeben. Weiß wird in Indien mit Spiritualität, Reinheit und Abstinenz 

assoziiert (ebd. 6). Als weitere Assoziationen werden mir von Befragten ‚Leichtigkeit‘, 

‚Einfachheit‘ und ‚unbegrenzte Möglichkeiten’ genannt (GN 11/12). Diese positiv bewertete 

‚Bedeutungsaura‘ vermischt sich mit den Prinzipien und Zielen der Reinheit, Spiritualität und 

Weisheit, an die das Gewand permanent erinnert.  

Ein Objekt, das in Amritapuri auffällig wenig begegnet, ist der Spiegel. Der einzige 

öffentliche Spiegel befindet sich gegenüber dem Kalari-Tempel, vor welchem zu jeder Zeit 

Pasten für das Anbringen der hinduistischen Stirnzeichen bereitstehen, damit letztere korrekt 

angebracht werden können. Zu diesem Zweck wird der Spiegel rege benutzt, auch erfahrene 

ältere Hindus greifen auf das Hilfsinstrument zurück, um den Punkt mittig zwischen den 

Augenbrauen anzubringen. In ihren Wohnräumen verwenden einige, jedoch bei weitem nicht 

alle, ashramites kleine Handspiegel. Wer aber keinen Spiegel besitzt, sieht sich selbst 

auffällig wenig im Ashram, es begegnen auch selten sonstige Spiegelungen wie 

beispielsweise in großen Fensterscheiben. Die Selbstwahrnehmung ist eingeschränkter, das 

Gesicht, die Haare und das Gesamtbild der körperlichen Erscheinung, wie auch die eigene 

Rückseite (die man ja im Spiegel ebenfalls betrachten kann), sind unsichtbar. Dies kann zu 

Verunsicherung und Irritation führen, da das Äußere nicht regelmäßig kontrolliert werden 

kann, was auch Verhaltensänderungen zur Folge haben kann: 

Ich wollte mir nun schon einen Spiegel kaufen, habe dies aber doch nicht getan, um der spiegellosen 

Herausforderung standzuhalten. Aber es verunsichert mich immer wieder. Man ist es doch gewohnt, sich 

regelmäßig in irgendeiner Form gespiegelt zu sehen, in der Stadt regelmäßig in großen Schaufenstern und 

in jeder öffentlichen Toilette. Dass ich dies hier nicht kann, vermittelt mir das Gefühl, mich selbst, meine 

Wirkung nach außen, nicht kontrollieren zu können, und ich merke hier erst, wie wichtig mir das zu sein 

scheint. (…) Dass es keine Spiegel gibt, genieße ich mittlerweile. Tatsächlich vermisse ich sie nicht mehr 



 

97 

 

und achte auch weniger auf mein Äußeres, ich schminke mich beispielsweise überhaupt nicht mehr und 

denke kaum mehr an mein Aussehen. (AT 05/10).
173

 

Die Aufmerksamkeit wird von der Äußerlichkeit, vom eigenen Aussehen abgezogen. Dies 

steht auch ganz im Sinne der spirituellen Lehre, der äußeren Erscheinungsform der Welt nicht 

zu große Bedeutung beizumessen. Sich mit dem eigenen Aussehen zu beschäftigen, gilt als 

überflüssig, als Verschwendung von Zeit und Energie (GN Sara, 11/12). 

Mit dieser Beobachtung im Einklang begegnet auch ein Schönheitskonzept im Ashram, 

welches vom gängigen abweicht und die ‚innere‘ statt der äußeren Schönheit betont: „Wahre 

Schönheit der Augen wird nicht durch Wimperntusche erreicht, sondern dadurch, dass wir 

andere liebevoll sehen. Die Schönheit der Ohren liegt im Zuhören; die der Hände, gute Taten 

zu tun.“ (Amma, FN 11/11). Schönheit wird hier nicht nach ästhetischen, sondern nach 

humanitären Gesichtspunkten beurteilt. Ein ‚schöner‘ Mensch ist empathisch, wohltätig und 

selbstlos. Auch im Schönheitskonzept spiegelt sich also die Lehre und Ideologie des MAM. 

Häufig bieten sich Gelegenheiten, zu denen die Blicke der Anwesenden in dieselbe Richtung 

gelenkt werden. So starren die devotees kollektiv gebannt auf Amma, wenn diese Satsang hält 

oder sich auf dem Ashramgelände bewegt. Ebenso werden Heiligtümer bei Prozessionen 

betrachtet oder Statuen von Gottheiten, wenn vor ihnen das Arati vollzogen wird. Auch die 

Architektur lenkt zum Teil die Blicke, etwa, wenn gewisse Bereiche (wie die Bühnen, auf der 

Amma sitzt oder der Schrein von Kali sich befindet) erhöht gebaut sind. In Blicken 

beziehungsweise Blickrichtungen drücken sich auch soziale Verhältnisse aus. Da Amma oder 

auch Swami(ni)s meist erhöht oder exponiert platziert sind, blicken die devotees nach oben, 

Amma oder Swami(ni)s blicken in die entgegengesetzte Richtung. In den Blickrichtungen 

spiegelt sich eine Hierarchie, die sich durch die Blickpraxis wiederum in die Körper 

einschreibt. Darüber hinaus liegt in der gebündelten Blickrichtung auch die Botschaft, dass 

sich auf ‚das Eine‘ ausgerichtet werden und die ‚Einheit‘ erblickt werden soll, für die Amma 

steht. Die Mata „sieht uns alle“ und erkenne die „Einheit in der Vielheit“ (deutsche devotee, 

GN 12/13). „Das da oben“ – Amma oder ‚die Einheit‘, die ‚Wahrheit‘, das ‚Ganze‘ – wird 

zudem als größer und mächtiger gedacht und ruft Gefühle der Demut hervor (ebd.). 

Hören 

Die Klangstruktur des Ortes wird zunächst stark beeinflusst durch die geographische Lage. 

Die offene Weite der Umgebung bringt eine spezifische Akustik und ein besonderes 

Klangerlebnis mit sich, Geräusche können sich relativ ungehindert ausbreiten. Permanentes 

                                                 
173

 Die Zeitspanne zwischen den beiden Aufzeichnungen in meinem Ashramtagebuch beträgt drei Wochen. 



 

98 

 

Hintergrundgeräusch stellt das Rauschen des Ozeans wie auch verschiedenste Tiergeräusche 

dar.  

Das Amritapuri-Ashram ist zudem kein Ort der Stille, Geräusche sind nahezu omnipräsent – 

nur der Dienstag (Meditationstag) gestaltet sich etwas ruhiger. Die vielen Menschen vor Ort 

und das geschäftige Treiben lassen einen Geräuschteppich entstehen, der einen mal mehr, mal 

weniger aufdringlichen, permanenten akustischen Hintergrund bietet und zum Teil auch stört. 

Auch Geräusche aus der Umgebung – des Treibens auf der Straße oder im nahe gelegenen 

Tempel – sind zu hören. 

So erzählt eine Australierin, dass sie an einem Morgen plötzlich auf die Idee kam, alle 

Geräusche zu notieren, welche sie zu jenem Zeitpunkt hörte – und sie habe zwei DIN-A-4-

Seiten vollgeschrieben (GN 03/14). Auch in meinen eigenen Aufzeichnungen finden sich 

immer wieder Hinweise auf die Geräuschkulisse, hier ein Beispiel einer akustischen 

Momentaufnahme (aufgezeichnet auf der Terrasse eines Wohngebäudes am Mittag des 

30.9.2012):  

Die monotone Rezitation von Om parashaktyai namaha (von unten aus der Halle, Amma gibt Darshan), 

das Geschrei von Krähen, das Muhen einer Kuh, das Rauschen des Meeres, der Klang des Windspiels 

(welches sich über dem Tempeleingang befindet), Motorengeräusche und das Hupen von Autos, 

Kindergeschrei, das Rattern einer Maschine und Geräusch von Hämmern.  

Weitere häufige Bestandteile der Soundkulisse sind Klänge von Archana, Arati, Bhajans oder 

anderen Rezitationen und Gebeten, von Unterrichtseinheiten am Morgen und Abend aus dem 

Tempel, Geräusche der Filme über Amma und ihr Netzwerk, untermalt mit emotionaler 

Musik, Lärm von Bauarbeiten, menschliche Stimmen und Tiergeräusche, Musik aus den 

Tempeln der Umgebung. Dass die Soundkulisse so intensiv ist, dass sie sich aufdrängt, Teil 

bewusster Wahrnehmung und von devotees häufig erwähnt wird, ist indes keine 

Selbstverständlichkeit und kann als Spezifikum des Ashrams angesehen werden. So erwähnt 

Heidemann (2016), dass Geräusche in seinen Feldnotizen kaum auftauchen und auch nicht 

Teil der Narrative ‚seiner‘ Protagonisten seien. 

Die Geräuschkulisse unterscheidet sich zudem tagesmäßig. An Darshantagen besteht eine 

deutlich lautere Kulisse. Den ganzen Tag über bis spät in die Nacht sind Bhajans zu hören, 

welche in der Big Hall oder im Tempel live gesungen werden und über Lautsprecherboxen 

auf das gesamte Gelände übertragen werden – infolgedessen sich der Beschallung kaum 

entzogen werden kann. Auch aus dem zentral gelegenen book stall ertönt den ganzen Tag 

über Mantramusik. Zudem sind den ganzen Tag über vereinzelte ‚private‘ Rezitationen, 

Gebete und Gesänge zu vernehmen. Die Geräusche der Rezitationen – zumeist auf Sanskrit, 

Hindi oder Malayalam – sind dabei ein intensiver Eindruck und ein akustisches Erlebnis, das 



 

99 

 

den Erwartungen an ein Ashram entspricht, starke atmosphärische Wirkungen mit sich bringt 

und in den Rezipienten Stimmungen hervorruft.
174

  

Dabei kann der Einsatz von elektronischen Verstärkern die Sinneseindrücke verändern, für 

manche auf äußerst unangenehme Art und Weise. So meiden einige devotees das öffentliche 

Bhajan-Singen aufgrund der als zu laut oder ‚verfälscht‘ empfundenen Akustik.
175

 

Ein wiederkehrendes Geräusch, welches das Leben der devotees stark beeinflusst und welches 

eine Art Kommunikation oder Interaktion mit den ashramites vollzieht, ist das Läuten von 

Glocken. Dabei scheinen die ashramites im Laufe der Jahre nicht nur eine höhere Sensibilität 

für die Frequenz der Glocke zu entwickeln und sie auch beim größten Geräuschpegel zu 

vernehmen (Neuankömmlinge vernehmen jenes Geräusch zunächst häufig nicht). Auch die 

verschiedenen Glockenarten oder den ‚Code‘ des Läutens, also welche Glocke wie oft 

geläutet wird, gilt es nach und nach interpretieren zu lernen. Zunächst muss unterschieden 

werden, ob das Glockengeläut von innerhalb oder außerhalb des Ashrams stammt. Innerhalb 

des Ashrams gibt es diverse Glocken und Läutarten.  

Für viele das wichtigste, regelmäßig wiederkehrende akustische Signal ist das Glockengeläut, 

welches indiziert, dass Amma ihr Zimmer verlässt. Es ist ein hoher und schneller, etwas 

hektischer Glockenschlag, dreimal ausgeführt, welcher auf dem gesamten Ashramgelände zu 

vernehmen ist. Sobald das Geräusch ertönt, lassen viele ashramites, was auch immer sie 

gerade tun und wie sehr sie auch beschäftigt sein mögen, von ihrer Tätigkeit ab und laufen in 

erstaunlicher und sonst im Ashram selten gesehener Geschwindigkeit zu speziellen Plätzen, 

von wo aus sie Amma sehen, ein Lächeln von ihr erhaschen oder sie gar berühren können. 

Läutet dieselbe Glocke nur einmal, signalisiert dies den Beginn einer Unterrichtseinheit, das 

zweimalige Läuten ruft zu speziellem Seva auf. Läutet die Glocke öfter, ist es ein Hinweis auf 

Gefahr oder einen Notfall. Auch in den Tempeln finden sich Glocken. Bevor die Türen vor 

Kali geschlossen werden, wird eine Glocke dreimal geläutet und ebenfalls während des Arati. 

In der Big Hall kündigt Geläut den Beginn des Archana oder Ammas Betreten der Bühne an. 

Auch bei jeder Puja kommen Glocken zum Einsatz. Mit kleinen Glocken werden vom Pujari 

die heiligen Handlungen unterstützt, um die angepriesenen Gottheiten anzurufen und um die 

Aufmerksamkeit der Teilnehmenden auf Gott und das Verehrungsritual zu lenken (IM 10: 5): 

                                                 
174

 So findet sich folgender Eintrag in meinen Notizen über meine erste Ankunft: „Schon von Weitem höre ich 

den Gesang von Bhajans, der mir, von früheren Aufenthalten in anderen Ashrams, vertraut ist und meine 

Erwartung voll erfüllt, mich sofort in die Atmosphäre eines Ashrams und eine ruhigere Stimmung zieht und 

erkennen lässt, wo ich gelandet bin.“ (AT 04/10). 
175

 Eine ähnliche Wahrnehmungsweise oder Empfindlichkeit sinnlichen Reizen wie der Lautstärke gegenüber 

kann so auch zu räumlicher und sozialer Nähe führen – Menschen, die ähnlich wahrnehmen, kommen sich näher, 

suchen dieselben Orte auf, wie zum Beispiel den äußersten Rand der Halle während der Bhajans. 



 

100 

 

„Loud bell ringing (…) silences all all other sounds and thoughts and draws the attention of 

devotees to the worship“ (ebd.). 

Glockengeläut in verschiedenster Form ist also omnipräsent und trägt maßgeblich zur 

klanglichen Umwelt Amritapuris bei. Die Glocke strukturiert allerdings weder, wie andernorts 

oder zu anderen Zeiten üblich, den Tagesablauf der devotees, noch gibt sie ein Zeitmaß an. 

Der zeitliche Ablauf ist zwar streng geregelt durch Ammas Vorgaben, für das Ausführen der 

Pflichten und die Einhaltung der Zeiten ist jedoch jede und jeder selbst verantwortlich. 

Dennoch liefert die Glocke eine gewisse Form der Strukturierung oder Orientierungshilfe. 

Häufig wird auf ihr Erklingen gewartet. Sie kann aber auch, vor allem bei mangelnder 

Kenntnis der ‚Glockensprache‘, Quelle von Verwirrung und Konfusion sein (AT 12/13).  

Corbin weist darauf hin, dass das „Lesen der klanglichen Umwelt“ (ebd. 1995: 15) einen Teil 

des Prozesses der Herstellung von Identität darstellt. Er zeigt auf, wie der Klang der Glocke 

und das durch ihn erregte Gefühl zur Konstruktion der „territorialen Identität der Menschen, 

die auf ihn warteten und ihn dann erkannten“ (ebd. 139) beiträgt. Es besteht eine Äquivalenz 

zwischen der Reichweite der Glocke und der Erstreckung eines gewissen Territoriums oder 

Raumes, der Klang definiert den Raum durch die Reichweite (ebd. 141). Der Klang 

konstruiert, definiert und strukturiert so auch soziale Räume und prägt den Habitus und die 

Sinneskultur einer sozialen Gruppe (ebd. 139ff.). Diese, das Territorium definierende 

Wahrnehmung des Glockenklangs, die gleichzeitig und gemeinschaftlich stattfindet, stiftet 

kollektive Identitäten und kann eine soziale Bindungskraft ausüben. Die Glocke regelt 

außerdem nach gewissen Rhythmen die Beziehungen zwischen Menschen (ebd. 16), was in 

Amritapuri vor allem für die Beziehung zwischen Amma und ihren devotees festgestellt 

werden kann. Zudem ist Glockengeläut häufig mit spezifischen Atmosphären und Emotionen 

verbunden. In Amritapuri umweht das Läuten zum einen eine ‚Heiligkeit‘, da es an das 

Göttliche erinnert (im Falle des Geläuts während Pujas oder des Arati und in Bezug auf 

Amma). Darüber hinaus ist es mit Emotionen der Demut, Hingabe, Freude und auch 

Aufregung verbunden. Zum anderen fungiert aber auch es als Hilfe für die Strukturierung des 

Alltags und der Erfüllung von Pflichten und wirkt ‚nüchtern‘. 

Riechen 

Einen weiteren omnipräsenten und starken sinnlichen Input stellen die Gerüche dar. Wie in 

indischen Tempeln allgemein üblich, werden zu Ritualen Räucherstäbchen, Weihrauch oder 

anderes Räucherwerk entzündet, deren Duft durch das ganze Ashramgelände weht. Durch den 

Geruch wird in Amritapuri eine Atmosphäre der Vertrautheit und Gemeinschaft hergestellt, 



 

101 

 

darüber hinaus wirkt er nach außen als ein symbolischer Ausdruck der eigenen Zugehörigkeit 

und des eigenen Glaubens.  

Den stärksten olfaktorischen Eindruck stellt dabei Ammas Rosenduft dar, der besonders beim 

Darshan vernommen werden kann und der lange Zeit im Gedächtnis bleibt:  

Bei meinem ersten Darshan von Amma fiel mir besonders der starke Rosenduft auf, der von ihr ausgeht. 

Seltsamerweise habe ich in den folgenden Tagen und Wochen immer wieder sehr deutlich und intensiv 

plötzlich jenen Duft wahrgenommen. Dasselbe Erlebnis hatte ich dann mit dem Räucherwerk, welches in 

der Feuerzeremonie im Ashram verwendet wird. Auch jener Duft hing mir wochenlang in der Nase. 

(Anita, GN 11/12)
176

 

Der süßliche Rosenduft begegnet aber auch andernorts: So duften auch die Rosenblätter, die 

zu Pujas verwendet werden oder die heilige Asche (vibhuti). Besonders im Kali-Tempel 

begegnet der Geruch frischer Blumen und -girlanden. Häufig werden geruchsintensive Blüten 

verwendet wie Jasminblüten. 

Vor allem in der Nähe des Western Cafés oder der Indian Canteen begegnet immer wieder der 

Geruch von Essen – indischen Curries, Hamburgern, Brot oder Gebäck. Vor allem der Duft 

nach Brot und Kuchen ist dabei für Indien ungewöhnlich. Dabei kann es auch zu ‚ästhetischen 

Konflikten‘ kommen, da Gerüche nicht an Türschwellen Halt machen und sich devotees vom 

Duft nach Essen in der Meditation im Tempel gestört fühlen können. 

Die Gerüche Amritapuris sind manches Mal äußerst intensiv, etwa der Duft einiger 

Räuchermittel. Aber auch manches Seva ist mit starken, sehr unterschiedlichen 

Geruchserfahrungen verbunden: so die Arbeit im Recycling, im Kompost, in der Küche oder 

bei der Blumenverarbeitung. 

Gerüche sind zudem immer wieder ein Narrativ der Lehre, Bestandteil von Metaphern oder 

werden in Gesprächen unter devotees thematisiert (zum Beispiel der Geruch Ammas). Amma 

selbst empfiehlt ihren Schüler_innen interessanterweise nicht den Einsatz von 

Räucherstäbchen während spiritueller Praxis, da der Geruch sie von der Fokussierung der 

Gedanken auf das Göttliche ablenken könnte. Die gelebte Praxis im Ashramalltag weicht 

allerdings wie beschrieben von jener Empfehlung ab. 

Schmecken 

                                                 
176

 Der umgangssprachliche Ausdruck ‚etwas hängt in der Nase‘ weist darauf hin, dass der Geruch nicht nur in 

Kleidung haften bleiben kann, sondern auch im Körper selbst. Die Reizreaktion kann ablaufen, ohne dass ein 

Reiz von außen an das Sinnesorgan herantritt. Gerüche können erinnert werden, allerdings nicht gewollt und 

bewusst. Einen vergleichbaren Ausdruck gibt es noch für den Hörsinn: den ‚Ohrwurm’. Olfaktorische und 

akustische Sinnesreize scheinen also besonders ‚eindringlich‘ zu sein und eine verinnerlichende Wirkung zu 

haben. 



 

102 

 

Der dem Geruchssinn verwandte Geschmackssinn wird im Ashramalltag aufgrund des relativ 

schlichten und wenig gewürzten Ashramessens zunächst vergleichsweise wenig gefordert.
177

 

Ein „tägliches Highlight“ (Sara, GN 11/12) stellt der zweimal am Tag ausgegebene Chai dar, 

der indische Tee mit vielerlei Gewürz und Zucker. Dementsprechend begehrt ist er auch, es 

bilden sich bereits vor dem Beginn des Ausschanks lange Reihen in Vorfreude wartender 

devotees. In Bezug auf den morgendlichen Chai gilt dieselbe Feststellung, die Vannini et al. in 

Bezug auf das morgendliche Kaffeetrinken folgendermaßen veranschaulichen: „The taste, the 

smell, the tactile feel of coffee in the morning – all these sensations blend into a total sensual 

experience in which the whole is greater than the sum of its parts” (ebd. 2012: 5). Der Chai 

wie auch das Ashramessen bilden für viele ashramites sehr wichtige „feste 

Tagespunkte“ (Sara, GN 11/12) und strukturieren so ihren Alltag. 

Einen weiteren gustatorischen Höhepunkt stellt das Prasad dar, die Essensgaben nach der Puja. 

Prasad gibt es in unterschiedlichen Variationen, häufig werden aus einem großen Messingtopf 

einige Löffel wohlschmeckender Süßspeise aus Reis, Kokos und Nüssen verteilt. Auch Amma 

vergibt nach ihrem Darshan Bonbons als Prasad.  

Der geschmackliche Alltag gestaltet sich je nach eingenommener Rolle im Ashram sehr 

unterschiedlich. Das Geschmacksspektrum stellt sich für diejenigen, die sich ganz dem 

spirituellen Leben verschrieben haben, eher eingeschränkt dar, da sie vom Konsum 

ausgeschlossen sind. Den übrigen ashramites allerdings steht eine umfang- und 

abwechslungsreiche Auswahl an gustatorischen Köstlichkeiten – gegen Entgelt – zur 

Verfügung: frische Säfte, Horlick (ein sehr süßes Getreidegetränk), Kokoswasser, Eis, 

Kuchen, indische Snacks.  

Für Brahmachari(ni)s und Swami(ni)s aber stellt das Prasad häufig die einzige Süßigkeit dar, 

die die Sinne und das Gemüt erfreut. Da es an die heiligen Rituale der Puja gekoppelt ist, wird 

auch der Genuss ‚geheiligt’. Akzeptabel ist Genuss eigentlich nur, wenn er in einem 

spirituellen Rahmen stattfindet, da er dem eigentlichen Ziel der Haftungslosigkeit und 

Befreiung von allem Weltlichen entgegenläuft. Gleichzeitig kann das Prasad als ‚positiver 

Verstärker‘ (zum Beispiel Schmidt/Schaible 2006: 437) angesehen werden, der im Sinne 

eines Belohnungseffekts die Gläubigen an das Ritual bindet beziehungsweise zu religiösen 

Handlungen motiviert, da das positive Sinneserlebnis des süßen Geschmacks ausschließlich 

                                                 
177

 Diese Einschätzung gilt im Vergleich zum indischen ‚Geschmacksalltag‘. In Indien begegnen, verglichen mit 

europäischen Ländern, häufig sehr intensive Geschmäcker – wie das Masala mit Dutzenden verschiedener 

Gewürze und oft äußerst scharf. Süßes hingegen ist häufig sehr süß, beispielsweise das Nationalgetränk, der 

Chai. 



 

103 

 

mit der religiösen Zeremonie einhergeht (in meinem eigenen Fall hat die Aussicht auf Prasad 

so manches Mal das Aufstehen um 4:30 Uhr maßgeblich erleichtert). 

Auf den in Indien stattfindenden Darshan-Veranstaltungen wie auch bei anderen großen 

Feierlichkeiten wie Ammas Geburtstag gibt es für wenige Rupees eine weitere 

geschmackliche Besonderheit: den Amrita herbal tea. Dabei handelt es sich um ein 

wohlschmeckendes süßes Milchgetränk von auffälliger, hellrosa Farbe (welches alllerdings 

nicht nach Kräutern schmeckt). Der Tee ist sehr beliebt und wird meist begeistert 

angenommen: „Der ist sensationell lecker und befriedigt irgendein tiefes 

Bedürfnis!“ (deutsche Besucherin, GN 01/14). Der Tee hat eine milchig-cremige Konsistenz, 

liegt also sanft auf der Zunge und windet sich geschmeidig die Speiseröhre hinab, bis er im 

Magen, auch aufgrund seiner Wärme, ein wohliges Gefühl hervorruft. Viele erinnert der Tee 

an die Kindheit, eine deutsche devotee stellt den Vergleich mit einem „Baby-Einschlaf-

Tee“ (GN 01/14) an, womit sie andeutet, dass der Tee beruhigend und wohltuend auf sie wirkt. 

Bei Veranstaltungen fühlen sich manche durch die Menschenmassen gestresst, da zeigt der 

Tee gute Wirkung. Das Trinken stellt ein sinnliches Gesamterlebnis dar, zu dem nicht nur 

Geruch und Geschmack beitragen, sondern vor allem auch die Farbe, die Assoziationen 

hervorruft, und die Konsistenz, die gesehen und auf der Zunge gespürt wird, wie auch die 

Wärme. Die Erinnerung an die Kindheit dürfte indes kein Zufall sein. Passt doch diese 

Assoziation nur zu gut zur ‚Mutter-Kind-Folie‘, welche im MAM permanent aktualisiert wird. 

Der Genuss des Tees erinnert an die eigene Kindheit, lässt sie wiederaufleben und für einen 

Moment Kind sein – in Gegenwart von Amma, der ‚Über-Mutter‘, auf die die 

hervorgerufenen kindlichen Gefühle und Bedürfnisse projiziert werden können und in deren 

Schoß man sich anschließend fallen lassen kann. 

Fühlen 

Das alltägliche taktile Fühlen und Erspüren wird im Alltagsbewusstsein oftmals von anderen 

Sinneseindrücken überdeckt (die Berührungen mit geliebten Personen vielleicht 

ausgenommen, von letzteren gibt es im Ashram allerdings nicht allzu viele und wenn, finden 

sie nicht in der Öffentlichkeit statt). Taktile Erfahrung ist beispielsweise selten Inhalt von 

Gesprächen, es wird eher davon berichtet, was man gesehen oder gehört hat. Und dabei 

vermittelt uns der Berührungsssinn laut einer aktuellen Studie ein größeres Sicherheitsgefühl 

als das Sehen (Fairhurst et al. 2018). 

Aufgrund des warmen Klimas sind die ashramites zumeist in leichte, weiche Stoffe gekleidet. 

In der leichten Bekleidung kann die Haut ‚atmen’, wird von einem Windhauch umweht. Der 



 

104 

 

leichte Stoff wirkt nicht wie beispielsweise schwere, dicke Wintermäntel, die die Umgebung 

kaum mehr erspüren lassen. Socken werden selten getragen und das Schuhwerk ist 

überwiegend leicht und bequem (wie Sandalen). Bei Betreten der Räumlichkeiten wird es 

ausgezogen, es findet also regelmäßig die taktile Erfahrung des Barfußlaufens, des Erspürens 

des Untergrundes statt. Doch nicht nur die Kleidung, auch andere Stoffe wie die Bettwäsche 

(ein dünnes Laken aus Leinen) vermitteln das Gefühl von Leichtigkeit. 

Die sinnliche Erfahrung des Wassers auf der Haut kann zudem zum ästhetischen Alltag 

gerechnet werden. Wasser ist im Ashram und der Umgebung keine Mangelware. Es gibt 

fließendes Wasser aus der Leitung, Duschen
178

, einen Swimmingpool und natürlich das Meer 

und die Backwaters, zur Regenzeit gibt es zusätzlich noch viel Wasser von oben. Allerdings 

kann die Temperatur des Wassers nicht geregelt werden. Bei großer Hitze kommt heißes 

Wasser aus der Leitung (was die Kleidung sauberer macht, aber wenig erfrischt), bei kühlem 

Wetter kaltes. 

Zu vielen Anlässen (wie Ammas Geburtstag im September) und besonders zur Hauptsaison 

finden sich viele Menschen im Ashram ein. Für Indien typisches Gedränge und große 

menschliche Nähe sind die Folge. Auch bei den täglichen Bhajans befindet man sich, 

zumindest im vorderen Teil der Halle, in ständigem Körperkontakt mit anderen devotees. Die 

körperliche Erfahrung von Menschenmasse und -dichte, von Nähe, Enge und Berührung zählt 

also zu den alltäglichen Sensationen in Amritapuri und stellt eine der wenigen Erfahrungen 

dar, bei der wie bereits angedeutet kulturell bedingte Wahrnehmungsunterschiede auffallen. 

Vor allem Inder_innen nehmen menschliche Dichte auffällig anders wahr als beispielsweise 

Kanadier_innen, was auf die Bevölkerungsdichte der jeweiligen Länder zurückgeführt werden 

kann (siehe auch das bereits erwähnte Konzept der ‚Proxemik‘, Hall 1966, 1968).
179

 Während 

die meisten Inder_innen sich von der Enge und Nähe nicht gestört zu fühlen scheinen, sind 

diese für manche westerners fast unerträglich. 

Nähe ist wie auch Distanz sowohl eine räumliche, wie auch eine soziale und, so möchte ich 

hinzufügen, auch eine ästhetische Kategorie (vgl. Cancik/Mohr 1988). Räumliche oder 

physische Nähe ist dabei bestimmbar durch die messbare Distanz zwischen zwei Objekten. 

                                                 
178

 Bezüglich des Duschens ermahnt Amma zum Wassersparen und empfiehlt eine Dusche am Tag, am besten 

morgens nach dem Aufstehen und vor dem Sadhana (der spirituellen Praxis). Viele Bewohner_innen würden 

besonders in der heißen Zeit gerne stündlich duschen, halten sich aber an Ammas Vorgabe. 
179

 Kanada zählt zu den am wenigsten dicht besiedelten Ländern der Welt, seine Bevölkerungsdichte beträgt im 

Jahr 2017 4,04 Einwohner pro Quadratkilometer 

(https://de.statista.com/statistik/daten/studie/170272/umfrage/bevoelkerungsdichte-in-kanada/, zuletzt geprüft am 

30.1.18), diejenige Indiens 450,42 Einwohner pro Quadratkilometer 

(https://de.statista.com/statistik/daten/studie/170734/umfrage/bevoelkerungsdichte-in-indien/, zuletzt geprüft am 

30.1.18). 



 

105 

 

Soziale Nähe meint die gefühlte und erlebte Nähe oder Verbundenheit zwischen Individuen 

oder in einer Gemeinschaft. Nähe ist aber auch oder sogar vor allem sinnlich wahrnehmbar 

und auch bestimmbar durch ästhetische Eindrücke, durch die Sinnesreize, die vom Anderen 

aufgenommen werden (können). Sehen und Hören (die ‚Fernsinne‘) sind die distanziertesten 

Wahrnehmungsformen, Riechen, Schmecken, Fühlen vermitteln ein Gefühl größerer Nähe. 

Diese Wahrnehmungsformen dringen in intimere ‚Zonen‘ (vgl. Hall 1966, 1976), 

‚Reservate‘ oder ‚Territorien‘ ein (vgl. Goffman 1982: 54-97). ‚Gedrängtes 

Zusammenleben‘ entspricht laut Hall ‚hochgradigem sinnlichem Involvement‘ (Hall 1976: 

192).  

Körper berühren sich also wie gesagt im Ashramalltag häufig zufällig und unbewusst. Der 

Umgang mit – zumindest gleichgeschlechtlicher – Berührung oder Berührtwerden kann im 

Allgemeinen als unkompliziert bezeichnet werden. Für die meisten ashramites scheint 

Berührung nichts Besonderes oder Problematisches und Teil des Alltags zu sein. Verbote und 

Tabus beziehen sich allein auf gemischtgeschlechtliche Berührungen – die geschlechtliche 

Trennung muss stets eingehalten werden. Auch Paare sollen sich in der Ashramöffentlichkeit 

nicht absichtlich berühren (eine Unterscheidung zwischen absichtlicher und unbeabsichtigter 

Berührung ist auffällig). Das Berührungsverbot führt auch bei Yogalektionen zu heiklen 

Situationen, da Männer Frauen nicht in der Haltung korrigieren können (und umgekehrt). 

Damit ist der Berührungssinn der einzige Sinn, der offiziell mit Regeln reglementiert wird 

(inoffizielle Regeln betreffen auch andere Sinne, wie zum Beispiel, dass gustatorischer 

Genuss vermieden werden soll). 

Auch beabsichtigter Körperkontakt ist beobachtbar im Ashram-Alltag, wenn auch nicht in 

übermäßigem Maße. Ammas Vorbild der körperlichen Umarmung regt nicht zur ständigen 

Nachahmung an. Wenn aber devotees miteinander kommunizieren, berühren sie sich häufig – 

an der Hand, den Armen oder am Rücken. Zudem erfolgen kontrollierte Körperkontakte und 

Berührungen im Rahmen von Behandlungen oder Massagen. Im Ashram werden 

beispielsweise Ayurveda-Massagen angeboten, welche von Brahmacharinis ausgeführt 

werden. Diese Massagen bestehen aus streichenden Berührungen über den gesamten Körper, 

wobei sehr viel Öl (meist Sesamöl) verwendet wird, was das Berührungserlebnis stark 

verändert. Das Öl tritt gewissermaßen zwischen die Körper als eine Art ‚Schutzschicht‘, so 

dass das „Interface“ (Koch 2007: 217), der direkte körperliche Kontakt, etwas abgeschwächt 

wird (die Massierenden spüren eher das Öl als die Haut und den Körper der Massierten und 

umgekehrt). Aber auch andere Massage- oder Körperarbeitstechniken (wie Bioenergetik oder 



 

106 

 

Feldenkrais) werden angeboten, meist von westerners. Das Angebot wird auch zumeist, aber 

nicht ausschließlich, von westerners genutzt. Privat, also unentgeltlich, findet ebenfalls 

Massage und ähnliches statt, zwischendurch zur Förderung der Entspannung, bei Erkrankung 

oder gegen die Schmerzen von vielem Seva. Dabei massiert man sich nicht nur unter 

Freunden, auch Unbekannte werden gelegentlich um eine Massage gebeten. So bittet mich 

eines Tages völlig überraschend eine mir unbekannte indische Brahmacharini, ihre Beine mit 

Öl einzumassieren, wobei sie mir genaue Massageanleitungen gibt. Gleichgeschlechtliche, 

zweckgebundene Berührung (wie die Massage aufgrund von Schmerzen) ist auch unter 

Fremden möglich, unproblematisch und Teil des Ashramalltags. 

Nicht zuletzt erfolgt ein Fühlen durch die Verehrungspraxis der Berührung von heiligen 

Gegenständen oder auch von Alltagsgegenständen. Devotees berühren häufig, bevor sie sich 

auf einen Stuhl setzen, ein Buch aufschlagen oder einen Stift zur Hand nehmen, das jeweilige 

Objekt. Eine renunciate erklärt diese Praxis folgendermaßen: „Wir sollen alles Wert schätzen. 

Alles kommt von Gott, alles ist Gott. Um dieser Wertschätzung Ausdruck zu verleihen, 

berühren wir die Dinge und anschließend unsere Stirn oder unser Herz“ (GN 11/12). Die 

Berührung als Verehrung ist hier mit spirituellem Sinn aufgeladen, bleibt aber dennoch eine 

taktile körperliche Erfahrung, ein Hautkontakt mit Objekten und Oberflächen und eine 

Stimulierung einiger Stellen des eigenen Körpers (Stirn oder Herz). 

2.3.2 Körper(praktiken) 

Bei vorliegender Studie werden Körper und Sinne in Interviews und Gesprächen von den 

Befragten selbst eher selten explizit thematisiert. ‚Man‘ spricht nicht über den Körper oder 

Körperliches (Ausnahmen stellen körperlicher Schmerz und Krankheit dar). Daran zeigt sich, 

dass der Körper von den ashramites nicht besonders beachtet wird oder werden soll, ihm wird 

nicht allzu viel bewusste Aufmerksamkeit geschenkt beziehungsweise gilt es als Tabu, den 

Körper zu sehr hervorzuheben und zu betonen. Manches Mal wird der Körper 

beziehungsweise das Körperbewusstsein auch verdrängt oder ignoriert. In Lehre und Literatur 

des MAM allerdings wird Körper immer wieder zum Thema und auch in meinen 

Beobachtungen und Selbstbeobachtungen taucht ‚Körper‘ als Kategorie immer wieder auf. 

Der Körper ist, wie an verschiedenen Stellen in dieser Arbeit deutlich wird, von großer 

Bedeutung für die in Amritapuri praktizierte Religiosität. Nicht nur das religiöse 

Hauptereignis des Darshans kann nur mit und in einem physischen Körper stattfinden, auch 

die zahlreichen anderen Sadhanaformen beziehen den Körper mit ein und beeinflussen ihn. In 

der Lehre und Literatur wird diskutiert, wie mit dem Körper umzugehen ist, was er bedeutet 



 

107 

 

für das Ziel der Selbstbefreiung. Ein gewisses Spannungsverhältnis zwischen 

Körper/Materialität einerseits und Selbst/Geist/Seele/Spiritualität andererseits ist – nicht nur 

in Amritapuri, sondern auch in anderen religiösen Kontexten – beobachtbar. Dass Amma 

selbst einen menschlichen Körper ‚bewohnt‘, ist in dieser Hinsicht von Bedeutung und hebt 

jenes Spannungsverhältnis etwas auf. 

In Amritapuri begegnet, wie bereits erwähnt, insgesamt kein negatives Körperbild. Es wird 

akzeptiert, dass der Körper vorhanden und auch notwendig ist. Er wird manchmal als 

„Vehikel zur Selbstbefreiung“ (ISA1) bezeichnet. Als religiöses Vehikel genießt der Körper 

mitunter einen „divine status“ (Michaels/Wulf 2009: 19), weshalb er geschont und gepflegt 

wird. Allerdings kann der Körper auf dem ‚Weg zur Erkenntnis‘ auch als ein Hindernis 

erscheinen. Immerhin beheimatet er gewisse Bedürfnisse und die Sinnesorgane binden an die 

sinnliche Welt, an die Welt der Freuden, der Vorlieben und Abneigungen, die spirituelle 

Aspirant_innen ja gerade überwinden wollen und die als nicht ‚real‘ angesehen werden. 

Sinnliche Eindrücke lenken ab vom ‚eigentlichen Ziel‘, rufen Wünsche hervor und 

erschweren die Meditation.  

Auch wenn der Körper übereinstimmend als bedeutsam für den spirituellen Progress 

angesehen wird, setzt die Erlangung der Selbstbefreiung also voraus, dass sich von der 

Körperlichkeit letztlich distanziert und sich nicht mehr mit dem eigenen Körper identifiziert 

wird. So formuliert Sara zusammenfassend:  

Also des Problematische ist ja die Anhaftung, nicht die Sache (der Körper, Anm. A.M.) selbst. Ich mein’, 

der Körper ist ja auch wichtig, weil mit dem Körper, wir können ja ohne Körper keine spirituellen 

Übungen machen. Oder Seva, dazu brauchen wir ja den Körper, deswegen ist es auch wichtig, den gesund 

zu halten, aber der soll halt nicht, wir sollen halt immer dran denken, dass wir nicht der Körper sind, und 

dass wir nicht der mind sind, wir sind nicht die Sinne. Und eigentlich idealerweise müssten wir praktisch 

die Fernbedienung unseres Geistes in die Hände nehmen, um den mind zu kontrollieren. (ISA1)
180

 

 Aus dieser Haltung ergibt sich eine Mischung aus sorgfältiger Körperpflege und 

‚Distanzierungspraktiken‘, vor allem spirituellen Übungen, mit deren Hilfe die Bindung an 

die Körperlichkeit geschwächt und eine Kontrolle über den Körper und dessen Bedürfnisse 

erlangt werden soll. Spirituelle Körpertechniken wie Yoga sind beliebt im Ashram, besonders 

die Meditationspraxis der IAM,
181

 die ebenfalls den Körper stark miteinbezieht, ist 

weitverbreitet. Vor allem westerners praktizieren zudem häufig andere Techniken wie Tai-

Chi, Qigong oder Pilates. 

                                                 
180

 Der Körper wird hier gewissermaßen ausgegliedert oder objektiviert, er wird zur „Sache“, von der sich 

distanziert wird. Körper und ‚Selbst‘, die eigentliche ‚wahre‘ Identität, sind verschieden. Idealerweise wird 

anhand einer „Fernbedienung“ – aus der Ferne, aus der Distanz – der Körper kontrolliert (wobei die 

Fernbedienung „in Händen“ liegt, also wieder an den Körper gebunden ist). 
181

 Integrated Amrita Meditation Technique, eine von Amma entwickelte Meditationstechnik, siehe 

https://www.iam-meditation.org/; zuletzt geprüft am 18.1.18. 



 

108 

 

Dem Körper wird also nicht übermäßig viel, aber auch nicht zu wenig Aufmerksamkeit zuteil. 

Er darf nicht vernachlässigt werden, muss gepflegt und versorgt werden, auf seine 

Gesunderhaltung muss geachtet werden durch ausgewogene hochwertige Ernährung, 

Entgiftungsmaßnahmen und einen gesunden Lebensstil, damit er lange erhalten bleibt und als 

Instrument für die spirituellen Übungen genutzt werden kann. Es begegnen wenige 

Übergewichtige, Rauchen, Alkohol, Drogen und Fleischkonsum sind ohnehin Tabus. Viele 

ashramites nehmen Nahrungsergänzungsmittel oder ‚Super-Food‘ sowie ayurvedische 

Produkte zu sich – im ashrameigenen Wellness-Center und Eco-Shop findet sich ein äußerst 

umfangreiches Sortiment an gesundheitsfördernden Produkten in ‚Bio-Qualität‘. Diese starke 

Optimierung und Kontrolle des Körpers erinnert an den Umgang mit der eigenen 

Körperlichkeit in Risikosportarten: Auch hier soll die „Macht über Natur“, über die 

„Natur“ des eigenen Körpers, erlangt werden (Alkemeyer 2003: 11). Insgesamt betrachtet 

variiert der Aufwand für Körperpflege unter den ashramites stark, manche betreiben sehr viel 

Aufwand, andere sehr wenig. Besonders unter Gästen ist intensive Körperpflege und der 

Einsatz zahlreicher Pflegemittel, deren Spuren auch im Müll begegnen, beobachtbar, unter 

ashramites weniger aufgrund von Mangel an Zeit und Geld. Festzuhalten ist, dass sowohl 

innere als auch äußere Körperpflege in der Gemeinschaft einen hohen Stellenwert innehaben. 

Allerdings soll und darf ein gewisses Maß nicht überschritten werden, es soll nicht zu viel 

Aufmerksamkeit auf die als maya identifizierte Materialität des Körpers verwendet werden. 

Ein sauberes Erscheinungsbild ist aber in jedem Fall einzuhalten. Körperliche Sauberkeit und 

Hygiene werden von Amma und in der Gemeinschaft der devotees immer wieder stark betont. 

Auch in den offiziellen Ashramregeln findet sich der Hinweis, dass auf ein gepflegtes und 

sauberes Äußeres geachtet werden solle. Im Ashram begegnet denn auch überwiegend ein 

sauberes Erscheinen, äußerst selten unangenehme Körpergerüche oder schmutzige Kleidung. 

Nur psychisch Kranke oder Tourist_innen erscheinen ungepflegt oder stinken, so die Meinung 

vieler ashramites. Die Betonung von Sauberkeit und Hygiene ist auch in Zusammenhang mit 

hinduistischen Reinheitskonzepten stehend zu sehen, die im Ashramalltag eine große, wenn 

auch nicht allzu auffällige Rolle spielen. Auch wenn die konkreten Reinheitsvorstellungen der 

ashramites sich unterscheiden mögen, gibt es einige geteilte (meist informelle) Regeln, die in 

Verbindung mit diesem Konzept stehen. Dabei wird ein Zusammenhang angenommen 

zwischen der Reinheit des Körpers und einer Reinheit des spirituellen Persönlichkeitsanteils, 

des Geistes oder der Seele. Ebenso wie durch die Pfingstgemeinde „bekehrte Zigeuner (…) 

wissen, dass ein gesunder Geist und eine reine Seele in einem vitalen Körper leben“ (Ries 



 

109 

 

2008: 123), wird auch in Amritapuri der Körper als ‚Spiegel des Geistes‘ reingehalten. Denn 

nicht nur der Körper ist schmutzig und stinkt, ebenso auch der Geist und die Seele. Und 

umgekehrt werden Geist und Seele durch das Reinigen des Körpers ebenfalls gereinigt. Das 

bedeutet, dass es neben der körperlich-hygienischen Komponente auch eine ‚spirituelle‘ gibt. 

Gereinigt wird nicht nur der Körper und nicht nur aus hygienischen und ästhetischen Gründen, 

sondern ebenso aus spirituellen Gründen und mit spirituellen Effekten. Erleuchtung kann nur 

in einem ‚reinen‘ Zustand erlangt werden.  

Nicht nur äußerlich, sondern auch innerlich wird der Körper gereinigt und reingehalten, vor 

allem durch Essen oder ayurvedische Produkte. Bereits in den Upanishaden entwickelt sich 

„eine die indische Philosophie und Medizin prägende und bis in die Neuzeit verbreitete 

Vorstellung, der Körper werde wie der Geist des Menschen von der verzehrten Nahrung 

gebildet und bestimmt, eine Vorstellung, die wir mit den Worten ausdrücken können: ‚Du bist, 

was du ißt.‘“ (Syed 2000: 104). In der Chandogyopanisad ist vermerkt, dass „derjenige rein 

sei, der sich rein ernähre. Diese auf körperliche Reinheit gegründete geistige Reinheit ist die 

Grundbedingung für die Erkenntnis (…) und Befreiung“ (ebd. 104f.). 

Neben rein körperlich-hygienischen Maßnahmen wird Reinheit vor allem durch Sadhana 

erzielt. Auch Praktiken wie dem gegenseitigen Füttern zwischen Amma und devotees wird 

reinigende Wirkung zugesprochen, ebenso der pada puja, also dem Waschen der Füße der 

Guru mit fünferlei Dingen (Milch, Honig, Ghee,
182

 Joghurt, Wasser). Und auch der bloße 

Aufenthalt in Ammas Nähe gilt als reinigend: „Ich möchte einfach so viel Zeit wie möglich in 

Ammas Nähe verbringen, sie hat so eine pure energy, sie ist so rein.“ (österreichische devotee, 

GN 10/12).  

Eine besonders wichtige informelle Regel stellt dar, zu Pujas und anderen Zeremonien frisch 

gewaschen und in frisch gewaschener Kleidung zu erscheinen. Wird der ganze Tag im 

Ashram verbracht, genügt es in der Regel, frisch gewaschen und eingekleidet zum Archana zu 

erscheinen. Weitere Zeremonien können ohne wiederholte Waschung und Umkleidung 

besucht werden. Der Schmutz des Ashrams ist nicht so kontaminierend wie der Schmutz der 

‚Welt‘, der auch in der Kleidung gespeichert wird. So hängt in der Kleidung nicht nur der 

Schmutz im eigentlichen Sinne, sondern auch die ‚Energie‘ des Alltags mit all seinen 

Problemen, die ‚Schwingung‘ weltlichen Geschehens, welches häufig mit Anhaftung und 

anderen negativ bewerteten Eigenschaften in Verbindung gebracht und als unrein angesehen 

                                                 
182

 Geklärte Butter; Butterschmalz. 



 

110 

 

wird. Besonders wichtig ist zudem, nach dem Besuch einer Verbrennung ein Bad zu nehmen 

und die Kleidung zu waschen, denn auch der Tod wird als unrein angesehen. 

Auch die Konvention, die Schuhe auszuziehen, wenn Räume, vor allem heilige Räume, 

betreten werden, ist auf Reinheitsvorstellungen zurückzuführen. Denn besonders an den 

Schuhen haftet materieller und ‚energetischer‘ Schmutz. 

Darüber hinaus erfolgt Begrüßung meist nicht durch Händeschütteln oder ähnliches. Es 

werden Begrüßungsarten gewählt, die einen direkten Körperkontakt vermeiden, wie es in 

ganz Indien üblich ist (wobei das Händeschütteln vor allem in Städten und unter jungen 

Menschen immer mehr Einzug genommen hat; vgl. hierzu und zu Begrüßungsarten im 

Allgemeinen Michaels 2012: 195ff.). 

Frauen gelten nach hinduistischer Vorstellung während ihrer Menstruation drei Tage lang als 

unrein und sollen keinen Tempel betreten. Ashrambewohnerinnen nehmen während dieser 

Zeit auch keinen Darshan, obwohl dies kein explizites Verbot darstellt und es keine offiziellen 

Hinweise gibt. Für Besucherinnen gilt jene Regelung explizit nicht, da Amma „alle 

empfangen will“ (ISA1) und niemandem die Möglichkeit des Darshans verwehrt werden soll. 

Auch die Vorstellung unterschiedlicher Reinheitsstatus der verschiedenen Kasten (vgl. hierzu 

zum Beispiel Dumont 1970) ist im Ashram, trotz offizieller Abkehr von jenen Vorstellungen 

von Seiten Ammas, noch weit verbreitet und führt zu manchen Verhaltensweisen wie der 

Trennung von Essensgruppen. Das gemeinsame Essen, der Akt der Kommensalität, welches 

jeden Dienstag stattfindet, transzendiert hingegen jene Reinheitsgebote und setzt somit ein 

Zeichen (nicht alle ashramites nehmen allerdings am gemeinsamen Essen teil). Zum Teil wird 

auch darauf geachtet, dass Essen nicht von Angehörigen einer ‚niederen Kaste‘ berührt wird. 

Manche ashramites kochen daher ausschließlich selbst.  

Zum Reinheitsstatus trägt zudem vor allem auch die Stellung in der Ashramgemeinschaft bei. 

Swami(ni)s wird mehr Reinheit zugeschrieben als Brahmachari(ni)s und letzteren mehr als 

householders. In der Reinheitsskala ganz oben steht die Mata selbst, eine der ihr 

zugeschriebenen Haupteigenschaften ist Reinheit: „Amma ist das reinste Wesen auf dieser 

Welt.“ (GN 04/10; deutsche ashramite). Ammas Anwesenheit und Gegenwart kann die 

Unterscheidung rein/unrein aufheben. Oder anders gesagt: Ihre Reinheit wird als so stark 

gedacht, dass von ihr eine reinigende Kraft auf das gesamte Umfeld ausgeht. In Ammas 

Gegenwart kann selbst ‚Unreines‘ nicht gefährlich werden. So stellt die Nähe zu und der 

Körperkontakt mit anderen Menschen, großteils Fremden, deren Reinheitsstatus unbekannt ist, 



 

111 

 

auch für diejenigen, die an hinduistische Reinheitskonzepte glauben, in Ammas Anwesenheit 

kein Problem und keine Gefahr dar. 

Die körperlichen Ausdrucksformen sind im Ashram überwiegend reglementiert und folgen 

relativ strengen Mustern, die nur geringe tägliche Abweichungen zulassen. Der Ashramalltag 

lässt nicht viel Freiraum für körperliches ‚Ausleben‘ oder Kreativität. Meist befinden sich 

ashramites unter permanenter Beobachtung anderer devotees. Ungestörtes 

‚Faulenzen‘ beispielsweise ist schwer möglich, zumal Faulheit sozial geächtet wird. Die 

straffe Strukturierung des Tages erfordert vom Körper meist das Einhalten spezieller 

Positionen. Während des Archanas, der Bhajans, Satsangs und des Meditierens wird meist der 

Lotussitz eingenommen, eine sehr disziplinierte Körperhaltung. Der rechte Fuß wird auf den 

linken Oberschenkel, und der linke Fuß auf den rechten Oberschenkel abgelegt, Wirbelsäule 

und Kopf sind aufrecht, die Hände im Schoß oder auf den Oberschenkeln, optional in einer 

mudra.
183

 Wer den Lotussitz nicht einnehmen kann oder möchte, verweilt im 

‚Schneidersitz‘ mit gekreuzten Beinen. Allerdings sind auch weniger disziplinierte 

Körperhaltungen beobachtbar (manche lehnen sich an die Wände, manche, besonders Ältere, 

sitzen auf Stühlen). Für die spirituelle Praxis wird jedoch in jedem Fall eine aufrechte 

Körperhaltung empfohlen und immer wieder dazu angehalten, damit das prana 

(Lebensenergie) durch die Wirbelsäule aufsteigen kann. Durch diese Assoziation wird eine 

Idee, ein Lehrinhalt mit einer Körperpraxis verbunden. Vor allem während der Meditation 

wird zudem – je nach angewandter Technik – mehr oder weniger angestrebt, völlig still und in 

sich gekehrt zu sitzen. Diese eintönige Haltung und das viele Sitzen kann den Körper belasten, 

so klagen vor allem manche westerners, die versuchen, die drei Stunden Meditation pro Tag 

einzuhalten, über Schmerzen in den Knien oder im unteren Rücken. Auch dass manche 

Veranstaltungen sehr lange andauern können oder zum Beispiel dienstags viele devotees 

stundenlang im Tempel auf Amma warten, erfordert Geduld und Selbstdisziplin, zumal die 

Umstände in derartigen Situationen oftmals nicht komfortabel sind und sich durch Enge und 

Hitze auszeichnen. 

Neben Sadhana diszipliniert auch die Arbeit den Körper, wobei dies auf sehr unterschiedliche 

Weise je nach Art der Tätigkeit geschieht. Die Aufnahme der Nahrung kann darüber hinaus 

ebenfalls als geregelter Akt bezeichnet werden, sind doch die Essenszeiten vorgeschrieben 

und ist man dabei ständig von anderen umgeben (befindet sich also unter ständiger möglicher 

Beobachtung). Nur der Abend bietet nach dem Bhajan-Singen Gelegenheit für etwas 

                                                 
183

 Symbolische Handgeste. 



 

112 

 

Lockerung. Vor allem Gäste verbringen ihn oft entspannt im Hof des Ashrams, in welchem 

am Abend ein angenehmer Wind Abkühlung verschafft, unterhalten sich oder diskutieren und 

genießen dabei Milchshakes oder hausgemachte Cookies. Wird jedoch dem Ideal eines 

spirituellen Lebens als Sannyasin(i)
184

 gefolgt, so sollten auch jene freien Stunden nicht mit 

‚sinnlosem Vergnügen‘ oder ‚nichts tun‘ verschwendet, sondern für Seva, Studium oder 

Sadhana genutzt werden. 

Interessant ist im Zusammenhang mit den körperlichen Ausdrucksformen, dass, obwohl es 

keine direkte Kontrolle oder Strafen gibt, Abweichungen kaum beobachtbar sind. Dies legt 

den Schluss nahe, dass äußere in innere Normativität übergegangen ist (vgl. Elias 1997). Die 

devotees scheinen die Verhaltensnormen in Bezug auf den Körper, die ‚Körperetikette‘, 

internalisiert zu haben. Ideen und Ideale des MAM, Ammas Vorbild und Autorität, das 

verinnerlichte Ideal der Lehre der Befreiung und eines/einer ‚guten Sannyasin(i)‘ wirken 

innerlich als Kontrollmechanismen. Aber auch die gegenseitige soziale Kontrolle unter den 

ashramites stellt eine Motivation dar, um der ‚Körperetikette‘ zu folgen (unangemessenes 

Verhalten wird missachtet und es passiert häufig, dass ashramites sich gegenseitig zu 

‚korrektem‘ Verhalten ermahnen). 

Der Körper wird im Ashram, wie in Indien allgemein üblich, stets bedeckt gehalten. Dabei 

unterscheidet sich die Relevanz und Notwendigkeit der Bedeckung nach Körperteilen. 

Besonders Frauen achten darauf, dass Schultern, Knie und Fußknöchel bedeckt sind. Diesen 

Ansprüchen werden die traditionellen Gewänder des Sari und Salwar Kamiz
185

 gerecht. Der 

Bauch hingegen, der in Europa als erotisch wirkend angesehen wird, gilt in Indien als 

‚harmlos‘, er darf gezeigt werden. Im Ashram jedoch ist auch der Bauch meist bedeckt. Die 

weißen oder orangenen Saris umhüllen den ganzen Körper bis auf die Arme.  

Die Ashrambewohnerinnen sind meist in einfache Saris oder Halbsaris aus Baumwolle 

gekleidet, manche tragen auch Salwar Kamiz. Männer sind ebenfalls schlicht bekleidet mit 

Hemd und Lungi (eine Art Wickelrock) oder langer Hose. Auch die Kleidung der Männer 

bedeckt in der Regel den ganzen Körper.  

Kurze Hosen, Shirts oder körperbetonte Kleidung sind selten und wenn ausschließlich an 

Tourist_innen zu sehen. Die Kleidung der ashramites ist nicht körperbetont und eng, sondern 

weit und kaschierend. Selbst im Poolbereich, der strikt geschlechtlich getrennt gehalten wird, 

                                                 
184

 Jemand, der oder die sich für einen spirituellen Lebensweg entschiden hat, sein Leben der spirituellen 

Erkenntnis widmet und der Welt weitgehend entsagt (Johnson 2010: 285).  
185

 Kleidungsstück aus zwei bis drei Teilen: einer Hose, einem langen Hemd (welches meist ab der Hüfte 

abwärts geschlitzt ist, um mehr Bewegungsfreiheit zu ermöglichen) und – für Frauen – einem Schal, der um 

Schulter, Hals und eventuell auch Kopf gelegt wird. 



 

113 

 

tragen die Frauen ‚Ganzkörperbadekleidung‘, entweder in Form von Badekleidern oder 

einteiligen Hosenanzügen. In Bezug auf jene Badebekleidung bemerkt eine deutsche Touristin: 

„Das nimmt einem jegliches weibliches Körpergefühl oder jegliches Gefühl als mögliches 

Sexualobjekt!“ (GN 12/13). Diese Feststellung ist auf die Ashramkleidung im Allgemeinen 

übertragbar. Sexuelle Reize und Reizung sollen vermieden werden. Durch die weiten Stoffe 

kann der Körper unter der Kleidung von anderen kaum erahnt werden, Körperformungen 

können nicht oder nur sehr abgeschwächt wahrgenommen werden. Der Köper wird von den 

Kleidertragenden selbst auch abgeschwächter wahrgenommen als in enger Kleidung, welche 

durch den auf der Haut spürbaren Druck das eigene Körpergefühl schärft. Kleidung prägt und 

verändert die Selbstwahrnehmung und das Körpergefühl. 

Die weichen weiten Stoffe sind auch bei großer Hitze angenehm zu tragen. Der 

Bewegungsspielraum im Sari beispielsweise ist zwar, zumindest für Kulturfremde, zunächst 

gewöhnungsbedürftig, jedoch relativ freizügig. Nur einiges gelingt suboptimal oder bedarf 

einiger Übung, wie schnelles Rennen, lange, ausfallende und hohe Schritte oder sportliche 

Aktionen. Durch das schlichte weiße Gewand, welches sich nicht individuell unterscheidet, 

wird die Betonung auf das Äußere, auf Individualität und persönlichen Ausdruck herabgesetzt. 

Die Kleidung ist rein zweckdienlich, bequem und bei Arbeiten nicht behindernd. Möglichst 

wenig zeitlicher und ökonomischer Aufwand sollen mit der Kleidung verbunden sein, was 

sich in ihrer Schlichtheit spiegelt. Auch hinsichtlich der Schuhe zählt nicht das Aussehen, 

sondern die Zweckdienlichkeit. Die Schuhe sollen angenehm zu tragen sein und in den 

Bewegungsabläufen nicht behindern. Dass zumeist Schuhe getragen werden, während doch 

auf sie verzichtet werden könnte, hat auch einen spirituellen Hintergrund: Würde man barfuß 

laufen, müssten jedes Mal vor Betreten heiliger Räumlichkeiten die Füße gewaschen werden, 

um den ‚Schmutz der Welt’ nicht hineinzutragen. 

In Bezug auf body decoration ist anzumerken, dass die Ashrambewohner_innen kaum 

Schmuckstücke tragen. Gold und Silber oder Rolex-Uhren als Statussymbole würden im 

Ashramkontext wohl eher einen negativen Eindruck hinterlassen und äußerer Schmuck als 

Zeichen innerer Armut gewertet werden. Symbole von Status und Reichtum sind im Ashram 

nicht oder kaum sichtbar. Indirekt jedoch ist die soziale und auch finanzielle Stellung mitunter 

am Status in der Gemeinschaft erkennbar oder am ausgeführten Seva.
186

 Religiös konnotierte 

Schmuckstücke werden indes von fast allen Bewohner_innen getragen: So sind viele Malas – 

                                                 
186

 Eine Münchnerin beispielsweise, die häufig direkt hinter Amma assistiert, spendet regelmäßig hohe 

Geldsummen, weshalb sie laut einer deutschen ashramite diese Position innehätte (GN 12/13). 



 

114 

 

Gebets- oder Rezitationsketten aus Rudrakshas
187

, Bergkristallen, Rosen-, Tulasi- oder 

Sandelholz – zu sehen, oft nur ansatzweise, da sie zumeist unter dem Sari oder Hemd 

getragen werden, um nicht mit der eigenen Frömmigkeit zu prahlen (ISA 1). Auch Armbänder 

oder Ringe werden getragen, sowie ab und an Ohrringe. Häufig ist in Ringe oder Anhänger 

ein Bild von Amma eingearbeitet. Auch Armbänder und Ringe erfüllen den Zweck, ein 

Hilfsmittel bei der Ausführung von Rezitationen zu sein, da sie Zählvorgänge erleichtern 

(auch an den Ringen sind spürbare Noppen angebracht). Zudem sollen sie permanent an 

Amma und das Göttliche erinnern. Ein weiteres sichtbares Schmuckstück an weiblichen 

devotees ist der Nasenring, welchen auch Amma selbst sowie die Gottheit Kali tragen. Die 

Nase wird so durch Schmücken physisch betont, was nach Howes und Classen auf kulturelle 

Relevanzen und die sensorische Ordnung einer Kultur hinweist und in diesem Sinne Audruck 

der kulturellen Bedeutung des Geruchssinnes sein könnte (vgl. Howes/Classen 1991). 

Schmuck und die Praxis des Schmückens sind also vorwiegend an spirituelle Praktiken 

gebunden, vor allem auch an die Verehrungspraxis. Schmuck gebührt dem Göttlichen und 

drückt Göttlichkeit aus. So wird Amma geschmückt (an Karthika oder zur pada puja) und 

auch die Kali-Figur im Tempel wird jeden Tag aufs Neue sorgfältig geschmückt.  

Die meisten ashramites tragen, der hinduistischen Tradition entsprechend, zudem Bindis, 

Tilaka oder kurz Tika.
188

 Die Stirn beziehungsweise der Punkt zwischen den Augenbrauen 

wird dadurch betont. Die Praxis des Tilaka-Auftragens weist Variabilität auf und es lohnt ein 

Blick auf die im MAM anzutreffenden Formen. 

Das Tilaka ist sichtbarer Ausdruck religiöser Praxis und lässt seine Träger_innen als Hindus 

erkennen, denn traditioneller Weise wird ein Tika nach einer Puja oder vergleichbarer 

spiritueller Praxis und nach Tempelbesuchen angebracht. Es ist also das für alle sichtbare 

Zeichen erfolgter spiritueller Praxis. Daher kann ein Tika zu sozialer Anerkennung führen, 

was in Amritapuri durchaus der Fall ist. Das Tika wird mit der rechten Hand, vornehmlich mit 

den Kuppen des Ringfingers, aufgetragen. Das richtige und saubere Anbringen erfordert 

einige Praxis und Übung. 

Dabei gibt es verschiedene Arten des Tilaka, die auf unterschiedliche religiöse Ausrichtungen 

verweisen. Anhänger Shivas beispielsweise tragen drei waagrechte Striche in verschiedenen 

Variationen, oft aus Asche oder Vibhuti, welche als Prasad von Shiva gilt. Vibhuti wird 

traditionell hergestellt aus geröstetem Kuhdung, Rosenwasser und Sandelholz. Es stammt von 

                                                 
187

 Samen eines Baumes; Symbol für Shiva. 
188

 Religiöse Stirnzeichen; mit farbigen Pasten oder Pulver aufgetragene Streifen auf der Stirn oder Punkte 

zwischen den Augenbrauen. 



 

115 

 

den Feuerzeremonien und Pujas, wird aber auch zugekauft. Die Asche soll eine heilende 

Wirkung haben, die devotees essen sie zum Teil und tragen sie nicht nur auf die Stirn auf, 

sondern auch auf schmerzende Stellen.
189

 Vibhuti ist ein wichtiges Utensil und wird von den 

meisten ashramites täglich verwendet, es ist im Kalari-Tempel jederzeit verfügbar und Amma 

vergibt die Asche beim Darshan als Prasad. Verehrer des Gottes Vishnu malen sich ein U-

ähnliches Zeichen, also senkrechte Linien, die bis zur Nasenwurzel reichen, auf die Stirn, 

beispielsweise aus Sandelholzpaste. Sandelholz gilt als beruhigend und 

konzentrationsfördernd („calming the mind“ oder „cooling the mind“, GN 11/13). Die 

meisten ashramites tragen ein Tika aus Sandelholzpulver, welches im Ashram erworben und 

aus welchem eine Paste angerührt werden kann. Manche tragen nur eine kleine Menge der 

Paste kreisförmig auf, andere bemalen ihre Stirn mit großen Punkten. 

Devotees der Göttlichen Mutter bevorzugen den roten Stirnpunkt. Das Zinnoberrot wird 

Sindoor oder Kumkum genannt und besteht meist aus Zinnoberpulver oder gefärbtem 

Kurkumapulver. Die Praxis, auf der Stirn aufgetragenes Kumkum zu verwenden, wird in alten 

Hindu-Texten wie den Puranas erwähnt. Die Farbe Rot steht für das ‚aktive Prinzip‘ oder für 

Shakti (ISA1). 

Neben den geschilderten Tika-Formen finden sich auch Mischformen dieser Zeichen. So 

tragen Amma selbst und viele devotees ein rundes, weiß-rotes Bindi aus Sandelholzpaste und 

Kumkum. Laut Harding wird in der Tantra-Literatur Bhagavan, die männliche Gottheit, 

repräsentiert durch einen weißen Punkt („suggesting the likeness with semen“; Harding 1998: 

xxvii), wohingegen Bhagavati, die weibliche Gottheit, durch den roten Punkt ausgedrückt 

wird („suggest the analogy with the menstrual blood contained in the ovum“; ebd.). Auch 

Sara verweist auf eine „Vereinigung beider Prinzipien“ (GN 02/14), eines ‚weiblichen‘ und 

eines ‚männlichen‘, eines ‚aktiven‘ und eins ‚passiven‘ Prinzips. Diese ‚Vereinigung‘ zeige 

sich auch in vielen Darstellungen Kalis, in welchen ihre weißen Zähne in starkem Kontrast 

zur ausgestreckten dunkelroten Zunge stehen. 

Anstatt oder zusätzlich zur Stirn können Tikas traditionell auch auf Füße oder in der 

Halskuhle aufgetragen werden, manchmal auch auf der Brust (auf Höhe des Herz-Chakras
190

). 

                                                 
189

 Griffiths und von Brück (1993: 112) verweisen hinsichtlich der Bedeutung der Asche auf ein Kapitel in der 

Bhagavad Gita: „So wie ein Feuer, ist es einmal entfacht, das Feuerholz zu Asche verbrennt, Arjuna, so 

verbrennt das Feuer der Erkenntnis alles Karma zu Asche.“ (BG IV.37). Die Asche ist Ausdruck dessen, dass das 

‚niedere Selbst‘ verbrannt wurde: „Das Feuer der Weisheit verbrennt die sündhafte Natur. (…) Das Ich ist in der 

Asche aufgegegangen und das gereinigte Selbst erscheint.“ (ebd.). 
190

 Chakra ist ein Zentrum subtiler oder ‚feinstofflicher‘ Energie im Energieleib des Menschen, ein 

‚Energieknotenpunkt‘. An diesen Punkten gehen Seelisches und Körperliches ineinander über und durchdringen 

sich (Fischer-Schreiber 1986: 63). 



 

116 

 

Die Stelle auf der Stirn zwischen den Augenbrauen ist jedoch der am häufigsten sichtbare 

Anbringungspunkt. Diese Stelle gilt als Sitz des sechsten Chakras, des Ajna-Chakras, welches 

das ‚Dritte Auge‘ und das jedem innewohnende ‚verborgene Wissen‘ beherbergen soll. 

Zudem soll an jener Stelle die Kundalini-Energie
191

 austreten, welche vom Tilaka 

zurückgehalten werden und wodurch die Konzentrationsfähigkeit erhöht werden soll. Auch 

vor Dämonen und Unglück soll das Tika schützen. Seit vedischer Zeit symbolisiert das Tika 

auch die Verehrung des Intellekts, der unsere Gedanken, Rede, Taten und Gewohnheiten 

kontrollieren soll, wodurch unser Charakter ‚rein‘ wird. 

Durch die Praxis des Schmückens werden im Ashram also besonders die Nase und die Stirn 

betont und so zu hervorgehobenen Körperstellen. Darüber hinaus gibt es noch einige andere 

‚besondere Körperteile‘, welche mit speziellen Praktiken verbunden sind.  

So sind Haare in Amritapuri (wie in fast allen Kulturen) von großer Bedeutung hinsichtlich 

ihrer Symbolik und ihrer sozialen wie auch individuellen Zuschreibungen, sie sind ein 

wichtiges Ausdrucksmittel für individuelle wie soziale Identitäten, Gruppenzugehörigkeit, 

soziale Normen und Differenzierungen. Synnott (1987: 381) nennt das Haar gar das „most 

powerful symbol of individual and group identity“. Burkart (2000) sieht im Umgang mit dem 

Haar eine „verborgene Praxis der Herstellung von Status und Klasse“ (ebd. 65) und verweist 

auf die soziale Bedeutung von Aussehen und Attraktivität, welche in Wahrheit moralische 

Kategorien darstellten. Haarmanipulation kann zudem als Mittel sozialer Kontrolle und als 

Disziplinierungsvorgang gesehen werden (Hallpike 1969). Cancik und Mohr zählen Haare zur 

besonderen Gruppe ‚abtrennbarer Teile des Körpers‘. Die Beweglichkeit des offenen Haares 

könnte zum Beispiel als Zeichen von Ungebundenheit, Jugend und Leben gelesen werden 

(Cancik/Mohr 1988: 136). Darüber hinaus tragen Haare eine Fülle an mythischen und 

religiösen Bedeutungen, was beispielsweise die Rolle von Haaren in Ritualen (wie im 

hinduistischen Initiationsritual, Michaels 2012: 98), die Symbolisierung der Askese durch die 

Rasur des Haupthaares in verschiedensten Traditionen
192

 oder das Verdecken des Haares von 

Frauen durch Schleier verdeutlichen. In Mythologien werden Haaren häufig magische Kräfte 

und Wirkungen, Lebenskraft oder auch sexuelle Potenz zugeschrieben (Burkart 2000: 66). 

Speziell im indischen Kontext gilt das lange, dichte, dunkle Haar als Schönheitsideal vor 

                                                 
191

 Kundalini wird in tantrischen Schriften eine Kraft genannt, die jedem Menschen innewohnen und am unteren 

Ende der Wirbelsäule wie eine Schlange zusammengerollt ruhen soll. 
192

 Im indischen Kontext ist ebenfalls das Haar Ausdruck der Askese. Durch das Tragen des Haares grenzen sich 

Asketen von ‚normalen‘ Menschen ab: Das Haar wird entweder geschoren oder auch überhaupt nicht geschnitten 

und mit Asche, Kuhurin und Gangesschlamm eingerieben, da es in manchen Traditionen als Sitz übernatürlicher 

Kräfte angesehen wird (vgl Michaels 2012: 355). 



 

117 

 

allem von Frauen. Witwen müssen ihre Haare abschneiden, was ihren Status(verlust) 

demonstriert (Michaels 2012: 168). Haare stellen allerdings auch eine Gefahr der 

Verunreinigung dar (ebd. 197). In Ritualen soll durch die Beseitigung von Kopf- und 

Barthaaren Unreinheit entfernt werden, die in den Haaren gespeichert ist. 

Wie in Bezug auf Kleidung angesprochen, ist das gesamte äußere Erscheinungsbild der 

ashramites eher schlicht gehalten, so entsprechen auch die Frisuren dem, was Ries 

„domestiziertes Haar“ (ebd. 2008: 118) nennt. Die Frauen tragen ihr Haar streng nach hinten 

frisiert, mittellang und zu einem Zopf oder Dutt zusammengebunden, meist mit einem 

ordentlichen mittigen Scheitel. Diese Frisur begegnet einem auf dem Ashramgelände so 

häufig, dass sie vorgeschrieben zu sein scheint. Jedoch gibt es kein strenges Reglement für 

das Tragen des Haares, allerdings entspricht die Frisur, der man so häufig begegnet, 

derjenigen von Amma. Bei einigen, vor allem westerners, sind auch kürzere Haare oder ganz 

selten, vor allem bei älteren Frauen, Kurzhaarfrisuren zu sehen. Die Mehrheit der Männer 

trägt ihr Haar kurz, aber es sind, auch bei einigen Swamis, Langhaarfrisuren anzutreffen. Die 

Haare werden in letzterem Fall meist offen, also nicht zusammengebunden, getragen. 

Zudem ist häufig zu sehen, dass Frauen ihren Sari (teilweise) über die Haare ziehen. 

Brahmacharinis sollen ihre Haare auch tatsächlich bedeckt halten. Diese Regel wird allerdings 

nur begrenzt und nicht strikt eingehalten. Das Haar muss ohnehin nicht komplett bedeckt sein, 

jedoch sollte der „dicke Büschl“ (Sara, GN 08/12) unter den Sari. Auch Amma selbst verbirgt 

ihr Haar ansatzweise unter dem weißen Sari. Häufig kann die Bewegung an ihr beobachtet 

werden, dass sie sich den Stoff über das Haar zieht oder devotees dies für sie tun.  

Auch sollte nicht zu großer Aufwand für die Haarpflege betrieben und es übermäßig geölt 

oder ähnliches werden. Der Hintergrund jenes Gebotes bezüglich der Haare liegt in der 

traditionellen Bedeutung der Haarpracht in Kerala:  

Die Leute in Kerala sind sehr traditionell. Die Frauen wollen pummelig sein und dickes Haar haben. (…) 

Brahmacharinis sollen eigentlich keine zu langen Haare haben, da Haare für indische Frauen ja so wichtig 

sind und so ein Schönheitsideal, und sie eben sich nicht so stark damit identifizieren sollen, ihr Ego 

reduzieren sollen. (ISA1)
193

  

Haare gelten allerdings nicht nur als ‚schön‘, sondern auch als ‚heilig‘ – in den Haaren wird 

die göttliche Energie vermutet. Indische Frauen schneiden sich mitunter daher so gut wie nie 

die Haare. Amma hingegen instruiert die Brahmacharinis explizit, sich die Haare zu 

schneiden, allerdings nicht zu kurz, so dass sie noch einen Zopf bilden können, als „Übung 

gegen das Ego“ (ebd.). Der Umgang mit dem Körper und hier mit den Haaren ist also davon 

                                                 
193

 Sara erzählt auch von einem Selbstbewusstseinstraining für Frauen am College, an welchem sie 

teilgenommen hat. Bei diesem wurden die Studentinnen zunächst gefragt, was „schön und gut“ an ihnen sei, 

womit sie zufrieden wären. Fast alle nannten ihre Haare an erster Stelle (vgl. ISA1). 



 

118 

 

bestimmt, sich nicht damit zu identifizieren. Dem Schönheitsideal der langen und dicken 

Haarpracht soll entgegengewirkt werden und die im traditionellen Indien kaum ausgeführte 

Praxis des Haare Schneidens wird angewiesen. Jedoch soll das Schneiden keineswegs 

modischen Zwecken dienen. Die Haare sollen weder zu lang noch zu kurz sein, die Frisuren 

möglichst unkompliziert. So wie das Haareschneiden als ‚Übung‘ für die Befreiung vom Ego 

betrachtet wird, so wird es auch als Gelegenheit für selbstlosen Dienst gesehen, indem die 

abgeschnittenen Haare zum Teil einer wohltätigen Organisation zugeführt werden, die 

Perücken für krebskranke Kinder herstellt. Alltagshandeln in Bezug auf den Körper, hier die 

Haare, wird damit umgedeutet oder in der Bedeutung erweitert und erhält eine spirituelle 

Sinnschicht. 

Anders als in anderen neo-hinduistischen Gruppierungen (wie zum Beispiel derjenigen der 

Hare Krishnas), sind rasierte Kahlköpfe kaum anzutreffen und nicht anerkannt. Eine 

Brahmacharini beispielsweise, die aufgrund einer Chemotherapie unter Haarausfall leidet, 

trägt eine Perücke, sobald sie ihr Zimmer verlässt. Nur westerners sind ab und an geschoren 

zu sehen. Dies führt jedoch zu einem ashraminternen Diskurs und wird nicht von allen 

gutgeheißen:  

Ich bin nicht so begeistert darüber, dass Bhavani den Kopf geschoren hat. Ich verstehe eigentlich nicht, 

warum man das macht. In Indien ist das ein Tabu. Nur Witwen rasieren sich den Kopf. Die werden dann 

auch geächtet und ausgeschlossen von sozialen Aktivitäten. Das im Ashram zu machen, finde ich echt 

unangemessen. Aber die Westlerinnen wissen das halt nicht. Eigentlich muss man in so einem Fall, wenn 

man sich die Haare abrasiert, in jedem Fall Amma zuvor fragen. (Sara, GN 08/12)  

Auch bezüglich der Haare gilt, möglichst konventionell und unauffällig aufzutreten. Es soll so 

wenig Aufmerksamkeit wie möglich auf das äußere Erscheinungsbild gelenkt werden. Dass 

Amma in solchen Angelegenheiten um Erlaubnis gefragt werden solle, zeigt zudem, dass die 

Entscheidungsfreiheit über die Gestaltung des individuellen Körpers Amma obliegt. Bevor 

der eigene Körper und das Erscheinungsbild stark verändert werden, muss Amma um 

Erlaubnis gebeten werden. 

Auch die Hand ist ein bedeutender und symbolisch aufgeladener Körperteil, dem besondere 

Aufmerksamkeit zuteil wird, um welches sich viele soziale Regeln ranken und welches vor 

allem in Zusammenhang mit dem Konzept der Reinheit steht. Die Hand wird in Indien sehr 

bewusst eingesetzt, schließlich kann auch sie Energien und Unreinheiten übertragen. So gilt 

die linke Hand als unrein, die rechte als rein. Beim Essen und vor allem auch bei spirituellen 

Handlungen darf daher ausschließlich die rechte Hand verwendet werden. So wird nur mit der 

rechten Hand das Tilak aufgetragen oder werden Blumen geopfert. Besonders Gesten des 



 

119 

 

Empfangens und Gebens, beispielsweise von Prasad, dürfen nur mit der rechten Hand 

erfolgen. 

Allerdings gibt es Ausnahmen, was die ganze Angelegenheit noch etwas komplizierter 

werden lässt, hier ein Beispiel:  

An einem Dienstag ging ein Mangoldblatt durch die Reihen, welches von Amma kam und von welchem 

sie abgebissen hatte. Es wurde aufgeteilt, jeder nahm es in die Hand und hat ein ganz kleines Stückchen 

abgerissen, so dass möglichst viele etwas davon bekamen. Ich wollte es mit der rechten Hand empfangen, 

aber die Inderin neben mir schritt sofort ein: ‚No, left hand!‘. Später erfuhr ich, weshalb. Mit der rechten 

Hand hatte ich gegessen. (AT 12/13) 

Auch die ‚rechte-Hand-Regel‘ ist nicht ganz unumstößlich. Vielmehr sind die Handregeln 

situationsspezifisch und relativ. Die Hände sind rein oder unrein in Relation zur jeweils 

anderen Hand. Im Beispiel wurde die rechte Hand durch das Essen und den dadurch 

entstehenden Kontakt mit Speichel verunreinigt. Dadurch wird temporär die linke Hand als 

reiner angesehen als die rechte und darf verwendet werden, sogar um Prasad zu empfangen. 

Die Füße gelten in Indien als besondere Körperteile, die zum Teil verehrt werden. Die Füße 

von Gurus (oder anderen Personen wie Eltern, Großeltern, Politiker_innen) zu berühren, 

drückt Respekt und eine soziale Hierarchie aus. Bhavamrita begründet die Bedeutung der 

Füße folgendermaßen: „The whole body is standing on them, they are balancing everything. 

The feet of the Guru are like the feet of the world. The whole world is standing on the feet of 

the Guru.“ (IBH). Swamini Krishnamrita ergänzt: „All the energy flows down (…), the feet 

are grounding. (…) To wash the feet of the Guru is very purifying.“ (ISW). Die Füße eines 

‚normalen‘ Menschen gelten als unrein, die eines/einer mahatma zu berühren oder gar zu 

waschen, stellt eine der höchsten Segnungen dar. Ergibt sich bei Ammas Darshan die 

Gelegenheit, ihre Füße zu berühren, wird diese selten versäumt und im Nachhinein stolz 

davon berichtet. Die Füße sind meist unter dem weißen Sari der Mata verborgen, manchmal 

jedoch lugt einer darunter hervor. Die devotees legen dann oft beide Hände kurz auf Ammas 

Füße und berühren anschließend ihre eigene Stirn. Regelmäßig werden Pada Pujas an 

Ammas Füßen vollzogen und eine derartige Puja auszuführen, gilt ebenfalls als große Ehre 

und Segen. Devotees besitzen Bilder, auf welchen ausschließlich Ammas (teilweise 

geschmückte) Füße zu sehen sind. 

2.3.3 Essen 

Essen spielt in Amritapuri und im MAM in verschiedener Hinsicht eine äußerst prominente 

Rolle. Nicht von ungefähr erwähnt es ein Besucher eines Amma-Programms bei seinem 



 

120 

 

Bericht mit an erster Stelle und bringt es in Verbindung mit Ammas höchstem Ziel: „Es gab 

sehr gutes Essen (Liebe geht durch den Magen)“.
194

  

Nicht nur in Amritapuri, in allen Kulturen und Gesellschaften und auch in allen Religionen 

der Welt kommt dem Essen eine hohe Bedeutsamkeit zu. Essen dient als Opfergabe für Götter, 

kann Symbolwirkung entfalten und geheiligt werden. In Bezug auf Essen existieren 

zahlreiche Ge- und Verbote. Über Essen werden Gemeinsamkeiten und Unterschiede sowie 

Gemeinschaft produziert.  

Hinsichtlich der indischen Kultur bemerkt Syed, dass religiöse und philosophische 

Vorstellungen den Umgang mit Nahrung „in allen Epochen“ bestimmen (Syed 2000: 97). Im 

hinduistischen Kontext gelte das Essen, die Nahrung (anna), als heilig und als kosmische 

Essenz (annabrahman). Als „Grundlage allen Lebens auf den vielfältig miteinander 

verflochtenen Ebenen der Existenz“ (Klöcker/Tworuschka 2005: 89) ist die Nahrung 

ständigem Formwechsel unterworfen und zirkuliert im Kosmos. Auch Nahrung wird also 

zyklisch gedacht, alle Lebewesen ent- und bestehen aus und durch Nahrung und werden 

irgendwann wieder zu ebensolcher. Essen zu spenden, also anderen Lebewesen Nahrung zu 

geben, gilt als religiöse Pflicht, die spirituellen Nutzen mit sich bringt. Besonders das 

Spenden von Nahrung an Asketen, Mönche und Brahmanen „gilt als eine verdienstvolle Tat, 

die dem Gebenden zu reichlicher Speise in seiner nächsten Existenz verhilft“ (Syed 2000: 

108). Andererseits bindet Nahrung(saufnahme) aber auch an den Kreislauf der 

Wiedergeburten.  

Auch die ayurvedische Lehre misst dem Essen große Bedeutung bei (vgl. z.B. Verma 2011). 

Essen beeinflusst demnach maßgeblich den Körper und die körperliche, aber auch seelische 

und mentale Gesundheit und Ausgeglichenheit. Die Nahrung wird in drei Kategorien oder 

gunas unterteilt (raja, tamas, sattva) und konstituiert den Körper, das Gemüt und die 

Gedanken. So fördert raja aufgewühlte Gedanken und Emotionen, tamas die Trägheit und 

sattva die Balance. Viele ashramites verfügen über Grundkenntnisse des Ayurveda und eine 

große Bewusstheit dem Essen gegenüber ist vor allem bei den internationalen ashramites 

auffällig (ISA1).  

Von besonderer Bedeutung ist in spiritueller Hinsicht der Verzicht auf Fleisch, welcher sich 

aus dem ethischen Gebot der Gewaltlosigkeit (ahimsa) ableitet. In Amritapuri ist 

dementsprechend ausschließlich vegetarische Kost erhältlich. Einige ashramites essen zudem 

                                                 
194

 Siehe unter http://www.welt.de/vermischtes/article109665479/Versuchen-Sie-nicht-die-Umarmerin-

auszutricksen.html#disqus_thread; zuletzt geprüft am 18.2.18. 



 

121 

 

kein ‚Soja-Masala‘ (Curry aus Soja-Geschnetzeltem), da es in ästhetischer Hinsicht – in 

Aussehen und Konsistenz – stark Geschnetzeltem aus Fleisch ähnelt. 

Hinsichtlich des Essens(angebotes) überrascht Amritapuri, da es sich für ein Ashram als sehr 

reichhaltig und sinnenbetont darstellt. Der sinnliche Genuss des Essens (und auch Trinkens) 

begegnet häufig im Ashramalltag, es ist riech- und sichtbar und beinahe omnipräsent. Gäste 

können sich ohne Weiteres ‚durch den Tag schlemmen‘, Essen ist in vielerlei Ausführungen 

und kulinarischen Varianten fast den ganzen Tag über verfügbar (zumindest in Ammas 

Anwesenheit, in ihrer Abwesenheit wird das Angebot etwas eingeschränkt, da sich weniger 

Gäste im Ashram aufhalten). Der kulinarische Genuss ist zwar überwiegend entgeltlich, 

jedoch kommen auch Brahmachari(ni)s, Swami(ni)s und renunciates auf ihre Kosten, ohne 

dafür zahlen zu müssen. So gibt es zusätzlich zu den drei Hauptmahlzeiten morgens um halb 

sieben Uhr Chai, nachmittags heiße Milch und Knabbereien oder Gebäck, weitere Süßigkeiten 

wie gebackene Bananen zwischendurch, vor allem in den Seva-Pausen, und zu mehreren 

Gelegenheiten täglich Prasad. Überall lauern Verlockungen, das Angebot an Essen und 

Geschmäckern ist immens. Dies war nicht immer so. Amma hat im Laufe der Jahre die 

Restriktionen hinsichtlich des Essens gelockert. Häufig ist zu hören, dass es in den 

Anfangsjahren des Ahsrams kein schmackhaftes Essen gab, sondern ausschließlich Reis mit 

Reiswasser. Amma sei ‚strenger‘ gewesen und verwehrte ihren devotees kulinarisches 

Vergnügen. Zudem war Essen Mangelware aufgrund der begrenzten finanziellen Mittel des 

MAM. Heute sei Essen ‚kein Problem mehr im Ashram‘, Amma gebe allen und es sei immer 

genug (indische Brahmacharini, GN 11/12). Der Grund für die Lockerung liege darin, dass 

Amma so viele Menschen wie möglich erreichen wolle, „dass möglichst viele auf dem 

spirituellen Weg weiterkommen“ (ISA1). Für manche devotees sei es von großer Wichtigkeit, 

dass sie vertraute Geschmäcker zur Verfügung haben. Das mache das Leben in der Fremde, 

welches für viele eine Herausforderung darstelle, sehr viel einfacher (vgl. ebd.). Das Essen, 

die Verfügbarkeit westlichen Essens, stellt also einen wesentlichen Faktor dar, weshalb sich 

so viele westerners in Amritapuri über längere Zeiträume aufhalten – und „wer weiß, was 

passieren kann, wenn jemand für einige Wochen in Amritapuri ist!“ (ISA1), auch wenn die 

ursprüngliche Motivation gutes Essen und Wohlbefinden ist. Dass ebenso für 

Brahmachari(ni)s die Regeln gelockert wurden, entspricht der allgemeinen Tendenz in 

Ammas Lehrweise, welche strenges Reglement mehr und mehr durch 

‚Verinnerlichung‘ ersetzt, ganz im Sinne der Bhaktiphilosophie. Äußere Gesetze, Ge- und 

Verbote gehen über in den Anspruch an eine innere Haltung der Demut und Liebe.  



 

122 

 

Essen befriedigt ein körperliches Grundbedürfnis des Menschen und – vor allem, aber nicht 

ausschließlich – den Geschmackssinn. Es ist aber auch symbolisch aufgeladen und wird oft 

mit Fürsorge
195

 und auch mit ‚Mütterlichkeit‘ in Verbindung gebracht – die Sorge um 

genügend Nahrung gilt vielen als mütterlich. So ist in Bezug auf das bereits erwähnte 

‚Masala-Dosa-Festival‘ zu lesen: „Like most mothers, she wanted to cook for her children. 

(…) Amma told everyone that they should eat as many dosas as they wanted.” 

(http://www.amritapuri.org/17746/14dosa.aum; zuletzt geprüft am 30.1.18). Ammas 

mütterliche Fürsorge wird hier thematisiert und Gefühle der (möglichen) Sättigung und 

Befriedigung, der Fülle, des Umsorgt-Seins und auch der Sicherheit werden evoziert. 

In Amritapuri werden alle Essensoptionen von für Indien nicht untypischem Geschirr aus 

verchromtem Stahl verzehrt. MacDougall macht dieselbe Beobachtung in einer nordindischen 

Internatsschule und führt hierzu aus: „Every piece (…) is made of the same bright, hard steel, 

which produces its own distinctive gong-like tones and clashing sounds.“ (MacDougall 1999: 

13). Er bezeichnet die Beschaffenheit des Materials als eine direkte physische Erfahrung, die 

den ganzen Prozess des Essens auf eine unablässige und unbarmherzige Notwendigkeit 

reduziert. Teller und Besteck werden in Amritapuri nach dem Gebrauch meist nur unter 

fließendem kaltem Wasser an dafür vorgesehenen Becken gespült. Die meisten ashramites 

verwenden jedoch eigenes Geschirr und (gegebenenfalls) Besteck, besonders beliebt sind 

auch Blechdosen oder -boxen zum Transport und zur Aufbewahrung des Essens. Häufig wird 

aus diesen Boxen gegessen. Auch in den Blechdosen widerspiegelt sich eine gewisse 

Einstellung dem Essen gegenüber, die den Vorgang auf die Notwendigkeit reduziert und nicht 

zum Selbstzweck oder Genuss ausarten lässt. 

Häufig wird, wie in Indien üblich, mit den Fingern gegessen, was aus dem Vorgang des 

Essens auch ein taktiles Erlebnis werden lässt. So ist bei Marcel Mauss folgende Anekdote 

über den Schah von Persien zu lesen: „Der Schah, bei Napoleon III. eingeladen, ißt mit seinen 

Fingern; der Kaiser besteht darauf, daß er sich einer goldenen Gabel bedient. ‚Sie wissen 

nicht, welches Vergnügen Sie sich versagen‘, antwortet ihm der Schah.“ (Mauss 1975: 217). 

In Amritapuri allerdings verwenden viele westerners und auch einige indians Löffel und 

Gabeln (das Messer gibt es nur in der Küche).  

Um das Essen rankt sich in Indien ein komplexes Regelwerk, welches besonders auf das 

Reinheits- und Kastenkonzept Bezug nimmt.
196

 So ist geregelt, wer, was, wann, wo, wie essen 

                                                 
195

 Bei den Jenu Kurumba beispielsweise gilt Reis als Symbol der Fürsorge (Demmer/Heidemann 2003: 14). 
196

 Regeln rund um die Nahrung(saufnahme) finden sich bereits in den Grhyasutras und Dharmasutras wie auch 

einige Jahrhunderte später im Epos Mahabharata und in den Puranas (vgl. Syed 2000: 109). 



 

123 

 

darf, welches Essen wer von wem annehmen darf, wer wem welches Essen anbieten darf und 

wer zusammen essen darf. Nahrung kann kontaminierend wirken und der Vorgang des Essens 

wird „als die rituelle Reinheit gefährdend angesehen“ (Syed 2000: 113). Auch wer die Speise 

zubereitet hat und von wem sie gereicht wird, ist von Bedeutung, da sie, sofern sie nicht von 

vornherein unrein war, verunreinigt werden kann. Essen speichert nach dieser Auffassung 

„psychische Energie“: „(D)as verwerfliche Wesen, Denken oder Handeln eines Menschen ist 

in der von ihm zubereiteten und weitergegebenen Nahrung enthalten, und ihre Aufnahme 

vermag den Empfänger zu kontaminieren“ (ebd. 114f.). Axel Michaels führt zudem aus, dass 

es „Essen als Ausdruck von Geselligkeit, diese beliebteste Form des Zusammenseins im 

Westen, (…) im traditionellen Indien kaum“ gibt (Michaels 2012: 202). Auch gemeinsames 

Essen sei nicht immer Ausdruck von Gemeinschaft: „Nebeneinander ist kein 

Miteinander“ (Michaels 2010: 205). In Kantinen würden Inder_innen beispielsweise auch 

nebeneinander essen, aber dennoch würden sie keine persönlichen Kontakte pflegen und 

privat nicht miteinander essen. 

Auch in Amritapuri isst nicht jede mit jedem und nicht alle das gleiche Essen. Vielmehr 

spiegelt eine relativ komplexe Organisation ein Regelsystem, das Neuankömmlingen zunächst 

meist undurchsichtig erscheint, denn die verschiedenen Essensmöglichkeiten und -plätze des 

Ashrams zu überblicken, dauert einige Zeit. Es herrscht oft Verwirrung, wann es wo welches 

Essen gibt. Die verschiedenen Orte weisen unterschiedliche ‚Klientel‘ auf. Das Essen kreiert 

so soziale Unterschiede und umgekehrt finden die Unterschiede in den unterschiedlichen 

Essenslokalitäten ihren Ausdruck. Einige ashramites ziehen sich zum Essen auf ihre Zimmer 

zurück. Viele speisen in den dafür vorgesehenen Bereichen, wobei sich meist 

Essgemeinschaften hinsichtlich Nationalität, Sprache und Status in der Ashramgemeinschaft 

herausbilden. Ashramites beispielsweise essen entweder alleine oder mit anderen ashramites. 

Die verschiedenen Gruppen finden sich an verschiedenen Orten ein.  

Es gibt vier verschiedene Essensausgaben im Ashram: Zunächst wird das reguläre 

Ashramessen angeboten. Es ist kostenlos beziehungsweise ohne Aufpreis erhältlich und 

besteht mittags und abends aus Reis mit Gemüsecurry, morgens gibt es zusätzlich Dosa oder 

Idlis mit Curry. Dieses Essen ist ausreichend und sättigend, aber wenig abwechslungsreich 

und für die indische Küche eher schlicht. Ausgegeben wird es zu bestimmten Zeiten (zehn 

Uhr vormittags, ein Uhr mittags und abends nach den Bhajans jeweils für circa eine Stunde) 

in einem Außenflügel der Big Hall, wo sich auch Tische und Stühle befinden. Die meisten der 

indischen ashramites und Besucher_innen nehmen dort ihr Essen zu sich. Da es indisch 



 

124 

 

gewürzt und dementsprechend scharf ist, bekommt dieses Essen nicht allen. Westerners 

klagen häufig nach einiger Zeit über Beschwerden wie Gastritis. Aus diesem Grunde gibt es 

auch internationale Gerichte, welche in der Western Canteen oder dem Western Café serviert 

werden. Dabei handelt es sich um weniger gewürzte, milde Gerichte aus der amerikanischen 

oder europäischen Küche oder einfache Gerichte wie gedämpftes Gemüse, Brot und 

Nudeln.
197

 Das westliche Essen ist nicht unentgeltlich und ebenfalls nur zu bestimmten Zeiten 

zu erhalten. Western Canteen und Western Café werden hauptsächlich, aber bei Weitem nicht 

ausschließlich, von westerners besucht, zumeist von Kurzzeitbesucher_innen und Reisenden. 

Es wird gemeinsam an den runden Tischen gegessen und meist entstehen gesellige 

Gesprächsrunden. Darüber hinaus gibt es die Indian Canteen, welche erst ab dem späten 

Nachmittag für wenige Stunden geöffnet hat und indische Gerichte wie auch Snacks verkauft. 

Sie wird hauptsächlich von Student_innen, indischen Gästen oder ashramites besucht, die dort 

häufig alleine speisen. Nach Ende der Bhajans ist die Indian Canteen bereits geschlossen, was 

darauf hinweist, dass sie nicht für die spirituell interessierten Gäste konzipiert ist. Ebenfalls 

am Nachmittag geöffnet hat der Juice Stall, welcher frische Säfte, Milchshakes, Obst, 

Gemüse, Chai und Gebäck verkauft. Beim coconut man kann auf dem Ashramgelände frische 

Kokosnuss erworben werden. Ein weiteres Genussspektakel bildet die hausgemachte 

Schokolade in verschiedensten Varianten, die im Ashram hergestellt wird. 

Brahmachari(ni)s und Swami(ni)s erhalten separates (indisches) Essen (ebenfalls 

Gemüsecurries mit Reis und Chappathi). Laut vieler ashramites weisen die verschiedenen 

Essen unterschiedliche Qualitäten auf und das Essen der Brahmachari(ni)s und Swami(ni)s ist 

von höherer Qualität.
198

  

Auch hinsichtlich des Essens findet besonders die Unterscheidung von westerners und indians 

durch verschiedene Lokalitäten und Angebote einen ganz expliziten Ausdruck. Jene 

Unterscheidung, die im Ashramkontext häufig begegnet, wird hinsichtlich des Essens von 

                                                 
197

 In Ammas Anwesenheit gibt es in der Western Canteen mittags und abends ein bis zwei Gerichte, eine Suppe 

und eine süße Nachspeise (für umgerechnet insgesamt ein bis zwei Euro). Wenn Amma sich nicht im Ashram 

aufhält, gibt es nur mittags gedämpftes ungewürztes Gemüse. Im Western Café kann man, unabhängig von 

Ammas Anwesenheit, einige Gerichte wie Pasta, Pizza, Salat oder Gemüseburger mit Pommes erhalten, sowie 

verschiedene Arten Kaffee, Tee, Softdrinks oder süßes Gebäck wie Kuchen, Kekse und Muffins. Morgens gibt 

es Pancakes, Porridge und Müsli. Die Bäckerei backt außerdem zweimal die Woche frisches Brot im 

europäischen Stil. 
198

 Jedoch wird jedes Essen am selben Ort, der Ashramküche, zubereitet (bis auf das westliche Essen, welches 

von internationalen devotees in einer ausgegliederten Küche präpariert wird). In der Ashramküche wird auch das 

Essen für das College und das Ayurveda Hospital zubereitet. An einem normalen Wochentag werden so 800 

Kilogramm Reis verkocht. Bis vor einigen Jahren haben Brahmachari(ni)s die Arbeit selbst erledigt, mittlerweile 

wird sie von bezahlten, überwiegend männlichen Arbeitskräften ausgeführt. Das Essen der Swami(ni)s wird 

separat zubereitet. Ammas Essen wird von einer Vertrauensperson in ihren Räumen präpariert, wo sie auch 

speist. 



 

125 

 

ashramites selbst immer wieder betont beziehungsweise stellen die ashramites ihre 

Unterschiedlichkeit (auch) über das Essen her. So werde ich als Deutsche beispielsweise 

häufig von indischen devotees gefragt, wie ich ‚ihr‘ Essen fände und ob es nicht zu scharf sei. 

Zudem kursieren Theorien, wonach die Verdauung von Reis bei indians anders wäre als bei 

westerners. Die Herstellung von Unterschiedlichkeit dringt somit in das Körperinnere ein und 

betrifft elementare Körperfunktionen, sie wird als ‚biologische Tatsache‘ konzipiert. Soziale 

Vermischungen von westerners und indians sind allerdings erlaubt und üblich. Westerners 

konsumieren indisches Essen und speisen in der Indian Canteen und umgekehrt. Auch sind 

interkulturelle Essensgemeinschaften häufig anzutreffen und ebenso gemischtgeschlechtliche. 

Brahmacharis und Brahmacharinis allerdings essen streng getrennt. Besonders der 

Essensbereich der Brahmacharis wird, auch in visueller Hinsicht, abgeschirmt durch hohe 

undurchsichtige Trennwände. Der Essensbereich der Brahmacharinis befindet sich ebenfalls 

in der Big Hall, neben dem Western Café. Obwohl dieser Bereich nicht abgetrennt oder 

speziell ausgewiesen ist, speisen dort hauptsächlich Brahmacharinis und weibliche 

renunciates, selten Besucherinnen und sehr selten männliche Besucher. Ohne dass 

ausgeschilderte Bereiche vorgegeben wären oder es ein offizielles Verbot gäbe, regulieren 

sich die verschiedenen Gruppen quasi von selbst. Swami(ni)s speisen ohnehin gesondert, 

unter sich oder alleine und im ‚Verborgenen‘ unter Ausschluss der Öffentlichkeit. Sie sind nur 

vereinzelt und selten im Juice Stall oder der Indian Canteen zu sehen.  

Essen hat also, wie ersichtlich wird, eine hohe Bedeutung im Ashramalltag und für viele 

devotees inne. Für viele wird Essen auch deshalb zu einem einnehmenden Thema, da sie ihrer 

Meinung nach, mindestens gedanklich, im Ashram (zu) viel mit Essen beschäftigt sind. Die 

Relevanz des Essens und ihre Fixierung darauf erklären sich manche dadurch, dass Essen die 

„einzige Ablenkung“ im Ashram darstelle (Jenny, GN 12/13). Zur Bedeutung trägt natürlich 

auch die Verfügbarkeit bei, die bei manchen das Essverhalten verändert, so zum Beispiel bei 

einer österreichischen Besucherin: „Ich esse hier so viel, sonst bin ich nicht so, aber hier sieht 

man so viel, es gibt so viele Möglichkeiten, und es ist so gut“ (GN 02/14). Jene Bemerkung 

löst eine Diskussion unter devotees aus. Eine renunciate verkündet, sie sei „da nicht so 

anfällig“ (GN 02/14), weil sie wisse, wie kurzlebig der Genuss sei, an Geschmack und Geruch 

könne man sich nicht erinnern, nur Bilder könnten im Gedächtnis abgerufen werden. Die 

Österreicherin jedoch ist der Ansicht, sie könne sich sehr wohl an Geschmack erinnern, es sei 

nicht „wie im Moment selbst, aber irgendeine Art Erinnerung gibt es. Wenn ich jetzt an 

Erdbeeren denke, läuft mir das Wasser im Mund zusammen.“ (GN 02/14). Während die 



 

126 

 

Besucherin also eine bleibende Wirkung sinnlicher Erfahrung betont und dadurch deren 

Bedeutsamkeit erhöht, negiert die renunciate eine derartige und setzt die Wertigkeit von 

Ästhetik dadurch herab. 

Devotees geraten immer wieder in innere Konflikte aufgrund ihrer Neigung zum Essen. So 

erzählt eine sehr dünne renunciate aus Hongkong nahezu bei jeder Begegnung, dass sie nur 

ans Essen denke, sie das sehr ‚in Beschlag nehme‘ und sie darunter leide (GN 11/12). Auch 

Pavithra leidet unter ihrer ‚Schokoladensucht‘ und versucht eines Tages, Amma ihr Laster 

darzubringen, indem sie ihr zum Darshan ein Tablett mit allerlei Süßem mitbringt mit den 

Worten: „Amma, please help!“ (FN 11/12). Denn Essen(sgenuss) steht auch in Konkurrenz 

zum spirituellen Ziel. So formuliert Sara: „Wir sollen nicht übermäßig essen.“ (ISA1). In 

diesem Zusammenhang erwähnt sie auch die Herausforderung, die es speziell in Amritapuri 

bedeutet, ständig mit einem reichhaltigen verlockenden Angebot konfrontiert zu werden:  

Dass ich zum Beispiel total attached werde an bestimmte Lebensmittel, die ich dann gern essen würde, 

oder sowas, also des wird dann eigentlich noch verstärkt eher oder wir werden mehr damit konfrontiert. 

(…) Und wir haben dann die Besucher, die vor unserer Nase den Schokoladenkuchen essen [lacht], da 

braucht man eben wirklich auch, da muss man eben wirklich auch auf das Ziel auch ausgerichtet sein 

(…), warum bin ich hier, warum mach ich das Ganze? Will ich den Kuchen, oder will ich die 

Gottesverwirklichung. (ISA1) 

Daher wird der Akt des Essens in Amritapuri und im MAM auch fast immer durch vorab 

gesprochene Gebete und Segnungen ‚geheiligt‘. Es ist üblich, vor dem Essen zu beten – die 

devotees halten vor ihren Tellern inne, schließen die Augen, halten ihr Teller mit beiden 

Händen und rezitieren einen Vers aus der Bhagavad Gita (das Yagna-Mantra, BG IV.24). 

Dieser Vers drückt aus, dass „Gott alles und alles Gott ist“ (deutsche renunciate, GN 03/14). 

Die Rezitation jenes Verses soll die Gläubigen daran erinnern, dass sie nichts anderes als Gott 

oder ‚göttliche Energie‘ in Form von Nahrung zu sich nehmen. 

Darüber hinaus findet Nahrung im Hinduismus allgemein, und so auch in Amritapuri, rituelle 

Anwendung in der Form von Prasad und ist Teil religiöser Praxis. Essen weist also rituelle 

Bedeutung auf oder kann selbst als spirituelle Praxis angesehen werden. 

Prasad bezeichnet „sakrale Speise (…), die von der Gegenwart und dem Segen des Gottes 

erfüllt ist“ (Syed 2000: 103). Prasada meint wörtlich eine Form der Gnade oder Gunst Gottes 

(vgl. Fuller 1992: 74). Die Prasadspeise kann als „materielle Form“ (Michaels 2012: 269) 

jener Gnade gesehen werden und besteht aus der „Rückgabe“ (ebd.) von Göttern 

dargebotenen Gaben – Speisen wie Süßigkeiten, (gekochtem) Reis, Früchten, aber auch 

andere Substanzen und Dingen wie Asche und Blumen. Auch durch den Kontakt mit 

flüssigen Ausscheidungen eines Gottes oder Gurus, zum Beispiel dessen Schweiß oder 

Fußwasser, wird eine Speise oder Flüssigkeit zu Prasad. Die Darbietungen und Rückgabe 



 

127 

 

können durch Priester erfolgen, aber auch die von devotees vor Hausaltären oder in Tempeln 

den Göttern dargebrachten Speisen werden von diesen angenommen und ‚gegessen‘. Auch 

vor Kalis Schrein in Amritapuri finden sich neben Geldmünzen und Blumen auch 

Nahrungsmittel wie Ghee (Butterschmalz) oder Bonbons, welche nach einiger Zeit immer 

wieder an devotees verteilt werden. 

Profane Nahrung wird also zu sakraler Speise in Gegenwart einer Gottheit. Prasad ist auch 

wichtiger Bestandteil jeder Puja und nach deren Beendigung zu erhalten. Die während einer 

Puja dargebrachten Essensgaben (naivedyam) werden während der Puja durch die verehrende 

Hingabe mit Gottesbewusstsein aufgeladen und den Gläubigen als Prasad zurückgegeben (IM 

10: 3). Während der gesamten Puja steht das für die Götter zubereitete Essen neben dem/der 

Pujari(ni) und wird den Göttern dargebracht. Dabei soll es abgedeckt bleiben, bis es geopfert 

wird, damit es nicht durch Blicke verunreinigt werden kann. Jegliche Form von Genuss der 

Opferungen, Riechen oder Schmecken derer, vor dem Vollzug der Darreichung an die 

Gottheit, ist strikt untersagt. Genossen werden darf erst nach der Opferung in Form des Prasad 

– die devotees dürfen von den ‚Resten‘ essen, die Speise wird aufgeteilt. Die 

‚Essensreste‘ werden als heilige Speise angesehen, welche Eigenschaften, Gnade, Kraft und 

Segen der Gottheit enthalten soll (Moreno 1992: 152). Die ‚göttliche Energie‘ oder 

‚Vibration‘ wird durch den Verzehr in den eigenen Körper geholt, eingeführt und innerlich 

aufgenommen, „der Gläubige ‚ißt‘ Gott“ (Syed 2000: 103). Nahrung ist ein mögliches 

‚Transportmittel‘ der göttlichen Energie und des göttlichen Segens.  

Prasad und dessen Verzehr kann zudem als Möglichkeit angesehen werden, Kontakt, Nähe 

und Beziehung zu den Göttern oder dem Göttlichen herzustellen: „Indem die Gläubigen essen, 

was sie selbst den Göttern gereicht haben, ist zwischen ihnen und dem Gott eine Beziehung 

entstanden, die mit der sozialen Stellung in der Gesellschaft und deren Kommensalitätsregeln 

korrespondiert.“ (Michaels 2012: 269).  

Ob die Gottheit in den Augen der Anhänger von der Speise gegessen oder sie nur gesegnet hat, 

wird laut Michaels meist nicht ganz deutlich, macht aber einen Unterschied hinsichtlich der 

Deutung des Aktes: „Hat sie die Speise angenommen und davon ‚gegessen‘, so ißt der 

Gläubige (unreine) Speisereste“ (ebd.) und drücke damit Unterwerfung und Unterordnung 

unter die Gottheit aus. Chris Fuller (1992: 76 ff.) hingegen ist der Auffassung, dass das Prasad 

keine Gegengabe sei und die Gottheit nicht davon esse, sondern die Nahrung durch den 

Kontakt mit dem Göttlichen nur umgewandelt werde. Im sozialen Leben stelle es ein Zeichen 

von Höherrangigkeit dar, Speise, vor allem gekochten Reis, abzulehnen. Durch das 



 

128 

 

Annehmen von Speisen würden Götter sich entgegen dieser Regel sozialer Hierarchie 

verhalten. Das Verhältnis zwischen Gott und Gläubigem spiegele daher die Beziehung 

zwischen Mann und Frau und die Ehe wider. 

In Amritapuri ist die Ansicht verbreitet, dass Gott oder das Göttliche von der dargebotenen 

Speise gegessen hat. Gottheiten können laut gängiger Meinung Nahrung über Gerüche 

aufnehmen, da sie Gerüche wahrnehmen können (ISA1). Die Speise wird aber nicht 

verunreinigt, sondern mit göttlicher Energie aufgeladen und gilt als rein. 

Prasadspeisen sind zumeist süß und schmecken vorzüglich. Süßer Pudding beispielsweise gilt 

als Symbol der Vereinigung mit Gott.
199

 Zu besonderen Anlässen gibt es mehrere 

verschiedene und aufwendig zuzubereitende Prasadspeisen. Auch Blüten, welche bei 

Zeremonien verwendet wurden, oder heilige Asche werden als Prasad angesehen und mitunter 

verzehrt:  

Whatever we offer to God becomes like Amrit, or immortal nectar. In Puja, we are actually offering our 

minds to God. The various offerings symbolize this. As a result the soul is filled with God’s love, 

compassion and the experience of the Self. The sweet prasad is an external expression of this inner bliss. 

(Aushang im Ashram, FN 11/13) 

Auch wenn Amma Speise annimmt – ihr werden häufig Essensgaben zum Darshan 

mitgebracht –, diese berührt oder davon isst,
200

 gilt die Nahrung anschließend als (äußerst 

wertvolles) Prasad, welches an die devotees weitergegeben wird, die sich kleine Stückchen 

abbrechen und die Essensteile weiterreichen:  

Es wurde wieder einiges, was ich nicht mehr identifizieren konnte, in die Runde gegeben. Es kamen 

Krümel an, und einmal sogar eine ganze Rosine. Und nachdem Amma weg war, hat ein devotee ein 

Stückchen auf dem Bühnenboden gefunden und es sich hocherfreut in den Mund geschoben. (AT 09/12)  

Essensreste können dabei einige Strecken zurücklegen: von der Bühne hinab und quer durch 

die Darshanhalle oder sogar darüber hinaus ins ausgegliederte Küchenzelt. Sie passieren dabei 

vielerlei Hände. Vom Verzehrenden wird „die Kraft aufgenommen, die vom ersten Esser in 

die Speise übergegangen ist“ (Syed 2000: 117). Diese Ansicht führt zu Praktiken, die in 

Kontrast stehen zu der sonst üblichen Hygienepraxis und Vorsicht hinsichtlich der Nahrung 

und speziell gegenüber Speiseresten, denn von anderen Personen Berührtes oder 

Übriggelassenes gilt üblicherweise als unrein. Der bewusste Verzehr von übriggelassener 

                                                 
199

 Verbreitet ist Panchamritam, eine süße Puddingspeise aus Milch, Joghurt, Honig, Jaggery 

(Rohrohrzuckermasse) und Ghee. Ein anschauliches und unterhaltsames Rezept findet sich unter 

http://sanskritcentral.com/video/how-make-panchamritam; zuletzt geprüft am 30.1.18. Die beiden jungen Herren 

in dem Video geben dabei offen zu, dass sie den Tempel nicht nur wegen des Darshans, sondern auch wegen 

Prasad aufsuchen.  
200

 Dass Amma Nahrung annimmt und sogar davon kostet, ist (auch) ein symbolischer Akt von enormer sozialer 

Bedeutung. Die Annahme von Nahrung liegt konträr zum Grundsatz sozialer Hierarchie, die auch zwischen 

Guru und devotee besteht (vgl. Michaels 2012: 269). 



 

129 

 

Speise höherstehender oder verehrter Personen kann als Bestätigung der bestehenden 

Hierarchie angesehen werden (ebd.).  

Gleichzeitig finden sich in Amritapuri Essens-Praktiken, durch welche bestehende 

Hierarchien und Statusunterschiede außer Kraft gesetzt werden und Gleichheit hergestellt 

wird: das gemeinsame Essen am Dienstag, wenn alle Anwesenden in derselben Lokalität, in 

räumlicher Nähe, zur selben Zeit das gleiche Essen verzehren, sowie die Praxis des 

gegenseitigen Fütterns als starker Ausdruck der Abwesenheit von Hierarchie. Zudem wohnt 

dem Essen eine starke Symbolkraft inne und der Akt des Essens kann – wie im Falle des 

Prasad, durch welches die Gläubigen Gott in sich einführen – ein größtmögliches Maß an 

Intimität herstellen (Michaels 2012: 269). Aber auch in ästhetischer Hinsicht ist Essen von 

großer Bedeutung. Als ein hochsinnliches multisensorisches Ereignis ermöglicht Essen eine 

unmittelbare körperlich-sinnliche Erfahrung. Vor allem das Eindringen von Substanzen in das 

Körperinnere der devotees macht es zu einem starken ästhetischen Instrument, um religiöse 

Inhalte und Erfahrung zu vermitteln, zu evozieren und zu verinnerlichen. 

2.3.4 Bewegung  

Bewegung hält uns in Kontakt mit der Welt, sinnliche Wahrnehmungen sind Resultat von 

Bewegungen (vgl. Michaels/Wulf 2014: 4). Wir nehmen die Welt in Bewegung wahr. 

Bewegung bestimmt maßgeblich die Art und Weise, was und wie wir wahrnehmen, aber auch 

wie wir uns selbst wahrnehmen und definieren:  

This primal animateness, this original kinetic spontaneity that infuses our being and defines our aliveness 

is our point of departure for living in the world and making sense of it (…) We literally discover 

ourselves in movement. (…) We make sense of ourselves in the course of moving. (Sheets-Johnstone 

1999: 136) 

Bewegungen machen Wahrnehmen jedoch nicht nur möglich, sondern sind – als 

Motorikerfahrungen – auch Bestandteil menschlicher Wahrnehmung (vgl. Schönhammer 

2009: 220). Menschen nehmen nicht nur permanent Bewegungen außerhalb ihrer selbst, 

sondern auch ihre eigenen Bewegungen wahr (Propriozeption, Kinästhesie, vgl. zum Beispiel 

Müller 2001). Diese Wahrnehmung der eigenen Beweglichkeit wirkt auch auf psychischer 

Ebene (vgl. Koch 2007: 185), da sich durch die Selbstwahrnehmung das Befinden verändern 

kann, und es besteht Grund zur Annahme, dass Bewegung über die Befindlichkeit Denken 

und Handeln beeinflussen kann. Koch weist des Weiteren auf die Verstrickung oder 

„intermodale Engführung“ der verschiedenen Sinne in einem Teil der wissenschaftlichen 

Literatur hin, was sich an Begriffen wie „sensomotorisch“ oder „visu-motorisch“ zeige (ebd. 

183). 



 

130 

 

Bewegungen sind zudem Teil des Habitus.
201

 Trotz individueller Unterschiede und 

Ausprägungen werden sie durch die soziale Gruppe, in der wir leben, von deren sozialen und 

ästhetischen Strukturen geprägt. Auf die Relevanz von Bewegung für Religionen schließlich 

haben Mohr (2004) oder Koch (2007: 181 ff.) hingewiesen. Mohr unternimmt den Versuch, 

„Formen und Funktionen menschlicher Motorik in Religionen systematisch zu erfassen“, 

Bewegungsformen zu kategorisieren und „die Dynamik zwischen Bewegung und 

Bewegungsreduktion bzw. Nicht-Bewegung (…) in Religionen zu untersuchen“ (ebd. 310). 

Die meisten menschlichen Praktiken, und so auch jede Sadhana-Form im MAM, umfassen 

bestimmte körperliche Bewegungen. So kann, wenn auch Bewegung sicherlich kein 

Schwerpunktthema im Ashram Amritapuri ist, eine Fülle an möglichen Bewegungen 

ausgemacht werden. Bewegung ist nicht zuletzt deshalb von Bedeutung in der Ästhetik des 

MAM, da die physische Nähe zu Amma ein erstrebtes Ziel darstellt. Häufig werden 

Bewegungsausdrücke auch narrativ verwendet und tauchen in Widmungen oder Gebeten auf, 

zum Beispiel: „I bow down to the humble feet of Amma“ (FN 11/12). 

Die Bewegungen in Amritapuri können unterschieden werden in religiös motivierte 

beziehungsweise in rituellen Kontexten stattfindende Bewegungen und in 

‚profane‘ Alltagsbewegungen. Dabei unterscheiden sich die Bewegungsformen je nach 

ausgeführter religiöser Praxis und vor allem auch je nach ausgeübtem Seva.
202

 Denn am 

meisten Bewegung erfährt der Körper im Tagesablauf während der Arbeit – vor allem 

während des Seva besteht die Möglichkeit oder Notwendigkeit zur Bewegung. Die 

ausgeführten Bewegungen unterscheiden sich stark hinsichtlich ihres Umfanges, 

Kraftaufwands, der Intensität und des Einbezugs des Körpers: Manche der Arbeiten stellen 

ganzkörperliche Herausforderungen und Anstrengungen dar, so das Kompostieren, die Arbeit 

im Kuhstall, in der Druckerei, Um- und Ausbauten; andere Tätigkeiten beanspruchen weniger 

Körperteile und umfassen kleinere und wenig kraftaufwendige Bewegungen wie das Falten 

der Matruvani-Zeitschrift. In jedem Fall folgt der Körper während der Arbeit eingeschränkten, 

mehr oder weniger vorgegebenen Bewegungsmustern (Alkemeyer 2003; Bluma 2012). 

Im übrigen Tagesverlauf dominieren das Stehen und Sitzen. Bewegung findet zudem in 

Zusammenhang mit Ortswechsel und Fortbewegung statt, zumeist in Form des Gehens. 

                                                 
201

 Crossley erklärt das Habituskonzept folgendermaßen und macht den Unterschied zwischen Habitus und 

individueller Gewohnheit klar: „Habitus involve know-how, practical knowledge and understanding; practical 

reason. And (…) Mauss contrasts this with habit and habitude, which, he implies, denote rigidly repetitive 

behaviours. Like Bourdieu, Mauss rejects ‚habit’ as an overly mechanical concept and embraces ‚habitus’ as an 

alternative. (…) We all have individual habits but habitus are social facts” (Crossley 2013: 140). 
202

 Die Bewegungen der verschiedenen spirituellen Praktiken werden ausführlicher bei der Darstellung der 

jeweiligen Praktiken beschrieben. 



 

131 

 

Bewegung zum ‚Selbstzweck‘, wie zum Beispiel Sport, wird eher von westerners ausgeführt: 

Manche joggen in den frühen Morgenstunden, praktizieren Hatha-Yoga in sportlichem Stil 

(teilweise leistungsorientiert oder spektakulär wie das Acro-Yoga), Qigong oder ähnliches. 

Brahmachari(ni)s oder Swami(ni)s gehen gelegentlich spazieren. Seit einigen Jahren legt 

Amma ihren devotees ausdrücklich nahe, sich regelmäßig zu bewegen und ‚fit zu halten‘. Den 

ashramites empfiehlt sie, den Tempel pro Tag mindestens zehn Mal zu umrunden (FN 12/12).  

Amma bewirbt auch die Praxis des Yoga, weshalb im Ashram seit einigen Jahren regelmäßig 

angeleitete Stunden, Schulungen und Workshops angeboten werden. Auch Brahmachari(ni)s 

sollen täglich Yoga praktizieren, „at least three rounds of Surya Namaskar
203

“ (IBH). Das 

Amrita Yoga ist eine Technik, welche von devotees durch Ammas Inspirationen und mit 

Berücksichtigung ihrer Empfehlungen entwickelt wurde. Diese Yogaart zielt nicht auf 

körperliche oder sportliche Leistung, sondern will das ‚Körperbewusstsein‘ erhöhen durch 

aufmerksamkeitssteigernde Übungen. Die Bewegungen umfassen klassische Hatha-Yoga-

Haltungen, wobei sie langsam und bedächtig ausgeführt werden und gewisse Stellungen lange 

eingenommen werden. Die ‚hauseigene‘ Meditationstechnik IAM beinhaltet ebenfalls ans 

Yoga angelehnte Körperübungen, ist also teilweise eine Bewegungsmeditation. 

Im Allgemeinen jedoch begegnet Sport oder sportähnliche Bewegung kaum, und der 

Ashramalltag bietet dazu auch wenig Möglichkeit, zum einen aufgrund des Klimas (meist ist 

es zu heiß), zum anderen aufgrund des straffen Tagesablaufs, in welchen weder Zeit noch 

Raum für Sport eingeplant ist.
204

 Eine Ausnahme stellt das Schwimmen dar – im Ashram gibt 

es einen Swimmingpool. Einen sportähnlichen Charakter weist zudem das Treppensteigen auf, 

welches täglich mindestens einmal, meist mehrere Male, bewältigt werden muss. Nur in den 

höchsten Gebäuden gibt es Fahrstühle, die die meisten ashramites auch gerne verwenden. Das 

Treppensteigen ist für viele eine tägliche Praxis, die sie sehr anstrengt. Da das Ashramgelände 

mittlerweile von beachtlicher Größe ist, können auch die sonstigen Wege, die alltäglich 

zurückzulegen sind, weit und mühsam sein.  

Es erweist sich als unmöglich, in Anlehnung an Mauss, der eine typische Bewegungsart bei 

Nonnen in einem Kloster beobachtete (ebd. 1975: 202; siehe unten), so etwas wie einen 

einheitlichen Bewegungsstil für alle ashramites auszumachen. Die Ashrambevölkerung ist zu 

heterogen und vielfältig und soziokulturelle Unterschiede wie auch Statusunterschiede sind 

                                                 
203

 Surya Namaskar oder der ‚Sonnengruß‘ ist eine Bewegungsabfolge im Hatha-Yoga. 
204

 Die (relative) Bewegungsarmut stellt für einige der westerners, deren Körper mehr und andere Bewegung 

gewöhnt sind, ein Problem dar: „Den Bewegungsmangel spüre ich schon, der Bauch wird immer dicker, das 

macht mir zu schaffen. Zuhause mache ich viel Sport.“ (deutsche Langzeitbesucherin, GN 11/12). 



 

132 

 

auch in der Bewegungsart erkennbar, worauf hier nicht im Detail eingegangen werden kann.
 

Wiederum Mauss verweist auf Unterschiede zum Beispiel in der Schwimmart von 

Polynesiern und Franzosen oder die unterschiedliche Gangart von Franzosen und 

Amerikanern (ebd. 1975). Derartige verallgemeinernde Äußerungen möchte ich hier nicht 

anstellen. Dennoch fiel mir eine unterschiedliche Bewegungsweise der Angehörigen 

unterschiedlicher Gruppen des Ashrams auf, wobei die eingenommene Rolle und der damit 

verbundene Status am meisten Einfluss zu haben scheinen. Am deutlichsten ist beispielsweise 

der Unterschied zwischen Brahmachari(ni)s und Besucher_innen, wobei erstere sich zumeist 

zielgerichtet und effizient bewegen, letztere oft entspannt und ziellos. Es kann daher die 

Vermutung angestellt werden, dass verschiedene ‚Bewegungsgruppen‘ sich eher nach sozialer 

Rolle und Status bilden lassen als nach Nationalität oder Geschlecht. Der Bewegungshabitus 

von ashramites unterscheidet sich augenscheinlich am meisten nach sozialem Status und 

eingenommener Rolle im Ashram, womit Bewegung auch zum Ausdrucksmittel von sozialer 

Hierarchie wird. Vor allem die Bewegungen in Interaktionen zwischen Statusungleichen sind 

streng geregelt.  

Trotz aller Varianz fällt eine gewisse ‚lässige Zielstrebigkeit‘ in den Bewegungen vieler 

ashramites auf: Forsche Schritte, schnelle Gangart, ‚Zupacken‘, zielgerichtete Handgriffe bei 

gleichzeitiger entspannter ‚Lässigkeit‘. Allerdings gibt es davon auch wiederum starke 

Abweichungen. Im Juice-Stall beispielsweise wird äußerst langsam und bedächtig gearbeitet, 

was teilweise etwas unmotiviert wirkt und zu ungeduldigen Reaktionen führt. Dass diese 

Bewegungsart so stark auffällt an jenem Ort und ab und an auch zu Kritik führt bei den 

Wartenden, spricht dafür, dass sie im Ashramalltag ansonsten nicht üblich ist.  

Die forsche, zielgerichtete Bewegungsweise scheint von Amma inspiriert zu sein, die einen 

derartigen Stil vorlebt. Ammas Art und Weise, sich zu bewegen, fällt vielen 

Beobachter_innen von Anfang an auf, so auch Raj: „She walked briskly through the center 

aisle of the temple, touching and blessing devotees on either side of the aisle, and sat on an 

elevated platform.” (Raj 2004: 204). Die Mata ‚schreitet‘ nicht, wie es von einer Guru 

erwartet werden könnte, sondern sie geht mit einem forschen Gang, die Füße leicht nach 

außen gestellt. Auch andere Bewegungen wirken auf Beobachtende mitunter überraschend, 

etwa, wenn sie sich in einer etwas ruppigen Art die Girlanden, welche ihr zu Hauf von ihren 

Anhänger_innen umgehängt werden, wieder vom Halse nimmt und von sich wirft. Die 

Bewegungen sind, anders als man es erwarten könnte, nicht feierlich, gediegen, 

dementsprechend langsam und bedächtig, sondern wirken schnell, optimiert und pragmatisch. 



 

133 

 

Ammas Person und somit auch ihr Bewegungsstil gelten als Vorbild, welches die devotees, 

bewusst oder unbewusst, nachahmen. 

Eine weitere Beeinflussung der Bewegungen geht vom Zeitmangel aus. Da Zeit als knapp 

empfunden wird, wird auf Effizienz der Bewegungen und Handlungen Wert gelegt. So 

werden auch Tempo und Rhythmus teilweise von außen bestimmt beziehungsweise 

manipuliert. Besonders in Ammas Nähe begegnet manches Mal Hektik, die Bewegungen sind 

sehr schnell und abgehackt. Immer wieder schreit jemand „fast, fast!“ und fordert zu 

schnelleren Bewegungen auf. Es sind Durchsagen zu hören, die einen anweisen, schneller zu 

gehen („please move fast!“, FN 11/12) und nicht im Weg zu stehen. Aber auch ohne direkte 

Anweisungen beeinflussen die Bewegungen der anderen um einen herum die eigenen 

Bewegungen: „Oben bei Amma war es wieder sehr hektisch und stressig. Das Verhalten der 

anderen springt auch über oder man passt sich an, automatisch beginne auch ich, mich 

schneller und etwas hektisch zu bewegen.“ (FN 10/12). Dies steht sicherlich in 

Zusammenhang mit den Menschenmassen. Dabei spielt auch eine große Rolle, dass Ammas 

Zeit als sehr wertvoll betrachtet wird und diese nicht verschwendet werden soll.
205

 Die eigene 

Bewegungsgeschwindigkeit wird also direkt und indirekt von außen beeinflusst.  

Ein gutes Beispiel für diese Bewegungskontrolle stellt der Gang zum Darshan dar. Aber nicht 

nur Bewegungen im direkten Kontakt mit Amma werden ‚supervisiert‘, sondern auch das 

Bewegungsverhalten um Amma herum. Vor allem bezüglich der Art, auf welche man sich 

Amma zu nähern hat, gibt es zahlreiche Regeln. Als ich Amma hinsichtlich eines 

auszuführenden Sevas eine Frage stellen will und mich, in der Annahme, so am wenigsten zu 

stören, von hinten Ammas Stuhl, auf welchem sie Darshan gibt, nähere, werde ich sogleich 

von einer renunciate zurechtgewiesen: „Never from behind! Go to the side, ask her from the 

side!“ (FN 01/14). Ebenfalls ist es verboten, direkt hinter Amma zu stehen oder zu sitzen, dies 

dürfen nur devotees, welche eines der speziellen Seva um Amma herum ausführen (und diese 

Posten sind, wie vermutet werden kann, ein hohes Privileg und sehr schwer zu erlangen). 

Auch der Raum hinter Swami(ni)s muss freigehalten werden. Für diese Regelung kann mir 

keine Erklärung gegeben werden, es ist jedoch zu bemerken, dass der ‚verbotene 

Bereich‘ derjenige ist, der für Amma oder die Swami(ni)s nicht einsehbar und daher 

schlechter kontrollierbar ist. Der Bereich hinter dem Rücken kann daher auch als potentiell 

gefährlich betrachtet werden, was sich im Deutschen in Redewendungen wie ‚jemandem in 

den Rücken fallen‘ spiegelt. Heidemann (2013) bezeichnet die „aesthetics of proximity and 

                                                 
205

 Ich habe selbst nie ungeduldige Reaktionen von Amma beobachtet, aber es kursieren Geschichten, nach 

denen sie durchaus zu schimpfen beginnt, wenn Zeit ‚verschwendet‘ wird. 



 

134 

 

movement (…) as a play with status evaluation” (ebd. 57). Der Status von Amma oder 

Swami(ni)s wird als sehr hoch angesehen, daher sind die Bewegungsformen um sie herum 

streng geregelt. So auch die bereits erwähnte Art und Weise, wie man sich Amma beim 

Darshan nähert oder die informelle Regel, sich zu erheben, wenn Amma oder Swami(ni)s sich 

erheben oder vorüberschreiten.  

Als weitere Dimension von Bewegung, in welcher sich Statusunterschiede ausdrücken, nennt 

Heidemann das Tempo – je langsamer die Bewegungen, desto höher der Grad von Respekt. 

Dies trifft im Ashram zum Teil zu, wobei es auch Abweichungen gibt. Im Allgemeinen wird 

um Amma herum nicht gerannt oder sich allzu hastig bewegt (bis auf oben genannte 

Situationen), viele verlangsamen ihre Bewegungen sogar auffällig, was Respekt und Demut 

ausdrückt (und eventuell auch die Dauer der Begegnung verlängern soll). Auch bei der 

Begegnung mit Swami(ni)s werden zum Teil die Schritte verlangsamt oder es wird sogar kurz 

innegehalten. 

Das Bewegungsverhalten im Ashram wird also zum Teil durch Ammas Person oder auch 

durch ihre Bewegungen beeinflusst. Dies ist auch bezüglich der Bewegungsströme feststellbar. 

Viele ashramites sind einen Großteil ihrer Zeit damit beschäftigt, auszukundschaften, wo sich 

Amma aufhält und zu versuchen, in ihrer Nähe zu sein. Dieses Verhalten lenkt die 

Bewegungsströme. Nach den abendlichen Bhajans vollzieht sich beispielsweise täglich 

dasselbe Szenario: Bereits während der letzten Lieder beginnen devotees, sich am Pfad 

zwischen der Bühne und Ammas Haus entlang aufzureihen, da sie wissen, dass Amma nach 

dem Bhajanende jenen Weg zu ihrem Zimmer beschreiten wird. Kaum erhebt sich Amma von 

ihrem Sitz auf der Bühne, laufen – und das ist eine weitere der wenigen Gelegenheiten, dass 

man die Laufbewegung im Ashram beobachten kann – viele devotees an jene Stellen, von 

welchen aus man Amma beobachten oder bestenfalls sogar berühren kann. Die gemeinsamen 

impulsiven Bewegungen kreieren dabei eine Stimmung der Verbundenheit:  

Heute bin ich mal dem Herdentrieb gefolgt und mitgerannt, nach den Bhajans, zum Wegesrand von 

Ammas ‚path‘,
206

 an welchem sich viele aufreihen. Es ist dort ein ordentliches, aber nicht aggressives 

Gedränge. Jeder möchte zwar ganz vorne stehen, aber die meisten ‚reißen sich zusammen‘. Auf 

Nachfragen erzählte mir eine österreichische devotee, dass es eine Art Respekts- und Liebesbeweis wäre, 

zum ‚path‘ zu rennen, wie ‚Amma zu grüßen‘. (…) Interessant war, dass, auch wenn man einfach so 

mitläuft, ein starkes Verbundenheitsgefühl aufkam. (FN 08/12)
207

  

                                                 
206

 Regelmäßig von Amma frequentierter Weg. 
207

 Auf ähnliche Weise berichtet ein Beobachter in Bezug auf eine andere spirituelle Gemeinschaft in Indien, 

wobei er Bezug nimmt auf die Thematik der kulturellen Unterschiedlichkeit: „Es gibt einige Gewohnheiten in 

dieser Gemeinschaft, die für uns säkularisierte Westler sehr befremdend sind, zum Beispiel eine tiefe 

Verbeugung vor dem spirituellen Meister oder vor der Gottheit, bei der man auf die Knie geht und mit der Stirn 

den Boden berührt. (…) Ich verbeugte mich also nicht. Aber ich spürte auch diese Nicht-Verbundenheit, die 

daraus resultierte und mir ein Gefühl der Isolation und Einsamkeit bereitete.“ (Engert 2014). 



 

135 

 

Ob und wie Bewegungen ausgeführt werden, das wird hier deutlich, kann eine integrierende 

und gemeinschaftsbildende Wirkung haben. Zudem vermittelt beispielsweise das ‚Mitlaufen 

zum path‘ Anerkennung in der Gemeinschaft. Die devotees erkennen einander in jenem 

Verhalten und in gewissen Bewegungen. 

Das Bewegungsrepertoire wird neben der Interaktion mit Amma oder anderen statushohen 

Personen und dem Raum auch durch das Wechselspiel mit Dingen, vor allem mit der 

Kleidung, geprägt. Die Kleidung bestimmt maßgeblich die Art und Weise, wie wir uns 

bewegen und bewegen können. So ermöglicht der Sari oder Lungi eine bestimmte Gangart, 

beeinflusst die Schrittlänge und -höhe. Sehr häufig beobachtbar sind auch Bewegungen, um 

den Stoff anzuheben, zu Recht zu rücken oder ihn über den Hinterkopf zu ziehen, damit das 

Haar bedeckt wird. 

Eine weitere direkte Regelung des Bewegungsverhaltens erfolgt über Absperrbänder oder 

sonstige Schilder, Durchsagen und Verbote. Vor allem das Gehverhalten wird reglementiert, 

worauf später noch eingegangen wird. Insgesamt kann angemerkt werden, dass die 

körperlichen Bewegungen häufig relativ strengen Mustern und Regeln folgen, die nur geringe 

tägliche Abweichungen zulassen beziehungsweise Abweichungen kaum beobachtbar sind. 

Gewisse Bewegungsweisen und eine gewisse ‚Etikette‘ werden eingehalten, allerdings 

zumeist ohne dass äußere Kontrollmechanismen dies überwachen würden – es gibt kaum 

direkte Kontrolle, Aufseher oder Strafen. Der Bewegungshabitus der ashramites stellt also 

gewissermaßen eine internalisierte Bewegungskontrolle dar. So wird beispielsweise im 

Ashram kaum getanzt, obwohl es kein Verbot gibt und Amma selbst das Tanzen sogar positiv 

bewertet (siehe weiter unten). 

Auch Ästhetik übt einen großen Einfluss auf Bewegung aus. Sinnliche Eindrücke formen 

Bewegung beziehungsweise schlagen sich häufig in Bewegungen des Körpers nieder. 

Manchmal sind die Bewegungen groß und auffällig, manchmal auch klein und kaum sichtbar. 

Besonders deutlich ist dieser Zusammenhang bei Körperbewegungen, die durch das Hören 

von Musik ausgelöst werden. Auch wenn selbst bei rhythmisch mitreißenden Bhajans die 

meisten ashramites eher steif herumsitzen und in dieser Hinsicht nicht Ammas Vorbild folgen, 

die sich während des Singens fast unablässig bewegt. Es sind keine ausfallenden Bewegungen, 

ab und an streckt sie die Arme nach oben gen Himmel, führt ihre Hände zum Herzen oder 

trommelt im Rhythmus. Immer wieder macht sie auch eine Armbewegung, die aussieht, als 

würde sie etwas in die Luft werfen und wieder auffangen oder fächernde, kreisförmige 

Bewegungen mit der Hand vor ihrem Körper nach oben (diesen Bewegungen wird zum Teil 



 

136 

 

eine Wirksamkeit auf ‚energetischer‘ Ebene zugeschrieben). Den Oberkörper wiegt sie meist 

von Seite zu Seite oder vor und zurück; ab und an streckt sie den Oberkörper nach oben und 

leicht nach hinten und legt den Kopf in den Nacken. Derartige Bewegungen vermitteln den 

Eindruck einer kontrollierten, gemäßigten ekstatischen Hingabe (dies entspricht Ammas 

Lehre, die allgemein gemäßigte Formen empfiehlt). Eine kleine Handbewegung aber ist beim 

Singen der Bhajans nicht nur bei Amma, sondern bei allen Anwesenden häufig beobachtbar: 

Die rechte Hand wird abwechselnd und im Rhythmus nach oben und unten gedreht. 

Alternativ wird mit der Hand im Rhythmus der Musik auf den Oberschenkel geschlagen und 

mit dem Oberkörper gewippt oder geschaukelt. Die Töne und Rhythmen scheinen einen 

körperlichen Ausdruck zu suchen. Der Körper ist sichtbar involviert in die Praxis des Hörens 

und Singens. Praxis, Ästhetik und Körper(bewegung) interagieren hier miteinander. 

Auffällig ist dabei die Bedeutung von Gesten. Gesten sind Körperbewegungen, vor allem der 

Hände und Arme, die Ausdruck einer inneren Haltung des Ausführenden sind.
208

 Wiederum 

fällt hinsichtlich der Gestik (und auch Mimik) die Mata selbst auf, die ihre sprachliche 

Ausdrucksweise durch Körpersprache stark unterstützt. Wenn sie spricht, tut sie dies stark 

gestikulierend. 

Gesten sind im indischen Kulturraum auch in Form der mudras – spezieller Hand- und 

Fingerhaltungen mit je spezifischer Symbolik – von Bedeutung (vgl. zum Beispiel Michaels 

2012: 262ff.). Mudras werden bei jeder Puja vom Pujari angewendet, aber auch von devotees 

im religiösen Alltag. „Mudras dienen der Kommunikation mit dem Göttlichen“, erklärt Sara 

(ISA1). Eine der bekanntesten Mudras ist die chinmudra: die Berührung von Zeigefinger und 

Daumen beider Hände und das Ausstrecken der restlichen Finger. Diese mudra wird sehr 

häufig in Meditationen angewendet. Eine gängige Deutung jener Fingerhaltung ist, dass 

dadurch symbolisiert werden soll, dass das „kleine Bewusstsein“ (der Geist oder Verstand des 

‚Egos‘) mit dem „großen Bewusstsein“ (brahman) in Verbindung tritt und beide „eins 

werden“ (ISA1).  

Die häufigste zu beobachtende Geste des Feldes ist jedoch die anjali-, namaskara- oder 

pranaam-Geste, eine Grußgeste, mit der man sich im Ashram häufig begrüßt. Auch 

Götterbilder, -statuen oder sonstige heilige Objekte werden auf jene Art gegrüßt. Die 

Handflächen beider Hände werden auf Brusthöhe vor dem Körper zusammengeführt, häufig 

                                                 
208

 Geste [lat. gestus = Gebärdenspiel des Schauspielers od. Redners, zu: gerere = [zur Schau] tragen; sich 

benehmen]: 1. Spontane oder bewusst eingesetzte Bewegung des Körpers, besonders der Hände und des Kopfes, 

die jemandes Worte begleitet oder ersetzt [und eine bestimmte innere Haltung ausdrückt]; 2. Handlung od. 

Mitteilung, die etw. indirekt ausdrücken soll (Duden Online, 

https://www.duden.de/node/687235/revisions/1800530/view; zuletzt geprüft am 30.1.18). 



 

137 

 

wird gleichzeitig der Kopf leicht gesenkt. Je größer der Respekt und das hierarchische 

Verhältnis, desto mehr wird die Geste durch das Verbeugen und eventuell durch das Berühren 

der Füße der Respektsperson unterstrichen (vgl. Michaels 2010: 92). Laut Fuller sagt jene 

Geste zwei Fakten über ‚Hinduismus‘ aus: „unlike Judaism, Christianity, and Islam, it 

postulates no absolute distinction between divine and human beings“ (Fuller 1992: 3f.). Und 

zweitens drücke sich in dieser Geste die inhärente Asymmetrie in der Rangfolge aus, sie 

symbolisiere „in condensed form principial of hierarchical inequality“ (ebd.). Diese Geste, die 

auch regelmässig bei Gebeten ausgeführt wird, ermöglicht auch die Wahrnehmung der 

eigenen Körperlichkeit: Die gefalteten Hände werden oft nah an das eigene Gesicht 

herangeführt, zum Mund oder zur Nase, die mit den Händen eventuell sogar berührt werden. 

Damit geht ein Riechen des eigenen Körpergeruchs, ein etwaiges Spüren der eigenen 

Berührung und auch die Wahrnehmung eines Temperaturunterschiedes (Wärme) einher. 

Auch am Anfang eines jeden öffentlichen Programms vollführt Amma die pranaam-Geste. 

Wenn sie die Bühne betritt, grüßt sie mit über dem Kopf gefalteten Händen, die sie danach zu 

ihrer Brust führt, anschließend verneigt sie sich auf dem Boden vor der versammelten Menge, 

bevor sie Platz nimmt. Dieser Gruß (mindestens der erste Teil ohne Verneigung) wird von fast 

jedem in der Halle erwidert, was ein sehr eindrückliches Bild darstellt: Eine Halle voller 

Menschen führt gleichzeitig denselben Gruß aus, in dieselbe Richtung. 

Michaels (2010: 92f.) führt einige mögliche zugeschriebene Deutungen und Wirkungen der 

pranaam-Geste an
209

: Vereinigung der linken und rechten Gehirnhälfte, von Yin und Yang, 

von männlichem und weiblichem Prinzip, Einheit des ‚Spirit‘; Erhebung des Bewusstseins, 

Erinnerung daran, dass alle Wesen und alle Existenz heilig und Gott ist; (Ver-)Ehrung der 

Göttlichkeit im anderen; Einkehr nach innen, Reflexion tieferer Wirklichkeiten; Geste von 

Freundschaft und Freundlichkeit, Dank und Anerkennung; Zentrierung der Energie in der 

Wirbelsäule; Effekt auf Aura und Nervensystem, Sammeln von Kraft. Kopf und Schulter zu 

beugen verringere zudem das Egobewusstsein und die Egozentrik und erfordere Demut, 

wohingegen Händeschütteln ein ‚arrogantes Event‘ sein könnte (vgl. ebd.). Zudem schütze die 

Geste vor unnötigen psychischen Verbindungen, welche durch Händeschütteln befördert 

würden. Michaels rechnet Grußgesten zu „ritualisierten Bewegungen“ oder „ritualisiertem 

Verhalten“, welches er trotz der Überschneidungen wie Verkörperung, Performativität und 

Zeichenhaftigkeit terminologisch von Ritual unterscheiden möchte, und welchem er 

                                                 
209

 Die aufgelisteten Theorien befragter Hindus stammen aus einem von Michaels zitierten Artikel in „Hinduism 

today“ vom November 1991 (vgl. Michaels 2010: 92). Im Ashram werden auf Nachfragen viele der genannten 

Bedeutungen ebenfalls genannt. 



 

138 

 

Bedeutungspolyvalenz oder gar Bedeutungslosigkeit zuschreibt. Wenn überhaupt, läge eine 

Bedeutung möglicherweise in einer sozialen und kommunikativen Funktion (ebd. 93; vgl. 

hierzu auch Goffmans „Techniken der Imagepflege“ in Goffman 1986: 10ff.).  

Gesten können auch im MAM in erster Linie als kommunikatives Ausdrucksmittel gesehen 

werden, als ein körperlicher wie performativer Ausdruck von Religiosität und innerer Haltung. 

Erscheinungen der Innenwelt wie Gefühl, Hingabe, Demut und Verehrung werden in 

körperliche Form und Bewegung übersetzt und so für andere sicht- und erfahrbar. Der 

Umfang der Gesten ist dabei sehr vielfältig, es gibt standardisierte, aber auch individuelle 

Formen, hier ein Beispiel: „Während der Bhajans fallen mir zwei Inderinnen auf, die ganz 

hinten in der Halle stehen. Eine hat die Hände ausgebreitet vor der Brust in einer nehmenden 

und empfangenden Geste, die andere streckt ihre Handflächen Richtung Amma und führt sie 

sodann über den eigenen Kopf.“ (FN 10/12). Die zuletzt beschriebene Bewegung stellt 

ebenfalls eine häufig beobachtbare Geste dar. Auf diese Weise soll der Segen, der von Amma 

ausgeht, auf die eigene Person übertragen werden. Dieselbe Geste wird in Bezug auf die 

Aratiflamme ausgeführt, wobei die Hände zunächst entweder direkt über die Flamme gehalten 

werden oder, falls diese unerreichbar ist, in die Richtung der Flamme.  

Eine andere Respektsbekundung stellt die folgende häufig zu sehende Bewegungsabfolge dar: 

Nachdem Amma ihren Darshanstuhl verlassen hat (oder auch nachdem sie einen Bereich 

passiert, also mit ihren Füßen berührt hat), berühren devotees den Stuhl oder den Boden mit 

ihrer rechten Hand und führen diese anschließend an ihre Stirn und/oder ihr Herz, manchmal 

auch noch zu Mund und Augen, oder streichen mit selbiger Hand mehrfach über den eigenen 

Kopf. Manche knien oder werfen sich auch nieder und berühren mit der Stirn den gesegneten 

Boden. Aber auch heilige Gegenstände, Ikonen, Bilder oder Bäume werden auf diese Weise 

berührt. Viele devotees berühren auch, sobald sie das Ashramgelände betreten oder verlassen, 

also über die Schwelle treten, den Boden. Diese berührenden Bewegungen zeugen von 

demütiger Verehrung, dienen aber auch der Übertragung von Energie und Segen. 

Eine weitere religiöse Ausdrucksform in Bewegung ist das dreimalige Drehen um sich selbst 

als Verehrung des Göttlichen in sich, wobei die Hände meist die pranaam-Haltung einnehmen. 

Diese Bewegung wird am Ende der öffentlichen Programme angeleitet, man kann sie aber 

auch im religiösen Alltag des Ashrams beobachten, meist am Ende eines Rituals. Ebenfalls 

drei Mal erfolgt das Umrunden vom Tempel oder des Ahnenschreins und anderer heiliger 

Objekte als Zeichen der Verehrung. 



 

139 

 

Eine weitere, im Ashramalltag wiederkehrende kollektive Bewegung stellt das Hochreißen 

der Arme beim Rufen des Mata Rani Ki dar.
 210

 Dieses Szenario findet täglich am Ende der 

Bhajans statt, aber auch zu anderer Gelegenheit. Meist Amma selbst oder ein Swami ruft 

„Mata Rani Ki!“, woraufhin alle Anwesenden mit „Jai!“ antworten und dabei beide Arme gen 

Himmel in einer ruckartigen und kräftigen Bewegung strecken. Dieser Vorgang wird einige 

Male wiederholt, zum Teil dauert dieses Ritual einige Minuten an, was die Bewegung und 

eine leichte Anstrengung spüren lässt: „Das ist ja fast schon Sport und für einige 

wahrscheinlich die einzige Bewegung des Tages!“ (deutsche Touristin, GN 10/12).  

Wie bereits in Bezug auf die Grußgesten angedeutet, gibt es für viele dieser ritualisierten 

Bewegungen keine eindeutige Interpretation. Auf Nachfragen erhält man unterschiedliche 

Antworten. Es wird zum Teil „einfach“ gemacht, „weil es sich gut und richtig anfühlt“ (GN 

11/12), wie eine deutsche devotee begründete, oder weil man es „halt so gelernt und 

abgeschaut hat“ (ebd.). 

Hier zeigt sich der soziale Charakter jener Bewegungen, die in und durch die Gemeinschaft 

vermittelt werden. Die Bewegungen erzeugen aber umgekehrt selbst wieder Gemeinschaft 

und weisen eine sozialisierende Wirkung auf. Zusammengehörigkeit wird spür-, erleb- und 

sichtbar. Die geteilten Bewegungs- und Verhaltensmuster lassen sich in anderen 

wiedererkennen und schaffen ein Gemeinschaftsgefühl. 

Ebenso wird durch Bewegungen (sozialer wie religiöser) Sinn transportiert und verfestigt. 

Dies stellt auch Günter Gebauer in seiner Untersuchung über Snowboarder und deren Gesten 

fest: 

Auf diese Weise entsteht eine Art Gemeinde, die die Bewegungsbilder kennt, bewertet und bewundert. 

Auch der Körper des Snowboarders glaubt, was er in seiner Performance aufführt; in seinem Inneren 

konstituiert sich der Glaube an seine Haltung zur Welt: Sein Stil, der sich an seinen Bewegungsbildern 

zeigt, ist die Matrix der Stilisierung seines inneren und sozialen Lebens. (….) Die Vorführung der 

Übereinstimmung ist der soziale Sinn der Gestendemonstration im Snowboarden. Aus dem Bereich der 

Religion kennen wir die Suche nach Übereinstimmung und den Prozess der Herstellung einer 

gemeinsamen Glaubenswelt. Die Gemeinde, die sich an den Handlungen eines ihrer Repräsentanten 

innerlich und äußerlich beteiligt, bestärkt auf diese Weise dessen Glauben und sein eigenes inneres 

Leben. Religiöse Gesten sind unter dem Aspekt der Emotionen das stärkste und überzeugendste Modell, 

das wir kennen. (…) Aus der Beteiligung an den sichtbaren Gesten entsteht der Glaube als etwas 

Gemeinsames zwischen den Handelnden und ihrer Gemeinde. (Gebauer 2010: 326) 

Gebauer veranschaulicht nicht nur die vergemeinschaftende Funktion und soziale Wirkung 

von Bewegung, sondern auch den Zusammenhang von Innerlichkeit und Äußerlichkeit wie 

auch die Bedeutung von Bewegung für die religiöse Sinnkonstruktion. 

                                                 
210

 Mata Rani Ki bedeutet in etwa ‚Sieg der göttlichen Mutter‘. Die Antwort Jai bedeutet ebenfalls ‚Sieg‘. Zu 

sehen beispielsweise unter https://www.youtube.com/watch?v=CHQNx3jKXvU, Min. 6:15; zuletzt geprüft am 

18.1.18. 



 

140 

 

Im Folgenden werde ich auf drei Bewegungsarten näher eingehen – neben dem Gehen auf 

Tanz, da er ein klassisches Element ethnografischer Beschreibungen darstellt und Tanz in 

spirituellen Traditionen von Relevanz ist. Als dritte Bewegungsform untersuche ich das 

Schwimmen, da ich während meiner Aufenthalte aufgrund eines meiner Sevas viele 

Beobachtungen zu jener Bewegungsform sammeln kann. 

Ways of Walking
211 

Der Bewegungsalltag unterscheidet sich wie bereits angedeutet in Amritapuri von Person zu 

Person stark. Allerdings gibt es eine Bewegungsform, die von fast allen, denen sie möglich ist, 

vollzogen wird und werden muss, und zwar täglich: das Gehen. Gehen ist die am meisten 

geteilte Bewegungsform des Feldes und auch diejenige, die am besten beobachtbar ist, da sie 

im öffentlichen Raum permanent stattfindet.  

Auch in der Bhagavad Gita findet das Gehen Erwähnung – es wird als eine der 

„grundsätzlichen Handlungen“ begriffen (BG V.8). Das Gehen stellt zudem eine 

grundsätzliche Weise dar, wie wir die Welt erkunden und wahrnehmen (Ingold 2004). Die 

Welt wird nicht nur gesehen, gehört et cetera, sondern vor allem auch ‚ergangen‘. Gehen als 

‚Wahrnehmungsweise‘ wird dabei selten als solche erkannt, zu sehr steht die Funktion des 

Gehens, die Mobilität, im Vordergrund. Die Wahrnehmung, die sich permanent während des 

Gehens abspielt, bleibt meist unbewusst. Dabei erfühlen wir während des Gehens permanent 

den Untergrund, auf welchem wir uns bewegen.  

Ingold weist darauf hin, dass in der heutigen Gesellschaft, vor allem aufgrund der Verbreitung 

des Automobils, die Erfahrung des Gehens („pedestrian experience“, Ingold 2011a: 44) 

abgenommen hat. In Amritapuri allerdings werden nach wie vor die meisten Strecken zu Fuß 

zurückgelegt – innerhalb des Ashramgeländes gibt es keine Gefährte (es gibt nur wenige 

Fahrräder, welche von devotees verwendet werden dürfen, die in entlegeneren Orten wie dem 

Tulasi-Garten arbeiten). Viele devotees verlassen das Ashram selten bis gar nicht und 

                                                 
211

 „Ways of walking“ lautet der Titel eines von Ingold und Vergunst (2008) herausgegebenen Sammelwerkes 

über eine Ethnologie des Gehens. Im Folgenden konzentriere ich mich auf eine Analyse der Gehbewegung und 

des Gehverhaltens im Ashram. Sprachanalytisch interessant ist allerdings auch, in welchen Zusammenhängen 

das Verbum „gehen“ unter den deutschsprachigen ashramites und devotees verwendet wird und welche 

Bedeutungsvielfalt es annehmen kann. Im Ashramkontext werden durch entsprechende Formulierungen wichtige 

oder gar essentielle Angelegenheiten des Ashramlebens angesprochen, hier eine Auswahl: „Ins Ashram gehen“, 

„den Weg des renunciates gehen“ – damit wird die Lebensentscheidung ausgedrückt, im Ashram und in 

Entsagung sein Leben zu verbringen. „Zum Darshan gehen“, „zum Archana/Seva gehen“, „zu Amma gehen“ – 

diese wichtigen Praktiken werden allesamt „ergangen“. „Raus gehen“, „über die Brücke gehen“ – damit wird 

bezeichnet, dass das Ashramgelände verlassen wird. „Darüber hinausgehen“ meint im Ashramkontext meist, 

dass etwas über die materielle, sinnlich erfahrbare Welt und über den Körper hinausreicht, womit auf die 

‚spirituelle Sphäre‘ verwiesen wird. 

 



 

141 

 

bewegen sich also überwiegend gehend fort. Mitunter wird ein beachtlicher Teil des Alltags 

mit Gehen zugebracht und im Laufe des Tages werden weite Wegstrecken zurückgelegt. 

Mauss bereits hat das Gehen als ein für Ethnologen relevantes Themengebiet identifiziert. Er 

untersucht in seinen „Techniken des Körpers“ auch das Gehen (1975: 214). Die Stellungen 

der Arme oder der Hände während des Gehens beispielsweise stellen laut Mauss soziale, und 

keine individuellen oder psychologisch begründbaren Eigenheiten dar (ebd. 202). Auch wenn 

biologische und physikalische Umstände dazu beitragen, dass wir gehen und wie wir gehen, 

würden wir von der sozialen Gruppe und den sozialen Umständen, in denen wir leben, 

„erzogen“ zum Gehen (ebd. 201). Mit anderen Worten existiert laut Mauss ein Habitus, der 

die Gehweise von sozialen Gruppen bestimmt (vgl. Crossley 2013: 140). So will er 

beispielsweise einen spezifischen Gehstil von Frauen, welche in einem Kloster aufgewachsen 

sind, erkennen: Diese würden mit geschlossenen Fäusten gehen (Mauss 1975: 202). Auch 

Giersch bemerkt in diesem Sinne: „Jede Kultur, jede soziale Gruppe, ja jedes Individuum 

findet mit der Zeit seinen charakteristischen Gang.“ (ebd. 1984: 263; vgl. in diesem 

Zusammenhang auch die Untersuchung der Gehgeschwindigkeit von Arbeitslosen in 

Marienthal, Jahoda/Lazarsfeld/Zeisel 1975). 

Wie in Bezug auf Bewegung im Allgemeinen bereits festgestellt wurde, lässt sich in 

Amritapuri auch hinsichtlich des Gehens kein einheitlicher Stil oder eine ‚ashramspezifische 

Gangart‘ ausmachen. Der Gehstil indischer Tourist_innen zum Beispiel unterscheidet sich 

stark von demjenigen der Brahmachari(ni)s oder internationaler renunciates. Bei langjährigen 

ashramites lässt sich aber eine gewisse Neigung in der Gehweise erkennen: Im Ashram fällt 

eine Mischung aus kraftvoller Zielstrebigkeit bei gleichzeitiger lockerer ‚Flapsigkeit‘ auf 

(eine ähnliche Mischung, die bereits beim Bewegungsstil festgestellt wurde). 

Insgesamt aber bietet das Gehen in Amritapuri ein sehr buntes Erscheinungsbild. Es folgt eine 

Auflistung der von mir beobachteten Gehformen: 

 Forsche zielgerichtete Gangart vieler Brahmachari(ni)s, renunciates oder 

Langzeitbesucher_innen (kein weltfremdes, entrücktes ‚Dahinschweben‘), begleitet 

von teils energischem Armschwingen; oft auch schnelles, eiliges Gehen, sehr selten 

Laufen. 

 ‚Gewatschel‘ (ebenfalls vor allem Brahmachari(ni)s und renunciates) mit Fußstellung 

leicht nach außen, etwas hin- und herschwankend; der Gang wirkt etwas ‚unsportlich‘, 

dennoch ist er energisch, zielstrebig und flott; in Ammas Gehweise kann ein Vorbild 

dieser Gangart gesehen werden. 



 

142 

 

 Gemächliches Gehen (vor allem Swami(ni)s gehen eher langsam und bedächtig); 

 Spazieren (alleine oder auch zu mehreren mit Unterhaltung, zum Beispiel am Strand).  

 Schlendern der Tourist_innen, zum Teil äußert langsam, ziellos, begleitet von Um-

sich-Schauen. 

 Zielloses Gehen oder Auf- und Abschlendern während des Archana oder sonstiger 

Rezitation; Auf- und Abgehen am Wäschedach o.ä. (als Bewegungseinheit). 

 Laufen; wie angemerkt im Alltag eher selten, mit einer Ausnahme: um Amma nahe zu 

kommen oder sie zu sehen; wenn sich die Mata beispielsweise von ihrem Sitz auf der 

Bühne erhebt, laufen viele devotees an jene Stellen, von welchen aus Amma am besten 

gesehen oder bestenfalls sogar berührt werden kann. 

Die ausgeführten Schritte sind der Gangart entsprechend ebenfalls sehr unterschiedlich. Am 

häufigsten sind jedoch kleine, flache und schnelle oder lange, flache Schritte zu beobachten, 

ab und an auch große und langsame, selten bis gar nicht aber ‚hohes‘ Schreiten (also 

großzügiges Anziehen der Knie beim Gehen). Arme und Hände befinden sich beim Gehen 

meist sichtbar neben dem Körper (die Kleidung hat ohnehin kaum Taschen, in denen sie 

versteckt werden könnten). Sie schwenken locker, oft auch forsch und schnell neben dem 

Körper. Das zum Teil energetische Armschwingen drückt Kraft aus, Effizienz, Tatendrang 

und Zielstrebigkeit. Die Hände sind meist geöffnet (also nicht in der von Mauss beobachteten 

Fausthaltung). Oft wird auch etwas in den Händen mitgeführt – die Essensbox, Arbeitsgeräte, 

Malas oder Archana-Bücher.  

Die Schritte werden dabei vor allem auch durch die Kleidung beeinflusst. Sari oder Lungi 

ermöglichen jene langen und flachen Schritte und verändern die Gangweise, die gelernt sein 

will. Sara führt hierzu aus:  

Man muss vor allem auch das Gehen lernen, weil man geht ja anders, man bewegt sich anders. [A.M.: Ah 

ja? Es sieht ja eigentlich immer recht locker und leicht aus!] Ja schon, aber ist halt wie beim Rock. Man 

muss auf paar Sachen achten, man muss ihn hochheben beim Treppensteigen. Ich passe auf, dass er nicht 

in Dreck kommt. Zum Arbeiten kann man ihn dann noch extra hochstecken und den frei hängenden Teil 

auch einstecken. (ISA1)  

Darüber hinaus bestimmt auch das Schuhwerk die Gehweise und das Geherlebnis. Die 

Fußbekleidungen unterscheiden sich hinsichtlich des Gewichts und darin, wie viel Kontakt sie 

zum Untergrund ermöglichen. Manche ashramites tragen (zumindest teilweise) kein 

Schuhwerk. Überwiegend wird aber leichtes Schuhwerk, vor allem ‚Flipflops‘, verwendet. 

Die Sohle (meist aus Plastik) ist dünn und lässt den Untergrund erspüren. Die von Ingold 

attestierte „groundlessness of modern society“ und ein „detachment of persons from the 

ground“ (ebd. 2011a: 44) liegen im Ashram also in abgeschwächter Form vor. 



 

143 

 

‚Flipflops‘ bedingen darüber hinaus eine bestimmte Gehweise, da man nicht ganz fest im 

Schuh verankert ist. Der Schuh ermöglicht relativ viel Freiraum und ein freies Gefühl. Die 

Schritte wirken dadurch weniger hart, fest oder stabil als beispielsweise Schritte, die mit 

Bergschuhen ausgeführt werden. Der Fuß und die Fußmuskulatur werden in ‚Flipflops‘ mehr 

gefordert als in festerem Schuhwerk, da der Fuß selbst für die Stabilität sorgen muss, also 

während des Gehens mehr Fußmuskeln im Einsatz sind als bei geschlossenen Schuhen. Zum 

Geherlebnis trägt zudem die Ästhetik bei, die mit dem Schuhwerk in Zusammenhang steht: 

‚Flipflops‘ ermöglichen wie erwähnt das taktile Erlebnis des Untergrundes, aber auch von 

Wind und Wetter oder Temperatur. Zu erwähnen bleibt das typische Geräusch der 

‚Flipflops‘ (dem auch der Name der Sandalen zu verdanken ist), welches auch von den 

Tragenden selbst beim Gehen wahrgenommen wird. 

Der Gehrhythmus ist häufig fremdbestimmt. Die Bewegungen der anderen wie auch 

Anweisungen beeinflussen die eigene Rhythmik. Es erfolgen Durchsagen über Lautsprecher, 

die den Gehrhythmus beeinflussen möchten und somit auch in das Körpergefühl eindringen. 

Viele Anwesende, vor allem ‚Neulinge‘, reagieren etwas gestresst auf jene Durchsagen. Eine 

interessante Anweisung fiel mir im Januar 2014 an einem Dienstag bei der Prasadausgabe auf: 

„Slowly go fast, fast, fast, fast!“. Diese Anweisung drückt die erwünschte Gehweise aus: 

Möglichst schnell und effizient (damit die Masse in möglichst kurzer Zeit ‚bedient‘ werden 

kann), aber dennoch ‚langsam‘, womit wohl eine nicht-hektische, nach außen hin ruhig 

erscheinende Art gemeint ist. 

Das Gehen gestaltet sich zudem eher arhythmisch aufgrund vieler ‚Hindernisse‘ (vgl. Edensor 

2010). Immer wieder wird der Gehrhythmus durch Warten unterbrochen: Warten auf den 

Aufzug, an Engpässen wie der Treppe oder Durchgängen. Der Gehfluss wird zudem 

unterbrochen durch andere Menschen. Es findet häufiges Stehenbleiben statt, zum Beispiel 

um zu plaudern. Die Hauptwege auf dem Tempelvorplatz beispielsweise verlaufen dabei, und 

das kann sehr gut von einem der hohen Dächer beobachtet werden, überwiegend x-förmig 

quer über den Platz (vom Tempel Richtung Ausgang u.u., von links nach rechts u.u.). Dieser 

Bewegungsverlauf mag ebenfalls zu ‚stockendem Verkehr‘ beitragen. Zu gewissen Zeiten, 

wie denen der Essensausgabe oder an Darshantagen, befinden sich äußerst viele Menschen 

auf den Wegen und das Vorankommen ist sehr mühsam. 

Dies führt zu ‚Optimierungsversuchen‘ des Gehverhaltens wie wohlbedachte Routenwahl 

oder den Versuch, mehrere Dinge ‚auf dem Weg‘ zu erledigen. Schleichwege und 

Abkürzungen können teilweise, besonders in den Zeiten, in welchen sich viele Menschen im 



 

144 

 

Ashram aufhalten, stark zur Zeiteinsparung beitragen. Derartige Sonderwege setzen aber ein 

spezifisches Wissen voraus, welches erworben werden muss. Interessant ist dabei auch, dass 

eine derartige Effizienzorientierung sich in die kleinsten Alltagshandlungen und -bewegungen 

einschleicht, selbst wenn sie scheinbar kaum messbare ‚Gewinne‘ mit sich bringt:  

Bezüglich meiner eigenen Bewegung im und durch das Ashram fällt mir auf, dass ich immer versuche 

und es mir immer mehr gelingt, die Wege zu optimieren. Also zum Beispiel Wasser holen und dann 

gleich die Abkürzung durch den Tempel nehmen, die so halb ‚illegal‘ ist; (…) wodurch ich 

wahrscheinlich (wenn viele Leute da sind) eine halbe Minute einsparen kann. (AT 09/12) 

Zur Erschwernis des Gehflusses tragen auch Absperrungen oder Durchgangsverbote bei,
212

 

welche zudem zu mehr Wegstrecke führen. Es gibt zahlreiche Regeln, die zwar nicht die 

Gehweise, wohl aber die zu begehenden Wege betreffen. Frauen dürfen beispielsweise nicht 

die Wohnbereiche der Brahmacharis und Swamis passieren, Ammas path darf, nachdem er 

geputzt wurde und bevor Amma ihn passiert hat, nicht betreten werden. Dadurch kann oftmals 

nicht der direkte Weg begangen werden und Umwege oder Wartezeiten müssen in Kauf 

genommen werden. 

‚Gefahren‘ liegen daher auch am ehesten darin, dass nicht erlaubte Bereiche betreten werden 

(was Zurechtweisung oder sogar aggressives Anschreien durch devotees nach sich ziehen 

kann) oder mit anderen Menschen zusammengestoßen wird. Die Beschaffenheit des Bodens, 

die ebenfalls stark die Gehweise beeinflusst (vgl. Edensor 2010), bietet wenige Gefahren wie 

‚Stolpersteine‘ oder Dinge, die zu überschreiten sind. Im Ashramgelände besteht die 

Gehoberfläche hauptsächlich aus glatten Steinfliesen oder gepresstem Boden (Erde). Der 

Untergrund ist also überwiegend eben und glatt.  

Die Hauptgehwege sind insgesamt überwiegend geradlinig, nicht labyrinthartig und nicht 

allzu sehr verwinkelt. Die Strukturen der Wege sind klar (zumindest nach einer 

Eingewöhnungsphase; Ausnahmen stellen die erwähnten Abkürzungen und Schleichwege 

dar). Bei Programmen und Events tragen zu dieser Klarheit wiederum Absperrbänder bei. Für 

den Einzelnen kann dies Sicherheit und Struktur darstellen. „Man weiß, wo’s lang 

geht“ (deutscher devotee, GN 12/13) und kann sich sicher sein, keine verbotenen Bereiche zu 

betreten oder Fehler im Gehverhalten zu begehen. Andere stört die als übermäßig empfundene 

Kontrolle jedoch, die auch als Einschränkung in der eigenen Bewegungsfreiheit empfunden 

werden kann.  

                                                 
212

 In meinem Forschungsmaterial taucht beispielsweise sehr häufig die Formulierung „außen rum gehen“ auf, 

was zumeist in Verbindung mit heiligen Objekten oder Respektspersonen wie Amma oder Swami(ni)s in 

Verbindung steht, um die herum gewisse Bereiche ‚Tabuzonen‘ darstellen. Gleichzeitig ist beobachtbar, dass 

sich nicht immer streng an diese Vorschriften gehalten wird. 



 

145 

 

Eine Besonderheit der Gehpraxis stellen der Umgang mit ‚Links- und Rechtsverkehr‘ und die 

‚Ausweichmanöver‘ dar, die sich nicht ganz eindeutig gestalten. In Indien gilt im öffentlichen 

Straßenverkehr Linksverkehr. Eine stringente Regel für das Gehverhalten lässt sich daraus 

aber nicht ableiten. Allerdings wird auch nicht hauptsächlich ‚rechts gegangen‘, wie es 

beispielsweise in Deutschland üblich ist. Um Zusammenstöße zu vermeiden, muss daher stets 

wachsam gegangen werden. Vor allem bei Engpässen kann es zu Verwirrungen kommen: 

„Links- und Rechtsverkehr im Ashram: Indians gehen eher links, westerners eher rechts, aber 

es gibt viele Ausnahmen. Vor allem auf der engen Treppe fällt das auf und es kommt ständig 

zu Ausweichmanövern, man muss sehr Acht geben und ständig von links nach rechts 

wechseln und umgekehrt.“ (AT 07/12). Selbst Kontrolle von außen ist in diesem Punkt nicht 

immer eindeutig: „Auf dem Weg vom Tempel zur Halle wurde ein Seil gespannt, um den 

Bewegungsfluss zu kontrollieren. Alle gehen links vom Seil, ohne Einweisung. Auf der 

Brücke wird man ‚eingewiesen‘ von Sicherheitspersonal, was allerdings sehr verwirrend ist, 

denn zunächst soll man rechts gehen und später dann plötzlich links.“ (AT 09/12). Bei weitem 

nicht alle indians gehen links und nicht alle westerners rechts. Die soziale Erwartung, zum 

Beispiel, dass indians links gehen, kann dabei zu noch mehr Verwirrung und Komplikationen 

führen. Als unausgesprochener, aber gut beobachtbarer Leitsatz gilt hingegen allgemein, dass 

Jüngere den Älteren ausweichen. An diesen Beispielen ist die Notwendigkeit der permanenten 

‚visuellen Aktivität des Scannens‘ erkennbar, die laut Goffman das Gehen mit sich bringt und 

die erfolgreiches Gehen voraussetzt (vgl. Goffman 1982: 6f., 14). Und auch der soziale 

Charakter des Gehens wird deutlich, weshalb Goffman Gehen als „intrinsically social activity 

(…) responsive to the movement of others.” (ebd.) bezeichnet. 

Tanzen 

Eulenberger schreibt über den Tanz: „Bewegung konzentriert sich nirgendwo stärker, wird 

nirgendwo mehr sich selbst Mittelpunkt, als im Tanz, in dem sich das Leben seinen vielleicht 

stärksten Ausdruck gibt. Nach Auffassung vieler archaischer Religionen ist Tanz eine 

königliche, ja eine göttliche, ‚Tätigkeit‘ (...), ein heiliger Akt“ (ebd. 2008: 164). Er bemerkt 

aber gleichzeitig die Interpretation der „strengen Christen“, nach der „dem Tanz etwas 

Anrüchiges, Heidnisches, Sündhaftes, Wollüstiges und also Dämonisches anhaftet“ (ebd.). Im 

MAM ist ebenfalls eine ambivalente Einstellung dem Tanz gegenüber spürbar. Einerseits 

stellt der (mitunter ekstatische) Tanz eine alte indische, spirituelle Tradition dar. Shiva, einer 

der höchsten Götter, wird in der Form von Nataraj als König oder Herr der Tänzer verehrt. Er 



 

146 

 

bringt durch seinen Tanz die von Gott Brahma geschaffene Welt in Bewegung (ebd. 165). 

Andererseits scheint dem Tanz auch im MAM etwas ‚Anrüchiges‘ zugeschrieben zu werden. 

Die Ausdrucks- und Bewegungsform des Tanzes ist im Ashramalltag selten beobachtbar. 

Tanz ist aber dennoch von Bedeutung in Amritapuri. Amma selbst tanzt ab und an zu 

besonderen Gelegenheiten (wie den Onam-Feierlichkeiten). In Videos aus früheren Zeiten 

(Vintage Scenes with Mother, M.A. Center 1982) ist Amma in Krishna Bhava und Devi 

Bhava zu sehen. In beiden Aufnahmen tanzt sie, zum Teil äußerst wild und, die Göttin Kali 

imitierend, mit Waffen (Schwertern) um sich schwenkend. Allerdings tanzt auch auf dem 

Video nur Amma selbst, die Leute stehen und sitzen um sie herum und schauen zu. Das wilde 

Tanzen führte Amma damals in spirituelle Ekstase und war für die devotees ein weiterer 

Beweis ihrer Göttlichkeit. Heute tanzt Amma wesentlich ruhiger, führt langsamere 

Bewegungen geringeren Ausmaßes und einfache Schritte aus, teilweise mit Schellen in der 

Hand. Die devotees sind aber immer noch genauso begeistert von Ammas Tänzen, welche für 

sie sehr besondere Erlebnisse und „blessings“ (GN 08/12) darstellen, was sich auch daran 

zeigt, dass die Tänze ein beliebtes Gesprächsthema darstellen: „Am nächsten Tag haben alle 

über Ammas Tanz gesprochen. Ich wurde ständig gefragt: ‚Did you see Amma dancing?’ 

Eine polnische devotee bemerkte gar: ‚It’s the most beautiful thing in my life if Amma is 

dancing.“ (AT 08/12). Die Wirkung von Ammas Tanzbewegungen können sich dabei nicht 

alle erklären: „Ich frag‘ mich, was sie da eigentlich macht, wenn sie tanzt. Bei jedem anderen 

würde man sich denken: Ist das jetzt alles? Aber bei ihr, da passiert mehr.“ (Schweizerische 

devotee, GN 08/12); und ganz ähnlich ein Münchner devotee: „Bei anderen wären es nur 

normale Bewegungen. Sie reißt alle mit, da sind 6000 Leute in der Halle, und in alle geht die 

Bewegung.“ (GN 08/12). Auch der Tanz bietet eine Gelegenheit zur Mystifizierung Ammas. 

Ihren Bewegungen wird ein unbeschreibliches ‚Mehr‘ zugeschrieben, welches sich auf einer 

anderen ‚Ebene’ abspielt. Dieses ‚Mehr‘ wird unklar wahrgenommen, vor allem wird eine 

Wirkung erfahren, aufgrund derer auf ein ‚Mehr‘ geschlossen wird. Diese Wirkung spüren die 

devotees auf dem und im eigenen Körper, die Bewegung Ammas verschafft ihnen Gänsehaut, 

„geht in sie“ und bewegt sie im Inneren (GN 08/12). 

Wie gesagt, gibt es im Ashram kein offizielles Tanzverbot. Nach Aussage einiger renunciates 

empfehle Amma sogar, eine Stunde pro Tag zu tanzen, allerdings auf dem Zimmer.
213

 

                                                 
213

 Auf Nachfragen meinerseits, warum nur hinter verschlossenen Türen getanzt werden solle, wird mir gesagt, 

dass kein „schlechter Eindruck“ nach außen dringen solle (GN 12/13). Amma und das Ashram hätten bereits 

Gegner, vor allem konservative Muslime und Hindus, die der Gemeinschaft „zwielichtige“ Praktiken 

unterstellten. Hier wird wieder die bereits erwähnte ‚Doppeldeutigkeit‘ des Tanzes spürbar.  



 

147 

 

Westerners veranstalten ab und an ‚Tanzparties‘ auf dem Wäschedach, nach Einbruch der 

Dunkelheit und somit ‚unsichtbar‘ und auch unhörbar: Mit MP3-Playern im Ohr wird 

gemeinsam (zu unterschiedlicher Musik) auf der Terrasse getanzt. 

Zu besonderen Anlässen und Festen wie Onam oder Krishnas Geburtstag allerdings wird 

öffentlich im Ashram getanzt. Häufig zu beobachten sind auch traditionelle tanzähnliche 

Spiele.
214

 Amma fordert mitunter direkt zum Tanzen auf:  

Then as she does for every Krishna Jayanti, in a very blissful mood Amma sang several Krishna bhajans 

and finally asked all the devotees to stand up, put aside all their inhibitions and worries, and forget 

everything, and dance in bliss and ecstasy. Amma then lead the bhajan ‘Hari Bol Hari Bol Hari Hari Bol,’ 

while the whole hall erupted in dance. (http://www.amritapuri.org/13239/krishna-born.aum; zuletzt 

geprüft am 31.1.18)  

Anhand dieser Schilderung lässt sich erahnen, wie stark Tanz auf die Atmosphäre wirkt und 

diese verändert beziehungsweise welch intensive Atmosphäre und Wirkung dem Tanzen, vor 

allem gemeinsamem Tanzen, anhaftet. Weitere Gelegenheit zu Tanz und Ausgelassenheit 

bietet sich regelmäßig anlässlich Ammas Geburtstag.
215

 Die ganze Nacht wird mitunter 

ausgelassen und wild auf der Bühne direkt neben und vor Amma getanzt, zu schnellen 

Rhythmen, Trommeln, klassischen indischen Instrumenten und Gesang:  

Amma hatte anfangs, als noch Unsicherheit über die Angemessenheit des Tanzens zu bestehen schien und 

zunächst nur Kinder tanzten, durch Bewegungen und Gestik die Menge zum Tanz motiviert. (…) Es 

wurde immer ausgelassener und wilder, die Leute sind gehüpft, immer wieder hat Amma weiter 

‚angeheizt‘. Wie ich später erfahren habe, war es Ammas Bruder, der gesungen hat. Er ist bereits bekannt 

im Ashram als ‚Stimmungsmacher‘. Danach, um etwa zwei Uhr nachts, haben Einwohnerinnen eines 

Dorfes nahe Coimbatore, die Lieder und Tänze ihrer Gemeinschaft gesungen und getanzt. Nach einiger 

Zeit haben sie begonnen, westerners zum Mitmachen aufzufordern und es wurden gemeinsam Kreistänze 

vollführt. Die Tänze sind einfach, aber doch kompliziert. Sie beinhalten viele Drehbewegungen. Die 

Hände werden aus den Handgelenken nach oben und unten gedreht, dabei wird sich leicht nach vorne 

gebeugt, oder sie werden von unten seitlich vor dem Körper vorbei nach oben geführt, wobei immer 

wieder die Körperseite gewechselt wird. (...) Die Bewegungen empfand ich sehr stimmig, nicht schnell 

oder ausgelassen, aber schön und ausdrucksstark. Mir kam die Idee, dass eine Verbindung von oben und 

unten, von Himmel und Erde ausgedrückt werden soll. Eine der Inderinnen bestätigte mir diese 

Interpretation, aber es gibt sicherlich noch ein Dutzend andere Deutungen jenes Tanzes. (AT 09/12)  

Diese Beobachtung veranschaulicht das körperlich-sinnliche Bewegungserlebnis des Tanzes 

und einen impliziten Sinntransport. Auch wenn die erwähnte Interpretation nicht die einzig 

mögliche sein mag, ist unabhängig vom Inhalt oder der konkreten Bedeutung dennoch 

interessant, dass die mir zuvor fremden ausgeführten Bewegungen irgendeine Art Sinn 

transportieren, für mich „stimmig“ sind und zu einer Art inneren Resonanz führen. Zudem 

                                                 
214

 Beispielsweise klatschen sich zwei Personen zu traditionellen Bhajans im Rhythmus der Musik abwechselnd 

in die eigenen und über Kreuz in die Hände des Gegenübers. Bei der Bildung der Paare werden immer wieder 

Status- und Kulturunterschiede nicht berücksichtigt – zum Beispiel spielen Brahmacharinis mit westlichen 

Besucherinnen – wohl aber wird die Geschlechtertrennung eingehalten. Wer keinen Partner neben sich hat, spielt 

mit der Luft. 
215

 Immer wieder treten bekannte Interpreten mitunter auch sehr ‚weltlicher‘ Musik auf, 2012 zum Beispiel ein 

amerikanischer Rapper, zu welcher Gelegenheit vor allem Studierende, später aber auch devotees, sehr 

ausgelassen tanzen und dies teilweise durch lautes Kreischen untermalen, was die Atmosphäre eines 

Rockkonzerts entstehen lässt. Jene ausgelassene Stimmung veranlasst einige indische devotees dazu zu beten. 



 

148 

 

zeigt sich noch einmal, wie stark Tanz die Atmosphäre und somit auch die Stimmung und das 

Verhalten von Individuen beeinflusst. Und auch die soziale, gemeinschaftsfördernde Wirkung 

des Tanzes wird deutlich, also wie durch Tanz Gemeinschaft produziert wird. Die Tanzenden, 

die zuvor ‚Fremde‘ waren, werden eine Gemeinschaft. 

Zusammenfassend sei angemerkt, dass Ausgelassenheit und Tanz im Ashram sehr wohl 

begegnen, allerdings nur zu besonderen Anlässen, in geregelter Form oder hinter 

verschlossenen Türen. Und dies, obwohl es kein ausgesprochenes Tanzverbot gibt und Tanz 

ein wichtiges traditionelles, ästhetisches Ausdrucksmittel wie auch eine alte spirituelle Praxis 

in Indien darstellt. Bei einigen ashramites führt ausgelassenes Tanzen sogar zu starken 

Abwehrreaktionen. 

Schwimmen 

Eine der wenigen Bewegungsformen im Ashram, die nicht (nur) mit Seva oder Sadhana in 

Verbindung stehen und hauptsächlich der körperlichen Bewegung oder Freude dienen, stellt 

das Schwimmen dar.
216

 Der Swimmingpool ist allerdings nur begrenzt geöffnet – für Männer 

und Frauen getrennt jeweils zwei Stunden am Tag. Aufgrund des Tagesablaufs und der 

gleichzeitigen begrenzten Öffnungszeit von mehreren Einrichtungen wie Bibliothek oder Eco-

Shop wird der Pool hauptsächlich von internationalen Gästen besucht. Brahmacharinis ist der 

Besuch des Pools normalerweise untersagt – mit der Begründung, dass sie ohnehin meist 

nicht schwimmen könnten.
217

 Es gibt spezielle Zeiten, zu welchen Brahmachari(ni)s den Pool 

unter Aufsicht von meist internationalen devotees, die auch Schwimmunterricht erteilen, 

besuchen dürfen. Das Interesse, schwimmen zu lernen, ist mittlerweile sehr groß, so dass der 

Platz in dem nicht allzu großen Becken während der Unterrichtszeit zum Teil sehr eng wird. 

Viele würden gerne mehr und öfter schwimmen. Hauptmotivation für devotees, schwimmen 

zu lernen, stellt Ammas Gewohnheit dar, vor der Abreise zu längeren Touren den 

Swimmingpool aufzusuchen: Nur, wer schwimmen kann, wird von Amma höchstpersönlich 

ins Wasser geschmissen und kann sich anschließend in ihrer Nähe im tiefen Wasser am Ende 

des Pools aufhalten oder mit ihr im Wasser ‚floaten‘, also sich auf der Wasseroberfläche treiben 

lassen. 

                                                 
216

 Mir boten sich gute Beobachtungsmöglichkeiten in Bezug auf diese Körperpraxis, denn ich hatte im Ashram 

während des Aufenthaltes 2013/2014 die Möglichkeit, indischen Studentinnen und Brahmacharinis regelmäßig 

Schwimmunterricht zu erteilen und so den Prozess des Erlernens wie auch der Erfahrung einer neuen 

Bewegungsart zu beobachten. Darüber hinaus waren Selbstbeobachtungen aufschlussreich in Bezug auf die 

eigene Erfahrung, nach langer Zeit des Nicht-Schwimmens wieder zu schwimmen. Auf diese Beobachtungen 

stützen sich meine Ausführungen. 
217

 Für Brahmacharis gibt es weniger strenge Regeln (allerdings fehlt mir der Einblick, ob und wie viel 

Brahmacharis den Pool nutzen). Männer können in Indien oft schwimmen. 



 

149 

 

Dass Amma selbst schwimmen kann und gerne schwimmt, hat zudem Vorbildfunktion. Eine 

Brahmacharini erzählt, dass sie Schwimmen vor langer Zeit von Amma selbst gelernt habe. 

Amma sei früher auf allen Nordindientouren ‚in jeden Fluss gesprungen‘, wohin ihr die 

devotees gefolgt seien und einige dabei beinahe ertrunken wären. Amma habe daraufhin, und 

besonders nach dem Tsunami-Unglück von 2004, instruiert, dass alle devotees schwimmen 

lernen sollten (GN 10/12). Durch die Praxis des gemeinsamen Schwimmens mit Amma – ein 

Ritual, welches die Beziehung zwischen Amma und ihren devotees stärkt – wird auch das 

Schwimmen zu einer spirituellen Praxis.  

Schwimmen veranschaulicht zudem das Konzept des ‚Körperwissens‘ (z.B. Koch 2007) oder 

‚embodiment‘. Crossley formuliert über das Schwimmen treffend: „Swimming techniques are 

not simply physical movements. (…) They embody a practical understanding of buoyancy 

and an ability to stay afloat and move around in deep water. They afford mastery over a 

particular type of environment“ (ebd. 2013: 140). Die Techniken, die zur Ausführung 

gewisser Praktiken von Nöten sind, bleiben meist unbewusst und können häufig nicht in 

Worte gefasst werden, stellen also implizites Wissen dar. So wissen 

Schreibmaschinenbenutzer bewusst häufig nicht, wo auf der Schreibmaschine ein Buchstabe 

sich befindet, aber der Finger findet ihn problemlos (vgl. ebd.). Wissen und Technik haben 

sich in den Körper ‚eingeschrieben‘. 

Auch das Schwimmen setzt Techniken voraus, die häufig unbewusst bleiben und schwer in 

Worte zu fassen sind. Dies spiegelt sich in der Schwierigkeit, die Fertigkeit des Schwimmens 

zu lehren und zu erlernen. Vor allem viele Inderinnen können nicht schwimmen, da diese 

Körpertechnik nach wie vor hauptsächlich den Jungen beigebracht wird. Manchmal erlernen 

Mädchen den ‚Indian Style‘ – im Wasser zu strampeln wie ein Hund und sich so unter großem 

Kraftaufwand an der Oberfläche zu halten. Im Ashram wird der ‚Western Style‘
218

 unterrichtet, 

Brustschwimmen und (bei Interesse) Kraulen. Mittlerweile wurde eine Strategie ausgearbeitet, 

nach der das Schwimmen gelehrt wird: Zunächst wird geübt, im Wasser zu atmen, also über 

Wasser durch die Nase einzuatmen und anschließend den Kopf unter Wasser zu halten und 

durch den Mund auszuatmen. Bereits diese Übung stellt für einige der Schülerinnen eine 

große Herausforderung dar. Manche halten die Luft an und vergessen auszuatmen, oder atmen 

aus Versehen unter Wasser ein. In einem regelmäßigen Rhythmus auf diese Weise zu atmen, 

muss sehr lange trainiert werden. Erschwert wird diese Übung auch dadurch, dass viele 

Schülerinnen nicht vertraut mit dem Element Wasser sind und ambivalente Emotionen bis hin 

                                                 
218

 Diese Bezeichnungen für die Schwimmarten werden im Ashram verwendet. 



 

150 

 

zu Angst und Panik empfinden, vor allem sobald der Kopf unter Wasser gehalten wird. Nach 

der Atemübung wird das Gleiten im Wasser einstudiert. Zum Teil unter Zuhilfenahme von 

Schwimmbrettern sollen sich die Schülerinnen am Beckenrand abstoßen und mit dem Gesicht 

unter Wasser soweit als möglich auf der Wasseroberfläche gleiten. In weiteren Schritten 

werden den Schwimmanfängerinnen die Arm- und Beinbewegungen getrennt voneinander 

erklärt und demonstriert und sie zum Nachahmen animiert.  

Die Schwierigkeiten mit jenen Bewegungen unterscheiden sich von Schülerin zu Schülerin. 

Manchen fällt das weite Öffnen der Beine schwer, und vielen vor allem die im Weiteren 

vermittelte Synchronisation der Bewegungen. Doch auch wenn alle Bewegungen 

‚richtig‘ ausgeführt werden, führt dies noch nicht immer zu erfolgreichem Schwimmen, was 

wiederum auf das bereits erwähnte implizite Wissen, das Körperwissen, verweist: „Man weiß 

gar nicht so genau, wie was erklären, es ist so schwierig, jemandem schwimmen beizubringen! 

Heute ist immer wieder eine untergegangen und wir hatten keine Ahnung, warum eigentlich. 

Die Bewegung an sich ist ja einfach, aber dass man oben bleibt im Wasser“ (deutsche 

Langzeitbesucherin, GN 03/14). Den Körper auf der Wasseroberfläche zu halten, das 

‚Floaten‘ und das Gleiten, setzt eine spezifische Körperspannung oder einen 

‚Körpertonus‘ (Koch 2007: 226) voraus, welche weder zu stark noch zu schwach sein darf, 

damit der Körper nicht absinkt. Jenes Körperwissen zu vermitteln und in Worte auszudrücken, 

ist äußerst schwierig. Vor allem Körperbewegungen zu vermitteln, die man selbst schon stark 

verinnerlicht hat, stellt vor große Herausforderungen.  

Wird das Schwimmen aber angeeignet und die Angst vor dem Wasser überwunden, stellt das 

Element Wasser für viele Inderinnen eine völlig neue und sehr intensive Körpererfahrung dar. 

Viele verändern im Wasser ihr Verhalten, beginnen, sich sehr ausgelassen und verspielt zu 

verhalten, wirken aufgelockert und die „Laune verbessert sich spürbar“ (GN 03/14). Auf die 

meisten wirkt es zudem entspannend, laut eigener Aussagen erhöht das Sein im Wasser und 

das Schwimmen ihre Lebensqualität, es macht „Spaß“ und ist „schön“ (GN 2013/2014). 

Einige Schwimmanfängerinnen bemerken zudem, dass sich ihr eigenes Körpergefühl, die 

Wahrnehmung oder das Spüren des eigenen Körpers, durch das Schwimmen intensiviert und 

verändert habe. Wie genau, das kann in den meisten Fällen nicht in Worten ausgedrückt 

werden, häufig erwähnt wird jedoch „to feel the body“ und „lightness“ (ebd.).  

Wasser als Umgebung, in der man sich befindet, bringt eine spezifische ästhetische Erfahrung 

mit sich: Die Sensation des Wassers auf der Haut, der vom Wasser ausgehende Widerstand, 

der Wasserdruck (der auch auf innere Organe wie die Lunge wirkt), die relative 



 

151 

 

Schwerelosigkeit beziehungsweise die Veränderung der Wahrnehmung der Schwerkraft, das 

Gefühl des Getragen-Werdens oder Sich-Treiben-Lassens. Hinzu kommt die Ästhetik der 

weiteren Umgebung: Der Pool ist umsäumt von Palmen, grünen Pflanzen und Blumen, er 

befindet sich unter offenem Himmel und ist dennoch ein etwas geschützter, von der 

Öffentlichkeit abgetrennter Raum, der sehr stimmungsvoll sein kann. 

Seit 2014 besteht zudem die Möglichkeit, unter Aufsicht von Rettungsschwimmern zwei 

Stunden pro Tag im Meer zu schwimmen, was eine weitere ‚Schwimmästhetik‘ mit sich 

bringt: Das Eintauchen in die Weite des Ozeans, das salzige Wasser, der größere Auftrieb des 

Meerwassers, die Wellen, der Sand unter den Füßen – kurzum die starke ästhetische 

Erfahrung des Schwimmens im Meer wird von vielen ashramites begeistert angenommen. 

Dabei gestalten die Hinweise auf Gefahren und die Aufforderung zur Geheimhaltung – es soll 

außerhalb des Ashrams nicht über diese Möglichkeit berichtet werden, da es an der Küste 

immer wieder zu tödlichen Unfällen kommt und das Schwimmen als gefährlich gilt – wie 

auch die Anwesenheit der life guards das Schwimmen im offenen Meer noch aufregender. 

Zudem ranken sich um das Meer und das Schwimmen darin einige weitere Narrative. Der 

Ozean wird als heilig empfunden und steht in Zusammenhang mit der göttlichen Mutter. 

Zudem reinige das Meerwasser die „Aura“ (deutsche renunciate, GN 01/14). Das 

Schwimmen im Meer wird so auch zu einer spirituellen Erfahrung und Übung. 

Beeinflusst wird die Ästhetik des Schwimmens des Weiteren durch die strenge 

Kleiderordnung vor allem für Frauen, die nur in Ganzkörperbekleidung schwimmen dürfen. 

Im Swimmingpool werden zumeist Schwimmröcke, knöchellange Badekleider, verwendet. 

Am Strand gelten für Frauen noch strengere Regeln: Sie dürfen nur im farbigen Salwar Kamiz 

inklusive Schal schwimmen, darunter muss ein weiteres Hemd getragen werden sowie ein BH. 

Das Schwimmen in derartiger Bekleidung gestaltet sich mühsamer als in Bikini oder 

Badeanzug. Diese Badekleidung beeinträchtigt die Schwimmbewegung, da mehr Widerstand 

im Wasser spürbar wird durch den nassen Stoff. Die Bewegung wird dadurch erschwert, 

weniger ‚effektiv‘ und weniger frei. Und sie bereitet vielen auch weniger Vergnügen. Eine 

deutsche Kurzzeitbesucherin beschreibt die Wirkung des Badegewandes als einengend und 

bemerkt, dass das Schwimmen „total anders“ wäre und sie sich wie ein „nasser Sack“ darin 

fühle (GN 03/14). Sportliches Schwimmen ‚westlichen‘ Stils ist in diesem Gewand aufgrund 

des großen Widerstandes im Wasser nicht möglich (manche westerners verzichten aufgrund 

der strengen Kleidervorschriften daher ganz auf das Schwimmen). Bewegungsfreiheit und 



 

152 

 

sportliche Betätigung sind für viele ashramites allerdings von nicht allzu großer Bedeutung, 

weshalb das Schwimmgewand oft nicht als Einschränkung empfunden wird. 

Vielmehr stellt das Schwimmen für viele ashramites einen Akt der Freiheit dar. Findet es 

doch zum Vergnügen statt und ist weniger reglementiert als manch andere Bewegung im 

Ashramalltag. Zu jenem Freiheitsgefühl trägt auch maßgeblich die ästhetische Erfahrung des 

Wassers bei. 

Bewegungen bestimmen unseren Alltag und werden durch unseren Alltag bestimmt. Sie sind 

gesamtsinnliche Erfahrungen und umfassen besonders auch propriozeptorische 

Wahrnehmungen, also Wahrnehmungen, die die eigene Körperlichkeit und Innerlichkeit 

betreffen. Dies wird vor allem am Beispiel des Schwimmens deutlich. Die neu erlernte 

Bewegung verändert die Wahrnehmung und die Selbstwahrnehmung, das Wohlbefinden, 

Emotionen und das Verhalten der ashramites. 

2.3.5 Interpretationen von Schmerz, Leid, Krankheit und Gesundheit 

Das erklärte Ziel der devotees ist, sich zunehmend von der Identifizierung mit der eigenen 

Körperlichkeit zu entfernen. Eine Distanzierung vom eigenen körperlichen Erleben mag 

besonders schwierig sein während der Erfahrung von körperlichem Schmerz und Leid. Dies 

bringt uns zum nächsten Aspekt, den ich kurz beleuchten möchte: den Themenkomplex von 

Schmerz, Leid, Krankheit und Gesundheit.
219

 

Leben wird von den devotees allgemein häufig mit Leid gleichgesetzt, wie auch in den Lehren 

des Samkhya und Yoga wird von der Leidhaftigkeit des Seins ausgegangen (Michaels 2012 

294). Schmerz wird mit Körper, Weltlichkeit und samsara (Kreislauf der Wiedergeburt) 

gleichgesetzt. Ebenso untrennbar mit Leiden verstrickt scheint das dharma zu sein, so kann 

zumindest aus dem Epos Mahabharata geschlossen werden (vgl. Hudson 2013, der von 

„aesthetics of suffering“ spricht und einen Zusammenhang zwischen Ethik und Ästhetik 

unterstellt). Auch ist unter ashramites häufig die Überzeugung anzutreffen, dass der Weg zur 

Erlösung durch Leid führt, wobei Ammas Leben und ihr Leidensweg als Beispiel gilt: 

„Amma selbst ist ja auch durch Leid gegangen in dieser Inkarnation. Der Weg führt durch 

Leid zur Freude, es gibt keinen short-cut!“ (deutsche devotee, GN 11/12). Ammas 

                                                 
219

 Diesem Themenkomplex und seiner Relevanz im Ashramleben bin ich vor allem durch eigene Betroffenheit 

begegnet. Ich litt über einige Monate meines Aufenthaltes an Erkrankungen der Atemwege. Dadurch begegneten 

mir (häufig ungefragt) viele Interpretationsweisen in Bezug auf Krankheit wie auch unterschiedlichste 

Vorschläge von Heilungswegen. In diesem Sinne bezeichnet Marc Augé Krankheit als sowohl eines der 

individuellsten als auch eines der sozialsten Phänomene (vgl. Augé/Herzlich 1995). Die eigene Betroffenheit war 

Anlass zahlreicher Begegnungen und Gespräche und erhöhte zudem das mir entgegengebrachte Vertrauen. Dass 

die eigene Körperlichkeit und auch besonders eigene Krankheitserfahrungen die Feldforschung maßgeblich 

beeinflussen oder sogar bestimmen, schildert auch Berit Fuhrmann (Fuhrmann 2009). 



 

153 

 

körperliches Leiden wird häufig thematisiert, zum Beispiel ihre Schmerzen in der Schulter, 

die auf das stundenlange Umarmen zurückgeführt werden. Diese Information ist natürlich 

mehr als ein Faktum. Ammas Schmerzen berühren die devotees innerlich sehr, der Schmerz 

wird nachempfunden, was sehr häufig zu überquellendem Mitgefühl und Liebe Amma 

gegenüber führt. Auch im MAM begegnet also eine gewisse ‚Ästhetik des Leidens‘, die die 

Gurukonstruktion, die Guru-Schüler-Bindung und die Lehre unterstützt. 

Schmerz und Leid werden von den devotees nicht nur negativ bewertet und in Gesprächen 

sehr häufig zum Thema, in diesem Zusammenhang auch Mitgefühl und die Notwendigkeit 

von Seva – um das Leiden anderer zu mildern oder zu beseitigen. Ebenfalls ein häufiges 

Gesprächsthema stellen Krankheit und Gesundheit dar. Mehrere ashramites leiden unter 

oftmals andauernden, chronischen Beschwerden.
220

  

Gesundheit oder Beseitigung von Krankheit stellen einen hohen Wert in der 

Ashramgemeinschaft dar, und dies wie oben ausgeführt auch aus spirituellen Gründen (da der 

‚Tempel‘ Körper geehrt werden und als wichtiges Instrument zur Ausführung von Sadhana 

bestmöglich gepflegt und erhalten werden soll). Umgekehrt ist auch ein häufig erklärtes Ziel 

von religiöser Praxis die Gesunderhaltung des Körpers. Gleichzeitig kann Sadhana allerdings 

auch mit unangenehmen körperlichen Erfahrungen und Herausforderungen verbunden sein 

und Schmerzen hervorrufen. So kann die Meditation durch das stundenlange Sitzen Schmerz 

zur Folge haben und soll ihn gleichzeitig transzendieren. Auch Seva kann durch einseitige 

Belastungen Schmerzen verursachen. Gerade durch derartige Schmerzen aber kann laut 

gängiger Meinung der ashramites viel negatives Karma
221

‚verbrannt‘ und der Befreiung oder 

auch ‚Heilung‘ nähergekommen werden.  

Auch Krankheiten wird ein ‚reinigender‘ Effekt im Sinne der 

‚Karmaverbrennung‘ zugeschrieben. So beginnt eine indische Brahmacharini, der ich erzähle, 

dass ich bereits seit Wochen erkältet bin, über das ganze Gesicht zu strahlen. Anstelle von 

erwartetem Bedauern und Besserungswünschen äußert sie mit freudiger Stimme: „Nice 

purification!“ (GN 12/12). Daher kursiert auch die Meinung, dass aus diesem Grund vor allem 

im Ashram viele Leute lange krank sind – hier würden jene ‚Reinigungsprozesse‘ vermehrt in 

Gang gesetzt. Und Christiane bemerkt: „Wer weiß, was wir draußen hätten. Alles, was man 

                                                 
220

 Arpita zum Beispiel kam vor vielen Jahren bereits gesundheitlich angeschlagen ins Ashram und fühlt sich 

seither dauerhaft „nicht gesund“, ihr geht es „hier körperlich nicht gut“. Sie klagt viel über die Lebensumstände 

in Amritapuri – das Essen, die vielen Leute, das Klima. Dennoch bleibt sie und erwägt nicht einen Ortswechsel, 

denn es gebe für sie „keine Alternative“, Amritapuri sei „ihr Platz“ (GN 11/12). 
221

 Karma (Skrt.) bezeichnet eine geistige oder körperliche Handlung, die Konsequenz einer Handlung und die 

Summe aller Konsequenzen des Tuns eines Individuums in diesem oder einem vorangegangenen Leben 

(Fischer-Schreiber 1986: 184). 



 

154 

 

hier hat, wiegt das zig-fache. Wir arbeiten hier also viel mehr ab.“ (GN 01/13). Eine 

Erkältung in Amritapuri käme demnach der Karmaverbrennung einer Krebserkrankung 

außerhalb des Ashrams gleich. Krankheit wird so zu einer Art Heilmittel auf dem Weg zur 

‚ganzheitlichen‘ oder ‚vollkommenen Heilung‘, mit welcher letztlich die Verschmelzung von 

atman und brahman gemeint ist. Von Bedeutung ist also nicht nur, welches Leiden man hat, 

sondern auch wo – im Ashram ist das Leiden ‚effektiver‘. 

Jedoch nicht nur hinsichtlich der Karmaverbrennung wird Krankheit teilweise positiv 

bewertet, sondern auch als Lernmöglichkeit und Entwicklungskatalysator. Vijaya, eine 

amerikanische devotee, ist HIV-positiv und empfindet dies als ‚Segen‘. Manche Seelen 

bräuchten einen ‚Anstupser‘, um sich zu entwickeln. Ihr Zustand hätte ihr ‚unheimlich viel 

gegeben‘, gelehrt und gezeigt und dafür sei sie sehr dankbar (GN 10/12). 

Ein weiteres verbreitetes Erklärungsmuster stellt dar, dass jeder Gesundheits- oder 

Krankheitszustand ‚von Amma kommt‘, dass die Mata bestimmen würde, wer krank und wer 

gesund ist und dass sie durch die Erkrankung an den Erkrankten ‚arbeitet‘. Amma 

‚gebe‘ Krankheit zu Lern- oder Reinigungszwecken und sie nimmt sie wieder. Dabei heile 

Amma ‚letztlich immer‘, auch durch ihre bloße Gegenwart,
222

 alles geschehe aus Liebe und 

Mitgefühl und letztlich zum Nutzen und Vorteil des Erkrankten (GN 2010, 2012).  

Im MAM begegnen aber auch biologisch-medizinische Erklärungsansätze und somit 

unterschiedlichste Konzepte von Krankheit und Gesundheit. Ebenso ist eine große Vielfalt an 

Heilungsalternativen anzutreffen – neben Allopathie auch Homöopathie oder Heilpraktik, 

zudem ist ein ayurvedisches College samt Klinik ans Ashram angeschlossen. 

Als weiteres Heilmittel gilt Vibhuti. Die Asche wird häufig auf schmerzende oder entzündete 

Stellen aufgetragen, eingerieben oder auch oral eingenommen. Was in und durch die Asche 

wirkt, ist letztlich eine Heilungsenergie, die von Amma ausgeht. Amma ist denn auch mit der 

höchsten ‚Heilungskompetenz‘ ausgestattet und bei jeder Maßnahme die ‚eigentliche 

Heilerin‘ in den Augen ihrer devotees. Daher sind an Amma gerichtete Gebete, 

Verehrungspraktiken oder auch Spenden weitere Maßnahmen, die zur Heilung empfohlen 

werden. Susan beispielsweise, eine australische devotee, erklärt sich ihre chronischen 

Atemwegsprobleme nicht ‚spirituell‘, sondern durch das Klima, welches ihr Körper nicht 

gewohnt sei. Obwohl sie klimatische Krankheitsursachen ausmacht, führt sie Amma als 

Heilerin an, die sie durch eine Geste und einen Blick heilt, welche eingebettet sind in eine 

                                                 
222

 So bemerkt zum Beispiel der in esoterischen Kreisen populäre Arzt und Autor Dr. Deepak Chopra: „Amma is 

the embodiment of pure love. Her presence heals.” (http://amma.org/meeting-amma/guides/devi-bhava; zuletzt 

geprüft am 31.1.18). 



 

155 

 

Performance, die nur zum Zwecke der Heilung von Susans Beschwerden zu geschehen 

scheint. Amma wird auch beim Darshan immer wieder direkt auf eine Erkrankung 

angesprochen – sie wird nach Gründen der Erkrankung gefragt und um Hilfe gebeten.
223

  

Im MAM existieren medizinisch-naturwissenschaftliche und ‚spirituelle‘ Erklärungsansätze 

von Krankheit und Heilung nebeneinander und werden nicht als in Konkurrenz 

zueinanderstehend begriffen. Häufig werden mehrere Maßnahmen zur Genesung miteinander 

kombiniert: die Einnahme von schulmedizinischen Medikamenten, ayurvedischen oder 

homöopathischen Mitteln, Vibhuti, Gebete, das Aufsuchen von Ammas Darshan, das 

Durchführen von Pujas.  

                                                 
223

 Ammas Antwort entspricht dabei allerdings nicht immer den Erwartungen der devotees. Sie empfiehlt in den 

meisten Fällen das Aufsuchen eines Arztes und die Einnahme von (auch starken) Medikamenten, auch bei 

psychischen Problemen. Nichts desto trotz wird ihr Heilungsfähigkeit zugeschrieben, welche oft überraschend 

und ungefragt erfolgen kann. 



 

156 

 

3 Sadhana – die spirituelle Praxis 

Wie aus der Darstellung des Ashramlebens ersichtlich wird, ist ein wesentlicher Teil des 

Ashramalltags der spirituellen Praxis oder dem Sadhana gewidmet. Im folgenden Kapitel wird 

zunächst in das Thema der spirituellen Praxis eingeführt und sodann die Hauptformen des in 

Amritapuri praktizierten Sadhana vorgestellt, wiederum unter besonderer Berücksichtigung 

von deren Ästhetik. 

3.1 Einführung 

Ziel fast jeder spirituellen Praxis ist laut Swami Ramakrishnananda zunächst „increasing our 

power of focus“ (ebd. 2009: 147). Sadhana soll dazu führen, die ‚spirituelle Erfahrung‘ des 

Zustands von Frieden und Glückseligkeit dauerhaft und permanent zu erleben. Es soll „den 

Geist stärken (…), damit man nicht durch Widrigkeiten aus dem Gleichgewicht gebracht 

wird.“ (Amma zit. nach Swami Paramatmananda 2005: 62). Drastisch formuliert wird von 

Amma denn auch die Konsequenz des Ausbleibens spiritueller Übungen: „Jemand, der nicht 

durch Sadhana Stärke erworben hat, wird aufgrund der verschiedenen Facetten der Welt 

zusammenbrechen.“ (ebd.). Dem Sadhana wird also enorme Bedeutung beigemessen. Ohne 

Sadhana wird der Mensch an der Welt zugrunde gehen und sein eigentliches Lebensziel – die 

Selbstverwirklichung – nicht erreichen. Denn Sadhana soll die Praktizierenden letzlich dem 

‚Ziel‘ des Lebens – der Verschmelzung mit brahman und der ultimativen Selbstbefreiung aus 

dem endlosen Rad von Geburt, Tod und Wiedergeburt – näherbringen. 

Auch Sara betont, dass Sadhana den Gemütszustand der Praktizierenden verändert (vgl. 

ISA1).
224

 Es führe zu Gelassenheit und „innerem Frieden, wenn alle möglichen Ängste und 

Sorgen und was weiß ich alles wegfallen“ (ebd.). Das „eigentliche Ziel“ jedoch unterscheidet 

sie von jener Wirkung: die Konzentration des Geistes und die Kontrolle der Gedanken, die 

one-pointedness of mind. Die Gedanken sollen „gebündelt“ (ebd.) auf das ‚Ziel‘ – Gott oder 

Selbstbefreiung – hin ausgerichtet sein. Der Konzentration der Gedanken wird eine enorme 

Kraft und Wirksamkeit zugeschrieben: „Dieser Fokus auf einen Punkt, das is‘ wie, Amma 

sagt, wie eine Lupe, da kann man auch Papier zum Brennen bringen, weil ja die ganzen 

Lichtstrahlen ja gebündelt werden“ (ebd.). 

                                                 
224

 „Ich mein‘ diese spirituelle Praxis, die führt ja auch zu dieser inneren Gelassenheit, aber das Ziel ist ja 

eigentlich, dass du deinen mind auf einen Punkt konzentrierst, so dass alle anderen möglichen blödsinnigen 

Gedanken wegfallen. Deswegen eben diese Methoden, du machst Pujas, oder du machst Singen, Meditation, 

auch Yoga, die Asanas, das hilft mir auch, mich zu konzentrieren. Das alles fördert diese one-pointedness of 

mind.“ (ISA1). Sara unterstreicht in dieser Formulierung auch die praktische Qualität des Sadhana und damit der 

in Amritapuri gelebten Religiosität (Singen et cetera „machen“). 



 

157 

 

Jeglicher Form des Sadhana wird zudem ‚reinigende Kraft‘ zugeschrieben. Jene Reinigung 

betrifft den Geist und die Gedanken. Durch spirituelle Praxis und vor allem durch Praxis im 

Ashram oder den bloßen Aufenthalt dort kämen vasanas
225

 zum Vorschein. Durch deren 

Auftauchen bestünde die Möglichkeit von deren Beseitigung, was als ‚Reinigung‘ angesehen 

wird. Ähnlich einer Erstverschlechterung bei homöopathischer Behandlung, träte auch auf 

dem Weg zur Reinheit zunächst eine Verschlechterung auf. Eine deutsche renunciate erklärt 

mit Hilfe einer häufig von Amma selbst verwendeten Metapher: „Sadhana zu machen ist wie 

wenn man in einem Bottich das Rühren anfängt. Der ganze Bodensatz, der abgesetzte Dreck 

kommt in Wallung und das Wasser wird erstmal viel schmutziger, ganz trüb, erst mit der Zeit 

wird es nach und nach gereinigt.“ (GN 12/13).
226

 

Zusätzlich zu diesen Zuschreibungen findet sich noch eine weitere ‚Bedeutung jenseits von 

Bedeutung‘. Eine französische Brahmacharini betont die „wohltuende 

Sinnlosigkeit“ spiritueller oder ritueller Handlungen (GN 03/14). Nicht zu hinterfragen, nach 

vorgegebenen Handlungsmustern agieren zu können, nicht nach ‚Sinn‘ zu suchen oder das 

Verhalten im Sinne von Nutzen rechtfertigen zu müssen, spendet manchen devotees 

Entlastung und Entspannung in einer zweck- und effizienzorientierten Welt, die sich für sie 

zum Teil überladen mit ‚Sinn‘ beziehungsweise ‚Nutzen‘ darstellt. Der (vermutete und 

erhoffte) Nutzen der spirituellen Handlungen dagegen liegt jenseits von Alltagsfunktionalität 

in ferner, nicht sinnlich wahrnehmbarer Zukunft.  

Die spirituelle Praxis im MAM stellt sich sehr vielfältig dar, es gibt zahlreiche verschiedene 

Möglichkeiten und Formen. Swamini erklärt, dass Amma unterschiedliche, individuell 

angepasste Sadhana-Formen empfehlen würde, so wie auch eine Ärztin jedem Patienten 

andere, individuell abgestimmte Medikamente verschreiben würde (ISW). Im Allgemeinen 

empfiehlt die Mata aber vor allem die Praktiken des Archana, des Bhajan-Singens, der 

Meditation und des Seva.
227

  

                                                 
225

 Unter vasanas werden im MAM Denkweisen, Neigungen, verborgene Wünsche, Bindungen, ins 

Unterbewusstsein Gesunkenes verstanden, welche sich über lange Zeiträume, mitunter mehrere Leben, 

angesammelt haben und jederzeit wieder an die Oberfläche kommen können und so das Denken, Fühlen und 

Handeln von Personen bestimmen, weshalb es als erstrebenswert gilt, vasanas zu kontrollieren und sich bewusst 

zu machen beziehungsweise zu beseitigen (ISA1, ISW; siehe auch Fischer-Schreiber 1986: 425).  
226

 Eine derartige Verschlechterung kann allerdings jederzeit, auch nach jahrzehntelanger Praxis, auftreten. Man 

dürfe sich daher ‚nie zu sicher sein‘ und könne jederzeit ‚abstürzen‘, selbst auf der ‚letzten Stufe der Leiter‘ 

könne man ‚ausrutschen‘ und ‚herunterpurzeln‘, und dann ‚falle man noch tiefer‘ (Amma in London, FN 11/14). 
227

 Ausnahmen stellen Menschen dar, welche zum Beispiel aufgrund körperlicher Ursachen wie eines zu 

niedrigen Blutdrucks Probleme mit stillem Sitzen haben. Gudrun aus Deutschland (34) beispielsweise, die seit 

15 Jahren in Amritapuri lebt, ist so ein Mensch. Viele Jahre versuchte sie, die empfohlenen Sadhana-Praktiken 

der Meditation, der Mantra-Rezitation und des Archana zu praktizieren. Meist ist sie dabei eingeschlafen und 

fühlte sich sehr schlecht danach. Vor einiger Zeit hat Amma ihr nun nahe gelegt, sich ausschließlich auf Seva zu 

konzentrieren. 



 

158 

 

Auch der ‚Weg des Wissens‘ (jnana marga), der einen weiteren der klassischen Yoga-Wege 

darstellt, ist im Ashram anzutreffen. Die Einstellung gegenüber verbalisiertem, 

intellektuellem Wissen ist jedoch von Vorbehalten geprägt. In den Anfangsjahren des 

Ashrams, so wird berichtet, waren jene Vorbehalte noch größer als heute. Auf Wissen und 

Lehre wurde weitgehend verzichtet und die Wege des Bhakti- und Karma-Yoga verfolgt. 

Heutzutage findet Lehre und Wissensvermittlung auf verschiedene Weisen im Ashram statt 

(Frage-Antwort-Stunden, Satsang, Vorlesungen, Selbst-Studium, das Erlernen der als ‚heilig‘ 

erachteten Sanskrit-Sprache) und zählt zum Ashramalltag. Amma schreibt der Lehre eine 

gewisse Bedeutung und Relevanz zu, laut einigen Aussagen empfehle sie allerdings „erst 

Bhakti und dann Jnana“: „Also ich hab‘ auch schon mal gehört, erst zehn Jahre Bhakti und 

dann Jnana, des is‘ sicherer, weil sonst kann es sein, dass du sonst nur vom Intellekt her an die 

Sache ran gehst und dann völlig das Herz dann austrocknet.“ (ISA1). Wie bereits erwähnt, 

wird in Amritapuri auch Yoga praktiziert. Zudem begegnen asketische Formen wie 

Schlafentzug, Fasten oder Schweigen, zumeist jedoch in milder Form und zeitlich begrenzt 

ausgeführt.  

Haushälter_innen sollten und dürften eine andere spirituelle Praxis ausüben als spirituelle 

Aspirant_innen, da ersteren aufgrund ihrer alltäglichen Pflichten ein geringeres Zeitpensum 

zur Verfügung stünde. Dennoch gibt es Prinzipien, die für alle gelten. Dazu zählt vor allem 

die innere Haltung, mit der die Praxis ausgeführt werden soll. Denn Sadhana umfasst nicht 

nur Praktiken und Handlungen, sondern auch innere Zustände. Emotionen und Denkweisen 

werden mit einbezogen: „Es geht nicht nur darum, was man tut, sondern vor allem auch 

darum, wie man es tut“ (GN 11/16). Angestrebt wird – im Sinne der Bhakti-Tradition – eine 

Haltung der Demut, Hingabe, des Mitgefühls, des Gehorsams (dem oder der Guru gegenüber) 

und der Selbstlosigkeit. Dabei soll jene Haltung, solange sie nicht empfunden werden kann, 

imaginiert werden, es gilt: „Fake it till you make it!” (Sara, GN 11/13). Dahinter steht die 

Annahme eines Zusammenhanges zwischen Handeln und Fühlen, so bemerkt ein IAM-Lehrer: 

„Acting and feeling go hand in hand.“ (GN 11/12). Und auch die Intention der Handlung wird 

zum Thema, denn Sadhana soll im Idealfall intentionslos ausgeführt werden.  

Die ‚rechte‘ Einstellung ist entscheidend hinsichtlich der Wirkung und des Erfolges der Praxis. 

Gleichzeitig gilt die „richtige innere Haltung“ selbst als Sadhana:  

Das gehört auch zur spirituellen Praxis dazu. (…) Einfach Gott, eigentlich geht’s darum, Gott in allem zu 

sehen. Auch alles anzunehmen, was kommt. Und über alle Vorlieben und Abneigungen da drüber 

hinauszugehen. Geht dann darum auch, alle Arbeit anzunehmen im Prinzip, was gerade nötig ist, und 

nicht zu sagen: ‚Oh ich mag das nicht tun oder jenes, ich mag lieber das‘. Eigentlich geht’s darum, 

praktisch, das ist dann mehr wie im christlichen so ‚dein Wille geschehe’, dass man alles annimmt. Das 

ist eigentlich das Ideal. Und praktisch auch das Vertrauen zu haben, dass Amma dann schon, wenn man 



 

159 

 

jetzt frägt, dass die Anweisungen auch wirklich gut für einen sind, dass man das dann auch befolgt. 

(ISA1) 

Daneben zählen laut Sara auch Einfühlungsvermögen und die Haltung der Urteilsfreiheit zu 

den wichtigen Sadhanas – „zu lernen, die anderen nicht zu beurteilen“ (ISA1). Sadhana 

betrifft und trifft also auch die Innerlichkeit der devotees und beschränkt sich nicht auf 

äußeres Handeln. So wird laut gängiger Meinung der devotees jede Tätigkeit durch die 

entsprechende innere Haltung zu einem religiösen Akt: „Alles wird zu Sadhana, wenn man es 

aus einer religiösen selbstlosen Intention heraus vollbringt, wenn man es Gott darbringt oder 

widmet“ (österreichische renunciate, GN 11/13). So empfiehlt Amma, unabhängig von Raum 

und Zeit eine ‚Sadhana-Haltung‘ einzunehmen. Äußerlich wahrnehmbaren Ausdruck findet 

diese innere Haltung zum Beispiel durch die Rezitation des Mantras während der Ausübung 

einer alltäglichen Tätigkeit. 

Ammas Führung, die Verbundenheit mit ihr und vor allem auch ihre Nähe und Anwesenheit 

gelten als verstärkende Hilfsmittel hinsichtlich der Wirksamkeit der Praxis: „Amma 

erleichtert uns den Weg unglaublich. (...) Wir müssen hier einen Bruchteil tun, (...) verglichen 

mit anderen spirituellen Wegen.“ (deutsche renunciate, GN 02/14). Eine amreikanische 

renunciate ergänzt: „We do little effort and the mahatma does the rest. We make one step and 

she 100.“ (GN 03/14). Der oder die Guru fungiert also zusätzlich zu seiner beziehungsweise 

ihrer Lehrfunktion als ‚Treibstoff‘ auf dem Weg des spirituellen Fortschritts. Eine ähnliche 

Funktion erfüllt laut den devotees auch der Ort Amritapuri, der Ammas „Energie“ auch in 

ihrer Abwesenheit „speichert“ (deutsche renunciate, GN 11/13). Sadhana in Amritapuri 

auszuüben, wäre daher um ein Vielfaches effizienter als andernorts. Und auch die 

Gemeinschaft fungiere als Verstärker: „Wenn sich zehn Menschen zusammenfinden und 

spirituelle Praktiken ausüben (wie Archana oder Meditation), dann wird die zehnfache 

spirituelle Schwingung in der Atmosphäre erzeugt und jedes Mitglied empfängt den 

zehnfachen Nutzen.“
228

  

Aber auch der bloße Aufenthalt oder das Leben im Ashram (und damit in Ammas Nähe) 

stellen aus Sicht der devotees ein Sadhana dar und verschaffen per se einen spirituellen 

Fortschritt: „Alleine hier zu sein, es hier auszuhalten, ist viel wert“ (deutsche 

Langzeitbesucherin, GN 12/13). Dabei spielt die spezifische Ästhetik – die ‚spirituelle 

Atmosphäre‘ – des Ortes eine maßgebliche Rolle. Alles, was im Ashram vollbracht wird und 

geschieht, der gesamte Alltag, kann also gewissermaßen als Sadhana angesehen werden. 

                                                 
228

 Aus dem Bhajan-Buch der Münchner Satsang-Gruppe, S. 2. Die positive Wirkung erfasse die 

Praktizierenden, aber auch die Zuhörer_innen (im Falle von Archana, Bhajans et cetera) und letztlich die „ganze 

Welt“. 



 

160 

 

Die von Amma empfohlenen Hauptformen des Sadhana gestalten sich im Ashramalltag in der 

Übersicht folgendermaßen: morgens um fünf Uhr Archana, zweimal am Tag Meditation 

(morgens und nachmittags), tagsüber Seva, soviel als möglich Rezitation und Gebete, abends 

Bhajan-Singen sowie in unterschiedlicher Intensität das Studium heiliger Schriften. Dabei 

stellen diese Formen spiritueller Praxis großteils keine Pflicht, sondern eine Empfehlung dar. 

Lediglich die gemeinsame Ausführung von Archana und Bhajans ist laut Sara – zumindest für 

Brahmachari(ni)s und residents – Pflicht (vgl. ISA1).  

Auch wenn die meisten ashramites die Einhaltung des empfohlenen Tagesplanes anstreben 

und so viel Sadhana wie möglich absolvieren, wobei sie unterschiedliche Prioritäten oder 

Vorlieben verfolgen, können sie in den meisten Fällen diesem Vorschlag auch deshalb nicht 

gerecht werden, da nicht genügend Zeit zur Verfügung steht. Die verschiedenen Formen des 

Sadhana können so in Konkurrenz zueinander geraten. Allgemein wird dabei der Seva-Pflicht 

Vorrang eingeräumt und sehr viel Zeit für den selbstlosen Dienst aufgewendet, welcher daher 

als das bedeutendste Sadhana in Amritapuri angesehen werden kann. 

Die Varietät des Sadhana und die Auswahlmöglichkeit, die zwischen verschiedenen Formen 

besteht – beispielsweise finden zeitgleich zu Archana und Bhajans jeden Tag Pujas statt – 

wirken auf manche Besucher_innen befremdlich und lassen das Sadhana „willkürlich“ (FN 

12/13) erscheinen.
229

  

Manches Sadhana ist an raum-zeitliche Faktoren gebunden. Die gemeinsam in der Gruppe 

durchgeführten Formen haben feste Zeiten und Orte (Archana, Bhajans, Unterrichsteinheiten), 

ebenso das Seva. Die individualisierten Formen wie Gebete, Rezitationen oder Meditation 

sind weitgehend zeit- und ortsunabhängig beziehungsweise werden nach individuellen 

raumzeitlichen Plänen verfolgt. 

Die (atmosphärischen) Räume von Alltagshandlungen und spiritueller Praxis sind dabei nicht 

immer strikt getrennt. Spirituelle Praxis findet in Amritapuri im Alltag statt oder wird gar wie 

oben erwähnt als identisch mit dem Alltag angesehen. Spirituelle und alltägliche Praktiken 

vermischen sich. Wie erwähnt, wird häufig während einer Alltagshandlung zum Beispiel das 

                                                 
229

 So stellt eine deutsche Besucherin (GN 12/13) folgenden Vergleich auf: „Man kann aus einem Pool an 

Sadhana-Angeboten wählen, so viele Möglichkeiten, ähnlich wie man Sportmöglichkeiten in der Schule oder 

Animationsprogramme in einem All-incl.-Hotel wählt.“. Hier zeigt sich eine Erwartungshaltung, nach der 

spirituelle Praxis in gewissen Formen abzulaufen und eine gewisse Struktur und Strenge aufzuweisen hat. Dieser 

Erwartung werden andere Institutionen wie manche Yoga-Retreat-Zentren (zum Beispiel das Sivananda Yoga 

Vedanta Dhanwantari Ashram in Neyyar Dam) gerecht. Im Vergleich zu derartigen Zentren erscheint Amritapuri 

unstrukturiert und strahlt für gewisse Besucher_innen daher eine „unheilige“ Atmosphäre aus (ebd.). 



 

161 

 

Mantra rezitiert.
230

 Aber auch die fest im Ashramalltag verankerten, gemeinsam ausgeführten 

Sadhana-Formen bieten ein buntes Bild und vermitteln weniger den Eindruck einer 

konzentrierten Situation, was folgende Beobachtungsnotiz während des Archana in der 

großen Halle zeigt:  

Die Halle ist voll. Ein Inder liest Zeitung, eine Frau neben mir trinkt Saft, eine andere singt eine Weile 

mit, steht dann auf und geht und eine andere Dame kommt. Ein Herr schläft auf seinem Stuhl, kippt 

immer wieder vorne über, eine junge Frau tippt auf ihrem Handy und ein kleiner Junge läuft quer durch 

den Raum. (FN 12/13)  

Für manche stellt diese situative Offenheit und Vermischung der Atmosphären eine 

Schwierigkeit hinsichtlich des Ausübens der spirituellen Praxis dar, da die Konzentration 

erschwert wird.
231

 Die Atmosphäre in Amritapuri verändert sich dabei durch unterschiedliche 

Frequentierung je nach Jahreszeit und damit verändern sich auch die Bedingungen für 

Sadhana. Sara nennt die Monate des Monsuns (Juni, Juli), wenn Amma auf Reisen ist und 

sich nur wenige Besucher_innen im Ashram aufhalten, „verstärkte Sadhana-Zeit für 

uns“ (ISA1). 

Das Problem des Einbezugs des Körpers in der gemeinschaftlichen religiösen Praxis ist eng 

verbunden mit den religiösen und sozialen Körperkonzepten. Laack weist in diesem 

Zusammenhang darauf hin, dass dabei keine einfache Gleichung aufgestellt werden kann 

(zum Beispiel: ‚Eine wichtige Stellung des Körpers in der religiösen Praxis entspricht einem 

positiven Körperkonzept‘; vgl. Laack 2011: 248). Körperpraktiken, Körperkonzepte und 

Körperästhetik, die Wahrnehmung des eigenen Körpers und der eigenen Körperlichkeit, 

beeinflussen sich aber in jedem Fall gegenseitig und bilden in der alltäglichen und religiösen 

Lebenspraxis ein komplexes Konglomerat. 

Wie bereits erwähnt, wird die Inkarnation in einem menschlichen Körper als eine besondere 

Chance gesehen, moksha oder ‚Befreiung‘ zu erlangen. Der Körper wird oft als Instrument 

auf dem Weg zur ‚Selbstbefreiung‘ bezeichnet, stellt aber, als Sitz der Sinne und als 

Produzent von Wünschen und Bedürfnissen, auch eine Herausforderung dar. Nur in einem 

                                                 
230

 Diese ‚Vermischung‘ kann auch befremdlich wirken: „Heute Morgen irritierte mich die Dame, die am 

Eingang zu meinem Wohnhaus zum Aufpassen sitzt. Sie las während ihres Dienstes Zeitung und machte 

gleichzeitig Mantra-Japa mit ihrer Mala.“ (AT 03/14). Die ashramite führt also drei Tätigkeiten gleichzeitig aus: 

ihr Seva, Zeitung lesen und Mantrarezitation. 
231

 Hierzu ein Zitat aus meinen Gesprächsnotizen: „Das macht es für mich schon schwierig, sich zu 

konzentrieren und bei der Sache zu bleiben. Und ich hinterfrage dann auch gleich immer wieder. Wenn man 

mehr in der Praxis drin ist ohne Ablenkung, hinterfragt man ja auch weniger.“ (deutsche Besucherin, GN 12/13). 

Interessant ist auch der in diesem Zitat zum Ausdruck kommende Zusammenhang zwischen der situativen 

Rahmung und Atmosphäre und des ‚Reflexionsgrades‘ oder der Neigung zu Reflexion und Anzweifeln der 

eigenen Praxis. 



 

162 

 

menschlichen Körper kann Sadhana oder spirituelle Praxis ausgeübt werden. Alle im MAM 

ausgeführten Praktiken beziehen den Körper – in unterschiedlichem Maße – mit ein. 

Die Verehrungspraxis bezieht sich beispielsweise im Falle der pada puja direkt auf Körper, 

zumindest auf einen speziellen ‚heiligen‘ Körperteil, wobei Ammas gesamter Körper als 

heilig angesehen wird. In der Verehrungspraxis der devotees Amma gegenüber spielt der 

Körper also eine wesentliche Rolle. Pujas werden direkt an ihrem Körper ausgeführt. Dass der 

Körper in die Verehrungspraxis einbezogen wird, Ammas Körper und vor allem gewisse 

Körperteile als heilig erachtet werden, ist Ausdruck einer gewissen ‚Körperästhetik‘. Aber 

auch die Körper der devotees sind für die Verehrungspraxis relevant und werden eingesetzt, 

zum Beispiel um eine innere Haltung auszudrücken wie bei Niederwerfungen. 

Gewisse spirituelle Übungen wie die IAM oder das Amrita-Yoga sprechen den physischen 

Körper explizit an. Ihr ‚eigentliches Ziel‘ jedoch liegt auf der spirituell-geistigen Ebene. 

Damit wird gewissermaßen eine Verbindung der körperlichen und geistigen 

‚Sphären‘ hergestellt.  

Sadhana verändert die Körper der devotees – Yoga macht sie geschmeidiger und beweglicher, 

gewisses Seva trägt zur Muskelbildung bei. Die Praxis verändert aber auch die Wahrnehmung 

von Körpern, sowohl fremder wie auch des eigenen. Die oben erwähnten 

Verehrungspraktiken mit Bezug zum Körper verändern die Wahrnehmung gewisser 

Körperteile und des Körpers insgesamt, so zum Beispiel die Wahrnehmung der Füße. Viele 

devotees empfinden ihren Körper nach gewissen Praktiken (wie Meditation oder Rezitation) 

oder auch nach Erhalt eines Darshans als leichter und freier, spüren den eigenen Körper mehr 

oder weniger, teilweise bezogen auf gewisse Körperstellen wie den Kopf oder die Brust, 

erleben den eigenen Körper als unendlich weit und ausgedehnt oder als winzig klein.  

Die Wahrnehmung des eigenen Körpers und vor allem Veränderungen in dieser 

Wahrnehmung spielen auch eine bedeutsame Rolle hinsichtlich religiöser Erfahrung und der 

Herstellung religiöser Wirklichkeit. Denn derartige Veränderungen werden religiös gedeutet 

und als Tatsachen betrachtet. Eine deutsche devotee bemerkt in dieser Hinsicht:  

Wenn Erfahrungen den eigenen Körper betreffen, haben sie doch eine ganz andere Qualität, als wenn sie 

auf einer intellektuellen oder auch einer emotionalen Ebene ablaufen. Ich bin ganz anders bewegt, wenn 

mein Körper sich verändert und ich das objektiv beobachten kann. (FN 04/13)  

Spiritualität wird körperlich-leiblich erfahren und gespürt beziehungsweise ist dieses Spüren 

bedeutsam für die Konstruktion religiöser Wirklichkeit aufgrund der unmittelbaren 

‚Betroffenheit‘ (z.B. Schmitz 2016) und der Schwierigkeit, sich zu distanzieren vom eigenen 

körperlichen Erleben.  



 

163 

 

Ein erklärtes Ziel des Sadhana ist die Kontrolle der Gedanken und non-attachment. Dabei 

kann es zunächst als widersprüchlich erscheinen, dass alle im MAM praktizierten Sadhana-

Arten mit sinnlich wahrnehmbaren Formen und Sinnlichkeit in Zusammenhang stehen. Die 

spirituelle Praxis spricht in hohem Maße die Sinne an, bezieht diese gezielt mit ein und 

produziert in der Folge wiederum Sinneseindrücke. So entstehen zum Teil über das im Alltag 

übliche ‚sinnliche Maß‘ hinausgehende, also außerordentliche sinnliche Erfahrungen.  

Dabei soll durch (kontrollierte) Sinnesreize eine Bindung des Geists an die Tätigkeit des 

Sadhana erfolgen. Sara stellt eine klare Verbindung her zwischen dem Einbezug der Sinne in 

eine Praxis und der Konzentrationsfähigkeit – je weniger Sinne angesprochen werden, desto 

schwieriger schätzt sie die Konzentration und damit das Sadhana ein. Sie schafft somit eine 

Rangfolge des Sadhana nach Sinneseinbezug und Schwierigkeit: „Es ist für die meisten Leute 

einfacher, du machst ‘ne Puja, wie dass du da stundenlang dasitzt und meditierst. Erst kommt 

die Puja, dann das Singen, und dann kommt die Meditation. Weil beim Singen kannst du dich 

auch leichter konzentrieren. Und dann meditieren ist dann schon fortgeschritten.“ (ISA1). 

Bereits in „alten Schriften“ wäre erwähnt, dass die Körper und Sinne mit einbezogen werden 

müssten beziehungsweise dass über diese die Menschen „erreicht werden können“, dass die 

Menschen „in ihren Körpern abgeholt“ werden müssen (ebd). So ist auch in einer vom MAM 

herausgegebenen Broschüre zu lesen:  

The method of the upanishadic masters to convey the transcendental knowledge to their disciples was to 

take the available instruments for contacting the world - the body, mind and intellect - and purify them by 

engaging them at the transactional level with the Transcendental Reality. (Mata Amritanandamayi 

Mission Trust 2004: 1)  

Auch Bhavamrita antwortet auf die Frage nach der Bedeutung der Sinnlichkeit von Ritualen: 

„We have so many gods, because there are so many people, many likes, many dislikes. If we 

have form, then the mind will not go anywhere, they forget difficulties of life.“ (IBH).  

Die Sinnlichkeit des Sadhana geht aber weit über die Formenvielfalt der Gottheiten hinaus, 

wie in den detaillierten Beschreibungen der verschiedenen Praxisformen deutlich werden wird. 

Sadhana bezieht die Körper und alle Sinneskanäle mit ein und stellt eine multisensorische 

Erfahrung dar. So ist zum Beispiel das Singen der Bhajans ein hochsinnliches körperliches 

Erlebnis durch das Hören der Musik und innere Spüren von durch das Singen entstehender 

Vibration, aber auch der Inhalt der gesungenen Texte handelt häufig von Sinn und 

Sinnlichkeit. 

Manche Praktiken sind aber auch mit unangenehmen ästhetischen und körperlichen 

Erfahrungen oder Herausforderungen bis hin zu (körperlichem wie psychischem) Schmerz 

verbunden, wie das stundenlange Sitzen auf hartem Boden im Tempel. Derartige 



 

164 

 

unangenehme ästhetische Erfahrungen werden in der Regel jedoch nicht negativ bewertet. 

Wie bereits erwähnt, gelten Leid und Schmerz als gute Möglichkeiten der Reinigung und um 

schlechtes Karma abzubauen. 

Dem Sadhana wird zudem die Eigenschaft zugeschrieben, die sinnliche Wahrnehmung – 

Selbst- wie auch Fremdwahrnehmung – zu beeinflussen und zu verändern. Besonders deutlich 

wird dies bei Meditationen, Aufmerksamkeitsübungen oder der Konzentration auf den Atem 

festgestellt. Viele ashramites sprechen von intensiverer Wahrnehmung, von „geschärften 

Sinnen“ (GN 11/12) und „gesteigerter Präsenz“ (ebd.) und Aufmerksamkeit vor allem in 

Folge der Meditation oder des Yoga. Ebenfalls häufig bemerkt wird, dass, zum Beispiel nach 

den Bhajans, „alles so schön“ (GN11/13) erscheint und die Welt wie durch die „rosarote 

Brille“ (ebd.) gesehen wird. Die Schilderungen erinnern zum Teil an die 

Wahrnehmungsverzerrungen frisch Verliebter.  

Die genauen Effekte der Sadhanaformen sind sehr unterschiedlich und werden im Folgenden 

bei der jeweiligen Form beschrieben. Festzuhalten ist jedoch zunächst, dass Effekte erwartet 

oder unterstellt werden und dass enthusiastisch von Wirkungen erzählt und berichtet wird. Die 

Wirkungen des Sadhana sind Gesprächsthema im MAM und gelten zum Teil als Indiz für den 

jeweiligen spirituellen ‚Status‘ oder Fortschritt einer Person. 

In den folgenden Unterpunkten möchte ich nun die in Amritapuri und im MAM vollzogenen 

Formen des Sadhana näher beleuchten durch eine detaillierte Beschreibung und Analyse. 

Dabei werde ich meiner Schwerpunktsetzung entsprechend besonders auf die Ästhetik 

eingehen, die somatosensorische Stimulation, den wahrnehmbaren Ausdruck sowie 

Wirksamkeiten skizzieren und die verwendeten Medien und Symbole herausarbeiten. Denn in 

der spirituellen Praxis kommen verschiedenste Medien und Artefakte, ‚Hilfsmittel‘ oder 

Instrumente zum Einsatz – von Text-Büchern über Malas bis zu asanas (Sitzkissen). Dabei 

werden auch immer häufiger moderne Medien verwendet.
232

  

3.2 Formen des Sadhana in Amritapuri 

Zunächst möchte ich die für viele devotees bedeutsamsten Sadhana-Formen, nämlich die 

Beziehung zu Amma sowie ihr Darshan, darlegen. Sodann werden die verschiedenen 

Techniken des Singens und Rezitierens, der Meditation und Seva beschrieben. 

                                                 
232

 Ein junger Amerikaner zum Beispiel sitzt immer wieder mit einem I-Pod vor Kali und meditiert (FN 

2013/2014). Anblicke dieser Art irritieren manche devotees. In ihnen und den Reaktionen darauf spiegelt sich die 

im Ashram häufig beobachtbare Mischung von ‚Tradition‘ und ‚Moderne‘, ‚Profanität‘ und ‚Spiritualität‘.  



 

165 

 

3.2.1 Praxis der Verbundenheit 

In der religiösen Praxis von Ammas Anhängerschaft spielt die Meisterin-devotee-Beziehung 

eine überaus bedeutsame Rolle beziehungsweise wird sie selbst als Sadhana angesehen. 

Dieser Beziehung und der erlebten Nähe als wesentliches Charakteristikum jener Beziehung 

liegt eine Anzahl an Konstruktionsleistungen und -techniken zugrunde.
233

 Ammas devotees 

müssen Amma zunächst als ihre Guru (an-)erkennen, fortan muss das Guru-Bild 

aufrechterhalten werden wie auch ihre eigene Rolle als devotees und die Beziehung zwischen 

ihnen und Amma. Jene Praktiken, Kommunikationsweisen sowie Techniken der Herstellung 

von Nähe werden hier als religiös motivierte Praktiken betrachtet. 

Die Beziehung zu einem oder einer Guru gilt in vielen hinduistischen Traditionen als die 

wichtigste Beziehung im Leben eines Menschen. Ammas devotees betonen vor allem die 

persönliche und individuelle Art ihrer Beziehung zu Amma. Obwohl ihre Anhängerschaft 

mittlerweile eine große Zahl umfasst, gelingt es Amma, vielen ihrer Anhänger_innen ein 

Gefühl von Nähe und Intimität zu vermitteln. Warrier nennt die persönliche Bindung („one-

to-one guru-devotee bond“) den „cornerstone“ der Organisation (2013: 309). Nähe ist ein 

wichtiges Spezifikum für die so bedeutsame Beziehung zum Guru: „(N)o relation is closer 

than that to god or guru.” (IAM-Lehrer, FN 09/12). Die Herstellung von und Möglichkeit zu 

Nähe gilt als eines der Hauptcharakteristika von Amma, das oft als einzigartig bezeichnet 

wird.  

Auch wenn eine große Divergenz in der Art und Form jener Beziehung begegnet, bildet sie 

für die meisten devotees das Zentrum oder den Fixpunkt ihres Lebens. Sie erleben diese 

Bindung als „sehr tief“ (GN 11/11), intim, andauernd und verlässlich. Viele kennen und 

folgen Amma seit 20 oder 30 Jahren, währenddessen andere Beziehungen kamen und gingen. 

Die Verbindung mit Amma wird zudem als über dieses Leben hinaus andauernd gedacht: 

Amma weiß, wann sie ihren Körper verlässt, und sie wird Vorbereitungen treffen. Und sie wird wieder 

kommen, sie ist nicht das erste Mal da, es gibt diese Geschichte vom murti, den Amma ausgegraben hat – 

sie wusste genau, wo er sich befindet. Amma muss ihn also selbst dort vergraben haben, vor 1000 Jahren. 

(Bhavani, GN 09/12) 

Besagter murti befindet sich im Kalari-Tempel, er ist also jeden Tag sichtbar, kann angefasst 

und so verehrt werden. Durch die ästhetische Erfahrung wird jeden Tag aufs Neue das den 

murti umspinnende Narrativ ins Bewusstsein gerufen. So bleibt dieser Mythos lebendig und 

bestätigt sich immerzu.  

                                                 
233

 Hüwelmeier weist in diesem Sinne auf die „Rolle des Publikums“ hin, die nicht zu unterschätzen sei in der 

Entwicklung einer Verehrungspraxis, und auf die Bedeutung der Beurteilung der Anhänger_innen (Hüwelmeier 

2004a: 79). 



 

166 

 

Die Beziehung zu Amma stellt also für viele in einer Welt, in welcher sie Kontakte immer 

flexibler und instabiler erleben (vgl. Bündgens/Vasseur 2015), eine ersehnte Ausnahme dar, 

die sie Verlässlichkeit, Sicherheit, Vertrauen und Stabilität erleben lässt. Das Vertrauen 

gründet sich vor allem auf einer angenommenen Wissensdiskrepanz. Amma würde mehr 

wissen, ‚weiter sehen‘. Ammas Wahrnehmungsweise wird also als ‚übermenschlich‘ oder 

‚übersinnlich‘ betrachtet, sie nehme mehr und anders wahr als ‚wir normalen Menschen‘, sie 

sähe Vergangenheit und Zukunft (zum Beispiel englische renunciate, GN 12/13). Es gilt als 

Konsens, dass man Amma nicht ganz erfassen und verstehen kann.
234

 Daher sollten „wir 

einfach nur vertrauen (…) und tun, was sie sagt (…), weil sie ja den Weg schon gegangen ist 

und dann auch, sich eben auskennt, den Weg zur Selbstverwirklichung.“ (ISA1). Amma diene 

so auch als lebendes Beispiel: „Das is‘ ja das Wichtigste (…) daran, einen lebenden Meister 

zu haben, dass wir auch die Motivation haben, weiter zu machen und weil wir sehen, wo das 

hinführt.“ (ebd.). Wichtig ist in dieser Hinsicht auch, dass die devotees Amma als 

grundsätzlich ‚anders‘ als sich selbst erleben. Um diese Tatsache zu bestätigen, wird gerne die 

Technik des Vergleichens herangezogen. Devotees vergleichen sich selbst mit der Mata und 

ihren Leistungen (wie das nächtelange Umarmen von Personen), um festzustellen, dass sie 

‚das niemals schaffen würden‘ (zum Beispiel FN 11/15). Durch derartige Vergleiche gewinnt 

die Guru an Größe und Überlegenheit, und der devotee erscheint im Vergleich klein, schwach 

und unterlegen. Das Nicht-Verstehen führt darüber hinaus zu einer Mystifizierung: „Da sie als 

undurchschaubar empfunden wird, scheint sie mit übersinnlichen, übermenschlichen oder 

zumindest mit außergewöhnlichen Kräften und Eigenschaften verbunden, welche für die 

anderen Menschen unzugänglich sind.“ (Diefenbach-Popov 2011: 15). Auch dies lässt Amma 

überlegen erscheinen und bestätigt ihre Gururolle. 

Amma ist daher für viele die oberste Autorität, die es in deren Leben gibt, in Bezug auf alle 

Lebensbereiche und Entscheidungen. Nicht nur spirituell-religiöse Fragen werden an sie 

gerichtet, sondern auch berufliche, familiäre und sonstige. Sei es die Partnerwahl,
235

 die 

Entscheidung für oder gegen ein Kind, die Wahl des Studiums oder Arbeitsplatzes betreffend 

– die devotees konsultieren Amma in allen Fragen des Lebens. Die devotees können Amma 

                                                 
234

 Auf Fragen begegnet häufig die Antwort, dass man Amma und ihr Verhalten nicht mit unserem menschlichen 

Verstand verstehen könne, daher gar nicht versuchen solle zu verstehen und nicht so viel fragen solle (vgl. zum 

Beispiel GN 10/13). 
235

 Ammas Anweisungen in Bezug auf ‚weltliche‘ Liebesbeziehungen sind ambivalent: Auf die Äußerung einer 

devotee, dass sie nur Amma liebe, entgegnet letztere, dass es ‚doch was Schönes‘ sei, einen Mann zu haben (FN 

12/13). Auch Brahmachari(ni)s habe sie bereits verheiratet, in sehr aufwendigen Hochzeitszeremonien, sie hätte 

auch die Partner ausgesucht. Einem indischen Brahmachari allerdings, der sich in eine Amerikanerin verliebt 

hatte, habe sie klar gesagt, das sei nicht ‚sein Weg‘, er gehöre ins Ashram und dürfe die Frau nicht mehr sehen 

(indische resident, GN 12/13). 



 

167 

 

persönlich Fragen stellen während des gewöhnlichen Darshans oder auch in sogenannten 

question lines.
236

 Amma antwortet nicht immer eindeutig und manchmal gar nicht, allerdings 

käme eine Antwort „immer irgendwie“ (Veronika, GN 10/12) und auch keine Antwort sei 

eine Antwort.
237

 Amma „schicke“ dann die „richtigen Leute“ oder die „richtigen 

Situationen“ (GN 02/14). 

Manche devotees unterstreichen die Individualität und Exklusivität ihrer Beziehung zu Amma 

dadurch, dass sie aus dem, was Amma ihnen während des Darshans ins Ohr flüstert oder auch 

aus anderen Details ein Geheimnis machen, womit ihre Beziehung zu Amma einen 

besonderen Anstrich erhält. Die Konstruktion eines Geheimnisses dient der Herstellung sowie 

Aufwertung einer Beziehung, aufgrund des „zugleich verbindenden und ausgrenzenden 

Prinzips“ (Assmann/Assmann 1997: 8) von geheimem Wissen. Auch das von Amma 

erhaltene persönliche Mantra wird in der Regel geheim gehalten. 

Eine weitere Form persönlicher Interaktion stellen die Satsangs dar. Amma spricht über 

lebenspraktische und spirituelle Angelegenheiten, gibt Unterweisungen und moralische 

Richtlinien. In den Frage-und-Antwort-Stunden beantwortet sie zuvor schriftlich an sie 

gerichtete Fragen und leitet gemeinsame Meditationen an. 

Amma ist aber nicht nur eine spirituelle Lehrerin, sie übernimmt auch wichtige rituelle 

Funktionen für ihre devotees und führt entscheidende (Übergangs-)Rituale und Zeremonien 

durch (wie Hochzeiten, Annaprashan,
238

 Verbrennungen oder Vidyarambham
239

). 

Bezeichnend für die Beziehung zwischen Amma und ihren devotees ist der Rückgriff auf die 

‚Folie‘ (im Sinne Goffmans, vgl. Goffman 1993) der Mutter-Kind-Beziehung, auf welche 

häufig Bezug genommen wird. Jene Beziehung gilt vielen in der Gemeinschaft als die stärkste, 

intensivste zwischenmenschliche Beziehung überhaupt, als das Ideal der Liebe und des 

Mitgefühls. Amma bezeichnet denn auch ihre Gefolgschaft als ihre ‚Kinder‘, spricht einzelne 

                                                 
236

 Um in der question line aufgenommen zu werden, muss man vor Beginn des Darshanprogrammes anwesend 

sein und ausgelost werden. Die betreffenden devotees können dann während des Darshans auf einem Stuhl zu 

Ammas Seite Platz nehmen und Fragen stellen, welche ggf. von Assitent_innen übersetzt werden. Laut Aussage 

einer Inderin, die häufig übersetzt, würden die Inder_innen meist Fragen in Bezug auf Heirat stellen. Ansonsten 

gehe es um Studienabschlüsse, Hauskäufe oder auch darum, ob das Dach des Hauses erneuert werden solle oder 

nicht (GN 12/13). Es werden also meist ‚weltliche‘ lebenspraktische Angelegenheiten angesprochen, seltener 

Dinge, die den spirituellen Fortschritt betreffen, wie die Frage nach der Meditationspraxis.  
237

 Langjährige Schüler, die in relativ engem Kontakt mit Amma stehen, sehen das allerdings pragmatischer und 

fragen so oft nach, bis sie eine Antwort erhalten. Sie legen keine weiteren Bedeutungen in eine Nicht-Antwort 

hinein (GN Br. Shubamrita und GN Bri. Meera, 12/13). 
238

 Annaprashan ist die erste Speisung fester Nahrung von (üblicherweise 4-6 Monate alten) Babys: „Usually it’s 

given by great persons, if they are lucky, otherwise parents or grandparents, it’s a ceremony.“ (Br. Joy, GN 

01/14). 
239

 Vidyarambham stellt eine Einweihung in das Alphabet dar, den rituellen Beginn des Erlernens von Schrift 

und Sprache. Amma zeichnet zu dieser Gelegenheit symbolisch Buchstaben in Reis oder Sand (vgl. 

https://www.amritapuri.org/2064/vidyarambham.aum, zuletzt geprüft am 18.1.18). 



 

168 

 

devotees mit ‚mein Sohn/meine Tochter/mein Kind‘ an. Viele devotees bezeichnen Amma als 

ihre spirituelle Mutter, die sie in spiritueller Hinsicht beschützt, tröstet, erzieht und anleitet, 

während die leibliche Mutter ihren physischen Körper geboren und diesen großgezogen 

hat.
240

 Das zugrunde liegende Konzept von Mütterlichkeit ist dabei das traditionelle (indische) 

Ideal der liebenden, fürsorglichen, aufopfernden Mutter: „Amma reminded me of my oriental 

origin, the welcome and warmth of Arabic mothers, the mother who gives, loves, consoles 

and shares. Amma connected me again with all these aspects of my childhood.“ (Mata 

Amritanandamayi Mission Trust 2003: 61).
241

 Aber nicht nur durch Worte, sondern auch 

durch Ästhetik und Gesten – die Umarmung, Küsse, das Füttern – wird jene mütterliche 

Fürsorglichkeit ausgedrückt und ein Gefühl der Geborgenheit und des mütterlichen Schutzes 

vermittelt. Die Erfahrung der Mutter-Kind-Beziehung basiert auf einem ideellen Konstrukt, 

welches an ästhetische Ereignisse gebunden ist, durch welche es Form annimmt und bestärkt 

wird und dadurch fortlaufend reproduziert wird. 

Auch die Praxis der Namensgebung – der Vergabe eines spirituellen Namens durch Amma – 

wird mit dem Mutter-Kind-Rollenverhältnis erklärt.
242

 Die Vergabe eines spirituellen Namens 

signalisiere die spirituelle Geburt und den Erhalt einer neuen Identität. Die Praxis der 

Namensgebung ist weit verbreitet in heutigen spirituellen Bewegungen. Den Namen erhalten 

spirituell Strebende von ihren Meister_innen. Amma vergibt Namen manchmal von selbst – 

sie flüstert dann dem- oder derjenigen beim Darshan den neuen Namen ins Ohr. Meist jedoch 

wird sie um einen Namen gebeten. Sie antwortet häufig nicht sofort, sondern zum Teil erst 

Monate später, manchmal auch gar nicht, was zu großen Enttäuschungen führen kann. Der 

Erhalt eines Namens ruft hingegen oft intensive Reaktionen der Freude und Rührung hervor: 

„Yeah, we got it, we made it, she gave us a name! (…) I’m shaking, even more like after a big 

darshan!“ (englischer devotee, GN 12/13, nach der Vergabe von Namen an ein gutes Dutzend 

                                                 
240

 Für manche mag Amma sogar ihre ‚wahre’ Mutter darstellen. Auch (innere) Konflikte sind nicht 

ausgeschlossen: „I'm scared of hurting my real mother, but I do feel . . . Yes, I see her as my mother, definitely.” 

(devotee, zitiert nach Kleeman 2008). 
241

 Auch in Kerala ist dieses Mutterideal stark ausgeprägt und genießt höchste gesellschaftliche Anerkennung. 

Moser und Younger nennen Ammas Figur und ihre Form des Darshan „the most dramatic example of a local 

tradition of Kerala transposing itself into a very modern and universal form (…) to those who know Kerala 

better, the idea of a hugging mother figure with a universal and modern outlook on life is one that seems to have 

an earlier history“ (Moser/Younger 2013: 152). 
242

 So erklärt Swamini Krishnamrita die Praxis damit, dass eine Mutter auch Namen vergebe (ISW). Diese 

Deutung ist jedoch nicht Allgemeingut. Auf Nachfragen wird auf individuelle Interpretationen oder Intentionen 

verwiesen, aufgrund derer ein Name gewünscht wird. Der Name wird zum Teil als Hinweis für den weiteren 

spirituellen Weg und die individuellen Lebensaufgaben betrachtet. Die ‚Schwingung‘ der Sanskritnamen spielt 

für einige zudem eine Rolle. Neue Namen vergibt Amma meist an internationale, seltener an indische devotees. 

Bei letzteren scheint der Wunsch nach einem neuen Namen nicht so stark ausgeprägt zu sein. Swamini erklärt 

dies damit, dass Inder_innen meist schon Sanskritnamen in Zeremonien erhalten hätten. 



 

169 

 

devotees, die mit Nachdruck kollektiv, unter anderem durch das Zeigen gemeinsam gestalteter 

Plakate, um Namen gebeten hatten).  

Neben der Mutter-Kind-Analogie begegnet eine Emotionalisierung und Romantisierung der 

Meisterin-devotee-Beziehung.
243

 Die Gefühlsebene wird betont und Liebe als wesentlicher 

Bestandteil oder Fundament jener Beziehung angesehen. Einen sichtbaren Ausdruck findet 

jene Betonung der Gefühlsebene im häufig auftauchenden Symbol des Herzens, welches für 

die Liebe, spezieller für Ammas Liebe und Amma selbst sowie für Mitgefühl steht.
244

 

Hingabe und Demut gegenüber der Guru sind weitere Charakteristika der Beziehung 

zwischen Amma und ihren devotees. Sichtbaren Ausdruck nimmt dies zum Beispiel in der 

liebevoll gestalteten, mit Blumen verzierten Essensbox von Sara, auf welcher – in Malayalam 

und Englisch – zu lesen ist: „Amma’s Sara“.
245

 Die Verwendung des Possessivpronomens 

drückt völlige Hingabe aus. Ähnlich auch eine Äußerung von Swamini Krishnamrita: „Real 

disciples are like a brush in the hand of the master, totally flexible. “ (ISW). Damit einher 

geht Gehorsam gegenüber der Guru, deren Anweisungen befolgt werden müssen. 

Wie erwähnt gilt als ein Hauptcharakteristikum der Beziehung die (mögliche) Nähe zu Amma, 

die auch einen großen, in der Gemeinschaft geteilten Wert und ein erstrebenswertes Ziel 

darstellt. Die Möglichkeiten und Inszenierungen von Nähe schwächen zudem das 

hierarchische Verhältnis oder setzen es gar außer Kraft. So benennt Heidemann, wenn er von 

der „social aesthetics of proximity“ (ebd. 2013) schreibt, physische Nähe als den Ausdruck 

einer Minimierung oder Abwesenheit von Hierarchie.  

Vor allem bezüglich des spirituellen Fortschritts und persönlicher Entwicklung wird die Nähe 

zu Amma als bedeutsam angesehen. Sie soll wie bereits erwähnt die Wirksamkeit von 

Sadhana verstärken. Gleich zu Beginn des IAM-Einführungskurses wird beispielsweise auf 

die positive Wirkung jener Nähe in Bezug auf Lern- und Entwicklungsprozesse hingewiesen: 

„Here we have the loving blessing of amma’s physical proximity“ (FN 09/12). In diesem Zitat 

wird Nähe explizit als körperliche Nähe benannt. Physische Nähe bietet auch die Möglichkeit 

somato-sensorischen Austauschs, zum Beispiel die Möglichkeit, Blicke auszutauschen. 

                                                 
243

 Eine Romantisierung der Gottes- und Guruliebe gründet sich auf mystische Traditionen, die Bhakti-

Bewegung und vor allem den Vishnuismus und die Krishna-Verehrung (vgl. Steinmann 1986: 77ff.). 
244

 Nicht nur ist ein Herz auf Ammas offiziellem Logo zu sehen, es wird auch von den devotees bei vielen 

Gelegenheiten verwendet. So findet es sich auf privaten Gegenständen, devotees verzieren Kuchen oder andere 

Lebensmittel, zeichnen Herzchen wie Verliebte auf Blätter oder in den Sand. In der Schokoladenmanufaktur 

werden gerne Schokoladenherzen als Präsente in Auftrag gegeben, die Amma zum Darshan mitgebracht werden. 

Auch in der Gebäudestruktur des Ashrams begegnet dieses Symbol: In die Feuerstelle des Kalari-Tempels ist ein 

Herz eingearbeitet, auf welches der Pujari bei manchen Pujas Blütenblätter wirft. 
245

 Viele devotees verwenden als Namen in E-Mail-Adressen ähnliche Bezeichnungen. 



 

170 

 

Blicke sind im MAM (wie im Hinduismus allgemein, siehe zum Beispiel Eck 1985) von 

großer Bedeutung und dienen als wichtige Kommunikationsmittel. Ein Blick von Amma wird 

immer gedeutet – als (positives) Zeichen oder auch als Mahnung. Amma zu sehen und von ihr 

gesehen zu werden ist zudem so bedeutungsschwanger, da ihr Blick dem göttlichen Blick 

gleichgesetzt wird. Und dessen Gehalt veranschaulicht Dev folgendermaßen: „Über die 

Zeitalter hinweg existiert der Glaube, daß schon ein wohlwollender Blick von dieser Adi 

Parashakti, der Urkosmischen Kraft, alle Knoten unserer Leben löst und Glück und Stärke 

schenkt.“ (Dev 2000: 13). Darüber hinaus wird davon ausgegangen, dass eine kontemplative 

Betrachtung der Mata Wirkung zeigt und Veränderungen mit sich bringt: „Sie anzuschauen, 

was ich Stunden um Stunden machen könnte, berührt mein Innerstes. Es ist, als würde ihre 

Energie in mich übergehen.“ (deutsche devotee, GN 11/15). Die devotees hoffen, durch 

Betrachtung der Mata ähnlicher zu werden. Durch Blicke finden also Energie- und 

Segensübertragungen statt, die aber vor allem und in stärkerem Ausmaß bei direktem 

körperlichem Kontakt und bei Berührung erfolgen. Aber auch ohne die Aktivierung eines 

Sinneskanals, wird der bloße Aufenthalt in Ammas physischer Nähe als effizient angesehen, 

soll „transformierend“ (GN 12/13) wirken und wird als Sadhana betrachtet. Ammas Nähe ist 

daher auch einer der Hauptgründe für die Entscheidung, in Amritapuri zu leben. 

Die devotees streben also größtmögliche Nähe und einen möglichst intimen Kontakt mit 

Amma an. Diese Intimität tendiert, wie Babb für die Radhasoami-Bewegung bemerkt, auch 

im MAM zur Identität. Babb verweist auf die Funktion des Guru, der stellvertretend für das 

Göttliche steht: „(T)hese transactions seem to involve what might best be characterized as a 

‚physiological engagement‘ between devotee and the Supreme Being in the person of the guru. 

The result is the closest possible intimacy, tending toward identity“ (Babb 1983: 307). 

Ammas devotees sehnen sich nach eigener Aussage nach „Einssein“ (zum Beispiel deutscher 

devotee, GN 11/13) mit Amma und die Mata selbst betont immer wieder: „Amma and her 

children are one.“ (FN 01/14). Dieses angestrebte Ideal der Einheit wiederum, welches 

gleichzusetzen ist mit ‚Befreiung‘ oder ‚Erleuchtung‘ und damit dem Lebensziel schlechthin, 

findet vor allem Ausdruck in der körperlichen Nähe von Ammas Darshan, der rituellen 

Umarmung. 

Neben dem Darshan gibt es jedoch zahlreiche weitere Strategien, um die ersehnte Nähe 

herzustellen. Viele ashramites sind einen Großteil ihrer Zeit damit beschäftigt 

auszukundschaften, wo sich Amma aufhält und zu versuchen, in ihrer Nähe zu sein oder gar 

einen Blick oder eine Berührung der Mata zu erhaschen. Dabei nehmen sie viele Stunden des 



 

171 

 

Wartens, oft in unangenehmen Positionen, im Stehen, in Hitze und Enge auf sich.
246

 Ein 

spezifisches Wissen über Abläufe, Ammas Verhalten, Informationen über ‚gute‘ Plätze im 

Ashram – ‚gut‘ sind Plätze, wenn sie sich in Ammas Nähe befinden oder uneingeschränkte 

Sicht auf die Mata bieten – liefert dabei Vorteile und kann mit der Zeit erworben werden. 

Hinsichtlich der Nähe ist das Verweilen auf der Bühne auch von großer Bedeutung. Nach 

erhaltenem Darshan haben alle devotees die Möglichkeit, einige Zeit auf der Bühne Platz zu 

nehmen. Zu Ammas Seiten reihen sich am Boden Hockende auf, die in Meditation verweilen 

oder die Mata beobachten. Dabei findet eine ständige Bewegung auf der Bühne statt, die 

devotees dürfen immer näher an Amma heranrücken. Das ritualähnliche ‚Näherrücken‘ wird 

von sogenannten stage monitors angeleitet, die nach einer gewissen Zeit zum Vorwärtsrücken 

und die devotees in den ersten Reihen zum Verlassen der Bühne auffordern. Im Ashram gibt 

es für alle Anwesenden zudem feste Zeiten, zu welchen sie täglich eine halbe Stunde auf der 

Bühne sitzen dürfen beziehungsweise sollen – auf einem Informationsblatt ist zu lesen, dass 

das sog. stage sitting als eine Form von Sadhana ernst genommen werden solle und Ammas 

Wunsch entspräche (FN 10/13). Neben dem stage sitting existieren die Möglichkeiten des star 

gazing und standing – auf der Bühne stehen und Amma beobachten – welche allerdings 

devotees vorenthalten sind, die sehr viel Seva leisten oder eine hohe Position in der Ashram-

Hierarchie innehaben. Seva auszuüben bietet weitere Gelegenheiten, für längere Zeit in 

Ammas Nähe zu gelangen, so beispielsweise durch das Putzen von Ammas path, der auch die 

Treppe zu ihren Zimmern beinhaltet, oder die Übernahme eines stage seva – eines Dienstes 

auf der Bühne während der Darshansessions. Dabei spielt nicht nur die spürbare physische 

Nähe eine Rolle, sondern auch der mögliche Blickkontakt. Vor allem dem stage seva wird 

hohe Bedeutung zugeschrieben, da der Guru direkt gedient werden kann. Eine deutsche 

devotee bemerkt gar, dass dieses Seva ihr „Verhältnis zu Amma völlig verändert“ (GN 12/13), 

es hätte ihre Beziehung und das Gefühl der Verbundenheit intensiviert hätte. 

Die Mantravergabe ist ebenfalls ein starkes Nähe-Erlebnis. Sie ermöglicht es, längere Zeit in 

Ammas Nähe zu verweilen, da langsam in der Mantra-Wartelinie vorgerückt und auf einem 

Hocker direkt neben der Mata gewartet wird, bis sie sich schließlich dicht zu den Wartenden 

herabbeugt und das Mantra ins Ohr flüstert. Das Mantra kann als eine Art Medium betrachtet 

                                                 
246

 An manchen Tagen, wie kurz vor Ammas Aufbruch zu Tourneen, verbringen die devotees ganze Tage in 

‚Warteposition‘. Das Warten stellt gewissermaßen ebenfalls eine spirituelle Praxis oder Übung dar und scheint 

für die devotees keine Zeitverschwendung zu sein. Demutsvolles geduldiges Warten bringt die Unterwerfung 

und Devotion gegenüber der Guru zum Ausdruck und wird als Chance der ‚Ego-Auflösung‘ betrachtet. Ammas 

Zeit hingegen wird anders bewertet – es wird verhindert und geschieht so gut wie nie, dass die Mata warten 

muss. 



 

172 

 

werden: „Durch das Mantra wirst Du mit Amma verbunden (…) Immer, wenn ich mein 

Mantra rezitiere, fühle ich mich Amma ganz nah, sie ist dann ganz bei mir. (…) es wirkt wie 

eine Beruhigungspille, als wäre ich in Ammas Armen.“ (deutscher devotee, GN 05/10). Das 

Mantra wirkt also auch, wenn sinnlich-körperlicher Kontakt nicht möglich ist, und stärkt die 

devotee-Guru-Beziehung: Man geht einen „special bond“ (Swamini Krishnamrita, GN 09/12) 

ein.  

Auch Strategien, die den Geschmackssinn ansprechen, stärken das Guru-Schüler-Verhältnis 

und nähren das Nähegefühl, so zum Beispiel der Erhalt von Prasad. Heidemann spricht gar 

von einer vereinigenden Wirkung („Prasaad unites god and devotees”, Heidemann 2013: 63), 

die auch Amma und ihre devotees betreffend beobachtet werden kann. Eine „Potenzierung der 

Nähe“ durch Essen unterstellt auch Portmann (ebd. 2003: 157). In dieser Hinsicht spielt vor 

allem das gemeinsame Essen mit Amma am Meditationstag (Dienstag) eine wesentliche Rolle. 

Das gemeinsame Essen transzendiert traditionelle (brahmanische) Normen und 

Reinheitsgebote (vgl. Michaels 2012: 204). Es ist ein symbolischer Akt, dass Amma mit den 

devotees zusammen isst und dass alle Anwesenden gemeinsam, ungeachtet ihrer Herkunft und 

ihres Status, essen. Dass Amma Essen ausgibt, kann zudem als Symbol der (mütterlichen) 

Fürsorge gedeutet werden (vergleichbar mit der Darreichung von Reis im rituellen Kontext 

der Jenu Kurumba, vgl. Demmer/Heidemann 2003:15). 

Amma verteilt aber nicht nur Essen an ihre devotees, sondern ihr wird als Ausdruck der 

Verbundenheit und des Respekts zum Darshan oft Essen dargebracht. Devotees reichen ihr 

Tabletts mit verschiedenen, häufig selbst angebauten und zubereiteten, Köstlichkeiten und 

füttern sie manches Mal. Amma füttert die devotees im Gegenzug mit ihren Fingern direkt in 

den Mund. Gegenseitiges Füttern, vor allem mit bloßen Händen, ist eine sehr sinnliche 

Handlung und gilt vielen als Akt der Liebe. Es drückt große Vertrautheit, Nähe und Intimität 

aus und verstärkt diese. Liebespaare füttern einander und Eltern ihre Kinder. Auch diese 

Handlung spielt wohl vor allem auf die (idealisierte) Mutter-Kind-Beziehung an, wenn auch 

eine genaue Deutung den devotees wie so oft nicht bewusst zu sein scheint. So bemerkt 

Swamini Krishnamrita in Bezug auf jenes Ritual: „I don’t know why Amma is doing that. It is 

difficult to tell, why Amma is doing something. But, I would say, – it’s a gesture. Like a 

mother. It is the expression of her love. And it is very purifying.” (ISW). Ein äußerst sensibler 

und intimer Bereich, der Mund, wird berührt. Diese Berührung ist speziellen Menschen 

vorenthalten. Laut Heidemann ist das Füttern als indische Praxis „an expression of proximity 

and respect“ (ebd. 2013: 65). Es drücke die Abwesenheit von Hierarchie aus. Vor allem in 



 

173 

 

Indien muss zudem die Reinheitsthematik bedacht werden, schließlich wird das Essen berührt 

und – normalerweise – verunreinigt. Durch Ammas Berührung jedoch wird das Essen 

geheiligt und wirkt reinigend. 

Eine äußerst begehrte weitere Möglichkeit, um die Beziehung zu Amma zu stärken, stellt das 

gemeinsame Reisen dar. Seit 1988 besucht Amma zahlreiche Länder auf der ganzen Welt, sie 

ist jedes Jahr vier bis sechs Monate auf Reisen. Jährliche Tourneen führen sie nach Europa 

und Nordamerika. Alle ein bis zwei Jahre finden verschiedene Reisen durch Indien statt. 

Amma wird auf ihren Tourneen von mehreren Hundert devotees begleitet.
247

 Jene Reisen 

werden als außergewöhnliche Chance und Lern- und Entwicklungsmöglichkeit angesehen. 

Auf einer Reise mit einem oder einer Satguru
248

 würde eine riesige Menge schlechten Karmas 

verbrannt. Ein amerikanischer devotee bemerkt: „If people knew about the benefit, they 

would sell their houses just to travel with her.“ (GN 02/14). Die devotees betrachten diese 

Fahrten als eine Art Pilgerfahrt. Im Gegensatz zu herkömmlichen Pilgerfahrten werden jedoch 

nicht heilige Orte und Gegenstände aufgesucht und die Route nach ebensolchen ausgelegt. 

Das ‚Heilige‘ in Gestalt von Ammas Person ist vielmehr selbst Teil der Pilgerfahrt, die Pilger 

folgen dem ‚heiligen Objekt‘ auf der Fahrt. Die Route ergibt sich dementsprechend daraus, an 

welche Orte die Mata gerufen wird, in Form von Einladungen lokaler Gruppen, die ein 

öffentliches Programm organisieren. In Indien wird die Route von Organisatoren des Ashrams 

bestimmt und es werden auch traditionelle Pilgerorte aufgesucht, vor allem aber die von 

Amma erbauten Brahmasthanam-Tempel.  

Die Programme folgen immer demselben Ablauf: In Indien werden nach einem Satsang 

Bhajans gesungen, sodann eine manasa puja von Amma angeleitet, woraufhin der Darshan 

beginnt. Die internationalen Programme bestehen meist aus einem Tagesprogramm, welches 

mit einer gemeinsamen Meditation beginnt, auf die der Darshan folgt. Abends findet entweder 

Bhajan-Singen statt oder ein Satsang mit anschließender atma puja. Beide Programme enden 

mit der gemeinsamen Meditation, auf die der Darshan folgt. Die Programme bieten viel 

ästhetischen Input in Form von Musik, Essen, Gerüchen und stellen ein allumfassendes 

Sinnenerlebnis dar. Da sie meist in geschlossenen Räumen stattfinden, entsteht eine dichte 

                                                 
247

 Im Januar 2015 reisten beispielsweise 800 devotees mit Amma durch Südindien. Eine Teilnahme an einer 

Tour setzt eine vorherige Anmeldung und die Bezahlung eines nicht geringen Betrages voraus. Fahrten, 

Unterkünfte und Essen werden organisiert. Gereist wird meist mit Bussen und übernachtet in großen Hallen auf 

Matten. Jene Fahrten stellen also keine Luxusreisen dar und bedeuten Verzicht auf Dusche, Schlafmangel, kaum 

Rückzugsmöglichkeiten und das Erdulden von Menschenmassen. Der genaue Reiseablauf unterliegt spontanen 

Änderungen und setzt hohe Flexibilität und Anpassungsfähigkeit voraus. Die devotees wissen meist bis kurz vor 

Aufbruch keine Abfahrtszeit. Beim Vorbereitungstreffen werden die Teilnehmenden auf diese Reiseumstände 

hingewiesen und die Tour als hervorragende Übung in Gleichmut und Demut angepriesen (FN 02/14). 
248

 Satguru bezeichnet einen spirituellen Meister, der die Selbstverwirklichung erreicht hat. 



 

174 

 

‚besondere‘ Atmosphäre, die sich von derjenigen der Alltagswelt stark unterscheidet. So 

bemerkt eine devotee auf einem Programm in der Schweiz, die Atmosphäre sei „wärmer als 

draußen“ und es sei „hart, wieder raus zu gehen“ am Ende des Programms, zurück in die 

„normale Welt“. Eine andere Besucherin drückt ihre Erfahrung auf einem deutschen 

Programm folgendermaßen aus: „Es ist nicht nur der Moment des Darshans, sondern das 

gesamte Zusammensein in diesen Hallen, was dieses Gefühl vermittelt. Ein Gefühl, wie im 

Schoß der Mutter zu sein, aufgehoben zu sein. Man ist wieder Kind, (…) in einer 

Parallelwelt“ (GN 11/11). Die Programme bieten einen räumlich-zeitlichen und ästhetischen 

Rahmen, der Sicherheit und Geborgenheit geben kann. Auch die Alltagsroutine und -etikette 

werden unterbrochen: „Man kann sich mal hinlegen und dösen, dann wieder zu Amma gehen, 

man ist wie in einer Blase. Es ist aufregend, der Alltagsrhythmus wird durcheinander gebracht 

(…) das lässt einen auch lebendiger fühlen.“ (ebd.). Dazu trägt auch das offene Zeigen von 

Gefühlen, wie „losheulen unter all den Menschen“ oder „Amma anhimmeln“ (ebd.), bei. 

Neben den Strategien, die räumlich-physische Nähe voraussetzen und bewirken, wird 

Verbundenheit über zahlreiche andere kommunikative und mediale Techniken hergestellt. Ein 

weiteres Ideal der Guru-devotee-Beziehung stellt dar, dem oder der Guru „alles zu 

erzählen“ (Veronika, GN 11/12). Vor allem aufgrund der Tatsache, dass Amma eine sehr 

große Anzahl an Anhänger_innen auf der ganzen Welt hat und persönliche face-to-face-

Interaktion dauerhaft unmöglich ist, bedarf es anderer Kommunikationskanäle und -medien. 

Mit Amma können ihre devotees nicht nur in der persönlichen Begegnung, sondern auch in 

Gedanken oder mit Hilfe von Artefakten und Medien kommunizieren. In ihrer bildhaften 

Sprache drückt Amma dies folgendermaßen aus: „Though the sun is thousands of miles away, 

still the lotus blooms. Distance is no barrier. Amma is with you always.“ (Mata 

Amritanandamayi Mission Trust 2003: 57). Räumlich-körperliche Nähe gilt nicht als 

unabdingbare Voraussetzung für (das Gefühl der) Verbundenheit zwischen Amma und ihren 

‚Kindern‘: „More important than physical proximity to the Guru is having an inner tuning 

with Her. Once we have that tuning, our heartfelt desires to be close to Her will manifest” 

(Matruvani Vol.25, No.5, December 2013: 31). Mehr als die üblichen senso-somatischen 

Kommunikationsmittel wird also eine innere Verbindung und Wahrnehmung angesprochen. 

Auch die Mata selbst bekundet manches Mal beim Darshan: „Amma is in your heart“ (GN 

12/13) und lokalisiert sich so im Inneren der devotees. Diese Verbindung mit Amma wird als 

unabhängig von Körpern, Raum und Zeit und als – auch über dieses Leben hinaus – 

andauernd und permanent gedacht. 



 

175 

 

Von besonderer Bedeutung sind hinsichtlich der Kommunikation Träume und Visionen. 

Amma erscheine ‚persönlich in ihrer körperlichen Manifestation‘ oder in der Form einer 

anderen Gottheit im Traum und gebe konkrete Antworten oder Anweisungen (vgl. zum 

Beispiel GN 04/10, 07/12). Auch könne es sein, dass sie ihre Botschaften nicht durch Worte 

vermittelt, sondern durch Bilder oder Emotionen. Die devotees erleben während des 

Träumens oder auch nach dem Aufwachen ein Gefühl innerer Klarheit und Gewissheit in 

Bezug auf ihre Frage- oder Problemstellung: „Alles Zweifeln hat ein Ende.“ (deutscher 

devotee, GN 04/10).  

Neben den Träumen gibt es im täglichen Leben Eingebungen und Zeichen, die von Amma 

geschickt werden und den Weg weisen. Es bedarf permanenter Aufmerksamkeit im Alltag, 

damit die Zeichen nicht übersehen werden. Wie das Erlernen einer fremden Sprache kann laut 

Aussagen verschiedener devotees auch die Kommunikation mit Gott oder Amma erlernt und 

durch Übung verbessert werden. Im Laufe der Jahre erkenne man die Zeichen immer klarer 

und könne sie schneller und leichter deuten (vgl. zum Beispiel GN 08/12). Tatsächlich deuten 

viele devotees alles in ihrem Leben als Ammas Werk und Wille: „In Ammas Umfeld hat alles 

Bedeutung. Es gibt nichts Unbedeutendes!“ (deutsche devotee, GN 03/14). Jedes für 

Außenstehende noch so unbedeutend erscheinende Ereignis erhält einen tieferen Sinn und 

wird als Zeichen mit enthaltener Information gedeutet.  

Darüber hinaus kommunizieren devotees mit Amma über Gebete, welche vor allem vor dem 

Einschlafen und vor der Meditation durchgeführt werden.
249

 Amma wird zudem während der 

Meditation visualisiert und um Hilfe gebeten. Auch das Verschriftlichen von Sorgen oder 

Fragen in an Amma gerichteten Texten wird als hilfreich erachtet. Die Schriftstücke sollen 

anschließend verbrannt, vergraben oder unter das Kopfkissen gelegt werden (FN 05/10, 

11/12). Zudem stärkt die Ausführung des von Amma empfohlenen Sadhana – vor allem die 

Rezitation des Lalita Sahasranama und des von ihr erhaltenen Mantras – stärken die Guru-

devotee-Verbindung. Intensive Näheerlebnisse haben devotees auch beim Durchführen von 

Pujas, so zum Beispiel ein amerikanischer devotee: „I always felt like I was feeding and 

                                                 
249

 Bezüglich der Wirksamkeit von Gebeten beschäftigt einen Anhänger folgende Frage: „Amma, so viele 

Tausend Menschen beten zu dir. Ich fürchte, dass fast alle Leitungen belegt sein werden, wenn ich ein Mal nach 

Deiner Hilfe rufe. Was kannst Du mir in einem solchen Fall raten?“, woraufhin Amma antwortet: „Keine Sorge, 

mein Sohn. Du hast eine Direktverbindung. (…) Eigentlich hat jeder eine Hotline zu Gott. Die Qualität der 

Verbindung hängt jedoch ganz von der Innigkeit deines Gebets ab.“ (nach Swami Amritaswarupananda 2007: 

121). Interessant ist an dieser Formulierung, dass der devotee und Amma die technikfremde und traditionelle 

Praktik des Gebetes vergleichen mit moderner Kommunikationstechnik und laut Ammas Aussage beide darin 

übereinstimmen, dass sie einwandfrei funktionieren und hundertprozentige Erreichbarkeit garantieren (was 

zumindest bezüglich moderner Technik ausgeschlossen werden kann!). Durch diesen Vergleich aus der 

Alltagswelt der devotees bringt Amma ihren Anhänger_innen das Gebet und die geistige Verbindung näher. 



 

176 

 

dressing Mother when I did puja, and I felt blessed while doing this. Every time I took care of 

the altar, cleaning and tidying it up, I felt Mother's presence. (...) The puja articles were like a 

living entity, they were alive, and it was as though they were living, breathing parts of the 

Mother.” (zitiert nach Raj 2004: 210). 

Auch Bilder stellen wichtige beziehungsstärkende Medien dar: „Pictures (…) serve (....) as a 

medium of contact and as evocative symbols of Ammachis physical and spiritual presence. (...) 

These souvenirs make Ammachi's presence in their midst concrete.” (Raj 2004: 210). Fast alle 

devotees führen Bilder von Amma mit sich – im Geldbeutel, in Ringe oder Anhänger 

eingearbeitet, als Hintergrundmotiv auf Handys oder Notebooks – und verzieren zuhause ihre 

Wände oder Altäre mit ebensolchen. Auch auf dem Ashramgelände sind Abbildungen 

Ammas nahezu überall zu finden. In Zusammenhang mit den Abbildungen finden auch 

Verehrungspraktiken statt (Berührung, Verneigung, Arati). 

Zudem fungieren andere Produkte wie Ringe, Malas und Armbänder (aus Rudraksha-Samen, 

Rosen-, Tulasi- oder Sandelholz) als Art ‚Souvenir’-Gegenstände, die die Anhänger_innen an 

Amma und an ihre spirituelle Praxis erinnern (sollen). Von besonderer Bedeutung ist dabei 

auch die Praxis der Segnung von Gegenständen. Dinge, die mit Amma in Berührung 

gekommen sind, gelten als gesegnet. Jeder Alltagsgegenstand kann so zu einem heiligen 

Objekt werden.
250

 Gesegnete Gegenstände und Substanzen sollen Ammas ‚Energie‘ tragen 

und transportieren.
251

 Weitere Gegenstände können so gesegnet werden: „I just got blessed 

my doll, and now I blessed my Rudraksha with my doll!“ (12-jähriges Mädchen aus USA, GN 

12/12). 

Ein weiteres verbreitetes Hilfsmittel stellt die in vorherigem Zitat erwähnte Amma-Puppe dar. 

Hierbei handelt es sich um kleine, im Ashram angefertigte handgemachte Puppen, die Amma 

nachgestellt sind und von ihr gesegnet werden.
252

 Wenn sie sich nicht in Ammas persönlicher 

Nähe aufhalten können, dient diese Puppe den devotees als ‚Ersatz’. Dieser Puppe können 

                                                 
250

 Laut Kohl würde die Geschichte der Religionen belegen, dass nahezu jeder Gegenstand in den Rang eines 

Symbols des Heiligen erhoben werden kann. Es hänge nicht von den materiellen Eigenschaften des 

Gegenstandes, sondern von „individuellen oder kollektiven Erfahrungen, mit denen er einmal verknüpft war, 

(…) ab, ob er als ein das Transzendente verkörpernder Gegenstand: als sakrales Objekt, angesehen wird“ (Kohl 

2003: 10). 
251

 Daher wird angestrebt, mit Gesegnetem in körperlichen Kontakt zu kommen, vor allem durch Berührung. Die 

Energie und der Segen Ammas gehen so auf die devotees über. Als besonders effektiv gilt die Einnahme 

berührter Nahrung. Auch das Pool-Wasser wird, nachdem Amma darin geschwommen ist, lange nicht 

gewechselt und von devotees sogar getrunken. Gesegnete Objekte unterschiedlichster Art stellen einen großen 

Wert in der Gemeinschaft dar und können im Ashram und auf den Programmen erworben werden. 
252

 Die kleinen Amma-Nachbildungen gibt es in drei verschiedenen Größen (in Europa erhältlich für 45, 90 und 

180 Euro). Passend dazu gibt es verschiedene ‚Sets’, zum Beispiel ein Devi-Bhava-Set mit buntem Sari, (Kopf-

)schmuck und Girlande. Auch verschiedene Gottheiten gibt es in Puppenform, am verbreitetsten ist jedoch die 

Amma-Puppe. Im ‚Amma-Puppenkrankenhaus’ können Reparaturen und Auffrischungen durchgeführt werden. 



 

177 

 

stellvertretend die Sorgen erzählt werden, sie kann um Hilfe und Beistand gebeten werden. 

Diese Puppen können – wie Amma selbst – ‚Darshan geben‘. So bemerkt die junge 

amerikanische devotee nach Segnung ihrer Amma-Puppe: „Now I get darshan every 

day!“ (GN 12/12). Manche devotees führen die Puppe immer bei sich, andere sprechen jeden 

Abend mit ihr, meditieren oder schlafen mit ihr im Arm. Dieses Verhalten erinnert an 

kindliches Benehmen und unterstreicht das Mutter-Kind-Verhältnis zwischen Amma und 

ihren devotees. Die Puppen bieten eine Möglichkeit, Kind zu sein und Kindlichkeit 

auszuleben.  

Im hinduistischen Kontext ist ein inniger, liebevoller Umgang mit materialisierten Formen 

von Göttern in der Gestalt von Ikonen oder Statuen, die wie die Götter selbst verehrt und 

umsorgt werden, da sie als Wohnsitz von Gottheiten angesehen werden, nicht ungewöhnlich. 

In Zeremonien werden jene Statuen gewaschen, neu eingekleidet und geschmückt, mit 

Opfergaben, Essen und Trinken beschenkt (vgl. zum Beispiel Knott 2009: 86). Die Amma-

Puppen-Strategie kann als Erweiterung jener Statuenverehrung angesehen werden, wobei die 

Puppe ein näheres und intimeres Verhältnis zwischen devotee und Gottheit ermöglicht, da die 

devotees die Puppe ständig mit sich führen können. Die Gottheit verlässt so den üblichen 

Platz – den Altar, Schrein oder Tempel – und wird unmittelbarer in den Alltag der 

Verehrer_innen integriert. Die Situation, in welcher verehrt wird, ist nicht mehr durch 

räumlich-zeitliche Begrenzungen eingeschränkt wie im Falle des öffentlichen Darshans oder 

eines Tempel- oder Pujabesuches, sondern die Verehrung wird jederzeit und allerorts 

durchführbar. Karthika umschreibt eindrücklich:  

Die (Puppen, Anm. A.M.) sind Gold wert, kann man nicht bezahlen. Die leben richtig, da ist Ammas 

Energie drin. Da hat man was zum Anfassen. (…) Jeder hat ja seine schlechten Zeiten, und die geben echt 

Trost. (…) Das baut sich so auf über die Jahre. (…) Und dann hat man seine Rituale mit denen und die 

integrieren sich so in den Alltag. (GN 09/12) 

Karthika hat eine Beziehung mit ihrer Puppe, die mit einer zwischenmenschlichen Beziehung 

durchaus vergleichbar ist. Sie redet mit der Puppe, verabschiedet sich von ihr, wenn sie das 

Zimmer verlässt, fühlt sich durch die Puppe weniger alleine. Der Puppe wird ein eigener 

Wille, Wunsch und Geschmackssinn unterstellt.
253

 Sie ist in den Augen der Anhängerin ein 

Gegenüber, ein sozialer Interakteur.
254

 Besonders betont wird dabei auch das ästhetische 

Erlebnis der Berührung (‚was zum Anfassen‘). 

                                                 
253

 So erzählt sie bei anderer Gelegenheit, dass sie ihrer Amma-Puppe ein neues blaues Kleid gekauft hat, 

welches der Puppe „aber nicht gefallen“ hätte. Nun habe die Puppe ein rosafarbenes und sei „glückselig“ (GN 

09/12). 
254

 Nicht-menschliche Akteure gibt es mehrere in der religiösen Bewegung um Amma, so auch Bilder, Statuen, 

Malas. Im Sinne der Actor-Network-Theory (vgl. Ruffing 2009: 29ff.) ist Karthika mit ihrer Puppe ein Aktant. 

Das Verhalten ergibt sich im Zusammenspiel zwischen K. und der Puppe. Zum Netzwerk zählt zudem das 



 

178 

 

Des Weiteren existiert ein umfangreiches und sich ständig erweiterndes Angebot an Büchern 

(die Ammas Lehre in Form von Dialogen und Geschichten oder Erfahrungen von devotees 

enthalten), DVDs (über Ammas Leben oder ihre Welttourneen) und CDs mit Bhajans. Auch 

verschiedene Formen von Duftprodukten – Räucherstäbchen, Ammas Parfums, Essenzen – 

aktualisieren Emotionen der Verbundenheit und bewirken in den devotees ein Gefühl von 

Ammas Anwesenheit. Die Produkte stellen zum Teil für andere wahrnehmbare Zeichen der 

Verbundenheit zu Amma dar und ‚stigmatisieren‘. Devotees erkennen einander an den 

silbernen Mala-Ringen oder auch am Rosenparfum.  

Amma und ihre Organisation nutzen zudem verschiedenste Formen moderner Medien.
255

 Es 

existieren verschiedene Internetauftritte (allen voran die Homepage des Ashrams: 

www.amritapuri.org),
256

 der Fernsehsender Amrita-TV, die Zeitschrift Matruvani, der 

Internet-Newsletter Amritavani und diverse Internet-Blogs. Social Media wie Twitter 

(AmmaChimes), Facebook,
257

 SMS, wie auch Youtube, Vimeo, Gplus, Instagram, Pinterest 

werden genutzt. Über (Live-)Webcasts (unter http://www.amritapuri.org/eservices/webcast, 

zuletzt geprüft am 18.1.18) können Videobotschaften von Amma, beispielsweise zu Navaratri 

oder Neujahr, empfangen werden. Regelmässig finden Übertragungen der Devi-Bhava-

Nächte statt.
258

 Die Gemeinschaft der devotees rückt so weltweit über weite Distanzen 

                                                                                                                                                         
Umfeld, das ein derartiges Verhalten ermöglicht, das einen gewissen Background bietet, gewisse Werte und 

Normen bereitstellt – nämlich, dass dieses Verhalten toleriert oder sogar geschätzt wird – und in welchem die 

Puppe hergestellt wird. 
255

 Vgl. hierzu auch Warrier 2013. Auch andere Organisationen nutzen das Internet für ihr spirituelles Angebot: 

Es werden Online-Pujas angeboten (zum Beispiel http://www.spiritualpuja.com, zuletzt geprüft am 18.1.18) oder 

Internet-Meditationen (zum Beispiel von Art of Living, http://www.artofliving.org/de-de/meditation/gefuehrte-

meditation/online-meditierenangeboten, oder Mother-Meera-Meditationen im Livestream, 

http://livestream.com/accounts/5660265, zuletzt geprüft am 18.1.18). Hinsichtlich des Einsatzes moderner 

Medien im religiösen Bereich kann gefragt werden, ob und inwiefern diese Medien die Ästhetik der religiösen 

Praxis verändern. 
256 

Der MAM und sämtliche Unterorganisationen weisen eine starke Internetpräsenz auf. So ergibt die Suche 

über die Suchmaschine „Google“ mit dem Stichwort „Mata Amritanandamayi Ma“ ungefähr 504000 Ergebnisse 

(Stand 2.2.22). Neben den Seiten der Landes- und Ortsgruppen (wie https://www.amrita.in/; https://amma.org/; 

https://www.amma.de/; zuletzt geprüft am 2.2.22) existieren Seiten der Universitäten (http://www.amrita.edu; 

zuletzt geprüft am 2.2.22), der Dachorganisation „Embracing the World“ (https://www.embracingtheworld.org/; 

zuletzt geprüft am 2.2.22), der von Amma entwickelten Meditationsmethode (https://www.iam-meditation.org/; 

zuletzt geprüft am 2.2.22) oder der Umweltinitiative Green Friends (www.greenfriends-europe.org/; zuletzt 

geprüft am 2.2.22). Die Internetseiten sind professionell gestaltet und vermitteln einen seriösen, bodenständigen, 

vertrauenserweckenden Eindruck, was beispielsweise durch den Einsatz ‚erdiger‘ Farben wie Grün- und 

Brauntönen erreicht wird. 
257 

Im Juni 2014 hat Amma auf die Bitte einiger devotees hin ihre Facebook-Seite eröffnet und gesegnet. Auch 

der Dalai Lama hat den ‚Cyberspace‘ gesegnet und so zu einem „sacred and spiritual space“ gemacht (vgl. 

http://www.namgyal.org/blessings/cyberspace.cfm; zuletzt geprüft am 18.1.18). 
258 

In Amritapuri werden derartige Live-Übertragungen auf große Leinwände projiziert. Dabei wird auf eine 

‚Interaktion‘ zwischen Amma und den devotees Wert gelegt. Amma soll ihre ‚Kinder‘ sehen können – auf die 

Bildschirme wird der Text projiziert: „Please come closer for Amma to see!“. Die Übertragungen von Devi 

Bhava sind vor allem deshalb von Bedeutung, da Devi Bhava im Ashram seit mehreren Jahren nicht mehr 

stattfindet und mittellose devotees und Brahmachari(ni)s nur über Webcast die Möglichkeit haben teilzunehmen. 



 

179 

 

zusammen.
259

 Die international verstreute Gemeinde nutzt das mediale Angebot, allerdings 

genießen nicht alle devotees die Möglichkeit der Nutzung moderner Medien. 

Dorfbewohner_innen entlegener ländlicher Gebiete oder auch viele ashramites haben keinen 

Zugang zum Internet.  

Bezüglich des öffentlichen Erscheinungsbildes wird sehr auf das nach außen dringende Image 

geachtet. Die Internetseiten (wie auch andere Medienauftritte) sind professionell gestaltet und 

vermitteln einen seriösen, bodenständigen, vertrauenserweckenden Eindruck, was 

beispielsweise durch den Einsatz ‚erdiger‘ Farben wie Ockergelb und Brauntönen erreicht 

wird. Texte werden geschützt und kontrolliert. Auf den Wortlaut wird sehr geachtet, die Texte 

müssen Wort für Wort übersetzt werden. Bhavani, die einige Übersetzungen ins Englische 

und Deutsche vornimmt, spricht auch bezüglich der Sprache von einem „Amma-Style“ (GN 

11/12), der sich in der Sprache niederschlägt beziehungsweise über die Sprache hergestellt 

und aufrechterhalten wird. 

Auch künstlerische Formen begegnen in der ‚Praxis der Verbundenheit‘. Sie dienen sowohl 

dem Ausdruck wie auch der Verfestigung der Beziehung zwischen Amma und ihren devotees. 

Die devotees drücken ihre Liebe und Verbundenheit über Gedichte, selbstgemalte Bilder, 

Gesänge, Theaterstücke oder Filme aus. 

Wie ersichtlich wurde, spielen Sinne und Sinnlichkeit eine äußerst prominente Rolle in der 

Beziehung zwischen Amma und ihren devotees. Dabei werden alle fünf klassischen Sinne 

angesprochen, aber die Sinne, die am meisten zum Einsatz kommen, sind der Berührungs- 

und der Sehsinn.
260

 Zudem sprechen devotees sehr häufig davon, dass Amma ihr Herz öffnen 

würde und sie die Mata ‚mit dem Herzen wahrnehmen‘ würden. Die Liebe zu Amma oder die 

Sehnsucht nach ihr spüren sie ‚im Herzen‘, sie empfinden körperliche Sensationen in der 

Herzgegend. Alternativ können auch in der Magen- oder Bauchgegend körperliche 

Empfindungen auftreten.
261

 

                                                 
259 

Internet transzendiert das Raum-Zeit-Gefüge des Alltags. Die devotees treffen sich im ‚Cyberspace‘: „(…) 

connected people leave their physical time-space singularities and enter into cybertime and cyberspace“, 

Karaflogka 2006: 205). Karaflogka stellt zudem fest, dass das Internet traditionelle religiöse Autoritäten 

schwächen würde. Dies trifft in Ammas Fall meines Erachtens nicht zu. Ihre Autorität wird durch die 

Ausweitung der Erreichbarkeit und ihres möglichen Einflusses eher verstärkt.  
260

 Auch auf der Homepage von Amritapuri wird man durch eine Bilderfolge begrüßt, die Amma in 

verschiedenen Situationen zeigt und deren Begleittext die beiden erwähnten Sinne anspricht: „Like the Spring… 

For a touch… Her touch… For a glance… Her glance.” (http://www.amritapuri.org/yatra/action~month/ 

exact_date~1454265000/request_format~html, zuletzt geprüft am 3.1.15). Ohne dass ich hier weiter darauf 

eingehe, möchte ich anmerken, dass der vielfältige Einsatz moderner Medien, vor allem des Internets, eine 

ästhetisch völlig anders strukturierte Kommunikation als bei persönlicher Begegnung mit sich bringt. Auch 

Warrier weist darauf hin, dass das Internet die Wahrnehmungsstruktur verändert (vgl. Warrier 2013). 
261

 Manche devotees berichten von einer Veränderung der Wahrnehmung in Ammas Nähe. Dies betreffe vor 

allem die Wahrnehmung von Amma selbst, die im Laufe der Jahre immer ‚stärker‘ würde. Amma würde mit der 



 

180 

 

Es existiert eine Vielfalt sinnlich wahrnehmbarer Formen und Ausdrücke, die die Beziehung 

zwischen Amma und ihren devotees stärken. Diese sind für das Gefühl der Verbundenheit zu 

und Kommunikation mit Amma aber nicht immer notwendig. Die Verbindung funktioniert 

auch ohne sinnlich wahrnehmbaren Austausch. Dies steht im Gegensatz zur Kommunikation 

im Alltag, die sinnlich wahrnehmbare Kodierungen und Zeichen voraussetzt. Durch die 

mannigfaltigen Kommunikationstechniken und Verbindungsmöglichkeiten ist Amma 

jederzeit und allerorts präsent und erreichbar für ihre ‚Kinder‘, die devotees befinden sich in 

permanenter Kommunikation mit ihrer Guru, völlig unabhängig von deren körperlicher 

Präsenz. Dies scheint ein tiefes Bedürfnis ihrer devotees zu stillen.  

Bemerkenswert ist zudem, dass Amma mit gewissen Sinneseindrücken und ästhetischen 

Qualitäten assoziiert wird. Ihr Körpergeruch wäre wohlriechend und süßlich, sie wird vor 

allem mit Rosenduft in Verbindung gebracht. Eine deutsche devotee bemerkt hinsichtlich der 

Ashramschokolade, sie würde bei deren Genuss „Ammas Süße schmecken“ (GN 11/13). In 

diesem Sinne kann der Verzehr von Schokolade als spirituelle Praxis betrachtet werden. Laut 

Barlösius drückt sich darin auch eine soziale Nähe aus: Distanzierte, unpersönliche 

Beziehungen würden mit Begriffen des Sehens und Hörens umschrieben, emotional besetzte, 

nahe soziale Verhältnisse mit sinnlich-anschaulichen Begriffen, die an Geruch und 

Geschmack erinnern (Barlösius 2000: 29). Des Weiteren wird die Mata mit Weichheit, 

Wärme und Licht in Verbindung gebracht. Womit sie aber am meisten assoziiert wird und 

was als ihre Besonderheit schlechthin gilt, ist natürlich die Umarmung und somit der 

Berührungssinn. 

3.2.2 Darshan 

Darshan – die Betrachtung einer oder in einem weiteren Sinne die Begegnung mit einer 

wahrnehmbaren Form des Göttlichen, einer/einem Guru oder Heiligen – ist fester Bestandteil 

hinduistischer Religionsausübung. Die häufigste Form des Darshans findet in 

Privathaushalten oder in Tempeln statt, wenn Götterbildnisse oder Statuen betrachtet werden. 

In manchen Tempeln gibt es spezielle Darshanzeiten, zu welchen der Anblick des ansonsten 

durch Türen oder Vorhänge verborgenen Idols ermöglicht wird. Der wort- und gestenlose 

Augengruß (darsana) sei der eigentliche Gruß zwischen Göttern und Menschen, denn im 

                                                                                                                                                         
Zeit ‚anders gesehen‘ oder als ‚immer schöner‘ empfunden. Diese Veränderung wird mit Emotionen in 

Zusammenhang gebracht. Eine Steigerung der Sympathie und Liebe gegenüber Amma würde die Wahrnehmung 

verändern. Häufig ist auch zu hören, dass die Zeit im Ashram und speziell in Ammas Nähe sehr schnell vergehe. 

Die Zeitwahrnehmung verändere sich und manche devotees verlieren nach eigener Aussage jegliches ‚Gefühl für 

die Zeit‘. 



 

181 

 

Treffen des Blickes von Menschen und Göttern ereigne sich laut einer verbreiteten 

Vorstellung die wahre Begegnung beider (Michaels 2010: 101). Laut Eck ist „the central act 

of hindu worship (...) to stand in the presence of the deity and to behold the image with one’s 

own eyes, to see and be seen by the deity“ (Eck 1985: 1f.). Die Gottheit wäre im Bildnis 

anwesend und durch die Augen erhielten die Betrachter den Segen des Göttlichen. Devotees 

wollen also ihre Gottheiten sehen und von ihnen gesehen werden, da sie sich großen Nutzen 

davon versprechen.  

Die Praxis des Darshans betont und involviert in ihrer klassischen Form vor allem den 

Sehsinn. Dies schlägt sich auch in der Form beziehungsweise der Darstellung des 

Sinnesorgans nieder. Häufig sind die Augen von Abbildungen oder Statuen sehr groß oder 

stark betont (vgl. ebd.). Sehen stünde auch nicht nur in Zusammenhang mit den rishis oder 

‚Sehern‘, sondern würde als Teil allen Lernens und Wissens betrachtet werden (ebd.).  

Sehen meint im hinduistischen Kontext nicht nur das sinnliche Wahrnehmen über die Augen 

und den Sehsinn.
262

 Babb führt an, dass in manchen Hindu-Traditionen Sehen begriffen 

würde als ein „outward reaching process“ (Babb 1981: 393): „’(S)eeing’ is clearly not 

conceived as passive product of sensory data originating in the outer world, but rather seems 

to be imaged as an extrusive and acquisitive ‘seeing flow’ that emanates from the inner person, 

outward through the eyes, to engage directly with objects seen, and to bring something of 

those objects back to the seer.“ (ebd. 396f.). Das Sehen sei ein Medium und brächte Sehende 

und Gesehenes in tatsächlichen Kontakt, und mehr noch: „in a sense (one) becomes, what one 

sees.“ (ebd.). Es wird davon ausgegangen, dass allein der Anblick einer Guru oder eines 

Götterabbildes zu einer Übertragung von Segen und gewisser wohltuender, nützlicher 

Energien und Qualitäten von der göttlichen Gestalt zum Betrachtenden führt (vgl. Warrier 

2005: 67): „Under the right circumstances devotees are thereby enabled to take into 

themselves, by means of vision, something of the inner virtue or power of the deity, including 

the deity’s own power of seeing.“ (Babb 1981: 387).  

Auch die Begegnung mit lebenden Gurus wird Darshan genannt. Dabei erscheint der oder die 

Guru meist an exponierter, gut sichtbarer Stelle. Die genaue Form des Darshans unterscheidet 

sich von Guru zu Guru.
263

 Eher selten konnten und können devotees in unmittelbare Nähe des 

oder der Guru gelangen. Traditionell findet Körperkontakt zwischen Guru und Schüler nur 

                                                 
262

 Verwiesen sei auch auf Konzepte ‚andersartiger‘ Wahrnehmung – die ‚innere Schau‘‚ ‚Gottesschau‘ oder das 

‚dritte Auge‘. 
263

 Mutter Meera beispielsweise gibt Darshan in absoluter Stille, „Rajneesh“ Chandra Mohan Jain („Osho“) oder 

Sai Baba sprachen bei ihren Darshans häufig in riesigen Hallen zu Hunderten von Leuten, Sai Baba war 

außerdem bekannt für seine ‚Wundertätigkeit‘. 



 

182 

 

statt, wenn der Schüler die Füße der Guru berührt, als Zeichen der Unterordnung und Achtung, 

oder wenn die Guru den devotee, nachdem letzterer sich zu Füßen der ersteren 

niedergeworfen hat, segnet, indem sie mit der Hand seinen Kopf berührt. 

Gerade in dieser Hinsicht gilt Ammas Form des Darshans
264

 in Gestalt einer Umarmung als 

eine beispiellose Neuheit, als einzigartig, innovativ und ‚revolutionär‘, denn die physische 

Nähe einer Umarmung ist unkonventionell:  

Heilige halten sich nicht an konventionelle Verhaltensregeln, ihr Benehmen ist oft rätselhaft. Es gibt 

Heilige, die immer schweigen; und es gibt diese Frau, Mata Amritanandamayi, genannt Amma (‚Mutter‘), 

die alle Menschen ohne Unterschied umarmt und liebkost, als ob sie kleine Kinder wären. Ihr Verhalten 

würde überall auf der Welt ungewöhnlich wirken – in der indischen Kastengesellschaft mit ihren 

Reinheits- und Meidungsregeln, ihren ausgeprägten Berührungsängsten, wirkt es revolutionär.  

(Vogelsanger 2005) 

Daher beschreibt Raj Ammas Darshan als einen Diskurs, „where tradition is at once defied, 

redefined, and transcended“ (Raj 2004: 205). Das Besondere an Ammas Darshan sei die 

Körperlichkeit, welche in direktem Kontrast zu den Hindu-Normen und -Vorschriften stünde 

oder sogar deren Missachtung ausdrücke: „(D)arshan is no doubt the appropriate mode of 

interaction. But in form and function, (…) radically differs from the traditional pattern insofar 

as it entails close and intense bodily contact in the form of touching, hugging, and kissing” 

(ebd. 214).
265

 Der öffentliche Körperkontakt zwischen Mann und Frau, besonders zwischen 

einander Fremden, ist in Indien immer noch stark tabuisiert, zwischengeschlechtliche 

Berührung im öffentlichen Raum hochgradig reglementiert und politisiert. Und auch Regeln 

des Reinheitsgebotes, welche besonders im Umgang und Kontakt mit ‚Heiligem‘, so 

besonders auch in der Begegnung mit einem Guru, von Bedeutung sind und Körperkontakt 

streng reglementieren oder ausschließen, werden durch die Umarmung relativiert, ebenso 

traditionelle Kastengrenzen. Mit ihrer Umarmung zeige Amma, dass es keine Unterschiede 

gibt zwischen Mann und Frau, Arm und Reich, hoher und niederer Kaste und auch nicht 

zwischen spirituellem Lehrer und Schüler (vgl. Osammor 2012). Sie löst die traditionell 

übliche körperliche Distanz zwischen verschiedenen Gesellschaftsmitgliedern auf und 

schmälert mit dieser körperlichen Geste das hierarchische Verhältnis jener sozialen 

Positionen.
266

 Die Intimität der Umarmung bricht mit allen Restriktionen bezüglich des 

                                                 
264

 Ammas Darshans sind kostenlos, öffentlich und frei zugänglich. Es gibt keine Einlasskontrolle. Viele Gurus 

empfangen Anhänger nur nach Voranmeldung oder kontrollieren den Zugang zu den Darshans. Bei Osho 

beispielsweise musste eine „Geruchskontrolle“ passiert werden (vgl. Horn 1982). Keine Personengruppe scheint 

bei Amma ausgeschlossen zu werden. Allerdings ist auffällig, dass auf europäischen Programmen wenige People 

of Color anzutreffen sind und auch andere Personengruppen wie Rollstuhlfahrer_innen unterrepräsentiert sind. 
265

 Raj stellt in diesem Zusammenhang die Vermutung an, dass ihre eigene niedrige Herkunftskaste ihr 

erleichtert, religiöse und soziale Normen zu überschreiten (Raj 2004: 214). 
266

 Der Darshan wird häufig als Geste und somit als Ausdruck von etwas, als symbolische Handlung bezeichnet. 

Das weist darauf hin, dass er neben der Erfahrungsebene eine starke Symbolkraft innehat. Er wird nicht nur als 



 

183 

 

körperlichen Kontaktes zwischen den Geschlechtern und untergräbt die Norm der Hierarchie, 

die üblicherweise das Guru-Schüler- oder Gottheit-devotee-Verhältnis bestimmt. Das 

Darshanerlebnis steht jenseits aller Konvention, so scheint es, und den devotees das Erlebnis 

des Darshans zu ermöglichen, stellt eine höhere Priorität dar als die Einhaltung von 

Reinheitsgeboten oder sonstigen sozialen Normen.
267

 

Die Umarmungen hätten spontan begonnen, da die Mata die Menschen, die zu ihr kamen und 

über ihr Leid klagten, getröstet habe: „Amma says that this embrace is Amma’s nature – a 

mother expressing her love to her children. However, we can say it is a unique expression of 

universal love“ (IM 10: 2). Die Umarmung repräsentiere „giving and motherhood“ (ebd.) und 

entspricht dem Idealtypus der liebenden, fürsorglichen Mutter.
268

 Die devotees betonen den 

mütterlichen Aspekt von Ammas Person und Geste nicht zuletzt deshalb, da durch die 

Idealisierung ihres Status als die göttliche Mutter der ungewöhnliche Körperkontakt 

gerechtfertigt werden kann beziehungsweise die Identifizierung von Amma mit Devi jenen 

Kontakt – zumindest für Inder_innen, für die er ein Tabu darstellt – überhaupt erst möglich 

macht. Zudem ist der Kontakt äußerst streng kontrolliert und geregelt. Nur so kann diese 

Nähe stattfinden. Die strenge ‚Formalisierung‘ der Berührung und der strikte, immer gleiche 

mechanische Ablauf legitimieren die Berührung der Umarmung. 

Wie eingangs erwähnt, führt allein der Anblick einer Guru oder eines Götterabbildes laut 

devotionaler Glaubensausrichtung zu einer Übertragung gewisser wohltuender und nützlicher 

Energien und Qualitäten von der göttlichen Gestalt zum Betrachter (Warrier 2005: 67). Die 

positiven Effekte des Darshans vervielfachen sich in der Vorstellung der Gläubigen um ein 

riesiges Ausmaß, wenn die Guru eine körperliche Berührung, zumal eine innige Umarmung, 

gestattet. So bemerkt ein indischer devotee:  

                                                                                                                                                         
ästhetisches Ereignis wahrgenommen, nicht nur als persönliche Erfahrung oder einfache Handlung, als 

körperliche Umarmung. Der Darshan enthält noch eine zusätzliche Bedeutungsschicht und weist eine 

mehrschichtige Bedeutung auf. Besonders häufig wird die Umarmung als Symbol für das Geben, das Mitgefühl, 

die (universelle) Liebe und die Einheit angesehen. Weitere Assoziationen sind die Umarmung einer Mutter, 

Fürsorglichkeit, Schutz und Wärme. „Embracing the world“ steht für: die Welt annehmen, lieben, schützen.  
267

 Üblicher Weise muss vor dem Besuch eines Tempels oder der Begegnung mit einem Guru ein Bad 

genommen und frische Kleidung getragen werden. Auch bei Ammas Darshan wird darum gebeten, in sauberem 

und ordentlichem Outfit und mit gewaschenem Haar zu erscheinen. Jedoch wird dieses Gebot nicht allzu streng 

verfolgt, wenn es darum geht, einen Darshan stattfinden zu lassen: „He told me to go quickly because darshan 

was coming to an end (...) It did not matter whether I was clean or not.“ (Mata Amritanandamayi Mission Trust 

2003: 15). 
268

 Eine Assoziation mit Weiblichkeit findet sich hinsichtlich Berührung laut Classen auch im westlichen 

Kontext: “In parts of western europe, women have been traditionally associated with the ‚lower‘ sensual realms 

of touch, taste, and smell, in bedroom, nursery and kitchen (…) men with ‚higher‘ intellectual realms of sight 

and hearing.” (Classen 1997: 409). Und Peloquin (1989) betont die „power“ oder „magic“ von Berührung und 

spricht sich für empathische Berührung in Pflegeberufen aus, aufgrund der zugeschriebenen Kraft und „ability to 

embody care“ (299). 



 

184 

 

In India we see any number of Gurus. Nobody ever touches. No one allows you that much freedom or 

access. They always keep you at a distance (...) If a person approaches her even for a tenth of a second, 

and touches her, all the person's prarabdha [karmic burden accumulated from past lives] gets burnt up. 

Beyond that Amma hugs and kisses you. That way you cannot imagine the extent of benefit to yourself. 

(zit. nach ebd. 68) 

Amma selbst betont: „It’s not just a physical hug, it is actually transmitting the power of pure 

energy. (…) Love is the purest form of energy. Love can transform.”
269

 Mit ihrer Umarmung 

wolle sie in den Menschen einen „spirit of giving” wecken, was ihren Darshan in einen noch 

größeren Kontext setzt: „ Amma’s embraces are not a drama, son (laughs). (…) society takes 

birth from people. So by affecting individuals you can make changes in the society and, 

through it, in the world. (…) So if you can touch people, you can touch the 

world.“ (Sreedharan 2002).  

Der Darshan ist der hauptsächliche Kommunikationsort zwischen devotees und Amma. Er 

bietet die Gelegenheit, Amma persönlich etwas zu fragen oder eine Botschaft von ihr zu 

empfangen, ein Mantra oder einen spirituellen Namen zu erhalten, einen Gegenstand und sich 

selbst segnen zu lassen oder Amma Zuneigung und Verehrung zu zeigen. Letzteres kann in 

Form von Worten oder Briefen und Geschenken geschehen.
270

 Die Darreichung von Gaben 

zeigt Ehrerbietung und gilt als Ausdruck von Bhakti. Oder man legt Amma die eigenen Laster 

wortwörtlich zu Füßen: „Ich hab Amma ein Tablett mitgebracht mit vielen Süßigkeiten und 

Cashews“ (Pavithra, GN 09/12), in der Hoffnung, von der Essenslust befreit zu werden. Auch 

die Segnung von Gegenständen wie Arbeitsgeräten, Laptops, Bildern, Malas etc. der devotees 

findet beim Darshan statt. Dabei ist es ausreichend, wenn Amma den Gegenstand berührt. In 

Erweiterung der Berührung küsst sie manchmal die Gegenstände und bewirft sie mit Blumen. 

Der Darshan stellt eine durchdachte Inszenierung mit einer spezifischen Dramaturgie dar
271

 

und findet üblicherweise auf einer, oftmals mit Blumengirlanden, Stoffen, Teppichen und 

Bildern verzierten Bühne statt – im Ashram in der Big Hall und auf internationalen 

                                                 
269

 Aus einem Interview in einer australischen Zeitung, siehe http://www.heraldsun.com.au/news/breaking-

news/hundreds-flock-to-hug-spiritual-leader-in-sydney/story-e6frf7jx-1226331689271; zul.geprüft am 22.4.12. 
270

 Bei manchen Programmen wird an Tischen Papier und Stift zur Verfügung gestellt, um diese Praxis zu 

fördern. Die Briefe und Zettel werden beim Darshan in Empfang genommen und gesammelt. Als Geschenke 

werden häufig Obst oder andere Lebensmittel mitgebracht. Präsente können auch vor Ort, auf dem Weg zum 

Darshan, gekauft werden an Ständen vor der Bühne (ab 150 Rupees beziehungsweise gegen Spende): 

Blumengirlanden, Obstschalen, Schokolade. Die Präsente zirkulieren, sie werden Amma überreicht und dann 

wieder zum Verkaufsstand zurückgebracht. Dies macht den symbolischen Charakter besonders deutlich. 

Mitgebrachte Dinge werden gesammelt und größtenteils an Ständen am Ende des Programmes wieder verkauft. 

So kann es passieren, dass devotees ihre eigenen Mitbringsel am Ende des Programmes – nun als von Amma 

gesegnetes Prasad – gegen eine Spende wieder mit nach Hause nehmen. 
271

 Die heutige Form des Darshans und die Organisation dessen haben sich über die Jahre entwickelt und 

entwickeln sich noch. In Aufzeichnungen ihrer ersten Welttour 1987 ist zu sehen, wie ihr devotees in den Schoß 

fallen, woraufhin Amma sie umarmt, streichelt und manchmal küsst, sodann ein Tika auf die Stirn vergibt, dort 

einige Zeit mit ihrem Zeigefinger verweilt und den Leuten eine Weile direkt in die Augen blickt. Der Darshan 

sei zudem länger und ruhiger gewesen, es wurde wenig gesprochen (FN und GN 12/13). 



 

185 

 

Programmen in angemieteten Hallen wie der Zenithhalle in München.
272

 Zahlreiche 

Hilfsmittel und Artefakte – „Helfershelfer des Göttlichen“ (Rottmann 2012)
273

 – kommen 

zum Einsatz: eine Bühne, ein Podest, ein thronartiger Stuhl, Prasad, Düfte. Der Darshan ist 

penibel organisiert, einige Dutzend devotees sind mit seinem reibungslosen Ablauf beschäftigt.  

Um Darshan zu ‚nehmen‘,
274

 wird ein token, ein mit Buchstaben und Nummern versehenes 

Ticket benötigt, um welches sich ein spezifisches Wissen entwickelt hat.
275

 Tokens sind 

‚prominent‘ – alle devotees kennen sie – und haben eine Art ‚Eigenleben‘. Sie können zum 

Beispiel ‚wandern‘, kommen und gehen von einer zur anderen und landen, so die gängige 

Meinung, immer bei der oder dem ‚Richtigen‘. Sie sind oft eine begehrte Mangelware.
276

 

Überblick über die tokens zu erhalten – zu wissen, wie viele ausgegeben werden etwa oder 

wie schnell sie ‚abgearbeitet‘ werden (und daher zu wissen, wie lange es dauern wird, bis man 

selbst an der Reihe ist) – gestaltet sich äußerst schwierig. Eine devotee bemerkt hierzu: 

„Amma will, dass wir keinen Überblick haben“ (GN 10/15), denn vielleicht würde zu viel 

Wissen ‚entmystifizierend‘ wirken und auch die Möglichkeit zur Hingabe schmälern.  

Tempo und Rhythmus des Darshans variieren. An manchen Tagen dauern die Umarmungen 

und Gespräche länger als an anderen, der Darshan verläuft unterschiedlich schnell. Auf 

indischen Programmen ist das Tempo erheblich schneller als auf internationalen, ein Darshan 

erfolgt dort in nur wenigen Sekunden. Darshanprogramme dauern oft ganze Nächte. Amma 

umarmt bis zu 24 Stunden am Stück (die längsten Programme finden anlässlich ihres 

Geburtstages statt). Häufig warten devotees bis spät in die Nacht oder bis zum nächsten 

Morgen, ehe sie ihren Darshan erhalten.  

                                                 
272

 Alternativ, aber eher selten, findet der Darshan in Amritapuri auch im Kali-Tempel oder am Strand statt. Die 

Atmosphäre ist an diesen Orten etwas vertrauter und familiärer als in der großen Halle. 
273

 Rottmann ‚entdeckt‘ bei ihrem Darshanbesuch einen kleinen Plastikwecker, der „auch hier an die Zeit 

gemahnt“ sowie „gläserne Phiolen mit Rosenwasser (…) gut versteckt unter den Blüten. Dank ihrer Hilfe 

verströmen die rosigen Blätter einen betörend süßen Geruch.“. Die Artefakte im Hintergrund oder backstage, die 

nicht vordergründig wahrnehmbar sind und sicherlich von den meisten Darshanbesucher_innen nicht 

wahrgenommen werden, tragen maßgeblich dazu bei, das Erlebnis Darshan herzustellen.  
274

 Diese Formulierung entspricht einer gängigen Ausdrucksweise (‚Darshan nehmen‘ oder ‚haben‘). Im 

Englischen sind die Formulierungen ‚to take/get darshan‘ üblich.  
275

 Das Wissen umfasst die Regeln und Techniken, wie am besten tokens erworben werden können, an welche 

Personen man sich wenden kann, wer als streng und weniger streng hinsichtlich der Ausgabe gilt, zu welchem 

Zeitpunkt die Chancen am höchsten stehen et cetera 
276

 Es kann auch vorkommen, dass Amma zum Darshan ‚ruft‘, manches Mal spezielle Gruppen, wie die 

Mitglieder der Crew, die sie auf Tournee begleitet, Brahmachari(ni)s, neu angekommene Gäste oder „alle, die 

traurig sind“ (FN 12/13). In derartigen Fällen fühlen sich devotees oft verpflichtet, zum Darshan zu gehen: 

„Sowas darf man ja nicht abweisen, aber ich muss ins Bett. Zum Glück hat mir niemand ein Token direkt in die 

Hand gedrückt, sonst wäre ich schon gegangen.“ (GN 11/11). Ein deutscher Besucher bemerkt hierzu: „Die 

versuchen verzweifelt, Tokens los zu werden. Amma kann ihren Job ja nur machen, wenn es Leute gibt, die sich 

umarmen lassen möchten.“ (GN 11/11). In der Tat benötigt eine Umarmerin Umarmte, so wie ein Guru devotees 

benötigt. 



 

186 

 

Wenn die auf Tafeln angezeigte Buchstaben-Nummern-Kombination mit dem eigenen token 

übereinstimmt, darf auf dem letzten Stuhl einer Stuhlreihe Platz genommen und langsam in 

Ammas Richtung vorgerückt werden. Während dieser letzten Phase des Wartens wird auf den 

Darshan vorbereitet. Sevaites verteilen ein Informationsblatt, beantworten etwaige Fragen, 

wischen das Gesicht der Wartenden mit einem Tuch ab. In der Reihe der Wartenden halten 

viele eine Mala in der Hand – auf dem Informationsblatt ist unter anderem zu lesen, dass 

während des Wartens die Mantrarezitation empfohlen wird, um die Wartezeit zu nutzen und 

sich auf den Darshan vorzubereiten. Kurz vor dem Darshan ergibt sich häufig eine hektische 

Situation, da sich viele Menschen dicht um Amma drängen. Mehrere sevaites instruieren, 

weisen zu Recht und positionieren die devotees. Manch einer fühlt sich 

„durchgeschleust“ oder „wie auf dem Fließband“ und empfindet den Darshanablauf als 

„mechanisch“ (deutscher Besucher, GN 11/15). Die letzten Meter vor der Mata werden 

zudem kniend bewältigt. Diese Bewegungsweise, die in vielen religiösen Traditionen 

begegnet (beispielsweise werden kniend die Stufen zu manchem Marienpilgerort 

emporgeklommen), drückt die ‚Heiligkeit‘ der Situation aus, die Außeralltäglichkeit 

unterstreicht den spirituellen Rahmen. Zudem widerspiegeln die Bewegungsweise wie auch 

die -richtung (Amma entgegen und nach oben auf die Bühne) und das langsame Tempo des 

Fortbewegens ein hierarchisches Verhältnis. So bemerkt Heidemann in Bezug auf die von ihm 

beforschten Badaga:  

In Badaga understanding, as in most contexts in South India, the lower status moves towards the higher 

status (moreover, the site of higher status is at an elevated point, like a village temple or the Collector’s 

office). The directionality of the movement indicates status. (…) Those who are close share an equal 

status, those who move towards a destination honour (or elevate) the status holder whom they visit. (…) 

A further dimension of movement is the tempo. Generally, a slower movement indicates a higher degree 

of respect. (Heidemann 2013: 57) 

Bei der Mata angelangt, fragen Darshanhelfer_innen nach der Muttersprache und schließlich 

wird der oder die devotee, von grellem Licht, Lärm und vielen Menschen umgeben, an 

Ammas Brust gedrückt, deren weißer Sari an jener Stelle bereits dunkelgrau geworden ist. 

Besonders auffällig ist ein angenehmer, süßlicher, intensiver Rosenduft, der von der Mata 

ausströmt – Amma trägt bei ihren Darshans immer dasselbe Parfum beziehungsweise eine 

Essenz: „White Rose“.
277

 Amma ebenfalls zu umarmen, ist eigentlich verboten. Dennoch 

erwidern viele devotees die Umarmung, wobei ab und an die Hände von Ammas Körper 

gelöst werden. Die Umarmten werden mehr oder weniger in einer gewünschten Position 

                                                 
277

 Während des Darshans kann diesem Geruch nicht entgangen werden, da „man mit der Nase mitten drin 

hängt“, wie ein deutscher Besucher formuliert. Er stellt auch den interessanten Vergleich mit 

Erziehungspraktiken bei kleinen Hunden oder Katzen an, die man mit der Nase in ihre ungünstig platzierten 

‚Geschäftchen‘ drückt, um sie zu erziehen (GN 11/15). 



 

187 

 

fixiert. In dieser oft etwas unbequemen Stellung verharren sie bewegungslos für etwa eine 

halbe Minute, wobei mitunter das Atmen schwer fällt. Amma flüstert wiederholt einige oft 

schwer verständliche Worte in der Muttersprache der devotees in deren Ohr: auf Deutsch 

meist „mein(e) Liebe(r)“, „mein lieber Sohn“, „meine liebe Tochter“ oder Ähnliches. Zu guter 

Letzt überreicht Amma ein Prasad – heilige Asche in einer kleinen Tüte und ein in ein 

Rosenblatt eingewickeltes Bonbon.
278

 Auch der Geschmackssinn wird also bedient durch die 

Gabe einer Süßigkeit, die noch dazu als gesegnet gilt. Ab und an, vor allem bei Paaren oder 

Eltern mit Kindern, wirft die Mata eine Handvoll Rosenblätter über ihre Besucher und segnet 

sie damit. Sodann ziehen sevaites (sogenannte puller) die Umarmten von Amma hinfort, 

helfen auf die teilweise wackligen Beine und weisen den Weg zur Seite der Bühne, wo noch 

eine Weile verweilt werden darf.
279

 Insgesamt herrscht auf der Bühne eine lockere 

Atmosphäre, es wird geredet, gelacht, Videos auf Smartphones gezeigt. Auch darin 

unterscheidet sich Ammas Darshan von dem vieler anderer Gurus, die dieses Ereignis eher 

ernst, feierlich und andächtig gestalten, oft auch in völliger Stille (wie zum Beispiel Mutter 

Meera). 

Darshan ist üblicherweise eine individuelle Angelegenheit, etwas ‚Privates‘ oder gar Intimes 

zwischen devotee und Gottheit. Die meisten nehmen auch Ammas Darshan alleine entgegen. 

Immer wieder sind jedoch Paare oder ganze Familien und mehrere Generationen gemeinsam 

beim Darshan zu sehen. Während, vor oder nach dem Darshan finden zudem spezielle 

Zeremonien statt – pada pujas (auch von devotees ausgeführt), Hochzeiten, Annaprashan
 
oder 

Vidyarambham. 

Ganz privat ist jenes Ereignis jedoch in keinem Fall: Der Darshan wird permanent 

aufgezeichnet und auf große Leinwände übertragen, was mitunter zu Skepsis und Unwohlsein 

führt: „Gleichzeitig überträgt eine Kamera, so werde ich später mit ein wenig Entsetzen sehen, 

diesen, ‚meinen‘ privaten Moment auf zwei Film-Leinwände in den Saal. Doch der Zweifel 

kommt später.“ (Rottmann 2012).
 
 

In ästhetischer Hinsicht erweitert die Form von Ammas Darshan die traditionelle, meist auf 

den Sehsinn beschränkte Form zu einem vielschichtigen, multisensorischen, 

gesamtkörperlichen Erlebnis, bei dem auch Atmosphäre eine bedeutende Rolle spielt.
280

 Der 

                                                 
278

 Hinsichtlich des erhaltenen Prasads gibt es Unterschiede: In Europa erhalten nur indische devotees Vibhuti 

und zusätzlich Äpfel oder Bananen, Kinder erhalten Schokolade, Schwangere sowie Paare und Familien Äpfel. 
279

 Auch für diese Regelung gibt es sevaites, die das Geschehen auf der Bühne überwachen, devotees Plätze 

zuweisen und nach einiger Zeit von der Bühne verweisen. 
280

 Anschaulich zusammenfassend auch folgende Beschreibung in einem Zeitungsartikel über einen ersten 

Besuch bei Amma: „Zunächst bin ich überwältigt, von der Nähe, den Gerüchen, vielleicht auch ein wenig von 



 

188 

 

eigentliche Darshan ist eingebettet in ein Rahmenprogramm, welches viele Stunden andauern 

kann und in abgeschlossenen Raumeinheiten stattfindet. Während des gesamten Programmes 

erfolgt Live-Musik (überwiegend Bhajans), es können Essen oder Massagen genossen, 

Produkte erworben werden und kulturelle Aufführungen werden vollbracht. 

Auch wenn der Darshan ein gesamtsinnliches Erlebnis darstellt, das alle Sinne anspricht, so 

stechen doch die Berührung und die physische Erfahrung von Nähe als Besonderheiten 

heraus, die Umarmung gilt als das Markenzeichen von Amma. Durch die körperliche 

Berührung wird ein Sinn angesprochen, der meist nicht mit religiöser Praxis in 

Zusammenhang gebracht wird und der sowohl im Alltag wie auch in der wissenschaftlichen 

Auseinandersetzung als „under-theorized media“ (Grieser 2015: 3) häufig unterbelichtet 

bleibt. Taktile Sinneseindrücke, körperliche Nähe, Berührung und Zärtlichkeit sind 

Dimensionen menschlichen Erlebens, die meist nicht in direktem Zusammenhang mit 

Religion vermutet werden, welche ihre Bezugspunkte gerade im Übermenschlichen und 

Außerkörperlichen findet.
281

 Erst die Inkarnation des Göttlichen in einem Avatar macht eine 

direkte, materiell-körperliche religiöse Erfahrung überhaupt möglich (im Unterschied zu 

indirekten, imaginativ-körperlichen Erfahrungen wie beispielsweise ekstatischen Erlebnissen 

während Meditationen). Wie gesagt haben aber die meisten als Avatare Verehrten ihre 

körperliche Präsenz nicht dazu genutzt, den religiösen Anhänger_innen eine körperliche 

Erfahrung der Intensität einer Umarmung zukommen zu lassen. In der körperlichen 

Umarmung liegt also die Besonderheit religiösen Erlebens in Ammas Umfeld, so stellt auch 

Schmid heraus:  

Die Konkretheit der Gotteserfahrung, die der Darshan bietet, sucht in anderen Bewegungen ihresgleichen. 

Die Gotteserfahrung muss nicht erst durch lange spirituelle Praxis gesucht werden, sie wird in Amma 

quasi geschenkt, und nachlaufend wird diese Ersterfahrung durch spirituelle Bemühung wachgehalten. 

Auch wenn das nominelle Ziel der Lehre Ammas, das Erleben der Einheit allen Seins in Gott, ausbleiben 

sollte, das Ziel, Gott, ist in Amma eigentlich immer schon da, bereit, den Menschen zu halten und an sich 

zu drücken. (Schmid 2007)  

                                                                                                                                                         
der ‚Amma‘, wer weiß das schon. Noch eine letzte Umarmung, ein Blick in ihre Augen. (…) Es sind diese 

sinnlichen Eindrücke, die zählen. Der kleine liebevoll ausstaffierte Thron etwa. Das stete Lächeln der ‚Amma‘, 

die Hingabe der Menschen, die sich wie Kinder in den Schoss der fast 60-Jährigen schmiegen, und von ihr 

gewiegt, gestreichelt, liebkost werden. Nur manchmal spricht sie ein paar Worte, in ihrer Muttersprache 

Malayalam.“ (Rottmann 2012). 
281

 In einem Zeitungsartikel wird ein Berührungsdefizit allerdings in einen gesamtgesellschaftlichen Kontext 

gestellt: „Man schämt sich ein bisschen für eine Gesellschaft, in der man sich schwertut, einander zu berühren, 

und in der Menschen allein sind mit ihrer Sehnsucht nach Liebe. Brauchen wir mehr Gesten der Zuwendung?“ 

(Becker 2013). Ähnlich auch Field, die von einem „minimal-touch problem“ (ebd. 2003: x) in der heutigen 

Gesellschaft spricht. 



 

189 

 

Amma ermögliche eine direkte sinnliche Gotteserfahrung, dies entspricht auch vielen 

Schilderungen ihrer devotees.
282

 Der Erfahrungsprozess läuft gewissermaßen umgekehrt ab 

als in vielen anderen Traditionen, denn oft muss jahrzehntelange spirituelle Praxis erfolgen, 

ehe den Suchenden eine religiöse Erfahrung widerfährt. 

In der unterschiedslosen körperlichen Nähe und Intimität der rituellen Umarmung findet auch 

das (angestrebte) Ideal der Einheit, welches gleichzusetzen ist mit ‚Befreiung‘ oder 

‚Erleuchtung‘ und damit dem Lebensziel schlechthin, Ausdruck und wird für ihre devotees 

erfahrbar, was gleichzeitig Ammas Rolle als Guru unterstreicht: „Ein Mahatma, so sagen die 

indischen Schriften, ist fähig, die Einheit hinter allen Menschen und Ideologien zu sehen. 

Amma bringt diese Sicht der Einheit zum Ausdruck, indem sie Menschen ungeachtet ihrer 

Kaste, Religion oder Kultur umarmt“ (Osammor 2012). 

Warrier weist zudem darauf hin, dass die Intimität der Umarmung und der „personalized style 

of interacting“ (Warrier 2005: 65) die Bedürfnisse der ‚Rückversicherung‘ (ebd.) auf Seiten 

der devotees trifft, Vertrauen und Glauben in die Guru schafft. Die Wirkung der taktilen 

Erfahrung der Umarmung und das evozierte Vertrautheits- und Verbundenheitsgefühl wird 

durch die Thematisierung der Mutter-Kind-Folie noch verstärkt. 

„Mother’s touch” (zum Beispiel GN 12/13) ist äußerst aufgeladen mit Bedeutungen und 

Emotionen. Wie erwähnt wird davon ausgegangen, dass sinnlich-physischer Kontakt – 

Berührungen und Betrachtungen – Energien, Kräfte und Segen übertragen. Damit sind die 

umarmten devotees gesegnet und darüber hinaus in der Lage, selbst Segen zu übertragen.
283

 

Die Berührung würde zudem ‚heilsam‘ wirken – in körperlicher und psychischer Hinsicht – 

und aufgestaute Gefühle freisetzen:  

It’s like that one mere touch of Amma releases so much pain and emotions that they have been holding on 

since their childhood. It’s because mother’s touch is just so supercharged with divinity that people 

knowing - unknowingly - they just respond so much to her, they open up. 

(http://www.youtube.com/watch?v=9lwTAYeyv9U, Min. 4:35-5:20; zuletzt geprüft am 4.5.2015) 

Neben der äußeren Berührung wird immer wieder auch eine ‚innere Berührung‘ thematisiert. 

Etwas „tief im Inneren” (GN 12/13) oder „das Innerste” (GN 11/12) würde berührt werden, 

Umarmte fühlen sich „deeply moved” (GN 01/14). Dies lässt an das Konzept der 

                                                 
282

 Wie zum Beispiel in folgendem Zitat einer jungen Inderin zum Ausdruck kommt: „Now I have only one 

feeling – that I have touched God.” (aus einem CNN-Beitrag, zu sehen unter 

http://www.youtube.com/watch?v=A7zxg8IMqnM, Min. 0:27ff.; zuletzt geprüft am 22.10.18). 
283

 Vgl. hierzu ein Zitat eines indischen devotees in einer Matruvani-Zeitschrift: „Mrs. Chatterjee called me to 

ask if Amma had ever touched me. I was quite amused by the question because She has not only touched me, but 

also hugged me many times. When I told her so, Mrs. Chatterjee's spontaneous response made me realize what I 

had never thought of until then. ‚Oh really? Than you are sanctified! I would like you to apply vibhuti on my 

son‘s forehead‘“ (Mahajan 2012: 34). 



 

190 

 

Gefühlssynästhesie denken und spezieller an die „tactile-emotion-synesthesia“,
284

 welches 

eine Synästhesieform beschreibt, bei der eine Sinnesmodalität, wie beispielsweise der 

Tastsinn, je nach Stimulus ein bestimmtes Gefühl hervorruft.
285

 

Ohne Zweifel ist der Darshan also eine sehr intime Begegnung, welche eine Art der 

Wahrnehmung ermöglicht, die nicht alltäglich ist. Intimität bedeutet auch Nähe, welche im 

Darshanerlebnis erzeugt wird beziehungsweise deren Erfahrung ermöglicht wird. Durch diese 

Näheerfahrung unterscheidet sich das Darshanerlebnis von vielen anderen spirituellen 

Kontexten, in welchen das Verehrte „entrückt“ (Cancik/Mohr 1988: 147) ist – durch Gitter, 

Podeste, Absperrungen. So sind Kultbilder und Kultanlagen oft ausgezeichnet durch Abstand, 

Ferne und Distanz.
286

 Cancik und Mohr stellen das Prinzip der fernen, verborgenen, sich 

entziehenden Gottheit dem Prinzip der Nähe des Heilandes, Mittlers und Retters gegenüber – 

Hilfe muss nah sein. In diesem Sinne erhoffen sich viele Besucher_innen ganz konkrete 

positive Wirkung auf ihr alltägliches Leben und kommen mit einem besonderen Anliegen 

zum Darshan – schwanger zu werden, von einer Krankheit geheilt zu werden oder einen 

lukrativen Job zu finden. 

Heidemann weist auf den Zusammenhang von ästhetischer Wahrnehmbarkeit und dem Gefühl 

von Nähe, Verfügbarkeit und Berechenbarkeit hin. Eine Bedingung für die Erfahrung von 

Nähe sei das Gefühl der Erreichbarkeit: „You feel more close to a subject if your perception 

tells you that it is reachable.“ (Heidemann 2013: 56). Durch das sinnliche Wahrnehmen 

während der Umarmung wirkt Amma äußerst erreichbar für ihre devotees: Das Spüren von 

Ammas Leib, der weiche warme Körper, die weiche Brust, ihre Bewegungen – sowohl der 

Atmung wie auch des Redens oder Lachens, während man in ihrem Arm liegt. Die 

Wahrnehmung nimmt durch Nähe zu, auch diejenige der Einzelheiten des Gesichtsausdrucks 

und der Bewegungen, Poren und ähnliches (vgl. Hall 1976: 192). Vor allem das Spüren 

gewisser Körperteile wie der nackten Haut der Wange erzeugt ein starkes Nähegefühl, ebenso 

                                                 
284

 Bei Versuchen von Ramachandran und Brang wurde festgestellt, dass Probanden auf dieselben Texturen mit 

unterschiedlichen Emotionen reagiert haben, woraus die Forscher schließen:: „We suggest this effect arises from 

increased cross-activation between somatosensory cortex and insula for ‚basic‘ emotions and fronto-limbic 

hyperactivation for more subtle emotions. It may represent an enhancement of pre-existing evolutionarily 

primitive interactions between touch and 

emotions.“ (http://www.researchgate.net/publication/23288529_Tactile-emotion_synesthesia, zuletzt geprüft am 

18.1.18). 
285

 Zum anderen kann Gefühlssynästhesie (oder auch metaphorische Synästhesie) auch bedeuten, dass 

Gefühlszustände synästhetische Wahrnehmungen hervorrufen (Emrich 2002). 
286

 Diese Distanz wird teilweise zur Unsichtbarkeit gesteigert und das Göttliche kann nicht einmal mit dem Auge 

berührt werden, ist somit sogar „dem menschlichen Fernsinn entzogen, ist unverfügbar, unberechenbar“, 

wodurch sich das Potential an Schutz und Bedrohung erhöhe und „die Macht als Geheimnis inszeniert“ würde 

(Cancik/Mohr 1988: 147). 



 

191 

 

das spürbare ‚Einhauchen‘ der Worte ins Ohr, bei dem sie ihren ganzen Körper einsetzt, als 

würde sie die Worte herauspressen. Das Flüstern ist neben der körperlichen Berührung ein 

weiteres Sinnesmedium, welches Nähe voraussetzt und durch welches Nähe hergestellt wird: 

Nur wer ganz nah ist, kann das Flüstern hören. Das Flüstern unterstreicht die Exklusivität und 

Intimität des Kontaktes. In der Regel hört nur der oder die im Arm liegende devotee die 

Worte.
287

 Darauf wird zum Teil auch Wert gelegt und das Geflüsterte zum Geheimnis 

gemacht, so erwidert Paula, eine englische Besucherin, auf die Frage, was Amma ihr ins Ohr 

gesagt habe: „I won’t tell you, it’s only for me!“ (GN 01/14). Darüber hinaus setzt das 

Wahrnehmen des bereits erwähnten Rosenduftes Nähe voraus und trägt zu Herstellung und 

Erleben von Nähe bei.  

Hinsichtlich des Geruches kann eine Abfolge festgestellt werden, die das Näherrücken und 

das Darshanerlebnis begleitet: Zunächst kann ein Allerlei an (zum Teil intensiven) Gerüchen 

wahrgenommen werden (Essen, Räucherwerk etc.). Je näher an Amma herangerückt wird, 

desto stärker wird der von ihr ausgehende Geruch, der seine Klimax beim Versenken des 

Kopfes in ihrem Sari erlangt und fortan an den devotees haftet (wodurch auch riechbar ist, 

wer bereits beim Darshan war). Dieser Geruch hinterlässt intensive bleibende Eindrücke und 

wird lange erinnert („hing wochenlang in der Nase“, GN 11/12). Der Geruch hat zudem einen 

hohen Wiedererkennungswert für die devotees: Dass immer wieder derselbe Geruch begegnet, 

schafft Vertrauen und Geborgenheit. Darüber hinaus wird der Geruch den Umarmten 

‚ausgehändigt‘ und kann mit nach Hause genommen werden – in Form der Rosenblätter und 

des Vibhuti. Die von Amma verwendeten Essenzen können auch käuflich erworben werden 

und damit die Erinnerung an jenes Erlebnis. Allein der Geruch lässt die devotees an die 

Umarmung denken und aktualisiert positive Emotionen. Die Düfte Ammas sind unter den 

devotees sehr verbreitet, sie erkennen einander (als devotees) an jenem Geruch. 

Wie beim traditionellen Darshan spielt auch bei Amma der Blickkontakt eine große Rolle. Ob 

Amma während des Darshans direkt in die Augen geblickt werden kann, ist von großer 

Bedeutung und wird bei erfolgreichem Kontakt gerne erzählt. Es klingt häufig wie eine 

mystische Erfahrung: „Und dann habe ich ihr direkt in die Augen geschaut, ganz lange, aber 

das ist wie ins Universum schauen, so durchlässig, eine unendliche Weite.“ (deutsche 

Besucherin, GN 11/11). Da die Mata oftmals während des Darshans noch mit anderen Dingen 

                                                 
287

 Immer wieder verstehen die Umarmten die ins Ohr geflüsterten Worte dennoch nicht oder kaum. Dabei ist der 

Interpretationsspielraum umso größer, je weniger man versteht. Viele verstehen das, was sie verstehen wollen. 

Eine deutsche Besucherin zum Beispiel meint, ihrem Freund Jörg sei „more, more“ ins Ohr geflüstert worden, 

was sie als „mehr Jörgs“ deutet und als eine Aufforderung zum Kinderkriegen, was ihrem eigenen Wunsch 

entspricht (GN 11/12). 



 

192 

 

beschäftigt ist – mit Gesprächen mit den Umstehenden, manchmal sogar Telefonaten – erfolgt 

der Blickkontakt nicht immer. Häufig sieht sie aber die Menschen nach der Umarmung, wenn 

sie das Prasad übergibt, direkt an. Die Blicke sind während des Darshans insofern geregelt, als 

sevaites die Umarmten in die Position, in welcher Amma begegnet werden kann, wie 

beschrieben ‚hineinmanövrieren‘. So wird Amma zwar auf Augenhöhe begegnet, jedoch nur 

sehr kurz.  

Die devotees empfinden die Umarmung als „powerful“ (GN 04/10), liebevoll und herzlich, 

Ammas Brust als weich und warm, die Worte, die sie ins Ohr flüstert als mütterlich und 

tröstend. Der Rosenduft erscheint ihnen „göttlich“ und die Erfahrung insgesamt sei 

„blissful“ – Glückseligkeit, Liebe, Frieden durchströme sie (GN 11/15). Häufig wird zur 

Umschreibung die Mutter-Kind-Analogie herangezogen. So schildert die Journalistin in 

bereits erwähntem Zeitungsartikel: „Ich bin wieder Kind, und so soll es auch sein. Worte, 

mütterlich wirkende Liebkosungen fallen, Erinnerungen kommen hoch, die ich schon 

vergessen glaubte.“ (Rottmann 2012). Es wäre, als würde man „im Schoß der 

Mutter“ verweilen, als würde man „nach Hause kommen“ (deutsche devotee, GN 12/13). 

Gefühle des Geborgenseins, der Sicherheit und der Vertrautheit werden hervorgerufen. 

Viele schildern das Darshanerlebnis auch als eine Art Katharsis oder spirituelles 

Erleuchtungsmoment, als „magical and simple“
 

(vgl. http://www.amritapuri.org/19625/ 

15french.aum; zuletzt geprüft am 18.1.18). Die devotees fühlen sich nach der Umarmung 

aufgeregt, „illuminated and nourished“ (ebd.), ‚energetisiert‘, lebendiger, vitaler und wacher, 

entspannt oder „leuchtend“ (GN 02/14). Sie tun kund, eine Art elektrischer Reizung, ähnlich 

einem „leichten Stromschlag“ (GN 01/14), zu empfinden. Ein muslimischer Besucher fühlt 

sich „offloaded and upliftet“ (Taha, GN 10/12), als wäre etwas von ihm genommen worden. 

Eine andere Wirkung ist „vollkommene Ruhe und Stille“ (GN 03/14), ein ‚tiefes Wohlgefühl‘, 

eine Beruhigung der Gedanken und Zufriedenheit, geistige Klarheit – ein Zustand, der auch in 

Meditationen angestrebt wird. Weitere Umschreibungen jenes Erlebnisses sind: „pure 

love“ (GN 11/12), „intensive Glücksmomente“ (GN 11/13), „göttliche Offenbarung“ (GN 

12/13). Einige sprechen auch von „leichter Verwirrung“ und „weichen Knien“ (GN 11/11). 

Viele Umarmte beginnen zu weinen, während des Darshans oder danach, ohne den Grund für 

ihr Weinen zu wissen. Jenes Vergießen von Tränen wird von devotees häufig erwähnt und 

betont und scheint eine gewisse Wichtigkeit zu haben. 



 

193 

 

Am häufigsten findet sich in Beschreibungen jedoch der Ausspruch: „Das kann man mit 

Worten nicht beschreiben.“ (GN 12/13).
288

 Auch der Nutzen oder Vorteil, der aus einem 

Darshan resultiere, könne nicht in Worte gefasst werden, „wir normalen Menschen“ (GN 

12/13) seien ohnehin nicht imstande, ihn voll zu erfassen.  

Neben der Sprachlosigkeit treten noch andere Wirkungen auf, so sind einige devotees nicht in 

der Lage, sich unmittelbar nach der Umarmung an die Situation zu erinnern. Die Sinne und 

eine bewusste Wahrnehmung scheinen bei einigen zu versagen: „My eyes were seeing and my 

ears were hearing, but my brain was refusing to process any signals. I tried to understand what 

was happening, but the brain did not switch on. Everything was like some kind of fog.“ (Mata 

Amritanandamayi Mission Trust 2003: 50). Immer wieder ist außerdem zu hören, dass 

devotees nach einem Darshan plötzliches Fieber oder Erkrankungen erleiden. Dies wird damit 

begründet, dass durch Ammas Berührung negatives Karma besonders schnell verbrannt würde, 

was zu körperlichen Auswirkungen führen könne. 

Gerne werden das besondere Erlebnis des Darshans und seine intensiven Auswirkungen 

geteilt und erzählt. Der Darshan stellt ein verbreitetes Narrativ in der Gemeinschaft dar, das 

das Zusammengehörigkeitsgefühl fördert.
289

 

Neben den vielen positiven Schilderungen finden sich aber auch Berichte über unangenehme 

Erfahrungen in Zusammenhang mit Ammas Darshan. Für manche sind die sinnlichen Reize 

zu stark (wie der Duft oder der Geräuschpegel). Auch die stark emotionalisierende 

Atmosphäre und die aufgewühlte Verfassung nach dem Darshan führen in seltenen Fällen zu 

einer Art psychischem Zusammenbruch und heftigen Emotionsausbrüchen, zu einer 

„Konfrontation mit tiefen Sehnsüchten und unerfüllten Bedürfnissen“ (deutscher Besucher, 

GN 10/12) – auch Raj (2004) nennt Ammas Darshan eine ‚psychoaktive‘ Veranstaltung, die 

zu ungeahnten und heftigen Reaktionen führen kann. Darüber hinaus ist die Intimität und 

Körperlichkeit des Darshans für manche unangenehm und zudem für Skeptiker ein Grund für 

Kritik oder Ablehnung von Amma (vgl. Warrier 2005: 67f.). Meist jedoch wird das 

Darshanerlebnis trotz manch unangenehmer Bestandteile positiv gedeutet. Diese Deutung und 

dass die devotees nur Positives wahrzunehmen scheinen – Wärme, Zärtlichkeit, Rosenduft 

und weniger Enge, Hitze oder Lärm – kann auf die ‚Rahmung der Situation‘ (im Sinne 

Goffmans, vgl. Goffman 1993) zurückgeführt werden, denn diese ist ebenfalls eine äußerst 

positive und scheint die Wahrnehmung maßgeblich zu beeinflussen. Es ist die Begegnung mit 

                                                 
288

 Hierzu auch anschaulich der Beitrag auf BBC von Ammas Programm in London im November 2011 unter 

http://www.bbc.co.uk/news/uk-15769467; zuletzt geprüft am 1.2.22. 
289

 ‚Den ersten Darshan haben‘ ist zum Beispiel ein äußerst wichtiges Ereignis, über welches gerne geredet wird. 



 

194 

 

einer Heiligen, mit der Urmutter, mit der personifizierten Liebe, mit Gott. Wenn eine 

derartige Rahmung der Situation vorausgeht, wird der Darshan als angenehm wahrgenommen 

und eine religiöse Erfahrung – die der „reinen Liebe“ (GN 11/11) – kann erfolgen. 

Aufgrund der zugeschriebenen Bedeutungen kann der Darshan als das zentrale Geschehen 

sowie das ästhetische Hauptelement in Ammas Bewegung angesehen werden. Er ist ein 

speziell gerahmtes hochsinnliches Ereignis, eine Handlung, wird begriffen als Geste und stellt 

ein Symbol dar. Der symbolische Charakter wird unterstrichen durch Verweise der 

Protagonist_innen selbst, durch Medien wie Bücher, Texte oder Videos und durch die 

Bedeutungszuordnungen.  

Laut Wilke (2008: 225f.) sind sozio-kultureller Wandel und der Wandel religiöser 

Vorstellungen und Stile miteinander verknüpft und drücken sich in veränderter 

Formensprache aus, denn sinnlich wahrnehmbare Formen kommunizieren unterschiedliche 

religiöse Stile und Symbolwelten, die wiederum mit einer Veränderung der medialen Formen 

maßgeblich mitverändert werden. Der Darshan in Form der Umarmung stellt eine 

Veränderung der Formensprache dar. Eine derartige Änderung der Zeichen könne, so Wilke, 

religiöse Systeme grundlegend verändern. So habe das Zweite Vatikanum mit dem Wechsel 

von lateinischem zu volkssprachlichem Gottesdienst nicht nur die äußere Form verändert, 

sondern auch die religiös-spirituelle Bedeutung, denn mit der liturgischen Sprache sei auch 

ein Stück des Geheimnisses verschwunden (ebd.).  

Analog hierzu kann man sagen, dass auch die mögliche Nähe zu Amma das Geheimnis um 

die Guru schmälert. Sie macht sich selbst zugänglich, körperlich-sinnlich erfahrbar. Sie 

verkleinert die Distanz, die üblicherweise zwischen devotee und Meister_in besteht und 

verringert damit die Wirkung der „Auratisierung und Sakralisierung“ (Wilke 2008: 225). 

Damit verändert sie nicht nur einen religiösen Stil, sondern auch das Körperbewusstsein der 

devotees und die sinnliche Wahrnehmung der Religionserfahrung. Laut Wilke kann des 

Weiteren angenommen werden, dass auch religiöse Überzeugungen, zumindest diejenigen 

hinsichtlich der Gurus als „religiöser Spezialisten“ und des Verhältnisses jener Spezialisten zu 

Laien wie auch hinsichtlich sozialer Machtstrukturen, Bildungseliten und des 

Genderverständnisses verändert werden (ebd.). Denn Amma untergräbt durch ihren neuen Stil 

und die damit verbundenen neuen Zeichen althergebrachte Überzeugungsmuster und 

Verhaltensnormen. 



 

195 

 

3.2.3 Devi Bhava  

Eine spezielle Form des Darshans stellt Devi Bhava
 
dar, ein weiteres besonderes Ritual 

zwischen Amma und ihren devotees. Zu dieser Gelegenheit verfällt Amma in die 

‚Stimmung‘ oder ‚Laune‘ von Devi, der Göttlichen Mutter. Laut einiger devotees 

‚vereinigt‘ sich Amma mit der Göttin (GN 12/14) beziehungsweise handelt es sich um eine 

„Manifestation des ewig Weiblichen, der Schöpferin, des aktiven Prinzips des unpersönlichen 

Absoluten“ (Amma zit. nach Swami Amritaswarupananda 2007a: 214). Laut Sara drückt 

Amma „die Stimmung mehr aus als sonst, sie drückt es aus, aber bewusst, es ist keine 

Trance“ (GN 12/14). Damit unterstreicht sie den Performance-Charakter jenes Ereignisses, 

bei dem die Sinne in noch höherem Maße gereizt und befriedigt werden, als dies bei einem 

gewöhnlichen Darshan der Fall ist. Äußeren Ausdruck findet dieses Geschehen durch die 

spezielle Kleidung und Aufmachung Ammas. 

Nur ein Purnavatara
290

 könne mit einem Gott oder einer Göttin völlig eins werden. Die 

göttlichen Eigenschaften, die manifestiert werden, seien dabei bereits zuvor in der oder dem 

Avatar angelegt (Swami Amritaswarupananda 2007a: 212). Bhava darshan gilt als „die 

Manifestation verschiedener Ishvara bhavas, d.h. göttlicher Stimmungen – je nach den 

Wünschen der Verehrer – durch eine Inkarnation Gottes.“ (ebd. 213). Auch Amma nähme 

infolgedessen nicht ihretwegen diese Stimmungen an, sondern um ihrer devotees willen, die 

sich danach sehnten. Sie offenbare während der Bhavas „ihre inneren Kräfte“ und 

manifestiere Krishna und Devi,
291

 um ihre Verehrer_innen zu segnen und „der Menschheit, 

die im Morast des weltlichen Lebens versunken ist“ zu dienen und zu helfen (ebd.). Dabei 

manifestiere sie nicht einmal „einen kleinen Bruchteil ihrer spirituellen Kraft. Wenn sie das 

täte, könnte niemand in ihre Nähe kommen.“ (ebd.).  

Devi Bhava findet auf Ammas Tourneen jeweils am letzten Abend der Programmreihe eines 

Ortes statt.
292

 Es handelt sich um besonders lange Darshansessions, die meist die ganze Nacht 

bis zum Vormittag oder Mittag des nächsten Tages andauern, da alle devotees Amma in 

jenem Bhava begegnen möchten. Ein Darshan zu Devi Bhava wird hoch bewertet und gilt als 

                                                 
290

 Vollkommene Inkarnation oder „Herabkunft der form- und namenlosen, unwandelbaren Höchsten Energie, 

die menschliche Gestalt annimmt und unendliche Macht, ohne jede Begrenzung, offenbart.“ (Swami 

Amritaswarupananda 2007a: 210). 
291

 Amma hat in früheren Zeiten ausschließlich Krishna ‚manifestiert‘, dann sowohl Krishna als auch Devi und 

seit einiger Zeit nur noch Devi. 
292

 In Amritapuri finden heutzutage kaum mehr Devi Bhavas statt, was die ashramites sehr bedauern. In früheren 

Zeiten gab es diese einmal wöchentlich. Amma nahm damals noch Krishnas Form an, es handelte sich also um 

Krishna Bhavas. Über Webcast werden die Devi-Bhava-Programme live ins Ashram übertragen. 



 

196 

 

besonders intensiv und wirkkräftig. Daher wird der Darshan zu dieser Gelegenheit 

niemandem vorenthalten.
293

  

Zu Devi Bhava ist die Bühne, auf welcher das Darshanprogramm stattfindet, aufwendiger 

ausgestattet und üppiger dekoriert als zu üblichen Darshans, der als Thron aufgemachte 

Darshansessel der Mata steht in einem Pavillon. Es wird so eine Art Bühne auf der Bühne 

konstruiert, ein durch Vorhänge abschließbarer Bereich.  

Amma erscheint zunächst in ihrem üblichen weißen Sari. Nach Durchführung der Atma-

Puja,
294

 des Satsangs und der Bhajans verschwindet sie in dem durch Vorhänge abgetrennten 

Bereich. Im Saal herrscht währenddessen freudige Spannung. Nach einiger Zeit erscheint 

Amma dann wieder, der Vorhang lüftet sich und sie kniet, immer noch in Weiß gekleidet, vor 

ihrem eigenen Darshansessel, auf welchem eine Krone liegt, singt einen Devi-Bhajan (Ambike 

Devi) und schwenkt eine Kampferflamme. Damit verehrt sie – noch als Amma – Devi und 

ruft diese an. Daraufhin verschwindet sie nochmals und erscheint kurz darauf in Gestalt der 

Devi beziehungsweise ‚eins mit Devi‘ auf ihrem Sessel und der Darshan, der sich nicht vom 

gewöhnlichen Darshan unterscheidet, beginnt sofort. Sie ist nun in schillernde farbintensive 

Saris gekleidet, mit einer kleinen Krone und funkelnden Schmuckstücken geschmückt. Ihr 

Anblick erinnert an Abbildungen der Devi und löst unter ihren devotees zumeist 

Bewunderung und Faszination aus, manche sind zu Tränen gerührt, sie verweilen in stummer 

Betrachtung und Bewunderung. Ammas Schönheit ist Inhalt zahlreicher Gespräche und 

Kommentare. Vor allem die Farbe ihres Saris wird diskutiert – bereits bevor sie erscheint, 

wird darüber spekuliert, welche Farbe sie tragen wird. Die Farben scheinen einen tiefen 

Eindruck auf die devotees zu hinterlassen. 

Manche wollen nicht nur Unterschiede in Ammas Aufmachung sehen, sondern auch eine 

Veränderung ihrer Augen und ihrer Hautfarbe wahrnehmen – letztere würde dunkler und 

bläulich, also die typische göttliche Farbe annehmen. Die Wahrnehmung der devotees 

verändert sich. Dabei spielt der Sehsinn eine große Rolle. Die „sichtbare Verwandlung“ der 

Mata wird betont und zum Beispiel berichtet, „dass ihr ganzer Körper sichtlich 

vibrierte“ (Mata Amritanandamayi/Swami Amritaswarupananda 2006: 39f.). Die devotees 

sehen tatsächlich ‚etwas anderes‘ als Amma. Sie nehmen die Mata mit allen Sinnen als Göttin 

wahr. 

                                                 
293

 Ein weiteres Indiz für die hohe Wertschätzung des Devi Bhava zeigt sich in den erzielten Preisen des 

Verkaufs der von Amma zu diesem Anlass getragenen Saris und Schmuckstücke. Die Summen erreichen 

fünfstellige (Dollar-)Beträge. 
294

 Eine ‚Zeremonie für den Weltfrieden‘, die im Unterpunkt ‚Pujas und Homas‘ genauer beschrieben wird. 



 

197 

 

Devi-Bhava-Darshans hinterlassen einen besonderen Eindruck. Die devotees empfinden den 

Darshan als intensiver und wirkungsvoller. Die Idee, der Göttlichen Mutter zu begegnen, wie 

auch die gesamte Stimmung und Atmosphäre, der glitzernde Schmuck und der feine Sari, in 

den die Umarmten ihr Gesicht vergraben, tragen dazu bei. Amma trägt zu Devi Bhava darüber 

hinaus, sozusagen als olfaktorisches Kennzeichen, einen anderen Duft als zu normalen 

Darshans. Devi Bhava können devotees also auch ‚erriechen‘. Den Darshanbesucher_innen 

wird so noch durch einen weiteren Sinneskanal die Besonderheit des Ereignisses vermittelt. 

In der durchdachten Inszenierung des Devi Bhava werden ästhetische Elemente bewusst 

eingesetzt, wobei aus der Inszenierung kein Hehl gemacht wird. Bewusst werden Hilfsmittel 

des Theaters verwendet – die Bühne, der Vorhang, Kostüm und Maskerade. Auch die 

‚Verwandlung‘ und ‚das Geheimnis‘ werden inszeniert. Amma erscheint nicht von vornherein 

als Devi, sondern zunächst in ihrer menschlichen Erscheinung. Der Verwandlungsprozess 

selbst bleibt unsichtbar, also geheim, und findet hinter Vorhängen statt. Den Sinnen wieder 

voll zugänglich ist dann die Figur der Devi. Anders als die üblichen 

Göttinnenrepräsentationen oder -manifestationen im Alltag der Hindus – Bilder, Ikonen, 

Statuen – kann Devi hier nicht nur angesehen oder kurz berührt werden, sondern es kann ihr 

sehr nahe gekommen werden. Und die Göttliche Mutter flüstert liebevolle Worte ins Ohr, sie 

wird für die Gläubigen sichtbar, riechbar, fühlbar und hörbar. Es handelt sich um eine sinnlich 

äußerst intensiv erfahrbare „Inszenierung des Nicht-Darstellbaren“ (Prinz 2008: 187).  

Amma setzt dabei Devi durch kleine, zunächst unauffällige Änderungen ihres Verhaltens in 

Szene. Auch wenn sie sich im Großen und Ganzen ‚normal‘ verhält, verlieren ihre Gesten 

teilweise die sonst auffällige ‚Pragmatik‘, wirken feiner und langsamer. Ebenso fällt ein 

veränderter Schritt auf. Im Gegensatz zu ihrem üblichen forschen Gang schreitet Amma als 

Devi – die Gangart ist langsamer, bedächtiger, würdevoller.  

Insgesamt wirkt der Ablauf des gesamten Geschehens entschleunigt. Zu Devi Bhava wird sich 

mehr Zeit gelassen, es besteht eine ruhigere Atmosphäre als zu üblichen Darshans. Auch die 

sevaites wirken entspannter. Langsamkeit als Akzentuierung und Hervorhebung des 

Ereignisses betont die Besonderheit.  

Die ästhetische sowie emotionale Klimax des Abends beziehungsweise der Nacht stellt der 

‚Rosensegen‘ dar, eine weitere durchdachte Inszenierung mit wirkungsvoller Dramaturgie, bei 

welcher manche der Anwesenden weinend zusammenbrechen oder ekstatische Erlebnisse 

erfahren. Dieser findet am Ende des Programmes, also nach Beendigung des Darshans, meist 

am Morgen des nächsten Tages, statt. Über die Nacht hat sich in der Halle eine besondere 



 

198 

 

Atmosphäre aufgebaut und alle, die noch anwesend sind, sind in einer außergewöhnlichen 

Stimmung – übermüdet, euphorisiert und sentimental. Amma, noch immer als Devi, bewirft 

alle Anwesenden mit Rosenblättern, währenddessen ein äußerst gefühlsbetonter Bhajan 

(Amma Amma taye) aus den Lautsprechern ertönt. Ein Auszug aus meinen 

Beobachtungsprotokollen soll die Stimmung veranschaulichen:  

Dann, gegen zehn Uhr vormittags, gibt es den Rosensegen. Kurz zuvor entsteht immer etwas Aufregung, 

da die Ordner meist etwas stressen. Alle Anwesenden werden auf eine Seite der Halle ‚getrieben’. Alle 

sind also dicht gedrängt auf einer Hallenseite und dann geht es los, die Ordner treiben einen im wahrsten 

Sinne des Wortes wieder an, sie rufen: „Schnell, schnell, quickly!“, dabei pushen sie einen sanft, aber 

doch bestimmt, nach vorne. Die Leute wollen alle auf die Seite von der Bühne, um möglichst nah an 

Amma vorbeizugehen, also staut es sich meist. Dann läuft man aber doch und wird mit Rosenblättern 

beworfen, die sich in den Haaren und in der Kleidung verfangen. Alles geht sehr schnell und es schwirrt 

einem der Kopf – die vielen Menschen, die Musik, das Gewusel und dann noch der Regen aus 

Blütenblättern von oben, der auch einen angenehmen betörenden Duft mit sich bringt. Amma spart nicht 

mit den Blüten und führt sehr energische Bewegungen aus, sie schmeißt und schmeißt, in kurzen 

Abständen und in alle Richtungen, so dass tatsächlich jeder etwas abbekommt. Manche wollen sich gleich 

bücken, um die Blätter aufzuheben, werden aber sogleich ermahnt und gedrängt, weiter zu laufen. Eine 

Stimme ertönt durch die Lautsprecher: „Bitte bedenkt, dass Amma mit demselben Arm, mit dem sie die 

ganze Nacht Menschen umarmt hat, die Rosenblätter wirft.“. Ist man durchgelaufen und auf der anderen 

Seite der Halle angekommen, steht man hinter einem von Ordnern gehaltenen Absperrband und wartet, 

bis alle durch sind. So wird verhindert, dass Leute ein zweites Mal durchlaufen. Dann lassen die Ordner 

das Band fallen und alle rennen, wie die kleinen Kinder, vor zur Bühne. Alle drängen nach vorne, setzen 

sich oder stehen. Amma steht da, in der Mitte der Bühne, mit einem Arm voller Rosenblätter. Sie sieht 

aus wie eine Götterstatue, alles funkelt und blitzt an ihr und um sie herum, sie steht in koketter Haltung 

mit leichtem Knick in der Hüfte. Immer noch spielt die instrumentale Musik, welche zu diesem Anlass 

auch immer die gleiche ist. Amma blickt in die Runde mit leichtem Lächeln. Sie blickt die devotees an 

und diese schauen alle wie gebannt zu ihr empor, es gibt nur einen Fixpunkt, auf welchen alle Blicke im 

Saal gerichtet sind. Dann irgendwann, nach einer kurzweiligen Ewigkeit, lässt Amma die Rosenblätter 

nach und nach einzeln aus ihren Händen rieseln und beginnt, langsam, ganz langsam mit kleinen Schritten 

zurückzuschreiten. Das ist eine sehr emotionale Szene. Viele der Anwesenden weinen. Eine Inderin 

neben mir schluchzt lautstark und ruft immerzu „Amma, Amma!“. Sodann verschwindet Amma in ihrem 

Pavillon und der Vorhang fällt. 

Kurz darauf ertönt aus dem Off eine sanfte Männerstimme, die eine kurze Abschlussrede wiedergibt und 

sagt, dass Amma zwar nun wieder gehen müsse, in unseren Herzen aber immer bei uns sei, wie dankbar 

sie ihren Kindern für all die Mühen sei, die sie die letzten Tage auf sich genommen haben, dass es dafür 

keine Worte gäbe. Und dass die Bäche und Flüsse dieser Welt immer fließen, ohne etwas dafür zu 

verlangen, und wir dankbar dafür sein sollten. Amma kommt nach einiger Zeit wieder hinter den 

Vorhängen hervor, nun wieder in ihrem weißen Sari. Die Leute jubeln ihr zu wie einem Rockstar und sie 

strahlt in die Menge hinab. (FN 11/11) 

Zur enormen Wirkung jener Inszenierung tragen besonders auch die Außeralltäglichkeit und 

das Gemeinschaftserlebnis bei. Nach einer gemeinsam verbrachten Nacht teilen die 

‚Übriggebliebenen‘ jenes Erlebnis. Es ist nicht alltäglich, die ganze Nacht in einer Halle bei 

Live-Musik zu verbringen, wo es durchgängig Essen und Trinken gibt oder Massagen 

angeboten werden. Im Alltag übliche zeitliche Rahmen und Abläufe werden überschritten und 

durchbrochen. Die Nacht wird gewissermaßen zum Tage. Durch den Kontrast zum Alltag 

entsteht eine besondere Atmosphäre. Auch der Schlafentzug zeigt Wirkung und kann zu einer 



 

199 

 

rauschähnlichen, gehobenen und leicht verklärten Stimmung führen.
295

 Die Zeit kann 

vergessen werden „im Rausch der Nacht“ (deutsche devotee, GN 11/11). Schlafentzug und 

das Durchwachen einer Nacht gilt auch als spirituelle Praxis, die eine ‚Überwindung der 

Natur‘ und des körperlichen Bedürfnisses nach Schlaf beinhaltet. Die lange Dauer, das 

stundenlange Verweilen in einer Halle mit teils mäßiger Frischluftzufuhr, umzingelt von 

Tausenden von Gleichgesinnten, permanenter Musik und Gerüchen ‚ausgeliefert‘, tragen zur 

Intensität bei. Die Sinneseindrücke wirken dabei nicht nur auf die einzelnen devotees, sondern 

fördern auch ein Gemeinschaftsgefühl. Simmel nennt dies die soziologische Wirkung, die von 

Sinneseindrücken ausgeht und stellt das Phänomen in Zusammenhang mit Religion:  

Daß alle Menschen gleichzeitig den Himmel sehen können und die Sonne, das ist, wie ich glaube, ein 

wesentliches Element des Zusammenschlusses, den jede Religion bedeutet. (...) Daß ein Sinn, der in der 

Praxis des Lebens so exklusiv ist wie das Auge, der selbst das gleichzeitig Erblickte durch die 

Verschiedenheit des Augenpunkts für jeden irgendwie modifiziert, nun doch einen Inhalt hat, der absolut 

nicht exklusiv ist, der sich jedem gleichmäßig darbietet, den Himmel, die Sonne, die Gestirne - das muß 

einerseits jenes Transzendieren aus der Enge und Besonderheit des Subjekts nahelegen, das jede Religion 

enthält, und trägt oder begünstigt das Moment des Zusammenschlusses der Gläubigen, das gleichfalls 

jede Religion einschließt. (Simmel 2009: 123)  

Was Simmel hinsichtlich des Sehsinnes feststellt, kann auf die anderen Sinne übertragen 

werden. Die „Gleichheit des Eindrucks“, die geteilten (ästhetischen) Erfahrungen und 

Erlebnisse erzeugen eine „vergemeinsamende soziologische Wirkung“ (ebd.), ein Gefühl der 

Verbundenheit, eine soziale Nähe. In ähnlichem Sinne bezeichnet Heidemann eine Prozession 

als „collaborative aesthetic performance, a public demonstration of a unified 

will“ (Heidemann 2013: 56), die eine ‚unsichtbare rituelle Verbindung‘ unter den 

Teilnehmenden herstellt: „Devotees form an undifferentiated mass and experience an utmost 

proximity.“ (ebd. 65). Jenes Nähegefühl scheint umso stärker zu sein, je mehr (Sinnes-) 

Eindrücke geteilt werden. 

Besonders hervor sticht dabei im MAM wiederum der Berührungssinn. Eine deutsche devotee 

schildert nach einer Devi-Bhava-Nacht in Mannheim eindrücklich ihre Erfahrung:  

Als das Programm am Sonntagmorgen vorbei war, kam mir der Gedanke, dass wir alle, die wir da stehen, 

in Ammas Armen waren. Sie hat jeden einzelnen von uns in der vergangenen Nacht umarmt! Das war 

echt ein krasses Gefühl, ich musste weinen und bekam Gänsehaut. (…) Mit dieser Geste zeigt sie uns, 

dass wir eins sind, sie ermöglicht uns die physische und emotionale Erfahrung der Einheit, sie setzt die 

Idee des geschriebenen Wortes um, macht es sicht- und erlebbar. Dafür opfert sie sich selbst. Ich habe 

mich in jenem Moment wirklich eins mit allen Anwesenden gefühlt, eine solche starke Einheitserfahrung 

hatte ich überhaupt noch nie. (GN 11/11) 

                                                 
295

 Die genauen physiologischen Wirkungen des Schlafentzugs sind wissenschaftlich noch umstritten, jedoch 

wird seine Wirksamkeit seit längerem therapeutisch genutzt und ‚Wachtherapien‘ zum Beispiel zur Behandlung 

von Depressionen erfolgreich eingesetzt (vgl. http://www.depressionen-depression.net/behandlung-einer-

depression/schlafentzug-wachtherapie.htm, zuletzt geprüft am 18.1.18; sowie ein Beitrag des WDR vom 

17.4.2012, zu sehen unter http://www.wdr.de/tv/quarks/sendungsbeitraege /2012/0417/006_schlaflosigkeit.jsp, 

zuletzt geprüft am 18.1.18). 



 

200 

 

Ähnliche Gemeinschafts- und Einheitsgefühle mögen Besucher_innen anderer emotional und 

ästhetisch aufgeladener Events wie Rockkonzerte oder Fußballspiele überkommen. Die 

geteilten Sinneseindrücke sind bei Ammas Programmen aber umfassender als bei anderen 

Events und konzentrierter in jenem abgeschlossenen Mikrokosmos der Halle: gemeinsames 

Sehen und Hören (Puja, Satsang, Bhajans), gemeinsames Tun (Singen, Meditieren, Beten, 

Seva), geteilte Geruchseindrücke, gemeinsame Geschmackserlebnisse durch das angebotene 

Essen und vor allem die gemeinsame taktile Erfahrung der Umarmung. Wenn die Eindrücke 

und Erlebnisse auch individuell sehr unterschiedlich ausfallen mögen, da jede sinnliche 

Erfahrung individuellen (Interpretations-)Unterschieden unterliegt, gibt es doch starke 

Überschneidungsmomente, in jedem Fall zumindest aber jenes Wissen, jene Idee, dass alle 

denselben ästhetischen Erfahrungsraum teilen, dass „alle in ihren Armen waren“ (GN 11/11). 

3.2.4 Pujas und Homas 

Pujas sind eine Form der rituellen Gottesverehrung, ähnlich einem ‚Gottesdienst‘. Die Praxis 

der Puja ist mindestens mehrere hundert Jahre alt und stellt noch heute eine bedeutende 

lebendige, religiöse Praxis dar, laut Michaels gar den „Mittelpunkt der Hindu-

Religionen“ (Michaels 2012: 266).
296

 Fuller nennt sie konkreter „core ritual of popular theistic 

hinduism“ (ebd. 1992: 57).  

Viele historische Details der Puja wie auch die Etymologie des Wortes sind allerdings noch 

unklar. Laut Michaels (2012: 265f.) finden sich erste Hinweise auf die Verehrungsform der 

Puja in frühen Grhyasutras am Ende der 2. Epoche und Kodifizierungen des Rituals mit 

Beginn der 5. Epoche.
297

 Einige Verehrungsformen der klassischen Puja sind 

höchstwahrscheinlich sehr viel älter, wurden aber in anderem Kontext angewendet, nämlich 

zur rituellen Verehrung eines Gastes. Die für die Puja typische anthropomorphe Versorgung 

und Bewirtung einer Gottheit ist im Veda nicht nachweisbar (ebd. 266). Auch volksreligiöse 

Einflüsse haben bei der historischen Entwicklung von Pujas wahrscheinlich eine Rolle 

gespielt. Vom vedischen Opfer unterscheidet sich die Puja vor allem dadurch, dass die 

                                                 
296

 Gonda (1963) bemerkt hierzu, dass die Praxis der Puja in gebildeten Schichten und unter Studenten 

Nordindiens weniger, in Südindien aber in allen Gesellschaftsschichten stark verbreitet sei. 
297

 Die 2. Epoche wird auf 1750-500 v. Chr. geschätzt, die 5. Epoche auf 1100-1850 (Stevenson (1920) nach 

Michaels 2012: 67f.). Laut Hancock findet sich das Konzept der Puja in puranischen Schriften (300-750 n.C.) 

und wurde in den Agamas (heilige Texte) weiter ausgearbeitet (600-1000 n.C.). Bemerkungen, dass Opferungen 

und Gaben Teil der persönlichen Verehrungspraxis sein sollten, finden sich allerdings bereits in der Bhagavad 

Gita. Die Popularität dieser Verehrungsform erblühte vor allem in der Periode der Gupta-Dynastie (319-455 

n.C.) (Hancock 2009: 349).  



 

201 

 

Speisen immer vegetarisch sind
298

 und das Ritual im Gegensatz zum vedischen Priesterritual 

auch von Laien ausgeführt werden kann (zumindest in einfacher Form ohne Anwendung 

vedischer Sprüche, ebd.). Im MAM ist die Ansicht verbreitet, dass die Praxis der Puja seit 

„Urzeiten“ existiert. Die Rishis hätten jene Techniken empfangen und weitergegeben (vgl. IM 

5). 

Puja gilt als eine Handlung, die Kontakt und Nähe zum Göttlichen herstellt (Michaels 2012: 

270). Auch laut Informationsmaterial des Ashrams ist ein erklärtes Ziel von Pujas die 

Herstellung größerer Nähe zwischen Gottheit und devotee: „Während einer Puja werden um 

uns herum Gedanken und Schwingungen von spirituellen Kräften geschaffen, die dazu 

beitragen, die negativen Energien in unserem Leben aufzulösen, und uns helfen, mit dem 

Göttlichen (unserer wahren Natur) näher in Kontakt zu kommen.“ (IM 5). Durch das 

Ausführen der Handlungen und vor allem durch die Emotionen und sinnlichen Erlebnisse der 

Verehrenden wird eine Beziehung zum Göttlichen geschaffen. Im Besonderen erfolgt durch 

Prasad und dessen Einnahme (die streng genommen allerdings nicht mehr zum offiziellen 

Ritual gehört) ein Kontakt zwischen devotee und Gottheit (Michaels 2012: 270). 

Darüber hinaus wird jener Kontakt vor allem durch den Anblick der Gottheit hergestellt und 

dieser wiederum besonders in der „Flamme des obligatorischen Lichts (dīpa): Die Gottheit 

sieht dieses Licht, ist in ihm, und der Gläubige begegnet ihr, indem er ebenfalls das Licht 

sieht, mit seinen Fingern über die Flamme streicht, seine Augen berührt und so die Gottheit in 

sich aufnimmt.“ (Michaels 2012: 270). Hier wird bereits deutlich, dass die Puja als religiöse 

Handlung ein hochsinnliches und multisensorisches Erlebnis ist. 

Laut Informationsmaterial des MAM werden der Puja weitere Zwecke zugeschrieben. Die 

Puja sei eine Zeremonie „where offerings (are) made to a deity or an important person and 

where one receives their blessing.” (IM 3: 1). Auch nach Michaels ist die Gabe des 

Pujaveranstalters ein wesentlicher Bestandteil jeder Puja. Durch Anrufung und Gaben wird 

um die Aufmerksamkeit und Gunst der Götter geworben. Für ihre Darreichungen erhalten die 

Verehrenden punya, religiöses Verdienst, und indirekt lebensweltlichen Vorteil (bhukti) – 

Gesundheit, Glück oder Reichtum – wie auch die Gunst der Gottheit (prasada) oder ihren 

Schutz (sarana) (Michaels 2012: 269). Gegeben werden neben Nahrung Blütenblätter, 

Blumengirlanden oder Geld – laut Sara „alles, was einem teuer und lieb ist.“ (ISA2). Die Idee 

hinter den Gaben ist zudem, dass durch die Darreichung der Dinge, zu denen man sich 

                                                 
298

 In vedischen und volksreligiösen Ritualen waren beziehungsweise sind Tieropfer gebräuchlich. Laut Fuller 

(1992: 88–89) hat die Puja als das zentrale Element des modernen Hinduismus und als nicht-tierische Gabe das 

vedische Opfer von seiner ursprünglichen gewaltsamen Form in eine moderne gewaltfreie übersetzt. 



 

202 

 

hingezogen fühlt, die Anhaftung (attachment) an jene Dinge und die eigene Abhängigkeit von 

ihnen aufgehoben wird (ISA3). 

Darüber hinaus wirke die Puja auf den Geist der Ausführenden und Teilnehmenden: „The 

idea of puja is to take the seeker’s mind from the known to the unknown. (…) Puja is a 

method of cleaning the media through concentration in God who is sitting before us.” (Mata 

Amritanandamayi Mission Trust 2004: 1).
299

 Pujas wirkten zudem auf die Umgebung ein, in 

der sie ausgeübt werden, beeinflussten diese positiv und trügen letztlich direkt zum 

endgültigen Ziel der Befreiung bei: „Pujas are said to emanate spiritual vibrations that purify 

the atmosphere and surround us with sacred energy – energy which enables us eliminate 

negativities or unhelpful influences and enables us to experience the Divine, our True 

Nature.“ (IM 3: 1). Die erwünschten Gedanken und ‚Vibrationen‘ – „thoughts and vibrations 

of spiritual forces in and around us“ (Mata Amritanandamayi Mission Trust 2004: 1) – 

würden dabei am effektivsten durch das Singen oder Chanten von Mantren oder heiliger 

Hymnen, das Durchführen spezieller ritueller Handlungen, die Verwendung von Mudras und 

die Gabe von Opfergaben erreicht (vgl. ebd.). 

Es gibt eine Fülle unterschiedlicher Formen von Pujas. Sie können von Experten – Pujarinis 

und Pujaris – sowie von Laien durchgeführt werden. Im MAM werden drei Kategorien von 

Pujas unterschieden (vgl. IM 1-5): vedische, tantrische und generelle. Die generelle 

Grundform der Puja könne von jedem und jeder
300

 individuell ausgeführt werden als Teil der 

täglichen Verehrungspraxis oder auch gemeinsam in Satsanggruppen. In alten Schriften sei 

vermerkt, dass Haushälter_innen die Pflicht hätten, tägliche Pujas auszuführen. Pujas werden 

auch heute noch von vielen Hindus am privaten Hausaltar vollzogen. In einem weiteren 

Booklet des MAM (Mata Amritanandamayi Mission Trust 2004) findet sich denn auch eine 

genaue Anleitung zur Durchführung von Pujas, welche besonders effektiv sein sollen, wenn 

sie täglich durchgeführt werden, bei Zeitmangel sollten zumindest Blumen geopfert 

werden.
301

  

                                                 
299

 ‚Media‘ meint hier mind. 
300

 Ausnahmen stellen menstruierende Frauen dar, welche keine Pujas durchführen sollen. Die Begründung 

hierzu lautet, dass es ein Netz subtiler Nerven gäbe, die Unreinheiten des Körpers sammeln würden. Dieses Netz 

würde während der Menstruation entladen, was einen natürlichen Reinigungsprozess darstellen würde, den nur 

Frauen hätten und der es den Frauen, zumindest auf körperlicher Ebene, einfacher machen könne, maya zu 

überwinden (Mata Amritanandamayi Mission Trust 2004: 1). 
301

 Auf den Seiten 5-21 des Booklets sind folgende 32 Handlungen aufgelistet und beschrieben: Suddhi 

(Reinigung), Deepa Puja (Verehrung der Flamme), Ghanta Puja (Verehrung der Glocke), Kalasa Puja (Anrufen 

des heiligen Wassers), Sankalpa (Äußerung der Absicht), Vigneshwara Puja, Atma Puja, Dhyanam (Meditation), 

Sthana Peeta Puja (Verehrung des Sitzes der Gottheit), Avahanam (Einladung), Asanam (Platznehmen), Padyam 

und Arghyam (Waschen der Hände und Füße), Achamaniyam (Spülung des Mundes), Madhuparkam (Verehrung 

mit Honig und Joghurt), Abhishekam (Bad), Vastram (Ankleiden), Upaveetam (Anbringen der heiligen Schnur), 



 

203 

 

Vedische und tantrische Pujas könnten hingegen nur von ‚Spezialist_innen‘ ausgeführt 

werden. Nur unter der Leitung eines kompetenten Lehrers oder acharyas dürften jene Formen 

studiert und ausgeführt werden. Traditioneller Weise würden Pujas in Tempeln vollzogen von 

einem Pujari, dem ansässigen Priester oder einem monastischen Schüler, der hinsichtlich der 

präzisen Ausführung ausgebildet ist (IM 1: 1).
302

 

Preston (1983: 46) bezeichnet den Tempel als Hauptort der Durchführung von Pujas. Diese 

können jedoch zudem an jedem rituell gereinigten Ort stattfinden. Meistens finden sie an drei 

verschiedenen Orten statt: neben Tempeln zuhause vor dem hauseigenen Altar und auf 

öffentlichen Plätzen. Darüber hinaus können Pujas auch nur im Geiste, also in der 

Vorstellungswelt als imaginäre Übung, ausgeführt werden (manasika puja oder manasapuja; 

vgl. Michaels 2012: 266) – eine im MAM verbreitete Praxis, die auf indischen Programmen 

von Amma selbst angeleitet wird.
303

 

Pujas unterscheiden sich nach Schulrichtung, Region und Zeit. Die verschiedenen 

hinduistischen Traditionen haben verschiedene Techniken hervorgebracht, welche in 

zahlreichen Grundtexten (wie den Agamas, Tantras, Samhitas) und Ritualhandbüchern 

festgehalten wurden. Jedoch gibt es eine Reihe wiederkehrender Elemente. Zunächst einmal 

erfordert das Durchführen von Pujas eine materielle, ästhetische Form des Göttlichen, an 

welcher das Verehrungsritual durchgeführt werden kann. Das kann eine Statue sein, ein 

Bildnis, ein Stein, aber auch ein Baum, Tier oder Mensch, welche (meist) eine Repräsentation 

einer Gottheit beziehungsweise des Göttlichen darstellen und als ‚Mittler‘ oder Medium 

dienen.  

Welche Form auch immer konkret verehrt wird, es erfolgt eine „anthropomorphe Versorgung 

und Bewirtung“ (Michaels 2012: 266) derselben beziehungsweise der darin innewohnenden 

Gottheit, welche wie ein hoher Gast behandelt wird. Im Zentrum der Puja stehen meist 

darshana, das Sehen der Gottheit, und das Arati, die Verehrung mit der Kampferflamme. 

Bestandteile sind des Weiteren, häufig in folgender Reihenfolge: Wecken oder Anrufung der 

                                                                                                                                                         
Abharanam (Schmücken), Chandanam (Auftragen von Sandelholzpaste, Kumkum, Vibhuti), Pushpam (Opfern 

von Blumen), Archana (Rezitation der 108 (oder 1000) Namen der Gottheit), Dhupam (Verehrung mit 

Räucherwerk), Deepam (Verehrung mit Licht), Naivedyam (Darreichen von Essen), Tambulam (Darreichen von 

Betelblättern und -nüssen), Karpura Nirajanam (Verehrung mit Kampferflamme), Mantra Pushpam (Darreichen 

von Blumen mit Gebeten), Atmapradakshina Namaskaram (Zirkumambulation und Niederwerfung), Nrityam 

und Geetam (Tanz und Musik), Weihe und Hingabe, Vergebung. 
302

 In traditionellen Kontexten sind Pujaris meist männliche Brahmanen. 
303

 Dabei erfolgt eine detaillierte Beschreibung von dem, was gesehen, gespürt, gefühlt werden soll, die 

Körperhaltung wird vorgegeben, es erfolgt die Anweisung, tief zu atmen und die Augen zu schließen. Sodann 

erfolgen angeleitete Imaginationen, die nicht nur Bilder, sondern auch Gerüche, Musik oder Berührung 

beinhalten. Dieses Ritual zeigt die Rolle des Imaginären für die religiöse Praxis auf. Vgl. hierzu Traut/Grieser 

2015). 



 

204 

 

Gottheit, Darreichen von Gaben, Chanten von Gebeten und Mantren, Verehrung mit 

Weihrauch und Licht, rituelle Verabschiedung, Erhalt von Prasad und dessen Verzehr. 

Alternativ kann die Puja um viele Handlungen erweitert werden – wie das Anbieten eines 

Sitzes, Füße waschen, Wasser reichen, Baden, in neue Kleidung kleiden, mit Schmuckstücken 

ausstatten, wohlriechende Substanzen auftragen, Zirkumambulation.
304

 Wichtig ist auch, dass 

sich der oder die Ausführende der Puja vor Beginn innerlich wie äußerlich vorbereitet und 

sich selbst wie auch die Pujagegenstände rituell reinigt. 

Viele jener Handlungen von Priestern und Gläubigen gelten im alltäglichen Verständnis als 

‚unreine‘ oder unterordnende Tätigkeiten und bringen damit ein hierarchisches Verhältnis und 

die Unterwerfung von Seiten der Gläubigen zum Ausdruck, so das Füße Waschen, Ankleiden, 

Speisereichen oder das Säubern des Tempel- oder Ritualplatzes (Michaels 2012: 269). Als 

bedeutendste Eigenschaft der Puja stellt Michaels allerdings gleichzeitig auch heraus, dass 

durch die und in der Puja die Hierarchien zwischen Mensch und Gott sowie unter den 

Gläubigen aufgehoben werden, denn der Mensch wird durch die Purifizierungen selbst 

„göttlich“ (ebd. 270). Die weitgehende Aufhebung von Rangunterschieden zeige sich auch 

darin, dass es kaum Differenzen hinsichtlich der Verteilung des Prasad gebe. Alle 

Anwesenden könnten Prasad erhalten, unabhängig von ihrer sozialen Stellung. Und indem 

devotees Prasad gemeinsam zu sich nähmen, hätten sie gleichermaßen Anteil an der höchsten 

Substanz und überwänden alle weltlichen Kasten- und Verwandtschaftsgrenzen. In dieser 

Aufhebung sozialer und alltäglicher Grenzen vermutet Michaels den Grund für die heutige 

Popularität der Puja (ebd.). Von einer vollständigen Aufhebung hierarchischer Verhältnisse 

und ungleicher Verteilungen kann allerdings nicht gesprochen werden. Fuller (1992: 77) 

bemerkt, dass ein hierarchisches Verhältnis zwischen Gott und Mensch – durch die Symbolik 

des Prasad und anderer Handlungen – ausgedrückt und aufrechterhalten bleibt. Das Setting 

einer Puja weist zudem (mindestens) zwei Protagonistengruppen auf, Pujari(ni)s und 

devotees, welche Experten- und Laienrollen einnehmen und sich hinsichtlich des Besitzes und 

Zugangs zu Wissen sowie hinsichtlich der Handlungsmacht stark unterscheiden. (Spezielles 

Hintergrund-) Wissen und Handlungsmacht liegen fast ausschließlich in den Händen der 

                                                 
304

 Fuller (1992) wie auch Michaels (2012) benennen in Anlehnung an Gonda 16 ‚klassische‘ Handlungen 

traditioneller Pujas: 1. Invokation; 2. Installation; 3. Waschung der Füße; 4. Willkommenheißung; 5. 

Mundspülung; 6. Bad; 7. Ankleidung; 8. Umgürtung; 9. Salbung; 10. Blumen; 11. Weihrauch; 12. Licht; 13. 

Speisung; 14. Grußerbietung; 15. Zirkumambulation; 16. Auflösung. Die Reihenfolge sei dabei nicht 

verbindlich, manchmal erfolgten mehr, manchmal weniger Handlungen. Üblich sei auch die Fünfzahl mit 

Salbung, Blumen, Weihrauch, Lichtschwingen und Speisung. Ausweitungen auf bis zu 108 Respekterweisungen 

seien möglich, zum Beispiel durch die Aufnahme „tantrischer“ Ritualteile wie Fingergesten und 

Körperhaltungen (mudras, nyasa) (Michaels 2012: 268). 



 

205 

 

Pujari(ni)s und die devotees weisen, zumindest bei den meisten offiziellen Pujas, überwiegend 

passives Verhalten auf, so beobachtet auch Chandna: „Die übrigen Anwesenden verharren in 

der Betrachtung von dessen Handlungen oder in stiller Meditation, manche beten oder 

rezitieren für sich, zum Teil auch unter Anwendung einer Mala.“ (Chandna 2009: 90). In 

Amritapuri werden die Anwesenden jedoch bei manchen Pujas durch Opfergaben oder 

Rezitationen miteinbezogen, besonders wenn eine Puja gebucht wurde.
305

 Denjenigen, die 

eine Puja gebucht haben, stehen durch die Buchung und Bezahlung Sonderrechte zu, zum 

Beispiel Opfergaben ins Feuer zu geben.
306

 Sie erhalten vor allen anderen das Prasad; erst 

wenn die ‚Buchergruppe‘ ihr Prasad erhalten hat, ruft der Pujahelfer alle anderen Anwesenden 

herbei. Die ‚Buchergruppe‘ erhält zudem Prasad in kleinen Plastiktüten verpackt, welches im 

Anschluss an die Puja mit nach Hause genommen und geteilt werden kann, wobei davon 

ausgegangen wird, dass sich der Effekt der Puja verstärkt, je mehr das erhaltene Prasad geteilt 

wird. Daher können in Amritapuri häufig devotees beobachtet werden, die anderen Prasad 

anbieten, wobei nicht jede(r) dies gerne annimmt. Somit sind also noch zwei weitere Gruppen 

auszumachen: diejenigen, die die Puja gebucht haben und ‚Besucher_innen‘. Auch ‚VIPs‘, 

seltene hochangesehene Gäste wie zum Beispiel Ammas leibliche Schwester, werden 

bevorzugt behandelt, erhalten während der Puja Sonderrechte, Sonderplätze oder vor allen 

anderen das Prasad.  

                                                 
305

 Gegen die Gabe von Geld können Pujas gebucht werden, was als besonders heil- und segensbringend gilt und 

Sonderrechte mit sich bringt. Es werden die persönlichen Daten – Name und Geburtsstern – aufgenommen und 

während der Puja vom Pujari oder von der Pujarini berücksichtigt. Laut einer Informationsbroschüre dient dabei 

der Geburtsstern als ‚Postanschrift‘, an welche durch die Puja hervorgerufene Gnade und Segen fließen kann. 

Die Preise für Pujas sind vorgegeben und variieren stark. In Amritapuri liegen sie für internationale 

Besucher_innen in etwa zwischen 20 und 250 US-Dollar, die teuersten Pujas sind die Maha Mrityunjaya und 

Navagraha (Neun-Planeten-Puja). Für einige spezielle Pujas liegen die Preise bei bis zu 600 US-Dollar. Auf den 

indischen Programmen und in den Brahmastanam-Tempeln sind die Preise sehr viel niedriger (eine relativ 

aufwendige Rahu-Puja beispielsweise kostet auf den indischen Programmen 101 indische Rupees, manche 

einfache Pujas in Brahmasthanam-Tempeln nur wenige Rupees). Jede Puja kann auch aus der Ferne gebucht und 

in Auftrag gegeben. Auf einer Internetseite des MAM kann man sich über Pujas informieren und diese auch 

buchen (http://static.amritapuja.org; zuletzt geprüft am 24.11.17). Gebucht werden kann zudem telefonisch, per 

Fax oder E-Mail. Nach Überweisung des Betrages wird die Puja in einem der Brahmasthanam-Tempel oder im 

Hauptashram ausgeführt. Die Auftraggeber sollten während der Zeit der Puja möglichst in Meditation verweilen 

und erhalten das Prasad – die gesegnete Speise – weltweit postalisch zugesandt. 
306

 Die Anwesenden, welche gebucht haben, werden zu bestimmten Zeitpunkten während der Puja aufgerufen 

und müssen sich sodann mit einem Buchungsbeleg ‚ausweisen‘. Diese Momente erleben manche als Störung im 

Pujaablauf: „Da geht es quasi ums Geschäft. Auch ist es ausschließend, da ja nur die spezielles Prasad erhalten, 

die gezahlt haben, es wird also zwischen Zahlern und Nicht-Zahlern unterschieden, das ärgert mich irgendwie.“ 

(deutsche Besucherin, GN 11/12). Manche verlassen sogar die Puja, sobald der Pujari und manche Anwesenden 

beginnen, ihre Buchungszettel hervorzuziehen. Auf manche wirkt jenes Vorgehen eventuell auch zu ‚profan‘, die 

spezielle ‚heilige‘ Atmosphäre erfährt für manche einen Bruch. 



 

206 

 

Eine weitere Ritualform, die im MAM praktiziert wird, ist homam oder yagna, ein 

Feuerritual.
307

 Michaels rechnet es zu den Opferritualen (wohingegen Puja als Gottesdienst 

gilt und damit in eine Kategorie mit Seva gerechnet wird). Ein vedischer Astrologe beschreibt 

es folgendermaßen:  

In homam, divine presence is invoked into fire using specific procedures. Then materials are offered into 

fire, along with sacred chants (mantras). The offerings are supposed to reach gods. (…) Hinduism teaches 

that gods come into fire and receive the prayers of spiritual aspirants. Even when one meditates without 

an external fire, gods being meditated on come into the internal fire of the aspirant and receive the 

mantras via that fire. However, the internal fire is quite weaker than an external fire for most people and 

hence it is beneficial to perform worship using an external fire. That practice eventually strengthens the 

internal fire also. (Rao 2009: 1) 

Das sinnlich wahrnehmbare Feuer wird in direkten Zusammenhang mit einem von außen 

nicht wahrnehmbaren ‚inneren Feuer‘, einer inneren Haltung oder einem Gefühl, sowie mit 

dem Göttlichen gebracht. Das Feuer fungiert zudem als Medium, welches eine 

Kommunikation mit dem Göttlichen möglich macht. 

In Amritapuri finden Pujas und Homas vor allem im Vorraum des Kalari-Tempels statt, einer 

Art überdachter Terrasse, oder im Inneren des Tempels, welches über eine Holzschwelle und 

durch eine kleine Holztür betreten wird. Hier beginnt jeder Tag um fünf Uhr morgens mit 

einer Ganapathi Homa, einer Homa zu Ehren Ganeshas und zur Überwindung von 

Hindernissen. Den ganzen Tag über finden zahlreiche weitere Pujas und Homas statt. Im 

Ashram werden zwei Arten von (offiziellen) Pujas durchgeführt: Solche, die sich auf die 

Effekte der Planeten beziehen und andere, welche Formen des Göttlichen adressieren (vgl. IM 

10: 3). Daneben kann unterschieden werden in Pujas, bei denen die Besucher_innen eher 

passive Rollen einnehmen und solche, bei denen ein aktiverer Einbezug aller Anwesenden 

stattfindet. Die täglichen Pujas im Kalari-Tempel fallen unter erstere Kategorie. Spezielle 

Pujas wie die bereits erwähnte ‚Massenpuja‘ Vavu Bali oder (Rahu- und Saturn-)Pujas auf 

Ammas Indienprogrammen beziehen die Gläubigen stark mit ein. Alle Teilnehmenden finden 

verschiedene Utensilien auf ihren vorbereiteten Plätzen vor – kleine Öllampen, 

Räucherstäbchen, Reisbällchen, Wasser, Betelnussblatt und anderes – und werden von einem 

Swami, der Erklärungen und Anweisungen gibt, durch die Puja geleitet. 

Pujas werden neben der Funktion als allgemeine Verehrungspraxis auch in besonderen 

Situationen und zu speziellen Zwecken durchgeführt – vor oder anlässlich besonderer 

Ereignisse, zum Beginn einer neuen Unternehmung wie eines Geschäftsunternehmens, um 

                                                 
307

 Auch der Technik des Feuerrituals wird im Ashram ein sehr hohes Alter zugeschrieben. Ein morgendliches 

Feuerritual wird laut Michaels bereits in alten vedischen Schriften erwähnt (ebd. 2012). Rao (2009) weist zudem 

darauf hin, dass in vielen Religionen seit ‚Urzeiten‘ Feuer als Verehrungsmittel verwendet wurden.  



 

207 

 

Krankheiten zu überwinden oder das Familienleben zu stärken. Die meisten Pujas sollen dabei 

Hindernisse aus dem Leben der Gläubigen beseitigen, Gunst und Segen der Götter erbitten 

und damit Glück und Zufriedenheit in deren Leben bringen. Es gibt eine große Bandbreite 

unterschiedlicher Pujas zur Verehrung verschiedener Gottheiten, denen jeweils 

unterschiedliche Wirkungen zugeschrieben werden. Für jedes Problem oder Anliegen gibt es 

die passende Puja, im Folgenden einige Beispiele.
308

 

Mahaganapathi- und Ganapathi-Pujas oder -Homas „werden traditionell für einen 

glücklichen Anfang ausgeführt; zum Beispiel um ein neues Geschäft, eine neue Arbeit, einen 

Umzug oder eine Heirat zu segnen und zur Beseitigung von möglichen Hindernissen.“ (IM 5). 

Eine Vishnu-Puja soll „die Harmonie unter den Familienmitgliedern (…) fördern“ und 

Langlebigkeit der Familie und inneren Frieden herbeiführen. Sie wird traditionell ausgeführt, 

um den Seelen Verstorbener Ehre zu erweisen und Frieden zu bringen. Eine Puja für die 

Göttin Lakshmi bringt materiellen und spirituellen Reichtum, eine für den Gott Shiva 

allgemeine Kräftigung körperlicher und geistiger Gesundheit. Gelassenheit und Herzensruhe 

(Mahasudarshan), Mut und Förderung von Führungsqualitäten (Subramanya), 

Entschlossenheit, Klarheit und Stärke (Durga), Glück, allgemeines Wohlbefinden und 

Harmonie (Santoshi), erfolgreiches Lernen, Kreativität und Intellekt (Saraswati) sind weitere 

angenommene positive Wirkungen der jeweiligen Pujas (vgl. ebd.). Die Pujas unterscheiden 

sich in ihrem Ablauf, den verwendeten Utensilien, den Rezitationen und sonstigen heiligen 

Handlungen. Auch in ihrem Aufwand und Umfang unterscheiden sich die Pujas, manche 

können fünf Stunden oder länger dauern. Neben dem richtigen Zeitpunkt ist die Auswahl der 

richtigen Mantren entscheidend. Zeitpunkt und Mantren variieren von Person zu Person und 

müssen mit Hilfe des Horoskops festgestellt werden.  

Laut Informationsbroschüre des Ashrams ist das ‚Prinzip hinter der Puja‘ das Gesetz des 

Karmas. Durch Gottes oder des Gurus Gnade kann die Intensität der karmischen Wirkung 

beeinflusst werden. Einige Ereignisse und Einflüsse können durch die vedische Astrologie 

(Jyotish) vorausgesagt werden. Die Perioden, in denen die Resultate vergangener Taten 

Früchte tragen, werden durch planetarische Konstellationen zum Zeitpunkt unserer Geburt 

angezeigt. Jyotish beschreibt die Effekte, die die Planeten auf unsere Leben haben. Die 

Planeten der vedischen Astrologie umfassen: Sonne, Mond, Mars, Merkur, Jupiter, Venus, 

Saturn, sowie die Mondknoten Rahu und Ketu. Die Planeten werden dabei nicht als ihrem 

Wesen nach ‚schlecht‘ oder ‚gut‘ konzipiert, sondern sie repräsentieren gewisse Energien und 

                                                 
308

 Eine Liste aller in Amritapuri durchgeführten Pujas und Homas, inklusive der zugeschriebenen Wirkungen 

und Preise findet sich unter http://static.amritapuja.org/types_of_puja.html, zuletzt geprüft am 18.4.17. 



 

208 

 

werden je nach ihrem Einfluss auf menschliches Leben als ‚hilfreich‘ oder ‚schwierig‘ 

bezeichnet. Amma legt großen Wert auf die vedische Astrologie. Sie sagt hierzu, dass es 

möglich sei, das Leid, das aufgrund der planetarischen Konstellationen entsteht, durch 

ernsthaftes Vertrauen in Gott, der die Planeten kontrolliert, zu mildern. Aufrichtige Gebete, 

selbstloser Dienst und die Durchführung von Pujas reduzierten unser prarabdha karma, die 

Resultate vergangener Handlungen, die in der Gegenwart erfahren werden. Denn den 

Früchten einer jeden Handlung kann durch eine andere Handlung entgegengewirkt werden, 

das Resultat verändert werden. 

Im Ashram ansässige vedische Astrologen, deren Dienste sowohl von Besucher_innen wie 

auch von ashramites häufig in Anspruch genommen werden, sind dafür zuständig, ungünstige 

Einflüsse und Konstellationen zu berechnen und dementsprechend Pujas anzuweisen, die 

diesen negativen Einflüssen entgegenwirken beziehungsweise diese aufheben sollen. 

Besonders Rahu und Ketu wie auch Saturn sind für ihre herausfordernden Einflüsse bekannt. 

Entsprechende ‚Gegenmittel‘ stellen Rahu- und Saturn-Pujas dar. Aus einer Liste über alle 

gängigen durchführbaren Pujas kann auch jede(r) selbst die für notwendig erachteten Pujas 

auswählen. Neben der Feuerzeremonie am Morgen werden wie gesagt während des ganzen 

Tages zahlreiche andere Pujas abgehalten, und zwar die jeweils gebuchten, sowie an 

speziellen Festtagen die jeweils angebrachten und aufgrund astrologischer Berechnungen für 

erforderlich gehaltenen. 

Trotz der Möglichkeit, sich im Informations-Center und durch Broschüren über Pujas und 

deren Bedeutung zu informieren, begegnet unter devotees hinsichtlich der Puja eine eher 

unreflektierte Haltung. Warum, wie, was gemacht wird, wird wenig hinterfragt. Häufig beruft 

man sich auf ‚traditionelles‘, ‚altes‘ Wissen. So verweist Sara darauf, dass „die Zeremonie, 

wie sie bei uns jeden Morgen gemacht wird, (…) Tausende von Jahren alt“ sei und „seit jeher 

so gemacht“ werde (ISA1). Das vermutete Alter der Praxis und derartige Narrative bewirken 

eine gewisse Untermauerung und Rechtfertigung der Praxis, die den meisten devotees als 

Hintergrundwissen ausreicht. Das theoretische Wissen, welches der Puja-Praxis zugrunde 

liegt, ist von weniger Interesse als die Erfahrung, die Wirkung und der Nutzen, die durch 

Pujas vermittelt werden. So erklärt mir Chidanand, ein Puja-Helfer
309

: „I take part in three 

                                                 
309

 ‚Puja-Helfer‘ ist ein Seva in Amritapuri. Es besteht aus dem Assistieren während der Puja, d.h. der Puja-Platz 

und die nötigen Gegenstände werden vorbereitet, während der Puja dem Pujari das Nötige gereicht und nach der 

Puja Platz und Materialien gesäubert und die Anwesenden werden ggf. angeleitet. Puja-Helfer sind devotees, die 

lange in Amritapuri verweilen und mit dem Ablauf der Puja sehr vertraut sind. Im Folgenden beziehe ich mich 

auf ein Gespräch mit Chidanand, ein ca. 50-jähriger Puja-Helfer aus Frankreich, welcher ein langjähriger Amma-

Anhänger und regelmäßiger Ashram-Besucher ist und den Sommer 2012 in Amritapuri verbracht hat. Das Amt 



 

209 

 

pujas per day. And the informations I get, the important ones, they are beyond words. I get a 

lot of information, vibration, but – it is another kind of knowledge, you know, it is a feeling, 

or even more than that – experience, deep experience.” (GN 08/12). Da die relevanten 

Erfahrungen und Informationen jenseits des verbalen Ausdrucksvermögens und jenseits 

verbalisierten Wissens liegen, interessiert ihn nicht, welche theoretischen Konzepte mit der 

Praxis verbunden sind oder welche Techniken der Pujari genau benutzt, welche Bedeutung 

seine Mudras und Mantren haben. Er bemerkt in diesem Zusammenhang auch, dass 

Informationen von Amma sehr klar, einfach und kontrolliert weitergegeben würden, damit der 

Einzelne nicht verwirrt würde durch zu viel Wissen. Jede(r) erhalte nur diejenigen 

Informationen, die er oder sie brauche. Wenn man Pujas nicht selbst durchführe, bräuchte 

man nicht zu wissen, was, wie, warum genau gemacht wird: „You just attend and 

experience.“ (ebd.). Zu viel Wissen wäre nicht nur nutzlos, sondern unter Umständen sogar 

schädlich, da der Verstand beziehungsweise das intellektuelle Verstehen die 

Erfahrungsintensität einschränken könnte.  

Ein gewisses Hintergrundwissen müssen die Pujabesucher_innen jedoch mitbringen, da ohne 

Vorwissen Missverständnisse, Ratlosigkeit und Fehlverhalten bis hin zu schwerwiegenden 

Störungen des Pujaablaufs möglich sind. Schwierigkeiten oder Fragen stellen zum Beispiel 

dar, wo man sich setzen darf, welche Bereiche nicht betreten werden dürfen oder was mit dem 

erhaltenen heiligen Wasser zu tun ist. Derartige Ein- und Zurechtweisungen erfolgen im 

Austausch unter den devotees, durch Nachahmung, Informationsmaterial und die Pujahelfer, 

die als ‚Supervisoren‘ dienen. Das Hintergrundwissen ist jedoch umfangreich und weist 

zudem Variationen auf. Auch nach vielen Pujabesuchen unterläuft mir beispielsweise 

folgender Faut-Pas:  

Da die Puja meines Erachtens zu Ende war, wollte ich einige Blüten aufsammeln. Allerdings wurde ich 

von der Puja-Helferin sofort darauf hingewiesen, dass die Puja noch nicht vorbei sei, und die Blüten erst 

nach dem Ende eingesammelt werden dürfen. Ich fragte überrascht nach. Der Pujari hatte bereits Prasad 

vergeben und das hatte ich bisher als Schlusspunkt einer Puja betrachtet. Nun saß er nur still da. Die 

Helferin meinte allerdings, der Pujari müsse die Puja beenden, erst dann ist sie vorbei. Was genau der 

Pujari noch gemacht hat, um die Puja zu beenden, wurde mir jedoch nicht gesagt. Er saß noch eine Weile, 

bevor er sich erhob und seinen Platz verließ, woraufhin dann die Helferin angefangen hat, die Blumen 

einzusammeln und mir zu verstehen gab, dass dies nun in Ordnung sei. (AT 01/14) 

Eine Puja ist dann beendet, wenn das abschließende Mantra gesprochen wurde (vgl. Mata 

Amritanandamayi Mission Trust 2004: 5). Dieser Vorgang ist für Außenstehende schwer 

wahrnehmbar und manchmal, im Falle einer lautlosen Rezitation, gar nicht wahrzunehmen. 

Als sicheres Zeichen kann aber das Erheben des/der Pujari(ni) gedeutet werden. 

                                                                                                                                                         
des Puja-Helfers führt er seit Jahren regelmäßig bei seinen Ashram-Besuchen aus. Er kann daher als sehr vertraut 

mit der Materie angesehen werden. Das Gespräch fand am 31.8.2012 in Amritapuri nach einer Puja statt. 



 

210 

 

Besucher_innen können zwar jederzeit die Puja verlassen, jedoch dürfen gewisse Handlungen 

wie das Einsammeln der Blüten erst nach offiziellem Ende durchgeführt werden. Auch gilt es 

als erstrebenswertes Verhalten, bis zum Ende zu bleiben und erst nach dem Pujari den 

Pujaplatz zu verlassen, bei dessen Erheben sich die devotees ebenfalls von ihren Plätzen 

erheben sollten. Die Techniken und Praktiken sind zudem nicht ‚gesamthinduistisch‘. 

Internationale Nicht-Hindus sind oftmals informierter, wenn sie schon länger im Ashram sind, 

als indische Besucher_innen.  

Die Pujari(ni)s müssen sich im MAM einer „Ausbildung in der exakten Wissenschaft der 

Pujas“ (IM 5) unterziehen. Auch Frauen werden zu Pujarinis ausgebildet. Zudem sind die 

Pujari(ni)s nicht zwingend Zweimalgeborene,
310

 die Initiation ist also unabhängig von 

Geschlecht, sozialem Status und Kaste. Dies ist nach wie vor ungewöhnlich für die indische 

Kultur, in der traditioneller Weise männliche hochkastige Brahmanen berechtigt sind, 

offizielle Pujas auszuführen
311

 und gilt als weitere ‚revolutionäre‘ Maßnahme Ammas. Sie 

selbst, als Frau und als Nicht-Brahmanin, vollzieht ebenfalls Pujas. Amma gehe als „person 

from normal society (…) beyond every tradition“ (GN 08/12), wie Chidanand betont. Sie 

selbst bestimme, wer zur Durchführung der Pujas befähigt wird und initiiere diese Personen 

selbst.
312

 Das Auswahlkriterium ist nicht mehr die Geburt, sondern ‚Reinheit‘, die erarbeitet 

und erhalten werden muss durch spirituelle Praxis. So erklärt Nirupama, eine ausgebildete 

Pujarini: „They consider the pujari as god. That’s why only pure people, people with very 

pure mind, should do pujas.“ (GN 01/14). 

Das Wissen über die Techniken würde mehr oder weniger geheim gehalten („they should 

keep it“, Chidanand). Einige der ‚weißen‘, also weiß gekleideten Brahmachari(ni)s sind laut 

Chidanand ausgebildet und alle in Gelb und Orange Gekleideten befähigt. 

Was genau bei einer Puja vor sich geht, ist für Laien schwer ersichtlich. Die Handlungen und 

Bewegungen der Pujari(ni)s sind oft, ohne entsprechendes Spezialwissen, rätselhaft, wenn 

sich auch manche Elemente wiederholen: die Gaben von Blüten und Anderem ins Feuer oder 

vor Bildnissen, das Umschütten von Wasser, Rezitationen und Mudras, das Schwenken von 

Öllampen. Die Handlungen dienen wie gesagt der Kommunikation mit den Göttern, jedoch 

                                                 
310

 Zweimalgeborene sind Angehörige der höheren Varnas (Kasten) - Brahmanas, Kshatriyas und Vaishyas. 
311

 Aus diesem Grund werden im Kalari-Tempel, der eher als ‚Männerort‘ und als ‚öffentlicher Ort‘ im Ashram 

gilt, die Pujas nur von männlichen Pujaris durchgeführt. Besucher_innen von außerhalb des Ashrams und vor 

allem traditionelle Hindus sollen nicht irritiert oder verärgert werden. Im Kali-Tempel hingegen, welcher als 

‚Frauen-Ort‘ angesehen wird, werden Pujas zwar seltener und nur zu besonderen Anlässen wie zu Navaratri, 

dem neuntägigen Fest zu Ehren der Göttlichen Mutter, aber wenn ausschließlich von Frauen vollzogen. 
312

 Die Ausbildung erfolgt heutzutage aus Zeitmangel nicht mehr durch Amma selbst, sondern laut einer Pujarini 

durch drei ‚senior pujaris‘. Es würde der ‚Kerala style‘ gelehrt, ein tantrischer Stil, der im Gegensatz zum auf die 

Sutras zurückgehenden vedischen Stil auf die Tantras zurückgehe (GN 01/14). 



 

211 

 

bleibt eine genaue ‚Übersetzung‘ unklar. Es gibt eine Art Metaebene der Kommunikation, 

eine Geheimsprache aus Mudras und Mantras, die nur Eingeweihte verstehen. Ein Teil der 

Vorgänge einer Puja sind für die Teilnehmenden schlichtweg unsichtbar, unhörbar, mit den 

Sinnen nicht zu erfassen und bleiben so mystisch-magisch. Sie liegen jenseits der Ästhetik. 

Jedoch auch ästhetische Elemente entziehen sich teilweise der Interpretationsfähigkeit. Da 

aber die relevanten Informationen und Gehalte wie erwähnt ohnehin erfahren und ‚erfühlt‘ 

statt intellektuell verstanden werden, führt dies nicht zu einer Erfahrung von ‚Sinnlosigkeit‘. 

Sinnzuschreibung findet auch statt, wenn nicht alles verstanden wird. Es existiert Vertrauen in 

die Sinnhaftigkeit des Handelns und Geschehens, auch wenn der Sinn vom Einzelnen nicht 

nachvollzogen und nicht benannt werden kann. Den Pujari(ni)s wird vertraut, das ‚Richtige‘ 

zu tun, ihnen wird die Kommunikation mit den Göttern überlassen. Dies macht noch einmal 

die Experten- oder Spezialistenrolle deutlich, welche die Pujari(ni)s einnehmen und welche 

ein spezifisches Geheimwissen, Sonderrechte und Verantwortung umfasst. Auch wenn diese 

Rolle nicht so stark ausgeprägt ist wie im Christentum, wo Priester als Vermittler zwischen 

Gott und Mensch dienen, da nach hinduistischer Auffassung jedes Individuum gleichermaßen 

Zugang zum Göttlichen hat, kann dennoch von einem Sonderstatus gesprochen werden. 

Pujari(ni)s übernehmen aufgrund ihres Expertenwissens eine zumindest auf gewisse 

Situationen (Pujas) und Funktionen beschränkte Vermittlerrolle. 

Auch wenn die meisten Anwesenden die genauen Vorgänge bei Pujas und Homas nicht 

kennen, wird deren Wirkung und Effizienz nicht angezweifelt, schließlich unterstreicht auch 

Amma die Wirksamkeit dieser Rituale.
313

 Allerdings werden die Prioritäten unterschiedlich 

gesetzt. Es gibt regelmäßige Pujabesucher_innen, die auch von Zeit zu Zeit selbst Pujas 

buchen, und solche, die andere Formen des Sadhana, bei denen sie selbst ‚aktiv‘ werden (wie 

das Meditieren oder Archana) bevorzugen. 

Wie bei manch anderer Gelegenheit (wie zum Beispiel Onam) wird auch bezüglich Pujas und 

Homas darauf hingewiesen,
314

 dass es trotz der vielen ‚äußeren‘ ästhetischen Elemente 

eigentlich um die ‚inneren‘ Werte gehe, um die innere Einstellung und Haltung der Hingabe 

                                                 
313

 Der Glaube und die innere Haltung werden allerdings als für die Wirksamkeit entscheidend angesehen und 

Rituale in Bezug zu selbstloser Liebe und Seva gesetzt: „Amma says that her path is ‚love‘ and her religion is 

‚love and selfless service‘. However for those who want to seek solace through some of the vedic practices such 

as pujas and homas, the following services are available. These pujas are certainly beneficial to those who have 

faith in them. It would be ideal if we pray that all our pujas lead us to the path of love that Amma shows us all 

the time.“ (http://static.amritapuja.org, zuletzt geprüft am 18.1.18). 
314

 Diesen Hinweis fand ich, neben zahlreichen verbalen Äußerungen von Swamis oder Amma selbst, auf einem 

Flyer anlässlich der Pujas zu Ganeshas Geburtstag, der „Ganapujas“. 



 

212 

 

und darum, Gott zu feiern. Die äußere Form und Ästhetik jener Rituale bestechen allerdings 

und sollen im Folgenden dem Schwerpunkt dieser Arbeit entsprechend dargelegt werden. 

Ein erklärtes Ziel von Pujas ist, „die Atmosphäre“
315

 zu „reinigen“. Auch wenn dies schwer 

zu beweisen ist – ein Einfluss auf die sozialästhetische Atmosphäre beziehungsweise die 

Herstellung einer besonderen Atmosphäre während Pujas und Homas ist nicht zu leugnen. 

Dies wird durch das Zusammenspiel verschiedenster ästhetischer Elemente und 

Rahmenbedingungen bedingt. Zur Veranschaulichung folgt zunächst eine längere 

Beschreibung der täglich auf der Terrasse des Kalari-Tempels stattfindenden und besonders 

eindrücklichen frühmorgendlichen Ganapathi-Homa zu Ehren des Gottes Ganesha: 

Es ist kurz vor fünf und stockdunkel. Noch etwas müde stolpere ich aus dem Fahrstuhl und schlendere 

quer über den Ashraminnenhof zum Kalari-Tempel, in welchem bereits etwa 15 Leute versammelt sind, 

schweigend im Schneider- oder Lotussitz auf dem Boden sitzend, teils mit geschlossenen Augen und in 

Mantrarezitation vertieft, ihre Mala abarbeitend. Die Feuerstelle in der Mitte des kleinen Tempels, eine 

quadratische schwarze Umrandung mit einer dreistufigen Erhöhung, ist sauber und ordentlich präpariert. 

Die drei Ränder sind mit zarten Mustern aus Vibhuti, der weißen ‚heiligen Asche‘, bemalt. Im Inneren der 

Feuerstelle sind Kokosnussschalen und Gehölze säuberlich aufgeschichtet. Links und rechts neben der 

Feuerstelle befinden sich etwa einen knappen Meter hohe Öllampen. Hinter der Feuerstelle ist das 

asana
316

 für den Pujari, ein kleines Holzbrett, angerichtet, und links und rechts davon mehrere 

Gegenstände und Utensilien: Glocke, Schalen, Teller, ein kleiner Krug, zwei löffelartige, längliche 

Gegenstände, allesamt aus Messing. Daneben Rosenwasser und eine Schale mit Prasad, einer bräunlichen 

Reisspeise, sowie viele Blütenblätter auf einem Messingteller. Ich suche mir einen Platz auf einer der am 

Boden ausgebreiteten Matten, möglichst nahe an der Feuerstelle. Bald erscheint der Pujari und nimmt 

seinen Platz direkt hinter der Feuerstelle vor der Wand ein. Er trägt einen weißen dhoti
317

 und sein nackter 

Oberkörper ist an mehreren Stellen mit Vibhuti bemalt: drei horizontale Streifen auf Stirn, Oberarmen 

und seitlich auf dem Oberkörper.  

Zu Beginn mischt der Pujari Wasser aus dem Krug und Rosenwasser aus der Plastikflasche. Anschließend 

bereitet er sich selbst vor, indem er magisch anmutende Bewegungen mit Händen und Armen vor seinem 

Oberkörper vollführt, die Hände in diversen Mudras gehalten. Es sieht teilweise so aus, als würde er 

Zeichen in die Luft schreiben oder unsichtbare Fäden um seinen Körper spinnen. Einige Male vollzieht er 

die yogische Wechselatmung: Daumen und Ringfinger der rechten Hand werden an die Nasenlöcher 

gehalten und abwechselnd eines geöffnet zum Ein- und Ausatmen, die andere Hand verweilt in der chin-

mudra (Daumen und Zeigefinger berühren sich). Letztlich klatscht er vor seinem Körper einige Male in 

seine Hände, diese auf- und abbewegend. Sodann wäscht er sich selbst die rechte Hand mit dem 

bereitgestellten Wasser. An den Ringfinger der rechten Hand steckt er sich anschließend eine Art Ring 

aus getrocknetem Gras.
318

 Dann beginnt die eigentliche Puja. Weitere magische Finger- und 

Handbewegungen und leise gemurmelte Rezitationen von Mantren folgen. Bald entzündet der Puja-

Helfer das heilige Feuer: Eine Kokosschale voller Kokosfasern und Kampfer, welche mit flüssigem Ghee 

beträufelt wird, wird an einer Öllampe entzündet und in die Feuerstelle gelegt. Die Wirkung des Feuers in 

der Dunkelheit ist sehr eindrücklich. Alle Anwesenden starren wie paralysiert in die Flammen und 

beobachten den Pujari. Man spürt die Wärme der Flammen auf der Haut, dies ist zu dieser Tageszeit noch 

wohltuend. Der Pujari macht immer wieder Opferungen ins Feuer: Auch Ghee wird geopfert, welches er 

mit dem Spezialbesteck aus Messing zunächst über seinen Kopf hält und es dann vorsichtig und bedacht, 

mit zuletzt schneller ruckartiger Bewegung ins Feuer kippt. Zu dieser Gelegenheit steht der Pujari und mit 

ihm alle Anwesenden auf. Jedes Mal, wenn die Flüssigkeit auf die Flammen trifft, erfolgt ein Zischen in 

die Stille des Morgens hinein und eine große Stichflamme flackert auf, es wird noch heller und wärmer, 

                                                 
315

 So geschildert in mehreren Informationsbroschüren des Ashrams und in persönlichen Gesprächen. Eine 

genaue Definition von ‚Atmosphäre‘ bleibt allerdings aus. 
316

 Sitzgelegenheit. 
317

 Traditionelles Beinkleid indischer Männer. 
318

 Dieser als heilig angesehene Ring wird pavithram genannt und besteht zumeist aus dharba (Grasart). 



 

213 

 

die meisten Umstehenden machen andächtige Gesten wie ein Namaskaram über ihrem Scheitel. Neben 

dem Zischen der Opferungen von Wasser oder Ghee ins Feuer sind nur die Bewegungen des Pujari und 

sein Gemurmel zu hören. Und im Hintergrund aus dem Kali-Tempel das monotone Rezitieren der 1000 

Namen.  

Auch verschiedene Holzstückchen, die zuvor mit den Enden in Ghee getunkt wurden, werden ins Feuer 

geopfert sowie Prasad. Wasser wird immer wieder durch beziehungsweise über eine Muschel gegossen, 

ins Feuer oder vor heilige Bilder. Der Pujari schwenkt einen Messinghalter, welchen er zusammen mit 

einem Räucherstäbchen und einer Blüte in der rechten Hand hält, vor Ammas Bild, das direkt neben der 

Feuerstelle aufgestellt ist. Auch getrocknete Grashalme kommen zum Einsatz. Einige werden an den 

Rändern der Feuerstelle platziert, andere an den Enden mit einer Schere abgezwickt, dann ins Feuer 

gehalten und entzündet, um sie gleich wieder zu löschen und die schwarze Asche abzuklopfen, oder sie 

werden ins Feuer gegeben, gleich wieder herausgeholt und in eine Schale gelegt. 

Diejenigen, die die Puja gebucht haben, werden irgendwann zum Pujari gerufen und dürfen, nachdem sie 

sich die Hände gewaschen haben, ebenfalls etwas Prasad ins Feuer werfen. Die meisten verweilen mit 

geschlossenen Augen eine kurze Weile, das Prasad in der rechten Hand vor ihrer Brust haltend, vor der 

Feuerstelle, manche murmeln etwas, bevor sie die Gabe andächtig ins Feuer werfen und sich 

anschließend verneigen. Immer wieder ergreift auch der Pujari eine Handvoll Blüten, rezitiert mit 

geschlossenen Augen und wirft die Blüten von seiner Brust weg vor Ammas Bildnis oder auf eine 

herzförmige Fläche, die in der Feuerstelle integriert ist. Ab und an läutet er die Glocke, die wohl die 

Götter, in diesem Fall Ganesha, wecken und seine Aufmerksamkeit auf uns und die Puja ziehen soll. 

Kleinere Öllampen werden immer wieder geschwenkt, wobei der Pujari mit der linken Hand den 

Ellbogen des rechten Armes berührt, mit welchem er die Lampe führt. Jede kleinste Bewegung, auch 

wenn sie zufällig wirkt, ist durchdacht und präzise ausgeführt, wie zum Beispiel das Ausschütten von 

Wasser, so dass eine kleine Pfütze am Boden vor der Feuerstelle entsteht, in die dann Blüten getunkt 

werden und auf welche etwas später das Prasadteller gestellt wird; oder eine Bewegung, die aussieht, als 

würde der Pujari sich am Oberarm kratzen.  

Gegen Ende der Puja erfolgt eine längere Rezitation des Pujari. Einige kleine Öllampen werden entzündet 

und auf den Rand der Feuerstelle gestellt und mit einer Kampferflamme wird das Arati vollzogen. Die 

Aratiflamme wird danach dem Pujahelfer überreicht, welcher, nachdem er sich selbst gesegnet hat, mit 

dieser durch die Menge geht. Alle drängen nun zu der Flamme hin, um sich den Segen ‚abzuholen‘. Dann 

besprenkelt der Pujari alle Umstehenden – das ganze Ende der Zeremonie hindurch stehen alle 

Anwesenden – mit heiligem Wasser. Danach werden zunächst diejenigen, welche die Puja gebucht haben, 

zum Pujari gerufen, um das Prasad zu erhalten: etwas Wasser, welches mit Hilfe der Muschel ausgegeben 

wird und über den Kopf gestrichen und getrunken wird, die süße Reisspeise und heilige Asche. Eine 

Schale mit in Öl vermengter Asche wird herumgereicht, die Anwesenden betupfen ihre Stirn damit. 

Während der Pujari die Puja beendet – er wirft sich mit dem ganzen Körper nieder vor Ammas Bild, 

macht noch einige Handlungen und dieselben oder ähnliche Mudras und Atemübungen wie zu Beginn – 

gehen die Besucher in das Innere des Kali-Tempels, um dort die Bilder und Gegenstände zu verehren, 

durch Berührung, Beten, Verneigen oder Niederwerfen. Wenn sie aus dem Tempel treten, erhalten auch 

sie das Prasad. Die Tempelterrasse sieht nun ein bisschen aus wie nach einer Schlacht, Wasser, Blüten 

und Zettel liegen auf dem Boden und ein Feuerrest qualmt aus der Feuerstelle. (FN 09/12) 

Zur besonderen Atmosphäre der beschriebenen Puja trägt zunächst sicherlich auch die 

Tageszeit bei. Es ist noch dunkel, die Kühle des Morgens ist spür- und riechbar, es ist relativ 

ruhig, zudem sind die meisten Teilnehmenden noch müde, es wird nicht oder kaum 

gesprochen. Dies alles beeinflusst die individuelle Wahrnehmung wie auch die 

Gesamtatmosphäre. Es scheint ein gewisser Schwebezustand vorzuherrschen, der (All-)Tag 

hat noch nicht richtig begonnen. In diese besondere Atmosphäre hinein wirkt das 

Pujageschehen noch intensiver. Und auch das Feuer in der Dunkelheit stellt einen besonderen 

Reiz dar, der ja auch die Aufmerksamkeit der Anwesenden magnetisch anzieht, wie auch der 

entstehende Rauch, durch den hindurch der Pujari bei seinen geheimnisvollen Bewegungen 

beobachtet werden kann, ein stimmungsvolles Bild darstellt. 



 

214 

 

Jede Bewegung wirkt durchdacht und geplant und unterscheidet sich zudem von alltäglichen, 

effizienzorientierten Handlungen. Das Feuer beispielsweise wird nicht einfach mit einem 

Streichholz entzündet, sondern auf komplizierte Art und Weise. Auch das Entzünden von 

Grashalmen mit anschließendem sofortigem Löschen mag auf Außenstehende seltsam und 

‚sinnlos‘ wirken. Durch derartige komplexe Vorgänge und das Fehlen eines offensichtlichen 

‚Sinns‘ wirkt das Geschehen außeralltäglich und wird mystifiziert.  

Wie bereits angedeutet, gibt es eine Vielzahl unterschiedlicher Pujas und Homas, die sich 

hinsichtlich ihrer ästhetischen Elemente unterscheiden. Bei Pujas für die Göttliche Mutter 

wird das Archana rezitiert, bei Shiva-Pujas erfolgen Rezitationen von Namen Shivas. Auch 

die Opfergaben unterscheiden sich je nach Pujaart, verehrter Gottheit und Planeten. Die 

Hölzer beispielsweise sind verschiedenen Planeten zugeordnet. Bei der Lakshmi-Puja wird 

neben Reis-Prasad auch Milch ins Feuer geopfert, ebenso Stroh, gebündelt oder einzeln, 

nachdem es in Wasser getunkt wurde. Ein Fächer aus Bambus kommt manchmal zum Einsatz, 

mit ihm wird Gras ausgefächert, um es dann wieder anzuzünden oder auf ihm werden Blüten 

platziert, um sie dann ins Feuer zu werfen. 

Wie ersichtlich wird, kommen bei einer Puja oder Homa eine Vielzahl von nicht-

menschlichen ‚Aktanten‘ – Artefakte und Hilfsmittel – zum Einsatz, ohne die die Zeremonien 

undenkbar wären und die das Geschehen maßgeblich beeinflussen: Wasser (häufig 

besonderes wie Ganges- oder Rosenwasser), Ghee, Reis,
319

 Milch, Joghurt, Senfkörner, 

Blüten (meist rosafarben), Gehölz, Gras,
320

 Räucherstäbchen, Weihrauch (dipa), Kampfer, 

Teller, Schalen, Krügchen, Besteck, Öllampen, Glocken (ghanta). Dinge, die geopfert werden 

sollen, werden teilweise zuvor gereinigt, indem sie mit dem Wasser oder Ghee in Berührung 

kommen oder in Rauch gehalten werden. Es finden zahlreiche Interaktionen zwischen 

Dingen, Pujari(ni)s und devotees statt. Zudem fällt auf, dass die fünf Elemente bei der 

Zeremonie vertreten sind. Explizit erwähnt wird dies auch bei der Beschreibung der Kali-

Puja:  

The central aspect of the puja is the symbolic offering of the five elements of creation to God. Our body is 

composed from these five elements: ether, air, fire, water and earth. (…) Each element is represented by a 

material symbol, such as flowers, or fire, etc. These are offered at the foot of the lighted lamp. The desire 

                                                 
319

 Reis gilt als Zeichen für Fruchtbarkeit und zugleich Reinheit, nur unverletzte Reiskörner dürfen verwendet 

werden (Michaels 2012: 99). 
320

 Zumeist wird Kusha-Gras (Poa cynosoroides rRtz.; Michaels 2012: 97f.) verwendet, welches als heiliges Gras 

angesehen wird und ein Attribut Brahmas darstellt. Neben der Bezeichnung Kusha findet sich auch der Name 

Durva (siehe http://timesofindia.indiatimes.com/life-style/Sacred-grass-Durva/articleshow/7353195.cms; zuletzt 

geprüft am 18.1.18). Das ebenfalls verwendete Dubo-Gras (Skrt. darbha) steht für Unverletzbarkeit und 

Unsterblichkeit. Nach altem Volksglauben verwelkt dieses Immergrün nicht, da es einen Tropfen vom Nektar 

Amrita abbekommen hat. 



 

215 

 

of the devotee to offer his or her surrender is effected by these symbolic offerings. 

(http://static.amritapuja.org/puja_kali.html, zuletzt geprüft am 18.1.18)  

Durch den Einsatz der verschiedenen Materialien und Substanzen wird, in den Worten eines 

bayerischen Besuchers, „eine ordentliche Sauerei“ (GN 09/12) produziert, jedoch aus 

‚heiligen Dingen‘: Wasser, Ghee, Blüten (meist rosafarben), zum Teil Prasad, alles findet sich 

zuletzt vermengt auf dem Boden und in der Feuerstelle. Diese vielleicht unangemessene 

Äußerung eines Kulturfremden und sein Blick von außen stellt eine (wahrscheinlich 

regelmäßig stattfindende) Wahrnehmungs- und Beobachtungsweise des (internationalen) 

Feldes dar. Das Pujageschehen hinterlässt Spuren. Eine markante Veränderung des äußeren 

wahrnehmbaren Zustands der Umgebung ist feststellbar (von sauberer Ordentlichkeit zu, 

zumindest für Außenstehende, etwas chaotisch anmutender Unordnung, Pfützen auf dem 

Boden et cetera).  

In obiger Beschreibung wird die multisensorische Reizung deutlich, mit deren Hilfe die 

Atmosphäre und Wirkung der Puja erzeugt wird.
321

 Alle fünf ‚klassischen‘ Sinne werden 

intensiv angesprochen: der Sehsinn durch Lichter, Feuer, farbige Blumen, Handlungen der 

Pujari(ni)s, Bemalung ihrer Körper; der Hörsinn durch Glockengeläut, Rezitationen, Gebete 

und Gesänge; der Geruchssinn durch Räucherwerk, duftende Blüten, den Rauch des 

verbrennenden Holzes bei Homas, verbranntes Prasad; der Geschmackssinn durch Prasad; der 

taktile Sinn durch die Wärme des Feuers, Wind und Wasser und die körperliche Nähe anderer 

Teilnehmer_innen. Dabei zeigt sich eine spezifische Sequenz unterschiedlicher 

Sinneseindrücke. Hinsichtlich der Gerüche lässt sich eine Abfolge feststellen, die der 

Gladigows für das antike Opfer ähnelt:
322

 Rosenwasser, Feuer, Rauch, nochmals 

Rosenwasser, Prasad. 

Die Reizflut während der Puja reduzieren manche Teilnehmenden scheinbar durch das 

Schließen der Augen, wodurch aber laut einiger Angaben eigentlich keine Reizreduzierung 

erstrebt wird, sondern eine Konzentration auf ‚andere Sinne‘ und die Wahrnehmung von nicht 

über die fünf Sinne wahrnembaren Dinge wie ‚Energien‘ oder ‚Vibrationen‘. 

Eine spezielle Kali-Puja findet circa einmal im Monat zu Karthika, Ammas Geburtsstern, 

statt.
323

 Diese aufwendige Puja soll das ‚Ego‘ abschwächen und alle negativen Tendenzen 

                                                 
321

 Viele Autoren weisen auf die auffällige ästhetische Dimension der Puja hin, siehe beispielsweise Fuller 1992: 

57ff. Fuller bemerkt zudem, dass das Erlebnis einer Puja so eindrücklich wäre, dass man es nicht vergessen 

würde. 
322

 Gladigow benennt folgende Geruchssequenz: Dunst versprengten Wassers, verbrannte Gerste, Räucherwaren, 

Bratenduft des abgeschlossenen Rituals (Gladigow 1988: 37). 
323

 Vgl. https://www.amritapuri.org/3847/kali-puja.aum; zuletzt geprüft am 7.2.18. Im Jahr 2015 gibt es 14 

Termine, an welchen Karthika und somit spezielle Pujas stattfinden, welche man für 250 US-Dollar buchen kann. 



 

216 

 

beseitigen, die einer ‚spirituellen‘ Entwicklung und materiellem Reichtum im Wege stehen. 

Zu dieser Gelegenheit werden der Kalari-Tempel und der Vorplatz mit Blüten und Origami-

Kunstwerken geschmückt. Hunderte von Öllampen werden aufgestellt, unter anderem auf den 

Treppen des Kali-Tempels. Viele ashramites, auch Student_innen und Besucher_innen, 

entzünden abends die kleinen mit Öl befüllten Tongefäße, was ein feierliches, leuchtendes 

Flammenmeer entstehen lässt. Auch der Pujaplatz vor dem Kalari-Tempel ist besonders 

aufwendig gestaltet, mit Blumen und farbenfrohen yantras. Die Puja dauert etwa zwei 

Stunden: „The puja is offered to a lamp representing the Goddess, placed at the center of these 

yantras. The puja starts with a worship of the Guru and Ganesha (the removers of obstacles).“ 

(http://static.amritapuja.org/puja_kali.html, zuletzt geprüft am 18.1.18). Sodann werden 

verschiedene Gebete rezitiert sowie die 108 Namen von Amma und die 1000 Namen der 

Göttlichen Mutter und weitere Bhajans mit Harmoniumbegleitung gesungen. Nach der Puja 

gibt es spezielles Prasad, drei verschiedene süße Speisen aus großen Töpfen, die in einem 

getrockneten gefalteten Palmblatt gereicht werden. Regelmäßig bildet sich eine sehr lange 

Warteschlange vor dem Kalari, da auch ashramites, die nicht bei der Puja anwesend waren, 

für das Prasad herbeiströmen.  

Amma selbst vollzieht zwar nur noch selten Pujas (so zum Beispiel zur Einweihung neuer 

Tempel). Auf ihren Welttourneen außerhalb Indiens allerdings findet am Abend der Devi-

Bhava-Nacht eine sogenannte atma puja statt. Der erste Teil dieser Puja besteht darin, dass 

Amma Wasser segnet.
324

 Amma sitzt vor drei silbernen Eimern, welche mit Wasser befüllt 

sind. Sie bestückt sodann jeden Eimer mit einem Stück brennenden Kampfers, streut etwas 

Vibhuti hinein und schwenkt eine Kampferflamme vor den Eimern, wobei sie Gebete 

murmelt. Abschließend hält sie jeden Eimer mit beiden Händen und geschlossenen Augen 

eine Weile vor ihrem Herzen in die Höhe. Vor allem der letzte Teil der Zeremonie wird von 

ihren devotees sehr hoch bewertet, so äußert eine italienische Anhängerin voller Demut und 

Bewunderung: „Weißt du, was sie da macht! Sie gibt ihre Energie da rein!“ (GN 10/15). Das 

von Amma so gesegnete und „energetisch aufgeladene“ (Sara, GN 11/11) Wasser wird in 

kleinen Plastikbehältern an die Anwesenden verteilt, so dass alle die im Wasser gespeicherte 

Kraft und den Segen mit nach Hause nehmen können. 

Sprechen Pujabesucher_innen im Nachhinein über das Erlebnis der Puja, wird sehr häufig die 

‚Schönheit‘ des Ereignisses betont. Pujas scheinen in erster Linie als schöne und positive 

                                                 
324

 Das „blessing of holy water“ kann eingesehen werden unter http://www.youtube.com/watch?v=rbLkuIO-

M6A, zuletzt geprüft am 18.1.18. 



 

217 

 

Erlebnisse aufgefasst zu werden, das Arrangment und die Atmosphäre scheinen für die 

meisten Teilnehmenden angenehm und in Einklang mit ihren Vorstellungen von Schönheit zu 

sein. 

Viele Handlungen der Pujas betreffen die Thematik der Reinigung. Auch die 

Teilnehmer_innen der Puja werden gereinigt und gesegnet – durch Wasser, Feuer, Rauch, 

Mantren, Prasad. Das Gefühl der Reinigung ist denn auch eines der häufigsten Nennungen 

von Besucher_innen bezüglich der (spürbaren, erlebten) Wirkung nach einer Puja, ebenso wie 

„(intensive) Energie“ (GN 01/14). So berichten Pujabesucher_innen häufig von ihren 

intensiven Eindrücken während der Puja und von unmittelbar spürbaren Folgen, von einer 

„krassen Power“ (österreichische devotee, GN 11/12). Eine Schweizerin formuliert 

folgendermaßen: „Ich hab‘ das Gefühl gehabt, er macht die Bewegungen und Handlungen 

nicht nur da draußen, sondern auch in mir. Danach war ich in einer sehr gehobenen eigenen 

Stimmung, so gereinigt.“ (GN 01/14). Das Gefühl der Reinigung kann sich bei starker Hitze 

noch verstärken. Das Feuer verstärkt die Hitze des Tages noch. Manche Devi-Pujas finden 

zudem im Tempelinneren des Kalari statt. In diesem herrscht ein ‚Mikroklima‘ von besonders 

feuchter stickiger Hitze, die sich während der Puja noch intensiviert und sich auf die 

Wahrnehmung und das Empfinden der Anwesenden auswirkt. Der Tempel wird so zum 

„Schwitzkasten“ (deutsche devotee, GN 01/14). Die devotees nehmen derartige 

Unannehmlichkeiten allerdings gerne in Kauf – durch die unangenehme Erfahrung wird der 

Puja noch mehr Effizienz und tiefenreinigendere Wirkung zugeschrieben.  

Interessant ist zudem, dass die oben zitierte devotee die Bewegungen des Pujari auch an ihrem 

eigenen Köper und sogar in ihrem Körperinneren wahrnimmt und sich durch jene Handlungen 

innerlich gereinigt fühlt. Das Geschehen findet also nicht nur im Außen statt, ist nicht nur 

beobachtbar, sondern für die devotees auch körperlich und innerlich wahrnehmbar, und zwar 

nicht nur anhand des Gefühls nach der Puja, sondern sogar währenddessen. Koch bezeichnet 

eine derartige „Fähigkeit des Sinnessystems zu distaler Wahrnehmung“ als „prothetisches 

Körperwissen“ (Koch 2007: 220). 

Als weitere Erfahrung während Pujas und Homas wird die Erfahrung von ‚Fülle‘ genannt. 

Innere Erfülltheit und eine positive Stimmung können auch auf die zu beobachtende ‚Fülle‘ 

im Außen zurückgeführt werden: der verschwenderische Einsatz der Blütenblätter, die 

Opferungen, Gerüche, Klänge – kurzum, die ‚sensorische Dichte‘ der Situation erfüllt die 

Teilnehmenden auch im Inneren und vermittelt ein Gefühl der Erfüllung. 



 

218 

 

Die „Tiefenwirkung“ der während einer Puja stattfindenden Handlungen, besonders wenn sie 

selbst durchgeführt werden und die Teilnehmenden aus ihrer passiven Zuschauerrolle 

heraustreten (vgl. Chandna 2009: 84ff.), betont ein Schweizer devotee: „Erfahrungen, die man 

durch eigenes Handeln und Fühlen macht, gehen so tief rein. Mir kam erst Tage später zum 

Beispiel die symbolische Wirkkraft von der Saturn-Puja, als wir das Wasser geschöpft 

haben.“ (GN 02/14). Während der Saturn-Puja wird Wasser aus einer Schale in einen kleinen 

Tontopf umgefüllt, und zwar mit einem Betelblatt: Mit dem Blatt wird das Wasser geschöpft 

und tropfenweise umgeschüttet. Auch wenn der Eindruck vorherrscht, dass mit dem Blatt kein 

Wasser aufgenommen werden kann und der Vorgang nie zu Ende gehe, ist nach etwa zehn 

Minuten das Schälchen leer und das ganze Wasser in dem Topf. Für den Schweizer ist dies 

ein eindrückliches Erlebnis, das er dahingehend interpretiert, dass auch zunächst unerreichbar 

Scheinendes mit Geduld und Durchhaltevermögen erreicht werden kann.  

Auch wenn die Puja in erster Linie als eine Angelegenheit zwischen dem Einzelnen und der 

Gottheit erlebt wird und die Erfahrungen letztlich privat und individuell verschieden sein 

mögen (vgl. Chandna 2009: 89f.),
325

 stellt die Puja auch ein Gemeinschaftserlebnis dar. Es 

gibt zwar keine einheitliche Liturgie, aber die Zusammenkunft, oftmals im Kreis oder 

Halbkreis, und die geteilten Erfahrungen und Eindrücke wie das gemeinsame fokussierte 

Betrachten des Feuers oder der Bewegungen der Pujarini, wie auch gelegentliches 

gemeinsames Rezitieren tragen zum Erleben von Gemeinschaft bei. 

Puja wird aber in erster Linie als eine Praxis angesehen, die eine Verbindung herstellt 

zwischen den Körpern, Handlungen, sinnlichen Wahrnehmungen, Erfahrungen und 

Emotionen der devotees einerseits und dem nicht wahrnehmbaren Göttlichen, dem 

Transzendenten andererseits. Durch äußerst ausführliche Handlungsanweisungen und bis ins 

kleinste Detail vorgeschriebene Performanzen – hinsichtlich zu verwendender Artefakte, 

einzunehmender Körperhaltungen und Bewegungen, aber auch bezüglich Gedanken und 

Gefühlen beziehungsweise der ‚inneren Haltung‘ – werden sinnliche und emotionale 

Zustände hervorgebracht. Die penible Organisation verleiht den Handlungen zudem Relevanz, 

Bedeutung und Sinn. Die Praxis übt so auch eine hohe Kontrolle über die Ausführenden aus. 

                                                 
325

 Gonda bemerkt hierzu, dass „jede Form von gemeinschaftlichem Gottesdienst dem traditionellen Hinduismus 

grundsätzlich fremd ist. Jedes Individuum sucht in privater Andacht in erster Linie seine eigene Persönlichkeit 

zu läutern, und die Identität, die zwischen dem Grund seines Wesens und Gott besteht, zu realisieren. Selbst 

wenn er an Tempelriten oder großen Festversammlungen teilnimmt, überwiegt dieser individuelle Aspekt, denn 

er muß den Sinn der Handlungen in der rechten geistigen Haltung auf sich einwirken lassen.“ (Gonda 1963: 

262). Michaels sieht den Grund für diese Individualisierung im altindischen Opfer, bei dem die Identifikation des 

einzelnen mit dem Opfer ritualistisch so konsequent gewesen wäre, dass es sich von der Gemeinschaft völlig 

abgesondert und letztlich selbst ersetzbar gemacht hätte (Michaels 2012: 270). 



 

219 

 

3.2.5 Klang und Klangpraktiken 

In Amritapuri beginnt und endet der Tag für viele mit Archana und Bhajans, mit Singen und 

Rezitieren. Der Gebrauch der menschlichen Stimme in religiöser Praxis rahmt also den 

Hauptteil des Tages ein. Formen und Praktiken von Klang sind in irgendeiner Form 

Bestandteil fast aller spirituellen Praktiken des MAM.
326

 Neben Bhajans werden Stotras
327

 

oder Gebete gesungen, Rezitationen erfolgen den ganzen Tag über. Instrumente begleiten 

oftmals die Gesänge und Rezitationen. Klang, vor allem ‚heiliger Klang‘, ist somit in 

Amritapuri omnipräsent, man kann sich ihm kaum entziehen. Bhajanmusik oder 

Glockengeläut ertönen den ganzen Tag bis spät in die Nacht auf dem gesamten 

Ashramgelände, oftmals verstärkt durch elektronisches Gerät.  

Zunächst soll kurz auf die theoretische Bedeutung von Klang in indischen Traditionen und 

speziell in Amritapuri eingegangen werden. Sodann werden die in Amritapuri ausgeführten 

einzelnen Praktiken des Singens und Rezitierens vorgestellt. Zuletzt werden dann allen 

Techniken (mehr oder weniger) gemeinsame Wirkungen und Nutzen zusammengefasst und 

reflektiert. 

3.2.5.1 Bedeutung von Klang 

Dem Klang wird in Amritapuri und in hinduistischen Traditionen allgemein enorme 

Bedeutung beigemessen.
328

 Wilke und Moebus bezeichnen aus diesem Grund Hinduismus als 

„culture of sound“ (Wilke/Moebus 2011). Fast alle Hindu-Praktiken und -Rituale sind mit 

Klang verbunden.  

Klang beziehungsweise Musik gilt als ‚Sprache der Emotionen‘ (vgl. ebd.) und als Medium, 

welches weniger die rationale, kognitiv-inhaltliche Ebene anspricht, sondern vielmehr 

                                                 
326

 Rezitation wird auch im Stillen praktiziert und manche schreiben dem rein geistigen Rezitieren sogar noch 

größere Wirkung zu (so zum Beispiel ein englischer devotee, GN 02/14). Stille Rezitation wird ebenfalls in 

diesem Kapitel abgehandelt, da auch ihr zunächst ein Klang, eine Klangerfahrung oder eine Klangmöglichkeit 

zugrunde liegt. Gewisse indische Klangkonzepte beziehen ohnehin auch nicht äußerlich wahrnehmbare Töne mit 

ein. 
327

 Stotra oder Stotram ist eine Art Hymne und, ebenso wie der Bhajan, der devotionalen Musik zuzurechnen, ist 

aber etwas komplexer als letzterer hinsichtlich der künstlerischen Ausgestaltung. Allgemeines Kennzeichen ist 

die Verwendung von Vokativen, Segnungen und Huldigungen (vgl. Wilke/Moebus 2011: 792f.). 
328

 Dies gilt auch für andere religiöse Traditionen. Auf eine generelle enge Verbindung von Religion oder 

Spiritualität und Klang beziehungsweise Musik weisen mehrere Autoren hin, so beispielsweise Laack (2011) in 

ihrer Untersuchung der Religiositätsformen im englischen Ort Glastonbury. Schäfers (1999) betont die 

Verwobenheit von Musik und Spiritualität, wenn er von einer religiösen Dimension der Popularmusik und ihrer 

Bedeutung für Jugendliche spricht. Auch Adorno bekundet eine „strong relationship between music and 

spirituality – music being an extension of man’s ability to create and connect with the aesthetic and transcendent 

dimensions of reality” (Adorno/Leppert 2002: 117). Musik und gemeinsames Musizieren weisen über die 

Einzelnen hinaus und verbinden laut Adorno mit nicht-alltäglichen Dimensionen der Realität. 



 

220 

 

unmittelbar eine emotionale Erfahrungsebene, ‚das Herz‘ statt ‚den Verstand‘.
329

 Musik ist ein 

bewährtes Mittel, um emotionale Einbeziehung, Identifikation, Stimmung und Atmosphäre 

entstehen zu lassen. Auch der indische Ästhetiktheoretiker Abhinavagupta stellt fest, dass 

Musik intensive Atmosphären schaffen und ad hoc in Stimmungen versetzen kann. Er 

bezeichnet Klang daher als ‚spontane Sprache, die keine Übersetzung braucht‘ (nach ebd. 

792). Musik gilt im hinduistischen Indien daher auch speziell als die Sprache des 

Devotionalismus oder des Bhakti und führt zur akustischen Wahrnehmung nicht 

wahrnehmbarer Stimmungen (ebd. 793f.). 

Klang und Sprache hängen in Indien darüber hinaus eng zusammen mit mythologischen und 

metaphysischen Vorstellungen. Es begegnet eine enge Verbindung zwischen Klang und dem 

Göttlichen in der Mythologie, durch Klang wird auch das nicht wahrnehmbare Göttliche 

wahrnehmbar und erfahrbar. 

Die immense Bedeutung von Klang wird bereits durch die indische Überzeugung bewusst, 

dass durch Klang die Welt erschaffen oder entstanden ist beziehungsweise dass die Welt 

Klang ist.
330

 Ein Schöpfungsmythos erzählt beispielsweise:  

Nachdem Vishnu in das Wasser eingegangen war, bewegte er es leise. Wellen kräuselten sich, und als sie 

einander folgten, bildete sich zwischen ihnen eine schmale Spalte. Diese Spalte war der Raum oder Äther, 

unsichtbar, ungreifbar, das zarteste der fünf Elemente, der Träger der unsichtbaren Sinnesqualität des 

Tons. Der Raum ertönte und aus dem Klang erhob sich das zweite Element, die Luft, in Gestalt eines 

Windes. (Zimmer 1981: 60) 

Das hinduistische Konzept des Shabdabrahman, das sich in manchen Upanishaden findet und 

vor allem durch den Grammatiker Bhartrhari ausgearbeitet wurde, sieht brahman als im 

Klang offenbart oder mit dem Klang identisch. Shabdabrahman wird als einheitliche und 

ultimative Realität gedacht, als das einzige Prinzip, aus dem sich das gesamte Universum 

entwickelt hat und das sich in verschiedene Klänge ausfalten kann. Als Repräsentation dieser 

Wirklichkeit wird das Mantra OM angesehen (Johnson 2010: 274). Besonders in der 

Mimamsa-Linie
331

 wird die Doktrin verbreitet, dass Klang eine apriorische, ewige, 

selbstexistente Essenz sei, die sich in der Sprache enthüllt. 

                                                 
329

 Laut Kapferer spricht Musik unmittelbar die Erfahrungsebene an. Die ‚reflektierende Distanz‘ trete dabei in 

den Hintergrund und Rezipienten verlören die Möglichkeit einer kritischen Distanz (vgl. Münster 2001: 46): 

„This is so in the capacity of the musical object to enter directly into the experiencing subject and to form a unity 

with the subject” (Kapferer 1983: 189). 
330

 Die Ansichten über die Bedeutung von Klang unterscheiden sich je nach Tradition. Klang wird als 

Möglichkeit angesehen, sich spirituelles Wissen bis hin zur Erleuchtung anzueignen oder auch als mit diesem 

Wissen identisch betrachtet. 
331

 Eines der sechs klassischen Systeme der indischen Philosophie. 



 

221 

 

Klang ist vor allem auch ein bedeutender Aspekt im Tantrismus, dessen Texte sich häufig mit 

Überlegungen zu Mantren und Klang auseinandersetzen.
332

 Die Realität wird als ein 

komplexes Netz von Vibrationen und Resonanzen gedacht, welche alle einem einzigen 

‚Klangpunkt‘, dem Nadabindu, der sich selbst hervorgebracht hat, entstammen 

(Stutley/Stutley 1977: 197; Rawson 1973). 

Darüber hinaus werden Gottheiten als mit Klängen verbunden oder identisch gedacht, sie sind 

der Klang, manifestieren sich im Klang ebenso wie im Abbild (Schleberger 1986: 13). In 

einer Broschüre des MAM heißt es: „The sanskrit verses or slokas are powerful repositories 

of spiritual force“ (Mata Amritanandamayi Mission Trust 2004: 1). Klang war in Indien seit 

ältester Zeit auch deswegen das Subjekt intensiver Studien, vor allem von Priestern, da 

angenommen wurde, dass ein ‚purer‘ Ton das Opfer von schlechten Einflüssen befreien und 

den Opfernden reinigen könne (Stutley/Stutley 1977: 256). Vac – die Rede, das Wort, die 

Sprache, der Ton – wird als essentiell und göttlichen Ursprungs oder laut vedischer Texte, 

speziell des Rigveda, als göttliche Kraft, als Trägerin der Offenbarung, heilige Rede, 

schaffende, alle Götter tragende Urkraft angesehen (Johnson 2010: 336; Stutley/Stutley 1977: 

315; Padoux 1992). Mit heiligen Formeln werden mysteriöse Klänge in Verbindung gebracht, 

die nicht vom menschlichen Ohr wahrgenommen werden können.
333

 Der Glaube ist verbreitet, 

dass jeder der 52 Buchstaben des Sanskrit-Alphabetes unbegrenzte Kräfte in sich trägt (vgl. 

Chandra 1998: 217f.). 

Die genannten Konzepte machen deutlich, dass Klang und Bedeutung häufig nicht strikt 

getrennt werden.
334

 So gilt der Name als die ‚Essenz eines Dings‘ (vgl. ebd.). Kermani nennt 

ein derartiges Sprachbewusstsein „unmittelbar“ oder „hieroglyphisch“ (Kermani 1999: 80). Er 

bringt es in Zusammenhang mit ‚alten Völkern‘ oder Kindern sowie Schöpfungsmythen:
335

 

                                                 
332

 Vor allem laut der Tantras beginnt die Schöpfung mit Klang. In einem tamilischen Text steht zum Beispiel 

geschrieben, dass die Schöpfung aus den Klängen einer Trommel hervorgegangen sei. Analog dazu 

symbolisieren die Schläge der damaru, der Trommel Shivas, das rhythmische Pulsieren der Schöpfungskräfte bei 

der Entstehung des Universums. Shiva selbst wird häufig als Essenz des Klanges angesehen oder als aus Klang 

bestehend (Stutley/Stutley 1977: 68).  
333

 In der indischen Philosophie wird Klang je nach Wahrnehmbarkeit weiter unterschieden in: sphota – selbst-

existenter, ewiger Klang, jenseits von Wahrnehmbarkeit; nada – nur von göttlich inspirierten Dichtern und 

Sehern wahrnehmbar; anahata – potentiell existent, wie ein Gedanke, aber nicht ausgedrückt; ahata – Klang 

irgendwelcher Art, innerhalb und außerhalb menschlicher oder tierischer Wahrnehmbarkeit (Stutley/Stutley 1977: 

256). 
334

 Auch das Konzept des dhvani, welches auf Anandavardhana (9.Jh.) zurückgeht und übersetzt werden kann als 

„Ton, Klang, undifferenzierter Laut, Andeutung“, ist in diesem Zusammenhang interessant: Stimmung und 

Gefühl kommen weder durch unmittelbare noch übertragene Wortbedeutung zustande, das Gefühl selbst ist nicht 

darstellbar, es wird evoziert durch die Beschreibungsart, die Wort- und Silbenwahl (Wilke 2001: 107).  
335

 Kermani verweist zudem darauf, dass die heiligen Schriften aller Religionen ursprünglich Vortrags- oder 

Gesangstexte waren und in erster Linie gehört und nicht gelesen wurden. Auch die Veden niederzuschreiben, 

galt lange Zeit als Sakrileg (Kermani 1999: 212). „It is written word that is spoken, because it is (....) spoken 



 

222 

 

„(D)ie Objekthaftigkeit (ist) noch selbstverständlich; das Wort existiert unabhängig vom 

Menschen und ist nicht sein Organon, mit Hilfe dessen er die Wirklichkeit gliedert. Es ist eins 

mit dem Gegenstand oder der Handlung, der es den Namen gibt, mehr noch: es erschafft 

sie.“ (ebd.). 

Durch jene Klangkonzepte wird zudem ein Empirismus genährt, da es ermöglicht wird, nicht 

wahrnehmbare Objekte – das Göttliche oder brahman – wahrzunehmen und sie so dem 

laukika, dem gewöhnlichen mind, zugänglich zu machen (Stutley/Stutley 1977: 256). 

Erfahren und Erleben werden meist höher bewertet als inhaltliches Erfassen und Verstehen 

von Klang. Wilke und Moebus bezeichnen in diesem Sinne den Veda als „sound event“ und 

„sound symbol“ und weisen auf die Bedeutung von „aura and performance“ hin (ebd. 2011: 

332). Am Beispiel des Veda veranschaulichen sie, wie „via the senses the moment of 

eternity“ (ebd.) vermittelt wird. 

Diese Erfahrungsebene wird auch besonders im MAM angesprochen und intensiviert. Klang 

soll dabei nicht nur durch einen Sinneskanal, sondern ganzheitlich oder mit dem ganzen 

Körper erspürt – und nicht nur gehört – werden.
336

 Klang wird mit der Innerlichkeit, mit 

emotionalen wie auch körperlichen Zuständen in direkten Zusammenhang gebracht:  

Jeder Klang, jedes Geräusch wird mit einem tiefen Gefühl verbunden. Der Klang, den wir verbalisieren, 

ist nur die Außenseite davon. Versuche stets, jeden Klang, gleich welcher Art, so tief wie möglich in dir 

zu spüren. Worauf es wirklich ankommt ist das Erfühlen, nicht das bloße Hören eines Klanges. Fühle 

Deine Gebete, fühle Dein Mantra, dann wirst du Gott fühlen. (Amma, zit. nach Münchner Newsletter, 

Ausgabe August 2017) 

Auch laut Wilke und Moebus sind die Praktizierenden häufig weniger an theologischen 

Gehalten interessiert, sondern suchen nach echter affektiver Erfahrung der Gottheit in ihrem 

Inneren (ebd. 2011: 792.).  

Zudem gelten auch in Amritapuri Rezitation, Singen und Musik in erster Linie als Mittel, um 

im Sinne von Bhakti eine emotionale Stimmung, bestimmte Gefühle (‚Öffnung des Herzens‘) 

und einen Zustand der Gottesnähe zu evozieren. Darüber hinaus dienen Klang und Musik der 

Anrufung von Gottheiten, also der Kommunikation mit dem Göttlichen und der Verehrung 

desselben. Für viele Besucher_innen stellen sie aber auch einfach einen Genuss dar, sie finden 

Gefallen an der Musik und genießen die „tolle Atmosphäre“ (deutscher Besucher, GN 11/12). 

                                                                                                                                                         
word before it is written“ (W.A. Graham zit. nach ebd.). Koch weist unter Bezugnahme auf Robert Yelle darauf 

hin, dass jenes Sprachverständnis in der Kolonialzeit von den christlich-protestantischen Besatzern verdrängt 

wurde, der „Phonozentrismus des Sanskrit-Hinduismus“ sei in der indischen Kolonialzeit „unter 

Verdacht“ geraten, Mantren beispielsweise als „sinnlose Wiederholungen“ ausgelegt worden und ein 

„alternatives ästheticolinguistisches Verständnis von Tönen, Lauten und Tonsilben“ schwierig geworden (Koch 

2013). 
336

 Passend hierzu formuliert auch Frembgen (2013), dass Musik im Allgemeinen in Indien und Pakistan 

‚anders‘ aufgenommen würde als ‚im Westen‘, nämlich ‚mit dem ganzen Körper‘. 



 

223 

 

Für manche bildet Musik in der Folge den Auslöser dafür, dass sie sich dem Hinduismus und 

dem MAM überhaupt zugewandt haben: „Was mich zur indischen Philosophie gebracht hat, 

war die Musik.“ (männlicher devotee aus der Schweiz, GN 11/12). Ein positives 

Musikerlebnis kann Interesse wecken und zu weiterer tieferer Auseinandersetzung mit den 

ideologischen Inhalten einer Tradition oder Lehre führen.  

3.2.5.2 Klangpraktiken 

Die in Amritapuri ausgeführten Klangpraktiken umfassen vor allem die tägliche Praxis der 

Mantrawiederholung, das Archana und das Singen von Bhajans, Hymnen und Gebeten. Die 

Techniken sind zu unterteilen in Individual- und Gemeinschaftspraktiken, wobei sie häufig 

auch in beiden Formen auftreten. Sie unterscheiden sich zudem vor allem in der Art und 

Weise des Gebrauchs der menschlichen Stimme. Die Techniken des Rezitierens und Singens 

sind nicht immer klar voneinander zu trennen, es gibt auch Mischformen, welche von 

englisch-, aber auch deutschsprachigen devotees mit dem Begriff ‚Chanten‘
337

 umschrieben 

werden. 

Die Klangpraktiken beziehen mehr als die menschliche Stimme und Ohren mit ein. Der ganze 

Körper ist involviert. Rezitieren wie auch Singen können als ganzkörperliche Vorgänge 

bezeichnet werden. Laut Apfelauer sind an der zentralen Steuerung der menschlichen 

Generierung des Gesanges und der Sprache sowie der Auswertung der akustischen Signale 

beteiligt: das zentrale Nervensystem, das periphere Nervensystem, das Hormonsystem, das 

Immunsystem und das der Genomik (Apfelauer 2011: 243). Viele devotees beziehen ihre 

Körper zudem durch rhythmisches Bewegen, Handgesten oder Gehen während der Praxis mit 

ein. Bewegung bringt dabei eine weitere qualitative Veränderung des Singerlebnisses mit sich. 

3.2.5.2.1 Mantra- und Namajapa 

Mantren
338

 sind Teil der meisten Hindu-Praktiken und -Rituale und stehen im Zentrum 

religiöser Erfahrung in Indien. Sie existieren seit vedischer Zeit und haben nichts an 

Bedeutung verloren (Timalsina 2009: 402). Sie stehen im Speziellen in Verbindung mit der 

Lehre und Praxis des Tantra (Smith 2009). Die persönliche Mantra-Praxis, die „innere und 

äußerliche Rezitation eines Mantras“ (Swami Paramatmananda 2005: 250), wird als Mantra-

                                                 
337

 Chanten wird (unter anderem) in Deutschland seit einiger Zeit auch das gemeinsame Singen relativ einfacher 

Lieder in offenen Singgruppen genannt, was sich zunehmender Beliebtheit erfreut, vgl. zum Beispiel Bossinger 

2013. 
338

 Das Konzept des Mantra kann nicht auf eine einzige Definition reduziert werden. In unterschiedlichen 

Traditionen und Lehren finden sich unterschiedliche Definitionen und werden unterschiedliche Aspekte betont. 

Vgl. hierzu Timalsina 2009: 402ff. 



 

224 

 

Japa bezeichnet. Handelt es sich bei dem Mantra um einen Namen Gottes, wird auch von 

Namajapa gesprochen. 

Mantren können aus einzelnen (heiligen) Silben oder Silben- und Wortketten bestehen. Vor 

allem einsilbige Mantren, sogenannte bijamantras, werden als machtvoll angesehen. Wie der 

Same den ganzen Baum potenziell enthält, wird vom bijamantra angenommen, dass es die 

gesamte Fülle und Realisierung der Lehren einer Tradition darstelle (Smith 2009: 176). Laut 

Michaels gilt die Silbe als „Substanz des Ganzen“, die „über geheime Kausalketten unter 

anderem mit dem Opfer, dem Veda und der Unsterblichkeit identifiziert wird“ (Michaels 2012: 

252f.). In dieser Annahme wird die Bedeutung von Klang noch einmal besonders deutlich. 

Lehre und Glaube manifestieren sich direkt im Klang, der Klang ist nicht nur symbolische 

Repräsentation, sondern ‚die Wahrheit‘ oder das ‚Sein‘ selbst. In ähnlicher Weise wird 

verbreitet angenommen, dass Mantren, die eine Gottheit adressieren, diese nicht nur 

repräsentieren, sondern die Gottheit selbst sind. 

Mantren werden zudem spezielle Kräfte und Wirksamkeiten zugesprochen. Es wird 

angenommen, dass die Rezitation von Mantren dazu beiträgt, spezielle Effekte hervorzurufen, 

im Außen wie im Inneren des Praktizierenden. So werden manche Mantren eingesetzt, um 

Geldsegen oder Heilung von Krankheit zu bewirken. Innerlich soll die Mantrapraxis das 

Bewusstsein und Denken der Rezitierenden verändern. Ein IAM-Lehrer bemerkt hierzu: 

„Through mantra spiritual vibrations get into us.” (FN 09/12). Der Klang von Mantren dringe 

in die Körper und in jede Zelle ein. 

Die ‚heiligen Klänge‘ und Mantren wurden nach gängiger Vorstellung von den rishis 

‚gesehen‘. Laut Amma bedeutet dies, dass sie „im Inneren aufgetaucht“ oder 

„erfahren“ wurden, denn „Mantren können nur innerlich erfahren werden. Die vedischen 

Klänge und Mantren existierten bereits im Universum, in der Atmosphäre.“ (Swami 

Amritaswarupananda 2007b: 123). Sie seien elektromagnetischen Wellen vergleichbar, für 

deren Empfang ein Empfangsgerät „richtig“ einzustellen ist: 

Genauso werden sich auch die göttlichen Klänge denjenigen offenbaren, deren Geist klar und rein ist. Die 

äußerlichen Augen können sie nicht sehen. Nur wenn wir ein drittes Auge oder ein inneres Auge 

entwickeln, werden wir diese Klänge wahrnehmen können. (…) Mantren sind die reinste Form von 

universeller Schwingung oder Shakti [göttlicher Energie] (…) Mantren sind die Kraft des Universums in 

Samenform. Deshalb werden sie als Bijaksharas [Samen-Buchstaben] bezeichnet. (ebd. 124)  

Auch Swamini Krishnamrita bezeichnet Mantren als „pranic force“ (ISW), also als ‚pranische 

Energie‘ oder Lebenskraft.  

Mantren werden neben der Anwendung in Ritualen wie Pujas oder zu magischen Zwecken 

von Gläubigen als eine Art Gebet gesprochen, gesungen oder gedacht. Daneben stellt die 



 

225 

 

monotone Rezitation von Mantren, häufig von einem ausgewählten persönlichen Mantra, eine 

tägliche Praxis dar. Traditionell erhalten spirituell Suchende dieses persönliche Mantra für 

ihre tägliche Praxis von einem Guru. Die Ansicht ist verbreitet, dass nur durch die Weitergabe 

durch einen Guru der größtmögliche Nutzen eines Mantras erreicht würde: „A mantra will 

have a special power if it is received from a Satguru, rather than choosing it oneself.” 

(https://www.amritapuri.org/6719/mantra-japa.aum, zuletzt geprüft am 27.9.18; ebenso zum 

Beispiel Chandra 1998: 217f.). Die Mantravergabe oder auch -weihe kann als eine Art 

Initiation (diksa) betrachtet werden (Timalsina 2009: 403): „Der Erhalt des Mantras ist wie 

eine Initiation. Durch das Mantra wirst Du mit Amma verbunden, es stellt eine Hotline zu ihr 

her“ (deutscher devotee, GN 05/10). Zudem gilt die Weitergabe durch einen Guru als 

Absicherung vor möglichen negativen Effekten durch das Mantra:  

When a Satguru gives a mantra, it is always safe for us. (…) Taking mantra from the Guru-mukha 

(uttered from Guru’s mouth) (…), is like getting a package that is properly wrapped, and even if it falls 

down, it will not break. Getting such a mantra from some other source is like having a very fragile object 

which, when it falls down, will crack into pieces because it doesn’t have any protection around it. That is 

why a bijaakshara mantra should always be taken from a Satguru, if one wants it to have the proper effect. 

(http://www.amritapuri.org/63050/15-mantra.aum, zuletzt geprüft am 27.9.18) 

Die Weitergabe durch den oder die Guru würde zudem eine Transformation in den 

Schüler_innen bewirken, denn: „He or she is infusing his/her energy into us, and that can 

create a change from within us.” (ebd.). 

Die Mantravergabe erfolgt bei Amma auf den Darshanprogrammen. Jede und jeder, die oder 

der dies möchte, kann Amma während des Darshans um ein Mantra bitten. Amma vergibt 

Mantren ohne vorherige Prüfung oder Aufgabe.
339

 Allerdings betont sie die Bedeutsamkeit 

jener Maßnahme folgendermaßen: „Kinder, wenn Amma euch ein Mantra gibt, sät sie einen 

spirituellen Samen in euch. Sie überträgt einen Teil ihrer selbst in euer Herz. Aber ihr müsst 

daran arbeiten. Ihr müsst diesen Samen mit Meditation, Gebet und regelmäßiger Rezitation 

eures Mantras ununterbrochen nähren. Ihr müsst dem ganz verpflichtet sein.“ (Mata 

Amritanandamayi/Swami Amritaswarupananda 2006: 72). Über die Konsequenz einer 

Nichtbefolgung jener ‚Verpflichtung‘ begegnen unterschiedliche Meinungen. Manche gehen 

von einer schädlichen Wirkung aus, manche von keiner Konsequenz. Bhavamrita formuliert 

folgendermaßen aus: „If we take a mantra from the Guru, everything we give to the Guru. 

Every prarabdha goes to Guru, also prarabdha from mistakes. If we do not chant the mantra, 

                                                 
339

 Darin unterscheidet sich Amma von vielen anderen Gurus und Traditionen, in welchen die Spirituellen 

Aspiranten oftmals gewisse Aufgaben erfüllen oder eine gewisse Reife erlangen müssen, ehe sie in ein Mantra 

eingewiesen werden. Zudem können die devotees selbst den Inhalt des Mantras wählen. Es wird gefragt, 

welchen Aspekt des Göttlichen man am meisten verehrt beziehungsweise zu welchem Aspekt man den besten 

Zugang hat, zum Beispiel Amma, Jesus, Buddha, Shiva, Lakshmi oder auch brahman, das Formlose.  

http://www.amritapuri.org/63050/15-mantra.aum


 

226 

 

prarabdha will increase. We should reflect properly before we take a mantra from a guru.” 

(GN 10/12).
340

 

Auch bezüglich der Rezitationsweise finden sich zahlreiche Hinweise und Anweisungen (zum 

Beispiel unter http://www.amritapuri.org/6719/mantra-japa.aum, zuletzt geprüft am 18.1.18). 

Slokas, Hymnen oder Gebete können laut gechantet werden. Mantren mit bijaksharas jedoch 

sollten leise oder unhörbar für andere rezitiert werden. Ganz zu Beginn kann das Mantra, 

wenn nötig, der besseren Konzentration willen laut rezitiert werden, sodann aber gilt: 

„Rezitiert das Mantra am Anfang still, wobei ihr die Lippen bewegt. Rezitiert es danach im 

Geiste. Dann rezitiert das Mantra zusammen mit dem Ein- und Ausatmen, bis es von alleine 

und ständig fließt.“ (Mata Amritanandamayi/Swami Amritaswarupananda 2006: 74).
341

 Die 

Mantrapraxis soll also an die Atempraxis, einen meist unbewusst und permanent ablaufenden 

Körpervorgang, gekoppelt werden und gleichsam verinnerlicht und automatisiert werden. Die 

Praxis würde dann wie von selbst auch ausgeführt, wenn nicht darauf geachtet wird, „even in 

sleep.” (http://www.amritapuri.org/6719/mantra-japa.aum, zuletzt geprüft am 18.1.18). In der 

Empfehlung zu Mantra-Japa nimmt also der sinnlich-somatische Einbezug und die ästhetische 

Stimulierung ab, die Rezitation soll letztlich still und mental, nur im Geiste und nicht 

sinnlich-körperlich wahrnehmbar, erfolgen, gleichzeitig aber an einen verinnerlichten 

‚natürlichen‘ Körperprozess gebunden und inkorporiert werden. 

Bezüglich der Geschwindigkeit, mit der das Mantra rezitiert werden soll, beschreibt 

Brahmachari Shraddhamrita Chaitanya folgendes Gleichnis: Wir könnten eine Straße nicht 

überqueren, wenn sie stark befahren ist und Autos sehr schnell hin- und herfahren. Wenn 

Autos langsam führen, dann könnten wir schnell hinüberrennen. Mit unseren Gedanken sei es 

ähnlich. Wenn wir das Mantra schnell rezitierten, dann könnten Gedanken nicht so leicht 

‚dazwischenkommen‘. Erst wenn sich der Geist beruhigt habe und wir meditativer gestimmt 

wären, sollten wir das Mantra langsamer rezitieren. Letztlich könnten wir auf die Stille 

zwischen den einzelnen Wiederholungen lauschen und allmählich die Rezitation in stille 

Meditation übergehen lassen (GN 12/13). 

Neben der mündlichen beziehungsweise mentalen Rezitation kann das Mantra auch 

niedergeschrieben werden. Des Weiteren wird empfohlen, das Mantra täglich zu einer 

                                                 
340

 Hierzu gibt es allerdings unterschiedliche Ansichten. Sophia führt aus, dass der oder die Guru durch die 

Mantrainitiation Verantwortung dafür übernehme, dass die Schüler_innen das spirituelle Ziel erreichen und 

deren prarabdha karma auf sich nehme. Das Ausbleiben oder falsche Ausführen der Praxis führe daher nicht zu 

negativen Konsequenzen.  
341

 Auch laut Chandra (1998: 217f.) soll ein Mantra zunächst hörbar, dann still und letztlich mental wiederholt 

werden. Laut Swami Shivananda wäre es sogar (in spiritueller Hinsicht) effektiver, ein Mantra still zu 

wiederholen (aus einem Satsang im Shivananda-Zentrum München, FN 12/15). 



 

227 

 

festgesetzten Stunde im Sitzen zu wiederholen, als eine Form der Meditationspraxis. Gängig 

ist dabei, das Mantra 108mal zu rezitieren. Als Hilfsmittel zum Abzählen der Mantren dient 

oft eine Mala, eine Gebetskette aus 108, 54, 27 oder 18 Perlen oder Steinen. Immer weist sie 

eine Hauptkugel, die ‚Guru-Perle‘, auf, die etwas größer oder auffälliger ist als alle anderen 

Perlen und der Zählorientierung dient.
342

 Die Mala wird hauptsächlich mit Ringfinger und 

Daumen bedient und der kleine Finger weggespreizt, was beim Halten und Abzählen der 

Kette eine eigentümliche Handhaltung ergibt, die etwas Übung verlangt. 

Die verwendeten Perlen oder Steine besitzen ihre eigene Bedeutung und stehen in direktem 

Zusammenhang zu Gottheiten. So repräsentieren beispielsweise Rudraksha-Samen Shiva, 

Perlen aus Tulasi-Holz Vishnu und Bergkristall-Kugeln die Göttliche Mutter. Die 

Verwendung der Mala dient dazu, die Konzentration zu erhöhen. Der Geist soll durch den 

Tastsinn mehr an die Tätigkeit des Rezitierens gebunden werden. Erfahrungsgemäß sei der 

mentale Fokus umso stärker, je mehr der Geist mit der Verarbeitung von Sinneseindrücken 

beschäftigt sei (ISA2). 

Neben der traditionellen Gebetskette werden Armbänder oder Mantra-Ringe verwendet. 

Letzteres sind Ringe aus Silber mit spürbaren Erhöhungen im Material, welche zum Zählen 

verwendet werden können. Daneben gibt es in Amritapuri andere innovative Methoden des 

Mantrazählens: Der Clicker ist ein mechanischer Zähler. Bei jeder Rezitation kann man auf 

den Knopf drücken und der Clicker zählt mit. Allerdings hat jener Zähler bereits zu großen 

Konflikten geführt, da er bei jedem Drücken einen Klick-Laut von sich gibt und das Geräusch 

viele stört. Als Alternative dient seit einigen Jahren ein elektronischer Japa-Counter, der im 

Ashram für 50 Rupien erworben werden kann.
343

 Es handelt sich um eine Art Ring aus Plastik, 

welcher aussieht wie eine digitale Uhr, mit einer Digitalanzeige und einem silbernen 

Druckknopf. Eine devotee beschreibt den praktischen Nutzen dieser Japa-Hilfe vor allem auch 

durch dessen Unauffälligkeit: „You can hide it, it is like a watch“ (englische devotee, GN 

12/13). Es ist der devotee wichtig, dass sie mit dem neuen Mantra-Zähler ihre Praxis vor der 

Öffentlichkeit verbergen, diese unbemerkt im Stillen ausführen kann und sich nicht mit einer 

Mala ‚outet’. Denn durch viele Hilfsmittel gewinnt die spirituelle Praxis des Mantra-Japa eine 

von anderen wahrnehmbare Form. Man sieht (und hört zum Teil) die Malas, Drücker oder 

Counter, ebenso wie die Bewegungen der devotees. 

                                                 
342

 Diese Perle soll nie mit dem kleinen Finger berührt werden. Passiert dies, muss eine ‚Extra-Runde‘ auf der 

Mala absolviert werden und das Mantra weitere Male wiederholt werden. 
343

 Sowohl Clicker als auch Japa-Counter sind keine Erfindungen des Ashrams und dienen ursprünglich anderen 

Zwecken. Sie wurden von findigen devotees ‚entdeckt‘ und ‚importiert‘. 



 

228 

 

Auch wenn die konzentrierte Form der stillen Rezitation die empfohlene Variante darstellt, 

integrieren viele devotees Mantra-Japa in ihr Alltagsleben, indem sie es an andere 

Alltagspraktiken koppeln. Manche rezitieren auch während ihres Seva, wie es von Amma 

empfohlen wird. Diese Praxis begegnet einem beispielsweise im Kompost, wenn vormittags 

der Biomüll mit bloßen Händen von bis zu sechs Mitarbeitern mit anderen Zutaten vermengt 

wird und dazu aus vollem Halse gechantet wird. Ein deutscher devotee erzählt, dass er sein 

Mantra seit zwanzig Jahren habe und es nie langweilig geworden sei, er es mittlerweile 

automatisch bei jeder Gelegenheit wiederhole, so zum Beispiel beim Spazierengehen mit dem 

Hund (GN 12/13). Sogar während des Zeitungslesens können devotees dabei beobachtet 

werden, wie sie gleichzeitig ihre Mala ‚abarbeiten‘ und die Lippen bewegen. 

Durch die ständige Wiederholung und gleichzeitige Imagination der Gottheit soll erreicht 

werden, dass ständig an das Göttliche gedacht wird. Darüber hinaus wird vermutet, dass die 

Rezitierenden durch die Praxis „selbst allmählich die Charakterzüge dieser Gottheit 

annehmen.“ (Mata Amritanandamayi/Swami Amritaswarupananda 2006: 77). Außerdem soll 

der Geist „auf einen Punkt konzentriert werden“ (Sara, GN 11/16). Amma erwähnt in diesem 

Zusammenhang oft eine anschauliche Metapher: Wenn Sonnenstrahlen durch eine Lupe 

gebündelt und auf einen Punkt gerichtet würden, könne dadurch ein Feuer entfacht werden. 

Gleichermaßen führten Gedanken, die auf einen Gegenstand fokussiert werden, zu einem 

stillen und gleichzeitig starken Geist. Nur der Gedanke an das Mantra bliebe und alle anderen 

Alltagsgedanken fielen weg (ebd.). Durch Betonung dieser beiden Nutzen der Praxis, die in 

ihrer Effektivität von Amma sehr hoch bewertet wird,
344

 wird die kognitive Ebene 

hervorgehoben.
345

 Aber auch der Körper- und Sinnenbezug der Praxis wurde bereits an 

mancher Stelle deutlich. Sehr eindrücklich weist ein IAM-Lehrer bei seiner Einführung in 

Mantraverwendung darauf hin, dass das Mantra nicht nur gesprochen und gehört werden 

sollte: „Just feel the meaning, the beauty, see it, hear it, touch it.“ (FN 09/12). Bereits in 

vedischen Texten findet sich eine Untermauerung des Körperbezugs der Praxis: Es wird ein 

expliziter Zusammenhang zwischen Körpern beziehungsweise gewissen Körperteilen und 

                                                 
344

 Amma sagt in einem Satsang hierzu: „Both sitting 10 hours with eyes closed and chanting the divine names 

with concentration for one hour are equal.” (FN 01/14). 
345

 Es wird weniger, wie in manch anderen Traditionen, von einer Identifizierung von Klang und Gott oder 

brahman gesprochen (vgl. Nada-Yoga oder Shabda-Brahman, Stutley/Stutley 1977: 256; Johnson 2010: 274); im 

Falle einer Identifizierung wird mit der Praxis eine unmittelbare Gotteserfahrung in Verbindung gebracht. 



 

229 

 

Silben hergestellt, wenn genau beschrieben wird, von welchen Körperteilen gewisse Silben 

ausgehen sollen und durch welche Art der Anstrengung sie hervorgebracht werden sollen.
346

 

Eine weitere wichtige Regel bezüglich der Mantrapraxis stellt die Geheimhaltung dar. Das 

persönliche Mantra soll unter allen Umständen geheim gehalten werden.
347

 Begründet wird 

die Geheimniswahrung durch ‚Tradition‘. Das Teilen des Wissens um das persönliche Mantra 

würde zudem dessen Kraft schmälern. Nur ein geheimes Mantra wirkt beziehungsweise hat 

spezielle Kräfte. Ein IAM-Lehrer formuliert: „The mantra is a secret pact between an 

individual and divinity.” (FN 09/12). In der Mantraeinweisung wird betont, dass Amma das 

Mantra dem oder der devotee „persönlich vergibt“ und es den „persönlichen Bund“ (FN 10/11) 

mit dem Göttlichen widerspiegele. Das Geheimnis steigert insgesamt die Bedeutung und 

Wertigkeit der Beziehung wie auch der Praxis und stärkt auch deren ‚religiöse 

Dimension‘ (vgl. Assmann/Assmann 1997: 8). 

Bezüglich der Rolle der semantischen Bedeutung der Mantren und des Verhältnisses von 

Inhalt und Form formuliert Amma eine klare Position: „Einige Leute wollen die Bedeutung 

des Mantras wissen. Aber wenn ihr mit dem Flugzeug fliegt, (…) müsst ihr (…) Einzelheiten 

nicht wissen. Das einzige Wichtige ist, dass ihr euren Zielort erreicht. Indem ihr euer Mantra 

wiederholt, werdet ihr das Ziel erreichen.“ (Mata Amritanandamayi/Swami 

Amritaswarupananda 2006: 76). Das Wissen um die Bedeutung und den Inhalt der Mantren 

stellt also keine Voraussetzung für deren Effizienz dar und wird nicht hoch bewertet. 

Besonders die Keimsilben wie SVAHA, HRIM, AIM sind nicht übersetzbar in „normale Sprache“, 

sie besitzen aber „rituelle beziehungsweise mystische Funktion“ (Michaels 2012: 253). 

Gerade diesen Mantren ohne semantischen Inhalt wird eine größere spirituelle Kraft 

zugeschrieben (Swami Bhaskarananda 1998: 149). Die zum Teil sehr alten Texte haben im 

Feld den Ruf, direkt auf das Unterbewusstsein zu wirken und den Geist zu prägen und zu 

schleifen. Daher solle auch jeder sein persönliches Mantra regelmäßig rezitieren, optimaler 

Weise den ganzen Tag bei jeder Tätigkeit, im Geiste oder auch laut oder singend. 

Die ‚Wahrung der Form‘, eine korrekte Pronunziation, Akzentuierung und Tonhöhe gelten als 

wichtiger als die Kenntnis der semantischen Bedeutung. Mantren könnten ihre Resultate nur 

erzielen, wenn die Silben und Töne korrekt und ‚rein’ ausgesprochen würden. Auch wenn 

jemand die Bedeutung eines Mantras nicht wisse, garantiere die korrekte Intonation die 

                                                 
346

 Derartige Anweisungen finden sich in der Siksha Saastra, der ‚vedischen Lautlehre‘ (Pujyasri 

Chandrasekharendra Saraswati 2011: 115ff). 
347

 Informationen und Zitate in diesem Abschnitt stammen überwiegend aus meinen Feldnotizen zur Mantra-

Vergabe und -Einweisung im Oktober 2011. 



 

230 

 

erwarteten Resultate (Pujyasri Chandrasekharendra Saraswati 2011: 119).
348

 Amma schwächt 

diese Ansicht etwas ab, indem sie vor allem die innere Haltung und Absicht, in welcher 

rezitiert wird, hervorhebt. Wenn ein(e) devotee mit ‚reinem Herzen‘ und voller Hingabe 

chantet, sei eine inkorrekte Aussprache vernachlässigbar. Mantren sollten mit shraddha – 

„loving faith and love” (http://www.amritapuri.org/6719/mantra-japa.aum, zuletzt geprüft am 

18.1.18) – rezitiert werden, ebenso mit Konzentration. Eine derartige emotionale Stimmung 

und mentale Fokussierung bewertet Amma also noch höher als eine korrekte Aussprache der 

Mantren. Damit erleichtert sie die Praxis gewissermaßen und macht sie auch für Laien, die 

nicht des Sanskrit mächtig sind und denen das Wissen um eine korrekte Aussprache und die 

Übung darin fehlen, umsetzbar.  

Eines der bekanntesten und kürzesten Mantren ist die Silbe OM,
349

 welche als heiliger Urklang, 

aus dem die Schöpfung entsprang, und als Mittel zu spiritueller Befreiung angesehen wird. 

Laut einem IAM-Lehrer des Ashrams repräsentiert die Silbe die gesamte Kreation, die 

letztlich nur eine Manifestation des Klanges OM sei: „ OM has the complete range of vibration, 

of sounds. It is a fully perfect mantra.” (FN 09/12). In der Bhagavad Gita (VIII.13) sagt 

Krishna zu Arjuna: „So rezitiert man ‚OM‘ als den einsilbigen Namen für Brahman und 

meditiert dabei über mich. Wer so den Körper verlässt und stirbt, de rgeht den höchsten 

Weg.“ (Griffiths/von Brück 1993: 198). An anderer Stelle (BG X.25) bekundet Krishna, er 

selbst sei identisch mit der Silbe OM. Und im ersten Vers der Mandukya-Upanishad ist zu 

lesen: „Der Buchstabe Om ist dies alles. Die Erläuterung für diese Aussage lautet: Alles 

Vergangene, alles Gegenwärtige und alles Zukünftige ist Om. Und das alles, was sich 

außerhalb dieser drei Zeiteinheiten befindet, ist ebenfalls Om“ (MU 1 vgl. Rump 2005). Das 

individuelle wie gemeinsame Chanten der Silbe OM, welches auch Omkara genannt wird, 

erfolgt im Ashram mehrmals täglich. Es wird zu Beginn und Ende jeder spirituellen Praktik 

dreimal in Folge gechantet.  

Das im MAM am häufigsten rezitierte mehrsilbige Mantra ist OM LOKAH SAMASTAH SUKHINO 

BHAVANTU, als dessen Übersetzung angegeben wird: „Mögen alle Wesen in allen Welten 

glücklich sein und Frieden finden.“
 350

 Es wird am Ende jeder gemeinsamen Praxis, wie nach 

dem Archana, Bhajans oder Meditationen, dreimal oder neun Mal gechantet. Zu besonderen 

                                                 
348

 Diesem Themengebiet wird auch in den Veden viel Raum gegeben, vor allem in der bereits erwähnten Siksha 

Saastra, wo zum Beispiel detailliert beschrieben wird, wie hoch oder tief die Tonhöhe sein soll und wie lange der 

Ton andauern soll (Pujyasri Chandrasekharendra Saraswati 2011: 119). 
349

 Zu Bedeutung und Geschichte des OM siehe Wilke/Moebus 2011: 435ff. 
350

 Diese wie die folgenden Übersetzungen entstammen dem ungebundenen Bhajan-Buch der Münchner 

Satsang-Gruppe, siehe Literaturverzeichnis. 



 

231 

 

Anlässen, zum Beispiel in weltpolitisch kritischen Situationen, nach Unglücken oder 

Naturkatastrophen, aber auch zum Jahreswechsel, wird mit seiner Hilfe mehrere Minuten für 

den Weltfrieden gebetet.
351

 Abgeschlossen wird jener Rezitationsgesang mit OM SHANTI 

SHANTI SHANTI („OM Frieden Frieden Frieden“) und OM SRI GURUBHYO NAMAHA HARI OM 

(„Ich verneige mich vor allen glückbringenden Gurus“). 

Daneben werden spezielle Gottheiten anrufende oder repräsentierende Mantren rezitiert. Die 

gängige Begrüßungsformel im Ashram und unter devotees lautet OM NAMAH SHIVAYAH,
352

 ein 

Shiva-Mantra. Auch zu Pujas oder speziellen Zwecken werden entsprechende Mantren 

gesprochen, wie OM NAMO NARAYANAYA, ein an Vishnu adressiertes Friedensmantra oder OM 

PARASHAKTYAI NAMAHA zur Verehrung der Göttlichen Mutter. Die Wiederholung eines 

solchen Namensmantras wird Namajapa genannt und dient der Verehrungs- und 

Meditationspraxis, vor allem im vishnuitischen Devotionalismus, in welchem der 

Namensrezitation enorme Bedeutung beigemessen wird. Daneben ist die Überzeugung 

verbreitet, dass die Kraft des Mantras Gottheiten ‚herabholt‘ und sie dazu veranlasst, in 

Abbildungen einzutreten, so dass diese zum Leben erwachen (Chandra 1998: 217f.).
353

 

Für Indien sind zudem lange Namenstexte typisch. Götter werden mit 100, 108, 300, 1000 

oder 1008 Namen angerufen.
354

 Die Namensvielfalt hängt dabei mit der Gottesvorstellung 

zusammen, nach der eine Gottheit viele Namen haben kann oder gar keinen, so wie eine 

Gottheit viele Formen und Eigenschaften haben kann (saguna) oder keine (nirguna). Es 

existiert die Idee, dass ein einziger Name nicht ausreiche, um Gott zu erfassen. Mit der 

Rezitation von Namenstexten geht, so die Annahme, die Vielfalt auf den Rezitierenden über. 

Dies gründet auf dem Glauben an die Wirkung von Sprache. Allein einen Gottesnamen 

auszusprechen, heißt in vielen Fällen, sich mit dem Ganzen, also der Gottheit, zu 

identifizieren (Michaels 2012: 253). Auch bezüglich der Namenstexte gilt, dass der liturgisch 

und rituell richtige Gebrauch, die richtige Betonung und Aussprache sowie die richtige 

Anzahl der Namen äußerst bedeutungsvoll sind (ebd.). Bei den Invokationen oder 

Namensgebeten wird besonders deutlich, dass die semantische Bedeutung im Hintergrund 

bleibt und eine mystische, rituelle oder auch ästhetische Identifikation und Funktion vorrangig 

                                                 
351

 Ebenfalls am Ende von Praktiken wird regelmäßig auch das Mantra ASATO MA SAT GAMAYA gechantet, 

welches der Brihadaranyaka-Upanishad (1.3.28), die als eine der zehn wichtigsten Upanishaden gilt, entstammt. 

Zwei weitere wiederkehrend rezitierte Mantren stellen dar: OM SARVESHAM SVASTIR BHAVATU sowie OM 

PURNAMADA PURNAMIDAM. 
352

 NA-MAHA bedeutet so viel wie „nicht meines“ und drückt Devotion und Darbringung dem Göttlichen 

gegenüber aus. OM NAMAH SHIVAYAH wird auch oft übersetzt mit „Ich grüße das Göttliche in Dir”. 
353

 Hierzu auch Michaels: „Die hinduistischen Götter sind nicht immer an festen Plätzen präsent, sie müssen 

invoziert werden, wofür Gebete und Namensanrufungen die geschätzten Mittel sind“ (Michaels 2012: 253). 
354

 Auch in anderen Religionen begegnen lange Namenstexte, wie die 100 Namen Allahs oder Marienlitaneien. 



 

232 

 

sind (ebd.). Amma empfiehlt besonders die Rezitation der 1000 Namen der Göttlichen Mutter 

(Sri Lalitha Sahasranama), auf die im folgenden Abschnitt eingegangen wird. 

3.2.5.2.2 Archana 

Der Tag in Amritapuri beginnt für viele in den frühen Morgenstunden mit dem Archana, einer 

Art Gottesdienst, welcher hauptsächlich das Rezitieren oder Chanten der 300 Namen Ammas 

und der 1000 Namen der Göttlichen Mutter umfasst. Um fünf Uhr morgens finden sich hierzu 

die Frauen im Tempel, die Männer in der großen Halle ein. An Darshantagen findet eine 

gemeinsame Rezitation zusätzlich um zehn Uhr in der großen Halle statt. Zu diesen 

Gelegenheiten wird gemeinsam gechantet, wobei ein(e) Brahmachari(ni) oder Swami(ni) 

vorsingt und die Menge nachsingt.
355

 Begonnen wird mit dem dhyanam, Meditationsversen, 

die die Gunst der Guru, also Ammas, anrufen. Sodann werden Ammas Namen gechantet. 

Direkt im Anschluss erfolgt das Chanten der Sri Lalitha Sahasranama, der tausend Namen 

der Göttlichen Mutter, welche ebenfalls mit einem dhyanam eingeleitet werden. Abschließend 

wird ein Stotram gesungen und sodann das Arati (ohne Gesang) vollzogen. 

Das Singen oder Rezitieren der Namen Ammas und der 1000 Namen der Göttlichen Mutter 

gilt im Ashram als äußerst wichtige spirituelle Übung. Die Namen werden dabei, wie bereits 

bezüglich des Klanges angedeutet, nicht nur als Bezeichnungen für die Götter oder 

Umschreibungen betrachtet, sondern als die Götter selbst. Der Gesang ist relativ monoton, 

immer wieder verändern Vorsänger_innen jedoch Tonhöhe und/oder das Tempo, ‚damit die 

Menge nicht einschläft‘ (indische Brahmacharini, GN 11/12). Dabei überschneiden sich die 

Einsätze der Vor- und Nachsänger meist und das Tempo, in welchem rezitiert wird, ist vor 

allem frühmorgens schnell. Dadurch und aufgrund der Länge und Komplexität vieler Namen 

erfordert es Übung, um die einzelnen Namen zu hören und noch mehr Übung, um sie selbst 

zu rezitieren. Ein österreichischer Langzeitbesucher beschreibt den Prozess seines Lernens: 

„Am Anfang hab‘ ich nix verstanden und nur einen Brei gehört, aber dann hab ich realisiert, 

dass das alles aus einzelnen Silben ist. Ab dann war‘s machbar für mich; (…) die betonten 

langen Vokale geben den Rhythmus vor.“ (GN 03/14). Das Erlernen der Namen und der 

                                                 
355

 Dies ist nicht in jeder Tradition so: Shree Maa of Kamakkhya beispielsweise weist ihre Schüler_innen an, 

zwar zusammen, aber nicht gemeinsam zu singen. Es wird nie unison gechantet. Die Schüler_innen sitzen in 

einem Raum gegenüber von einem Altar, der etwas erhöht ist und auf dem mehrere Götterstatuen stehen. Es 

ergibt sich eine Gruppe von Individuen, von denen jede(r) einen anderen Text rezitiert, was eine melodische 

Mischung ergibt und ein undifferenziertes Gemenge, aus welchem sich keine Stimme besonders hervorhebt: „no 

voice becomes the central melody around which others must attune or harmonize or pitch themselves 

against.“ (Biernacki 2004: 188). Dies würde den Stil von Shree Maa exemplifizieren und ihre Art des 

Erschaffens einer „dezentralisierten“ Gemeinschaft, die nicht durch Autoritäten, zentralisierte Macht und 

Hierarchien funktioniere und in der jede und jeder eine „eigene Stimme“ entfalten könne (ebd.). 



 

233 

 

richtigen Aussprache erfolgt überwiegend durch Selbststudium unter Zuhilfenahme von 

Büchern und CDs, ab und an findet eine Weitergabe der richtigen Rezitationstechniken über 

persönliche Vermittlung unter devotees statt. Das Erlernen erfolgt vor allem über das Hören 

und Nachsprechen der Rezitation. Mit der Zeit rezitieren viele ashramites die Namen auch 

auswendig. 

Neben dem Chanten in der Gruppe wird das Archana auch häufig individuell ausgeführt. Den 

ganzen Tag über sind devotees zu beobachten, zu den unterschiedlichsten Zeiten und an 

verschiedensten Orten (Strand, Tempel, Balkone und Terrassen, Zimmer, Garten etc.) und, 

sofern die Namen auswendig und die Rezitationstechnik ausreichend beherrscht werden, oft 

auch während anderer Tätigkeiten.
356

 

Im Gegensatz zu den 1000 Namen der Göttlichen Mutter, welche auf alte Sanskrittexte 

zurückgehen,
 357

 entstammen die 300 Namen Ammas der Feder eines verstorbenen devotees 

und Sanskritprofessors, der bei den ashramites noch immer in ehrwürdiger Erinnerung bleibt. 

Die Namen künden von Ammas Glanz und Größe, ihrem Mitgefühl, ihrer Wohltätigkeit und 

Selbstlosigkeit, sie erzählen von ihrer Geburt, von Wundern und von Kerala. Amma wird in 

Beziehung gesetzt zu Ramakrishna und Sarada Devi,
358

 und sie wird mit der Göttin Kanya 

Kumari sowie mit Devi gleichgesetzt.  

Devi wird als alles transzendierend, form- und eigenschaftslos gedacht. Dennoch wird sie in 

den 1000 Namen „als Wesen mit unzähligen wohltätigen Eigenschaften, reich an 

                                                 
356

 Die Ayurveda-Massagen beispielsweise werden von Brahmacharinis ausgeführt, die währenddessen die 

Namen chanten, was integrativer Teil der Behandlung ist und diese verstärken soll. Für viele ashramites bedeutet 

das auswendige Rezitieren auch eine Erleichterung und Zeitersparnis, da das Archana zum Beispiel während des 

Wäsche Waschens durchgeführt werden kann und so zwei Pflichten des Tages gleichzeitig erledigt werden 

können. Auch wenn dies nicht der offiziell im Ashram empfohlenen Praxis entspricht, ist diese Technik 

verbreitet und geduldet. Erkennbar ist die Praxis dabei an der hörbaren Rezitation, am Bewegen der Lippen oder 

durch den Gebrauch des Archana-Buches, in welchem die Namen enthalten sind. 
357

 Der Namenstext des Lalita Sahasranama entstammt dem 36. Kapitel der Lalitopakhyana, welche wiederum 

in der Brahmanda Purana (eine der 18 Mahapuranas) enthalten ist (vgl. Dev 2000: 29). Das Sahasranama ist 

darin Bestandteil einer lehrhaften Unterweisung für den Rishi Agastya durch Hayagriva, einer Inkarnation 

Vishnus. Diese Unterweisung besteht aus der Entstehungsgeschichte der Hymne, der Sammlung der Mantren, 

die die Hymne bilden, und einer Aufzählung der positiven Resultate, die sich aus der täglichen Rezitation 

ergeben. Hayagriva betont in dieser Unterweisung, wie geheim, mächtig und einzigartig das Lalita Sahasranama 

sei und dass nur Gläubige mit festem Glauben in diese Verse initiiert werden sollten. Entstanden sei die Hymne 

der Legende nach durch eine Anweisung der Göttin Lalita Devi selbst, die die vagdevatas, die Göttinnen der 

Sprache, bat, eine Hymne mit 1000 Namen zu komponieren, die die Größe von Devi offenbarte. Nach 

Fertigstellung der Hymne bekundete Devi: „Meine Kinder, diese Hymne wurde von Vasini und den anderen 

Göttinnen der Sprache zum Wohle der Menschen und auf meinen Wunsch komponiert. Singt diese Hymne, die 

mir gar lieb und teuer ist, jeden Tag, um Meine Gunst zu erlangen. Die sie singen oder rezitieren, sind Mir 

wohlgefällig. Alle ihre Wünsche werde Ich ihnen darum erfüllen.“ (Dev 2000: 30). In dieser Legende findet sich 

also die Begründung für die der Rezitation zugeschriebenen positiven Effekte. 
358

 Ramakrishna Paramahamsa (1836-1886) und seine Ehefrau Sarada Devi (1853-1920) waren bedeutsame 

Bengalische Mystiker und Gurus, die das noch heute bestehende internationale Ramakrishna Movement 

begründeten (siehe http://www.belurmath.org, zuletzt geprüft am 18.1.18).  



 

234 

 

menschlicher Qualität und für alle Verehrer leicht zugänglich“ (Dev 2000: 27) dargestellt. 

Devi wird in poetischen, ästhetisch dichten Bildern von Kopf bis Fuß beschrieben, ihre 

Schönheit und Großartigkeit bekundet. Jene poetischen Bilder sollen den Verehrenden die 

Meditation und Hingabe erleichtern (ebd.). Bereits der erste Name (Sri Mata) stellt sie zudem 

als die Mutter vor, die „voller Liebe ist“ (ebd. 27), ihre devotees liebt und generell die 

Verkörperung von Liebe, ein „Ozean an Mitgefühl und leicht zu erfreuen“ ist (ebd. 29). Diese 

äußerst eindrücklichen Schilderungen von Devi, die Betonung ihrer Schönheit und die damit 

einhergehenden Visualisierungen und Imaginationen zeigen, dass sie nicht etwas Abstrakt-

Absolutes darstellt, sondern etwas Sinnliches und Vorstellbares (dies stellen auch Wilke und 

Moebus fest (2011: 279) und benennen als Beispiel die Visualisierung der Göttin Saraswati 

als schöne Frau). Den Eindruck, den die Namen von Devi vermitteln, umreißt Dev 

folgendermaßen und bringt damit die sinnliche Dichte jener Beschreibungen zum Ausdruck:  

Sie ist immer von angenehmer Art, strahlt wie tausend aufgehende Sonnen, besitzt die samtige Kühle von 

tausend vollen Monden, hält in Ihren Händen einen Stachelstock (den Ärger), ein Seil (die Liebe) und 

Pfeile, die die fünf tanmatras (die fünf feinstofflich-immateriellen Elemente) symbolisieren; Sie sitzt auf 

dem Schoß von Shiva Kameshvara oder auf einem Kissen, das Sadashiva ist und das auf einem Bett liegt, 

dessen Beine von Brahma, Vishnu, Rudra und Ishana gebildet werden. (…) Sie taucht das ganze 

Universum in Ihr rotes Strahlen. Sie ist die Königin des Wohlstands – Lakshmi – für Kameshvaras 

Ehestand. Ihre Augen sind gleich Fischen, die im See der Schönheit Ihres Antlitzes schwimmen. Devis 

Ohrenschmuck sind Sonne und Mond und die beiden Zahnreihen sind die Knospen reinen Wissens. Ihre 

Stimme klingt süßer als Sarasvatis vina. (Dev 2000: 28) 

Neben der Beschreibung ihres Aussehens werden sodann die ‚göttlichen Spiele‘ (lilas) 

verschiedener Inkarnationen von Devi sowie die ihr zugeschriebenen Qualitäten und 

„ruhmreichen Akte“ (ebd.) dargelegt.
359

 Auch ihre Vorlieben für das ‚Gute und 

Schöne‘ werden besungen. Die Blumenliebhaberin Devi möge besonders die Campaka- und 

die Ashoka-Blumen. Sie fördere Dichtung, Tanz, Musik und andere Künste (ebd.).  

Einige durch die Namen vermittelte Aussagen mögen widersprüchlich wirken: Devi sei die 

Befreiung an sich und gewähre die erlösende Seelenbefreiung, verkörpere zugleich aber die 

versklavenden Wünsche und erfülle sie. Sie stärke die menschliche Tugend und stehe doch 

jenseits der Konzepte von Sünde und Tugend. Dev sieht in den Beschreibungen der 

Göttlichen Mutter, die eigentlich transzendentaler Natur ist, „das Physisch-Körperliche mit 

dem Feinstofflich-Ätherischen, das Geformte, Gestalthafte mit dem Form- und Gestaltlosen 

aufs schönste verbunden. Das mag den devotee an die wahre Natur der Devi zurückerinnern, 

auch dann, wenn Ihre so menschlich erscheinenden Aspekte dargestellt werden.“ (ebd. 28). So 

                                                 
359

 Beispielsweise wird durch die Namen Cid agni kunda sambhuta (‚Die auf dem Feueraltar des reinen 

Bewusstseins Geborene‘) und Deva karya samudyata (‚Sie, deren Entschluss es ist, die Wünsche der devas zu 

erfüllen‘) erzählt, dass Devi aus dem Feuer emporgestiegen ist, um den devas (Gottheiten) im Krieg gegen den 

asura (Dämon) Bhandasura zu helfen (vgl. Dev 2000: 27; 46f.). 



 

235 

 

wird Devi in der Sahasranama auch als reines Bewusstsein, reine Intelligenz bezeichnet und 

es wird betont, dass sie ohne Namen und Formen sei.  

Durch die ästhetischen Elemente und Beschreibungen kann an den Lebensalltag 

angeschlossen werden, sie stellen eine Verknüpfung her zwischen spiritueller und alltäglicher 

Lebenswirklichkeit. In einem Facebook-Eintrag schreibt eine ashramite: „Champaka flowers 

are found in Amritapuri’s gardens and alleys. These beautiful and fragrant flowers are 

mentioned in the mantra 13 of the Sri Lalita Sahasranama, as adorning the hair of the Divine 

Mother“.
360

 Eine in Amritapuri alltägliche ästhetische Beobachtung und Erfahrung wird mit 

spirituellem Sinn verbunden und in Beziehung gesetzt zur spirituellen Praxis der Rezitation. 

An das Göttliche wird somit häufig im Alltag erinnert und es wird assoziiert mit etwas 

Schönem und gut Riechendem (der Blüte). Das Erfahren der Pflanze wird mit der Göttlichen 

Mutter in Verbindung gebracht, es wird eine Sinnschicht hinzugefügt, und die 

Alltagserfahrung wird so zum spirituellen Erlebnis und zur göttlichen Begegnung. 

Der Rezitation der Sahasranama wird großer Nutzen für das alltägliche Leben wie auch für 

die spirituelle Entwicklung zugeschrieben. Selbst es zu hören, auch unbewusst, würde 

Vorteile bringen, wesentlich effektiver sei es aber bei eigener Rezitation.
361

 Laut Amma wird 

Devi diejenigen beschützen, die das Lalita Sahasranamam mit Hingabe jeden Tag singen. 

Ihnen wird es niemals an Essen oder grundsätzlich Nötigem mangeln und sie werden auch 

spirituelles Wachstum erfahren.
362

 Die Rezitation bringe „Glück für die Familie und Frieden 

für die Welt.“ (Mata Amritanandamayi Mission Trust 2011: 5). Amma führt weiter aus: „Die 

Folgen vergangener Fehler werden beseitigt und wir erhalten die Stärke, die Wahrheit besser 

zu verstehen und nach ihr zu leben. Wir werden ein langes Leben haben und Wohlstand 

genießen; die Atmosphäre wird gereinigt.“ (ebd.). Jenem Gesang wird also noch über das 

eigene Wohlergehen hinaus Bedeutung beigemessen, er soll dem Wohlergehen der ganzen 

Welt dienlich sein und zählt damit als Dienst an der Welt, so bemerkt auch Sara: „Das Singen 

der 1000 Namen am Morgen, das ist unheimlich machtvoll, nicht nur für einen selber (...) ja, 

wer weiß, wie die Welt aussähe, würden wir nicht jeden Tag singen!“ (Sara, GN 11/11, 

                                                 
360

 Eintrag vom 16.2.15 mit Foto der weiß-gelben Blumen; siehe 

https://www.facebook.com/Amritapuri/photos/champaka-flowers-are-found-in/10152583352136805/, zuletzt 

geprüft am 27.9.18. Der 13. Name lautet: Om campakasoka-pinnaga-saugandhika-lasat-kacayai namah. 

Übersetzung: „Wir verneigen uns vor Ihr, deren Haar mit duftenden Campaka-, Asoka-, Punnaga- und 

Saugandhika-Blüten geschmückt ist“ (Mata Amritanandamayi Mission Trust 2011: 41). 
361

 Ein amerikanischer Langzeitbesucher hat eine ganz genaue Vorstellung zu dieser ‚Theorie‘: Das Archana zu 

hören würde 30% des Nutzens bringen, es selbst zu chanten 100 % (GN 03/14). Dies basiert zwar auf seiner 

individuellen Erfahrung und Überzeugung, diese Ansicht erscheint mir jedoch weit verbreitet, wenn auch selten 

so präzise formuliert. 
362

 Siehe Covertext der CD „Sri Lalitha Sahasranamam“, Mata Amritanandamayi Mission Trust, 2002. 



 

236 

 

Aussage mit einem ‚Augenzwinkern‘, aber durchaus ernst gemeintem Kern). Der Rezitation 

wird also eine direkte Beeinflussung des menschlichen Lebens und Alltags zugeschrieben, es 

erinnert an eine Art Allheilmittel, auch im eigentlichen Sinne als Mittel zur Heilung von 

Krankheit.
363

  

Amma führt bezüglich des Nutzens der Namen und deren Wirkweise weiter aus:  

Mit dem Rezitieren (…) wird die Energie in jedem Nerv unseres Körpers geweckt. Diese Puja vertreibt 

jeglichen schädlichen Einfluss, sei er entstanden durch den Unwillen unserer Vorfahren oder 

Verwünschungen von anderen Menschen. Danach besteht keine Notwendigkeit mehr für euch, meine 

Kinder, mit besonderen Ritualen diese negativen Effekte zu bekämpfen, denn die Kraft, die ihr mit dieser 

konzentrierten Puja erringt, kann kein Priester oder Mantravadin in tausend Jahren seines religiösen 

Dienstes erreichen. Wenn wir mit ganzem Herzen beten, verschwinden alle negativen Einflüsse und 

niemand muss sich mehr vor ihnen fürchten. (Mata Amritanandamayi Mission Trust 2011: 5)
364

 

Der Einfluss der Rezitation auf die Körper und Körperlichkeit der devotees wird hier explizit 

erwähnt. Die Verehrungspraxis zielt nicht nur auf eine transzendente Dimension, sondern 

auch auf die immanente somatische Ebene der Ausübenden selbst. Zudem betont Amma, dass 

die devotees die Rezitation jederzeit autark ausführen können und keine religiösen Experten 

von Nöten sind. Sie schildert diese Praxis als äußerst machtvoll, da sie alle übrigen religiösen 

Praktiken ersetzen würde und die devotees „nichts weiter zu tun“ (ebd.) hätten. Es wird daher 

empfohlen, das Lalita Sahasranama täglich mindestens einmal zu rezitieren, was etwa eine 

Stunde in Anspruch nimmt.  

Auch wenn die Rezitation von jedem und jeder durchgeführt werden kann und keine spezielle 

Initiation von Nöten ist, birgt das Rezitieren dennoch Herausforderungen und Barrieren in 

sich. Denn das Aussprechen der Namen gestaltet sich, vor allem für westerners, schwierig. 

Wilke und Moebus weisen darauf hin, dass vor allem unter den ersten 200 Namen sehr lange 

und komplizierte, schwierig auszusprechende Kombinationen auftauchen. Dies würde eine 

‚natürliche‘, implizite Barriere hinsichtlich des Erlernens und Rezitierens des Textes 

darstellen und die Zugänglichkeit gewissermaßen kontrollieren, was in Übereinstimmung 

stünde zur Anmerkung des Kommentators Bhaskararaya, dass das Rezitieren eine tantrische 

Initiation erfordere. Auch die Warnungen hinsichtlich der negativen Konsequenzen falscher 

Aussprachen der Sanskritworte und unkorrekter Wiedergabe der heiligen Texte errichteten 

Hemmschwellen, die die Texte innerhalb kontrollierter Zirkel von Eingeweihten bewahrten 

(Wilke/Moebus 2011: 54). Amma spricht hingegen nicht von allzu drastischen Folgen 

                                                 
363

 „Man glaubt, daß die Präsenz der Göttlichen Mutter immer in einem Haus bemerkt werden kann, in welchem 

Ihre 1000 Namen täglich rezitiert werden. Die Armut kehrt darin nicht ein, und die devotees versichern aufgrund 

eigener Erfahrungen, daß selbst ernste Krankheiten durch die tägliche gläubige Rezitation dieser Namen der 

Göttinmutter geheilt werden.“ (Dev 2000: 14). 
364

 Das Archana wird hier als Puja bezeichnet, da es sich auch um ein Verehrungsritual handelt. 



 

237 

 

falscher Aussprache, weist aber auf die Bedeutung eigener Anstrengung und Mühe hin, eine 

möglichst korrekte Aussprache zu erlangen.
365

 

Das zum Abschluss des morgendlichen gemeinschaftlichen Archana gesungene 

Mahishasuramardini Stotram
366

 ist eines der am häufigsten, regelmäßig (mehrfach täglich) im 

Ashramalltag wie auch auf den internationalen Programmen gesungenen Lieder. Dieses 

Stotram ist dasjenige, welches vielen devotees sehr schnell sehr vertraut wird, auch wegen des 

eingängigen und eindringlichen Textes, Rhythmus‘ und der einfachen Melodie. Das Stotram 

kann bereits nach wenigen Sekunden identifiziert werden. Es bringt die Verehrung der 

Göttlichen Mutter in Form der schönen und schwer bewaffneten Durga zum Ausdruck und 

handelt von deren Kampf gegen und Sieg über die Dämonen. Nach Schilderung der Schlacht 

wird die Schönheit und unbeschreibliche Attraktivität der Göttin besungen. Das eher 

volkstümliche Lied ‚kombiniert‘ Tantra mit Bhakti, entstammt südindischer Tempelkultur 

und ist in Südindien äußerst populär. Die Hymne mit ungewissem Entstehungsdatum 

entstammt der anonymen Literatur. Die Sprache ist Sanskrit, aber, wie in vielen tantrischen 

Texten, umgangssprachlich und grammatikalisch nicht ganz fehlerfrei (ebd. 795). Auffällig ist 

vor allem der statische, motorhafte, monotone Rhythmus, der zum ‚Mitklopfen‘ oder 

Mitschunkeln veranlasst. Die einfache Melodie weist nicht die typische Ausschmückung 

indischen Gesangs auf, es kann gut mitgesungen werden. Das Stotram hat einen metallischen 

Charakter und ist von aggressiver Natur (vier Töne in dissonanter Harmonie). Die melodiöse 

Sprache allerdings beeindruckt durch lautmalerische Klangketten: „Es macht eine wahre 

Freude, diese Worte auszusprechen.“ (deutsche devotee, GN 12/13). Vor allem die vielen 

Wiederholungen gewisser Silben, wie der Endung ‚-ini‘, tragen neben dem Rhythmus zur 

hypnotischen Wirkung bei, die nach einer Weile einsetzt.
367

 Diese Musiksprache wirkt auf die 

Zuhörenden und kann deren Stimmung beeinflussen, auch wenn diese nicht die Bedeutung 

der Worte kennen. Das Stotram vermittelt die Atmosphäre von Durga in ihrer Funktion als 

Dämonenschlächterin. 

                                                 
365

 Zur ‚Absicherung‘ gegen negative Folgen kann als Abschluss der Rezitation ein kurzes Sanskritgebet 

gesprochen werden, in dem Devi um Vergebung etwaiger Fehler gebeten wird und die eigenen besten Absichten 

kundgetan werden.  
366

 Die engl. Übersetzung lautet nach Wilke und Moebus (2011) „crusher of the buffalo demon slayer“, vgl. zu 

folgenden Ausführungen auch Wilke/Moebus 2011: 794ff. Das Stotram, von Amma gesungen, kann unter 

folgendem Link aufgerufen werden: https://www.youtube.com/watch?v=LkblsCL_5Y0; zuletzt geprüft am 

1.10.18. 
367

 Zur Veranschaulichung eine Strophe des Stotram (aus Wilke/Moebus 2011: 795): 

ayi girinandini nanditamedini viśvavinodini nandanute 

girivaravindhyaśiro‘ dhinivāsini viṣṇuvilāsini jiṣṇunute | 

bhagavati he śitikaṇṭhakuṭumbini bhūrikuṭumbini bhūrikṛte 

jaya jaya he mahiṣāruramardini ramyakapardini śailasute. 



 

238 

 

Die Formen der Lieder, die gesungen werden, stellen sozio-religiöse Repräsentationen dar. So 

repräsentiert das Mahishasuramardini Stotram einen Volkshinduismus und keinen elitären 

Hinduismus, eine populäre, kommunale Form und keine exklusive, individualistische. Hierfür 

spricht auch das fixe Muster (im Gegensatz zur freien Improvisation) und dass eine 

‚orgiastische magische Ekstase‘ (und keine ‚apathische‘, nach der Unterscheidung von Max 

Weber)
368

 angestrebt wird. Ebenso steht Durga für eine populäre (und keine elitäre) Form 

eines Göttinnenbildes.
369

 

Die Gesamtatmosphäre des Archana in den frühen Morgenstunden zeigt sich besonders 

‚aufgeladen‘. Die Kühle und Frische des neuen Tages und die noch herrschende Dunkelheit 

tragen besonders dazu bei. Und auch, dass viele in jenen ersten Morgenstunden noch sehr 

empfindsam auf Reize reagieren. Ein devotee bemerkt, man sei noch unbeeindruckt vom Tag 

und innerlich „ruhig“ und „sehr offen“ (GN 12/13). Auch die Umgebung ist zu jener Zeit 

noch relativ still und ruhig. Das dämmrige Licht im Tempel und in der Halle sowie der 

monotone Gesang verbreiten während des Archana eine spezielle Stimmung. Und zu guter 

Letzt das Schwenken der Kampferflamme in der Dunkelheit: „Das Arati am Morgen ist eines 

meiner persönlichen Highlights. In der feierlichen Stille des Morgens, das Licht in der 

Dunkelheit, der Schein der Flamme, der Kalis Gesicht und ihre roten Augen und ihren 

Schmuck aufleuchten und funkeln lässt. Es macht mich sentimental und erinnert mich 

regelmäßig an Weihnachten.“ (deutsche Besucherin, GN 10/12). Während das Chanten meist 

im Sitzen abläuft, stehen zum Arati fast alle Anwesenden auf und viele gehen oder laufen 

zudem nach vorne, um dem Geschehen näher zu sein und dem Flammenschauspiel besser 

folgen zu können.  

Der Einsatz des Körpers über die Stimme hinaus spiegelt sich auch in anderen Bewegungen 

während der Rezitation. Bei vielen devotees ‚singt‘ der ganze Körper. Die Rezitierenden 

beginnen nach einer Weile, den Oberkörper in einer wippenden Bewegung rhythmisch vor 

und zurück zu bewegen. Manche vollführen das Archana auch im Stehen oder Gehen 

beispielsweise während des Auf- und Ablaufens auf dem Wäschedach. 

Die Archana-Bücher, die die Namen und weitere Texte enthalten, im Ashram gedruckt 

werden und auf vielen verschiedenen Sprachen erhältlich sind, sind oft sehr liebevoll gestaltet 

                                                 
368

 Die orgiastische, magische Ekstase sieht Weber als Massenphänomen an und setzt sie in Beziehung zu 

populärer Volkskultur. Die ‚apathische Ekstase‘ sieht er als typisch für einen Brahmanischen Lebensstil und als 

Ausdruck der brahmanischen Zurückhaltung gegenüber Rausch, Ekstase, Besessenheit, Trance und ähnlichem 

(Wilke/Moebus 2011: 794). 
369

 Im Kontrast zu Durga zählt beispielsweise Saundarya Lahari zu einer elitären Form des tantrischen 

Hinduismus, der auf Kontemplation und private Verehrung abzielt (Wilke/Moebus 2011:794). 



 

239 

 

und verziert. Es werden handangefertigte Sonderexemplare verkauft. Viele devotees statten 

ihr Archana-Büchlein zudem mit Bildern von Amma aus, damit sie ihr Abbild während der 

Rezitation permanent vor Augen haben. In Richtung jenes Bildes (und wenn kein Bild 

vorhanden ist, dann einfach vor dem Körper) wird häufig die Rezitation der Namen mit einer 

Handgeste des Opferns begleitet: Die rechte Hand wird, zu einer Art Trichter geformt mit 

einander berührenden Fingern, von der Brust weg in einem Halbkreis nach unten geführt. 

Alternativ werden auch beide Hände vor dem Körper in einer gebenden Geste über den Kopf 

nach unten geführt.  

Auffällig ist allgemein, dass das Archana zum Teil sehr starke, oft mit Emotionen besetzte 

Reaktionen hervorruft: sowohl Abneigung, Wut oder Widerstand als auch positive Gefühle 

bis hin zu Ekstase. Es kann eine Anziehung ausüben, die so stark werden kann, dass manche 

von „Sucht“ sprechen. Vor allem regelmäßige Praxis bewirke eine Gewöhnung an die 

positiven Effekte: „Ich chante nun seit einem Jahr und bin nun ganz süchtig danach. Ich kann 

gar nicht ohne, ich freu‘ mich auch darauf, vor allem das gemeinsame Singen mit den 

Brahmacharis.“ (deutscher Langzeitbesucher).
370

 Auch anderen Rezitationstexten werden wie 

bereits erwähnt Wirkungen zugeschrieben, diejenige der Sahasranama jedoch wird besonders 

betont. Eine Erklärung hierfür könnte in der Länge des Textes liegen und in seiner bereits 

erwähnten „poetischen Schönheit“.
371

 

Rezitationen stellen eher fixe Formen dar, in welchen sich die Praktizierenden nicht darstellen 

und wenig individuellen Ausdruck verwirklichen, ebenfalls auch kaum individuelle 

Emotionen. Gefolgt wird einem kollektiv geteilten Muster und der Wiedergabe traditioneller 

Klangmuster, was jedoch den ästhetischen Effekt nicht mindert (Wilke/Moebus 2011: 803). 

Etwas anders verhält es sich beim in folgendem Unterpunkt verhandelten devotionalen 

Gesang. 

                                                 
370

 Nicht alle devotees erfahren jedoch angenehme und positive Wirkungen. Eine deutsche Langzeitbesucherin 

zum Beispiel spürt während und nach der Rezitation „gar nichts“. Sie ist stattdessen gestresst durch ihre 

Schwierigkeiten mit der Aussprache. Bei ihr bleiben auch die typischen Effekte, die durch den Gebrauch der 

Stimme und das Singen ausgelöst werden, aus, da sie zu beschäftigt ist mit der Aussprache der Worte. Dennoch 

gibt sie nicht auf: „Nun hab‘ ich das Archana auf meinem I-Pod und höre es zumindest jeden Tag!“ (GN 03/14). 

Sie glaubt an den Nutzen der Praxis, wohl auch aufgrund der allgemeinen Hochschätzung. Aber auch der 

Gehorsam gegenüber der Guru spielt eine Rolle, denn die Rezitation ist schließlich eine Anweisung Ammas.  

371 Auffällig ist in Zusammenhang mit der äußeren Form des Textes zum Beispiel die Häufigkeit der Endung „-

yai“ (Dativform für gewisse Wortgruppen). Diese Endung produziert einen eindrücklichen Ton, der sich durch 

die gesamte Rezitation zieht. 



 

240 

 

3.2.5.2.3 Bhajan-Singen 

Das Bhajan-Singen
372

 ist eng verknüpft mit der Stimmung des Bhakti und der Bhakti-

Bewegung. ‚Bhaktis‘ haben einst Sanskrit-Mantren dem ‚normalen‘ Volk gelehrt und 

einfache Melodien dazu gesungen, unterstützt durch Klatschen und Instrumente. Und 

Bhajanlieder sind immer noch meist einfache Lieder mit kurzen, leicht zugänglichen 

devotionalen Texten, zum Beispiel Namen Gottes und Anrufungsformeln. Typischerweise 

sind sie mit eindringlichen Rhythmen, oft Tanzrhythmen, unterlegt, die beständig in ihrem 

Tempo ansteigen. Typisch ist auch die Begleitung durch Zimbeln, welche zum Off-Beat 

geschlagen werden und den Bhajanrhythmen ihren spezifischen Charakter verleihen 

(Wilke/Moebus 2011: 1042). Weitere Hauptcharakteristika von Bhajans sind der repetitive 

Charakter und die Form des Wechselgesanges (‚call and response’). Bhajanmusik entstammt 

der klassischen indischen Musik, die zur modalen Musik zählt. Sie ist auf ragas
373

 aufgebaut, 

die bekannt sind für ihre „emotionale Atmosphäre“ und „Türen öffnen zu einem spirituellen 

Raum, den die Zuhörenden betreten“ (Frembgen 2013).  

Bhajans und Stotras dienen vornehmlich der Verehrungspraxis und einer angestrebten 

Verschmelzung mit dem Göttlichen: „Song has the capacity to create absorption, which in the 

religious context becomes spiritual lysis within the deity“ (Wilke/Moebus 2011: 792). Die 

Singenden sind nicht an theologischen Inhalten interessiert, sondern an „real affective 

experience of the deity in their inner world, and for them the Stotras and Bhajans are 

primarily means of ‚tuning themselves‘ into the deity“ (ebd. 793). 

Das gemeinschaftliche Bhajan-Singen findet im Ashram jeden Abend von halb sieben bis acht 

Uhr statt, in Ammas Anwesenheit für alle Anwesenden gemeinsam in der großen Halle.
374

 An 

Darshantagen wird während des Darshans gesungen, an Nicht-Darshantagen nimmt Amma 

selbst häufig, jedoch nicht immer, am gemeinsamen Singen teil. Amma, Swami(ni)s sowie 

Musiker_innen finden sich auf der Bühne in der Big Hall ein. Begleitet wird das Singen in 

Amritapuri gewöhnlich durch ein Harmonium und Tablas. Meist singt Amma selbst oder ein 

Swami vor und die Anwesenden singen daraufhin im Chor denselben Text auf dieselbe Art 

und Weise nach. Aufgrund der einfachen Melodien kann jede und jeder mitsingen, ohne 

                                                 
372

 Neben Bhajans werden im Ashram auch Stotren, Hymnen und Gebete gesungen, die ebenfalls meist sehr 

eindrückliche Melodien aufweisen und in ihrer Wirksamkeit den Bhajans teilweise ähneln, aber in 

musikologischer Hinsicht zu unterscheiden sind. In diesem Abschnitt ordne ich andere Formen devotionaler 

Musik den Bhajans unter. 
373

 Skrt., „wörtlich ‘Leidenschaft, Grundmelodie‘; Tonarten der indischen Musik, die bestimmte Stimmungen 

ausdrücken und an genaue Tageszeiten gebunden sind.“ (Fischer-Schreiber 1986: 301). 
374

 In Ammas Abwesenheit singen die Männer in der Big Hall und die Frauen im Kali-Tempel. Bhajans werden 

aber auch außerhalb der offiziellen Bhajanzeit gesungen, von sich versammelnden kleineren Gruppen oder 

während der Arbeit. 



 

241 

 

besondere musikalische Fertigkeiten zu besitzen. Die Texte werden, jeweils mit englischer 

Übersetzung, auf große Leinwände projiziert. Nur die Aussprache so mancher Texte bereitet 

einigen internationalen devotees Probleme. Allerdings wird das Mitsingen durch viele 

Wiederholungen vereinfacht. Manche Bhajans bestehen aus nur wenigen sich repetierenden 

Zeilen, zumindest aber werden die Refrain-Zeilen häufig wiederholt. Auch wenn die Technik 

des Nachsingens eher simpel erscheint, gibt es Variationen und Abweichungen und die 

Technik birgt für Neulinge ‚Konfusionspotential‘. 

Bhajan-Singen soll dazu beitragen, dass „sich der Geist auf die Namen, Eigenschaften und die 

Herrlichkeit Gottes konzentriert. Durch dieses ausgerichtet Sein verschwinden andere 

störende Gedanken und der Geist kann sich im Klang des Gesanges ausdehnen und uns so den 

Frieden und die Glückseligkeit unseres wahren Selbst erfahren lassen.“ (Bhajan-Buch der 

Münchner Satsang-Gruppe, S. 4). Vor allem aber soll das Singen die Singenden im Inneren 

beeinflussen, sie in gewisse Zustände versetzen, ihre ‚Herzen öffnen‘, die Gefühle der 

Hingabe, Sehnsucht und Liebe wecken und den Singenden einen Ausdruck dieser Emotionen 

ermöglichen. In einer Veröffentlichung des MAM heißt es: „The object of ritual is to create 

thoughts and vibrations of spiritual forces in and around us. This is best achieved by singing 

or chanting of mantras, performing certain actions and making offerings“ (Mata 

Amritanandamayi Mission Trust 2004: 1). Durch lautes Singen würden andere externe, 

ablenkende Geräusche und auch der innere ‚Lärm der Gedanken‘ überwunden und 

Konzentration erreicht. 

Amma empfiehlt daher regelmäßiges hingebungsvolles Singen und gibt hierfür genaue 

Anleitungen: „Kinder, zuerst reinigt die Atmosphäre, indem ihr die göttlichen Namen ohne 

Scheu singt. In diesem Zeitalter des Kaliyuga gewinnt man durch das Bhajan-Singen leichter 

Konzentration als durch Meditation. Bhajan, Konzentration, Meditation so ist die Reihenfolge 

des Fortschritts“ (Bhajan-Buch der Münchner Satsang-Gruppe, S. 4).
375

 Bhajans würden 

helfen, den „Geist auszudehnen und Energie zu gewinnen.“ (ebd.). Die positive Wirkung 

würde sich indes nicht nur auf die Praktizierenden auswirken: „Des Sängers Geist, der Geist 

des Zuhörers, die Atmosphäre und Natur – alle werden geheiligt. Solche Lieder erwecken den 

Geist in der richtigen Art und Weise.“ (ebd.). 

Um die erwünschte innere Haltung des Bhakti zu verstärken und zum Ausdruck zu bringen, 

solle man vor Beginn des Singens niederknien und sich verbeugen. Bhajans müssten zudem 

mit voller Konzentration gesungen werden, sonst könne sich die Wirkung nicht entfalten. Zur 

                                                 
375

 Kaliyuga ist das vierte der vier Weltzeitalter des Hinduismus, das auch oft als ‚dunkles Zeitalter‘ bezeichnet 

und welches als das momentane Zeitalter angesehen wird (vgl. Fischer-Schreiber 1986: 463). 



 

242 

 

Steigerung der Konzentration empfiehlt Amma, sich eine Gottheit im Geiste vorzustellen: 

„Wenn du Bhajans singst, dann stell dir vor, dass deine geliebte Gottheit direkt vor dir steht. 

Stell dir vor, dass Sie im Rhythmus des Liedes tanzt und dass du glückselig mit Ihr Hand in 

Hand tanzt. Auf diese Art und Weise werden wir mehr Konzentration gewinnen. Unser Herz 

wird sich mit reiner Liebe füllen.“ (ebd.). Das Singen von Bhajans wecke das „innewohnende 

Sein (das Selbst)“ und richte das persönliche Bewusstsein, sowie die „Ebenen von Körper, 

Fühlen und Denken“, auf das kosmische Bewusstsein aus (ebd.). Wird nicht mit erwünschter 

innerer Haltung und Konzentration gesungen, soll gar nicht gesungen werden, denn: „Werden 

die Bhajans nicht mit genug Liebe und Sammlung gesungen, ist Bhajan-Singen ein 

Verlustgeschäft. Ihr verliert dabei die Kraft, die ihr beim Meditieren gewonnen habt.“ (ebd. 5). 

Die Texte, die gesungen werden, sollten innerlich ‚mitgehört‘ werden und es solle versucht 

werden, sie zu verstehen. Gesungen werden solle zudem mit geschlossenen Augen. Die 

devotees sollten „dabei wenigstens eine Träne zu Füßen des Herrn vergießen“ (ebd.). Die 

Anleitung zum Bhajan-Singen, die Amma gibt, betont also stark Ästhetik und Imagination 

sowie die Rolle des Körpers. Zur Steigerung der Konzentration wird eine innere 

Visualisierung empfohlen, die Texte sollen innerlich mitgehört werden, die Augen 

geschlossen bleiben. Zudem wird der Körper involviert durch die einstimmende Bewegung 

der Verneigung und es gilt als erstrebenswert, einen wahrnehmbaren, sichtbaren Ausdruck der 

inneren Haltung und Emotion in Form von Tränen zu produzieren. 

Beim Singen ist es dabei nicht von Bedeutung, ‚richtig‘, ‚gut‘ oder ‚schön‘ zu singen. Amma 

und andere betonen stattdessen immer wieder das ‚hingebungsvolle‘ Singen, die innere 

Haltung der Hingabe. Eine Authentizität und Emotionalität in der Stimme und ein innerer 

Zustand werden angestrebt, nicht das Hervorbringen gewisser Töne. Der Körper soll dabei 

aber sichtbar eingesetzt werden und mit voller Kraft gesungen werden. Man soll sehen, dass 

man singt, und es nicht nur hören: „Amma möchte auch, dass wir alle mitsingen, laut und von 

ganzem Herzen–, sie hat mal gesagt, sie will sehen, wie wir den Mund weit aufsperren 

[Lachen] und sie will das auch hören. Jetzt hat sie da ein Mikrofon installieren lassen, wo alle 

singen, jetzt will sie’s hören, wie wir singen.“ (ISA1). Zur besseren Wahrnehmung wird 

technische Hilfe in Anspruch genommen. Das Bhajan-Singen wird meist durch den Einsatz 

elektronischer Verstärker unterstützt, so dass es im gesamten Ashramgelände hörbar ist und 



 

243 

 

so auch ‚indirekt‘ ohne persönliche Anwesenheit am Bhajan-Singen teilgenommen werden 

kann.
376

 

Die Texte der gesungenen Bhajans variieren bezüglich der Sprache. Neben Malayalam oder 

Sanskrit werden Bhajans auf Hindi, Tamil, Bengali und anderen indischen Sprachen sowie 

Englisch gesungen.
377

 Mit der Sprache variieren auch die Sprachmelodie und damit der 

Charakter der Bhajans. Besonders die Malayalam-Bhajans beispielsweise sind geprägt von 

langen Vokalen, die beim Singen besonders betont werden, wodurch Emotionalität und 

Hingabe einen besonderen Ausdruck finden. Dies führt zu einer bestimmten Singpraxis, die 

an Amma, aber auch an vielen devotees, beobachtet werden kann. Eine deutsche Besucherin 

beschreibt dies folgendermaßen: „Das ist sehr emotionsgeladen. Die Töne werden so 

rausgesungen, fast rausgepresst oder rausgewürgt, wie aus dem tiefsten Herzen und unter 

Schmerzen (…) Wenn Amma singt, sieht das aus, als würde sie die Wirbelsäule ‚raufsingen‘, 

wenn sie sich so nach oben streckt beim Singen gewisser Worte.“ (GN 12/13).
378

 

Zudem unterscheiden sich die Bhajans je nach besungener Gottheit. Welche Gottheit am 

meisten besungen wird, variiert von Tag zu Tag und richtet sich gegebenenfalls nach 

Festtagen (beispielsweise Geburtstag einer Gottheit).
 379

 Immer wird jedoch mindestens 

jeweils ein Bhajan für Ganesha (meist ganz zu Anfang), Krishna, Shiva (meist nur einer, kurz 

und gegen Ende, aber sehr stimmungsvoll), Devi und für Amma, gesungen.
380

 Das Singen 

endet immer mit einem Gesang für eine Form von Devi, der auch die meisten Bhajans 

gewidmet sind. In den Texten werden Mythen um die jeweilige Gottheit wiedergegeben oder 

ihre Schönheit, Größe, Güte, Stärke und andere positive Eigenschaften glorifiziert. Sehr 

häufig wird auch die Sehnsucht nach Schau der Gottheit oder Vereinigung mit derselben, der 

                                                 
376

 Viele ashramites fühlen sich allerdings durch den Einsatz elektronischer Verstärker gestört. Der Sound wäre 

zu laut, verfälscht und „unnatürlich“ (GN 12/13). Manche meiden aus diesem Grund mittlerweile die Bhajans, 

besuchen sie nur mit Ohrstöpseln oder verbleiben im hintersten Teil oder gar außerhalb der Halle. Die besondere 

Atmosphäre der Bhajans scheint für einige durch den Einsatz der Technik verändert zu werden. 
377

 Sara betont in Zusammenhang mit der Varianz der Sprachen, dass damit für „jeden Besucher was dabei 

ist“ (ISA1). Hier drückt sich erneut die personenbezogene und egalitäre Form der Praxis aus. Die Bhajans 

werden nicht ausschließlich auf Sanskrit, der ‚heiligen Sprache‘, gesungen, sondern, damit sie – zumindest 

teilweise – jeder verstehen kann und jeder mit einbezogen wird, auf vielen verschiedenen Sprachen. Durch die 

Sprache und das Verständnis entsteht wiederum Vertrautheit und Vertrauen. Die Eigenart von Klang als ein 

äußerst ‚partizipatorisches Medium‘ (vgl. Wilke/Moebus 2011) wird so unterstrichen. 
378

 Frembgen (2013) berichtet in seinem Vortrag über Sufi-Musik von ähnlichen Beobachtungen. Töne würden 

‚rausgelassen‘, kämen von ‚tief drinnen‘, aus dem Bauch. Interessant ist an diesen Formulierungen, dass sie an 

einen Geburtsprozess erinnern. Töne werden demnach nicht ‚gezeugt‘, sondern sind im Inneren bereits 

vorhanden und ‚kommen raus‘. Vgl. hierzu die indischen Konzepte von Klang; sphota wird als schon immer im 

Inneren vorhanden gedacht (siehe Fischer-Schreiber 1986: 332). 
379 

Dies trifft nicht auf alle neohinduistischen Gemeinschaften zu. In der bekannten ISKCON beispielsweise 

werden ausschließlich Krishna-Bhajans gesungen.  
380 

Exemplarisch die Reihenfolge der gesungenen Bhajans am 28.2.14 in Amritapuri: me khadi (Krishna); mother 

goddess; mother goddess; vilvattal architam (Shiva); kaisa sandesa (Krishna); oru nimisam enkilum (Text über 

‚Erleuchtung‘ und weltliche Begierden, „self-realization is your birth right“); jaykalyani jay bhavani (Devi). 



 

244 

 

Schmerz der Trennung, sowie die Liebe, Verehrung und Hingabe ihr gegenüber zum 

Ausdruck gebracht. Ab und an wird auch die unpersönliche Form brahman zum Inhalt des 

Textes. Weitere Themen sind der mind und dass er keine Zufriedenheit in der Welt erlangt 

oder die Leiden und der Schmerz, die die sinnlichen Genüsse mit sich bringen und dass diese 

Genüsse zu nichts führen.
381

 Sinne und Sinnlichkeit, sinnliche Wahrnehmung und sinnliche 

Genüsse sind also häufige Motive der Bhajans. Auf die Sinnlichkeit von Verehrungspraktiken 

weist beispielsweise folgende Textpassage hin, die zwei sinnliche Ausdrucksmittel 

miteinander in Beziehung setzt: „In my daily worship music are the flowers.“ (FN 12/13). Die 

Gottheiten werden zudem vielfach über sinnliche Metaphern beschrieben oder es wird um die 

sinnliche Wahrnehmung Gottes gebeten. Die Bitte um direkte sinnliche Wahrnehmung des 

und somit Kontaktaufnahme mit dem Göttlichen erfolgt dabei meist mit Anspielung auf den 

Sehsinn und ‚Gottesschau‘ oder darsana, wie hier in einem Shiva-Bhajan: „Lord of the 

universe, appear before me!” (darsana im Original; FN 12/13). Ähnlich ein Textausschnitt 

eines Krishna-Bhajans: „Mujhe darsan do bhagavan sri krsna dev bhagavan“ („Oh Lord, 

please bless me with your vision! O Sri Krishna!“; FN 11/12). Vor allem die Göttliche Mutter 

und Krishna werden in vielen Bhajans mit ausdrucksstarker ästhetischer Metaphorik 

umschrieben – hier einige Beispiele: „Der Schoß unserer süßen Mutter ist so weich“ (aus dem 

Bhajan Cenmile); „Oh Gopala, der gutaussehende Knabe (…) Gott in menschlicher Form (…) 

der begnadete Tänzer (…) der Genießer frischer Butter (…) in der verführerischen Form (…) 

dessen Füße gesegnet und heilig sind“ (aus einem Krishna-Bhajan, FN 02/14). 

Die Bhajans unterscheiden sich auch qualitativ. Krishna- und Shiva-Bhajans beispielsweise 

sind von schnellerem Rhythmus. Die Melodien sind meist einfach und harmonisch. Manche 

Devi-Bhajans vermitteln eine „gedrückte“ Stimmung, andere Bhajans sind „freudvoll und 

leicht, fast wie Schlager“ (deutsche Besucherin, GN 12/13).
382

 Die verschiedenen 

Stimmungen werden in Verbindung mit ‚Energien‘ und ‚Richtungen‘ (oben/unten) gebracht: 

„Beim Amma-Bhajan verfalle ich oft in eine Art Meditationsschlaf, die sind ja eher frustlig, 

die Energie geht nach unten. Dann kam Shiva, total klar, energetisch, nach 

                                                 
381

 Beispielsweise im Bhajan Maya loniki (vgl. Bhajan-Buch der Münchner Satsang-Gruppe): „Ich habe genug 

von den Spielsachen, ich will Amma, ich will Ammas Liebe!“. Mit „Spielsachen“ werden die sinnlichen 

Genüsse und die sinnliche wahrnehmbare Welt im Allgemeinen bezeichnet. Dieser Bhajan bittet also um die 

Möglichkeit zur Abkehr von der sinnlich wahrnehmbaren Welt und Hinwendung zur Göttlichen Mutter. Ebenso 

eine Passage im Kannada-Bhajan Silukisaridu Ni: „Don’t let me be caught in this world!“. In einem anderen 

Bhajan wird sinnlicher Genuss als Gefängnis bezeichnet: „Free us from the prison of sensual pleasure!“. 
382

 Schlagerartig wirken auch manche Texte englischsprachiger Bhajans, wie der des Bhajans „Smile“: „Smile, 

smile, smile, be happy, smile, smile, smile, be worry free!“. Bei der Aussprache der Worte „smile“ und 

„happy“ ziehen viele Singende ihre Mundwinkel nach oben und die Zähne werden sichtbar. Die Aussprache von 

Worten beeinflusst immer auch die Mimik, welche wiederum weitere Wirkung nach sich ziehen mag. 



 

245 

 

oben.“ (österreichische devotee, GN 12/13). Die Bhajans hätten sich zudem, zum Verdruss so 

mancher devotees, über die Jahre geändert, früher wären sie ‚dynamischer‘ gewesen, was mit 

Ammas Älterwerden erklärt wird. Eine deutsche devotee bemerkt in dem Zusammenhang, 

dass Amma „mehr von Krishna zu Amma übergegangen ist, da das unsere Zeit braucht“ (GN 

12/13). Das Singen von Bhajans wird hier in einen größeren Kontext gestellt und in 

Verbindung gebracht mit dem momentanen ‚Zeitalter‘, dem Kaliyuga, und dem aktuellen 

Weltgeschehen. Dies entspricht der Auffassung, dass das Singen von Bhajans den Sängern, 

den Zuhörern und der ganzen Welt dient.  

Die verschiedenen Bhajans sind also von spezifischen Atmosphären umgeben oder 

beeinflussen die Atmosphäre auf unterschiedliche Weise. Dabei folgt jeder Gesang einem 

Spannungsbogen. Bereits bevor ein Bhajan beginnt, hört man das Stimmen der Instrumente, 

das ‚Zurechtklopfen‘ der Tabla. Wie auch vor klassischen Konzerten erzeugt diese 

Klangkulisse, die ungeordnet ist, aber schon in eine gewisse Richtung strebt, eine gespannte 

Vorahnung und Vorfreude auf das, was kommt. Man erkennt vielleicht schon die Melodie und 

beginnt sich zu freuen, aufgeregt und nervös zu werden. Dann setzt der Bhajan ein, anfangs 

ruhig, leise und langsam, um dann laut und rhythmisch schneller zu werden und nach einem 

ekstatischen Höhepunkt gegen Ende wieder abzuflachen in Lautstärke und Rhythmus.
383

 

Während der Bhajans spielt sich, vor allem in Ammas Anwesenheit, eine eindrückliche 

Performance ab, die eine deutsche Besucherin als „Bhakti pur“ bezeichnet (GN 12/13). 

Amma verfällt im Laufe der Bhajans in mystisches Lachen und führt mysteriös anmutende 

Bewegungen aus, welche aussehen, als würde sie unsichtbare Bälle vor ihrem Körper in die 

Höhe werfen. Sie reckt die Hände nach oben, streckt ihre Arme gen Himmel und wirft den 

Kopf in den Nacken, oder sie hält die Hände vor ihrer Brust. Sie wiegt sich seitwärts von 

rechts nach links oder vor und zurück. Ab und an klatscht sie in ihre Hände, was viele 

devotees nachahmen, oder sie gibt den Takt durch das forsche Schlagen eines Taktstockes vor. 

Ammas Stimme ist eher rauchig und tief. Ab und an stimmt sie jedoch in höherer Stimmlage 

sehnsuchtsvoll und eindringlich klingende „Mamamamama“-Rufe an, welche einen sehr 

schnellen Rhythmus aufweisen.  

Vor allem das Ende der Bhajans gestaltet sich zumeist sehr emotionsgeladen. Der letzte 

Bhajan ist fast immer ein Devi-, meist Kali-Bhajan, der ohnehin zu angeregter Stimmung 

führt. Dann setzt das kontrastreiche Finale ein: Der Swami verfällt in sehnsuchtsvolle 

                                                 
383

 Jackson betont die Rolle von Rhythmus und dessen Veränderung: „Change of rhythm is far more significant 

than a change of melody in denoting change of mood (…) change of tempo can very effectively mark a transition 

within ritual, esp. toward a climax.” (Jackson 1968: 296). 



 

246 

 

„Ammmmaaaaa“- oder „Maaa“-Rufe. Sodann erfolgt das Mata Rani Ki Jai, die Menge reißt 

die Arme in die Luft, danach ertönen noch einmal Ammas 

„Mamamamamamamamamaaaaaaa“-Rufe und ihr mystisches Lachen, wobei sie ihre Hände 

zum Hals führt. Rufe und Musik verstummen letztlich plötzlich und es folgt Stille, zum 

Abschluss das dreifache gemeinsame Singen der Silbe OM. Die Rufe und Schreie hört man 

dabei im gesamten Ashramgelände. Sie hinterlassen oft tiefe Eindrücke: „Ammas Rufe und 

Lachen haben wieder ganz tief angedockt. Ich habe es die ganze Nacht gehört.“ (deutsche 

Besucherin, GN 11/12). Auch von vielen Bhajans wird berichtet, dass „sie tief rein 

gehen“ und die „vibrations“ Tage lang nachwirken oder „Ohrwürmer“ zurückbleiben (GN 

12/13). Viele devotees fühlen sich nach dem gemeinsamen Singen dementsprechend „sehr 

überwältigt und erfüllt“ (GN 12/13). 

Das Bhajan-Singen abschließend findet das Arati statt. In Ammas Anwesenheit wird es direkt 

an ihrer Person durchgeführt, in ihrer Abwesenheit wird ihr Bild mit der Flamme gesegnet. 

Die devotees erheben sich von ihren Plätzen. Es entsteht Bewegung im Raum, da viele 

devotees nach vorne laufen, um möglichst nah an der Bühne zu sein. Während der 

Flammensegnung wird das Arati-Lied gesungen, ein eingängiges melodisches Lied zu Ehren 

Ammas, welches eine Steigerung des Rhythmus aufweist und durch Tablas, Zimbeln, das 

Läuten einer Glocke sowie Händeklatschen begleitet wird.
384

 Im Anschluss wird die 

Aratiflamme am Rand der Bühne platziert. Devotees bilden Reihen, um sich ihren Segen 

‚abzuholen‘, die meisten verbeugen sich vor der Bühne oder knien nieder. Viele devotees 

vollziehen aber auch die ‚Fernsegnung‘ von der Stelle aus, an der sie stehen: Sie vollführen 

mit den Händen eine Geste in Richtung der Flamme und zurück zu sich selbst und über ihren 

Kopf. Die Segensübertragung durch die Flamme funktioniert auch aus der Ferne. 

Obwohl das Singen überwiegend im Sitzen stattfindet, wird der Körper stark mit einbezogen. 

Die erlebten inneren Zustände spiegeln sich in manchen Körperhaltungen, die gleichzeitig die 

innere Haltung von Bhakti, die eingenommen werden soll, verstärken. Hände werden 

andächtig in Gebetshaltung vor dem sich wiegenden Oberkörper gehalten oder gen Himmel 

gereckt, das Gesicht nimmt eine sehnsuchtsvolle Mimik an, manchmal auch etwas Leidvolles: 

„Bei einem Devi-Bhajan blickt eine junge Frau mit ausgestreckten Händen und 

sehnsuchtsvoller Mimik nach oben, es wirkt etwas leidvoll, sie weint und wimmert 

leise.“ (FN 12/13). Eine ältere Inderin hält die Hände mit den Handflächen nach oben zeigend 

in ‚empfangender‘ Haltung vor ihrer Brust, wiegt ihren Kopf und den ganzen Körper. Bei 

                                                 
384

 Eine Aufzeichnung findet sich unter https://www.youtube.com/watch?v=oXmPxj5Os_4, zuletzt geprüft am 

18.1.18. 



 

247 

 

Shiva-Bhajans bewegt sie ihre Arme abwechselnd vor ihrem Körper nach außen, wobei sie 

die Hände zur Faust hält und die Ellbogen angewinkelt sind. Eine junge Französin vollführt 

beim Singen ähnliche Bewegungen wie Amma: Sie wirft die Arme ab und an nach oben, hält 

sie manchmal auch länger in der Luft und wiegt ihren Oberkörper. Andere wirken wie in 

tranceartigem Zustand: Eine Europäerin sitzt mit geschlossenen Augen und halb geöffnetem 

Mund, den Kopf in den Nacken gelegt.
385

 Eine junge Inderin beginnt bei einem Bhajan, mit 

dem ganzen Körper zu zittern. Diesen Zustand verlässt sie sofort abrupt, als der Bhajan zu 

Ende geht, sie steht auf und beginnt ein Gespräch (FN 12/13). Dies ist nicht immer so. 

Manche devotees wirken nach dem Ende der Bhajans nicht selten völlig entrückt und 

orientierungslos. Jenny aus Belgien antwortet zum Beispiel nach den abendlichen Bhajans auf 

mehrere erfolglose Versuche einer Gesprächsaufnahme in der Warteschlange zur 

Essensausgabe: „Sorry, I’m still in the energy of bhajans. It was very strong.“ (GN 04/10). 

Das Bhajan-Singen insgesamt bietet also eine besondere Atmosphäre, die viele Anwesende in 

eine besondere Stimmung zu versetzen scheint. Viele scheinen diese Stimmung zu genießen, 

was sich zum Beispiel in Gesichtsausdrücken spiegelt, sie wirken entspannt und zufrieden. 

Das Bhajan-Singen wird oft als „magisch“, „außerordentlich“, „herzöffnend“, „bewegend“, 

„gewaltig“, „unglaublich schön“, „intensiv“, „vibrierend“ oder „kraftvoll“ umschrieben. Auf 

europäischen Programmen, wo ab und an getanzt wird, wird die Stimmung manches Mal mit 

einem Rockkonzert verglichen. Allerdings stellen manche Anwesenden auch fest, dass die 

Stimmung „gebremst“ wirkt und nicht ihren Erwartungen bezüglich Ausgelassenheit und 

Ekstase entspricht (so zum Beispiel Bernie, GN 02/14). Es kann von ‚kontrollierter 

Ekstase‘ gesprochen werden. Die Musiker_innen wirken zum Teil zurückhaltend in Bezug auf 

Tempo oder Lautstärke. Die ekstatische Klimax wird häufig nicht lange ausgereizt. Dies 

könnte mit einer ambivalenten Einschätzung derartiger Techniken zusammenhängen. Laut 

Frembgen (2013) gibt es einen Diskurs, in dem stilles Gebet dem Körperausdruck 

gegenübergestellt wird – „Säkulares contra Weltliches“ – und das „mystische Konzert“ sei 

umstritten (vgl. ebd.). 

Wie ersichtlich wird, zielen die verschiedenen Klangpraktiken auf verschiedene Wirkungen 

ab, wenn sie auch einige Effekte gemein haben. Während Bhajans auf die Entwicklung von 

Hingabe und den Ausdruck von Bhakti abzielen und ein starkes Gemeinschaftserlebnis 

                                                 
385

 Es soll nicht unerwähnt bleiben, dass nicht alle Anwesenden derartiges Verhalten zeigen und die äußerlich 

beobachtbaren Reaktionen auf das Singen und die Musik äußerst unterschiedlich ausfallen können: Direkt neben 

jener Europäerin wirkt ihre männliche Begleitung völlig unbeteiligt, blickt gelangweilt umher und schaut dann 

eine Weile seiner Sitznachbarin zu. 



 

248 

 

darstellen, zielen Mantrawiederholung oder Archana auf eine ‚Klärung des minds‘, Steigerung 

der Konzentration und die Entfaltung der Wirkung, die dem Klang zugeschrieben wird. 

Gemein sind den Praktiken die physischen und psychischen Effekte der Klangproduktion. 

3.2.5.3 Wirksamkeit  

Um die beeindruckende mögliche Wirkung von Klang zu veranschaulichen, berichtet 

Kermani von ekstatischen Verzückungen von Sufis beim Hören des Koran: Ohnmachtsanfälle, 

spontane Glaubensbekundungen, sogar Todesfälle wären eingetreten (Kermani 1999: 365ff.). 

Wie ersichtlich wurde, werden auch in Amritapuri den Praktiken erstaunliche Wirkungen 

zugeschrieben und können beobachtet werden.  

Vor allem das lange Wiederholen von immer demselben Mantra, also einiger weniger oder 

nur einer Silbe, führt zu erstaunlichen Wirkungen: „Es ist ein bisschen, als würde eine Platte 

hängenbleiben, als würde die Zeit stehen bleiben. Man tritt irgendwie aus dem normalen 

Raum-Zeit-Gefüge heraus. Man spult sich ein, man tritt weg nach einiger Zeit, man verlässt 

das normale Bewusstsein – und steigt auf in andere Sphären.“ (deutsche devotee, GN 12/13). 

Ein anderer devotee beschreibt seinen Zustand während des Chantens und danach als „leer, 

angenehm leer. Entspannt. Das Gehirn rastet ein, es rastet. Ich transzendiere – mich selbst, 

meinen Körper, die Welt. Oft starre ich nur noch auf einen Punkt oder schließe die Augen, 

und kann nicht anders, will auch nicht anders. Nicht mehr wollen, alles wird egal.“ (GN 

02/14). Probleme und Sorgen würden relativiert und erschienen nicht mehr so wichtig. Es sei 

wie auf Wellen und auf Wogen getragen zu werden, die Melodie spiele sich automatisch wie 

von alleine ab, ‚immer und immer wieder‘, womit der repetitive und monotone Charakter von 

Mantra-Japa angesprochen wird. Die Wiederholungen verursachen nicht nur eine Art Trance, 

sondern bei vielen auch Gefühle der Sicherheit und Vertrautheit: „Ich fühle mich auch 

geborgen. Man kann sich fallen lassen, die Gedanken abschalten, muss nichts steuern und 

kontrollieren, der nächste Schritt beziehungsweise Ton ist klar.“ (deutsche devotee, GN 

12/13). Ähnlich umschreibt ein bekannter amerikanischer Mantra-Sänger die Wirkung des 

Kirtans (Bhajan-Singens): „Singing, we move ourselves into a field out beyond questions and 

answers. Encountering bliss, the mind is still.” (Dave Stringer, siehe unter 

http://davestringer.com/philosophy-of-kirtan/; zuletzt geprüft am 1.10.18). Auch Sara betont, 

dass die Praxis „den mind klärt“ (GN 12/14). 

Die längere Rezitation bringt auch eine Reihe intensiver somato-sensorischer Erfahrungen mit 

sich. Hören und Singen gehen oft mit körperlichem Spüren einher, oft ein Kribbeln, 

manchmal auch Frösteln oder Gänsehaut. Andere sprechen von ‚Leuchten im Herzen‘, sich 



 

249 

 

ausbreitender Wärme, Ruhe und Frieden oder dem Gefühl, dass der Körper sich auflöse, also 

einer Art Verlust des Körpergefühls.  

Viele devotees berichten zudem von einer Art Beruhigung und einer Verbesserung der 

„Stimmung“. In diesem Zusammenhang werde ich von einer deutschen devotee auf die 

Ähnlichkeit der Worte „Stimme“ und „Stimmung“ hingewiesen, was für sie einen Beweis für 

deren Zusammenhang darstellt (GN 12/13). Ebenfalls begegnet die Überzeugung von der 

„Heilkraft der Stimme“ (ebd.) oder die Betrachtung der Stimme als ‚inneres 

Organ‘ (amerikanische devotee, GN 02/14). 

Eine deutsche Besucherin spricht besonders eindrücklich von einer Art „Koma“, in welches 

sie während der Rezitation verfalle und welches eine Weile nachwirke. Eine andere deutsche 

Langzeitbesucherin erklärt hinsichtlich des Archana: „Es ist schon erstaunlich. Die Wirkung 

zieht sich durch den ganzen Tag. Ein gewisser innerer Friede, Ausgeglichenheit, und die 

Dinge gehen mir leichter von der Hand, die tamasic Tendenz, die Trägheit, ist nicht so stark. 

Ich hab‘ mehr Energie und bin auch leistungsstärker.“ (GN 10/12). Die Wirksamkeit wird 

dabei nicht weiter hinterfragt und gilt vielen als nicht erklärbar: „Es tut einfach unheimlich 

gut. Wir wissen ja gar nicht, was da alles passiert, wie das wirkt. Man fühlt sich jedenfalls 

leicht danach, und heiter.“ (GN 06/15).  

Ein weiterer körperlicher Effekt wird als „inneres Vibrieren“ umschrieben. Neben der äußeren 

Wahrnehmbarkeit erzeugen die Techniken laut wiederkehrender Aussagen eine innerlich 

wahrnehmbare Vibration, eine innere Wahrnehmung des Tones. Dieses innere Vibrieren 

umschreibt eine deutsche devotee als „innere Massage“ und betont das wohlige, befreite, 

entspannte Gefühl, welches dadurch hervorgerufen wird. So würde beispielweise das OM 

„direkt wirken“ und „heilsam“ sein (GN 11/13). Eine andere devotee formuliert eindrücklich:  

Das Gefühl nach dem Singen war wieder phänomenal, das sind echt Geschenke und kleine mystische 

Erfahrungen. Körperlich fühlt es sich an, als würde der ganze Brustraum frisch durchblutet, man spürt die 

Nachwirkung der Vibration. Es ist ein freies Gefühl, das sich bis zum Bauch runterzieht, und auch im 

Kopf. Mental bin ich immer sehr verstrahlt, leicht verwirrt, zerstreut oder entrückt, schwer zu 

beschreiben. Brauche jedenfalls immer ein bisschen, um runter zu kommen und wieder ansprechbar zu 

sein. (GN 01/14) 

Es wird von „innerem Beleben“ gesprochen, dem Gefühl, dass „jede Zelle schwingt“, vom 

„Spüren der eigenen Stimme“, die zum Teil „wie in einem Hohlraum“ wahrgenommen wird. 

Auch Formulierungen wie „das geht tief rein“ oder „dockt ganz tief an“ (hier in Bezug auf 

Bhajans, GN 12/13) bringen zum Ausdruck, dass die Musik nicht nur äußerlich 

wahrgenommen wird, sondern als in das Innere der Körper eindringend erfahren wird. Ein 

derartiges inneres Erleben der Stimme spricht auch Carpenter an, wenn er von der 

Verstärkung der Wirkung von Klängen spricht, indem die Schwingung ‚nach innen 



 

250 

 

gerichtet‘ wird. So würden sich in Neuguinea Sänger ab und an die Ohren verstopfen und 

einen ‚Innere-Stimme-Effekt‘ erzeugen, der die Klänge als Schwingungen fühlbar werden 

lässt. Carpenter erwähnt des Weiteren die Wirkung von Rock-Musik, die oft mit dem ganzen 

Körper gespürt würde (Carpenter 1994: 35). 

Neben der weiter oben angesprochenen körperlichen Reaktion der Beruhigung und 

Entspannung können Chanten und Singen auch zu Auf- und Anregung bis hin zu Ekstase 

führen. Vor allem die Inszenierungen der Bhajans rufen bei den Anwesenden starke Effekte 

hervor: „Höher, lauter, schneller – das ist die Steigerung, das macht auch was mit einem, man 

wird leicht nervös, die Leute bewegen sich mehr, klatschen, das Herz schlägt etwas schneller, 

das Blut wird in Wallung versetzt.“ (FN 04/15). Eine deutsche devotee bemerkt: „Es ist ein 

wenig wie ein Orgasmus, da es sich langsam steigert und dann zu einem Höhepunkt kommt, 

woraufhin es wieder entspannt. Das Herz schlägt wilder und manchmal wird mir gar heiß, ich 

kann mich nicht mehr still halten. Alles um mich herum wird egal, ich vergesse es, es gibt nur 

noch die Musik und das Singen, nur noch den Moment, alles wird eins.“ (GN 09/12). Viele 

berichten von einem Verlust des Gefühls für das alltägliche Raum-Zeitgefüge. Auch die 

Atmung verändert sich, wird schneller, kürzer, heftiger. Manche singen bis zur Atemlosigkeit 

und es kann „Sauerstoffmangel“ eintreten: „Bei manchen Bhajans, wenn man mitsingen 

möchte, kommt man fast in Atemnot, aus Zeitmangel, zum Beispiel bei der endlosen 

schnellen Wiederholung von jay jay ma. Manchmal wird mir etwas duselig und 

schwindlig.“ (GN 01/14). Derartige physiologische Veränderungen der Herz- und 

Atemfrequenz führen auch zu veränderter Wahrnehmung. So bemerkt eine devotee: „Bei mir 

verändert sich auf einen Schlag alles! (…) Die Musik katapultiert einen schlagartig in andere 

Sphären, Dimensionen, Wahrnehmungsweisen.“ (GN 11/16). So ist auch der Vergleich von 

spiritueller Musik mit Drogen nicht überraschend: „Früher habe ich Drogen konsumiert, jetzt 

sind Bhajans meine Droge. So mit 25, da war ich am ziemlich absteigenden Ast, viel drugs 

and Rock’n‘Roll. Dann habe ich dieses Mantra gehört, zum ersten Mal, und das hat mein 

Leben verändert, um 180 Grad.“ (männlicher devotee aus der Schweiz, GN 12/13). 

Trance- oder ekstaseartige Zustände können zum Teil durch eine neurophysiologische 

Wirkung von Musik erklärt werden. Vor allem Rhythmen weisen starke neuronale Wirkung 

auf das Gehirn auf (vgl. Münster 2001: 122). Laut Münster kann jene neurophysiologische 

Wirkung das Vorkommen und die Bedeutsamkeit von Rhythmen und rhythmischer 

Stimulierung in Religionen daher erklären. Der Alltag würde sich zwischen den Extremen der 

Stille und des Lärms/rhythmischer Stimulation abspielen, die beide neurophysiologische 



 

251 

 

Effekte hätten. Um den Alltag zu transzendieren, bediente sich der Mensch dieser Extreme als 

Mittel (ebd.).  

Des Weiteren rufen viele Klangpraktiken starke Emotionen hervor. Singen gilt als „Herz 

öffnend“. Manche devotees brechen in Tränen aus, sie überkommt nach eigener Aussage ein 

„tiefes Sehnsuchtsgefühl“, „Sehnsucht nach Gott und Erkenntnis der Wahrheit“, manche 

empfinden eine Art „Erlösungszustand“, tiefe Hingabe und Demut, Dankbarkeit oder Liebe. 

Weitere beobachtbare Reaktionen sind ebenfalls Ausdrücke starker Emotionen: Schütteln, 

Seufzen, Schreien, Lachen.
386

  

Viele sprechen von spürbaren Wirkungen, auch wenn Bhajans oder Rezitationstexte nur 

gehört oder mitgelesen werden. Bei eigener Rezitation wird aber von wesentlich stärkerer 

Wirkung berichtet. Es gilt: „Besser leiern als gar nicht!“ (Sara, GN 12/14). Auch nach vielen 

Jahren der Praxis und auswendiger Rezitation schleiche sich keine „Routine“ oder 

Wirkungslosigkeit ein. Im Gegenteil würde die Wirkung stärker, wenn „man sich nicht mehr 

ständig auf die richtige Aussprache konzentrieren muss und sich auf das Chanten einlassen 

kann“ (ebd.). Zwar würde die Praxis laut Sara „mechanisch“, aber immer wieder kämen neue 

und „immer tiefere Phasen der Hingabe“ (ebd.). Auch wenn sich verschiedene Phasen 

abwechselten, würde sich die Wirkung im Laufe der Jahre intensivieren.  

Nach längerer Praxisausübung treten jene Wirkungen nach Aussagen von Praktizierenden 

zudem schneller ein als zu Beginn, es findet eine Veränderung oder „Konditionierung“ statt: 

„Mittlerweile reicht es, wenn ich es einmal denke, und ich komme sofort in einen anderen 

Zustand. Ich erinnere mich wohl an den Zustand, der eintritt, wenn man es lange chantet, was 

wir oft getan haben. Es legt sich ein Schalter im Gehirn um, es ist wirklich wie eine 

Konditionierung.“ (deutscher devotee, GN 02/14). 

Des Weiteren wird häufig von „Einheitserfahrungen“ berichtet, einer „Verschmelzung“ und 

„Auflösung des Ego“: „Es ist eine Art Aufgehen im Sound, man wird eins mit dem Sound 

und auch mit den anderen. Das ist so harmonisch, eine echte Einheitserfahrung! Man singt aus 

ganzer Kehle und hört sich nicht, verschmilzt, die eigene Stimme verschmilzt, alles wird 

eins.“ (deutsche Langzeitbesucherin, GN 11/16). Und über das gemeinsame Omkara, „die 

Verschmelzung im OM“, bemerkt eine andere devotee: „Das ist auch echt erhebend, in dem 

Moment gibt es nur das OM, die Schwingung, ich fühle mich oft aufgelöst, frei, leicht. Mich 

                                                 
386

 Diese Emotionen können für manche auch belastend sein: „Mir ging es danach auch schon manchmal nicht so 

gut, da ich mit den Emotionen, die hoch kamen, nicht klar kam oder Traurigkeit 

überhandnahm.“ (österreichische Besucherin, GN 02/14).  



 

252 

 

gibt es in dem Moment eigentlich nicht mehr. Das heißt, das Ego ist weg!“ (GN 12/13). Jene 

Formulierungen erinnern an den von den devotees angestrebten Zustand der ‚Erleuchtung‘. 

Auf die ‚tatsächliche‘ Möglichkeit einer Transzendenzerfahrung weist ein österreichischer 

devotee hin, wenn er bemerkt, dass „man sich ja irgendwie wirklich selber 

transzendieren“ würde „über die Stimme“ (GN 12/13). Die eigene Stimme vermischt sich mit 

vielen anderen und wird zu einem „Einheitsbrei“, es entsteht ein Tonkorpus. Von besonderer 

Bedeutung ist bei gemeinsamer Singpraxis daher ein sozialer Effekt: „Singen verbindet wie 

nicht so viel anderes – wenn man sich darauf einlässt“ (deutscher devotee, GN 12/13). Es 

entsteht ein Gefühl von Gemeinschaft und Zusammengehörigkeit, „wenn eine ganze Halle 

voll singt, klatscht, omt.“ (ebd.). Auch der bereits zitierte Dave Stringer nennt das Singen von 

Bhajans eine „individual-dissolving Eastern tradition” (http://davestringer.com/philosophy-of-

kirtan; zuletzt geprüft am 1.10.18). Das Moment der Gruppensolidarität nennt Wilke eine 

„Institutionalisierung des Gefühls bis zur ekstatischen Trance“ und führt es auf wechselnde 

Tempi, Rhythmen und Tonhöhen zurück (Wilke 2001: 104). Die Wirkung erfolgt aber nicht 

nur über die gemeinsame Singpraxis und die Musik, sondern die Synchronisierung auch 

anderer Körperpraktiken. So weist ein englischer devotee darauf hin, dass gemeinsames 

Singen auch gemeinsames Atmen bedeute, da die Atemrhythmen einander angleichen würden. 

Noch ein weiterer Effekt lässt sich durch die Gruppendynamik beobachten. Eine deutsche 

devotee erzählt, dass beim Chanten in großer Gruppe die einzelne Person nicht auffalle: „Man 

kann sich daher gehen lassen, ohne Scham.“ (GN 12/13). Abfall von Scham und Peinlichkeit 

und ein relativ hemmungsloser Ausdruck bringen wiederum Entspannung mit sich. 

Wenn auch die Menschenmenge für das individuelle Gesangserlebnis entscheidend ist, ist 

gleichzeitig festzustellen, dass die Gruppe in Amritapuri weniger zu spüren ist, als dies bei 

kleineren Singgruppen der Fall ist. Was den Gemeinschaftseffekt etwas abschwächt, ist der 

Umstand, dass man in Amritapuri nebeneinander sitzt und alle Anwesenden nach vorne 

blicken, ins eigene Bhajan-Buch oder nach oben, auf die Bildschirme und/oder auf Amma, die 

erhöht auf der Bühne sitzt. Die Anwesenden nehmen also andere Teilnehmenden weniger 

wahr, sie sehen einander kaum. Allerdings kann die Anwesenheit der anderen anderweitig 

körperlich erspürt werden – durch etwaigen Körperkontakt aufgrund der Enge oder 

‚Erriechen‘ des Sitznachbarn. Vor allem aber kann die Menschenmenge gehört werden. 

Einzelne Stimmen sind selten wahrnehmbar (bis auf die der Vorsänger_innen), aber man hört 

die Menge, das Mit- und Ineinander vieler Stimmen, und dieses Hörerlebnis beeindruckt. 



 

253 

 

Laut Laack ermöglicht Musik den „Akteuren, durch den Einbezug ihres Körpers eine 

Identifizierung mit einer kollektiven Identität vorzunehmen, die vermutlich eine höhere 

Relevanz besitzt als die Auseinandersetzung mit kognitiven Inhalten.“ (Laack 2011: 625). Die 

Besonderheit jener Identifizierung läge dabei in ihrer temporären Aktivierung und intensiver 

Wahrnehmung. Sie ermögliche die Befriedigung der Bedürfnisse nach Gemeinschaft und 

Gruppenbindung bei gleichzeitiger Wahrung persönlicher religiöser Freiheit (vgl. ebd.). 

Allerdings ist auch eine gegenteilige Wirkung beobachtbar. Wie wir im Abschnitt über das 

Bhajan-Singen bereits festgestellt haben, wirken viele Teilnehmende schon währenddessen 

und auch nach dem Singen sehr entrückt, für sich, in sich versunken, in „isolierter 

Stimmung“ (deutsche devotee, GN 12/13). Dies ist nun gerade nicht Ausdruck von 

Vergemeinschaftung und Verbundenheit, sondern eher von Vereinzelung und Trennung. 

Dieser Effekt ist zum Teil so stark, dass kaum Kommunikation möglich ist, die Leute nicht 

auf Anrede reagieren, mit den Blicken ausweichen oder einen Gesprächsversuch abblocken. 

In beiden Fällen tritt eine außeralltägliche Wirkung ein, die von den Praktizierenden zumeist 

religiös-spirituell ausgelegt und mystifiziert wird. 

3.2.6 Meditation 

Die Praxis der Meditation zählt in vielen hinduistischen Traditionen zu den wichtigsten 

spirituellen Übungen.
387

 Als bedeutender Teil des Raja Yoga
388

 wird sie als 

‚Königsweg‘ unter den spirituellen Techniken angesehen. Auch im MAM genießt die 

Meditation herausragende Bedeutung. Für die Entwicklung und das Wohlergehen des – 

spirituell oder weltlich orientierten – Menschen wird ihr enorm hoher Wert beigemessen: 

Meditation is the art of mastering the mind. The way we perceive the world around us completely 

depends upon our mind. In our search for happiness, we essentially have two options – modify the entire 

world so that everything turns out exactly the way we want it or modify our mind so that we are able to be 

happy, content and peaceful, regardless of what happens in the external world. The former is obviously 

                                                 
387

 Auch in vielen anderen religiösen Traditionen werden Meditationsformen praktiziert. Meditation gilt als sehr 

alte menschliche Praxis, laut Carrington (1980) gar als „eine der ältesten Praktiken des Menschen“ (21). Obwohl 

es Hunderte verschiedener Formen und Techniken gibt, nennt sie als gemeinsamen Nenner „das Vermögen, 

einen besonderen Zustand frei schwebender Aufmerksamkeit hervorzurufen, in dem rationales Denken 

vermieden und Worte viel weniger Bedeutung haben als im täglichen Leben“ (ebd. 23). In der Hindu-Tradition 

finden sich erste Hinweise auf diese Technik bereits 3500 v. Chr. (Ausgrabungen von Skulpturen im Industal). In 

der Folge beziehen sich zahlreiche Schriften, darunter die Upanishaden oder das sechste Kapitel der Bhagavad 

Gita, explizit auf die Praxis der Meditation. Den einflussreichsten und bekanntesten unter diesen Texten stellt 

das Yogasutra von Patanjali dar (ca. 200-400 n.Chr.; vgl. Chapple 2009: 822ff.). 
388

 Das Konzept des Raja Yoga wurde vor allem durch Swami Vivekananda bekannt, der sich auf die Yogasutren 

von Patanjali und dessen achtstufigen Yoga bezieht. Die acht Stufen bestehen aus yama (Verhaltenskodex 

bestehend aus fünf ethischen Regeln); niyama (fünf Regeln der Selbstdisziplin); asana (Schulung und Reinigung 

des Körpers mittels Yogastellungen); pranayama (Atemkontrolle); pratyahara (das Zurückziehen der Sinne von 

der Außenwelt); dharana (Konzentration auf nur einen Gedanken); dhyana (Meditation, Kontemplation); 

samadhi (Einheitsbewusstsein). 



 

254 

 

impossible. (…) The only hope for happiness lies in controlling the inner world. 

(http://www.amritapuri.org/activity/cultural/iam; zuletzt geprüft am 18.1.18) 

Der menschliche Geist oder mind gilt als manipulativ, beeinflussbar und schwach. Um dieses 

zentrale Objekt der Meditation mitsamt seinen Eigenschaften vorzustellen, wird im IAM-

Einführungskurs eine Geschichte von einer schwarzen Ratte erzählt, in deren Anschluss die 

Teilnehmer_innen die Augen schließen sollen. Die Frage, an was sie nun denken, beantworten 

viele mit der schwarzen Ratte. Diese Übung soll die Beeinflussbarkeit des mind illustrieren. 

„Den mind zu stärken“ ist eine Zielsetzung der Meditation (IAM-Lehrer, FN 11/12). 

Auch awareness – Aufmerksamkeit oder Bewusstheit – gilt als Ziel der Meditation. Im 

bewussten Zustand würde der ‚Fluss der Gedanken‘ stoppen und die Praktizierenden erführen 

mana-laya, eine zeitweise Auflösung des mind, wobei sie eine Vorstellung des Segens 

erhielten, welcher ‚unsere wahre Natur‘ ist (vgl. http://www.amritapuri.org/3711/arati.aum; 

zuletzt geprüft am 18.1.18).
389

 Zentrale Technik der Meditation stellt das Fokussieren der 

Wahrnehmung dar – auf Objekte, Töne oder Empfindungen. Dabei wirke sich die 

Anwesenheit und physische Nähe eines oder einer Guru positiv aus, denn der mind eines oder 

einer mahatma sei so friedlich, dass der Friede sich auf die Umgebung übertragen würde, 

weshalb viele leichter tiefe Meditation erlangen würden (ebd.). Viele devotees betonen 

dementsprechend, dass sie in Ammas Anwesenheit eine Stille und innere Ruhe spüren. Ihr 

Anblick oder auch nur ihre gefühlte oder imaginierte Präsenz bei geschlossenen Augen würde 

sie beruhigen. 

Amma selbst definiert Meditation in einem weiten Sinne, ihr geht es laut Swami 

Amritaswarupananda im Allgemeinen nicht um strenge stille Meditation: „Meditation is not 

to be serious, but to realize the joyfulness.”
390

 Meditation sei ‚wie Öl von einem Gefäß in ein 

anderes zu gießen‘, sie sei ein konstanter ununterbrochener Strom. Auch intensives konstantes 

Denken oder sich Erinnern an geliebte Menschen oder an Apfelkuchen wäre Meditation 

(allerdings sei der Unterschied, dass dabei kein ‚peace of mind‘ erfolge). Die Bedeutung des 

mind und daher auch die Bedeutung der Praxis der Meditation weisen zudem laut Amma weit 

über die einzelnen Praktizierenden hinaus: „The fight in individual minds is responsible for 

the wars.“ (http://www.rediff.com/news/2002/aug/02inter1.htm, zuletzt geprüft am 4.10.18). 

Meditation trägt so gesehen zum Weltfrieden bei. 

                                                 
389

 Interessant ist hier die Formulierung im Original („In mana-laya you get a taste of the bliss which is our true 

nature“), die auf den Geschmackssinn verweist. 
390

 Vgl. http://www.youtube.com/watch?v=lLzhHs2PjGw&list=UU0BkLhy5_JmLSABlYJs_SwQ&index=4, 

Min.6:42; zuletzt geprüft am 4.10.18. 



 

255 

 

Im Ashramalltag sind gewisse Zeiten für Meditation vorgesehen – jeweils eine Stunde 

morgens vor dem Frühstück und abends vor den Bhajans. Dienstag gilt als ‚Meditationstag‘, 

an welchem sich verstärkt auf jene Praxis konzentriert und weniger Seva ausgeführt werden 

soll. An diesem Tag findet vormittags im Tempel ein Satsang mit anschließender 

gemeinsamer, angeleiteter Meditation statt.  

Die täglichen Meditationen werden von den ashramites individuell durchgeführt. Es gibt 

präferierte Meditationsorte: im Tempel, besonders vor Kali, auf dem Tempeldach, auf einer 

der Bänke am Strand, in der Strohdachhütte oder auf der Bühne während Ammas Darshan. 

Viele meditieren auch auf ihren Zimmern vor privaten kleinen Altären. Je nach ausgewähltem 

Ort sind die Meditierenden von unterschiedlichen ästhetischen Settings umgeben. Hier 

exemplarisch die Beschreibung einer Meditation am Strand, die verbunden ist mit intensiven 

sinnlichen Eindrücken:  

Das Spüren der Wärme der Sonne im Rücken, der Anblick von Amma (eine devotee nennt sie ‚Fels in der 

Brandung‘), die Geräuschkulisse – Wind, Rascheln der Palmenblätter, Meeresrauschen, Rufe von Krähen 

und Seeadlern, Hupen von Autos, Motorengeräusch, Räuspern und Husten, die beruhigende, hallende 

(Mikrofon-)Stimme des Brahmachari, der die Meditation anleitet, schreiende Kinder, das Klingeln eines 

Handys. Das alles hat einen gewissen Rhythmus, da es immer wieder anschwellt und abklingt, sowohl das 

Meer (Wellen), als auch das Hupen und die Stimme. Zudem spürt man die Hitze der Luft, das Kribbeln 

von Ameisen auf der Haut, den Sand unter den Füßen und auch die Bewegungen, Rascheln, Berührungen 

anderer Menschen. Irgendwann geht die Sonne unter, alles erstrahlt im ‚goldenen Licht‘ und am Horizont 

der glühende Ball. (FN 12/12)  

Ein Problem für einige Besucher_innen stellt in diesem Zusammenhang dar, dass sie „keinen 

ruhigen Ort“ (deutscher Besucher, GN 09/12) zum Meditieren finden, da häufig – wie in 

beschriebenem Beispiel – viele sensorische Einflüsse oder ‚ästhetische 

Ablenkungen‘ auftreten: Geräusche, Gerüche, die Anwesenheit anderer Menschen. So riecht 

man dienstags während der gemeinsamen Meditation regelmäßig plötzlich das Essen, welches 

im Anschluss an alle ausgeteilt wird, was eine deutsche Besucherin folgendermaßen 

kommentiert: „Das reißt mich jedes Mal aus der Medi. Essen und meditieren geht für mich 

nicht zusammen!“ (GN 09/12).
391

 Derartige Sinneseindrücke wirken für manche irritierend 

und störend, denn die sich durch eine gewisse Ästhetik ergebende Atmosphäre mag für 

manche nicht zur meditativen Praxis passen. In der Erwartungshaltung der devotees bestehen 

                                                 
391

 Bei der Meditation am Dienstag ist zudem der Ablauf über ästhetische Zeichen erkennbar. An einem Dienstag 

frägt mich Inka am Ende der Meditation überrascht, woher man jetzt wisse, dass es zu Ende sei. Ich erkläre ihr, 

dass Amma die Meditation wohl beendet habe, indem sie ihre Augen geöffnet und sich bewegt habe, was die 

Leute vor allem in den ersten Reihen bemerken, und dann eine Bewegung oder ein ‚Raunen‘ durch den Raum 

geht (FN 12/13). Inka als ‚Neuling‘ kann jene Zeichen noch nicht deuten. Bei der Dienstagsmeditation ist zudem 

eine Geruchssequenz beobachtbar. Während der Meditation fällt oft ein Rosenduft auf, der unter anderem von 

Amma ausgeht, sodann der Essengeruch, der das baldige Ende signalisiert. 



 

256 

 

oft konkrete Vorstellungen über die angemessene Ästhetik einer (idealen) Sadhana-Situation, 

weshalb es leicht zu Irritationen kommen kann.
392

 

In der Gemeinschaft der devotees begegnen unterschiedliche Formen von Meditation. Viele 

praktizieren die von Amma entwickelte Meditationsmethode IAM (Integrated Amrita 

Meditation Technique), die später näher ausgeführt wird.
393

 Manche haben bereits meditiert, 

bevor sie Amma begegnet sind und haben ihre ursprüngliche Methode beibehalten. 

Die geeignete Form gilt als individuell verschieden. Amma kann um Rat gefragt werden 

bezüglich der persönlichen Meditationsform. Eine mögliche Anweisung stellt zum Beispiel 

dar, auf ihre Form zu meditieren, sich also Amma im Geiste vorzustellen. Alternativ kann ein 

Licht imaginiert werden zwischen den Augenbrauen oder im Herzen (Sara, GN 12/13) oder 

(stille) Rezitation und Mantra-Wiederholung ausgeführt werden. Die „MA-OM-Meditation“, 

die eigentlich eine Form des pranayama
394

 darstellt – beim Einatmen wird im Geiste MA 

rezitiert, beim Ausatmen OM – wird regelmäßig in Satsangs oder auf öffentlichen Programmen 

angeleitet.
395

 Auch die von Amma empfohlene manasa puja, eine imaginäre 

Verehrungstechnik, gilt als Meditationsart beziehungsweise „die Verehrung der geliebten 

Gottheit in der Meditation“ (Mata Amritanandamayi Mission Trust 2011: 6). Sie wird bei 

indischen Programmen öffentlich angeleitet, manchmal von Amma selbst. 

Meditationen gelten als „daily mental maintenance system” 

(http://www.amritapuri.org/3711/arati.aum, zuletzt geprüft am 18.1.18), als mentale Übungen, 

deren vorrangiges Ziel eine mentale Stärkung und Kontrolle ist. Daher könnte man annehmen, 

dass Körper und Sinne wenig involviert werden. Die meisten Meditationsanweisungen 

                                                 
392

 Dabei ist zu beachten, dass Amritapuri kein auf die Praxis der Meditation spezialisiertes Ashram ist wie 

beispielsweise Vipassana-Meditations-Zentren, in welchen reizarme Meditationsorte auffindbar sind (vgl. 

https://www.dhamma.org/de/index, zuletzt geprüft am 4.10.18). (Stille) Meditation ist in Amtritapuri nicht die 

am meisten praktizierte Sadhanaform, da davon ausgegangen wird, dass sie für die meisten Menschen 

heutzutage schwierig zu praktizieren ist. Allerdings gibt es laut Sara andere Zentren des MAM (zum Beispiel in 

Timadai, Tamil Nadu), in welchen Rückzugsorte (‚Hütten‘) zur Verfügung stehen und den ganzen Tag meditiert 

werden kann. 
393

 Dass Amma eine eigene Meditationstechnik entwickelt hat, ist nichts Ungewöhnliches. Viele moderne Gurus 

haben eigene Methoden entwickelt. Besonders bekannt im Westen sind die Dynamische und die Kundalini-

Meditation nach Osho (vgl. zum Beispiel Horn 1982: 92-94) oder die Transzendentale Meditation nach 

Maharishi Mahesh Yogi (vgl. zum Beispiel den Dokumentarfilm „David wants to fly“ von David Sieveking). 
394

 Pranayama (Skrt., wörtlich ‚Beherrschung des Prana‘) bezeichnet yogische Atemübungen (Fischer-Schreiber 

1986: 293). 
395

 Auf den deutschen Programmen wird die gemeinsame Meditation von einem langjährigen devotee mit sanfter 

Stimme angeleitet. Zunächst werden die Anwesenden aufgefordert, die Augen zu schließen. Sodann wird 

dreimal in Folge gemeinsam die Silbe OM gesungen. Der Fokus solle dann nach ‚innen gekehrt‘ und auf die 

Atmung gerichtet werden, die devotees sollten sich auf den ‚Punkt zwischen den Augenbrauen‘ konzentrieren. 

Es folgen einige Minuten der MA - OM -Meditation, welche abgeschlossen wird durch ein an die göttliche Mutter 

gerichtetes Gebet: „Ich bin blind, wie ein Neugeborenes. Ich sehe die Welt und die Wahrheit nicht. Halte mich in 

deinem Schoß, lass mich nicht fallen, lass mich nie fallen und halte mich in deiner göttlichen Umarmung.“ (FN 

11/11). 



 

257 

 

beziehen sich jedoch auch explizit auf Körper und Sinne. Häufig heißt es aber nur, dass eine 

‚aufrechte, bequeme Haltung‘ eingenommen und im Übrigen der Körper am besten vergessen 

werden solle. Körper und Sinne sollen ruhig gestellt beziehungsweise ausgeschaltet, die 

Aufmerksamkeit von der äußeren Welt abgezogen und in das Innere der Meditierenden 

gelenkt werden.
396

  

Die erwünschte Körperhaltung wird oft als bewegungslos und aufrecht umschrieben (so zum 

Beispiel im sechsten Kapitel der Bhagavad Gita). Verschiedene Techniken unterscheiden sich 

in der genauen empfohlenen Meditationshaltung – verschiedene Sitzarten, Liegen oder auch 

Stehen sind möglich. In Amritapuri präferieren viele devotees den Schneidersitz oder gar den 

Lotussitz,
397

 also disziplinierte Körperhaltungen – Wirbelsäule und Kopf sind aufrecht, die 

Hände im Schoß oder auf den Oberschenkeln, optional in einer mudra (bei der Meditation 

häufig eine Fingerstellung, bei welcher sich Daumen und Zeigefinger berühren). Allerdings 

sind auch weniger disziplinierte Körperhaltungen beobachtbar (manche lehnen sich an die 

Wände, besonders Ältere sitzen auf Stühlen).  

Häufig werden spezielle Körperregionen hervorgehoben. So spielt die Stelle zwischen den 

Augenbrauen (bhrumadhya) eine besondere Rolle. Auf jenen Punkt, an welchem auch das 

‚dritte Auge‘, mit welchem die ‚Wahrheit geschaut‘ werden kann, vermutet wird, soll die 

Aufmerksamkeit gelenkt werden. Ebenso erhöhe es die Konzentration, wenn der Blick (mit 

geöffneten oder geschlossenen Augen) in Richtung der Nasenspitze (nasikagra) gelenkt 

würde (vgl. BG VI. 10-13). Die Augen werden oft geschlossen gehalten. 

Um die Meditation zu erleichtern und zu vertiefen, soll darauf geachtet werden, dass wenig 

Störeinflüsse von außen auf die Meditierenden eindringen und die Umgebung still ist. 

Ungeübte reagieren häufig empfindlich auf jegliche Reize von außen. Das leiseste Geräusch, 

aber auch Gerüche oder Berührungen, stören die Konzentration und erschweren die 

Meditation.  

Der Körper befindet sich während vieler Meditationsarten also meist in Ruhe, jegliche 

Bewegung wird möglichst unterlassen und Sinneseindrücke vermieden oder ausgeblendet. Es 

                                                 
396

 Bhagavad Gita und Yogasutra beispielsweise betonen die Abkehr der Sinne von der äußeren Welt, das in sich 

Kehren, die Erlangung von Gleichmut gegenüber äußeren Einflüssen wie Hitze, Kälte, Freude oder Schmerz. 

Um die Sinne auszuschalten und dem Meditierenden den Rückzug in sich selbst zu ermöglichen, wurden und 

werden in verschiedenen religiösen Traditionen zahlreiche Meditationstechniken beschrieben. Besonders 

bekannt in Deutschland sind unter anderen buddhistische Formen wie Zen- oder Vipassana-Meditation. Dabei 

kann angemerkt werden, dass auch die angestrebte aktive, bewusste Abkehr von den Sinnen diesen gleichwohl 

große Aufmerksamkeit zuteil werden lässt. Die Sinne werden im Vergleich zum alltäglichen Leben sogar 

teilweise besonders stark thematisiert. 
397

 Eine Sitzhaltung, bei welcher der rechte Fuß auf dem linken Oberschenkel und der linke Fuß auf dem rechten 

Oberschenkel abgelegt werden. Abbildungen des Lotussitzes begegnen bereits bei Ausgrabungen der Industal-

Kultur, die auf 3500 v.Chr. datiert werden (vgl. Chapple 2009: 822). 



 

258 

 

begegnen jedoch auch Techniken, die Körper und Sinne aktiv mit einbeziehen, um den 

Zustand der Meditation und die Beruhigung des mind hervorzurufen. Zu derartigen Methoden 

gehört auch die IAM.
398

 

Bei der IAM, die markenrechtlich geschützt ist und nur in von autorisierten Lehrer_innen 

durchgeführten Kursen erlernt werden kann,
399

 handelt es sich um eine Mischung aus 

verschiedenen Techniken, die jeweils Bezug auf traditionelles Wissen aus der hinduistischen 

Philosophie und Praxis nehmen, um eine „Kombination aus Yoga, Pranayama und 

Meditation“ (siehe www.iam-meditation.org, zuletzt geprüft am 18.1.18). Die Methode wird 

im System des Yoga verortet, eines der sechs klassischen philosophischen Systeme Indiens. 

Damit wird die Technik auf traditionelles ‚wissenschaftliches‘ Wissen zurückgeführt.
400

 

Letztlich entstamme die spezifische Meditationsform aber einer „göttlichen 

Eingebung“ (IAM-Lehrer, GN 11/12) von Amma. Die Methode würde ein Bedürfnis ihrer 

devotees bedienen, denn zu „lange gab es keine Meditationsanleitung, nur ‚meditate with the 

heart‘, also eine devotionale Haltung einzunehmen.“ (ebd.). 

Trotz des Traditionsbezugs will die IAM eine ‚moderne‘ zeitgemäße Technik darstellen, die 

den Ansprüchen und Bedürfnissen des ‚zeitgenössischen Individuums‘ gerecht wird: „The 

technique is a synthesis of traditional, time-tested methods suited for the current mental 

conditions, time-constraints and needs of modern 

man.“ (http://www.amritapuri.org/activity/cultural/iam, zuletzt geprüft am 18.1.18).
401

 Der 

                                                 
398

 Eine andere verbreitete körperbetonte Meditationsform stellt die dynamische Meditation nach Osho dar. Die 

Vipassana-Meditationstechnik bezieht den Körper insofern mit ein, als man sich voll und ganz auf die 

Körperwahrnehmung konzentrieren soll, jeden Teil des Körpers ‚scannt‘, wobei der Körper während der 

gesamten Meditation regungslos bleibt. 
399

 Es gibt keine Lehrmedien wie Bücher, DVDs oder offiziell zugängliche Beschreibungen. Die Kurse sind 

kostenlos beziehungsweise auf Spendenbasis, der indischen Tradition entsprechend, nach welcher spirituelles 

Wissen nur unentgeltlich weitergegeben werden soll. Jeder und jede kann einen derartigen Kurs besuchen, die 

Technik ist für alle Menschen zugänglich. Ich habe einen Einführungskurs im November 2012 in Amritapuri 

besucht. Die Einführung dauert zwei Tage, darüber hinaus gibt es Wiederholungs- und Auffrischungskurse. 
400

 Yoga wird häufig als ‚Wissenschaft (vom Geist)‘ bezeichnet. Der Traditionsbezug spiegelt sich in vielen 

Hinweisen mit Bezug auf die IAM. So entsteht eine Rückbindung an alte Traditionen, die die IAM in eine Linie 

mit alten spirituellen Weisheiten stellt, was sie fundierter, vertrauens- und glaubwürdiger erscheinen lässt. 

Gleichzeitig binden sie den Einzelnen an die Technik. Wer ‚spirituell fortschreiten‘ möchte, nimmt derartige 

Ratschläge freudig auf und versucht, jene traditionellen Gebote einzuhalten. 
401

 Diese Orientierung am ‚modernen Menschen‘ spiegelt sich auch im Logo der IAM, welches klar und schlicht 

gestaltet ist und durch runde Formen, sanfte Farben und einen modernen Schriftzug besticht. Der Halbkreis, der 

das in Form einer meditierenden Person gehaltene ‚i‘ und das ‚a‘ umfasst, wirkt gleichzeitig dynamisch wie auch 

integrierend, was die Kombination traditioneller mit innovativen Elementen in der IAM zum Ausdruck bringt. 

Auch dass die Buchstaben ‚a‘ und ‚m‘ ineinander verwoben dargestellt sind, erinnert an die Tradition und 

Moderne integrierende Absicht der IAM, wie auch die Integration von verschiedenen spirituellen Lehren und 

Techniken und von (meditierendem) Individuum und einem größeren Ganzen. Das verbundene ‚am‘ erinnert 

zudem an die ‚heilige‘ Silbe OM. Die Pastelltöne vermitteln einen weichen unaufdringlichen Eindruck und 

vermitteln, wie das Logo insgesamt, ein Gefühl von Leichtigkeit. 



 

259 

 

versprochene Nutzen ist enorm: totale Kontrolle des Geistes und damit totale Kontrolle über 

die eigene Wirklichkeit(swahrnehmung), erhöhte Konzentrationsfähigkeit, tiefere 

Entspannung, Steigerung der Kreativität und Leistungsfähigkeit, antidepressive Wirkung, 

vielerlei positive physische Auswirkungen wie verbessertes Immunsystem, 

Blutdruckregulierung und Cholesterinspiegelsenkung,
402

 Vitalität und Verjüngung. Damit 

werden viele mit der Moderne assoziierte Problemfelder angesprochen und Versprechungen 

gemacht, die für leistungs- und effizienzorientierte Individuen attraktiv erscheinen.  

Da davon ausgegangen wird, dass dem reizüberfluteten ‚modernen‘ Menschen das Meditieren 

in Form von Kontemplation und Konzentration, des Zurückziehens der Sinne von der 

Außenwelt und des stundenlangen Sitzens in Stille und Gedankenleere schwerfällt, befriedigt 

Ammas Meditationsmethode ein Erlebnisbedürfnis. Auffällig ist, dass die gesamte IAM-

Technik sehr auf die Sinne und den Körper ausgerichtet ist. Verschiedene Übungen rufen 

starke sensorische Erfahrungen hervor. Mehrfach wird die Körperhaltung und -stellung 

verändert (Wechsel von Stehen, Bewegung, Sitzen, Liegen). Es wird nicht (wie in vielen 

anderen Meditationsformen) in einer Haltung verharrt, der Körper wird nicht ‚abgestellt‘, 

sondern ist Teil der Meditation.  

Die Technik will ganz im Sinne von Ammas Lehre ein für alle zugängliches ‚neues 

spirituelles Instrument‘ (http://www.amritapuri.org/9610/integrated.aum; zuletzt geprüft am 

18.1.18) bieten: „IAM is made for ordinary people not for yogis, for modern goal-focused 

men!“ (IAM-Lehrer, FN 11/12). Die Praktizierenden selbst stimmen dem bei Nachfragen zu: 

Die Kürze und Klarheit der Anweisungen seien Vorteile, die es „dem modernen 

Durchschnittsmenschen“ (deutscher devotee, GN 11/12), dessen Hauptziel und vorrangige 

Beschäftigung nicht Meditation und Spiritualität darstellten, ermöglichen und erleichtern 

würden zu meditieren. Die Technik sei simpel, unkompliziert und leicht zu erlernen, es bedarf 

keiner langen Studierphase – erlernt würde die Methode ohnehin durch das Praktizieren selbst, 

so betont ein IAM-Lehrer: „Let the practice be your guide!“ (FN 11/12). Daher sei die 

Methode für eine breite Masse zugänglich und gut im Alltag von Familie und Beruf zu 

integrieren: „Like everything Amma teaches, it’s at the same time very simple and very 

profound. It is smooth for people to practice” (ebd.).  

                                                 
402

 Hierzu wurden wissenschaftliche Untersuchungen am „Amrita Institute of Medical Sciences“ der „Amrita 

University“ durchgeführt, in denen bei täglicher IAM-Praxis zumindest im Falle des Adrenalins eine signifikante 

Abnahme nachgewiesen werden konnte (siehe unter www.hindawi.com/journals/ecam/2011/379645/; zuletzt 

geprüft am 18.1.18). 



 

260 

 

Gleichzeitig wird darauf verwiesen, dass die Methode nicht unterschätzt werden sollte: „It is 

not as simple and stupid as it looks, it’s very powerful!“ (ebd.). Die Übungen seien 

‚machtvolle Instrumente‘, deren Wirkung ins Nachteilige umschlagen könnte, wenn man sie 

falsch, zu lange oder zu intensiv praktiziere. Sie aktivierten unter anderem die Kundalini-

Energie, welche zu psychischen und mentalen Störungen führen könne, wenn sie zu schnell 

und unkontrolliert ‚erwache‘. Vor allem pranayama wäre ein „playing with the fire“ (ebd.) 

und dürfe nur von einem oder einer mahatma erlernt werden. Daher müsse unbedingt Ammas 

Anweisung genau befolgt und vor einer Abänderung oder Intensivierung der Praxis ihre 

Zustimmung eingeholt werden. Die IAM ist daher eine relativ kontrollierte Meditationsform, 

die ein dichtes Regelwerk umgibt. Im Gegensatz zur dynamischen Meditation nach Osho 

beispielsweise gibt es keine Sequenz, in der man sich ‚ausleben‘ kann oder soll. Jede 

Bewegung und Übung ist vorgegeben, es gibt kaum individuellen Variationsspielraum.  

Die Rolle der Guru ist hinsichtlich des Erfolges der Meditation entscheidend. Das Gelingen 

der Praxis stehe und falle letzten Endes mit der Gunst der Guru. Daher sind an sie gerichtete 

Gebete um ihre Unterstützung und ihren Segen Teil der Praxis. Die Technik und ihre 

Wirkungsweise sind aufgrund der Gururolle nicht zu hinterfragen. Auf Nachfragen, weshalb 

was wie gemacht werden solle, begegnet nicht selten die Antwort: „Because Amma says 

so!“ (indische Brahmacharini, GN 11/12). Verwiesen wird auf den erfahrbaren Nutzen, zum 

Beispiel die ‚Aktivierung guter Qualitäten der Nerven‘ (IAM-Lehrer, FN 11/12). Die 

Wirkungsweise der Methode gilt als intellektuell nicht zu erfassen, sie erschließe sich nur in 

der und durch die Praxis: „To really understand you have to practice.” (ebd.). 

Das Wissen um diese als machtvoll angesehene Meditationstechnik wird geschützt und 

bewahrt – durch das Abschließen eines ‚Vertrages‘
403

 bei Absolvieren eines Kurses und 

weiterer eindringlicher Maßnahmen. So wird im Einführungskurs gleich zu Anfang und im 

Laufe des Kurses wiederkehrend betont, dass alles, was wir lernen, hören, sehen, 

vertrauenswürdig zu behandeln sei. Sehr eindringlich ist dies dann nochmals formuliert auf 

einer der im Kurs ausgehändigten Erinnerungskopien unter der Überschrift ‚Very important‘: 

Nachdem die Technik verinnerlicht wurde, sollten die Kopien vernichtet werden, indem sie 

                                                 
403

 Im Vertrag wird festgehalten, dass die Technik nicht weitergegeben werden darf und nur mit devotees, die 

ebenfalls eingewiesen worden sind, über die Technik diskutiert werden solle. Am besten solle die Methode vor 

Nicht-Eingeweihten gar nicht erwähnt werden. Man darf die Methode keinesfalls selbständig weitergeben, in 

irgendeiner Weise verändern oder andere darin unterweisen. Es wird auf das „Trade Secret“ verwiesen und den 

„Trade Merchandise Act“ sowie den „Copyright Act“. Die Praxis eines Vertragsabschlusses kann als stark 

vereinfachte Ausprägung der alten Tradition verstanden werden, nach der indische spirituelle Aspiranten sich 

zunächst einer Initiation und/oder extensiven Trainings oder Tests unterziehen mussten, bevor sie von Gurus in 

Wissen, Techniken und Praktiken (zum Beispiel des Yoga) eingewiesen wurden (vgl. zum Beispiel Singleton/ 

Goldberg 2013: 4).  



 

261 

 

entweder verbrannt oder in ein fließendes Gewässer gestreut würden.
404

 Die Häufigkeit und 

Intensität, mit welcher auf die Geheimhaltungsregel hingewiesen wird, hinterlässt Eindruck 

und führt dazu, dass sich Teilnehmer_innen als ‚Teil eines Geheimbundes‘ fühlen (englischer 

devotee, GN 11/12). Durch jene Geheimnisinszenierung teilen devotees untereinander ein 

‚Geheimwissen‘, welches verbindet.
405

 Prinzipiell kann jede und jeder einen IAM-Kurs 

belegen, unabhängig von Vorwissen oder Verbundenheit gegenüber Amma, jedoch sind die 

meisten Teilnehmenden Amma-devotees (eine Ausnahme bilden die Kurse, die in öffentlichen 

Institutionen wie Schulen oder beim Paramilitär durchgeführt wurden und werden).
406

 

Umgekehrt ist davon auszugehen, dass ein(e) Amma-devotee die IAM-Technik kennt. Dieses 

Wissen wird also unter den devotees als Allgemeingut geteilt. 

Der Ablauf der IAM kann grob in drei Teile untergliedert werden: einen körperbetonten Teil 

mit Übungen, die an Hatha-Yoga angelehnt sind, einen Visualisierungsteil und einen stillen 

Meditationsteil. Dazwischen erfolgen Entspannungssequenzen im Liegen. Der gesamte 

Durchlauf beansprucht mindestens 20 Minuten.
407

 Empfohlen wird, die Meditation nur einmal 

täglich, nur mit wirklich leerem Magen und immer zur selben Zeit und am selben ruhigen, 

ungestörten Ort auszuführen. Üblicherweise wird die Technik individuell ausgeführt. 

Obwohl ihr Zielobjekt der Geist ist, widmet die IAM also einen beachtlichen Teil (12 

Minuten, ein Drittel der empfohlenen Meditationszeit und zusammen mit dem letzten Teil der 

                                                 
404

 Auch auf jedem einzelnen Blatt der ausgehändigten Kopien ist nochmals vermerkt: „Strictly confidential; 

Don’t Circulate!“. Als offizielle Erklärung gilt, dass so vermieden werden soll, dass die Technik verfälscht 

weitergegeben wird und so zu unbeabsichtigten, ungewollten Wirkungen führen könne. Außerdem sei es wichtig, 

dass das Wissen von den devotees wertgeschätzt wird, daher müssten sie eine gewisse Anstrengung oder einen 

Aufwand betreiben, also einen Kurs besuchen, eine Spende leisten und den Vertrag abschließen. Zudem, und 

hier wird wieder auf ‚Tradition‘ verwiesen, sei die ‚erste spirituelle Qualität‘ Loyalität. In spirituellen 

Traditionen sei die Wissensweitergabe immer kontrolliert. Eine unautorisierte Weitergabe sei schlecht für den 

Schüler und noch schlechter für den Lehrer (FN 11/12). 
405

 Vgl. Assmann/Assmann 1997: 8. Das geteilte geheime Wissen steigert, wie bereits bezüglich der 

Geheimhaltung des persönlichen Mantras bemerkt, die Bedeutung und Wertigkeit der Praxis und fördert auch die 

‚religiöse Dimension‘. Die Einweisung in das ‚Geheimwissen‘ wurde in den Anfangsjahren der IAM noch 

deutlicher als Initiierung mit Ritualen zelebriert (heute sind nur noch die Geheimhaltungsregel und der Vertrag 

übriggeblieben): „Es war, wie einen Vertrag mit Amma abzuschließen, den ich auch noch nie gebrochen habe. 

Es gab eine große Feuerzeremonie, wir waren draußen, alle im Kreis, alle in Weiß. Es war sehr feierlich, 

magisch. Wir haben Blumen ins Feuer geopfert und gebetet. Und wir mussten was unterschreiben.“ (deutsche 

devotee, GN 09/12). 
406

 Die IAM wird an Institutionen und in Organisationen des öffentlichen Bereichs, in Bildungseinrichtungen 

oder Gefängnissen und in Wirtschaftsunternehmen gelehrt. Der MAM hat zudem im Jahre 2007 Indiens 2,5 

Millionen Menschen umfassendes paramilitärisches Personal in dieser Technik unterwiesen (vgl. 

http://www.amritapuri.org/activity/cultural/iam, zuletzt geprüft am 18.1.18). 
407

 Vgl. http://www.iam-meditation.org/, zuletzt geprüft am 18.1.18. Die Summe der empfohlenen oder 

vorgeschriebenen Zeiten der einzelnen Teile ergibt knappe 37 Minuten. Eine italienische devotee wies mich 

allerdings darauf hin, dass Amma anweise, dass nur 25 Minuten aufgewendet werden sollten. In diesem Punkt 

scheint es verschiedene Interpretationen von Ammas Anweisung zu geben. Auf Nachfragen wurde mir die 

Zeitbegrenzung mit dem Hinweis auf die Gefahren zu intensiver Meditation erklärt. 



 

262 

 

längste Abschnitt) explizit körperlichen Übungen.
408

 Diese sollen den Meditierenden den 

Ausstieg aus dem Alltag und den Einstieg in die Meditation erleichtern, die Anspannung des 

Alltags abbauen und eine meditationsbereite Stimmung schaffen. Verschiedene Körperteile 

werden bewegt und gedehnt, die einfach gehaltenen Bewegungen wirken entspannend und 

wohltuend. Der Bewegungsradius ist klein und es wird darauf hingewiesen, dass man die 

Bewegungen sehr langsam und bewusst ohne Anstrengung durchführen soll. Die Übungen 

sind nicht Selbstzweck, sondern dienen dazu, die Gedanken zu bündeln und zu konzentrieren, 

um den Geist auf die Meditation vorzubereiten. Sich zunächst auf körperliche Übungen zu 

konzentrieren, fällt vielen leichter, als sich auf Gedanken, den Atem oder die Gedankenleere 

zu fokussieren. Von der Geschäftigkeit des Alltags direkt in die Stille der Meditation 

umzuschalten, ist vielen oft unmöglich. Die Körperübungen bilden so eine Brücke zwischen 

Alltag und Meditation. Es wird noch ‚etwas getan‘, jedoch mit stark reduzierter 

Geschwindigkeit und erhöhter Konzentration, mit ruhiger Atmung und verstärkter 

Bewusstmachung von Details. Die Köperübungen werden mit einer kurzen 

Entspannungssequenz (savasana) beendet, bei der eine Beobachterrolle eingenommen werden 

und Körper und Geist observiert werden soll. 

Im Anschluss wird der halbe oder ganze Lotus- oder Schneidersitz eingenommen. Nach einer 

kurzen Atemübung (pranayama) und visuellen Fokussierung eines einzigen Punktes in der 

Umgebung, werden die Augen geschlossen. Die Konzentration verlagert sich nun von der 

Außenwelt des Körpers auf dessen Innenwelt. Die nächste Übung stellt ein Tönen dar 

(makara). Mit zugehaltenen Ohren und geschlossenen Augen wird fünfmal ein Ton gesummt, 

wobei dem Ton selbst die Aktivierung positiver Eigenschaften zugeschrieben wird: 

Wir tönen einen mm-Sound, wobei die Lippen leicht aufeinandergelegt werden sollen, mit einem kleinen 

Spalt dazwischen, so dass sie leicht vibrieren. Diese Vibration sollen wir genau wahrnehmen. Der Sound 

soll aus der Herz-Chakra-Gegend kommen – da wäre eine ‚Säule‘ oder Kanal, da hinein sollen wir 

einatmen und daraus soll der Ton kommen. Wenn man sich darauf konzentriert, zumal mit geschlossenen 

Augen und Ohren, kommt es einem tatsächlich so vor, als wäre da eine Säule, und es gelang mir nach 

einigen Malen, da hinein zu atmen und dort heraus zu tönen. Und nicht nur die Lippen vibrieren, sondern 

auch diese Säule und bald der ganze Körper, zumindest der obere Bereich, der Ton durchdringt einen 

förmlich. (FN 11/12) 

Das Tönen wird zu einem sinnlich-körperlichen Erlebnis, welches zu intensiven inneren 

Eindrücken und Erfahrungen führen kann, die durch das Schließen von Augen und Ohren 

                                                 
408

 Praktizierenden mit Erfahrungen in anderen Meditationstechniken fällt auf, dass die IAM keine extremen 

oder unangenehmen körperlichen Elemente beinhaltet, wie sie in Methoden anderer Traditionen anzutreffen sind: 

Bei manchen verursacht das stundenlange monotone Sitzen der Vipassana-Meditation starke körperliche 

Schmerzen und erwähnt seien zudem Praktiken unter extremen Bedingungen wie die Meditationen für 

‚Fortgeschrittene‘ in großer Kälte oder Hitze bei Ananda Marga. Derartige körperliche Strapazen liegen der 

IAM fern, die vergleichsweise ‚gemütlich‘ erscheint. Auch dies entspricht Ammas Lehre, die den gemäßigten 

Mittelweg, der für den ‚Durchschnittsmenschen‘ begehbar ist, propagiert. 



 

263 

 

verstärkt werden. Ein Verlust des Raum- und Zeitgefühls und Erfahrungen von Weite und 

Unendlichkeit können eintreten. Ein Teilnehmer des IAM-Kurses fühlt sich „like in a 

church“ (GN 11/12). Das Tönen versetzt ihn in seiner Vorstellung in einen großen, hohen 

Kirchenraum mit seiner spezifischen Akustik. 

Nach dem Tönen wird mit einer weiteren Übung die Nachwirkung des makara noch verstärkt. 

Die rechte Hand wird auf den Kopf gelegt – bei allen Einsätzen der Hand wird, der indischen 

Konvention entsprechend, ausschließlich die rechte Hand benutzt – und der „grace of the 

master and God“ soll vorgestellt werden:  

Es wäre wie eine kalte Dusche an einem warmen Sommertag – „a very freshly and nice experience“. 

Auch jene ‚Erfahrungsanweisung‘ funktioniert. Es fühlt sich tatsächlich an wie ein Fließen vom Kopf 

abwärts, sehr erfrischend und entspannend. Als würde ein Durchblutungsstoß durch den Körper gehen, 

der Kreislauf angeregt. Die Vorstellung einer kalten Dusche bei dieser Hitze ist natürlich gut gewählt! 

(FN 11/12) 

Positive Assoziationen werden hervorgerufen und wiederum durch Körpereinsatz, diesmal die 

Hand, verstärkt. Die über den Kopf gehaltene Hand symbolisiert Segen und Schutz, 

stellvertretend für den Guru oder Gott wird die eigene Hand verwendet. 

Es folgen weitere Imaginationen und Visualisierungen. Vorgestellt wird nicht nur Bildhaftes, 

sondern auch Gefühle und ‚Vibrationen‘. Von Bedeutung sind bei diesen Vorstellungen die 

Chakren, Energieknotenpunkte der yogischen Lehre, sowie das prana, die Lebensenergie. Die 

Visualisierungen stellen einen Bezug zum Körper her – etwa wenn sich vorgestellt werden 

soll, dass der ganze Körper von goldenem Licht durchdrungen wird – beziehungsweise zu 

bestimmten Körperteilen, in welchen etwas imaginiert werden soll. Nicht nur in einem 

‚geistigen Raum‘ oder in der Phantasie sollen die Imaginationen stattfinden, sondern 

lokalisiert im Körper. 

Die IAM wird abgeschlossen mit Gebeten und einer stillen Meditation im Sitzen, bei welcher 

Ammas Form oder diejenige der präferierten Gottheit imaginiert werden soll. Das stille Sitzen 

am Ende stellt den einzigen Teil dar, welcher persönlich variiert werden kann, sowohl 

hinsichtlich der Dauer (mindestens 10 Minuten oder länger, kein Limit) als auch bezüglich 

des Inhaltes der Imagination. In jener Zeit soll sowohl akustische wie auch körperliche und 

geistige Ruhe bewahrt werden (nicht sprechen, sich nicht bewegen und nichts denken), denn: 

„Stillness and silence go hand in hand.“ (IAM-Lehrer, FN 11/12). Der erstrebte 

Gemütszustand von Ruhe und Frieden wird mit dem ästhetischen Zustand der Stille und 

Bewegungslosigkeit in Entsprechung gesetzt. Über Körper und Ästhetik sollen die Ziele der 

Meditation erreicht werden.  



 

264 

 

So soll die Konzentration in der Meditation völlig auf den Moment gerichtet, der Augenblick 

fokussiert, im ‚Hier und Jetzt‘ verweilt werden. Aufmerksamkeit und Achtsamkeit sollen 

gesteigert werden. Dies erfolgt unter anderem durch Beobachtung des eigenen Körpers: 

„Observing our mental and vital functions, we gain awareness.“ (IAM-Lehrer, FN 11/12). 

Aber nicht nur Beobachtung, sondern auch Kontrolle und Regulierung von Körperfunktionen, 

besonders der Atmung, spielen eine prominente Rolle: „IAM integrates the moment, breath 

and awareness.“ (ebd.). Atmen gilt als direkte Verbindung zwischen Körper und Geist: 

„Breathing is the bridge – the link between body and mind.“ (ebd.). So wird bei den 

Anleitungen zu den Übungen beständig auf den Atem, dessen bewusste Ausführung und 

Steuerung hingewiesen. 

Auch Bewegungen sollen kontrolliert und bewusst ausgeführt werden, um Aufmerksamkeit 

zu verwirklichen: „Speed is not the criteria but awareness; awareness initially decreases 

speed!“ (ebd.). Der von mir besuchte Einführungskurs beginnt beispielsweise mit 

Körperübungen zur Aufmerksamkeitssteigerung. Die Teilnehmenden sollen den Arm heben 

und senken oder durch den Raum schreiten. Diese Bewegungen werden zunächst von den 

Anwesenden sehr schnell ausgeführt. Durch Hinweise des Lehrers, die volle Aufmerksamkeit 

auf die Bewegungen zu richten, werden diese sehr viel langsamer.  

Langsamkeit, die ein Gegenstück zum gewöhnlichen Alltag darstellt, erhöht laut der Lehre 

der IAM die Aufmerksamkeit. Aufmerksamkeit bedeutet Gewahrwerden von Details, 

Emotionen, Gefühlen sowie eine Steigerung beziehungsweise Intensivierung der 

Wahrnehmung: „Be deeply inside your body, fully aware of sensual experiences and every 

sensation!“ (ebd.). Über Langsamkeit soll auch ein weiteres Ziel der Meditation, nämlich 

Entspannung, erreicht werden: „Slow, slower, more relaxed! (…) When the body is relaxed, 

automatically the mind is relaxed. (…) Reach the mind through your body which can be 

controlled!” (ebd.). Hier wird die Rolle und Funktion des Körpers nochmals direkt 

angesprochen. Über den Körper, das ‚Kontrollierbare‘, soll der schlecht kontrollierbare mind 

erreicht werden. Es werden Zusammenhänge hergestellt zwischen Handlung und Gefühl, des 

Weiteren zwischen langsamer Bewegung, Atem, Körper, Geist und Bewusstsein.  

Die IAM-Lehrenden schulen die Aufmerksamkeit durch wiederkehrendes Erinnern an die 

sinnlich-körperliche Wahrnehmungsebene sowie durch Anleitungen und lebendige 

Beschreibungen eigener Erfahrungen. Ein Auszug aus dem Beobachtungsprotokoll eines 

Einführungskurses soll die Lehrweise veranschaulichen:  

Auch das Gehen, eine ganz alltägliche Handlung, die meist unbewusst abläuft und auf die nicht weiter 

geachtet wird, kann ein höchst sinnliches Erlebnis werden. Beim simplen Gehen passiert so vieles! Es war 



 

265 

 

gewissermaßen, als wäre ich das erste Mal gegangen. Unter Anleitung unseres Lehrers schritten wir 

zunächst ‚normal‘, wie wir es im Alltag tun, durch den Raum, die meisten von uns ziemlich flott. Dann 

wies er uns an, mit ‚vollem Bewusstsein‘ zu gehen. Einen Fuß vor den anderen zu setzen, zu spüren, wie 

kurz beide Füße gleichzeitig am Boden verweilen, das Gewicht von einem auf den anderen Fuß verlagert 

wird und, erst wenn das Gewicht völlig auf dem vorderen Fuß ist, der hintere angehoben und nach vorne 

geführt wird, wobei immer die Ferse zuerst aufgesetzt wird. Welche Muskeln beteiligen sich, wie fühlt 

sich der Boden an, wie die Bewegung im Inneren des Körpers? Diese starke Konzentration auf jede 

kleinste Bewegung und Empfindung war für viele befreiend und entspannend, einige haben sich gar 

glückselig danach gefühlt. Die Wirkung dieser simplen Übung hat viele überrascht. (FN 11/12) 

Welche vielfältigen, alle Sinne ansprechenden Erfahrungen, von welchen die meisten 

unbewusst bleiben, die Alltagshandlung der Nahrungsaufnahme beinhaltet, zeigt ein IAM-

Lehrer anhand einer beeindruckenden Beschreibung des sinnlichen Erlebnisses des Essens auf. 

Allein bis das Essen im Mund ist, zählt er eine Menge an Sinneseindrücken auf. Zunächst der 

visuelle Reiz: Wie sieht das Essen aus, welche Farben, Formen hat es? Sodann der Geruch, 

der vom Teller aufsteigt und die Nase anspricht. Und schließlich das ästhetische Erleben im 

Mund:  

Slowly touch the food, is it hot or cold, feel grains falling down, feel the weight of food on your tongue. 

Things appear bigger if you close your eyes! Then, slowly, the aroma gets stronger. Are the lips gradually 

open? Then the sense of touch – where is it touching? The sensation of touch, is it hot, cold, where is it in 

the mouth, is it moving forward, backward? Listen to the sound you are making while eating – only you 

can hear it! Then the taste, sweet you feel at the end of the tongue, what do you feel on the side of the 

tongue? This is your homework! Is it like paste or pieces before you swallow it, then it is going down the 

throat, travelling down the gullet, if you have hot or cold food, you feel it! (…) So many things you can 

feel when you put full awareness in every action of life! (ebd.) 

Die permanenten Anweisungen, Anmerkungen und detaillierten Beschreibungen führen zu 

einer Intensivierung des ästhetischen Erlebens, welches voll und ganz ausgereizt und 

bestenfalls auf das gesamte Leben ausgeweitet werden soll („Enjoy it to the maximum! Feel it 

as strong as possible!“, IAM-Lehrer, FN 11/12). Jede Tätigkeit würde dann zu Meditation 

(„Our whole life becomes IAM!“, ebd.). Wird das ganze Leben zu Meditation, hätten wir 

keine negativen Gedanken mehr und ein zufriedenes Leben. Diese Maximierung des 

ästhetischen Erlebens könnte zudem zu ungeahnten Ereignissen und Erlebnissen führen, die 

das Alltägliche und Weltliche übersteigen, also zu transzendenten Erfahrungen („In this deep 

state of awareness miracles can happen!“, ebd.). In der Tat stellt eine derartige Veränderung 

oder Intensivierung der Wahrnehmung sowie der Körperfunktionen (Bewegung, Atmung) 

eine außeralltägliche ‚andersartige‘ Erfahrung dar. 

Die meisten Befragten schätzen die Meditationsmethode der IAM sehr: „Ich kann echt sagen, 

das hat mein Leben verändert!“ (deutsche renunciate, GN 09/12); „Ich praktiziere die IAM 

jeden Tag, seitdem ich sie gelernt habe vor zehn Jahren! (…) Das ist ein Geschenk von Amma 

an uns!“ (deutscher devotee, GN 11/13). Die Meditationserfahrung wird überwiegend als 

wohltuend, angenehm oder schön beschrieben: „Heute habe ich starke vibrations gespürt, 



 

266 

 

Licht gesehen, und der grace-Schauer, ach! (…) Ein Gefühl des Friedens und des ‚alles ist 

gut‘ breitet sich aus“ (deutsche devotee, GN 11/12). Ein devotee bezeichnet Meditation gar als 

„fun“: „Meditation is fun definitely, it is something through which you learn how to find the 

fun within yourself (…) for enjoying yourself, for enjoying being alive, for just being happy 

actually.” (vgl. http://www.iam-meditation.org/experiences.html, zuletzt geprüft am 

18.1.18).
409 

Als erfahrene Wirkungen geben viele Meditierende zudem ‚Ruhe des Geistes‘, ‚Friede‘, 

‚Entspannung‘ und ‚Erfrischung‘ an, des Weiteren ‚geistige Klarheit‘, ‚Gelassenheit‘, 

‚Leichtigkeit‘, ‚Distanzierung von Alltag und Problemen‘ oder ein „Gefühl der Verbundenheit 

– mit Amma, mit dem Ozean, mit allem, was ist“ (deutsche devotee, GN 11/12). Die IAM 

helfe, den Tag zu strukturieren und Herausforderungen zu meistern und schärfe die 

Konzentration. Sie versetze in eine Gestimmtheit, die jeden Tag ‚bewusster‘, ‚erfüllter‘ und 

‚intensiver‘ werden lasse. Einige devotees berichten von außeralltäglichen ‚anderen 

Zuständen‘ – veränderten Bewusstseinszuständen, in welche sie während der Meditation 

verfallen: „Wie als würde es ‚Klick‘ machen und man ist etwas entrückt, wenn auch leider 

nicht ganz gedankenlos.“ (deutsche devotee, GN 11/12). Andere devotees geraten in einen 

schlafähnlichen Zustand, in einen „stillen, leeren, gedankenlosen Raum“ (deutscher devotee, 

GN 12/12), der als sehr angenehm erlebt wird. Manche devotees erfahren auch besondere 

Wahrnehmungen in der Meditation, wie Visionen, innere Bilder, ein inneres ‚Spüren‘. 

Auch körperliche Reaktionen sind feststellbar, so fühlen sich manche ‚leichter‘, „fast 

schwerelos“ (GN 11/12) oder ‚befreiter‘: „Like some weight has been lifted from me, even 

physically I can experience that I’m much lighter than before the meditation.“.
410

 Manche 

erleben eine „unendliche Weite, als würde sich der Körper ausdehnen in unendliche Weite 

oder die Weite in den Körper oder wie auch immer!“ (deutsche devotee, GN 12/12). Manche 

verlieren auch jegliches Körpergefühl.  

Meditation verändere zudem die (alltäglichen) Wahrnehmungsweisen. Vieles wird laut 

Aussagen von Praktizierenden intensiver wahrgenommen.
411

 So könne bei der 

                                                 
409

 Diese Ausdrucksweise erinnert an die Umschreibungen moderner Gesellschaft als „Erlebnis-“ und 

„Spaßgesellschaft“ (zum Beispiel Schulze 2005, Christmann 2001), deren Bedürfnisse die IAM zu erfüllen 

scheint. 
410

 Dieses Zitat stammt aus einem Video, in welchem mehrere devotees befragt werden (siehe http://www.iam-

meditation.org/experiences.html, zuletzt geprüft am 18.1.18).  
411

 Diese Beobachtung mag durch die erhöhte Konzentration während der Meditation erklärt werden und dadurch, 

dass durch das häufig erfolgende Schließen der Augen, also das Ausblenden des sonst so dominanten Sehsinnes, 

andere Sinneseindrücke wie Gerüche oder Geräusche stärker wahrgenommen werden. Devotees berichten 

manchmal aber auch von trance-artigen Zuständen, in welchen sinnliche Wahrnehmungen nicht mehr bewusst 



 

267 

 

Dienstagsmeditation beispielsweise Ammas Rosenessenz gerochen werden, selbst wenn sich 

die Meditierende am anderen Ende des Tempels befindet: „Durch die Meditation wird man 

echt bewusster und es gehen einem die Sinne auf“ (deutsche devotee, GN 12/12). Die 

Veränderung beziehungsweise Intensivierung der Wahrnehmung kann sich auch unangenehm 

auswirken:  

Nach der Meditation ist mir oft alles ‚zu viel‘, ich nehme die Reize der Umgebung intensiver wahr, ich 

höre lauter, sehe die Farben intensiver, rieche vor allem viel besser. Das kann auch stressig werden. Aber 

gleichzeitig kann ich auch irgendwie toleranter sein, da die innere Ruhe stärker ist und mich äußere 

Faktoren weniger stressen. (österreichische Besucherin, GN 10/12)  

Diese Erfahrung klingt etwas widersprüchlich, drückt jedoch genau das aus, was mit 

Meditation erreicht werden will: eine intensive Wahrnehmung der Welt bei gleichzeitigem 

non-attachment. Häufig wird jedoch auch von intensivierter Wahrnehmung ohne die ‚innere 

Gelassenheit‘ berichtet, was für einige devotees zum Problem werden und teilweise zum 

Erleben von Reizüberflutung und psychischer Überforderung führen kann, in deren Folge 

manchmal gar psychiatrische und medikamentöse Hilfe aufgesucht wird.
412

 

Die Verstärkung der Aufmerksamkeit und der Wahrnehmung bezieht sich auch auf 

propriozeptische Vorgänge und Motilität wie Atmung, Herzschlag oder das Gefühl des 

Körperinneren:  

In der Stille und Bewegungslosigkeit der Meditation fällt der Atem besonders auf. Die Aufmerksamkeit 

soll ohnehin auf den Atem gelenkt werden, und man nimmt ihn intensiv wahr, das Heben und Senken des 

Brustkorbs, das innere Rauschen, das Füllen und Leeren. Es ist wie eine innere Berührung, ein durchaus 

sinnliches Erlebnis. (AT 11/12) 

Die Wahrnehmung des eigenen Körpers und der eigenen Körperlichkeit – über Geräusche von 

Bewegungen, Körpervorgänge, aber auch beim Tönen – wird in der Stille der Meditation und 

in der relativen Bewegungslosigkeit verstärkt.  

Die somato-sensorische Ebene wird in der IAM also, wie ersichtlich wurde, stark einbezogen 

– durch die körperlichen Exerzitien, das Atmen und Tönen, welches ebenfalls mit starken 

körperlichen Sensationen verbunden ist, die Visualisierungen, die ‚innere Sinne‘ oder die 

Vorstellungskraft ansprechen und auf Körperteile bezogen werden. In den Anleitungen wird 

ausdrücklich immer wieder darauf hingewiesen, dass die sinnlich-körperlichen Erfahrungen 

bewusst aufgenommen werden sollen, die kleinsten Details beachtet und die sensorische 

                                                                                                                                                         
aufgenommen werden, die Wahrnehmungsintensität also abnimmt. In jedem Fall wird häufig eine Veränderung 

im Vergleich zur alltäglichen sinnlichen Wahrnehmungsweise betont. 
412

 Während meines Ashramaufenthaltes erleidet beispielsweise eine junge deutsche renunciate nach mehreren 

Jahren in Amritapuri ein Burn-out, welches ihr vom Psychiater diagnostiziert und welches medikamentös und 

stationär behandelt wird. Laut ihrer eigenen Aussage führt sie es unter anderem auf die Intensivierung der 

Wahrnehmung zurück bei gleichzeitiger starker sinnlicher Belastung im Ashram. Die renunciate stellt angeblich 

keinen Einzelfall dar. Es wäre bereits mehrfach der Fall eingetreten, dass devotees, die viele Stunden am Tag 

meditiert hätten, in die Psychiatrie eingeliefert worden wären (FN, GN 11/12). 



 

268 

 

Wahrnehmung verschärft werden soll. Dabei ist jedoch nicht das erklärte ‚eigentliche‘ Ziel, 

sinnlicher zu werden, ‚sondern bewusster, um dann über die Welt der Sinne hinaus zu 

wachsen‘ (FN 11/12). Somato-sensorische Erfahrungen werden also in direkten 

Zusammenhang mit Bewusstsein oder Bewusstheit gebracht, welche über die Körper- und 

Sinneswahrnehmungen gestärkt werden und schließlich zu transzendenten, über die Sinne und 

den Körper hinausweisenden Erfahrungen – letztlich, im günstigsten Fall zur ‚Erleuchtung‘ – 

führen. In jedem Fall sorgt die veränderte und intensivierte Wahrnehmungsweise zu 

außergewöhnlichen, nicht-alltäglichen Köper- und Bewusstseinszuständen. 

3.2.7 Seva 

Selbstloser Dienst, auch Seva oder Karma-Yoga genannt, gilt in Amritapuri als eine der 

wichtigsten spirituellen Übungen. Karma-Yoga stellt laut der Bhagavad Gita einen der vier 

Yoga-Wege dar. Es umfasst den Dienst am Nächsten, an der Gesellschaft, der Umwelt und 

Gurus oder Gott(heiten) gegenüber. 

Verschiedene Guru-Bewegungen integrieren Seva in ihre Lehren und religiöse Praxis. Seva 

gegenüber dem beziehungsweise der Guru selbst oder gegenüber verschiedenen Gottheiten 

findet sich früh in devotionalen hinduistischen Traditionen. Seva als Dienst am Menschen tritt 

laut Warrier erst im späten 19. Jahrhundert auf und wird von ihr auf Asketen der 

Swaminarayan-Tradition zurückgeführt (Warrier 2003b: 265). Swami Vivekananda (1863-

1902) verhilft dem Ideal des Seva als Dienst am Nächsten dann im frühen zwanzigsten 

Jahrhundert zu großer Popularität. Auch die spirituelle Praxis des Ramakrishna-Ordens ist 

durch das Ideal des Seva geprägt (vgl. ebd.).  

Amma bezeichnet Seva neben dem Bhakti-Yoga als den einfachsten Yoga-Weg, der gerade 

deshalb so wichtig ist. Jede(r) habe die Fähigkeit, Seva auszuüben. Es sei einfacher als 

beispielsweise die Meditation, da die Konzentration im konkreten Tun leichter 

aufrechterhalten werden könne. Zudem beseitige Seva das ‚Ego‘ am schnellsten und 

verbrenne negatives Karma. Auch schlechte Gedanken würden „in den Flammen des 

selbstlosen Dienstes zu Asche“ (Amma, FN 11/11) verbrennen. Zudem bringe es Segen in das 

Leben der devotees und ist Ausdruck von Mitgefühl, einer angestrebten und wichtigen 

spirituellen Eigenschaft. Somit beschleunige Seva den spirituellen Entwicklungsprozess und 

wird von den ashramites im Allgemeinen positiv bewertet. Seva sei „etwas Schönes (…) Wir 

sollten froh sein, es machen zu können. Amma braucht es ja nicht, das ist ja gut für 

uns.“ (ISA2). Es wird daher auch als etwas Besonderes angeboten und mitunter damit 

‚gehandelt‘ wie mit einer wertvollen Kostbarkeit. 



 

269 

 

Seva ist wichtiger Bestandteil des Brahmacharya. Brahmachari(ni)s verpflichten sich dazu, 

der Welt und dem „world peace“ (IBH) zu dienen.
413

 Was Seva von gewöhnlichen 

Dienstleistungen oder Taten am meisten unterscheidet, ist denn auch die Haltung der 

Selbstlosigkeit, welche aber, wie Sara ausführt, sehr schwer zu erlangen ist:  

Das Ideal is‘ ja, dass man nicht an die Früchte der Handlungen angehaftet ist, und das wirklich nicht – 

einfach macht mit der richtigen Einstellung, um Gott zu dienen oder um zu, zum Wohl der Gemeinschaft 

oder was auch immer. (…) Und das kommt eigentlich immer auf die richtige Einstellung drauf an, dass 

man das mit Liebe ausführt, egal was man tut, das versucht, möglichst gut zu machen, aber eben ohne 

dran angehaftet zu sein, was dabei dann rauskommt später, egal, was die anderen sagen, ob man 

Anerkennung bekommt oder nicht. (ISA1) 

Als spezielle Form von Arbeit erfordert Seva nicht nur das Ausführen gewisser Handlungen 

oder eine bestimmte Anstrengung, sondern auch die „richtige innere Einstellung“ (ISA1), eine 

Haltung der Selbstlosigkeit und Liebe, sowie des Gehorsams. Es soll sich weder mit der 

Tätigkeit an sich noch mit deren Ergebnissen identifiziert werden und keine Gefühle wie Stolz, 

Freude oder Ärger hinsichtlich des Ausgangs der Handlungen empfunden werden sowie keine 

Erwartungen von irgendwelchen Formen der Gegenleistung, Anerkennung oder Förderung 

gehegt werden. Seva ist idealerweise ein Tun ohne jeglichen unmittelbaren persönlichen 

Vorteil oder Nutzen.  

Darin liegt ein starker Kontrast zu den Beweggründen des Handelns im Alltag, laut Amma 

vor allem in der ‚westlichen‘ Welt, die von rationalistisch-ökonomischen Prinzipien 

durchdrungen sei und in welcher die Individuen in ihren Handlungen hauptsächlich ihren 

persönlichen Vorteil und Nutzen verfolgten. Allerdings kann auch im vermeintlich selbstlosen 

Dienst ein ‚Ziel‘ oder ‚Endzweck‘ entlarvt werden: als Verehrungspraktik der Erwerb der 

Gunst des Göttlichen oder das persönliche Erleuchtungsmoment, die Selbstbefreiung, womit 

das Motiv eines Nutzens oder einer Nützlichkeit unterstellt werden kann. Warrier sieht im 

Seva, wie es im MAM praktiziert wird, einen signifikanten Unterschied zum Ideal des 

selbstlosen, anonymen Dienstes ohne Erwartung einer Anerkennung (Warrier 2003b: 278).
414

 

                                                 
413

 In diesem Zusammenhang ist immer wieder zu hören, dass der Tsunami-Vorfall von 2004 große nachhaltige 

Veränderungen im Verhalten und der Einstellung vieler Brahmachari(ni)s mit sich brachte. Zuvor wäre eine 

„Laisser-faire“- Attitude verbreitet gewesen, wie es Mahima schildert: „Mir ist es damals vorgekommen wie in 

einem College. Viel Getratsche. Nach dem Tsunami haben sich die Brahmacharinis total verändert. Sie haben 

nur noch gearbeitet; sie haben realisiert, dass sie sich dem selbstlosen Dienst verschrieben haben, dem 

Service.“ (GN 11/12). Auch Bhavamrita erzählt häufig von jener Zeit: Eineinhalb Jahre lang wären sie mit dem 

Wiederaufbau beschäftigt gewesen: „One and a half year – I did not sit! Working all the time.- We didn’t work 

for ourself, we worked for world peace.” (IBH). 
414

 Ein weiterer Unterschied ist, dass viele Produkte, die durch Seva hergestellt werden, vernarktet werden. Die 

Einnahmen dieser Vermarktung kommen dem Ashram und der MAM als Gesamtheit zugute, es liegt also keine 

persönliche Bereicherung eines oder mehrerer Individuen zugrunde. Jedoch wird dadurch zwangsläufig der 

kapitalistisch-modernen Marktlogik gefolgt, beispielsweise erkenntlich am Prinzip der Gewinnmaximierung, 

Effizienz und Zeiteinsparung, welchem im Umgang mit Arbeit versucht wird zu folgen (wenn auch nicht immer 



 

270 

 

Seva erfülle aber eine wichtige praktische Funktion, denn es versichere die enthusiastische 

Teilnahme der devotees an den „institution-building activities“ (ebd. 279). Seva wirke als sich 

selbst antreibende Kraft innerhalb des MAM, die dessen kontinuierliches Wachstum und 

Verbreitung garantiere. Die Ethik des Seva, wie sie von der Mata vertreten und kundgetan 

wird, sei die Hauptmotivation für das persönliche Engagement der devotees, beim Auf- und 

Ausbau des MAM als Organisation und Institution beizutragen. Die Ethik des Seva wäre 

zudem vor allem auf devotees der urbanen Mittelklasse zugeschnitten, da Amma exzessives 

Konsumverhalten, das im Alltag der „lay devotees“ fast unvermeidbar ist, als Hauptursache 

für die Anhäufung ihres negativen Karmas, der Quelle aller ihrer weltlichen Sorgen, sieht. 

Seva ist in dieser Logik ein effektives Mittel, um diesem Karma entgegenzuwirken (ebd.).
415

 

Denn Seva gilt als spirituelle Reinigungs-Aktivität, die sowohl ein glücklicheres Leben in 

dieser Welt als auch weiteres spirituelles Wachstum fördert. So ist am seva desk, der zentralen 

Arbeits-Vergabestelle folgendes Zitat von Amma zu lesen: „In this age of selfishness, selfless 

service is the only soap that truly purifies.“ (FN 10/12). Seva gilt dabei als so stark reinigend, 

dass in Zusammenhang mit dem selbstlosen Dienst andere Reinheitsgebote, wie dasjenige des 

Einhaltens von Sauberkeit und Hygiene, vor allem im Kontakt mit heiligen Gegenständen und 

bei Verehrungspraktiken, außer Kraft gesetzt zu sein scheinen. So findet auf der 

Kompostieranlage am Ende des Arbeitstages eine gemeinsame Puja mit Gebeten vor dem 

dortigen Altar statt. Üblicher Weise werden religiöse Zeremonien nur in sauberem Zustand 

durchgeführt. Die sevaites jedoch nehmen verschwitzt, ungewaschen und in schmutziger 

Arbeitskleidung auf Matten vor dem Altar Platz. Auf irritiertes Nachfragen erhielt ich von 

einer Supervisorin die Antwort: „You are at the compost, you did seva! Mother likes you like 

that!“ (GN 11/13) 

In Amritapuri ist häufig die Zurschaustellung ernsthaften Strebens nach Selbstlosigkeit 

beobachtbar. So begegnet der Ausdruck der Haltung von Bhakti, Hingabe, Demut, 

Selbstvergessenheit und Mitgefühl während des Ausführens von Tätigkeiten, häufig auch 

körperlich inszeniert. Ein Inder um die fünfzig Jahre, klein und von zierlicher Statur, fegt 

beispielsweise jeden Morgen alleine die gesamte große Halle (FN 2012, 2014). Der Besen, 

den er verwendet, ist um einiges größer als er selbst. Immer wieder unterbricht er das Fegen, 

                                                                                                                                                         
erfolgreich). Auch die Ashramarbeit ist, um den treffenden Ausdruck von Ritzer zu verwenden, 

„mcdonaldisiert“ (Ritzer 2006). 
415

 Laut Warrier wäre es zudem auch vor allem die urbane Mittelklasse, die Seva leisten könne, welches den 

Erfordernissen des MAM besonders gerecht würde – aufgrund ihrer privilegierten Stellung in der indischen 

Gesellschaft, Bildungsqualifikationen, Berufsfähigkeiten, sozialen Beziehungen, ihres Einflusses in politischen 

und ökonomischen Netzwerken und materiellen Wohlstands. 



 

271 

 

legt seinen Besen beiseite und verneigt sich, wirft sich mit dem ganzen Körper nieder auf den 

Boden, mit ausgestreckten Händen, in Richtung der Bühne, auf welcher sich Ammas Altar 

befindet, greift sich an die Ohren oder verharrt in betender Haltung und leise murmelnd. 

Amma selbst, ihr Leben und Handeln, gelten als Idealtypus des Seva. Der einzige Sinn und 

Zweck ihres Lebens läge darin, vollkommen uneigennützig der leidenden Menschheit zu 

dienen. Interessanter Weise findet sich auch in diesem Zusammenhang wieder eine 

ästhetische Metapher: „Just as an incense stick spreads its fragrance as it burns itself out, 

Amma (…) wants to give Herself to others. Amma’s only wish is that Her hand should always 

be on someones’s shoulder, caressing and consoling them, and wiping their tears. Amma’s 

whole life is an offering to the world.“ (zit. nach Warrier 2003b: 258). So würde Amma nie 

ruhen und rund um die Uhr den Menschen dienen, ohne je auf ihr eigenes Wohlergehen zu 

achten, ja selbst ohne zu schlafen, zu essen oder zu trinken (ISW). Diesem Ideal streben ihre 

devotees nach, die eine mehr, der andere weniger erfolgreich, was in manchen Fällen auch zu 

Überarbeitung und Burn-out führt, da sich Pausen oder Ruhe teilweise schwer rechtfertigen 

lassen.
416

 

Internationale Besucher_innen werden gleich nach ihrer Ankunft darauf hingewiesen, dass 

von ihnen erwartet wird, mindestens zwei Stunden Seva am Tag zu absolvieren und dass sie 

sich möglichst sofort am seva desk einfinden sollen, um ein Seva zugeteilt zu bekommen. Bei 

Krankheit ist sich vom Dienst abzumelden. Renunciates und residents leisten je nach 

Aufgabengebiet erheblich mehr Stunden Seva pro Tag. Vor allem während Ammas 

Abwesenheit und in der besuchsarmen Zeit zwischen April und August gibt es sehr viel 

Arbeit und zu wenige Leute, da auch viele der residents mit Amma auf Tournee gehen. 

Indische Besucher_innen üben ebenfalls selbstlosen Dienst aus, allerdings erfolgt dies auf 

freiwilligerer Basis. Offiziell wird dies damit begründet, dass sich indische devotees der 

                                                 
416

 Dies liegt auch daran, dass sich aus der Logik des Seva kein ‚Gebot der rituellen Ruhe‘ ableitet, wie es sich 

laut Durkheim aus seiner Definition von Arbeit ergibt: „Arbeit ist aber die erste und sichtbarste Form der 

profanen Tätigkeit. Sie hat keinen anderen erfindlichen Zweck als den täglichen Bedürfnissen des Lebens 

abzuhelfen. Die Arbeit bringt uns allein mit den profanen Dingen in Berührung.” (Durkheim 2010: 451). Seva 

stellt zwar zweifellos eine Form von Arbeit dar (Definition laut Duden: ‚Beschäftigung, Anstrengung, Mühe‘, 

vgl. http://www.duden.de/rechtschreibung/Arbeit, zuletzt geprüft am 18.1.18). Im Ashram werden die Begriffe 

Seva und Arbeit auch als Synonyme gebraucht. Allerdings greift die Trennung in ‚spirituelle‘ oder ‚heilige‘ und 

‚profane‘ Welt nicht. Seva ist in beiden Sphären verankert, da es eine spirituelle Übung darstellt, die Tätigkeit 

selbst aber ‚profan‘ ist. Dementsprechend existiert im Ashram keine Einteilung in ‚Arbeit(szeit)‘ und ‚Freizeit‘, 

welche die ‚rituelle Ruhe‘ in der modernen Gesellschaft häufig abgelöst hat. Das ‚Gebot der Ruhe‘ wird 

überflüssig und daher entfallen ‚selbstverständliche‘ Entspannungs- oder Erholungszeiten, es gibt beispielsweise 

keinen ‚heiligen Sonntag‘. 



 

272 

 

spirituellen Bedeutung des Seva bewusster wären und daher kein Ausüben von Druck 

notwendig wäre.
417

 

Einige westerners nehmen nicht nur Druck, sondern Stress wahr, da sie sich ständig mit 

Arbeitsaufforderungen und ‚schlechtem Gewissen‘ konfrontiert sehen:  

Ich habe hier immer das Gefühl, dass ich was tun sollte, müsste. Überall ist immer Arbeit. Man wird 

ständig gefragt, kannst du da mal kurz helfen, kannst du dies, da mal einspringen. (…) Immer so ein 

latenter Stress, und schlechtes Gewissen, wenn ich mal nix mache. Deswegen muss ich manchmal paar 

Tage raus, ans Meer oder so. Da kann ich entspannen. Hier fällt mir das schwer.  

(Deutsche Langzeitbesucherin, GN 12/13) 

Arbeitsangebote finden sich zahlreich: Zentral im Essensbereich ist eine große 

Informationstafel angebracht, auf welcher Neuigkeiten in Bezug auf Seva kundgetan werden. 

Tagsüber, vor allem zu den Essenszeiten, begegnen devotees mit seva bords, auf denen zu 

lesen ist, wo und wann am jeweiligen Tag dringend Hilfe benötigt wird. Auch auf 

Leinwänden in der großen Halle sind immer wieder Aufrufe zu lesen wie: „Help needed for 

unloading vegetables at the kitchen now! A unique opportunity to do seva and chant your 

mantra at Amritapuri!” (FN 12/13). Derartige ‚Werbekampagnen‘ für Seva begegnen des 

Öfteren, zum Beispiel der in ein Herz gerahmte Ausspruch: „Special offering! 50% discount 

seva!“ auf dem seva-bord (FN 02/14). Besonders angepriesen wird Seva auch an Ammas 

Geburtstag, zu welchem aufgrund der großen Feierlichkeiten besonders viel Arbeit anfällt. An 

keinem Tag sei die göttliche Energie so stark zu spüren, an diesem Tag verrichtete Arbeit 

wäre „high-shakti seva – Amma pumps you with shakti.“ (FN 09/12).  

Das Ausführen von Seva vermittelt innerhalb der Ashramgesellschaft soziale Anerkennung 

und stellt ein häufiges Gesprächsthema dar.
418

 ‚Sichtbares‘ Seva wie das Backen von Kuchen 

führt zu größerer Anerkennung als ‚unsichtbares‘, welches keine geschätzten Produkte 

hervorbringt und häufig auf ‚Nebenschauplätzen‘ des Ashrams stattfindet (wie beispielsweise 

das Recycling am Strand, welches ausgegliedert ist aus dem Ashramhauptgelände). Am 

meisten Anerkennung erbringt Seva, welches in Ammas Nähe stattfindet. Je näher ein(e) 

sevaite beim Ausführen der Dienste an Amma heranrückt, desto mehr Anerkennung begegnet 

ihr oder ihm. Zudem stellt jenes Seva eine Möglichkeit dar, die begehrte physische Nähe zur 

                                                 
417

 Die ungleich strengere Vorgehensweise und Kontrolle internationalen devotees gegenüber soll angeblich auf 

Ammas Wunsch hin nun geändert und gelockert werden (ISA2).  
418

 Häufig wird nach dem ausgeführten Seva gefragt oder davon erzählt. Zudem wird darüber diskutiert, was und 

wieviel Seva geleistet werden soll, muss beziehungsweise kann. Die Meinungen hierzu divergieren stark. Viele 

nehmen die Aufforderungen zum Seva sehr ernst, einige aber auch nicht. Dass es eine Art sozialer Kontrolle gibt 

und es zumindest für Langzeitbesucher_innen nicht so leicht ist, sich des Sevas zu entziehen, auch wenn es gute 

Gründe dafür gibt, berichtet eine deutsche Langzeitbesucherin, die an einer Dissertation arbeitet: „Es war schon 

ein Kampf, bis ich durchgesetzt habe, weniger Seva machen zu müssen. Ich bin angeschrien und angefeindet 

worden. Dann aber hat eine renunciate zu mir gesagt, ich solle mir nix scheißen, es wäre so viel Laufkundschaft 

da, die die ganze Arbeit machen könnte“ (GN 01/14). 



 

273 

 

Mata herzustellen. Daher sind Dienste, die den persönlichen und direkten Kontakt mit Amma 

oder ihren persönlichen Gegenständen erlauben, wie beispielsweise diejenigen der 

Darshanassistentinnen und -helfer_innen, sehr begehrt.
419

 Auch die Positionen der 

‚Hauptverantwortlichen‘ oder Supervisor_innen führen zu besonderer Anerkennung (Seva ist 

streng hierarchisch organisiert, in jedem Bereich gibt es Hauptverantwortliche oder 

Supervisoren, welche auch häufig als ‚Chef‘ oder ‚Chefin‘ betitelt werden). Auf 

Veranstaltungen sind die übernommenen Dienste und Positionen durch Markierungen, 

Schilder mit Aufschrift oder Schals einer bestimmten Farbe sichtbar gemacht. Seva ist also 

mit sozialen Rollen und damit verbundenen Statusunterschieden verbunden, welche sich auf 

das Selbstwertgefühl und Verhalten der devotees auswirkt: „So ein Schild macht wichtig“, 

wie es eine österreichische Langzeitbesucherin ausdrückt, die zudem bemerkt, dass ihr mit 

„sehr viel mehr Respekt“ begegnet würde, seitdem sie „mit der Liste auf der Bühne“ sitzt, um 

ein Seva auszuführen (GN 12/13). 

Seva ermöglicht häufig den Zugang zu bestimmten Bereichen. Durch die Übernahme von 

Aufgaben und Arbeit werden Zugänge zu sonst versperrten Bereichen ermöglicht – dem 

Backstage oder als besonders heilig erachteten Bereichen des Ashrams und vor allem zu jenen 

in der Nähe von Amma. So kann man beispielsweise Amma sehr nahe kommen, wenn man 

ihren path putzt oder ein stage seva (Dienst auf der Bühne) übernimmt. Seva gewinnt 

natürlich auch an Attraktion und Wert, wenn dadurch größere Nähe zu Amma erlangt werden 

kann, wobei auch der mögliche Blickkontakt – „ob Amma einen sehen kann“ (österreichische 

devotee, GN 01/14) – von großer Bedeutung ist. So ist das chair seva
420

 vor allem deshalb so 

begehrt, da Augenkontakt mit der Mata aufgenommen wird: „Amma looks at you“ (GN 01/14) 

– wenn sie über Blicke signalisiert, wann ein Stuhl für eine(n) devotee benötigt wird. 

Amma lässt ihren devotees bei der Auswahl ihres Sevas relative Freiheit, ab und an wird 

Arbeit zugewiesen. Die verschiedenen Tätigkeitsfelder im Ashram sind dabei vielfältig. 

Individuelle Fähigkeiten und Kenntnisse können in vielen unterschiedlichen Bereichen 

genutzt werden: Druckerei, Medien, Marketing, Öffentlichkeitsarbeit, Besucherbetreuung, 

Gastronomie, Verwaltung, Verkauf, Gärtnerei, Landwirtschaft,
421

 Haushalt, Recycling
422

 und 

                                                 
419

 Für diese ‚Jobs‘ muss man sich in Listen eintragen, wofür man oft lange Warteschlangen in Kauf nehmen 

muss. Auffällig ist hinsichtlich des Seva in unmittelbarer Nähe Ammas, dass es überwiegend von westerners 

ausgeführt wird. 
420

 Das chair seva umfasst die Aufgabe, am Rand der Bühne zu sitzen, den Darshan zu beobachten und bei 

Bedarf einen Stuhl herbeizuholen und die Umarmten zu unterstützen. Dieses Seva ermöglicht freie Sicht auf 

Amma und den Darshan. 
421

 Im Ashram werden vor allem ayurvedische Heilkräuter wie Tulasi und Gemüse angebaut; zudem werden 

einige Kühe gehalten. 



 

274 

 

Kompostieren,
423

 Handwerk, Architektur, Informatik, Design, Veranstaltungstechnik, 

Wirtschaftswissenschaft, Medizin oder im sozialen Bereich (Betreuung alter oder kranker 

ashramites, Unterrichten von Kindern). Dabei können eigene Fertigkeiten und 

Erfahrungshorizonte erweitert werden: „Um Amma herum entsteht ein Feld, in dem man sich 

selbst und alles Mögliche ausprobieren kann. Man kann Beleuchter sein, Dekorateur, 

Parkwart oder Ordner, große Maschinen bedienen. Man übernimmt verschiedene Rollen – ein 

Experimentierfeld.“ (deutsche devotee, GN 11/11). Die relativ offene Struktur bietet Raum für 

eigenes Engagement und Innovation. Den devotees wird so die Möglichkeit einer aktiven 

Teilhabe an der Entwicklung des Ashrams gegeben, ein Umstand, der mehr Souveränität und 

Handlungskompetenz vermittelt als in manch anderem Ashram, wenn auch die letzte 

Entscheidungsinstanz immer Amma darstellt. 

Kein Seva wird als ‚Zufall‘ interpretiert und immer eine Botschaft Ammas und wichtige 

Lektionen darin vermutet: „Man bekommt genau das Seva, das man braucht.“ (Veronika, GN 

11/12). Jede Arbeit beinhalte wichtige Informationen für die persönliche Entwicklung.
424

 In 

den Augen der devotees weist Arbeit neben dem sinnlich wahrnehmbaren, materiellen immer 

auch einen immateriellen, spirituellen Aspekt auf. Es wird ein sinnlich nicht wahrnehmbares 

‚Dahinter‘ oder ‚Innen‘ vermutet. Die Tätigkeit des Putzens beispielsweise fände „niemals 

                                                                                                                                                         
422

 Im Ashram gibt es eine Recyclingstation, die immer weiter ausgebaut wird. Besonders internationale devotees 

managen den Recyclingsektor und bringen das Wissen und die Praktiken aus ihren Ländern ein. Seva rund um 

die Mülltrennung beinhaltet das Einholen der Tonnen, Trennen, Sortieren, Reinigen der Tonnen et cetera Der 

gesamte Müll des Ashrams wie auch des Colleges wird in Amritapuri – per Hand – getrennt, sortiert und 

anschließend verkauft. Obwohl an den Müllstationen verschiedene Plastikcontainer zum Trennen aufgestellt sind 

und alle ashramites angehalten werden, den Müll zumindest grob zu trennen, ist eine nachträgliche Sortierung 

des Mülls unabdingbar. Aus Müll werden zum Teil auch neue Dinge kreiert (wie Geldbeutel aus Reistüten), was 

als Verkehrung der ‚instrumentellen Logik des späten modernen Kapitalismus‘ (vgl. Howes 2003: XVI) wie 

auch derjenigen der traditionellen indischen Reinheitslehre angesehen werden kann. Über das Ashram hinaus 

werden regelmäßig andere ‚Müllprojekte‘ organisiert (unter dem Namen Amala Bharatam Campaign, kurz ABC, 

einer Kampagne zur Säuberung öffentlicher Plätze, Verbesserung des Müllmanagements und Steigerung des 

Bewusstseins der Bevölkerung gegenüber der Müllproblematik; siehe unter 

https://www.amritapuri.org/activity/nature/abc, zuletzt geprüft am 18.1.18). devotees tragen zum Teil Tonnen an 

Müll zusammen (2012 beispielsweise haben 5000 Helfer an einem Pilgerort in Kerala in 72 Stunden 50000 

Müllsäcke befüllt). 
423

 In Amritapuri fallen pro Tag zwischen 500 kg und 2 Tonnen Essensabfälle an, welche in der 

Kompostieranlage verarbeitet werden. Der MAM unterhält weitere Analgen, so im Engineering College oder im 

AIMS-Hospital, wo bis zu fünf Tonnen Abfälle pro Tag verarbeitet werden. Auf dem Collegegelände befindet 

sich auch eine Biogasanlage. Das Kompostierprojekt wurde 2009 von einem amerikanischen devotee initiiert. 

Der gewonnene Humus wird in Ashrams und Ashramfarmen des MAM verteilt, der Überschuss und der 

hochwertigste ‚Wurmkompost‘ (siehe www.amrita–earthworms.info, zuletzt geprüft am 18.1.18) werden 

verkauft. Die Arbeitsprozesse erfolgen immer effizienter und professioneller, mittlerweile unter Zuhilfenahme 

mehrerer Maschinen, was allerdings die sinnliche Erfahrung der Arbeit im Kompost – den Kontakt mit den 

Substanzen und Gerüchen – etwas eindämmt. 
424

 Dieses Motiv der Arbeit als Lehrmittel findet sich auch bei Mohandas Karamchand Ghandi, der beabsichtigte, 

„den Menschen eine Lektion in Sachen Menschlichkeit zu erteilen, sie die Arbeit tun zu lassen, die sie so sehr 

verachteten“ (Ghandi 1999: 100). Gerade unangenehme oder ‚niedere‘ Tätigkeiten wie die Säuberung der 

Toiletten böten den größten Lerneffekt, da sie das Ego am stärksten belasteten und am meisten zur angestrebten 

Reinigung beitrügen. 



 

275 

 

nur im Außen“ statt. So berichtet Karthika nach dem stundenlangen Putzen einer Treppe 

freudig:  

Ich fühl‘ mich jetzt so gut! Amma gibt einem immer das Richtige. Mir kam das einfach so plötzlich in 

den Sinn zu putzen. (…) Was ich im Außen tue, hat immer eine Wirkung auch im Inneren. Wenn ich die 

Treppe putze, macht es was mit mir, (…) ich reinige mich auch innerlich. Es kommt ein Tränenfluss in 

Gang, etwas drückt sich aus, etwas wird geheilt. (…) Es ist den Müll im Inneren, im mind beseitigen. (GN 

11/12)
 

Nach Mary Douglas verstößt Schmutz gegen Ordnung und stellt die Beseitigung von Schmutz 

eine positive Anstrengung dar, die Umwelt zu organisieren (Douglas/Luchesi 1992). Neben 

einer derartigen Organisation der Umwelt könnte gewisses Seva auch als Versuch angesehen 

werden, die ‚innere Unordnung‘ aufzuheben und das Innenleben zu organisieren. 

Einen für die devotees wichtigen Sevabereich stellt das stage seva dar. Um das 

Darshangeschehen herum hat sich eine ausgefeilte Logistik entwickelt und es gibt zahlreiche 

Seva-Möglichkeiten, allein auf der Bühne circa 30 verschiedene, wovon die meisten für die 

Öffentlichkeit nicht wahrnehmbar sind. Hinsichtlich der Schaffung und Verteilung der vielen 

Aufgaben spricht ein deutscher devotee von der „seva making machine“ (GN 01/14), die unter 

anderem hervorbringt: stage monitor (Überwachung des Geschehens auf der Bühne, 

Platzieren der devotees), Sicherheitspersonal, catcher und puller (devotees vor und nach der 

Umarmung unterstützen und ‚positionieren‘ beziehungsweise von Amma wegziehen). Allein 

das ‚Prasadgeben‘
425

 umfasst vier bis acht verschiedene Positionen (wie den prasad queue 

assistant zur Einweisung der Prasadgeber oder den timer zum Stoppen der Zeit des 

Prasadgebens). Derartige sehr beliebte Sevas werden nur von erfahrenen, 

‚vertrauenswürdigen‘ devotees und nur in makelloser weißer Kleidung ausgeführt und 

bedürfen häufig spezieller Schulung. Manchmal ist das Ausführen derartiger Dienste 

kräftezehrend und devotees gelangen an körperliche Grenzen, wenn Darshansessions die 

ganze Nacht andauern. Stage seva wird von devotees sehr unterschiedlich bewertet, gilt aber 

gemeinhin als wichtige Erfahrung (so werde ich auf einem deutschen Amma-Programm von 

einer Supervisorin im Hinblick auf meine Forschungsarbeit mehrfach aufgefordert, zum 

Prasadgeben zu gehen und jene Erfahrung zu sammeln, FN 11/11). Manche bezeichnen stage 

seva als „Show“ (deutscher devotee, GN 12/13), eine österreichische devotee meidet jenes 

Seva, da sie „das Gehabe und Gewusel um Amma rum, die Ellbogenhaltung, das Gezicke und 

die Dominanz von einigen auf der Bühne“ (GN 12/13) nicht ertrage. Eine italienische 

Langzeitbesucherin meint hingegen:  

                                                 
425

 Während Ammas Darshan können devotees ihr das Prasad reichen, welches die Mata an die Person, die 

gerade Darshan erhalten hat, weitergibt. 



 

276 

 

Da passiert schon viel auf der stage, das ist die Welt in Miniatur. Da begegnest du allem, wie im Leben 

auch, und die Energie ist so stark da oben, dass man es nicht viele Stunden aushält. Und was oben 

passiert, erfährt man nur, wenn man ein Seva übernimmt. In Europa ist es nicht einfach, rauf zu kommen, 

in Indien sehr viel einfacher. (GN 12/13) 

Auch die soziale Anerkennung steigt mit dem Aufsteigen auf den räumlich erhobenen 

Bühnenbereich. Auf der Bühne wird man zu einer „wichtigen offiziellen Person“ (deutscher 

Besucher, GN 11/12) und zu einem oder einer engen devotee. 

Der Einbezug von Körper und Sinnen, die Sinneswahrnehmung und -stimulierung variieren je 

nach Seva-Typus, jedoch lässt sich zunächst allgemein feststellen, dass beim aktiven Seva die 

Sinne direkter angesprochen werden als in der Meditation oder im Studium heiliger Schriften. 

Swami Sivananda
426

 hebt genau aus diesem Grund das Karma-Yoga gegenüber den anderen 

Yogaarten hervor. Karma-Yoga sei aufgrund der sinnlichen Inanspruchnahme leichter 

auszuführen und für spirituelle Aspiranten besonders wichtig, damit der mind ruhiger würde, 

was die Voraussetzung darstelle für weiteres Sadhana wie Meditation. Ganz ähnlich 

formuliert Sara:  

Und diese ganzen Seva-Möglichkeiten, das ist ja damit wir unseren mind reinigen können auch, (…) das 

ist ja für uns einfach Möglichkeit, dass wir uns da ausleben. Ich mein, das können einfach die wenigsten 

Leute können acht Stunden am Tag meditieren, das ist einfach so. (ISA1) 

Amma selbst greift in folgender Schilderung über die Attraktion des selbstlosen Dienstes auf 

eine ästhetische Metapher zurück: „Once we taste the sweetness of selfless service, we never 

want to stop it“ (FN 01/14). Sie bringt Seva in Verbindung mit Sinneswahrnehmung, genauer 

mit dem gustatorischen Sinn und süßem Geschmack, und vergleicht es mit sinnlichem Genuss. 

Seva ist also mit äußerst unterschiedlichen sinnlichen Erfahrungen und Stimulierungen 

verbunden, die Arbeiten fordern die Sinne auf verschiedene Weise. So verlangt zum Beispiel 

das worm harvesting
427

 die besondere Anstrengung des Sehsinnes, da über Stunden die sich 

farblich kaum abhebenden Würmer in der Erde gesucht werden müssen. Die Arbeit im Garten 

– an der frischen Luft, der Witterung ausgesetzt, mit den Händen in der Erde und in direktem 

Kontakt mit Pflanzen, umgeben von duftenden Blumen und Kräutern und in relativer 

Einsamkeit und Stille – unterscheidet sich stark von der Arbeit in der Mülltrennung und im 

Kompost. Letztere konfrontiert mit intensiven Gerüchen, die manch einer noch Jahre später 

„in der Nase“ hat und „nie vergisst“ (deutscher Besucher, GN 11/15) und auch der Anblick 

                                                 
426

 Swami Sivananda (1887-1963) war ein indischer Yogameister, der die heute weltweit verbreitete Divine Life 

Society gründete und durch dessen Inspiration zahlreiche Yoga-Zentren sowie Ashrams entstanden sind (vgl. 

https://www.sivananda.org/?page_id=113, zuletzt geprüft am 9.10.18). Das indirekte Zitat entstammt einem 

Satsang im Münchner Sivananda Yoga Vedanta Zentrum (FN 05/11). 
427

 Dieses Seva findet in der Kompostieranlage statt: Aus der bereits kompostierten Erde werden die Würmer 

‚geerntet‘, um sie für weitere Kompostierprozesse zu nutzen. 



 

277 

 

und das taktile Spüren des Mülls sind nicht angenehm.
428

 Und beide Sevaarten gestalten sich 

qualitativ nochmals äußerst unterschiedlich zum stage seva, bei welchem in sauberer, weißer 

Kleidung und umgeben von guten Düften Amma Rosenblätter gereicht oder Geschenke in 

Empfang genommen werden, die sevaites allerdings oftmals stickiger Luft, grellem 

künstlichem Licht und großem Gedränge und Lärm ausgesetzt sind. 

In den mit jeder Arbeit verbundenen und assoziierten Ästhetiken spiegeln sich soziale Werte 

und Rollen. Howes nennt als Beispiel die klassische geschlechtliche Trennung, wonach die 

Frau im Haus arbeitet, Hausarbeit überwiegend Berührung, Geschmack und Geruch anspricht, 

und der Mann das Haus verlässt und ‚die Welt sieht‘, also der visuelle Fernsinn besondere 

Bedeutung erlangt (Howes 2014: 6). In den verschiedenen Ästhetiken der Sevaarten und in 

der Arbeitsverteilung spiegeln sich in Amritapuri weniger geschlechtliche Unterschiede, aber 

sehr wohl zum Beispiel nationale Unterschiede oder die ashraminterne Hierarchie. Auffällig 

ist, dass gewisse Arbeiten – wie die Arbeit im Recycling oder im Kompost, Tellerwaschen, 

Gemüseschneiden – überwiegend von internationalen Tourist_innen und 

Kurzzeitbesucher_innen ausgeführt werden.
429

 Nie oder äußerst selten begegnen Swami(ni)s, 

Brahmachari(ni)s oder auch Brahmanen im Recycling oder Kompost. Swami(ni)s üben 

‚gehobeneres Seva‘ aus, welches die Sinne zum Teil wenig involviert und wenn eher Seh-, 

Hör- oder Tastsinn: (unter anderem) das Verfassen von Texten, Unterrichten, Musizieren und 

Komponieren, die Leitung der Matruvani-Zeitschrift, die Produktion von Schmuck.  

Auch in den gewisse Aufgaben betreffenden Anweisungen und ästhetischen Vorgaben wird 

eine Reihe von Hintergrundannahmen und Werten transportiert. Ein gutes Beispiel liefert das 

bereits erwähnte ‚Prasadgeben‘. Der Prasadgeber sitzt direkt neben Amma und legt ihr, sobald 

sie die Hand aufhält, das Prasad in ihre Hand. Damit man diese Bewegung richtig ausführt, 

wird man zuvor kurz geschult. Und auch jedes Mal, bevor man Prasad geben darf, erfolgt eine 

erneute Einweisung mit Kontrolle. Am Rand der Bühne befindet sich ein(e) prasad-queue-

assistant, die oder der den devotees, die Prasad geben möchten, das erste zu reichende Prasad 

überreicht, welches ihr oder ihm probeweise zurück in die Hand gegeben werden muss, und 

zwar genau dann, wenn die Hand leicht geöffnet wird. Man muss die Hand also, wie später 

                                                 
428

 Der Gestank ist zum Teil sehr penetrant, da sich sehr viele Essensreste oder ab und an auch Tierkadaver im 

Müll befinden. Bei schönem Wetter erfolgt das früh morgens stattfindende besonders unangenehme Vorsortieren 

vor der Recycling-Halle am Strand, wobei während der unangenehmen Arbeit die schöne Aussicht auf den 

Ozean genossen werden kann und die Geruchsbelästigung im Freien etwas abgemildert wird.  
429

 Laut Aussage einiger ashramites spiegelt sich in der Hierarchie des Seva auch die traditionelle indische 

Kastenordnung, die laut Ammas Lehre und offizieller Haltung des MAM allerdings strikt abgelehnt wird. 

‚Inoffiziell‘ würde aber auch in der Ashramgemeinschaft dem Kastensystem gefolgt: „Putzen oder sowas, das 

machen alles Niedrigkastrige, auch wenn das offiziell verpönt ist. (…) Du wirst nie einen Brahmanen im 

Recycling sehen, der fasst dir das einfach nicht an!“ (deutsche Langzeitbesucherin, GN 02/14). 



 

278 

 

Ammas Hand auch, sorgfältig beobachten und die leichte Öffnungsbewegung erkennen, um 

adäquat und auf die gewünschte Weise zu reagieren. Das Prasad (meist ein Bonbon, 

eingewickelt in ein Rosenblatt) soll ‚sehr sanft‘ (so die Anweisung) in Ammas Hand gelegt 

werden, genau zwischen Daumen und Zeigefinger. Die vorsichtige Bewegung soll aber 

gleichzeitig schnell und gezielt ausgeführt werden, denn Zeit darf in keinem Fall verloren 

werden. Einen englischen devotee, welcher den Anforderungen offenbar nicht Genüge 

geleistet hat, fordert die prasad-queue-assistant auf: „Softer, do it very gently and softly, like 

butterfly!“ (FN 02/14). Mit diesen Anweisungen wird vermittelt, dass Amma äußerst kostbar, 

verletzlich und schützenswert und ihre Zeit wertvoll ist.  

Ein weiteres Beispiel bietet das Kehren der Bereiche vor Ammas Haus und des 

Wohnbereiches der Swami(ni)s. Diese Tätigkeit muss barfüßig und in absoluter Stille 

ausgeführt werden, es werden spezielle, nur für diesen Bereich verwendete und 

gekennzeichnete Besen und Schaufeln verwendet. Dadurch werden die Bedeutung dieses 

Sevas sowie die Bedeutung der Orte und gewisser Personen gesteigert. In der Ästhetik 

spiegelt sich eine gewisse Wertigkeit und Hierarchie. 

Die Arbeit lenkt zudem die Bewegungsabläufe und -spielräume der ashramites in hohem 

Maße, da sie die meiste Zeit des Tages mit Seva zubringen. Es regelt die Art und Weise, in 

welcher sie sich bewegen und an welchen Orten sie sich aufhalten (dürfen). Mancher Dienst 

muss in unangenehmer Körperhaltung durchgeführt werden, wie zum Beispiel das positioning, 

bei welchem während der Darshans neben Amma in äußerster Enge auf dem Boden gekniet 

werden muss, um die Füße der Umarmten zurechtzurücken. Auch erfordert manches Seva, die 

Bewegungen der Mata genau zu beobachten und die eigenen anzupassen oder im Vorhinein 

über ihr Verhalten zu spekulieren.
430

  

Arbeit beziehungsweise ihre spezifischen Bewegungsabläufe schreiben sich darüber hinaus in 

die Körper ein und verändern sie. So formt die den Körper und Bewegungssinn stark 

ansprechende Gartenarbeit nach und nach die ausführenden Körper: Die Haut an den 

Fingerkuppen verfärbt sich nach einigen Wochen der Arbeit im Tulasi-Garten durch den 

Kontakt mit den Blättern gelblich, Muskeln verändern sich besonders durch das Kraft 

erfordernde Jäten oder Umgraben.  

Seva kann zudem die Qualität der Sinneswahrnehmung beziehungsweise deren Bewertung 

verändern. So verschwindet bei vielen der anfangs empfundene Ekel beim Müllsortieren oder 

beim worm-harvesting – „man wird hemmungsloser“ (deutscher Besucher, GN 10/12). 

                                                 
430

 Beispielsweise wird regelmäßig aufgeregt darüber diskutiert, wo und wann genau Amma auf dem Weg zur 

Bühne entlang gehen wird, da ihr path kurz zuvor geputzt werden muss. 



 

279 

 

Gerüche oder die taktile Erfahrung des Kontakts mit den Würmern werden mit der Zeit 

weniger intensiv oder weniger abstoßend wahrgenommen. 

  



 

280 

 

4 Conclusio 

Der rote Faden dieser Arbeit sind ästhetische und atmosphärische Ausdrucksformen, 

Erfahrungen und Wahrnehmungsweisen im sozio-religiösen Kontext des MAM und vor allem 

in dessen Hauptsitz, dem Ashram Amritapuri. Dabei kann ein spezifisches ästhetisches 

Design oder ein ästhetischer Stil identifiziert werden, der verschiedenste Bereiche somato-

sensorischer Erfahrung durchdringt. Auch spezifische Körperpraktiken und ein Körpergefühl 

können aufgezeigt werden.  

Amritapuri oder auch die internationalen Programme sind Orte und soziale Settings, wo 

unterschiedlichste Menschen aus unterschiedlichen Kulturen zusammenkommen. Dabei ist 

auffällig, dass die heterogene internationale Gefolgschaft auf ähnliche Weise wahrnimmt und 

interpretiert. Obwohl die devotees aus verschiedensten sozio-kulturellen Kontexten stammen, 

erkennen und leben sie einen gemeinsamen ‚Spirit‘. Kulturell bedingte 

Wahrnehmungsunterschiede begegnen erstaunlich selten und nur vereinzelt, so zum Beispiel 

in Bezug auf die Wahrnehmung und Erfahrung von Menschenmassen, Nähe und Enge. Die 

kulturübergreifenden Gemeinsamkeiten können mit dem ästhetischen Design und der 

Atmosphäre erklärt werden, welche einen erheblichen Einfluss auf die devotees auszuüben 

scheinen. Die ästhetischen Ausdrucksformen spiegeln und vermitteln auf unterschiedliche 

Weise, in den unterschiedlichsten sinnlich wahrnehmbaren Formen, Werte und Ideologie des 

MAM. 

Das ästhetische Design, das im MAM von einigen wenigen bestimmt und geformt wird, 

zeichnet sich aus durch ein Vorherrschen weicher Stoffe und zarter Materialien, runder, 

weicher Formen, sanfter Berührung, harmonischer Klänge, süßer Düfte (wie Rosenduft), 

süßer Geschmäcker (zum Beispiel des Prasads oder des Amrita Herbal Teas). Die Architektur 

weist überwiegend gerade Linien und rechte Winkel auf, welche Orientierung und Sicherheit 

bieten. Dies alles verstärkt den Charakter einer eigenständigen, geschlossenen Welt des 

Friedens und Mitgefühls im Ashram, die sich von der Welt ‚draußen‘ unterscheidet, mit 

welcher aus Sicht der devotees (soziale) ‚Kälte‘, ‚Härte‘, Gewalt oder Leid verbunden wird. 

Somit wird über ästhetische Mittel das Ashram als heiliger Ort oder Heilsort konstruiert. 

Ästhetische und atmosphärische Faktoren spielen im MAM eine zentrale Rolle in der 

religiösen Praxis, der religiösen Erfahrung, der Herstellung religiöser Wirklichkeit 

(Transzendenzerfahrung, Erleuchtungs-Erlebnis). Es findet sich ein vielfältiger Einsatz von 

ästhetischen Mitteln für religiöse Zwecke sowie begegnet die Sinnlichkeit der religiösen 

Praxis (zum Beispiel das Füttern). Alle Formen des Sadhana sind gebunden an sinnlich 



 

281 

 

wahrnehmbare Formen (Amma selbst, Götterabbildungen, heilige Gegenstände). Die 

spirituelle Praxis kann aber auch auf imaginäre, in der Imagination oder im ‚Geiste‘ 

wahrgenommene Formen gerichtet sein. Das Repertoire an ästhetischen Mitteln spricht alle 

Sinne an und umfasst: Musik und Klang, Bilder, Skulpturen, Malas, die Amma-Puppe, 

Vibhuti, Räucherwerk, Essenzen, Feuer, Blumen, Prasad, Bindis, Architektur.  

Dabei wird im MAM mit wiederkehrenden (repetitiven) ästhetischen Elementen gearbeitet. 

Devotees können den eingesetzten Elementen (wie Musik oder Gerüchen) an den 

verschiedensten Orten zu den verschiedensten Zeiten wiederbegegnen und diese 

wiedererkennen. Die Erfahrung kann so im Inneren ‚andocken‘, Erinnerungen früherer 

Erlebnisse werden aktualisiert, ein Gefühl der Vertrautheit und Verbundenheit entsteht. Die 

devotees werden so auch an die Organisation gebunden. 

Ein weiteres ästhetisches Konzept, welches an verschiedenen Stellen dieser Arbeit immer 

wieder begegnet, ist ‚Schönheit‘. Schönheit ist von Belang in der Guru-devotee-Beziehung – 

Amma gilt als schön, ihre Schönheit wird besonders zu Devi Bhava betont. Auch Devi oder 

Kali und Formen des Göttlichen im Allgemeinen gelten als schön, ihre Schönheit wird in 

Bhajans oftmals besungen. Und auch in Bezug auf Pujas und Homas wird deren Schönheit 

betont. Das Erleben von Schönheit kann als intensives ästhetisches Erlebnis bezeichnet 

werden, das zu einem spirituellen Erlebnis führen kann. So transzendieren devotees nach 

eigener Aussage durch das intensive Erleben von ‚Schönheit‘ ihr Alltagsbewusstsein. Darüber 

hinaus findet auch eine gewisse Gegenüberstellung der Hässlichkeit und Leidhaftigkeit der 

Welt mit der Schönheit des Göttlichen und Leidfreiheit der Erlösung statt, so zum Beispiel 

durch das Sprechen über das leidvolle weltliche Leben in Kontrast zur Darstellung der 

Schönheit Ammas beziehungsweise des Göttlichen.  

Die herausstechende Besonderheit des MAM ist die Möglichkeit der Nähe, der körperlichen 

Berührung, des körperlichen Kontaktes mit dem Göttlichen – in Form von Ammas Person, die 

ihren Anhänger_innen ein ‚Anfassen des Un-Fassbaren‘ ermöglicht. Der intensive körperliche 

Kontakt, den die Umarmungen, aber auch andere Praktiken des MAM ermöglichen, 

durchbricht dabei Tabus, Reinheitsnormen und Konventionen der indischen Gesellschaft und 

der hinduistischen Kultur. Körperkontakt wird zum vorrangigen Mittel der Vermittlung 

religiöser Inhalte. 

Die Bedeutung von Berührungen erfährt hinsichtlich der Religiosität und als religiöse Praxis 

häufig keine oder kaum Beachtung. Die vermeintlich dominanteren (beziehungsweise als 

dominanter angesehenen) Sinneseindrücke der Schau und des Hörens scheinen die Berührung 



 

282 

 

vergessen zu lassen (so bei Wilke/Moebus 2011, Pinard 1991). Jedoch ist in ganz Indien 

beobachtbar, dass heilige und verehrte Gegenstände wie Götterbilder von Gläubigen 

unterschiedlichster Richtungen berührt werden. Mit dieser Geste zollt man seinen Respekt 

und seine Ehrerbietung und stellt eine Verbindung und Verbundenheit zum Göttlichen dar 

und her.  

Neben Berührung werden im MAM auch die anderen vier ‚klassischen‘ Sinne bedient. Der 

Sehsinn ist dabei der Sinn, der am meisten mit Wissen und Verstehen in Verbindung gebracht 

wird, so bedeutet Amma zu sehen auch, Amma zu verstehen und (als göttliche Inkarnation 

oder spirituelle Meisterin) zu erkennen. Auch dem Gehörsinn kommt große Bedeutung zu. 

Die ‚Wahrheit‘ kann auch gehört werden, oft innerlich. Die Stimme Ammas zu hören ist für 

devotees, auch wenn sie aufgrund von Sprachunkenntnis nichts vom Gesagten verstehen, 

bedeutsam. Devotionale Musik und das Singen von Bhajans genießen hohe Anerkennung. 

Amma oder dem Göttlichen werden bestimmte Gerüche und Geschmäcker zugeschrieben 

(süß und angenehm). Die Theorie ist verbreitet, dass Kommunikation mit Göttern vor allem 

über Duft stattfinden kann, da auch Götter einen Geruchssinn haben. Geister können durch 

Geruch Nahrung aufnehmen, auch Gottheiten nehmen durch Geruch Prasad auf (dies erkläre 

laut Sara die Verwendung von Räucherwerk, GN 11/15). Gleichzeitig wird Geschmack oft als 

Herausforderung und Hindernis auf dem spirituellen Weg bezeichnet. Sara beispielsweise 

stellt den Schokoladenkuchen (und damit den gustatorischen Genuss) der Erkenntnis der 

Wahrheit gegenüber („Will ich den Kuchen oder will ich die Gottesverwirklichung“, ISA1). 

Man könne den ‚Geschmack des Herzens‘ nicht erfahren, wenn man nicht den ‚Geschmack 

der Zunge‘ aufgibt. Das Ziel spirituell Strebender wäre der „taste of the heart“, das Herz zu 

schmecken, also Liebe, Mitgefühl und Erkenntnis zu erlangen (ebd.).  

Da Amma verbreitet als inkarnierte Gottheit angesehen wird, kann das Göttlich unmittelbar 

über die menschlichen Sinne wahrgenommen werden. Andererseits wird den Sinnen und der 

Sinnlichkeit im Allgemeinen aber auch misstraut, denn mit den Sinnen kann letztlich nur 

maya (eine Illusion) erfasst werden. Wichtiger sei, innerlich zu spüren, ‚mit dem Herzen 

wahrzunehmen‘. Devotees sprechen daher häufig von ‚alternativen Sinneswahrnehmungen‘ 

oder Sinnesarten. Denn gerade hinsichtlich spiritueller Erfahrungen, der ‚Wahrnehmung des 

nicht-Wahrnehmbaren‘, kommen aus Sicht der devotees häufig mehr Sinne ins Spiel. Neben 

der ‚Wahrnehmung mit dem Herzen‘ wird ein ‚Spüren‘ erwähnt, häufig lokalisiert in der 

Bauchregion. Es wird von Körperempfindungen im Bereich des Brustraumes berichtet, also 

im Bereich des Herzens (ein Ziehen, Druck oder Schmerz). Das Spüren taucht auch häufig in 



 

283 

 

Zusammenhang mit ‚Atmosphäre‘ oder ‚Stimmung‘ auf, zum Beispiel mit der ‚spirituellen 

Atmosphäre‘ im Ashram, die sehr geschätzt wird. Zudem wird ‚Energie‘, ‚Kribbeln‘ oder 

‚Leuchten‘ wahrgenommen, in oder vor der Stirn, im Scheitel. Interpretiert wird dies häufig 

als Wahrnehmung des Göttlichen beziehungsweise des brahman als Energie, die man spüren 

kann, zum Beispiel als Lebensenergie (prana). Körperlich geht damit auch eine wohlige 

Entspannung einher, ein allumfassendes Wohlgefühl, wobei die Wahrnehmung einzelner 

Körperteile oder des konkreten Körpers oft abnimmt. 

Es konnten einige Wirksamkeiten und Funktionen ästhetischer Elemente ausgemacht werden. 

Durch die Versinnlichung des Göttlichen oder des Transzendenten im Allgemeinen wird es 

zunächst möglich, mit dem Göttlichen in Kontakt zu treten, Nähe herzustellen, eine 

Beziehung einzugehen, Kommunikation aufzunehmen (und damit das eigene Schicksal 

potentiell zu beeinflussen). 

Die sinnlich ansprechenden Elemente sollen bezwecken, eine sinnliche Reizung und 

Befriedigung der devotees hervorzurufen. Auffällig ist an mehreren Stellen, dass die Ästhetik 

des Feldes von der alltäglichen abweicht, was auch durch die Bezeichnungen ‚Parallelwelt‘ 

oder ‚Mikrokosmos‘ deutlich wird. Die ästhetische Beschaffenheit und sensorische Ordnung 

dieser Parallelwelt, wie auch deren Schönheitskonzept und Wertigkeiten weichen von der 

‚Normalwelt‘ in vielen Punkten ab. Sie bringen auch bestimmte außergewöhnliche 

Atmosphären mit sich und versetzen die devotees in bestimmte Stimmungen, führen zu 

spezifischen Gefühlen und letztlich zu außergewöhnlichen Erfahrungen, die die devotees 

häufig spirituell interpretieren. Dabei spielt auch eine Rolle, dass es sich häufig um 

gesamtsinnliche Arrangements handelt. Durch das Ansprechen aller Sinne kann religiöse 

Erfahrung als multimodale Erfahrung entstehen. Laut Sarukkai führt die ‚Versunkenheit in 

alle Sinne‘ zu einem Gefühl der Einheit. Einheit und Integration der Sinne hätten die 

Fähigkeit, neue Erfahrungen wie religiöse Erfahrung zu kreieren, wenn alle Sinne 

zusammenarbeiten, könnten wir ‚tatsächlich eine neue Welt sehen‘ (Sarukkai 2014: 300). Die 

devotees interpretieren vor allem die Erfahrung des Darshans, die mehr als die Umarmung 

beinhaltet und ein multisensorisches Ereignis darstellt, als eine spirituelle Einheitserfahrung 

und eine Art Erleuchtungserlebnis. 

Durch ästhetische Elemente werden Narrative, Konzepte und Ideologien der Lehre des MAM 

bestätigt und bekräftigt. Mit ihrer Hilfe kann an den Lebensalltag angeschlossen werden, sie 

stellen eine Verknüpfung her zwischen spiritueller und alltäglicher Lebenswirklichkeit, 

Alltagserfahrung wird so zum spirituellen Erlebnis und zur göttlichen Begegnung. Ein 



 

284 

 

Beispiel stellen die Blüten einer Blume auf dem Ashramgelände dar, die ein Symbol für die 

Göttliche Mutter darstellen und im Text des Archana Erwähnung finden. Die Göttliche Mutter 

wie auch die Verehrungspraxis werden im Ashramalltag durch die Präsenz der Blüten immer 

wieder erinnert. 

Ästhetische Mittel sollen zudem Gefühle evozieren, das ist beabsichtigter Zweck des 

Einsatzes ästhetischer Mittel im Ashram, wie uns in aller Deutlichkeit einige Male kundgetan 

wurde. Anders als äußere Ge- und Verbote und Regeln wird so in das Innenleben der Akteure 

auf subtilere Weise eingegriffen. Gewisse Gefühle, Gedanken und in der Folge auch 

Verhaltensweisen sollen hervorgerufen werden, indem sinnliche Eindrücke und Formen zu 

gewissen Stimmungen führen, wie die Entwicklung von Bhakti, Hingabe, Demut, Liebe. 

Auch Sadhana wie die Meditation oder Yoga verändert zum Teil die Wahrnehmung der 

devotees, die Bewegungen und Körper (zum Beispiel Yoga: Eine Disziplinierung des Körpers 

erfolgt über Überzeugungen, wie dass das prana nur durch eine gerade Wirbelsäule aufsteigen 

kann und dies zu Erleuchtung führt). Dabei verändern sich nicht nur Körper – Devotees 

berichten von Veränderungen ihrer inneren Haltung, von einer Intensivierung von Gefühlen 

der Hingabe und Liebe sowie einer Verfestigung ihrer religiösen Einstellung durch 

regelmäßige Körperpraktiken wie Niederknien, Niederwerfungen oder auch Yoga. 

Eine gewisse Ambivalenz zwischen der Lehre und der ästhetischen Dichte der spirituellen 

Praxis ist im MAM auffällig. Der Körper – und damit auch Ästhetik – sollen laut der Lehre 

überwunden werden, gleichzeitig wird er stark eingesetzt, um die devotees (über ästhetische 

und atmosphärische Mittel) zu binden. 

Häufig wird eine Deutung spiritueller Praktiken und Erlebnisse abgelehnt, zu viel Wissen als 

bedrohlich (für die spirituelle Erfahrung) angesehen und die Erfahrungsebene oder ein 

inhärenter ‚ästhetischer Sinn‘ (vgl. Münster 2001) in den Vordergrund gestellt. Dennoch ist 

eine über das körperliche Erfahren hinausgehende Deutung und Wirkung vorhanden. Sinn 

oder Sinnhaftigkeit werden zugeschrieben, wenn auch häufig nicht konkret und klar 

ausformuliert. Die Erfahrungen werden zu einem Wissens- und Überzeugungshintergrund in 

Beziehung gesetzt (letztlich zum Advaita Vedanta). So werden Körper und Ästhetik in der 

spirituellen Praxis in Verbindung mit etwas über sie Hinausweisendes gebracht, ein 

‚spiritueller Mehrwert‘ wird immer mitgedacht. Ein indischer devotee bringt dies 

folgendermaßen auf den Punkt: „We go beyond the senses through the senses“ (GN 08/12). 

Wir sollten die Sinne voll auskosten, um sie dann loslassen zu können. Nur das, was man 

kenne, könne man bewusst ablegen oder meiden. Nur wenn man sinnlich genieße, würde man 



 

285 

 

sich der Vergänglichkeit des sinnlichen Genusses bewusst. Und nur was man bewusst 

wahrnehme (und je stärker ein Reiz ist, desto leichter ist er bewusst wahrzunehmen), könne 

man beiseitelegen und überwinden. So stellen die Sinnesfreuden – aus Sicht der devotees – 

letztlich ein Mittel zum Zweck ihrer Überwindung dar. Ob dies gelingen mag oder nicht, sei 

dahingestellt. Im Vorangegangenen wurde dargelegt, wie wirkmächtig Atmosphären und 

Ästhetik sind – hinsichtlich der Bindung der devotees an die religiöse Gemeinschaft, Lehre 

und Praxis des MAM, aber auch hinsichtlich der sozialen Wirkung von Ästhetik und 

Atmosphäre, die die devotees auch untereinander binden und Gemeinschafts- und 

Solidaritätsgefühle entstehen lassen. 

  



 

286 

 

5 Literaturverzeichnis 

Abraham, A. (2002): Der Körper im biographischen Kontext. Ein wissenssoziologischer 

Beitrag. 1. Aufl. Wiesbaden: Westdt. Verlag. 

Adorno, T.W.; Leppert, R.D. (2002): Essays on music. Unter Mitarbeit von Susan H. 

Gillespie. Berkeley, Calif.: University of California Press. 

Alkemeyer, T. (Hg.) (2003): Aufs Spiel gesetzte Körper. Aufführungen des Sozialen in 

Sport und populärer Kultur. Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft mbH. 

Apfelauer, G. (2011): Singen und Sprechen. Musikwissenschaftlich-linguistische 

Unterschiede der beiden menschlichen Lautäußerungsformen. München: Utz. 

Appadurai, A. (1995): The production of locality. In: Richard Fardon (Hg.): 

Counterworks. Managing the diversity of knowledge. London, New York: 

Routledge, S. 204–225. 

Assmann, A.; Assmann, J. (Hg.) (1997): Schleier und Schwelle. Geheimnis und 

Öffentlichkeit. Band 1. 

Augé, M.; Herzlich, C. (Hg.) (1995): The meaning of illness. Anthropology, history and 

sociology. Australia: United States; Harwood Academic (v. 5). 

Babb, L. A. (1981): Glancing: Visual Interaction in Hinduism. In: Journal of 

Anthropological Research Vol. 37 (4), S. 387–401. 

Babb, L. A. (1983): The Physiology of Redemption. In: History of Religions (22, 4), S. 

293–312. 

Barlösius, E. (2000): Über den gesellschaftlichen Sinn der Sinne. In: Koppetsch, C. 

(Hg.): Körper und Status. Zur Soziologie der Attraktivität. Konstanz: UVK, Univ.-

Verl. Konstanz, S. 17–37. 

Bäumer, B. (1969): Schöpfung als Spiel. Der Begriff lila im Hinduismus, seine 

philosophiesche und theologische Deutung. München: Uni-Druck. 

Baumgarten, A.G. (1986): Aesthetica. 3. Nachdruckauflage der Ausgabe Frankfurt a.d. 

Oder 1750. Hildesheim, Zürich, New York: Georg Olms Verlag. 

Baumgarten, A.G.; Schweizer, H.R. (1983): Texte zur Grundlegung der Ästhetik. 

Lateinisch-Deutsch. Hamburg: F. Meiner. 

Baumgarten, A.G.; Schweizer, H.R. (1988): Theoretische Ästhetik. Die grundlegenden 

Abschnitte aus der „Aesthetica“ (1750/58): Lateinisch-Deutsch. 2.Aufl. Hamburg: F. 

Meiner. 

Becker, J. (2013): Drücken an Drücken. Knuddel-Guru ‚Amma‘ in Berlin. Hg. v. 

spiegel online. Online verfügbar unter http://www.spiegel.de/panorama/amma-in-

berlin-besuch-beim-indischen-schmuse-guru-a-930344.html, zuletzt geprüft am 

22.10.18. 

Bendix, R. (2006): Was über das Auge hinausgeht: Zur Rolle der Sinne in der 

ethnographischen Forschung. In: Schweizerisches Archiv für Volkskunde (Band 102, 

Heft 1). S. 71-85. 

Berger, P.; Heidemann, F. (Hg.) (2013): The modern anthropology of India. 

Ethnography, themes and theory. London, New York: Routledge. 



 

287 

 

Biernacki, L. (2004): Shree Maa of Kamakkhya. In: Karen Pechilis (Hg.): The graceful 

guru. Hindu female gurus in India and the United States. New York: Oxford 

University Press, S. 179–202. 

Blake, R. (2011): Ethnographies of Touch and Touching Ethnographies: Some 

Prospects for Touch in Anthropological Enquiries. In: Anthropology Matters Journal 

(Vol. 13 (1)), S. 1–12.  

Bluma, L. (2012): Kontrollierte Arbeit - disziplinierte Körper? Zur Sozial- und 

Kulturgeschichte der Industriearbeit im 19. und 20. Jahrhundert. Bielefeld: 

Transcript. 

Böhme, G. (1995): Atmosphäre. Essays zur neuen Ästhetik. Frankfurt am Main: 

Suhrkamp. 

Böhme, G. (2006): Architektur und Atmosphäre. München: Fink. 

Bossinger, W. (2013): Chanten. Eintauchen in die Welt des heilsamen Singens. 

München: Irisiana. 

Bourdieu, P. (2012): Entwurf einer Theorie der Praxis: auf der ethnologischen 

Grundlage der kabylischen Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Breidenstein, G.; Hirschauer, S.; Kalthoff, H.; Nieswand, B. (2015): Ethnografie. Die 

Praxis der Feldforschung. 2. überarbeitete Auflage. Konstanz: UTB 

Verlagsgesellschaft mbH. 

Brück, M.v. (Hrsg.) (2008): Bhagavad Gita. Der Gesang des Erhabenen. Frankfurt am 

Main, Leipzig: Verl. der Weltreligionen. 

Burkart, G. (2000): Zwischen Körper und Klasse. Zur Kulturbedeutung der Haare. In: 

Koppetsch, C. (Hg.): Körper und Status. Zur Soziologie der Attraktivität. Konstanz: 

UVK, Univ.-Verl. Konstanz. S. 61-98. 

Bühnemann, G. (1986): Stotramālā. „An die Götter“: eine Auswahl von 

Sanskrithymnen in deutscher Übersetzung. Wichtrach [Switzerland]: Institut für 

Indologie. 

Bühnemann, G. (1988): Puja. A Sudy in Smarta Ritual. Wien: Ernst Becvar. 

Bündgens, J.; Vasseur, C. (2015): Spiritualität der Wahrnehmung. Einführung und 

Einübung. Freiburg, Br., München: Alber. 

Cancik, H. (1990): Größe und Kolossalität als religiöse und ästhetische Kategorien. 

Versuch einer Begriffsbestimmung am Beispiel von Statius, Silve I 1: Ecus Maximus 

Domitiani Imperaroris. In: Theodorus P. van Baaren (Hg.): Genres in visual 

representations: proceedings of a conference held in 1986 by invitation of the 

Werner-Reimers-Stiftung in Bad Homburg (Federal Republic of Germany). Leiden: 

Brill, S. 51–68. 

Cancik, H.; Mohr, H. (1988): Religionsästhetik. In: Cancik, H., Gladigow, B. und 

Laubscher, M. (Hg.): Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe. Band I. 

Stuttgart: Kohlhammer, S. 121–156. 

Carpenter, E. (1973): Eskimo Realities. New York: Holt, Rinehart & Winston. 

Carpenter, E. (1994): Sinnes Täuschung. Wie die Medien unsere Wahrnehmung 

verändern. München: Trickster. 



 

288 

 

Carrington, P. (1980): Das große Buch der Meditation. Bern, München: Scherz. 

Chandna, H.L (2009): Die Bhakti-Tradition im Hinduismus. Die gegenwärtige Bhakti-

Praxis in Vrndavana (Mathura): Eine empirische Studie. Köln, Univ., Diss., 2009. 

Chandra, S. (1998): Encyclopaedia of Hindu Gods and Goddesses. New Delhi: 

Sarup&Sons. 

Chapple, C. K. (2009-): Meditation. In: Jacobsen, K. A., Basu, H., Malinar, A. und 

Narayanan, V. (Hg.): Brill's encyclopedia of Hinduism. Volume II. Leiden, Boston: 

Brill, S. 822–826. 

Charpentier, M.-T. (2010): Indian female gurus in contemporary Hinduism. A study of 

central aspects and expressions of their religious leadership. Åbo: Åbo Akademi 

University Press. 

Christmann, H. (2001): Die Spaßgesellschaft und ihre Folgen. Von „Big Brother“ bis in 

den Hörsaal: Zehn Autoren schildern „Verdummung“ in der Fun-Gesellschaft. FAZ 

(Feuilleton). Online verfügbar unter 

http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/gesellschaft-die-spassgesellschaft-und-ihre-

folgen-130081.html, zuletzt geprüft am 10.4.13. 

Classen, C. (1993): Worlds of sense. Exploring the senses in history and across cultures. 

London, New York: Routledge. 

Classen, C. (1997): Foundations for an Anthropology of the Senses. In: International 

Social Science Journal (153), S. 401–412. 

Classen, C. (Hg.) (2005): The Book of Touch: Berg Publishers. 

Classen, C. (2012): The deepest sense. A cultural history of touch. Urbana: University 

of Illinois Press. 

Corbin, A. (1984): Pesthauch und Blütenduft. Eine Geschichte des Geruchs. Berlin: 

Wagenbach. 

Corbin, A. (1995): Die Sprache der Glocken. Ländliche Gefühlskultur und symbolische 

Ordnung im Frankreich des 19. Jahrhunderts. Frankfurt am Main: S. Fischer. 

Crossley, N. (2013): Habit and Habitus. In: Body & Society Vol.19 (2&3). 

Dev, K.V (2000): Die tausend Namen der göttlichen Mutter. Śrī Lalitā-sahasranāma. 

Linz/Rhein, Steinmaur: Verein Amrita; Amrita-Vereinigung (Schweiz). 

Diefenbach-Popov, N. (2011): Überlegungen zum Phänomen des Glamours als einer 

Ersatzreligion der Moderne. In: Wilhelm-Ludwig u.a Federlin (Hg.): Was ist 

Religion? Beiträge zur Religionsforschung; Edmund Weber zum 70. Geburtstag. 

Unter Mitarbeit von Edmund Weber. Frankfurt am Main, Berlin, Bern, Wien [u.a.]: 

Lang. 

Diekmann, A. (2009): Empirische Sozialforschung. Grundlagen, Methoden, 

Anwendungen. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag. 

Douglas, Mary (1981): Ritual, Tabu und Körpersymbolik. Sozialanthropologische 

Studien in Industriegesellschaft und Stammeskultur. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Douglas, M.; Luchesi, B. (1992): Reinheit und Gefährdung. Eine Studie zu 

Vorstellungen von Verunreinigung und Tabu. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 



 

289 

 

Dumont, L. (1970): Homo hierarchicus. The caste system and its implications. London: 

Weidenfeld & Nicolson. 

Durkheim, E. (2010): Die elementaren Formen des religiösen Lebens. 1. Aufl. Frankfurt 

am Main, Leipzig: Verl. der Weltreligionen. 

Eck, D.L. (1985): Darsán, seeing the divine image in India. 2. Aufl. Chambersburg, Pa: 

Anima Books. 

Ede, Y.v. (2009): Sensuous Anthropology: Sense and Sensibility and the Rehabilitation 

of Skill. In: ANTHROPOLOGICAL NOTEBOOKS 15 (2), S. 61–75. 

Edensor, T. (2010): Walking in rhythms, regulation, style and the flow of experience. 

In: Visual Studies Vol. 25; No. 1, S. 69–79. 

Elias, N. (1997): Über den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und 

psychogenetische Untersuchungen. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Emrich, H.M. (2017). Welche Farbe hat der Montag? Synästhesie: das Leben mit 

verknüpften Sinnen. Stuttgart, Leipzig: S. Hirzel Verlag. 

Engert, R. (2014): Bhakti-Yoga – Der Yoga der Liebe. Ein spiritueller Meister des 

Bhakti-Yoga zu Besuch in Deutschland. In: Tattva Viveka (61). Online verfügbar 

unter http://www.tattva.de/bhakti-yoga-der-liebe/, zuletzt geprüft am 15.6.15. 

Ernst, C.; Paul, H. (Hg.) (2014): Präsenz und implizites Wissen. 1. Aufl. Bielefeld: 

Transcript. 

Eulenberger, I. (2008): Die Macht der Schönheit - mythische Ästhetik und Moderne. In: 

Münzel, M. und Streck, B. (Hg.): Ethnologische Religionsästhetik. Beiträge eines 

Workshops auf der Tagung der Deutschen Gesellschaft für Völkerkunde in Halle 

(Saale) 2005. Marburg: Förderverein "Völkerkunde in Marburg", S. 145–180. 

Fairhurst, M.T.; Travers, E.; Hayward, V.; Deroy, O. (2018). Confidence is higher in 

touch than in vision in cases of perceptual ambiguity. In: Scientific Reports, Vol. 8, 

Art.No. 15604; https://www.nature.com/articles/s41598-018-34052-z#ref-CR8, 

zuletzt geprüft am 24.10.18. 

Field, T. (2003): Touch. Cambridge, Mass., London: MIT (A Bradford book). 

Fischer-Schreiber, I. (Hg.) (1994): Lexikon der östlichen Weisheitslehren. Buddhismus, 

Hinduismus, Taoismus, Zen. Bern: Scherz. 

Flick, U. (1995). Qualitative Forschung : Theorie, Methoden, Anwendung in 

Psychologie und Sozialwissenschaften. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt-

Taschenbuch-Verl. 

Flood, G. (1996): An introduction to Hinduism. Cambridge [u.a.]: Cambridge Univ. 

Press. 

Fuhrmann, B. (2009): 'Ethnography with Tears?': Krankheit und Hexerei als leibliche 

Erkenntniszugänge. In: Peter Berger (Hg.): Feldforschung /Fieldwork. Ethnologische 

Zugänge zu sozialen Wirklichkeiten /Social Realities in Anthropological 

Perspectives. 1. Aufl. Berlin: Weißensee-Verlag (Berliner Beiträge zur Ethnologie, 

Bd. 15), S. 177–212. 

Fuller, C. J. (1992): The camphor flame. Popular Hinduism and Society in India. 

Princeton, N.J.: Princeton University Press. 



 

290 

 

Gaut, B.N.; Lopes, D. (Hg.) (2005): The Routledge companion to aesthetics. 2. Aufl. 

London, New York: Routledge. 

Gebauer, G. (2010): Die Geste als Vermittlung von Allgemeinheit und Ich. In: C. Wulf 

und E. Fischer-Lichte (Hg.): Gesten. Inszenierung, Aufführung, Praxis. Paderborn: 

Fink, S. 317–326. 

Geertz, C. (1987): Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme. 1. 

Aufl. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Gellner, D. N. (2001): The anthropology of Buddhism and Hinduism. Weberian themes. 

New Delhi, New York: Oxford University Press. 

Gerund, K. (2014): „Alle Menschen werden Schwestern?“ Präsenz, implizites Wissen 

und feministische Solidarität. In: Ernst, C. und Paul, H. (Hg.): Präsenz und implizites 

Wissen. 1. Aufl. Bielefeld: Transcript (Präsenz und implizites Wissen, 1), 185-209. 

Ghandi, A. (1999): Die Lehren aus Sevagram Ashram. In: Frances Hesselbein (Hg.): 

Die soziale Gemeinschaft der Zukunft. Düsseldorf, München: Econ, S. 96–103. 

Gibson, J.J. (2015): The ecological approach to visual perception. New York: 

Psychology Press. 

Giersch, U. (1984): Der gemessene Schritt als Sinn des Körpers: Gehkünste und 

Kunstgänge. In: Kamper, D. und Wulf, C. (Hg.): Das Schwinden der Sinne. 1. Aufl. 

Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 261–273. 

Girtler, R. (2004): 10 Gebote der Feldforschung. Münster, Wien: Lit. 

Gladigow, B. (1988): Gegenstände und wissenschaftlicher Kontext von 

Religionswissenschaft. In: Cancik, H., Gladigow, B. und Laubscher, M. (Hg.): 

Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe. Band I. Stuttgart: 

Kohlhammer, S. 26–38. 

Glaser, B.G.; Strauss, A.L.; Paul, A.T. (2010): Grounded Theory. Strategien qualitativer 

Forschung. 3. Aufl. Bern: Huber. 

Goffman, E. (1982): Das Individuum im öffentlichen Austausch. Mikrostudien zur 

öffentlichen Ordnung. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Goffman, E. (1986): Interaktionsrituale. Über Verhalten in direkter Kommunikation. 

Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Goffman, E. (1993): Rahmen-Analyse. Ein Versuch über die Organisation von 

Alltagserfahrungen. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Goffman, E. (2001): Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag. 

Ungekürzte Taschenbuchausg. München, Zürich: Piper. 

Gonda, J. (1963): Die Religionen Indiens. Band 2. Der jüngere Hinduismus. Stuttgart, 

Berlin [u.a.]: Kohlhammer. 

Grieser, A. (2015): Aesthetics. In: A. R. Segal und K.v. Stuckrad (Hg.): Vocabulary for 

the Study of Religion. Vol. 1. Leiden, Boston: Brill, S. 14–23. 

Grieser, A., Johnston, J. (2017). Aesthetics of religion: a connective concept. Berlin; 

Boston: De Gruyter.  



 

291 

 

Griffiths, B.; Brück, M.v. (1993): Bhagavad Gita. Mit einem spirituellen Kommentar 

von Bede Griffiths. Aus dem Sanskrit übersetzt, eingeleitet und erläutert von Michael 

von Brück. München: Kösel. 

Grimshaw, A. (2001): The Ethnographers Eye: Ways of Seeing in Modern 

Anthropology. Cambridge: Cambridge University Press. 

Gugutzer, R. (Hg.) (2006): body turn. Perspektiven der Soziologie des Körpers und des 

Sports. Bielefeld: Transcript. 

Gugutzer, R. (2015): Soziologie des Körpers. 5., vollst. überarb. Aufl. Bielefeld: 

Transcript. 

Gyan, S.C. (1980): Sivananda and his Ashram. Madras: Christian Literature Soc. 

Haack, F.-W. (1982): Guruismus und Guru-Bewegungen. Großbd. München: Evang. 

Presseverb. für Bayern. 

Hall, E. T. (1966): The hidden dimension. New York: Anchor Books. 

Hall, E. T. (1968): Proxemics. In: Current Anthropology (Vol. 9 No. 2/3), S. 83–108. 

Hall, E. T. (1976): Die Sprache des Raumes. Düsseldorf: Schwann. 

Hallpike, C. R. (1969): Social Hair. In: Man (Vol. 4 Nr. 2), S. 256–264. 

Hancock, M. (2009-): Domestic Rituals. In: Jacobsen, K.A., Basu, H., Malinar, A. und 

Narayanan, V. (Hg.): Brill's encyclopedia of Hinduism. Volume II. Leiden, Boston: 

Brill, S. 347–360. 

Harding, E. U. (1998): Kali. The black Goddess of Dakshineswar. 1. Indian ed. Delhi: 

Motilal Banarsidass. 

Hasse, J. (2012): Atmosphären der Stadt. Aufgespürte Räume. Berlin: Jovis. 

Heffernan, T. J. (1988): Sacred biography. Saints and their biographers in the Middle 

Ages. New York: Oxford University Press. 

Hegel, G. W. F. (1980): Vorlesungen über die Ästhetik. Stuttgart: Reclam. 

Heidemann, F., Demmer, U. (2003): Wenn die Götter sichtbar werden. In: forschung. 

Das Magazin der Deutschen Forschungsgemeinschaft (1), S. 12–15. 

Heidemann, F. (2011): Ethnologie. Stuttgart: UTB. 

Heidemann, F. (2013): Social aesthetics of proximity. The cultural dimension of 

movement and space in South India. In: Aesthetics 23 (1) June 2013, S. 49–67. 

Hettlage, R.; Bellebaum, A. (2016): Alltagsmoralen. Die kulturelle Beeinflussung der 

fünf Sinne. Wiesbaden: Springer VS. 

Hiltebeitel, Alf; Erndl, Kathleen M. (Hg.) (2000): Is the goddess a feminist? The 

politics of South Asian goddesses. New York: New York University Press. 

Hirschauer, S. (2001): Ethnografisches Schreiben und die Schweigsamkeit des Sozialen. 

Zu einer Methodologie der Beschreibung. In: Zeitschrift für Soziologie 30 (6), S. 

429–451. 

Hirschauer, S.; Amann, K. (1997): Die Befremdung der eigenen Kultur. Zur 

ethnographischen Herausforderung soziologischer Empirie. 1. Aufl. Frankfurt am 

Main: Suhrkamp. 



 

292 

 

Horn, K.-P. (1982): Rebellion gegen den Verstand ? Eine sozialwissenschaftliche 

Untersuchung über deutsche Neo-Sannyasins in Poona. Inaugural-Dissertation zur 

Erlangung des Doktorgrades am Fachbereich Philosophie und Sozialwissenschaften I 

der Freien Universität Berlin. 

Howes, D. (Hg.) (1991a): The Varieties of sensory experience. A sourcebook in the 

anthropology of the senses. Toronto, Buffalo: University of Toronto Press. 

Howes, D. (1991b): Olfaction and Transition. In: D. Howes (Hg.): The Varieties of 

sensory experience. A sourcebook in the anthropology of the senses. Toronto, 

Buffalo: University of Toronto Press, S. 128–147. 

Howes, D. (2003): Sensual relations. Engaging the senses in culture and social theory. 

Ann Arbor: University of Michigan Press. 

Howes, D. (2005a): Empire of the senses. The sensual culture reader. Oxford, New 

York: Berg. 

Howes, D. (2005b): Skinscapes. In: Constance Classen (Hg.): The Book of Touch: Berg 

Publishers, S. 27–39. 

Howes, D. (Hg.) (2014): A cultural history of the senses in the Modern Age. [1920 - 

2000]. London: Bloomsbury Academic. 

Howes, D./Classen, C. (1991): Sounding Sensory Profiles. In: D. Howes (Hg.): The 

Varieties of sensory experience. A sourcebook in the anthropology of the senses. 

Toronto, Buffalo: University of Toronto Press, S. 257–288. 

Howes, D.; Classen, C. (2014): Ways of sensing. Understanding the senses in society. 

London: Routledge. 

Hudson, E. T. (2013): Disorienting dharma. Ethics and the aesthetics of suffering in the 

mahābhārata. New York: Oxford University Press. 

Huffer, A. J. (2011): Hinduism without Religion: Amma's Movement in America. In: 

CrossCurrents (Vol. 61 No.3). 

Hüwelmeier, G. (2004a): Närrinnen Gottes. Lebenswelten von Ordensfrauen. 

Münster/New York/München/Berlin: Waxmann. 

Hüwelmeier, G. (2004b): Global Players - Global Prayers. Gender und Migration in 

transnationalen religiösen Räumen. In: Zeitschrift für Volkskunde 100., S. 161–175. 

Ingold, T. (2000): The perception of the environment. Essays on livelihood, dwelling & 

skill. London, New York: Routledge. 

Ingold, T. (2004): Culture On the Ground. The World Perceived Through the Feet. In: 

Journal of Material Culture Vol. 9 (3), S. 315–340. 

Ingold, T. (2011a): Being alive. Essays on movement, knowledge and description. 

London, New York: Routledge. 

Ingold, T. (2011b): Worlds of sense and sensing the world: a response to Sarah Pink and 

David Howes. In: Social Anthropology/Anthropologie Sociale (2010) 18, 3 (19,3), S. 

313–317. 

Ingold, T.; Vergunst, J. L. (Hg.) (2008): Ways of walking. Ethnography and Practice on 

Foot. Farnham, Burlington, Vt: Ashgate.  

Jackson, A. (1968): Sound and Ritual. In: Man (Vol. 3 (2)), S. 293–299. 



 

293 

 

Jackson, M. (1995): At home in the world. Durham [etc.]: Duke University Press. 

Jahoda, M.; Lazarsfeld, P. F.; Zeisel, H. (1975): Die Arbeitslosen von Marienthal. Ein 

soziographischer Versuch über die Wirkungen langandauernder Arbeitslosigkeit. 

Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. 

Johnson, W. J. (2010): A dictionary of Hinduism. 1. Aufl. Oxford: Oxford University 

Press. 

Kalekin-Fishman, D.; Low, K. (Hg.) (2010): Everyday life in Asia. Social perspectives 

on the senses. Burlington, VT: Ashgate. 

Kalekin-Fishman, D. (2010): Sounds that Unite, Sounds that Divide: Pervasive Rituals 

in a Middle Eastern Society. In: Devorah Kalekin-Fishman und Low, Kelvin E. Y 

(Hg.): Everyday life in Asia. Social perspectives on the senses. Burlington, VT: 

Ashgate, S. 19–39. 

Kammler, C. (2008): Foucault-Handbuch: Leben - Werk – Wirkung. Stuttgart: Metzler. 

Kapferer, B. (1983): A celebration of demons. Exorcism and the aesthetics of healing in 

Sri Lanka. 1. Aufl. Bloomington: Indiana University Press. 

Karaflogka, A. (2006): E-religion. A critical appraisal of religious discourse on the 

World Wide Web. London, Oakville, CT: Equinox. 

Kasten, I. (2010): Körper und Bewegung in der Frauenmystik. Die Entmächtigung des 

Körpers, die Macht der Imagination und die Schrift. In: Gunter Gebauer und 

Christoph Wulf (Hg.): Emotion, Bewegung, Körper. Berlin: Akad.-Verl (Bd. 19, H. 

1), S. 143–152. 

Keifenheim, B. (2000): Wege der Sinne. Wahrnehmung und Kunst bei den Kashinawa-

Indianern Amazoniens. Frankfurt/Main, New York: Campus. 

Kermani, N. (1999): Gott ist schön. Das ästhetische Erleben des Koran. München: C.H. 

Beck. 

Kleeman, J. (2008): Amma, the hugging saint. Hg. v. The Guardian. Online verfügbar 

unter http://www.guardian.co.uk/world/2008/oct/24/religion-india, zuletzt geprüft am 

18.1.18. 

Klöcker, M.; Tworuschka, U. (2005): Ethik der Weltreligionen. Ein Handbuch. 

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

Knoblauch, H. (2003): Qualitative Religionsforschung. Paderborn, München [u.a.]: 

Schöningh (UTB, 2409). 

Knott, K. (2009): Der Hinduismus. Eine kurze Einführung. Stuttgart: Reclam 

**5108746. 

Koch, A. (2007): Körperwissen. Grundlegung einer Religionsaisthetik. München: 

München, Univ., Habil.-Schr. 

Kohl, K.-H. (2003): Die Macht der Dinge. Geschichte und Theorie sakraler Objekte. 

München: Beck. 

Laack, I. (2011): Religion und Musik in Glastonbury. Eine Fallstudie zu gegenwärtigen 

Formen religiöser Identitätsdiskurse. 1. Aufl. Göttingen, Niedersachs: Vandenhoeck 

& Ruprecht. 



 

294 

 

Largey, G.P; Watson, D. R. (1972): The Sociology of Odors. In: American Journal of 

Sociology. 

Lavagno, C. (2011): Michel Foucault: Ethnologie der eigenen Kultur. In: S. Moebius 

und D. Quadflieg (Hg.): Kultur. Theorien der Gegenwart. Wiesbaden: Verlag für 

Sozialwissenschaften, S. 46–54. 

Lucia, A. J. (2009): Mata Amritanandamayi Mission Trust and Embracing The World. 

In: Knut A. Jacobsen, Helene Basu, Angelika Malinar und Vasudha Narayanan 

(Hg.): Brill's encyclopedia of Hinduism. Volume V. Leiden, Boston: Brill 

(Handbook of oriental studies. Section two, India Handbuch der Orientalistik, v. 

22/1), S. 523–530. 

Lucia, A. J. (2014a): Reflections of Amma. Devotees in a global embrace. Berkeley: 

University of California Press. 

Lucia, A. J. (2014b): “Give Me Sevā Overtime”: Selfless Service and Humanitarianism 

in Mata Amritanandamayi’s Transnational Guru Movement. In: History of Religions 

(Vol. 54 No. 2), S. 188–207. 

MacDougall, D. (1999): Social Aesthetics and The Doon School. In: Visual 

Anthropology Review 15 (1), S. 3–20. 

MacDougall, D. (2006): The Corporeal Image. Film, Ethnography, and the Senses. 

Princeton: Princeton University Press. 

MacDougall, D. (2007): The Experience of Color. In: senses&society (Volume 2, Issue 

1), S. 5–26. 

Maffesoli, M. (1996). The Time of the Tribes. The Decline of Individualism in Mass 

Society.London: Sage. 

Mahajan, S. (2012): Sanctified. Experiences. In: Matruvani (Vol. 24 No.2), S. 33–38. 

Malinowski, B. (2002 [1922]): Argonauts of the western Pacific. An account of native 

enterprise and adventure in the Archipelagoes of Melanisian New Quinea. London: 

Routledge. 

Mata Amritanandamayi; Swami Amritaswarupananda (2006): Erwacht, Kinder! 

Gespräche mit Mata Amritanandamayi Band IX. Amritapuri. Kerala, Indien: Mata 

Amritanandamayi Mission Trust. 

Mata Amritanandamayi Mission Trust (Hg.) (2003): My first Darshan. A Collection of 

Stories from around the World. Volume 1. Amritapuri. Kerala, Indien: Mata 

Amritanandamayi Mission Trust. 

Mata Amritanandamayi Mission Trust (Hg.) (2004): Puja - The Process of Ritualistic 

Worship. Amritapuri, Kollam, Kerala, Indien: Mata Amritanandamayi Mission Trust. 

Mata Amritanandamayi Mission Trust (2011): Amritapuri Archana-Buch. Mit deutscher 

Übersetzung. Amritapuri, Kollam, Kerala, Indien: Mata Amritanandamayi Mission 

Trust. 

Mauss, M. (1975): Soziologie und Anthropologie. Band 2. Gabentausch, Soziologie und 

Psychologie, Todesvorstellung, Körpertechniken, Begriff der Person. München: 

Hanser. 

Merleau-Ponty, M. (1958): Phenomenology of Perception. London, New York: 

Routledge. 



 

295 

 

Meyer, B. (Hg.) (2009): Aesthetic formations. Media, religion, and the senses. 1. Aufl. 

New York: Palgrave Macmillan. 

Meyer, B./Verrips J. (2008): Aesthetics. In: David Morgan (Hg.): Key words in religion, 

media and culture. New York, London: Routledge, S. 20–30. 

Michaels, A. (2010): Göttern schüttelt man nicht die Hände. Grußgesten im 

hinduistischen Ritual. In: C. Wulf und E. Fischer-Lichte (Hg.): Gesten. Inszenierung, 

Aufführung, Praxis. Paderborn: Fink, S. 91–103. 

Michaels, A. (2012): Der Hinduismus: Geschichte und Gegenwart. München: C.H. 

Beck. 

Michaels, A.; Wulf, C. (2009): Rethinking the Body: An Introduction. In: Axel 

Michaels und Christoph Wulf (Hg.): The body in India. Ritual, transgression, 

performativity. [Berlin]: Akademie Verlag (Bd. 18, Heft 1 (2009)), S. 9–24. 

Michaels, A.; Wulf, C. (Hg.) (2014): Exploring the Senses. London, New York, New 

Delhi: Routledge. 

Mittwede, M. (1992): Spirituelles Wörterbuch Sanskrit-Deutsch. Bonn: Sathya Sai 

Vereinigung. 

Mohr, H. (2000): Wahrnehmung/Sinnessystem. In: Metzler (Hg.): Metzler Lexikon 

Religion 3. Stuttgart: Metzler, S. 620–633. 

Mohr, H. (2003): Kultischer Reizausschluß. In: Susanne Lanwerd (Hg.): Der Kanon und 

die Sinne. Religionsästhetik als akademische Disziplin. Luxembourg: EurAssoc (2), 

S. 47–67. 

Mohr, H. (2004): Religion in Bewegung - Religionsästhetische Überlegungen zur 

Aktivierung und Nutzung menschlicher Motorik. In: Münchner Theologische 

Zeitschrift (55), S. 310–324. 

Moreno, M. (1992): Pancamirtam: God's Washings as Food. In: R. S. Khare (Hg.): The 

Eternal food. Gastronomic ideas and experiences of Hindus and Buddhists. Albany: 

State University of New York Press, S. 147–178. 

Moser, H.; Younger, P. (2013): Kerala. Plurality and consensus. In: Berger, P. und 

Heidemann, F. (Hg.): The modern anthropology of India. Ethnography, themes and 

theory. London, New York: Routledge, S. 136–156. 

Müller, S. (2001): Psychophysik willkürlicher Bewegungen: Kinästhesie der 

Geschwindigkeit. Eine neuartige Methode zur erstmaligen Erhebung von 

Unterschiedsschwellen in der kinästhetischen Wahrnehmung der Geschwindigkeit 

von willkürlich ausgeführten Armbewegungen. Online verfügbar unter 

http://docserv.uni-duesseldorf.de/servlets/DocumentServlet?id=2135, zuletzt geprüft 

am 12.6.15. 

Münster, D. (2001): Religionsästhetik und Anthropologie der Sinne. München: 

Akademischer Verlag (Edition Anacon). 

Münzel, M.; Streck, B. (Hg.) (2008): Ethnologische Religionsästhetik. Beiträge eines 

Workshops auf der Tagung der Deutschen Gesellschaft für Völkerkunde in Halle 

(Saale) 2005. Marburg: Förderverein "Völkerkunde in Marburg". 

Oesterreicher-Mollwo, M. (1983): Herder-Lexikon, Symbole. Symbole // Mit uber 1000 

Stichworten sowie 450 Abbildungen. 6. Aufl. Freiburg im Breisgau: Herder. 



 

296 

 

Osammor, C. (2012): Amma umarmt Berlin. Hg. v. Eduard Aman (SEIN online). 

Berlin. Online verfügbar unter https://www.sein.de/amma-umarmt-berlin/, zuletzt 

geprüft am 22.10.18. 

Padoux, A. (1992): Vāc. The concept of the word in selected Hindu Tantras. Delhi: Sri 

Satguru Publications (Sri Garib Das Oriental Series, No. 155). 

Pandya, S. P. (2017): Lifelong commitment to ascetic life and orders: Hindu women 

renunciants in India. In: Cogent Social Sciences, S. 1–14. Online verfügbar unter 

http://dx.doi.org/10.1080/23311886.2017.1293469, zuletzt geprüft am 30.1.18. 

Pechilis, K. (Hg.) (2004): The graceful guru. Hindu female gurus in India and the 

United States. New York: Oxford University Press. 

Peloquin, S. M. (1989): Helping through touch: The embodiment of caring. In: Journal 

of religion and health 28 (4), S. 299–322.  

Pinard, S. (1991): A taste of India. On the Role of Gustation in the Hindu Sensorium. 

In: D. Howes (Hg.): The Varieties of sensory experience. A sourcebook in the 

anthropology of the senses. Toronto, Buffalo: University of Toronto Press, S. 221–

230. 

Pink, S. (2009): Doing sensory ethnography. Los Angeles, London: SAGE. 

Pink. S.; Howes, D. (2010): The future of sensory anthropology/the anthropology of the 

senses. In: Social Anthropology/Anthropologie Sociale (18, 3), S. 331–340. 

Pinney, C. (2004): Photos of the gods. The printed image and political struggle in India. 

London: Reaktion. 

Platz, T. (2006): Anthropologie des Körpers. Vom Körper als Objekt zum Leib als 

Subjekt von Kultur. Berlin: Weißensee-Verl. (Berliner Beiträge zur Ethnologie, 10). 

Polig, S. (2003): Südindien: Die lange Nacht der Umarmungen. Online verfügbar unter 

http://www.spiegel.de/reise/fernweh/suedindien-die-lange-nacht-der-umarmungen-a-

257163.html. 

Portmann, A. (2003): Kochen und Essen als implizite Religion. Lebenswelt, 

Sinnstiftung und alimentäre Praxis. Münster: Waxmann. 

Preston, J. (1983): Mother worship. Theme and variations. Chapel Hill: University of 

North Carolina Press. 

Prinz, U. (2008): Von der Schönheit zur Unsichtbarkeit. Über die Ästhetik der 

Verwandlung im amazonischen Tiefland. In: Mark Münzel und Bernhard Streck 

(Hg.): Ethnologische Religionsästhetik. Beiträge eines Workshops auf der Tagung 

der Deutschen Gesellschaft für Völkerkunde in Halle (Saale) 2005. Marburg: 

Förderverein "Völkerkunde in Marburg", S. 181–188. 

Prohl, I. (2015): Aesthetics. In: S. Brent Plate (Hg.): Key Terms in Material Religion. 

1st publ. London [u.a.]: Bloomsbury Academic, S. 9–15. 

Pujyasri Chandrasekharendra Saraswati (2011): The Vedas. The mystery of Karma. An 

exposition of the law of karma. 1st ed. Chennai: Bharatiya Vidya Bhavan (Bhavan's 

book university). 

Rao, N. (2009): Sri Maha Ganapathi Homam Laghu Paddhati (Short Procedure). Online 

verfügbar unter 



 

297 

 

http://www.vedicastrologer.org/homa/ganapathi/maha_ganapati_homam_sanskrit.pdf

, zuletzt geprüft am 18.9.18. 

Rauh, A. (2012): Die besondere Atmosphäre. Ästhetische Feldforschungen. Bielefeld: 

Transcript. 

Rawson, P. (1973): The Art of Tantra. London: Thames and Hudson. 

Ries, J. (2008): Ver-Körperungen des Heiligen. Notizen zur Körperästhetik der 

Zigeunerkulturen. In: Mark Münzel und Bernhard Streck (Hg.): Ethnologische 

Religionsästhetik. Beiträge eines Workshops auf der Tagung der Deutschen 

Gesellschaft für Völkerkunde in Halle (Saale) 2005. Marburg: Förderverein 

"Völkerkunde in Marburg", S. 109–130. 

Rittelmeyer, C. (1996): Synästhesien. Entwurf zu einer empirischen Phämomenologie 

der Sinneswahrnehmung. In: Klaus Mollenhauer und Johannes Bilstein (Hg.): 

Aisthesis, Ästhetik. Zwischen Wahrnehmung und Bewusstsein. Dr. nach Typoskript. 

Weinheim: Dt. Studien-Verl, S. 138–152. 

Ritzer, G. (2006): Die McDonaldisierung der Gesellschaft. 4., völlig neue Aufl. 

Konstanz: UVK-Verl.-Ges. 

Rodrigues, H. (2006): Introducing Hinduism. New York, London: Routledge. 

Rottmann, K. (2012): Versuchen Sie nicht, die „Umarmerin“ auszutricksen! Online 

verfügbar unter https://www.welt.de/vermischtes/article109665479/Versuchen-Sie-

nicht-die-Umarmerin-auszutricksen.html, zuletzt geprüft am 21.10.18. 

Ruffing, R. (2009): Bruno Latour. Paderborn: Fink. 

Rutherford, I. (2000): Theoria and Darśan: pilgrimage and vision in Greece and India. 

In: The Classical Quarterly 50, S. 133–146. 

Sarukkai, S. (2014): Unity of the Senses in Indian Thought. In: A. Michaels und C. 

Wulf (Hg.): Exploring the Senses. London, New York, New Delhi: Routledge, S. 

297–308. 

Sax, W. (2010): Besessenheit, Gestik und Ritual: Der Fall des muslimischen Dämons 

Sayyid. In: C. Wulf und E. Fischer-Lichte (Hg.): Gesten. Inszenierung, Aufführung, 

Praxis. Paderborn: Fink, S. 104–115. 

Schäfers, M. (1999): Jugend--Religion--Musik. Zur religiösen Dimension der 

Popularmusik und ihrer Bedeutung für die Jugendlichen heute. Münster: Lit (1). 

Schleberger, E. (1986): Die indische Götterwelt. Gestalt, Ausdruck und Sinnbild : ein 

Handbuch der hinduistischen Ikonographie. 1. Aufl. Köln: E. Diederichs. 

Schmidt, R. F.; Schaible, H.-G. (2006): Neuro-und Sinnesphysiologie. Berlin: Springer. 

Schmitz, H. (2016): Atmosphären. 2. Auflage. Freiburg, München: Verlag Karl Alber. 

Schönhammer, R. (2009): Einführung in die Wahrnehmungspsychologie. Sinne, 

Körper, Bewegung. 1. Aufl. Wien: Facultas Universitätsverlag (3142 : Psychologie). 

Schulze, G. (2005): Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart. Um den 

Anh. gekürzte und mit einem neuen Vorw. vers. 2. Frankfurt/Main, New York: 

Campus-Verl. 



 

298 

 

Schütz, A. (1993): Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Einleitung in die 

verstehende Soziologie. 7. Auflage. Frankfurt am Main, Frankfurt am Main: 

Suhrkamp (Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft, 92). 

Sheets-Johnstone, M. (1999): The Primacy of Movement. Amsterdam. 

Simmel, G. (1896): Soziologische Ästhetik. In: Die Zukunft (17. Bd. Nr. 5), S. 204–

216. 

Simmel, G. (1908): Soziologie. Untersuchungen über die Formen der 

Vergesellschaftung. Leipzig: von Duncker & Humblot. 

Simmel, G./Lichtblau, K. (Hrsg.) (2009): Soziologische Ästhetik. 1. Aufl. Wiesbaden: 

VS, Verl. für Sozialwiss. 

Singh, S. (2009): India. 13. Aufl. Footscray, Vic., London: Lonely Planet. 

Singleton, M.; Goldberg, E. (Hg.) (2013): Gurus of modern yoga. New York, NY: 

Oxford University Press, USA. 

Smith, T. L. (2009): Tantras. In: Knut A. Jacobsen, Helene Basu, Angelika Malinar und 

Vasudha Narayanan (Hg.): Brill's encyclopedia of Hinduism. Volume II. Leiden, 

Boston: Brill (Handbook of oriental studies. Section two, India Handbuch der 

Orientalistik, v. 22/1), S. 168–181. 

Spittler, G. (2001): Teilnehmende Beobachtung als Dichte Teilnahme. In: Zeitschrift für 

Ethnologie (Zeitschrift für Ethnologie 126), S. 1–25. 

Stausberg, M. (2012): Religion and tourism. Crossroads, destinations and encounters. 

Hoboken: Taylor and Francis. 

Steinmann, R.M (1986): Guru-Sisya-Sambandha. Das Meister-Schüler-Verhältnis im 

traditionellen und modernen Hinduismus. Stuttgart: Steiner Verlag Wiesbaden. 

Stevenson, S. (1920): The Rites of the Twice-born. New Delhi: Munshiram Manoharlal 

Publ. 

Stoller, P. (1989): The taste of ethnographic things. The senses in anthropology. 

Philadelphia: University of Pennsylvania Press (Contemporary ethnography series). 

Stoller, P. (1997): Sensuous scholarship. Philadelphia: University of Pennsylvania Press 

(Contemporary ethnography). 

Stolz, F. (1988): Hierarchien religiöser Botschaft. In: Hartmut Zinser (Hg.): 

Religionswissenschaft. Eine Einführung. Berlin: Dietrich Reimer Verlag, S. 55–72. 

Stutley, M.; Stutley, J. (1977): A dictionary of Hinduism. Its mythology, folklore and 

development 1500 B.C.-A.D. 1500. London: Routledge & Kegan Paul. 

Swami Amritaswarupananda (2007a): Mata Amritanandamayi. Mutter der unsterblichen 

Glückseligkeit. Eine Biografie. 2. Aufl. Amritapuri. Kerala, Indien: Mata 

Amritanandamayi Mission Trust. 

Swami Amritaswarupananda (2007b): Von Ammas Herz. Gespräche mit Sri Mata 

Amritanandamayi Devi. Amritapuri. Kollam, Kerala, Indien: Mata Amritanandamayi 

Mission Trust. 

Swami Paramatmananda (2005): Satsangs. Vorträge - Band 2. Amritapuri. Kollam, 

Kerala, Indien: Mata Amritanandamayi Mission Trust. 



 

299 

 

Swami Ramakrishnananda (2009): The Timeless Path. A Step-by-Step-Guide to 

Spiritual Evolution. Amritapuri. Kollam, Kerala, Indien: Mata Amritanandamayi 

Mission Trust. 

Syed, R. (2000): Das heilige Essen - Das Heilige essen. Religiöse Aspekte des 

Speiseverhaltens im Hinduismus. In: Perry Schmidt-Leukel (Hg.): Die Religionen 

und das Essen. Kreuzlingen: Hugendubel (163), S. 97–144. 

Synnott, A. (1987): Shame and Glory: A Sociology of Hair. In: The British Journal of 

Sociology, 1 September 1987, Vol.38(3), S. 381-413. 

Timalsina, S. (2009): Mantras. In: Knut A. Jacobsen, Helene Basu, Angelika Malinar 

und Vasudha Narayanan (Hg.): Brill's encyclopedia of Hinduism. Volume II. Leiden, 

Boston: Brill (Handbook of oriental studies. Section two, India Handbuch der 

Orientalistik, v. 22/1), S. 402–415. 

Traut, L.; Grieser, A. (2015). Religion – Imagination – Ästhetik : Vorstellungs- und 

Sinneswelten in Religion und Kultur. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Tulpule, S.G (1984): Mysticism in Medieval India. Wiesbaden: Harrassowitz. 

Turner, B. S. (2012): Körper, Religion und Praxis: Bourdieu, Foucault und Heidegger. 

In: R. Gugutzer und M. Böttcher (Hg.): Körper, Sport und Religion. Zur Soziologie 

religiöser Verkörperungen. Frankfurt am Main: Springer VS, S. 73–96. 

Vannini, P./Waskul, D./Gottschalk, S. (2012): The Senses in Self, Society, and Culture. 

A Sociology of the Senses. New York, London: Routledge. 

Verma, V. (2011): Die zeitlose Weisheit des Ayurveda. Eine wissenschaftliche 

Darstellung. 1. Aufl. Wasserburg/Inn: Sheema-Medien-Verl. 

Vogelsanger, C. (2005): Vom Sehen zum Umarmen. Artikel in: Neue Zürcher Zeitung, 

9.12.2005, https://www.nzz.ch/articleDE0SG-1.189798, zuletzt geprüft am 30.1.18. 

Warrier, M. (2003a): Processes of Secularization in Contemporary India: Guru Faith in 

the Mata Amritanandamayi Mission. In: Mod. Asian Stud. 37 (01), S. 213–253.  

Warrier, M. (2003b): The Seva ethic and the Spirit of Institution Building in the Mata 

Amritanandamayi Mission. In: A. Copley (Hg.): Hinduism in public and private. 

Reform, Hindutva, Gender, and Sampraday. New Delhi: Oxford University Press, S. 

254–290. 

Warrier, M. (2005): Hindu selves in a modern world. Guru faith in the Mata 

Amritanandamayi Mission. London, New York: RoutledgeCurzon. 

Warrier, M. (2006): Modernity and its imbalances: Constructing modern selfhood in the 

Mata Amritanandamayi Mission. In: Religion (36: 4), S. 179–195. 

Warrier, M. (2013): Online Bhakti in a Modern Guru Organization. In: M. Singleton 

und E. Goldberg (Hg.): Gurus of modern yoga. New York, NY: Oxford University 

Press, USA, S. 308–323. 

Weber, Max (1921): Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie. Tübingen: Mohr 

(UTB für Wissenschaft). 

Weber, M. (1985): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie. 

Tübingen: Mohr. 



 

300 

 

Welsch, W. (1987): Aisthesis: Grundzüge und Perspektiven der Aristotelischen 

Sinneslehre. Stuttgart: Klett-Cotta. 

Wilke, A. (2001): "Stimmungen" und "Zustände". Indische Ästhetik und 

Gefühlsreligiosität. In: Axel Michaels, Daria Pezzoli-Olgiati und Fritz Stolz (Hg.): 

Noch eine Chance für die Religonsphänomenologie? Hrsg. von Axel Michaels, Daria 

Pezzoli-Olgiati, Fritz Stolz. Bern: P. Lang, S. 103–126. 

Wilke, A. (2008): Im Netz des Indra. Das Museum of World Religions, sein 

buddhistisches Dialogkonzept und die neue Disziplin Religionsästhetik. Wien, 

Zürich, Berlin, Münster: Lit. 

Wilke, A.; Moebus, O. (2011): Sound and communication. An aesthetic cultural history 

of Sanskrit Hinduism. Berlin, New York: De Gruyter. 

Wittgenstein, L. (1963): Tractatus logico-philosophicus. 23. [Dr.]. Frankfurt am Main: 

Suhrkamp. 

Zaehner, R. C. (1986): Der Hinduismus, seine Geschichte und Lehre. München: 

Goldmann. 

Zimmer, H. R. (1981): Indische Mythen und Symbole. Schlüssel zur Formenwelt des 

Göttlichen. Neuausg. Düsseldorf: Diederichs. 

 

 

Quellenmaterial in ungebundener Form 

Amritavani: Online Newsletter des MAM, einmal oder mehrmals pro Monat per E-Mail 

versendet. 

Bhajan-Buch der Münchner Satsang-Gruppe: Dieses ‚Buch‘ stellt eigentlich einen mit Kopien 

befüllten Ordner dar, welcher im Amma-Haus in vielfacher Ausführung ausliegt und 

bei den regelmäßigen Satsangs verwendet wird. Darin findet sich eine kurze 

Einführung und Erläuterung von Satsang und Bhajan sowie Bhajantexte. 

Münchner Newsletter der M.A. Stiftung München:  Online Newsletter, einmal pro Monat per 

E-Mail versendet, aktuelle Ausgabe einsehbar unter 

http://www.muenchen.amma.de/newsletter/ode/001_dumps/muenchner_amma_ 

newsletter.html; zuletzt geprüft am 26.9.18. 

 

Informationsmaterial (IM) des MAM 

(Broschüren, Flyer, Programmhefte von Veranstaltungen; meist ohne Angaben von Verfasser, 

Herausgeber o.ä.; als Herausgeber kann aber durchwegs der Mata Amritanandamayi Mission 



 

301 

 

Trust, Amritapuri, Kerala, Indien, angesehen werden; gedruckt wird das Material im 

Hauptashram in Amritapuri) 

IM 1: Pujas. Amritapuri Ashram Informationszentrum, January 2006. Erhalten in Amritapuri 

2014. 

IM 2: Pujas & Homas. Beseitigen Sie Hindernisse in Ihrem Leben mit Hilfe der Kraft von 

Ritualen für Frieden und Harmonie. Deutsch 2013. Erhalten auf Europatour 2014. 

IM 3: Pujas and Homas. Erhalten in Amritapuri 2014. 

IM 4: Pujas & Homas: A Brief History. Erhalten in Amritapuri 2014. 

IM 5: Pujas in Ammas Brahmasthanam Tempeln. Holen Sie sich Segen in Ihr Leben durch 

die Kraft der Pujas in Ammas Brahmasthanam Tempeln. Deutsche Ausgabe für die 

Schweiz. Erhalten in Winterthur 2011.  

IM 6: How I was blessed to draw Amma’s Yantra (chakra). By Nirupama Orona. Erhalten in 

Amritapuri 2014. 

IM 7: Guru. Erhalten in Amritapuri 2014. 

IM 8: Simple rituals, profound principles. Erhalten in Amritapuri 2014. 

IM 9: Simple Guidelines for Ashram Living. Erhalten in Amritapuri 2014. 

IM 10: Frequently Asked Questions at Amritapuri Ashram. Erhalten in Amritapuri 2012. 

IM 11: Mit Gott spielen. Die Amma-Puppen-Geschichte. Erhalten in Amritapuri 2014. 

IM 12: Tulasi. Heiliges Basilikum. Erhalten in Amritapuri 2012. 

IM 13: The meaning of the ashram’s logo. Some advice from Amma to accelerate our 

spiritual growth. What living in an ashram means. Erhalten in Amritapuri 2014. 

 

Vorträge (eigene Mitschriften) 

Frembgen, J. W. (2013). Unterwegs mit Derwischen und Sufis in Pakistan. Vortrag am 

1.6.2013 im Ya Wali Meditationszentrum München. 

Heidemann, F. (2016) Sound. Vortrag auf der von Frank Heidemann organisierten 

Konferenz ‚Sight meets Sound‘ am 17.6.2016 in München. 

Kermani, N. (2015) Ungläubiges Staunen. Vortrag am 8.9.2015 in der Kreuzkirche, 

München. 

Koch, A. (2013): Religionsästhetik jenseits der Massendinghaltung. Vortrag am 

12.9.2013 an der Universität Göttingen. Online verfügbar unter 

https://www.youtube.com/watch?v=jqF427Ry3YE, zuletzt geprüft am 20.5.16. 

 


