
9
LAURA VON OSTROWSKI

Ein Text in Bewegung 
Das Yogasūtra als Praxiselement im Ashtanga Yoga – eine 
historische, religionsästhetische und ethnographische Studie

OPEN PUBLISHING 
IN THE HUMANITIES

OLMS



Wie ein Text zur Praxis wird:  
Das Yogasūtra als Praxiselement im heutigen Positionsyoga.

Eine historische und empirische Studie im  
Umfeld des Ashtanga Yogas.

 
 

Inauguraldissertation
zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie
an der Ludwig‐Maximilians‐Universität München

vorgelegt von
Laura von Ostrowski

aus München 
2022



Referentin: Prof. Dr. Anne Koch 
Korreferent: Prof. Dr. Robert Yelle
Tag der mündlichen Prüfung: 17.02.2021



Laura von Ostrowski

Ein Text in Bewegung  
Das Yogasūtra als Praxiselement im Ashtanga Yoga – eine historische,  
religionsästhetische und ethnographische Studie



Open Publishing in the Humanities

In der Reihe Open Publishing in the Humanities (OPH) wird die Veröffentlichung  
von hervorragenden geistes- und sozialwissenschaftlichen Dissertationen  
gefördert. Die LMU unterstützt damit Open Access als best practice in der  
Publikationskultur von Monografien in den Geistes- und Sozialwissenschaften  
und engagiert sich zugleich in der Nachwuchsförderung. Herausgeber von OPH 
sind Prof. Dr. Hubertus Kohle und Prof. Dr. Thomas Krefeld.

Die Universitätsbibliothek der LMU stellt dafür ihre Infrastruktur des hybriden  
Publizierens bereit und ermöglicht dadurch jungen, forschungsstarken Wissen
schaftler*Innen, ihre Werke gedruckt und gleichzeitig auch Open Access zu 
veröffentlichen.

https://oph.ub.uni-muenchen.de

https://oph.ub.uni-muenchen.de


Ein Text in Bewegung 
Das Yogasūtra als Praxiselement im Ashtanga Yoga – eine 
historische, religionsästhetische und ethnographische Studie

von
Laura von Ostrowski

OLMS



Eine Publikation in Zusammenarbeit zwischen dem Georg Olms Verlag und  
der Universitätsbibliothek der LMU München

Gefördert von der Ludwig-Maximilians-Universität München

Georg Olms Verlag AG 
Hagentorwall 7 
31134 Hildesheim 
https://www.olms.de

Text © Laura von Ostrowski 2022 
Diese Arbeit ist veröffentlicht unter Creative Commons Licence BY 4.0.  
(http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). Abbildungen unterliegen ggf.  
eigenen Lizenzen, die jeweils angegeben und gesondert zu berücksichtigen sind.

Erstveröffentlichung 2022 
Zugleich Dissertation der LMU München 2021 
Umschlaggestaltung: Jonas von Ostrowski; Fotovorlage: Susanne Striebel 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet abrufbar 
über http: //dnb.d-nb.de 

Open-Access-Version dieser Publikation verfügbar unter: 
http: //nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:19-286210 
https://doi.org/10.5282/oph.20

ISBN 978-3-487-16115-0

https://www.olms.de
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.d-nb.de
http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:19-286210
https://doi.org/10.5282/oph.20


Inhalt

Abkürzungsverzeichnis.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . IX

Danksagung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . XI

English Summary.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . XIII

1	 Einleitung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1

I	 Grundlegungen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

2	 Forschungsstand: Modern Yoga Studies.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

3	 Theoretische Grundlagen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
3.1	 Eine Einordnung des Begriffes »(heutige)  Yogaphilosophie«.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
3.2	 Relevante Körpertheorien und die kulturwissenschaftliche Analyse  
	 von Körperwissen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38
3.3	 Vorüberlegungen zur Spiritualität heutigen Positionsyogas.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46
3.4	 Der Umgang mit exotischen religiösen Ressourcen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52

4	 Methodische Anmerkungen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55

5	 Patañjalis Weltbild: Religiös-philosophische Grundlagen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69

II	 Religionshistorischer Teil:  
Auf den Spuren eines »praktischen Patañjali«.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73

1	 Patañjali in der frühen Neuzeit? Synthetische Grundlagen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75

2	 Patañjali im Kulturkontakt�: Aneignungsprozesse um 1900  
in Britisch-Indien und im deutschsprachigen Raum.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83

3	 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie.. . . . . . . . 107
3.1	 T. Kṛṣṇamācārya (1888–1989): Das Yogasūtra zwischen Mythos und Praxis.. . . 107
3.2	 K. Pattabhi Jois (1915–2009): »This is Patañjali Yoga«. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125



VI� Inhalt

4	 Patañjali embodied: Interpretative Turns und weitere  
kulturelle Quellen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151
4.1	 Die Körperkulturbewegung als kulturelle Quelle. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152
4.2	 Allgemeinplatz Yogaphilosophie�: Kṛṣṇamācāryas abtrünniger Schüler  
	 B. K. S Iyengar (1918–2014). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 177

III	 Kulturanalytischer Teil:  
Eine empirische Untersuchung von Yogaphilosophie im 
21. Jahrhundert� anhand eines Fallbeispiels.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183

1	 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von 
Körperwissen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 185
1.1	  Lehrformate und Unterrichtsmethoden. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186
1.2	 Raum und Equipment – ein wirksames ästhetisches Framing. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 190
1.3	 Körperstrategien der Praxis. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 194

1.3.1	 Das Prinzip der festen Serien: »Wrong practice, no benefit«?.. . . . . . . . . . . . . 194
1.3.2	 Tristhāna: Aufmerksamkeits- und Sinneslenkung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198
1.3.3	 Āsana-s und vinyāsa: Präzision versus Flow.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 199
1.3.4	 Bandha-s: Muskelarbeit als Konzentrationsanker.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 204
1.3.5	 Dṛṣṭi-s: Den Sehsinn einhegen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 207
1.3.6	 Ujjāyī: Das vierte aṅga?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 214
1.3.7	 Die ›Magie‹ des Counts.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 219
1.3.8	 Faszientechniken.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 223
1.3.9	 Angewandte Anatomie.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 226
1.3.10	 Alignment: Den Körper ausrichten als spiritueller Akt.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227
1.3.11	 Deictic Touch: Adjustments und Diskurse. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 237
1.3.12	 Die Endentspannung: Der krönende Abschluss?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 248
1.3.13	 Zwischenfazit: Die Rolle der Körperpraxis für heutige  
	 Yogaphilosophie.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 249

2	 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis).. . . . . . . . . . . . . . 253
2.1	 Das Aushandeln von Deutungshoheiten�: Sprecherpositionen,  
	 Wissensvermittlung und Wissenserwerb.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 256
2.2	 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 273
2.3	 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras.. . . 290

2.3.1	 Atha yoga: »Yoga ist immer jetzt«.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 293
2.3.2	 Yogaś-citta-vṛtti-nirodhaḥ?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 297
2.3.3	 Neue Methoden des Zur-Ruhe-Bringens.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 305
2.3.4	 Abhyāsa und vairāgya: Die Suche nach innerer Balance.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 308
2.3.5	 Die antarāya-s: Hindernisse auf dem Weg.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 310



Inhalt� VII

2.3.6	 Maitrī, karuṇā, muditā, upekṣa: Nächstenliebe statt  
	 Gesellschaftsrückzug.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 313
2.3.7	 Kriyā Yoga: Mut, Staunen und Zufriedenheit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 318
2.3.8	 Die aṣṭāṅga-s: Der Weg zur Selbstverwirklichung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 323
2.3.9	 Samādhi, Präsenzerfahrungen und Flow.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 340
2.3.10	 Puruṣa, ātman und kaivalya: Zwischen Selbstbeobachtung,  
	 Selbstsuche und Selbstverwirklichung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 351

3	 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . 377
3.1	 Übergeordnete Inhalte. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 379
3.2	 Neue yogaphilosophische Praktiken und ihre Verbreitung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 380
3.3	 Der Umgang mit »exotischen religiösen Ressourcen«�: Exotisierung,  
	 Domestizierung, Dekontextualisierung und Universalisierung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 384
3.4	 Die Figur der Veralltäglichung und die Spiritualisierung des Alltags.. . . . . . . . . . . . . 388
3.5	 Die Verachtsamung heutiger Yogaphilosophie.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 391
3.6	 Zwischen Wiederverzauberung und Verwissenschaftlichung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 393
3.7	 Heilung oder Heilsbringer?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 395
3.8	 Die Somatisierung von Yogaphilosophie und verkörperte Spiritualität.. . . . . . . . . . 400
3.9	 Die Seele und das Primat der Selbstverwirklichung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 404
3.10	 Philosophieren: Ein Raum der Welt- und Selbsterkundung?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 408
3.11	 Reflexionen zur kulturellen Aneignung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 412

4	 Resümee: Patañjali auf der Matte.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 417

Glossar.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 425

Abbildungsverzeichnis / Tabellenverzeichnis.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 427

Bibliographie.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 429





﻿﻿� IX

Abkürzungsverzeichnis

AY	 Ashtanga Yoga
AYI	 Ashtanga Yoga Innovation ®
FA	 Focused Attention
FN	 Feldnotiz(en)
HP	 Haṭhapradip̄ikā
HY	 Haṭhayoga 
kkb	 Körperkulturbewegung
MPY	 Modern Postural Yoga
n. u. Z. 	 nach unserer Zeitrechnung
OM	 Open Monitoring
PYŚ	 Pātañjalayogaśāstra
s. v.	 sub verbo (»unter dem Wort«)
v. u. Z. 	 vor unserer Zeitrechnung
YK	 Yogakorunta
YM	 Yogamakaranda
YM II	 Yogamakaranda II
YMĀ	 Yoga Mālā
YSA	 Yogāsanagalu





Danksagung

Zwar habe ich diese Doktorarbeit allein verfasst, jedoch haben viele weitere Per-
sonen mitgewirkt, denen ich zu Dank verpflichtet bin, da die Studie ohne sie nicht 
möglich gewesen wäre:

An erster Stelle danke ich meiner Doktormutter Frau Prof. Dr. Anne Koch für 
ihre uneingeschränkte Unterstützung, ihre hilfreichen Impulse und Kritik sowie 
dafür, mich für kulturwissenschaftliches Denken und Arbeiten begeistert zu haben;

Herrn Prof. Dr. Yelle dafür, dass er sich in meiner durch eine bürokratische 
Schwierigkeit bedingten Not kurzerhand dazu bereit erklärte, das Zweitgutachten 
zu übernehmen, und sogar noch Zeit fand, sich mit dem umfangreichen Projekt 
auseinanderzusetzen; 

den Mitwirkenden des von der Deutschen Forschungsgemeinschaft geförderten 
Graduiertenkollegs »Präsenz und implizites Wissen« an der FAU Erlangen-Nürn-
berg für spannende Diskussionen und die stete Begeisterung für mein Projekt;

 Herrn Prof. Dr. Andreas Nehring für seine langjährige Begleitung und seine hilf-
reichen Kommentare; 

den Kolleg*innen der Methoden-AG sowie der Körper-AG für den nötigen sozio-
logischen Tiefblick sowie ihre Unterstützung bei der Datenanalyse; 

den Kolleg*innen des Doktorand*innen-Kolloquiums der Religionswissen-
schaft an der LMU München für ihr Feedback und die anregenden Diskussionen, 
und besonders Dr. Evelyn Reuter und Dr. Lina Aschenbrenner für die Motivation, 
den Austausch und das Gegenlesen einiger Teile dieser Arbeit; 

den Auszubildenden der Ashtanga Yoga Innovation Advanced-Ausbildung 2015–
2017 für ihre Offenheit gegenüber meinem Forschungsprojekt, ihre Zustimmung 
zum Aufzeichnen der Philosophiesitzungen sowie für ihre Bereitschaft, in dieser 
Arbeit zitiert zu werden; 

den Experten Dr. Ronald Steiner, Dr. Ralph Skuban, Greg Nardi, John Scott, Gre-
gor Maehle und Karen Rain für ihre Zustimmung, mir Interviews zu geben und 
Audioaufnahmen in ihren Ausbildungen und Workshops zuzulassen (dies trifft auf 
Steiner, Skuban und Nardi zu); 

dem Kṛṣṇamācārya-Experten Anthony Grim Hall für den ausführlichen Email-
Austausch und die schnellen Antworten auf meine vielen Fragen zu Kṛṣṇamācārya 
und Pattabhi Jois; 

meinen Fachkolleg*innen Dr. Jason Birch, Jacqueline Hargreaves, Dr. Anya Foxen, 
Dr. Philipp Maas, Dr. Daniela Bevilacqua und Dr. Constanze Pabst von Ohain für 
ihren fachlichen Input; 

meiner Familie und Mia für die stets bedingungslose Unterstützung auf allen Ebe-
nen, die sich auch in Form von Diskussionen über meine Arbeit gezeigt hat;



XII	 Danksagung﻿

meinem lieben Freund Max Wimmer, der gekonnt wie kein anderer die Kommen-
tarfunktion zu bedienen weiß und sich durch die gesamte Arbeit gewühlt hat;

meinem Bruder Jonas von Ostrowski für die Gestaltung des Buchcovers und 
meiner Freundin Susanne Striebel für die Fotovorlage; 

sowie meinem langjährigen Weggefährten und Freund Dr. Karl-Stéphan Bouthil
lette, der mich stets seelisch und motivational unterstützt hat, und mir in vielen 
anregenden Gesprächen dabei half, meine Gedanken zu schärfen und diese Arbeit 
zu einem gelungenen Ende zu bringen.

Zuletzt möchte ich den Herausgebern und dem Team der Reihe Open Publishing 
in the Humanities der Universitätsbibliothek der LMU München für die großzügige 
Förderung und die sorgfältige Arbeit an diesem umfangreichen Manuskript danken: 
Prof. Dr. Hubertus Kohle, Prof. Dr. Thomas Krefeld, Dr. Claudie Paye, Annerose Wahl 
sowie Isabella Grill. Ann Catrin Bolton danke ich für das Lektorat.

München, Oktober 2021� Laura von Ostrowski



English Summary

A Text in Motion. The Yogasūtra as a Practice Element in Ashtanga Yoga –  
a Historical, Religious-Aesthetic and Ethnographic Study 
This book analyses contemporary yoga philosophy from a historical and empiri-
cal perspective and is situated between cultural studies of religion, Indology and 
aesthetics of religion. What is currently called yoga philosophy and taught in yoga 
teacher trainings is related to an ancient Indian text called Yogasūtra, but emerged 
in its modern manifestations in the early 20th century through cultural exchange 
between colonized India and the West. Of great relevance to this were the South 
Indian yoga teacher Ś� ri Tirumalai Kṛṣṇamācārya and his disciples Pattabhi Jois 
and B.K.S Iyengar, whose teachings are closely analyzed in the historical part of the 
book, drawing on previously unnoticed publications and new empirical data. The 
brief recourse to pre-colonial history traces how the Yogasūtra, which in its com-
mentarial tradition was not concerned with physical exercise, has been increasingly 
associated with various practices in the Indian culture since the 17th century. This 
culminated in the contemporary view, found for example in the environment of 
Ashtanga Yoga developed by Jois, that the ancient Indian yoga text and the modern 
body practice called yoga are inextricably intertwined. 

The analysis of the empirical data then reveals six primary characteristics of con-
temporary yoga philosophy. One of them is its strong orientation towards practice, 
which has been perceived by former yoga research rather as a deviant development 
from the classical exegesis of the Yogasūtra and has not been studied systematically 
based on a recent case study. To address this task, the thesis builds on empirical 
fieldwork in the philosophy classes of an advanced Ashtanga Yoga training in Ger-
many. Qualitative data was generated with a plurality of methods, with observant 
participation as well as qualitative interviews with yoga philosophy experts and 
laypersons, audio records and field notes.

Furthermore, the analysis benefits from a thick description of body knowledge 
generated in yoga practice, applying and developing Anne Koch’s religious-aes-
thetic body knowledge categories, while at the same time contextualizing these 
practices historically. This theoretical framework enables the inclusion of studies 
from cognitive psychology and the sports-, cognitive-, and neurosciences in a cul-
tural studies framework and provides an additional interdisciplinary interface with 
natural sciences which is highly relevant to the increasingly broad interdisciplin-
arity of recent yoga research. 

The monograph shows how strongly the embodied experiences generated by 
yoga practice affect the textual exegesis and how, through cultural transfer, the 
Yogasūtra is transformed from a world-removed to a worldly and embodied text 
tailored to the everyday life of late modern recipients. The study draws on Ashtanga 



XIV	 English Summary﻿

Yoga as one example to illustrate that what is called yoga philosophy today is influ-
enced by, among other things, a modern, body-centered understanding of spiritu-
ality, topics of the mindfulness movement, results of meditation research, a New 
Age-related worldview as well as exoticism. These findings can enrich similar cul-
ture-specific as well as comparative works, and the innovative methodological 
approach can serve as a template for the analysis of other recent expressions of 
body-centered spirituality.



1	 Einleitung

»[…] denn Yoga ist gerade das, wonach Europa den wildesten Hunger hat.«
— Hermann Hesse (1920: 782)1

Genau 100 Jahre alt ist diese Feststellung des bekannten deutschen Schriftstel-
lers Hermann Hesse, und sie klingt aktuell wie nie. Doch hätte Hesse eine heu-
tige Yogaklasse besucht, er hätte wohl nicht verstanden, warum es sich dabei um 
›Yoga‹ handle. Für ihn ist Yoga eine rein »psychische Technik« (ebd.), eine Ä� nderung 
des Bewusstseinszustandes und keine Körperpraxis. Seine Quelle dafür war das 
Yogasūtra, ein altindischer, in Sanskrit überlieferter, ca. auf das 4. Jahrhundert n. u. Z. 
zu datierender Text, der einem Autor namens Patañjali zugeschrieben wird. Hesses 
Ä� ußerung gehen bereits einige Jahrzehnte der Rezeption voraus, besonders auch 
in Deutschland, und das Yogasūtra, das damals meist mit einem ›höheren‹ Yoga 
namens Rājayoga assoziiert wurde, war der große ›Star‹ dieser frühen Yogarezep-
tion. Theosophen, Indologen, Psychologen, Schriftsteller und andere tauschten sich 
intensiv darüber aus, wie der Mensch zu mehr Konzentration und ›höheren‹ Geis-
teszuständen gelangen könne.2
Als ich 2006/2007 meine erste Ausbildung zur Yogalehrerin im Yogastil Śivānanda 

Yoga absolvierte, war ich mir dieser historischen Dimension von Yoga nicht bewusst, 
mir schien es ein ziemlich neues Phänomen zu sein. Die Ausbildung begann ich, 
um die im 21. Jahrhundert vornehmlich mit Yoga assoziierten Körperpraktiken, die 
āsana-s ausführlicher zu üben und zu verstehen. Initiiert durch einen von meiner 
Krankenkasse bezuschussten Yogakurs praktizierte ich diese statischen Körper-
haltungen mit eingängigen Namen wie »Dreieck«, »Schildkröte«, »Vorwärtsbeuge« 
oder »Schulterstand« seit zwei Jahren und hatte sie schätzen gelernt. Doch bald 
sollte ich erfahren, dass die Körperübungen, die mich manchmal an den Gymnas-
tikunterricht in der Schule erinnerten, nur eine Vorbereitung für eine mentale, 
›höhere‹ Arbeit waren. Schon am Anfang des Ausbildungshandbuches las ich:

Das Wort Yoga heißt Vereinigung. Vereinigung von Körper, Geist und Seele. Die Wie-
dervereinigung des individuellen mit dem universellen, reinen Bewusstsein. Yoga ist 
die älteste Wissenschaft vom Leben und lehrt, wie Sie Stress kontrollieren, abbauen 
und verhindern können. Yoga ist keine Theorie, sondern ein praktischer Lebensweg. 
(Löscher, 2006/2007: 2)

1	 Hesse war Teil der psychologischen Rezeptionslinie des Yogasūtras und bezog sich mit seinen Aussagen 
über Yoga auf den damals populären Philosophen Graf Hermann Keyserling, vgl. Kapitel II.2.
2	 Damals partizipierten so wenige Frauen an der Rezeption des Textes, dass lediglich die maskuline Form 
verwendet wird. Die einzige mir bekannte Frau, die schon früh Interesse am Yogasūtra zeigte, war die 
berühmte Theosophin Helena P. Blavatsky, vgl. Kapitel II.2.



2	 1 Einleitung

Das Handbuch ging weiter mit dem »achtgliedrigen Pfad« (aṣṭāṅga-s) des Yogasūtras, 
der einen kleinen, aber vielbeachteten Teil des Textes ausmacht. Dieser von meiner 
Lehrerin als »Rājayoga« bezeichnete Yoga3 war durchzogen von monistisch-holisti-
schen Vorstellungen des Advaita Vedānta, einer religiös-philosophischen Schule des 
alten Indiens, deren Weltanschauung im Zitat in der Vereinigung des »individuellen 
Bewusstseins« (ātman) mit dem »universellen Bewusstsein« (brahman) durch-
scheint. Im Einklang mit den vedāntischen Lehren des bekannten nordindischen 
Yogalehrers Swāmi Ś� ivānanda (1887–1963) war der Körper in dieser Gleichung das 
»Fahrzeug für Geist und Seele«, das durch Haṭhayoga, also primär durch die Praxis 
von āsana-s gesund zu erhalten war, damit ein Zustand der Meditation (dhyāna) 
und letztendliche Befreiung (kaivalya) erreicht werden können. Ich erinnere mich 
genau an den Moment, als unsere Lehrerin uns die Prinzipien Karma und Wieder-
geburt erläuterte und mit großer Ü� berzeugung sagte, dass sie nicht noch einmal 
Windeln tragen wolle. Von dem Zeitpunkt an ließ mich diese Verbindung von Kör-
perübungen und religiöser Erlösungsvorstellung, die mich so unvorbereitet ereilt 
hatte, nicht mehr los. Schon damals hätte es mich interessiert, meinen Mitauszu-
bildenden, allesamt Frauen zwischen 30 und 50 Jahren, einen Fragebogen vorzu-
legen, der mir Auskunft darüber geben konnte, wie sie solche Inhalte tatsächlich 
aufnahmen und verstanden.

Diese zwei Szenen aus der deutschen Yogageschichte zeigen zwei unterschied-
liche Arten der Aneignung des Yogasūtras auf: Die erste Lesart, die von der indo-
logischen, psychologischen und populärwissenschaftlichen Umgebung des frühen 
20. Jahrhunderts beeinflusst war, versteht den Text als Anleitung für konzentra-
tive und meditative Techniken, während der Körper in dieser Rezeptionslinie noch 
keine Rolle spielt. In der zweiten, den Lehren Swāmi Śivānandas entlehnten Les-
art bildet das Yogasūtra dann bereits die weltanschauliche Rahmung für eine ela-
borierte āsana-Praxis (Haṭhayoga), die aber letztlich nur als Vorbereitung für die 
höheren, meditativen Techniken (Rājayoga) gesehen wird. 

Im Jahr 2020, in dem diese Arbeit ihr Ende findet, hat nicht nur die Körperpraxis 
namens Yoga ihren bisherigen Höhepunkt erreicht – denn sie boomt seit einigen 
Jahrzehnten ohne Unterlass –,4 auch Yogaphilosophie, also die Beschäftigung mit 
»philosophischen« Inhalten und Texten, insbesondere mit dem Yogasūtra, genießt 

3	 Im Folgenden verwende ich das Wort »Yoga« im Maskulinum, wenn es sich um einen indologischen oder 
historischen Yogabegriff handelt, so basiert »der Rājayoga« auf einem maskulinen Sanskritterminus. Für 
heutige, körperzentrierte Yogastile wie das Ashtanga Yoga nutze ich hingegen das Wort »Yoga« im Neutrum, 
da sich dies im deutschen Sprachgebrauch eingebürgert hat und ich mit der von mir verwendeten Spra-
che nicht dazu beitragen möchte, das Phänomen des heutigen Positionsyogas als ein althergebrachtes dar-
zustellen. Heutiges Positionsyoga und heutige Yogaphilosophie sind genuin in der Moderne entstandene  
Phänomene, die sich im 21. Jh. nochmals weiterentwickelt haben, wie im Laufe der Arbeit ausgeführt wird.
4	 Die Studie »Yoga in Zahlen« des Berufsverbands der Yogalehrenden in Deutschland e. V. (BDY) von 2018 
gibt an, dass 5 % der Deutschen, folglich ca. 4 Mio. Menschen Yoga praktizieren. Im Jahr 2014 waren es noch 
3 % (Berufsverband der Yogalehrenden in Deutschland e.V., 2018: 5).



1 Einleitung� 3

eine neue Popularität. Beide skizzierten Zugänge zum Text bestehen nach wie vor, 
doch hat im jungen 21. Jahrhundert eine weitere Lesart des Yogasūtras an Bedeu-
tung gewonnen. In deutlichem Kontrast zum zweigeteilten Haṭha- und Rājayoga, 
der die frühe Yogarezeption bestimmt hatte und der auch meine Ausbildung noch 
prägte, hat sich die heutige Auslegung des Yogasūtras zunehmend mit dem körper-
orientierten Yoga verwoben und ist gerade durch diesen Nexus en vogue wie nie 
zuvor. Diese Entwicklung ist unter anderem im Umfeld des zeitgenössischen Ash-
tanga Yogas (AY) zu beobachten, das vom südindischen Yogalehrer Pattabhi Jois 
begründet wurde. Jois’ Schüler Ronald Steiner, der Gründer von Ashtanga Yoga 
Innovation® (AYI), bezeichnet auf seiner Homepage die Yogapraxis sogar als eine 
Art Erläuterung zum Yogasūtra: 

Die physische Praxis des Ashtanga Yoga wird als Kommentar zu der darin enthaltenen 
Philosophie verstanden. Erst damit wird ein direkter, auf eigener Erfahrung beruhender 
Zugang zu den zunächst abstrakt erscheinenden philosophischen Konzepten möglich. 
Für jeden einzelnen Satz des Sūtra gibt es eine Entsprechung in der Praxis.5

AY ist im Gegensatz zu Ś� ivānanda Yoga ein dynamischer, flüssig ausgeführter Yoga-
stil, und im Laufe meiner Forschung ahnte ich, dass diese neue, praktische Yogaphi-
losophie mit den erst in den 1990er Jahren über Amerika nach Deutschland gelang-
ten, dynamischen Yogarichtungen zusammenhängen musste. Zwar breitete sich 
dynamisches Yoga vergleichsweise spät, und zwar ab den 1970er Jahren, auf dem 
Globus aus, jedoch gehen die populären dynamischen Yogastile, insbesondere Jois’ 
AY, schon auf die Arbeit des südindischen Brahmanen Ś� ri Tirumalai Kṛṣṇamācārya 
(1888–1989) zurück. Am Königshof von Mysore entwickelte Kṛṣṇamācārya in den 
1930er Jahren ein bis dahin ungekanntes und später sehr erfolgreiches Yogasystem, 

5	 Steiner, Ronald (2012). Die Essenz des Ashtanga Yoga. Verfügbar unter: https://de.ashtangayoga.info/
philosophie/philosophie-und-tradition/120101-die-essenz-des-ashtanga-yoga/, Zugriff: 20.7.2020. Die  
körperliche »Transformation«, die sich durch die Yogapraxis einstellen soll, wird von Steiners Kollegen  
Andreas Ruthemann sogar derart direkt mit dem Yogasūtra zusammengedacht, dass der essenzielle Inhalt 
des Textes mithilfe der Praxis durchdrungen werden könne, auch ohne ihn studiert zu haben: »When I 
observe such a change in myself, I am not at all surprised that Ashtanga Yoga is often referred to as a trans-
formative yoga practice. The most exciting thing about it is that it helps people to find their own clarity, 
open-mindedness and authenticity. This process takes place on a very personal level, within the individual 
and in secret, until the transformation becomes outwardly visible and starts to positively impact the people 
around us. And I believe that happens for each of us – even those who haven’t gotten to work with the Yoga 
Sutra yet.« (https://www.ashtangayoga.info/ashtangayoga/philosophy/170215-dont-fear-the-yoga-sutra/,  
Zugriff: 16.2.2017.) Und der AY-Lehrer Andrew Eppler schreibt in ähnlicher Manier: »Ich sehe die Asana- 
Abfolgen als uralte Rezepte für den Weg zur Erleuchtung.« (https://de.ashtangayoga.info/philosophie/
philosophie-und-tradition/170419-tradition-vs-innovation/, Zugriff: 1.8.2020.).

https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/120101-die-essenz-des-ashtanga-yoga/
https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/120101-die-essenz-des-ashtanga-yoga/
https://www.ashtangayoga.info/ashtangayoga/philosophy/170215-dont-fear-the-yoga-sutra/
https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/170419-tradition-vs-innovation/
https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/170419-tradition-vs-innovation/


4	 1 Einleitung

das, wie der Religionswissenschaftler Mark Singleton (2010) überzeugend argu-
mentiert hat, auch von westlichen Ü� bungssystemen beeinflusst war.6

Doch war auch Kṛṣṇamācārya der Meinung, dass die von ihm unterrichtete 
Yogapraxis ein Kommentar zum Yogasūtra sei? Oder hat sich diese Auffassung 
erst im Laufe der Zeit und durch Kulturtransfer entwickelt? Nur eine Analyse von 
Kṛṣṇamācāryas Veröffentlichungen und seines Unterrichts konnte mir Auskunft 
darüber geben, kontrastiert von einer präzisen ethnographischen Erforschung 
einer aktuellen, auf dem Yogasūtra aufbauenden Ausprägung von Yogaphilosophie, 
in einem Yogastil, der sich in Kṛṣṇamācāryas Traditionslinie einordnet – dem AY. 
Die Analyse dieser – wie ich argumentieren werde, für heutiges Yoga spezifischen –  
Zusammenführung von Praktiken und philosophisch-theoretischen Grundannah-
men ist das Kernanliegen der folgenden Untersuchung.

Die empirische Untersuchung einer aktuellen, lebensweltlichen Ausprägung von 
Yogaphilosophie ist in der bisherigen Forschung ein Desiderat. Dies führt zu einem 
übergeordneten, noch allgemein gehaltenen Forschungsinteresse, wie sich das dis-
kursive Ereignis »Yogaphilosophie« im Umfeld heutigen Positionsyogas tatsächlich 
inhaltlich ausformt. Dieses Forschungsdesiderat hat verschiedene Ursachen: Ers-
tens kann es als ein rezentes Phänomen angesehen werden, dass sich Yogaphilo-
sophie in der Umgebung des heutigen Positionsyogas tatsächlich stärker ausdiffe-
renziert. So zeigte sich am Beispiel meiner ersten Yogaausbildung, dass dort nur die 
aṣṭāṅga-s besprochen wurden, während in der AYI Advanced-Ausbildung, die einen 
Teil meines Forschungsfelds ausmacht, drei von vier Kapiteln des Yogasūtras suk-
zessive durchgenommen wurden. Dies führt zur zweiten Ursache des Forschungs-
desiderats, nämlich, dass das Yogasūtra häufig erst in höheren Ausbildungsstufen 
konkreter durchgesprochen wird, und dieser Feldzugang folglich allen Forscher*in-
nen verwehrt bleibt, die noch keine Yogaausbildung absolviert haben. 

Drittens nehmen sich auch in der rezenten Yogaforschung eher Indolog*innen 
der indischen Quellentexte an, um diese zu übersetzen, oder Historiker*innen, um 
sich zum Beispiel mit der Rezeptionsgeschichte eines Yogatextes zu beschäfti-
gen. Ein aktuelles Beispiel dafür ist das Buch des Religionswissenschaftlers David 
G. White The Yoga Sutra of Patanjali (2014). Darin bezeichnet er die Yogasūtra-
Rezeption der westlichen Spätmoderne7 als »Yoga Sutra 2.0« und zeigt eine in Wis-
senschaftskreisen gängige Sicht auf die heutige Rezeption des Textes auf, die er in 
wenigen Worten anreißt:

6	 »Der Westen« wird in dieser Arbeit den Ü� berlegungen des Kulturwissenschaftlers Andreas Reckwitz’  
folgend als symbolischer, nicht als geographischer Begriff verstanden. Reckwitz’ Ausführungen nach mögen 
gewisse avancierte Milieus, die »Selbstverwirklichungssubjekte« und damit zusammenhängende Entwick-
lungen hervorgebracht haben, zwar historisch ihre Wurzeln in Europa und den Vereinigten Staaten haben, 
mittlerweile haben sie sich jedoch längst globalisiert (vgl. Reckwitz, 2017b: 9).
7	 Der Begriff »Spätmoderne« soll im Folgenden vor allem als eine historisch ordnende Heuristik verwendet 
werden (vgl. Schmidt, 2020: 14, FN 5), um die moderne Yogaphilosophie von der spätmodernen Yogaphilo-
sophie zu unterscheiden, die um die Jahrhundertwende zum 21. Jh. zu ihrer Blüte kommt. Synonym dazu 
wird der Begriff »heutige Yogaphilosophie« verwendet.



1 Einleitung� 5

[…] Yoga Sutra 2.0 has little in common with the original version. Its readership is no 
longer restricted to those who know Sanskrit: at the time of this writing (summer 2013), 
the work has been translated into no fewer than forty-six languages. Its readership is 
not restricted to an intellectual elite, the persons who debated its teachings in their 
commentaries, but is rather open to anyone with what is called »a yoga practice.« Fur-
thermore, as we have seen, many in the massive, vibrant yoga subculture have no use 
for translations or commentaries (to say nothing of the writings of critical scholars), 
preferring to read – or more properly speaking, recite – Patanjali’s work in the original 
Sanskrit. Its truth, and by extension the authenticity of their own yoga practice, lies in 
the simple fact that it exists and that its words are there, recoverable across space and 
time through the simple act of performance. For many of my friends in the yoga subcul-
ture, this is a source of solace and inspiration. (2014: 235)

Mit diesem Ausblick beendet White seine Rezeptionsgeschichte des altindischen 
Textes, die allerdings bei Kṛṣṇamācārya abbricht und die so bedeutsamen Entwick-
lungen des 20. Jahrhunderts hin zu dem von White verkündeten Status quo »2.0« 
nicht mehr berücksichtigt. Ä� hnliche Beobachtungen kommen mir häufig in Gesprä-
chen mit (indologischen) Fachkolleg*innen zu Ohren: In der rezenten, globalen 
Yogaszene sei das Yogasūtra, von seiner Kulturgeschichte, seiner langen Kommen-
tarliteratur und oftmals auch seiner Weltanschauung befreit, zu einer Art Passe-
partout geworden.8

Wahrscheinlich auch als Reaktion auf diese Leerstelle hat in den letzten Jahren 
die Beforschung von Sanskrit-Yogatexten unter (meist englischsprachigen) Philo-
log*innen stark zugenommen. Das Haṭha Yoga Project, ein vom European Research 
Council finanziertes Forschungsprojekt, der Blog The Luminescent des Indologen 
Jason Birch und der freien Forscherin Jacqueline Hargreaves sowie das Online-
portal Yogic Studies des Indologen Seth Powell sind vielleicht die bekanntesten 
Beispiele dieser Entwicklung, die einen zunehmenden, vertikalen Wissenstransfer 
der Philologien in die populäre Yogaszene veranschaulichen. Diese Forscher*innen 
zeigen immer wieder sehr klar, dass jenes Yoga, wie es im Yogasūtra und seinem 
bekanntesten Kommentar, dem Yogabhāṣya entfaltet wird, in keiner Weise mit einer 
elaborierten Körperpraxis assoziiert war.9 Und obwohl historische und philologi-
sche Auslegungen immer wieder Deutungsmacht für sich beansprucht haben und 
es aktuell wieder verstärkt tun, waren die praxisorientierten Ansätze deutlich fol-

8	 Vgl. z. B. Scholz (2017).
9	 Seth Powells Vortrag über Patañjalis Yogasūtra am International Day of Yoga 2019, den er im Triyoga  
Camden hielt, ist ein eindrucksvolles Beispiel dafür sowie für den besagten vertikalen Transfer: https://
www.yogicstudies.com/what-would-patanjali-think, Zugriff: 11.9.2020. Für ein Zwiegespräch zwischen 
Powell und Chase Bossart, Yogalehrer und Schüler von Kṛṣṇamācāryas Sohn Desikachar, das einerseits einen  
wissenschaftlichen Standpunkt und andererseits die Position eines Praktizierenden gut wiedergibt, s. z. B. 
https://www.jbrownyoga.com/yoga-talks-podcast/2020/1/seth-powell-chase-bossart, Zugriff: 12.5.2020.

http://www.yogicstudies.com/what-would-patanjali-think
https://www.jbrownyoga.com/yoga-talks-podcast/2020/1/seth-powell-chase-bossart


6	 1 Einleitung

genreicher für die Geschichte modernen, populären Yogas und moderner Yogaphi-
losophie, also dafür, wie sie sich aktuell global ausformt, wie sie unterrichtet und 
gelebt wird.10 Wie ich in Kapitel II ausführen werde, waren es unter anderem die 
einflussreichen indischen Yogalehrer des 20. Jahrhunderts, die sich von einer intel-
lektuellen Auslegung abwandten, um ein der physischen Praxis nahes, individuelles 
Verständnis des Textes zu popularisieren.

Die präzise Erforschung praxisorientierter Auslegungen ist möglicherweise 
auch aufgrund dieser Dichotomie zwischen den wissenschaftlichen (und damit 
Autorität beanspruchenden) Rekonstruktionen von Yogaphilosophie und den pra-
xis- und erfahrungsorientierten Deutungen bisher nicht unternommen worden. 
Zudem verändert sich heutige Yogaphilosophie durch all diese Variablen und durch 
solch neues, kompetentes, diskursives Personal aus den Wissenschaften und den 
seit einigen Jahren wachsenden akademischen Yoga Studies – eine Entwicklung, 
die weiterhin zunehmen wird und die sich potenziell als eine Art Korrektur auf die 
individuellen Ausdeutungen, die oftmals nicht mit der yogadarśana-Tradition des 
alten Indiens zu begründen sind, auswirken kann.

Forschungsfragen, Zielstellung und Verortung der Arbeit 
Das Selbstverständnis der vorliegenden Arbeit verpflichtet sich trotz eines indolo-
gischen Anspruches weniger dieser, wenngleich relevanten, Forschung. Die Studie 
möchte vielmehr mit soziologisch-religionswissenschaftlichem Fokus den lebens-
weltlichen Ausformungen von heutiger Yogaphilosophie nachgehen, die ebenfalls von 
neuem diskursivem Personal vorangetrieben werden. Diese Beobachtungen führen 
zur spezifischen Forschungsfrage: Woher stammt der im emischen Diskurs anzutref-
fende Nexus von Yogapraxis und Yogasūtra und wie wird er praktisch und theoretisch 
hergestellt? Wie also beeinflussen sich heutige Textdeutungs- und Körperpraktiken 
gegenseitig? Im Zusammenhang damit steht eine methodische Frage: Wie kann eine 
heutige Ausprägung von Yogaphilosophie, die mit der Körperpraxis diskursiv und 
inhaltlich zusammenhängt, kulturwissenschaftlich beforscht werden? Auf diesen 
Fragen aufbauend gestalten sich die Ziele der vorliegenden Arbeit wie folgt:

1.	 Zuerst möchte die Arbeit das diskursive Ereignis »Yogaphilosophie« histo-
risch einordnen und empirisch erforschen und der These nachgehen, dass 
Yogaphilosophie, so wie sie sich heute in praxisorientierten Yogazirkeln aus-
prägt, ein rezentes Phänomen ist.

2.	 Um herauszufinden, wie der Diskurs »Yogaphilosophie praktizieren« seinen 
Anfang genommen hat, möchte ich in einem diachronen Längsschnitt die 
Rezeption des Yogasūtras im kolonialen Indien und in Deutschland ab Mitte 

10	 Diese beiden Gruppierungen werden in der rezenten Yogaforschung häufig als »scholar« und »practitio-
ner« bezeichnet. Eine Mischform beider ist so verbreitet, dass die Yogaforscher Mark Singleton und Borayin 
Larios den Begriff »scholar-practitioner« geprägt haben (Singleton/Larios, 2021).



1 Einleitung� 7

des 19. Jahrhunderts bis in die 1930er Jahre nachzeichnen. Das Ziel dabei ist 
einerseits, zu erfassen, welche Praktiken im Laufe der Rezeptionsgeschichte 
mit dem Text in Verbindung gebracht wurden, und andererseits, welchen 
kulturellen Quellen diese Praktiken entnommen sind, wenn sie nicht dem 
Yogasūtra selbst entstammen.

3.	 In einem synchronen Querschnitt sind in der Arbeit beide Anteile des rezen-
ten, kulturellen Phänomens heutiger Yogaphilosophie am Fallbeispiel AY(I) 
gezielt zu analysieren, die Körperpraxis (3.a.) und die hermeneutische Praxis 
(3.b.), und dafür möchte ich eine spezielle methodologische Herangehens-
weise anbieten und testen.
3a. Für die Analyse der Körperpraktiken ist anhand einer eingehenderen 

historischen Betrachtung zu hinterfragen, ob und inwiefern sich die 
physische Yogapraxis in der AY-Linie seit Kṛṣṇamācārya, das heißt seit 
den 1930er Jahren, gewandelt hat. Darauf aufbauend möchte ich das spe-
zifische Körperwissen von AY(I) erforschen und zu diesem Zweck die 
Anwendbarkeit von Anne Kochs kulturwissenschaftlich-religionsästhe-
tischen Körperwissenkategorien auf Yogapraktiken überprüfen.

3b. Die lebensweltliche Ethnographie zu einer rezenten Vermittlung und 
Ausformulierung von Yogaphilosophie im Umfeld des AY(I) setzt sich 
zum Ziel, die emische Verwendung der Sanskritbegriffe des Yogasūtras 
und die damit einhergehenden Ü� bersetzungs- und Bedeutungstransfers 
herauszuarbeiten. Diese empirische Arbeit möchte abfragen, ob sich auch 
abseits der philologisch und historisch informierten Auslegungen ein  
kollektives Deutungsarsenal ausmachen lässt, in dem eine gewisse Cha-
rakteristik heutiger Yogaphilosophie durchscheint.

Meine Studie ist von Grund auf interdisziplinär angelegt, da sie durch die Beschäf-
tigung mit der Semantik des Yogasūtras auf einer indologischen Grundanalyse 
aufbaut, dann aber durch die Frage nach der Rezeption des Textes im aktuellen 
deutschen Kulturraum eine religionswissenschaftlich-interpretative Wendung 
bekommt und in der kulturwissenschaftlichen Yogaforschung verortet werden 
kann. Die Analyse der Daten geschieht zudem mit einer empirischen Ethnogra-
phie, wodurch die Untersuchung auch in der qualitativ-soziologischen Religions-
forschung situiert werden kann.

Zudem ist diese Arbeit getragen von der Erkenntnis, dass die Yogaübenden 
aufgrund ihrer primär somatopsychischen Involvierung spezielles Körperwissen 
generieren, das es ebenfalls zu erforschen gilt. Nur so kann der leitenden These 
Rechnung getragen werden, dass dieses Körperwissen Einfluss auf das Verständ-
nis philosophischer Konzepte hat und dass demzufolge die konkrete Modellierung 
heutiger Yogaphilosophie von der Körperpraxis- und den ihr entspringenden Erfah-
rungsräumen beeinflusst wird. Die Analyse der performativen Anteile des AYs bie-



8	 1 Einleitung

tet somit weitere interdisziplinäre Anknüpfungspunkte, denn um diesen impliziten 
Wissensformen auf den Grund zu gehen, werden naturwissenschaftliche Studien 
hinzugezogen.11 Durch die kulturwissenschaftlich theoretisierte Einbindung von 
Erkenntnissen aus der kognitiven Psychologie und den Sport-, Kognitions- und Neu-
rowissenschaften ist eine zusätzliche interdisziplinäre Schnittstelle mit der Natur-
wissenschaft gegeben, für deren Etablierung das Forschungsgebiet Yoga ein denk-
bar fruchtbares Feld bietet. Somit möchte die vorliegende Arbeit auch zu diesem 
bisher viel zu seltenen interdisziplinären Austausch zwischen Kultur- und Natur-
wissenschaften einen Beitrag leisten.

Gliederung der Arbeit
In den noch folgenden Teilen der Einleitung wird zuerst ein Ü� berblick über den 
Wissensstand heutiger Yogaforschung gegeben, mit besonderem Fokus auf dem 
Themenkomplex der Yogaphilosophie sowie auf Literatur, die für die Erforschung 
der heutigen Ausprägung relevant ist. Daran schließt eine Einführung in heutige 
Yogaphilosophie an, die von theoretischen Arbeiten aus dem Gebiet der Religions-
wissenschaft und der Orientalismusforschung gestützt wird. Als Einstieg in meine 
eigene Forschung lege ich meine methodische Herangehensweise offen und führe 
daran anschließend noch in das Weltbild des Yogasūtras ein, um dem/der Leser*in 
eine auf der indologischen Forschung aufbauende inhaltliche Grundlage für das 
Verständnis der verschiedenen Rezeptionen des Textes bereitzustellen.

Der auf die Einleitung folgende analytische Teil wird übergeordnet in die reli-
gionshistorische Forschung (Kapitel II) und die kulturanalytisch-empirische For-
schung (Kapitel III) unterteilt. Aufbauend auf der Forschungsfrage nach praxiszent-
rierten Zugängen zum Yogasūtra diskutiert Kapitel II.1. unter Rückgriff auf aktuelle 
indologisch-historische Forschungsergebnisse die Rolle des Textes im literarischen 
und religiösen Kanon im indischen Kulturraum der frühen Neuzeit, bevor britische 
Forscher den Text in der Kolonialzeit wiederentdeckten. Dabei wird sich zeigen, 
dass das Yogasūtra schon vor dem verstärkten Kulturkontakt mit der britischen 
Kolonialmacht in gewissen religiösen Kreisen in Indien an Bedeutung gewann 
und sich im Zuge dessen sowohl mit vedāntischen Lehren als auch mit Haṭhayoga-
Techniken verband. Dies bildet eine Grundlage für die diachrone Einordnung der 
synthetischen Yogasysteme, die das frühe 20. Jahrhundert im Kulturkontakt hervor-
brachte. Darauf aufbauend werden in Kapitel II.2. möglichst chronologisch Aneig-
nungsprozesse sowohl in Britisch-Indien als auch im deutschsprachigen Raum 

11	 Dieser Erkenntnis wurde im Bereich der Religionswissenschaft von der Religionsästhetik Vorschub 
geleistet: Die Religionsästhetik argumentiert überzeugend, dass die sinnlichen Aspekte von Religion viel 
stärker erforscht werden müssen, da sie es sind, die dazu beitragen, dass Religion nicht nur geglaubt wird, 
sondern dass religiöse Menschen ihre Welt religiös wahrnehmen. Die Miteinbeziehung neurowissenschaft-
licher Studien zu diesem Zweck wird z. B. von Alexandra Grieser in ihrer Definition von Religionsästhetik 
hervorgehoben (Grieser, 2015).



1 Einleitung� 9

um 1900 nachgezeichnet. Beide Kulturräume weisen Ähnlichkeiten in der Rezep-
tion auf und in diesem Zeitraum vollzog sich langsam, gefördert von der Arbeit 
Swāmi Vivekānandas, ein Imagewechsel des Yogasūtras hin zu einem praktischen 
Lehrwerk. Diese gesamte Rezeptionslinie trennt allerdings das körperorientierte 
Haṭhayoga scharf vom »philosophischen Yoga« des Yogasūtras ab. Zu beiden his-
torischen Räumen haben bereits andere Forscher*innen gearbeitet,12 allerdings 
ohne spezifischen Fokus auf die mannigfaltigen Praktiken, die im Laufe seiner über 
150-jährigen Erfolgsgeschichte mit dem Yogasūtra13 assoziiert wurden.

Der Praxisbezug ändert sich in der AY-Linie, die in den 1930er Jahren mit T. 
Kṛṣṇamācārya beginnt und Thema des Kapitels II.3. ist. Kapitel II.3.1. fokussiert sich 
auf das Leben und Wirken Kṛṣṇamācāryas – der südindische Sanskritgelehrte und 
Yogalehrer popularisierte körperorientiertes Haṭhayoga, jedoch gelang ihm das nur, 
indem er es von Grund auf reformierte, aber es gleichzeitig mithilfe alter Yogaschrif-
ten beglaubigte. Trotzdem gehen dadurch āsanabasiertes Yoga und Pātañjalayoga 
eine Verbindung ein. Ich werde entgegen der gängigen Forschungsmeinung zeigen, 
dass Kṛṣṇamācārya sein Yogasystem schon von Beginn an mit Patañjalis Yogasūtra 
anreicherte und seine Yogamethode durch diesen Konnex legitimierte. Dabei lege 
ich jedoch nahe, dass er trotz dieser Verknüpfung nicht davon ausging, dass die 
von ihm popularisierte Yogapraxis das Yogasūtra praktisch umsetzen würde. Ähn-
liches stelle ich in Kapitel II.3.2. auf Grundlage der Analyse von Jois’ Unterricht, 
seinem Buch Yoga Mālā und seiner eigenen Weltanschauung fest. Es zeigt, dass 
Jois theoretische Inhalte beinahe vollständig aus seinem Unterricht ausschloss und 
daher heutige Interpretationen meist wenig von Kṛṣṇamācāryas vielfältigen Lehren 
geprägt sind. Auf diesen Daten aufbauend argumentiere ich, dass, obwohl viele sei-
ner Schüler*innen es so deuteten, Jois nicht davon ausging, dass sein āsana-System 
das Yogasūtra praktisch wiedergebe und zu den Ergebnissen führe, die der Text 
beschreibt. Trotzdem definiere ich Jois’ Unterricht in Mysore als einflussreichen 
Ort der Sinnbildung für die vielen westlichen Schüler*innen, die er empfing. Die 
kryptischen Aphorismen, für die Jois bekannt ist, ermöglichten die Genese eines 
Diskurses, der davon ausgeht, dass die vom Yogasūtra beschriebenen Zustände 
durch die Körperpraxis erfahrbar werden.

Der historische Exkurs in Kapitel II.4. untermauert auf dieser Vorarbeit aufbau-
end die These, dass einige der Inhalte, die sich in meinen Daten im Zusammenhang 
mit Yogasūtra-Auslegungen finden, nicht von Kṛṣṇamācārya oder Jois stammen 
können. Unter Bezugnahme auf Singletons Arbeit von 2010 wird auf dieser Beobach-
tung aufbauend argumentiert, dass manche Diskurssplitter, die sich in der von mir 
untersuchten Ausprägung von Yogaphilosophie finden, Diskursen und damit asso-

12	 Vgl. u. a. Baier (1998), De Michelis (2004), Singleton (2008), Singleton (2010), White (2014).
13	 Ich verwende in diesem Kapitel bewusst den Namen Yogasūtra und nicht Pātañjalayogaśāstra, wenn 
es um Yogasūtra-Rezeptionen geht, da schon in den untersuchten Zeiträumen die meisten Rezipient*innen 
Vyāsas Kommentar sowie andere Kommentarliteratur nicht in ihre Interpretationen miteinbezogen.



10	 1 Einleitung

ziierten Praktiken der für modernes Positionsyoga einflussreichen Körperkulturbe-
wegung ähneln. Neben konkreten Methoden (wie zum Beispiel Geneviève Stebbins 
»Spiralität«, die an Steiners spiralförmiges Alignment erinnert) oder Konzepten 
(wie zum Beispiel die »Eutonie«) aus der Umgebung der Körperkulturbewegung 
finden sich in heutiger Yogaphilosophie viele ähnliche Motive für Bewegung, wie 
körperzentrierte Spiritualität, Schönheit, Fitness, Gesundheit und andere. Dabei 
geht es mir eher darum, ›Verwandtschaften‹ nahezulegen, als direkte Entlehnungen 
zu behaupten. Auf dieser historischen Analyse aufbauend kann heutige Yogaphilo-
sophie als ein historisch gewachsenes und interkulturelles Phänomen verstanden 
werden. Dem gleichen Ziel dienen die kurzen Reflexionen über B. K. S. Iyengar, die 
aufzeigen, wie einflussreich Iyengars von Neo-Vedānta und New Age geprägte Aus-
legung des Yogasūtras auch für die Ausformulierung von heutiger Yogaphilosophie 
in anderen Yogastilen ist.

Die kulturanalytisch-empirische Forschung beginnt mit Kapitel III.1., das die 
Orthopraxie von AY(I) mithilfe von Anne Kochs religionsästhetischen Kategorien 
erforscht, die der Beschreibung und Analyse von Körperwissen dienen. Neben der 
Darstellung möglicher Wirkweisen der Praxis kann hier gezeigt werden, dass sich 
aus diesen Wirkweisen der Körperpraxis ein gewisses Deutungsarsenal ableitet. 
So führt zum Beispiel die dynamisch-fordernde Praxis häufig zu Flow-Zuständen, 
was sich auf das emische Verständnis von samādhi, einem im Yogasūtra beschriebe-
nen Versenkungszustand, auswirkt. Da dies ein Forschungsdesiderat bildet, werden 
die verschiedenen Praktiken des AYs zudem jeweils in ihren historischen Kontext 
gestellt, um Unterschiede zwischen Kṛṣṇamācāryas, Jois’ und Steiners Herange-
hensweise aufzuzeigen.

Das letzte große Kapitel III.2. betrachtet das Phänomen heutiger Yogaphiloso-
phie schließlich von der anderen Seite und bietet eine Analyse seiner diskursiven 
Strukturen. Dabei werden auch die Handlungsanweisungen untersucht, die sowohl 
in Form von formellen als auch informellen Praktiken mit heutiger Yogaphilosophie 
einhergehen. Kapitel III.2.1. beginnt mit einer Reflexion über die im Untersuchungs-
feld der Yogaausbildung erkannten Deutungshoheiten und darauf aufbauend wird 
diskutiert, dass Expert*innen ein Deutungsarsenal bereitstellen müssen, nach dem 
sich Schüler*innen erst einmal orientieren. Kapitel III.2.2. widmet sich dann der 
ausführlichen Besprechung eines Kernphänomens heutiger Yogaphilosophie, und 
zwar dem Einsatz der altindischen Sprache Sanskrit als Praxiselement.

Kapitel III.2.3. geht in die inhaltliche Tiefe einflussreicher Konzepte des Yogasūtras 
und ihrer übungspraktischen Bedeutung. Daraus resultieren acht Schlüsselkate-
gorien, die sich aus der Analyse des qualitativen Datenmaterials ergeben haben –  
»Veralltäglichung«, »Verachtsamung«, »Wiederverzauberung«, »Verwissenschaftli-
chung«, »Heilung«, »verkörperte Spiritualität«, »Selbstverwirklichung« und »Philo
sophieren als Welt und Selbsterkundung«. Mit deren Hilfe wird in Kapitel III.3. das 
Material abschließend diskutiert, mit Hinblick auf die Beantwortung der For-
schungsfrage, ob und wie heutige Yogaphilosophie praktiziert werden kann. 



I	 Grundlegungen

2	 Forschungsstand: Modern Yoga Studies

Die Forschungsgebiete der rezenten Yogaforschung14 können wie folgt untergliedert 
werden: 1. in die philologische Erschließung indischer Yogatexte, die eine Grund-
lage für meine Forschungsarbeit darstellen, 2. in die historische Beforschung vor-
moderner und moderner Formen von Yoga und 3. in eine sozialwissenschaftlich- 
empirische Forschung über heutiges Yoga, die häufig auch religionswissenschaft-
lich informiert ist.

Grundlagenforschung
Um die aktuelle Ausprägung von einer auf das Yogasūtra bezogenen Yogaphiloso-
phie zu kontrastieren, beziehe ich mich im Folgenden immer wieder auf indologi-
sche und historische Vorarbeiten, denn anderenfalls kann der heutige Deutungs-
raum häufig nicht in seiner vollen Dimension dargestellt werden. Allen voran sind 
hierfür die Arbeiten von Philipp Maas (2006, 2013) zu nennen, in denen er seine 
grundlegende These erläutert, dass das Yogasūtra und sein wichtigster Kommen-
tar, Vyāsas Yogabhāṣya, die zusammen den Titel Pātañjalayogaśāstra (PYś) tragen, 
vom gleichen Autor verfasst wurden. Dadurch wird dem Bhāṣya in der heutigen 
Yogaforschung ein neuer Stellenwert zugeschrieben und es wird meist nur noch 
vom PYś gesprochen, nicht mehr vom Yogasūtra. Folgt man Maas’ gut begründeter 
These, ist das folgenreich für die Rezeption des Yogasūtras, denn durch die Hin-
zunahme des ausführlichen Kommentarteiles wird Patañjalis Yogasūtra zu einem 
soziohistorisch informierten Werk. Im Folgenden beziehe ich mich immer dann auf 
das PYś, wenn ich über Inhalte des Textes selbst sprechen möchte und nicht von 
deren Rezeption. Im historischen sowie im empirischen Teil der Arbeit spreche 
ich hingegen fast ausschließlich vom Yogasūtra, da das Bhāṣya in der Rezeption 
bis heute kaum eine Rolle spielt und eine nachträgliche »Indologisierung« dieses 
Tatbestandes vermieden werden soll.

Weitere Arbeiten von Maas (2008a, 2008b, 2009, 2010, 2014, 2018; Maas/Verdon, 
2018), Bryant (2009), Angot (2012), Hariharānanda (1983 [1963]) und Palm (2010) 
stellen das hilfreiche Kontextwissen zum Yogasūtra, das im Forschungsfeld häufig 
fehlt. Mithilfe dieser Werke kann das Yogasūtra in seinen soziohistorischen sowie in 
den breiteren philosophischen Rahmen eingebettet werden, denn seine Metaphysik 
baut oft auf Inhalten anderer altindischer Traditionen wie den Weltanschauungen 
des Sāṃkhya und des Buddhismus auf.

14	 Seit dem 21. Jh. formiert sich die akademische Yogaforschung zusehends, zum Beispiel durch den Zusam-
menschluss der wichtigsten Yogaforscher*innen zum Netzwerk Modern Yoga Research (www.modern
yogaresearch.org).

http://www.modernyogaresearch.org
http://www.modernyogaresearch.org


12	 2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies

Die Erforschung der Ursprünge heutiger Yogaphilosophie
In Erweiterung und Präzisierung bereits bestehender Arbeiten beschäftigt sich 
der historische Teil dieser Untersuchung insbesondere mit der Frage, ob es 
jemals eine praktische Yogaphilosophie gab und wo die heutige Ausformung die-
ses Diskursstranges herrührt. Ü� ber die lange Zeit im Dunkeln liegende Rezeption 
des Yogasūtras im vormodernen, vorkolonialen Indien und dessen Kontakt mit 
Haṭhayoga-Traditionen haben erst in den letzten Jahren die Indologen und Reli-
gionswissenschaftler Jason Birch (2014), David G. White (2014) und – auch in Reak-
tion auf Whites Buch – Mark Singleton und James Mallinson (2017) gearbeitet. Diese 
aufschlussreichen Arbeiten informieren das erste historische Unterkapitel II.1., in 
dem argumentiert wird, dass es ›klassisches‹ Pātañjalayoga schon zu dieser Zeit 
nicht mehr gab. Diese Beobachtung ist von großer Relevanz, da jener Zeitraum als 
historische Grundlage für die Arbeit der einflussreichen Yogalehrer des 20. Jahr-
hunderts gesehen werden kann.

Mit der in Kapitel II.2. fokussierten Rezeption in der Zeit der kolonialen Beset-
zung, insbesondere ab Mitte des 19. Jahrhunderts, haben sich bereits verschiedene 
Forscher*innen beschäftigt, allerdings ohne spezifischen Fokus auf die mannig-
faltigen Praktiken, die im Laufe seiner über 150-jährigen Erfolgsgeschichte mit 
dem Yogasūtra verbunden wurden. Der Religionswissenschaftler Christian Fuchs 
(1990) bietet in seinem Frühwerk der deutschen Yogaforschung unter anderem 
einen detaillierten historischen Einblick in die (nicht nur auf den deutschen Kul-
turraum beschränkte) Rezeption von Yoga um 1900 und berichtet auch über die 
Anfänge einer eigenständigen Yogapraxis in Deutschland, die erst ab den 1930er 
Jahren nachweisbar ist.15 Karl Baiers Buch Yoga auf dem Weg nach Westen von 
1998 ist ein weiterer Meilenstein für die historische Forschung über Yoga bis in die 
1930er Jahre, zudem bezieht sich Baier auch konkreter auf die Yogasūtra-Rezeption. 
Für die theosophische Rezeption finden sich hierzu weitere wichtige Details bei 
Baier (2009) und Kocku von Stuckrad (2004), und Mathias Tietkes Buch (2011) bie-
tet deutschlandspezifisch detailliertere Einblicke in die Rezeption von Yoga sowie 
des Yogasūtras im Nationalsozialismus. 

Präziser mit der historischen Rezeption des Yogasūtras befasst sich David G. 
Whites Buch The Yoga Sutra of Patanjali (2014), in dem er allerdings auf ähnliche 
Rezeptionsgruppen wie die beiden vorher genannten eingeht (die Theosophen, die 
frühen Indologen, Hegel und die deutsche Romantik, die ersten indischen Forscher 
und Swāmi Vivekānanda), jedoch auch interessante Details über einen früheren 
Zeitraum liefert, wie zum Beispiel über das Yogasūtra-Revival in Südindien im 16.–18.  
Jahrhundert.16 Um jedoch dem Fokus der vorliegenden Arbeit auf eine (praktische) 

15	 Vgl. auch Ostrowski (2018a).
16	 2003 scheint ein weiteres Buch von Peter Schreiner vollendet, jedoch nicht veröffentlicht worden zu  
sein – der Titel lässt vermuten, dass es sich konkret mit dem Forschungsinteresse dieser Arbeit deckt: Textua
lising Yoga: Patanjali’s Yogasutras in Tradition and Modernity. Leider habe ich den Verweis darauf zu spät 
entdeckt und konnte dieser Fährte nicht mehr nachgehen.



2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies� 13

Yogasūtra-Rezeption, besonders auch im deutschen Kulturraum für besagte Zeit-
spanne, noch expliziter nachgehen zu können, als es die genannten Autoren taten, 
wurde aufbauend auf der Vorarbeit der angeführten Sekundärliteratur auch Pri-
märliteratur17 genauer durchgearbeitet, die sich unter anderem im Handschriftenle-
sesaal der Staatsbibliothek in München finden ließ (Adelmann-Huttula, 1923; Cole-
brooke, 1837; Deussen, 1899, 1922 [1908]; Dvivedi, 1890; Hauer, 1937; Hesse, 1920; 
Kellner, 1989 [1896]; Keyserling, 1919; Mitra, 1883; Vivekānanda, 2017 u. a.). 

Zu den für modernes Positionsyoga so grundlegenden Ereignissen im Indien der 
späten 1920er und 1930er Jahre, auf die sich Kapitel II.3. mit speziellem Schwerpunkt 
auf dem südindischen Raum und dem einflussreichen Yogalehrer T. Kṛṣṇamācārya 
fokussiert, gibt es keine expliziten wissenschaftlichen Arbeiten, doch beschäftigen 
sich einige Buchkapitel damit. Singleton hat Kṛṣṇamācārya in seiner sonst gelunge-
nen Analyse zu Patañjalis neuem Klassikerstatus von 2008 noch ausgespart, obwohl 
der südindische Brahmane einen folgenreichen Wendepunkt für die Yogasūtra-
Rezeption darstellt, da er im Gegensatz zu früheren Interpreten ein starker Ver-
fechter der Körperpraxis war. Für seine 2010 in Yoga Body ausführlich elaborierte 
Theorie, dass modernes Positionsyoga im Kulturkontakt zwischen dem kolonia-
lisierten Indien und dem Westen zustande gekommen ist, baut Singleton unter 
anderem auf der Vorarbeit von Sjoman (1999) auf, der sich mit der Yogatradition 
des Mysore Palace beschäftigt, die Kṛṣṇamācāryas Zeit am Königspalast vorausgeht.

Kṛṣṇamācāryas Biographien wurden ausschließlich von Verwandten oder Stu-
denten verfasst (vgl. Desikachar, 2005; Desikachar, 1997, 2012; Mohan, 2010), deren 
oftmals mythopoetischen Erzählungen das bilden, was über Kṛṣṇamācāryas Leben 
bekannt ist und auf die sich teilweise auch die vorliegende Untersuchung stüt-
zen muss. Für Kṛṣṇamācāryas Umgang mit dem Yogasūtra ist Whites Kapitel »The 
Strange Case of T. M. Krishnamacharya« hervorzuheben, mit dem sein historischer 
Überblick über die Yogasūtra-Rezeption im Westen und in Indien endet. Neben 
der wichtigen Yogamakaranda (mit der sich auch Singleton, Narahimsan und 
Jayashree (2012) beschäftigen) konzentriert sich White auf zwei weitere Bücher 
Kṛṣṇamācāryas, die sagenumwobene Yoga Rahasya und seinen späten und unveröf-
fentlichten Yogasūtra-Kommentar namens Yogavalli. Um dieses für das Forschungs-
interesse der vorliegenden Arbeit wichtige, aber nicht direkt zugängliche Buch zu 
untersuchen, wurden weitere Zeugnisse hinzugezogen, wie die Erzählungen zweier 
Schüler von Kṛṣṇamācāryas Sohn T. K. V. Desikachar, Claude Maréchal (2013/2014) 

17	 Als Primärliteratur bezeichne ich sowohl populärwissenschaftliche als auch wissenschaftliche Beiträge 
des jeweiligen Zeitraumes, die sich mit Yoga und besonders mit dem Yogasūtra oder mit Rājayoga ausein-
andersetzen, da beide gleichermaßen dazu beitrugen, Vorstellungen darüber zu formen, was Yoga ist und 
was nicht. Besonders für die Rezeptionsgeschichte altindischer Texte ist die philologische Forschung als 
religionsproduktiv zu bezeichnen, da wissenschaftliche Ü� bersetzungen häufig in die Populärkultur einsi-
ckerten. Insofern können »wissenschaftliche Ergebnisse nicht nur Wissenschaftsgeschichte, sondern auch 
Teil der Religionsgeschichte sein« (Koch, 2006: 172).



14	 2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies

und Scott Rennie (2009). Letzterer schickte mir freundlicherweise seine Notizen 
und persönlichen Einblicke zu seinem Unterricht mit Desikachar über die Yogavalli 
zu. Zusätzlich bietet die vorliegende Untersuchung eine bisher nicht erfolgte Ana-
lyse zweier weiterer und erst vor einigen Jahren übersetzter Werke Kṛṣṇamācāryas, 
der Yogāsanagalu (Hall, 2012) und der Yogamakaranda II (Mohan, 2012), stets mit 
dem Fokus auf Kṛṣṇamācāryas Behandlung des Yogasūtras. Durch diese Arbeit, 
die ein Forschungsdesiderat darstellt, kann zum Beispiel Whites These, dass 
Kṛṣṇamācārya erst in späten Jahren zum Yogasūtra kam (2014: 223), differenziert 
und teilweise widerlegt werden. Weitere inhaltliche und interpretative Impulse 
zu Kṛṣṇamācāryas Leben und Wirken kommen von Singleton und Fraser (2014), 
Suzanne Newcombe (2017) und Matthew Remski (2019). Die philologisch informier-
ten Artikel von Jason Birch (2014, 2018a, 2018b) helfen dabei, Kṛṣṇamācāryas Inter-
pretationen und Darlegungen von Rājayoga und Haṭhayoga in einen kulturhistori-
schen Kontext zu stellen.

Um Kṛṣṇamācāryas bekanntermaßen innovative Lehren zu kontextualisieren, 
wird aktuelle indologisch-historische Forschung zur indischen Zeit vor der Kolonial- 
herrschaft hinzugezogen (Birch/Hargreaves, 2016; Birch/Singleton, 2019; Mallinson/
Singleton, 2017). Für allgemeinere Informationen über die von Kṛṣṇamācārya und 
Jois unterrichtete Yogapraxis ist die unabhängige Forschungsarbeit von Anthony 
Grimm Hall hervorzuheben (Hall, 2014, 2015, 2019), die er von 2007 bis 2019 auf sei-
nem Blog veröffentlichte, den er im Zuge des Missbrauchsskandals um Jois jedoch 
löschte.18 Auf meine persönliche Bitte hin stellte er für diese Arbeit relevante Artikel 
auf der Plattform https://grimmly1997.blogspot.com erneut zur Verfügung.19 Mit 
Jois’ ehemaligem Schüler Guy Donahaye hatte ich einen kurzen E-Mail-Austausch 
(2019), vor allem über das Phänomen tristhāna (vgl. Kapitel III.1.2.3.b.). Für die Ana-
lyse der konkreten Praktiken und Techniken, aus denen sich AY zusammensetzt, 
wie vinyāsa, dṛṣṭi, bandhas, ujjāyī, Adjustments, das Count-System, und das Serien-
prinzip des AYs wurden Kṛṣṇamācāryas und Jois’ Bücher durchgearbeitet, zudem 
integriere ich immer wieder Erzählungen aus Donahayes und Sterns Buch Guruji. 

Die wissenschaftliche Beschäftigung mit Kṛṣṇamācāryas langjährigem Schü-
ler Pattabhi Jois, Lehrer der meisten von mir interviewten Expert*innen (Steiner, 
Scott, Nardi, Rain und Maehle) ist bisher weniger ausgereift. Das liegt unter ande-
rem daran, dass Jois selbst nur ein einziges Buch veröffentlichte, Yoga Mālā, das erst 
1999 ins Englische übersetzt wurde sowie daran, dass er bis zu seinem Lebensende 
kaum Englisch sprach und sich mit theoretischem Input zurückhielt. Das mit Jois 
befasste Kapitel II.3.2. zieht seine Informationen aus verschiedenen Quellen: Das 
Vorwort zur Yoga Mālā von 1999, verfasst von Jois’ Langzeitschüler Eddie Stern, gibt 

18	 Die URL des Blogs lautete https://grimmly2007.blogspot.com, Zugriff: 21.5.2019.
19	 Hall sicherte mir am 2.9.2020 zu, dass er die Quellen bis mindestens Ende Februar 2021 online lassen 
wird. Zudem wurden alle in dieser Arbeit verwendeten Blog-Artikel heruntergeladen. 

https://grimmly1997.blogspot.com
https://grimmly2007.blogspot.com


2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies� 15

einige relevante Informationen zu Jois’ Biographie. Berichte über Jois’ Leben, seinen 
Unterricht und seine Weltanschauung finden sich in dem hagiographischen Buch 
Guruji von Donahaye und Stern (2010), in dem Jois’ Familie und von ihm ausgebil-
dete einflussreiche senior teachers zu Wort kommen und von ihrer Zeit in Mysore ab 
Mitte der 1970er Jahre bis zu Jois’ Tod 2009 erzählen. In Medins Interview »3 Gurus, 
48 Questions« (2004) mit T. K. V. Desikachar, B. K. S. Iyengar und Pattabhi Jois berich-
tet Jois selbst von seiner Zeit mit seinem Lehrer Kṛṣṇamācārya. Weitere Internet-
quellen stellen aufschlussreiche Details über Jois’ Yogasystem und seinen Unterricht 
bereit, wie die Berichte von Jois’ Schüler*innen Norman Blair (2018), dem verstor-
benen Tim Miller (2003), Gregor Maehle (2018a, 2019) und Monica Gauci (2018). In 
den Interviews mit Jois’ späteren Schüler*innen habe ich zudem gezielt nach Jois 
Yogasūtra-Unterricht gefragt und herausgefunden, dass dieser inexistent war, was 
mich zur Schlussfolgerung führt, dass heutige Yogaphilosophie, so wie sie sich in 
der Folge Pattabhi Jois’ im Umfeld des AYs ausformt, ein hybrides Phänomen ist, das 
sich erst seit Jois’ Tod 2009 vielfältiger und in globalem Austausch ausdifferenziert.

Jedoch hat sich keine der genannten Quellen eingängiger mit den weltanschauli-
chen Annahmen auseinandergesetzt, die Jois’ Methode zugrunde liegen und seinen 
Unterricht implizit beeinflusst haben – ein Forschungsdesiderat, das diese Arbeit 
erfüllen möchte. Drei wissenschaftliche Arbeiten sind hervorzuheben, die diesen 
Themenkomplex auf verschiedene Weise tangieren und geholfen haben, den Blick 
auf Jois’ Weltsicht zu schärfen: Benjamin R. Smiths Artikel von 2008 beleuchtet die 
Relevanz des Konzeptes tapas in Jois’ Unterricht, verstanden als eine schweißtrei-
bende, reinigende Übungspraxis. Smith zeigt dabei erstens auf, dass Jois in einer 
von indischen Yogalehrern bereits seit Jahrzehnten genutzten Vorgehensweise 
seine Methode mit Haṭhayoga-Inhalten rationalisierte, sie aber gleichzeitig mit dem 
Yogasūtra legitimierte, und zweitens ermöglicht seine ethnographische Forschung 
in Mysore, einige wichtige Veränderungen in der Orthopraxie sowie (damit zusam-
menhängende) Bedeutungsverschiebungen zwischen AY und AYI nachzuverfolgen. 
Singletons ebenfalls auf seiner Feldforschung in Mysore aufbauende Ausführun-
gen in Yoga Body (2010) zeigen Wandlungsprozesse auf, die in Jois’ Übungssystem 
selbst stattfanden. Ciołkoszs 2022 erscheinendes Buch beinhaltet einige interes-
sante interpretative Momente bezüglich Jois’ Praktiken, und Remskis Arbeit (2019) 
bietet Einblick in die hierarchischen, orthopraktischen und orthodoxen Strukturen 
von AY, mit besonderem Fokus auf den Missbrauchsskandal um Jois, der im Zuge 
der #MeToo-Debatte Ende 2018 ans Licht kam.

Der historische Exkurs in Kapitel II.4. in die europäische und nordamerikanische 
Gymnastikbewegung basiert auf Singletons Buch Yoga Body von 2010, das durch 
weitreichende historische Forschung aufzeigt, dass die (durch Kolonisierung auch 
in Indien) weit verbreiteten Gymnastiksysteme des frühen 20. Jahrhunderts die 
Genese modernen Yogas beeinflussten. Dies hat teilweise auch die Ausformung 
von Kṛṣṇamācāryas frühem āsana-Übungssystem beeinflusst, wie Singleton und 



16	 2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies

andere gezeigt haben (Birch, 2018b; Singleton, 2010; Singleton/Fraser, 2014). Zwar 
spricht Singleton weniger über weltanschauliche Ausprägungen modernen Yogas 
und deren mögliche Vorgängerideologien, da sein Fokus vor allem auf āsana-s liegt, 
trotzdem deutet er häufiger an, dass auch die Ideologien und Weltanschauungen 
der Körperkulturbewegung heutiges Yoga mitgeprägt haben. Diese Beobachtung 
hat die Erforschung des weltanschaulichen Gerüsts der Körperkulturbewegung 
angestoßen, die sich für die historische Einordnung einiger Inhalte und Motive von 
heutiger Yogaphilosophie als fruchtbar erwiesen hat. Um diesem Einfluss nach-
zugehen, analysiere ich Veröffentlichungen der Gymnastikvorreiterin in Amerika, 
Geneviève Stebbins, aber besonders auch deutsche Bücher von Hade Kallmeyer, 
Bess Mensendieck, Dora Menzler und anderen, denn die deutsche Gymnastik-Szene 
dieser Zeit ist bisher wenig erforscht.

Für einen eingehenderen historischen Blick auf die gymnastischen Linien im 
nordamerikanischen Kulturraum und ihre Vorläuferideologien ist Anya P. Foxens 
Veröffentlichung, die auf Singletons Vorarbeit aufbaut, von großer Relevanz (vgl. 
Foxen 2020). Auch Kelly Mullans Recherche über Stebbins und die harmonische 
Gymnastikbewegung (2016) ist hilfreich und detailliert, zudem geht ihre Forschung 
auch auf die deutsche somatische Bewegung, im Speziellen die Kallmeyer-Schüle-
rin Elsa Gindler ein, über deren »Netzwerkwissen« zudem der Artikel von Rothe 
(2014) informiert. Auch Eva Rinckes Biographie über Pilates (2015) hält wichtige 
Informationen über die frühe Gymnastikbewegung bereit.

Die populäre und an sein von New Age geprägtes Zielpublikum angepasste Aus-
deutung des Yogasūtras von Kṛṣṇamācāryas Schüler B. K. S Iyengar, die dieser erst in 
seinem Buch Light on the Yoga Sūtras of Patañjali (2002 [1993]) ausführlich ausfor-
muliert hat, ist von der Religionshistorikerin Elizabeth De Michelis (2004) erforscht 
worden. Einige Informationen über Iyengars Zeit mit seinem Lehrer kommen auch 
von Sjoman (1999) und Singleton (2010).

Die biomedizinische, psychologische und neurowissenschaftliche  
Erforschung von Yoga
Da die aktuelle Yogaforschung hauptsächlich historisch, philologisch, soziologisch 
und kulturwissenschaftlich orientiert ist, stellt Kapitel III.1. dieser Arbeit, das sich 
aufbauend auf meiner beobachtenden Teilnahme an der AYI Advanced-Ausbildung 
mit der Herstellung von Körperwissen in heutigem Yoga beschäftigt, ein absolu-
tes Forschungsdesiderat dar. Das Feld der Körpertechniken wird in der kulturwis-
senschaftlichen oder soziologischen Forschung mit den dazugehörigen Methoden 
und Theorien beforscht (zum Beispiel mit Interviews abgefragt, vgl. Konecki, 2015, 
Schnäbele, 2009, oder autoethnographisch erforscht, vgl. Ciołkosz 2022) und das 
implizite Körperwissen wird der medizinischen, psychologischen und neurowis-
senschaftlichen Forschung überlassen. Diese ist allerdings häufig unzureichend 
über die historische Entwicklung von Yoga informiert und spricht zum Beispiel 



2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies� 17

noch in Rückgriff auf Swāmi Vivekānanda von Patañjalis »Raja yoga« (Gard/Nog-
gle/Park et al., 2014: 77), wodurch sie dazu beiträgt, heutiges Yoga, dargestellt als 
uralte Praxis, zu szientifizieren.

Baier (2001: 3–7) gibt einen Überblick über »the clinical gaze on Yoga« (ebd.: 7),  
also über die Erforschung von Yoga mit modernen medizinischen Methoden, die 
schon in der Zeit des British Empire begann und eine Ausbreitung westlicher Medi-
zin in Indien zur Folge hatte (ebd.: 4). Wichtig hierfür waren, wie so oft in der Rezep-
tion modernen Yogas, die Theosophen, jedoch erst als Yoga in den 1920ern primär 
mit der Praxis von āsana und prāṇāyāma assoziiert wurde, wurde die Medikalisie-
rung von Yoga auf eine neue Stufe gehoben und eine elaboriertere medizinische 
und psychosomatische Yogaforschung in Indien angestoßen. Sie wird besonders mit 
den Namen Śri Yogendra und Swāmi Kuvalayānanda verknüpft und von Alter (2005: 
133) als »Modern Medical Yoga« bezeichnet. Seit dieser Zeit verbindet sich moder-
nes Positionsyoga zunehmend mit dem Gesundheitssektor, was in Deutschland zum 
Beispiel darin mündete, dass Yoga, verstanden als Entspannungstechnik, seit 1989 
von den gesetzlichen Krankenkassen bezuschusst wird (Beßler, 2017). De Michelis 
(2007: 10ff.) führt aus, wie körperzentriertes Yoga im Laufe des 20. Jahrhunderts 
zunehmend von biomedizinischer Seite erforscht wurde und sich zusammen mit 
anderen Methoden als »Mind-Body Medicine« etablierte, verstanden als eine nach 
innen gerichtete, oft mit bewusster Atmung kombinierte Körperpraxis (ebd.: 15), und 
die Autorin betont auch das zunehmende Interesse an sogenannter »Yogatherapie«. 

Im jungen 21. Jahrhundert ist eine zunehmende neurowissenschaftliche Befor-
schung von konzentrativen, meditativen und ethischen Methoden, die mit Yogaphi-
losophie in Verbindung gebracht werden, festzustellen. Paradigmatisch für diese 
Entwicklung ist das Erscheinen des Sammelbandes Neural Mechanisms Underlying 
Movement-Based Embodied Contemplative Practices von Schmalzl und Kerr (2016), 
in dem sich die Autor*innen besonders auf »yoga-based practices« fokussieren. 
Hervorzuheben ist darin der Aufsatz von Schmalzl et al. über neurophysiologische 
und neurokognitive Mechanismen, die den Effekten von yogabasierten Praktiken 
zugrunde liegen (2015). Über verschiedene Wirkungen insbesondere von tiefer, 
bewusster Atmung haben zum Beispiel Gerritsen et al. (2018) und Bernardi et al. 
(2001) geforscht, in Zusammenhang mit Bewegung auch Schmalzl et al. (2015). Gard 
et al. (2014) erforschen Yoga als Methode zur Selbstregulation für psychologische 
Gesundheit und integrieren dabei explizit heutige Yogaphilosophie. Auf der Arbeit 
des Psychologen Csíkszentmihályi (1991) aufbauend haben zu den im Forschungs-
feld mit Yogazuständen assoziierten Flow-Erfahrungen und der Steigerung davon, 
dem Runner’s High, Dietrich (2004) und Fuss et al. (2015) gearbeitet. Über mentale 
Fokussierung und Konzentration während bewusster Bewegung haben Russel und 
Arcuri (2014) und Clark et al. (2015) geforscht, während sich Schmalzl et al. (2015) 
allgemeiner mit den neurophysiologischen Auswirkungen bewusster Bewegung 
beschäftigt haben. Zwar steht die boomende neurowissenschaftliche und psycho-



18	 2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies

logische Beforschung von Bewusstsein und Achtsamkeit oft nicht konkret mit kör-
perbasierten Yogapraktiken in Zusammenhang, sondern häufiger mit meditativen 
Praktiken, doch da der in Kapitel III.2.4. analysierte Diskurs über Yogaphilosophie 
häufig die Körperthematik deutlich übersteigt, interessieren auch kognitionswis-
senschaftliche Studien, zum Beispiel über die Möglichkeit des Zustandes eines »rei-
nen« oder eines »nondualen« Bewusstseins unter Beibehaltung der Lebensfunktio-
nen (Millière/Carhart-Harris/Roseman et al., 2018). Auch ethisches Regelwerk nach 
Patañjali, jedoch modern ausgelegt, informiert verschiedene Studien, so präsen-
tieren Gard et al. (2014: 79) die yama-s und niyama-s des Yogasūtras als »the foun-
dation of the yogic path of selfregulation« und definieren die Bestandteile dieser 
»ethical and moral precepts« entlang ähnlicher selbstreflexiver, alltagstauglicher 
und areligiöser Deutungsschemata wie sie sich auch in meinen Daten zeigen. Auf 
diesem Wege verbreiten sich Inhalte heutiger Yogaphilosophie, zum Beispiel ver-
packt als alte Weisheitslehre zur Selbstregulation, in der Umgebung naturwissen-
schaftlicher Forschung. In Zusammenhang mit der für heutige Yogaphilosophie so 
wichtigen Achtsamkeit stellen Shapiro et al. fest, dass die mit moderner Achtsam-
keit eng verknüpfte distanzierte Beobachterperspektive, die heutige Yogaphiloso-
phie erheblich durchzieht, ethischere Entscheidungen ermöglichen kann (2012: 512).

Auch an Yogalehrer*innen ist dieses wachsende Forschungsparadigma nicht 
spurlos vorbeigegangen, was sich beispielsweise im Buch One Simple Thing von Jois’ 
Schüler Eddie Stern von 2019 zeigt, das den Nutzen insbesondere von AY-Techniken 
sowie yogaphilosophischer Praktiken mit biomedizinischer und neurowissenschaft-
licher Forschung zu begründen intendiert. Das Kapitel III.2. dieser Arbeit möchte 
sich von einer vergleichbaren Agenda distanzieren, obwohl besagte aktuelle Stu-
dien zu Yogatechniken, insbesondere solche mit Fokus auf Yogaphilosophie, durch-
gearbeitet werden. Ohne reduktionistisch vorzugehen, leistet es insofern Pionier-
arbeit, als es auf Anne Kochs religionsästhetischem Konzept eines Körperwissens 
aufbaut (2007b, 2017), dessen Leistung darin liegt, kultur- und naturwissenschaftli-
che Erkenntnisse und Frageinteressen aufeinander beziehen zu können. Auf moder-
nes und heutiges Yoga angewendet ist das ein Novum, da Körperpraktiken namens 
Yoga und Diskurse über Yoga immer noch getrennt voneinander erforscht werden.

Die kulturwissenschaftliche Beforschung modernen Yogas
2004 erschienen zwei einflussreiche Bücher für die historisch-kulturwissenschaft-
liche Erforschung modernen Yogas: Alters Yoga in Modern India: The Body Between 
Philosophy and Science und De Michelis’ A History of Modern Yoga: Patañjali and 
Western Esotericism. Alters Buch zeigt einige der bedeutenden Einflüsse biomedi-
zinischer Paradigmen auf das Yoga im kolonialen Indien auf und konzentriert sich 
besonders auf den Reformer Swāmi Kuvalayānanda und dessen frühe Formen der 
Medikalisierung modernen Positionsyogas, eine Entwicklung, die sich bis heute 
fortsetzt und sich auch in meinem empirischen Material wiederfindet. Das epoche-



2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies� 19

machende Buch der Religionshistorikerin De Michelis legt den Grundbaustein für 
die moderne Yogaforschung, da die Autorin modernes (Positions-)Yoga durch den 
Versuch einer Rekonstruktion seiner Geschichte (deren Anfänge für De Michelis 
Mitte des 19. Jahrhunderts liegen) als historisch gewachsenes, interkulturelles Phä-
nomen beschreiben kann. Sie argumentiert, dass die verschiedenen Ausprägungen 
modernen Yogas aus einem dialogischen Austausch zwischen einer neo-hinduis-
tischen Elite und amerikanischen Esoterikern im 19. Jahrhundert hervorgegangen 
sind. 2008 erschien der Sammelband mit dem Titel Yoga in the Modern World. Con-
temporary Perspectives, herausgegeben von Singleton und Byrne, der Singletons 
wichtigen Artikel The Classical Reveries of Modern Yoga: Patañjali and Constructive 
Orientalism beinhaltet. Diese historische Basis ist für meine empirische Sozialfor-
schung insofern relevant, als Singleton beschreibt, wie das Yogasūtra im Zuge der 
Reformbemühungen der neo-hinduistischen Elite des ausgehenden 19. Jahrhun-
derts als grundlegender Text für Yogaphilosophie erst konstruiert wurde, wodurch 
die heutige Popularität von Yogaphilosophie überhaupt ermöglicht wurde.

Die sozialwissenschaftlich informierte Forschung hat bereits einige Ausprägun-
gen heutigen Yogas empirisch untersucht, zum Beispiel fokussiert Sarah Strauss’ 
frühes Buch Positioning Yoga: Balancing Acts across Cultures von 2005 auf das 
Umfeld des Śivānanda Yoga. Um seinen transnationalen Charakter beschreiben zu 
können, hat die Autorin im Zuge einer multilokalen Ethnographie Feldforschungs-
aufenthalte in Indien, Deutschland und den USA absolviert und beschreibt aus dieser 
komparativen Perspektive unter anderem, wie von New Age geprägte Inhalte den 
philosophischen Prämissen heutiger, transnationaler Yogastile beigemengt wurden. 
Transnationaler Austausch war ebenfalls der theoretische Schwerpunkt eines 2013 
von Beatrix Hauser herausgegebenen Bandes Travelling Yoga, in dem sich Hausers 
informativer Artikel Touching the Limits, Assessing Pain: On Language Performativity, 
Health and Well-Being in Yoga Classes befindet, der sich mit der Auswirkung von 
verbaler Instruktion auf subjektive Vorstellungen eines gesunden Körpers beschäf-
tigt und die These aufstellt, dass Yoga nicht nur auf körperlicher, sondern auch 
auf diskursiver Ebene wirkt. Ohne die biomedizinische Forschung zu berücksichti-
gen, analysiert die Autorin, wie in transnationalen Yogastilen wie dem Bikram Yoga 
der Einsatz von Sprache die Körperpraxis beeinflusst, zum Beispiel führen die im 
Bikram Yoga gängigen grenzüberschreitenden Ansagen zu grenzüberschreitenden 
Körperpraktiken und -erfahrungen. Dies ist ein Zusammenhang, dem diese Arbeit 
ebenfalls nachgeht, da gezeigt werden kann, dass der Diskurs über das Yogasūtra 
die Körperpraxis quantitativ und qualitativ beeinflusst (vgl. Kapitel III.2.3.).
Veronique Altglas’ Buch von 2017 basiert ebenso auf einer multilokalen soziologi-

schen Forschung in Siddha und Śivānanda Yoga-Zentren in England und Frankreich 
und enthält einen zusätzlichen komparativen Faktor, den Vergleich mit moderner 
Kabbala. Durch dieses breite Forschungsdesign kann Altglas Exotisierung, Dekon-
textualisierung und Domestizierung als grundlegende, von Orientalismus geprägte 



20	 2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies

Mechanismen jener kulturellen Aneignung identifizieren, auf der das von ihr unter-
suchte Yogasetting aufbaut. Damit bietet sie nützliche theoretische Grundannah-
men, die ich teilweise auf meine Daten übertragen konnte. Zudem konzentriert 
sich Altglas auf die Demographie der von ihr erforschten Akteur*innen, die sich 
in transnationales Yoga vertiefen, und hält auch hier für die vorliegende Untersu-
chung interessante Schlussfolgerungen bereit. Mit ihrem Fokus auf ein gesellschaft-
liches Umfeld, das sie mit Bourdieu als »new petite bourgeouisie« bezeichnet, gibt 
Altglas Einblick in die kosmopolitischen »Konsument*innen« heutigen Yogas, für 
die exotische religiöse Ressourcen kulturelles Kapital bedeuten. Altglas und auch 
Andrea R. Jain (2015) zeigen, wie in individualisierten, neoliberalen Gesellschaften 
die Arbeit am Selbst, an Körper, »Mindset« und Emotionen stets mit sozialen Struk-
turen zusammenhängen. Jain (2015: 76f.) argumentiert, dass mit einer sozioökono-
mischen Verschiebung in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts eine privatisierte, 
individualistische Konsumentenkultur einherging, für die maßgeschneiderte Pro-
dukte angeboten wurden, wobei populäre Yogaangebote entstanden, die Selbstopti-
mierung durch körperliche und psychische Transformation versprachen (ebd.: 80).

Während multilokale Forschungsansätze durch ihr komparatistisches Setting 
eine Vielzahl von Erkenntnissen zu geteilten Inhalten und Praktiken heutiger 
globaler Yoga-Communities gezeitigt haben, ist Schnäbeles soziologische Arbeit 
(2009) zwar ebenfalls in einem postindustriellen, neoliberalen Kontext verortet, 
jedoch in der deutschen Yogaszene angesiedelt. Für ihre Forschungsfrage, inwie-
fern heutige Yogapraxis Einfluss darauf nimmt, wie sich die Übenden im besagten 
sozialen Umfeld positionieren, hat sie 34 Interviews geführt, in deren Auswertung 
sich einige relevante Beobachtungen zur Weltanschauung und zum Lebensstil der 
Interviewten finden. Da diese nicht aus dem Umfeld des AYs, sondern aus anderen 
in Deutschland ansässigen Yogarichtungen stammten, kann ihre Arbeit ab und zu 
als Kontrastfolie dienen. »Philosophische« Anschauungen tauchen in ihrem Daten-
material eher als allgemeinere Glaubenssätze, Lebenseinstellungen oder Alltags-
handlungen auf.

Es mussten demnach – besonders im indologisch geprägten Deutschland – bis 
zur ernsthaften, lebensweltlichen Erforschung von rezenter Yogaphilosophie, der 
sich diese Arbeit verschrieben hat, einige Jahrzehnte ins Land gehen. Doch selbst 
heute noch besteht die Möglichkeit, dass ein solches Forschungsvorhaben im Schat-
ten einer ›echten‹, ›klassischen‹ Yogaphilosophie steht. Die kulturwissenschaftliche 
Wende der 1980er Jahre, mit der eine Konzentrationsverlagerung weg von Religion 
als Hochkultur hin zum Alltagsphänomen Religion einherging, ist in der rezenten 
Yogaforschung bezüglich Yogaphilosophie bisher ausgeblieben. Dies zeigt sich zum 
Beispiel, wenn Fuchs eine Säkularisierung des deutschen Yogas (1990: 262) feststellt 
und dies umgehend mit der »indischen Yoga-Tradition« kontrastiert, die als »kla-
res Ziel aller Yoga-Wege« die »›Befreiung‹ (mokṣa, mukti, kaivalya etc.)« formuliert 
(ebd.). Diese Einstellung ist unter anderem die Grundlage für das Forschungsdesi-



2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies� 21

derat, das in der rezenten Yogaforschung nach wie vor besteht, wenn es um heutige 
Yogaphilosophie geht: Es gibt kaum empirisch-qualitative Forschung zu aktuellen, 
kulturspezifischen Ausprägungen des diskursiven Ereignisses »Yogaphilosophie«. 
Hingegen wird, wie schon zu Fuchs’ Zeiten20 und heute wieder zunehmend, von der 
sehr produktiven indologisch-philologischen Forschung bestimmt, was Yogaphilo-
sophie ist und sein sollte, indem sie (mal mehr, mal weniger intentional) Standards 
setzt und zum Beispiel durch Übersetzungsarbeit zeigt, was »authentische« Yoga-
philosophie gemäß Patañjali oder anderer Yoga-Traditionen war. Das trägt zwar zu 
einer wünschenswerten Schärfung verschiedenen indischen Kulturguts bei, doch 
gleichzeitig wäre eine dadurch stattfindende Überschreibung populärer Ausprä-
gungen von Yogaphilosophie ein historisches Novum, denn die Praxistraditionen 
(im vorkolonialen und kolonialen Indien sowie im Westen) konstruieren schon seit 
langer Zeit ihren »eigenen« Patañjali und verbinden Teile des Yogasūtras eklektisch 
mit anderen Traditionssträngen, wie der historische Teil zeigen wird.

Einige in den letzten Jahren veröffentlichte Arbeiten stehen für den Trend in 
der empirischen, religionswissenschaftlich orientierten Yogaforschung, den Körper 
stärker miteinzubeziehen, in den auch diese Arbeit einzuordnen ist. Verwurzelt ist 
dies in einer großflächigeren Orientierung der Kultur- und Sozialwissenschaften, 
die zunehmend körperliche Erfahrungen und gelebte, religiöse Praktiken in die 
Forschung integriert, eine Entwicklung, die im Folgenden in Zusammenhang mit 
der Besprechung relevanter Körpertheorien genauer nachgezeichnet wird. Wäh-
rend Koneckis soziologisch-empirische Forschung im Umfeld des polnischen Iyen-
gar Yogas (2015) bezüglich subjektiver Körpererfahrungen zwar interessante Daten 
generiert hat, entgeht dem Autor, dass nicht nur die Yogapraxis, sondern auch die 
weltanschaulichen Auslegungen seines Untersuchungsfeldes ein rezentes Phäno-
men sind, was immer wieder zu Essenzialisierungen führt (vgl. Ostrowski, 2018b). 
Zwei Dissertationen, von Matylda Ciołkosz (2022) und Theodora Wildcroft (2018) 
gehen diesbezüglich feinfühliger vor.21

Ciołkoszs Arbeit baut auf einer ähnlichen Forschungsfrage wie die vorliegende 
Arbeit auf, nämlich wie sich die Körperpraktiken namens Yoga und die damit zusam-
menhängenden religiös-philosophischen Konzepte Patañjalis gegenseitig bedingen. 
Ihre Feldforschung war in einer Umgebung situiert, die sie »post-krishnamacharyan  
yoga« nennt: Desikachars Yoga in Chennai und im Umfeld des polnischen Iyengar 
Yogas und Ashtanga Yogas. Ihre entsprechende These liest sich wie folgt:

20	 Fuchs (1990: 16) bezieht sich unter anderem auf den Indologen und Religionswissenschaftler Mircea 
Eliade.
21	 Das Buch zur Dissertation mit dem Titel Post-Lineage Yoga. From Guru to #MeToo ist 2020 bei Equinox 
erschienen. Im Folgenden beziehe ich mich auf die online stehende Dissertation, da das Buch die zitierten 
Stellen so nicht mehr enthält.



22	 2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies

Despite the common source of these two systems and their apparent similarity, they 
diverge significantly, both at the level of the kinaesthetic experience related to yoga 
practice, and at the level of narratives describing »yoga philosophy«. Although the latter 
draw from the same source – the Pātañjalayogaśāstra – they feature different interpre-
tations of the same concepts, applying different fundamental notions and metaphori-
cal domains. What is striking is that these interpretations are very compatible with the 
kinds of experience of the body that result from the respective styles of yoga practice… 
the way a yogin moves may influence the way they understand abstract concepts, and 
vice versa. Though the yogin may not even realise it, āsana may become their tool for 
thinking. (Ciołkosz, 2022: 143)

Ciołkosz ist im Unterschied zu dieser Arbeit für die Erforschung der jeweiligen 
Körperpraktiken phänomenologisch-autoethnographisch, das heißt experimentell 
vorgegangen, und für die Analyse von Konzepten des Pātañjalayogaśāstras eher all-
gemein und diskursanalytisch, somit hat sie keine rezente Vermittlung von Yogaphi-
losophie untersucht. Damit entgeht ihr der Turn, den ich in dieser Arbeit aufzeigen 
möchte. Zum Beispiel stützt sie ihre Analyse der »Philosophie« des AYs großteils 
auf Jois’ Yoga Mālā sowie Gregor Maehles Buch von 2006, das demnach noch zu Jois’ 
Lebzeiten verfasst und veröffentlicht wurde, und übersieht damit Maehles Abkehr 
vom klassischen Diskurs des AYs, der paradigmatisch für eine Entwicklung steht, in 
der sich die »Expert*innen« von den Narrativen der einflussreichen indischen Yoga-
lehrer abgewendet haben und Yogaphilosophie höchst individuell, das heißt eklek-
tisch und hybrid auslegen, oder aber betont »klassisch« und von der Körperpraxis 
getrennt, wie es Maehle mittlerweile vertritt. Trotz der methodischen Unterschiede 
teile ich Ciołkoszs grundlegendes Argument, dass Yogaphilosophie einerseits Ratio-
nalisierungen anbietet, um die Wirksamkeit der Yogapraxis zu erklären, und die 
Körperpraxis selbst andererseits die experimentelle Basis bietet, um Yogaphilo-
sophie oder, wie ich hinzufügen würde, heutige Yogaphilosophie interpretieren 
zu können (Ciołkosz, 2022: 143). Heutige Yogapraxis und heutige Yogaphilosophie 
bedingen sich folglich in vielen Fällen gegenseitig, und wie es scheint besonders 
stark in von Kṛṣṇamācārya abstammenden Yogasystemen. Ciołkoszs Forschung 
stärkt mein Argument, dass sich eine neue, körperzentrierte Yogaphilosophie aus-
gebildet hat, die es ernst zu nehmen und zu erforschen gilt.

Zu Aspekten, die sich in heutiger Yogaphilosophie finden, haben bereits ver-
schiedene Autor*innen gearbeitet. Zum Beispiel wurde das Phänomen des Sanskrit- 
Chantens von Klas Nevrin (2004) beforscht, mit spezifischem Fokus auf die moderne 
Yogasūtra-Rezitation in der Kṛṣṇamācārya-Linie. Auch Hauser (2018) hat sich mit 
modernen Mantras auseinandergesetzt und dabei interessante Schlüsse zu einer 
dem modernen »Chanten« vorausgehenden Traditionslinie in Europa gezogen. Spe-
ziell mit der hermeneutischen Situation der Yogasūtra-Exegese im protestantischen 
Amerika hat sich Scholz (2017) beschäftigt. Sie arbeitet ähnliche Prämissen der heu-



2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies� 23

tigen Yogasūtra-Exegese heraus wie die vorliegende Arbeit, beschränkt sich dabei 
allerdings auf ein Beispiel einer Übersetzung.

Bei der Auswertung meines Datenmaterials zeichnete sich immer deutlicher die 
Beeinflussung heutiger Yogaphilosophie durch moderne Achtsamkeitsströmungen 
ab und »Achtsamkeit« als eine der Schlüsselkategorien des Datenmaterials. Für die 
breitere Einordnung dieses Phänomens kam Jacob Schmidts erst 2020 erschienenes, 
kulturwissenschaftliches Buch Achtsamkeit als kulturelle Praxis grade zur rech-
ten Zeit, um mir vorliegende Daten in größere theoretische Zusammenhänge stel-
len zu können und die Kategorie »Achtsamkeit« theoretisch zu schärfen. Schmidt 
gelingt es mittels einer Diskursanalyse der Veröffentlichungen einflussreicher 
Achtsamkeitslehrer wie Kabat-Zinn, Nhat Hanh, Kornfield und anderen, verschie-
dene Selbst-Welt-Modelle in den heutigen Ausprägungen von Achtsamkeit heraus-
zubilden. Dabei konzentriert er sich immer wieder auf den Einfluss des Modells 
der Romantik. Über den für heutige Achtsamkeit sehr einflussreichen Schriftstel-
ler Henry David Thoreau hält zudem Hodder (2001, 2010) relevante Informationen 
bereit, wodurch auch in heutiger Yogaphilosophie Ausläufer romantischer Motive 
festgestellt werden konnten, auf die, mit direkter Bezugnahme auf Thoreau, schon 
De Michelis (2004) verwies.





3	 Theoretische Grundlagen

3.1	 Eine Einordnung des Begriffes »(heutige) 
 Yogaphilosophie«

De Michelis leitet ihr Buch The History of Modern Yoga mit grundlegenden Fragen ein: 

What is this modern Yoga? What is classical yoga (i. e. the older forms of yoga from the 
Indian subcontinent, consisting of a pluri-millenarian tradition)? What is Classical Yoga 
(i. e. yoga as outlined in Patanjali’s seminal Sanskrit text, the Yoga Sūtras (c. second cen-
tury CE) and in the related commentatorial tradition)? How does Modern Yoga differ 
from these older forms? And how did it develop its peculiar characteristics? (2004: 1)

Vergleichbare Fragen leiten zum Forschungsinteresse der vorliegenden Arbeit über, 
jedoch konkret bezogen auf das diskursive Ereignis »Yogaphilosophie«: Was ist  
heutige Yogaphilosophie? Wie hängt sie mit der ›klassischen‹ Yogaphilosophie 
Patañjalis zusammen, auf die sie sich konkret bezieht, und wie unterscheidet sie 
sich von ihr? Wie hat sie ihre heutigen Charakteristika ausgebildet? 

Mit ihrer »Typology of Modern Yoga« (2004: 187ff.), die De Michelis zur Beant-
wortung ihrer Fragen vorgeschlagen hat, unterscheidet sie idealtypische Katego-
rien modernen Yogas wie »Psychosomatic Yoga«, »Neo-Hindu Yoga«, »Modern Pos-
tural Yoga« (MPY), »Modern Meditational Yoga« (MMY) und andere. Diese Termini 
sind in den letzten Jahren einerseits in die englischsprachige Populärkultur einge-
sickert, beispielsweise kommt die Bezeichnung »Modern Postural Yoga« für heutige 
körperzentrierte Yogastile vielerorts zur Anwendung. Auf der anderen Seite kriti-
sieren Forscher*innen De Michelis’ Aufspaltung in den vergangenen Jahren immer 
häufiger, da die Typologie die aktuellen Entwicklungen nicht adäquat abbilden 
könne, und zwar besonders im Hinblick auf die weltanschaulichen Aspekte heuti-
gen Yogas (vgl. Hauser, 2013a; Wildcroft, 2018). Zum Beispiel bezeichnet De Miche-
lis das von ihr in seiner ›theoretischen‹ Rahmung ausführlich studierte Iyengar  
Yoga als eine paradigmatische Form von Modern Postural Yoga, wenngleich, wie die 
Autorin selbst zeigt und worauf in der empirischen Analyse dieser Arbeit genauer 
eingegangen wird, Iyengar einer der einflussreichsten Akteure für die Ausformung 
moderner Yogaphilosophie war. Diese Trennung, die De Michelis hier vornimmt 
hat zu verschiedenen Vermutungen angeregt: Hauser (2013a: 8) ist der Ansicht, 
dass De Michelis mit ihren Kategorien eine strikte Trennung von ›körperlichem‹ 
und ›mentalem‹, also meditativem Yoga vorschwebt, und wenn ein Yogastil beson-
ders auf āsana-s fokussiert, ist er in die Kategorie MPY einzuordnen und folglich 
auch nicht von einem Glaubenssystem begleitet. Daher kritisiert sie: »De Michelis’ 
ideal-typical categories thus have a weakness since they imply a vital difference in 



approaching yoga as belief system or as a set of physical exercises.« Auch Wildcroft 
(2018: 8) moniert, dass De Michelis’ zwischen »postural yoga« = »aims of health and 
wellbeing« und »meditational yoga« = »aims of devotion« unterscheiden würde. 
De Michelis selbst (2007: 6) bemerkt allerdings bezüglich beider Formen, MPY und 
MMY: »Their religio-philosophical teachings, however, are relatively unfocused and 
usually polyvalent and therefore mostly compatible with transnational trends tend
ing towards secularization and/or acculturation.« Und 2004 führt sie bezüglich 
dieser Yogatypen aus:

The doctrinal aspects of the teachings are mostly rudimentary, the general underlying 
assumption being that understanding will come through first-hand experience rather 
than from intellectual deliberation. As in Vivekananda’s Raja Yoga, the key epistemo-
logical presuppositions are experiential here, and practitioners are mostly left to make 
sense of the received theories and practices, and of how these should be fitted into their 
lives, on the basis of their own rationalizations. The latter, as fieldwork data show, are 
generally shaped by the religiophilosophical assumptions characteristic of New Age 
religion. (2004: 188f.)

Es scheint somit, dass De Michelis selbst nicht zwischen Körper und Geist oder 
Gesundheit und Glauben trennt, sondern eher zwischen einem ausgearbeiteten und 
einem vagen religiösphilosophischem Ü� berbau, den sie aber grundsätzlich sowohl 
in MPY als auch in MMY sieht. Modernes Positionsyoga geht für sie somit meist mit 
einer eher vagen, säkularen oder ›spirituellen‹ (New Age-)Weltanschauung einher, 
aber eben nicht mit einem ausgefeilten, philosophischen oder religiösen System, 
wie es De Michelis wohl besonders im indischen Kulturraum verortet. Versionen 
von Patañjalis aṣṭāṅgayoga sieht die Autorin daher eher als Grundpfeiler des »psy-
chosomatic yoga« zum Beispiel bei den Indern Swāmi Vivekānanda und Swāmi 
Ś� ivānanda (2007: 6), aber nicht im Kontext von MPY.

De Michelis’ Beobachtung einer eher unbestimmten weltanschaulichen Aus-
richtung āsana-zentrierter Yogaformen traf tatsächlich auf frühes AY zu, denn Jois 
verknüpfte sein auf vinyāsa basierendes āsana-System bis zu seinem Lebensende 
mit keiner elaborierten, zusammenhängenden Lehre, wie Ciołkosz (2022: 186) über 
das auch heute noch in der Umgebung des AYs vorherrschende Verständnis von 
Patañjali schreibt:

My final remark concerns the relative conservatism of the Ashtangi interpretations of 
Pātañjalayoga. In comparison to those of Desikachar or Iyengar, these interpretations 
are rather concise and uncreative. They also include claims of being true to the origi-
nal, ancient teachings. Even if – like in the case of Maehle – the discussions are more 
elaborate and contest other views, they do so only for the sake of clarifying what the 
original teachings truly are. Obedience to tradition is imperative, with little room for 
improvisation. 

26	 3 Theoretische Grundlagen



Mein Datenmaterial, das ich zwischen 2015 und 2019 in der Umgebung heutigen AYs 
gesammelt habe, zeigt im Vergleich zu diesen Berichten, dass seit Mitte der 2000er 
Jahre religiös-philosophische Motivationen trotz der unveränderten Prävalenz der 
Körperpraktiken zugenommen haben müssen. Und das trifft ebenso auf die breitere 
Umgebung heutigen Positionsyogas zu: so konstatiert Wildcroft (2018: 29) für das 
von ihr benannte »nonlineage yoga«: »Yet as I will show, a number of devotional 
and religious elements that De Michelis describes as being absent from modern 
postural yoga are significantly present within both the personal and communal 
yoga practices that I have encountered in this research.«

Ähnliches ist festzustellen in Bezug auf die Weiterentwicklungen globalisierter 
Yogastile wie Iyengar Yoga, Ashtanga Yoga oder Jivamukti Yoga, und die Beobach-
tung, dass im letzten Jahrzehnt körperbasierte Yogastile aktiv ihre Weltanschau-
ung, häufig »Yogaphilosophie« genannt, ausdifferenziert haben, ist ein antreibendes 
Forschungsinteresse dieser Arbeit. Ein auffälliges Phänomen, das sich herausge-
bildet hat, ist, dass die zunehmend institutionalisierte Auslegung des Yogasūtras 
(zum Beispiel in Ausbildungen oder Workshops) vermehrt als eigene Praxisform 
anzutreffen ist und dabei »Yogaphilosophie« und »Yogapraxis« immer expliziter 
zusammenwachsen. Auf diesen Beobachtungen aufbauend wird in dieser Arbeit 
für heutige āsana-basierte Yogastile der Begriff ›heutiges Positionsyoga‹ verwen-
det, da De Michelis’ Terminus MPY die beschriebenen Entwicklungen, die heute zu 
ausgiebigeren Auseinandersetzungen mit Yogaphilosophie führen, nicht adäquat 
wiedergibt.22 Heutiges Positionsyoga kann sich mehr oder weniger intensiv mit heu-
tiger Yogaphilosophie verbinden, die Bezeichnung schließt eine solche Verknüp-
fung jedoch keineswegs aus.

Als Reaktion auf diese sich verändernde Yogaumgebung, die viel stärker weltan-
schauliche Themen und Motive integriert und diese oft direkt mit den (sich eben-
falls wandelnden) Körperpraktiken namens Yoga in Verbindung bringt, vertritt die 
vorliegende Arbeit die These, dass sich heutige Darstellungen von Yogaphilosophie, 
obschon sie sich explizit auf das Yogasūtra berufen und sich mit ihm beschäftigen, 
sowohl von Patañjalis Inhalten als auch von der Yogaphilosophie der einflussrei-
chen indischen Yogalehrer des 20. Jahrhunderts unterscheiden. Die Niederschriften 
und Lehren indischer Yogalehrer zu Yogaphilosophie, beispielsweise die mal mehr, 
mal weniger expliziten Erläuterungen von Kṛṣṇamācārya und seinen Schülern 
Jois und B. K. S. Iyengar oder auch die Swami Śivānandas, sind im 21. Jahrhundert 
bereits um eine Vielzahl neuer Lesarten angewachsen. So entwickelt sich seit eini-
gen Jahren sogar im Umfeld des von Ciołkosz als »konservativ« bezeichneten AYs 
durch verschiedene und im Folgenden zu bestimmende Faktoren eine Modellierung 

22	 Anderenfalls wird der Begriff »modernes Positionsyoga« verwendet, der sich auf jene āsana-basierten 
Yogaformen bezieht, die sich Anfang des 20. Jh.s im Kulturkontakt zwischen dem kolonialisierten Indien  
und dem Westen ausgebildet haben und von einflussreichen indischen Yogalehrern popularisiert wurden. 

3.1 Eine Einordnung des Begriffes »(heutige) Yogaphilosophie«� 27



28	 3 Theoretische Grundlagen

von Yogaphilosophie, die über Jois’ Vermittlung in puncto Präzision und ebenso in 
puncto Innovation weit hinausgeht, wie das in Kapitel III.2. diskutierte Datenma-
terial zeigen wird.23 Da im AY, wie der Name schon anklingen lässt, das Yogasūtra 
eine tragende diskursive Rolle einnimmt, wird der über einige Jahrzehnte hinweg 
eher unscharf bleibende Inhalt des Yogasūtras von heutigen Akteur*innen neu aus-
gehandelt und auf spezifische Weise geschärft. Besonders haben praxistaugliche 
und alltagstaugliche Deutungen an Bedeutung gewonnen – eine Entwicklung, die 
teilweise mit besagten Yogameistern anfing und nun zu ihrer vollen Blüte gelangt 
ist. Diese beiden übergeordneten hermeneutischen Kategorien, Alltags- und Praxis
tauglichkeit, haben im europäischen und US-amerikanischen Kulturraum teils voll-
kommen neue Züge angenommen, denn beide, Körperübungen und Yogaphiloso-
phie, passen sich immer stärker den Lebensbedingungen des 21. Jahrhunderts an.

(Religionshistorische) Reflexionen zum Begriff »Yogaphilosophie«  
und seinen heutigen Konnotationen
Das traditionell anmutende Konzept »Yogaphilosophie« ist zwar nicht Teil eines 
jeden transnationalen Yogastiles, aber es gewinnt in vielen Stilen spätestens in den 
Yogaausbildungen an Bedeutung. Dahinter steht meist die Ansicht, dass Yoga »mehr 
als ein Glied hat«, dementsprechend startet der Diskurs häufig – wenngleich oft all-
gemein bleibend – mit den aṣṭāṅga-s. Mit dem deutschen Wort »Yogaphilosophie« 
sowie dem englischen Gegenstück »yoga philosophy« wird seit über 150 Jahren der 
Sanskrit-Terminus yogadarśana übersetzt, der in der indischen Kulturgeschichte 
explizit mit Patañjalis Yogasūtra assoziiert wird, und darauf beruht die interpreta-
tive Achse, dass Yogaphilosophie und Yogasūtra synonym sind. Schon 1837 werden 
die sechs darśana-s24 – von den Brahmanen anerkannte (häufig als »orthodox« 
bezeichnete) hinduistische Weltanschauungssysteme – mit dem abendländischen 
Konzept »Philosophie« assoziiert, als der britische Pionier Thomas H. Colebrooke 
die śaḍdarśana-s und somit auch das darśana Yoga in seinen Miscellaneous Essays/
Vol. 1 in einem »On the Philosophy of the Hindus« genannten Kapitel bespricht. 
Jedoch klingt seine Einschätzung von Yoga im Vergleich mit Sāṃkhya wie folgt: 
»One [yoga] is more mystical and fanatical. The other makes a nearer approach 
to philosophical disquisition, however mistaken in its conclusions.« (1837: 253) 
Daran zeigt sich, dass Colebrooke den positiv konnotierten Begriff »yoga philos
ophy« noch nicht kannte, und er sprach Yoga und zum Teil auch Sāṃkhya ab, wahr-
haft »philosophisch« gemäß einem abendländischen Verständnis von Philosophie 

23	 Dies passiert sicherlich häufiger in Kreisen, die sich von der Jois-Linie distanziert haben, aber auch der  
mit der Jois-Linie in Verbindung stehende AY-Lehrer Eddie Stern bietet seit dem Frühjahr 2020 online  
Yogasūtra-Kurse an, in denen er den Text Sūtra für Sūtra zusammen mit dem Kommentar von Swāmi 
Hariharānanda erläutert und sich damit von Jois’ Herangehensweise und möglicherweise von der vedānti
schen Auslegungstradition der AY-Linie entfernt.
24	 Genannt śaḍdarśanas, das Wort darśana leitet sich von der Verbalwurzel darś, ›sehen‹ (PW, s. v.) ab.



3.1 Eine Einordnung des Begriffes »(heutige) Yogaphilosophie«� 29

zu sein.25 Dies ändert sich mit verschiedenen Akteuren der hinduistischen Elite des 
späten 19. Jahrhunderts, wie Manilal N. Dvivedi und Swāmi Vivekānanda.

Halbfass (1988: 263) diskutiert, ob der Sanskritterminus darśana mit dem euro-
päischen Verständnis von Philosophie gleichzusetzen ist, und merkt an, dass es 
von indischer Seite zwei Reaktionen auf die Übersetzung von darśana gegeben 
hat. Einerseits war es »an answer which the Indian tradition has held in stock 
for its encounter with what is called ›philosophy‹ in the European tradition« und 
andererseits steht dem gegenüber die Ansicht, dass darśana im Zusammenhang 
mit seiner etymologischen Herkunft verstanden werden muss, »with dṛś, ›to see‹, 
i. e. as ›vision‹, ›intuition‹ ›realization‹ and that this meaning indicates something 
genuinely Indian, and characteristically different from the analytical, discursive, 
theoretically objectifying spirit of European philosophy« (ebd.). Moderne indische 
Autoren betonten dementsprechend häufig, dass ein rein »theoretisches« philoso-
phisches Unterfangen sinnlos wäre und der »soteriologischen« Ausrichtung indi-
schen Gedankenguts entgegenstehe (ebd.: 269). Singleton kehrt heraus, wie wichtig 
Swāmi Vivekānandas Arbeit dafür war, dass die »philosophischen Systeme«, also 
Yoga (das Yogasūtra) und die anderen fünf darśanas westlichen philosophischen 
Systemen an die Seite gestellt wurden:

Alongside his association with popular Western esotericism, then, Vivekananda oper-
ated in a related and markedly modern context in which darśanas are cast as Indian 
»philosophy« (Pahlajrai 2004), and »philosophy« – as Vivekananda himself expresses 
it – is cast as »the very essence of religion« (1992 [1901]: 72). In this framework, as 
Halbfass demonstrates, »philosophy« is not only part of a process of assimilation and 
»Westernization« but a vehicle of »self-affirmation against the West insofar as it is con-
ceived as an intrinsically Indian project that provides a practical spiritual path unavail-
able in the purely theoretical Western model (1988: 287–310). It was from this recent 
intellectual configuration that the YS [Yogasūtra, Anm. L. v. O.] rose to the (thenceforth) 
unassailable imagined status of source-authority for, and essence of, yoga as a whole. 
(Singleton, 2008: 85)

Zwar hat sich auf diesen Prozessen aufbauend die positiv konnotierte Bezeichnung 
»Yogaphilosophie« im Umfeld heutigen Positionsyogas durchgesetzt, in indologi-
schen Kreisen hingegen wird immer noch darüber diskutiert, wie die Begriffe »Phi-
losophie«, »Religion« und »Theologie« auf indische Systeme angewendet werden 
können, zum Beispiel schlägt Larson vor, den allgemeineren deutschen Terminus 
»Weltanschauung« zu verwenden, da die drei genannten Begriffe erst in den ersten 

25	 Halbfass (1988: 264) merkt an, dass europäische Philosophiehistoriker »ideas of critical, autonomous 
reasoning and ›pure‹ theory« als Kriterien ›echter‹ Philosophie ansahen.



30	 3 Theoretische Grundlagen

Jahrhunderten n. u. Z. in Indien ein Pendant bekommen (2016: 71). So wird es auch 
in dieser Arbeit gehalten, wenn darśana übersetzt werden soll.

Heute hat sich der Begriff »Yogaphilosophie« wohl gerade deswegen global 
durchgesetzt, weil er – im Gegensatz zu Vivekānandas Versuch einer integrativen 
Darstellung von Yogaphilosophie als Essenz von Religion26 – Theologie und Religion 
entgegenzustehen scheint und allgemein anschlussfähig ist. Mein Datenmaterial 
zeigt mehrmals eine solche Kontrastierung, wobei »Religion« mit der christlichen 
Tradition zusammengedacht wird und damit vor allem die Abgrenzung von insti-
tutionalisierter Religion, das heißt der (christlichen) Kirche markiert wird, übri-
gens ein allgemeines Charakteristikum heutiger Spiritualität, wie Huss (2014: 52) 
anmerkt: »The most striking semantic shift of the term is found in its juxtaposition 
to religion. Spirituality today is not only connected to the physical, material, and 
secular aspects of life, and disconnected from realms which are perceived as reli-
gious, but it is often described as the binary opposition of religion.«

Im Einklang mit dieser Feststellung betont Steiner beispielsweise, dass die ethi-
schen Regeln des Textes keine unerschütterliche Wahrheit darstellen, die es stur 
zu befolgen gälte, denn Yoga sei keine Religion und die zehn Regeln des Yogasūtras 
keine zehn Gebote (21.4.2017: 11). Steiner trifft damit genau den Nerv seiner Schü-
ler*innen. So formuliert die Yogalehrerin Hanna im Interview deutliche, allgemeine 
Kritik an heutiger, institutionalisierter Religion: 

[…] mittlerweile find’ ich, also, wenn du mal in die Welt guckst, dass die Religionen, 
so wie sie’s für sich interpretieren … Religion ist Gift manchmal, also nicht in ihren 
Ursprüngen, in ihren Ursprüngen find’ ich, findest du im Sutra ähnliche Dinge, die 
Gewaltlosigkeit, du sollst nicht töten, ne, das steht auch schon in der Bibel. (20.2.2016: 65)

Die in diesem Zitat anklingende Enttäuschung ist ein wichtiger Grund dafür, dass 
der Begriff »Philosophie« in Abgrenzung von institutionalisierter Religion im For-
schungsfeld so attraktiv und relevant ist. Die Yogalehrerin Annett, ebenfalls eine 
Schülerin von Steiner, bezeichnet Yoga als »[r]eligionslos und trotzdem auf etwas 
Höheres gerichtet« (16.11.2016: 213), und der Terminus »Yogaphilosophie« scheint 
dieses im Forschungsfeld verbreitete Bedürfnis nach areligiöser Transzendenz 
zufriedenstellend zu fassen. Dabei gelten Selbstbestimmtheit und Freiheit als wich-
tige Eigenschaften von »Philosophie« im Gegensatz zu einer fremdbestimmten 
»Religion«, so schreibt Silja in ihrer Hausaufgabe: »Yoga = Philosophie: gibt jedem 
einen direkten Zugang zu Gott (wir brauchen keinen Priester, kein Dogma etc. als 
Instrument).« (Hausaufgabe 2. Woche, Silja: 80), und wie sich im empirischen Kapi-
tel zeigen wird, lässt sich dieser »direkte Zugang« meist in der physischen Yoga-

26	 Trotzdem zeigt das Datenmaterial neben der Abkehr von institutionalisierter Religion durchaus, dass 
von einer »Essenz« aller Religionen ausgegangen wird, jedoch wird diese nicht explizit mit »Philosophie«‹ 
in Verbindung gebracht.



3.1 Eine Einordnung des Begriffes »(heutige) Yogaphilosophie«� 31

praxis verorten. Yogaphilosophie übernimmt hier die Rolle einer selbstbestimmten 
Leitlinie, im Sinne einer »Lebensphilosophie«, die trotzdem mit einer Gottesvorstel-
lung einhergehen kann. Es wird sich zeigen, dass es den Yogaübenden um zweierlei 
geht, ums »Philosophieren« im Sinne von »Ü� ber-Die-Welt-Nachdenken« sowie um 
das Ausbilden einer, dann meist als spirituell gesetzten, Weltsicht, die mit religiös 
konnotierten Konzepten wie Gott (īśvara), Karma, dem Kreislauf der Wiederge-
burten (saṃsāra) und Vorstellungen von einer letztendlichen Befreiung (kaivalya) 
der Seele (puruṣa/ātman) aus diesem Kreislauf zusammenhängen kann. Denn die 
meisten Yogabegeisterten, die sich in einer Yogaausbildung befinden, suchen – oft 
im Laufe der Ausbildung zunehmend – nach jenem »Höheren« oder werden spä-
testens durch die Yogaphilosophie-Stunden darauf gestoßen.

Diese Entwicklung hin zu einer elaborierten Yogaphilosophie steht Jois’ Agenda 
deutlich entgegen, der sein System auf einer beinahe täglichen, orthopraktischen 
Ausführung von āsana-s aufbaute und dementsprechend formulierte: »Yoga is 99 % 
practice, 1 % theory.« Dies scheint mit der von Mallinson beschriebenen Praxisem-
phase in Haṭhayoga-Texten übereinzustimmen: 

Prior to the medieval adoption of Yoga as one of the six darśanas – an orthodox attempt 
to coopt yoga’s newfound popularity – the concept of »yoga philosophy« was an oxymo-
ron: yoga was – and, for most, remained a practical method of achieving liberation that 
was open to all, irrespective of philosophy or theology. (2011b: 4)

Als Beispiel zitiert Mallinson aus dem Haṭhayoga-Text Dattatreyayogaśāstra aus 
dem 13. Jahrhundert (ebd.: 3), hier wiedergegeben in der ausführlicheren Ü� berset-
zung nach Singleton und Mallinson:

(40) [If] diligent, through practice everyone, even the young or the old or the diseased, 
gradually obtains success in yoga. (41) Whether Brahman, ascetic (śramaṇa), Buddhist, 
Jain, Skull-bearing tantric (kāpālika) or materialist (cārvāka), the wise man endowed 
with faith (śraddhā), (42) who is constantly devoted to his practice obtains complete 
success. Success happens for he who performs the practices – how could it happen for 
one who does not? (43) Success in any form does not arise merely by reading the scrip-
tures. (2017: 61)27

Während diese Emphase heute einerseits immer noch wiederholt wird, hätte es 
bis vor einigen Jahren tatsächlich noch genügt, eine regelmäßige Yogapraxis auf 

27	 Wie Angot betont, trifft eine reine Praxisemphase nicht auf den Yogin zur Zeit des pyśs zu: »Aber für 
den damaligen Yogin machten Yoga-Erfahrungen nur Sinn, wenn sie auch theoretisch begriffen und mit 
der Perspektive der Befreiung in Einklang gebracht wurden« (Ü� bs. L. v. O., im Original: »Or pour les yogin 
de l’époque, vivre des expériences de yoga ne prend sens que s’ils les conçoivent théoriquement pour les 
accorder à la perspective de la délivrance.« (Angot, 2012: 135)



32	 3 Theoretische Grundlagen

der Matte zu verfolgen, voller Vertrauen in ein mehr oder weniger unspezifisches 
Ergebnis, das sich von alleine einstellen wird. Doch die Lage hat sich gewandelt und 
expliziter Philosophieunterricht prägt mehr und mehr die gegenwärtige Yogaszene. 
Steiner beispielsweise bezeichnet es als »zeitgemäßer«, auch Theorie mit einzu-
beziehen, und spricht damit explizit auf das Yogasūtra an:

Natürlich könnte man sagen, wir stellen uns einfach auf die Matte und praktizieren. Das 
war der Weg von Pattabhi Jois. Dafür brauchen wir gar keine intellektuelle Analyse des 
Yoga Sutras. Die Erfahrung auf der Matte entfaltet sich von alleine. […] »This is Patañ-
jali Yoga.« – Damit begann und endete der Philosophieunterricht von Pattabhi Jois. […] 
Ich glaube allerdings, es ist zeitgemäßer, Theorie und Praxis beide einzubeziehen. Das 
Yoga Sutra bewusst zu analysieren und dann in der Praxis zu erfahren. So kann man 
erleben, wie der intellektuelle Aspekt sich mit dem praktischen Erleben gegenseitig 
ergänzt. (Steiner, 9.12.2015: 69–71)

Die »Theorie« hinter der »Praxis« ist gleichbedeutend mit »Yogaphilosophie«, und 
immer noch wird damit vor allem und primär das Yogasūtra assoziiert, wenngleich 
dies, wie der folgende Punkt zeigen wird, ein hybrides Konstrukt ist. Trotzdem ist 
der Begriff »Yogaphilosophie« – so die Grundannahme der folgenden Ausführun-
gen – eine direkte Referenz auf Patañjali.

Die weltanschaulichen Einflüsse heutiger Yogaphilosophie
Schon die einflussreichen indischen Yogalehrer waren – und das ist für die Genese 
heutiger Yogaphilosophie folgenreich – nicht an einem traditionellen Verständnis 
des Yogasūtras interessiert, sondern an einer Synthese von Yoga und Vedānta, zum 
Beispiel über die Anreicherung des Yogasūtras mit anderen (alt-)indischen Texten 
wie der Bhagavadgītā, verschiedenen Upaniṣaden und Haṭhayoga-Texten sowie in 
vielen Fällen mit verschiedenen Aspekten der westlichen Ideengeschichte. Es wäre 
sogar der Agenda Kṛṣṇamācāryas, Jois’ und Iyengars gegenläufig, das Yogasūtra im 
Sinne Patañjalis auszulegen, es demnach als einen Text zu verstehen, der auf einem 
philosophischen Dualismus beruht und dessen religiöse Befreiungsvorstellung den 
vollkommenen gesellschaftlichen Rückzug und letztlich das Auslöschen des (im 
Ü� brigen männlichen) Yogins impliziert.28 Trotzdem war Yoga für Kṛṣṇamācārya 
und Jois ein Weg zur Erlösung aus dem Kreislauf der Wiedergeburten (mokṣa), 

28	 In diesem Sinne betont beispielsweise Angot, dass sich moderne Yogaübende mit dem Ziel des Yoga
sūtras nicht unbedingt leicht identifizieren können, wenn sie es denn durchdrungen haben: »La perspec-
tive de la libération conçue selon le Yoga-Sūtra n’est pas forcément attractive pour les Occidentaux quand 
ils en connaissent la nature exacte.« (Angot, 2012: 137) Und Burley präzisiert: »Sāṃkhya and Yoga declare, 
not only that the state of pure consciousness that they strive for is one in which the factors that give form to 
physical objects (including the human body) have receded into an unmanifest condition, but that the final 
goal of human life – and of manifest existence in general – involves a decisive split with the body (śarī�ra) 
and the detachment of consciousness, or the conscious subject, from the spatiotemporal world.« (2007: 151)



3.1 Eine Einordnung des Begriffes »(heutige) Yogaphilosophie«� 33

wenngleich nicht in Einklang mit Patañjalis kaivalya. Es ging ihnen vielmehr, in 
vedāntischer Manier, um die Vereinigung von ātman und brahman.

Das PYŚ in Übereinstimmung mit seiner Verwurzelung sowohl in buddhisti-
schem Gedankengut als auch in der dualistischen Sāṃkhya-Philosophie auszulegen, 
ist tatsächlich nicht Teil der Geschichte moderner Yogaphilosophie, deren Anfänge 
höchstwahrscheinlich im südindischen Yogasūtra-Revival im 16.–18. Jahrhundert 
liegen (White, 2014: 111).29 Im Zuge dessen wurde der Text, wohl in der Nachfolge 
des letzten großen Yogasūtra-Kommentators und Advaita Vedāntin Vijñānabhīkṣu 
aus dem 15. Jahrhundert nachhaltig von seinen geistesgeschichtlichen Wurzeln ent-
fernt und mit dem monistischen Advaita Vedānta und dem auf Energiekonzep-
ten aufbauenden Haṭhayoga verbunden (Powell, 2018: 353). Heutige Yogaphiloso-
phie basiert, wie das historische Kapitel zeigen wird, auf jenen synkretistischen 
Yogasūtra-Auslegungen in Indien und ab dem 19. Jahrhundert auch auf interkultu-
rellem Transfer. 
Auf diesen historischen Grundlagen aufbauend beschäftigt sich die Analyse wei-

tergehend mit den Entwicklungen des 21. Jahrhunderts, die unter anderem vom Tod 
der einflussreichen Yogalehrer des 20. Jahrhunderts geprägt sind. Denn dadurch, 
dass diese Lehrer langsam verschwunden und/oder in Verruf geraten sind,30 konn-
ten zunehmend Akteur*innen der Empfängerkulturen Sprecherrollen übernehmen 
und die Inhalte heutiger Yogaphilosophie maßgeblich mitbestimmen. Populäre Bei-
spiele für den deutschen Kulturraum sind meine Interviewpartner Dr. Ronald Stei-
ner und Dr. Ralph Skuban sowie andere einflussreiche Übersetzer und Lehrer wie 
Sukadev Volker Bretz, R. Sriram und andere. Ihre Interpretationen sind zwar von 
der früheren Generation und deren englischen Veröffentlichungen beeinflusst, zum 
Beispiel von B. K. S. Iyengars holistisch-körperzentrierter Yogaphilosophie, der psy-
chologisch gefärbten Yogasūtra-Übersetzung von Kṛṣṇamācāryas Sohn Desikachar 
oder den devotionalen, vedāntischen Auslegungen Swami Śivānandas. Doch die 
Interpretationen des 21. Jahrhunderts weichen in vielerlei Hinsicht davon ab, wie 
im Folgenden ausgeführt wird. »Yogaphilosophie« ist demnach erst einmal ein emi-
scher Begriff, der sich zwar diskursiv auf das alte Indien und seine »Weisheitstexte« 
bezieht, doch inhaltlich stark davon abweicht.

29	 Vgl. Kapitel II.1.
30	 Von den wichtigen Yogalehrern aus dem südindischen Raum starb T. Kṛṣṇamācārya 1989, Pattabhi 
Jois 2009, B. K. S. Iyengar 2014, und Kṛṣṇamācāryas Sohn T. K. V. Desikachar 2016. Der in Nordindien einfluss- 
reiche Swāmi Ś� ivānanda starb bereits 1963 und sein Nachfolger, Swāmi Viṣṇudevānanda 1993. Durch Vor-
würfe sexuellen Missbrauchs oder gewaltsamer Ü� bergriffe sind einige der oben aufgezählten Lehrer in Verruf 
geraten, nur von Desikachar und Swāmi Ś� ivānanda ist mir nichts dergleichen bekannt. Kṛṣṇamācārya und 
Iyengar sind zwar nicht der sexuellen Nötigung beschuldigt worden, sind aber bekannt für einen gewalt-
samen Umgang mit ihren Schüler*innen; vgl. z. B. Remski (2019).



34	 3 Theoretische Grundlagen

Heutige Yogaphilosophie
Neben indologischen oder neo-vedāntischen Lesarten des Yogasūtras, die weiterhin 
koexistieren, weist die sich im Umfeld körperorientierter Yogastile ausdifferenzie-
rende Textexegese im 21. Jahrhundert spezielle Eigenschaften auf. Dieses rezente 
Phänomen nenne ich im Folgenden »heutige Yogaphilosophie«. Zur Einführung sei 
auf einen gängigen Topos verwiesen:

But while the yoga practice is derived from and based in classical Indian thought and 
spirituality, in the Western context it has been largely detached from its spiritual roots 
and transcendent aims and is, for the most part, focused around the physical postures 
and breathing techniques while still, albeit inexplicitly, alluding to the spiritual roots of 
the practice. (Henrichsen-Schrembs/Versteeg, 2011: 4) 

Das hier beschriebene, in der Yogaszene häufig anzutreffende Narrativ, dass sich 
die Yogapraxis im Westen von ihren ›eigentlichen‹, spirituellen Wurzeln in der indi-
schen Kulturgeschichte entfernt hätte, womit meist auf Patañjalis Yogasūtra ver-
wiesen wird, will die Bezeichnung »heutige Yogaphilosophie« hinter sich lassen. 
Sie benennt hingegen ein Phänomen, das genuin auf interkulturellem Austausch 
beruht und das einen expliziten und auf das heutige Leben bezogenen Praxisbe-
zug impliziert. Eine ursprüngliche, vergessene Philosophie ›hinter‹ der heute aus-
geübten Körperpraxis gibt es nicht, denn das in seinen genuinen philosophischen 
Kontext gestellte pyś ist, wie weitergehend argumentiert wird, kein Text, den heu-
tige Yogaübende mit ihrer Yogapraxis verknüpfen könnten. Heutige Yogaphilo-
sophie kann daher als ein auf dem interkulturellen Yogaphilosophie-Diskurs des 
20. Jahrhunderts aufbauendes, sich im 21. Jahrhundert neuformierendes Phänomen 
beschrieben werden. Doch in ihrer Genese hat sich heutige Yogaphilosophie mitt-
lerweile von beidem distanziert, sowohl von Patañjalis Metaphysik als auch von den 
Auslegungen der indischen Yogalehrer des 20. Jahrhunderts. Der Begriff soll daher 
einerseits den Unterschied zu den Inhalten des pyśs verdeutlichen, andererseits 
hebt er qualitative (und, wie sich zeigen wird oft auch quantitative) Unterschiede 
zur Yogaphilosophie der indischen Yogalehrer des 20. Jahrhunderts hervor, die es 
im Folgenden zu beschreiben gilt. 

Im Gegensatz zu De Michelis’ Terminus »Modern Postural Yoga« ist das Konzept 
»heutige Yogaphilosophie« stilübergreifend und fokussiert nicht auf die Prävalenz 
von Körperpraktiken gegenüber beispielsweise meditativen Praktiken, wenngleich 
die folgende Arbeit die These vertritt, dass die je tatsächlich praktizierten Techni-
ken auf das spezifische emische Verständnis von Yogaphilosophie einwirken. Heu-
tige Yogaphilosophie ist fast allen aktuell gängigen Yogastilen beigemengt und sie 
definiert »Yoga« mit, indem sie es in einen traditionellen Rahmen einbetten möchte 
und es damit zum Beispiel von Gymnastik oder Sport abgrenzt. 



3.1 Eine Einordnung des Begriffes »(heutige) Yogaphilosophie«� 35

Wie ich in Einklang mit wissenschaftlichen Untersuchungen zum besagten Phäno-
men31 und auf meinen Forschungsergebnissen aufbauend argumentiere, basiert 
heutige Yogaphilosophie auf den folgenden hermeneutischen Turns:

1. Synthese: Wie bereits bei Dvivedi und Vivekānanda deutlich wurde und sich 
weitergehend in der Analyse von Kṛṣṇamācāryas, Jois’ und Iyengars Darstellun-
gen von Yogaphilosophie zeigen wird, wurden und werden immer noch verschie-
dene indische (Yoga-)Texte und zum Teil auch Schriften anderer religiöser Tra-
ditionen und Weltanschauungen synthetisiert. Patañjalis Yogasūtra fungiert zwar 
meist als überdachender Referenzpunkt, aber durch den Einfluss von Bhagavadgītā, 
Upaniṣaden und Haṭhayoga-Texten sowie von esoterischen Diskurssplittern sind 
zum Beispiel devotionale und monistische Weltanschauungen fester Bestandteil 
moderner Yogaphilosophie, sie kann zudem auch Energiekonzepte des Haṭhayogas 
wie etwa nāḍīs, kuṇḍalinī oder cakra-s beinhalten. Dieser Aspekt nimmt im 21. Jahr-
hundert in der Hand westlicher Interpret*innen nochmals neue und diversere 
Dimensionen an.

2. Brüche mit der Texttradition: Mit dem vorherigen Punkt einhergehend, und 
schon von Vivekānanda eingeleitet, wird die alte Kommentarliteratur großteils 
nicht in heutige Yogasūtra-Kommentierungen mit einbezogen, wodurch der Text 
in den meisten Fällen von seinem soziohistorischen Kontext gelöst wird. Neu ist, 
dass die intertextuellen Kommentare (zum Beispiel der einflussreichen indischen 
Yogalehrer) des 20. und 21. Jahrhunderts die wichtigsten Referenzpunkte sind und 
die Textexegese häufig komparatistisch erschlossen wird, oft deshalb, da der eigene 
Zugang zum Sanskrittext aufgrund fehlender Sprachkenntnisse nicht gegeben ist. 
Philologisch informierte Übersetzungen werden dabei parallel zu praxis- und  
alltagsorientierten Auslegungen zu Rate gezogen und indische und deutsch- und 
englischsprachige Autor*innen werden gleichermaßen konsultiert. Somit basiert 
heutige Yogaphilosophie auf bereits vorgeformten, modernen Quellen. 

3. Selektion und Ausweitung: Aus dem Yogasūtra werden zwar präferiert sol-
che Inhalte ausgewählt, die sich leicht mit der Körperpraxis und dem Alltag ver-
binden lassen, die also direkte Relevanz für westliche Rezipient*innen aufweisen. 
Das Bedürfnis nach der Anwendbarkeit von Yogaphilosophie, nach »gelebter Philo
sophie«, kann gut mit dem englischen Ausdruck »to practice what one preaches«  
umschrieben werden – es geht um einen authentischen, oftmals ethischen Lebens-
stil.32 Der hierfür wichtigste Textteil ist auch heute noch die Sektion über die acht 

31	 Vgl. z. B. Singleton (2008), der die ersten drei Aspekte von heutiger Yogaphilosophie herausgearbeitet  
hat, White (2014: 235), der in einem kurzen Zitat die Punkte 2., 5. und 6. in der heutigen Exegese des Yoga- 
sūtras betont, und Scholz (2017), deren kurze Analyse einer aktuellen englischsprachigen Yogasūtra-Ü� ber- 
setzung und anderer Beispiele alle sechs Aspekte bestätigt.
32	 Hier klingt noch eine weitere Konnotation des Begriffes »Philosophie« an, wie er z. B. von Unternehmen  
in den Begriffen »Unternehmensphilosophie« oder »Firmenphilosophie« verwendet wird. Unternehmens-
philosophie kann als eine Art Pendant zur Lebensphilosophie eines Individuums verstanden werden: 
»Allgemein ist die Philosophie eines Unternehmens das, wofür der Betrieb steht. Es sind seine Alleinstel-



36	 3 Theoretische Grundlagen

Glieder (aṣṭāṅga-s), in der zum Beispiel ein ethisches Regelwerk beschrieben 
wird, nach dem sich viele Yogapraktizierende zu richten versuchen.33 Neu ist aber, 
dass auch unbekanntere Teile des Textes im Zuge heutiger Auslegungspraktiken 
Aufmerksamkeit bekommen, und hier zeigt sich ein weiterer Unterschied zwi-
schen der aktuellen Ausprägung und der Yogaphilosophie des 20. Jahrhunderts. 
Kṛṣṇamācārya, der frühe Iyengar und Jois sowie viele weitere einflussreiche indi-
sche Yogalehrer pflegten einen eher eklektischen Umgang mit dem Yogasūtra. Nach 
Steiners höchster Ausbildungsstufe, der Expert Convention, sind hingegen alle 
Sūtras einmal besprochen und möglichst individuell und praxisnah interpretiert 
worden. Auch Steiners Auslegungen selbst basieren nicht auf einer Unterweisung 
durch seine Lehrer Jois und B. N. S Iyengar, sondern auf seiner intertextuellen Lek-
türe und seinen eigenen (Praxis-)Erfahrungen, und das Gleiche trifft auf die ande-
ren Schüler*innen von Jois zu, die ich interviewt habe.
4. Alltagsorientierung: Alltagstaugliche Deutungen sind alles in allem prävalent, 

denn heutige Yogaphilosophie hat als Voraussetzung, dass sie »im Hier und Jetzt« 
gelebt werden kann, was häufig mit einem Prozess der Dekontextualisierung ein-
hergehen muss, wie noch ausführlich besprochen wird. Einzelne Sūtras werden aus 
ihrem weltanschaulichen Kontext gelöst und in einen neuen, lebensweltlichen Kon-
text gestellt. Häufig geht es dabei mehr um eine gefühlte Erfahrung von »Yogaphilo-
sophie« als um reflexiv-philosophischen Wissenserwerb, wie etwa um das Schärfen 
von Konzepten oder Begrifflichkeiten. Da der Großteil der Rezipient*innen vom 
Alltag in einer Wohlstandsgesellschaft des 21. Jahrhunderts geprägt ist, bekommen 
Sūtras durch den Fokus auf den Alltag oftmals eine völlig neue Bedeutung.

5. Praxisbezug: Als weiterer wichtiger Faktor heutiger Yogaphilosophie kann 
die Körperpraxis identifiziert werden, und zwar auf zwei verschiedene Weisen: 
Erstens sind die psychophysischen Erfahrungen und Zustände, die der (verschie-
den gearteten) Yogapraxis auf der Matte entspringen, ein ausschlaggebender Fak-
tor für das inhaltliche Verständnis von Yogaphilosophie, etwas, das beispielsweise 
Kṛṣṇamācārya und Jois nicht direkt unterrichtet haben. Damit beschäftigt sich 
das Kapitel III.1., das zeigt, dass viele Aspekte von heutiger Yogaphilosophie ohne 
zusätzliche Betrachtung der Körperpraktiken nicht analysiert werden können, und 
auch hier unterscheiden sich aktuelle Auslegungen grundlegend von Patañjalis kör-

lungsmerkmale, seine Werte und sein öffentliches Erscheinungsbild. Die Unternehmensphilosophie ist die 
grundlegende Basis für alle Aktionen und Handlungen, die Chefs, Führungskräfte und Mitarbeiter vorneh-
men – und im Idealfall wirklich leben.« (https://www.denk-neu.com/unterschied-unternehmensphiloso 
phie-und-unternehmensleitbild/, Zugriff: 5.9.2020).
33	 Ein Beispiel hierfür ist das Prinzip der Gewaltlosigkeit (ahiṃsā), das sich im modernen Yoga in einem 
hohen Veganer*innen-Anteil niederschlägt. Auch dies ist eine neue Interpretation von ahiṃsā, die mit glo-
balen Entwicklungen wie der Massentierhaltung einhergeht. Kṛṣṇamācārya und Jois waren Vegetarier 
und priesen Milch als wichtiges Nahrungsmittel. Zudem wird ahiṃsā, bezogen auf die Yogapraxis, im For- 
schungsfeld oft als Gewaltlosigkeit dem eigenen Körper gegenüber verstanden und – in Form eines liebe-
vollen Umgangs mit sich selbst auf der Matte – umgesetzt, vgl. Kapitel III.2.3.8.

https://www.denk-neu.com/unterschied-unternehmensphilosophie-und-unternehmensleitbild/
https://www.denk-neu.com/unterschied-unternehmensphilosophie-und-unternehmensleitbild/


3.1 Eine Einordnung des Begriffes »(heutige) Yogaphilosophie«� 37

perferner Philosophie. Zweitens ist heutige Yogaphilosophie auch ein Phänomen, 
das die Körperpraktiken namens Yoga narrativ rahmt und beeinflusst, indem seine 
Inhalte zum Beispiel Einfluss auf die Übungsquantität (vgl. Kapitel III.2.3.1.) oder die 
Übungsqualität (vgl. z. B. Kapitel III.2.3.4.) nehmen. Des Weiteren hat sich rezente 
Yogaphilosophie selbst zu einem eigenen Praxiselement heutigen Yogas ausgeformt, 
indem sich neue ›yogaphilosophische‹ Praktiken ausbilden, wie beispielsweise das 
Chanten des Yogasūtras, verschiedene Spielarten von Alltagsmeditationen, die der 
modernen Achtsamkeitsströmung entlehnt sind, und andere.34

6. Sanskritunterricht und Chanten: Die altindische Sprache ist ein absolutes Fas-
zinosum für die Yogabewegung des 21. Jahrhunderts und ihr wohnt im westlichen 
Kulturraum gegenüber dem indischen naturgemäß eine veränderte, neue Bedeu-
tung inne, die im Zuge des Kulturtransfers von der Empfängerkultur erst einmal 
ausgehandelt werden muss, wie Kapitel III.2.2. beschreibt. Von den indischen Yoga-
lehrern des 20. Jahrhunderts wurde Sanskrit selbst nicht dezidiert unterrichtet. 
Und doch ist es meist in irgendeiner Form Teil des Yogaunterrichts und des Cur-
riculums von Yogaausbildungen, und wird meist von Deutschen, nicht von Indern 
unterrichtet. Betont wird außerdem eine meditative Wirkung von Sanskrit-Chants, 
das Singen entwickelt sich zunehmend zu einer eigenen Praxisform neben der Kör-
perpraxis, um den im Yogasūtra entdeckten Erfahrungen experimentell nahezu-
kommen. Mantras haben ebenfalls einen festen Platz und tragen durch ihre oft 
vedāntische Herkunft oder ihre Verbindung zur spirituellen Szene zur holistisch-
monistischen Couleur der Weltanschauung heutiger Yogaphilosophie bei.

Die ersten drei Punkte bilden die historische Basis, die zur Entwicklung heuti-
ger Ausprägungen von Yogaphilosophie geführt hat, die letzten drei Punkte stellen 
Erfahrungsräume bereit, aus denen sich yogaphilosophische Inhalte und Prakti-
ken generieren. Alle sechs stellen inhaltliche Grundlagen der vorliegenden Arbeit 
dar. Wie sich heutige Yogaphilosophie allerdings auf dieser Basis inhaltlich konkret 
ausprägt, muss in je spezifischen Analysen zu bestimmten Yogastilen erarbeitet 
werden. Die im letzten Teil dieser Arbeit unternommene ethnographische Unter-
suchung ist somit ein Beispiel für eine spezielle methodische Herangehensweise 
an ein Forschungsfeld, dessen Yogasūtra-Exegese auf den Prämissen 1. Synthese, 
2. Brüche und 3. Ausweitung (und nur teilweise Selektion) aufbaut und das einen 
starken Fokus auf 4. die Alltagsorientierung und 5. den Praxisbezug in Zusammen-
hang mit der Ausübung des AYs legt sowie Punkt 6., Sanskrit in Form von Chanten 
und Sprechübungen integriert. In diesem Kontext werden sich acht spezifische 
Diskurselemente von heutiger Yogaphilosophie für genau dieses Feld herausbilden, 
und zwar »Heilung« »verkörperte Spiritualität«, »Veralltäglichung«, »Verwissen-
schaftlichung«, »Wiederverzauberung«, »Verachtsamung«, »Selbstverwirklichung« 
und »Philosophieren als Welt und Selbsterkundung«, die auch auf andere Formen 

34	 Vgl. u. a. die Kapitel III.2.4.4. und III.2.4.11. sowie das Kapitel III.2.5.8. in der Diskussion.



38	 3 Theoretische Grundlagen

heutiger Yogaphilosophie zutreffen mögen, die aber nicht unreflektiert verallge-
meinert werden sollten. Meine Daten zeigen deutlich, wie sich Yoga durch die Hin-
zunahme von heutiger Yogaphilosophie für die Yogaübenden mehr und mehr zu 
einem Leitfaden für einen gesamten Lebensentwurf entwickelt. Es umfasst neben 
rituellen, fast täglich ausgeführten (Körper-)Praktiken und einem damit einherge-
henden bestimmten Körperbild auch gewisse (Lebens-)Einstellungen, ethisches 
Regelwerk, anthropologische und metaphysische Annahmen und vieles mehr.

Um dieses prismatische Phänomen in seinen lebensweltlichen Ausprägungen 
wissenschaftlich zu erforschen, ist eine ausgefeilte Methodologie vonnöten, die ich 
anhand des von mir gewählten Fallbeispiels AY(I) skizziere, welches im Folgenden 
als eine mögliche Ausformung heutiger Yogaphilosophie verstanden und beschrie-
ben wird. Die Körperpraktiken nehmen bei dem, was im 21. Jahrhundert kollektiv 
unter »Yoga« verstanden wird, den größten Raum ein, hinzu kommt, dass in vie-
len Yogarichtungen auch die Exegese yogaphilosophischer Texte in engem Dialog 
mit der Körperpraxis und den daraus gewonnen Erfahrungen vonstatten geht. Bei 
der Analyse eines solchen Yogastiles, wie AY(I) einer ist, ist daher, wie ich vor-
schlage, eine Detailanalyse der jeweiligen Körperpraktiken gewinnbringend, denn 
sie haben neurophysiologische Effekte auf die Übenden und nehmen dadurch auf 
verschiedene Weise Einfluss auf deren Verständnis von Yogaphilosophie und for-
men das diskursive Ereignis »Yogaphilosophie« mit. Um das sich durch moderne 
Yogapraktiken und im Speziellen durch AY(I) entwickelnde implizite Körperwissen 
zu erforschen, schlage ich den Einsatz einer religionsästhetischen Theoriebildung 
vor, den ich im Folgenden anhand einer Einführung in verschiedene Körpertheo-
rien begründe. Schließlich folgen einige Vorüberlegungen zur Spiritualität heutigen 
Positionsyogas und zum Umgang mit »exotischen religiösen Ressourcen«.

3.2	 Relevante Körpertheorien und die kultur
wissenschaftliche Analyse von Körperwissen 

Seit den 1970er Jahren gewinnen sowohl im populären als auch im wissenschaftli-
chen Diskurs der Körper und das Wissen, das ihm zugeschrieben wird, an Bedeu-
tung (Koch, 2016: 61). Damit zusammenhängend verändert sich der wissenschaft-
liche Zugang zum soziokulturellen Phänomen Religion, dessen kulturspezifische 
Körpereinsätze, Rituale und materielle Ausformungen zunehmend in den Fokus 
rücken. Im Zuge dessen haben sich unterschiedliche Ansätze zur Theoretisierung  
materieller (religiöser) Kultur ausgebildet, besonders auf dem Gebiet der Körper- 
theorien. 

Lange Zeit wurde die wissenschaftliche Religionsgeschichtsschreibung als Ideen- 
geschichte verstanden, angeführt von philologischen, philosophischen und theo-
logischen Zugängen wurde textzentriert und antiritualistisch gearbeitet (Grieser/



3.2 Relevante Körpertheorien und die kulturwissenschaftliche Analyse von Körperwissen � 39

Johnston, 2017: 5). Auch die frühe Rezeptionsgeschichte des Phänomens »Yoga« 
war, wie im historischen Kapitel dieser Arbeit ausgeführt wird, im 19. Jahrhun-
dert vornehmlich text- und nicht praxiszentriert.35 Dies hing unter anderem damit 
zusammen, dass sich explizit als Yoga bezeichnete Körperpraktiken im Kulturraum 
Europa und Nordamerika erst im frühen 20. Jahrhundert ausbreiteten und (Sansk-
rit-)Texte über Yoga im Vordergrund der Rezeption standen. Dies scheint auf eine 
ungebrochene Bedeutsamkeit der Textexegese zu verweisen, zum Beispiel auf die 
Auslegungspraktiken des Yogasūtras oder der Bhagavadgītā. Die so dominanten 
Körpertechniken des modernen Positionsyogas scheinen oftmals diskursiv von 
textbasierten Inhalten überformt zu werden. So ist auch im Umfeld des heutigen 
AYs noch die Meinung zugegen, dass durch die Praxis Befreiung aus dem Kreislauf 
der Wiedergeburten (kaivalya) erlangt werden kann, wie sie das Yogasūtra lehrt. 
Steht also am Anfang doch immer noch das Wort, steht also, ähnlich dem Christen-
tum, das »Schriftmedium im metaphorischen und kognitiven Mittelpunkt?«, fragt 
exemplarisch Koch (2007a: 88).

Dieses Bild muss um weitere Faktoren ergänzt werden, denn der europäische 
und nordamerikanische Kulturraum brachte neben dem Christentum und seiner 
Textzentriertheit schon im frühen 19. Jahrhundert spirituell-holistische Bewegungs-
systeme hervor, die eine alternative, praktische und körperzentrierte Religiosität 
anboten. Die, wie im Vorhergehenden bereits ausgeführt, sich dann Anfang des 
20. Jahrhunderts auch in Indien ausbreitenden Übungssysteme Per Henrik Lings 
(1776–1839), François Delsartes (1811–1871) und anderer einflussreicher Persön-
lichkeiten waren oft von einem imaginierten Orient durchzogen, und sie werden 
von Teilen der aktuellen Yogaforschung neben indischen Traditionen als wichti-
ger Ausgangspunkt modernen Yogas gesehen (vgl. Foxen, 2020; Singleton, 2010). 
In diese Entwicklungen ist die Beobachtung des Religionswissenschaftlers Sebas-
tian Schüler einzuordnen, dass »Körper- bzw. Selbsttechniken spätestens seit der 
Wende zum 20. Jahrhundert immer mehr ins Zentrum der eignen Identitätsstiftung 
rückten« (2015: 14). Die (Religions-)Wissenschaft wiederum, lange Zeit phänome-
nologisch-philologisch orientiert, interessiert sich erst mehr als ein Jahrhundert 
später für diese alternative, körperzentrierte Religiosität abseits des institutiona-
lisierten Mainstreams. 

35	 Schon im frühen 19. Jh. zeigten die Briten Interesse am Yogasūtra, als wichtige Akteure sind hier z. B.  
der Sanskritist Henry Thomas Colebrooke (1765–1837) und der schottische Orientalist James Ballantyne  
(1813–1865) zu nennen, der 1852 die ersten zwei pādā-s (Kapitel) des Yogasūtras erstmals ins Englische 
übertrug. In Deutschland ist der Versuch des Sprach- und Religionswissenschaftlers Friedrich Max Müller 
(1823–1900) hervorzuheben, indische Traditionen an das textzentrierte, monotheistische Christentum anzu- 
gleichen: »Philologist and founding father of a ›science of religion‹, Friedrich Max Mueller, and his project 
of ›The Sacred Books of the East‹ (1879–1910) stand for the effort of translating and recognising the diver-
sity of religious traditions world-wide, yet also for the limited understanding and the adaptation of these 
traditions to the norms of monotheist religions relying on a Holy Scripture.« (Grieser/Johnston, 2017: 5)



40	 3 Theoretische Grundlagen

Die in dieser Arbeit vorgenommene strukturelle Trennung von Praktiken und Dis-
kursen in Kapitel III.1. und Kapitel III.2. ist also primär theoretischer Natur, denn 
Textlichkeit und Sinnlichkeit können im Feld selten voneinander getrennt betrach-
tet werden. Wie ist nun ein solches Phänomen religionswissenschaftlich zu befor-
schen, das für religiöse Kontexte sehr vorherrschende Körperpraktiken an den Tag 
legt, diese aber explizit mit Praktiken der Textexegese vernetzt? Schon allein des-
wegen, da die empirischen Daten zeigen, wie sich Körpererfahrungen und semio-
tische Deutungsschemata gegenseitig beeinflussen, können die Techniken des AYs 
als kulturelle Körpereinsätze verstanden werden. Dies berücksichtigend enthält 
das in der folgenden Arbeit zum Tragen kommende religionsästhetische Konzept 
»Körperwissen« nicht nur sensorische Inneninformation, sondern umfasst auch 
»die Interaktion mit einer Wahrnehmungsumwelt in ihrer kulturell-kulturgeogra-
phischen Besonderheit« (Koch, 2007b: 135). Um die Wahl von Kochs Ansatz unter 
vielen anderen verstehen zu können, wird eine kurze Einführung in einflussreiche 
Körpertheorien und in die sich seit Ende der 1980er Jahre langsam ausformende 
Religionsästhetik (Schüler, 2015: 13) sowie in die religionsästhetische Kategorie des 
Körperwissens vorangestellt. 

Dazu sei einführend angemerkt, dass das religionsästhetische Paradigma als Ins-
trument der Kulturanalyse von einem normativen Schönheitskonzept der Ästhetik 
zu unterscheiden ist (Grieser, 2015: 16). Das Wort »Ästhetik« leitet sich vom Begriff 
»Aisthesis« (Wahrnehmung) ab; Grieser und Johnston (2017: 1f.) definieren Reli-
gionsästhetik als: 

[…] a framework for studying religion as a sensory and mediated practice. In close 
theoretical relation with approaches such as Sensory Studies, Material Religion, the 
Anthropology of the Senses and the Cognitive Science of Religion (CRS), an Aesthetics of 
Religion focuses on understanding the interplay between sensory, cognitive and socio 
cultural aspects of world construction, and the role of religion within this dynamic. 

Genau diese hier angesprochene Dynamik zwischen sinnlichen, kognitiven und 
soziokulturellen Aspekten der Weltkonstruktion ist für die vorliegende Arbeit von 
hoher Relevanz. Religionsästhetik hat also zum Anliegen, neben der Methode der 
Texthermeneutik wissenschaftliche Analysewerkzeuge für sinnliche Wahrnehmung 
auszubilden (Schüler, 2015: 31).

Grieser und Johnston betonen, dass das Sinnliche und Perzeptuelle genauso 
»natürlich« oder »kulturell« geformt ist wie das logische Denken (2017: 3), und 
»[f]ailing to study these aspects means missing the opportunity to understand 
the ›efficacy‹ of religion/s that is rooted in layers beyond and below propositional 
meaning« (2017: 15). Begrifflich unterscheiden Grieser und Johnston außerdem die 
religiöse Ästhetik von der Religionsästhetik als theoretischen und methodischen 
akademischen Zugang:



3.2 Relevante Körpertheorien und die kulturwissenschaftliche Analyse von Körperwissen � 41

When speaking about religious aesthetics, we refer to the repertoire of practices – ways 
of seeing or listening, cultivating the body, implementing embodied values and imag-
inations – and the repertoire of products that developed in the context of religious 
traditions – images, architecture, texts and dances, and the institutions that teach,  
traditionalise and evaluate them. An Aesthetics of Religion, however, denotes the theo-
retical background, the systematic questions and the methodology which are essential 
for developing an academic approach. (2017: 16)

Dieses kulturwissenschaftliche Konzept der Religionsästhetik »ist also daran inte-
ressiert, wie Religionen bzw. religiöse Praktiken und Vorstellungen durch und 
anhand sinnlicher Wahrnehmung für den religiösen Rezipienten effektiv werden« 
(Schüler, 2015: 34), und dafür werden, ohne reduktionistisch vorzugehen, unter 
anderem auch kognitionswissenschaftliche Ergebnisse hinzugezogen. Dies weicht 
von anderen körpertheoretischen Ansätzen ab, wie zum Beispiel der philosophisch-
anthropologischen Leibphänomenologie oder der Körpersoziologie.

Insbesondere mit den Arbeiten des Soziologen Marcel Mauss und des Anthro-
pologen Robert Hertz hat die »Rede von der Verkörperung sozialer Tatsachen […] 
[die] Religionssoziologie und Religionswissenschaft nachhaltig geprägt« (Schüler, 
2015: 13). Mauss’ Begriff der Körpertechniken bezieht drei Wissensbereiche mit ein: 
soziales, psychologisches und biologisches Wissen (Mauss, 1975 [1935]: 203). Kör-
pertechniken werden anerzogen, nachgeahmt oder erlernt, basieren aber stets auf 
den Grundvoraussetzungen des biologischen, menschlichen Körpers.

Das Habitus-Konzept des Soziologen Pierre Bourdieu sieht den Körper als Ort 
sozialer Praktiken und damit sozialer Distinktion. Es »[…] beschreibt zwar, dass 
Verkörperungsprozesse durch Sozialisation stattfinden und sich dauerhaft im Körper 
einnisten und bis in die Körperhaltungen hinein sichtbar werden, aber der Begriff 
des Habitus erklärt nicht, wie die sozialen Normen in den Körper kommen bzw. wie 
körperlich-affektives Verhalten in sozialen Interaktionen auf die individuellen und 
gemeinschaftlichen Handlungen einwirkt.« (Schüler, 2015: 24f.) Bei aller Nützlichkeit, 
die diesen Arbeiten innewohnt, geht es allen (religions-)soziologischen Theoremen 
letztlich immer um das Aussprechbare hinter den Körperprozessen, nicht um das 
Greifbarmachen der Körperprozesse selbst, um dadurch präziser auf Kulturelles 
und Soziales und deren Verwobenheit mit dem Körperlichen schließen zu können.

Die Leibphänomenologie vertritt einen anderen Standpunkt. Sie wurde insbe-
sondere vom Philosophen Maurice Merleau-Ponty sowie darauf aufbauend vom 
Anthropologen Thomas Csordas geprägt, der den Begriff des Embodiments aus-
formulierte. Der Körper wird hier als phänomenologischer Ort der Verkörperung 
(Leib) verstanden, die subjektive Wahrnehmung steht im Mittelpunkt. Merleau-
Pontys »Leib« ist gedacht als eine Instanz, die zwischen Geist und Körper als deren 
Träger vermittelt – er ist der gefühlte, subjektive Körper (1974 [1966]). Schüler resü-
miert: »Diese Betonung des erfahrenden Leibes als grundlegende Philosophie und 



42	 3 Theoretische Grundlagen

Anthropologie findet ihre Berechtigung in dem Versuch der Aufhebung klassischer 
Dualismen und Dichotomien wie Subjekt und Objekt, Körper und Geist, Natur und 
Kultur.« (2015: 19) Dieser erfahrungsbezogene Ansatz unterscheidet sich allerdings 
von der Religionsphänomenologie des frühen 20. Jahrhunderts. Denn neben der 
Textzentriertheit und der Suche nach heiligen Schriften in anderen Kulturen war 
die frühe Religionswissenschaft vor allem geprägt von der Suche nach einer sin-
gulären, überwältigenden religiösen »Erfahrung«, wie sie sich in Rudolph Ottos 
bekannter Kategorie des numinosen »Heiligen« von 1917 zeigt. Doch

[d]as »Kreaturgefühl« etwa, wie es Rudolf Otto noch nannte, machte die subjektive 
Erfahrung nicht zum Ausgangspunkt einer anthropologischen Erkenntnistheorie wie 
bei Merleau-Ponty, sondern zu einer Methode des Einfühlens ins Numinose, wobei das 
eigene Erlebnis nicht systematisch-phänomenologisch beschrieben, sondern lediglich 
als Sensorium für das »ganz Andere«, das Heilige herangezogen wurde, welches nach 
Otto über die sinnlichen Erfahrungen hinausginge (Otto 2004 [1917]). Das Andere wurde 
dabei jedoch meist unreflektiert auf das Eigene und bereits Bekannte reduziert. Die 
intellektualistisch geprägte Religionsphänomenologie verwies zwar auf die im Körper 
stattfindenden, nichtreflexiven Erfahrungen, erkannte aber nicht, dass der Körper als 
biologischer und kultureller Ort auch Träger von religiösen Bedeutungen ist. (Schüler, 
2015: 19)

Der Erfolg dieses dekontextualisierenden Ansatzes verhinderte die Anerkennung 
der sinnlichen, körperlichen Aspekte von Religion und ihres Studiums, da diese 
lediglich als eine Art Träger für das romantische Konzept der spirituellen Erfah-
rung gesehen wurden (Grieser and Johnston 2017: 6). Somit beschäftigte sich die 
Religionswissenschaft erst wieder im Zuge der kulturwissenschaftlichen Wende in 
den 1970er und 1980er Jahren mit dem Körper.

Der stark von Merleau-Ponty geprägte Csordas denkt mit seinem Embodiment-
Paradigma klar Körper und Kultur zusammen: »[…] the paradigm of embodiment 
means not that cultures have the same structure as bodily experience, but that 
embodied experience is the starting point for analyzing human participation in a 
cultural world.« (1993: 135) Im gleichen Aufsatz prägt er das Konzept der »somatic 
modes of attention«. Diese seien »culturally elaborated ways of attending to and 
with one’s body in surroundings that include the embodied presence of others.« 
(1993: 138) Für Csordas sind Wahrnehmung (perception) und Aufmerksamkeit 
(attention) also kulturell geprägt, und andersherum kann auch die Wahrnehmung 
des eigenen Körpers dazu beitragen, etwas über die einen umgebende Umwelt und 
die anderen Menschen zu erfahren (1993: 138f.). Doch letztendlich handelt es sich 
auch bei Csordas’ Embodiment, ähnlich den sozialwissenschaftlichen Theorien von 
Bourdieu und anderen, eher um ein metaphorisches Konzept als um eine analy-
tische, religionsästhetische Kategorie: »Csordas thematisiert entsprechend kaum, 



3.2 Relevante Körpertheorien und die kulturwissenschaftliche Analyse von Körperwissen � 43

was den Leib prägt bzw. wohin etwas geht, wenn es verkörpert wird« (Schüler, 2015: 
23), er bleibt mehr oder weniger phänomenologisch deskriptiv.

Die beschriebenen leibphänomenologischen Konzepte haben auf das Embodi-
ment-Paradigma eingewirkt, das sich in der kognitiven Psychologie ausgebildet hat. 
Insbesondere die Theorie der »Embodied Cognition« kann hilfreiche Erkenntnisse 
zur Diskussion beitragen, denn sie versteht Körperwissen als Grundlage jeglichen 
Wissens. Der relativ junge, unter anderem von Gallagher (2005), Gibbs (2005) und 
Barsalou (2008) geprägte Begriff »Embodied Cognition« geht davon aus, dass sen-
somotorische und perzeptuelle Erfahrungen und die körperlichen Interaktionen 
mit physischen und kulturellen Umwelten grundlegend für unsere Kognition sind 
(Eskine/Kozbelt, 2015: 160). Auch rezente Studien über Yoga und das dabei ent-
wickelte Körperbewusstsein beruhen meist auf der Prämisse von Embodied Cog-
nition: »[…] metacognition and cognitive enhancement starts in the body: soma-
tosensory exercises are in their view early versions of the techniques involved in 
attention, meta-awareness and metacognition. This being the case, body awareness 
could be involved in producing effects on emotional and cognitive levels.« (Ger-
ritsen/Band, 2018: 5) Subjektives Erleben ist damit »verkörpertes Leben in der 
Umwelt und soziale Interaktion mit anderen Menschen« (Wittmann, 2015: 88) und 
verbindet kognitive, somatische und soziokulturelle Prozesse – der Körper wird 
zwischen Biologie und Kultur verortet.

Das Konzept »Körperwissen« ist in diese Theoriebildung einzuordnen und wird 
oft mit dem Begriff »tacit knowledge«, »stillschweigendes Wissen« zusammenge-
dacht. Es befasst sich mit der »Paradoxie eines ›mehr Wissens als Sagen Könnens 
[sic!]‹ (Michael Polanyi)« (Nehring/Ernst, 2013: 377). Dem Philosophen Polanyi ging 
es dabei auch um körperliches Wissen, »insbesondere das Gestaltsehen, zum Bei-
spiel von Gesichtern, das nicht völlig explizierbar ist« (Koch, 2016: 66). Die vielbe-
achtete Unterscheidung von »knowing how« (nicht propositionales Praxiswissen) 
und »knowing that« (propositionales Wissen) geht auf den Philosophen Gilbert 
Ryle zurück, im Deutschen hat sich die grundlegende Unterscheidung in »implizi-
tes Wissen« und »explizites Wissen« durchgesetzt.

Körperwissen und Wissen allgemein sind auf einem graduellen Kontinuum 
von explizitem zu implizitem Wissen sehr unterschiedlich anzusiedeln und wei-
sen somit epistemische Grade auf (Koch, 2016: 66). Das im Forschungsfeld aus-
gebildete Körperwissen ist zum Teil explizites medizinisches Wissen – Praktiken 
werden mithilfe anatomischer Begrifflichkeiten, eines Skeletts, dem Erlernen und 
Ertasten etwa von speziellen Knochen und Muskeln viel detaillierter vermittelt 
als in anderen weltanschaulichen Kontexten. Dieses Wissen kann mit dem Wis-
senssoziologen Stefan Hirschauer als »Wissen vom Körper« bezeichnet werden 
(2008: 975). Doch dies erfasst bei Weitem nicht das durch den Körper erlangte 
und vollzogene Übungswissen, das sich zeigt, wenn beispielsweise der Handstand 
tatsächlich gelingt. Daran ist eine Vielzahl mit dem rationalen Bewusstsein nicht 



44	 3 Theoretische Grundlagen

überblickbarer, also nicht vollständig in Sprache überführbarer kognitiver Pro-
zesse und Körperstrukturen beteiligt. Ein solches Körperwissen ist das Ergebnis 
regelmäßiger Übung, es ist performativ und kann nur bis zu einem gewissen Grad 
propositionalisiert, versprachlicht werden. Trotzdem muss es, um sich zeigen zu 
können, bereits neuronal plastisch angelegt sein – etwa im Körperschema, im Mus-
keltonus, im peripersonalen Raum oder in der prothetischen Wahrnehmung, und 
dieses Wissen gilt es beschreibbar zu machen. Somit gibt es immer zwei Anteile von 
Körperwissen: ein stummer, innerlicher Anteil, der vom Individuum durch Praxis 
entwickelt wurde und seine Person infiltriert hat sowie dessen veräußerlichte Seite, 
der performative Anteil, der in der Ausführung bestimmter Tätigkeiten oder Fertig-
keiten zu Tage tritt. Körperwissen ist (kulturell) erworbenes, somatisches Wissen, 
das auch dann eine Weile lang bestehen bleibt, wenn es nicht in Erscheinung tritt, 
zum Beispiel in einer schlafenden Tänzerin. Dennoch muss es regelmäßig durch 
Umsetzung aktualisiert werden.

Bio-kulturelle Verwebungen sind auch in der Praxis des AYs festzustellen, und 
die wissenschaftliche Beschreibung des spezifischen, durch die Yogapraxis erwor-
benen Körperwissens wird dazu beitragen, die Analyse der Deutungspraktiken zur 
Yogaphilosophie zu schärfen. Während Singleton (2010: 161) für modernes Positi-
onsyoga noch feststellte: »[…] corporal postures become ›floating signifiers‹ whose 
meaning is determined according to context«, zeigt mein Datenmaterial vielmehr, 
dass die Auslegung des Textes immer wieder von dem durch die Praxis generier-
ten Körperwissen und den damit zusammenhängenden verkörperten Erfahrun-
gen beeinflusst ist. Viele Sankrittermini werden in Übereinstimmung mit aus der 
Yogapraxis resultierenden Erfahrungen ins Deutsche übertragen. Beispielsweise 
wird der Terminus samādhi als Flow-Erfahrung gedeutet, die häufig bei der dyna-
mischen Körperpraxis entstehen kann (vgl. Kapitel II.2.3.9). Im Yogasūtra selbst 
steht der Begriff für verschiedene Versenkungszustände, die sehr viel theoreti-
sches und praktisches Wissen und Vorbereitung benötigen und aus einem sitzen-
den Meditationsprozess hervorgehen. Hinzu kommen die zusätzlichen Praktiken 
von AYI, wie Alignment oder Faszientechniken, durch die sich die AY-Praxis ver-
ändert und somit auch die subjektiven Erfahrungen der Übenden, ihr Verständnis 
davon, was Yoga ist, und in der Folge ihre Ausdeutung des Yogasūtras. Gleichzeitig 
gehen neue Praktiken aus der modernen Auslegung des Yogasūtras hervor, wie 
etwa die citta-maitrī-Meditation, die ebenfalls einer Analyse bedürfen. Körper- und 
Textdeutungspraktiken beeinflussen sich in vielen Fällen also wechselseitig. Doch 
von der soziologischen oder philologischen Yogaforschung wurde dieser auf der 
Körperebene angesiedelte Teil modernen Yogas bisher meist vernachlässigt – die 
psychosomatischen Effekte werden entweder diskursiv mit empirischer Sozialfor-
schung abgefragt und, wie Koch es unten nennt, als metaphorisches Embodiment 
dargestellt – oder nur beiläufig erwähnt, so zum Beispiel in De Michelis’ jüngstem 
Artikel (2020: 445):



3.2 Relevante Körpertheorien und die kulturwissenschaftliche Analyse von Körperwissen � 45

Having said that, it is also a fact that there are countless testimonials bearing witness to 
the undeniable, widespread and at times life-changing benefits brought about by var-
ious types of engagement with modern yoga. This may at least in part explain why the 
number of people practising it (and forms of meditation) has been steadily increasing 
over the last few decades. The growing popularity and positive impact of yoga on the 
life of many cannot be denied.

Um also die skizzierte Wechselwirkung von körpertheoretischer Seite präzise und 
adäquat zu beleuchten, wird das religionsästhetische Konzept eines Körperwissens 
von Anne Koch gewählt (Koch, 2007b, 2017) und als deskriptive Kategorie entfaltet, 
die neben kulturwissenschaftlichen Ansätzen auch an medizinische Psychologie, 
kognitive Psychologie, Kognitions-, Sport- und Neurowissenschaft anknüpft. »[E]in 
solcher Forschungsansatz kann Somatizität anstelle von bloßem metaphorischem 
Embodiment untersuchen« (Koch, 2016: 66). Es handelt sich um ein erkenntnis-
theoretisches Konzept, das

[…] kognitionswissenschaftliche Ergebnisse für kulturwissenschaftliche Fragestellun-
gen anwendbar macht. Vorbereitend und grundlegend ist dafür das Verständnis einer 
nonpropositionalen Wissensform. Körperwissen ist nicht zwingend und nicht immer 
semiotisch, sondern häufig perzeptuell und vollzieht sich in verkörperter Kognition und 
Simulation und muss dann auch mit entsprechend spezifischen Kategorien beschrieben 
werden. Als erworbenes Wissen ist Körperwissen kulturell kontingent. Körperwissen 
ist eine mediale Form der Kommunikation und der Weltkonstitution neben und in Spra-
che, Symbolgebrauch, ästhetischen Figuren und sozialem Handeln. (Koch, 2016: 71f.)

Die Leistung des Konzeptes liegt darin, kultur- und naturwissenschaftliche Erkennt-
nisse und Frageinteressen aufeinander beziehen zu können. Es geht also nicht 
darum, kulturelle Praktiken auf sinnesphysiologische Regelabläufe zu reduzieren, 
sondern für die kulturell variierende und soziale Interaktion nutzbar zu machen.

Um diese Aufgabe zu erfüllen, muss Körperwissen in weitere Dimensionen 
ausdifferenziert und operationalisiert werden, damit es kulturelle Praktiken 
beschreiben, analysieren, deuten und eventuell erklären kann. Koch (2017) schlägt 
dazu Unterkategorien für Körperwissen vor: 1. Körperschema, 2. Thermoregula-
tion, 3. Verdeckte Imitation, 4. Tätowierung, 5. Muskeltonus/Haltung/Bewegung, 
6. Prothetisches Körperwissen und 7. Peripersonaler Raum. Für die vorliegende 
Arbeit sind alle Kategorien von Relevanz, allerdings müssen sie teilweise aufgrund 
der Spezifik der Körperpraktiken von AY(I) angepasst oder erweitert werden. So 
ergänze ich Punkt 1., das Körperschema, um die eng damit zusammenhängende 
analytische Kategorie »Körperbild«, wie es auch noch bei Koch (2007) zu finden 
ist. Auf Kochs Kategorien aufbauend schlage ich im Folgenden drei weitere Kate-
gorien vor, die für die speziellen Körpertechniken in meinem Untersuchungsfeld, 



46	 3 Theoretische Grundlagen

aber auch für die Praktiken anderer Yogastile von Relevanz sein können: 8. Atmung, 
9. Propriozeption und Nozizeption und 10. Außergewöhnliche Bewusstseinszu-
stände, unterschieden in Focused Attention (FA), Open Monitoring-Aufmerksamkeit 
(OM) und Flow-Erfahrungen.36 Diese Kategorien überschneiden sich zwar teilweise 
mit einigen bereits eingeführten Begriffen, aber die eigene Terminologie erlaubt 
eine größere analytische Klarheit über das vorliegende Phänomen.

3.3	 Vorüberlegungen zur Spiritualität heutigen 
Positionsyogas

Schon De Michelis (2004: 187f.) betont, dass verschiedene rezente Ausformungen 
von Yoga meist von einer eher vagen, säkularen oder »spirituellen« (New Age-)
Weltanschauung begleitet werden. Da Spiritualität als emischer Begriff auch in mei-
nen Daten eine Rolle spielt, soll der Term im Folgenden diskutiert und eingeordnet 
werden. 

Einleitend ist zu erwähnen, dass die Säkularisierungsthese in der Religionswis-
senschaft höchst einflussreich war, mittlerweile aber an Popularität eingebüßt hat. 
Sie ging davon aus, dass Religion seit der Zeit der Aufklärung, einhergehend mit 
der Trennung von Kirche und Staat, nur stetig abnehme – eine Annahme, die sich 
als nicht zutreffend herausgestellt hat, denn »Religion« verlagert sich lediglich in 
andere gesellschaftliche Teilbereiche. In Abkehr davon wurde zum Beispiel eher 
von »Entkirchlichung« gesprochen als von einer allgemeinen Abnahme (alternativ- 
religiöser) Anbieter (vgl. z. B. Knoblauch, 2009: 30f.).

Auch in der deutschen Yogaforschung wurde immer wieder eine Säkularisie-
rung des deutschen Yogas behauptet, wie zum Beispiel bei Fuchs (1990: 262), eine 
Meinung, die der Autor in seinem neuesten Artikel wiederholt (2016: 1997). Die 
Grundlage für diese Ansicht ist stets »die Ablösung des Yoga von seinem religiö-
sen Hintergrund« (ebd.). Genauso betont auch Schnäbele (2009: 241), dass »die als 
›hinduistisch‹ benannten Glaubensinhalte und Gottesbilder, deren Rezeption bis 
ins 20. Jahrhundert die Rezeption des Yoga überhaupt ausmachte […], mit der Ver-
breitung des modernen Hatha-Yoga immer weiter zugunsten der Körperpraxis« 
zurücktreten würden (ebd.). Ähnliches ist auch erst kürzlich von offizieller Seite 
geäußert worden, als Jessica Fink, die Sprecherin des Berufsverbandes der Yoga-
lehrenden in Deutschland e.V. (BDY), im Zuge des Yoga-Verbotes, das die griechisch-
orthodoxe Kirche im Sommer 2020 an ihre Mitglieder in Griechenland und Zypern 
aussprach, betonte, dass es eine Minderheit sei, die Yoga aus spirituellem Interesse 

36	 Die zehnte Kategorie ist eher auf einer analytischen second order-Ebene anzusiedeln, da die beiden  
vorgeschlagenen Kategorien weitere Konzepte in sich vereinen und aus diesen gebildet werden. Sie ver- 
knüpfen mehrere Elemente, wie eine bestimmte soziale Koordinierung, eine Bewegungshaltung sowie 
Bewusstseinszustände etc. auf unterschiedliche Weise.



3.3 Vorüberlegungen zur Spiritualität heutigen Positionsyogas� 47

praktiziere.37 Auch Fink kontrastiert »[d]ie Meinung, Yoga sei etwas Asketisches, 
Weltabgewandtes oder Religiös-Hinduistisches«, die »eigentlich kaum noch ver-
breitet« sei, mit einer Vision eines »Yoga, der offen für Menschen unterschiedlicher 
Glaubensrichtungen und der Welt zugewandt ist« (ebd.). Die Dichotomien Askese 
versus Weltzugewandheit (BDY) oder »unambiguously religious« versus »corporeal 
purposes of regeneration and therapeutic prophylaxis« (Fuchs, 2016: 1997) sugge-
rieren, dass »weltliche« Aspekte heutigen Yogas nicht »religiös« sein könnten, und 
lassen vermuten, dass der »spirituellen« Komponente heutigen Yogas im Vergleich 
mit »der indischen Yoga-Tradition« eine gewisse religiöse Authentizität und Tiefe 
abgesprochen wird.38

Auch Schnäbele beruft sich noch auf Fuchs’ Arbeit und nennt Yoga aufgrund sei-
ner »Offenheit und Unverbindlichkeit« eine »säkulare Praxis« (2009: 241). Gleich-
zeitig bezeichnet sie es als eine »Form von Spiritualität« (ebd.), die sich allerdings 
weder durch die Kenntnis bestimmter Texte noch durch einen persönlichen, ver-
pflichtenden Einsatz auszeichne, und schlussfolgert: 

Die Glaubenden bleiben Konsumenten, die sich nicht binden müssen, sondern lediglich 
ihren Beitrag für den Yogaunterricht bezahlten. Basis des Angebotes an sinnstiftenden 
Erzählungen ist allein die Körperarbeit und -praxis. Yoga offeriert damit eine unver-
bindliche, verkörperte Spiritualität. (Ebd.) 

Schnäbeles Bestandaufnahme von 2009 lässt auf zweierlei schließen: Entweder hat 
sich demgegenüber in der heutigen Yogaumgebung etwas grundlegend geändert 
oder es gibt bestimmte Teile der deutschen Yogaszene, mit denen sich Schnäbele 
nicht befasst hat. Denn im Forschungsfeld nimmt die Kenntnis eines Textes, also 
des Yogasūtras, einen sehr hohen Stellenwert ein und die Assoziierung mit »Spiri-
tualität« dient den Akteur*innen als explizite Selbstbezeichnung.

Spiritualität wird in den letzten Jahrzehnten zunehmend wissenschaftlich 
beforscht, Beispiele dafür sind zahlreich (vgl. u. a. Aupers/Houtman, 2006; Baier, 
2006; Fuller, 2001; Heelas, 2008, 2011; Huss, 2014; King/Carrette, 2005; Knoblauch, 
2006; van der Veer, 2014). Im Einklang mit Strauss’ Beobachtung zeigen Streib und 

37	 Z. B. nachzulesen unter: https://www.stern.de/panorama/weltgeschehen/orthodoxe-kirchen-ueber-
yoga---hat-im-leben-von-christen-nichts-zu-suchen--9360780.html, Zugriff: 8.9.2020.
38	 Strauss (2005: 109) vermutet eine spezifische deutsche Vorsicht im Hinblick auf die mögliche Ein- 
ordnung in eine Kultbewegung, die mit der Assoziation von Yoga mit Hinduismus einhergehen könnte: »The 
grave concern with being identified as a cult has a rather dark underside in terms of how yoga practice 
is sometimes understood in Germany today. In the United States, yoga is very much associated with ›New 
Age‹ spirituality as well as neo-Hindu philosophy, but in Germany, there is a significant distinction made  
between the practice of hatha yoga and any spiritual component associated with Hinduism.« Vielleicht 
auch durch den beschriebenen Einzug dynamischer Yogaformen ab Mitte der 1990er Jahre, der immer noch 
besonders von den USA aus Europa erreicht, hat sich die Lage in Deutschland mittlerweile in Richtung  
amerikanischer Spiritualisierung verschoben, mit kulturspezifischen Anpassungen (s. u.).

https://www.stern.de/panorama/weltgeschehen/orthodoxe-kirchen-ueber-yoga---hat-im-leben-von-christen-nichts-zu-suchen--9360780.html
https://www.stern.de/panorama/weltgeschehen/orthodoxe-kirchen-ueber-yoga---hat-im-leben-von-christen-nichts-zu-suchen--9360780.html


48	 3 Theoretische Grundlagen

Klein (2016) in Rückgriff auf eine allgemeine Sozialerhebung von 2012 in den USA, 
dass sich zwei von drei US-Amerikaner*innen, also 68,1 % der Bevölkerung, als 
»moderately or very spiritual« bezeichnen (ebd.: 73), 40 % bezeichnen sich als 
»equally religious and spiritual« (ebd.: 74). Nur 10,5 % sind »not spiritual«, wäh-
rend ganze 19,7 % »not religious« sind. In Deutschland hingegen bezeichnen sich 
laut der ALLBUS-Studie von 2012 ganze 50 % der Bevölkerung als »not spiritual«, 
während nur 20,7 % befinden, dass sie eher spirituell als religiös sind.39 Weniger 
als 6 % stufen sich als »very spiritual« ein (ebd.: 74f.). Dies zeigt, dass sich die deut-
sche spirituelle Szene zahlenmäßig deutlich von der amerikanischen unterscheidet, 
und übereinstimmend damit lässt Fuchs’, Schnäbeles und Finks Feststellung eines 
säkularen Yogas vermuten, dass sich auch das deutsche Yogaumfeld im Hinblick 
seiner »Spiritualität« vom amerikanischen unterscheidet.

In Zahlen sieht das wie folgt aus: Laut der Studie »Yoga in America« der Yoga 
Alliance und des Yoga Journals von 2016 finden 83 % der US-amerikanischen Yoga-
praktizierenden, dass Yoga spirituell ist, dabei stimmen dem 40 % vollkommen 
und 42 % einigermaßen zu (2016: 18). Bemerkenswert ist, dass diese Meinung unter 
Nichtpraktizierenden weit weniger verbreitet ist, nur 19 % stimmen dem vollkom-
men und 40 % einigermaßen zu (ebd.: 21). Das lässt vermuten, dass sich bei ame-
rikanischen Yogaübenden im Laufe der Zeit die Meinung festigt, dass Yoga etwas 
Spirituelles sei. Verglichen mit der 2018 vom BDY erhobenen Studie »Yoga in Zahlen« 
ist dies ein weit größerer Prozentsatz in den USA, in Deutschland gaben nur 25 % 
der aktuell Yoga Praktizierenden an, dass sie dies aus »persönlichem Interesse auf 
geistig spiritueller Ebene« täten, interessanterweise waren es 28 % der Frauen und 
nur 6 % der befragten Männer (Berufsverband der Yogalehrenden in Deutschland 
e.V., 2018: 19).40 Auf telefonische Nachfrage präzisierte Jessica Fink vom BDY ihre 
zuvor zitierte Aussage und gab an, dass vor allem Yogaanfänger*innen kein spiri-
tuelles Interesse zeigten, dieses aber im Laufe der Zeit deutlich zunehme, wie es 
auch die US-amerikanische Studie nahelegt.41 Trotzdem muss festgestellt werden, 
dass sich nicht nur die deutsche Gesamtbevölkerung als weit weniger »spirituell« 
wahrnimmt als die amerikanische, sondern auch die deutschen Yogaübenden.42

39	 Davon sind 14,4 % »more spiritual than religious« und 6,3 % »clearly more spiritual than religious«.  
Ob sich diese Zahlen sowohl in den USA als auch in Deuschland in den letzten acht Jahren geändert haben, 
ist mir nicht bekannt.
40	 Die Schwierigkeit für die Vergleichbarkeit der beiden Studien liegt allerdings darin, dass der BDY nicht 
die von der Yoga Alliance angebotene Antwortmöglichkeit »somewhat agree«, also »stimme eher zu« oder 
»stimme eher nicht zu« ermöglichte. Dieser Ü� bergangsbereich wird folglich in der deutschen Studie nicht 
erfasst. Eine weitere Erklärung ist, dass der Begriff der »Spiritualität« auch unter deutschen Yogaprakti-
zierenden noch mit Vorsicht genutzt wird und der Begriff »Philosophie« deutlich mehr Zulauf hat, jedoch 
wurde dieser in keiner Weise abgefragt.
41	 Telefonat mit Jessica Fink am 9.9.2020.
42	 Fink bestätigte mir, dass es bislang keine Erhebungen darüber gibt, wie viele Yogalehrer*innen es in 
Deutschland gibt (Telefonat am 9.9.2020).



3.3 Vorüberlegungen zur Spiritualität heutigen Positionsyogas� 49

Im Forschungsfeld hingegen sind acht der zehn von Streib und Klein aufgezähl-
ten »components for the semantics of ›spirituality‹« (2016: 76f.) zugegen und fin-
den sich allesamt in heutiger Yogaphilosophie wieder. Das, was als »Philosophie« 
bezeichnet wird, trägt folglich deutliche Züge einer Weltsicht, die als »spirituell« 
bezeichnet werden kann:43

1. Connectedness and harmony with the universe, nature, and the whole. Dies 
zeigt sich deutlich in der neo-vedāntischen Auslegung des Yogasūtras, die Yoga als 
»Vereinigung« des Individuums/des individuellen Selbst (ātman) mit dem Univer-
sum/dem höherem Selbst (brahman) versteht – heute sicherlich eine der gängigs-
ten Yogadefinitionen.

2. Search for (higher) self, meaning, inner peace, and enlightenment. Diese Punkte 
zeigen sich deutlich in der Rezeption von puruṣa, übersetzt als »wahres Selbst«, 
im Zur-Ruhe-Bringen der Gedankenwellen (citta-vṛtti-nirodha) und in einer Erlö-
sungsvorstellung (kaivalya).

3. Ethics: holding and everyday acting according to values and morality in relation  
to humanity. Hier sind die yama-s und niyama-s, also die ethischen Grundsätze der 
aṣṭāṅga-s im Alltags- und Praxiseinsatz zu nennen, sowie die brahmavihāra-s aus 
Sūtra I/33, die zum Beispiel als citta-maitrī-Meditation zur Anwendung kommen 
und als liebevolle Einstellung sich selbst und der sozialen Umwelt gegenüber in die 
Welt getragen werden sollen.

4. Intuition of something or some being(s) that are unspecified, but higher and 
beyond oneself. Diese Kategorie ist in meinen Daten weniger stark ausgeprägt, denn 
es gibt keine ganz konkrete Gottesvorstellung, aber brahman kann mit einem »höhe-
ren« Prinzip assoziiert werden und es finden sich an verschiedenen Stellen Refe-
renzen auf etwas »Höheres«. Beispielsweise werden Sanskrit die Attribute »heilig« 
oder »höhergestellt« zugesprochen, Yoga wird als »[r]eligionslos, und trotzdem auf 
etwas Höheres gerichtet« (Annett, 16.11.2016: 213) bezeichnet oder auch spezifischer 
als »direkter Zugang zu Gott« (Hausaufgabe 2. Woche, Silja: 80), jedoch wird die-
ses Göttliche meist im eigenen Selbst entdeckt und nicht in einer äußeren Instanz.

5. Experience of truth, purpose, and wisdom beyond rational understanding. Hier-
für sind die nonpropositionalen (Körper-)Praktiken des heutigen Positionsyogas 
sowie die neu hinzukommenden yogaphilosophischen Praktiken besonders rele-
vant, denn laut emischem Diskurs kann Yoga nicht intellektuell erfasst werden, 
sondern muss erfahren und erlebt werden, sedimentiert in Jois’ Aussage, dass Yoga 
99 % Praxis und 1 % Theorie sei. Auch die verbreitete Ansicht, dass Sanskrit eine 

43	 Eher selten finden sich die zwei Komponenten »Part of religion, or Christian beliefs« und »Belief in  
higher power(s), higher beings (deities, gods)«. Ergänzt werden muss noch der starke Fokus auf Indien 
als »Land der Spiritualität«, von dem die Akzeptanz von Yogaphilosophie überhaupt zehrt. Doch wenn-
gleich ein rezentes Spiritualitätsverständnis oft »östliche« religiöse Versatzstücke beinhaltet, ist Spiritualität  
ebenfalls ein modernes, westliches Konzept und hat keine direkte Entsprechung oder Geschichte im indi-
schen Kulturraum (vgl. van der Veer, 2014: 35f.).



50	 3 Theoretische Grundlagen

»heilige« Sprache sei, deren Aussprache auf einer nicht rational erklärbaren Ebene 
wirkt, kann hier eingeordnet werden.

6. Awareness of a nonmaterial, invisible world and experience of supernatural 
energies and beings (spirits etc.). Während Vorstellungen von Engel*innen und 
anderen unsichtbaren Lebewesen nicht zugegen sind, kann dieser Punkt mit Ener-
giekonzepten zusammengeführt werden, die aus der indischen Yogatradition über-
nommen werden. Sie existieren meist parallel zu einer vorherrschenden biomedizi-
nischen Betrachtung der Praktiken, so heißt zum Beispiel die zweite Serie des AYs 
nāḍīśodhana »Reinigung der Energiekanäle«.

7. Opposition to religion, dogmatic rules, and traditions. Auf diesen Punkt wurde 
bereits eingegangen, beide Begriffe, »Yogaphilosophie« und »Spiritualität«, werden 
in Opposition zu »dogmatischer Religion« verwendet.
8. Individual religious praxis, meditation, prayer, worship. Hier ist die Yogapraxis zu 
nennen, die von Steiner beispielsweise als »Kommentar zum Yogasūtra« sowie häu-
fig als Meditation in Bewegung verstanden wird, und weitere Praktiken wie Atem-
techniken (prāṇāyāma), Mantrasingen, das Chanten des Yogasūtras und Meditation.

Dieser letzte Punkt mag im Untersuchungsfeld stärker mit dem Körper vernetzt 
sein als in anderen Ausprägungen heutiger Spiritualität. Doch ist diese Assoziation 
eines emischen Begriffes von Spiritualität mit dem Körper keine Seltenheit, wie 
Huss (2014: 50f.) feststellt: 

As observed above, the biblical and early Christian term ›spirit‹ stood in contrast to the 
body; in both medieval and modern use, ›spirituality‹ is applied to metaphysical and 
nonmaterial realms. In contemporary definitions and uses of the term, the dichotomy 
between spirituality and corporality/materiality is much less distinct. […] In medie-
val terminology, spirituality was occasionally connected to physical activities (such as 
the spiritual exercises mentioned above); yet, such physical-spiritual practices were 
intended to subdue the physical, in order to increase the power of the spiritual. Today, 
the term is regularly applied to physical and material activities, which are perceived as 
having spiritual aspects and values.

Die sich in diesem Zitat zeigende Differenz zwischen frühchristlichen und heuti-
gen Ansichten besteht auch zwischen dem vorbereitenden Körpereinsatz des alten 
und mittelalterlichen Indiens, wie er sich im Yogasūtra und in Haṭhayoga-Texten 
zeigt, und dem integralen Körperverständnis heutigen Yogas. Auch in asketischen 
Zirkeln im heutigen Indien werden die Körperpraktiken noch als Vorbereitung für 
Meditation gesehen, so formuliert ein Asket, dass »echtes Yoga« »dhyāna«, also 
Meditation sei: 



3.3 Vorüberlegungen zur Spiritualität heutigen Positionsyogas� 51

He said: »I practiced all the āsanas, the [ṣaṭ]karmas, the kriyā-s and the mudrās, and I 
did not get any śānti (peace). They are physical practices, you do not have to waste time 
in them; if you are looking for yoga then you have to do dhyāna. Through it you obtain 
jñāna and then Yoga (union with the Paramātmā). The only way is dhyāna yoga. But 
without a real guru, you cannot reach any result.« (Bevilacqua, 2017: 197)

Zwar mag der von mir gewählte Untersuchungsgegenstand, also das sich in 
Deutschland ansiedelnde, der Kṛṣṇamācārya-Linie entstammende AY(I) nur ein 
Fallbeispiel sein, doch seine verkörperte Spiritualität steht, so die Hypothese, für 
eine weitreichendere Entwicklung des Yogas in Deutschland. In dieser mit einem 
veränderten Verständnis von Yogaphilosophie einhergehenden Spiritualität wer-
den Körperlichkeit und eine »spirituelle Entwicklung« nicht mehr als voneinan-
der getrennt betrachtet, wie es sich beispielsweise noch in der unter anderem 
von Fuchs vertretenen Vorstellung zeigt, dass die aṅga-s des Yogasūtras aufein-
ander aufbauen und āsana nur eine »Vorbereitung« für die »spirituelle« Praxis ist. 
Durch die starke Körperlichkeit der dynamischen Yogastile und wohl auch durch 
die immer gängigere Ansicht, dass die Körperarbeit selbst eine spirituelle Praxis 
sei, eine Auffassung, die besonders durch die von der amerikanischen Subkultur 
geprägten Ableger der Kṛṣṇamācārya-Linie wie Iyengar und Desikachar verbreitet 
wurde, verschiebt sich der Spiritualitätsdiskurs in der deutschen Yogaszene und 
verbindet sich direkter mit der Körperpraxis.44

Die darauf aufbauende Hypothese ist also, dass sich die rezente Yogaszene mit-
unter durch die Zunahme der dynamischen Yogastile in Deutschland (und in Europa 
allgemein) seit dem 21. Jahrhundert in einem Wandel befindet.45 Diese stark von 
der amerikanischen Rezeption beeinflussten46 »Vinyāsa-Stile« unterscheiden sich 
nicht nur durch ihre Körperpraxis, sondern insbesondere in ihrem Verständnis von 
»Yogaphilosophie« von jener Ausprägung von Haṭhayoga, die Fuchs und Strauss 
erforschten. Mit Strauss’ oben zitierter Beobachtung (2005: 109), dass Yoga in den 
USA mit einer »›New Age‹ spirituality« und einer neo-hinduistischen Philosophie 
einhergehe, während in Deutschland sehr deutlich zwischen Haṭhayoga und Hin-
duismus unterschieden werde, und der Feststellung Fuchs, dass Yoga säkularisiert 
werde, kann geschlussfolgert werden, dass sich Yoga – zumindest in gewissen Stil-
richtungen – heute viel natürlicher mit einer dem New Age entstammenden Spiri-
tualität vernetzt. Darauf lässt zumindest heutige Yogaphilosophie schließen, in der 

44	 Diese Beobachtung scheint nicht nur mein Forschungsfeld zu betreffen, auch Jessica Fink bestätigte  
sie mir im Telefonat am 9.9.2020.
45	 Im gleichen Zeitraum wird das dynamische Jivamukti-Yoga in Deutschland populärer: Erst im Jahr 2003 
eröffneten die Jivamukti-Schüler*innen Patrick Broome und Gabriela Bozic das Jivamukti Yoga-Zentrum  
in München Schwabing, das erste Jivamukti Center außerhalb von New York City.
46	 Für den Kontakt von Jois’ Ashtanga Yoga und Iyengar Yoga mit dem US-amerikanischen Kulturraum vgl. 
Kapitel III.4. und III.5.2.



52	 3 Theoretische Grundlagen

deutliche Versatzstücke des New Age weiterleben, wie die Suche nach tiefgehen-
der Transformation (Huss, 2014: 50), wie »ganzheitliche Konzeptionen von Natur 
und die Transfers naturwissenschaftlicher Ansätze in spirituelle Praxis« (Stuckrad, 
2004: 231), Erfahrungszentriertheit und Individualismus (Hanegraaff, 1996: 201f.) 
oder die Sakralisierung des Selbst (ebd.: 233), wenngleich sich die Akteur*innen 
selbst nicht mit New Age identifizieren.47 Damit zusammenhängend bemerkt Knob-
lauch (2009: 117), dass die Diffusion des New Age ab den 1990er Jahren dazu führte, 
dass die Konturen der Bewegung verloren gingen und sie Teil der allgemeinen Kul-
tur wurde. Diese neue Form der Resakralisierung heutigen Yogas passiert immer 
noch in Abkehr von einer »weltabgewandten indischen Religiosität«, wie Steiner 
wiederholt betont, aber vernetzt sich konkret mit heutigen Ausformungen säkula-
rer Spiritualität wie der Ökobewegung, der veganen Bewegung, der Achtsamkeits-
strömung, mit Self-Help-Ansätzen und anderen Aspekten, also mit Ablegern der 
New Age-Bewegung.

Auf diesen Beobachtungen basierend wird »Spiritualität« im Folgenden als 
objektsprachlicher, emischer Begriff untersucht und bildet keine etische Untersu-
chungskategorie (vgl. z. B. Huss, 2014; Streib/Klein, 2016). Im Feld verwischen, wie 
sich zeigen wird, die emischen Begriffe »Yogaphilosophie« und »Spiritualität«, die 
allerdings beide der Abgrenzung von »Religion« dienen. »Yogaphilosophie« fungiert 
als Aushandlungs- und Austragungsort für eine spezifische, mit Sanskritbegriffen 
gerahmte, körperzentrierte Spiritualität, die sich zunehmend durch die Institutio-
nalisierung im Zuge von Yogaausbildungen und den Schulterschluss mit Psycholo-
gie und Neurowissenschaft in der breiten Gesellschaft sedimentiert.

3.4	 Der Umgang mit exotischen religiösen 
Ressourcen

Es wurde bereits von verschiedenen Autor*innen argumentiert, dass die Rezep-
tion eines »klassischen Indiens« – und spezieller von Patañjalis Yogasūtra – im 
modernen Yoga von Orientalismen durchzogen ist.48 Auch im vorliegenden empi-
rischen Material zeigt sich der Reiz »exotischer religiöser Ressourcen«, wie Altglas 
sie nennt (2014: 11), an mehreren Stellen. Die selektive Nutzung von solchen »exoti-
schen« Fragmenten verortet Altglas, in Rückgriff auf Claude Lévi-Strauss, in »con-
temporary practices of bricolage« (ebd.), womit exotische religiöse Ressourcen als 
eine potenzielle Quelle für das Ausbilden persönlicher »spiritueller« Glaubenssätze 
identifiziert werden können. Altglas betont dabei, dass der Bezeichnung »religious 

47	 Von Stuckrad (2004: 227) schreibt, dass der Begriff »New Age« nicht mehr verwendet und sogar häufig 
als Schimpfwort betrachtet wird. Er selbst nutzt den Begriff »moderne Esoterik« (ebd.: 229).
48	 Für modernes Positionsyoga im Allgemeinen vgl. z. B. Altglas (2014) und speziell auf Patañjali bezogen 
vgl. Singleton (2008) und Scholz (2017).



3.4 Der Umgang mit exotischen religiösen Ressourcen� 53

exoticism« keine Wertung inhärent ist, denn Akkulturation ist in den meisten Fäl-
len unumgänglich, wenn fremdes Kulturgut rezipiert wird: »Every encounter with 
foreign cultures or religions implies an understanding from one’s point of view and 
necessitates interpretations, translations, and selections.« (Ebd.) Religiöser Exotis-
mus bezeichnet das Phänomen der selektiven und oftmals idealisierten Aneignung 
gewisser Fragmente einer fremden Kultur, beim Beispiel heutiger Yogaphilosophie 
handelt es sich dabei um Praktiken und Glaubenssätze eines alten, »spirituellen« 
Indiens. In der von mir analysierten Ausformung können, wie das Folgende zeigen 
wird, einige Allgemeinplätze der Exotisierung und Mystifizierung des alten Indiens 
herausgearbeitet werden, die sich mindestens bis zur Romantik zurückverfolgen 
lassen (vgl. Altglas, 2014: 26) und beispielsweise in Henry David Thoreaus Werk 
wiederauflebten:

A romantic orientalism was looking after untouched mysticism and truths, apparently 
lost by a soulless modern European society (Inden 1986). Romantic orientalists thus 
described a primordial, spiritual, and mysterious India, the universal source of all  
civilizations, which, in the romantic mindset, contrasted with a modern, secular, and 
decadent West. (Ebd.)

Grundlage einer solchen Imagination ist die bereits in der Romantik zu verortende 
Konstruktion eines »goldenen Zeitalters«, dem »spirituelle« (Weisheits-)Texte wie 
die Vedas, die Upaniṣaden, die Bhagavadgītā und das Yogasūtra zugeschrieben wer-
den, welche als Inspirationsquelle genutzt werden.

Kuske und Czerny (2016: 1380) merken an, dass die Beziehung zu einer fremden 
Kultur üblicherweise ambivalent ist, also zwischen Angst und Entfremdung sowie 
Verzauberung und Faszination oszilliert – beides erfordert jedoch einen gewis-
sen Abstand zur Ursprungskultur. Altglas verweist auf eine dritte Möglichkeit der 
Rezeption, die Konstruktion eines »idealen Anderen«, eine Imagination, die dazu 
dienen kann, etwas zurückzugewinnen, das in der eigenen Kultur (zum Beispiel 
durch Modernisierungsprozesse) als verloren angesehen wird: 

In this regard, orientalism (a particular form of exoticism) offers a case in point. Said 
(1978) explains how the Orient was a European invention, a representation of otherness 
that, by contrast, enabled the affirmation of European culture and identity (as modern, 
rational, potent) when the East was deemed to be irrational, emotional, and mystical. 
Orientalism was precisely a way to think of the »East« as an absolute complement to the 
West where, writes Said (1978, 115), »what mattered was not Asia so much as Asia’s use 
to modern Europe.« For romantic orientalists, such a portrayal of the Orient was par-
ticularly potent: in the fin de siècle era, it captured what they believed modern Europe 
had left behind. Studying and knowing the »mystical East« would thus allow European 
culture to regenerate itself. (2014: 12)



Zwar finden sich entsprechende Aussagen nicht direkt im Datenmaterial, doch zeigt 
sich der Prozess des »otherings« an mehreren Stellen, etwa wenn Indien als »das 
Andere« konstruiert wird, das dem Westen seine verloren gegangene Spiritualität 
zurückbringen kann.

Werden jedoch Originalquellen ohne vorherige Selektionsprozesse rezipiert, 
wie es, wie in Kapitel III.2.3. ausgeführt, im Forschungsfeld mit dem Yogasūtra der 
Fall ist, ist eine gewisse Ambivalenz gegenüber dem Quellentext oftmals unumgäng-
lich. So beschreibt das PYŚ eine Vielzahl von Inhalten, die für heutige Akteur*innen 
unattraktiv sind. Auch Altglas (2014: 14) stellt etwas allgemeiner über Yoga und 
Kaballah fest: »[…] when confronted with the Hindu or Jewish character of these 
teachings, they evoke feelings of discomfort and may display dismissive attitudes.« 
Altglas führt sinnvolles Vokabular ein, um den Umgang mit dieser Ambivalenz zu 
beschreiben, das auch in dieser Arbeit Anwendung findet, unter anderem Dekon-
textualisierung, Domestizierung, Exotisierung und Universalisierung. 

Sich auf Stephen W. Foster (1982: 21) beziehend, stellt sie fest: »Exoticism ent-
ails a ›domestication of the foreign and unpredictable‹ […] Exoticism is, therefore, 
relatively self-referential.« Auch Huggan (2001: 22) merkt an, dass der Prozess der 
Domestizierung der Exotisierung inhärent ist, und das »Exotische« in den Main-
stream überführt:

For the exotic is the perfect term to describe the domesticating process through which 
commodities are taken from the margins and reabsorbed into mainstream culture. This 
process is to some extent reciprocal; mainstream culture is always altered by its contact 
with the margins, even if it finds ingenious ways of looking, or of pretending to look, 
the same. Exoticism helps maintain this pretence; it acts as the safety-net that supports 
these potentially dangerous transactions, as the regulating-mechanism that attempts 
to manoeuvre difference back again to the same.

Domestizierung und Dekontextualisierung gehen Hand in Hand (Altglas, 2014: 
15). Das Loslösen eines Kulturguts von seinem ursprünglichen kulturellen Kon-
text (genuin richtet sich das pyś an ein asketisches, brahmanisches Zielpublikum) 
macht Domestizierung überhaupt erst möglich. Dekontextualisierung und Domes-
tizierung bilden die absolute Basis der historischen sowie der heutigen Yogasūtra- 
Rezeption. Historisch ermöglichten sie es unter anderem, das Yogasūtra als ein 
Lehrbuch für den »arischen Ü� bermenschen« darzustellen, und heute wird der Text 
durch Dekontextualisierung und Domestizierung beispielsweise zum Alltagsratge-
ber, zum Achtsamkeitslehrbuch oder zu einem Weg der spirituellen, lebenswelt-
lichen Selbstfindung.

54	 3 Theoretische Grundlagen



4	 Methodische Anmerkungen

Das ca. Mitte der 1970er Jahre von Südindien in die USA gelangte und in den spä-
ten 1990er Jahren nach Deutschland eingeführte AY wird, besonders auch durch 
die Arbeit Steiners, ein immer festerer Bestandteil der rezenten deutschen Yoga-
szene. Und obwohl AY mittlerweile ein klar transnationaler Yogastil ist, mit einer 
über die ganze Welt verteilten Community, verfolgt die vorliegende Arbeit eine 
vornehmlich lokale Forschungsperspektive. Dies hat zwei forschungspragmatische 
Gründe: Der erste Grund ist, dass ich für eine gezielte, lebensweltanalytische Erfor-
schung von Yogaphilosophie, mit dem spezifischen Fokus auf die Vermittlung des 
Yogasūtras, eine Yogaausbildung machen musste, da der Text üblicherweise erst 
im Zuge einer Ausbildung ausführlicher besprochen wird. Der zweite Grund hängt 
mit dem semantischen Fokus zusammen, den ein Teil der Analyse verfolgt, also 
dem Interesse am Prozess der Ü� bersetzung und der (versprachlichten) Ausdeutung 
eines altindischen Textes, die der Klarheit halber nur von einer Sprache (Sanskrit) 
in lediglich eine andere Sprache (Deutsch) erfolgte. 
Trotzdem bemerkte ich früh, dass diese vornehmlich lokal stattfindende Unter-

suchung nicht ohne ihre Einbettung in die transnationale Netzwerkstruktur des AYs 
vonstatten gehen kann. Denn bis auf Steiner, der sich vor allem auf den deutsch-
sprachigen Raum fokussiert, bieten die meisten bekannten AY-Lehrer*innen inter-
nationale Workshops an und touren damit durch Deutschland, wodurch sich die 
ansässigen Akteur*innen von verschiedenen, internationalen Lehrer*innen und 
ihren Diskursen und Praktiken beeinflussen lassen.49 Diese Einsicht schlug sich 
auch darin nieder, wie ich das Forschungsfeld absteckte.

Das Forschungsfeld
Breit gesehen umfasst mein Forschungsfeld Diskurse und Praktiken von Akteur*in-
nen, die sich mit dem Yogastil Ashtanga (Vinyasa) Yoga50 assoziieren und die expli-
zit oder implizit mit dem Thema Yogaphilosophie in Verbindung stehen. Konkret 
ist es in der Umgebung des deutschen (»reformierten«) AYs angesiedelt, und zwar 

49	 Im Zuge der globalen Verschiebungen durch die Ausbreitung des Virus SARS-CoV2 sind ab dem  
Frühjahr 2020 Online-Angebote, auch in der Umgebung des AYs, in die Höhe geschnellt, wodurch anzuneh-
menderweise ein noch breiterer globaler Austausch über Yogaphilosophie ermöglicht wird.
50	 Früher hieß Ashtanga Yoga noch Ashtanga Vinyasa Yoga, heute hat sich allgemein, ob in der Jois- 
Familie oder in nicht mehr »linientreuen« Zirkeln »Ashtanga Yoga« durchgesetzt. Im Folgenden wird von 
»Ashtanga Yoga« gesprochen, wenn ich mich nicht explizit auf Steiners AYI beziehe, d. h. allgemein auf die 
Praxis-Methode namens Ashtanga Yoga, die sich auch außerhalb der Jois-Familie nur wenig verändert hat. 
Wenn ich mich auf das spezielle AY-Setting in Mysore beziehe, wie auf Sharat Jois’ Schule (https://sharath
yogacentre.com) oder Saraswathi und Sharmilas K. Pattabhi Jois Ashtanga Yoga Shala, die Fortführung von 
Jois’ alter Schule in Gokulam, Mysore (https://www.kpjayshala.com), markiere ich das deutlich. Zugriff für 
beide URLs: 3.1.2021.

https://sharathyogacentre.com
https://sharathyogacentre.com
https://www.kpjayshala.com


56	 4 Methodische Anmerkungen

im Umfeld von Steiners AYI. Steiner war meines Wissens einer der ersten, die AY 
Ende der 1990er Jahre nach Deutschland brachten. An dieser Stelle ist wichtig zu 
betonen, dass zwar alle meine Experten aus dem Umfeld des AYs – Steiner, Nardi, 
Scott und Maehle – jahrelang von Jois unterrichtet wurden, sich aber explizit von 
der Jois-Familie abgewendet haben, also nicht (mehr) von ihr autorisiert sind.51 Mit 
diesen Autorisierungen versuchen Jois’ Nachfolger*innen, seine Tochter Saraswathi 
Rangaswami (*1941), seine Enkeltocher Sharmila Jois (*1969) und sein Enkelsohn 
Sharat Jois (ehemals Rangaswami) (*1971) AY nach ihren Standards zu reglemen-
tieren. Ich befasse mich in dieser Arbeit allerdings nicht mit einer vermeintlich 
»ursprünglichen« AY-Methode nach Jois und seiner Familie, sondern mit dem, was 
AY außerhalb des Regimes der Jois-Familie in den Händen der über die Welt ver-
teilten senior teachers geworden ist. Diese nichtautorisierten Lehrer*innen und vor 
allem ihre Schüler*innen sind vielfältig vernetzt. Daher lasse ich die transnationale 
und nationale Netzwerkstruktur nicht außer Acht, zum Beispiel interagieren die in 
Tabelle 1 aufgezählten, von mir zwischen 2015 und 2019 interviewten, global aufge-
spannten Yogasūtra-Experten und Schüler*innen auf verschiedene Weise.

Steiner bildet das Zentrum des Forschungsfeldes und er und seine Schüler*in-
nen sind aufgrund der Ausbildungssituation diskursiv miteinander verbunden. In 
der Ausbildung lesen die Schüler*innen verschiedene Yogasūtra-Übersetzungen, 
eine bekannte und beliebte stammt von Ralph Skuban, der allerdings kein AY-Lehrer 
ist, sondern in deutschlandweiten Workshops yogaphilosophische Inhalte vermit-
telt, die zusammen mit seiner Übersetzung des Yogasūtras Übende verschiedener 
Stile erreichen und beeinflussen. Zudem spricht sich in der AY-Community schnell 
herum, wenn ein internationaler AY-Lehrer nach Deutschland kommt, so besuch-
ten viele Akteur*innen des Forschungsfeldes während der Ausbildung bei Steiner 
auch Workshops bei anderen von mir interviewten Experten wie John Scott, Gre-
gor Maehle oder Greg Nardi, die ebenfalls philosophische Inhalte vermitteln oder 
explizite Yogasūtra-Workshops anbieten. Es ist außerdem möglich, dass die Exper-
ten miteinander kommunizieren und sich austauschen, mit Sicherheit kann gesagt 
werden, dass sie sich untereinander kennen (bis auf Skuban, der meines Wissens 
nur Steiner persönlich kennt).

Zudem hat das Internet die weltweite Kommunikation stark vereinfacht und 
den Austausch zwischen unterschiedlichen Yogastilen gefördert. Zum Beispiel hat 
Steiners Homepage52 eine enorme Breitenwirksamkeit, die Internetseite genießt 
durch ihr langes Bestehen (seit Ende der 1990er) und die dort bereitgestellten 
umfangreichen Informationen ein sehr hohes Ranking und Ansehen unter AY-Prak-
tizierenden weltweit. Jedoch ist es wahrscheinlich, dass auch Übende anderer Stile 

51	 Autorisierte Lehrer*innen werden auf Saraswathi Rangaswamis und Sharmila Jois’ Seite aufgeführt, 
https://www.kpjayshala.com/authorised-teachers.html, Zugriff: 15.9.2020.
52	 www.ashtangayoga.info, Zugriff: 24.10.2021.

https://www.kpjayshala.com/authorised-teachers.html
http://www.ashtangayoga.info


4 Methodische Anmerkungen� 57

Steiners frei verfügbare Yogasūtra-Übersetzung als erste finden, wenn sie nach einer 
Online-Version des Textes suchen. Bei einer Suche auf Google zu »Übersetzung Yoga
sutra« am 9.9.2020 kam seine Seite an dritter Stelle, nach dem Wikipedia-Eintrag und 
dem Yogawiki-Eintrag von Yoga Vidya, die beide keine Übersetzungen beinhalten53 – 
es kann also davon ausgegangen werden, dass seine Übersetzung des Yogasūtras die 
meistgelesene Online-Übersetzung in ganz Deutschland ist und sich dadurch seine 
praxis- und alltagszentrierte Auslegung weit über AY-Kreise hinaus verbreitet. Alle 
Inhalte, inklusive Steiners Übersetzung und Kommentierung des Yogasūtras sind 
zudem auf Englisch verfügbar, wodurch sie global rezipierbar werden.

Name (echter Name  
bei allen Experten54)/ 
Pseudonym

Interviewdatum/ 
Art des Interviews

Beruf Beschäftigung mit  
dem Yogasūtra seit

Experten

John Scott 30.8.2015, Wien, live Yogalehrer Genauer ca. seit 2004

Dr. Ralph Skuban 13.9.2015, Stuttgart, live
7.6.2016, telefonisch

Autor, Seminarleiter promo- 
vierter Politikwissenschaftler

Ca. 2006

Dr. Ronald Steiner 9.12.2015, Ulm, live Yogalehrer, Arzt Seit seiner Kindheit 
(Mutter war Yogalehrerin)

Greg Nardi 7.11.2017, München, live Yogalehrer Ca. 1999

Gregor Maehle Zwischen 28.8.2018 und 
1.9.2018 per Email

Yogalehrer Ca. 1978

Karen Rain55 1.2.2019 per Skype Unbekannt Unbekannt

Schüler*innen

Hanna 20.2.2016, Ulm, live Physiotherapeutin, Gymnastik- 
lehrerin, Yogalehrerin

2013

Karin 7.5.2016, Ulm, live Verkehrsplanerin Ca. 2001,  
intensiv seit ca. 2010

David 11.8.2016, München, live Sportlehrer Ca. 1998

Peter 22.8.2016, München, live Yogalehrer Ca. 2012

Tab. 1: Qualitative Interviews, 2019. (©Laura von Ostrowski) 

53	 Um auszuschließen, dass mein Browser von meiner persönlichen Suchhistorie geprägt war, wurde die 
gleiche Suche von verschiedenen Computern aus durchgeführt und hatte stets zum Ergebnis, dass Steiners 
Seite unter den ersten drei Treffern war.
54	 Ohne es darauf abgesehen zu haben, waren alle interviewten Experten männlich, denn vor allem  
Männer treten als Lehrer für Yogaphilosophie in die Ö� ffentlichkeit, daher bleibe ich der Einfachheit  
halber im Laufe der Arbeit bei der maskulinen Form »Experte«. Das ist bemerkenswert angesichts der  
Studie des BDY, die zeigt, dass der Anteil an Yogapraktizierenden unter deutschen Frauen immer noch weit-
aus höher liegt, und zwar bei 9 %, wohingegen er bei deutschen Männern lediglich bei 1 % liegt (Berufsver-
band der Yogalehrenden in Deutschland e.V., 2018: 5). Im Umfeld des AYs ist mir trotzdem keine Lehrerin 
bekannt, die prominent Yogaphilosophie unterrichtet und wie die von mir interviewten Experten deutsch-
land- oder weltweit mit diesem Wissen z. B. tourt oder ein Buch veröffentlicht hat. 
55	 Da sich Karen Rain laut eigener Aussagen nicht mit dem Yogasūtra auskennt, und es folglich auch nicht 
unterrichtet, zähle ich sie nicht zu den Experten. Für eine Definition des Begriffes s. Kapitel III.2.1.



58	 4 Methodische Anmerkungen

Reflexion der persönlichen Involvierung ins Feld
Als Feldforscherin war ich Teil des Feldes und muss folglich meine Position darin 
reflektieren. Für Steiners AYI Advanced-Ausbildung musste ich mich mit einem 
Motivationsschreiben und dem Zertifikat aus meiner ersten Ausbildung bewerben. 
Durch diese Vorausbildung konnte ich zum Beispiel auf Workshops den mir frem-
den Yogapraktiken des AYs einigermaßen folgen.

Neben meiner Involvierung in die Ausbildungswochen und die deutschlandwei-
ten MTCs fragte mich Steiner gleich zu Anfang für die umfassende Überarbeitung 
seiner schon online stehenden Yogasūtra-Übersetzung an, für die er indologische 
Unterstützung brauchte. Im Rahmen dieser Arbeit brach ich das Yogasūtra in seine 
grammatischen Strukturen auf,56 und im Laufe unserer Zusammenarbeit wurde ich 
auch für Sanskrit-Aussprache hinzugezogen.57 Für mein Forschungsfeld war diese 
neue Übersetzung noch nicht primär relevant, sie wurde den Auszubildenden zwar 
gegen Ende der Ausbildung als Protoversion zur Verfügung gestellt, jedoch erst ab 
dem 12.2.2020 sukzessive online gestellt.

Des Weiteren ist zu reflektieren, dass es in Interviewsituationen durchaus mög-
lich ist, dass meine Interviewpartner*innen mir (sozial) Erwünschtes erzählen. So 
könnte ich als Gesprächspartnerin in meiner Rolle als Indologin oder als Yogaleh-
rerin gewisse Antworten hervorgerufen haben, jedoch ist mir nichts Dementspre-
chendes aufgefallen. In den Audioaufnahmen hingegen, die ich in den Yogaphiloso-
phiestunden gemacht habe und die das Hauptmaterial für die empirische Analyse 
bilden, war dieser Faktor nicht zu erwarten, da sich die abendlichen Diskussionen 
ohne meine Interaktion sehr dynamisch in der Gruppe entfalteten.

Auch wenn mir das Yogasūtra bereits aus meinem Studium bekannt war, ver-
suchte ich mich den Grundlagen der teilnehmenden Beobachtung getreu auf mein 
Forschungsfeld einzulassen. Wie Honer (1989: 301) festhält, verlangt die Forscher-
position, eine Haltung des Nicht-besser-wissen-Wollens einzunehmen und idealer-
weise mit der Vorannahme in die Forschung zu starten, dass alles beachtenswert 
ist. Tatsächlich war die intensive Auseinandersetzung mit dem Yogasūtra im Zuge 
einer Yogaausbildung für mich eine neue Erfahrung, zum Beispiel wusste ich zu 
Beginn des Projektes nicht einmal vom starken Alltagsbezug heutiger Yogaphilo-
sophie. Nach einer intensiven Integration ins Feld stellte ich nach der Beendigung 
der Ausbildung Ende 2017 den Kontakt mit dem Feld zu großen Teilen ein, um mich 
vor »Verkafferung«, also dem »going native« zu schützen und um ohne weiteren 

56	 Um meine Daten nicht zu verfälschen, hielt ich mich bewusst von eigenen Ü� bersetzungen fern, und leis-
tete lediglich die indologische Vorarbeit wie das Heraussuchen verschiedener Wörterbuch-Ü� bersetzungen, 
das Bestimmen von Numerus, Genus und Tempus etc. Darauf aufbauend fertigte Steiner seine Ü� bersetzun-
gen ohne meine Mithilfe an.
57	 Mit der Einflussnahme, die ich dadurch auf den Sanskritunterricht meines Feldes hatte, setze ich mich 
in Kapitel III.2.2. auseinander. Dort reflektiere ich auch noch ausführlicher über meine Rolle als Indologin 
im Feld.



4 Methodische Anmerkungen� 59

Einfluss in die dritte Phase der Beobachtung überzugehen, dem Verfassen der wis-
senschaftlichen Arbeit (vgl. Knoblauch, 2003: 97f.).

Datenerhebung und Erhebungsmethoden
Zur Beantwortung der Forschungsfrage orientiert sich die Untersuchung metho-
disch grundlegend am Ansatz einer lebensweltanalytischen Ethnographie, und 
diese beginnt, sich auf die Methodologie der Grounded Theory beziehend, immer 
mit der flexiblen und offenen Begegnung mit dem forschungsrelevanten Gegen-
stand (Honer, 1989: 306). Honer (ebd.) betont weitergehend, dass das Interesse der 
Forscherin nicht hypothesengeleitet ist, sondern sich auf die Situationsdefinitionen 
und interpretationen konzentriert, die sie vorfindet. Jedoch entstanden Beobach-
tungen über mein Forschungsfeld bereits in einem Feldaufenthalt vor dem Disser-
tationsprojekt. Im Zuge dessen konnte ich vorläufige Hypothesen generieren, die 
mich zu den Fragestellungen der Arbeit geführt haben und dabei halfen, das Unter-
suchungsfeld zu schärfen. Zum Beispiel beobachtete ich, dass sich Steiner beim MTC 
mit dem Titel »Atmung, Prāṇāyāma und Psyche« am 16./17.2.2014 immer wieder auf 
das Yogasūtra bezog, wenn er über prāṇāyāma sprach, und die Sūtras auch von der 
Gruppe, die sich aus Lehrer*innen verschiedener Yogastile zusammensetzte, rezi-
tieren ließ. Das führte mich zur Hypothese, dass das Yogasūtra eine zunehmende 
Bedeutung in der deutschen Yogaszene gewinnt und sich verstärkt mit den heu-
tigen Körperpraktiken namens Yoga vernetzt. Von dort ausgehend wurde meine 
Analyse, dem theoretischen Sampling folgend (s. u.), zunehmend um dieses Phä-
nomen herum zugespitzt. 

Eine Ethnographie kann mit Hitzler und Gothe (2015: 9) als »die Erkundung, die 
Beschreibung und das Verstehen des Eigen-Sinns sozialer Lebenswelten« definiert 
werden. Für die Autor*innen macht es nur dann Sinn, von einer »Ethnographie« zu 
sprechen, »wenn sich die forschende Person so lange und intensiv auf die Weltsich-
ten (und die damit korrespondierenden, besonderen Praktiken) der sie jeweils inte-
ressierenden Akteure einlässt, bis sie tatsächlich umfassend mit ihnen vertraut ist 
[…]«, und von dieser Ausgangsituation rührt auch der Begriff »Lebensweltanalyse« 
(ebd.: 10) her. Durch einen mehrjährigen Erhebungszeitraum im Zuge einer beob-
achtenden Teilnahme an einer Yogaausbildung konnte ich diesen Anspruch an eine 
Ethnographie in der eigenen Gesellschaft erfüllen und ein »existenzielles Engange-
ment« (Schröer/Poferl/Kreher et al., 2012: 9) mit dem Forschungsfeld eingehen. Ich 
habe mich besonders deswegen für die ethnographische Forschung und nicht für 
eine Diskursanalyse von Yogasūtra-Übersetzungen entschieden,58 um die Situation 

58	 Um in Kapitel III.2.3. Steiners Ü� bersetzungen bestimmter Sūtras präzise wiedergeben zu können, nahm 
ich allerdings häufig seine (alte) Online-Ü� bersetzung zur Hilfe. Die Neuübersetzung wird erst seit dem 
12.2.2020, mit dem vierten Kapitel beginnend, sukzessive online gestellt. Auch Skubans Veröffentlichung 
habe ich durchgearbeitet, sie liegt jedoch nicht im Fokus dieser Untersuchung. Die Ü� bersetzungen meiner 
Interviewpartner weisen darauf hin, dass ihr Diskurs eine breitere Masse erreicht.



60	 4 Methodische Anmerkungen

der Wissensvermittlung erforschen zu können und zu hinterfragen, wie und mit 
welchen Wissensbeständen Yogaphilosophie lebensweltlich zum Ausdruck kommt.

Hitzler und Gothe (2015: 10) betonen, dass es symptomatisch für ethnographi-
sche Feldarbeit sei, »dass die Datenerhebung hochgradig situationsflexibel« ist, 
»das heißt, dass die Reinheit der je eingesetzten Methode nachrangig ist gegen-
über dem ›Auftrag‹, so Vieles und so Vielfältiges wie möglich über die Welt, in der 
man sich jeweils bewegt, in Erfahrung zu bringen.« Daher beruht die Datenerhe-
bung dieser Arbeit auf einer qualitativen Methodenpluralität (Honer, 1989: 297; 
Knoblauch, 2003: 58): Anders als die im Folgenden noch besprochene Erforschung 
der Körperpraktiken, auf die ich mich als beobachtende Teilnehmerin einließ, ist 
die Analyse der abendlichen Yogaphilosophie-Stunden in der Ausbildung erstens 
im Zuge einer teilnehmenden Beobachtung entstanden,59 also aus einer »over the 
shoulder«-Situation (Hitzler, 2011: 71). Denn während sich die Praktiken von AY(I) 
fraglos auf mich auswirkten, und dies zum Zwecke der Datengenerierung zu beob-
achten war (s. Kapitel III.1.), lief ich keine Gefahr, durch mein Mitüben das Praxis-
setting der Ausbildung zu verändern. Ich übte stumm und tief atmend zusammen 
mit fast dreißig anderen die gleichen Positionen. In den Philosophiestunden hin-
gegen hätte ich als Indologin die Diskussion mit philologisch informierten Beiträ-
gen gezielt in verschiedene interpretative Richtungen lenken können und daher sah 
ich, soweit möglich, von jeglicher aktiven Involvierung ab.60 Zur weiteren Schärfung 
von yogaphilosophischen Inhalten tragen zweitens Audioaufnahmen aus den Phi-
losophiestunden in der AYI-Ausbildung und aus Skubans Yogasūtra-Kurs bei, drit-
tens die in beiden Settings gesammelten Feldnotizen und viertens die qualitativen 
Interviews. Dieses als qualitative »Methodentriangulation« bezeichnete Verfahren 
ermöglicht es, einen Gegenstand von verschiedenen Seiten aus zu betrachten, und 
ist ein »Weg der Erweiterung der Erkenntnis über den untersuchten Gegenstand« 
(Flick, 2000: 318). Sie gilt »weniger als Strategie der Validierung in der qualitativen 
Forschung, sondern als Strategie, Erkenntnisse durch Gewinnung weiterer Erkennt-
nisse zu begründen und abzusichern« (ebd.: 311).

Damit zusammenhängend wurde der explorativ-interpretative Forschungspro-
zess, dem Prinzip des »theoretischen Samplings« folgend (eine Technik der Groun-
ded Theory, s. u.), in einer »spiralförmigen Bewegung« durchgeführt (Hitzler/Gothe, 
2015: 12), das heißt mithilfe eines forscherischen Verfahrens, das auf einem Wech-
selprozess von Datenerhebung und Datenauswertung aufbaut. Es soll dazu die-
nen, den Erkenntnisstand zu überschreiten, denn wo »die Einbeziehung weiterer 
Methoden ›nur‹ die bereits vorhandenen Erkenntnisse im Sinne ihrer Validierung 
bestätigt, stößt die Triangulation an die Grenze der theoretischen Sättigung.« (Flick, 
2000: 319). Der Prozess des theoretischen Samplings wird daher durch die so ent-

59	 Für diese Unterscheidung vgl. u. a. Hitzler/Gothe (2015: 10f.).
60	 Ausführlicheres zu meiner Rolle als Indologin im Feld s. Kapitel III.2.1.



4 Methodische Anmerkungen� 61

stehende Theorie geleitet (Glaser/Strauss, 1967: 45). Darauf aufbauend erfolgte die 
Datenerhebung, Datenauswertung und Theoriebildung in dieser Arbeit nicht in 
einer vorweg festgelegten, linearen Abfolge. Laut Hitzler und Gothe (2015: 12) hat 
die Ethnographin damit eine »besondere forscherische Kompetenz«, die »vor allem 
anderen darin [besteht], dass die Ethnographie treibende Person in der Lage ist, 
erkenntnisoptimierend zwischen existenzieller Nähe und analytischer Distanz zu 
changieren […].« Wie die Datensorten im nächsten Unterpunkt zeigen, war schon 
das Ausbildungssetting gut geeignet, um dieser Struktur zu folgen. So folgte auf 
eine Phase der Datenerhebung in der ersten Ausbildungswoche ein Zeitraum der 
Datenauswertung und der vorläufigen Theoriebildung, woraufhin es in der fol-
genden Ausbildungswoche erneut mit der Datenerhebung weiterging. Ebenso ver-
fuhr ich mit den Interviews. Die ersten Experteninterviews führte ich zum Beispiel, 
auch bedingt durch den Zeitpunkt der Workshops von Scott und Skuban, Ende 2015, 
also nach der ersten Ausbildungswoche. Die nächsten Experteninterviews und das 
Interview mit Karen Rain erfolgten dann in weiteren Etappen 2017, 2018 und 2019, 
nachdem ich bereits vorläufige Thesen über Jois’ Vermittlung von Yogaphilosophie 
generiert hatte, die ich dann anhand der Interviews überprüfen und erweitern 
konnte. Das Interview mit Rain zeigte mir, dass eine theoretische Sättigung vorlag 
und ich kaum neue Details in Erfahrung bringen konnte.

Datensorten
In kontrollierten, festgelegten Feldphasen integrierte ich mich möglichst inten-
siv ins Forschungsfeld. Im Laufe von ca. zwei Jahren (Juli 2015–August 2017) nahm 
ich insgesamt fünf Wochen lang an der Ausbildung teil und zusätzlich an sieben 
Wochenenden an Steiners Anatomie-Workshops, genannt »Modular Therapie 
Course« (MTC). Zwischen den Ausbildungswochen und nach den MTCs waren vor 
allem praktische Hausaufgaben zu verrichten.61 Die fünf Ausbildungswochen der 
Advanced-Ausbildung fanden in den folgenden Zeiträumen statt:

Woche 1: 24.07. – 31.07.2015, besprochen wurden Sūtras I/1–29
Woche 2: 17.03. – 24.03.2016, Sūtras I/30–51
Woche 3: 29.07. – 05.08.2016, Sūtras II/1–26
Woche 4: 19.04. – 26.04.2017, Sūtras II/27–III/8
Woche 5: 02.08. – 09.08.2017, Sūtras III/9–III/55

In den ersten zwei Wochen nahmen etwas weniger als dreißig Schüler*innen 
an der Ausbildung teil, gegen Ende waren es noch knapp unter zwanzig und es 
kamen im Laufe der Wochen auch neue Teilnehmer*innen hinzu, die ihre Ausbil-

61	 Die Hausaufgaben beinhalteten sowohl Körperpraktiken, dazu gehörten therapeutische Ü� bungen aus 
den MTCs, eine beinahe tägliche AY-Praxis, Atemtechniken etc., als auch philosophische Reflexionen. Dabei 
ging es darum, das Yogasūtra mit in den Alltag zu nehmen, einzelne Sätze aufzuschreiben, zu rezitieren und 
über sie zu reflektieren. Mit diesen Philosophie-Hausaufgaben befassen sich die folgenden Ausführungen.



62	 4 Methodische Anmerkungen

dung aus verschiedenen Gründen pausiert hatten. Die Datengenerierung, die in 
und um die Ausbildung herum erfolgte, basierte auf der beschriebenen qualitati-
ven Methodenpluralität:

1.	 Neben Feldnotizen, die ich in diesen abendlichen Philosophiestunden 
gesammelt habe, liegen mir von beinahe allen 35 Sitzungen auch von Stei-
ner genehmigte und den Teilnehmer*innen der Ausbildung offen kommuni-
zierte Audioaufnahmen vor. Von allen in dieser Arbeit zu Wort kommenden, 
pseudonymisierten Teilnehmer*innen liegt mir eine unterzeichnete Einwil-
ligung zur Datenerhebung vor.62 Aus diesen circa 36 Stunden Aufnahmen 
habe ich für meine Fragestellung relevante Teile ausgewählt, also solche, 
die sich mit Konzepten des Yogasūtras befassen, die im Forschungsfeld von 
größerer Bedeutung waren. Informationen darüber, welche Sūtras für die 
Teilnehmer*innen der Ausbildung besonders wichtig waren, zog ich aus den 
Interviewdaten. Denn wenn es beispielsweise darum ging, über einen per-
sönlichen Bezug zum Yogasūtra zu sprechen, wurden manche Inhalte des 
Textes weit häufiger erwähnt als andere. Die im Zuge dieser teilnehmenden 
Beobachtung gesammelten Daten sind von bedeutendem Wert, um die Ver-
mittlung und den Lernprozess rund um Yogaphilosophie adäquat beschrei-
ben und analysieren zu können, denn sie zeigen die direkte Unterrichtssitu-
ation inklusive Fragen, Unklarheiten, direkten Assoziationen und Gedanken 
auf und sind keine im Nachhinein gefilterten Reflexionen wie die Interviews.

2.	 Es wurden zudem qualitative Interviews mit fünf Yogasūtra-Experten und 
Karen Rain, einer ehemaligen Schülerin von Jois, geführt und ausgewertet. 
Neben Rain, die mittlerweile nicht mehr als Yogalehrerin tätig ist, setzten 
sich die Interviewten aus vier AY-Lehrern (Steiner, Nardi, Maehle, Scott) 
und einem nicht an eine bestimmte Linie gebundenen Seminarleiter (Sku-
ban) zusammen, dessen Yogasūtra-Ü� bersetzung jedoch im Forschungsfeld 
rezipiert wurde. Vier weitere qualitative, pseudonymisierte Interviews mit 
(ehemaligen) Teilnehmer*innen aus Steiners Advanced-Ausbildung (Hanna, 
Karin, David und Peter) (s. Tab. 3) geben Aufschluss über die Seite der Rezi-
pient*innen in einem Stadium, in dem sich Yogaphilosophie in ihrem Leben 
sedimentiert hat (Hanna, Peter und Karin hatten ihre Ausbildung bereits 
abgeschlossen). Im Gegensatz zu vielen anderen empirischen Studien bilden 
die Interviews allerdings nicht das primäre Datenmaterial, sondern dienen 
vor allem dazu, Erzählungen über einen persönlichen Bezug zu Yogaphilo-
sophie zu verdichten, sowohl von Expertenseite als auch von Schüler*in-
nenseite. Die Leitfragen an die Schüler*innen gingen vom Allgemeinen zum 

62	 Von 25 Teilnehmer*innen liegen mir Einverständniserklärungen vor; die fünf Teilnehmer*innen, die 
mir die Erklärung aus verschiedenen Gründen nicht unterschrieben haben, finden keinen Eingang in diese 
Arbeit.



4 Methodische Anmerkungen� 63

Spezifischen und umkreisten meine Forschungsfragen, also was heutige 
Yogaphilosophie ist, wie der Text in Praxis überführt wird und inwiefern er 
den Alltag beeinflusst, das heißt »gelebt« wird. Sie lauteten wie folgt: 

•	 Wie lange beschäftigst du dich schon mit dem Yogasūtra?
•	 Wie kamst du dazu, dich mit dem Text zu beschäftigen?
•	 Wie konkret beschäftigst du dich mit dem Text? Singst du das Yogasūtra?
•	 Bringst du das Yogasūtra mit deiner Körperpraxis in Verbindung und  

beeinflusst deine Lektüre des Textes deine Körperpraxis?
•	 Integrierst du das Yogasūtra in dein Leben und in deinen Alltag?

Die spezifischeren Fragen sollten die Bedeutung von Sanskrit präzisieren und ziel-
ten auf das persönliche Verständnis komplexer philosophischer Konzepte des Tex-
tes ab, wie zum Beispiel ein versunkener Zustand namens samādhi oder die Entität 
puruṣa, im Forschungsfeld häufig übersetzt als »wahres Selbst«:

•	 Hat es eine Bedeutung für dich, dass das Yogasūtra in Sanskrit verfasst ist?
•	 Hängen die aṣṭāṅga-s, die im Text beschriebenen acht Glieder, mit deiner 

physischen Yogapraxis zusammen?
•	 Wie würdest du »samādhi« mit eigenen Worten beschreiben?
•	 (Wann) hast du diesen Zustand?
•	 Was, würdest du sagen, ist puruṣa?

Die Expertenfragen verfolgten eine ähnliche Richtung, doch da von Steiner und Sku-
ban veröffentlichte Yogasūtra-Ü� bersetzungen vorliegen, dient das hieraus gezogene 
Material ebenfalls der Beantwortung inhaltlicher Fragen. Bei allen Experten wurde 
der persönliche Bezug zum Sūtra sowie ihr erster Kontakt zum Text abgefragt. Die 
Interviews mit Scott, Steiner, Nardi und Maehle nutzte ich zudem insbesondere 
dafür, Pattabhi Jois’ Vermittlungsmethoden in Erfahrung zu bringen. Das Gleiche 
gilt für Karen Rain, die jedoch als einzige der Interviewten kein AY mehr praktiziert 
und damit als kritische Gegenstimme fungiert. Sowohl die ausgewählten Audioauf-
nahmen als auch die Interviews wurden mit dem Programm MAXQDA transkribiert, 
kodiert und ausgewertet.

Für ein dichteres Erschließen der Rezipient*innenseite flossen zusätzlich 
schriftliche Reflexionen in Form von Notizen über das Yogasūtra ein, die mir acht 
meiner Mitauszubildenden freundlicherweise zuschickten (Charlotte, Silja, Ing-
rid, Anton, Annett, Mathias, Lilli und Lothar, ebenfalls pseudonymisiert). Fast alle 
der acht Yogalehrer*innen hatten sich zwar schon in irgendeiner Weise vor ihrer 
Advanced-Ausbildung bei Steiner mit dem Yogasūtra beschäftigt, jedoch bilden 
diese Dokumente den fortschreitenden Prozess der persönlichen Beschäftigung 
mit und die Aneignung von Yogaphilosophie gut ab. Sie entstammen den Yogasūtra-



64	 4 Methodische Anmerkungen

Hausaufgaben aus der ersten und zweiten Ausbildungswoche, wie sie Steiner nach 
einer jeden Woche der Advanced-Ausbildung stellte.

Zudem sind Hausaufgaben in die Analyse mit eingeflossen, die von einer Teilneh-
merin der AYI Inspired-Ausbildung (Lena) stammen, jener Ausbildungsstufe, die 
der Advanced-Ausbildung vorausgeht. Diese Daten können Einblick in eine erste 
Einführung in Yogaphilosophie geben, wenngleich die Ausbildung nicht von Steiner, 
sondern von Marion Böck, einer seiner Mitarbeiterinnen geleitet wurde.

Ich nutze dieses rare, da schwer zugängliche Material insbesondere, um das 
Textverständnis der angehenden Advanced-Lehrer*innen zu erfragen, die nach 
ihrer Ausbildung eine Diskursposition innehaben, die im veröffentlichten Exper-
tenwissen außen vor bleibt, die aber den aktuellen Diskurs über Yogaphilosophie in 
Yogastudios sowie in sozialen Medien mitbestimmt und diesen effektiv verbreitet. 
Wie haben sich diese Yogalehrer*innen ihr Wissen über Yogaphilosophie angeeig-
net? Welche Verständnisprobleme hatten sie auf dem Weg? Was ist Yogaphilosophie 
für sie? Wie beeinflusst gelebte Yogaphilosophie ihren Alltag? Die Daten, die meine 
Teilnahme an der AYI Advanced-Ausbildung und an weiteren Yogasūtra-Workshops 
hervorgebracht hat, sollen als ein Beispiel dieser Vermittlungs- und Wissensaneig-
nungsprozesse analysiert werden.

Neben Steiners Unterricht nahm ich zur Kontrastierung an zwei weiteren 
Yogasūtra-Angeboten teil,63 in denen ich ebenfalls Audioaufnahmen machen durfte, 
die ich in den wesentlichen Teilen transkribiert und ausgewertet habe:

1.	 Mir liegen sechs genehmigte Aufnahmen aus Ralph Skubans zweitägigem 
Seminar »Patanjalis Yogasutra« in Stuttgart (12./13.9.2015) vor, die ebenfalls 
Auskunft über Vermittlungssituationen und inhaltliche Aspekte von Yoga-
philosophie geben.

2.	 Im Umfeld des AYs beheimatet ist der Jois-Schüler Greg Nardi, von dessen 
Yogasūtra-Sessions in München mir zwei zweistündige Aufnahmen vorlie-
gen (9./10.11.2017). Diese Stunden fanden jeweils mittags zwischen zwei AY-
Praxisworkshops statt und standen damit für die Ü� benden sehr direkt mit 
ihren Praxiserfahrungen in Verbindung. Nardis Zugang zum Yogasūtra ist 
durch seine eigenen Studien von der Weltsicht des Sāṃkhya geprägt, die 
dem Yogasūtra ursprünglich zugrunde liegt – etwas, das im Umfeld von AYI 
eine Seltenheit ist. Dies bestätigte meine These, dass sich das Verständnis 
von Yogaphilosophie sogar innerhalb einer Praxislinie, hier im Umfeld des 
AYs, in den Details sehr unterscheiden kann. Da sich die zuvor aufgezählten 
Daten als fruchtbar erwiesen hatten, wurde aus diesen eher spät hinzuge-
kommenen Aufnahmen aus Nardis Workshop jedoch kein konkretes Mate-
rial mehr herangezogen.

63	 Zudem besuchte ich einen Wochenendworkshop von John Scott in Wien, bei dem hauptsächlich AY geübt 
wurde und Scott zwischendrin auch auf Yogaphilosophie einging (30.8.2015). 



4 Methodische Anmerkungen� 65

Scott, Skuban und Nardi gaben eher kürzere Workshops, die, vielleicht auch da- 
durch bedingt, weniger im Dialogstil gehalten waren. Dabei hatten sie als Lehrer 
eher eine erklärende Funktion inne, wohingegen Steiner den Schüler*innen in den 
Philosophiesitzungen der Ausbildung oftmals sehr viel Zeit ließ, eigene Erfahrun-
gen und Reflexionen zu schildern und Dialog zu fördern. 

Aufzeichnung, Transkriptionsmethode und Umgang mit den Transkriptionen
Sowohl die Audioaufnahmen in den Philosophiesitzungen als auch die Interviews 
wurden mit einem professionellen Aufnahmegerät aufgezeichnet. Dieses war in 
den Interviews sichtbar, in den Philosophiesitzungen hielt ich es verdeckt, um die 
allgemeine, persönliche Stimmung in der Gruppe nicht zu stören. Ich hatte den Ein-
druck, dass die Aufnahmesituation von den Teilnehmer*innen schnell vergessen 
wurde, und keine Auswirkung auf ihre Interaktionen hatte. 

Die Überführung dieser auf den Originalgesprächen basierenden Sekundärdaten 
in Tertiärdaten, das heißt in ein Transkript, bringt automatisch einen Selektions-
prozess mit sich (Knoblauch, 2003: 144), der im Folgenden offengelegt werden soll. 
Ich hielt mich an folgende Transkriptionskonventionen:64 

 …		  Satz wird unterbrochen oder abgebrochen (und ein neuer begonnen)
[…]	 Ein Teil wurde herausgenommen
(-)		 kurze Pause
(1,0)	 Pause in Sekunden
betont	 betont gesprochen
(sagt)	 Einwurf
((lacht))	 Anmerkung der Transkribientin

Bei den Transkriptionen von Schüler*innen-Aussagen behielt ich so gut es ging 
die Syntax, die Grammatik und die Aussprache der/des Sprechenden bei, jedoch 
habe ich auf die Darstellung von Dialekten verzichtet, da es mir nicht um eine 
regionale, mikrosoziologische Untersuchung ging. Bei den Experten gibt es einen 
Unterschied: Steiner, Skuban und Rain baten mich, ihre Aussagen grammatisch und 
syntaktisch »ins Reine zu schreiben«, somit fallen hier auch alle Interjektionen und 
Verzögerungslaute wie »äh« weg. Das Interview mit Gregor Maehle fand ohnehin 
als E-Mail-Austausch statt, daher fallen auch dort solche sprachlichen Elemente 
heraus, und daher habe ich ebenso bei Scott und Nardi Verzögerungslaute und 
Ä� hnliches herausgenommen, um den Eindruck eines sprachlichen Unterschiedes 
zwischen diesen beiden und den anderen vier Experten zu vermeiden. Ich habe 
zudem bei Experten und Schüler*innen gleichermaßen darauf verzichtet, Diakri-
tika in die von ihnen verwendeten Sanskrit-Termini einzufügen. Das soll ihnen nicht 

64	 In Anlehnung an Knoblauch (2003: 146).



66	 4 Methodische Anmerkungen

die Kompetenz in Devanāgarī� absprechen, doch kann sich diese nun mal nicht in 
ihren Aussagen zeigen. Dadurch soll eine nachträgliche Verwissenschaftlichung der 
Aussagen vermieden werden, die mir nicht zusteht. 

Auch zum Zwecke der Anonymität und der besseren Lesbarkeit habe ich bei 
den Hausaufgaben der Schüler*innen offensichtliche Rechtschreibfehler verbes-
sert. Steiner, Skuban, Maehle und Rain hatte ich die in dieser Arbeit verwendeten 
direkten Zitate aus den Interviews zur Überprüfung vorzulegen.

Auswertungsmethoden
Das Kodieren des Datenmaterials geschah im Hinblick auf die Beantwortung der 
Forschungsfrage mithilfe von MAXQDA, einer Software für qualitative Forschung. Als 
allgemeine Sortierungsstruktur dienen im Yogasūtra relevante Termini wie citta, 
maitrī, puruṣa, samādhi und andere. Sie prägen auch die Ü� berschriften der jewei-
ligen Unterkapitel in Kapitel III.2.3., da sie den Vorteil haben, intersubjektiv geteilte 
Termini sowohl in der Yogaszene als auch in der wissenschaftlichen Gemeinschaft 
zu sein. Diese basalen, vom Yogasūtra vorgegebenen »Ethnokategorien« (Knob-
lauch, 2003: 104) wurden im Zuge der Textexegese von den Experten eingeführt 
und von den Schüler*innen langsam mit Inhalt gefüllt.

Die Grounded Theory schlägt drei verschiedene Kodierschritte vor: die offene, 
axiale und selektive Kodierung. Im Zuge des ersten, offenen Kodierens sortierte ich 
mein Datenmaterial zum Beispiel nach bestimmten Worten, die in den Daten wie-
derkehrend vorkommen, und entwickelte erste Kategorien. Im nächsten Schritt des 
axialen Kodierens ging es darum, »die gefundenen Konzepte zu verfeinern und zu 
differenzieren« (ebd.: 105), zum Beispiel durch die Systematisierung von möglichen 
empirischen Zusammenhängen zwischen den Kategorien. Das selektive Kodieren 
dient der Entwicklung von Kernkategorien oder Schlüsselkategorien (ebd.: 106), die 
als zentrales Phänomen verstanden werden können, um das herum alle anderen 
Kategorien gruppiert werden können. Die Kernkategorien können auch als Antwort 
auf die Forschungsfrage gesehen werden. Knoblauch betont, dass diese Art von 
Kategorie auch theoretische Implikationen haben soll, also auf wissenschaftliche 
Debatten bezogen werden kann (ebd.: 107). Ein Beispiel für diesen Prozess in mei-
nen Daten wäre das Sanskritwort atha, das als Ethnokategorie dient und im Zuge 
des offenen Kodierens mit den häufig in Zusammenhang damit vorkommenden 
Begriffen verbunden wird, zum Beispiel »jetzt«, »im Hier und Jetzt ankommen«, 
»Yoga ist immer jetzt«, »die eigene Lebendigkeit«, »in jedem Moment so eine innere 
Einstellung finden«, »ein bedingungsloses Ja« und andere (vgl. Kapitel III.2.3.1.). Das 
axiale Kodieren verbindet diese Begriffe miteinander und entwickelt übergeord-
nete Kategorien wie »Gegenwärtigkeit« und »Akzeptanz«, von denen sich in letzter 
Instanz die Kernkategorie »Achtsamkeit« ableiten lässt. Diese weist wiederum Ver-
netzungen mit anderen Inhalten des empirischen Materials auf sowie theoretische 
Implikationen, wodurch sich die eigenen Forschungsergebnisse in eine größere 



4 Methodische Anmerkungen� 67

wissenschaftliche Debatte einspeisen lassen. Die Kernkategorie »Achtsamkeit« gibt 
somit Antwort auf die Forschungsfrage »Wie kann heutige Yogaphilosophie prakti-
ziert werden?«, und zwar durch (informelle) Achtsamkeitspraktiken.65

Die religionsästhetische Analyse der Körperpraktiken
Für die Erschließung der Körperpraktiken von AY(I) orientiert sich mein Feldzu-
gang an der lebensweltlichen Analyse nach Anne Honer (1989), die sich durch beob-
achtende Teilnahme, also durch »Mit-Tun« auszeichnet und Praktiken nicht nur von 
außen beobachten, sondern lebensweltlich an ihnen teilhaben möchte.

Doch wenn implizites, das heißt nicht versprachlichtes Körperwissen unter-
sucht werden soll, muss dieser Ansatz methodisch erweitert werden. Honers 
Methodik zeigt Überschneidungen mit der des Feldes der Religionsästhetik, in dem 
sich verschiedene methodische Ansätze versammeln: Grieser und Johnston (2017: 
21) merken an: »[…] a specifically trained attention is required, and results from 
conscious and unconscious training processes, as well as skills of collecting data 
and producing ›thick descriptions‹ of sensory practices, settings and regimes.« Reli-
gionsästhetik hat demnach zum Anliegen, neben der Methode der Texthermeneu-
tik wissenschaftliche Analysewerkzeuge für sinnliche Wahrnehmung auszubilden 
(Schüler, 2015: 31).

Einerseits dienten mir ethnographische Feldnotizen als methodisches Beschrei-
bungsinstrument, die ich ausschließlich in den Ausbildungswochen zwischen 2015 
und 2017 sowie bei Steiners MTCs gesammelt habe. Im Zuge dieser Feldforschungs-
phase habe ich in Form vieler Feldnotizen Daten über das Setting sowie die Aus-
führung der Körperpraxis zusammengetragen, aus denen sich unter anderem die 
Analyse der Körperpraktiken in Kapitel III.1.3. speist. Außerdem habe ich im Ver-
lauf der Ausbildung ein Praxistagebuch geführt, in dem ich meine eigenen Kör-
perbeobachtungen notiert habe.66 Das Tagebuch diente einerseits dazu, sinnliche 
Eindrücke über das Raumsetting, wie taktile, olfaktorische, thermale und andere 
Impressionen, möglichst direkt festzuhalten. Andererseits fungierte es als Diszi-
plinierungselement, um den Überblick darüber zu behalten, wie sich mein eigener 
Körper sowie meine Sinne und mein mentaler und emotionaler Zustand durch die 
AY-Praxis veränderten. Auch dies war von Relevanz, da es mir half, die religionsäs-
thetische Analyse, die Modelle und Ergebnisse der Neurowissenschaften, Kogniti-

65	 Solche Auswertungsprozesse wurden im Zuge meines Stipendiums am Graduiertenkolleg an der FAU 
Erlangen-Nürnberg z. B. im Kreis der »Methoden-Arbeitsgemeinschaft« immer wieder gemeinsam durchge-
sprochen. Auch in einem dort organisierten Workshop zur sozialwissenschaftlichen Metaphernanalyse mit 
Rudolf Schmitt wurde in einer Gruppensitzung Datenmaterial gemeinsam analysiert. In solchen »Datensit-
zungen liegt das Herz dessen, was wir als Intersubjektivität bezeichnen: Deutungen von noch nicht analysier-
tem und systematisiertem Material müssen anderen plausibel gemacht werden können, und Analysen sollen 
allen einsehbar sein, die die entsprechenden Kenntnisse der Methode besitzen.« (Knoblauch, 2003: 99)
66	 Das Führen eines Praxistagebuches war expliziter Teil von Steiners Ausbildung. Zusätzlich dazu habe 
ich ein eigenes, privates Dokument dafür angelegt.



68	 4 Methodische Anmerkungen

onswissenschaften und der (kognitiven) Psychologie integriert, damit abzugleichen. 
Diese verschriftlichen Beobachtungen müssen für eine wissenschaftliche Verwert-
barkeit auf die Ebene einer Beschreibungssprache gebracht werden, und dies pas-
siert mit Anne Kochs bereits erwähntem religionsästhetischem Konzept eines Kör-
perwissens (Koch, 2007b, 2017), das über die etablierten Körperwissenkategorien 
eine wissenschaftliche Metasprache bietet, um die performativen Anteile des AYs 
möglichst präzise beschreiben und analysieren zu können.

Der empirische Teil der Arbeit kann folglich als detailliertes Fallbeispiel für 
die Vermittlung und die (praxisorientierte) Ausprägung heutiger Yogaphilosophie 
gesehen werden und kann als Ausgangspunkt für den Vergleich mit anderen kul-
turspezifischen Studien dienen.



5	 Patañjalis Weltbild:  
Religiös-philosophische Grundlagen

Das Yogasūtra ist ein relativ kurzes, aphoristisches Werk, das je nach Zählung aus 
195 oder 196 Sūtras besteht.67 Die aktuelle indologisch-historische Forschung datiert 
den Text etwa auf die Zeit zwischen 325 und 425 n. u. Z. (vgl. Maas, 2013). Diese im 
Vergleich zu früheren Datierungen späte zeitliche Einordnung des Textes folgt dem 
überzeugenden Argument des Indologen Philipp Maas, dass das Yogasūtra nie ohne 
das Yogabhāṣya von Vyāsa, den ältesten Kommentar zum Sūtra-Teil des Textes, über-
liefert wurde.68 Der stärkste Beweis dafür ist, dass beide, Yogasūtra und Bhāṣya, von 
verschiedenen mittelalterlichen Autoren als ein einziges Werk zitiert wurden, der 
früheste war Māgha, ein Sanskritdichter des siebten/achten Jahrhunderts (ebd.: 58). 
Damit (und aus anderen Gründen, die Maas genauer ausführt) versteht Maas das 
Bhāṣya als Autokommentar zum Sūtra, somit entspricht dessen Datierung auch der 
Datierung des Sūtras. Dieses zusammengefasste Werk aus Sūtra und Bhāṣya heißt 
dann, wie bereits erwähnt, Pātañjalayogaśāstra (»Das Yogalehrwerk des Patañjali«) 
und der ihm zugeschriebene Autor Patañjali ist wahrscheinlich keine historische 
Figur (vgl. Maas, 2013). Im Kommentarteil richtet sich der Text explizit an männliche, 
brahmanische Asketen (vgl. Maas/Verdon, 2018: 54).69 Bereits das pyś selbst stellt 
eine Synthese verschiedener altindischer Traditionen dar: Seine Weltsicht ist stark 
von buddhistischen und jainistischen asketischen Traditionen beeinflusst,70 zudem 
übernimmt es sowohl die Metaphysik als auch einen guten Teil seiner Soteriologie 
vom altindischen Sāṃkhya-System, und es ist möglicherweise als brahmanische 
Antwort auf buddhistische und die jainistische Weltanschauungen zu verstehen.

Im Folgenden soll die Weltanschauung des PYŚs lediglich skizziert werden, um 
in die historische Rezeption einzuführen. In der Analyse der empirischen Daten, 
also in den Kapiteln III.2.3.1.−2.3.10. werden wichtige Konzepte näher erläutert und 
ganze Sūtras diskutiert. Es lassen sich gemäß dem PYŚ grundlegend zwei ontolo-
gische Bereiche unterscheiden: Die empirische Welt entwickelt sich aus einer Ur- 
oder Protomaterie (prakṛti), die sich durch Wandlungsprozesse stetig verändert, 

67	 In einigen Versionen wird Sūtra IV/16 ausgelassen. Sūtra bedeutet nach dem PW (s. v.) u. a. »Garn,  
Faden, Schnur« und »kurzgefasste Regel, Lehrsatz«.
68	 Dazu sind wiederum Subkommentare entstanden (vgl. Bryant, 2009: xli ff.): Die wichtigsten sind der Kom-
mentar Vivaraṇa, der dem großen Vedāntin Ś�aṅkara zugeschrieben wird (ca. 8./9. Jh.), der Vācaspatimiśra 
zugeschriebene Kommentar Tattvavaiśāradī (ca. 9. Jh.) und die Abhandlung Yogavārttika von Vijñānabhikṣu 
(ca. 15. Jh.), des Weiteren ist das Werk Rājamārtaṇḍa von Bhoja Rāja zu erwähnen (ca. 11. Jh.).
69	 »Patañjali uses the Sanskrit term brāhmaṇa at four instances of his pyś in order to refer to a yogi.  
See pyś 2.30, 2.33, 3.51 and 4.29.« (Maas/Verdon, 2018: 54) Dementsprechend finden sich einige Inhalte 
im Text, die sich dezidiert an ein asketisch lebendes Publikum richten, wie das vierte yama in Sūtra II/30,  
brahmacarya, »Enthaltsamkeit, Keuschheit« (PW, s. v.).
70	 Z. B. prägen den Text in diesen Traditionen wichtige Prinzipien wie duḥkha, »Leid« (PW, s. v.) oder ahiṃsā, 
»das Niemand Etwas zu Leide Thun [sic!]« (PW, s. v.).



70	 5 Patañjalis Weltbild: Religiös-philosophische Grundlagen

die also aktiv, jedoch vollkommen unbewusst ist. Sie besteht in Anlehnung an die 
Begrifflichkeiten des Sāṃkhyas aus den drei Konstituenten (guṇa-s) sattva, rajas 
und tamas, die alle Gegenstände der wahrnehmbaren Welt bilden, indem sie durch 
Veränderungsprozesse (pariṇāma) in Gang gesetzt werden. So sind unter anderem 
der menschliche Geist (citta) und der Körper (śarīra) des Menschen Teil der prakṛti. 
Auf der anderen Seite stehen unendlich viele »transzendente Subjekte« (Maas, 2014: 
67), puruṣa-s, die als »reine Bewusstheit, als Bewusstsein ohne Bewusstseinsin-
halte« (ebd.) und als absolut unveränderlich, inaktiv und ewig gelten. Im Gegensatz 
zum Vedānta hat laut dem PYŚ jeder Mensch seinen eigenen puruṣa, der zu einer je 
individuellen Befreiung aus dem Kreislauf der Wiedergeburten (kaivalya) finden 
muss. Der sehr spezielle Terminus kaivalya bedeutet »Alleinheit« (PW, s. v.), denn 
puruṣa gilt dann, zum Beispiel im Gegensatz zum Advaita Vedānta, als »vereinzelt« 
und von aller Materie befreit. Daher kann kaivalya sinngemäß als »Befreiung« über-
setzt werden, womit die Befreiung des puruṣa von der Materie, prakṛti und vom 
Kreislauf der Wiedergeburten (saṃsāra) gemeint ist.

Citta spielt eine bedeutende Rolle im PYŚ, da es ein wichtiger Faktor für die 
Vorstellung von Karma und vom Kreislauf der Wiedergeburten (saṃsāra) ist und 
damit auch für die Befreiung daraus. Das Sanskritwort kommt von der Verbalwur-
zel √cit, die mit »wahrnehmen, bemerken, Acht haben auf, beobachten« (PW, s. v.) 
übersetzt werden kann. Um das Spektrum dieses so zentralen Begriffes darzustel-
len, werden alle im PW angegebenen Bedeutungen aufgezählt: »(1) das Aufmer-
ken, Bemerken, (2) das Denken, Vorstellen, Gedenken, (3) Absicht, Vorsatz, Wille, 
(4) Herz, Gemüth, Geist, (5) Intellect, Vernunft«. Somit kennzeichnet das Wort citta 
nicht nur den Intellekt, sondern schließt auch Emotionen mit ein. Citta speichert 
Eindrücke (saṃskāra-s), die mit karmarelevanten Handlungen in Verbindung ste-
hen, und speist sie nach dem Tod eines Menschen in seine Wiedergeburt ein, so 
lange bis citta im Zuge der letztendlichen Befreiung von puruṣa verschwindet. Laut 
Sūtra I/5 hat citta fünf verschiedene Zustände (vrtti-s, PW, s. v.), vgl. Kapitel III.2.3.2. 
Diese können entweder zur Befreiung von puruṣa verhelfen, also nicht mit den in 
Sūtra II/3 aufgezählten fünf kleśa-s, den »Leiden« (PW, s. v.) assoziiert sein (akliṣṭa) 
oder aber mit ihnen belegt (kliṣṭa) und somit nicht der Befreiung dienlich sein. Dies 
impliziert, dass es ausschlaggebend für den Befreiungsprozess des Menschen ist, 
wie und womit genau er sein citta beschäftigt.

Bryant (2009: liii) betont: »The essential point for understanding yoga is that 
all forms or activities of the mind are products of prakṛti, matter, and completely 
distinct from the soul or true self, puruṣa, pure awareness or consciousness.« Ent-
scheidend für die Erlösungsvorstellung des PYŚs ist die folgenreiche Annahme, dass 
puruṣa dem Irrtum unterliegt, das Gleiche wie citta, und somit das Gleiche wie 
prakṛti zu sein, also in grundlegender »Unwissenheit«, avidyā (PW, s. v.) gefangen 
ist. Diese Unwissenheit muss aufgelöst werden durch die Entwicklung der »richti-
gen Einsicht« (vivekakhyāti, PW, s. v.), dass puruṣa und prakṛti vollkommen unter-
schiedlich sind. Um zu dieser Erkenntnis zu gelangen, schlägt das PYŚ verschiedene 



5 Patañjalis Weltbild: Religiös-philosophische Grundlagen� 71

mentale Techniken vor, die citta beruhigen sollen (citta-prasādana), und solche, die 
citta letztlich zum vollständigen Stillstand bringen (citta-vṛtti-nirodha). Ein wich-
tiger mentaler Zustand, der dabei in verschiedenen Unterstufen angestrebt wird, 
ist samādhi, die Versenkung (vgl. auch Kapitel III.2.3.9.), in der intensivsten Form 
asamprajñāta samādhi genannt, welche mit dem Zustand der Befreiung des puruṣa 
von aller Materie gleichgesetzt werden kann (kaivalya).

Oberhammer (1977: 134) hat prominent vier verschiedene Typen von Meditation 
unterschieden, die jeweils um samādhi kreisen: 1. Den »Samādhi des Unterdrü-
ckungsyoga« (PYŚ I/2 und 12–22), 2. den »theistischen Samādhi« (I/23–28), 3. die 
»Meditation vom Typ der Samāpatti« (I/41–50) und 4. die »meditative Konzentra-
tion«, den saṃyama (II/54-III/7). In der Rezeptionsgeschichte sind die Schattierun-
gen weit weniger diffizil als im PYŚ selbst, meist wird das Wort samādhi allgemein 
verwendet und bezieht sich auf das letzte, achte aṅga des prominenten Stufenwegs 
im zweiten pāda, auf den samādhi der aṣṭāṅga-s. Dieser samādhi wird meist gleich-
zeitig mit Sūtra I/2 assoziiert, doch laut Oberhammer sind der »samādhi des Unter-
drückungsyogas« und die aus den aṣṭāṅga-s entwachsende »meditative Konzentra-
tion« zwei verschiedene Zustände und vor allem verschiedene Wege dorthin. Der in 
der Rezeption bei Weitem meistbeachtete samādhi ist jener der aṣṭāṅga-s, der acht 
Glieder aus Sūtra II/28, der hier kurz ausgeführt werden soll, damit die im nächs-
ten Kapitel folgende Analyse der historischen Rezeption einen Kontext bekommt.

Die aṣṭāṅga-s sind laut Sūtra II/28 (1) yama, (2) niyama, (3) āsana, (4) prāṇāyāma, 
(5) pratyāhāra, (6) dhāraṇā, (7) dhyāna71 und (8) samādhi. Der in Sūtra III/4 beschrie-
bene Zusammenschluss der letzten drei Glieder, dhāraṇā, dhyāna und samādhi wird 
»das Zusammenbinden« (saṃyama, PW, s. v.) genannt. Alle drei stehen untrennbar 
miteinander in Verbindung, sie stellen aufeinanderfolgende Stufen ein und dessel-
ben Erkenntnisvorganges dar: dhāraṇā ist das Binden des citta an einen bestimmen 
Ort (vgl. Sūtra III/1). Dhyāna ist dann mehr als nur Konzentration auf diesen einen 
Ort, es ist eine Art verstehende und durchdringende Betrachtung des fokussierten 
Gegenstandes. Der samādhi ist letztlich die Objektivierung dieser Betrachtung, »eine 
erkenntnismäßige ›Bemächtigung‹ des Meditationsinhaltes«, mit der einhergeht, 
»diesen so objekthaft-unmittelbar als möglich« zu erfahren (Oberhammer, 1977: 229).

Bryant (2009: xlv) schreibt, dass Patañjalis Text nicht so sehr »a philosophical 
treatise« sei, sondern vielmehr »a psychosomatic technique of meditative prac-
tice«. Bei genau dieser Aussage setzt das folgende Kapitel an. Denn wie genau sieht 
eigentlich die Praxis aus, die lebensweltlich zu verrichten ist, um Pātañjalayoga 
auszuführen? Das fragen sich verschiedene Akteur*innen in verschiedenen Kultur-
räumen seit über 170 Jahren. Die Antworten darauf sind und waren mannigfaltig.

71	 Laut PW, jeweils s. v. zu übersetzen mit: (1) »Observanz, Regel«, (2) »Bändigung, Zurückhaltung, Be-
schränkung«, (3) »Stellung beim Sitzen«, (4) »Hemmung des Atems«, (5) »Zurückziehung der Sinne von 
den Sinnesobjekten«, (6) »die unverwandte Richtung des Geistes auf einen Gegenstand«, (7) »das Nach-
sinnen, Vertiefung«.





II	 Religionshistorischer Teil:  
Auf den Spuren eines »praktischen 
Patañjali«

Hartnäckig hält sich die Annahme, dass die moderne Körperpraxis namens Yoga, 
wie sie sich heute über die ganze Welt verbreitet findet, eine tief in der indischen 
Kulturgeschichte verankerte und meist vergessene »spirituelle Wurzel« hat, die 
im Kontakt mit der westlichen Welt in Vergessenheit geriet: »But while the yoga 
practice is derived from and based in classical Indian thought and spirituality, in 
the Western context it has been largely detached from its spiritual roots and tran-
scendent aims and is, for the most part, focused around the physical postures and 
breathing techniques while still, albeit inexplicitly, alluding to the spiritual roots 
of the practice.« (Versteeg, 2011: 4)

Diese imaginierte Wurzel heutiger, meist nicht näher definierter Yogapraktiken 
(»the spiritual roots of the practice«) wird dann meist mit dem Yogasūtra assozi-
iert.72 Doch um zu einem Bild zu gelangen, das der Geschichte des modernen Yogas 
gerecht wird, inklusive seiner sich wandelnden Praktiken sowie der mit Yoga asso-
ziierten spirituellen Weltanschauungen, müsste, um an die Wurzelmetapher der 
Autor*innen anzuknüpfen, die eine im indischen Kulturraum verankerte Wurzel 
vielmehr als ein weitreichendes und kulturübergreifendes Wurzelgeflecht gedacht 
werden. Dieses Geflecht wächst nicht nur tief in die Erde hinein (also weit in die 
indische Kulturgeschichte zurück), sondern hat auch unzählige kleine Wurzeln zur 
Seite ausgestreckt (symbolisch für den als horizontal imaginierten, interkulturel-
len Transfer ab ca. 1850). Diese weitläufig verwurzelte Geschichte soll im folgenden 
religionshistorischen Kapitel ohne Anspruch auf Vollständigkeit skizziert werden. 
Körperzentrierte Yogapraktiken (gemeint war damit das Haṭhayoga der indischen 
Asketen) und das Yogasūtra wurden im 19. Jahrhundert erst scharf voneinander 
unterschieden und durch die Arbeit einiger indischer Yogalehrer im 20. Jahrhun-
dert sukzessive miteinander verknüpft. Letztlich wuchsen Text und Praxis immer 
mehr zusammen, und dies passierte in verschiedenen Teilen der Welt auf unter-
schiedliche Art und Weise: durch interkulturellen Transfer, aber auch aufgrund von 
Missverständnissen in diesem Transfer, wie sie zum Beispiel in der Folge Pattabhi 
Jois’ entstanden, bis zum heutigen völlig verwobenen Status quo im AY, der im letz-
ten Kapitel der Arbeit anhand eines empirischen Fallbeispiels exemplifiziert wird. 

Die vorliegende Arbeit baut auf der These auf, dass heutige, praxisorientierte 
Yogaphilosophie ein rezentes Phänomen ist, das sich erst in den letzten Jahrzehn-

72	 Dies liegt nicht etwa daran, dass der Text die älteste systematische Abhandlung über Yoga ist, sondern 
hängt mit kulturhistorischen Entwicklungen ab dem 18. Jh. zusammen, die das Yogasūtra popularisierten. 
Das Yogasūtra kann wohl als ältester systematischer Yogatext des brahmanischen Indiens bezeichnet wer-
den, jedoch exkludiert dies z. B. die Traditionen des buddhistischen oder jainistischen Indiens.



74	 II Religionshistorischer Teil: Auf den Spuren eines »praktischen Patañjali 

ten ausgeprägt hat.73 Zum einen rechtfertigt diese Annahme der Wissensstand der 
aktuellen indologischen Forschung (vgl. z. B. Maas, 2006, 2008a, 2013, 2014, 2018), der 
verdeutlicht, wie wenig sich Patañjalis Yogasūtra und das Bhāṣya mit dem Körper 
befassen. Zum anderen basiert die Hypothese auf der bereits bestehenden kultur-
historischen Forschung über die Rezeption des Yogasūtras (Baier, 2009; Mallinson/
Singleton, 2017; Singleton, 2008; White, 2014), die zeigen konnte, dass die frühe 
Rezeption zwar eine Suche nach »praktischer Yogaphilosophie« aufweist, diese 
jedoch noch nicht mit einer Praxis von āsana-s zusammengedacht wurde. Um diese 
These zu schärfen, nimmt das folgende Kapitel II. die Rezeption des Yogasūtras in 
Zusammenhang mit konkreten Praktiken in den Blick, aber auch die verschiede-
nen Weltanschauungen, die je nach Interessensgebiet der Rezipient*innen immer 
wieder neu mit dem Inhalt des Textes verbunden wurden. So entwickelten sich 
im Laufe der letzten 150  Jahre psychologische, neo-vedāntische, körperprakti-
sche, okkulte, alltagstaugliche und viele weitere Lesarten. Dabei erhebe ich keinen 
Anspruch darauf, eine umfassende Rezeptionsgeschichte zu schreiben. Vielmehr 
handelt es sich um einen vereinfachten und verkürzten Überblick, der dazu dienen 
soll, heutige, praxisorientierte Yogaphilosophie in einen historischen Rahmen zu 
setzen, der teilweise dazu beitragen kann, heutige Auslegungen zu kontrastieren. 
Dieser historische Teil legt dar, dass heutige Yogaphilosophie ein neues Phänomen 
ist, das im historischen Kulturkontakt gewachsen ist und sich erst im Laufe dieses 
Transfers zunehmend mit der Körperpraxis namens Yoga verflochten hat.

Als Einstieg in die historische Rezeptionsgeschichte werden Forschungsergeb-
nisse von Indologen und Historikern zusammengefasst, die hinterfragen, wel-
che Relevanz das Yogasūtra in der indischen Literatur und Religionsgeschichte 
der frühen Neuzeit hatte, bevor britische Forscher den Text in der Kolonialzeit 
wiederentdeckten.

73	 Es sei an dieser Stelle erwähnt, dass auch im heutigen Diskurs über Yoga beides getrennt voneinander 
existieren kann – so kommt das Deutungsmuster »Yoga als Philosophie« ohne elaborierte Körperpraxis aus 
(vgl. Palm, 2010; Skuban, 2011) und das Deutungsmuster »Yoga als Körperpraxis« funktioniert ohne ausge-
feilte Philosophie, wie Yogaangebote im Fitnessstudio. 



1	 Patañjali in der frühen Neuzeit?  
Synthetische Grundlagen 

Das folgende Kapitel widmet sich verschiedenen Fragestellungen, die einer histo-
rischen Verbindung von Yogapraktiken und dem pyś nachgehen: Inwiefern beein-
flussten sich im Laufe des 2. Jahrtausends n. u. Z. das pyś und praktische Yogatra-
ditionen wie der Haṭhayoga? Bildete der Text in der frühen Neuzeit noch die Basis 
für eine eigene Praxistradition? War das pyś als intellektuelle Texttradition in der 
frühen Neuzeit, also ab dem 16. Jahrhundert, dem Vergessen anheimgefallen oder 
wurde es lückenlos weitertradiert? Mallinson und Singleton resümieren bezüglich 
praktischer und intellektueller Yogatraditionen:

In addition, a distinction needs to be drawn between yoga as practice, as found across a 
wide range of Indian traditions, and Yoga as a doctrinal or philosophical system rooted 
in traditions of exegesis (i.e. textual interpretation) that developed from the Pātañja-
layogaśāstra. Notwithstanding the popular notion that the pyś is the fundamental text 
of yoga, and fully recognizing its enormous impact on practical formulations of yoga 
throughout history (in particular haṭhayoga, with which it is sometimes identified in 
texts), it is in fact a partisan text, representing an early Brahmanical appropriation of 
extra-Vedic, Ś� ramaṇa techniques of yoga, such as those of early Buddhism (on which, 
see below p xiii). Its long exegetical tradition is not one of practice but of philosophy. 
(Mallinson/Singleton, 2017: xi-xii)

Mallinson und Singleton kommen weitergehend zu den folgenden Schlüssen:
1.	 Im Laufe der Geschichte haben sich verschiedene Arten von Yoga herausge-

bildet, das Yoga praktischer Traditionen wie des Haṭhayogas, die sich zwar 
durchaus mit Inhalten des pyśs beschäftigen, aber trotzdem grundlegend 
vom Yoga der philosophischen, exegetischen Tradition des pyśs unterschie-
den werden müssen.

2.	 Das pyś gilt zwar heutzutage als grundlegender Text aller möglicher Aus-
formungen von Yoga, dies entspricht aber nicht den historischen, kulturge-
schichtlichen Fakten.

3.	 Die über Jahrtausende reichende Tradierung des pyśs hängt vor allem mit 
exegetischen, philosophischen Auslegungstraditionen und nicht mit einer 
durchgängigen Linie von Praktikern einer Yogasūtra-Tradition zusammen.

Es wurde in den vergangenen Jahren viel darüber diskutiert, ob das pyś als Texttra-
dition ab Mitte des 2. Jahrtausends n. u. Z. noch weitertradiert wurde. Die Diskussion 
stieß White in seinem Buch The Yoga Sutra of Patanjali von 2014 mit dieser These 
an: »[…] after the late sixteenth century virtually no one was copying the Yoga Sutra 



76	 1 Patañjali in der frühen Neuzeit? Synthetische Grundlagen 

because no one was commissioning Yoga Sutra manuscripts […] because no one was 
interested in reading the Yoga Sutra« (2014: 79). White zieht dieses Resümee auf-
bauend auf einer Manuskriptkatalog-Analyse von 2010, im Zuge derer er 50 Manu-
skriptkataloge in Indien, Europa und Nordamerika sichtete, in denen insgesamt 
20.000 Manuskripte gelistet waren. Darunter befanden sich nur 260 Yogasūtra-
Manuskripte inklusive Kommentarliteratur (1,27 % aller Manuskripte, von denen 
lediglich 35 Exemplare auf vor 1823 zu datieren sind), 531 Haṭhayoga- und Tantra-
yoga-Manuskripte und 10.320 Vedānta-Manuskripte (50,6 % aller Manuskripte).74 
White schlussfolgert daraus, dass Paṇḍits, also indische Gelehrte, das Yogasūtra 
und andere Yogaliteratur nicht mehr weitertrugen und der Text erst durch euro-
päisches Interesse Ende des 19. Jahrhunderts wieder rezipiert wurde. Mallinsons 
und Singletons obige, von White abweichende Aussage, dass der Text durchaus als 
intellektuelle Tradition in der frühen Neuzeit weitertradiert wurde, vertritt und 
begründet auch der Indologe Seth Powell in seiner Review zu Whites Buch, sich 
auf einen weiteren Manuskriptkatalog beziehend: »One need only look at Kaivaly-
adhama’s Descriptive Catalogue of Yoga Manuscripts (2005), which contains infor-
mation on 2,874 yoga manuscripts – several hundred of which are devoted to the 
Yogasūtra and its commentaries, dating from the late sixteenth through twentieth 
centuries« (2018: 353).

Die Frage nach einer praktischen Yogasūtra-Tradition beinhaltet noch ein ande-
res, immer wieder aufscheinendes Gegenargument zur These, dass das Yogasūtra 
nicht mehr weitertradiert wurde. Es beruft sich darauf, dass »Yogis«, also solche, die 
einem religiösen Yogapfad folgten, meist Praktiker (und oftmals Analphabeten) und 
keine Gelehrten waren und dass eher nach einer oralen Überlieferungstradition des 
Yogasūtras gesucht werden müsse, also nach Gruppierungen, die sich für ihre medi-
tativ-rituellen Praktiken primär auf das Yogasūtra beriefen. Da das pyś selbst keine 
konkreten Körpertechniken kennt, wohl aber psychophysische Techniken, die der 
Veränderung der Wahrnehmung und dem Erreichen meditativer Zustände dienen,75 
wäre dies also eine Suche nach Yogasūtra-Praktikern, die, wahrscheinlich in der 
Abgeschiedenheit, mittels verschiedener Techniken unterschiedliche Abstufungen 
von samādhi erfahren wollen, um letztlich zur Erlösung gemäß der Sāṃkhya-Lehre 
zu gelangen, die somit der Terminologie, der Theorie und der Praxis des PYŚs folgen. 
Mallinson und Singleton argumentieren einerseits erneut gegen White, dass das 
PYŚ im 2. Jahrtausend n. u. Z. das wichtigste Yogawerk für indische Gelehrte blieb, 

74	 Vgl. ausführlich dazu White (2014: 74–80), der auch Colebrooke erwähnt, der beinahe 200 Jahre früher 
zu einem ähnlichen Ergebnis kam, wenngleich ihm weniger Manuskripte zur Verfügung standen. Neben 
Vedānta entstammten die Manuskripte vor allem der Nyāya- und der Vaiśeṣika-Schule.
75	 Das pyś kennt unterschiedliche Methoden zum Erreichen verschieden abgestufter meditativer Zu- 
stände, vgl. z. B. Oberhammer (1977).



1 Patañjali in der frühen Neuzeit? Synthetische Grundlagen � 77

sind sich aber andererseits, im scheinbaren Widerspruch zum vorherigen Zitat mit 
White einig, dass das PYŚ nie relevant für praktische Yogatraditionen war:76

White (2014) has argued that the Pātañjalayogaśāstra was rescued from obscurity by 
this new extra-Indian interest. While we agree with White’s thesis that the Pātañjala
yogaśāstra has never been important within the practical yoga tradition, evidence in 
form of multiple references to the Pātañjalayogaśāstra in early modern texts, Sanskrit 
and otherwise, and catalogue records of several hundred manuscripts of the Pātañjala
yogaśāstra copied during early modern period, show that throughout the second millen-
nium CE the Pātañjalayogaśāstra remained the most important text on yoga for Indians. 
(Mallinson/Singleton, 2017: xxxvi, Endnote 34)

Im Einklang damit argumentiert Birch, dass die auf ca. 1450 n. u. Z. zu datierende 
Haṭhapradīpikā (HP), das einflussreichste Werk in der Geschichte des Haṭhayogas, 
kaum von Pātañjalayoga beeinflusst war (2014: 411), das Yogasūtra also für 
Haṭhayoga bis mindestens zum 15. Jahrhundert nicht von Bedeutung war. Zwar 
lehren viele Haṭhayoga-Texte wie auch die HP aṣṭāṅga-s, doch ist eine solche Liste 
von acht Hilfsmitteln mindestens seit Ende des 1. Jahrtausends n. u. Z. ein gängiges 
Element verschiedener indischer Traditionen und muss nicht unbedingt auf das pyś 
zurückgehen. Zudem ermangeln die Texte der frühen Haṭhayoga-Tradition jeglicher 
Terminologie, Theorie oder Praxis des pyśs.

Die einzige klare Überschneidung zwischen Haṭhayoga, zum Beispiel dem der 
Haṭhapradīpikā, und dem PYŚ scheint der Begriff »Rājayoga« zu sein, der sich 
als Bezeichnung für Patañjalis Yoga durchgesetzt hat. In diesem Kontext gelten 
die aṣṭāṅga-s als Vorbereitung für Rājayoga, hier als Synonym für asaṃprajñāta 
samādhi verwendet. Folglich umfasst der Rājayoga der HP lediglich einen Teil des 
Yogasūtras, jedoch nicht seine gesamte Metaphysik. Mallinson klärt die Zusammen-
hänge zwischen Haṭhayoga, Rājayoga und dem Yogasūtra wie folgt:

Hatḥa Yoga is sometimes distinguished from other types of yoga, in particular man-
trayoga, layayoga, and rājayoga. Swami Vivekananda (1863–1902) identified Rāja Yoga 
with the »mental« yoga taught in Patañjali’s Yogasūtra and said that other yogas, in 
particular Hatḥa, or »physical,« Yoga, were inferior to it (De Michelis, 2004, 178–180). 
This understanding of Rāja Yoga has become widespread, but it is not what it means in 
Sanskrit texts, wherein it is simply the ultimate aim of yoga (which is usually samādhi) 
and not a means of attaining it. There is no opposition between Patañjali’s yoga and 

76	 Die Ansicht, dass Patañjalis Texttradition ausgestorben sei, findet sich auch noch 2008 bei Singleton. 
Dabei stützt er sich auf eine Aussage von Sjoman und auf andere namhafte Autoren, vgl. Singleton (2008: 
79ff.).



78	 1 Patañjali in der frühen Neuzeit? Synthetische Grundlagen 

the techniques of Hatḥa Yoga in early Hatḥa Yoga texts; the practices of Hatḥa Yoga are 
supplementary to those of asṭāṅgayoga (eightfold yoga, i.e. Pātañjala Yoga). (Mallinson, 
2011a: 770f.)

In Abkehr von der Bedeutung, die Rājayoga in den früheren Jahrhunderten inne-
wohnte, ging es Vivekānanda mit seiner Version von Rājayoga darum, das Yogasūtra 
als Gegenstück zu Haṭhayoga darstellen zu können, indem er es als »Königsyoga« 
(die direkte Ü� bersetzung von Rājayoga), als das »höhere Yoga« gegenüber dem 
»niederen« Körperyoga brandmarkte, womit er einen auch heute noch lebendigen 
Diskursstrang initiierte. 

Neben diesen Erkenntnissen aus der philologischen Forschung finden sich histo-
rische Hinweise darauf, dass es in den Jahrzehnten vor Kṛṣṇamācārya keine leben-
dige, praktische Yogasūtra-Tradition gab. In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 
fand nicht nur der Sanskritist Henry T. Colebrooke keine Yogasūtra-Praktiker, die 
ihn in die Lehre des Textes einführen konnten, auch der schottische Orientalist 
James Ballantyne stellte 1852 die gleichen Beobachtungen an (vgl. Singleton, 2008: 
80). Nun ist es möglich, dass zwei Europäer, die in der indischen religiösen Land-
schaft nach Praktikern von meditativen Techniken suchen, diese nicht unbedingt 
leicht finden. Trotzdem gibt es für die Existenz einer (praktischen, lebendigen) 
Yogasūtra-Tradition keine Hinweise in der Literaturgeschichte des 2. Jahrtausends.  
Das wird außerdem dadurch verdeutlicht, dass das Yogasūtra (ohne den Kom-
mentarteil, also nicht das PYŚ) ca. ab dem 17. Jahrhundert mehr und mehr von 
seiner intellektuellen, philosophischen, metaphysischen Linie entfernt wurde, so 
dass es nicht verwundert, dass solche Praktiker, nach denen die beiden Orienta-
listen Ausschau hielten, nicht aufzufinden waren. Zusammenfassend kann festge-
halten werden, dass eine lebendige, praktische Tradition eines ›originalgetreuen‹ 
Pātañjalayoga in der frühen Neuzeit nicht existierte. Das bedeutet aber nicht, dass 
der vom brahmanischen Kanon als »orthodox« anerkannte alte Text nicht als intel-
lektuelle Tradition weitertradiert wurde und als Inspirationsquelle für spätere, 
auch praktische Yogatraditionen fungierte. Doch mag genau diese Tatsache, dass 
es keine authentische, Autorität beanspruchende Traditionslinie gab und gibt, zum 
Status des Yogasūtras in der Moderne beigetragen haben, da es somit als Projek-
tionsfläche dienen konnte. 

Dies leitet zur Relevanz des Yogasūtras ab dem 16. Jahrhundert über, denn wie 
Powell (2018: 353) festhält, widerspricht sich White bezüglich der Stellung des 
Yogasūtras unter indischen Gelehrten selbst: »White’s ›comeback classic‹ narra-
tive, and claim that from the sixteenth century onwards nearly all of India was a 
›Yoga desert‹ (p. 52), is further underwritten by White’s own admission of a ›Yoga 
revival‹ in south India during the sixteenth through eighteenth centuries (pp. 6, 
38, 111, 203).« Wie nicht nur Whites Manuskriptanalyse zeigt, war eine monistisch 
geprägte Strömung namens Vedānta, oftmals in der Form des Advaita Vedānta, der 



1 Patañjali in der frühen Neuzeit? Synthetische Grundlagen � 79

Nichtdualität lehrt, im 2. Jahrtausend n. u. Z. auf dem indischen Subkontinent weit 
verbreitet und hatte großen Einfluss auf andere religiöse Strömungen, so sind auch 
Tantra und Haṭhayoga vedāntisch-monistisch geprägt. Doch scheint White solche 
späteren, von verschiedenen Schattierungen des Vedānta gefärbten Yogasūtra-
Bearbeitungen nicht zum Kanon zu zählen, da sie nicht dem metaphysischen Dua-
lismus des Sāṃkhya-Yoga folgen (Powell, 2018: 353). Jedoch bedeutete die Populari-
tät des Vedāntas eben nicht zwangsläufig, dass andere Traditionen verschwanden, 
sondern sie brachte häufig mit sich, dass zum Beispiel ursprünglich dualistische 
Systeme wie Sāṃkhya und Yoga mit Vedānta vermischt und dadurch von einer 
monistischen Weltsicht überformt wurden. Die Inhalte des Yogasūtras verbanden 
sich langsam, aber nachhaltig mit anderen Traditionen – eine Entwicklung, die von 
großer Relevanz für das Yogarevival der einflussreichen indischen Yogalehrer des 
20. Jahrhunderts war, da es ihnen ermöglichte, sich auf das Yogasūtra als Autori-
tät für ihre Lehren zu berufen, obgleich diese zum Beispiel körperzentriert oder 
vedāntisch-monistisch ausgerichtet waren.

So legte schon Vijñānabhikṣu, der vielbeachtete und geschätzte Yogasūtra-
Kommentator des 16. Jahrhunderts, in seinem Werk Yogavārttika das PYŚ in Ein-
klang mit metaphysischen Grundlagen des Vedānta aus.77 Von Vijñānabhikṣu aus 
verweist White auf die Traditionslinie der Dīkṣitas, die für ein Yogasūtra-Revival 
in Tamil Nadu, Südindien vom 16.–18. Jahrhundert verantwortlich sein soll, so dass 
die meisten der nach dem 16. Jahrhundert entstandenen Yogasūtra-Kommentare, 
die eine Vermengung von Yoga und Vedānta darstellen, dieser Linie entstammen 
(2014: 38ff.; 111f.). Die Dīkṣitas waren »an illustrious line of scholars linked to royal 
courts, Dandin monasteries, and Shaiva temples in Tamil Nadu« (2014: 111) und 
Vijñānabhikṣus Schüler Bhavaganeṣa Dīkṣita war einer der Begründer des Dīkṣita-
Ordens. In Südindien also, in der Umgebung von Kṛṣṇamācāryas Heimat, gab es in 
vorkolonialer Zeit ein Yogasūtra-Revival, im Zuge dessen das Yogasūtra zunehmend 
mit Inhalten anderer Traditionen, meist vedāntischen, verbunden wurde – etwas, 
das auch auf Kṛṣṇamācārya zutrifft.

Zudem gewann das Yogasūtra in der frühen Neuzeit zunehmend an Ansehen 
in jenen Traditionen, die gemeinhin als »praktische« Traditionen verstanden wer-
den, wie Haṭhayoga. Ein solcher Synkretismus, also das langsame Verschmelzen 
von Yogasūtra und Haṭhayoga, sowohl in Yogasūtra-Kommentaren als auch in 
Haṭhayoga-Texten, war, wie bereits erwähnt, in früheren Texten des Haṭhayogas 
wie der HP und ihren Quellentexten noch nicht gegeben (Birch, 2014: 411). Mallin-
son und Singleton (2017: xx) schreiben zwar über den ca. auf das 13. Jahrhundert 
zu datierenden frühen Haṭhayoga-Text Dattātreyayogaśāstra, dass dort Haṭhayoga 

77	 Für Diskussionen darüber, welcher spezifischen Ausformung von Vedānta Vijñānabhikṣu angehörte s. 
Bryant (2009: xlii) und Nicholson, der auch darüber schreibt, inwiefern Vijñānabhikṣu konkret Yogasūtra 
und Vedānta miteinander verband (2010: 39–65).



80	 1 Patañjali in der frühen Neuzeit? Synthetische Grundlagen 

als eine Alternative bzw. als ein Zusatz zu den aṣṭāṅga-s des PYŚs beschrieben wird, 
und es ist fraglich, ob es sich hierbei nicht lediglich um homonyme acht Glieder 
handelt, die allerdings inhaltlich nicht den aṣṭāṅga-s des Yogasūtras entsprechen, 
denn zu dieser Zeit war das Format von aṣṭāṅga-s als allgemeine Rahmung für ver-
schiedenste Praktiken bereits gängig. Dementsprechend argumentiert White, dass 
das Dattātreyayogaśāstra selbst die aṣṭāṅga-s eben nicht der Yogasūtra-Tradition 
zuordnet, sondern dem achtgliedrigen Pfad der Tradition des Yajñavalkya:

As for Hatha Yoga, it was of two sorts, of which the second was none other than the eight-
part practice. However, as had been the case with the Puranas, the early Hatha Yoga 
canon did not acknowledge Patanjali as the source of its practice: the thirteenth-cen-
tury Dattatreyayogashastra (»Dattatreya’s Teaching on Yoga«), the first text to truly 
expound on Hatha Yoga and call it as such, teaches that the techniques of hatha are 
supplementary to the eight-part practice as taught by Yajnavalkya and others – but not 
by Patanjali. (White, 2014: 114)

Erst ab dem 17. Jahrhundert finden sich klare Beispiele, die Haṭhayoga und Yogasūtra 
zu einem gemeinsamen System verbinden, wie der Text Yogacintāmaṇi (ca. 1660 
n. u. Z.) vom orthodoxen brahmanischen Gelehrten Ś� ivānanda Sarasvatī�, in dem 
neben vielen anderen Inhalten auch Techniken des Haṭhayogas zusammen mit sol-
chen des pyśs gelehrt werden (Birch, 2014: 403).78 Und in der Yogasiddhāntacandrikā, 
einem Yogasūtra-Kommentar des Gelehrten Nārāyaṇathī�rtha (ca. 17. Jahrhundert), 
werden verschiedene mittelalterliche Yogasysteme in das System des Aṣṭāṅgayogas 
integriert (ebd.: 414),79 zum Beispiel werden lange Passagen aus der Haṭhapradīpikā 
und anderen Haṭhayoga-Texten zitiert (Bräutigam, 2004: 13) – es mag das erste 
Werk sein, das Haṭhayoga in einen Yogasūtra-Kommentar einbaut (Birch, 2014: 415). 
Wenn das pyś also im 2. Jahrtausend n. u. Z. das wichtigste Yogawerk blieb, unterlief 
es doch vielfältigen Aneignungsprozessen durch die jeweiligen zeitgenössischen 
Akteure und behielt möglicherweise genau dadurch seine Relevanz.

Im Zuge des zweiten und nun globalen Yogasūtra-Revivals trugen Colebrooke 
und andere frühe englischsprachige Orientalisten durch ihre Übersetzungen und 
Interpretationen dazu bei, dass das Yogasūtra zu einer neuen Bekanntheit gelangte –  
sowohl quantitativ als auch qualitativ. Obwohl es in Indien bereits ein Revival gege-
ben hatte, in dem das Yogasūtra mit praktischen Haṭhayoga-Inhalten verbunden 

78	 »Indeed, just as Svāmi Vivekānanda’s Raja Yoga combines practical instruction on prāṇāyāma and  
meditation with a lofty discourse on Eastern and Western esoteric teachings, the Yogacintāmaṇi combined 
the practical instructions of earlier Haṭhayoga texts with the philosophy and metaphysics of Pātañjala- 
yoga, Advaitavedānta, Tantric Ś�aivaism and so on.« (Birch, 2014: 403)
79	 »In Nārāyaṇathī�rtha’s commentary on Yogasūtra 2.46, he lists thirty-eight postures and quotes with- 
out attribution descriptions of them from texts such as the Haṭhapradī�pikā, so one could argue that 
Nārāyaṇathī�rtha integrated Haṭhayoga in Aṣṭāṅgayoga’s āsana and prāṇāyāma. However, he only expressly 
mentions Haṭhayoga in regard to prāṇāyāma.« (Birch, 2014: 434, Endnote 69)



1 Patañjali in der frühen Neuzeit? Synthetische Grundlagen � 81

wurde, war es zu Beginn dieser Rezeption trotzdem kein zentrales Interesse, eine 
Praxis aus dem Text selbst abzuleiten. Das nahm erst nach Swāmi Vivekānandas ein-
flussreichem englischem Kommentar zum Yogasūtra von 1896 zu, in dem es eines 
seiner Hauptanliegen war, das Yogasūtra als praktisches Lehrwerk besonders für 
eine westliche Leserschaft darzustellen, wenngleich dieses Unterfangen noch nicht 
viel mit den heutigen Körperpraktiken namens Yoga zu tun hatte (vgl. De Michelis, 
2004: 149–178). Zwar zeichneten sich bereits in den Jahrhunderten zuvor ähnliche 
Entwicklungen ab, jedoch erreicht mit Swāmi Vivekānandas Veröffentlichung die 
Symbiose von Pātañjalayoga und (Neo-)Vedānta ihren Höhepunkt, da das Yogasūtra 
nun globale Verbreitung erfährt. Die Verbindung von Yogasūtra und Haṭhayoga 
durch die einflussreichen indischen Yogalehrer des 20. Jahrhunderts kann hingegen 
nicht einfach als Weiterführung einer Entwicklung gesehen werden, die in früheren 
Jahrhunderten ihren Lauf nahm (wenngleich besagte frühe Beispiele sicherlich Tür 
und Tor zu solchen Synkretismen öffneten), da sich auch Haṭhayoga in jener Zeit 
veränderte und sich in Folge des Kulturkontaktes zwischen dem kolonialisierten 
Indien und dem Westen in das heute global bekannte, āsana-basierte Positionsyoga 
umformte.80 Jedoch ging die mit dem zweiten Yogasūtra-Revival einhergehende, 
sich zunehmend im Westen abspielende Yogasūtra-Rezeption des späten 19. Jahr-
hunderts dem Siegeszug der Körperpraktiken sogar um ein paar Jahrzehnte voraus.

80	 Diese Genese des heutigen Positionsyogas geschah, wie Singleton (2010) überzeugend aufgezeigt hat, 
auch in Kontakt mit der in Europa und Nordamerika entstandenen Körperkulturbewegung, die sich Ende 
des 19. Jh.s auf dem indischen Subkontinent ausbreitete, vgl. Kapitel II.4.1.





2	 Patañjali im Kulturkontakt�: Aneignungs
prozesse um 1900 in Britisch-Indien und 
im deutschsprachigen Raum

Das folgende Kapitel listet Meilensteine der Rezeption ab dem späten 19. Jahrhun-
dert in Britisch-Indien sowie im deutschsprachigen Raum auf und geht weiterhin 
der Frage nach, was die unterschiedlichen Akteur*innen unter einer ›Praxis‹ im 
Zusammenhang mit dem Yogasūtra verstanden.

In der Zeit um 1900 sind vier verschiedene Rezipienten-Typen auszumachen:81
1.	 Wissenschaftler, zumeist Indologen, Orientalisten oder Religionswissen-

schaftler, die, oft zusammenhängend mit einem romantischen Interesse an 
fernöstlicher Kultur Texte des alten Indiens erstübersetzten und damit eine 
breitgefächerte und auch populärwissenschaftliche Rezeption überhaupt 
erst ermöglichten. Bei diesen Akteuren überwog meist das theoretische, 
philosophische Interesse an indischer Literatur, besonders der Upaniṣaden, 
der Bhagavadgītā und des Yogasūtras, die als ›klassischer‹ Kanon anderer 
Hochliteratur an die Seite gestellt werden sollte und die explizit von der 
Haṭhayoga-Literatur unterschieden wurde – dieser ›Klassikerstatus‹ war 
eine erfolgreiche Zuschreibung, die sich durchsetzen sollte. Hierfür sind 
unter anderem Henry T. Colebrooke, James Ballantyne, Rajendralala Mitra, 
Manilal N. Dvivedi, Paul Markus, Richard Garbe und Paul Deussen zu nennen.

2.	 Akteure, die das Yogasūtra zwar als ein ›praktizierbares‹ Lehrwerk verstan-
den, es aber nicht mit Körper-, sondern »Psychotechniken« assoziierten. Die-
ses ›geistige‹ Yoga hieß in Abgrenzung zu Haṭhayoga im Duktus Vivekānandas 
»Rājayoga«. Damit ging meist eine Ablehnung von Haṭhayoga-Praktiken ein-
her, trotzdem bedienten sich einige Interpreten verschiedener Haṭhayoga-
Techniken. Hier sind neben dem Arzt N.C. Paul auch Theosophen wie Carl 
Kellner sowie im frühen 20. Jahrhundert Psychologen wie Richard Rösel zu 
nennen und etwas später auch Tiefenpsychologen und einige Anhänger C.G. 
Jungs. Diese Art der Auslegung leitete eine Psychologisierung des Yogasūtras 
ein, die noch heute existiert,82 und erreichte breite Bevölkerungsschichten, 
unter anderem durch die vielbeachteten Werke des Reisephilosophen Graf 
Hermann Keyserling, der auch Hermann Hesse begeisterte.

81	 Da im folgenden Kapitel bis auf Helena P. Blavatsky keine einzige Frau zu Wort kommt, gendere ich in 
dieser Aufzählung nicht.
82	 Vgl. z. B. das Buch von Kṛṣṇamācāryas Sohn Desikachar, das er zusammen mit dem Psychoanalytiker 
Hellfried Krusche geschrieben hat: Das verborgene Wissen bei Freud und Patañjali. Beziehung, Heilung und 
Wandlung in Yoga und Psychoanalyse, Theseus, Stuttgart: 2014.



84	 2 Patañjali im Kulturkontakt

3.	 Rezipienten, die im Yogasūtra eine Heilsbotschaft und spirituelle Techniken 
suchten; oftmals waren die Grenzen zwischen psychologischem und religiö-
sem Interesse fließend. Auch hierfür wurde der Begriff »Rājayoga« verwendet. 
Dieser Ansatz findet sich bei Swāmi Vivekānanda, dem bekannten Psychologen 
William James, dem Neugeist-Anhänger Willy Adelmann-Huttula, dem natio-
nalsozialistischen Indologen Jakob Wilhelm Hauer und anderen.

4.	 Akteure, die spezielle Haṭhayoga-Praktiken, insbesondere Atemübungen, mit 
dem Inhalt des Yogasūtras verknüpften, dies aber meist nicht als eine solche 
Vermischung markierten. Allen voran ist hier N. C. Paul zu nennen, entgegen der 
landläufigen Forschungsmeinung jedoch auch Swāmi Vivekānanda sowie spä-
ter Kṛṣṇamācārya und andere einflussreiche Yogalehrer des 20. Jahrhunderts.

Somit können die Rezipienten in verschiedene Interessensgruppen unterteilt wer-
den: Einerseits gab es Philologen, Sanskritisten, Orientalisten und Philosophen, die 
ein philologisches oder dezidiert theoretisch-philosophisches Interesse hatten, auf 
der anderen Seite standen Psychologen, Theosophen und auch Religionswissen-
schaftler, die ein praktisches und/oder ein ideologisches Interesse am Text hat-
ten. Dabei soll nochmals betont werden, dass alle Interpreten das Yogasūtra syn-
kretistisch mit anderen Weltanschauungen oder Praktiken zusammenführten. Der 
Text wurde im Lichte der griechischen Philosophie, des Advaita bzw. Neo-Vedānta, 
der westlichen Psychologie, der Weltsicht des New Thought oder des Haṭhayogas 
interpretiert. Die wenigen Akteure, die das Sūtra philologisch-distanziert und ohne 
persönliche Involvierung analysierten, waren die frühen Philologen, die weder ein 
praktisches Interesse am Text hatten noch allgemein am Thema Yoga besonders 
interessiert waren. Von den Anfängen der Rezeption an war der Text also eher eine 
Blaupause, die für eigene Ü� berzeugungen herangezogen wurde, als ein Werk, das 
aus sich selbst heraus sprach.

Die vorgenommene Klassifizierung dient nur der Orientierung und dem Über-
blick. Die unterschiedenen Typen von Rezipienten waren über einen längeren Zeit-
raum hinweg aktiv, in dem manche Stimmen mal leiser und dann wieder lauter wur-
den. Zum Zwecke der Strukturierung wird im Folgenden einerseits chronologisch 
und andererseits nach Kulturräumen getrennt vorgegangen.

Zögerliches Interesse am Yogasūtra
Für die frühesten an indischer Literatur Interessierten, also die Scholastiker des 
19. Jahrhunderts, war das Interesse an Indien und seiner Literatur geprägt von 
einem imaginierten »klassischen« Kanon des alten Indiens, der für sie ein »gol-
denes Zeitalter« widerspiegelte und der sich vom Indien der tantrischen und 
purāṇischen Texte und Praktiken unterschied. Die Auffassung eines solchen klas-
sischen Kanons wird auch heute noch, sowohl in der rezenten Yogaforschung als 



2 Patañjali im Kulturkontakt� 85

auch in der rezenten Yogaszene, reproduziert.83 Singleton (2010: 12) bemerkt zur 
Genese dieser Tradition: 

There were good reasons that scholars stuck to classical texts. One is that they usually 
had deep intellectual roots in the classical scholastic traditions of Europe, which relied 
primarily on the textual sources of Greece and Rome. They quite naturally sought anal-
ogous classical sources for India and were just not interested in the activities of con-
temporary yogins, particularly of the haṭha variety.

Diese Konstruktion eines klassischen Yogas und die damit einhergehenden Aus-
schlussprozesse kritisiert Singleton in seinem Artikel von 2008 noch deutlicher 
und unterstreicht, dass frühe europäische Orientalist*innen und anglisierte indi-
sche Paṇḍits aus unterschiedlichen Gründen versuchten, durch die Zuschreibung 
eines Klassikerstatus eine textbasierte hinduistische Identität zu begründen (2008: 
87). Das Yogasūtra war jedoch in diesem Kontext im Gegensatz zu den Upaniṣaden 
oder der Bhagavadgītā weniger angesehen. Es wurde häufig – und zwar, wie der 
bengalische Indologe Rajendralala Mitra (1822–1891) berichtet, auch von Paṇḍits – 
mit »unterlegenen« Denksystemen und Praktiken assoziiert:

Generally speaking, Indian scholars do not study it, and the few ascetics and hermits 
who do seldom associate with the world. Paṇḍits, when called upon to explain, fre-
quently, if not invariably, mix up the tenets of Patanjali’s Yoga with those of the Tantras, 
the Puráṇas, the Tantric Sañhitás, the Pancarátras, and the Bhagavadgí�tá – works which 
have very dissimilar and discordant tenets to inculcate. Some of the later avowedly Yoga 
works are, moreover, exceedingly allegorical and mystical in their descriptions, and in 
them the purport of the instruction is buried in a mass of absurdity. Practices, too, have 
been inculcated in them which are certainly repulsive. (Mitra, 1883: lvi)

In einem ähnlichen Fahrwasser bewegt sich der britische Sanskritist Henry Thomas 
Colebrooke (1765–1837), der das Yogasūtra 1823 das erste Mal teilübersetzte und 
kommentierte, dabei stand Colebrooke zwar der indischen Philosophie anerken-
nend gegenüber, jedoch nicht dem Yogasūtra. Er schrieb, der Text sei »occupied 
with devotional exercise and mental abstraction«, er verlange, Körper und Geist zu 
unterdrücken, und sei zudem »mystic and fanatical« (White, 2014: 62f.). Erst James 
Ballantyne (1813–1865) übertrug 1852 die ersten zwei Kapitel des Yogasūtras ganz 
ins Englische und machte damit Teile des Textes das erste Mal für den europäischen 

83	 Die Zuschreibung »klassisch« oder »classical« für das Yogasūtra, einige Upaniṣaden und die Bhagavad-
gītā werden mehr oder weniger unreflektiert vorgenommen; manche Autor*innen setzen »classical«  
noch in Anführungsstriche, im Großen und Ganzen setzt sich diese Zuschreibung allerdings durch, vgl. z. B. 
De Michelis (2004), Nevrin (2004), White (2009), Schnäbele (2013) u. a.



86	 2 Patañjali im Kulturkontakt

und amerikanischen Sprach- und Kulturraum rezipierbar.84 Colebrooke arbeitete 
für seine Studie nicht mit indischen Paṇḍits zusammen (vgl. White, 2014: 61), und 
auch Ballantyne suchte vergeblich nach Gelehrten, die ihn in Patañjalis Yogasystem 
hätten einführen können (ebd.: 73). 

Im deutschsprachigen Raum finden sich in diesem frühen Zeitraum einige 
wissenschaftliche Untersuchungen, die sich mal explizit, mal impliziter mit dem 
Yogasūtra beschäftigen und den Entwicklungen in Britisch-Indien im Großen und 
Ganzen entsprechen. Ein Beispiel dafür ist eine der ersten wissenschaftlichen 
Abhandlungen über das Yogasūtra, nämlich die Dissertation Die Yoga-Philosophie 
nach dem Rājamārtaṇḍa des Philologen Paul Markus von 1886. Als einer von weni-
gen integriert der Autor den Kommentar von Bhoja Rāja in seine explizit philoso-
phische Arbeit, die den Text nicht in Praxisnähe stellt. 1896 erschien Sāṃkhya und 
Yoga, ein Werk des bekannten Indologen Richard Garbe (1857–1927), in dem er sich 
auch mit den »8 yogāṅga« befasst (1896: 44) – eine von zahlreichen Arbeiten, die 
sich dem Text lediglich selektiv über die aṣṭāṅga-s annähern.

Auf dem Weg zu einem Imagewechsel
1883 bringt Mitra die, wie es scheint, verbreitete abschätzige Sichtweise seiner Kol-
legen auf Yoga auf den Punkt: »The general impression regarding the nature of 
Yoga doctrine, has been hitherto exceedingly unfavourable among Anglo-oriental 
scholars. It is mystical, it is fanatical, it is dreadfully absurd, are among the mil-
dest charges brought against it.« (1883: lv) Diese abschätzige Meinung bezog sich 
ebenfalls auf Tantra-Literatur, auf die Purāṇas oder das Kāmaśāstra. Mitra nimmt 
an dieser Stelle eine thematische Unterscheidung verschiedener Yogawerke sowie 
eine Trennung von Schrifttum und Praktiken vor und gibt im Zuge dessen dem 
Yogasūtra durch den Vergleich mit dem alten Griechenland ein zukunftsträchtiges 
neues Ansehen:

In judging, however, of the nature of Patanjali’s doctrine it is unfair to associate it with 
the vagaries of fanatical, deluded mendicants, or with the modifications and adaptions 
which it has undergone in the hands of Tantrics and the Puranics. The tenets of Patan-
jali are all that concern the critic, and the summary of them given above will show to 
the unbiassed enquirer that they are closely similar to those enunciated by some of the 
greatest metaphysicians of ancient Greece. (Mitra 1883: lvi, zitiert nach White, 2014: 64)

Mitras Argument, dass das Yogasūtra fälschlicherweise mit besagten Praktiken 
assoziiert wurde, die den Scholastikern jener Zeit ganz und gar missfielen, und 

84	 Zu Colebrooke vgl. White (2014: 53–80), zu Ballantynes »constructive Orientalism project« vgl. Single-
ton (2008: 80f.). Ballantynes Yogasūtra-Projekt wurde 1871 von einem Paṇḍit namens Govinda Shastri Deva 
komplettiert, allerdings erst 1885 ganz veröffentlicht (vgl. White, 2014: 92).



2 Patañjali im Kulturkontakt� 87

dass es davon befreit werden müsse, ist der erste Schritt zu einem Imagewechsel. 
Mitras Ansicht nach sollte auch das Yogasūtra einen mit der Autorität des alten 
Griechenlandes versehenen Klassikerstatus bekommen.85

Das Yogasūtra als Rājayoga
Manilal Nabhubhai Dvivedi (1858–1898) veröffentlicht 1888 das Buch A Compendium 
of the Raja Yoga Philosophy, in dem er Rājayoga als »Vedanta Philosophy« bezeich-
net, und 1890 mit The Yoga-Sutra of Patanjali eine weitere Ü� bersetzung des Sūtras, 
publiziert von der Theosophischen Gesellschaft in Bombay. In der Ü� bersetzung des 
gujaratischen Dichters, Autors, Sanskritisten sowie Theosophen findet sich das 
erste Zeugnis eines Versuches, das Sūtra als praktisches Lehrwerk darzustellen, 
obgleich dieser Diskurs schon vor ihm, besonders in theosophischen Kreisen, sei-
nen Anfang nahm. Damit repräsentiert Dvivedi eine Schnittstelle zwischen einer 
wissenschaftlichen und einer emischen Perspektive auf das Yogasūtra. Er bezieht 
sich dezidiert auf Ballantynes Ü� bersetzungsprojekt, wenn er fordert, dass alte theo-
retische Ansätze durch praktische ersetzt werden müssen: »The following pages 
are prepared with the view of replacing Govindadeva S´âstri’s [sic!] translation of 
the Yoga-Sutra published by the Theosophical Society. Owing the too literal method 
followed by the translator that book is of little use to the general student. […] The 
Yoga is more a practical than a theoretical science.« (Dvivedi, 1890: i) Weitergehend 
ist er der Meinung, dass Patañjali daran gelegen war, »the practice of mental yoga 
[…] as both practical and easy« darzustellen (1890: vi). Diese Sätze des Zeitgenossen 
und Kollegen von Swami Vivekānanda hätten auch von ihm selbst kommen kön-
nen, der 1896 das Sūtra als eine praktische Philosophie namens »Raja Yoga« popu-
larisierte. Vivekānanda und Dvivedi sprachen beide 1893 auf dem Weltparlament 
der Religionen in Chicago über Hinduismus. Auch Dvivedi nimmt eine Trennung 
von Haṭhayoga und Rājayoga vor, wodurch er Haṭhayoga vom Yoga des Yogasūtras 
unterscheiden und Letzteren mit Rājayoga in Verbindung bringen kann (1890: vii). 
Den »Königsyoga« definiert er wiederum in vedāntischer Manier als »direct union 
with the Illustrious-soul or Brahma« (Dvivedi, 1890: vi). Es lassen sich hier die 
Anfänge der Interpretationslinie entdecken, die Rājayoga mit samādhi, Patañjalis 
Yogasūtra und Vedānta gleichsetzt und die sich bei Vivekānanda noch um einen wei-

85	 Ä� hnliches zeigt sich im Adaptionsprozess von Haṭhayoga, das ebenfalls einen Imagewechsel vollziehen 
musste (vgl. Baier, 1998: 79–85), und auch dafür diente das klassische Griechenland. Dass die zu Beginn des 
20. Jh.s weitverbreitete Körperkulturbewegung von einer neoklassizistischen Rezeption des antiken Grie-
chenlands geprägt war, beeinflusste die frühe Akkulturierung von Haṭhayoga in Deutschland (vgl. Ostrowski, 
2018a). Wohl um Haṭhayoga ein gutes Ansehen zu verleihen und es mit den Diskursen der bereits bestehen-
den Körperkultur zu assoziieren, integrierte z. B. der erste deutsche Yogalehrer Boris Sacharow Rotations-
übungen (vgl. Ostrowski, 2018a). Er sieht sie als Ergänzung zu āsana-s und beschreibt sie als eine Methode  
zur »harmonischen Entwicklung und edlen Abrundung Deiner Körperformen nach dem antiken Muster.«  
(Sacharow, 1958: 16)



88	 2 Patañjali im Kulturkontakt

teren Faktor, und zwar um die Identifikation mit den aṣṭāṅga-s erweitern wird86 –  
alles in allem ein in sich widersprüchlicher Synkretismus. 
Trotzdem waren sich um 1900 herum in Indien, Nordamerika und im euro-

päischen Raum verschiedene Akteure einig, dass das Interesse einem »höheren«, 
praktischen Rājayoga galt, dem der zwar praktische, aber viel zu körperorientierte 
»niedere« Haṭhayoga abwertend gegenübergestellt wurde. Rājayoga war dement-
sprechend der geistige Yoga, mit dem Konzentrations- oder Meditationspraktiken 
assoziiert wurden und der zunehmend mit dem Inhalt des Yogasūtras, insbeson-
dere mit den aṣṭāṅga-s, gleichgesetzt wurde, wenngleich dies eine neue Entwick-
lung darstellte.87 In theosophischen Kreisen in Indien, England und Deutschland 
gewann das Yogasūtra sogar gerade deshalb an Bedeutung, weil es keine Körper-
praktiken beschreibt.88

Die theosophische Suche nach einem praktischen Rājayoga
Das theosophische Interesse an Yoga und am Yogasūtra lag eben darin begründet, 
dass die Theosophische Gesellschaft (TG) ebenfalls nach einer zwar geistigen, aber 
doch praktischen Auslegung des Textes suchte, denn sie stand vor dem Dilemma, 
ihren Mitgliedern keine praktischen Instruktionen bieten zu können. Auf der west-
lichen, okkultistischen Tradition aufbauend, basierte die theosophische Lehre auf 
den Grundgedanken des Mesmerismus. Der Fokus lag auf dem Lösen des Geistes 
von der Materie und damit einhergehend wurde eine Förderung geistiger Fähig-
keiten angestrebt – eine Gemeinsamkeit mit den Inhalten des Yogasūtras. Die vor-
erst wohl rein literarische Beschäftigung der frühen Theosophischen Gesellschaft 
mit Indien und Yoga vergegenständlicht sich in Helena P. Blavatskys Frühwerk Isis 
Unveiled. A Master Key to the Mysteries of Ancient and Modern Science and Theo-
logy von 1877. In dem Werk sind noch keine dem Yoga entlehnten Ü� bungsanleitun-
gen zu finden, trotzdem fällt der Name Patañjali und es finden sich Aussagen zur 
Yogaphilosophie und den Fähigkeiten von Yogis (vgl. Baier, 2009: 301). Diese wer-
den zum Beispiel als Meister der Astralprojektion beschrieben, deren Fähigkeiten 
darauf beruhen, den Astralkörper vom grobstofflichen, physischen Körper lösen 
zu können.89 Außerdem findet eine zunehmende Aneignung von Sanskrit-Termini 
des Yogasūtras statt: Samādhi wird beispielsweise als höchster spiritueller Zustand 

86	 Vgl. Vivekānanda (2017: 74): »Râja-Yoga is divided into eight steps.« 
87	 »We must question the identification of rajayoga with the Yoga Sutras of Patanjali. This identification, 
unlike the identification of astangayoga with rajayoga is not documented in the classical tradition and must 
therefore be considered a modern accretion« (De Michelis, 2004: 178), vgl. auch White (2009: 46f.).
88	 Allgemein gab es nur geringes Interesse an Haṭhayoga-Praktiken in besagtem Zeitraum. Dies zeigt sich 
unter anderem daran, dass zwar immer mehr Ü� bersetzungen des Yogasūtras entstanden, aber nur eine ein-
zige Ü� bersetzung der Haṭhapradīpikā, und zwar 1893 vom Indologen Hermann Walter im Rahmen seiner 
Dissertation. Auchheute gibt es wenige (deutsche) Neubearbeitungen dieses Grundlagentextes, obwohl 
doch Millionen von Menschen weltweit Haṭhayoga praktizieren.
89	 Vgl. Blavatsky, Helena P., Isis Unveiled II, S. 590, zitiert nach Baier (2009: 300).



2 Patañjali im Kulturkontakt� 89

bezeichnet, der auf Erden möglich ist, und mit Fakiren, Ekstase und stundenlangem 
Atemanhalten in Verbindung gebracht (vgl. Baier, 2009: 299).

Bezüglich der Forschungsfrage nach einer historischen Verbindung von 
Yogasūtra und Praxis zeigt das Beispiel der theosophischen Rezeption erst einmal 
eine Suche nach mentalen Praktiken, mit deren Hilfe die oben angesprochenen 
Zustände erlangt werden sollen. Kenntnis über das Werk erlangten sie vor allem 
über das Buch des indischen Arztes N.C. Paul, A Treatise on the Yoga Philosophy, das 
bereits 1851 in Benares erschienen war, sowie über ihren Kontakt mit dem religiö-
sen Reformer Swāmi Dayānanda Saraswatī (1824–1883).90 Auch wegen des Defizits 
an mentalen Praktiken hatte die Theosophische Gesellschaft schon wenige Jahre 
nach ihrer Gründung Probleme, sich weiter zu etablieren, was durch die Übersiede-
lung nach Indien im Jahr 1878 gelöst werden sollte. Dort kam es zu einer zunehmen-
den Hinwendung zu indischem Gedankengut, die sich in der Verbindung mit Swāmi 
Dayānandas neo-hinduistischer Bewegung Arya Samaj manifestierte. Jedoch wurde 
die Hoffnung der Theosophen, in ihm einen Lehrer gefunden zu haben, der ihre 
Mitglieder in mentale Yogapraktiken einweisen könne, enttäuscht, und so endete 
die gemeinsame Arbeit 1882 wieder. Daraufhin überformten die Theosophen aus-
gewählte Teile des Yogasūtras mit eigenen Inhalten und instrumentalisierten den 
Text, um ihre metaphysischen Annahmen zu untermauern. Spätestens 1879 ist die 
Identifizierung okkulter Praktiken mit Yoga auch von theosophischer Seite voll-
bracht, wenn Blavatsky yogische Meditation als Selbstmesmerisierung bezeichnet 
(vgl. Baier (2009: 319).

1889 veröffentlichte die TG eine Neubearbeitung des Yogasūtras durch den 
bekannten Theosophen William Q. Judge, in der er sich auf eine frühere Überset-
zung des indischen Theosophen Tukaram Tatya von 1885 stützte. Judge betont, dass 
er das Yogasūtra für den uneingeweihten Leser verständlich darstellen möchte: 

Instead of this being a translation, it is offered as an interpretation, as the thought of 
Patanjali clothed in our language. No liberties have been taken with the system of the 
great Sage, but the endeavor has been faithfully to interpret it to Western minds unfa-
miliar with the Hindu modes of expression, and equally unaccustomed to their philos-
ophy and logic.91

Judge konzentriert sich – in Kontrast zu heutigen Selektionsprozessen und in Ein-
klang mit der theosophischen Faszination für außergewöhnliche Bewusstseins-

90	 Vgl. Baier (2009: 309f.). Baier hält es allerdings für wahrscheinlich, dass Blavatskys Hauptinforma
tionsquelle für Yoga während der ersten Zeit in Indien das bereits erwähnte Werk von Paul war, »nachdem 
Dayānanda anscheinend keine Lust hatte, Yoga-Unterricht zu erteilen und es auch nicht gelang, an andere 
Yogis heranzukommen« (ebd.: 318).
91	 Judge (1889: Preface to the First Edition): http://www.theosociety.org/pasadena/patanjal/patan-hp.
htm, Zugriff: 14.10.2021.

http://www.theosociety.org/pasadena/patanjal/patan-hp.htm
http://www.theosociety.org/pasadena/patanjal/patan-hp.htm


90	 2 Patañjali im Kulturkontakt

zustände – besonders auf das dritte Kapitel, das mit der Behandlung der letzten 
drei Glieder der aṣṭāṅga-s beginnt. Im Kommentar zu Sūtra III/41 wird das in der 
theosophischen Rezeption vorrangige Interesse an okkulten Kräften und Erfahrun-
gen deutlich: »By concentrating his mind upon the vital energy called Samana, the 
ascetic acquires the power to appear as if blazing with light. [This effect has been 
seen by the interpreter on several occasions when in company with one who had 
acquired the power. The effect was as if the person had a luminousness under the 
skin. – W. Q. J.].«92

Auch das Konzept des jīvanmuktin, der im Leben Befreite, der mit den theoso-
phischen »Adepts, Mahatmas, Masters« gleichgesetzt wird (vgl. Judge, Sūtra III/55), 
ist ein Faszinosum, wie Judges Übersetzung des Sūtras IV/33 über kaivalya zeigt:

Yet it must not be deduced that the philosophy results in a negation, or in a coldness, 
such as our English word »Isolation« would seem to imply. The contrary is the case. 
Until this state is reached, the soul, continually affected and deflected by objects, senses, 
suffering, and pleasure, is unable to consciously partake universally of the great life of 
the universe. To do so, it must stand firmly »in its own nature«; and then it proceeds 
further – as is admitted by the philosophy – to bring about the aim of all other souls 
still struggling on the road.93

Das Zitat zeigt einen wichtigen Aspekt der theosophischen Yogasūtra-Rezeption, 
von der bisherigen Forschung übersehen: Kaivalya, ein Zustand, der auf saṃyama 
folgt (verstanden als »perfect concentration«, Judge, Sūtra III/4), wird als Beschrei-
bung eines »im Leben Erleuchteten«, eines jīvanmuktin gelesen. Dieser erleuch-
tete Mensch ist nicht isoliert vom Weltgeschehen, sondern steht mitten im Leben, 
um andere bei ihrer gleichsamen Verwandlung zu unterstützen. Eine solche Vor-
stellung von Verwandlung baut immer auf einer steten Perfektion auf, ein Topos, 
den auch Vivekānanda hervorheben wird und der sich in rezenter Yogaphilosophie 
immer noch wiederfindet, wenngleich heute dem (manchmal als göttlich verstan-
denen) Körper bei diesem Perfektionsprozess eine neue Bedeutung zukommt.

Die Gleichsetzung des Yogasūtras mit Rājayoga in Zusammenhang mit einer 
Degradierung des Haṭhayogas ist eines der wichtigsten Ergebnisse der theosophi-
schen Rezeption. Zudem basiert sie auf einem selektiven Umgang mit dem Text, so 
interessieren an Inhalten und Termini nur die aṣṭāṅga-s, und besonders die letzten 
aṅga-s. Ein starkes Bedürfnis nach mentalen Praktiken durchzieht die Yogarezep-
tion des ausgehenden 19. Jahrhunderts. Dass daraus auch Praktiken resultierten, 
zeigen Berichte wie der des Österreichers Gustav Meyrink – 1892 der TG beigetreten, 
bald aber wieder ausgetreten. Er erhielt Lehrbriefe von Annie Besant, der Nach-

92	 Judge, 1889: https://www.theosociety.org/pasadena/patanjal/patanyog.htm#book4, Zugriff: 14.10.2021.
93	 Judge, 1889: https://www.theosociety.org/pasadena/patanjal/patanyog.htm#book4, Zugriff: 14.10.2021.

https://www.theosociety.org/pasadena/patanjal/patanyog.htm#book4
https://www.theosociety.org/pasadena/patanjal/patanyog.htm#book4


2 Patañjali im Kulturkontakt� 91

folgerin von Helena Blavatsky, »den Yoga betreffend«, die unter anderem daraus 
bestanden, dass er »Nacht für Nacht acht Stunden lang Asanaübungen (asiatische 
Sitzstellungen mit unterschlagenen Beinen)« ausführte, »dabei den Atem anhal-
tend, bis ich Todesschütteln empfand.« (Zitiert nach Baier, 1998: 132) Den meis-
ten Yogasūtra-Interpretationen seiner Zeit ging es um körperferne Methoden und 
Zustände, ein Unterschied zum heute vorherrschenden körperbejahenden Yoga-
Verständnis. Baier schreibt: »Meyrinks wilde Experimente waren keine Ausnahme-
erscheinung, sondern dürften für den Kreis derer, die mit dem Erwerb so genannter 
okkulter Erfahrungen ernstmachen wollten, eher typisch gewesen sein. Die Aus-
wüchse der um sich greifenden, kaum verstandenen, aber umso inbrünstiger zele-
brierten Yoga-Praktiken wurden auch innerhalb der theosophischen Bewegung 
selbst kritisiert […].« (Baier, 1998: 133) Davon zeugt der Bericht des bekanntesten 
deutschen Theosophen Franz Hartmann:

Da bildet der eine sich ein, er könne dadurch zur Anschauung des himmlischen Para-
dieses gelangen, daß er sich einübt, mit unterschlagenen Beinen auf seinen Fersen zu 
sitzen und stundenlang gedankenlos einen Fleck an der Wand anstarren; ein anderer 
meint, er könne in den Besitz göttlicher Kräfte gelangen, indem er sich abmüht, bald 
durch das eine, bald durch das andere Nasenloch zu atmen; wieder ein anderer sucht 
ein gewaltiger Ü� bermensch dadurch zu werden, daß er vor einem Spiegel Grimassen 
schneidet, um den »magnetischen Blick« einzuüben. (Ebd.)

Diese Darstellungen zeigen, wie dringlich die Suche nach »okkulten«, bewusstseins-
verändernden »Yoga«-praktiken Ende des 19. Jahrhunderts in Europa in gewissen 
Kreisen gewesen zu sein scheint. 

Swāmi Vivekānandas Siegeszug
Ab Mitte der 1890er Jahre betrat mit dem indischen Mönch Swāmi Vivekānanda 
(1863–1902)94 ein neuer Akteur die Bühne der Yogarezeption. Der Ende des 19. Jahr-
hunderts zu globaler Bekanntheit gelangte Brahmane, dessen Einfluss auf die Rezep-
tion des Yogasūtras unter anderem von De Michelis (2004: 149-178) gut erforscht 
wurde, initiierte eine selektive, kulturspezifische, moderne sowie praktische Aneig-
nung des Textes. De Michelis schreibt über die Wirkkraft seiner Lehre: »These teach- 
ings still form the conceptual foundations of modern yoga […].« (2004: 153)

Die Erstauflage seines Buches Vedanta Philosophy, Lectures on Raja Yoga and 
other Subjects wurde 1896 veröffentlicht, es basiert auf einer Vortragsreihe von 
1895/-96, der er eine eigene Übersetzung des Yogasūtras ins Englische anfügte (vgl. 
Baier, 2009: 475). Wie White (2014: 125) anmerkt, war Vivekānandas Raja Yoga die 

94	 Vivekānandas bürgerlicher Name war Narendra Nāth Datta, er war Schüler des bekannten hinduisti-
schen Mystikers Ś� ri Rāmakriśna.



92	 2 Patañjali im Kulturkontakt

erste englische Veröffentlichung über das Yogasūtra, die sich nicht nur als Überset-
zung, sondern als Kommentar desselben verstand, und das obwohl Vivekānanda die 
seit Jahrtausenden bestehende Kommentarliteratur vollkommen ignoriert. Indem 
der Autor sich des Kommentars, dieses traditionell wichtigen literarischen Forma-
tes des philosophischen Indiens bedient, spricht er seiner eigenen Auslegung hohen 
Authentizitätswert zu und begründet gleichzeitig eine neue Art von Kommentar-
literatur, die bis heute andauert. Dabei bedienen sich Autor*innen Synkretismen, 
die nicht der yogadarśana-Tradition und oft überhaupt keiner Tradition Indiens 
entstammen – eine übliche Vorgehensweise des später global einflussreichen B. K. S. 
Iyengars und im Rahmen heutiger Yogaphilosophie.

Auch Vivekānanda setzt das Yogasūtra mit Rājayoga gleich und übersetzt yoga 
durchgängig mit »concentration«, wodurch es bei ihm in die Nähe einer wissen-
schaftlichen Technik rückt, mit der mittels Konzentration eine persönliche Einheits-
erfahrung in neo-advaita-vedāntischer Manier erlangt werden kann, und er betont 
wiederholt, dass es ihm nicht um theoretisches Wissen gehe. Damit spitzt sich eine 
Entwicklung zu, die sich schon vorher abzeichnet: Der Übergang vom psychologi-
schen Interesse am Yogasūtra hin zu einem religiös-spirituellen Interesse, das aber 
meist wissenschaftlich-psychologisch dargestellt wird. Es gelingt Vivekānanda, die 
besagte Erfahrung sowohl von ihrem »Hinducharakter« zu befreien, sie also, – wie 
es vielen Interpreten seiner Zeit ein Anliegen war – zu dekontextualisieren sowie 
sein Rājayoga vom Prinzip des »Glaubens« zu distanzieren und es im Bereich der 
persönlichen Erfahrung zu verorten: »So far, then, in the study of this Raja-Yoga no 
faith or belief is necessary. Believe nothing until you find it out for yourself; that is 
what it teaches us. Truth requires no prop to make it stand.« (2017: 72) Die Methode 
eines solchen Rājayogas entdeckt er, wie so viele andere auch, in den aṣṭāṅga-s, 
den acht Gliedern aus Sūtra II/29. Sicherlich war auch die Tatsache, dass es zu 
Vivekānandas Zeit wohl keine aktiven Anhänger der Yogasūtra-Tradition gab, ein 
Freibrief zu seiner weitläufigen Auslegung des Textes und den damit in Zusammen-
hang gebrachten Praktiken.95 

Dem körperorientierten Haṭhayoga, den er kurz erwähnt, wenn es um das dritte 
aṅga, āsana geht, spricht er in deutlichem Kontrast zu Teilen der heutigen Rezep-
tion einerseits keinen spirituellen Wert zu, andererseits aber auch keine prakti-
sche Bedeutung. Dies steht in klarem Gegensatz zu den einige Jahrzehnte später 
so einflussreichen Lehren der indischen Yogalehrer T. Kṛṣṇamācārya und Swami 
Śivānanda.96 Interessanterweise vergleicht er Haṭhayoga sogar mit dem Körper-

95	 Vgl. White (2014: 124f.). Die Suche »practic« (stellvertretend für »practice«, »practicioner«, »to practice« 
etc.) in der PDF-Version des Buches ergibt 117 Treffer. Nicht umsonst ist Vivekānanda bekannt dafür, das 
Yogasūtra in Praxis überführt zu haben.
96	 Foxen führt Vivekānandas Abneigung gegenüber Körpertechniken auf persönliche Umstände zurück: 
»Vivekananda’s lack of interest in physical practice was likely due as much to his personal circumstances as 
to an intellectual position that favored more philosophic paths. He suffered from diabetes (probably genetic 



2 Patañjali im Kulturkontakt� 93

kultursystem François Delsartes, das er wahrscheinlich 1893 im Rahmen der Welt-
ausstellung in Chicago kennenlernte, auf der die Delsarte-Anhängerin Geneviève 
Stebbins einen vielbeachteten Auftritt hatte. Vivekānanda schreibt:

This portion of Yoga is almost similar to the Hatha Yoga, which deals entirely with the 
physical body and the one end of which is to make the physical body strong. We have 
nothing to do with that Yoga nevertheless, because the practices taught by it are very 
difficult, and cannot be learned in a day, and, after all, do not lead to any spiritual growth. 
Many of these practices you will find in Delsarte and other teachers, such as placing 
the body in different postures, but the object in these is physical, not psychological. 
(Vivekānanda, 2017: 74f.)

Der Swāmi, der die USA und viele europäische Länder inklusive Deutschland 
bereist und sich ausgiebig mit westlicher Literatur und Philosophie beschäftigt 
hatte, distanziert sein Rājayoga also von physischen Ü� bungssystemen. Gleichzeitig 
schreibt Vivekānanda, dass diese körperzentrierten westlichen Systeme viele der 
Haṭhayoga-Praktiken beinhalten würden, wiederum ein Kniff, der Indien als Mutter 
jener (wenngleich nicht erstrebenswerten, da nicht spirituellen) Körpertechniken 
positioniert. Das letzte Kapitel der historischen Ausführungen wird allerdings zei-
gen, dass sich in Kontrast zu Vivekānandas Aussagen die Rhythmische Gymnastik, 
der Ausdruckstanz, die Eurythmie und andere von Delsarte inspirierte Ü� bungssys-
teme der Jahrhundertwende selbst als spirituell-holistische Systeme verstanden, 
die sich der Vereinigung von Körper, Geist und Seele verschrieben hatten und deren 
körperintegrierendes Spiritualitätsverständnis aller Wahrscheinlichkeit nach nicht 
aus Indien stammte.97
Vivekānanda hingegen bezeichnet sein System in Abgrenzung zu jenen Körper-

praktiken gekonnt in der Sprache seiner Zeit als »psychological Yoga«98 (ebd.), das 
zwar auch auf den Körper, aber nicht mittels des Körpers wirke. De Michelis hat 
gezeigt, dass Vivekānandas Neo-Vedānta stark von westlichem Okkultismus und der 
New Thought-Bewegung beeinflusst war und vice versa (2004: 109ff.). Die von ihm 

in nature) from his teenage years onward, and this, coupled with his sedentary lifestyle and unhealthy  
personal habits, including diet and a predilection towards smoking and snuff, led to a host of other ailments. 
It is attested that during his Indian travels in 1890 he had contact with a famous ascetic and mystic named 
Pavhari Baba at Ghazipur, from whom he attempted to learn hatha yoga. However, Vivekananda quickly 
abandoned the enterprise due to its difficulty, owing to the intense physical exercise and strict dietary  
regimen required by the program.« (Foxen, 2020: 227)
97	 Dass Vivekānanda Delsarte überhaupt erwähnt, wenn auch in Abgrenzung zu ihm, lässt vermuten, dass 
er sich in einem Milieu bewegte, in dem diese Körperertüchtigungssysteme mindestens bekannt, wahr-
scheinlich sogar en vogue waren.
98	 Vivekānanda war z. B. auch durch den berühmten Psychologen und Religionswissenschaftler William 
James mit einer Art »spiritualisierter Psychologie der Selbstsuche« in Kontakt gekommen, vgl. De Michelis 
(2004: 172f.).



94	 2 Patañjali im Kulturkontakt

angebotenen Praktiken sind als Antwort auf den Zeitgeist zu verstehen sowie als 
Angebot für und zugeschnitten auf das westliche Publikum, mit dem er verkehrte: 

The unprecedented development here is that the growing membership of Western cul-
tic milieus had developed a strong craving for practices. In an age of swift technological 
growth and utilitarism this was, of course, altogether understandable. People wanted 
techniques and methods to achieve more or less immediate, practical and rational goals. 
(Ebd.: 118)

Der Swāmi verfasste sein Raja Yoga dezidiert für dieses westliche Publikum, dem 
er vereinfachte Praktiken anbot, zum Beispiel in Form von sanften Atemübungen: 

Next inhale slowly through the right nostril, keeping the left closed by the forefinger, 
then close both, as before. The way the Hindus practice this would be difficult for this 
country, because they do it from their childhood, and their lungs are prepared for it. 
Here it is well to begin with four seconds, and slowly increase. (Vivekānanda, 2017: 87) 

Die in Raja Yoga tatsächlich beschriebenen Praktiken sind vor allem Atemübun-
gen wie rhythmisches Ein- und Ausatmen oder die alternierende Nasenatmung. 
Die Beschreibung der Techniken sowie die von Vivekānanda verwendete Termi-
nologie, »rhythmic breathing« sind für Foxen ein möglicher Hinweis darauf, dass 
der Swāmi sich für sein Neo-Rājayoga von Stebbins, also den Delsarte-Linien, hat 
inspirieren lassen.99

Die Atemtechniken, die Vivekānanda als praṇāyāmā bezeichnet, sind zwar in der 
stark vereinfachten Form, in der er es präsentiert, nicht direkt mit dem prāṇāyāma 
des Haṭhayogas gleichzusetzen, dem es meist um intensives Atemanhalten ging, 
doch findet sich ein seiner Übungsanleitung ähnelndes, alternierendes Ein- und 
Ausatmen in Haṭhayoga-Texten wie der HP (vgl. Walter, 2009 [1893]: 54f.) und nicht 
im PYŚ. Das im PYŚ beschriebene praṇāyāmā ist stets mit einer Form des Ateman-
haltens verbunden (vgl. PYŚ II/49–51). Ohne dies explizit zu markieren, integriert 
Vivekānanda Haṭhayoga-Techniken in seine Auslegung des Yogasūtras, lässt seine 

99	 Foxen (2020: 230) schreibt: »Given that Stebbins’s wildly popular Dynamic Breathing and Harmonic 
Gymnastics was published just a year before Vivekananda first made his debut at the Chicago World’s Par-
liament of Religions, it is not altogether unlikely that he is drawing on her language when he makes his own 
statements, especially given his explicit reference to Delsarte.« Zudem war Stebbins ebenfalls auf besagter 
Weltausstellung mit einem Auftritt vertreten, beide befanden sich also am selben Ort. Gleichzeitig arbeitet 
Foxen entscheidende Unterschiede zwischen Vivekānanda und Stebbins’ Methode heraus und zeigt wie  
stark Vivekānanda seine Methode mit Haṭhayoga-Konzepten verbindet und legitimiert, entgegen seiner 
expliziten Abkehr vom Haṭhayoga: »Having established this model of rhythmic breathing, however, Vive
kananda immediately interpolates it into the hathayogic language of the subtle body, including the two 
helixlike channels (nadis) of the ida and pingala, as well as the central sushumna along which the kundalini 
energy latent at the base of the spine must eventually be made to ascend.« (Ebd.: 229)



2 Patañjali im Kulturkontakt� 95

Leserschaft jedoch in dem Glauben, dass sie dem Yogasūtra entstammen. Weiter-
gehend modernisiert er seine dem Haṭhayoga entlehnten »meditativen« Atemtech-
niken dadurch, dass er sie »für zwischendrin« empfiehlt und damit das rituelle 
Setting der von ihm als meditativ verstandenen Übungen an Alltagsorte und in 
Alltagssituationen verlegt und sie in Bezug zu alltäglichen Tätigkeiten stellt. Als 
Motivation stellt er sogar eine Verbesserung der Arbeitsleistung in Aussicht: »The 
more you practise the first one the calmer you will be. Just think of ›Om,‹ and you 
can practice even while you are sitting at work. You will be all the better for it.« 
(Vivekānanda, 2017: 87f.)

Trotz der deutlichen Abschwächung der Methoden verspricht Vivekānanda, 
dass sie maximale Effekte haben, und erneut bedient er sich der Terminologie des 
Haṭhayogas: Die Atem- und Konzentrationsübungen bewirkten das Erwecken der 
kuṇḍalinī-Energie und ihr Aufsteigen durch den zentralen Energiekanal suṣumnā in 
der Wirbelsäule, was eine Aktivierung der cakra-s mit sich brächte und damit eine 
stete Erweiterung des Bewusstseins. Wenn kuṇḍalinī das Gehirn erreicht, »[then] 
the Yogi is perfectly detached from the body and mind; the soul finds itself free« 
(ebd.: 84). Den menschlichen Körper als energetischen Mikrokosmos zu imaginie-
ren, war im indischen Mittelalter verbreitet, während das Yogasūtra, der Sāṃkhya-
Tradition folgend, auf einer anderen Kosmologie aufbaut. Diese Vorstellungen fin-
den sich jedoch in der HP 2.40−42 in Zusammenhang mit Atemtechniken, wobei es 
aber um langes Atemanhalten geht:

(40) As long as the breath is restrained in the body the mind is calm. As long as the gaze 
is between the eyebrows there is no danger of death. (41) When all the channels have 
been purified by correctly performing restraints of the breath, the wind easily pierces 
and enters the aperture of the Suṣumnā. (42) When the wind is moving in the centre, 
steadiness of the mind arises. The condition of perfect steadiness of the mind is the 
supramental state.100

Vivekānanda bedient sich also der Metaphysik des Haṭhayogas und verkündet 
gleichzeitig, dass Haṭhayoga nicht zu spirituellem Wachstum führe, widersprüch-
liche Aussagen, die in Anbetracht seiner historischen und kulturellen Umstände 
verständlich werden. Es gab das heutige sanfte, körperorientierte Yoga zu seiner 
Zeit noch nicht, und die Praxisanleitungen, die er aus Haṭhayoga-Literatur sowie 
von den extremen Praktiken indischer Asketen kannte, konnte er dem westlichen 
Publikum nicht vermitteln. Demnach kann sein Raja Yoga als ein bereits auf inter-
kulturellem Austausch beruhender Synkretismus bezeichnet werden. 

Dass im Yogasūtra und seiner Kommentarliteratur keine konkreten Übungsanlei-
tungen gegeben sind, ist ein Dilemma, dem, wie nicht nur am Beispiel Vivekānandas 

100	 Ü� bersetzung nach Mallinson/Singleton (2017: 162).



96	 2 Patañjali im Kulturkontakt

gezeigt werden kann, seit über 150 Jahren transnational mit Einfallsreichtum begeg-
net wird. Im Falle Vivekānandas sind es Konzentrations- und Meditationsübun-
gen,101 die den Yogin zum finalen Ziel führen sollen, das im Einklang mit der theo-
sophischen Vision ein lebensweltliches ist, und auch damit reagiert Vivekānanda 
positiv auf die Nachfrage seines Publikums, das sich schnelle, diesseitige Resultate 
zu wünschen schien:

Why is it not possible, with sufficient effort, to reach this very perfection in six months 
or six years? There is no limit. Reason shows that. If an engine, with a certain amount 
of coal, runs two miles an hour, it will run the distance in less time with a greater sup-
ply of coal. Similarly, why shall not the soul, by intensifying its action, attain perfection 
in this very life? (Vivekānanda, 2017: 82f.)

Erneut wendet sich der Autor in seiner Argumentation von Patañjalis Metaphysik 
ab und den Ideen der New Thought-Bewegung zu, wie De Michelis argumentiert:

The internal journey of the practitioner, however, is not interpreted, as Patanjali does, 
in terms of an ahistorical process of purification and involution towards a state of rad-
ically transcendent liberation. It is described instead in terms of evolutive realization 
of human potential. Strongly influenced by the New Thought style of Metaphysical 
teachings that pervaded the American cultic milieu to which he had acculturated […], 
Vivekananda reinterprets Patanjali’s samyama in psychological terms […]. (De Miche-
lis, 2004: 168f.) 

De Michelis (ebd.: 175f.) merkt des Weiteren an, dass sich Vivekānanda auch wider-
spricht, wenn es darum geht, wie, wann und wodurch diese Perfektion zu erreichen 
ist, und an dieser Stelle offenbart sich sein unaufgelöstes und unauflösbares Rin-
gen zwischen den modernen Ansprüchen seines Publikums nach einer Vita activa 
und dem weltabgewandten Streben des indischen Yogasystems nach endgültiger 

101	 Diese Praktiken verortet Vivekānanda im sukzessiven Ü� ben der letzten Glieder der aṣṭāṅga-s, pratyāhāra, 
dhāraṇā, dhyāna und samādhi, die er lebensweltlich und sogar körperbasiert interpretiert: »The first les-
son, then, is to sit for some time and let the mind run on. The mind is bubbling up all the time. It is like that 
monkey jumping about. Let the monkey jump as much as he can; you simply wait and watch. […] Until you 
know what the mind is doing you cannot control it. […] This controlling of the mind, and not allowing it to 
join itself to the centres, is Pratyahara. How is this practiced? It is a tremendous work, not to be done in a 
day. Only after a patient, continuous struggle for years can we succeed.« (Vivekānanda, 2017: 90) »After you 
have practised Pratyahara for a time, take the next step, the Dhâranâ, holding the mind to certain points. 
What is meant by holding the mind to certain points? Forcing the mind to feel certain parts of the body to the 
exclusion of others. For instance, try to feel only the hand, to the exclusion of other parts of the body. When 
the Chitta, or mindstuff, is confined and limited to a certain pace it is Dharana.« (Ebd.) Samādhi bezeichnet 
er als »superconscious state« und schreibt: »The very fact that one man ever reached that state, proves that 
it is possible for every man to do so. Not only is it possible, but every man must, eventually, get to that state, 
and that is religion.« (Ebd.: 95)



2 Patañjali im Kulturkontakt� 97

Befreiung aus dem Kreislauf der Wiedergeburten.102 Und nicht nur an dieser Stelle 
schreibt der Mönch Vivekānanda − und es blitzt ein altindischer Diskurs durch, der 
im Laufe der Genese des nun vorherrschenden, lebensbejahenden Yogadiskurses 
vollkommen ausgeschlossen wurde − Folgendes: 

Even love is selfish, and the Yogi says that in the end we shall find that even the love of 
husbands and wives, and children and friends, slowly decays. Decadence seizes every-
thing in this life. It is only when everything, even love, fails, that with a flash, man finds 
out how vain, how dreamlike is this world. Then he catches a glimpse of Vairāgya (renun-
ciation), catches a glimpse of the Beyond. It is only by giving up this world that the other 
comes; never through holding on to this one. Never yet was there a great soul who had 
not to reject sensepleasures and enjoyments to acquire his greatness. (Kommentar zu 
Sūtra II/15, Vivekānanda, 2017: 122) 

Die zurückliegenden Ausführungen haben gezeigt, dass Vivekānandas Raja Yoga 
einen neuen Zugang zum Yogasūtra bietet: Einerseits löst er den Text sukzessive 
von seiner alten Kommentarliteratur, ersetzt seine Sāṃkhya-Metaphysik flächende-
ckend durch die des Vedānta und des Haṭhayogas und verbindet sie mit Elementen 
zeitgenössischer Psychologie, Esoterik und solchen der New Thought-Bewegung. 
Diese Loslösung des Yogasūtras von seinen geistes- und kulturgeschichtlichen Wur-
zeln ist folgenreich. Bei Vivekānanda wird das Yogasūtra zu einem alltagstauglichen 
Ratgeber, das Atem- und Konzentrationspraktiken anbietet, die zu einer monisti-
schen Einheitserfahrung führen sollen. Dabei markiert er in keiner Weise, dass er 
den Text neu interpretiert und Traditionen innovativ vermischt, sondern präsen-
tiert seine Lehre als eine traditionelle. Auch wenn schon vor ihm ähnliche Prozesse 
zu beobachten sind (bei N. C. Paul, Dvivedi und den Theosophen), bringt er diese 
Entwicklungen auf eine eingängige und überzeugende Weise auf den Punkt und 
leitet damit folgende Entwicklungen ein:

1.	 Öffnung: Vivekānanda präsentiert das Yogasūtra als kulturloses, praktisches 
und allgemeines Yoga-Lehrwerk, das der Konzentration und der Perfektion 
des eigenen Geistes dient. Wenn bei früheren Interpret*innen oft ein scho-
lastischer und/oder persönlicher Abstand zum von ihnen untersuchten Kul-
turgut zu beobachten war, wird es nun möglich und sogar erwünscht, jeg-
liche Distanz aufzugeben.

102	 Wie die analytischen Kapitel III/1 und III/2 anhand religionshistorischer, religionsästhetischer sowie 
empirischer Forschung zeigen werden, ist dieses Paradox durch Jois’ »Do your practice and all is coming«- 
Mantra im heutigen AY scheinbar aufgelöst worden. Intensive, effektive Körperpraktiken und eine sehr 
lebensnahe Auslegung des Yogasūtras werden von heutigen Ü� benden eng verwoben, Vita activa und Vita 
contemplativa verschmelzen – damit müssen jedoch einige Paradigmenwechsel einhergehen.



98	 2 Patañjali im Kulturkontakt

2.	 Simplifizierung und Selektion des Yogasūtras: Vivekānanda konzentriert sich 
in seiner Version von Rājayoga auf die aṣṭāṅga-s und lässt entscheidende 
Passagen und Aussagen des restlichen Textes aus. 

3.	 Mit dem Text assoziierte Praktiken entstammen dem Haṭhayoga: Vor allem 
Atemtechniken (wie die wechselseitige Nasenatmung ohne Atemanhalten) 
werden für die westlichen Leser*innen deutlich vereinfacht dargestellt. Die-
ser wichtige Aspekt von Vivekānandas Auslegung des Textes wurde von der 
Forschung bisher nicht ausreichend erkannt, die vielmehr Vivekānandas 
Abneigung gegen den Haṭhayoga hervorhob.103 Dadurch wurde jedoch 
der Einfluss von Vivekānandas Arbeit auf modernes, praxisorientiertes 
Yoga übersehen, denn es ging ihm ganz genauso wie den Anhängern des 
Haṭhayogas sowie heutigen Praktizierenden um die psychosomatische 
Beeinflussung des menschlichen Systems mittels spezieller Praktiken. Diese 
werden von Vivekānanda tatsächlich ganz explizit mit der Kosmologie und 
dem auf Energiekonzepten aufbauenden Körperbild des Haṭhayogas ver-
knüpft, die so nicht im Yogasūtra anzutreffen sind. 

4.	 Die Spiritualisierung der Praktiken und der damit einhergehenden Erfah-
rungen: Das aus der Praxis resultierende Ziel bleibt trotz der augenschein-
lichen Vereinfachung der Praktiken das gleiche. Vivekānanda schreibt dem 
monistischen Ziel des von ihm dargestellten Yogas große Bedeutung zu. In 
der heutigen Yogaszene hat sich das nur scheinbar geändert, da diskursiv 
Praktiken, die unter Yoga subsummiert werden, letztlich mit einem spiri-
tuellen Ziel verbunden werden und genau das als hauptsächliches Distink-
tionsmerkmal zwischen Yoga und Gymnastik gilt. Und dieser »spirituelle« 
Aspekt des Yogas wird immer noch über das Yogasūtra und insbesondere 
über die aṣṭāṅga-s begründet.

5.	 Die Identifizierung von Religion und Psychologie: Das oben genannte spiri
tuelle Ziel der Yogapraxis setzt Vivekānanda mit einem inneren, psychischen 
Zustand hoher Konzentration und mit menschlicher Perfektion gleich. De 
Michelis hat argumentiert, dass er dabei vom einflussreichen Psychologen 
William James und seiner funktionellen Psychologie beeinflusst war, da 
beide in den gleichen intellektuellen Zirkeln verkehrten (2004: 171f.).104

103	 Vgl. z. B. Baier (1998: 176), Singleton (2010: 76) und Singleton (2013: 41). Erst Foxen (2020: 229) bemerkt 
die in diesem Kapitel ebenfalls hervorgehobenen deutlichen Rückgriffe auf den Haṭhayoga, trotz Vivekānandas 
diskursiver Abkehr davon.
104	 William James kann als ein in der westlichen Wissenschaft verankerter Vertreter und Innovator einer 
bestimmten Ausprägung moderner Spiritualität gelten: »When William James interpreted the unconscious 
as humankind’s link with a spiritual ›more‹, he gave shape to a peculiarly modern spirituality. James’ vision 
of the unconscious depths of human personality as at once psychological and spiritual made it possible for 
modern Americans to view self exploration as spiritually significant and religious experience as psycholo-



2 Patañjali im Kulturkontakt� 99

Festzuhalten ist, dass dem Yogasūtra im ersten Jahrhundert seiner Rezeptionsge-
schichte sowohl von indischen als auch von britischen und deutschen Interpreten 
sukzessive ein Klassikerstatus zugeschrieben wurde. Dies vollzog sich einerseits 
durch Abgrenzung von »niederen« Haṭhayoga-Praktiken und durch die Identifi-
zierung des Yogasūtras mit einem höheren Rājayoga und/oder durch die Assimi-
lierung und damit Veränderung der Metaphysik des Yogasūtras von einer dualis-
tischen zu einer neo-vedāntischen, monistischen Lehre. Gleichzeitig verschärfte 
sich durch theosophische Akteur*innen die Suche nach einer Yoga(sūtra-)praxis 
und das Yogasūtra wurde nach und nach mit Haṭhayoga-Praktiken angereichert. 
Das hatte zwar schon Vorläufer im Indien des 17. und 18. Jahrhunderts, allerdings 
bezieht sich die moderne Rezeptionsgeschichte nicht auf die im Zuge dieser Ent-
wicklung relevanten Werke und es gibt keinerlei Anhaltspunkte dafür, dass diese 
neue Tendenz in der Rezeption aus dem Kontakt mit jenen frühen, synkretistischen 
Texten hervorging.

Das aufkeimende Interesse der akademischen Psychologie
Als Grundlage für die um die Jahrhundertwende einsetzende Beschäftigung der 
akademischen Psychologie mit Yogaphilosophie kann das bereits erwähnte Buch 
von Nobin C. Paul A Treatise on the Yoga Philosophy angesehen werden, das bereits 
1851 in Benares erschienen war und 1882 von den Theosophen neu aufgelegt und 
intensiv rezipiert wurde. Dieser Rezeptionsstrang leitet auch die Medikalisierung 
moderner Yogaphilosophie in die Wege, die sich im 21. Jahrhundert in nochmals 
veränderter Form ausprägt. Paul war ein indischer Arzt, eigenen Angaben nach des 
Sanskrits nicht mächtig (1851: iv) und hatte sein Wissen nicht von indischen Yogis 
erworben.105 Paul identifiziert Rājayoga mit den aṣṭāṅga-s, füllt diese allerdings mit 
den wichtigsten Bausteinen der Haṭhayoga-Tradition.106 Seine Studie »[…] might be 
credited as the first attempt to marry hatha yoga practice and theory with modern 
medical science« (Singleton, 2010: 52). Zwar identifiziert er die aṣṭāṅga-s nicht ein-
deutig als Patañjalis, aber er klassifiziert den Inhalt seines Buches, wie der Titel 
bereits antizipiert, als Yogaphilosophie, und der erste Satz seines Vorwortes ver-
deutlicht, dass es ihm in seiner Abhandlung tatsächlich um das darśana Yoga, also 
um den Yoga Patañjalis geht: »The present Treatise contains the theory and practice 

gically profound.« (De Michelis, 2004: 172) Besonders relevant für die Analyse der heutigen Entwicklungen 
ist die Feststellung, dass Selbsterforschung zu einer spirituellen Disziplin wurde und sich das Feld der reli-
giösen Erfahrung sukzessive mit neuen psychologischen Konzepten verband und darüber legitimiert wurde.
105	 Singleton (2010: 52) merkt hierzu an, dass Paul seine Informationen über Yoga höchstwahrscheinlich 
aus Texten und von einem gewissen Captain Seymour hatte, der aus der britischen Armee ausgetreten war, 
um ein Yogin zu werden.
106	 Vgl. Paul (1851: 29f.). Obwohl schon die aṣṭāṇga-s mit Elementen des Haṭhayogas gespickt sind, bekommt 
Haṭhayoga noch ein eigenes (ungleich kürzeres) Kapitel, das z. B. auf Reinigungstechniken für den Körper 
sowie auf eine große Anzahl von mudrā und bandha eingeht. Diese explizite Unterscheidung vergrößert 
die Verwirrung über die Trennung zwischen der Yogasūtra-Tradition und der Haṭhayoga-Tradition noch.



100	 2 Patañjali im Kulturkontakt

of the Yoga, one of the six systems of doctrine held by the Hindus.« (Ebd.: iii) Rele-
vant ist dies auch, da die Theosophen sein Werk ausführlich studierten, möglicher-
weise ohne zu wissen, dass sie es teilweise mit Haṭhayoga und nicht mit dem von 
ihnen so verehrten Rājayoga zu tun hatten. Haṭhayoga durchzog demnach schon 
die frühesten Yogasūtra-Rezeptionen im Westen.

Paul geht in Zusammenhang mit dem fünften Glied, prāṇāyāma, auf acht Atem-
techniken (»eight varieties of Kumbhaka«)107 ein, darunter sind sūryabhedi, ujjayī, 
śītkārī, bhastrikā, brāhmari, mūrcchā und kevala kumbhaka (1851: 35), die sich 
alle im zweiten Kapitel der HP finden. Unter prāṇāyāma lehrt der Autor auch khe-
chari mudrā (ebd.), ein traditionelles mudrā des Haṭhayogas, sowie das ebenfalls 
haṭhayogische mūlabandha (ebd.: 37). Im Zusammenhang mit āsana erwähnt er 
nur die beiden sitzenden Haltungen padmāsana und siddhāsana, außerdem gibt 
er ausführliche Ernährungsvorschriften (ebd.: 19ff.). Die höheren aṅga-s interpre-
tiert Paul gemäß den psychologischen, medizinischen und okkulten Interessen 
seiner Zeit: pratyahārā wird als selbstständig herbeigeführte Trance beschrieben, 
dhāraṇā als ein kataleptischer Zustand und samādhi identifiziert er als mensch-
lichen Winterschlaf.108 Paul popularisiert damit bereits sehr früh ein von starker 
Praxisnähe geprägtes Verständnis der aṣṭāṅga-s. Dieses Beispiel zeigt erneut, wie 
häufig Haṭhayoga ein lebendiger Teil des Yogasūtra-Diskurses war: Einerseits 
wurde von ihm gesprochen, um sich davon abzugrenzen, andererseits wurden 
Inhalte des Yogasūtras mit Haṭhayoga-Techniken angereichert, ohne dass dies kon-
kret markiert wurde. Paul kann zudem als Vorreiter für eine psycho-physiologische 
Interpretationslinie und ein psychologisches Interesse am Yogasūtra gesehen wer-
den, das dann über die Theosophen die Schulmedizin erreichte. 

In den Kreisen der sich neu entwickelnden Schulpsychologie war das Thema 
Yoga Ende des 19. Jahrhunderts en vogue, in Zusammenhang mit Hypnose, Autosug-
gestion und Somnambulismus. Das Aneignen von Inhalten des Yogasūtras mithilfe 
von psychologischen Termini und Konzepten sollte eine lange Erfolgsgeschichte 
haben und bildet eine der historischen Grundlagen für seine Verwissenschaftli-
chung. Der österreichische Chemiker und Theosoph Carl Kellner konnte 1896 bei 
einem Vortrag auf dem dritten internationalen Kongress für Psychologie – nach 
der Loslösung der von ihm besprochenen Yogasūtra-Inhalte von »ihrem indischen 
Charakter« – citta-vṛtti-nirodha als »Autosuggestion« bzw. »Autohypnose« identi-

107	 Erst im späteren Haṭhayoga entwickeln sich kumbhaka-s, die sahita kumbhaka-s genannt werden  
und die neben Atemanhalten verschiedene Atemtechniken umfassen, wie alternierende Nasenatmung,  
Summatmung etc. Kumbhaka, z. B. als kevala kumbhaka designierte zuvor ausschließlich die Praxis des 
(intensiven, lang andauernden) Atemanhaltens: »In later haṭha texts, pure breathretention remains the ulti-
mate breath practice, but its preliminary practice, which is called sahita kumbhaka (›accompanied breath- 
retention‹) because it is accompanied by inhalation and exhalation, is developed considerably.« (Mallinson/
Singleton, 2017: 131)
108	 Dies fällt mit Pauls Yogadefinition zusammen: »As Yoga, or human hybernation, is nothing more than 
prolonged sleep […].« (1851: 27)



2 Patañjali im Kulturkontakt� 101

fizieren und dhāraṇā, dhyāna und samādhi als »verschiedene Zustände gleich dem 
Hypnotismus oder künstlichen Somnambulismus.« (Kellner, 1989 [1896]: 318) Er 
definiert: »Wir können daher auf ›abendländisch‹ [sic!] sagen: Yoga ist die durch 
andauernde Uebung und geeignete Lebensweise erlangte Befähigung zur willkür-
lichen Selbsthervorrufung aller Erscheinungen des Somnambulismus.« (Ebd.)

Sein Fazit war positiv, er empfahl den Yoga als autohypnotische Methode, um 
gewünschte physiologische und psychische Veränderungen herbeizuführen (ebd.: 
327). Interessanterweise handelte es sich bei der Psychologisierung des Yogasūtras 
seitens der akademischen Psychologie ebenfalls um Haṭhayoga-Inhalte, von beson-
derem Interesse waren dabei psychische und physische Zustände von Fakiren 
und Yogins, außerdem ging es um siddhi-s, die das Yogasūtra und die Haṭhayoga-
Tradition miteinander teilen. Diese explizit positive Sichtweise auf Haṭhayoga 
war etwas Neues, denn, wie White anmerkt: »[…] the overwhelming majority of 
accounts from the sixteenth century onward depict yogis as either beggars or rag-
tag mercenary fighters.« (2014: 66)109 

Die ersten deutschen Übersetzungen
Die erste wissenschaftliche deutsche Ü� bersetzung des Yogasūtras stammt vom 
Indologen Paul Deussen (1845–1919) und erschien 1908 in Band I/3 seiner sieben-
bändigen Allgemeinen Geschichte der Philosophie.110 Doch zum Yoga-Verständnis 
des Yogasūtras äußert er sich schon im 1899 veröffentlichten Band I/2, allerdings 
nur im Vergleich mit dem Verständnis der Upaniṣaden, das er präferiert. Zu diesem 
Zeitpunkt betrachtet der einflussreiche Indologe das Yogasūtra noch mit einem 
gewissen Abstand, zum Beispiel wenn er kritisiert, dass sich die »realistische« 
Sāṃkhya-Philosophie des Yogasūtras vom ursprünglichen »Idealismus der Upan-
ishadlehre« entfernt hätte (Deussen, 1899: 344). In seiner Ü� bersetzung von 1908 
hat sich seine Einstellung zum Yogasūtra zum Positiven hin verändert. Zu Beginn 
seiner Analyse des Textes wiederholt Deussen seine These, die Yogaphilosophie sei 
eine »natürliche Konsequenz der in den Upanishadʼs vorliegenden Â� tmanlehre« 
(1922 [1908]: 507), nach welcher der ātman als unwandelbares Selbst im Inneren 
des Menschen wohne. Ü� ber dieses innerste Selbst (ātman) könne auch das innerste 
Wesen aller Dinge (brahman) durchdrungen werden und ein Weg zu diesem Ziel sei 
der Yoga. Die neun Jahre zuvor geäußerte Kritik am Yogasūtra ist passé. Es scheint, 
als hätte Deussen seine kritische Haltung dadurch aufgelöst, dass er in der Ana-
lyse des Yogasūtras vor allem den Yoga-Gedanken der Upaniṣaden hervorhebt und 
andere Teile, die sich damit nicht verbinden lassen, als weniger bedeutsam abtut 
(wie zum Beispiel die »Wunderkräfte« aus dem dritten Kapitel, die vibhūti-s). Deus-

109	 Für die historischen Hintergründe dieser Sichtweise vgl. White (2014: 63ff.).
110	 Der treue Anhänger Schopenhauers stand zudem mit Vivekānanda in regem Austausch – wer wen 
wann und wie genau beeinflusste, ist in der Forschung strittig.



102	 2 Patañjali im Kulturkontakt

sens Ü� bersetzung war sowohl in der wissenschaftlichen als auch in der populä-
ren Rezeption sehr einflussreich und wirkte lange im deutschen Kulturraum nach. 
Seine Interpretation verwob den nondualistischen Vedānta mit dem dualistischen 
Yogasūtra, indem er zum Beispiel das Konzept puruṣa durch den vedāntischen Ter-
minus ātman ersetzt – eine unter den indischen Yogalehrern des frühen 20. Jahr-
hunderts und auch heutzutage gängige Praxis, die eine lange Geschichte in Indien 
sowie in Deutschland hat.

Das Yogasūtra und die Tiefenpsychologie
Die Rezeption nach 1908 prägt eine neue Ausrichtung, die besonders damit zusam-
menhing, dass sich die neu entstehende Tiefenpsychologie zunehmend für das 
Yogasūtra interessierte, darunter viele Anhänger*innen des Psychologen C.G. Jung. 
Dabei wurde entweder versucht, den Yoga als der Psychotherapie gleichwertig und 
als ihre Ergänzung darzustellen oder unter dem Stichwort Yoga eine neue (geistige) 
Yoga-Methode für Europäer, basierend auf (tiefen-)psychologischen Paradigmen zu 
erschaffen. Einerseits ging es beim Verständnis der Sanskrit-Begriffe um die Ü� ber-
tragbarkeit neuer psychologischer Erkenntnisse und Termini, andererseits dienten 
die Begriffe dazu, diese Erkenntnisse zu legitimieren beziehungsweise zu erweitern.

So verstanden sehr einflussreich der Anhänger der Neugeist-Bewegung Willy 
Adelmann-Huttula, der Psychologe Richard Rösel und der Philosoph Heinrich Gom-
perz Yoga als psychologische Methode, und nicht nur für sie, sondern für beinahe 
alle deutschen Rezeptionen nach 1908 ist Deussens Übersetzung die grundlegende 
Interpretationsbasis. Für einen nachhaltigen Einfluss von Deussens Übersetzung 
auf die deutsche Rezeption spricht, dass in der folgenden Rezeptionsphase häufig 
anstatt des Begriffes puruṣa der Begriff ātman verwendet wird. In Verknüpfung mit 
tiefenpsychologischen Lehrmeinungen wurde das citta, der Geist, in dieser Rezepti-
onsphase in direkten Zusammenhang mit dem puruṣa beziehungsweise dem ātman 
gebracht, indem citta und puruṣa als komplementäre Begriffe aufgefasst wurden.

Unter den besprochenen Autoren findet sich bei Rösel die erste Identifikation 
des Unbewussten mit einem der Sanskrit-Begriffe des Yogasūtras; in diesem Deu-
tungsrahmen variierte die hermeneutische Arbeit. Während der Begriff citta als das 
»unterbewußte Gedächtnis« (Adelmann-Huttula), das »Oberbewusstsein« (Rösel) 
oder als beides, Bewusstsein und Unbewusstes (Hauer), aufgefasst wurde, umfas-
sen die Begriffe puruṣa und ātman das »göttliche Selbst« (Adelmann-Huttula), das 
»tiefste Unterbewusstsein« (Rösel) oder das »tief verborgene Subjekt in allen see-
lischen Erfahrungen« (Hauer). An der in dieser Rezeptionsphase noch herrschen-
den Diversität, die sich im 21. Jahrhundert auf einen gewissen Konsens eingespielt 
hat, zeigt sich die Schwierigkeit des Sprach- und damit des Kulturtransfers bei der 
Übertragung komplexer, philosophischer Termini sowie die gleichzeitig darin ent-
haltende Möglichkeit, ebensolche abstrakten Termini für den gewünschten Zweck 
zu instrumentalisieren.



2 Patañjali im Kulturkontakt� 103

(Kämpferische) Konzentration
In den 1920er Jahren flossen verstärkt Optimierungsbestrebungen in die Rezep-
tion ein, vor allem in Form von Konzentrationsschulung: Vielen Rezipienten ging 
es darum, Herrschaft über das citta zu erlangen.111 Das Reisetagebuch eines Philo-
sophen, ein 1919 erschienenes Buch des deutschbaltischen Philosophen Graf Her-
mann Keyserling, erreichte durch seinen großen Erfolg ein breites Publikum. Da 
sein Buch nach eigenen Angaben auf einer umfangreichen Lektüre des Yogasūtras 
in Ü� bersetzungen basiert, ist es keine philologisch ausgerichtete Arbeit. Beim Yoga 
kommt es für ihn »erstens und vor allem auf Ausbildung des Konzentrationsver-
mögens« an, zweitens auf »Stillung der psychischen Selbsttätigkeit« und drittens 
auf »Vitalisierung der Seelenvorgänge, deren Vorherrschen erwünscht ist« (1919: 
120). Erstmals seit den frühen Theosophen und Vivekānanda treibt einen Rezipi-
enten eine intensive Suche nach einem praktischen Yogazugang an. Im Gegensatz 
zum theosophischen Ansatz geht es nun aber nicht mehr um das Ausbilden über-
menschlicher Fähigkeiten, sondern im Einklang mit Vivekānanda um alltägliche 
Fähigkeiten, insbesondere um hohe Konzentration. Laut Keyserling ist »Konzent-
ration« nun das ausschlaggebende Kriterium für jegliche Art von Fortschritt, das 
Mittel zur Vervollkommnung. Seine »Stillung der psychischen Selbsttätigkeit« kann 
problemlos in Bezug zu Sūtra I/2 gesetzt werden, yogaś-citta-vṛtti-nirodha, zudem 
er dies auch mit Meditation gleichsetzt. Er erläutert:

Alle starken Geister sind wesentlich dadurch ausgezeichnet, daß sie nicht fahrig sind; 
daß sie nach Willkür ein- und auszuspannen und mit der Aufmerksamkeit länger bei 
einer Sache zu verweilen vermögen, als schwächere. Sie sind eben Herren ihres Vor-
stellungsverlaufs, nicht Knechte ihres Automatismus; sie strahlen die Energie, die sie 
haben nicht andauernd aus, sondern lassen sie sich ansammeln bis zum Augenblicke 
des Bedarfs. Dieser Stillung der Seele, um in der Sprache der Mystiker zu reden, die-
nen die meisten der Yogaübungen. Alles Meditieren besteht darin, daß das Bewußtsein 
angehalten wird in regungsloser Lage zu verweilen – gleichviel, ob zu diesem Zweck ein 
äußerer Gegenstand, eine Idee oder Vorstellung oder das Nichts fixiert wird. […] Ein 
paar Minuten bewußten Stillhaltens jeden Morgen bewirken mehr, als die strengste 
Schulung der Aufmerksamkeit durch die Arbeit. (1919: 107)

Keyserlings Yogazugang zeigt ein hohes Maß an Akkulturation in Form von Trans-
formation. Yoga ist vollkommen von einer westlichen Imagination seiner indischen 
Vertreter (Yogis, Asketen, vielleicht auch Fakire) gelöst und steht nicht mehr nur 

111	 In den 1920er Jahren bestand ein allgemeines Interesse an Geisteskontrolle, jedoch auch an Körper-
kontrolle. Joseph Pilates, dem bekannten Vertreter der Körperkultur, ging es bei seiner Trainingsmethode 
um das Entwickeln hoher Konzentration und zusammen mit dieser Konzentration um starke Körperkon
trolle durch Muskelkraft, so dass er seine Methode »contrology« nannte – die Bezeichnung »Pilates« setzte 
sich erst nach seinem Tod durch.



104	 2 Patañjali im Kulturkontakt

psychologischen Randerscheinungen (Hypnose, Suggestion, Trance) nahe, son-
dern wird zu einer für Westler praktizierbaren Konzentrationsmethode. Ohne sich 
mit der Auslegung von Sanskrit-Termini aufzuhalten, werden ausgewählte Kon-
zepte übernommen und angepasst. Dadurch gelingt es Keyserling, Yoga als eine 
Art Instrument der lebensweltlichen, täglich anwendbaren Selbstoptimierung für 
»Abendländer« darzustellen: Yoga wird zu einer praktischen Psychotechnik. Genau 
diese fehlende Distanz zum rezipierten Kulturgut hebt Hermann Hesse in einer 
Rezension des Buches anerkennend hervor. Dabei lobt er besonders, dass sich ein 
»Gelehrter« eben nicht der akademisch-distanzierten Rezeption anschließt, son-
dern den Theosophen in ihrer Suche nach einem lebensnahen Zugang folgt:

Als erster unter all den europäischen Gelehrten hat er das Einfache, längst Bekannte 
gesehen und einfach ausgesprochen, daß der indische Weg zum Wissen nicht eine 
Wissenschaft ist, sondern eine psychische Technik, daß es sich um eine Ä� nderung des 
Bewußtseinszustandes handelt, und daß der auf indischem Wege ausgebildete seine 
Erkenntnisse nicht errechnet und erstudiert, sondern die Wahrheiten mit dem inne-
ren Auge sieht, mit dem inneren Ohr belauscht, und sie unmittelbar perzipiert, nicht 
erdenkt. (Hesse, 1920: 781)

Yoga, wenngleich durchaus anders definiert als heute, hat Wurzeln geschlagen und 
beginnt, sich mit der deutschen Subkultur zu verbinden und sich auszubreiten. 

1922 erscheint neben Hesses Siddhartha auch das kurze Buch Der Yoga-Kate-
chismus des Patanjali (Originaltext). Der Meister-Schlüssel zur Geheimlehre Indi-
ens von Willy Adelmann-Huttula. Der Autor war ein Anhänger der Neugeist-Bewe-
gung112 und baute seine Übertragung des Yogasūtras auf Judges Übersetzung auf. 
Das Werk, ein kaum überblickbares Geflecht verschiedenster östlicher, okkulter 
(allen voran theosophischer) und christlicher Lehren, stellt eine interessante Syn-
these vorheriger Deutungsmuster dar. Das Yogasūtra wird mit Rājayoga gleich-
gesetzt und dabei deutlich von Haṭhayoga distanziert (Adelmann-Huttula, 1922: 
24). Neben Judge, von dem er die Gleichsetzung von Yoga und Konzentration über-
nimmt, rezipiert Adelmann-Huttula intensiv Deussens Bearbeitung des Yogasūtras 
und zitiert vielfach daraus. Einerseits liegt sein Fokus auf menschlicher Optimie-
rung und Geistesschulung, andererseits ist sein Yogaverständnis ein zutiefst reli-

112	 Der Zeitgenosse Rösel berichtet darüber Folgendes: »Eine weitere Bewegung, die sich besonders in 
den letzten Jahren stark verbreitet hat, ist die ›Neugeist‹-Bewegung. Schon früher in den angelsächsischen 
Ländern, besonders Amerika tätig, hat sie seit einiger Zeit auch bei uns an Boden gewonnen. Wenn bei der 
anthroposophischen Schulung der Schwerpunkt im Erkennen lag, so sucht die Neugeist-Bewegung in ers-
ter Linie zu einer harmonischen Lebensführung anzuleiten. Die Unrast und Zerfahrenheit des modernen 
Menschen soll einer ruhigeren, vertieften Lebensanschauung und -führung Platz machen. Zu diesem Zwecke 
gilt es vor allem, die Gedanken zu beherrschen und in harmonische, positive Richtung zu lenken, alle Tätig-
keit bewusst und mit richtiger Konzentration auszuführen, kurz, die gesamte Persönlichkeit auf gesunden 
geistigen Prinzipien zu reorganisieren.« (Rösel, 1928: 116)



2 Patañjali im Kulturkontakt� 105

giöses. Dabei teilt er Deussens monistisches, advaita-vedāntisches Yogaverständ-
nis (ebd.: 36) und verbreitet es an eine große Leserschaft. Adelmann-Huttula feiert 
Yoga euphorisch als praktischen Weg, dessen wichtigster Aspekt die Konzentration 
ist, die zu einem »transzendental-meditativem Zustand« führe (ebd.: 36). Folglich 
übersetzt der Autor Sūtra I/2 mit »Konzentration, oder Yoga, ist das Verhindern der 
Veränderungen des Denkprinzips« (ebd.). »Konzentration« wird direkt mit citta 
verknüpft, es spielt »die Hauptrolle im Yoga, weil das Bestreben des Praktikers 
darauf gerichtet sein muß, die Herrschaft über diese äußerst subtile Substanz oder 
Gedankenessenz zu erlangen« (ebd.: 16). Am Ende dieses Prozesses ereignet sich 
kaivalya, der Zustand, in dem die »Seele« fähig ist, »in universeller Weise am gro-
ßen Leben des Weltalls bewußt teilzunehmen.« (Ebd.: 79)

Solche auf Beherrschung und Lebensweltlichkeit abzielenden Deutungen des 
Textes finden 1932 in der Monographie Der Yoga als Heilweg des Indologen Jakob 
Wilhelm Hauer ihren Höhepunkt. In dieser ersten einflussreichen deutschen Über-
setzung nach Deussen kritisiert Hauer, obgleich Wissenschaftler, den objektiven 
»nüchtern Denkenden der vergangenen Epoche«, der im Yoga »eine arge Verirrung 
des menschlichen Geistes sah« (1931b: 5). Demgegenüber popularisiert er einen 
lebensweltlichen, eigenen Zugang zum Yoga und formuliert eine »rücksichtslose 
Forderung […], daß die Sanskrit-Ausdrücke verdeutscht werden« (1931a: 37). Die 
Neologismen, die Hauer daraufhin entwirft, dienen als Träger seiner religiösen 
und nationalistischen Ideologie, deren kampfbereiter Beiklang sich weit vom Inhalt 
des Yogasūtras entfernt. Hauer führt die im Yogasūtra enthaltene Forderung nach 
citta-vṛtti-nirodha zu einer ganzen Gesellschafts- und Modernekritik in Form einer 
Intellektualismus-Kritik aus. Einer kopflastigen und veräußerlichten Gesellschaft, 
in der er sich zu befinden wähnt, stellt er die Forderung nach Tiefe und Innerlich-
keit entgegen; Aspekte, die er mit dem Begriff puruṣa assoziiert. Daneben sind die 
kleśa-s und die saṃskāra-s zusammen mit dhyāna die Kernbegriffe seiner Deutung –  
Begriffe, die für Hauer unter die Oberfläche des Bewusstseins weisen und zum 
Unbewussten führen. So rückt der Yoga in die Nähe einer psychotherapeutischen, 
analytischen »Methode zur Befreiung des Menschen von seinen unterbewußten 
Bindungen« (1937: 296). Den von den saṃskāra-s, den »unterbewußten Bindungen« 
Befreiten stellt Hauer als einen mitten im Leben stehenden, »gelösten« Menschen 
dar, dessen Persönlichkeit sich in völligem Gleichgewicht befinde; diesen Zustand 
formuliert er als Ziel des Yoga. Dieser aus seiner Erleuchtung ins normale Leben 
zurückgekehrte Mensch sei »eine freie, heitere und in der großen Gemeinschaft 
seines Volkes und der Menschheit kräftig wirkende Persönlichkeit« (1937: 315).

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass das Bestreben, aus dem 
Yogasūtra eine Praxis abzuleiten und Yoga als eine gangbare Methode für Europäer 
darzustellen, wofür der Text dementsprechend uminterpretiert werden musste, 
die meisten der in diesem Kapitel vorgestellten Interpreten eint. Dabei variiert der 
Zweck, den diese Praxis erfüllen sollte. Zum Beispiel ging es um das Erlangen okkul-



106	 2 Patañjali im Kulturkontakt

ter Kräfte (bei den Theosophen), darum, eine psychotechnische Methode zur Selbst-
optimierung in Form von Willensschulung und Konzentrationssteigerung zu fin-
den (Keyserling und Adelmann-Huttula) oder zum Durchdringen und Besiegen des 
Unbewussten (Hauer). Und disziplin- sowie diskursübergreifend zeigt sich die Suche 
nach einem Heilsweg, der zur (umfassenden) Gesundung des Menschen beitragen 
könnte. Die Verbindung von Yogasūtra und Haṭhayoga zum Zwecke eines prakti-
schen Zugangs ereignete sich dabei zwar flächendeckend, jedoch beinahe heimlich.

Die vorangegangenen Ausführungen sollten als Kontrastfolie zum Umgang mit 
Patañjali in der AY-Linie dienen, die im Folgenden beginnend mit Kṛṣṇamācārya 
nachgezeichnet wird. Es konnte eine lebendige und vielfältige Yogasūtra-Rezeption 
aufgezeigt werden, und das bereits vor dem Boom des āsana-basierten Yogas, das 
sich langsam ab Ende der 1920er Jahre und stärker erst ab Mitte der 1930er Jahre 
in Deutschland ausbreitete. Diese Rezeptionsstränge leisteten fundamentale Vor-
arbeit, um den Kulturimport Yoga, mit direkter Referenz zum Yogasūtra, sowohl auf 
den Alltag zu beziehen als auch ihn als etwas »Spirituelles«, etwas »Höheres«, als 
eine »Geistestechnik« zu brandmarken. Diese Ansicht ist im heutigen Yogadiskurs 
bestehen geblieben, wenngleich sie nicht immer ausdifferenziert ist, oder, in den 
Worten Fuchs’, »relativ unscharf« (1990: 262) und sich nun zusehends auch direkt 
auf die Körperpraxis selbst bezieht.



3	 Patañjali als Schirmherr:  
Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie

Der sich im Umfeld des heutigen AYs zeigenden Idee, dass die intensive Körper-
praxis namens (Ashtanga) Yoga ein Kommentar zu Patañjalis Yogasūtra darstellen 
würde, soll im folgenden Kapitel genauer nachgegangen werden. Dahinter steht 
die Frage, ob dieser hermeneutische Turn direkt in den Lehren Kṛṣṇamācāryas 
und seines Schülers Pattabhi Jois’ zu verorten ist, die beide ihr körperorientiertes 
Yogasystem diskursiv mit Patañjali rahmten.

Es wird sich dabei zwar zeigen, dass diese frühen Lehrer der AY-Linie ein 
vedāntisch ausgelegtes Yogasūtra als Legitimation für ihre Praktiken nutzten, aller-
dings argumentiere ich aufbauend auf der Analyse von Kṛṣṇamācāryas und Jois’ 
Lehren im Folgenden, dass beide nicht der Meinung waren, dass es »[f]ür jeden ein-
zelnen Satz des Sūtra« »eine Entsprechung in der Praxis« gibt,113 und diese heutige 
Ansicht also eine weitere Abwandlung des »praktischen Patañjali« darstellt. Letzt-
endlich fungiert Patañjali in der Kṛṣṇamācārya-Linie mehr als ein »Schirmherr«, 
der, wie vorher auch schon, Praktiken und damit verbundene, je unterschiedliche 
Weltanschauungen mit seinem Namen »unterstützt«. Der große Unterschied zu den 
früheren Rezeptionen, in denen Patañjalis Text eine ähnliche Funktion erfüllte, ist 
nun allerdings, dass es eine elaborierte Körperpraxis namens Yoga ist, die direkt 
mit dem Yogasūtra in Verbindung gebracht wird. Inhalte des Yogasūtras werden 
zunehmend mit den Praktiken der āsana-Praxis assoziiert, und dies mündet in dem 
Ereignis, dass Jois, möglicherweise als Reaktion auf die Nachfragen seiner westli-
chen Schüler*innen, sein āsana-System sogar »Ashtanga (Vinyasa) Yoga« nennt und 
sich spätestens ab da der Nexus von āsana und Pātañjalayoga richtig etabliert.114

3.1	 T. Kṛṣṇamācārya (1888–1989):  
Das Yogasūtra zwischen Mythos und Praxis

In den 1930er Jahren unterrichtete der Brahmane Tirumalai Kṛṣṇamācārya (1888–
1989) am Königshof von Mysore in Südindien eine körperlich fordernde Yogapra-
xis, der eine Verbindung mit dem Yogasūtra nachgesagt wird, die Kṛṣṇamācārya 

113	 So schreibt es Ronald Steiner, https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/ 
120101-die-essenz-des-ashtanga-yoga/, Zugriff 21.9.2021.
114	 Es gibt Anzeichen dafür, dass, bevor die ersten Amerikaner*innen Anfang der 1970er Jahre in Mysore 
eintrafen, Jois’ Yogasystem noch nicht Ashtanga Vinyasa Yoga hieß, sondern von Jois lediglich »āsana«  
genannt wurde (vgl. Singleton, 2010: 186).

https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/120101-die-essenz-des-ashtanga-yoga/
https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/120101-die-essenz-des-ashtanga-yoga/


108	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 

selbst etablierte.115 Ü� ber die Herkunft und das Alter von Kṛṣṇamācāryas Lehren 
wird in der Wissenschaft debattiert,116 seine eigenen Antworten darauf sind zum 
Teil stark mythologisierend, zum Beispiel, da er einige seiner Quellentexte gechan-
nelt bekommen haben soll (wie der dem viṣṇuitischen Gelehrten Ś� rī� Nāthamuni 
zugeschriebene Text Yogarahasya) oder sie verloren gegangen sind (wie das für 
die imaginierte Genealogie des heutigen AYs so wichtige Buch Yogakorunta (YK)). 

Singleton nennt Kṛṣṇamācāryas Arbeit hinsichtlich einer Verbindung zwischen 
Yogapraxis und dem Yogasūtra »a modern project of grafting gymnastic or aerobic 
asana practice onto the Yogasūtras, and the creation of a new tradition« (2011), geht 
aber nicht näher darauf ein. In Zusammenhang mit seiner innovativen Methode der 
Körperarbeit leistete Kṛṣṇamācārya auch Pionierarbeit bezüglich der theoretischen 
Rahmung der von ihm zum Teil selbst geschaffenen, zum Teil aus verschiedenen 
Systemen kompilierten und sich immer wieder ändernden, auf āsana fokussierten 
Körperpraxis, wie im Folgenden weiter ausgeführt wird. Dabei werde ich argumen-
tieren, dass Kṛṣṇamācārya das Yogasūtra selbst, klassisch ausgelegt, nicht derart 
wertschätzte und es somit nicht eine solche Bedeutung für seine Lehre hatte, wie 
heutzutage gemeinhin angenommen wird. Ebenso wie er die āsana-Praxis, die er im 
Indien des frühen 20. Jahrhunderts vorfand, reformierte, deutete er das Yogasūtra 
in vielerlei Hinsicht so um, dass es seiner Weltsicht entsprach. 

Zu Kṛṣṇamācāryas Leben und Schaffen haben schon andere Forscher*innen 
gearbeitet und dabei hervorgehoben, dass sich seine Perspektive auf das Yogasūtra 
im Laufe der Zeit änderte – eine Aussage, die ich im Folgenden differenzieren möch-
te.117 Dazu wurden zwei Bücher Kṛṣṇamācāryas einer genaueren Analyse unterzo-
gen, die beide erst 2012 veröffentlicht wurden und bisher nicht von der Forschung 
beachtet wurden: Die Yogāsanagalu (YSA) und die Yogamakaranda II (YM II). Dar-
aus geht hervor, dass Kṛṣṇamācārya das Yogasūtra zwar in seinem ersten Buch, der 
Yogamakaranda (YM) von 1934, Patañjali stiefmütterlich behandelt, dass der Text 
aber mit aller Wahrscheinlichkeit schon Anfang der 1940er Jahre, in seiner Zeit am 
Königshof in Mysore, zu einem bedeutenden Teil seiner Lehre wurde, wenngleich 
er es zu diesem Zwecke häufig uminterpretierte. 

Frühe Lehrjahre, die Yogakorunta und biographische Kniffe
Kṛṣṇamācāryas Biographien wurden ausschließlich von Verwandten oder Studen-
ten verfasst (vgl. Desikachar, 2005; Desikachar, 1997, 2012; Mohan, 2010), deren oft-
mals verklärte, mythopoetische Erzählungen das bilden, was über Kṛṣṇamācāryas 
Leben bekannt ist. Kṛṣṇamācārya kam aus einer Familie von Vaiṣṇavas, er war also 

115	 In einem Interview von 1948, veröffentlicht vom Gesundheitsministerium der indischen Regierung, 
antwortet Kṛṣṇamācārya auf die Frage: »Is it a new method of yours?«, »No. They are of Patanjali.« (New-
combe, 2017), ein Diskurs, den auch Jois weiterführen wird.
116	 Vgl. z. B. Sjoman (1999), Singleton (2010: 175-210), Singleton und Fraser (2014), White (2014: 197-224) u. a.
117	 Vgl. Singleton und Fraser (2014: 97) und White (2014: 223).



3.1 T. Kṛṣṇamācārya (1888–1989): Das Yogasūtra zwischen Mythos und Praxis � 109

ein Anhänger des Hindu-Gottes Viṣṇu. Mit seinem Vater, der 1898, als Kṛṣṇamācārya 
zehn Jahre alt war, starb, soll er in jungen Jahren körperliches Yoga praktiziert 
haben, doch diese Praxis bleibt undefiniert. Die Yogapraxis hingegen, die er spä-
ter lehren und für die er – durch die Arbeit seiner Schüler*innen – zu weltwei-
tem Ruhm gelangen sollte, entstammt sicherlich nicht seiner Familienlinie; es 
ist vielmehr belegt, dass Kṛṣṇamācārya sie nach einer längeren Periode theore-
tischer und praktischer Studien selbst entwickelte, wobei er sich unter anderem 
auf ältere sowie jüngere Yogaliteratur bezog.118 Der Brahmane war außerdem ein 
ausgebildeter Sanskrit-Gelehrter, ein Paṇḍit, der im ersten Jahrzehnt des 20. Jahr-
hunderts im Zuge einer Indienreise alle sechs orthodoxen brahmanischen Welt-
anschauungssysteme (ṣaḍdarśana-s) und Ayurveda studiert haben soll, darunter 
»the theory of yoga« (Mohan, 2010: 3). Demnach scheinen akademische Leistungen 
in Kṛṣṇamācāryas erstem Lebensabschnitt von zentraler Bedeutung gewesen zu 
sein.119 Sein Sohn T. K. V. Desikachar beschreibt in seiner Biographie eindrücklich, 
wie Kṛṣṇamācārya, als klassischer Gelehrter ausgebildet, darauf trainiert war, sei-
nen Standpunkt logisch darzulegen und aufs Bitterste zu verteidigen:

Wie zu allen Zeiten und an allen Orten wetteiferten Gelehrte um die Positionen, die einen 
hohen Status und finanzielle Sicherheit versprachen. Eine gut formulierte Abhandlung 
spielte dabei eine gewisse Rolle, aber weit wichtiger war die Fähigkeit eines Bewerbers, 
einen Standpunkt energisch und überzeugend zu vertreten und aus einer Debatte, die 
sich über Stunden hinziehen konnte, siegreich hervorzugehen. Dies bedurfte der ein-
wandfreien Darlegung, Rhetorik und Logik; auch der Fähigkeit, aus dem Gedächtnis auf 
Anhieb genau Zitatstellen in Schriften, Kommentaren und anderen Quellen anzugeben. 
(Desikachar, 2012: 52f.) 

Diese intellektuelle Ausbildung steht an der Basis von Kṛṣṇamācāryas Wirken, und 
sie sollte im Hinterkopf behalten werden, wenn im Folgenden seine Methode und 
sein Einsatz von Yogaphilosophie analysiert wird – Kṛṣṇamācārya war ein schlauer 
und gewandter Denker, der genau wusste, wie er seinen Standpunkt überzeugend 
vertreten konnte, auch in dem Fall, dass dieser nicht mit den alten Yogaschriften 
vereinbar war, auf die er sich jeweils bezog.

Nach diesen frühen akademischen Jahren gewinnt Yoga als körperliche Praxis in 
den Biographien erst in den Erzählungen über Kṛṣṇamācāryas langen Aufenthalt 

118	 Ä� hnliches lässt sich über einen weiteren einflussreichen Yogalehrer des modernen Yoga sagen, Svāmī� 
Ś� ivānanda Sarasvatī� (1887–1963) (vgl. Ostrowski, 2018a).
119	 A.G. Mohan, der zwischen 1971 und 1989, also in dessen späterer Schaffensphase, Schüler von Kṛṣṇamācārya 
war, gibt allerdings an, dass alle Informationen über die Ausbildung seines Lehrers nicht durch externe 
Berichte verifiziert werden können: »We have no second-person account of Krishnamacharya’s years of  
study with his yoga teacher in the Himalayas nor of his studies in the universities where he obtained his 
degrees.« (2010: 7) Daher müssen selbst Erzählungen über seine akademischen Studienjahre mit einer 
gewissen Vorsicht behandelt werden.



in Tibet an Bedeutung (vgl. Desikachar, 2012: 50). Ab 1916 studierte Kṛṣṇamācārya 
demnach sieben Jahre lang unter seinem neuen spirituellen Lehrer, Ramamohan 
Brahmacari in Tibet.120 Doch gleichzeitig heben seine Biographen bereits in dieser 
frühen Lehrphase das Yogasūtra hervor, wie zum Beispiel K. Desikachar: »Ganga-
nath Jha advised him, ›If you really want to master yoga, you must travel beyond 
Nepal to Tibet. This is where a yogi called Rama Mohana Brahmacari lives. He is 
the only one who can teach you the complete meaning of the Yoga Sutra.‹« (2005: 
46) Laut seinem Sohn lernte Kṛṣṇamācārya unter Brahmacari nicht nur das Sūtra 
auswendig, sondern er wurde auch in die Orthopraxie des Yogasūtra-Chantens ein-
geführt: »[…] but he also learned to chant them with an exactness of pronunciation, 
tone, and inflection that echoes as nearly as possible their first utterance thousands 
of years earlier.« (White 2014: 208)121 In Anbetracht der Tatsache, dass beinahe alles, 
was Kṛṣṇamācāryas System oder das seiner Schüler*innen ausmachen wird, von 
dieser einen Quelle stammen soll, also von einem Lehrer, der keine von der bishe-
rigen historischen Forschung bestätigte Persönlichkeit ist, muss Kṛṣṇamācāryas 
Geschichte über seine Initiation und seine Lehrjahre in Zweifel gezogen werden. 
Noch mehr wird sie durch die zweite Sorte von Quelle, die als Grundlage seiner 
Lehre gilt, in Frage gestellt, und zwar gechannelte oder verloren gegangene Yoga-
texte wie die Yogarahasya und die Yogakorunta. Das Yogasūtra ist einer der weni-
gen Texte, auf die sich Kṛṣṇamācārya immer und immer wieder bezog, die nicht zu 
dieser unzuverlässigen Auswahl gehören. 

Den detaillierten Ausführungen über die Rolle des Yogasūtras in Kṛṣṇamācāryas 
selbst verfassten und veröffentlichten Werken sollen ein paar Überlegungen zur 
ominösen und im Umfeld des modernen AYs bedeutsamen Yogakorunta voraus-
geschickt werden. Sie spielt im Diskurs um die Herkunft und Geschichte von 
Kṛṣṇamācāryas Lehre eine bedeutend größere Rolle als die besagten Texte aus 
seiner eigenen Feder. Die YK ist auch für die vorliegende Untersuchung von Inte-
resse, da sie laut der frühesten Biographie Kṛṣṇamācāryas, Śrī Krishnamacharya 
The Pūrnācārya ein alter Text ist, der neben ausführlichen Körpertechniken auch 

120	 Es gibt starke Diskrepanzen zwischen den Biografen bezüglich der Daten von Kṛṣṇamācāryas Reise 
nach Tibet, vgl. T. K. V. Desikachar (2012: 48, 50) und Mohan (2010: 5). Tatsächlich ist die gesamte Geschichte 
heftig kritisiert worden, s. White (2014: 197ff.) und Remski (2019: 103). Bereits 1999 schreibt Sjoman in 
einer Fußnote, dass es sich bei dieser Erzählung schlicht um eine Vertauschung des Ortes gehandelt haben 
könnte, die später zu einem Mythos wurde: »Iyengar has stated in my presence that Krishnamacariar had a  
Tibetan guru. This would seem to be supported by the reference to the Gandaki river, found in Nepal. How
ever, I believe this refers to a river in Northern Karnataka on the Maharashtra border called the Gandaki and 
also referred to as the Guduk by Kirmani. Havayadana Rao in his History of Mysore, Vol. III, p. 710 refers to 
the Gandaki.« (Sjoman, 1999: 66, FN 61) Demnach würden die Grundlagen von Kṛṣṇamācāryas Yogamethode 
aus Südindien stammen, was in Zusammenhang mit den dort in der Vormoderne zirkulierenden Yogatex-
ten, wie die von Sjoman analysierte Śrītattvanidhi aus dem 19. Jh. oder deren möglicher Grundlagentext 
Haṭhabhyāsapaddhati aus dem 18. Jh., denkbar erscheint. Beide Texte beschreiben (als erste Werke in der 
HY-Tradition) dynamische āsana-Systeme, die an Kṛṣṇamācāryas vinyāsa-System erinnern. 
121	 White (2014: 208-216) argumentiert, dass das Chanten des Yogasūtras keinen historischen Vorläufer hat.

110	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 



3.1 T. Kṛṣṇamācārya (1888–1989): Das Yogasūtra zwischen Mythos und Praxis � 111

das Yogasūtra enthalten haben soll. Der Erzählung nach bekam Kṛṣṇamācārya die 
YK von seinem Lehrer Ramamohan Brahmacari in Tibet gelehrt, welcher der Fami-
lienlinie der kaṣyapa gotra angehörte (Desikachar, 1997: 27), also einer Linie von 
Brahmanen. T. K. V. Desikachar führt weiter aus, dass die YK in Gurkha, einer nepa-
lesischen Sprache, verfasst gewesen sei und dass Kṛṣṇamācārya das Buch in dieser 
Sprache auswendiglernte (ebd.). 

Falls dieser Text tatsächlich jemals existiert hat, gilt eine schriftliche Fassung als 
für immer verloren, da Kṛṣṇamācāryas in Kalkutta in einer Bibliothek erstandene 
Version von Ameisen zerfressen worden sein soll, der Text vor diesem Ereignis von 
niemandem abgeschrieben wurde und Kṛṣṇamācārya ihn nur Pattabhi Jois münd-
lich übermittelt haben soll – es gibt allerdings widersprüchliche Berichte dazu, ob 
Jois die YK überhaupt jemals zu Gesicht bekam.122 Dessen ungeachtet bestand Jois 
stets darauf, dass in diesem Text nicht nur die verschiedenen Serien und Methoden 
des AY vollständig beschrieben wurden, sondern auch deren enge Vernetzung mit 
den Lehren des Yogasūtras. 

Trotz seiner zweifelhaften Geschichte ist der Text von großer Bedeutung in der 
rezenten AY-Szene. Da es bisher keinen anderen Anhaltspunkt dafür gibt, dass es 
jemals einen alten Text gab, der das Yogasūtra und die elaborierte physische Trai-
ningsmethode des AY miteinander in eine enge Beziehung setzt, wird die YK noch 
immer als Referenz für die Authentizität dieser Verknüpfung genutzt. So betont 
Maehle gleich in der Einleitung seines bekannten AY-Buches von 2006:

According to Krishnamacharya’s biography, the Yoga Korunta contained not only the 
vinyasa system but also the Yoga Sutra of Patanjali and its commentary, Yoga Bhasya, 
compiled by the Rishi Vyasa. These were bound together in one volume. We can see from 
this that, in ancient times, what are today regarded as two systems that only share the 
same name – the Ashtanga Yoga of Patanjali and the Ashtanga Vinyasa Yoga of the Rishi 
Vamana – were in fact one. (2006: 1)

Interessanterweise bezieht sich Maehle mit dieser Aussage auf die oben genannte 
Biographie von Desikachar von 1997.123 Hätte ein solches Buch tatsächlich existiert, 

122	 Singleton beruft sich auf Feldforschungsdaten (Aussagen Dritter), die nahelegen, dass Jois den Text 
selbst gesehen haben soll, als Kṛṣṇamācārya ihn in einer Bücherei in Kalkutta fand (Singleton 2010: 184). 
Eddie Stern hingegen erwähnt im Vorwort zu Jois’ einzigem Buch Yoga Mālā, dass Jois die Yogakorunta nie-
mals zu sehen bekam, Kṛṣṇamācārya ihm aber die Methoden der Yogakorunta beibrachte, als Jois 1927 sein 
Schüler wurde (vgl. Jois 1999: xv). Wird davon ausgegangen, dass Kṛṣṇamācārya die YK in Kalkutta fand, 
bevor Jois sein Schüler wurde, so wie es Sterns Beschreibung nahelegt, ist es unwahrscheinlich, dass Jois 
den Text wirklich zu Gesicht bekam. Es hat den Anschein, dass Jois diese Geschichte erst in späteren Jahren 
erzählte, denn zumindest erwähnte er sie nicht gegenüber Eddie Stern Ende der 1990er Jahre. Auch stellt 
sich die Frage, in welcher Sprache die YK in besagter Bücherei in Kalkutta vorlag – ebenfalls in Gurkha oder 
in einer Ü� bersetzung.
123	 Maehle nennt keine Seitenangabe. Die mir vorliegende Version von Śrī Krishnamacharya The Pūrnācārya 
ist an einigen Stellen durch unpräzise Kopierarbeit in der Lesbarkeit beeinträchtigt, doch die thematisch 
passende Stelle ist deutlich lesbar: »The various stages of Patañjali’s Yoga Sūtra were dealt with in that book. 



hätte der Autor der YK das Yogasūtra und Vyāsas Kommentar auf eine ähnliche 
Weise kritisieren, uminterpretieren und ergänzen müssen, wie es Kṛṣṇamācārya 
in seinen Veröffentlichungen tut, denn anders sind die Weltanschauungen der 
genannten Systeme nicht miteinander zu vereinbaren. 

In Kontrast zu diesen Erzählungen vertritt White sogar die These, dass sich 
Kṛṣṇamācārya erst spät in seinem Leben dem Yogasūtra zuwandte (2014: 223). Auch 
wenn es einerseits unwahrscheinlich ist, dass Kṛṣṇamācāryas Yogasystem zusam-
men mit dem Yogasūtra in einem alten Yogatext dargelegt wurde, ist andererseits, 
wie ich im Folgenden argumentieren werde, auch Whites These zu differenzieren 
und kann zum Teil widerlegt werden. Anhand drei verschiedener Schaffensphasen 
wird ersichtlich, dass das Yogasūtra schon mindestens seit den 1940er Jahren für 
Kṛṣṇamācārya von Relevanz war und dass sich lediglich Kṛṣṇamācāryas Einsatz 
und sein Verständnis des Textes im Laufe der Zeit veränderten:

1.	 Kṛṣṇamācāryas Zeit in der yogaśālā des Mahārāja von Mysore, von den frü-
hen 1930er bis zu den frühen 1950er Jahren.

2.	 Seine Zeit in Chennai nach der Schließung der Yogaschule in Mysore, ab 1952.
3.	 Seine späten Jahre, in denen sein erster und einziger Kommentar zum 

Yogasūtra entstand, Yogavalli, der nie veröffentlicht oder ins Englische über-
setzt wurde. Erst 1984 diktierte er den Text seinem Sohn Desikachar und 
anderen Schülern.

Dieser folgende Abschnitt der Arbeit befasst sich mit einem Teil der Geschichte, 
der partiell im Dunklen liegt und in dem das Ausmachen von Fakten zwischen 
den vielen unüberprüfbaren Erzählungen, die Elemente des Diskurses sind und 
bleiben werden, oftmals schwierig ist. Der Fokus soll bei der Analyse zum einen 
auf den wenigen Schriftstücken liegen, die tatsächlich von Kṛṣṇamācārya verfasst 
und veröffentlicht wurden,124 und zum anderen auf seinem Yogasūtra-Kommentar 
Yogavalli. Dieser Text ist bis zu diesem Zeitpunkt der Ö� ffentlichkeit verwehrt geblie-
ben, und für seine Analyse werden Berichte von Zeitgenossen Kṛṣṇamācāryas in 
Augenschein genommen. Ebenso wie die YK auch ist die Yogavalli ein Text, der 
sich den Erzählungen nach expliziter mit dem Yogasūtra beschäftigt, als es die von 
Kṛṣṇamācārya tatsächlich verfassten und publizierten Werke tun. Die Analyse von 

Various kinds of yoga practices were also described with great clarity. Only with the help of ›Yoga Kuranṭam‹ 
could he understand the inner meanings and science of the Yoga Sūtra. The first three years he was made 
to memorise the Yoga texts in the form of adhyayanam. His focus was in [sic!] the study of the Yoga Sūtra, 
Vyāsa Bhāṣya and the Sāṃkhya Darśana. The next three years he practiced Yogābhyāsa and for the next one 
and a half years he studied the śikṣaṇa Krama and the cikitsā krama.« (Desikachar, 1997: 27) Meinem Ver-
ständnis nach sagt dies lediglich aus, dass Kṛṣṇamācārya die drei genannten Texte jeweils mit seinem Leh-
rer studierte, und nicht, dass sie in die YK integriert waren.
124	 Hierbei analysiere ich die Ü� bersetzungen und nicht die meist auf Kannada oder Tamil verfassten 
Originaltexte.

112	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 



3.1 T. Kṛṣṇamācārya (1888–1989): Das Yogasūtra zwischen Mythos und Praxis � 113

Kṛṣṇamācāryas Büchern wird zeigen, dass die Ansicht, dass das Yogasūtra und die 
āsana-Praxis deckungsgleich seien, nicht in Kṛṣṇamācāryas Lehre begründet ist, 
und darauf aufbauend wird argumentiert, dass dies auch auf Pattabhi Jois zutrifft.

Kṛṣṇamācāryas Zeit in der yogaśālā des Mahārāja von Mysore 
Als Kṛṣṇamācārya nach seiner Zeit des Reisens und seiner Ausbildungsphase ab 
den 1930ern dem Mahārāja von Mysore diente, entstanden seine ersten und wich-
tigsten Bücher:

1.	 Sein wohl populärstes Buch Yogamakaranda (YM), das 1934 auf Kannada, 
1938 auf Tamil und erst 2006 auf Englisch erschien, bildet die Basis der fol-
genden Erläuterungen.

2.	 Das Buch Yogāsanagalu (YSA) erschien 1941 auf Kannada, die einzige vor-
handene englische Version stammt aus dem Jahr 2012, ermöglicht durch 
das Ü� bersetzungsprojekt von Anthony Grim Hall und ausgeführt von Satya 
Murthy. Die Einleitung des Buches enthält ein Vorwort zur zweiten Ausgabe, 
und bereits hier erklärt Kṛṣṇamācārya, dass er einem Abschnitt zusätzli-
chen Text hinzugefügt hätte (Hall, 2012: 1). Die Ü� bersetzung von Satya Murthy 
basiert wiederum auf einer neuen Ausgabe von 1982. Klar ist demnach, dass 
der Text seit 1941 überarbeitet wurde, doch es lässt sich nicht überprüfen, 
inwiefern. Trotzdem ist davon auszugehen, dass sich die Grundlagen des 
Textes seit 1941 nicht verändert haben und die Prominenz des Yogasūtras 
darin nicht erst später ergänzt wurde.

3.	 Auf das letzte Buch dieser Periode, die Yogamakaranda II (YM II), trifft 
Ä� hnliches zu. Das Datum der Erstveröffentlichung ist nicht bekannt, der 
Text wurde erst 2012 von A. G. Mohan auf Englisch veröffentlicht, der sich 
dafür auf eine bereits existierende englische Version stützte, die er eige-
ner Aussage nach lediglich überarbeitete. Auch wenn Mohan angibt, dass 
der Text in den 1930er und frühen 1940er Jahren geschrieben worden zu 
sein scheint, hat er ihn erst in den 1970er und 1980er Jahren zusammen 
mit T. K. V. Desikachar unter Kṛṣṇamācārya studiert, was eine genaue Datie-
rung unmöglich macht. Zudem arbeiteten Mohan und Desikachar augen-
scheinlich mit Kṛṣṇamācārya mit jener englischen Ü� bersetzung der YM II,125 
und das, obwohl Kṛṣṇamācārya sicherlich auf Kannada oder Tamil schrieb, 
und zumindest Tamil auch A. G. Mohans und Desikachars Muttersprache ist. 
Obwohl sich dadurch leichte Zweifel an der Originalität des Dokumentes 
regen, wird es in die Analyse mit einbezogen, da die Argumente, die für eine 
Autorschaft Kṛṣṇamācāryas sprechen, überwiegen.

125	 Der Ü� bersetzer ins Englische ist laut Mohan nicht bekannt.



In der YM erwähnt Kṛṣṇamācārya das Yogasūtra nur einmal namentlich,126 häu-
figer bezieht er sich allgemein auf die »yoga sastras« [»scriptural injunction, 
sacred book« (2006 [1934]: 161)].127 In den beiden späteren Texten hingegen zitiert 
Kṛṣṇamācārya mehrfach Sūtras und verweist explizit auf Patañjali, ein bemerkens-
werter Unterschied zur YM. Sollten diese vielen Referenzen auf Patañjali tatsäch-
lich erst in späteren Jahren hinzugefügt oder überarbeitet worden sein, könnte das 
darauf hindeuten, dass Patañjali erst spät für Kṛṣṇamācārya an Bedeutung gewann, 
doch ist aufgrund der tiefen Verwobenheit der Patañjali-Verweise in beiden Texten 
eher nicht davon auszugehen.128 Dann ist die vermehrte Bezugnahme auf Patañjali 
in der YSA und der YM II ein klares Anzeichen dafür, dass sich Kṛṣṇamācārya bereits 
in den wenigen Jahren, die zwischen der Veröffentlichung der YM und den beiden 
späteren Werken vergingen, dem Text zuwandte und ihn nutzte, um sein syntheti-
sches, modernes Yogasystem mit Patañjali zu legitimieren. Eine weitere Möglich-
keit ist, dass der Mahārāja, der zumindest die YM und die YSA in Auftrag gab und 
subventionierte, Patañjali stärker hervorgehoben haben wollte.

Kṛṣṇamācāryas Synthese von Haṭhayoga, Rājayoga und den aṣṭāṅga-s
Die im zweiten Kapitel der YM aufgezählten aṣṭāṅga-s gleichen auf den ersten Blick 
denen des Yogasūtras, jedoch unterscheiden sie sich inhaltlich. Primär beschreibt 
die YM Körpertechniken und baut nicht auf den metaphysischen und ontologi-
schen Grundlagen des Yogasūtras auf. Und trotz der Höhe-Metaphern, mit denen 
Kṛṣṇamācārya die drei letzten, meditativen aṅga-s diskursiv versieht, ist die Kör-
perpraxis, wie im Haṭhayoga, von bemerkenswerter Relevanz.129 

Wie so viele Interpreten vor ihm, und vermutlich in Reaktion darauf, unterschei-
det auch Kṛṣṇamācārya Haṭhayoga von Rājayoga und verbindet Letzteres mit den 

126	 Das »Patanjala Yogadarshanam« wird an Position dreizehn in der Kurzbibliografie erwähnt, die der 
Yogamakaranda vorausgeht (2006 [1934]: viii). Im Text selbst ist die Suche nach »Yogasūtra«, »yogadarśana«, 
»Patañjali/Patañjala« und respektiven Schreibweisen vergeblich.
127	 Singleton schreibt: »The deference to śāstra and guru in the YM’s account of āsana […] functions to 
play down the author’s personal innovations within the teachings he expounds.« (2012: 341) Und wenn sich 
Kṛṣṇamācārya mit seinem Verweis auf śāstra-s tatsächlich auf Yogawerke bezog, sind diese wohl meist im 
Kanon der Haṭhayoga-Literatur zu verorten, da er sich vor allem auf besagte »sastras« bezieht, wenn er  
über konkrete Körpertechniken, z. B. āsana, prāṇāyāma oder cakra-s etc. spricht.
128	 White schloss die YSA und die YM II 2014 weitgehend von seiner Analyse aus, wodurch sich sein Ein-
druck, dass Kṛṣṇamācārya erst spät in seinem Leben zum Yogasūtra kam, verfestigt haben mag.
129	 Die tatsächlichen Praktiken, die der Text beschreibt, entstammen also nicht dem Yogasūtra, sondern 
eher noch späten Haṭhayoga-Schriften. Jason Birchs Pionierarbeit zur Haṭhabhyāsapaddhati, einem HY-
Text aus dem 18. Jh., zeigt eine neue Entwicklung innerhalb der Haṭhayoga-Tradition, denn der Text lässt 
darauf schließen, dass zu dieser Zeit dynamische und repetitive āsana-s praktiziert wurden (vgl. Birch, 
2018b: 134), die tendenziell an Kṛṣṇamācāryas frühe Ü� bungsreihen erinnern. Auch die Motivation hinter den 
Körperpraktiken änderte sich in der späten HY-Tradition, weg von der intensiven Körperkasteiung frühe-
rer Haṭhayoga-Systeme hin zu einer modern anmutenden Intention: »During this time, haṭhayogic āsana-s 
were adapted with a view to cultivating strength and fitness, through a comprehensive range of strenuous 
positions and continuous movements. Its section on āsana does not expatiate on the benefits of practising 
such āsana-s, other than to say they produce bodily strength (śārīradārḍhya).« (Ebd.: 136)

114	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 



3.1 T. Kṛṣṇamācārya (1888–1989): Das Yogasūtra zwischen Mythos und Praxis � 115

aṣṭāṅga-s. Wie im Vorangegangenen ausgeführt, herrschte Ende des 19. und Anfang 
des 20. Jahrhunderts sowohl unter westlichen Forscher*innen als auch in populär-
wissenschaftlichen, esoterischen Kreisen der Konsens, dass Haṭhayoga eine niedere 
Körperpraxis und Rājayoga die höhere, mentale Arbeit umfasst. Kṛṣṇamācārya hin-
gegen präsentiert Haṭhayoga als eine notwendige Grundlage für das Erreichen von 
Rājayoga, und schon sein erster Satz zeigt an, dass er sich dabei auf die späteren 
Entwicklungen der Haṭhayoga-Tradition bezieht, wenn er es primär mit der Praxis 
von āsana-s in Verbindung bringt:

Haṭha yoga focusses mainly on descriptions of the methods for doing asanas. Raja yoga 
teaches the means to improve the skills and talents of the mind through the processes 
of dharana and dhyana […] and describes how to see the jivatma, the paramatma and all 
the states of the universe. But even here it is mentioned that to clean the nadis it is nec-
essary to follow the pranayama kramas. Asana and pranayama are initially extremely 
important. But if one wants to master asana and pranayama, it is essential to bring the 
indriyas under one’s control. (Krishnamacharya, 2006 [1934]: 21f.)

Eine im Ansatz ähnliche Ansicht ist zwar schon in der Haṭhapradīpikā angelegt,130 
doch diese Art von Verbindung, die Kṛṣṇamācārya zwischen ›niederem‹ Körperyoga 
und ›höherem‹ Rājayoga herstellen möchte, indem er das eine als Grundlage des 
anderen präsentiert, kann auch als Reaktion auf jene pejorativen Diskurse gegen-
über Haṭhayoga verstanden werden, mit denen er direkt konfrontiert gewesen  
sein muss. 

Rājayoga umfasst also dhāraṇā (Konzentration) und dhyāna (Meditation) sowie 
das Erkennen des paramātma, verstanden als »höchstes Selbst«.131 Es kann festge-
halten werden, dass Kṛṣṇamācārya in seiner YM die Körperarbeit meistens klar 
von Rājayoga unterscheidet und mit Haṭhayoga in Verbindung bringt. Es gibt eine 
Stufenleiter, die mit dem Körper anfängt, aber über ihn hinaus gehen sollte, und 
diskursiv unterscheidet Kṛṣṇamācārya einerseits zwischen der »vorbereitenden« 
Körperarbeit und den höheren Stufen, andererseits bezeichnet er im obigen Zitat 
die Kontrolle der Sinnesorgane (indriya-s), also das vierte Glied der aṣṭāṅga-s, 
pratyāhāra, ebenfalls als wichtigen Faktor, damit die vorherigen Glieder, āsana 
und prāṇāyāma, gelingen. Wenngleich hier anklingt, dass sich die aṅga-s wechsel-

130	 Vgl. z. B. Haṭhapradīpikā Ś� loka 1.1., in dem Haṭhayoga als eine Leiter (adhirohiṇī) hin zu Rājayoga beschrie-
ben wird. Allerdings ist, wie in Kapitel I.1. bereits erörtert, der Rājayoga der Haṭhapradīpikā nicht deckungs-
gleich mit dem Yogasūtra, sondern ein Synonym für samādhi. Doch weder entspricht die Definition der 
Haṭhapradīpikā von samādhi der des Yogasūtras, noch gleichen sich beide Texte in Hinblick auf Metaphysik, 
Theorie oder Praxis (vgl. Birch, 2014: 411) Somit ist Haṭhayoga für die Haṭhapradīpikā keine Technik hin zu 
Patañjalayoga, sondern zu einem Zustand namens samādhi, der nicht den samādhi-s des pyśs entspricht. 
131	 Paramātma ist ein Begriff, der im (Advaita) Vedānta synonym für brahman verwendet wird, der aber 
nicht dem metaphysischen Vokabular Patañjalis entstammt. Somit sind nicht nur die Methoden, sondern 
auch das Ziel von Kṛṣṇamācāryas Rājayoga nicht identisch mit jenen des pyśs.



seitig beeinflussen können, ist die sukzessive Stufenmetapher ein stärkerer Topos 
in Kṛṣṇamācāryas Werken. So erklärt er an anderer Stelle der YM, dass die aṅga-s 
wie eine Leiter funktionieren, die »Schritt für Schritt« hinaufzuklettern sei (2006 
[1934]: 14), und formuliert in der YM II bezüglich dhyāna, Meditation: »Progress and 
benefit in this step is ensured only by systematically following the previous steps: 
YAMA, NIYAMA, ASANA, PRANAYAMA, etc.« (Mohan, 2012: 109)132 

In Kontrast dazu erwähnt Kṛṣṇamācārya in der YSA das Wort paramātma an 
einer Stelle in direktem Zusammenhang mit āsana-s. Bezogen auf Sūtra  II/28 
schreibt er āsana-s dort neben Gesundheit auch eine Rolle innerhalb einer spiri-
tuellen Praxis zu: »Yogangasana practice eliminates and prevents illness but also 
originates (manifests) the wisdom of jeevatma and paramatma […]«. Jīvātman und 
paramātman sind Termini, die sich beispielsweise in der Umgebung des HYs finden. 
Dementsprechend besagt Vers 4.7. der HP, dass die Einheit von »individueller Seele« 
(jīvātman, PW, s. v.) und »Weltseele« (paramātman, PW, s. v.) samādhi genannt 
wird,133 bezieht dies allerdings nicht auf āsana-s. Hier verbindet Kṛṣṇamācārya also 
das, was er unter Haṭhayoga und Rājayoga versteht, direkt miteinander, doch wie es 
genau gemeint ist, dass die āsana-Praxis Wissen über jīvātman und paramātman 
evoziert, präzisiert Kṛṣṇamācārya nicht. Es kann trotzdem festgehalten werden, 
dass diese Aussage deutlich anders klingt als seine in der YM vorgebrachte Äuße-
rung, dass āsana und prāṇāyāma anfangs (»initially«) sehr wichtig wären, sowie 
seine erwähnte Definition von Rājayoga (und nicht Haṭhayoga) als das Erkennen 
des höchsten Selbst (paramātman). In der YM II findet sich eine ähnliche Bemer-
kung zu den āsana-s, mit direkter Referenz zu Patañjali, doch klingt es wieder wenig 
konkret und eher danach, als würde das Yogasūtra eine die Körpertechniken legiti-
mierende Funktion einnehmen: »The Yoga asanas cure diseases, increase memory 
power and mental ability and bring about spiritual realisation (see Patanjala Dars-
hana ch. II sutra 28) and their practice is not restricted by differences of caste[,] 
creeds[,] age and sex.« (Mohan, 2012: 82)

Die ersten vier aṅga-s 
Kṛṣṇamācārya nennt in der YM je zehn yama-s und niyama-s, eine gängigere Anzahl 
in mittelalterlichen Yogatexten wie der Yogayajñavalkya, während das Yogasūtra 
nur je fünf kennt. Allerdings gleichen Kṛṣṇamācāryas yama-s und niyama-s nicht 
denen der Yogayajñavalkya, obwohl Mohan diesem Werk einen solchen Einfluss 
auf Kṛṣṇamācāryas Lehre zuschreibt, sondern denen aus Brahmānandas spätem 

132	 Für weitere Beispiele von Stufenmetaphern in Kṛṣṇamācāryas Werken vgl. z. B. Krishnamacharya  
(2006 [1934]: 9), Hall (2012: 8), Mohan (2012: 72).
133	 tat-samaṃ ca dvayor aikyaṃ jī�vātma-paramātmanoḥ/pranaṣṭa-sarva-saṅkalpaḥ samādhiḥ so’bhid 
hī�yate//(HP, 4.7.) Die Mohans (2017: 104) übersetzen den Vers so: »The state of equilibrium which is the 
union of the individual consciousness (jī�vātma) and universal or divine consciousness (paramātma), in 
which there is an end to all intensions, is called samādhi.« 

116	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 



3.1 T. Kṛṣṇamācārya (1888–1989): Das Yogasūtra zwischen Mythos und Praxis � 117

Kommentar zur Haṭhapradīpikā namens Jyotsnā.134 Doch Kṛṣṇamācārya wird diese 
zwanzig yama-s und niyama-s später nicht mehr erwähnen, weder in der YSA noch 
in der YM II, sondern zu den zehn yama-s und niyama-s des Yogasūtras übergehen. 
Zumindest in der YSA bezieht er sich dafür explizit auf Patañjali, was erneut dafür-
sprechen könnte, dass er bereits in seiner Zeit in Mysore in den frühen 1940ern 
seine Lehre zunehmend an Patañjalis Strukturen anglich.135

In Kṛṣṇamācāryas Büchern finden sich keine Anzeichen der Auffassung, dass 
sich im Zuge der āsana-Praxis die ersten beiden aṅga-s mitentwickeln könnten, so 
schreibt er zum Beispiel in der YM II: »If these two steps of Yama and Niyama are 
well established the third step of ASANA will be easy of attainment. If one is indif-
ferent or imperfect in the two steps then the third step becomes either too difficult 
or too dangerous.« (Mohan, 2012: 72) Hier rät Kṛṣṇamācārya also regelrecht davon 
ab, mittels Körperübungen zur moralischen Verfeinerung zu gelangen (wie es Jois 
in seiner Yoga Mālā schreibt, es häufig in der heutigen Umgebung des AYs zu hören 
ist, und wie es – mutatis mutandis – in Zusammenhang mit Körperübungen auch 
der Agenda der KKB entspricht), sondern vertritt klar den Standpunkt, dass Körper-
übungen nur mit der richtigen moralischen Einstellung dahinter ihre volle Wirkung 
entfalten können.136 Kṛṣṇamācāryas Unterricht scheint in seiner Zeit unter dem 
Mahārāja von Mysore jedoch vorrangig in der Vermittlung von āsana-s bestanden 
zu haben. Sich auf Erzählungen von Kṛṣṇamācāryas frühen Schüler*innen beru-
fend, resümiert Singleton: »[…] in his role at the yogaśālā Krishnamacharya did 
certainly focus almost exclusively on the external, physical exercise component of 
yoga.« (2010: 197) Wird diese Tatsache nun mit seinen Aussagen über die yama-s 
und niyama-s zusammengedacht, wäre ein ethischer Lebensstil Voraussetzung 
dafür gewesen, bei Kṛṣṇamācārya āsana erlernen zu können. An diesem Beispiel 
und an seinen bereits erwähnten, sich teils widersprechenden Aussagen über eine 
Stufenfolge der aṣṭāṅga-s zeigt sich, dass Kṛṣṇamācāryas Aussagen zu den aṣṭāṅga-s 
in seinen verschiedenen Büchern nicht immer kohärent sind.

Āsana beinhaltet in der YM – neben den verschiedenen Körperhaltungen selbst –  
weitere Praktiken der Haṭhayoga-Tradition wie bandha und mudrā.137 In der YSA 
bettet Kṛṣṇamācārya sein vinyāsa-krama-System direkt in Patañjalis Kontext ein: 

134	 Die yama-s und niyama-s wurden in der originalen Haṭhapradīpikā wohl vollständig ausgelassen, 
denn im ältesten bekannten Manuskript werden sie nicht erwähnt, und sie fanden wahrscheinlich erst 
im 18. oder 19. Jh. ihren Weg in den Text, wie Jason Birch mir berichtete (Skype-Konversation am 6.4.2020).  
Die aufgezählten yama-s und niyama-s entsprechen Kṛṣṇamācāryas, nur »homam«, das letzte von ihm 
genannte niyama, heißt in jenen späten Versionen der HP »huta«. Zwar sind beide Termini gleichbedeutend 
und können mit »Opfer« übersetzt werden, doch zeigt dies, dass Kṛṣṇamācārya nicht einfach die Nomen-
klatur der HP übernommen hat.
135	 Vgl. Hall (2012: 6ff.; 94) und Mohan (2012: 71f.).
136	 Auf diese Beobachtung werde ich in Kapitel III.2.3.8. noch einmal zurückkommen.
137	 Für einen Vergleich der in der YM und der YSA beschriebenen dynamischen āsana-Folgen mit den  
festen Serien heutigen AYs s. Kapitel III.1.3.1.



»The basis of this is […] ›tato dvandvanabighatah‹ (Patanjali sutra 2,48). Those who 
practice yogangasana are not bothered by cold, wind, sun, happiness, sorrow or to 
[sic!] conditions of vata, pitta and kapha according to Maharshi Bhagavat Patañjali.« 
(Hall, 2012: 94) Eine solche Aussage würde es vielleicht nicht mehr in eine moderne 
Yogasūtra-Interpretation schaffen, da sie wohl nicht dem Erfahrungshorizont der 
meisten Yogapraktizierenden entspricht. Doch zeigt dieses Beispiel bestens die von 
Kṛṣṇamācārya innovierte Verwebung von intensiven Körperpraktiken – und zwar 
von ganz anderen als jenen, mit denen sich Patañjali befasste (also eine stabile und 
angenehme Sitzhaltung) – mit Zuständen und Zielen des PYŚs.

Prāṇāyāma wird in der YM häufig erwähnt, jedoch ohne präzise Techniken zu 
nennen. In der YSA beschreibt Kṛṣṇamācārya »three important types of pranayama – 
1. Suryabhedana 2. Ujjayi 3. Sheetali« (Hall, 2012: 79), alle drei in der Haṭhapradīpikā 
genannt,138 und in der YM  II finden sich gleich zehn verschiedene prāṇāyāma-
Techniken, die ebenfalls großteils denen der Haṭhapradīpikā entsprechen, auf die 
sich Kṛṣṇamācārya direkt bezieht (Mohan, 2012: 88).

Gesundheit und das Yogasūtra
In der YSA und in der YM II sticht das Thema Gesundheit hervor. Kṛṣṇamācārya 
preist seine ausgefeilten āsana-Praktiken auf eine Weise an, die in der heutigen 
Yogaszene gang und gäbe ist. Erstens legitimiert er sein physisches Ü� bungssystem 
mit altindischen Texten, die keine Körperübungen beschreiben, und zweitens mit 
dem wiederholten Verweis auf »Gesundheit«:

The Yoga Asanas are not new inventions of the modern days propagated among the 
masses. Our religious books say that these Yoga practises were discovered thousands 
of years ago. The Bhagavad Gita which is accepted as one of the greatest scriptures all 
over the world is alone sufficient to testify to the greatness of Yoga. The connection 
between Yoga Asanas and Health is described in Chapter I Sloka 17 of Hathayoga Pradip-
ika. (Mohan, 2012: 77)

Konkret bezieht er sich also zum einen auf die Bhagavadgītā, die keinerlei Kör-
perübungen beschreibt, und zum anderen zitiert er für das in seiner Lehre so 
relevante Thema Gesundheit einen Ś� loka der Haṭhapradīpikā,139 in der in den dar-
auffolgenden Ś� lokas ein paar wenige āsana-s ausgeführt sind. Dies sind fast aus-
schließlich Sitzhaltungen,140 aber die Haṭhapradīpikā hat tatsächlich, in Einklang 

138	 Vgl. Haṭhapradīpikā II/48–50 für sūryabhedana, II/51–53 für ujjāyī and II/57–58 für śītalī.
139	 Vgl. HP 1.17: haṭhasya prathamāṅgatvād āsanaṃ pūrvam ucyate | kuryāt tad āsanaṃ sthairyam  
ārogyaṃ cāṅga-lāghavam ||1.17 ||. Ārogya ist hier das Wort, das mit »Gesundheit« übersetzt wird.
140	 Im Gegensatz zur heutigen lediglich auf den Handflächen gehaltenen, ausgestreckten Pfauenhaltung 
mayurāsana wird die Pfauenstellung in der HP »māyūram […] pīṭham« genannt, also »der Pfauensitz«.  
Vgl. Haṭhapradīpikā 1.32, in der Fassung der Uni Göttingen: http://gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil/ 
1_sanskr/6_sastra/3_phil/yoga/hathyopu.htm, Zugriff: 4.8.2020.

118	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 

http://gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil/1_sanskr/6_sastra/3_phil/yoga/hathyopu.htm
http://gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil/1_sanskr/6_sastra/3_phil/yoga/hathyopu.htm


mit älteren Haṭhayoga-Schriften, einen neuen, vom Yogasūtra abweichenden Fokus 
auf Gesundheit. Allerdings geht es dabei weniger um bestimmte gesundheitsför-
dernde Wirkungen von āsana-s, wenngleich dies vereinzelt der Fall ist. Gesundheit-
licher Nutzen wird in der Haṭhapradīpikā vor allem Atemtechniken, prāṇāyāma, 
zugeschrieben.141

Häufig erwähnt Kṛṣṇamācārya in der YSA und der YM II das Yogasūtra in Zusam-
menhang mit Gesundheit, ohne genaue Stellenangaben. Er schreibt Patañjali sogar 
Aussagen über modifizierte Übungen für Frauen zu, die im PYŚ nicht aufzufin-
den sind: »All pranayama except kaphalabhati may be practiced by ladies during 
their period of pregnancy. Patanjali and Gorakshanath are against their doing the 
kumbhakam. They say that ladies should confine themselves during pregnancies 
to merely longer breathing in and breathing out.« (Mohan, 2012: 96) Auch folgende 
Ausführung steht nicht am angegebenen Ort, im so populären Sūtra II/28: »The 
Yoga asanas cure diseases, increase memory power and mental ability and bring 
about spiritual realisation (see Patanjala Darshana ch. II sutra 28) and their prac-
tice is not restricted by differences of caste creeds age and sex.« (Ebd.: 82) Ebenso 
ermangelt Patañjalis Text Aussagen über eine modifizierte prāṇāyāma-Praxis für 
Frauen, die schwanger sind, sowie Hinweise zur Behandlung von Krankheiten. Hier 
und auch in anderen Schriften Kṛṣṇamācāryas lässt sich beobachten, wie der Autor 
das Yogasūtra ganz selbstverständlich mit Körperpraktiken und deren (gesund-
heitlichen) Wirkungen verbindet und das hohe Ansehen des Textes nutzt, um seine 
Aussagen zu legitimieren. 

Im Gegensatz zu den Inhalten des PYŚs beschäftigt sich zum Beispiel das gesamte 
letzte Kapitel der YM II detailliert mit der Behandlung von konkreten Krankheiten 
durch sogenanntes »Yogic treatment« (Mohan, 2012: 116), gemeint sind damit die 
āsana-Praxis, prāṇāyāma und eine bestimmte Ernährung. Für Kṛṣṇamācārya war 
dieser Ansatz ein sehr wichtiger Aspekt seiner Yogamethode, der in seiner Aktu-
alität überrascht, erhält doch eine präventive und kurative »Yogatherapie« zuneh-
mend Zulauf im modernen Yoga.142 Doch ist dieser Fokus, trotz Kṛṣṇamācāryas 
Mühen, nicht mit Patañjali zu begründen. Was der Paṇḍit erschafft, ist de facto 
eine Verbindung der Themengebiete von Ayurveda und Haṭhayoga, diskursiv ver-
woben mit dem Yogasūtra. 

141	 »HYP promises good health in general, i.e. if one practices Yoga one gets rid of diseases, and connects 
concrete techniques and diseases in particular, mainly in case of prāṇāyāma« (Lind 2015: 61). Lind nennt  
die Haṭhapradīpikā Haṭhyogapradīpikā und kürzt sie dementsprechend mit »HYP« ab.
142	 Vgl. z. B. Steiner (2019) für ein Beispiel aus meinem Forschungsfeld. Es darf dabei nicht vergessen 
werden, dass Kṛṣṇamācāryas yogic treatment einem zeit- und kulturspezifischen medizinischen Verständ-
nis entspringt, das häufig nicht mit der kontemporären schulmedizinischen Herangehensweise an āsana-s 
übereinstimmt.

3.1 T. Kṛṣṇamācārya (1888–1989): Das Yogasūtra zwischen Mythos und Praxis � 119



Die letzten vier aṅga-s
In beiden Yoga Marakandas geht Kṛṣṇamācārya nur am Rande auf die letzten vier 
aṅga-s, pratyāhāra, dhāraṇā, dhyāna und samādhi, ein, während diese Fokussie-
rungs- und Meditationstechniken im Yogasūtra eine große Rolle spielen. In der 
YM II konkretisiert er das meditative siebte Glied, dhyāna, auf lediglich drei Seiten. 
Dabei elaboriert er vor allem eine im Sitzen ausgeführte visuelle Fokussierungs-
technik namens trāṭaka, die in der Haṭhapradīpikā II/31 als eine der ṣaṭkriyā-s, also 
als Reinigungsübung beschrieben wird. Das finale Glied, samādhi, im pyś in ver-
schiedene Unterarten unterteilt und ausführlich erläutert, spielt in beiden Büchern 
nur eine marginale Rolle. Die YM erläutert, dass »profound and constant medita-
tion« erst nach den ethischen Observanzen und den physischen Praktiken durch-
geführt werden darf, und in der YSA formuliert Kṛṣṇamācārya sogar, dass die Praxis 
der letzten aṅga-s, beginnend mit pratyāhāra, von entsprechenden Lehrern erlernt 
werden soll (Hall, 2012: 86) – ein Anhaltspunkt dafür, dass er die meditativen Glie-
der nicht als einen der Körperpraxis inhärenten Teil verstand. Mehrere Stellen in 
seinen Büchern lassen erahnen, dass Kṛṣṇamācārya nicht davon ausgeht, dass die 
physische Praxis sui generis die Emergenz der anderen aṅga-s bewirkt und folglich 
auch das Eintreten von samādhi, sondern dass er von getrennten Praktiken ausgeht, 
die jeweils verschiedene Effekte haben, obwohl sie aufeinander aufbauen. Zum Bei-
spiel schenkt āsana körperliche Stärke:

Sometimes, in other activities, one has to wait until the end to experience the bene-
fits of the action. This is not so in yogabhyasa. There are benefits at every stage of the 
practice. From practising only asana, one gains strength of the body; from the practice 
of only the yama, one develops compassion towards all living beings; from practising 
only pranayama, it is possible to achieve long life and good health. (Krishnamacharya, 
2006 [1934]: 8f.)

T. R. S. Sharma, Kṛṣṇamācāryas Schüler in den 1930er Jahren, erinnert sich: »[…] the 
spiritual aspects of yoga like dhyāna, dhāranā and the samādhi states were rarely 
talked about« (Singleton, 2010: 197), und Iyengar, der Mitte der 1930er Jahre bei 
Kṛṣṇamācārya lernte, »remarks dryly of his āsana-regime prepared by Krishna-
macharya: ›If my brother-in-law also had an eye to my deeper spiritual or perso-
nal development, he did not say so at the time‹.« (Ebd.)143 Die einzige Aussage über 
einen frühen Philosophieunterricht während dieser Zeit stammt von Pattabhi Jois, 
zwischen 1927 und 1953 Schüler von Kṛṣṇamācārya:

143	 Allerdings verbrachte B. K. S Iyengar nur wenige seiner Teenager-Jahre in den 1930ern mit Kṛṣṇamācārya 
(Iyengar, 1983 [1981]: xviii-xix). Als er danach mit 18 Jahren nach Pune kam, hatte er nichts als seine »practice 
of asana, of yoga postures – not even the breathing practices of pranayama, not texts, not yoga philosophy.« 
(Iyengar, 1983 [1981]: xix-xx)

120	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 



He also taught me philosophy. For five years, we studied the great texts. He would call 
us to his house and we would stand outside and wait to be called in. Sometimes, we 
would wait the whole day. He would usually teach us for one or two hours every day: 
asanas early in the morning and, around 12 o’clock, philosophy class. He also taught 
us pranayama, pratyahara [sensory withdrawal], dharana [concentration], and dhyana 
[meditation]. And, in addition to the Yoga Sutras and Bhagavad Gita, he also taught Yoga 
Vasishta, Yoga Yajnavalkya, and Samhita. And all in Sanskrit. (Medin, 2004: 9)

In den 25 Jahren Unterricht mit Kṛṣṇamācārya bekam Jois also nur fünf Jahre lang 
einen nicht näher bestimmten Einblick in die Philosophie und in die höheren Glie-
der der aṣṭāṅga-s, möglicherweise gegen Ende ihrer gemeinsamen Zeit und kurz 
bevor Kṛṣṇamācārya sich 1952 in Chennai niederließ. In dieser Phase jedenfalls ver-
ändert sich nicht nur, wie er āsana unterrichtete, und zwar zunehmend therapeu-
tisch und individuell, es häufen sich auch die Berichte seiner Schüler*innen über 
konkreten Unterricht von Yogaphilosophie.

Kṛṣṇamācārya in Chennai
In Kṛṣṇamācāryas Zeit in Chennai gehören seit 1955 Ś� rivatsa Ramaswami, seit 1961 
sein Sohn T. K. V. Desikachar und seit Anfang der 1970er Jahre A. G. Mohan zu seinen 
Schülern. Sie alle geben an, gründlich von Kṛṣṇamācārya in das Yogasūtra einge-
führt worden zu sein, oft sogar mehrmals und zusammen mit dem Vyāsabhāṣya, 
das weder in Jois’ noch in heutigen Yogasūtra-Auslegungen eine erkennbare 
Rolle spielt. Ramaswami erwähnt, dass sie im Unterricht mit Kṛṣṇamācārya das 
Yogasūtra zunächst Zeile für Zeile lasen und den Text danach erneut durchgingen, 
zusammen mit den wichtigsten Kommentatoren.144 Schließlich gingen sie ihn noch 
einmal freier durch, wahrscheinlich mit Kṛṣṇamācāryas eigener Interpretation. Der 
nun über 60-jährige Kṛṣṇamācārya folgte offensichtlich zunächst einer textbasier-
ten Exegese. Diesem recht ausführlichen Unterricht entgegengesetzt antwortete 
Kṛṣṇamācārya in den frühen 1960er Jahren auf die Bitte einer seiner (raren) west-
lichen Studentinnen, der Amerikanerin Libbie Mathes:

»Guruji, when will you teach me meditation?« An outrageous request, and he showed 
his wrath at my arrogance…… »You foreigners! You want everything NOW. We study 
and practice all our lives…« Then he stopped abruptly, gently touched my head and 
said softly and very slowly, »You × Do × Your × Pranayama × Every × Day; Meditation ×  
Will × Come.«145

144	 Anthony Grim Hall, E-Mail an L. v. O., 2.9.2019. 
145	 Ein Erfahrungsbericht von Mathes’ Zeit mit Kṛṣṇamācārya findet sich auf http://pureinspirations. 
com/pure-stories/my-path-to-yoga/, Zugriff: 30.8.2019.

3.1 T. Kṛṣṇamācārya (1888–1989): Das Yogasūtra zwischen Mythos und Praxis � 121

http://pureinspirations.com/pure-stories/my-path-to-yoga/
http://pureinspirations.com/pure-stories/my-path-to-yoga/


Diese sich von selbst durch prāṇāyāma einstellende Meditation entsteht zwar 
immer noch aus einem schrittweisen Prozess, doch klingt dies definitiv anders 
als sein früherer Rat, für das Erlernen von Meditation nach entsprechenden Leh-
rern zu suchen. Seine an Mathes gerichtete Unterweisung, wenngleich sie sich auf 
prāṇāyāma und nicht auf āsana bezieht, erinnert an Jois’ Slogan »Do your practice 
and all is coming«, und es ist denkbar, dass Kṛṣṇamācārya eine solche Aussage 
unter der Annahme traf, dass die indisch-religiöse Kultur und Literatur für west-
liche Schüler*innen zu komplex wäre.

Kṛṣṇamācāryas späte Jahre und die Yogavalli
Da es sich durch die besprochenen Werke Kṛṣṇamācāryas zieht, dass der Autor 
nicht näher auf die drei letzten, auf meditative Geisteszustände ausgerichteten Glie-
der eingeht, sondern sich hauptsächlich mit āsana und anderen Körpertechniken 
auseinandersetzt, müsste das Buch Yogavalli eine Ausnahme darstellen, denn laut 
Mohan ist es ein vollständiger, auf Sanskrit verfasster Kommentar zum Yogasūtra. 
Die wenigen Informationen über den Text stammen erneut von Mohan und Desika-
char sowie von Desikachars Schülern Claude Marechal und Scott Rennie, Letzterer 
ein später Schüler von Desikachar, mit dem ich 2019/2020 einen E-Mail-Austausch 
über die Yogavalli führte.

In diesem Buch interpretiert Kṛṣṇamācārya das Yogasūtra, laut Aussagen sei-
ner Schüler, in viṣṇuitischer Perspektive in der Tradition des Śrī Nāthamuni, doch 
letztlich wird das Yogasūtra in seinen Händen zu einem intertextuellen Werk, da 
er die »klassischen« Kommentare als unzureichend befindet: »In the Yogavalli 
Professor Krishnamacharya completes the ›classic‹ commentaries very amply. In 
particular he suggests a very original, strong and wise interpretation of the apho-
risms which discuss the techniques of posture and breathing. With regard to the 
passages discussing the asanas and pranayama (sutra II.46 to II.48 and II.49 to 
II.53), the commentaries known as ›classic‹ are, according to him, neither very clear 
nor sufficiently practical.« (Maréchal, 2013/2014: 52) Dementsprechend korrigiert 
Kṛṣṇamācārya auch Vyāsas Kommentar: »Professor Krishnamacharya corrects 
certain passages of the celebrated commentary of Vyasa on the third chapter of 
the Yoga Sutras. According to the master, the exegesis of the famous commenta-
tor is at times too theoretical, hardly comprehensible, indeed even responsible for 
confusion.« (Maréchal, 2013/2014: 53) Kṛṣṇamācārya interpretierte das Yogasūtra 
also so, wie er, als praxisorientierter Paṇḍit, es für richtig hielt, und indem er das 
Bhāṣya, den anerkanntesten Kommentar zum Yogasūtra, als oftmals zu theoretisch, 
schwer zu verstehen und verwirrend abtut, stellt er sich gegen die intellektuelle 
Traditionslinie des Yogasūtras. Kṛṣṇamācārya kritisiert und transformiert damit 
zwei inhärente Charakteristika der philosophischen Tradition des PYŚs: Erstens die 
Exklusion von spezifischen Körperpraktiken und zweitens die von den Kommen-
tatoren ausgehende intellektuelle Auseinandersetzung mit dem Text. Dabei ist er, 

122	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 



wie im Vorhergehenden ausgeführt, nicht der erste Kommentator des Yogasūtras, 
der den Text innovativ und auf die Körperpraxis bezogen auslegt, und damit ist 
Kṛṣṇamācāryas Ansatz als Teil einer (vor-)modernen Entwicklung zu verstehen.

Maréchal erläutert weitergehend, dass Kṛṣṇamācārya das Sūtra zum einen 
höchst praktisch und alltagstauglich auslegte und zum anderen im Gegensatz zur 
Kommentarliteratur sehr fromm. Beide Ansätze entsprechen dem Großteil heuti-
ger Interpretationen:

In his last commentary on the Yoga-Sutras, the Yogavalli, the Professor gives an entirely 
devotional interpretation to the whole text. For example, he attributes to the word 
»va« from sutra 23, chapter 1 (»ishvarapranidhanat-va«) the sense of »only« whereas 
most other commentators translate it as »or.« To be sure, all is in accord with present-
ing devotion as a method for attaining the state of yoga; but for Professor Krishnam-
acharya, this means is the only valid one, while for the »classics« it concerns only one 
possible path amongst other equally effective ones. Other passages of the Yogavalli, 
notably those on the third chapter of the Yoga-Sutras, reflect this same vision: »One 
may obtain one or another particular realization if one has accomplished the exercise 
of samyama in the correct direction, but only on the condition of having received the 
grace of God, who alone finally decides to confer the expected fruits of this practice.« 
(Maréchal, 2013/2014: 53f.)

Dies konstatiert auch Scott Rennie, wenn er in seinen Notizen zur Yogavalli 
T. K. V. Desikachar paraphrasiert: »TK (Tirumalai Kṛṣṇamācārya, L. v. O.) said ONLY  
by surrendering to a Higher Power can we find peace of mind.« (2009: 8) Dies 
ist allerdings keine Neuigkeit in Kṛṣṇamācāryas Lehre, schon 1941 verstand er die 
aṣṭāṅga-s als Weg zu Gott: »One has to believe that the eight yoganga’s yama, niyama, 
asana, pranayama, pratyahara, dharana, dhyana and samadhi are the best way to 
bhakti sadhana and then practice.« (Hall, 2012: 93) Und auch das Thema Gesund-
heit bringt Kṛṣṇamācārya in der Yogavalli erneut mit dem Yogasūtra in Verbindung: 

Further, all the detailed explanations of the Professor on aphorism II.50 which treats 
the technique of pranayama are also enlightening. His commentaries, more concrete 
and more simple than those of the ›classics‹, seem to better integrate the real, practical 
conditions of experience combining the postures, the manipulation of the breath and 
mediation (sic!). Besides, his interpretations take account of the possibility, thanks to 
these exercises, of reestablishing and protecting physical and mental health. (Maréchal, 
2013/2014: 53f.)

Im Kontrast zur klassischen Kommentartradition des Yogasūtras lässt sich anhand 
der Yogavalli Kṛṣṇamācāryas Interpretations- und Innovationsarbeit noch deut-
licher aufzeigen – etwas, das in seinen selbst verfassten Werken nicht derart prä-

3.1 T. Kṛṣṇamācārya (1888–1989): Das Yogasūtra zwischen Mythos und Praxis � 123



zise greifbar wird. Auch Kṛṣṇamācāryas Auslegung des pyśs durchzieht sein kla-
res Streben nach möglichst praktischer Auslegung, nach physischer und mentaler 
Gesundheit sowie nach Hingabe an Gott. Diese Freiheiten in der Auslegung lässt 
die knappe Struktur des Sūtras allerdings nur zu, wenn die Jahrtausende alte Kom-
mentartradition in großen Teilen außer Acht gelassen oder uminterpretiert wird.

Kṛṣṇamācāryas Begriff von Yogaphilosophie baut also diskursiv auf dem 
Yogasūtra und einer flexiblen Reihe von aṣṭāṅga-s auf, folgt jedoch im Detail nicht 
Patañjalis Metaphysik, wenngleich der in philosophischen Debatten geschulte 
Kṛṣṇamācārya sein System mit Bezugnahme auf Patañjali zu legitimieren weiß. In 
Übereinstimmung mit Birchs oben erwähntem Befund, dass ab dem 17. Jahrhundert 
große Yoga-Kompilationen entstanden, die Aspekte von Haṭha- und Rājayoga mit 
Pātañjalayoga und brahmanischen Texten verbanden (vgl. Birch, 2018a: 110), zeigt 
sich ein ähnlich eklektischer Einsatz des Yogasūtras in Kṛṣṇamācāryas Lehre.146 
Kṛṣṇamācārya nutzt das Yogasūtra stellenweise als Inspirationsquelle für ausge-
wählte Inhalte, und zwar nicht erst in seinen späten Jahren, sondern bereits in sei-
ner Zeit in Mysore. Doch keineswegs bedient sich Kṛṣṇamācārya dabei des gesam-
ten Textes, er verwendet weder durchgehend Patañjalis Terminologie, noch stimmt 
seine Lehre mit der grundlegenden Metaphysik und Ontologie des PYŚs überein.

Singleton und Fraser (2014: 101) betonen den Einfluss von Kṛṣṇamācāryas Leh-
ren auf modernes Yoga: »Transnational postural yoga’s orthopraxis (i.e., the right 
way of practicing) and belief frameworks (i.e., the theory and rationales used to 
explain practice) have been radically shaped by Krishnamacharya’s work and 
legend.« Während dies sicherlich auf die Körpertechniken der modernen, dyna-
mischen Yogastile zutrifft, wird das folgende Kapitel in Bezug auf die theoreti-
sche Rahmung dieser Körperpraktiken zeigen, dass durch Jois, eine sehr wichtige 
Schnittstelle zwischen Kṛṣṇamācārya und der internationalen Yogagemeinschaft, in 
heutigen Interpretationen häufig nur ein Schatten von Kṛṣṇamācāryas vielfältigen 
Lehren übrig geblieben ist, da Jois Yogaphilosophie beinahe vollständig aus seinem 
Unterricht ausschloss. Kṛṣṇamācāryas Kniff hingegen, seine innovativen Praktiken 
mit Patañjali zu verweben und zu legitimieren, führen alle seine Schüler*innen fort, 
mal mehr, mal weniger explizit.

146	 Sein gesamtes System kann auf diese Weise verstanden werden: »As Klas Nevrin summarizes: ›With 
reference to Nāthamuni himself, Krishnamacharya legitimates and authorizes a set of practices and doc-
trines that combine Patañjali’s YS with his version of Shri Vaishnavism, as well as with various Haṭha-
yogic practices, healthistic ideologies and Neo-Vedāntic interpretations of classical Hinduism.‹« (Singleton/ 
Fraser, 2014: 106, FN 29)

124	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 



3.2 K. Pattabhi Jois (1915–2009): »This is Patañjali Yoga«� 125

3.2	 K. Pattabhi Jois (1915–2009):  
»This is Patañjali Yoga«
This is Patañjali Yoga.
Do your practice and all is coming.
Wrong practice, no benefit.
No books. Only one teacher you take.147

Diese vier Pattabhi Jois zugeschriebenen Aussagen sind grundlegend für den Dis-
kurs um die Tradition und die Orthopraxie des von ihm gelehrten Ashtanga Vinyasa 
Yoga-Systems148 und lassen Jois’ Verständnis von Pädagogik sowie die autoritäre 
Rolle erahnen, die er als Lehrer einnahm. In der Beschäftigung mit Jois’ Methode 
wird deutlich, dass ein strenges Einhalten der Prinzipien seines AYs als Grundvor-
aussetzung dafür angesehen wird, dass sich ein versprochenes spirituelles Ergeb-
nis einstellt. Die Methode ist dabei von einer (von Jois autorisierten) Lehrkraft 
zu erlernen, und nicht mithilfe von Büchern. Die Behauptung, dass AY auf einer 
ungebrochenen, alten Traditionslinie basiert, dient als Grundlage dafür, den Ü� ben-
den die strikten Regeln der AY-Praxis aufzuerlegen.149 Dies wird weiter verstärkt 
von einem auf Patañjalis aṣṭāṅga-s aufbauenden Versprechen, dass mit dem Meis-
tern der āsana-Praxis automatisch ein als spirituell gedeuteter Entwicklungspro-
zess einhergehe, sich also dadurch alle anderen aṅga-s mitentwickeln werden – so 
zumindest verstehen viele Ü� bende Jois’ Aphorismen »This is Patañjali Yoga« und 
»Do your practice and all is coming«. Dieses Narrativ wird auch von der nächsten 
Generation der Jois-Familie weitergeführt, zum Beispiel ermahnt und verspricht 
Jois’ Tochter und Sharat Jois’ Mutter Saraswathi Rangaswami: 

You don’t want to change the method. What you learn in Mysore with us is what you 
should teach in your place. Guruji has told us so many things; you can’t go changing it. 
If you follow Guruji’s method, definitely everything is becoming spiritual. It will change 
minds; everything will change. (Donahaye/Stern, 2010: 123)

147	 Die ersten drei Zitate gab Steiner häufig in seiner Yogaausbildung wieder. Während Nardi mir erzählte, 
dass er »This is Patañjali Yoga« nie selbst von Jois’ gehört hat, findet es sich im Interview mit Jois’ frü-
hem Schüler Tim Miller (Donahaye/Stern, 2010: 80). »No books. Only one teacher you take« erwähnt  
z. B. Norman Blair (2018).
148	 Ursprünglich nannte Jois seinen Yogastil »Ashtanga Vinyasa Yoga«, doch da sich dies nicht bis in mein 
Datenmaterial fortsetzt und sich mittlerweile global der Name »Ashtanga Yoga« durchgesetzt hat, nutze ich 
im Folgenden nur diesen Namen für Jois’ System.
149	 Bisher kennt die philologische und historische Forschung keine Beispiele aus der indischen Kultur-
geschichte, in der genau diese Praxis des Ashtanga Vinyasa Yogas beschrieben wird. Und obwohl die Ergeb-
nisse der rezenten Yogaforschung zeigen, dass die Formen von Yoga, die seit dem frühen 20. Jh. an Popu-
larität gewonnen haben, keiner ungebrochenen Traditionslinie folgen, ist dies eine Erkenntnis, die viele 
Yogalehrer*innen und Yogapraktizierende noch nicht erreicht hat.



Gleichzeitig steht allerdings zur Debatte, wie explizit Jois besagte Inhalte tatsächlich 
unterrichtet und, noch brisanter, selbst vertreten und gelebt hat. Aussagen seiner 
Schüler*innen zeigen, dass »Guruji« zwar, zum Beispiel durch besagte Aphorismen, 
implizierte, dass es sich bei AY um eine spirituelle Praxis handele, er dies jedoch 
kaum mit Theorie unterfütterte. Es gibt zudem Anzeichen dafür, dass, bevor die 
ersten Amerikaner*innen Anfang der 1970er Jahre in Mysore eintrafen, Jois’ Yoga-
system noch nicht Ashtanga Vinyasa Yoga hieß, sondern von Jois lediglich »āsana« 
genannt wurde (vgl. Singleton, 2010: 186).150

In den kommenden 30 Jahren bis zu seinem Tod 2006 sollte Jois, unter ande-
rem durch den Einfluss der wachsenden westlichen Schülerschaft, einiges an sei-
ner Yogamethode ändern. Die Körperpraktiken wurden immer strikter in Serien-
formaten festgelegt und bestimmte Rationalisierungen der Praktiken, die durch 
Jois’ mangelnde Englischkenntnisse und seine allgemeine Verschwiegenheit seinen 
westlichen Schüler*innen gegenüber vage im Raum standen, sedimentierten sich 
durch das Zutun seiner Schüler*innen, allerdings möglicherweise nicht immer auf 
eine Weise, die Jois selbst so vertreten hätte.151 Diejenigen, die aus aller Welt nach 
Mysore gereist waren, um von Jois zu lernen, wollten wissen, zu welchem Zweck 
sie diese intensiven Körperpraktiken ausführten und warum genau es sich bei AY 
um eine spirituelle Praxis, um »Patañjali Yoga« handle – etwas, das viele von ihnen 
imaginierten, hofften und sogar einforderten. 

Ich habe intensiv im mir vorliegenden Datenmaterial nach einem roten Faden in 
Jois’ Lehre gesucht, doch die Widersprüche, auf die ich dabei gestoßen bin, ergeben 
kein stringentes Bild. Die Analyse der von mir durchgeführten Interviews mit Jois’ 
späteren Schüler*innen, der Interviews mit Jois’ senior students und seiner Ver-
wandtschaft im beinahe hagiographischen Buch Guruji von Stern und Donahaye 
(2010), seine eigenen Erläuterungen über seine Lehre in seinem einzigen, auf Kan-
nada verfassten Buch Yoga Mālā (YMĀ) von 1962 sowie die Analyse von Jois’ eige-
nem (religiösen) Lebensstil lassen darauf schließen, dass Jois zu unterschiedlichen 
Zeiten und je nach Publikum unterschiedliche Inhalte hervorhob. Daher wird das 
folgende Kapitel drei verschiedene, sich teilweise widersprechende Aspekte von 
Jois’ Lehre herausarbeiten: 1. seinen persönlichen Glauben und seine eigene (reli-
giöse) Praxis, 2. seine offizielle Darstellung von Haṭhayoga, Rājayoga und deren 

150	 Es erstaunt nicht, dass dies in Einklang mit Kṛṣṇamācāryas Ansicht stand: »Throughout these palace 
records, Krishnamacharya’s yoga classes are categorized as ›physical culture‹ or ›exercise‹ and are often 
mentioned in conjunction, as they are here, alongside other, non-yogic physical activities, such as those of 
his colleague V. D. S. Naidu.« (Singleton, 2010: 180)
151	 In den ersten Jahren des 21. Jh.s erschienen mehrere von Jois »autorisierte« Bücher über AY, die den 
theoretischen Unterbau der Jois-Methode festigten, wie z. B. Lino Mieles, leider undatiertes Ashtanga Yoga 
und John Scotts Buch über die erste Serie, Ashtanga Yoga: The Essential Step-by-step Guide to Dynamic  
Yoga von 2000. Wie Smith allerdings hervorhebt, ist fraglich, inwiefern Jois diese aufgrund seiner begrenzten 
Englischkenntnisse tatsächlich genau durcharbeiten konnte: »The quality and accuracy of these accounts is 
uncertain even where they are authorized by Pattabi Jois himself.« (2008: 149)

126	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 



3.2 K. Pattabhi Jois (1915–2009): »This is Patañjali Yoga«� 127

Zusammenhang in der YMĀ und 3. in Kontrast dazu seinen Ansatz, seine (westli-
chen) Schüler*innen zu unterrichten.

Jois’ Biographie und sein religiöser Hintergrund
Krishna Pattabhi Jois (1915–2009) war zwischen 1927–1953 Schüler von Kṛṣṇamācārya, 
bis sein Lehrer nach Chennai umzog, und erhielt in diesem Zeitraum, der die sehr 
prägende Jugendphase und das junge Erwachsenenalter von Jois umfasste, nur fünf 
Jahre lang Philosophieunterricht (Medin, 2004: 9), zudem ist nicht bekannt, wor-
aus dieser genau bestand. Im Gegensatz zum Vaiṣṇava Kṛṣṇamācārya entstammt 
die Jois-Familie dem religiösen und philosophischen Hintergrund des südindi-
schen Smārta-Ś�aiva-Brahmanismus, der in den Idealen von Ś�aṇkarācāryas Advaita 
Vedānta verwurzelt ist. Die hauptsächliche religiöse Praxis seiner Familienlinie 
war bhakti, Hingabe an den Gott Ś� iva, gelebt in einer Vielzahl von Ritualen (pūja-s 
und mantra-s), und der grundlegende literarische Kanon, der ihre Weltanschauung 
wiedergab, bestand aus den Upaniṣaden und der Bhagavadgītā. 

Jois war zudem ein Sanskrit-Gelehrter, der sich auch von dieser Warte aus im 
indischen Literaturkanon bestens auskannte. Bevor er Yoga unterrichtete, war er 
von 1930 bis 1956 zum Sanskrit- und Vedastudium am Sanskrit College in Mysore, 
im Zuge dessen er eine Professur in Advaita Vedānta erhielt, die er bis 1973 inne-
hatte (Stern, 2002: xiv). Es heißt, dass Jois, einem hinduistischen Brauch folgend, 
nach dem Selbstmord seines Sohnes Ramesh im Jahre 1978, also mit Anfang 60, das 
Wichtigste in seinem Leben aufzugeben hatte, und er wählte seine Yogapraxis.152 
Bisher ist nicht abschließend geklärt, warum Jois seine Praxis tatsächlich einstellte, 
klar ist aber, dass er seit Ende der 1970er Jahre nicht mehr Yoga praktizierte. Sein 
senior student David Williams schreibt, dass schon in den frühen 1970er Jahren kei-
ne*r seiner Schüler*innen sah, wie Jois Haṭhayoga, also AY praktizierte (Donahaye/
Stern, 2010: 21). Jois widmete sich wahrscheinlich eher rituellen Praktiken, die er 
gemäß seinem Glauben durchzuführen hatte, und diese biographischen Informa-
tionen könnten dafürsprechen, dass AY für Jois keine religiöse Praxis war, denn 
sonst hätte er mit dem Einstellen des āsana-Übens auch diese aufgegeben. Nun ist 
Yoga, wie immer wieder betont wird, nicht gleich āsana, jedoch sollte Jois genau 
die unumgängliche Relevanz der Körperübungen für den »spirituellen Weg« immer 
wieder hervorheben.

Im Zuge der #MeToo-Debatte Ende 2017, einer globalen Bewegung, die sich der 
Sichtbarmachung sexueller Vergehen verschrieben hat, wurden zahlreiche Miss-
brauchsvorwürfe gegen Jois erhoben.153 Die Berichte zeigen ein extremes Macht-
gefälle, das es unter Jois in Mysore gab: Der »Guru« konnte sich inmitten eines 

152	 Diese Information stammt von Ronald Steiner: https://www.ashtangayoga.info/ashtangayoga/
tradition/130601-the-founding-fathers-of-ashtanga-yoga-part-23/, Zugriff: 8.8.2020.
153	 Vgl. Matthew Remskis Artikel für The Walrus: https://thewalrus.ca/yogas-culture-of-sexual-abuse-
nine-women-tell-their-stories/, Zugriff: 26.8.2018.

https://www.ashtangayoga.info/ashtangayoga/tradition/130601-the-founding-fathers-of-ashtanga-yoga-part-23/
https://www.ashtangayoga.info/ashtangayoga/tradition/130601-the-founding-fathers-of-ashtanga-yoga-part-23/
https://thewalrus.ca/yogas-culture-of-sexual-abuse-nine-women-tell-their-stories/
https://thewalrus.ca/yogas-culture-of-sexual-abuse-nine-women-tell-their-stories/


gut gefüllten Yogaraums an Frauen vergreifen, während diese āsana übten. Durch 
diesen Tatbestand wurde er allerdings in seiner Rolle als Yogaguru zu Lebzeiten 
kaum in Frage gestellt. Erst im Rahmen der Enthüllungen dutzender Frauen stellten 
sich auch einige glühende Verfechter*innen der AY-Methode die Frage, inwiefern 
die Körperpraxis selbst spirituelle Ergebnisse zeitigen kann, wenn doch Jois trotz 
über 50 Jahren eigener Praxis zu solchen Verfehlungen fähig war und das von ihm 
gelehrte (ethische) Regelwerk nicht lebensweltlich umsetzte.

Yoga Mālā: Die philosophische Grundlage des Ashtanga Yogas?
Zuerst gilt es Jois’ Buch Yoga Mālā von 1962 im Hinblick darauf zu analysieren, ob 
und wie der Autor die Verbindung von Körperpraxis und Yogasūtra erklärt und 
begründet, also wie er seine Praktiken theoretisch rahmt. Es wird sich zeigen, dass 
das Yogasūtra, und zwar nur in Form der ersten fünf aṅga-s der aṣṭāṅga-s, als lose 
Rahmung von Jois’ Methode fungiert, während die in den Rahmen der aṅga-s ein-
gefügte Metaphysik des Haṭhayogas eine viel größere Rolle spielt.

Jois’ auf Kannada veröffentlichtes Buch war nicht für ein englischsprachiges 
Publikum bestimmt und sollte diesem bis 1999, also 37 Jahre lang, verwehrt bleiben. 
Wie Stern in seinem Vorwort der Edition von 2002 schreibt, wurden für die Überset-
zung allerdings einige Teile des Buches umgeschrieben (2002: xvii). Trotzdem muss 
die YMĀ als Jois’ legitimste Darlegung seines Yogasystems angesehen werden, und 
wenn im Folgenden auch auf offensichtliche Widersprüche des Textes eingegangen 
wird, bleibt offen, ob diese schon von Beginn an bestanden oder durch die Nachbe-
arbeitung entstanden sind. Der ›philosophische‹ Teil des Buches, der sich mit den 
aṅga-s yama, niyama und prāṇāyāma beschäftigt, nimmt nur knapp 28 Seiten ein, 
während die Praxis von sūrya namaskāra und yogāsana-s auf 94 Seiten ausgeführt 
wird. Im Einklang damit erklärt Jois gleich zu Anfang, dass es ihm in seiner Lehre 
um eine durch »die Schriften« legitimierte »Praxis« gehe, und nicht um »Theorie« 
(2002 [1999]: 5): »Thus, the scriptures [Jois bezieht sich damit allgemein auf Yoga-
schriften, L. v. O.] only show us the right path. It is left to us to understand them and 
to put them into practice.« Und er führt über diese Praxis aus: 

By the strength gained through this practice, we can come to know the method for bring-
ing the mind and sense organs under control. Thus can we achieve yoga. For it is only 
through the control of the mind and sense organs that we come to know our true nature, 
and not through intellectual knowledge, or by putting on the garb of a yogi. (Ebd.)

An späterer Stelle unterscheidet Jois Yoga in Haṭha- und Rājayoga:

The method for directing the stabilized mind towards the Inner Self is what is known as 
hatha yoga. If the mind moves towards the Self by means of hatha yoga, this is known 
as raja yoga. Many people believe that hatha yoga and raja yoga are different, but this 

128	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 



3.2 K. Pattabhi Jois (1915–2009): »This is Patañjali Yoga«� 129

is not true. As Swatmarama explains in the Hatha Yoga Pradipika: »[…] [Because of the 
ignorance of the many opinions of those who through error do not understand raja 
yoga, the compassionate Swatmarama offers the Hatha Pradipika (the Illumination of 
Hatha Yoga).]« (2002 [1999]: 18)154

Diese beiden Zitate lassen Schlüsse auf Jois’ Verständnis von āsana, prāṇāyāma und 
der höheren aṅga-s in Zusammenhang mit Haṭha- und Rājayoga zu.

Āsana 
Durch die Yogapraxis soll primär eine körperliche Kraft (»strength«) hergestellt 
werden,155 und wenn Jois explizit auf die »Praxis des Yoga« verweist, geht es ihm 
meist um die physische Trainingsmethode und damit um Haṭhayoga. So schreibt er 
zum Beispiel: »To begin the practice of yoga, an aspirant should first do the Surya 
Namaskara [Sun Salutation], and then proceed to the asanas.« (2002 [1999]: 30) 
Einige Zeilen später führt er diese Yogapraxis explizit mit seiner Vinyasa-Methode 
zusammen: 

When yoga is practiced with a knowledge of its proper method, it is quite easy to learn, 
but practiced without such knowledge, it becomes a very difficult undertaking. There-
fore, aspirants should not forget to learn the method of vinyasa, as well as of rechaka 
and puraka, and to follow it in their practice. (Ebd.)

Doch legt Jois im obigen Zitat: »By the strength gained through this practice, we 
can come to know the method for bringing the mind and sense organs under con-
trol,« nahe, dass die erwähnte Kraft den Zugang zur »Methode der Geistes- und 
Sinneskontrolle« darstellt, und folglich muss es sich dabei dann um eine zusätzli-

154	 Jois bezieht sich damit auf HP I/3, und er legt sich mit dieser Gleichsetzung von HY und RY an meh-
reren Stellen der YMā einen Stein in den Weg. Z. B. interpretiert er svādhyāya, das vierte der fünf niyama-s, 
die wiederum das zweite Glied der aṣṭāṅga-s bilden, als das Rezitieren vedischer Mantras, beispielsweise 
des Gāyatrī�-Mantras und stellt fest, dass Mantras wie diese nicht sehr hilfreich für Rājayoga seien, weshalb 
er nicht genauer auf svādhyāya eingehe: »However, as mantras such as these are not very helpful to raja 
yoga, we shall put off discussing them for the time being.« (Jois, 2002 [1999]: 15) Hier wird klar, dass Jois 
Rājayoga nicht mit den gesamten aṣṭāṅga-s assoziiert, und seine Aussage lässt außerdem vermuten, dass 
entgegen der zuvor beschriebenen Gleichsetzung von Haṭhayoga und Rājayoga Letzteres an dieser Stelle 
doch den angestrebten Zustand selbst beschreibt (also samādhi) und eben nicht den Weg dorthin. Um die 
Verwirrung noch zu steigern, kommentiert wiederum Eddie Stern in einer Fußnote im Text: »In Yoga Mala, 
raja yoga and ashtanga yoga are treated as synonymous.« (ebd.), eine Aussage, die u. a. durch die oben dar-
gelegte Interpretation von svādhyāya widerlegt werden kann.
155	 Yoga als »Kraft« zu verstehen, bildet, wie Ciołkosz anmerkt, einen eigenen Diskursstrang in der Geschichte 
des Yogas: »[…] the metaphor yoga is strength, evident in the Mahābhārata, is associated with the nonre-
nunciate notions of yoga as skillful action. Taking into consideration the history of postural yoga practices 
since the fifteenth century onwards – from the drills of yogic mercenaries (Singleton 2010), through the 
developments in eighteenthcentury haṭhayoga (Birch 2018), up to the athletic influences of twentieth-cen-
tury practices (Singleton 2010, Armstrong 2018) – association of yoga with strength seems perfectly in place.« 
(Ciołkosz, 2022: 176)



che Methode handeln. Es kann an dieser Stelle also festgehalten werden, dass die 
korrekt ausgeführte āsana-Praxis des AYs nicht automatisch zu besagter Geistes- 
und Sinneskontrolle führt, und tatsächlich betont Jois, im Einklang mit Patañjalis 
Reihenfolge der aṣṭāṅga-s, dass dies erst durch die prāṇāyāma-Praxis bewirkt wird, 
ebenfalls ein Teil von Haṭhayoga: 

If asana is practiced, then bodily and sensory diseases will be destroyed. If pranayama, 
conducive to concentrating the mind, strengthening the sense organs, and enabling the 
mind to be stilled without becoming unstable, is practiced, then diseases present in the 
body, sense organs, and mind will be cured, allowing the mind to achieve concentration 
and perceive the Inner Self.« (2002 [1999]: 18)

Im Abschnitt über prāṇāyāma allerdings löst Jois die oben anklingende Trennung 
von Körper (āsana) und Geist (prāṇāyāma) auf, jedoch nur, um danach gleich wie-
der die Stufenfolge der aṅga-s zu betonen:

Body and mind are inseparably related, one to the other. If pleasure and pain are expe-
rienced by either the physical body or the sense organs, the mind will experience them 
as well. This is known to all. If the mind is in pain, the body loses weight, becomes 
weak and lusterless; if the mind is happy and at peace, the body thrives and develops 
a strength and luster beyond compare. Hence, the body and sense organs are linked to, 
and depend upon, the strength of the mind. It is for this reason that the method for con-
centrating the mind should be known. To learn how to achieve such concentration, the 
body first must be purified, and then mental strength developed. The method for puri-
fying and strengthening the body is called asana. When the body is purified, the breath 
also becomes purified, and the diseases of the body are eliminated. Once the asanas 
have been learned well enough to be practiced with ease, the next limb to be practiced 
is that of bringing the breath under control. (Ebd.: 22f.)

Es ist festzuhalten, dass Jois zwar eine Verbindung zwischen Körper und Geist aner-
kennt, dass jedoch eine der Methoden (āsana) mehr mit dem Körper und die andere 
(prāṇāyāma) mehr mit dem Geist interagiert und erst Letztere zum finalen Ziel, 
»to perceive the Inner Self«, führen kann. Möglicherweise möchte er sich auch in 
seinem einzigen explanativen Werk an die von seinem Lehrer Kṛṣṇamācārya ver-
tretene Stufenfolge der aṣṭāṅga-s halten, dem er die YMā übrigens explizit widmet.

Prāṇāyāma 
In der direkt darauffolgenden Erläuterung der Atemtechniken bringt Jois deutlich 
zum Ausdruck, dass es ihm dabei um ein ganz spezielles prāṇāyāma inklusive Atem-
anhalten (kumbhaka), und nicht um das die āsana-Praxis begleitende ujjāyī geht: 

130	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 



3.2 K. Pattabhi Jois (1915–2009): »This is Patañjali Yoga«� 131

Yet simply sitting, taking in the breath, and letting it out through the nostrils is not pra-
nayama. Pranayama means taking in the subtle power of the vital wind through rechaka 
[exhalation], puraka [inhalation], and kumbhaka [breath retention]. Only these kriyas, 
practiced in conjunction with the three bandhas [muscle contractions, or locks] and in 
accordance with the rules, can be called pranayama. (Ebd.: 23)

Des Weiteren wird klar, dass Jois hier konkret kumbhaka, das Atemanhalten (»the 
arrested breath«) mit dem Stillstand des Geistes assoziiert:156

Focusing the mind in a single direction is extremely important. Since the mind is very 
unsteady, it is difficult for it to maintain itself in this way. To enable it to stay fixed and in 
place, pranayama is essential. If the breath that moves in and out of the body is arrested, 
then the mind becomes arrested, as the Hatha Yoga Pradipika attests. Thus, the nature 
of pranayama should be known properly and practiced. (Ebd.: 20f.)

Es ist die aus prāṇāyāma resultierende Geistes- und Sinneskontrolle, welche die 
Ü� benden zur Kenntnis ihres »Selbst«, zum Zustand des Yoga führt.

Rājayoga
Jois verwendet in seinem Buch für »the Inner Self« gemäß seiner eigenen 
vedāntischen Ausrichtung durchgehend den Sanskrit-Begriff ātman, und ebenso 
wie Kṛṣṇamācārya benutzt er den Terminus puruṣa, den Begriff des Yogasūtras für 
»Selbst«, kein einziges Mal. »Perceiving the Inner Self« kann laut Jois mit Rājayoga 
assoziiert werden, und genau wie Kṛṣṇamācārya geht Jois einerseits davon aus, 
dass es eine Methode gibt – Haṭhayoga –, deren Ausführung zu einem bestimmten 
Ergebnis, – Rājayoga – führt (»The method for directing the stabilized mind towards 
the Inner Self is what is known as hatha yoga. If the mind moves towards the Self 
by means of hatha yoga, this is known as raja yoga.«) Es gäbe somit zwei verschie-
dene Arten oder Aspekte von Yoga, also »Yoga als Praxis« und »Yoga als Ziel« – eine 
Ansicht, die in der indischen Kulturgeschichte eine lange Tradition hat.157 Hier stim-
men Kṛṣṇamācārya und Jois mit den Aussagen des späteren Haṭhayoga-Kanons 
überein, zum Beispiel mit der oben zitierten Haṭhapradīpikā, in der Haṭhayoga als 

156	 Diese Verbindung ist nicht unbedingt typisch für HY-Texte, in denen es bei prāṇāyāma meist um  
tapas, asketische Hitze und Intensität und damit zusammenhängend um das Erlangen von siddhi-s, über-
natürlichen Kräften, oder um die Reinigung der Energiekanäle (nāḍī-s) geht (vgl. Mallinson/Singleton, 2017: 
129f.). Doch findet sich die Verbindung zwischen Atem- und Geistesaktivität in vielen (alt-)indischen Texten, 
z. B. in der Chāndogya Upaniṣad, im pyś, in tantrischen Texten sowie in einigen frühen wie späten HY-Tex-
ten, etwa der Gorakṣaśataka, der Yogabīja oder der Jogpradīpakā. Die letzten drei Texte befinden: »Control-
ling the mind by controlling the breath is said to lead directly to liberation.« (Ebd.: 132f.) Im Einklang damit 
merken Mallinson und Singleton (ebd.: 127) an: »Furthermore, a wide range of texts teach that breath-con-
trol’s efficacy is such that it can accomplish all the auxiliaries of yoga.«
157	 Vgl. Mallinson und Singleton (2017: 4ff.)



eine Leiter (adhirohiṇī) zu Rājayoga dargestellt wird.158 Für die HP ist Rājayoga ein 
Synonym für samādhi und Haṭha- und Rājayoga sind insofern miteinander verbun-
den, als Ersteres eine Methode ist, um das Zweite zu erreichen. Wie bereits erwähnt, 
ergänzt Jois diese Aussage jedoch mit einem weiteren Zitat aus der Haṭhapradīpikā 
(I/3), mit dem er widerlegen möchte, dass es einen Unterschied zwischen Haṭhayoga 
und Rājayoga gibt, wenngleich er zuvor Haṭhayoga als einen Weg zu Rājayoga dar-
gestellt hat. Diese Gleichsetzung ist mit der zitierten Quelle nicht belegbar und 
entfernt sich von Kṛṣṇamācāryas Ansicht.159 Trotzdem mag dieser Argumentation 
die gleiche Motivation zugrunde liegen, die auch hinter Kṛṣṇamācāryas Betonung 
der Wichtigkeit von āsana-s und Haṭhayoga steht, und zwar die Legitimation von 
Haṭhayoga in einer Zeit, in der es noch nicht allgemein angesehen war. Allerdings 
erwähnt Jois häufiger eine »Yogapraxis« ganz allgemein in Zusammenhang mit 
dem Ereignis der spirituellen Selbsterkenntnis: »To discover the Inner Self, one 
should thus practice Yoga« (ebd.: 20) und »Practice alone is the path to atma labhah 
[gaining the Self]« (ebd.: 22). Diese beiden Zitate zeigen, dass Jois’ unpräzise Ver-
wendung des Wortes »practice« in Zusammenhang mit dem genannten Ziel durch-
aus missverständlich sein kann. Wer seine Ausführungen zu prāṇāyāma überliest, 
könnte durchaus denken, dass alleine die āsana-Praxis zu einer spirituellen Selbst-
erkenntnis führe, jedoch konnten die zurückliegenden Ausführungen zeigen, dass 
er zumindest beim Verfassen der YMā noch nicht dieser Meinung war.

Doch wie kam es dann dazu, dass heutzutage die āsana-Praxis häufig selbst als 
eine spirituelle Praxis verstanden wird und dies auf Jois’ Lehre zurückgeführt wird? 
Zur Beantwortung dieser Frage sind zwei weitere Diskursstränge zu skizzieren, 
die nicht in Jois’ YMĀ zu finden sind und sich wohl im Zuge der Sedimentierung 
der AY-Methode ausgebildet haben: das Narrativ, dass tapas, eine innere Hitze, der 
Wirkfaktor der āsana-Praxis sei, sowie die Ansicht, dass AY durch tristhāna Medi-
tation in Bewegung sei.

Tapas, die transformierende Hitze
Wie Smith in seinem Artikel von 2008 aufgezeigt hat, spielt tapas, verstanden als 
eine durch die āsana-Praxis generierte Hitze, eine entscheidende Rolle im heuti-
gen Diskurs über āsana als ein per se transformatives, auf letztendliche Befreiung 
abzielendes Unterfangen. Da Jois das Konzept in seiner YMā nur sehr kurz erwähnt, 

158	 Vgl. HP 1.1. Allerdings bestehen die Praktiken, die in der HP unter dem Terminus Haṭhayoga subsum-
miert werden, nicht aus der intensiven Ausführung von āsana-s. Dennoch verbindet Jois, wie bereits erwähnt 
und ebenso wie sein Lehrer Kṛṣṇamācārya, mit diesen veränderten Praktiken, die er als Haṭhayoga bezeich-
net, das gleiche Ziel, wie es die HP formuliert: »If the mind moves towards the Self by means of hatha yoga, 
this is known as raja yoga.« (2002 [1999]: 18)
159	 Kṛṣṇamācārya schreibt: »Raja yoga teaches the means to improve the skills and talents of the mind 
through the processes of dharana and dhyana […] and describes how to see the jivatma, the paramatma 
and all the states of the universe. But even here it is mentioned that to clean the nadis it is necessary to fol-
low the pranayama kramas. Asana and pranayama are initially extremely important.« (2006 [1934]: 21f.)

132	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 



3.2 K. Pattabhi Jois (1915–2009): »This is Patañjali Yoga«� 133

und zwar in Zusammenhang mit den niyama-s des Yogasūtras, von denen tapas ein 
Bestandteil ist (ebd.: 14f), beruft sich Smith auf die (großteils von Jois autorisier-
ten) Erläuterungen seiner Schüler Miele, Medin, Summerbell, Stern und Maehle. 
Allerdings reflektiert Smith an keiner Stelle, dass Jois seine Lehre im Laufe der Jahr-
zehnte und im Kontakt mit einer immer größeren Menge an Schüler*innen aus dem 
Westen verändert haben könnte, doch legt ein Blick in Jois’ YMā genau dies nahe.160

Tapas ist, wie Smith betont, seit der vedischen Zeit ein Topos in der indischen 
Religionsgeschichte: 

Deriving from the Sanskrit root tap, ›to give out heat,‹ ›to make hot,‹ or ›to be hot,‹ tapas 
variously refers to a process and a product, including the ›heated effort‹ of ascetic prac-
tice and the sacred or magical heat that that effort produces (Kaelber 1989: 2–3; see 
also Eliade 1969 [1958]: 106–8). In the Vedic tradition and in later developments in Indic 
thought, this ritual heat – when produced in a practitioner’s body – is linked to personal 
transformation and spiritual refinement. […] Through such effort, the sweat-inducing 
tapas of the ascetic – homologous to the monsoonal heat that leads to generative rains 
and to the boiling milk of the sacrificial cauldron (itself equated with semen) – leads to 
spiritual rebirth. This heat is also seen as purifying, ›burning out‹ the impurities of the 
ascetic (Kaebler 1989: 145). (Smith, 2008: 143)

Tapas findet zudem in den Upaniṣaden und der Bhagavadgītā Erwähnung und 
bildet ein wichtiges Konzept in der Metaphysik des Yogasūtras (II/1, II/32, II/43). 
Smith hebt die autoritative Funktion des Yogasūtras für Jois’ Nutzung von tapas 
hervor, nur um sofort zu betonen, dass Jois inhaltlich jedoch mit der im Haṭhayoga 
zu findenden Energielehre arbeitet (2008: 144). 

Jois definiert demnach einerseits: »Tapas means observances performed to 
discipline the body and sense organs« (2002 [1999]: 14) und Stern übersetzt Jois’ 
ursprüngliche Kannada-Version von tapas in seiner Übertragung von Sūtra II/43 als 
»spiritual practice«: »The perfection of the body and sense organs is due to inten-
sity in spiritual practice, being the elimination of impurities.« (Ebd.: 15) Und zu ver-
schiedenen Wirkungen von tapas führt Jois aus: »By means of them, impurities are 
destroyed, the antah karana [the inner instrument, made up of mind, intellect, ego, 
and the faculty of discrimination] becomes purified, and the body and sense organs 
are perfected.« (Ebd.: 14f.) Der Topos einer notwendigen Reinigung der Praktizie-
renden durch tapas, asketische Hitze, ist demnach bereits in der YMĀ angelegt und 
wird dort über das Yogasūtra legitimiert.

160	 Z. B. bringt Jois in der YM��  – im Gegensatz zu den Erläuterungen seiner Schüler*innen – tapas noch 
nicht explizit mit dem vinyāsa-Prinzip und den āsana-s des AY-Systems in Verbindung.



Doch darauf aufbauend bedient sich Jois andererseits verschiedener Energiekon-
zepte des Haṭhayogas, etwa der Reinigung der Energiekanäle (nāḍī, sira oder dha-
mini), um tapas mit Inhalt zu füllen: 

Sira are those nāḍī that carry messages from the antaḥkaraṇa, a »message center« 
located in the region of the heart, throughout the body, and also provide a »vital link 
in the functioning of the sense organs« (Jois 2002 [1999]: 10, FN 1). In this account of 
the physiological basis of purification through yoga, Pattabhi Jois draws on Patañjali’s 
Yogasūtra and Svātmarāma’s Haṭhayogapradīpikā to present a physiospiritual topogra-
phy of the aspects of body upon which the techniques of Ashtanga Yoga operate. (Smith, 
2008: 145)

Smith betont zudem, sich auf Mieles weiterführende Darlegung beziehend, dass 
sich dort weitere Inhalte des Haṭhayogas finden lassen, um den Ablauf von tapas 
zu erläutern. Dabei handelt es sich um klassische Ideen des Haṭhayogas, die nun 
allerdings auf eine intensive āsana-Praxis bezogen werden. Ein Beispiel ist die Pro-
duktion von amṛtabindu161 aus Blut durch die blutreinigende āsana-Praxis sowie 
das Halten dieses Nektars im Kronencakra (»Sahasrāra Chakra« (ebd.: 146)) durch 
Umkehrhaltungen.162 Smith schlussfolgert, dass sich solche, für westliche Ü� bende 
vielleicht etwas befremdlich erscheinende Rationalisierungen im Zuge des Kultur-
kontaktes weiter verändert haben:

If Pattabhi Jois’s teaching is marked by both connections with and transformations of 
Patañjali and also haṭha yoga – for example, in the emphasis on the transformational 
power of tapas and the shift from semen to ›blood‹ in the production of amṛta in the 
yogin’s body – many teachers and practitioners seem to have further transformed the 
character and understanding of the practice of yoga, not least in relation to the role 
of heat and sweat. For example, it is relatively common for Ashtanga Yoga schools to 
maintain relatively high temperatures in practice rooms to promote greater flexibility 
and deeper twists and to assist practitioners in ›wringing the impurities out‹ from their 
bodies. (Smith, 2008: 147)

Vinyāsa und āsana sollen durch das von ihnen produzierte Schwitzen der Reini-
gung des Körpers von Giftstoffen dienen, eine Ansicht, die in ihren Grundzügen 
auch Jois vertrat, doch ins moderne Yoga schaffte es dieser Diskurs meist vom 

161	 Ü� bersetzt als »drop of nectar« (vgl. Smith, 2008: 146).
162	 Smith erwähnt, dass Jois (bzw. Miele) den in Tantra und Haṭhayoga klassischen »Samen« als »Blut« 
gedeutet hat (2008: 147). Sich auf David G. White beziehend, erläutert er das klassische Verständnis, »which 
lies at the heart of Haṭha yoga«, so: »The heat of the medial channel ›effects the gradual transformation of 
›raw‹ semen into ›cooked‹ and even perfected nectar, amṛta… This transformation of semen into nectar  
[then stored in the cranial vault] wholly transforms the body, rendering it immortal‹ (White 1996: 41).« (Ebd.)

134	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 



3.2 K. Pattabhi Jois (1915–2009): »This is Patañjali Yoga«� 135

tieferen Zusammenhang mit der Weltsicht des Haṭhayogas befreit, wie der damit 
zusammenhängenden Reinigung der Energiekanäle (ebd.: 149). Die energetisch-
spirituellen Dimensionen der AY-Methode werden häufig in einen neuen Bezugs-
rahmen überführt, ein Prozess, der bis heute andauert und verschiedene Formen 
angenommen hat, wie Kapitel III. ausführen wird.

Trotzdem liegt mit tapas ein von Jois eingeleitetes und in den Jahrzehnten um 
die Jahrtausendwende weiter ausgebautes Konzept vor, durch das die AY-Praxis 
mit ihrem schweißtreibenden, dynamischen vinyāsa-System und ihren intensiven 
āsana-s als eine die Energiebahnen reinigende Praxis interpretiert werden kann.163 
Smith resümiert:

White’s work also indicates that the notions of purification present in Pattabhi Jois’s 
yoga system are similar to (and likely drawn from) those found in haṭha yoga texts. On 
this basis, a common claim among practitioners of other methods of yoga – that Patta-
bhi Jois’s method is simply or overwhelmingly concerned with the practice of āsana-s –  
seems problematic. A closer reading of Pattabhi Jois’s English texts and his students’ 
publications makes it clear, rather, that Jois emphasizes the importance of āsana – and 
the yamas and niyamas (the first two limbs of Patañjali’s āṣṭāṇgayoga) – along with 
prāṇāyāma for more accomplished students – as forms of preliminary cleansing and 
transformation that prepare the body for the attainment of yoga’s higher limbs. (Smith, 
2008: 150)

Von dieser Warte einer »preliminary practice« aus gesehen erscheint die oben 
erwähnte Ü� bersetzung von tapas als »spiritual practice« zwar überzogen, jedoch 
wurde deutlich, dass für Jois āsana, vinyāsa und prāṇāyāma in Zusammenhang 
mit tapas eine wichtige Rolle im Verfeinerungsprozess des menschlichen Körpers 
spielen und dadurch auf meditative Praktiken vorbereiten sollen.

Die Analyse von Jois’ eigenen Erläuterungen sowie autorisierter Darstellun-
gen einiger Schüler*innen konnte einen speziellen Diskursstrang aufzeigen: Unter 
Rückgriff auf tapas, eine durch intensive Praxis hervorgebrachte und sich durch 
Schwitzen äußernde Hitze, integriert Jois āsana, vinyāsa und prāṇāyāma in den 
größeren Rahmen einer spirituellen Praxis. Die heute oft anzutreffende Vorstel-
lung, dass die AY-Praxis selbst Meditation in Bewegung sei, also über eine Methode 

163	 Die ethnographische Forschung Bevilacquas unter Asketen verschiedener Sekten im heutigen Indien 
zeigt hingegen, dass āsana-s nicht mit tapas verknüpft werden, sondern den einzigen Sinn haben, den  
Körper gesund zu halten und zu beruhigen, damit besser meditiert werden kann. Für die Asketen ist Haṭha
yoga eine mentale Einstellung: »The word tapasyā (austerity) comes from tap (to heat) and tapas (heat), 
which mean the inner mental-spiritual fire resulting from austerities accomplished through strong deter-
mination.« (Bevilacqua, 2017: 188) Die Entbehrungen, die mit tapas bzw. tapasyā verknüpft werden, sind  
z. B. dhunī tap (in der sommerlichen Mittagssonne sitzen, von einem Kuhdungfeuer umgeben), jal tap  
(einige Stunden pro Tag im Winter im Wasser bleiben) oder aber Entbehrungen, die einige Jahre lang dau-
ern, wie Stehenbleiben, den Arm in die Höhe halten (ūrdhvabāhu), Schweigen etc. (Ebd.)



namens tristhāna alle aṅga-s des Yogasūtras in sich vereinen würde, ist hingegen 
mit den zurückliegenden Erläuterungen nicht direkt vereinbar und findet sich folg-
lich auch nicht in Jois’ YMĀ.

Ashtanga Yoga als Meditation in Bewegung
Wie diskutiert wurde, lädt schon die YMā durch Unschärfen in der Formulierung 
zur Ansicht ein, dass sich alleine durch die āsana-Praxis ein spirituelles Ergebnis 
einstellen könne (»Practice alone is the path to atma labhah [gaining the Self]«). 
Die Detailanalyse des Textes konnte dies jedoch nicht bestätigen. Tatsächlich hat es 
den Anschein, als ob Jois in seinen späten Jahren seine Lehre zunehmend in diese 
Richtung entwickelte, möglicherweise in Reaktion auf seine westlichen Schüler*in-
nen, denen er im Laufe der Jahre immer ausschließlicher āsana-s beibrachte. Im 
deutschen Dokumentarfilm Der atmende Gott von 2012, der von der Yogatradition 
des Mysore Palace handelt, zitiert Jois das Sūtra I/2 und bringt es konkret mit der 
āsana-Praxis in Verbindung, lässt jedoch nun das in der YMā noch hervorgehobene 
prāṇāyāma sowie tapas und die damit zusammenhängenden energetischen Reini-
gungsprozesse außen vor:

Ashtanga Yoga means, first taking control of your body, purification first. Cittavṛt-
tinirodhaḥ, first cittavṛtti, cittavṛtti means your mind, mind control, you take control 
completely, practice yoga, yoga means asanas is practiced, your body control completely, 
citta means your mind. Thus control is coming – long time, long time you take practice, 
after cittavṛttinirodhaḥ. Nirodha means control is coming. If control is not coming, that 
not is real yoga.164

Zuerst muss der Körper durch eine anhaltende āsana-Praxis unter Kontrolle 
gebracht werden, damit sich nach langer Zeit der »echte Yoga« einstellt. Diesen 
definiert Jois, sich auf Sūtra I/2 beziehend, als yogaś-citta-vṛtti-nirodhaḥ, welches 
nach der oben genannten Definition von Jois mit »Yoga ist Geisteskontrolle« über-
setzt werden kann. Hier zeigt sich eine neue Interpretation, die von Kṛṣṇamācāryas 
Lehre abweicht: citta-vṛtti-nirodhaḥ entsteht mittels der dynamischen āsana-
Praxis des AYs, auch wenn dies ein langer Weg ist. Wird jene Geisteskontrolle als 
die Essenz von Yoga verstanden, scheint sich in diesem holprigen Zitat Jois’ Apho-
rismus »This is Patañjali Yoga« widerzuspiegeln. Auch Steiner legt nahe, dass Jois 
glaubte, dass sich allein durch die andauernde und korrekte Praxis des AYs der vom 
Yogasūtra beschriebene Prozess von selbst einstellt:

Der Schwerpunkt von Pattabhi Jois lag sehr auf der körperlichen Praxis, den Asanas, 
und sein Schwerpunkt des Unterrichtens war: »Do your practice and all is coming«. Das 

164	 Jan Schmidt-Garre, Der atmende Gott, ab Minute 01:12:20.

136	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 



3.2 K. Pattabhi Jois (1915–2009): »This is Patañjali Yoga«� 137

hat sich ganz klar auch auf die Philosophie bezogen. Pattabhi Jois ging davon aus, dass 
sich, wenn man eine Million Mal den Sonnengruß ausführt, die Weisheit, die in der Phi-
losophie des Yoga Sutras steht, von alleine zeigt. Darum ging es auch immer in seinen 
Konferenzen. »Do your practice and all is coming« war stets das wichtigste Schlagwort, 
und dass es wichtig ist, sich auch auf die Tradition zu beziehen. (Steiner, 9.12.2015: 11)

Es kann folglich die Hypothese aufgestellt werden, dass dieser Diskursstrang eine 
späte Konstruktion von Jois ist, da sich diese Zusammenführung mit seinen frü-
hen Darstellungen nicht vereinbaren lässt. Eine andere Möglichkeit ist, dass diese 
Ansicht lediglich auf einer Rekonstruktion seiner Schüler*innen basiert, die ver-
suchten, einen tieferen Sinn darin zu sehen, dass Jois sie ausschließlich āsana-s 
üben ließ. Möglicherweise war es eine Mischung aus beidem, eine wechselseitig 
von Jois und seinen Schüler*innen weitergeführte Entwicklung.

Dieser Diskursstrang kann als Anknüpfungspunkt dafür gesehen werden, die 
āsana-Praxis als »Meditation in Bewegung« zu verstehen, wobei das Prinzip 
tristhāna165 (»drei Orte«) eine bedeutende Rolle spielt, welches sich bezeichnen-
derweise weder in Kṛṣṇamācāryas Werken noch in Jois’ YMĀ findet. In späteren 
Jahren taucht es jedoch in Jois’ Erläuterungen auf, wie ein Interview bestätigt, das 
er 1998 Guy Donahaye gab:

Guruji: Three portions are there, that is called trishtanam. Trishtanam means: one pos-
ture, one drishti, looking place, one breathing system. Without these three, mind control 
is very difficult. That’s why you take breathing system, posture and drishti, that is three 
important [sic!]. Posture is coming, breathing is correct, posture is correct is coming. 
Breathing is not correct, posture is not correct. (Hall, 2014)

Heute ist tristhāna ein grundlegendes Konzept im AY:

Tristhana: This means the three places of attention or action: posture, breathing system 
and looking place. These three are very important for yoga practice, and cover three 
levels of purification: the body, nervous system and mind. They are always performed 
in conjunction with each other«. KPJAYI. (Hall, 2014)

Während die Jois-Familie konstatiert, dass die drei Orte 1. »posture«, 2. »breathing 
system« und 3. »looking place«, also āsana/(vinyāsa), ujjāyī und dṛṣṭi sind, ersetzt 
Scott »posture« durch bandha. Mit Sicherheit kann nur festgehalten werden, dass 
tristhāna ein relativ neuer Terminus ist, der eine gewisse Flexibilität aufweist und 
der vielleicht am besten mit »die drei Grundpfeiler« des AYs zu übersetzen ist.

165	 Für eine ausführlichere Besprechung von tristhāna vgl. Kapitel III.1.2.3.



Tristhāna ist heutzutage die bevorzugte Rationalisierungsstrategie, um die AY-Pra-
xis per se als einen meditativen Akt darzustellen, wie es beispielsweise Thomas Still, 
ein Schüler von Jois’ Sohn Manju Jois beschreibt:

Breath, bandhas and drishti can be understood as meditation methods in their own 
right. […] So, doesn’t this mean that we can look at the asana practice called »Ashtanga 
Yoga« as a composition of several meditation methods (or one huge, complex medi-
tation method) with the side effect of physical fitness? Once I asked Manju P. Jois this 
question. He gave me a wry smile and said: »This is what makes it so suitable for West-
erners – they always need something to be busy with«. […] Further, doesn’t this mean 
that all those who practise diligently and are focused on, and absorbed in, the practice 
are making a serious and quite possibly successful effort to still the mind, even if they 
can’t wrap their legs around their necks? (2014: 141f.)

Es scheint, als hätte sich im gesamten Umfeld der Jois-Familie um die Jahrtausend-
wende herum etwas in ihren Rationalisierungen der AY-Praxis verändert. Das Zitat 
zeigt auch, dass mit tristhāna gegenüber der starren Orthopraxie der AY-Serien 
eine andere Ebene der Praxis hervorgehoben werden kann. Durch diese Ä� nderung 
im Diskurs bleiben auch jenen Schüler*innen, die nicht »ihre Beine um ihren Hals 
wickeln können«,166 die (meditativen) Früchte dieser Praxis nicht vorenthalten.

Das Folgende wird zeigen, dass Jois seine westlichen Schüler*innen zunehmend 
von den »higher limbs«, also von expliziten meditativen Praktiken fernzuhalten 
schien, und dies hatte zur Folge, dass seine Schüler*innen umso intensiver nach 
eigenen Rationalisierungen suchten: Was genau ist »Patañjali Yoga«, und warum 
ist es relevant? Wenn die AY-Praxis abgewandelt wird, ist es immer noch »Patañ-
jali Yoga«? Oder geht es um eine Art Essenz, die der Praxis zugrunde liegt, und um 
welche Essenz würde es sich dann handeln?

Jois und »the Westerners«
Um herauszufinden, was genau sich hinter Jois’ vielversprechendem Aphorismus 
»Do your practice and all is coming« verbirgt, waren seine Schüler*innen, bis 1999 
die englische Ü� bersetzung der ymā erschien, auf den direkten Kontakt mit dem 
Lehrer angewiesen. Doch Jois’ mäßige Beherrschung der englischen Sprache war 
ein weiterer Grund dafür, dass seine ausländischen Schüler*innen kaum explizite 
Lehren von ihrem Lehrer bekamen. Stern167 schildert seine Erfahrungen so:

One thing that set Pattabhi Jois’s teachings apart from other yoga communities that had 
made their way westward, and which made the quest for information all the more chal-
lenging, was a lack of literature. […] We only had the firsthand experience of Pattabhi 

166	 Damit bezieht er sich beispielsweise auf die Stellung Dvi-Pāda Śīrṣāsana aus der zweiten Serie.
167	 Stern war ab 1988 Schüler bei Jois (Donahaye/Stern, 2010: xi).

138	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 



3.2 K. Pattabhi Jois (1915–2009): »This is Patañjali Yoga«� 139

Jois’s few English words, and his fearsome hands that put us into positions we would 
otherwise have chosen not to attempt. Due to his limited English, everything was broken 
down to its simplest equation – and perhaps that’s what we, as largely overintellectu-
alized Westerners, needed; mula bandha was simply »Tighten your anus!« Instructions 
on breathing were, »Breathe freely!« Queries on almost any subject could be answered 
with »Take practice, all is coming!« In Kannada, his mother tongue, Pattabhi Jois could 
passionately relate the yoga texts, philosophy, mythology, and stories of the sages and 
rishis in such a way as to bring tears to his eyes. But in English, there was a large lan-
guage barrier. (2010: xiii)

Stern bewertet die Absenz des intellektuellen Inputs sogar als positiv, da er sich und 
andere Yogaübende seiner Zeit als »overintellectualized Westerners« wahrnimmt, 
eine Zuschreibung, die auch die indischen Yogalehrer gerne wiederholten,168 denn 
»Westler« benötigten ihre Yogasysteme dadurch um so mehr. Jois’ Fokus auf eine 
streng regulierte āsana-Praxis, der direkte, körperliche Kontakt durch die »furcht-
erregenden« Hände des Lehrers während seiner Adjustments, seine aphoristischen, 
rudimentären und manchmal roh klingenden englischen Ansagen (»Tighten your 
anus!«) und die Vermeidung und sprachlich bedingte Unmöglichkeit intellektuel-
ler Auseinandersetzungen ließen eine nonverbale und direkte Erfahrung in den 
Ü� benden entstehen. Es war vermutlich genau eine solche intensiv-körperliche und 
antiintellektuelle Praxis, die Jois für sie im Sinn hatte, sedimentiert in einem wei-
teren bekannten Ausspruch von ihm: »99 % practice, 1 % theory«.169 Maehles Aus-
sage unterstützt die Annahme, dass viele westliche Schüler*innen, die nach Mysore 
kamen, auch genau danach suchten:

And his poor English made it impossible for him to express any complex concepts in 
that language and that’s an important part of the problem. I also think that Jois was 
quite a simple, jolly person who did not think too hard about all these things. I think a 
big part of the problem is also that a lot of Westerners that came to him simply wanted 
to work out really hard and didn’t want to know too much about the spiritual side of it. 
(Maehle, 26.8.2018: 123)

168	 Manju Jois, Pattabhi Jois’ Sohn, spricht ebenfalls von einer speziellen Behandlung der »Westerners«, 
die mit wenig Theorie und viel Praxis einhergeht: »So Westerners, we had to take them very easy. That’s 
what my father does. Just do Yoga, don’t talk. Don’t ask any questions about spiritual things and this and 
that. No, you’re here, you start doing karma yoga now and that’s what you are doing. Just start working 
on that!« (Donahaye/Stern, 2010: 10) Hier wird deutlich, dass nicht nur eine Sprachbarriere die Vermitt-
lung philosophischer Inhalte behinderte, sondern dass dahinter auch Absicht steckte. Manju Jois wird an  
anderer Stelle noch deutlicher: »Well, actually he just does not put in a spiritual aspect when he teaches 
the Western students because he knows this is very new for them. Philosophy is too confusing.« (Ebd.: 9) 
Es kann also von einer Stereotypenbildung »des Westlers« seitens der Jois-Familie gesprochen werden.
169	 Vgl. z. B. Still (2014: XIV).



Ü� ber die Frage, warum Jois in den über dreißig Jahren, in denen er ausländische 
Schüler*innen unterrichtete, sein Englisch nicht verbesserte, kann nur spekuliert 
werden. Maehle nennt als mögliche Erklärung, dass Jois gar nicht konkreter wer-
den wollte:

My impression of him was that he was quite a simple man. I had many conversations 
with him where he quoted stanzas and then gave a really simplistic interpretation. The 
limited English didn’t help but, in some ways, I felt he didn’t improve because he man-
aged to stay vague behind the limited English. He could just say, »no understand« if he 
didn’t want to or couldn’t answer. (Maehle, 27.8.2018: 173)

Doch neben den täglich stattfindenden Yogastunden hatte Jois ein zunächst eben-
falls tägliches, später wöchentliches Format für theoretische Themen, sogenannte 
»conferences«.

Jois’ Konferenzen: 1 % Theorie?
Laut Steiner wurden in Jois’ sogenannten Konferenzen spätestens ab 1999170 mit-
unter allgemeine philosophische Themen besprochen. Steiner beschreibt es als ein 
Q&A-Format, in dem Schüler*innen Fragen stellen konnten:

Diese wurden erst von Pattabhi Jois in seinem etwas gewöhnungsbedürftigen Englisch 
beantwortet und anschließend von Sharat, dem Enkelsohn von Pattabhi, in besser ver-
ständliches Englisch übersetzt. […] Das alles war zum Teil schon interessant und inspi-
rierend, aber es war kein systematischer Philosophieunterricht, so wie ich mir vorstelle, 
dass Philosophieunterricht sein könnte. (Steiner, 9.12.2015: 7–11)

Sharat Jois, der aktuell das KPJAY-Institut im Sinne seines Großvaters weiterführt, 
übernahm demnach in den späten Jahren die Rolle des Ü� bersetzers.171 Er fing aller-
dings erst 1990 an, ernsthaft Yoga zu praktizieren, und wurde zugleich zum Assis-
tenten seines Großvaters – Jois selbst praktizierte zu diesem Zeitpunkt schon seit 
zwölf Jahren nicht mehr. 
Gegen Ende der 1990er Jahre hatte Jois mehr als 25 Schüler*innen, und Sharat 
assistierte ihm.172 1999 waren es bereits zwischen 30 und 60 Schüler*innen (Nardi, 
7.11.2017: 9), und als der 86-jährige Jois 2002 seine Yogaschule nach Gokulam, einen 

170	 Seit diesem Jahr war Steiner regelmäßig in Mysore.
171	 Sharat Jois benannte seine Schule 2019 im Zuge des Missbrauchs-Skandals um seinen Großvater um; 
vgl. https://sharathyogacentre.com, Zugriff: 4.8.2020.
172	 Vgl. https://www.youtube.com/watch?v=11jDrnmGoNc, Zugriff: 4.8.2020. Maehle erwähnte im Inter-
view, dass Sharat Jois Mitte der 1990er Jahre seinem Großvater zwar in den Mysore-Stunden assistierte, er 
zu diesem Zeitpunkt aber noch nicht als Ü� bersetzer bei Philosophieklassen fungierte (31.8.2018: 140–141). 
Dies entwickelte sich wohl erst ab den frühen 2000er Jahren, denn Steiner erinnert sich, dass Sharat Jois 
übersetzte (9.12.2015: 7).

140	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 

https://sharathyogacentre.com
https://www.youtube.com/watch?v=11jDrnmGoNc


3.2 K. Pattabhi Jois (1915–2009): »This is Patañjali Yoga«� 141

Vorort von Mysore, in einen größeren Raum verlegte, schossen die Schüler*innen-
zahlen nochmals in die Höhe. Laut Nardi wurden die Konferenzen dann von einem 
täglichen Format in ein wöchentliches umgewandelt (ebd.). Das bedeutet, dass mit 
steigender Schülerzahl die sowieso schon seltenen Gelegenheiten, mit Jois in direk-
ten verbalen Austausch zu kommen, weiter abnahmen. Daraus kann geschlussfol-
gert werden, dass viele von Jois’ Schüler*innen keinen theoretischen Input von ihm 
bekamen, da sie erst nach der Jahrtausendwende nach Mysore gelangten.
Doch auch 1995 waren besagte Konferenzen laut Gregor Maehle und seiner Frau 
Monica Gauci philosophisch gesehen nicht besonders aufschlussreich:

I can only think that with the daily philosophy lesson they were referring to the so-called 
conference. That was all more of an informal chat on anything from gold and real estate 
prices in Mysore from 1945 to the present to rasam recipes. Questions on Hindu dei-
ties, customs and particular temples were also asked but in the 13–14 months in which 
I was present this could have hardly been called a yoga philosophy lesson. (Maehle 
27.8.2018: 11)

Maehle beschreibt hier ein eher allgemeines Gesprächsforum mit einer großen 
Themenvielfalt. Monika Gauci ergänzt die Erinnerung ihres Mannes mit der Anmer-
kung: »I never heard Pattabhi Jois say anything profound. For this reason, I refer-
red to him as my asana teacher and had a separate spiritual teacher.« (Gauci, 2018) 
Maehle fährt fort, dass er selber in den 12,5 Monaten, die er zwischen 1995 und 1999 
bei Jois verbrachte, nur eine einzige – und seinem Empfinden nach enttäuschende –  
Yogasūtra-Stunde erhalten habe, bei der auch seine Frau Monica anwesend war:

During the time I studied with Jois I do remember a single incidence of a sutra class. We 
were invited to get together in the shala. This took place in the afternoon and was not 
the informal gathering called »conference«. Jois chanted a single stanza (I think it was 
I.14) and wanted students to chant after him. Because the stanza was lengthy and Jois 
failed to understand the necessity to break the stanza down into components for the 
predominantly Anglo-Saxon audience to be able to repeat after him, the whole lesson 
just ended in a huge giggle session and left him frustrated. Jois did though make a few 
remarks about the stanza. The subject I.14 is abhyasa (practice) which it takes from the 
previous stanzas. Jois took that to mean asana practice, and then the stanza means »yoga 
can only succeed if asana is performed daily, for a long time and with a good attitude«. 
A cursory study of the Yoga Sutra will of course reveal that this is not at all the meaning 
of this stanza. (Maehle, 26.8.2018: 131)

Maehles Kritik an Jois’ Yogasūtra-Unterricht bezieht sich einerseits auf seinen päda-
gogischen Ansatz – denn Jois passte das Chanten des Yogasūtras nicht an die Fähig-



keiten seines Publikums an173 – und andererseits auf die Genauigkeit des vermittel-
ten Inhaltes. Das Zitat zeigt, dass Jois, wenn er Westler im Yogasūtra unterrichtete, 
eine praxisnahe Interpretation gab, die jedoch, wie Maehle kritisiert, in diesem Fall 
nicht mit einer klassischen Auslegung des Yogasūtras vereinbar ist.174 Doch auch in 
den 1970er Jahren scheint Jois seinen frühesten Schüler*innen weder das Yogasūtra 
noch (dessen) meditative Praktiken unterrichtet zu haben:

During the early years there seemed to be a fair bit of discontent amongst students at 
the lack of higher limbs teaching. They reported to me that whenever they asked Jois 
he replied, »You do many asana – many years – asana you do.« Of course, nowhere in 
yoga shastra is such a prevalence of asana practice prescribed. (Maehle, 26.8.2018: 129)

Ein anderes Beispiel stammt von Jois’ erster Reise in die USA im Jahr 1978. Sein 
früher Schüler Tim Miller berichtet, dass hier sein Sohn Manju, der schon 1975 in 
die USA gezogen war, zwar als Ü� bersetzer und Ü� bermittler fungierte, jedoch nicht 
viel Inhalt vermittelte:

He was also teaching theory classes at Manju’s house three times a week. Because of his 
limited command of English, he was a little difficult to understand, but Manju acted as 
his interpreter. He would go on quoting scripture and laughing and crying and on and 
on for several minutes then he would turn to Manju for the translation and Manju would 
give us, you know, ten words. Obviously, we were missing a little bit in the translation! 
(Donahaye/Stern, 2010: 66)

Alle meine Interviewpartner, die Schüler*innen von Jois waren, haben gemein, dass 
sie zwischen 1989 und 2009 von Jois keine systematische, und oft sogar überhaupt 
keine Einführung in das Yogasūtra erhielten. Jois ist der erste in diesem Kapitel 
besprochene Akteur, der im Namen des Yogasūtras ausschließlich Körperprakti-
ken vermittelte. Was Yogaphilosophie genau ist, blieb für Jois’ Schüler*innen eine 
individuell zu füllende Leerstelle.

Erst als 1999 die YMĀ auf Englisch vorlag, hatten seine Schüler*innen die Mög-
lichkeit, sich ausführlicher mit Joisʼ Weltanschauung hinter seinem intensiven 
āsana-Regime zu beschäftigen, zudem sich ihr Lehrer explizit gegen das Konsul-
tieren verschiedener Lehrer*innen oder Bücher aussprach: »Pattabhi Jois would 

173	 Wie die vorherigen Ausführungen gezeigt haben, muss hingegen auf inhaltlicher Ebene festgehalten 
werden, dass die Aussage »yoga can only succeed if asana is performed daily« in Jois’ späte Lehren einge-
ordnet werden kann, die sich in Kontakt mit seiner westlichen Schülerschaft ausgebildet haben.
174	 Dies ist nicht die einzige Stelle in meinem empirischen Material, an der ein ausländischer Schüler 
interessierter an einer korrekten Auslegung des Textes ist, als der indische Paṇḍit. Auf diese Suche nach 
der echten, ursprünglichen Bedeutung des Textes wird im kulturanalytischen Kapitel über die moderne 
Rezeption noch näher eingegangen. 

142	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 



3.2 K. Pattabhi Jois (1915–2009): »This is Patañjali Yoga«� 143

often explain that more than one teacher equals the death of the student […]. Patt-
abhi Jois also warned against learning from books or pictures (which can be dan-
gerous) and insisted on the need for a qualified guru.« (Singleton/Fraser, 2014: 113)

Zusammenfassend lässt sich erstens festhalten, dass Jois Theorie, ergo philo-
sophische Konzepte, nicht ausführlich vermitteln konnte und dass sich auch seine 
Verwandtschaft, die der englischen Sprache mächtig war, der Vermittlung theore-
tischer Inhalte enthielt. Zweitens betonte Jois wiederholt, dass Theorie unwichtig 
und die physische AY-Praxis eine Art Generalschlüssel sei. Gleichzeitig kann festge-
halten werden, dass Jois die indische Philosophie und ihre Texte (śāstra-s) sowohl 
mystifizierte als auch überhöhte. Stern und Miller erwähnen, dass er häufig anfing 
zu weinen, wenn er Sanskrit-Texte rezitierte, was den Zuhörer*innen deren tief-
gehende Relevanz suggerieren musste. Zusammen mit dem vielsagenden Namen 
seiner Methode, der sich auf alle acht Glieder Patañjalis bezieht, musste dies in sei-
nen Schüler*innen die Annahme stärken, dass die von ihnen geübte āsana-Praxis 
eine tiefgehende Philosophie impliziere.

Eine angepasste Vermittlung für »the Westerners«
Westliche Schüler*innen wurden auf eine spezielle Weise unterrichtet: Wohl im 
Einklang mit seinem zuvor erläuterten Verständnis von tapas war Jois der Meinung, 
dass sie erst einen körperlichen Reinigungsprozess durchlaufen müssten, bevor 
sie für die meditativen Glieder bereit seien. Dafür müsse der Körper mithilfe einer 
intensiven āsana-Praxis, die Jois mit harten Adjustments begleitete, gereinigt und 
der überaktive Geist geleert werden. Scott paraphrasiert Jois so:

All the Niyamas, we have to, you know, self-purification, so, this is important for most 
of us, and that’s why Guruji said to me: »You Westerners, you really need to be doing 
these Asanas, to clear up the shit. Clear it out! We’ve got to empty you out of your mind! 
We better empty you out of your mind and get you into your body, cleanse your body 
[…].« (Scott, 30.8.2015: 117)

Jois’ Darstellung klingt nach einer Zusammenführung der Reinigungsthematik rund 
um tapas mit einer stereotypen Vorstellung, die er von seiner westlichen Schüler-
schaft hatte. Sie mag für einige westliche Adept*innen sicherlich sehr eingängig 
gewesen sein, ist es doch ein grundlegender Topos der Yogabewegung und ihrer 
Vorgängerbewegungen wie der Körperkulturbewegung oder der Lebensreform-
bewegung, dass der Westen (seit der Aufklärung und der Industrialisierung) intel-
lektualisiert und mental überstimuliert sei. So sind Körperarbeit und -bezug sowie 
mentale Ruhe und Konzentration Grundbedürfnisse moderner Yogaübender. Miller 
(2003) scheint selbst davon überzeugt, dass die westlichen Schüler*innen eine Art 
intensive innere Reinigung nötig hätten:



Deborah Crooks: Do you think he thought we were more spiritually deprived? Or that 
we somehow needed more medicine?

Tim Miller: There’s probably something to that. We were obviously crazy and needed the 
purifying of the practice a lot, so we got it. […] It was also really different being one of a 
few students there getting strong adjustments every day. It was pretty transformative. 
You’d go into savasana each day at the end, and it would be like being ripped open. I’d 
lay there and cry for a half hour and then afterwards just feel completely transparent. 
You’d walk the streets of India, and it would be like it was moving right through you.

Es ist gut möglich, dass Jois und seine Schüler*innen dieses gemeinsame Ritual aus 
sehr unterschiedlichen Gründen vollzogen. Im christlichen Amerika sozialisiert, 
klingt Millers Beschreibung beinahe nach einem Akt katholischer Buße: Aspekte 
davon finden sich auch ganz allgemein im modernen Yoga wieder, wie etwa in der 
häufig anzutreffenden Vorstellung des »Detoxings«, zum Beispiel durch intensives 
Schwitzen. Eine Imagination, die nur funktioniert, wenn es vorher einen Moment 
des »Toxings« gab, gesetzt als eine Art innere Verschmutzung oder Vergiftung. 
Genauso funktioniert das Prinzip der christlichen Buße nur in Zusammenhang mit 
der Annahme einer vorangegangenen Sünde, die in Millers Beschreibung anklingt, 
wenngleich er dies nicht präzisiert. Millers Beschreibungen hören sich also einer-
seits nach einem persönlichen, psychosomatischen Reinigungsprozess an, den er 
selbst zu suchen schien, und andererseits nach einer Art körperlich induzierter 
Sühne (»it would be like being ripped open«).175 Dieses körperliche Bußetun mit-
tels der intensiven AY-Praxis war nötig, da, wie Crooks und Miller in ihren Selbstzu-
schreibungen übereinstimmen, die frühen AY-Praktizierenden »crazy« waren und 
eine Art Medizin in Form von Reinigung brauchten.

Jedoch muss in Betracht gezogen werden, dass dasselbe Prozedere für den tra-
ditionellen Brahmanen Jois eher auf seiner tief verankerten kulturspezifischen 
Ansicht basierte, dass es jemandem als eine Art karmische Bestrafung widerfährt, 
nicht in Indien wiedergeboren zu sein. Jois war der Meinung, dass ein Mensch, der 
nicht in Indien geboren ist, weit entfernt ist von der Befreiung aus dem Kreislauf 
der Wiedergeburten und somit nicht bereit ist für die Praxis der höheren Glieder 

175	 Der Historiker Philipp Blom schlägt vor, dass Menschen in westlichen Gesellschaften immer noch  
»theologisch konditionierte Hirne« haben, sie »denken lieber in Bildern wie Erlösung und Verdammnis 
und damit auch Belohnung und Strafe, als mit Erwartung einer Zukunft voller Zufälle und Zwänge, unvor-
hersehbar, sinnlos, ohne Ziel.« (2013: 20) Und er fährt fort: »Von einer scheinbar ultrasäkularen Welt der 
schmierigen Verführung zu den flammenden Predigten, die von der Kanzel herab alle Sinnlichkeit mit  
Höllenfeuer bedrohen, ist es ein kurzer Weg, und auch unsere Selbstwahrnehmung hat sich noch nicht  
von dieser Logik befreit. […] Die Gläubigen des westlichen Evangeliums der kapitalistischen Freuden has-
sen ihr Körper fast genauso wie die Nonnen und Mönche von einst.« (Ebd.: 21) Mögliche Zusammenhänge  
können an dieser Stelle nicht weiter untersucht werden, es soll lediglich für mögliche religiöse Prägungen  
von Jois’ Schüler*innen sensibilisiert werden.

144	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 



3.2 K. Pattabhi Jois (1915–2009): »This is Patañjali Yoga«� 145

Patañjalis, so bezeugt es beispielsweise Maehle: »He actually said repeatedly to 
students ›practice asana in this life and next life you are reborn as a yogi‹. What 
he meant was that Westerners and women could do whatever they wanted they 
first had to be reborn as male Hindu Brahmins to seriously practice yoga.« (Maehle, 
27.8.2018: 169)176 Damit in Einklang steht Manju Jois’ oben erwähntes Zitat, dass 
Westler Karmayoga, sprich tapas auszuführen hätten (Donahaye/Stern, 2010: 10).

Dieser Umstand wirft ein anderes Licht auf das spärliche theoretische Funda-
ment, das Jois bereitstellte, und zeigt auf, dass es um tiefgreifende Deutungsho-
heiten geht. Jois und seine Familie entzogen ihren westlichen Schüler*innen im 
Laufe der Zeit zunehmend die Zugänge zu meditativen Praktiken und zu als spi-
rituell gedeuteten Anteilen der Lehre, die trotzdem stets als großes Versprechen 
im Raum schwebten, dem die Schüler*innen vertrauensvoll Glauben schenkten.177 
Gleichzeitig trugen sie selbst zur Mystifizierung von Jois’ AY bei. Karen Rain erin-
nert sich, dass sie und andere Schüler*innen unbedingt glauben wollten, dass es 
eine spirituelle Praxis sei:

Karen Rain: I wanted to believe it was spiritual. I wanted to believe that there was some-
thing beyond what met the eye. That, say, besides contorting my body something else 
was happening, and we had all sorts of explanations for that. That somehow contorting 
my body would change my karma, would burn Karma, would… Ja, I don’t even remem-
ber them all, but there were tons! 

Laura von Ostrowski: But that is what you and the others told yourselves and not Patt-
abhi Jois telling you that directly, because his English was also…?

Karen Rain: I don’t remember Pattabhi Jois telling me that directly, no. (Interview Rain, 
1.2.2019: 14–16)

Auch Indien selbst gilt für viele Yogaübende als Land der Spiritualität, das aufgrund 
seiner langen religiösen und philosophischen Geschichte tiefe innere Transforma-
tionsprozesse hervorrufen könne. In den Worten Millers (2003): »India is India. 
It’s all about treating this state of vulnerability where things happen and change 
inside, and you come face-to-face with a lot of different stuff within yourself that 
you never quite looked at in the same way.« Miller berichtet außerdem, dass Jois 

176	 Es gab schon immer unterschiedliches Regelwerk für die verschiedenen Kasten sowie für Männer und 
Frauen, vgl. z. B. Yogayājñyavalkya, Kapitel VI, Verse 1620. (Mohan, 2013: 57)
177	 B.K.S Iyengar hingegen bediente sich viel intensiver und folgenreicher des Mittels der Akkulturierung, 
wodurch seine Yogalehren im Westen zunehmend Fuß fassen konnten. So interpretierte er z. B. die vier varṇa-s, 
also das traditionelle indische Kastensystem, in Stufen auf dem Weg eines sadhaka-s, eines Suchenden auf 
dem spirituellen (Yoga-)Weg um (De Michelis, 2004: 206f.). In der westlichen Rezeption spielten solche 
populären Prozesse der Aneignung sicherlich eine große Rolle für die AY-Ü� benden, insbesondere um sich 
den vielen Inhalten anzunähern, die Jois im Dunkeln ließ.



seine Yogalehre im Laufe des Kontaktes mit seinen amerikanischen Schüler*innen 
immer ›traditioneller‹, festgelegter und strikter werden ließ:

Deborah Crooks: He now teaches more Westerners than Indians. Was there a reluctance 
to give it all to the West?

Tim Miller: There was initially a reluctance. When Norman Allen showed up at his door-
step back in the early ‘70s wanting to study yoga, Guruji laughed. He might have been 
only teaching Brahmins and this American hippie shows up. But Norman was persistent. 
He hung around until Guruji finally started teaching him. And that paved the way for 
David and the rest of us. I was there in the days when he had a lot of Indians as students 
and I’d watch them practice. He had a completely different way of teaching them – a lot 
more relaxed. There was a lot of talking. The guys weren’t very polished in their prac-
tice, and he didn’t seem to care. With the Westerners, though, it was a totally different 
story. It wasn’t until the Westerners arrived that Jois became interested in transmitting 
the teaching authentically. The Westerners were serious about learning; they’d traveled 
halfway around the world to learn. (Ebd.)

Neben der erwähnten unterschiedlichen Behandlung von Indern und westlichen 
Schüler*innen und Jois’ anfänglicher Zurückhaltung, nichtindische Schüler*innen 
zu unterrichten, zeigt sich hier eine direkte Einwirkung der Schüler*innen auf die 
Lehre, die sie von ihrem Lehrer empfangen wollten. Miller kehrt deutlich heraus, 
dass für die Genese des AYs, in der Form, in der es heute unterrichtet wird, interkul-
turelle Interaktion ausschlaggebend war.178 Jois reagierte auf die Bedürfnisse seiner 
Kund*innen und schuf stillschweigend ein Produkt, das (seiner Ansicht nach) auf 
sie zugeschnitten war, und zwar bezüglich Orthopraxie und Orthodoxie.

Der YMĀ nach zu urteilen, dienen die āsana-s der Reinigung des Körpers und 
der nāḍīs, doch erst prāṇāyāma (Atemtechniken) erreicht den Geist und bringt ihn 
zum Stillstand. Nancy Gilgoff179 berichtet, dass Jois ihr schon nach kurzer Zeit inten-
sives prāṇāyāma beibrachte, in seinen späten Jahren hingegen brachte er es seinen 
Schüler*innen erst nach einer sehr langen Zeit reiner āsana-Praxis bei, wenn er es 
überhaupt noch unterrichtete:

Most people in the world come into asana practice with a body that isn’t able to stand 
up to some of the intense pranayama and the fire that you need to do these advanced 

178	 Hier sei an De Michelis’ Definition von »Modern Yoga« erinnert, da sie auch auf AY zutrifft, wenngleich 
die Interaktionen zwischen Jois und »Western individuals« oft so implizit abliefen, dass sie lange Zeit über-
sehen wurden: »The expression ›Modern Yoga‹ is used as a technical term to refer to certain types of yoga 
that evolved mainly through the interaction of Western individuals interested in Indian religions and a num-
ber of more or less Westernized Indians over the last 150 years.« (2004: 2)
179	 Nancy Gilgoff kam 1973 nach Mysore und war Jois’ erste weibliche Schülerin.

146	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 



3.2 K. Pattabhi Jois (1915–2009): »This is Patañjali Yoga«� 147

practices. He’s told me that a person needs ten years of this asana series before he 
really can talk to you about meditation or pranayama for some people – but definitely 
meditation. […] He doesn’t talk much about the others. For me he taught me pranayama 
within the third month I was with him. Now he doesn’t teach that until much later. He 
doesn’t really talk about those things too much with anybody. It’s left for self-inquiry, 
for people to go and find their own way with those. And I thought about it a lot over 
the years and came to see that his expertise is the asanas and he’s so wonderful at it. I 
think he was probably very wise to stay with what he does so well and let the rest of it 
unfold naturally for the people. He will speak on any subject, but you have to ask him. 
Otherwise being around him and following the practice correctly, the other limbs will 
be realized. (Donahaye/Stern, 2010: 25f.)180

Möglicherweise merkte Jois tatsächlich, dass seinen westlichen Schüler*innen jene 
intensive Form von prāṇāyāma, die er als transformativ ansah, nicht möglich war. 
Zumindest ist klar, dass Jois im Laufe der Zeit den Fokus immer ausschließlicher 
auf die āsana-Praxis legte, so dass Maehle es sogar »ekāṅga Yoga« nennt, ein ein-
dimensionales System mit Fokus auf das dritte aṅga, āsana (vgl. Maehle, 2018a). 

Manchen Schüler*innen riet Jois auf Nachfrage dazu, sich die Texte selbststän-
dig anzueignen oder die Lektüre von Haṭhayoga-Texten der des Yogasūtras vorzu-
ziehen, und zwar auch solchen Schüler*innen, die eigenen Aussagen nach mehr 
an einer spirituellen als an einer körperlichen Praxis interessiert waren, und das 
waren einige.181 Nardi, früher als Philosophielehrer in Scotts Yogalehrer*innen-Aus-
bildungen tätig, berichtet:

When I came to Ashtanga it wasn’t that I was looking for a more physical practice, I was 
more inclined towards a more spiritual practice. I would say that has been something 
that I have been interested in all along and gradually I started to refine my awareness. I 
asked Pattabhi Jois if I should read the yoga sutras and he said »No«! He said I will just 
be confused and so I started reading three Haṭha yoga books that he recommended. 
(Nardi, 2016)

180	 Das Gleiche berichtet Miller (2003). In Guruji gibt Miller zudem den Einblick, dass Jois das prāṇāyāma, 
das er bei seinem ersten Besuch in Amerika 1978 unterrichtete, keineswegs an seine westlichen Schüler*in-
nen anpasste, wie es beispielsweise Vivekānanda tat. Im Einklang mit seinem Verständnis von tapas unter-
richtete er langes kumbhaka, also intensives Atemanhalten, wie es aus HY-Traditionen bekannt ist: »[…] he 
gave us a rather radical introduction to prāṇāyāma: long retentions of breath, lots of trembling and sweat-
ing.« (Donahaye/Stern, 2010: 66)
181	 Siehe die Erzählungen Tim Millers: »A lot of them were just my own projections. I’d been into Eas-
tern philosophy already. I was reading enlightened teachings of the masters – all these things about these 
guys with these miraculous powers. I expected Guruji to materialize in a ball of light in the middle of the 
room, and he came through the front door in his black loafers. He seemed pretty ordinary, but he wasn’t, 
of course.« Ä� hnliches traf auch auf David Williams zu, als dieser Manju Jois das erste Mal praktizieren sah: 
»Manju was giving a yoga demonstration and David was in Panochari studying with some swami who knew 
a lot about yoga philosophy but didn’t really know much about Hatha yoga.« (Miller, 2003)



Der Eindruck festigt sich, dass Jois Haṭhayoga als angemessen für die westliche 
Schülerschaft befand. Sogar interessierten Schüler*innen vermittelte er weder das 
Yogasūtra noch andere philosophische Texte, abgesehen von wenigen, stark verein-
fachten Inhalten, die er während seines Yogaunterrichts einstreute. Es wird sich im 
Fortlauf der Arbeit zeigen, dass es sich im Forschungsfeld in diesem Punkt gegen-
sätzlich verhält und die Schüler*innen mit dem Yogasūtra früher in Kontakt kom-
men als mit Haṭhayoga-Texten, und zwar auf sehr ausführliche und explizite Art und 
Weise. Das veranschaulicht erneut das deutliche Gefälle zwischen Jois und vielen 
der westlichen Yogainteressierten, die oft sehr konkret nach einer wie auch immer 
gearteten »Spiritualität« suchten, während Jois ihnen physisches Karmayoga ver-
ordnete, um den oben beschriebenen grobstofflichen Reinigungsprozess einzulei-
ten, der viele Jahr(zehnt)e oder ein ganzes Leben dauern konnte.

Diese große Verständnislücke, die Jois’ Unterricht hinterließ, äußert sich im 
Buch Guruji immer wieder, und die Jois-Familie, die seine Arbeit in Mysore wei-
terführt, hat darauf zu reagieren. Wie bereits erläutert, hat sich der Diskurs rund 
um tristhāna etabliert, um die physische Praxis als spirituelle Praxis darstellen zu 
können. Auch die Einstellung hinter der Praxis wird als auschlaggebend angesehen, 
so fragt der Interviewer (entweder Stern oder Donahaye) Sharat Jois: »How does 
asana practice create transformation? It seems like a big jump from doing asanas 
to knowledge of brahman. What happens inbetween?« (2010: 184) Sharat Jois ant-
wortet daraufhin in gewohnter Manier, dass āsana nur ein Glied von mehreren sei 
und dass die Praxis lediglich als eine spirituelle Praxis wahrgenommen werden 
müsse, damit sie transformativ werde: »When you see yoga in a big way, in a dif-
ferent way, if you see it as a spiritual practice, there is a lot of transformation that 
will happen within you.« (Ebd.)182 Doch wie Kapitel III.2. zeigen wird, sollten sich 
viele der von Jois’ ausgebildeten, global aktiven Lehrer wie Scott, Maehle, Steiner 
und Nardi damit nicht zufriedengeben. Entgegen Jois’ Warnungen studierten sie 
das Yogasūtra bei anderen Lehrer*innen oder eigneten es sich durch die Lektüre 
verschiedener (moderner) Kommentare selbst an und schufen auf diesen Erfah-
rungen aufbauend ein eigenes Verständnis von Yogaphilosophie.

Kapitelzusammenfassung: Die Lehre K. Pattabhi Jois’ 
Es lässt sich festhalten, dass Jois eine andere Herangehensweise an die Ü� bermitt-
lung des Yogasūtras hatte als sein Lehrer Kṛṣṇamācārya, der zumindest seinen lang-
jährigen, engen Schüler*innen den Text in einem intellektuellen Rahmen wieder-
holt nahebrachte. Jois vermittelte hingegen weder in seinen frühen noch in seinen 
späten Jahren konkretes Wissen über das Yogasūtra, seine Metaphysik und seine 
Soteriologie, zumindest nicht seinen westlichen Schüler*innen. Das lag einerseits 

182	 Sharat Jois’ bietet in seiner Yogaschule in Mysore ebenfalls Philosophieklassen an: https://sharath- 
yogacentre.com/philosophy-classes/, Zugriff 31.10.2021

148	 3 Patañjali als Schirmherr: Das Yogasūtra in der Ashtanga Yoga-Linie 

https://sharathyogacentre.com/philosophy-classes/
https://sharathyogacentre.com/philosophy-classes/


3.2 K. Pattabhi Jois (1915–2009): »This is Patañjali Yoga«� 149

daran, dass er kaum Englisch sprach und die Schülerzahlen zu groß waren für einen 
solchen Unterricht, sowie daran, dass er solche Inhalte als nicht adäquat für seine 
westlichen Schüler*innen einstufte. Hinzu kam, dass die meisten Schüler*innen vor 
allem an der āsana-Praxis interessiert waren, allerdings bekamen auch die ernst-
haft an Yogaphilosophie Interessierten keine Einführung.

Trotzdem erlebten die nach Mysore reisenden »spiritual seekers« in einer als 
»energiegeladen« wahrgenommenen Atmosphäre des »spirituellen« Indiens die 
intensive, streng regulierte und oftmals grenzüberschreitende Praxis des AYs, 
zusammen mit den harten physischen Adjustments der Jois-Familie als intensiv-
transformativ.183 Die physische Disziplinierungsarbeit und die sie begleitenden, 
regulativen Aussagen (»Wrong practice, no benefit«), durch die nur eine bestimmte 
Praxis als »richtig« und deviante Praktiken als »falsch« gebrandmarkt werden, 
waren der perfekte Nährboden für die Suche nach einer analogen »richtigen« 
Lebenseinstellung und Geisteshaltung in Verbindung mit der Körperpraxis, denn 
»this is Patañjali Yoga«. Unter anderem durch seine wiederholten Andeutungen 
schaffte Jois es, in seinen Schüler*innen zu verankern, dass der physischen Praxis 
eine tiefere, spirituelle Ebene zugrunde liege, wenngleich es eine Art uneingelöstes 
Versprechen blieb. Jois galt bei seinen Schüler*innen selbst als Inkarnation dieses 
Versprechens, zumindest bis zur #MeToo-Debatte Ende 2017.

Diese Umstände erklären, warum Diskussionen darüber, inwiefern genau AY 
»Patañjali Yoga«, und damit eine Praxis ist, die zum Ziel des Yogasūtras führt, in 
Jois’ Folge global geführt werden und warum dies in regem Austausch mit Übenden 
anderer Yogastile passiert. Diese Aushandlungsprozesse finden in sozialen Netz-
werken, auf Yogablogs, in Yogabüchern und -zeitschriften statt, aber natürlich auch 
in Yogaausbildungen und in Yogastudios. Die rezente Umgebung des (Ashtanga) 
Yogas ist von einer lebhaften Suche nach der tatsächlichen Beschaffenheit jener 
spirituellen Ebene geprägt sowie von anhaltenden Versuchen, das Yogasūtra ins-
besondere möglichst praktisch auszulegen.

183	 Vgl. dazu Kapitel III.1. 





4	 Patañjali embodied: Interpretative Turns 
und weitere kulturelle Quellen

Während sich die vorhergehenden Kapitel explizit mit der Geschichte des diskur-
siven Ereignisses »Yogaphilosophie« mit besonderem Fokus auf das Yogasūtra aus-
einandergesetzt haben, ist dieses letzte Kapitel weitaus schwieriger zu definie-
ren. Dass es Teil dieser Arbeit ist, beruht auf einer Beobachtung, die während der 
empirischen Forschung aufkeimte und zunehmend durch die historische Recher-
che gestützt werden konnte, und zwar dass sich das, was im Forschungsfeld Yoga-
philosophie genannt wird, aus weiteren Quellen als den bisher genannten speisen 
muss. Zwar hebt Steiner in der Ausbildung explizit die Traditionslinie über Jois 
hin zu Kṛṣṇamācārya hervor, jedoch haben sich beide Lehrer in vielerlei Hinsicht 
nicht als inhaltliche Quellen der im Feld anzutreffenden Yogasūtra-Auslegungen 
erwiesen, wenngleich in der Kṛṣṇamācārya-Linie klar die Ursache dafür liegt, dass 
dem Yogasūtra überhaupt ein so großer Stellenwert im heutigen AY zukommt. An 
dieser Stelle soll gleich vorweggenommen werden, dass es keinesfalls die primäre 
Intention hinter dieser Arbeit war oder ist, heutige Yogaphilosophie als in der Kör-
perkulturbewegung gewachsen zu beschreiben. Es wird im Folgenden allerdings 
der These nachgegangen, dass Anteile heutiger praxiszentrierter Yogaphilosophie 
Ä� hnlichkeiten mit einigen Praktiken und Ideen dieser Bewegung aufweisen.

Den Zusammenhang zwischen der einflussreichen, in Europa und Nordame-
rika entstandenen Körperkulturbewegung (KKB) des ausgehenden 19. und frühen 
20. Jahrhunderts und modernem Positionsyoga hat bereits Singleton 2010 hervor-
gehoben. Die pragmatische Einsicht hinter diesem Forschungsinteresse ist, dass, 
wenn sich ein Bewegungssystem einer anderen Kultur in einer neuen kulturellen 
Umgebung ansiedelt, auch die Geschichte der Empfängerkultur mitbeachtet wer-
den muss. Singleton hat dementsprechend überzeugend argumentiert, dass Yoga 
in den späten 1920er und 1930er Jahren durch den Kontakt mit Europa und Nord-
amerika nicht nur seine Form änderte, sondern sich bereits damals die mit der 
Körperpraxis verknüpften Diskurse, also die mit ihr vernetzten Bedeutungen und 
Motivationen, grundlegend wandelten. Denn die »Linsen«, durch die Yoga genannte 
Praktiken von Amerikaner*innen und Europäer*innen betrachtet wurden, waren 
von ihrem eigenen Umfeld vorgeformt:

It isn’t that the postures of modern yoga derive from Western gymnastics (although this 
can sometimes be the case). Rather, as syncretic yoga practices were developing in the 
modern period, they were interpreted through the lens of, say, the American harmonial 
movement, Danish gymnastics, or physical culture more generally. And this profoundly 
changed the very meaning of the movements themselves, creating a new tradition of 
understanding and practice. This is the tradition that many of us have inherited. (Sin-
gleton, 2011)



152	 4 Patañjali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

Auf dieser These aufbauend wird im Folgenden argumentiert, dass auch in heutige 
Ausdeutungen des Yogasūtras Diskurssplitter eben dieser Bewegung Einzug halten. 
Das kann einerseits daher rühren, dass sich, wie von Singleton angesprochen, von 
Beginn an bereits bestehende, »harmonische« Diskurse (s. u.) mit modernem Yoga 
verbanden und schon früh mitdefinierten, was »Yoga« genau bedeutet. Andererseits 
halten auch heute noch neue Elemente in Auslegungen von Yogaphilosophie Einzug, 
die mit Inhalten der westlichen Körperkulturgeschichte zu assoziieren sind.184 Denn 
einige der Praktiken, Theorien und Glaubenssätze dieser Bewegung leben – mutatis 
mutandis – in heute gängigen Fitnesssystemen wie Pilates, modernem Tanz, Gym-
nastik etc. in der Bewegungsindustrie fort und haben auch dadurch direkten Kon-
takt mit der Yogaszene. Ein weiterer Kontaktpunkt zwischen heutigem Yoga und 
dem Gedankengut, das den harmonischen Gymnastikbewegungen entsprungen ist, 
in den 1980er Jahren zum Beispiel im Umfeld des New Age weiterlebte und heute in 
verschiedenen Formen alternativer Spiritualität, ist B. K. S. Iyengar. Die 1993 erschie-
nene Yogasūtra-Interpretation von Jois’ in Englisch versiertem, vielgereistem Zeit-
genossen Iyengar, der in regem Austausch mit der nordamerikanischen New-Age-
Szene stand, ist eine bedeutende Schnittstelle zwischen der alternativ-religiösen, 
körperzentrierten nordamerikanischen Subkultur und heutiger Yogaphilosophie.

4.1	 Die Körperkulturbewegung als kulturelle Quelle
Im Laufe der Feldforschung ergaben sich zwei Hinweise auf direkte Bezugnahmen 
zu Inhalten der Körperkulturist*innen. Zum einen traf ich im Umfeld von AYI auf 
ganz konkrete Konzepte und Techniken, die von Anhänger*innen der KKB stam-
men, wie die von Gerda Alexander entwickelte »Eutonie«, die von Hans Suren 
popularisierte »Schwunggymnastik«, die Annahme einer spirituellen »Spiralität« 
des menschlichen Körpers, wie sie sich bei Geneviève Stebbins findet, oder den 
Fokus auf eine gute Körperhaltung, wie sie Hedwig Kallmeyer lehrte. Zum anderen 
unterrichtete Steiner in der Ausbildung – wenngleich ohne explizite Nennung des 
Autors – als weiteren tiefgehenden historischen Einblick Mark Singletons Theorie 
und vermittelte den Auszubildenden explizit, dass modernes Yoga im Austausch mit 
der Körperkulturbewegung entstanden sei. Jedoch ging er dabei lediglich auf die 
Geschichte der Körpertechniken ein (mit besonderem Bezug auf die dänische Gym-
nastik) und nicht auf die Ideengeschichte, die solche Techniken begleitet. Ein sich 

184	 Diesen Einzug ermöglichen die ersten drei Prämissen, auf denen heutige Yogaphilosophie aufbaut: 
1. Schon lange ist das Yogasūtra von synthetischen Auslegungspraktiken geprägt. Ob nun Vedānta oder  
Inhalte anderer Traditionen in den Text Einzug halten, ist nur ein inhaltlicher, kein struktureller Unter-
schied. 2. Der Bruch mit der alten Kommentarliteratur und dem Fokus auf neue, synkretistische Kommen-
tare öffnet den interpretativen Rahmen nochmals. 3. Die sich im Untersuchungsfeld zeigende Ausweitung 
der Lektüre auf den gesamten Text bringt mit sich, dass auch Sūtras, die in der bisherigen Rezeption der 
modernen, praktischen Yogatradition ausgelassen wurden, nun neu ausgelegt werden müssen. Dass dies 
auf einem bereits bestehenden Vorrat an Deutungen passiert, scheint unumgänglich.



4.1 Die Körperkulturbewegung als kulturelle Quelle� 153

wandelnder ideengeschichtlicher Diskurs war nicht Teil von Steiners Geschichtsun-
terricht, denn seiner Ansicht nach ist AY, wenngleich sich die Praktiken ändern, von 
einer aus Indien stammenden, Jahrtausende alten und unveränderten spirituellen 
Essenz überdacht. Steiner pflegte also in der Ausbildung bezüglich des Einflusses 
der Körperkulturbewegung einen bewusst integrativen Umgang. Auch dies ermög-
licht ihm, sein AYI mit Methoden anzureichern, die er zwar meist nicht explizit mit 
der KKB assoziiert, die aber, wie das Folgende zeigen wird, sehr häufig in dieser 
Umgebung und nicht im alten Indien zu verorten sind.185

Die Techniken ändern sich. Das Ziel jedoch, so betonte Steiner häufig, bleibe stets 
gleich: Es gehe darum, »svātma, das wahre Selbst zu finden« (vgl. Kapitel III.2.3.10.). 
Doch eine solche ratiozentrische Sichtweise funktioniert gerade in sehr körper-
betonten Übungssystemen nicht, denn wie der Körper bewegt und erfahren wird, 
beeinflusst die damit einhergehende Weltanschauung, wie im Folgenden argu-
mentiert und in Kapitel III. weiter ausgeführt wird. In diesem Kapitel geht es also 
primär darum, historische Quellen für einige der Inhalte nahezulegen, die sich in 
den Kapiteln III.1 und III.2. in Zusammenhang mit heutiger, praxisnaher Yogaphi-
losophie zeigen werden. Es kann von einer Art Feldangleichung gesprochen wer-
den, denn kulturelle Praktiken, wie Yoga eine ist, entstehen und operieren nicht in 
einem gesellschaftlichen Vakuum. Yoga vernetzt sich von Beginn an mit bestehen-
den Bewegungs- und Weltanschauungssystemen, konkurriert mit ihnen, grenzt sich 
von ihnen ab und lässt sich häufig auch von ihnen bereichern.

Die Körperkulturbewegung, ihre wichtigsten Vertreter*innen und ihre Motive
Die Körperkulturbewegung ist im Deutschland des Kaiserreichs und der Weimarer 
Republik gewachsen, primär bekannt unter dem Stichwort »Gymnastik«. Bereits 
für die frühen männlichen Gymnastikpioniere Europas, namentlich den deutschen 
Geräteturner Christoph Friedrich Guts-Muths (1759–1839) und den von ihm inspi-
rierten Friedrich Ludwig Jahn (1778–1852), der den meisten Deutschen als »Turn-
vater Jahn« ein Begriff ist, stand eine gewisse ganzheitliche Agenda hinter ihren 
Gymnastiksystemen. Guts-Muths sah 

[…] gymnastics as culture for the body, which is integral to a holistic education with the 
aim of building a foundation of strength of character and achieving self-control. The first 
principle of an education in gymnastics for him was that it might: […] fully develop the 
aptitudes of the physical individual and attain the body’s potential beauty and perfect 
usefulness. (Naul, 2008: 41) 

185	 Beim Rückgriff auf die Schwunggymnastik erwähnt Steiner seine konkreten Quellen, https://
de.ashtangayoga.info/yoga-therapie/yogatherapie-verstehen/190925-von-grossvaters-schwunggy/,  
Zugriff: 25.9.2020.

https://de.ashtangayoga.info/yoga-therapie/yogatherapie-verstehen/190925-von-grossvaters-schwunggy/
https://de.ashtangayoga.info/yoga-therapie/yogatherapie-verstehen/190925-von-grossvaters-schwunggy/


154	 4 Patañjali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

Bewegung als Mittel der Charakterbildung und der Selbstkontrolle – durchaus 
Motive, die in der heutigen Sport- und Fitnessumgebung sowie im Yoga zugegen 
sein können. Diese Zuschreibungen zum bewegten Körper hingen direkt mit dem 
damaligen Zeitgeist zusammen, Körpertechniken mit politischer, sozialer, emotio-
naler oder spiritueller Bedeutung anzureichern ist jedoch schon ein alter Topos im 
Westen. Ä� hnlich wie sich die Königsfamilie in Mysore durch Kṛṣṇamācāryas Yoga 
körperlich für die politische Unabhängigkeit stärken wollte, sah auch Jahn das Tur-
nen in engem Zusammenhang mit einer politischen und nationalistischen Agenda.

Im (ausgehenden) 19. Jahrhundert hatte sich ein fruchtbarer Nährboden für eine 
große Anzahl von neuen Ideen und Systemen entwickelt, die sich intensiv mit Kör-
per, Geist oder Seele, und oft dezidiert mit ihrem Zusammenspiel auseinandersetz-
ten, und im Zusammenhang damit etablierten sich verschiedene Praktiken. Neben 
den sich neu ausbildenden Wissenschaften wie der Psychoanalyse, der Sportwis-
senschaft, den Philologien und der Religionswissenschaft waren populäre (esoteri-
sche) Strömungen und Reformbewegungen von beträchtlicher Bedeutung. Sie hat-
ten große Gefolgschaften, setzten sich mit Körperkultur, (vegetarischer) Ernährung, 
Spiritismus, Mentaltechniken und dergleichen mehr auseinander und standen mit 
den genannten Wissenschaften oftmals in direkter Verbindung. Zu nennen sind 
hier unter anderem die Theosophie und die okkultistische Neugeistbewegung, die 
Lebensreformbewegung, Mazdaznan, die FKK-Bewegung und – mit allen genannten 
Strömungen zum Beispiel durch inhaltliche oder personale Überschneidungen in 
irgendeiner Weise verknüpft – die Körperkulturbewegung und die darin gewach-
sene harmonische Gymnastik.

Um 1900 stieg die Nachfrage nach Körperkultur in Europa und in Amerika 
unglaublich an, denn sie traf verschiedene Nerven der Zeit. Es war eine Phase des 
allgemeinen Umbruchs, primär bedingt durch die Industrialisierung, die Urbanisie-
rung186 und die zunehmende Elektrisierung, die den Tag ins Willkürliche streckte 
und Fabriken und ihrer Produktion ganz neue Möglichkeiten eröffnete. Die Laut-
stärke in vielen Städten nahm durch Trambahnen und langsam auch durch Autos 
sowie durch die vielen Baustellen zu, die der dringend nötigen Erweiterung der 
schnell wachsenden Städte geschuldet waren. Zahlreiche alternative, oft religiös 
motivierte Bewegungen dieser Zeit reagierten auf solche tiefgreifenden Umwäl-
zungen mit Sinnangeboten verschiedener Art. 

Der Sporthistoriker Bernd Wedemeyer-Kolwe nennt als »Schlagworte und Denk-
figuren, die ab etwa 1900 in allen wesentlichen weltanschaulichen Programmen 
der damals sehr einflussreichen Lebensreform- und Körperkulturbewegung in 
Deutschland enthalten waren: Harmonie von Körper, Geist und Seele, Ganzheit-
lichkeit und Rhythmus, Natur und Natürlichkeit, Körperschönheit und Gesundheit: 

186	 München wuchs z. B. allein in der Ä� ra des Prinzregenten Luitpold, der von 1886 bis 1912 regierte, von 
250.000 Einwohnern auf 600.000 Einwohner an, vgl. Kubitza (2019: 19).



4.1 Die Körperkulturbewegung als kulturelle Quelle� 155

kurz: die ›Veredelung‹ des Menschen […]« (2012: 313) – Schlagworte, die sich alle-
samt in heutigem Yoga wiederfinden. Nicht nur in Deutschland, auch in anderen Tei-
len Europas und ganz besonders in Nordamerika ging es den Vertreter*innen dieser 
Bewegung darum, über Selbstreform, und dazu gehörte primär »Körperbildung«, 
einen »neuen Menschen« zu erschaffen. Wedemeyer-Kolwe (ebd.: 313f.) bezeichnet 
die oben genannten Denkfiguren als »Werte und Normen, Mythen und Konstruk-
tionen einer bürgerlichen Schicht, die die als unzumutbar empfundene Moderne –  
Industrialisierung, Urbanisierung, Säkularisierung, gesellschaftliche Instabilität, 
Auflösung bisheriger Werte sowie soziale Ambivalenzen – mit einer antiurbanen 
rückwärtsgewandten Zivilisationskritik beantwortete.« Die Antwort darauf war 
für die Vertreter*innen der KKB eine komplette Veränderung der Lebensumstände 
durch die Entwicklung einer »Persönlichkeitskultur«, »die durch eine ›Einheit von 
Körper, Seele und Geist‹ gekennzeichnet sei und die den Körper als ›heiligen Tem-
pel‹ auffasse« (ebd.: 314).

Der harmonischen Gymnastik ging ein Mann voraus: Der französische Sprech-
erzieher und Bewegungspädagoge François Delsarte (1811–1871). Die Deutsche Dora 
Menzler (1874–1951) berichtet in ihrem Buch Die Schönheit Deines Körpers von 1924 
Folgendes über die Genealogie ihrer eigenen Linie, und damit über Delsarte:

Und woher hatte nun Miß Stebbins ihre Anregung gewonnen? Um die Mitte des vorheri-
gen Jahrhunderts wirkte am Pariser Konservatorium Professor Delsarte. Er war früher 
Sänger gewesen, verlor seine Stimme und beschäftigte sich dann mit der Ausbildung 
von Bühnenkünstlern. Diese Arbeit zwang ihn, nach gewissen Formen und Gesetzen 
zu suchen. Er widmete sich ausgiebig dem Studium der griechischen Plastik. An der 
Erkenntnis der hier waltenden, vollendeten Harmonie stellte Delsarte Schönheitsge-
setze der Bewegung auf. (1924: 16)

Delsarte ging davon aus, dass jede Emotion durch bestimmte Naturgesetze vorge-
gebene Haltungen und Bewegungen auslöse. Dementsprechend lehrte er vorrangig 
Schauspieler*innen und Künstler*innen Arten der Bewegung, um ihnen dabei zu 
helfen, gewisse Emotionen besser auszudrücken – diese Grundintention durchzieht 
die ihm nachfolgende genealogische Linie. Er studierte Anatomie und orientierte 
sich an der Antike und dem Neuhumanismus. Wichtige Aspekte seiner Lehre waren 
sein Menschenbild, das eine Einheit von Körper, Geist und Seele annahm, sowie eine 
bewusste Atmung und der Wechsel aus An- und Entspannung. Während Delsarte 
nie ein fixiertes System begründete und die Bezeichnung »Delsartismus« seiner 
Arbeit nachträglich angehängt wurde, inspirierte er viele Schüler*innen dazu, ihre 
eigenen Systeme zu begründen. Delsarte lebte in diesen vor allem weiblichen Schü-
lerinnen und deren Schüler*innen weiter, allen voran ist hier Geneviève Stebbins 
zu nennen, durch deren Wirken spiritualisierte Körper- und Atemarbeit als ganz-
heitliches System (insbesondere für Frauen) zu einer Massenbewegung wurde, die 
in Amerika im späten 19. Jahrhundert unter dem Namen »(American) Delsartism« 



156	 4 Patañjali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

bekannt wurde. Dies geschah durch Anleihen aus der Turn- und Gymnastikbewe-
gung sowie aus verschiedenen weltanschaulichen Strömungen. Weitreichenden 
Einfluss hatte dabei der Schwede Per Henrik Ling (1776–1839):187

[…] spiritualized breath-movement practices emerging out of a synthesis of historical 
Western esotericism and harmonialism, contemporary medical literature, and physical 
culture (largely Ling) were becoming a staple of the New Thought movement by the end 
of the nineteenth century. It is within this context that American Delsarteism emerged 
as a confluence of the more or less secular women’s physical culture movement and the 
more or less gender-neutral metaphysics of New Thought. (Foxen, 2020: 131)

Tatsächlich kann von Delsarte ausgehend von einer seit über 150 Jahren lebendigen 
Tradition gesprochen werden, im Zuge derer Techniken, Wissen und Diskurse von 
Lehrer*in zu Schüler*in weitergegeben wurden (Mullan, 2016: 25). 

Von besonderer Relevanz, auch für die deutschen Ausläufer der Bewegung, ist 
Geneviève Stebbins (1857–1934), die Begründerin der harmonischen Gymnastik und 
eine der Initiatorinnen des Amerikanischen Delsartismus. Stebbins studierte das 
Delsarte-System in den 1870er Jahren mit Delsartes amerikanischem Schüler Steele 
Mac-Kaye (1842–1894). Der Schauspieler, Theaterproduzent und Erfinder reiste 
1869 nach Paris und wurde Delsartes Schauspielschüler – Delsarte selbst war nie-
mals in Amerika. Stebbins wurde zur führenden amerikanischen Vertreterin jenes 
sich vorerst unter dem Namen Delsartismus ausbreitenden Systems, das sie ab 1877 
nach Amerika brachte (ebd.: 17). Ihrer Körperarbeit liegt ein holistisches Verständ-
nis des Menschen zugrunde, wie es schon Delsartes System prägte: »On the surface, 
Stebbins’ practices appear to have been for the ›beautiful use of gesture‹ (Heller 
2012, 301), but, in depth, the system included principles and embodiment practices 
involving the whole organism – body, mind, and spirit.« (Ebd.) Diese holistische 
Vision des sich bewegenden, verkörperten Menschen durchzieht die Delsart’sche 
Linie der KKB. Wedemeyer-Kolwe (2012: 316) spricht bezüglich der folgenden Ent-
wicklungen von einer »geographischen Doppelrezeption«, denn es waren einfluss-
reiche mitteleuropäische Frauen wie Bess Mensendieck, Hedwig Kallmeyer oder 
Margarete Zepler, über die jene aus Frankreich importierte, nun amerikanische 
»Delsartik um Mackaye und Stebbins« (ebd.) zurück nach Mitteleuropa, besonders 
auch nach Deutschland gelangte und sich auf ihrem Rezeptionsweg immer wieder 
veränderte. Als die Yogaformen der einflussreichen indischen Yogalehrer des frü-
hen 20. Jahrhunderts Deutschland erreichten, trafen sie demnach auf ein Publikum, 
dessen Vorstellung von Körperkultur und deren Implikationen unter anderem von 

187	 Ling hatte bedeutenden Einfluss darauf, unter welchen Prämissen sich Körperkultur im 19. Jh. aus-
prägte, besonders auf die mit ihnen einhergehende holistische Agenda. Ling gilt zudem als Begründer der 
Klassischen Massage, daher auch »Schwedische Massage« genannt.



4.1 Die Körperkulturbewegung als kulturelle Quelle� 157

den folgenden Frauen geprägt war.188 Singleton (2010: 22f.) fasst es so zusammen: 
»[…] I make the claim that ›hatha yoga‹ classes, as practiced in many twenty-first-
century urban settings, recapitulate the philosophical, practical, and demographic 
circumstances of women’s physical culture classes of the early twentieth century.«

Bess Mensendieck (1864–1957), eine Amerikanerin niederländischer Abstam-
mung, war eine besonders in Deutschland populäre Schülerin Stebbins’, die gro-
ßen Einfluss auf Joseph Pilates haben sollte (Rincke, 2015: 39). Die ausgebildete 
Ärztin verzeichnete mit ihrem »System Mensendieck« einen derartigen Erfolg im 
Deutschland der 1920er Jahre, dass »mensendiecken« ein konjugierbares Verb wur-
de.189 Mensendiecks von medizinischem Wissen ihrer Zeit informiertes System kann 
als anatomisch orientierte Ausprägung der gymnastischen Linien verstanden wer-
den, eine thematische Ausrichtung, die sich bei Hedwig Kallmeyer und Elsa Gindler 
fortsetzen wird und in Deutschland großen Anklang fand. Mensendieck wandte 
sich besonders an Frauen und fokussierte sich auf ihre Körper und Beschwerden. 
Ein bedeutsames Detail, um den Einfluss der von Delsarte abstammenden Körper-
kultursysteme auf modernes, frauendominiertes Yoga und diesen grundlegenden 
Unterschied zur männerdominierten Geschichte indischen Yogas zu verstehen. 

Denn das in den 1920er Jahren langsam in Europa und Amerika Einzug haltende 
Yoga traf auf ein bestehendes, vorrangig weibliches Publikum, das schon seit län-
gerer Zeit in gesundheitsfördernde, ganzheitliche Freikörperübungen eingetaucht 
war. Ohne diesen frühen Nährboden ist die gegenwärtige, frauendominierte Yoga-
szene wohl undenkbar. Auch Mensendiecks Beschreibung des Erfolges von Steb-
bins’ System in Amerikas »Frauenwelt« erinnert sehr an das ebenfalls grundlegend 
ästhetisch orientierte Massenphänomen heutigen Yogas:

Die von Genevieve Stebbins an sich und ihren Schülerinnen demonstrierten Resultate 
dieser Schönheitslehre wirkten so überzeugend, daß sie über ganz Amerika einen Sturm 
von Enthusiasmus hervorriefen. Die gesamte Frauenwelt Amerikas beschäftigte sich mit 
dem Gegenstand. Frauen aller Altersstufen nahmen selbst den Unterricht, und nachdem 

188	 Das trifft z. B. auf Boris Sacharows von Swāmi Ś� ivānanda geprägtes Yogasystem zu. Der Exilrusse Sacha
row gab informellen Yogaunterricht in Berlin und erreichte mit postalischen Ü� bungsanleitungen Kund*innen 
in ganz Deutschland. Ebenfalls postalisch hatte er vom nordindischen Swāmi Ś� ivānanda Einweisung in des-
sen bereits reformierte Yogalehre bekommen (vgl. Ostrowski, 2018a). Sacharow zeigt sich auf verschiedene 
Weise von der Gymnastikkultur beeinflusst, er integriert zum einen dynamische, repetitive Schwungübun-
gen in sein Yogasystem, die von Swāmi Ś� ivānanda nicht bekannt sind, zum anderen beruft er sich immer 
wieder auf das Ideal der klassischen Antike, in Einklang mit allen wichtigen Vertreter*innen der Körper-
kulturbewegung. Dies zeigt deutlich, dass Sacharow sich mit seiner aus Indien importierten Yogalehre an 
ein von der Gymnastikkultur vorgeprägtes Publikum wandte. 
189	 Im Stummfilmklassiker Wege zu Kraft und Schönheit von 1925 sind zwei Sequenzen enthalten, die Bess 
Mensendieck bei ihrer Arbeit mit Gymnastikschülerinnen zeigen. Das Ausmaß des Trends, den Mensendieck 
in Deutschland auslöste, kommt im Lied des Chansonniers Willy Rosen von 1926 zum Ausdruck, das mit »Frau 
Levy mensendieckt« betitelt ist. Eine Odeon-Aufnahme des Liedes von 1926 ist bis heute erhalten: https://
www.dw.com/de/die-frühe-fitness-königin/a-5323495, Zugriff: 27.7.2020. Gymnastiklehrer*innen konnten 
damals zu regelrechten Stars werden.

https://www.dw.com/de/die-frühe-fitness-königin/a-5323495
https://www.dw.com/de/die-frühe-fitness-königin/a-5323495


158	 4 Patañjali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

die Erwachsenen an sich selbst den Wert dieser Körperdisziplin erkannt [sic!], wurde 
der Unterricht in »Körperkultur« von den Müttern als reguläres Unterrichtsfach in den 
Mädchenschulen verlangt und ist seither unter dem Namen »ästhetisches Turnen« in 
den Lehrplan der erstklassigen Mädchenschulen aufgenommen worden. Diesem Unter-
richt verdankt die moderne amerikanische Frau den größten Teil ihres gewandten und 
anmutigen Auftretens, für welches ihr überall Anerkennung zuteil wird.« (Mensendieck, 
1907 [1906]: 13)

Die aus Stuttgart stammende Hedwig Kallmeyer (1884–1948), oft Hade Kallmeyer 
genannt, war eine weitere populäre Schülerin von Stebbins mit großer Wirkkraft 
in Deutschland. Kallmeyer 

[…] ging ebenfalls über das Stebbins-System hinaus und integrierte Musik und ästhetisch-
künstlerische Elemente in ihre, wie sie es nannte, »Künstlerische Gymnastik« und gab 
dieses System an nachfolgende Gymnastiklehrerinnen der 1920er Jahre weiter. Typisch 
für die gesamte ambivalente Delsarte-Rezeption war dabei ihre 1910 notierte Behaup-
tung: »(Ich) arbeitete […] Teile dieses Systems auf Grund meiner Erfahrungen […] um«, 
das »Ganze jedoch (ist) völlig im Sinne der Begründerin.« (Wedemeyer-Kolwe, 2012: 316)

Kallmeyer bildete zahlreiche Lehrerinnen in Harmonischer Gymnastik aus, darun-
ter die für die deutsche »somatische Bewegung« einflussreiche Elsa Gindler, deren 
Wirken wichtig für die Entwicklung der Körperpsychotherapie war. Es sind bereits 
einige Aspekte angeklungen, durch die die Körperkulturbewegung in inhaltlicher 
und soziokultureller Nähe zur heutigen Yogaumgebung verortet werden kann.

Gesellschaftliche Verbreitung, Organisation und sozioökonomische Faktoren
Jedoch sind zwischen den beiden Bewegungen weitere sozioökonomische Ü� ber-
schneidungen festzustellen, so wandten sich die spiritualisierten, therapeutischen 
und holistischen Praktiken der Körperkulturist*innen, besonders aus der Delsarte-
Linie, nicht nur an ein vornehmlich weibliches, sondern auch gezielt an ein bürger-
liches Publikum. Margarete Zepler lehrte in diesem Sinne »[…] Alltagsbewegungen 
wie etwa das ›richtige‹ Aufstehen und Setzen, vermittelte Spannungs-, Halte- und 
Entspannungsübungen, lehrte Atemübungen und gab aber auch das vom Bürger-
tum geforderte ästhetisch-anmutige Bewegungskonzept für Frauen und Mädchen 
weiter« (Wedemeyer-Kolwe, 2012: 316).190

Eine weitere Übereinstimmung ist die Flexibilität und Heterogenität der angebo-
tenen Programme, die schlechte institutionelle Organisation oftmals »freier Gym-
nastikschulen« und die damit einhergehende Distanzierung von »Sport«. In großer 
Differenz 

190	 Reckwitz stellt fest, dass mit einer einst besonders Frauen aufgetragenen ästhetischen Arbeit am  
Selbst in der Spätmoderne alle befasst seien (2017a: 236).



4.1 Die Körperkulturbewegung als kulturelle Quelle� 159

[…] zur zeitgenössischen Turn- und Sportlandschaft in Deutschland, die über, durch 
Mitgliedsbeiträge finanzierte, gemeinnützige Vereine organisiert war, hatten die Körper-
kulturist-Innen der Lebensreform private Institutionen gegründet – wie eben Körper-
kultur-, Gymnastik- und Ausdruckstanzschulen. Sie waren auf zahlende Kunden ange-
wiesen und mussten sich auf dem Markt der Körperkulturen behaupten.« (Ebd.: 314)

Durch die holistische, oft dezidiert spirituelle Agenda, denen Teile dieser Bewe-
gung anhingen, verstanden die Akteur*innen der KKB ihre Ü� bungssysteme häufig 
nicht als Sport. In diesem Sinne schrieb Kallmeyer, deren Lehre sich »der gesunden 
Seele, die nur in einem gesunden Körper wohnen könne« widmete und der daran 
gelegen war, »Physisches und Psychisches zu einer Einheit zu verschmelzen«, dass 
die darum bemühte Gemeinde »noch nicht allzu groß« sei:

Wir nehmen so gemeinhin an, daß Körperbetätigungen gleichzustellen sind mit einem 
Ablauf von Muskeltätigkeit, die auf Geschicklichkeit beruht und vom berechnenden Ver-
stand diktiert wird. In unseren sportlichen Spielen sehen wir etwas mehr, wir erken-
nen an, daß hier Mut, Entschluß, Wille eine Ausbildung erfahren. Daß es aber eine noch 
höhere Stufe der Leibeserziehung gibt, eine solche, die seelischen Gehalt besitzt, die, 
wenn sie in Erscheinung tritt, uns den Menschen näher bringt, das ist noch keine allver-
breitete Wahrheit, und doch liegt in ihr der zusammenfassende große Gesichtspunkt, der 
alle körperliche Erziehung erst der Menschheitserziehung dienstbar macht. (1912: 17)

Der Trennungsstrich, der hier zwischen Sport und harmonischer Gymnastik gezo-
gen wird, erinnert an die heute gängige Distinktion zwischen Sport und Yoga: Ers-
terer sei hauptsächlich mit dem Körper beschäftigt (ein »Ablauf von Muskeltätig-
keit«), wenngleich Sport treiben natürlich gewisse Eigenschaften wie Mut erfordert 
und diese folglich entwickeln kann. Harmonischer Gymnastik (und Yoga) geht es 
hingegen um den »seelischen Gehalt« von Bewegung, um eine holistisch eingebun-
dene Vision des menschlichen Körpers und seiner Bewegung und um damit ein-
hergehende Werte und Normen.
Trotz einer recht einheitlichen Agenda (»die inflationäre Propaganda der immer 

gleichen Idealbegriffe – Natürlichkeit, Schönheit, Einheit von Körper und Geist, 
Rhythmus« (Wedemeyer-Kolwe, 2012: 314)) brachte ihre sozioökonomische, privati-
sierte Nischensituation mit sich, dass sich die Protagonist*innen der KKB individua-
lisierten, indem sie ihre Systeme mit je eigenen Erfahrungen und Versatzstücken 
anderer gesellschaftlicher Teilbereiche, zum Beispiel mit aktuellen medizinischen 
Erkenntnissen, mit therapeutischen Methoden oder künstlerischen, beispielsweise 
musikalischen Einflüssen anreicherten. Das Angebot war unübersichtlich und die 
Anbieter*innen gerieten in starke Konkurrenz zueinander, denn »schließlich wollte 
man diese neue Körperkultur nicht nur leben und dadurch die Welt ändern, man 
wollte sie auch verkaufen und musste davon existieren. […] Lebensreformerische 



160	 4 Patañjali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

Prophetie, finanzielle Erwägungen und Marktkonkurrenz schlossen sich auch 
schon um 1900 nicht aus […].« (Ebd.)

Es gibt allerdings auch Hinweise auf eine ausgeprägte Netzwerkstruktur. Zum 
Beispiel arbeitete Gindler in enger Zusammenarbeit mit anderen Körperthera-
peut*innen und »ihre Methoden sind in Netzwerken entstanden und weitergege-
ben worden, oftmals ohne Verschriftlichung oder Etablierung einer ›Mastertheo-
rie‹« (Rothe, 2014: 2). Rothe bezeichnet das so entstandene »Erfahrungswissen« als 
»eine demokratische Form des Wissens« (ebd.: 3). Dieses praktische Wissensnetz-
werk konzentrierte sich im Deutschland des frühen 20. Jahrhunderts geographisch 
vor allem auf Berlin. Die Stadt war

[…] eines der Zentren der alternativen, aus dem Tanz und der Musik kommenden Gym-
nastikentwürfe. Hier eröffneten 1904 die Schwestern Elizabeth und Isadora Duncan ihre 
Rhythmus-Schule. In Berlin befand sich die Dalcroze-Schule (Toni Zander, Maria Adama 
van Scheltema, Anna Epping) und das Berliner Dalcrozes-Institut von Nina Gorter. An 
der Staatlichen Hochschule für Musik konnte man bei Charlotte Pfeffer rhythmische 
Gymnastik studieren, was u. a. Gerda Alexander, die Begründerin der Eutonie, tat. Berlin 
war aber vor allem auch das Wirkungszentrum von Elsa Gindler. Gindler gründete 1917 
hier das »Seminar für harmonische Körperausbildung«. Mit Elsa Gindler, der »grand-
mother of somatic psychotherapy«, kommt der Shift der Gymnastik zu Therapie in den 
Blick, eine Bewegung, die oft im Zusammenhang mit der Reform-Gymnastik zu beob-
achten ist, beispielsweise bei der bereits erwähnten Rhythmikerin Gerda Alexander, 
Hedwig Kallmeyer oder auch bei Charlotte Pfeffer. (Rothe, 2014: 4f.)

In Zusammenhang mit diesem lebendigen Netzwerk ergibt sich ein weiteres inter-
essantes Detail: »Gindler und viele andere Gymnastikerinnen strebten tatsächlich 
überhaupt nicht nach der Anerkennung der etablierten Wissenschaften und The-
rapien. Gindler verstand ihre Praxis nicht als Methode und gab ihr keinen Namen.« 
(Ebd.: 10) Das Gleiche lässt sich über Delsarte sagen, der trotz seines immensen Ein-
flusses ebenfalls kein eigenes System begründete.191 Dies mag wiederum Aufschluss 
darüber geben, warum die verschiedenen Gymnastiktraditionen nach dem Zweiten 
Weltkrieg so stark zersplitterten und oftmals scheinbar verschwanden – weil die 
meisten der Gymnastiker*innen kein explizites, sondern vielmehr ein implizites, 
intuitives, flexibles und formbares Praxis- oder Theoriegebäude gebaut hatten. Sie 
verschwanden nicht tatsächlich, weil viele ihrer Inhalte in modernem Tanz, in alter-
nativer Spiritualität, in der Körperpsychotherapie sowie, wenngleich verkannt, in 
modernem Yoga weiterlebten und -leben. 

191	 Dies ist einerseits in der Gymnastik- und Yogaszene, in der Trademarks mittlerweile zum Standard 
einflussreicher Schulen wie Jivamukti Yoga oder auch AYI gehören, beinahe undenkbar. Andererseits  
erinnert die heterogene, schlecht organisierte und trotzdem weit verbreitete Netzwerkstruktur der Körper
kulturist*innen an die vielen kleinen Yogalehrer*innen heute, die ihre eigenen Ü� bungssysteme aus verschie-
denen Yogastilen und anderen Ü� bungs- oder Therapiesystemen zusammensetzen.



4.1 Die Körperkulturbewegung als kulturelle Quelle� 161

Angesichts dieser Umstände ist Singletons Feststellung über modernes Positions-
yoga zu verstehen: »The posture-heavy forms of yoga that began to predominate 
in the West in the latter half of the twentieth century constitute a continuation, 
in practical, sociological, and demographic terms, of regimes that were already 
normalized within (secular as well as esoteric) sections of British and American 
physical culture.« (2010: 144)192 Zu ergänzen sind die ideengeschichtlichen Anteile 
dieser Tradition, die häufig ebenfalls in heutigem Yoga fortleben. Yoga besetzt in 
vielerlei Hinsicht die gesellschaftliche Nische, die vor dem Zweiten Weltkrieg über 
viele Jahrzehnte von Vertreter*innen und Programmen der Körperkulturbewegung 
dominiert wurde.

Die romantische Rückwärtsgewandtheit der Körperkulturbewegung
Es wurde mehrfach gemutmaßt, dass späte und von vielen weiteren Einflüssen 
geprägte Abkömmlinge der Delsarte-Linien, wie die Tänzerin Ruth St. Denis, der 
bekannte Körpertrainer Pilates und andere von Yoga, beziehungsweise von dem, 
was in den Jahrzehnten vor dem Zweiten Weltkrieg als Yoga galt, beeinflusst waren 
(vgl. Rincke (2015: 100f), Rothe (2014)).193 Jedoch lassen sich bei Delsarte selbst 
sowie bei vielen seiner direkten und indirekten Schüler*innen keine Anzeichen 
eines genuin indischen Einflusses feststellen, lediglich vermuten. Die körperzen-
trierten, holistischen Grundideen dieser Protagonist*innen entwickelten sich im 
frühen 19. Jahrhundert in Europa lange bevor eine verwestlichte Version von (phi-
losophischem) Yoga über Philologen, Religionswissenschaftler, Theosophen und 
andere in eine bereits bestehende alternativ-religiöse und oft körperorientierte 
Umgebung Einzug hielt und basieren auf einer noch viel weiter zurückreichenden, 
hellenistischen Denktradition (vgl. Foxen, 2020).194

Dementsprechend beriefen sich die Anhänger*innen und Nachfolger*innen der 
Delsartik nicht auf den »Orient«, sondern auf das neoklassizistische Ideal der anti-
ken griechischen Kultur, mit ihrer Kunst und ihrer Geschichte. Wie nicht nur aus 
Menzlers obiger Aussage hervorgeht, waren griechische Statuen ästhetische Vorbil-
der für die von Delsarte ersonnenen Bewegungsgesetze, und auch spätere Vertre-

192	 Singletons Aussage kann auf die Entwicklungen in Deutschland übertragen werden, auf die er eben-
falls kurz eingeht (2010: 152f.).
193	 Auch den Atemübungen aus Otto Hanischs religiöser Mazdaznan-Lehre werden Yoga-Elemente nach-
gesagt (Rothe, 2014: 7). Doch (spirituell aufgeladene) Atemtechniken waren schon viel früher, mindestens 
seit den 1880ern, ein Grundelement der europäischen Gymnastikbewegung – ein Zeitpunkt, zu dem (Haṭha-)
Yoga-Atemtechniken noch nicht ihren Weg in den Westen gefunden hatten, vgl. Foxen 2020.
194	 Delsarte war neben Ling von der Ferne von zwei sehr bedeutsamen Persönlichkeiten des 18. Jh.s beein-
flusst: Emanuel Swedenborg (1688–1772) und Franz Anton Mesmer (1734–1815) (vgl. Foxen, 2020: 130 und 220ff.). 
Es ist ein interessantes Detail, dass Charles Bonney, der das erste Weltparlament der Religionen in Chicago 
begründete, im Zuge dessen Vivekānandas Version des Yogasūtras ihren Siegeszug antrat, ein Swedenborg-
Anhänger war. Vgl. auch De Michelis, die Swedenborgs Einfluss auf den Harmonialismus, der Vivekānanda 
und Iyengar prägte, beschreibt (2004: 115). Das moderne Revival des Yogasūtras und das (historische)  
Umfeld der KKB weisen also verschiedene strukturelle, historische und inhaltliche Zusammenhänge auf.



162	 4 Patañjali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

ter*innen beriefen sich auf die Ästhetik des alten Griechenlands, wie Gindler oder 
Pilates, der sich von dessen Athleten inspirieren ließ. Schon Stebbins glorifiziert 
das klassische Griechenland und verspricht den Anhänger*innen ihrer Methode 
einen direkten Zugriff auf dessen kulturelle Errungenschaften:

What was possible in the palmy days of Greece, in her artistic glory, is possible to the free 
sons of America to-day. At present mammon holds the helm of state as king, but erelong 
intellect and heart will surely assume their rightful place. Our social problems will be 
answered, not with unjust laws but with that brotherly love which recognizes in all one 
common bond of human kinship. Before, however, this can be accomplished, heart, brain 
and soul must be quickened in their sluggish action; be regalvanized with a new life, a 
new hope and a higher concept of the divine oneness of life. To this end, a strict course 
of psycho-physical culture will surely and quickly pave the way. (Stebbins, 1892: 67)

In Zusammenhang mit dieser Idealisierung einer alten Kultur vertrat Stebbins 
eine antimoderne Haltung, die zugleich antikapitalistisch anmutet und an einige 
Grundgedanken heutiger Yogaphilosophie erinnert, die dort hingegen meist mit 
dem alten Indien und dessen Spiritualität assoziiert werden. In Stebbins Büchern 
jedoch werden Indien oder Yoga so gut wie nicht thematisiert: »With the exception 
of her two passing references to ›yoga breathing,‹ when Stebbins points to Oriental 
sources she nearly uniformly references not yoga, whether in its ascetic, magical, or 
mystical forms, but temple dance, which she likens to that of the ancient Greeks.« 
(Foxen, 2020: 162)

Ende des 19. Jahrhunderts waren trotzdem Bewegungsformen en vogue, die sich 
auf etwas »Orientalisches« beriefen, wie zum Beispiel auf devotionale Formen einer 
unspezifischen orientalischen Kultur, sowohl im Ausdruckstanz als auch in verschie-
denen Spielarten der Gymnastik. Ein direkter Kontakt zum Orient, zu dem neben 
Ägypten auch Indien gezählt wurde, war bei wichtigen Vertreter*innen der Del-
sarte-Linie, also bei Delsarte selbst sowie bei Stebbins, Mensendieck und anderen 
jedoch nicht gegeben. Eine Ausnahme war die für ihre exotischen Tänze bekannte, 
von Delsarte inspirierte Amerikanerin Ruth St. Denis (1879–1968), die 1906 in New 
York ihr Soloprogramm Radha. The Mystic Dance of the Five Senses auf die Bühne 
brachte. Primär von Theosophie und Transzendentalismus (der amerikanischen 
Romantik) geprägt, bezog sich St. Denis, die in den ersten Jahren des 20. Jahrhun-
derts immer wieder mit großem Erfolg durch Deutschland tourte, etwas direkter auf 
Indien als andere Tänzer*innen ihrer Zeit. Doch Foxen bringt die Oberflächlichkeit 
dieser Assoziation auf den Punkt und schließt mögliche frühe Verbindungen zu Yoga 
aus, wenngleich St. Denis ab den 1930ern damit konfrontiert gewesen sein muss:195

195	 Vgl. Foxen (2020: 185), denn 1955 äußerte St. Denis: »Christian Science is the kindergarten of the  
higher Vedanta.«



4.1 Die Körperkulturbewegung als kulturelle Quelle� 163

St. Denis’s immediate understanding of Indian dance as inherently spiritual and her 
later blending of dance with yoga must be interpreted against the backdrop of classi-
cally inspired harmonial idealizations of all dance – and indeed all physical culture – as 
deeply interwoven with both philosophy and religion. If we want a more specific source, 
this idea would have certainly been plainly articulated in many of the Delsarte manuals 
that St. Denis would have been exposed to, and not least of all in the writings of Steb-
bins, with which St. Denis was demonstrably familiar. In St. Denis’s work we thus find 
the beginnings of an important connection: dance is physical culture, and yoga, insofar 
as it is physical culture, is dance. A number of years would elapse, however, before the 
notion of yoga became even a glimmer in St. Denis’s mind. (2020: 178)

Die deutsche Faszination für Indien ab Mitte des 19. Jahrhunderts spielte sich vor-
erst primär in intellektuellen Zirkeln, in der Wissenschaft ab. Ende des 19. Jahr-
hunderts setzten sich zunehmend alternative Kreise mit einem mehr oder weniger 
imaginierten »klassischen« Indien auseinander. Dies wurde von den neuen Ü� ber-
setzungen der Bhagavadgītā und anderer Schriften fazilitiert sowie durch die Pio-
nierarbeit der in Deutschland besonders aktiven Theosophischen Gesellschaft. Wie 
im Vorhergehenden bereits ausgeführt, suchten beispielsweise die Theosophen 
einige Zeitlang vergebens nach praktikablen Yogatechniken, zu einer Zeit, in der 
die KKB bereits in vollem Gange war. Doch es sollte bis in die 1930er Jahre dauern, 
bis beide Systeme zusammentrafen, da das vorerst »mentale« Yoga erst später mit 
Körpertechniken und somit mit der Körperkulturbewegung assoziiert wurde, von 
der sich noch Vivekānanda deutlich distanziert hatte.

Die Körperkulturbewegung und modernes Positionsyoga:  
Zwei Arten von Transfer
Singleton spricht von zwei verschiedenen Arten von Transfer zwischen der KKB 
und Yoga, die beide ungefähr in den späten 1920er und in den 1930er Jahren zu ver-
orten sind. Einerseits hatte die populäre KKB direkten Einfluss auf die Genese und 
die Entwicklung modernen āsana-basierten Yogas in Indien und andererseits, auf 
einer etwas anderen Art des Austausches beruhend, auf das, was sich in Europa 
und Nordamerika unter dem Stichwort »Yoga« etablieren sollte. Die erste Form von 
Transfer bedingte, dass Praktiken (vornehmlich männlicher) gymnastischer Sys-
teme in indische Yogasysteme Einzug hielten, die sich, ebenfalls in reformerischen 
Kreisen, zu dieser Zeit erst ausbildeten. Diese Ü� berführung wurde erst dadurch 
möglich, dass sich aufgrund der britischen Kolonialisierung immer mehr Trainings-
systeme der ebenfalls in England populären Physical Culture-Bewegung in Indien 
ausbreiteten und die indische Landschaft bis ins Schulsystem infiltrierten.

Diese historischen Umstände hatten Einfluss auf die Arbeit Kṛṣṇamācāryas und 
anderer einflussreicher Yogalehrer: Zum einen wollten sie sich der Einwirkung der 
Kolonialmacht widersetzen und entwarfen mit ihren neuen āsana-basierten Yoga-



164	 4 Patañjali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

systemen eine indigene Gymnastik. Zum anderen ließen sie sich bei dieser Aus-
bildung eines modernen, lebensweltlichen Yogas direkt von den allgegenwärtigen 
gymnastischen Systemen beeinflussen, zum Beispiel zeigt Kṛṣṇamācāryas frühes 
āsana-System konkrete Schnittstellen mit Körpertechniken der männlichen Gym-
nastikbewegung auf. Als solche in Indien bereits reformierten, ausgefeilten, körper-
zentrierten Yogasysteme langsam den Westen erreichten, wurden diese schon der 
Moderne angepassten Körperpraktiken wiederum mit Inhalten der damals gängi-
gen, weit verbreiteten (nun vornehmlich weiblichen) Gymnastik- und Tanzsysteme 
assoziiert und verbanden sich mit den damit einhergehenden Diskursen.

Ein wichtiges Beispiel für den Transfer eines europäischen Übungssystems in 
den indischen Kontext, also für die erste Form des beschriebenen Austausches, ist 
das System des Dänen Niels Bukh (1880–1950) namens Primitive Gymnastics, beste-
hend aus ausgefeilten und komplexen dynamischen Übungen, die 1924 in einem 
gleichnamigen Buch erschienen (der deutsche Titel lautet Grundgymnastik) und 
die einigen von Kṛṣṇamācāryas āsana-s und dynamischen Übergängen ähneln, wie 
Singleton vorgeschlagen hat. In den 1920er Jahren war Primitive Gymnastics laut 
einer Umfrage der indischen YMCA eine der beliebtesten Übungsformen auf dem 
gesamten Subkontinent, an zweiter Stelle nach einem anderen nordischen Bewe-
gungssystem, dem ursprünglichen schwedischen Turnen, das von Ling entwickelt 
wurde (Singleton, 2010: 200). Singleton (ebd.: 200f.) vergleicht die Körperhaltungen 
in Bukhs Buch mit Kṛṣṇamācāryas Yogasystem, das er in den 1930er Jahren an Jois 
und Iyengar weitergab:

At least twenty-eight of the exercises in the first edition of Bukh’s manual are strikingly 
similar (often identical) to yoga postures occurring in Pattabhi Jois’s Ashtanga sequence 
or in Iyengar’s Light on Yoga (Iyengar 1966). There are several more in the second edi-
tion of 1939. Not only do Bukh’s positions suggest modern yoga postures but the linking 
movements between them are reminiscent of the jumping sequences of Ashtanga Vin-
yasa. […] These linking movements, as well as the positions themselves, strongly suggest 
Ashtanga Vinyasa’s system in which, between poses, the student jumps from sitting into 
a push-up position, and then (with some variation) jumps into the next successive pose.

Dass ein solcher Austausch zwischen Bukhs System und Kṛṣṇamācārya tatsächlich 
möglich war, zeigen verschiedene historische Ereignisse und Persönlichkeiten in 
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, die eine dialogische Begegnung zwischen 
dem kolonialen Indien und der weltweiten KKB verdeutlichen.

Eine der wichtigsten Figuren in diesem direkten Austausch ist der Inder 
K. V. Iyer (1897–1980), ein Turner, Bodybuilder und Verfechter der indischen KKB. 
Die Schnittmenge von Iyers und Kṛṣṇamācāryas Lehren, von Yoga und Körperkul-
tur, spiegelt sich in ihrem gemeinsamen Schutzpatron, dem Mahārāja von Mysore, 
Krishnaraja Wadijar IV (1884–1940) wider, dem es ein großes Anliegen war, den 



4.1 Die Körperkulturbewegung als kulturelle Quelle� 165

Sportunterricht in Mysore neu zu beleben. Dies war auch ein nationales Anliegen, 
denn, wie Singleton ausführt:

Colonial educators tended to present Hindu Indians as a weakling race who deserved 
to be dominated. The British physical culture regimes, however, were adopted by Indi-
ans and used as components of nationalist programs of regeneration and resistance to 
colonial rule. It is in this context that āsana began to be combined with modern physical 
culture and reworked as an »indigenous« technique of man-building. (2010: 22)

Der Mysore Jaganmohan Palace war ein Schmelztiegel für das sich zügig entwi-
ckelnde, reformierte moderne Positionsyoga. 1933 wurde im Palast die yogaśālā von 
Kṛṣṇamācārya eröffnet, und nur wenige Meter von Kṛṣṇamācārya entfernt unter-
richtete Iyers Schüler Anant Rao die Methode seines Lehrers. Singleton (2010: 181) 
argumentiert unter Bezugnahme auf mehrere Berichte:

[…] the yogaśālā was principally conceived as a forum for developing the physical capac-
ities of the young royals, with Krishnamacharya’s classes seemingly functioning as an 
optional counterpart to physical education lessons. This conceptual melding of āsana 
and exercise was not confined to the royal classrooms of the Jaganmohan Palace, how-
ever, but was widespread in the schooling systems across Mysore State.

Die Forschung hat gezeigt, dass es verschiedene Ü� berschneidungen zwischen 
āsana-basiertem Yoga und westlicher Körperkultur gab – Ü� berschneidungen in 
Zeit, Ort und Akteur*innen. Zusammenfassend kann nach aktuellem Wissensstand 
für Kṛṣṇamācāryas Praktiken die Hypothese aufgestellt werden, dass er Stehhaltun-
gen aus der Physical Culture-Umgebung in seine Lehre integriert hat, da diese im 
Haṭhayoga-Kanon – auch in den von Birch und Singleton erforschten späten Werken 
nach dem 15. Jahrhundert – nicht vorkommen (vgl. Birch/Singleton, 2019); Maré-
chal berichtete gegenüber Singleton sogar explizit, dass dies der Fall gewesen sei 
(Birch, 2018b: 140; Singleton/Fraser, 2014: 97). Bezogen auf Kṛṣṇamācāryas Arbeit 
in den 1930er Jahren fasst Singleton zusammen: »It was, like Kuvalayananda’s sys-
tem, a marriage of hatha yoga, wrestling exercises, and modern Western gymnastic 
movement, and unlike anything seen before in the yoga tradition.« (Singleton, 2011)196  
Während Kṛṣṇamācāryas Yogapraktiken also durchaus von westlichen Gymnastik-
systemen beeinflusst waren, gingen die holistischen, transzendentalistischen und 
harmonischen Diskurse des Westens allerdings allem Anschein nach an dem traditi-
onellen Brahmanen vorbei, der niemals nach Amerika oder Europa reiste. Doch der 

196	 Singleton schreibt im gleichen Artikel, dass Kṛṣṇamācārya in den 1930er Jahren an Kuvalayānandas 
Institut studierte – die einflussreichen Reformer des 20. Jh.s tauschten sich untereinander aus. Für eine 
genauere Diskussion über die Herkunft der Serien des heutigen AYs s. Kapitel III.1.3.1.



166	 4 Patañjali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

in die nordamerikanische, spiritualistische Subkultur eingebundene Vivekānanda 
hatte diese bereits aufgegriffen und für seine amerikanische Leserschaft in seine 
Yogalehre integriert, die auf Konzentration, Selbstoptimierung und Selbstrealisie-
rung ausgerichtet war. Einflüsse, die später B. K. S Iyengars Lehre und somit heuti-
ges Yoga durchziehen werden.

Themen der Körperkulturbewegung und ihr Einfluss auf heutiges Positions-
yoga und heutige Yogaphilosophie
Die zweite Art von Transfer ist auf europäischem und nordamerikanischem Boden 
zu verorten: Die Praktiken und Ideen der im 19. Jahrhundert gewachsenen und tief 
in die westliche Moderne gesickerten, großteils weiblichen KKB infiltrierten zum 
Teil das, was aus Indien unter dem Namen Yoga einreiste. Beide Systeme, sowohl die 
bereits der Moderne angepassten, synthetischen Yogasysteme der indischen Yoga-
lehrer als auch die Systeme der harmonischen Gymnastik waren zum einen von spe-
zifischen Trainingsmethoden geprägt und stellten den Körper in den Mittelpunkt. 
Sie waren zum anderen von einem religiösen, monistischen Rahmen umspannt und 
weisen daher trotz Unterschieden an diesen beiden Stellen eine Kompatibilität auf 
(oder, um es mit Max Weber auszudrücken, eine »Wahlverwandtschaft«), die sicher-
lich die Assoziation und konkrete Verknüpfung vereinfachte. Beide Aspekte sind 
von großer Relevanz für die Fragestellung der vorliegenden Arbeit danach, wo der 
im emischen Diskurs anzutreffende Nexus von Yogapraxis und Yogaphilosophie 
herrührt und wie er heute praktisch und theoretisch hergestellt wird, also wie 
sich heutige Textdeutungspraktiken und Körperpraktiken gegenseitig beeinflussen. 
Neben allgemeinen thematischen, demografischen und sozialen Ü� berschneidungen 
sind in Anbetracht dieses Forschungsinteresses zwei spezielle Themenfelder her-
vorzuheben, die heutiges Yoga durchziehen und die mit Inhalten und Techniken 
der KKB assoziiert werden können. Einerseits sind das konkrete übungspraktische 
Inhalte und andererseits motivationale und weltanschauliche Aspekte, die mit die-
sen Ü� bungspraktiken assoziiert wurden.

Für beide Themengebiete ist die Delsarte-Linie hervorzuheben und nicht die 
männlich dominierte Gymnastikbewegung. Wenngleich Guts-Muth, Jahn und 
andere einen gewissen Holismus integrierten, war ein körperfreundlicher Ansatz 
im Sinne von körperlicher Selbstsorge nicht unbedingt Teil der männerdominierten, 
von Ling, Bukh, und dem Bodybuilder Eugen Sandow angeführten Physical Culture-
Bewegung. Ähnliches gilt für die indischen Yogalehrer des frühen 20. Jahrhunderts, 
die das moderne, āsana-basierte Yoga entwickelten. Wenngleich der Körper für 
diese spätere Generation indischer Yogalehrer an Bedeutung gewann und Körper-
praktiken in den Fokus rückten, kannte zum Beispiel auch Kṛṣṇamācārya weder 
jene im modernen Yoga anzutreffende holistische Vision des Körpers noch ging er 
davon aus, dass Körperarbeit allein zur Befreiung aus dem Kreislauf der Wieder-
geburten führen würde. Wohl auch aus diesem Körperbild heraus waren seine und 



4.1 Die Körperkulturbewegung als kulturelle Quelle� 167

Jois’ Yogapraktiken und Unterrichtsmethoden von einer intensiven Härte und zum 
Teil von Gewalt gekennzeichnet.197 

Eine körperintegrative, selbstsorgende, forscherische und häufig in Zusammen-
hang damit holistisch-spirituelle Ausrichtung hinter gymnastischer Bewegung fin-
det sich in den frauengeführten und ca. ab 1900 gewachsenen Gymnastiksystemen 
von Stebbins oder in Deutschland von Bess Mensendieck, Hade Kallmeyer, Elsa Gind-
ler, Dora Menzler und anderen. Dabei gab es säkularere und spirituellere Herange-
hensweisen an Bewegung, doch »holistisch« waren sie insofern alle, als sie davon 
ausgingen, dass über Bewegung »Inneres«, also Emotionales und Mentales zum Aus-
druck kommen sowie durch Bewegung darauf Einfluss genommen werden könne.

Medikalisierung, Anatomie und das forscherische Erspüren  
des eigenen Körpers
Das Vorwort zur Erstauflage von Mensendiecks Bestseller Die Körperkultur des 
Weibes (1906) beginnt mit überaus deutlichen Worten: 

Dies [sic!] Buch ist ausschließlich für die Frau geschrieben. Es soll einem zeitgemäßen 
Bedürfnis dienen, daher der Möglichkeit des praktischen Alltagsgebrauchs angepaßt 
sein. Sein Inhalt soll ein Vademecum für jede Tageszeit, jedes Alter, für jede physische 
oder psychische Situation der denkenden Frau bilden. (1907 [1906]: V)

Diese Einführung zeigt den absoluten Alltagsfokus auf, der schon Stebbins’ »Haus-
gymnastiksystem« prägte, welches nicht nur zum Ziel hatte, dass sich »sozial besser 
gestellte Frauen […] graziöser bewegen, sondern ihren Alltag durch das neue Kör-
perbewusstsein auch besser bewältigen konnten« (Wedemeyer-Kolwe, 2012: 315). 
Mensendieck ging es um psychophysische Frauenbildung und um die Unterstüt-
zung des Alltags von Frauen, und Die Körperkultur des Weibes ist in vielerlei Hin-
sicht ein soziopolitisches Buch. Das frühe 20. Jahrhundert war eine Zeit, in der sich 
Frauen(-körper) nur langsam und mit großem (politischem und aktivistischem) 
Kraftaufwand aus den ihnen über lange Zeit angelegten, einengenden, körperver-
kümmernden Korsetts schälten.198

Das weibliche Publikum sollte der inhaltliche Fokus Mensendiecks und ande-
rer Schüler*innen Stebbins’ bleiben. Im eher säkularen, medizinisch-hygienischen 
Ansatz der Ärztin Mensendieck stehen Gesundheit, physische Unabhängigkeit 

197	 Vgl. dazu Kapitel III.1.3.11.
198	 Mensendieck selbst posiert in ihrem Buch nackt, um die von ihr gelehrten Ü� bungen zu demonstrieren, 
weitergeführt wird dies von Menzler, z. B. in ihrem Buch Die Schönheit Deines Körpers von 1924, und ande-
ren Körperkulturvertreterinnen. Sie wollten zeigen, dass es auch mit Training und ohne Korsett möglich sei, 
einen Frauenkörper gesund und schlank zu halten – die dargestellten nackten Körper waren Grund genug, 
das Buch in Amerika zu verbieten. Etwas Ä� hnliches passierte Kallmeyer, die eine Calisthenics-Ausbildung 
in England machte, bevor sie zu Stebbins nach Amerika reisen konnte. Dort weigerte sie sich, ihre Ü� bungen 
im Korsett auszuführen, weswegen ihr am Ende ihr Zertifikat verweigert wurde (Mullan, 2016: 19).



168	 4 Patañjali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

und Selbstwahrnehmung von Haltung und Bewegung im Mittelpunkt. Es geht um 
eine spürende Selbstbeobachtung, die heute wohl Propriozeption genannt wer-
den würde, ein Prinzip, das die Yogabewegung erst im 21. Jahrhundert wiederent-
deckt und integriert hat. Denn diese körperverbundene Selbstarbeit ist weder ein 
integraler Bestandteil zum Beispiel des indischen Haṭhayogas noch der Yogafor-
men des 20. Jahrhunderts, wie sie von indischen Yogalehrern popularisiert wur-
den. Mensendieck »vermittelte Spannungs-, Entspannungs- und Atemübungen, 
die sie statisch oder mit untergliederten langsamen Bewegungsabläufen, also mit 
krankengymnastischen Elementen, verband« (Wedemeyer-Kolwe, 2012: 316). Dora 
Menzler (1874–1951), eine weitere einflussreiche Lehrerin aus der Delsarte-Linie, 
schreibt über Mensendiecks Körperpraktiken: »Frau Dr. Mensendieck ging von dem 
Gedanken aus, kein erdachtes System an den Körper heranzutragen, sondern in 
dem Sinn aufklärend zu wirken, daß der menschliche Organismus in seinem ana-
tomischen Aufbau und seiner physikalischen Gesetzmäßigkeit selbst ein System 
bildet.« (1924: 16)199 Mensendieck ging es konkret darum, den weiblichen Körper 
und Organismus gesund, schlank, funktional und schön zu halten und die »krank-
haften Erscheinungen erschlaffter Bauchdecken, Unterleibsstörungen, Fettleibig-
keit, Schlaflosigkeit, Bleichsucht, Unregelmäßigkeiten der Monatsperiode, Nervo-
sität, Gemütsbedrückungen und viele andere sogenannte Frauenbeschwerden […] 
durch diese kombinierten Übungen günstig zu beeinflussen, und oft gänzlich zu 
beseitigen.« (Mensendieck, 1907 [1906]: 13) Ihre Bestrebungen, den Körper und 
seine Muskulatur zu ergründen, zu verstehen und bewusst einzusetzen, zielten 
nicht nur auf die weiblichen, sondern auf allgemeine Körperfunktionen ab. Wie 
für viele andere Lehrer*innen der Delsarte-Linie war beispielsweise die Atmung 
ein wichtiges Themengebiet:

Da die Respirationsmuskulatur unserem Willen unterworfen ist, so ist leicht ersicht-
lich, daß es in unsere Macht gegeben ist, physisch und psychisch die Atmung zuguns-
ten unserer leiblichen und geistigen Gesundheit zu regulieren. […] das Einsaugen und 
Ausstoßen der atmosphärischen Luft vollzieht sich durch die konstante Arbeitsleistung 
ganz bestimmter Muskelgruppen. Deshalb sollen wir uns durch einen entsprechenden 
praktischen Unterricht klar darüber zu werden suchen, was dazu gehört, eine dem 
Gesamtorganismus förderliche Atmung auszulösen, welche Muskelpartien dabei tätig 
sein müssen […]. (Ebd.: 84)

Auch Steiner, wie Mensendieck Arzt, unterrichtet die über Biofeedback vermittelte 
Entwicklung von vier Atemräumen (Zwerchfell, Zwischenrippen, oberer Rücken 

199	 Diese Aussage stimmt mit dem heutigen, meist anatomisch orientierten Yogaverständnis überein, aber 
steht in deutlichem Kontrast zu Jois’ starrem Yogasystem. So berichtet Rain von ihrer Zeit in Mysore: »But I 
think probably more of the time the body was secondary. The practice was more important than the body.« 
(1.2.2019: 55)



4.1 Die Körperkulturbewegung als kulturelle Quelle� 169

und Brust) und betont, dass alle Atemmuskeln gezielt trainiert werden sollen, aller-
dings fehlt ein solcher anatomischer und propriozeptiver Ansatz in Jois’ AY (vgl. 
Kapitel II.3.2.). Atemtechniken waren ein Grundpfeiler der Lehrsysteme der Del-
sarte-Linie, und erneut zeigt sich eine Kompatibilität von Körperkultur und Yoga. 
Zwar unterrichtet Steiner dezidiert prāṇāyāma, das er von Kṛṣṇamācāryas Schü-
ler B. N. S Iyengar gelernt hat. Doch verändert sich die hinter diesen prāṇāyāma-
Techniken stehende Motivation, unter anderem durch Steiners anatomischen Fokus, 
der seinem Studium der Sportmedizin und Prävention geschuldet ist. Die Motiva-
tion erinnert jedoch an Stebbins Ausführungen:

Stebbins incorporated Vocal Gymnastics (also known as »vocal culture«) into her 
work. These exercises developed an awareness of voluntary and involuntary breathing, 
abdominal or diaphragmatic breathing, shoulder or collarbone breathing, or rib breath-
ing (Guttman 1882: xviii). Detailed and precise techniques were developed to aid individ-
uals in effectively using the respiratory organ for artistic or therapeutic purposes. How-
ever, some ›exercises‹ simply asked to allow the breath to just ›be‹. (Mullan, 2016: 22)

An dieser Stelle sei an Singletons Ansatz erinnert, mit dessen Hilfe er Yoga und Kör-
perkultur vergleicht. Er betont, dass es ihm nicht darum ginge, eine »echte Genea-
logie« des Austausches zwischen Yoga und Vertreter*innen der KKB offenzulegen, 
sondern darum, die den Körperpraktiken jeweils zugeschriebenen Diskurse zu  
hinterfragen, die er als »superimposition«, »Ü� berlagerung« bezeichnet:

The genealogy of this exchange interests me less, however, than the way in which the 
assumptions and associations that cleave to particular postures and exercises super-
impose themselves on their »foreign« counterparts. So, for example, a contorted body 
knot designed to be a component part of the kuṇḍalinī-raising project of haṭha yoga 
can, through superimposition, be reborn as a suppling exercise for health and beauty. In 
this way corporal postures become »floating signifiers« whose meaning is determined 
according to context […]. When the same posture is re-presented in Western postural 
yoga, the traces of both contexts remain, although typically the haṭha context is but 
largely understood (if at all). (2010: 161)

Durch solche Prozesse verschwinden auch zunehmend die hinter prāṇāyāma ste-
henden Motive (seien es Patañjalis oder die des Haṭhayogas) und werden durch 
anatomische, funktionale, aber auch spirituelle Motive des Westens ersetzt (s. u.) 
oder durch sie ergänzt.

Gleiches trifft auf Körperarbeit per se zu. Die Motivation hinter Bewegung kann 
sich heute, unter anderem hergestellt durch yogaphilosophische Inhalte, stark von 
den Beweggründen unterscheiden, die in der indischen Kulturgeschichte anzutref-
fen waren. Auch wenn es erneut geteilte Motive gibt − zum Beispiel spielte Gesund-



170	 4 Patañjali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

heit ebenfalls eine wichtige Rolle in mittelalterlichen Haṭhayoga-Texten − ähneln 
viele der heutigen Gründe für Bewegung solchen der KKB. Der deutsche Zweig der 
von Delsarte inspirierten Linie brachte diesbezüglich einen wichtigen Topos her-
vor, verkörpert durch Elsa Gindler (1885–1961), deren Arbeit bis in die Gegenwart 
hineinleuchtet, da sie als Wegbereiterin der Körperpsychotherapie gilt und einige 
ihrer Schüler*innen bis heute leben. Anhand Gindlers Arbeit, ihrer Person und 
ihres Netzwerks können Weiterentwicklungen der gymnastischen Agenda hin zu 
(holistischer) Körpertherapie und Achtsamkeitsdiskursen nachvollzogen werden. 
Körpertherapeutische Ansätze sind wiederum für die hinter Steiners AYI stehenden 
Reformbemühungen relevant, durch die Propriozeption, also Körperwahrnehmung 
und Tiefensensibilität, sowie therapeutische Techniken und Motive in Jois’ relativ 
militärisches AY Einzug halten. Iyengars Vision war ebenfalls weit entfernt von 
einer einvernehmlichen und Selbsterleben und Selbstverantwortung stärkenden 
Praxis, wie viele Videoaufnahmen seines Unterrichts zeigen, in denen er Schüler*in-
nen mit dem Stock schlägt oder gewaltsam aus Positionen zieht, während ein eman-
zipierter Fokus in »verwestlichten« Yogaformen stärker vertreten ist.200 Gindlers 
Begriff für eine solche erspürende, psychophysische Selbstwahrnehmung war das 

[…] »tasten,« in English we would say »sensing our way,« or »feeling what happens 
inside movements,« or »exploring what impressions are activated by movement.« This 
implied working on how movement and consciousness could resonate with each other. 
It seems what Elsa Gindler was looking for was to use movement that could help a per-
son to improve the coordination between mind, breathing, relaxations, gesture, posture 
and muscular tone (Gueter et al., 2010, Weaver 2006). (Mullan, 2016: 21)

Lydia (Lily) Ehrenfried (1896–1994), Ä� rztin, Begründerin der Holistischen Gymnas-
tik und Schülerin von Gindler, erinnert sich: 

[…] exercises taught by Gindler were not mechanical, as students were meant to »per-
ceive what was happening in the physical organism as we moved, and to discover how 
we could make the same movement with less effort« […]. Movement as explored by 
Gindler was a way towards exploring how to inhabit the body fully. (Mullan, 2016: 21)

Ihr System durchzog ein starker Fokus auf einen bewussten, positiven Zugang zum 
Körper mithilfe von etwas, das Propriozeption, Eigenwahrnehmung genannt wer-
den kann, Aspekte, die ebenso Steiners Reformulierung von Jois’ Ashtanga Yoga 

200	 Vgl. Fuchs’ Beobachtungen zur deutschen Yogaszene der späten 1980er Jahre: »Die Mehrzahl der Yoga-
Rezipienten begreift sich jedoch als emanzipierte Teilnehmer, auf deren Bedürfnisse und Wünsche der  
Yoga-Unterricht ausgerichtet sein soll. Während indische Lehrer in ihrem Unterricht ein deutliches Hier-
archie-Gefälle aufbauen, dem idealerweise keine persönlichen, sondern religiöse Motive zugrunde liegen, 
bemühen sich viele deutsche Yogalehrer gerade um einen Abbau solcher Strukturen.« (Fuchs, 1990: 259)



4.1 Die Körperkulturbewegung als kulturelle Quelle� 171

kennzeichnen und die sich zum Beispiel in seiner Integration von Faszientechni-
ken äußern. Erst seit einigen Jahren ist bekannt, dass das Fasziengewebe über in 
ihm befindliche Rezeptoren für bewusste Selbstwahrnehmung, etwa die Verortung 
im Raum, zuständig ist, und diese Propriozeptoren werden schon durch bewusste 
Bewegung angesprochen (vgl. Kapitel III.1.3.8.). An dem, was Gindler durch ihren 
experimentellen Zugang zu Bewegung intuitiv entwickelte, zeigt sich eine weitere 
Parallele zwischen den Trainingsansätzen und dem Körperbild des frühen 20. Jahr-
hunderts und des frühen 21. Jahrhunderts. Die Methoden, die damals ohne Kennt-
nis des Faszienbegriffs entwickelt wurden, sich aber auf genau dieses Gewebe aus-
wirkten, bekommen heute unter dem Stichwort Faszientechniken neue Relevanz. 

So kommt es nicht von ungefähr, dass die aktuelle Sportwissenschaft im Zuge 
der Faszienforschung beispielsweise die sogenannte Schwunggymnastik wieder-
entdeckt hat, die in Deutschland in den 1930er Jahren weit verbreitet war, wie Stei-
ner selbst schreibt201 – tatsächlich entstammt sie direkt der Umgebung der deut-
schen KKB und wurde zum Beispiel von Hans Surén, einem Vertreter der männlich 
dominierten Freikörperkulturbewegung, popularisiert. Über verschiedene Schnitt-
stellen sickern demnach Übungen der Körperkulturist*innen direkt in die aktuelle 
Yogaszene. Die damit einhergehende körperaffirmative und selbststärkende Agenda 
ist im Einklang damit, wie āsana-s heute häufig geübt und interpretiert werden –  
als Wege der mit dem Körper verbundenen Selbsterforschung und der Selbsttrans-
formation. Gindler verbannte allerdings Metaphysisches und Ideologisches zum 
Großteil aus ihrer Methode, in heutigem Yoga hingegen verbindet sich der Fokus auf 
Eigenwahrnehmung mit der sich neu ausgestaltenden heutigen Yogaphilosophie, 
und Propriozeption spiritualisiert sich.202 Doch auch diese sich durch das Daten-
material hindurchziehende körperzentrierte Spiritualität erinnert wiederum an 
Inhalte der Körperkulturbewegung.

Tatsächlich lassen sich in den Linien der »harmonischen«, »holistischen« oder 
»rhythmischen« Gymnastik viele der grundlegenden Themen und Motive heuti-
ger Yogapraxis entdecken: 1. (dynamische), oft als holistisch bezeichnete Ganzkör-
perarbeit, 2. erspürende, »propriozeptive« Methoden und Ansätze, 3. rhythmische 
Atmung, 4. gezielte Atemarbeit, insb. Training der Atemmuskulatur, 5. der Wechsel 
aus Anspannung und Entspannung, 6. der Fokus auf eine gesunde und ästhetische 
Haltung und Ausrichtung des Körpers, 7. gezielte Entspannungsübungen gegen Ner-

201	 Für den Artikel siehe hier: https://de.ashtangayoga.info/yoga-therapie/yogatherapie-verstehen/ 
190925-von-grossvaters-schwunggy/, Zugriff: 25.9.2020. Dort schreibt Steiner: »Die alte Schwunggym- 
nastik wird lange vergessen. Im Licht der modernen Faszienforschung wird sie nun plötzlich wieder inter-
essant. Sie ist eine Inspiration für unsere Yogapraxis und verleiht unseren Faszien federnde Elastizität und 
schützt vor Verletzungen.«
202	 Z. B. oszilliert das psychosomatische Forschen, das in meinen empirischen Daten zum Ausdruck  
kommt und als Weg zur »Selbsterkenntnis« verstanden wird, zwischen psychosomatischem Selbst und 
metaphysischem Selbst, unter Rückgriff auf den puruṣa des Yogasūtras gedacht als unsterblicher, »wahrer 
Wesenskern« (vgl. Kapitel III.2.3.10.).

https://de.ashtangayoga.info/yoga-therapie/yogatherapie-verstehen/


172	 4 Patañjali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

vosität, teilweise ähnlich der Endentspannung heutigen Yogas, 8. das gemeinsame 
und synchrone Trainieren in Gruppen, 9. Charakterbildung durch Körperarbeit, und 
damit zusammenhängend 10. die Annahme einer über Körperarbeit zu erreichen-
den Verbindung von Körper, Geist und Seele. Mit den letzten zwei Aspekten befasst 
sich der letzte Teil dieses Kapitels.

Psychosomatische Körperarbeit, Körperausrichtung und die Verbindung  
von Körper, Geist und Seele
Schon Ling, der für Stebbins neben Delsarte von großer Bedeutung war, hatte eine 
deutlich holistische Agenda; ihm war daran gelegen, über ein physisches Trainings-
regime Körper, Geist und Seele zu verbinden, wie Singleton nahelegt: 

Ling-based training was concerned with the development of the »whole person« in a 
way that prefigures the »mind, body, and spirit« emphasis of yoga-associated practices 
in the New Age and in the YMCA. One early English apostle of the system considered 
that »the oneness of the human organism, and the harmony between mind and body, 
and between the various parts of the same body, constitute the great principle of Ling’s 
gymnastics«. (Roth 1856: 5). (2010: 84f.)203 

Der Assoziation, die Singleton hier mit den Anfängen modernen Yogas herstellt, soll 
im Folgenden näher nachgegangen werden, da sich in heutiger Yogaphilosophie 
eine Seelenvorstellung findet, die in deutlichem Zusammenhang mit einer holisti-
schen Vision des Körpers steht.

Stebbins’ Buch Dynamic Breathing and Harmonic Gymnastics. A Complete System 
of Psychical, Aesthetic and Physical Culture aus dem Jahr 1892 ist eine Kombination 
aus gymnastischen und sowohl von Delsarte als auch von Ling inspirierten Bewe-
gungen, intensiven Atemübungen, Entspannung und der kreativen mentalen Arbeit 
mit Bildern und Imaginationen verschiedener Art; ein Übungsrepertoire, das von 
einem harmonischen religiösen Rahmen überspannt ist und damit viele der Stan-
dardelemente einer heutigen Yogastunde im Westen enthält (Singleton, 2010: 146). 
Dass Stebbins ihr System, das sie als »psycho-physical culture« bezeichnet,204 als 
ein zutiefst holistisches versteht, macht die Zusammenfassung ihrer Agenda klar: 

203	 Es sprengt den Rahmen dieser Arbeit, diese holistische Vision einer gegenseitigen Beeinflussung von 
Körper, Geist und Seele historisch weiter zurückverfolgen. Für einen ausführlicheren historischen Einblick 
sei auf Foxens Arbeit verwiesen (2020). Sie sieht Zusammenhänge mit hellenistischen Theorien des subtilen 
Körpers und beschreibt z. B. die holistische Sichtweise Marsilio Ficinos, des italienischen Humanisten der 
Renaissance, so: »Care of the body is essential to care of the spirit and therefore of the soul. Consequently, 
if medicine means restoring the harmony of the body with the cosmos, then it is also the prerequisite for a 
new kind of theurgy aimed at restoring the harmony of the soul with its divine source.« (2020: 80)
204	 »Psycho-physical culture, then, is the perfect unison of harmonic gymnastics and dynamic breathing, 
during the formulation of noble ideals in the mind.« (Stebbins, 1892: 66)



4.1 Die Körperkulturbewegung als kulturelle Quelle� 173

This perfect combination stimulates to healthy, vigorous action every power and mole-
cule of the brain, so as to produce, by mental reaction, a life-giving, stimulating ecstasy 
upon the soul – the psyche; hence the true meaning of this special system which is, in 
very truth, psycho-physical, and affects, simultaneously, the body to vigorous health, the 
brain to powerful mental action, and the soul to a higher aspiration. (Stebbins, 1892: 59)

Dementsprechend baut Stebbins’ System auf drei Prinzipien auf, die alle praktisch 
erfahrbar sind: 

[the] mental, moral and vital, [which] are strictly correlated to and evolved, or strength-
ened, by breathing, mental imagery, and physical exercise; the moral by mental ideals 
and aspiration, the mental by rhythmic breathing, and the vital by harmonic gymnas-
tics – this, of course, generally speaking, because each principle mutually assists the 
others. (Stebbins, 1892: 70)

»The mental« korreliert mit »the brain«, »the moral« mit »the soul« und »the vital« 
mit »the body«. Stebbins’ »Seele« ist ein Synonym für »Psyche«, auch »psycho-
plasm« genannt, und steht für den emotionalen und moralischen Anteil des Men-
schen gegenüber dem Körper, dem »bioplasm« – beide sind trotzdem untrennbar 
miteinander verbunden (ebd.: 24). Die Seele oder Psyche kann sich demnach zum 
Beispiel erschöpfen und sich durch dynamische Atemarbeit wieder erholen:

This, then, is dynamic breathing. It is a means of giving the weary soul a rest, of rejuve-
nating the exhausted brain with a new life-force, of inflating the lungs with a lighter air, 
of vivifying the blood with a finer fire, of energizing the entire nervous system with a 
strong, exhilarating electricity, and of endowing the whole organic being with a grander 
dynamic potentiality. (Ebd.: 54)

Stebbins übernahm die drei interaktiven Prinzipien, »the vital«, »the moral« und 
»the mental«, auf denen ihr Menschenbild beruht, direkt von Delsarte, der von 
einer christlich inspirierten Trinität ausgeht. Ihr Welt- und Menschenbild ist ein 
monistisches und körperbejahendes, kein dualistisches wie im Yogasūtra und kein 
idealistisches, körperfernes wie das des Advaita Vedānta:

Man, as we comprehend him, is a triune being. He is a microcosm, and, in this respect, 
resembles all that we know of the Infinite, either from observation or our apprehen-
sion of the revelations of Holy Writ. […]. Man is the reflection, the concreted image, of 
his Creator, a trinity of body, soul and spirit. »I and the Father are one,« said the Great 
Master; »and we His offspring are,« echoed this Master’s inspired Apostle. Consequently, 
all systems of true culture must provide, as far as possible, for the harmonious devel-
opment and outward expression of each grand section of our composite being. (Steb-
bins, 1892: 68)



174	 4 Patañjali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

Wie dieses Zitat zeigt, ist Stebbins’ Seelenkonzept von einer christlich gefärbten 
Gottesvorstellung durchdrungen sowie von der Annahme eines Zusammenhan-
ges von »Mikrokosmos« und »Makrokosmos«, von Individuum und Universum.205 
Zudem wird ersichtlich, dass Stebbins und ihre Zeitgenoss*innen zutiefst davon 
überzeugt waren, dass Körperübungen den Menschen zu seiner höheren Bestim-
mung führen würden und dass mittels intensiver Körper-, Atem- und Imaginations-
übungen sein »wahres Selbst« (»true self«) aufgedeckt werden könne, definiert als 
ein Zustand der alltäglichen, psycho-physio-spirituellen Perfektion:

The system of culture we bring before you is not play. It is the hard work – the necessary 
training which will result in a great art, namely, the art of being able to always express 
the true self; to elevate the soul to its highest aspiration and the mind to express its 
highest possible plane of thought; and last, but not least, to concentrate the whole vital 
energy at a moment’s notice to any portion of the body for the immediate execution of 
the behests of the will. It is the art of graceful dynamic presentation of self under all 
possible circumstances, and an increase of life by increasing the capacity for the recep-
tion, storage and utilization of the vital power. (Stebbins, 1892: 70)

Kapitel III.2.3.10. wird zeigen, dass die Vorstellung des »wahren Selbst« im For-
schungsfeld dieser lebensweltlichen, ästhetischen und potenzialorientierten Deu-
tung Stebbins’ ähnlicher ist als der Vorstellung des puruṣa des Yogasūtras.

Gemäß Stebbins ist die »Seele« etwas Unsterbliches, Göttliches, und durch seine 
Seele ist dieses Göttliche auch im Menschen angelegt und steht zudem in direk-
ter Verbindung mit dem Körper, eine Annahme, die Stebbins’ spirituelles Körper-
ertüchtigungssystem überhaupt erst ermöglicht: »In their more spiritual modes, 
Delsartean manuals articulate a vision of the body that is intimately bound up if not 
directly continuous with the soul. […] In harmonial traditions, the body becomes a 
conduit of infinite spiritual power.« (Foxen, 2020: 32f) An anderer Stelle präzisiert 
Foxen Stebbins’ Ansatz einer spirituellen Körpermethode: »The external body is, 
however, an imperfect manifestation of this spiritual body and in order for it to 
express its spiritual nature perfectly, as is necessary in art and in life, it must be puri-
fied and calibrated – that is, tuned and harmonized – through training.« (2020: 157) 
Dass Körpertraining der spirituellen »Kalibrierung« dient, gleicht dem Grundgedan-
ken des Alignment-Konzepts, das in Kapitel III.1.3.10. analysiert wird. Dabei geht es 

205	 In dieser Aussage lässt sich neben dem religiösen, monistischen Ü� berbau der harmonischen Gymnas-
tik, den Stebbins oft als »spirituell« bezeichnet, eine weitere Parallele zu modernem Yoga ziehen: Stebbins 
ist sehr darum bemüht, ihre Lehre mit zeitgenössischer Wissenschaft zu unterlegen, und sie nutzt wissen-
schaftliche Erkenntnisse als säkularen Legitimationsrahmen für ihre angebotenen Praktiken. Andererseits 
überführt sie solche wissenschaftlichen Ergebnisse wieder ins Religiöse, wie sich an mehreren Stellen ihres 
Buches zeigt: »True science must have a pure religion for its base, and all true religion must naturally rest 
upon the foundations of pure science; to this grand spiritual and intellectual goal the accumulating wisdom 
of humanity is now rapidly advancing.« (1892: 3)



4.1 Die Körperkulturbewegung als kulturelle Quelle� 175

darum, sich mittels spiralförmiger Körperausrichtung auch »spirituell« auszurich-
ten. Alignment, wie es sich im Forschungsfeld darstellt, verspricht eine direkte Har-
monisierung mit dem inneren Göttlichen – ein Konzept, das weder Kṛṣṇamācārya 
noch Jois kannten oder lehrten und das erst mit B. K. S. Iyengar aufkommt. Doch die 
Ansicht einer Spiralität der Natur sowie des Körpers in Zusammenhang mit einer 
spirituellen Weltanschauung findet sich bereits in der Amerikanischen Delsartik:

This being so, we must now attempt to find out, if possible, the means, the true modus 
operandi of reaching this soul sphere with the greatest ease and efficiency. In order to 
do so, we must first clearly realize that every form of creative dynamic energy, be it that 
of intellectual effort, of spiritual aspiration, or of physical life, is transmitted by a spiral 
wave-motion. There is no such thing as a straight line in the nascent life of nature. […] 
From this we can readily perceive that all gymnastics based upon rhythmic motion and 
the spiral curve are naturally more vital and life-giving than those based upon the usual 
systems of athletic training. (Stebbins, 1892: 61f.)

Auffällig ist Stebbins’ Ansicht, dass eine auf spiralförmiger Körperausrichtung auf-
bauende Gymnastik, wenngleich sie damals anders aussah als im heutigen Yoga, mit 
einer »spiritual aspiration« zusammenhängen würde. Dabei ist eine solche Bewe-
gung für Stebbins primär ästhetisch, auch wenn sie betont, dass es darum gehe, 
äußere Schönheitsgesetze in eine das Innere ausdrückende Bewegung zu überset-
zen. Die Spiritualität der KKB war stets eine visuelle, eine, die sich durch körper-
liche Schönheit, durch Anmut oder Elastizität ausdrücken und dadurch anderen 
mitteilen ließ.

Dies führt zu einer letzten Art von »Wahlverwandtschaft« zwischen Inhalten 
der KKB und heutiger Yogapraxis sowie Yogaphilosophie. Wie bereits den frühen 
Gymnastikaposteln Guts-Muths, Jahn und Ling ging es Stebbins, Mensendieck und 
anderen um Charakterbildung durch Körperarbeit. Es war das dezidierte Ziel von 
Mensendiecks Übungen – und für das vorliegende Forschungsinteresse ist es gar 
nicht so wichtig, wie genau diese aussahen, sondern vielmehr, was diese bezwecken 
sollten –, lebendige, positive Eigenschaften wie Mut, Kraft, Elastizität oder Jugend-
lichkeit zu entwickeln und körperlich zum Ausdruck zu bringen. Dafür berief sie 
sich auf Vorbilder aus der klassischen griechischen Ästhetik, doch ging es ihr nicht 
um eine äußere, visuelle Konsumierung dieser Ästhetik, sondern um deren gefühlt-
verkörperte und alltägliche Verinnerlichung, letztlich um eine gesamte Lebensein-
stellung, die sui generis verkörpert ist: 

Man geht neben der Kunst vorbei, wenn man das Geschaute und dabei als schön Emp-
fundene nicht an sich selbst auszudrücken vermag. Man muß auch im Alltagsleben nach 
dem Worte Dürers: ›inwendig voller Figur sein‹, und dies im Innern geschaffene Figur-
Bewußtsein immerfort in der Haltung und den Bewegungen ausgießen. (1907 [1906]: 64)



176	 4 Patañjali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

In einer ähnlichen Art und Weise dienen Inhalte heutiger Yogaphilosophie häufig 
dazu, die eigene, im Zuge des Yogaübens stattfindende Bewegung qualitativ zu 
beeinflussen. Darin spiegelt sich ein Grundgedanke der von Delsarte abstammen-
den Linien wider, nämlich, dass Charaktereigenschaften, Emotionen und andere 
innere Zustände sowie Spiritualität verkörpert und über Bewegung erlernt und 
ausgedrückt werden können. Eine Annahme, die für das Forschungsinteresse der 
vorliegenden Untersuchung besonders relevant ist, da sich darin eine inhaltliche 
Komponente heutiger Yogaphilosophie widerspiegelt, in der unter anderem der 
Topos der »Balance«, oder anders ausgedrückt, die Suche nach »Harmonie« eine 
bedeutende Rolle spielt. Beispielsweise nimmt die heutige, körperzentrierte Aus-
deutung des Sūtras II/46, das die Sitzhaltung (āsana) als sthira (»stabil«) und sukha 
(»leicht«) beschreibt, konkret Einfluss auf die qualitative Ausführung der āsana-
Praxis. Nach der Loslösung des Sūtras von seinem Kontext einer meditativen Sitz-
position wird darauf aufbauend heute während der dynamischen āsana-Praxis 
ein Zustand von »ausbalancierter Spannung« oder »Eutonie« gesucht (Schmalzl/
Powers/Henje Blom, 2015: 102) (vgl. Kapitel III.2.3.8.). Das Konzept der Eutonie 
wurde bezeichnenderweise von der bereits erwähnten Gerda Alexander begründet, 
einer Studentin des Dalcroze-Schülers Otto Blensdorf, wodurch sie in die Delsarte-
Linie einzuordnen ist. Diese direkte Anleihe verortet die Suche nach einem ausba-
lancierten psychophysischen Zustand mittels Bewegung, die heute von Sūtra II/46 
eingeleitet wird, in den Motiven der Gymnastiktraditionen des frühen 20. Jahrhun-
derts. Das Beispiel verdeutlicht erneut die dort gängige Ansicht, dass Körperarbeit 
stets holistisch sei.206 Um auf Singletons These einer »Ü� berlagerung« zurückzu-
kommen, zeigt das Beispiel, dass Patañjalis Yogasūtra teilweise mit Inhalten ange-
reichert wird, die in der westlichen Ideengeschichte anzusiedeln sind. Wenngleich 
die »Form«, der Signifikant, beispielsweise die Termini »sthira« und »sukha« nach 
außen hin gleich bleiben, ist die dem Zeichen zugeordnete Inhaltsseite nur teilweise 
mit einem (oftmals vagem) Inhalt der indischen Kulturgeschichte gefüllt und wird 
nach einem Prozess der Dekontextualisierung mit neuen Inhalten gefüllt, häufig mit 
solchen, die eine direkte Brücke zur Körperarbeit schlagen können.

Diese Überlegungen führen zu den prominenten Yogasūtra-Auslegungen von 
Kṛṣṇamācāryas Schüler B. K. S. Iyengar, der, wie De Michelis argumentiert hat, von 
den weltanschaulichen Prämissen des Transzendentalismus, des New Thought und 
New Age beeinflusst war. Seine Lehre, die er ab Mitte der 1960er Jahre anhand popu-
lärer Buchveröffentlichungen verbreitete und die sich im Gegensatz zur Arbeit der 
Körperkulturist*innen ganz konkret auf das Yogasūtra bezieht, kann ohne diesen 

206	 Die sich im Datenmaterial zeigende Auslegung von Sūtra I/12 beruht auf einem ähnlichen Zusammen-
hang (vgl. Kapitel III.2.3.4.). Das Sūtra führt zwei Begriffe ein, abhyāsa (gedeutet als »Enthusiasmus«) und 
vairāgya (gedeutet als »Gelassenheit«). Diese haben im Kontext des Textes eine andere Bedeutung, als sie es 
im Forschungsfeld bekommen, wo sie beispielsweise als Aufruf zu einem emotional ausbalancierten Yoga-
üben und allgemein zu einer ausgeglichenen inneren Lebenseinstellung gelesen werden.



4.2 Allgemeinplatz Yogaphilosophie� 177

weltanschaulichen Hintergrund nicht verstanden werden. Insofern ist Iyengar eine 
wichtige Schnittstelle zwischen dem Yogasūtra und Inhalten der späten westlichen 
Esoterik und Körperkultur.

4.2	 Allgemeinplatz Yogaphilosophie�: Kṛṣṇamācāryas 
abtrünniger Schüler B. K. S Iyengar (1918–2014)

Introducing in the very first page of LOP [Light on Prāṇāyāma, L. v. O.] the fundamen-
tal categories of »God (Purusa) . . . nature (prakrti), religion (dharma) and Yoga«, he 
states: »Since it is so difficult to define these concepts, each man has to interpret them 
according to his understanding« (ibid.: 3.1–2). (B. K. S. Iyengar in De Michelis, 2004: 226)

Zu Recht hat De Michelis B. K. S. Iyengars drei populäre Bücher Light on Yoga 
(1966)207, Light on Prāṇāyāma (1981) und Light on the Yoga Sūtras of Patañjali (1993) 
als absolute Grundbausteine moderner Yogapraxis und -theorie beschrieben. Das 
obige Zitat verdeutlicht, dass Iyengar nicht nur philosophische Konzepte an sein 
Publikum, die westliche Leserschaft, anpasste, sondern sie sogar dazu aufforderte, 
diese selbst zu interpretieren. Viele der Auslegepraktiken, die sich im Datenmate-
rial zeigen, wären ohne Iyengars Vorarbeit kaum denkbar.

Hineingeboren in eine Brahmanen-Familie, wuchs Iyengar in »the highly natio-
nalistic atmosphere of the Indian Independence struggle« auf (De Michelis, 2004: 
195). Zeit seines Lebens blieb er der religiösen Linie seiner Familie tief verbunden, 
der südindischen Śrī Vaiṣṇava-Tradition, eine der größten Unterströmungen des 
Viṣṇuismus. Iyengars ältere Schwester Namagiriamma heiratete 1925 im jungen 
Alter von elf Jahren den der gleichen Sekte angehörigen 36-jährigen Kṛṣṇamācārya. 
Dadurch kam Iyengar mit Yoga in Berührung und Kṛṣṇamācārya wurde ab 1934 
sein Lehrer, allerdings nur für wenige Jahre. Schon 1937 schickte Kṛṣṇamācārya 
den 18-jährigen Iyengar nach Pune, um Yoga zu verbreiten (Iyengar, 2006: xvi-xx).208 
Iyengar veränderte auf seinen eigenen Erfahrungen aufbauend das dynamische 
Yoga seines Lehrers in eine zunehmend statische Yogamethode, die sich Hilfsmit-
teln wie Decken, Blöcken, Seilen und Polsterkissen bedient und sich somit auch 
grundlegend von Jois’ AY unterscheidet.209

207	 Die deutsche Version Licht auf Yoga erschien bereits 1969.
208	 Laut Sjoman (1999: 49) behauptete Jois, Iyengars Lehrer in Mysore gewesen zu sein, und tatsäch-
lich hatte Kṛṣṇamācārya wohl verschiedene Lehrer, die für ihn arbeiteten. Es ist also denkbar, dass beide,  
sowohl Kṛṣṇamācārya als auch Jois, dem jungen Iyengar āsana-s beibrachten.
209	 Sjoman (1999: 49) merkt an, dass einige āsana-s, die denen Iyengars ähneln, in einem Buch Swāmi 
Viṣṇudevānandas vorkommen, der wiederum ein Schüler von Swami Ś� ivānanda war. Somit hätte Iyengar 
die Lehren der zwei einflussreichsten Yogalehrer des modernen Yogas in seiner Person vereint.



178	 4 Patañjali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

Der bereits erwähnte Tatbestand, dass Kṛṣṇamācārya seinen Schüler*innen erst 
nach langer Zeit Philosophieunterricht gab, wird dadurch bestätigt, dass Iyengar 
in seinen wenigen Jahren bei Kṛṣṇamācārya keine philosophische Unterweisung 
von seinem Lehrer bekam (vgl. Singleton, 2010: 197). Als er in Pune ankam, kannte 
er nur āsana-s, »not even the breathing practices of pranayama, not texts, not yoga 
philosophy« (Iyengar, 1983 [1981]: xix-xx). Das bedeutet, dass Iyengars global so ein-
flussreiche Yogaphilosophie nicht der Kṛṣṇamācārya-Linie entstammt.

Zudem war Iyengar kein Gelehrter (Paṇḍit) wie seine Lehrer Kṛṣṇamācārya 
und Jois. Er war des Sanskrits nicht mächtig und hatte die großen Schriften des 
alten Indiens nicht direkt studiert. Aufgrund dieser mangelnden Vorbildung konnte  
Iyengar seine philosophischen Überlegungen bedeutend freier gestalten als 
sein zwar innovativer, aber gleichzeitig stark der Tradition verhafteter Lehrer 
Kṛṣṇamācārya sowie als sein strikter Zeitgenosse Pattabhi Jois: »Also, because 
lyengar lacked any formal training in the classical Indian intellectual tradition, and 
furthermore subscribed to the generally anti-intellectual Modern Yoga ethos, he is 
unlikely to have been too concerned about the role and value of theoretical contents 
and backgrounds.« (De Michelis, 2004: 225) De Michelis zeigt eindrücklich auf, wie 
Iyengar verschiedene Formen von Yoga (Haṭhayoga, Pātañjalayoga etc.) syntheti-
sierte und sie dabei mehr und mehr von ihrem ideengeschichtlichen Erbe entfernte 
und der Moderne anpasste. Er brandmarkte Yoga nach und nach als eine intensiv-
therapeutische Körperarbeit, die auf persönliches Wachstum abzielt (ebd.: 235).
Trotzdem veröffentlichte Iyengar erst 1993 einen ausführlichen Kommentar zum 

Yogasūtra namens Light on the Yoga Sūtras of Patañjali (LOYSP). Damit stellt gerade 
er als einziger Schüler Kṛṣṇamācāryas der westlichen Leserschaft eine englische  
Patañjali-Übersetzung mit Kommentar zur Verfügung – etwas, das nicht einmal sein 
Lehrer unternahm. Zwar enthält schon die Einleitung der englischen Erstausgabe 
von Light on Yoga eine eher kurz gehaltene Einführung in Yogaphilosophie, die sich 
aus der Devotionalität der Bhagavadgītā und den aṣṭāṅga-s des Yogasūtras zusam-
mensetzt und āsana-Praxis miteinbezieht, doch ist davon auszugehen, dass sich 
Iyengar erst ab den 1970er Jahren oder später ausführlicher mit Patañjali befasste. 
Er widmet LOYSP Patañjali, den er dort als seinen wahren Guru bezeichnet: »This 
work is my offering to my Invisible, First and Foremost Guru Lord Patañjali«. Damit 
sagt Iyengar sich von seiner tatsächlichen Traditionslinie, der seines Lehrers 
Kṛṣṇamācārya, los, und legitimiert seine körperorientierte Lehre mit der intellek-
tuellen yogadarśana-Tradition. Jedoch weicht Iyengar in seiner Yogasūtra-Auslegung 
deutlich von Patañjali ab – wie die meisten seiner Vorgänger betont er zwar die Auto-
rität Vyāsas, konkret geht er aber nur an fünf Stellen in LOYSP auf das Vyāsabhāṣya 
ein. Dafür erschafft er eine neue, moderne Auslegungslinie, die vor allem in Europa 
und Nordamerika großen Erfolg haben sollte. Im Rahmen von Iyengars »Philoso-
phie« sind ein paar für moderne Yogaformen wichtige Themen hervorzuheben. Zwar 



4.2 Allgemeinplatz Yogaphilosophie� 179

unterscheiden sie sich von der Kṛṣṇamācārya-/Jois-Achse, sind jedoch nichtsdesto-
trotz von großer Bedeutung für einige Entwicklungen im Forschungsfeld:

1. Iyengar passt den Inhalt des Sūtras an das westliche New Age-Milieu an, mit 
dem er in enger Verbindung stand und auf das er seine Lehre zunehmend zuschnitt 
(De Michelis, 2004: 225). Weder Kṛṣṇamācārya noch Jois hatten sich so sehr mit 
westlichem Gedankengut auseinandergesetzt und identifiziert wie Iyengar. De 
Michelis schreibt:

In LOP (1981) what has emerged as the Iyengar style of Yoga, i.e. a modernized form of 
hathayoga, is assimilated to occultist Harmonial thinking, now in the New Age version 
of healing and personal growth philosophy. The marriage of hathayoga and Harmonial 
thinking that Vivekananda had tentatively initiated now becomes an accomplished fact, 
and the standard form of MPY. (2004: 209)

Und über das zwölf Jahre später veröffentlichte LOYSP resümiert sie:

Here Iyengar attempts what may be regarded as a quintessentially Neo-Hindu manoeu-
vre, viz. to combine Western concepts of professional development, the Brahmo Puritan 
ethic of self-support, and the classical Hindu scheme of the four varnas (social »classes«) –  
though with the ultimate intent of adapting MPY practice and teaching to polyvalent, 
globalized conditions. […] We see from the developments described above how MPY 
(Iyengar or otherwise) was progressively adapted to the spirit of modernity and secu-
larization. (Ebd.: 206f.)

2. Mit diesen Anpassungsprozessen hängt auch Iyengars neo-vedāntische Meta-
physik zusammen, die aus heutigen Yogasūtra-Interpretationen nicht mehr weg-
zudenken ist und der schon Kṛṣṇamācārya und Jois anhingen. Maehle kehrt Iyen-
gars Abweichung zum »klassischen« Yogasūtra heraus und betont, dass Iyengar  
ein Anhänger der Vedānta-Lehre war. Maehle ist wohl einer der wenigen erfolgrei-
chen Lehrer heutigen Positionsyogas, der sich öffentlich über diese Art der Ausle-
gung kritisch äußert, die eine Grundlage heutiger Yogaphilosophie bildet:

Also, B. K. S Iyengar writes in his Light on the Yoga Sutra of Patanjali, »Yoga is union. Yoga 
is the union of body, mind and soul. Yoga is the union of atman and brahman.« Do you 
see how Patanjali and Shankara are mixed together here? For example, according to the 
Yoga Sutra yoga is not union but discrimination powered by concentration. Then yoga is 
not the union of body, mind and soul but it’s separation. How can the eternal and infinite 
(the soul) be united with what’s temporary and finite (the body)? Finally, the union of 
atman and brahman is not called yoga at all. It is called Vedanta. Do you see how also 
Iyengar mixes the two? (Maehle, 27.8.2018: 187)



180	 4 Patañjali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

Iyengars möglicherweise wichtigster spiritueller Einfluss war die Bhagavadgītā, 
deren vedāntische Weltsicht seine Yogasūtra-Interpretation deutlich prägt. In der 
Gītā bedeutet »Yoga« durchaus die Verbindung von ātman und brahman. Wie Maehle 
feststellt, entstammt zwar der Topos der Vereinigung von ātman und brahman  
dem Advaita Vedānta, jedoch ist die Integration des Körpers in diese Gleichung 
eher in harmonische Diskurse einzuordnen, wie sie in der KKB florierten und im 
New Age-Umfeld weiterlebten, welches De Michelis im obigen Zitat als Iyengars 
Inspirationsquelle hervorhebt.

3. Zudem verbreitete Iyengar entschlossen, dass alle acht aṅga-s durch und 
während physischer Praxis entstehen, das heißt über den Körper vermittelt wer-
den können. Dies entspricht der heute vorherrschenden Ansicht im (Ashtanga) 
Yoga, muss dort aber aufgrund der differierenden Orthopraxie (ein āsana wird bei  
Iyengar meist sehr lange statisch gehalten) unterschiedlich begründet werden:

Each āsana has five functions to perform. These are conative, cognitive, mental, intel-
lectual and spiritual. Conative action is the exertion of the organs of action. Cognitive 
action is the perception of the results of that action. When the two are fused together 
the discriminative faculty of the mind acts to guide the organs of action and perception 
to perform the āsana-s more correctly; the rhythmic flow of energy and awareness 
is experienced evenly and without interruption both centripetally and centrifugally 
throughout the channels of the body. A pure state of joy is felt in the cells and the mind. 
The body, mind and soul are one. This is the manifestation of dhāraṇā and dhyāna in 
the practice of an āsana. (Iyengar, 2002 [1993]: 158)

Durch die Körperarbeit selbst entwickelt sich laut Iyengar ein Zustand höchster 
psychosomatischer Zufriedenheit, den er als Verbindung von Körper, Geist und 
Seele und zugleich als die Manifestierung von Konzentration (dhāraṇā) und Medi-
tation (dhyāna) während der Körperpraxis versteht. Die gleiche Grundannahme 
ist in der Umgebung heutigen AYs häufig anzutreffen, nur wird sie über die Ortho-
praxie der dynamischen Ü� bungsfolgen zusammen mit dem Einsatz von tristhāna 
begründet, oder, bei Steiner, über den Fokus auf Achtsamkeit und Flow-Zustände 
während der Praxis. 
4. Im Gegensatz zu Kṛṣṇamācāryas oder Jois’ Übungssystemen ist Alignment, 

also die präzise Ausrichtung des Körpers, ein wichtiger Baustein von Iyengars phi-
losophischer und praktischer Lehre. Dieser erfolgreiche Bestandteil modernen 
Yogas besagt, dass körperliche Ausrichtung automatisch das Psychische, Emotio-
nale und Spirituelle beeinflussen wird. Wie bereits argumentiert wurde, ist diese 
Ansicht in der Umgebung der KKB beheimatet und mit Iyengars Kontakt mit der 
späten westlichen Esoterik zu erklären. In Kapitel III.1.3.10. wird deutlich, wie sehr 
das untersuchte Forschungsfeld von Iyengars spirituellem Alignment-Konzept 
beeinflusst ist und wie dieses in heutiges AY integriert wird.



4.2 Allgemeinplatz Yogaphilosophie� 181

Dies alles zusammengenommen erstaunt De Michelis Aussage nicht weiter, dass 
Iyengar Yoga im Westen einflussreicher war als in Indien (2004: 225) – dies traf übri-
gens vor den 1970er Jahren nicht auf Jois’ AY zu. Wie Kapitel III an mehreren Stellen 
veranschaulichen wird, sind Iyengars einflussreiche Umdeutungen von Yogaphilo-
sophie auch für einige Ausprägungen des heutigen AYs von Bedeutung. Dabei geht 
es sowohl um spezifische Ü� bernahmen seiner Deutungen, besonders relevant ist 
Iyengars Einfluss allerdings deswegen, weil er einen Allgemeinplatz Yogaphiloso-
phie geschaffen hat, der dehnbar ist, und individuelle Interpretationen ermöglicht.





III	 Kulturanalytischer Teil:  
Eine empirische Untersuchung von 
Yogaphilosophie im 21. Jahrhundert� 
anhand eines Fallbeispiels

Wie in Kapitel II.2. gezeigt, wurde Patañjalis Yogasūtra lange Zeit von jeglicher Art 
von Körperpraxis distanziert. Doch wenn, wie von Steiner, Nardi und anderen, das 
Yogasūtra konkret, und zwar inhaltlich, mit Körpertechniken in Bezug gebracht 
wird, müssen diese, so die leitende Hypothese dieses letzten Teiles der Arbeit, eben-
falls einer Analyse unterzogen werden.

Im AY und in AYI hängen beide Bereiche strukturell zusammen: Körpererfahrun-
gen bilden unweigerlich ein bestimmtes Verständnis darüber aus, was »Yoga« ist. So 
ist Yoga in AYI »therapeutisch« versus »intensiv-grenzüberschreitend« im AY, und 
dies ist für die jeweiligen Akteur*innen210 eine erlebte, subjektive Wahrheit. In den 
Philosophiestunden entwickeln sich ebenfalls (meist dem Yogasūtra entnommene) 
Konzepte über Yoga sowie über die Praxis auf der Yogamatte. Beispielsweise kann 
die dem Text entstammende Suche nach svātma, dem »wahren Selbst«, an welches 
das vor der Praxis rezitierte Anfangsmantra erinnert, eine veränderte Ausrichtung 
und Zielsetzung während der Praxis zur Folge haben. Diese Selbstsuche kann eine 
rein der Körperpraxis entspringende und auf diese Praxis bezogene Motivation, 
beispielsweise das Erreichen einer Körperhaltung (wie des Handstandes), über-
lagern, oder, wie sich wiederholt zeigen wird, können Selbstsuche und Körperpra-
xis untrennbar zusammenwachsen. Dadurch wird das Handstand-Üben zu einem 
Erfahrungsraum für jene Selbstsuche und das Ergebnis dieses Zusammenschlusses 
ist eine körperorientierte Spiritualität.

Zuerst untersuche ich im folgenden Kapitel die Körpertechniken von AY und AYI 
nicht nur religionsästhetisch, sondern zeichne auch historisch nach, wie sie sich 
von Kṛṣṇamācārya über Pattabhi Jois hin zu heutigem AY verändert haben. Mit 
anderen Körpertechniken gehen veränderte Erfahrungsräume der Übenden und 
andere Diskurse einher, und dementsprechend zeigt sich mit wandelnden Körper-
praktiken auch ein wandelndes Deutungsarsenal für yogaphilosophische Inhalte. 
Auf dieser historisch-religionsästhetischen Arbeit aufbauend wird in Kapitel III.2. 
das empirische Datenmaterial analysiert. Dabei zeigen sich 1. direkt mit der Kör-
pererfahrung zusammenhängende, 2. mit der Körperpraxis zusammengeführte und 
3. unabhängig von der Körperpraxis etablierte Diskurse über das Yogasūtra.

210	 Im Folgenden werden im Plural beide Geschlechtsformen verwendet, im Singular wird jedoch der bes-
seren Lesbarkeit wegen nur das generische Femininum. Männer sind in diesem Fall mitgemeint. Begründet 
wird das generische Femininum durch die Dominanz von Frauen in der Yogaszene im Allgemeinen und im 
Forschungsfeld im Speziellen.





1	 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga 
(Innovation): Formen von Körperwissen

Die Praxis und die Philosophie des Iyengar Yogas wurden von Anfang an durch 
ihren Begründer B. K. S. Iyengar mithilfe zeitgemäßer Konzepte und Begrifflichkei-
ten an westliche Bedürfnisse, sowohl übungspraktischer als auch philosophischer 
Art, angepasst (De Michelis 2004: 218). Verglichen damit befand sich Jois’ AY-System 
in einer in jeglicher Hinsicht beinahe rudimentären Rohfassung. Jois führte seine 
Schüler*innen nicht in Yogaphilosophie ein und sein einziges, dünnes Buch Yoga 
Mālā war bei Weitem nicht so einflussreich im Westen wie Iyengars Light on Yoga 
von 1966 und seine späteren Werke.

Doch im Zuge seiner globalen Verbreitung, die erst in den 1970ern, also ver-
gleichsweise spät begann, erneuerte sich AY. Seit ca. zwei Jahrzehnten, und noch 
rasanter seit Jois’ Tod im Jahr 2009, holt es auf, was Iyengar schon in den 1960ern 
geschafft hatte. Zusammen mit der Reformation der Praxis, in Deutschland vor allem 
durch den Arzt Dr. Ronald Steiner, verändert sich auch die theoretische Begründung 
des AYs insbesondere außerhalb des Jois-Regimes in Mysore, wo die Serien noch 
immer unverändert praktiziert werden, mit den immer gleichen Narrativen dahinter.

Davon unterscheidet sich AYI deutlich. Steiner ergänzt das AY-Gerüst mit ver-
schiedenen Versatzstücken, sowohl aus anderen Yogastilen als auch mit Erkennt-
nissen aus Bewegungslehre, Medizin, Psychologie, Neurowissenschaft und Päda-
gogik, und er gestaltet die Serien für therapeutische Zwecke um. Trotzdem können 
viele der folgenden Ausführungen über die Praxis auch auf klassisches AY über-
tragen werden, da Steiner das Gerüst übernommen hat.211 Andere Grundlagen sei-
nes Systems sind hingegen neu hinzugekommen und in seiner kulturspezifischen 
Umgebung, also in der modernen westlichen Medizin und der kinästhetischen 
Wende des heutigen Positionsyogas anzusiedeln.212

Grundlegend basiert die Praxis des AYs auf einer festgelegten und durchgehend 
dynamischen Abfolge (vinyāsa) von Körperübungen (āsana-s). Dabei gibt es soge-
nannte Serien mit verschiedenen Schwierigkeitsstufen. Wichtig ist zudem der Atem, 
der über eine vorgegebene, rauschende und dadurch den Raum hörbar durchzie-
hende Atemtechnik namens ujjāyī hergestellt wird. Während der āsana-Praxis sind 
außerdem innere Muskelkontraktionen, bandha-s auszuführen, besonders mit dem 
Beckenboden (mūlabandha) und im Nabelbereich (uḍḍīyānabandha). Das letzte zu 
beachtende Prinzip ist dṛṣṭi, ein für jede Stellung festgelegter Punkt, auf den sich 
die Augen fixieren sollen (zum Beispiel der Punkt zwischen den Augenbrauen, die 
Nasenspitze, der Bauchnabel etc.). All das muss für die erste Serie des AYs für fast 

211	 Vgl. die Unterkapitel III.1.3.1. bis 1.3.7.
212	 Vgl. die Punkte III.1.3.8. bis 1.3.13.



186	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

70 verschiedene Positionen sowie für die dynamischen Übergänge zwischen diesen 
Positionen erlernt werden. Folglich werden in der Praxis der Bewegungsapparat, 
der Atemprozess, die Sinne und die mentale Aufmerksamkeit präzise gelenkt und 
beschäftigt. 

Für die religionsästhetische Detailanalyse dieser Praktiken werden zuerst die 
Lehrformate und Unterrichtsmethoden sowie das räumliche Setting beschrieben. 
Daraufhin wird das sich durch die Praktiken des AY(I) ausgebildete Körperwis-
sen mithilfe der in der Einleitung dieser Arbeit ausgeführten religionsästhetischen 
Körperwissen-Kategorien von Anne Koch (2017) im Detail analysiert, die als meta-
sprachliches Vokabular dienen: 1. Körperschema und Körperbild, 2. Thermoregu-
lation, 3. verdeckte Imitation, 4. Tätowierung, 5. Muskeltonus/Haltung/Bewegung, 
6. prothetisches Körperwissen und 7. peripersonaler Raum. 8. Atmung, 9. Proprio-
zeption und Nozizeption und 10. außergewöhnliche Bewusstseinszustände, unter-
schieden in Focused Attention (FA), Open Monitoring-Aufmerksamkeit (OM) und 
Flow-Erfahrungen. Eine Kategorie wird genauer eingeführt, wenn sie das erste Mal 
in einer beschriebenen Praxis relevant wird.213

1.1	  Lehrformate und Unterrichtsmethoden
Jois unterrichtete in Form zweier Lehrformate: In den Mysore-Stunden praktizier-
ten die Teilnehmenden in ihrem eigenen Tempo die Serie, an der sie grade übten, 
und in einer Led-Class, die sich erst später entwickelte,214 leitete er alle im gleichen 
Atemrhythmus und Bewegungstempo durch die gleiche Ü� bungsfolge (der ersten 
oder zweiten Serie) und zählte mithilfe eines Sanskrit-Counts jede Bewegungsein-
heit mit. In beiden Formaten fällt jede Bewegung mit einer Ein- oder einer Aus-
atmung zusammen und ist genau festgelegt. Im Forschungsfeld kommen zu die-
sen immer noch bestehenden Stundenformaten weitere hinzu, wie Basic-Stunden 
für Einsteiger, Präzisions- oder Technikklassen, um an bestimmten Ü� bungen oder 
Alignment-Themen zu feilen, oder auch Schwangeren-Yoga und viele weitere. In 
diesen Formaten wird öfter von den AY-Reihenfolgen abgewichen und es werden 
zum Beispiel therapeutische Ü� bungen für bestimmte Krankheitsbilder wie Rücken-
schmerzen eingeflochten. 

Die Ausbildung zur Yogalehrerin nach AYI setzt sich aus der Inspired-, der darauf 
aufbauenden Advanced- sowie zuletzt der Expert-Ausbildung zusammen. Meistens 
wird in höheren Ausbildungsstufen intensiver, das heißt weiter fortgeschritten in 

213	 Wie in Kapitel I.4. genauer ausgeführt, beruht dieser Teil der Arbeit auf meiner beobachtenden Teil-
nahme an den Ausbildungswochen und MTCs der AYI Advanced-Ausbildung von 2015–2017. Im Laufe dieser 
ethnografischen Feldforschungsphase habe ich in Feldnotizen Daten über die Struktur und Ausführung der 
Körperpraxis und über meine eigenen Erfahrungen mit der Praxis gesammelt, auf denen die Analyse aufbaut.
214	 So berichtet es u. a. Tim Miller: »That first trip in ‘78 was Mysore-style, not the led style he’s teaching 
now.« (Miller, 2003)



1.1  Lehrformate und Unterrichtsmethoden� 187

den von Jois unterrichteten Serienformaten geübt. In der Advanced-Ausbildung 
kommen zudem prāṇāyāma-Techniken, also im Sitzen ausgeführte Atemübungen 
hinzu. Die bereits erwähnten MTCs sind anatomisch-medizinisch informierte Work-
shops zu bestimmten Themen, wie »Fuß und Knöchel«, »Schultergürtel«, »Rücken« 
etc., die zusätzlich zur Ausbildung absolviert werden müssen. 

Innerhalb dieser Lehrformate wird Körperwissen auf verschiedene Weise ver-
mittelt, durch a. visuelle, b. verbale und c. somatische Wissensvermittlung.215 Alle 
drei Formen der Wissensvermittlung sind interdependent und von Inhalten heu-
tiger Yogaphilosophie durchzogen.

a. Visuelle Wissensvermittlung
Visuelle Wissensvermittlung und visuelles Lernen ereignen sich, wenn Ü� bende ihre 
Yogapraxis durch die Beobachtung von Demonstrationen der Lehrerin oder anderer 
(fortgeschrittener) Ü� bender modellieren. Zwar scheint visuelles Lernen zu Anfang 
des AYs keine große Rolle gespielt zu haben, denn Jois selbst demonstrierte keine 
āsana-s. Er stellte seine eigene āsana-Praxis bereits in den 1970er Jahren ein, wohl 
nachdem sein Sohn Ramesh Selbstmord beging (s. Miller, 2003),216 und ging danach 
primär seinen religiösen, rituellen Praktiken nach. Mindestens seit der Ankunft der 
ersten Amerikaner*innen verkörperte Jois also den »do your practice and all is 
coming«-Ansatz, für den er später bekannt werden sollte, nicht mehr. Trotzdem bil-
det visuelles Lernen eine historische Basis des globalisierten AYs, denn Jois’ frühe 
Schüler*innen beobachteten seinen Sohn Manju Jois bei öffentlichen Demonstra-
tionen der AY-Praxis.217

Verdeckte Imitation
Auf Jois’ fehlenden visuellen Einführungen aufbauend hat sich in der rezenten inter-
nationalen AY-Community eine visuelle Form der Wissensvermittlung entwickelt. 
Ciołkosz stellt zwar fest, dass Praxis und Training immer noch ohne große Einfüh-
rung oder Hilfe von außen ablaufen, aber beobachtet mimetisches Lernen kineti-

215	 Der einflussreiche Joseph Pilates bediente sich Ende der 1920er Jahre in seinem Studio in New York 
ebenso dieser drei Methoden, und hier zeigt sich, dass mit dem Körper ausgeführte Adjustments zum  
Zwecke der somatischen Wissensvermittlung auch im Umfeld in der (deutschen) KKB zum Einsatz kamen: 
»Er versuchte es über die Augen, wenn er Ü� bungen vorführte und die Schüler bat, genau hinzusehen. Er 
versuchte es über den Tastsinn, wenn er seine Schüler drückte und schob und ihnen Impulse gab. Er ver-
suchte es über die Sprache, den Weg, der für ihn am schwierigsten war. Ü� ber kurze Kommandos kam er 
selten hinaus – Atmen! Rein mit der Luft, raus mit der Luft! Beine hoch! Höher, höher, höher, Pressen!  
Strecken! Weiter strecken! MITDENKEN!« (Rincke, 2015: 115)
216	 Sogar David Williams, einer der frühesten Schüler von Jois, berichtet, dass er Jois nie praktizieren sah 
(Donahaye/Stern, 2010: 21).
217	 »I just remembered that David Williams and Norman Allen, the first two Western Ashtangis, actually 
saw Manju practising in Pondicherry. They asked him where he learned it and that led them to Jois. So from 
there they knew how it was supposed to look.« (E-Mail von Maehle an L. v. O., 9.10.2019)



188	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

scher Muster unter zusammen Ü� benden.218 Dieses mimetische Lernen von anderen 
Ü� benden kann möglicherweise die Weitergabe von Ü� bungswissen in Jois’ Mysore-
Setting erklären, in dem eine große Anzahl von Schüler*innen Matte an Matte übten. 

Ein solches beinahe geheim, also verdeckt ablaufendes mimetisches Lernen 
unterscheidet sich deutlich von der in der AYI Advanced-Ausbildung stattfinden-
den visuellen Wissensvermittlung. In vielen Stilen modernen Yogas wird das Erler-
nen von Yogahaltungen von der Lehrerin visuell eingeleitet, indem sie eine Stellung 
vormacht und die Übenden das Gesehene umzusetzen versuchen – eine Praxis, die 
auch das Forschungsfeld prägt. Steiner selbst demonstrierte häufig neue Positionen 
und Abläufe, und auch Schüler*innen zeigten auf Aufforderung Übungsabfolgen 
vor der gesamten Gruppe. Diese Demonstrationen wurden zudem von den Teil-
nehmenden mit dem Handy aufgezeichnet und später im gemeinsamen Chat der 
Gruppe geteilt. Die Beobachtung anderer Übender wurde somit gezielt zum Erler-
nen der Praxis, also für den Erwerb und die Weitergabe von spezifischem Körper-
wissen eingesetzt. 

Covert Imitation, verdeckte Imitation, spielt somit eine explizite Rolle im Lern-
setting von AYI, von Koch (2017: 395) so definiert: 

According to neurological findings, imitable perceptions such as body postures, audi-
tory noises, language sounds, and mimicry are copied and stored as isomorphic repre-
sentations in brain modules. This copying, or covert imitation, happens routinely and 
automatically, and in fact the recognition of emotions is dependent on covert imitation.

Je genauer der Sehsinn auf die Wahrnehmung anderer Körper trainiert ist, desto 
detailreicher können Abfolgen, Positionen und sogar kaum wahrnehmbare Kör-
perausrichtungen wie Alignment erschlossen und durch Einübung zu eigenem 
Körperwissen werden. Durch regelmäßige Phasen der Beobachtung, kombiniert 
mit Phasen der eigenen Umsetzung, lernen die angehenden Lehrer*innen somit 
einen ›korrekt‹ ausgerichteten Körper zu visualisieren, ›richtiges‹ Alignment im 
eigenen Körper zu etablieren und in anderen Körpern über Adjustments herzu-
stellen. Durch Alignment sind die Körpertechniken des AYI von einer spezifischen 
und neuen Normativität durchzogen,219 denn Jois legte wenig Wert auf Alignment. 
Verdeckte Imitation ist nicht nur für das Erlernen spezieller Techniken relevant, 
sondern auch für die Weitergabe von spezifischen Emotionen und inneren Hal-
tungen, die mittels heutiger Yogaphilosophie die Körpertechniken ergänzen, aber 

218	 »[…] despite one’s best attempts at dṛṣṭi, one always sees glimpses of others out of the corner of the 
eye, especially during transitions between poses. This is especially helpful when one is not certain about the 
order of postures in a sequence. There is always someone just a few poses ahead, whose movement might 
provide guidance. Ultimately, one begins to emulate the kinetic patterns of those around them. There is a sort 
of synchronisation occurring, although not as explicit as with Iyengar Yoga practice.« (Ciołkosz, 2022: 191)
219	 Für eine Analyse der damit einhergehenden, teils normativen Implikationen s. Unterkapitel III.1.3.10.



1.1  Lehrformate und Unterrichtsmethoden� 189

auch infiltrieren. Gemäß der im AYI stattfindenden Yogasūtra-Exegese ist die Pra-
xis zum Beispiel mit einem ruhigen Geist auszuführen (citta-vṛtti-nirodha), voller 
Enthusiasmus (abhyāsa), aber trotzdem mit Gelassenheit (vairāgya) und sich selbst 
gegenüber gewaltfrei (ahiṃsā). Die Ü� bernahme solcher Konzepte kann ebenfalls 
visuell erlernt und weitergegeben werden, da Schüler*innen etwa die oben genann-
ten Eigenschaften in der (ruhigen, konzentrierten) Praxis der Lehrerin beobachten 
und imitieren können und (angehende) Lehrer*innen wiederum lernen, die Praxis  
ihrer Schüler*innen daraufhin abzufragen. Diese Lernprozesse werden durch ver-
bale und somatische Formen der Wissensvermittlung ergänzt.

b. Verbale Wissensvermittlung
Jois’ bereits erwähnte schlechte Englischkenntnisse stellten auch bei der Weiter-
gabe der Praxis ein Problem dar. Im Buch Guruji diskutieren seine Schüler*innen 
immer wieder darüber, was Jois mit bestimmten Praktiken gemeint haben könnte, 
zum Beispiel wie mūlabandha durchgeführt werden solle, eine nach außen meist 
unsichtbare und daher schwerlich visuell erlernbare Muskelkontraktion im Becken. 
Nicht nur für einen Zugang zu philosophischen Inhalten, sondern auch für die 
Erschließung ihrer Praxis nutzten die Student*innen vorhandene Literatur, ent-
gegen Jois’ Anweisung »No books. Only one teacher you take« (Donahaye/Stern, 
2010: 61).

Das hat sich in der heutigen Umgebung des AYs geändert. Im Forschungsfeld 
wird Wissen auf verschiedene Weise verbal vermittelt: Einerseits mit präzisen ana-
tomischen Benennungen oder Beschreibungen dessen, was mit dem Körper zu tun 
ist, wodurch biomedizinische Erkenntnisse zunehmend die Praxis informieren, und 
andererseits mit dem Einsatz von Metaphern. Um bestimmte Muskelgruppen in 
der Hand bzw. im Unterarm zu aktivieren, gab Steiner zum Beispiel im MTC zum 
Thema »Hand« die Aufgabenstellung, die Handfläche vom Handgelenk her zu heben, 
so dass eine Feder darunter passen könnte (28.11.2015: FN 42). Zudem verwendete 
Steiner Bilder, um zu erreichen, dass Schüler*innen bestimmte innere, emotionale 
Zustände in ihre Praxis integrieren, wie oben bereits skizziert (s. Kapitel III.1.3.10.).

Für beide Inhalte, somatische wie philosophische, können zudem somatische 
Formen der Wissensvermittlung zum Einsatz kommen. Steiner selbst stellte fest, 
dass bandha-s verbal angesagt werden, oder aber durch Berührung vermittelt wer-
den können, und er fügte hinzu, dass meist Zweiteres effektiver sei (paraphrasiert 
nach Steiner, 28.11.2015: FN 51).220

220	 Aussagen von Steiner, die nicht einer Audiodatei, sondern Mitschriften entstammen, die ich in Philo-
sophiesitzungen in Form von Feldnotizen („FN“) angefertigt und in MAXQDA übertragen habe, paraphra
siere ich im Folgenden. Dies wird stets kenntlich gemacht. 



190	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

c. Somatische Wissensvermittlung
Das Unterrichten mittels Berührung in Form von Adjustments spielt sowohl bei Jois 
als auch bei seinen Schüler*innen eine große Rolle, wenngleich auf unterschied-
liche Art und Weise. Jois war für intensive, oft schmerzhafte und grenzüberschrei-
tende Berührungen bekannt,221 während die Hilfestellungen heute gezielt sanfter 
ausgeführt werden. In Steiners Unterricht spielt außerdem Eigenberührung eine 
große Rolle; für diese von ihm als »Biofeedback« bezeichnete Methode legen Schü-
ler*innen ihre Hände auf eigene Körperteile, zum Beispiel auf verschiedene Atem-
räume, um durch die über Wärme oder den Hautsinn vermittelte Rückkopplung die 
berührten Körperbereiche anzuregen, in diesem Fall zu einer eigenen muskulären 
Tätigkeit. Auch die somatische Vermittlungsmethode kann von Inhalten heutiger 
Yogaphilosophie durchzogen sein, wie in Kapitel III.1.3.11 im Detail besprochen wird. 
Alle drei skizzierten Vermittlungsmethoden tragen dazu bei, bestimmtes, und häu-
fig von heutiger Yogaphilosophie durchdrungenes Körperwissen zu erwerben und 
weiterzugeben.

1.2	 Raum und Equipment – ein wirksames 
ästhetisches Framing

Das seit Jahrzehnten bekannte, von Jois angeleitete Video einer Led-Class wurde in 
einem dekorationsarmen, hellen Raum gedreht, der beinahe eckenlos anmutet.222 Er 
erinnert eher an einen Trainingsraum als an ein religiöses Setting. Jois trägt nichts 
als eine kurze Sporthose, auch seine Schüler*innen tragen wenig und enge Klei-
dung. Um sie ist nur das absolut Notwendige, die Yogamatte und ein Handtuch für 
das später auftretende Schwitzen. Die Praxis ist demnach nicht durch den Raum 
mit ästhetischen religiösen Codes oder mit für Wellness stehenden Accessoires wie 
Kerzen oder Ä� hnlichem aufgeladen.

Auch heute noch tragen AY-Praktizierende verhältnismäßig wenig und körperbe-
tonte Kleidung und üben eher in einem minimalistischen Raumsetting. Es wird von 
Anfang an leicht bekleidet praktiziert, damit nichts mehr ausgezogen werden muss, 
denn dafür lässt das stark regulierte Setting des AYs kaum Zeit. Jeder Ablenkung 
von der Praxis wird vorgebeugt, Trinken ist nicht erlaubt und es wird nicht gerne 
gesehen, wenn Schüler*innen den Raum verlassen, um auf die Toilette zu gehen. 
Die Versunkenheit in die eigene Praxis hat auch dann höchste Priorität, wenn dabei 
eigene Bedürfnisse übergangen werden müssen. Der Übungsraum ist als Ort stoi-
scher Versenkung nach innen von größter Bedeutung, wohl deswegen ist er sinnlich 

221	 Tim Miller spricht von einer Angst vor Jois’ Adjustments: »We were all practicing to the best of our 
ability. We were all really nervous, afraid of being adjusted but really more afraid of being ignored.« (Miller, 
2003)
222	 Das Video ist abrufbar unter: https://www.youtube.com/watch?v=aUgtMaAZzW0, Zugriff: 4.2.2019.

https://www.youtube.com/watch?v=aUgtMaAZzW0


1.2 Raum und Equipment – ein wirksames ästhetisches Framing� 191

kaum stimulierend. Üblicherweise läuft keine Musik, und wenn der Raum Deko-
elemente aufweist, dann eher spärliche. Mit Farben oder Düften wird kaum gear-
beitet. Auch an der Wahl der Matten, oftmals das einzige Equipment im Yogaraum, 
können heutige AY-Praktizierende identifiziert werden: Aufgrund der intensiven 
Schweißentwicklung müssen die Matten möglichst rutschfest sein und wegen ihres 
intensiven Übungsrepertoires, das schmerzhaft für Gelenke oder andere Körperbe-
reiche werden kann, sind sie meist recht dick und dadurch schwer. Häufig sind die 
Matten schwarz oder dunkelgrau, möglicherweise, da beinahe täglich darauf geübt 
werden sollte und somit die Spuren der intensiven Praxis nicht so schnell sichtbar 
werden. Viele Übende legen zu verschiedenen Zeitpunkten in der Praxis entweder 
eine noch saugfähigere Auflage auf die Matte, um dem Rutschen durch Schwitzen 
beizukommen, oder aber eine Auflage, die nicht mehr ganz so rutschfest ist und die 
gleitenden Sprünge zulässt, die Teil einer fortgeschrittenen AY-Praxis sind. 

Im AY-Übungsraum steht meist zentral ein Altar mit Bildern der für die Linie 
wichtigen Lehrer wie Kṛṣṇamācārya, Jois sowie manchmal weitere. Er ist frei von 
Spiegeln, denn der Sehsinn darf nicht nach außen oder auf das Spiegelbild der eige-
nen körperlichen Erscheinung gerichtet sein. Exterozeption wird diskursiv sowie 
in der Raumkonzeption vermieden. Diese Reizdeprivation mag an das Yogasūtra 
erinnern, das zum Rückzug der Sinne nach innen aufruft (pratyāhāra). Durch den 
Mangel an visuellen Stimuli sind die Übenden auf ihre eigene Körperkoordination 
und -wahrnehmung angewiesen und, wie bereits diskutiert, auf die Imitation der 
Lehrerin und anderer Übender. Umso relevanter wird im Zusammenhang mit dem 
kargen Raumkonzept der eigene Körper als Ort, an dem die Praxis und ihre Effekte 
stattfinden und sich visualisieren. Wie der äußere Raum unterscheiden sich auch 
die von AY geformten, praktizierenden Körper visuell von vielen anderen Yogasti-
len. Sie fallen zum Beispiel durch starke Körperbeherrschung und die sichtbare 
Fokuslenkung ihrer Augen (dṛṣṭi-s) auf – wie, sehr eindrücklich, auf die eigene 
Nasenspitze –, durch ihren von bandha-s stabilisierten, flachen Bauchraum und 
durch eine gute Reaktionsfähigkeit, die sich beispielsweise in den schnellen, heu-
schreckenartigen Sprüngen von einer Stellung zur nächsten zeigt.

Prothetisches Körperwissen und Körperschema
Für das Erlernen der im AY wichtigen Balancehaltungen, wie zum Beispiel des 
Hand- oder Unterarmstandes, wird der Raum erneut bedeutsam. Häufig wird eine 
solche Position mithilfe einer Wand geübt, die als Feedbackmechanismus für die 
zu erreichende Vertikale, die eigene Balance, für eine gelungene Ausrichtung, den 
nötigen Krafteinsatz oder aber als Vorsichtsmaßnahme dient, um nicht nach hinten 
umzukippen, und somit als psychologische Absicherung. Dadurch trägt die Umge-
bung zum Erwerb eines bestimmten Körperwissens bei. Die Integration des Rau-
mes in das eigene Körperschema kann mit der religionsästhetischen Kategorie des 
»prothetischen Körperwissens« beschrieben werden, die auf neuronaler Plastizität 



192	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

beruht, also der Eigenschaft des Gehirns, durch Training veränderbar zu sein. Ü� ber 
diese »Verlängerung der sinnlichen Wahrnehmung« schreibt Koch: 

Prothetisch meint die Fähigkeit oder Eigenschaft der Wahrnehmung, die Sinnesqualität 
in einem körperfernen Ort zu erleben, und zwar als eigene Wahrnehmung (das Beispiel 
der Bodenbeschaffenheit, die in der Spazierstockspitze wahrgenommen wird anstatt 
im Handteller der Hand, die den Stock hält und wo physiologisch der Sinneseindruck 
entsteht). (2007: 283)

Der eigene Körper erlebt somit einen Stimulus, der ihn zwar nicht direkt erreicht, 
sondern, anhand des Spazierstock-Beispiels veranschaulicht, über eine Art Ver-
längerung im eigenen Körper ankommt. Diese Kategorie erklärt folglich, wie Hilfs-
mittel und Teile der Umwelt ins eigene Körperschema integriert werden können 
(Koch, 2017: 401), wodurch sich dieses verändern kann, genau wie der peripersonale 
Raum, der plastisch mit der Umgebung interagiert (Serino, 2019: 154). Die in der 
AY-Praxis eingesetzte Wand – ihre Nähe oder Ferne, ihr Härtegrad und damit der 
stimmige Schwung, der zu holen ist, um sie mit den Beinen für das Ausführen des 
Handstandes zu nutzen – wird demnach kurzzeitig ins Körperschema integriert, 
um spezifische Techniken zu erlernen.

Der Begriff des Körperschemas fasst die Selbst-Repräsentation des Körpers 
(Koch, 2017: 392). Seine Dimensionen (also wo sich meine Gliedmaße zueinander 
und im Raum befinden) werden durch Propriozeption vermittelt (Koch, 2007b: 171), 
somit wird das Körperschema durch Bewegung und durch somatische Aufmerk-
samkeit aktualisiert. Somatische und psychologische Selbstwahrnehmung entste-
hen durch das Bild eines homöostatischen Körperzustandes (Koch, 2017: 393). Koch 
(2007b: 190) spricht von einer »Definition vom Körperschema als dauerhaftem Bild, 
das den eigenen Körper als ein wahrnehmbares Ganzes vermittelt, das aus dem 
Handlungsraum herausgenommen werden kann.« Das Körperschema ist folglich 
ein holistisch ablaufender Prozess, der eigenständig und meist unbewusst ist und 
sich auf das inhärente Ich-Gefühl und die Gesamtbefindlichkeit bezieht, und doch 
kann es manipuliert werden. Durch somatische Aufmerksamkeit – auf den eigenen 
und auf andere Körper (Schüler, 2012: 97) – wird ein spezifisches Körperschema 
geschaffen, erlernt und angepasst, und kulturelle Interaktionen können Körper-
schemata aktivieren, verändern oder manipulieren (Koch, 2017: 393). Verdeckte 
Imitation ist ein Faktor, durch den Körperschemata intersubjektiv geteilt werden 
können, denn sie sind von anderen imitierbar (Schüler, 2012: 97). Regelmäßig AY- 
Praktizierende sind folglich durch ein geteiltes Körperschema miteinander vernetzt.

Thermoregulation
Noch auf eine weitere Weise ist der Raum im AY von Bedeutung, da er sehr warm 
sein muss. Hitze kann damit als weiterer grundlegender Wirkfaktor der AY-Praxis 



1.2 Raum und Equipment – ein wirksames ästhetisches Framing� 193

bestimmt werden, mit Einfluss auf Muskeltonus, Körperschema, Körperbild, Pro-
priozeption, Nozizeption etc. Die dem zuzuordnende religionsästhetische Katego-
rie der Thermoregulation wird von Koch (2017: 395) als »[a] complex and mostly 
autonomous regulatory circuit« beschrieben: »Blood flow, restricted blood flow and 
muscle tension are only some factors that take part in this organization.« (Ebd.) 
Temperaturverschiebungen werden automatisch vom Körper ausgeglichen: Schwit-
zen ist eine thermoregulatorische Antwort, die dem Wärmeverlust dient, während 
Zittern vom Körper zur Wärmegewinnung eingesetzt wird. Temperaturwahrneh-
mung ist zudem direkt mit Emotionen verbunden, moderate Wärme wird meist als 
entspannend und angenehm erlebt. Für bereits flexible Menschen kann die Wärme 
während der Praxis allerdings zu Grenzüberschreitungen führen, da die Rezep-
toren unsensibel werden und kein ausreichendes Feedback mehr geben. Schleip 
argumentiert, dass Hitze die Propriozeption, die innere Wahrnehmung regelrecht 
verkümmern lässt (2019: 195).

Wie in Kapitel II.3.2. ausgeführt, war für Jois tapas, eine durch Anstrengung akqui-
rierte, innere Hitze, ein wichtiger Wirkfaktor der Praxis. Damit wurden Effekte wie 
»cleansing, purification and transformation« in Verbindung gebracht (Smith, 2008: 
146). Heute wird der Yogaraum stark aufgeheizt, der Reinigungstopos ist immer 
noch zugegen und wird häufig mit Schweiß, »dem Ausschwitzen von etwas«, assozi-
iert. In kälteren Klimazonen kann AY daher nur in Innenräumen geübt werden – ein 
warmer Raum wird zur Grundvoraussetzung, überhaupt praktizieren zu können. Je 
intensiver die Praxis und je höher die Anzahl der Schüler*innen, desto mehr Wärme 
entsteht im Raum. Wohl auch zum Zwecke der Wärmeentwicklung wurden in AYI-
Stunden wenige Schüler*innen in einem großen Raum so eng aneinandergelegt, 
dass sich ihre peripersonalen Räume überschnitten. Die fokussierte Vereinzelung, 
die auf der eigenen Matte durch die Praxis entstehen soll, findet gezielt im Kollek-
tiv statt. Gegen Ende einer Stunde ist die Hitze an ihrem Höhepunkt angekommen, 
die Fenster von der vom Schweiß und der Atmung entstandenen Luftfeuchtigkeit 
beschlagen, die Luft im Raum ist von der intensiven Atemarbeit der Übenden ver-
braucht, denn sogar im Sommer bleiben die Fenster geschlossen. Kleidung, Haare 
und Körper sind durchfeuchtet vom (kollektiven) Schweiß und der sich stetig erhö-
henden Luftfeuchtigkeit. Da sich laut emischem Narrativ im Raum die konzentrierte 
»Energie« der Übenden sammelt, werden meist nicht mal zur Endentspannung 
die Fenster geöffnet, damit diese Energie im Raum bleibt. Der Yogaraum wird zur 
Erweiterung des eigenen Körpers, zu einem kollektiven Energiekörper überhöht. 

Dieser energetischen Begründung stellte Steiner ein medizinisches Argument 
für die Umgebungswärme und die durch die Praxis generierte Wärme an die 
Seite. Er lehrte, dass sich durch die Wärme eine verbesserte Dehnbarkeit einstellt, 
aufgrund des dadurch eintretenden »Creeping-Effekts«, der eine (kurzfristige) 
Längenveränderung der bindegewebigen Strukturen innerhalb und außerhalb des 



194	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

Muskels benennt.223 Und tatsächlich funktioniert das intensive Bewegungsreper-
toire des AYs, insbesondere die intensiven Dehnungen, ohne eine stabile Wärme im 
Raum nicht. Die erhöhte Raumtemperatur ist dadurch auch an der Erfahrung betei-
ligt, etwas bisher nicht für möglich Gehaltenes zu erreichen und die gewohnten kör-
perlichen und mentalen Grenzen zu erweitern. Matthias, der wie ich als Querein-
steiger in die Advanced-Ausbildung kam, berichtete mir, dass er sich einige Zeit lang 
an die Hitze gewöhnen musste, sich jedoch gegen Ende der Ausbildung häufiger ein 
Gefühl der Entgrenzung einstellte: Die Hitze machte ihm plötzlich nichts mehr aus 
und die Umgebung hatte Teil an seiner körperholistischen Wahrnehmung während 
der Praxis.224 Denn durch die kraftvolle, dynamische Ganzkörperbewegung erhöht 
sich auch die eigene Körpertemperatur und verteilt sich gefühlt gleichmäßig im 
eigenen Körper. Auf meinen empirischen Daten aufbauend lege ich nahe, dass dies 
subjektiv als Verschmelzung mit der ähnlich warmen Umgebung erlebt und als eine 
Art holistisches Einheitserleben gedeutet werden kann.

1.3	 Körperstrategien der Praxis
Obwohl die Anzahl medizinischer Studien über Yoga stetig zunimmt, ist mir keine 
Versuchsanordnung begegnet, in der möglichst viele Wirkfaktoren eines Yogastils 
im Detail analysiert werden. Vielmehr wird auf spezifische Praxisaspekte oder 
Wirkfaktoren fokussiert, und diese werden anhand Ü� bender verschiedener Yoga-
stile untersucht.225 Abweichend davon setzen es sich die folgenden Unterkapitel 
zum Ziel, die AY-Praxis möglichst detailreich darzustellen und die dafür relevan-
ten Studien zusammenzutragen und zu analysieren. Aufbauend auf Kochs oben 
erwähnten Kategorien soll herausgearbeitet werden, welches Körperwissen durch 
die AY-Techniken sowie durch die neu hinzukommenden Praktiken von AYI gene-
riert werden kann.

1.3.1	 Das Prinzip der festen Serien: »Wrong practice,  
no benefit«?

Die Praxis des heutigen AYs umfasst sechs Ü� bungsserien, die je aus einer festen 
Abfolge von ca. 30–40 dynamisch aneinandergereihten āsana-s bestehen. Die ers-
ten drei Serien heißen: Primary Series (yogacikitsa, »Yogatherapie«), Intermediate 

223	 »Die Wärme lockert Schwefel-Wasserstoff-Brücken zwischen den Kollagenfasern der Faszien. So kön-
nen sich diese Fasern leichter ausrichten und im sogenannten Creeping Effekt aneinander entlang gleiten.« 
https://de.ashtangayoga.info/yoga-therapie/yogatherapie-verstehen/200107-faszien-yoga-die-koerper/, 
Zugriff: 10.8.2020.
224	 Persönliche Konversation, Facebook-Nachricht, 3.7.2019, FN 110–111.
225	 So inkludierte beispielsweise eine Studie, die Yoga und Gewichtsverlust in Verbindung bringt, 15 Iyen- 
gar Yoga-Praktizierende, jedoch auch fünf Teilnehmer*innen, die Ashtanga, Bikram und Yin Yoga übten 
(Ross/Brooks/Touchton-Leonard et al., 2016).

https://de.ashtangayoga.info/yoga-therapie/yogatherapie-verstehen/200107-faszien-yoga-die-koerper/


1.3 Körperstrategien der Praxis� 195

Series (nāḍīśodhana, »Reinigung der Energiebahnen«) und Advanced A (sthirab-
haga, »Stabile Ruhe«) – schon die Sanskritnamen suggerieren Effekte wie Heilung, 
Reinigung, Energie und Ruhe. Viele Ü� bende bleiben beim Praktizieren der ersten 
Serie, die zu meistern schon um ein Vielfaches körperlich herausfordernder ist als 
das Programm der meisten anderen Yogastile.226 Während die erste Serie größten-
teils aus Vorwärtsbeugen besteht, führt die zweite Serie in intensive Rückwärtsbeu-
gen hinein und die dritte basiert vor allem auf anspruchsvollen Balancepositionen. 
Wie schon ihre Nummerierung andeutet, nimmt der Schwierigkeitsgrad von Serie 
zu Serie zu. Jedoch beinhaltet schon die erste Serie sehr fordernde Ü� bungen wie 
Supta Kūrmāsana, die liegende Schildkröte, bei der die Füße überkreuz hinter den 
Kopf gebunden werden und die vielen Menschen zum Beispiel aufgrund der Ana-
tomie ihrer Hüftgelenke niemals (schmerzfrei) möglich sein wird.

Jeder Serie sind immer fünf Sonnengrüße A (sūryanamaskāra A) und fünf Son-
nengrüße B (sūryanamaskāra B)227 sowie ein Set stehender Grundpositionen (fun-
damental positions) vorangestellt, die geübt werden, egal welche Serie danach 
angehängt wird. Das Gleiche gilt für die Schlusssequenz (finishing sequence), die zu 
einem guten Teil aus Umkehrhaltungen besteht. Das Bewegungsrepertoire der AY-
Serien kann einerseits durch die Lage des Körpers im Raum kategorisiert werden:

1.	 Stehende Positionen
2.	 Sitzende Positionen 
3.	 Positionen in Bauchlage
4.	 Positionen in Rückenlage
5.	 Umkehrhaltungen, bei denen ein Teil des Oberkörpers (Hände, Kopf, 

Schultern) den Boden berührt und die Füße Richtung Decke zeigen.

Andererseits sind verschiedene Bewegungsgruppen zu unterscheiden, die in āsana-s  
miteinander kombiniert auftreten können und in den AY-Serien oft scheinbar 
unstrukturiert aufeinanderfolgen, etwa wenn in der ersten Serie der Handstand, 
eine Balance- und Umkehrhaltung, zwischen zwei stehende Positionen eingebaut 
ist:228

226	 Diese drei Serien werden heutzutage tatsächlich geübt. Ü� ber sie hinaus kommen nur sehr wenige 
Ü� bende, weshalb hier nicht näher darauf eingegangen wird.
227	 Es wurde bereits über das Alter und die Bedeutung von sūryanamaskāra geforscht (vgl. Birch/ 
Hargreaves, 2016; Hall, 2019; Singleton, 2010: 179–184). Hall zeigt, dass Kṛṣṇamācārya keine dynamische  
und anstrengende Version von sūryanamaskāra gelehrt hat, und Birch und Hargreaves argumentieren,  
dass es bisher keinen Hinweis auf eine mittelalterliche Version von sūryanamaskāra gibt, die der moder-
nen ähnelt, mit Ausnahme der Praxis, sich (vor einer Gottheit oder einem Lehrer) auf dem Boden niederzu- 
werfen. Dies wird z. B. in tantrischen Sanskrit-Texten ab dem 6. Jh. n. u. Z. erwähnt, mit verschiedenen  
Versionen von acht, sechs, fünf oder vier Gliedern, die den Boden berühren.
228	 Im Ś� ivānanda Yoga hingegen sind die Ü� bungen in einer ebenfalls festen Ü� bungsreihe, aber nach ihrer 
Lage im Raum aneinandergereiht. So wird eine Reihe stehende Positionen geübt, eine Reihe in Bauchlage, 
eine im Sitzen etc. 



196	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

1.	 Vorwärtsbeugen
2.	 Rückwärtsbeugen
3.	 Drehhaltungen
4.	 Balancehaltungen
5.	 Umkehrhaltungen

Woher die Serien genau stammen, wird diskutiert. Maehle vergleicht die Ü� bungen 
der ersten drei Serien mit den Ü� bungsreihen in Kṛṣṇamācāryas Buch Yogāsanagalu 
(1941) und kommt zum Schluss, dass diese Serien, mit kleinen Abwandlungen, zum 
Großteil von Kṛṣṇamācārya stammen (Maehle, 2019).229 Stern stellt die Geschichte 
hingegen andersherum dar: 

He [Jois] said to Sharat and me that he presented his groupings of asanas to Krishna
macharya, who gave his approval. This was in 1937. It was not until four years later, in 
1941, that Krishnamacharya came out with his second book, Yogasanagalu, in which he 
included groupings of asanas similar to Pattabhi Jois’s syllabus. (2019: 288, FN 13)

Dies würde sogar bedeuten, dass Jois die Lehre seines Lehrers mit den von ihm 
zusammengestellten Serienformaten beeinflusst hat. Hall hingegen schreibt, dass 
Jois die vier Serien, auf denen das System der heutzutage in Mysore unterrichteten 
sechs Serien basiert, wahrscheinlich erst im Jahr 1947 zusammenstellte. Er stellt 
zudem in den Raum, dass Jois sie möglicherweise nicht selbst praktizierte, und ist 
der Meinung, dass Jois, als er noch eine āsana-Praxis verfolgte, diese nach einem 
flexibleren Zugang gestaltete, den er von Kṛṣṇamācārya gelernt hatte (Hall, 2015). 
Weiterhin schlussfolgert Hall, dass die Serien lediglich aufgrund administrativer 
Vorlagen entstanden sind, und zwar durch einen vierjährigen Stundenplan, den das 
Sanskrit College in Mysore für Jois’ dortige Yogalehrertätigkeit vorschrieb:

The Ashtanga series are clearly one effective approach to developing discipline, encoun-
tering the practice of asana and hopefully yoga, one that many find beneficial but per-
haps reflecting on Pattabhi Jois’ own practice, how it was formed and how he himself 
chose to practice puts the series into perspective. The Ashtanga series appears to have 

229	 Auch Jois’ Sohn Manju ist davon überzeugt, dass die Serien des AYs Kṛṣṇamācāryas Feder entstammen: 
»Well, actually, it’s all taken from books. If you take the Hatha Pradipika, it teaches a few postures. Then Yoga 
Korunta it teaches, and Shiva Samhita. All these books, you see, have it. So what they did was pick all the 
postures and then they sat down and kind of researched how to put it in a sequence. That’s how they crea-
ted the whole thing.« Der Interviewer hakt nach: »When you say ›they,‹ who do you mean?« Manju Jois prä-
zisiert: »Krishnamacharya in his Yoga Makaranda. That is the way my father teaches. When B. K. S. Iyengar 
took it, he just picked here and there. This is more like therapy. But everybody has their own ideas of what 
to do. Strict ashtanga yoga is how my father teaches: vinyasas, breathing – that’s the real ashtanga yoga.« 
»But this was created, you think, by Krishnamacharya? Did he put the sequences together?« »I think so, yes, 
yes.« (Donahaye/Stern, 2010: 8)



1.3 Körperstrategien der Praxis� 197

been an accident of circumstance, developed in response to a particular pedagogic need 
(the four year sanskrit syllabus) a more flexible approach exploring and giving empha-
sis to other elements of the practice that Krishnamacharya and Pattabhi Jois explored 
may also be beneficial. (Hall, 2015)

All diesen Aussagen nach kann folglich nicht bestätigt werden, dass das AY-System,  
so wie es in den letzten Jahrzehnten unterrichtet wurde, auf einer langen und unge-
brochenen Traditionslinie beruht.

Laut Jois darf eine Position in einer Serie erst gelernt werden, wenn die vorher-
gehende Übung gemeistert wurde. Dadurch stellt sich nach einer Weile des Übens 
eine Iteration der Grundpositionen und der ersten Übungen der jeweiligen Serie 
ein. Doch auch wenn eine gesamte Serie geübt wird, sehen die vielen Positionen, 
die sie beinhaltet, zwar nach einer großen Bewegungsvielfalt aus, jedoch gibt es in 
diesem Rahmen kaum Variationsmöglichkeiten. Hier greift Steiners AYI besonders 
deutlich ein, indem er für jedes āsana eine Modifikation, das heißt eine ähnliche, 
aber sanftere Alternative etabliert hat. Dadurch wird AYI für ein viel breiteres Pub-
likum attraktiv. Während AY besonders akrobatische, schlanke Körper anzog, finden 
sich in Steiners Unterricht viele verschiedene Körpertypen.
Als ich 2015 ohne Vorerfahrung in die Advanced-Ausbildung einstieg und AY von 

Grund auf lernte, war ich im Mysore-Raum mit 31 weiteren Schüler*innen. 28 Leute 
in der Gruppe praktizierten schon länger AY und drei waren Quereinsteiger*innen 
wie ich. Der Einstieg in den Ablauf der Serie, in die damit zusammenhängenden 
Techniken wie tristhāna und in das mit AYI einhergehende Körperalignment war 
sehr herausfordernd, insbesondere Matte an Matte mit sehr intensiv und fortge-
schritten Übenden, die oftmals Positionen praktizierten, die in meiner ersten Serie 
gar nicht vorkamen. Ich durfte immer bis zu einem bestimmten Punkt üben und 
dann die neu hinzugekommenen Positionen noch einmal wiederholen, damit sie 
sich einprägten. Dabei lernte ich oftmals eine Position erst in Steiners sanfter Modi-
fikation, die ich zusätzlich memorieren musste, und erst später in der intensiven 
Ausführung. Da AY zudem körperlich sehr viel Kraft benötigt, war die erste Ausbil-
dungswoche mit täglicher prāṇāyāma- und ungefähr zweistündiger āsana-Praxis 
vor dem Frühstück sowie weiterem Input bis abends um 21 Uhr eine fordernde 
Erfahrung. Ganz im Einklang mit Jois’ stetem Aufruf zu regelmäßiger Praxis, da sich 
sonst ein gewisses Ergebnis nicht einstelle, soll AY sechs Tage die Woche praktiziert 
werden, Ausnahmen sind lediglich die zwei monatlichen Voll- und Neumondtage. 
So hält es auch Steiner noch.

Als ich nach der ersten Ausbildungswoche zu Hause ankam, fühlte ich mich zwar 
erschöpft, aber mein Körper hatte sich bereits verändert. Im Laufe der vier weiteren 
Wochen Ausbildung über zwei Jahre, mit sehr regelmäßiger und intensiver Praxis 
zu Hause, wurde mein Körper immer stärker und die Körperarbeit langsam leichter. 
Durch diese regelmäßige, intensive Tätigkeit bilden sich unweigerlich über den Kör-
per, ähnlich einer fordernden Sportpraxis, neben Beweglichkeit auch Durchhalte-



198	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

vermögen, Zähigkeit und Kraft aus. »Kraft« ist ein anhaltender Topos im Zusammen-
hang mit der AY-Praxis: »Jois was actually right when he said, ›This yoga will give you 
the light and strong body of a lion‹.« (Maehle 26.8.2018: 59) Das hängt unter anderem 
mit dem Serienformat zusammen, denn allein durch seine Existenz erscheint jede 
Abkürzung unvollständig. Abweichungen wurden von Jois mit »Wrong practice, no 
benefit« kommentiert – im Serienformat wird die strikte Orthopraxie des AYs am 
sichtbarsten. Neben einer physischen Überforderung oder Verletzungen kann sich 
dadurch das Gefühl einstellen, nicht gut genug zu sein, immer erst am Anfang zu 
stehen, da es noch so viele potenzielle Fortschritte geben kann und man sie sogar 
auf der Matte neben sich passieren sieht. An dieser Stelle greifen nicht nur Steiners 
Modifikationen regulierend ein, sondern auch seine Yogasūtra-Interpretation, um 
das oftmals beinahe aggressive und die eigene Propriozeption übertönende Trai-
ningsregime abzufangen, wie zum Beispiel Kapitel III.2.3.7. zeigen wird.

Die ausgesprochen regelmäßig auszuführende AY-Praxis, die zu einem großen 
Teil des Lebens wird, bildet den Körper und die Persönlichkeit gemäß der jeweili-
gen Lehre aus: In Steiners Umfeld ist das stark, aufrecht, stoisch, mutig, lebendig 
etc. Es scheint, als ob es um ein willentliches Embodiment der Lehre durch stete 
Wiederholung geht; es ist also festzuhalten, dass dem Körper emisch nicht nur bio-
logische, sondern auch metaphorische Zuschreibung zukommt. Das Erleben wird 
diskursiv gezielt gelenkt, wie zum Beispiel, wenn eine mögliche, dem strikten Trai-
ningsregime entspringende Erschöpfung in »das Verlassen der Komfortzone« oder 
in »Mut entwickeln« umgewertet wird. Jedoch bleibt das sich daraus ergebende 
Embodiment nicht auf der metaphorischen Ebene stehen, sondern impliziert eine 
neurophysiologische und psychologische Veränderung. Nachdem bereits gezeigt 
werden konnte, wie wirksam das Praxissetting ist, werden nun die konkreten Tech-
niken im Detail analysiert.

1.3.2	 Tristhāna: Aufmerksamkeits- und Sinneslenkung
Das Konzept tristhāna (»drei Orte«) findet sich weder in Kṛṣṇamācāryas Werken 
noch in Jois’ Yoga Mālā. Erst in späteren Jahren taucht es in Jois’ Lehre auf, wie ein 
Interview bestätigt, das er 1998 Guy Donahaye gab:

Guruji: Three portions are there, that is called trishtanam. Trishtanam means: one pos-
ture, one drishti, looking place, one breathing system. Without these three, mind con-
trol is very difficult. That’s why you take breathing system, posture and drishti, that is 
three important. Posture is coming, breathing is correct, posture is correct is coming. 
Breathing is not correct, posture is not correct. (Hall, 2014)230

230	 Das von Hall in seinem Blog zitierte Interview war auf seiner Webseite https://www.ashtangayoga.
nyc/ zu finden, wurde allerdings mittlerweile gelöscht. Auf Nachfrage schickte mir Donahaye die Audio-
Datei des Interviews zu und bestätigte mir, dass Jois während seiner Zeit in Mysore trishtāna recht häufig 

https://www.ashtangayoga.nyc/
https://www.ashtangayoga.nyc/


1.3 Körperstrategien der Praxis� 199

Heute ist tristhāna ein grundlegendes Konzept im AY, so, wie es die Jois-Familie 
unterrichtet:

Tristhana: This means the three places of attention or action: posture, breathing system 
and looking place. These three are very important for yoga practice, and cover three 
levels of purification: the body, nervous system and mind. They are always performed 
in conjunction with each other«. KPJAYI. (Hall, 2014)

Während die Jois-Familie konstatiert, dass die drei Orte 1. »posture«, 2. »breathing 
system« und 3. »looking place«, also āsana/vinyāsa, ujjāyī und dṛṣṭi sind, ersetzt 
Scott »posture« durch »bandha«. Mit Sicherheit kann demnach nur gesagt werden, 
dass tristhāna ein relativ neuer Terminus ist, der eine gewisse Variabilität aufweist 
und der vielleicht am besten mit »die drei Grundpfeiler« des AYs zu übersetzen ist. 
Während āsana-s die Standardzutat eines jeden modernen Yogastils sind, stellen 
vinyāsa, bandha, ujjāyī und dṛṣṭi speziellere Techniken dar, die nicht in jeder Yoga-
richtung zum Einsatz kommen. Der Jois-Familie gelingt es durch diese Elemente, 
eine diskursive Brücke zwischen physischer Yogapraxis und Yogasūtra zu schlagen, 
wie bereits in der in Jois’ obigem Zitat erwähnten Geisteskontrolle (»mind cont-
rol«) angedeutet. Darin klingt die berühmte Yogadefinition aus Sūtra I/2, yogaś-
citta-vṛtti-nirodhaḥ an, welches Jois mit »Yoga ist Geisteskontrolle« übersetzt.231 Im 
Folgenden gehe ich genauer darauf ein und werde alle vier möglichen Aspekte von 
tristhāna im Detail analysieren.

1.3.3	 Āsana-s und vinyāsa: Präzision versus Flow
Es wird immer noch darüber debattiert, wie alt āsana-s tatsächlich sind. Nichtsitz-
ende Positionen finden sich frühestens in indischen (Yoga-)Texten ab dem 10. Jahr-
hundert n. u. Z. und erst im Haṭhayoga-Korpus des frühen Mittelalters wird āsana-s 
therapeutische Wirkung nachgesagt (Mallinson/Singleton, 2017: 92). Komplexe 
Sequenzen wie die Serien des AYs werden in keinem bisher bekannten Yogatext 
vor der Moderne beschrieben. Erst aus dem 18. Jahrhundert sind Werke bekannt, 
die wiederholte Bewegungsfolgen lehren (Mallinson/Singleton, 2017: 94), während 
direkte Vorgänger von Kṛṣṇamācāryas Ü� bungssequenzen bisher noch nicht ent-
deckt wurden:

erwähnte, er aber trotz ausführlicher Recherche nie herausgefunden hat, woher es kommt (E-Mail vom 
9.10.2019 an L. v. O.). Davon abweichend berichtete mir Maehle: »Not only did I never hear any other students  
of Krishnamacharya expand on this concept nor did I hear of it in my time in Mysore nor directly from Jois. 
The first time ever I saw the term was in John Scott’s book (Ashtanga Yoga: The Essential Step-by-step Guide 
to Dynamic Yoga von 2000, L. v. O.). It begs the question where the term comes from? I think the elevation 
of drishti to the same import as Ujjayi and the two bandhas is a modern development.« (28.9.2019: 225)
231	 Vgl. Kapitel II.3.3.2. dieser Arbeit, mit dem Unterpunkt »Yoga Mālā: Die philosophische Grundlage des 
Ashtanga Yoga?«



200	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

Nowhere, however, do we find complex and welldefined posture sequences like those 
central to the teachings on āsana propagated in the twentieth century by T. Krishna
macharya and some of his students. Furthermore, the Sanskrit word vinyāsa used (with 
considerable variation of meaning) by Krishnamacharya and his students to denote a 
stage in one of these linked sequences is not found with this meaning in pre-modern 
texts on yoga. (Mallinson/Singleton, 2017: 482, FN 26)

Somit ist das dynamische vinyāsa-Prinzip, das Kṛṣṇamācāryas Yoga prägt und durch 
das jedes āsana mithilfe eines dynamischen Ablaufs an das nächste geknüpft ist 
möglicherweise eine moderne Entwicklung. 

Muskeltonus, Haltung, Bewegung
Während in anderen Yogastilen, zum Beispiel im Ś� ivānanda Yoga, āsana-s viel länger 
gehalten werden, dauert im AY beinahe jedes āsana nur fünf Atemzüge, Ausnah-
men gibt es bei einigen Positionen in der Schlusssequenz.232 Durch den Krafteinsatz 
und die Dehnungen, die mit āsana-s einhergehen, arbeitet AY grundlegend mit der 
Veränderung von Spannungszuständen in Faszien und Muskeln. Mit Muskeltonus 
ist der auch in Ruhe aufrechterhaltene Spannungszustand eines Muskels gemeint –  
der individuelle Tonus ist eng mit Körperhaltung, Bewegung und Atmung verbun-
den (Payne/Crane-Godreau, 2015: 56). Im dynamischen vinyāsa-Prinzip verbindet 
AY Atmung, Haltung und Bewegung gezielt miteinander. In Sonnengruß und jedem 
vinyāsa folgen expansive und kontraktive Bewegungen aufeinander. Expansive 
Bewegungen erleichtern die Einatmung und kontraktive Bewegungen die Ausat-
mung (Schmalzl/Powers/Henje Blom, 2015: 102), und nach dem gleichen Prinzip 
sind die Bewegungsfolgen des AYs aufgebaut. Dies sollte stets konzentriert, also 
nicht nach außen, sondern auf das eigene Erleben fokussiert ausgeführt werden. 
Es konnte gezeigt werden, dass bewusst ausgeführte Bewegungen die Basis für die 
Entwicklung von Selbstwahrnehmung sind. Damit werden sie als relevant für die 
Persönlichkeitsentwicklung angesehen (Payne/Crane-Godreau, 2015: 56).

Tätowierung
Die āsana-s selbst evozieren außerdem, dass sich verschiedene Körperteile der 
Ü� benden auf oftmals ungewohnte Weise begegnen und interagieren. Neben dem 
Druck auf das Bindegewebe und der Aktivierung der sich darin befindlichen Rezep-
toren ist vor allem die Haut involviert, die im AY oft intensiver stimuliert wird als in 
anderen Yogastilen. Das liegt daran, dass viele AY-Praktizierende wenig Bekleidung 
tragen, wodurch zum Beispiel während des Ü� bens immer wieder die eigene nackte 

232	 Kṛṣṇamācārya unterrichtete dies noch anders als Jois. In der YM schreibt er z. B. über ūrdhvamukhaśvan
āsana, den heraufschauenden Hund, der im AY nur im Sonnengruß und in den vinyāsa-s zwischen den 
Positionen vorkommt und der höchstens fünf Atemzüge gehalten wird: »Make the effort to practise until it 
becomes possible to remain in this posture for fifteen minutes.« (2006 [1934]: 65)



1.3 Körperstrategien der Praxis� 201

Oberarmhaut die nackte Oberschenkelhaut drückt, zieht oder reibt, oder die Haut 
der Lehrerin die eigene Haut verschiebt und mit ihr interagiert.233

Die hierbei relevante religionsästhetische Kategorie »Tätowierung« verweist 
abweichend vom allgemeinen Sprachgebrauch nicht auf den tatsächlichen Akt des 
Brennens eines Motivs in die Haut. Tätowierung steht vielmehr für die Rolle der 
Haut als Sinnesorgan, es geht um die Wahrnehmungsleistung des Menschen über 
die Haut, »die zugleich eine Speicher- und Ausdrucksmöglichkeit bietet« (Koch, 
2007b: 211). Ausführlicher schreibt Koch in ihrem späteren Aufsatz:

However, the skin is an organ that is permeated with receptors, and it is the source of 
a huge amount of information that is received through these neural receptors, such as 
humidity, pain, touch, temperature, tension, etc. Since the skin is a protective shield 
against germs it also mirrors the state of the immune system. As any other tissue of the 
body, the skin memorises exposure to sun or coldness. One might talk of a skin organ 
sense. (2017: 396)

Stark verdreht-verschlungene Positionen, in denen sich Körperteile in ungewohn-
ter Zusammenkunft berühren und drücken, können vergessen lassen, welches Kör-
perteil sich gerade wo befindet, und das bewusste In-einem-Körperteil-Sein ver-
schwindet, wie zum Beispiel bei der Stellung Marīcyāsana B in der ersten Serie.234

Daran anknüpfend werden beispielsweise folgende Fragen für die Forschung 
relevant: Wie würde in diesem Fall die Farbskala für Körperregionen aussehen, 
die Koch (2007b: 211ff.) an den französischen Philosophen M. Serres anknüpfend 
beschreibt, der verschiedene Farben etabliert, je nach dem, wo im Körper am inten-
sivsten der Ichpunkt empfunden wird (weiß – intensiv/rot – weniger intensiv/
schwarz – abwesend)? Was machen solche Körpererfahrungen mit der je individu-
ellen Berührungsgeschichte, die sich mittels der Wahrnehmung über die Haut quasi 
»eintätowiert« haben? Und trägt diese Geschichte, also ob sich beispielsweise mehr 
weiche oder harte Berührungen eingeprägt haben, andersherum auch dazu bei, 
welche sensuellen Stimuli in der Yogapraxis gesucht werden (s. Kapitel III.1.3.11.)? 
Festgehalten werden kann, dass die āsana-s im AY und AYI eine eher intensive Sti-
mulation der Haut mit sich bringen.

Zudem beinhaltet schon die erste Serie Abfolgen, die einen Umgang mit Schmerz 
fordern, wie zum Beispiel Supta Koṇāsana.235 Diese erst liegende, dann sitzende 

233	 Für B. K. S. Iyengar spielt die Haut eine viel größere Rolle für seinen holistischen Yoga-Diskurs, als es im 
AY der Fall ist: »The practice of yoga integrates a person through the journey of intelligence and conscious-
ness from the external to the internal. It unifies him from the intelligence of the skin to the intelligence of 
the self, so that his self merges with the cosmic Self.« (Iyengar, 2002 [1993]: 51)
234	 Vgl. z. B. hier: https://de.ashtangayoga.info/200615-maricyasana-b-ronald-richard/, Zugriff: 21.8.2021.
235	 Die Ü� bung wird zum Beispiel hier gezeigt: https://de.ashtangayoga.info/ashtanga-yoga/1-serie-yoga-
chikitsa/210301-supta-konasana-ronald-richard/, Zugriff: 21.8.2021.

https://de.ashtangayoga.info/200615-maricyasana-b-ronald-richard/
https://de.ashtangayoga.info/ashtanga-yoga/1-serie-yoga-chikitsa/210301-supta-konasana-ronald-richard/
https://de.ashtangayoga.info/ashtanga-yoga/1-serie-yoga-chikitsa/210301-supta-konasana-ronald-richard/


202	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

Balancehaltung, die eine Mischung aus Ganzkörperspannkraft und Dehnung der 
Beinrückseiten fordert, endet, indem sich die Übende, die Zehen mit Zeigefinger, 
Mittelfinger und Daumen gegriffen, mit den Fersen voran auf den Boden fallen lässt. 
Dabei ertönt meist ein lautes Geräusch, wenn das Fersenbein auf dem Boden auf-
trifft. Wenn Technik, Dehnbarkeit der Beinrückseiten oder Spannkraft im Körper 
nicht passend für die Übung sind, kann dieser dynamische Übergang durchaus 
kurz weh tun, und aus diesem Grund vermeiden ihn einige Übende, wenngleich 
das Fersenbein ein sehr stabiler Knochen ist, der durch diese Interaktion kaum 
verletzt werden kann. Das ist ein grundlegendes, schon in der Übungsserie selbst 
angelegtes Beispiel dafür, dass AY-Übende in ihrer Praxis mit Schmerz konfron-
tiert sind. Schmalzl et al. (2015: 104) begründen die Tatsache, dass Yogaübende eine 
erhöhte Schmerztoleranz aufweisen, damit, dass sie gelernt haben, Schmerz einfach 
zu beobachten, ohne zu bewerten oder einzugreifen, verweisen also auf Techniken 
moderner Achtsamkeit. Die beschriebene Abfolge in der Serie mag ähnliche Effekte 
zeitigen, denn es bleibt Übenden, die die Orthopraxie befolgen wollen, wenig ande-
res übrig, als mit dem Schmerz möglichst gelassen umzugehen. Auf das Thema 
Nozizeption wird in Kapitel III.1.3.11. noch präziser eingegangen, da es im Zuge von 
Jois’ Adjustments noch auf eine weitere Art und Weise relevant wird.

Nach den fünf Atemzügen in einem āsana folgt meist ein dynamischer Übergang 
in die nächste Position (vinyāsa). Der Terminus vinyāsa fungiert im AY als Homo-
nym und kann einerseits ganz allgemein die oben bereits angeführte dynamische 
Aneinanderreihung von āsana-s beschreiben, andererseits ist es die Bezeichnung 
für den zwischen verschiedenen Positionen geschalteten dynamischen Ablauf, der 
wie ein abgekürzter Sonnengruß strukturiert ist. Vinyāsa führt zu einem ziemlich 
schnell ablaufenden Übungsfluss, der unter anderem für die so häufig auftretenden 
Flow-Erfahrungen bei Übenden verantwortlich ist.

Flow
Der Psychologe Mihály Csí�kszentmihályi prägte als Erster »Flow« als wissenschaft-
liches Konzept. Csí�kszentmihályi beschreibt den Prozess, der zum Flow führt, als 
ein Verschmelzen von Aktivität und Aufmerksamkeit (Csikszentmihalyi/Csiks-
zentmihalyi, 1991: 47). Er betont, dass die Aufmerksamkeit, die zu irgendeinem 
Zeitpunkt auf etwas gerichtet sein kann, beschränkt ist, und nennt zwei Voraus-
setzungen für das Zustandekommen von Flow: Erstens muss das Handeln Selbst-
zweck sein, zweitens braucht es die eigene Wahrnehmung, dass es etwas zu tun 
gibt und man dazu auch fähig ist (ebd.). Langeweile genauso wie Angst (zum Bei-
spiel durch Ü� berforderung) sind nach Csí�kszentmihályi Zustände, die das Entste-
hen eines Flow-Erlebnisses hemmen. Zudem erwähnt er, dass ein Flow-Erleben 
zwar einer Tätigkeit entspringt, die auf die eigenen Fähigkeiten abgestimmt ist, 
diese aber trotzdem spürbar fordern muss (1991: 48). Ein Flow-Zustand erfordert 
im Gegensatz zur gezielten Aufmerksamkeitslenkung Abstand von einem konkre-



1.3 Körperstrategien der Praxis� 203

ten Fokuspunkt – im Flow werden Körper, Emotionen und Sinneswahrnehmungen 
durch eine vorübergehende Deaktivierung des präfrontalen Kortex ausgeblendet. 
Dietrich definiert 

[…] the flow state as a period during which a highly practiced skill that is represented 
in the implicit system’s knowledge base is implemented without interference from the 
explicit system. It is proposed that a necessary prerequisite to the experience of flow is 
a state of transient hypofrontality that enables the temporary suppression of the ana-
lytical and meta-conscious capacities of the explicit system. (2004: 746)

Der Verweis auf ein im Flow aktiviertes, implizites Handlungswissen stützt meine 
empirischen Daten, die zeigen, dass sich Ü� bende fern von reflexiven, analytischen 
Denkprozessen erleben und ihre Körper als Vermittler des aktuellen Erlebens 
wahrnehmen (vgl. Kapitel III.2.3.9.). Die kurzzeitige Deaktivierung des präfronta-
len Kortex ist auch für die übrigen genannten Charakteristika von Flow zuständig: 
Ü� bende haben den Eindruck, vollkommen fokussiert zu sein und alles andere als 
die aktuelle Tätigkeit ausgeblendet zu haben, damit einher geht ein Gefühl von 
Zeitlosigkeit und der Auflösung des Ichs. Gleichzeitig ist dieses Im-Hier-und-Jetzt-
Sein ein automatisierter, unbewusster Vorgang: »The phenomenological result is 
an awareness that is limited to the here and now with no indication of cognitive 
flexibility – a mental singularity if you like.« (Dietrich, 2004: 758)

Flow-Zustände entstehen häufig bei alltäglich-routinierten, künstlerischen oder 
sportiven Betätigungen. Wie das Datenmaterial zeigt, können sie auch durch die 
intensiv-dynamische Körperpraxis des AYs erreicht werden, die dann häufig als 
samādhi, der im Yogasūtra beschriebene Versenkungszustand, ausgelegt werden. 
In intensiver Form liegt die Flow-Erfahrung in den empirischen Daten als Beschrei-
bung eines Runner’s High vor. Ein Runner’s High entsteht bei anhaltender aerober 
körperlicher Betätigung; dabei wird unter anderem Anandamid ausgeschüttet, ein 
Endocannabinoid, das angstlösend und schmerzlindernd wirkt (Fuss/Steinle/Bin-
dila et al., 2015: 13105), wodurch auch die Beschreibungen eines Zustandes völliger 
Zufriedenheit in Zusammenhang mit intensiven Flow-Erfahrungen, die als samādhi 
ausgelegt werden, erklärt werden kann.236 Steiners Modifizierung der komplexen 
AY-Serien ermöglicht es zusätzlich, den Intensitätsgrad der eigenen dynamischen 
Praxis so anzupassen, dass diese weder unter- noch überfordert und sich ein Flow-
Zustand zuverlässiger einstellen kann. 

Zusammenfassend hat die Analyse von āsana-s und vinyāsa aufgezeigt, dass 
sie auf Muskeltonus, Haltung, Bewegung und Atmung einwirken. Der Muskeltonus 
wird – zumindest am Ende der Stunde – nachhaltig gesenkt237 und das den vinyāsa-s  

236	 Vgl. Unterkapitel III.2.3.9. für die Assoziation von Flow-Erfahrungen mit samādhi.
237	 Vgl. Unterkapitel III.1.3.12.



204	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

inhärente abwechselnde Einnehmen von expansiven und kontraktiven Haltungen 
kann Ein- und Ausatmungen vollständiger werden lassen und fördert den Atem-
prozess. Zudem führen die dynamischen Bewegungsabfolgen zu Flow-Zuständen, 
die durch ein starkes Gefühl von Präsenz und gleichzeitiger Ichlosigkeit charakte-
risiert sind. AY beinhaltet außerdem viele die Haut intensiv stimulierende āsana-s. 
Auch manche Schmerzmomente, die sich im Zuge der Serienformate ergeben, stel-
len intensive körperliche Stimulierungen dar. Zwar kann dieses Erleben durch die 
Hitze im Raum abgeschwächt werden, trotzdem kann die Hypothese aufgestellt 
werden, dass Jois’ AY mehrheitlich solche Interessent*innen anspricht, die aufgrund 
ihrer persönlichen Berührungs- und Körpergeschichte nach intensiver Stimula-
tion suchen. Möglicherweise auch damit hängt es zusammen, dass der Männer-
anteil im AY deutlich höher als in anderen Yogastilen, denn Männer sind durch die 
Erziehung, Teamsporterfahrungen und den sozialen Umgang untereinander eher 
festere Berührungen gewöhnt als Frauen. Von Steiner wird dieser Umstand abge-
schwächt, da die Berührungen der Lehrer*innen (Adjustments) nicht so intensiv 
und schmerzhaft ausgeführt werden wie in Mysore. Damit und mit der Hinzunahme 
modifizierter āsana-Varianten geht eine Aufweichung der Orthopraxie einher, die 
sich auch auf das Klientel auswirkt, zum Beispiel hin zu mehr weiblichen Übenden 
in AYI.

1.3.4	 Bandha-s: Muskelarbeit als Konzentrationsanker
Der Sanskrit-Terminus bandha stammt von der Verbalwurzel bandh ab (»binden«, 
PW, s. v.), und bedeutet unter anderem »Binden, Verbindung, Zusammenfügung« 
(PW, s. v.). Das Wort wird im Kontext der Körpertechniken modernen Yogas meist 
als »Verschluss« übersetzt. Zwei bandha-s spielen im AY eine übergeordnete Rolle: 
1. mūlabandha, der »Wurzelverschluss« und 2. uḍḍīyānabandha, der »hochfliegende 
Verschluss«. Jālandharabandha, das dritte bandha, das noch in frühen Haṭhayoga-
Texten wie dem Dattatreyayogaśāstra (ca. 12./13. Jahrhundert) den beiden anderen 
Verschlüssen zur Seite steht, verliert im Forschungsfeld an Bedeutung, daher wird 
es nicht ausführlicher besprochen. Im Dattatreyayogaśāstra dient das mūlabandha 
dem Lenken verschiedener Atemqualitäten (prāṇa und apāna, »the upward and 
downward moving breaths«), und wird mit weiteren energetischen Konzepten 
assoziiert (nāda und bindu): 

He who regularly practises the root lock is expert at yoga. (144) He should press his 
anus with his heel and forcefully contract his perineum over and over again so that his 
breath goes upwards. (145) Becoming united by means of the root lock, the upward and 
downward moving breaths, and the nāda and bindu are sure to bestow complete suc-
cess in yoga. (Mallinson, 2013: 8)



1.3 Körperstrategien der Praxis� 205

Die vom Dattatreyayogaśāstra beschriebene Technik für das Ausführen von 
uḍḍīyānabandha ähnelt der des modernen AYs: »With special effort [the yogin] 
should pull his navel upwards and push it downwards. (143) Practising [like 
this] for six months, he is sure to conquer death.« (Mallinson, 2013: 8) Auch in 
Kṛṣṇamācāryas Yogamakaranda gleichen Beschreibung und zugesprochene Wir-
kung des uḍḍīyānabandhas dem Ansatz des Dattatreyayogaśāstras: »Uddiyana-
bandha Mudra: Draw in the navel in such a way as to press against the bones of 
the back (spine) with the abdomen firmly pulled in. Benefit: Prana vayu will be 
directed towards the path of the susumna nadi and this will help the practitioner 
overcome death.« (2006 [1934]: 46)

Zusammen mit jālandharabandha sind beide Praktiken im frühen Haṭhayoga im 
Sitzen und stets zusammen mit prāṇāyāma, Atemlenkung, auszuführen, und damit 
stehen sie im Einklang mit Kṛṣṇamācāryas Darstellung mit der Lenkung von prāṇa 
in Verbindung. Mallinson und Singleton beschreiben dies so: »[…] the root, uḍḍīyāna 
and jālandhara locks (mūlabandha, uḍḍīyānabandha and jālandharabandha) are 
methods of forcing the breath upwards and into the central channel […].« (2017: 
231)238 Sie bauen auf tantrischen Energievorstellungen im Körper auf und sind 
Bestandteil einer asketischen Yogapraxis. In Jois’ AY hingegen werden die bandha-s  
zu grundlegenden Bestandteilen seiner dynamischen Yogamethode und sie bekom-
men eine neue, mit dem Rest der Praxis verflochtene Bedeutung, wenn sie zum 
Beispiel für das Erreichen bestimmter Positionen eingesetzt werden. Ciołkosz 
beschreibt mūla- und uḍḍīyānabandha als absolute Zentren der kinästhetischen 
Erfahrung in der AY-Praxis (Ciołkosz, 2022: 187). Jedoch musste sich dies wohl erst 
entwickeln, denn Jois’ Vermittlung war ungenau und seine Schüler*innen unter-
fütterten ihr Wissen über die Ausführung der bandha-s mithilfe von Lehrer*innen 
und Lehrwerken anderer Yogaschulen:

Interviewer: Everyone seems to have their own opinions. I found him giving instructions 
in uddiyana bandha in primary series. For instance, in utthita hasta padangushtasana, 
he’s emphasizing squeezing with the hand the waist. Also in prasarita padottanasana B, 
again squeezing the belly with the hand. I’ve seen that a number of times, and repeat-
edly emphasized.

Brad Ramsey: He’s big on that. That’s an important part of that posture.

Interviewer: It must be the combination of the two, and generally he doesn’t speak about 
it very much, does he? If he does, it’s more about mula bandha rather than uddiyana 
bandha, except, as you said, in pranayama class. A lot lot people read Swami Satyananda 
Saraswati’s book, Moola Bandha: The Master Key. (Donahaye/Stern, 2010: 61)

238	 Das jālandharabandha ist bei Kṛṣṇamācārya noch von größerer Bedeutung, bei Jois verliert es jedoch 
an Bedeutung und wird daher hier nicht näher behandelt. Steiner unterrichtet es als eine in jeder Position 
anzustrebende, längende Ausrichtung der Halswirbelsäule.



206	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

Die heutige Ausführung von uḍḍīyānabandha, ein Nach-hinten-und-oben-Ziehen 
des Nabels mit tiefer Bauchkraft, soll allerdings nicht mehr für Unsterblichkeit, son-
dern vielmehr für eine Stabilisierung des mittleren Rückens und für Leichtigkeit in 
der Praxis sorgen. Ebenso wie mūlabandha, das meist schlicht als Beckenboden-
kraft unterrichtet wird, dient es primär als eine gesundheitsfördernde und rücken-
freundliche Technik.239 Doch betonte Steiner ebenfalls, dass bandha eine ›Energie-
lenkung‹ sei, die mit prāṇa zu tun habe (paraphrasiert nach Steiner, 20.4.2017:13). Er 
gab dem aber eine zusätzliche, von indischen Termini befreite Konnotation, wenn 
er formulierte, dass Energielenkung, also das durch bandha-s bewirkte Aufsteigen 
von Energie, eine Brücke zu Emotionen schlagen würde, da dieses ›Aufsteigen‹ von 
Energie ›spürbar‹ wäre. Bandha-s würden daher die ›Brücke vom Körper‹ mittels 
des Anspannens des Beckenbodenmuskels ›über die Lebensenergie zum Fühlen‹ 
bilden (ebd.).

Focused attention (FA)
Maehle assoziiert die bandha-s in seinem einflussreichen AY-Standardwerk von 
2006 direkt mit dhāraṇa, dem konzentrativen fünften aṇga des Yogasūtras, und 
verweist auf neurologische Prozesse:

Concentration in Vinyasa Yoga is practiced by focusing on the bandhas. On an external 
level the focus is on Mula and Uddiyana Bandha (pelvic and lower abdominal locks), but 
on an internal level it is on the bonding together of movement, breath, and awareness 
(bandha = bonding). To achieve this bonding, we have to let go of the beta brain-wave 
pattern, which normally accompanies concentration. Instead we need to shift to an 
alpha pattern, which enables multiple focus and leads into simultaneous awareness of 
everything, or being in this moment, which is meditation. (Maehle, 2006: 4)

Bandha-s gelten also als grundlegender Konzentrationsanker in der Praxis, denn 
sie sollen möglichst die gesamte Zeit gehalten werden. Tatsächlich ist es am Anfang 
sehr schwierig, diese inneren, für das Auge beinahe unsichtbaren Muskelkontrak-
tionen während dynamischer Bewegung beizubehalten – in Haṭhayoga-Texten wur-
den sie tatsächlich meist gegensätzlich, und zwar zusammen mit Atemanhalten 
eingesetzt, also in einem vollkommen unbewegten Moment. 

Eine solche singuläre Fokussierung auf ein Objekt oder eine Sache (hier die 
bandha-s) wird Focused Attention (FA) genannt: 

From a cognitive point of view, in focused attention meditation practices three skills 
are required: (i) monitoring and vigilance to distractors whilst maintaining the focus 
of attention on an object; (ii) prompt disengagement or release from distractors; and 
(iii) deliberate re-focusing of attention back to the chosen object (Lutz et al., 2008). 
(Russell/Arcuri, 2014: 17)

239	 S. Kapitel III.1.3.11. für eine Besprechung von Jois’ »mulabandha adjustment« (Remski, 2019: 122ff.).



1.3 Körperstrategien der Praxis� 207

FA basiert auf der Ausschüttung von Noradrenalin, das im Nervensystem (im Locus 
coeruleus) als Neurotransmitter produziert wird und als chemischer Regulator für 
Aufmerksamkeit gilt (ebd.: 16), womit es Einfluss auf die mentale Fokussierung und 
Orientierung hat. In einem bestimmten Modus erlaubt die Ausschüttung von Nor-
adrenalin die Kopplung relevanter Informationen für eine zuvor gestellte Aufgabe 
(zum Beispiel das Finden eines Schlüssels) (ebd.: 17), lässt dafür wichtige Sinnes-
stimuli hervortreten (schlüsselförmig, metallisch-glänzend) und hemmt irrelevante 
Informationen (alles nicht Schlüsselartige). Die Folge ist eine fokussierte Aufmerk-
samkeit, auch auf verschiedene Körperbereiche oder Körperprozesse, wodurch ein 
Eindruck mentaler Präsenz im Handeln entsteht. So kann beispielsweise mittels 
Aufmerksamkeitslenkung und mithilfe von Sinnesrezeptoren die Luft auf der Kör-
peroberfläche wahrgenommen und die Bewegung der Gelenke durch propriozep-
tiven Input bemerkt werden. Diese gesteigerte Anzahl von Sinnesinformationen 
erhöht die Anzahl an Wahrnehmungen, die stattfinden (ebd.: 21). Die Konsequenz 
aus dieser gesteigerten Körperwahrnehmung ist eine verringerte Ablenkbarkeit, 
folglich eine größere mentale Fokussierung. Es wird vermutet, dass während be- 
wusster körperlicher Aktivität, und als eine solche kann das Halten eines bandha-s  
während gezielter dynamischer Bewegung gelten, die Fähigkeit, aufmerksam zu 
bleiben, größer ist als bei automatisierten Bewegungen (ebd.). Neurologisch gese-
hen erscheint es plausibel, einen Zustand fokussierter, im Moment präsenter Acht-
samkeit zusammen mit körperlicher Bewegung zu entwickeln, da sowohl der oben 
beschriebene Prozess der gesteigerten Konzentration als auch der sich bewegende 
Körper die gleichen neurophysiologischen und -psychologischen Systeme beschäf-
tigt (ebd.: 26). Bandha-s können demnach als singulärer Konzentrationsanker in 
der Praxis fungieren.

Doch wie auch Maehle angemerkt hat, verlangt die AY-Praxis letztlich noch 
etwas anderes von den Übenden, und zwar die Überführung einer solch fokus-
sierten Aufmerksamkeit auf eine Tätigkeit (Focused Attention) in eine Open Moni-
toring-Aufmerksamkeit (OM), bei der mehrere Fokuspunkte auf einmal gehalten 
werden. Hier kommen die anderen Anteile von tristhāna ins Spiel.

1.3.5	 Dṛṣṭi-s: Den Sehsinn einhegen
Der Terminus dṛṣṭi kommt von der Sanskrit-Verbalwurzel dṛś (»sehen«) und bedeu-
tet »Sehen, Erblicken, Schauen« (PW, s. v.). Dṛṣṭi-s sind im heutigen AY bestimmte 
Augen-Fokuspunkte, die entweder auf dem eigenen Körper oder im ihn umgeben-
den Raum liegen. Sie gelten als Konzentrationstechnik, oder wie Stern es formu-
liert: »[…] it is for the steadiness of the mind« (2019: 68), »the mind goes where 
the eyes go« (2019: 69). Stern beschreibt die Technik weitergehend in Verbindung 
mit gesundheitlichen Wirkungen von dṛṣṭi-s, zum Beispiel, dass sie das parasym-
pathische Nervensystem aktivieren würden, was zu mentaler Entspannung führe:



208	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

When we look at the thumbs or at the nose, we are not staring at that point but resting 
our gaze on the place we are looking at, like placing a book on a table. When we rest our 
gaze on any of the focal points, the mind should come to rest, for the state of attention 
comes when the mind is at rest and not when the mind is trying too hard to focus. Soft-
ening the eyes, especially the outside corners of the eyes, can have a mentally calming 
effect, as the nerves that innervate this area are from the parasympathetic branch of 
our nervous system, which rules rest, relaxation, and repair. (2019: 68)

Jois nennt die Technik sowohl »drishti [sight, or gazing place]« als auch kurz dar-
auf »trataka [gazing]« (2002 [1999]: 40). Trāṭaka wird in der Haṭhapradīpikā II/30–
31 zwischen verschiedenen Reinigungsübungen beschrieben und gilt dort eben-
falls als eine solche für die Augen und nicht explizit als Konzentrationstechnik.240 
Kṛṣṇamācārya und Jois nennen in ihren Büchern (Yogamakaranda und Yoga Mālā) 
lediglich zwei konkrete dṛṣṭi-s, und zwar brūhmadhya (der Punkt zwischen den 
Augenbrauen) und nāsāgra (die Nasenspitze). Beide haben eine lange Geschichte in 
der indischen Kultur. Nāsāgra, nicht als visueller, aber als mentaler Ankerpunkt wird 
schon im Bhāṣya-Teil des pyśs zu dhāraṇā (»Konzentration«) erwähnt, neben weite-
ren Orten (deśa) im Körper, auf die der Geist fixiert werden kann: »(3.1) Fixation is 
fastening of the mind to [one] place: Fixation is fastening the mind by means of only 
[a modification of its] state to places such as the circle of the navel (nābhicakra), the 
heart lotus (hṛdayapuṇḍarīka), the light in the head, the tip of the nose and the tip 
of the tongue or to an external object.« (Mallinson/Singleton, 2017: 299)

Konzentrationspunkte, die im Körper liegen, sind folglich ein alter Topos, wäh-
rend einer dynamischen Körperpraxis ausgeführt tauchen sie allerdings nach derzei-
tigem Wissensstand erst in den Jahrhunderten vor Kṛṣṇamācārya auf.241 Im heutigen 
AY gibt es neun dṛṣṭi-s, von denen ein paar den Konzentrationspunkten des PYŚs ent-
sprechen, die in einer sitzenden Haltung auszuführen sind: 1. nāsāgra, 2. brūhmadhya, 
3. nābhicakra (»Nabel«), 4. aṅguṣṭhamadhya (»Daumen«), 5. hastāgra (»Handspit-
zen«), 6. pādayoragra (»Fußspitzen«), 7. ūrdhvadṛṣṭi (»Blick nach oben im Raum«), 
8./9. pārśvadṛṣṭi (»zu beiden Seiten im Raum«), so dass eine jede Position des AYs 
einen festgelegten dṛṣṭi hat. In Kṛṣṇamācāryas YM wird deutlich, dass er in seiner 
Praxis nur die zwei erwähnten dṛṣṭi-s einsetzt und nicht die Vielfalt des heutigen 
AYs, wie auf dem Bild »Figure 4.47: Utthita Dakshina Parsvakonasana« (2006 [1934]: 
96) zu sehen ist. Kṛṣṇamācāryas dṛṣṭi geht dort deutlich zur Nasenspitze, während 
Steiners Blick in der gleichen Stellung zu hastāgra, der Spitze der Hand geht.242

240	 »31. Mit unbeweglichem Auge fixiere man aufmerksam einen recht kleinen Gegenstand, bis Tränen 
kommen. Dies wird von den Lehrern Trâtaka genannt. 32. Es verleiht Befreiung von Augenkrankheiten und 
ist die Türe für (das Fortgehen von) Trägheit usw. Sorgfältig muss das Trâtaka verheimlicht werden gleich 
einem Korb, der Gold enthält.« (Walter, 2009 [1893]: 52)
241	 Ein frühes Beispiel für die Erwähnung von dṛṣṭi-s ist die auf das Jahr 1737 datierbare Jogapradīpikā.
242	 Zu sichten auf: https://de.ashtangayoga.info/ashtanga-yoga/fundamentals/210322-utthita-parshva-
konasana-ronald-richard/, Zugriff: 22.8.2021.

https://de.ashtangayoga.info/ashtanga-yoga/fundamentals/210322-utthita-parshva-konasana-ronald-richard/
https://de.ashtangayoga.info/ashtanga-yoga/fundamentals/210322-utthita-parshva-konasana-ronald-richard/


1.3 Körperstrategien der Praxis� 209

Allerdings findet sich keine namentliche Erwähnung von dṛṣṭi-s in der YM. Trotz-
dem schreibt Stern: »These nine drishtis are listed in one of the Yoga Korunta verses 
that Pattabhi Jois learned orally from Krishnamacharya: Nāsāgre netrayormadhye 
nābicakras tathaiva ca hastāgre pādayoragre pārśvayor ubhayor api ańgušţhāgre 
urdhva-dŗšţih navadŗšţi-prakīrtitāḥ.« (2019: 289, FN 2)243 Angesichts dessen stellt 
sich die Frage, warum, wenn sich (der späte) Jois mit seinen neun Blickpunkten auf 
ein von Kṛṣṇamācārya gelerntes Zitat aus der Yogakorunta bezog, Kṛṣṇamācārya 
niemals selbst darauf Bezug nahm, geschweige denn diese neun Fokuspunkte, viel-
leicht sogar mit Verweis auf die YK, etabliert hat. Zudem ist ungeklärt, woher der 
von Stern zitierte Ś� loka tatsächlich stammt; eine Google-Suche nach dessen ersten 
zwei Sanskrit-Termini resultiert in Sterns Buch als einzigem Treffer.244

An dieser Stelle soll nicht unerwähnt bleiben, dass den dṛṣṭi-s in Mysore in eini-
gen Fällen eine unglückliche Rolle zukam. In Zusammenhang mit dem Missbrauchs-
skandal um Jois kam die Frage auf, warum er die unzähligen Missbrauchsfälle, derer 
er angeklagt ist, inmitten eines vollen Übungsraumes begehen konnte (vgl. z. B. 
Remski, 2019: 20). Von ehemaligen Schüler*innen von Jois wurde dabei mehrfach 
auf die dṛṣṭi-s verwiesen, die den Fokus vollkommen vom Geschehen in der Umge-
bung abgelenkt hätten.245

Dṛṣṭi-s können demnach von der Aktivität des eigenen Geistes sowie von der 
Exterozeption wegführen. Die Möglichkeit ihres Missbrauchs im Hinterkopf behal-
tend, sollen im Folgenden die Ergebnisse der wenigen Studien besprochen werden, 
die sich mit neurowissenschaftlichen Auswirkungen unterschiedlicher Arten von 
Augenaktivität auseinandergesetzt haben, um die genannten Effekte zu präzisie-
ren. Die – im Gegensatz zu den einpünktigen, inneren Fokusorten des PYŚs – mit 
geöffneten Augen auszuführenden, also zunächst nach außen gerichteten dṛṣṭi-s 
des dynamischen AYs stehen in direkter Verbindung mit der Körperpraxis, den 
bandha-s und der ujjāyī-Atmung und zusammen mit diesen Techniken ausgeführt, 

243	 In Sterns Formatierung hat es gegen Ende seines Sanskrit-Verses einige Diakritika verschoben, die 
ich der besseren und durchgängigen Lesbarkeit wegen hier nochmal in der von Stern anfangs eingeführten 
Roman Unicode-Transliteration wiedergebe: »These nine drishtis are listed in one of the Yoga Korunta ver-
ses that Pattabhi Jois learned orally from Krishnamacharya: Nāsāgre netrayormadhye nābicakras tathaiva 
ca hastāgre pādayoragre pārśvayor ubhayor api aṅguṣṭhāgre urdhva-dṛṣṭih navadṛṣṭi-prakīrtitāḥ.«
244	 Suche auf http://google.com vom 10.10.2019. In einer E-Mail vom 15.10.2019 bestätigte mir Jason Birch, 
dass er in seiner bisherigen Forschungsarbeit noch nicht auf den Satz gestoßen sei.
245	 Maehle erinnert sich: »I am asking myself how I could not notice the extent to which these things 
were going on. I didn’t initially. We all focused on our drishti (focal point) and practised as if the devil was 
breathing down our necks, literally […].« (Maehle, 2018b) Und Donahaye versucht zu erklären: »There were 
several other factors which helped to obscure his actions: students use drishti during practice, the room 
soon became crowded, it was usually pretty dark, there was no place to easily observe the room from out-
side – so we were able to avert our eyes.« (Donahaye, 2018) Wenn im Folgenden auf medizinische Wirkun-
gen von dṛṣṭi-s eingegangen wird, ist also zu beachten, dass ihre Wirkweise, wie bei jeder anderen der in 
diesem Kapitel analysierten Praktiken immer mit verschiedenen Faktoren zusammenhängt, die nicht alle 
erfasst werden können. Die hier erwähnten Studien sind also als generische Untersuchungen zu verstehen, 
die je im Einzelfall auf ihre Validität überprüft werden müssen.

http://google.com


210	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

trägt das dṛṣṭi-Prinzip zur Entwicklung einer Open Monitoring-Aufmerksamkeit 
bei. Dennoch hat der Augenfokus weitere Implikationen, denn durch die anderen 
Fokussierungstechniken wird die Aufmerksamkeit zu nicht alltäglichen Tätigkeiten 
gelenkt, wie zur Aktivierung des tiefen Beckenboden oder Bauchmuskels oder zur 
rauschenden ujjāyī-Atmung. Der Blick ist allerdings im wachen Zustand immer-
fort irgendwohin gerichtet, und üblicherweise ist damit auch der Fokus des Geis-
tes gekoppelt. Was passiert nun mit dieser Verbindung von visueller und mentaler 
Aktivität, wenn die Augen offen bleiben, aber sich auf einem festgelegten Punkt auf-
zuhalten haben? Und haben Jois’ neun Blickpunkte unterschiedliche Wirkungen?

Speziell zu dṛṣṭi-s wurde bisher wenig geforscht. Es werden Referenzsysteme 
im Gehirn erwähnt, die entweder egozentrisch oder allozentrisch sind, sich also 
auf das eigene Ich/den eigenen Körperstandpunkt oder auf den äußeren Raum 
beziehen (Klatzky, 1998). Sich auf die Annahme stützend, dass der Einsatz von Blick-
punkten im oberen visuellen Feld verglichen mit dem unteren visuellen Feld mehr 
allozentrische Prozesse (»allocentric referential processing«) hervorruft, vermu-
ten Schmalzl et al. (2015: 104), dass der Einsatz eines vielfältigen visuellen Feldes in 
yogabasierten Praktiken die Fähigkeit fördern kann, das visuelle Umfeld mit weni-
ger persönlicher Voreingenommenheit betrachten zu können.246 Das Gleiche gälte 
somit nicht nur für die neun dṛṣṭi-s des heutigen AYs, sondern schon für die zwei 
bei Kṛṣṇamācārya und dem frühen Jois elaborierten dṛṣṭi-s: Nāsāgra, der Blick auf 
die Nasenspitze, liegt im unteren visuellen Feld, während brūhmadhya, der Blick 
zwischen die Augenbrauen, im oberen Feld liegt.

Peripersonaler Raum
Koch (2017: 399) merkt an, dass durch den Einsatz von dṛṣṭi-s der peripersonale 
Raum bewusst manipuliert werden könne. Dies ist der Raum, der unmittelbar den 
Körper umgebend repräsentiert wird, also ein imaginierter Raum, der sich einer 
multimodalen Wahrnehmungsverarbeitung verdankt: 

[It] is a network of body-part-centered representations responsible for the coordination 
of actions toward, and in avoidance of, objects and other living entities, including peo-
ple. These actions include reaching and grasping objects and people that surround the 
body, as well as maintaining vigilance for objects and people that may be approaching 
one’s body. (Hunley/Lourenco, 2018: 14)

Dieser perzeptive Sektor hängt mit der menschlichen Fähigkeit zusammen, die 
äußere Umgebung über visuelle und taktile Stimuli wahrzunehmen und einzu-
schätzen (Koch, 2017: 399). Der peripersonale Raum ist plastisch und kann sich 

246	 »Since YBP [yogabased practices (L. v. O.)] employ both [Blickpunkte im oberen und im unteren visuel-
len Feld (L. v. O.)], they may promote the dynamic integration of allocentric and egocentric reference frames, 
which may in turn facilitate the ability to monitor the visual environment with less personal bias.« (2015: 104)



1.3 Körperstrategien der Praxis� 211

zum Beispiel auf Werkzeuge und andere Menschen ausdehnen, er ist das Interface 
zwischen dem Selbst und der Umwelt.247 Damit zeigt er auch an, dass die Wahr-
nehmung des Selbst nicht auf die Grenzen des Körpers beschränkt ist. Um die von 
Koch angesprochene Art der Manipulation zu konkretisieren, müsste weitergehend 
untersucht werden, ob der peripersonale Raum durch den Einsatz von dṛṣṭi-s ver-
engt wird, da andere Personen im Raum dadurch ausgeblendet werden können, 
oder ob diese visuelle Fokussetzung auf verschiedene Referenzpunkte im eige-
nen Körper den peripersonalen Raum sogar stärkt und ausweitet. Dass mit dṛṣṭi-s, 
die auf ein eigenes Körperteil gerichtet sind, eine Verbesserung des Tastsinns und 
der räumlichen Aufmerksamkeit einhergehen kann, wurde bereits in EKP-Studien 
gezeigt (Schmalzl/Powers/Henje Blom, 2015: 108).

Zuletzt soll dem im Forschungsfeld häufig anzutreffenden Zusammenhang zwi-
schen Augenfokus und mentaler Konzentration nachgegangen werden, womit meis-
tens Bezug auf das Yogasūtra genommen wird. Während im PYŚ III/1 verschiedene 
visuelle Fokuspunkte unter dem sechsten Glied der aṣṭāṅga-s, dhāraṇā, der Kon-
zentration, aufgezählt werden, setzt die Yogalehrerin Karin die dṛṣṭi-s mit dem fünf-
ten aṅga, pratyāhāra, dem Zurückziehen der Sinne gleich:

Also ich find’ die fünfte, pratyahara ganz arg, weil letztendlich, wenn ich so in, in diesem 
meditativen Fluss bin, und ich hab’ ja auch meine drishtis, meine Konzentrationspunkte, 
die mich ja anhalten sollen, mit dem Blick mehr nach innen zu gehen, und sowieso auf 
meinen Atem mich, äh, zu fokussieren, dann bin ich für mich schon sehr in diesem pra-
tyahara, Sinne von außen nach innen zu ziehen.« (7.5.2016: 60) 

Pratyāhāra gilt im Yogasūtra noch als eines der »äußeren Glieder« (bahiraṅga-s), 
während die drei darauffolgenden Glieder dhāraṇā, dhyāna und samādhi als 
»innere Glieder« (antarāṅga-s) bezeichnet werden. In Karins Erzählung zeigt sich, 
dass verschiedene Fokusse (dṛṣṭi-s und die Atmung) gemeinsam etabliert werden 
und in einer solchen Praxis verschiedene Stufen des Yogasūtras gefühlt verschmel-
zen (»pratyahara« und »meditativer Fluss«).

Senior teacher David Swenson betont ebenfalls, dass dṛṣṭi-s keine tatsächlichen 
visuellen Fokuspunkte sind, sondern nur eine Art Anker, der sicherstellt, dass keine 
externen visuellen Stimuli die Aufmerksamkeit auf sich ziehen, um die Konzentra-
tion somit nach innen lenken zu können:

If you only focus on the physicality, you’ve created an imbalance. The other aspect of the 
practice is the internal world represented by the bandhas, prana, ujjayi breathing, and 
the meditative aspects. The gateway to this is drishti. Drishti allow us to remain present 
with a focus and concentration that enables us to bring our awareness internally. The 
balance we seek is between the internal and the external. (Donahaye/Stern, 2010: 85)

247	 In Kapitel III.1.3.11. wird darauf noch genauer eingegangen.



212	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

In Swensons Argumentation tritt eine im Yogaumfeld häufig festzustellende man-
gelnde Trennschärfe zu Tage: Er kontrastiert das Physische (Ä� ußere) mit der inne-
ren Welt, die von bandha-s, der Lebensenergie prāṇa und der ujjāyī-Atmung reprä-
sentiert wird und zu der die dṛṣṭi-s führen. Diese »innere Welt« spielt sich allerdings 
ebenfalls auf der physischen Ebene ab, in Form von Bewegung, innerer Muskel-
kontraktion und Atmung – nur vielleicht etwas subtiler als bei āsana-s. Swensons 
Argumentation scheint vielmehr auf eine Abgrenzung von körperlichen Tätigkeiten 
abzuzielen, in denen der Fokus eher auf das Ä� ußere gerichtet ist und die nicht von 
gezielter Aufmerksamkeit begleitet werden.
Ähnlich wie Swenson betonen Gard et al., dass dṛṣṭi-s dazu dienen, den Sehsinn 

einzuhegen, aber erst der Fokus nach innen und auf Körpersensationen bewirkt, 
dass auch die anderen Sinne von Ablenkungen abgezogen werden (2014: 81). Daraus 
erwächst die Fähigkeit zur schnell-reaktiven Loslösung von Ablenkungen und zur 
Rückkehr zu einem Fokuspunkt, die von den Autor*innen als Top-down-Strategie 
vorgestellt wird. Im Zusammenhang mit Stressoren wird eine stabile Aufmerksam-
keit mit einer Reduzierung von Gedankenschweifen und von negativen Formen der 
Bewertung in Verbindung gebracht, durch eine durchgehende Achtsamkeit auf Kör-
persensationen. Gard et al. (2014: 81f.) schlussfolgern:

This form of intentional concentration on particular sensations and not others is critical 
to cognitive flexibility of attention and inhibitory control – the ability to sustain atten-
tion on meaningful information and disregard irrelevant information from the external 
and internal environment. Sensory withdrawal, one of the originally described »limbs« 
of Patanjali’s yoga, is therefore conceptualized here as contributing to cognitive factors 
of selective attention and response inhibition, further reducing autonomic reactivity and 
habitual tendencies to respond to external and internal experience in maladaptive ways.

Für das Forscherteam sind dṛṣṭi-s, gleichgesetzt mit dem aṅga pratyāhāra, per se 
Wege der Selbstregulation, anzuwenden auf das alltägliche Leben. Dies ist nur ein 
Beispiel dafür, dass Sanskrit-Termini und -Konzepte immer mehr in die moderne 
medizinische Forschung Einzug halten, wie in Kapitel III.2.3. weiter diskutiert wird. 

Die Aufmerksamkeit gezielt weg von externen Stimuli und auf innere, körper-
liche Prozesse lenken zu können ist demnach der pratyāhāra des dynamischen 
AYs.248 Es stellt sich allerdings die Frage, warum zum Zwecke der Fokussierung 
auf Körpersensationen nicht einfach die Augen geschlossen werden können. Denn 
zahlreiche Studien nutzen gezielt geschlossene Augen bei Studienteilnehmer*in-
nen zur Erhöhung somatosensorischer Aufmerksamkeit (vgl. Verrel/Almagor/

248	 In der Umgebung des mittelalterlichen Haṭhayogas findet sich in einem viṣṇuitischen Text aus den 
12./13. Jh., der Vasiṣṭhasaṃhitā, eine Anleitung, den Atem und den Geist in gewisse Punkte im Körper (marma‑s) 
zu lenken. Dieser vormoderne »Body-Scan« wird dort als pratyāhāra bezeichnet (Birch, 2018a: 25ff.), aller-
dings geht er nicht mit dynamischer Bewegung einher.



1.3 Körperstrategien der Praxis� 213

Schumann et al., 2016: 205) und bringen dies mit einer verstärkten Interozeption 
in Verbindung (Marx/Stephan/Nolte et al., 2003: 933). Im Gegensatz zu Jois betont 
auch Kṛṣṇamācārya bei verschiedenen, hauptsächlich sitzenden Übungen wie 
vajrāsana, baddha konāsana und svastikāsana, dass die Augen geschlossen blei-
ben sollen, »[…] so that the mind may not be distracted« (Mohan, 2012: 24). Und 
obwohl sich in Kṛṣṇamācāryas frühen Werken Referenzen zu dṛṣṭi-s finden, zeich-
net sein langjähriger Schüler Shrivatsa Ramaswami ein anderes Bild von seinem 
Unterricht ab den 1950er Jahren:

Drishti is mentioned in many of Pattabhi Jois works, but for all those years I’ve been 
studied [sic!] with Krishnamacharya, he never mentioned about Drishti. He never men-
tioned about it. Only thing he will say, whenever you do Trataka you gaze at the lamp, 
and then internalize it. That’s about all. But whether you must look at the toe, and all 
that I find, that, kind of thing he never mentioned. Keep your head down, and your eyes 
closed. Most of the time our eyes are closed, we are following the breath. […] Every-
thing is happening inside, you don’t need to keep your eyes open. (Ramaswami, 2017)

In Ü� bereinstimmung damit stellen Gard et al. fest, dass ein mit Alphawellen assozi-
ierter Zustand entspannter Wachheit vor allem mit geschlossenen Augen eintreten 
kann. Es muss geübt werden, diesen mit geöffneten Augen herzustellen, dafür ist 
ein »defokussierter« Blick mit gleichzeitiger gezielter Lenkung der Aufmerksam-
keit nach innen vonnöten (Gard/Noggle/Park et al., 2014: 108), wie von Stern oben 
beschrieben. Dann können dṛṣṭi-s zum Beispiel bei anspruchsvollen Stellungen, die 
schwer mit geschlossenen Augen auszuführen sind, dazu beitragen, dass ein Fokus 
auf innere Sensationen gehalten werden kann.

Die im Vorangegangenen herausgearbeiteten Wirkungen von dṛṣṭi-s verwei-
sen allerdings nicht nur auf einen solchen fokussierenden, nach innen gerichteten 
Effekt, der auch mit geschlossenen Augen herzustellen wäre, sondern auf verschie-
dene Arten von alltagstauglichem Körperwissen: Das regelmäßige Einnehmen ver-
schieden lokalisierter Fokuspunkte kann dazu beitragen, dass das visuelle Umfeld 
mit weniger persönlicher Voreingenommenheit betrachtet wird, damit geht eine 
Verbesserung des Tastsinns und der räumlichen Wahrnehmung einher sowie die 
Fähigkeit zur schnell-reaktiven Loslösung von Ablenkungen. Zudem können dṛṣṭi-s 
die Propriozeption fördern, wenn sie so eingesetzt werden, dass sie den Fokus auf 
innere Sensationen zu lenken helfen. Dies stärkt die bereits in den vorherigen Kapi-
teln geäußerte Vermutung, dass Jois’ AY nicht nur eine meditativ-versunkene Praxis, 
sondern ebenso eine Technik ist, die ein intensiviertes Embodiment zur Folge hat.



214	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

1.3.6	 Ujjāyī: Das vierte aṅga?

Ujjāyī ist eine rauschende Atemtechnik, die im AY jede einzelne Bewegung beglei-
ten sollte. Dafür ist die Stimmritze zu verengen, wodurch der Atem geräuschvoll 
gebremst ein- und ausströmt. Eigentlich zu übersetzen mit »die Siegreiche«, wird 
ujjāyī heute häufig »ozeanischer Atem« oder »Meeresrauschen-Atem« genannt. 
Die Haṭhapradīpikā beschreibt ujjāyī in Kapitel I/51-53 und formuliert, dass der 
Atem dabei langsam eingezogen werden solle, »so dass er hörbar zwischen Hals 
und Herzen stecken bleibe.« (Walter, 2009 [1893]), außerdem solle die Technik 
»gehend oder stehend ausgeführt werden« (ebd.). In Kṛṣṇamācāryas Yogamaka-
randa wird ujjāyī nicht erwähnt, obwohl die Atmung allgemein eine große Rolle 
spielt und Kṛṣṇamācārya zu jeder Bewegung schreibt, ob sie von einer Ein- oder 
Ausatmung begleitet werden soll. In der später veröffentlichten Yogāsanagalu wird 
ujjāyī hingegen wichtiger, allerdings ist es primär eine explizite, im Sitzen ausge-
führte prāṇāyāma-Technik. Jedoch wird an einer Stelle auch auf den Einsatz wäh-
rend der āsana-Praxis eingegangen: »Normally during yogasana practice, inhala-
tion and exhalation is performed via the trachea deeply, subtly and with sound. 
This is common practice with everyone. This type of breathing is called ›anuloma 
ujjayi‹ […].« (Hall, 2012: 102)

In Jois’ YMĀ kommt ujjāyī nur zweimal vor und wird nicht konkret mit der āsana-
Praxis verknüpft, sondern gilt auch hier als eine spezielle prāṇāyāma-Technik, 
mit Bezugnahme auf die erwähnte Haṭhapradīpikā (Jois, 2002 [1999]: 18), jedoch 
machen Aussagen seiner frühen Schüler*innen klar, dass Jois ujjāyī in Verbindung 
mit der āsana-Praxis gelehrt hat. Auch in heutigem AY ist in den dynamischen 
Sequenzen, wie den Sonnengrüßen oder vinyāsa-s, je eine in ujjāyī ausgeführte 
Ein- oder Ausatmung mit einer neuen Bewegung verbunden, oder aber es wird eine 
Stellung (zum Beispiel utthita trikonāsana, das Dreieck) für fünf ujjāyī-Atemzüge 
statisch gehalten. Im Mysore-Setting atmen die Schüler*innen im je eigenen Rhyth-
mus, in einer Led-Class hingegen, also in einer geführten Stunde, gibt die Lehrerin 
einen oft relativ schnellen Atemrhythmus vor, und so entsteht in beiden Formaten 
ein unterschiedliches auditives Erlebnis: In einer Mysore-Stunde ergibt sich durch 
den Atem ein unregelmäßiger Klangteppich, in einer Led-Class hingegen ein syn-
chrones Atemerlebnis, das zu einem intensiven Gruppenerlebnis und vermutlich 
zu den aus der dynamischen Praxis erwachsenden Flow-Zuständen beitragen kann.

Atmung
Studien zeigen, dass sich die willentliche Veränderung von Atemmustern positiv auf 
emotionale Zustände auswirken kann (Schmalzl/Powers/Henje Blom, 2015: 103). 
Ein langsamer Atemrhythmus, Zwerchfellatmung sowie eine verlängerte Ausat-
mung beeinflussen beispielsweise den Tonus des Vagusnervs, des größten Nervs 
des parasympathischen Nervensystems, messbar an Blutdruck, Herzfrequenz und 



1.3 Körperstrategien der Praxis� 215

Herzfrequenzvariabilität (Gerritsen/Band, 2018: 6), wodurch sich ein Zustand von 
Entspannung einstellt. Allerdings gelten diese Wirkfaktoren nicht unbedingt für 
ein AY-Setting: Während der dynamischen vinyāsa-Abfolgen ist die in ujjāyī ausge-
führte Ein- und Ausatmung stets gleichlang, es gibt also keine verlängerte Ausat-
mung. Auch das Diaphragma bewegt sich nicht so weitläufig und entspannt wie bei 
einer klassischen Zwerchfellatmung: Hierbei soll einatmend die Bauchwand durch 
die Ausweitung des Zwerchfells nach unten sichtbar heraustreten, im AY hingegen 
wird der Bauch durch uḍḍīyānabandha vom Nabel abwärts muskulär stabilisiert, 
wodurch sich das Zwerchfell gefühlt weniger, und mehr in Richtung Rippen ent-
faltet als nach unten zum flexiblen Bauchraum. Zudem werden Zwischenrippen-
muskeln gezielt und aktiv als Expirationsmuskeln eingesetzt, damit sich die Aus-
atmung gegenüber der Einatmung gerade nicht verlängert. Zwar trainiert ein solch 
kontrollierter Atemprozess grundlegend die Atemmuskeln. Im AY kann damit aber 
eine insgesamt eher schnelle Atemfrequenz einhergehen, da die Praxis fordernd 
werden kann. Die natürliche Atemlänge liegt bei ungefähr fünfzehn Atemzügen 
pro Minute (Bernardi/Gabuttia/Portaa et al., 2001: 2221). Ein demgegenüber ver-
längerter Atemrhythmus, der in Studien zu den Effekten von kontrollierter Atmung 
fast immer ein Bestandteil des Settings ist, ist keineswegs Standard in einer fortge-
schrittenen AY-Praxis, wie beispielsweise die Demonstration der zweiten Serie von 
Kino McGregor, einer AY-Berühmtheit auf YouTube, zeigt.249 Hier, wie in anderen 
AY-Videos auf YouTube, dauern fünf Atemzüge im Durchschnitt fünfzehn Sekun-
den, was sicherlich auch mit den intensiv-komprimierten Positionen zusammen-
hängt, die im AY zum grundlegenden Bewegungsrepertoire gehören. McGregors 
Atemrhythmus liegt bei ca. zwanzig Atemzügen pro Minute und stellt somit sogar 
eine erhöhte Atemfrequenz dar. Dieses Beispiel soll zeigen, dass in vielen Fällen 
generische Studien über die positiven Effekte von Atmung nicht eins zu eins auf 
die in einer intensiven dynamischen Praxis eingesetzte ujjāyī-Atmung angewen-
det werden können, sondern dafür spezielle Studien angelegt werden müssten. 
Für eine generell entspannende Wirkung von ujjāyī könnte aber die Vermutung 
sprechen, dass der dabei hergestellte erhöhte Atemwiderstand die somatosenso-
rischen vagalen Afferenzen zum Gehirn stimuliert und dadurch eine verbesserte 
autonome Regulation fördert (Schmalzl/Powers/Henje Blom, 2015: 106). Es kann 
die Hypothese aufgestellt werden, dass die entspannende Wirkung von ujjāyī die 
Anstrengung der Praxis ein wenig relativiert, sich aber die Wirkung, die bei gleich-
zeitiger körperlicher Ruhe entstehen würde, nicht einstellen kann.

Die wenigen Studien, die ujjāyī in Kombination mit körperlicher Aktivität erwäh-
nen, heben genau diese Kombination positiv hervor. Schmalzl, Power und Henje 
Blom spekulieren, dass eine mit Bewegung synchronisierte und im Gruppensetting 

249	 Vgl. Kino McGregor 2016, Second Series Ashtanga Yoga. Practice. Practice. Practice. Verfügbar unter: 
https://www.youtube.com/watch?v=h77WuditJLA&t=22s, Zugriff: 28.11.2019.

https://www.youtube.com/watch?v=h77WuditJLA&t=22s


216	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

ausgeführte ujjāyī-Atmung die Anwendung von Atemtechniken im Alltag vereinfa-
chen kann (Schmalzl/Powers/Henje Blom, 2015: 126). An anderer Stelle wird argu-
mentiert, dass unter anderem aufgrund der, auch während anstrengender Aufga-
ben, in der Yogapraxis beibehaltenen tiefen, bewussten Atmung allostatische Last 
reduziert werden kann, indem gelernt wird, in stressigen Situationen innerlich 
ruhiger zu bleiben. Dies kann möglicherweise auf alltägliche Situationen übertra-
gen werden (ebd.: 109). Wie schon im Zuge der dṛṣṭi-s festgestellt, kann auch der 
ujjāyī-Atmung eine deutlich alltagstaugliche Wirkung zugesprochen werden. 

Im Umfeld von AYI wird dies nochmals verstärkt, indem durch die Etablierung 
von vier Atemräumen (Zwerchfell, Zwischenrippen, oberer Rücken und Brust) alle 
Atemmuskeln gezielt trainiert werden sollen – wiederum ein Ansatz, der im klassi-
schen AY fehlt, sich jedoch in der Arbeit von Stebbins sowie in den Systemen ihrer 
Schülerinnen wiederfindet (vgl. Kapitel II.4.1.).250 Um das Einsetzen der verschiede-
nen Atemräume zu erlernen, lässt Steiner die Schüler*innen ihre eigenen Hände als 
Biofeedback-Mechanismen auf den Körper auflegen. Durch den dadurch aktivier-
ten Hautsinn, die Propriozeptoren und die Thermorezeptoren des Gewebes lernen 
Übende, ihre ujjāyī-Atmung in bestimmte Körperteile zu lenken und dadurch den 
Atem gezielt räumlich zu vertiefen. Je mehr Bereiche der Lunge bewusst genutzt 
werden können, desto tiefer kann geatmet werden. Meine Beobachtung, dass die 
Atmung im Umfeld des AYI oftmals tiefer und langsamer ausgeführt wird als in 
einem normalen AY-Setting, hängt möglicherweise auch mit dieser Technik zusam-
men. Es ist denkbar, dass sich dadurch oben erwähnte entspannende Effekte, die 
mit der Verlangsamung der Atmung zusammenhängen, besser einstellen.

Ujjāyī wird von einem Interviewpartner als der Faktor bezeichnet, der das vierte 
aṅga des Yogasūtras, prāṇāyāma, in die AY-Praxis inkludiere (David, 11.8.2016: 6) – 
eine häufig anzutreffende Gleichung. Steiner übersetzt Sūtra II/47, das den Zustand 
von āsana näher beschreibt, so: »Wesentlich in dieser Praxis ist sowohl ein gleich-
mäßiger weicher (Shaitilya) Atem (Prayatna), wie auch (Abhyam) die Konzent-
ration (Samapatti) auf das schlangenhafte Zischen des Atems (Ananta). ||47||« 
Ananta, von Vyāsa und den anderen wichtigen Kommentatoren als »Unendlich-
keit« verstanden (Hariharānanda Āraṇya, 1983 [1963]: 229), wird besonders in der 
Kṛṣṇamācārya-Linie mit dem Schlangengott Śeṣa, als dessen Inkarnation Patañ-
jali gesehen wird, in Verbindung gebracht und das oben genannte schlangenhafte 
Zischen des Atems mit der ujjāyī-Atmung verknüpft. Die darauf im Sūtra folgenden 
Verse lassen allerdings auf ein ganz anderes prāṇāyāma-Verständnis des Yogasūtras 
schließen. Es wird deutlich, dass mit āsana eine konzentrierte, entspannte Sitzhal-
tung gemeint ist, in der auch Atemtechniken ausgeführt werden sollen. Bei diesen 
in den Sūtras II/49–51 beschriebenen Techniken geht es um verschiedene Arten des 

250	 Vgl. z. B. auch Mensendieck (1907 [1906]: 84).



1.3 Körperstrategien der Praxis� 217

Atemanhaltens.251 Die Effekte solcher Atemarbeit müssen sich demnach signifikant 
von der mit dynamischen Bewegungen verknüpften ujjāyī-Atmung unterscheiden.252

Zwischenfazit
Nach der Analyse aller zu tristhāna gezählten Techniken ist ein Zwischenfazit zu zie-
hen: Tristhāna gilt, wie gezeigt, im emischen Narrativ als der »meditative Faktor« der 
AY-Praxis, der diskursiv mit den aṣṭāṅga-s des Yogasūtras zusammengeführt wird. 
Ujjāyī wird dabei oft mit dem vierten aṅga, prāṇāyāma abgeglichen, es konnte aber 
keine direkte Ü� bereinstimmung festgestellt werden. Dṛṣṭi-s werden mit pratyāhāra, 
dem fünften aṅga, in Verbindung gebracht. Doch abgesehen vom Einhegen des visu-
ellen Feldes haben die Blickpunkte des AYs deutliche lebensweltliche Effekte, so dass 
sie nicht allein als die Sinnesrückzugsmethode, die das Yogasūtra beschreibt, defi-
niert werden können. Es wurde weitergehend argumentiert, dass die Konzentration 
auf eine Aufgabe oder ein Objekt, beispielsweise auf die bandha-s, mit der Ausschüt-
tung von Noradrenalin einhergeht, wodurch alles andere ausgeblendet werden kann. 
Dies kann während Körperaktivität eintreten, zum Beispiel, wenn etwas neu erlernt 
wird oder wenn gezielt Aufmerksamkeit auf nur eine einzige Sache gelenkt wird. Der 
Einsatz von bandha könnte demnach Ä� hnlichkeiten mit dhāraṇā oder möglicher-
weise sogar, wenn durchgängig fokussiert, mit dhyāna aufweisen.

Allerdings sollen die tristhāna-Techniken zusammen praktiziert werden, und 
zwar während dynamischer Bewegung. Fortgeschritten Übende haben dadurch 
nicht mehr eine solche singulär fokussierte Konzentration, sondern bewegen sich 
hin zu einer Open Monitoring-Aufmerksamkeit, sie können also verschiedene 
Fokuspunkte auf einmal halten, wie gezielte Bewegung und Atmung sowie wei-
tere endogene sowie exogene Stimuli (Gerritsen/Band, 2018: 2; Schmalzl/Powers/
Henje Blom, 2015: 103f.).253 Damit kann die Hypothese aufgestellt werden, dass ein 
gelungener Einsatz von tristhāna die Fähigkeit zu OM entwickelt.

251	 Bryant schreibt über das Sūtra II/50: »Vyāsa defines the external, bāhya, of this as when there is no 
flow of breath after exhalation; internal, ābhyantara, when there is no flow of breath after inhalation; and 
restrained, stambha, as the simultaneous cessation of both […].« (Bryant, 2009: 291)
252	 Allerdings wurden in der AYI Advanced-Ausbildung auch sitzende prāṇāyāma-Techniken geübt. Während 
Jois seinen ersten Schüler*innen in den 1970er Jahren noch konkrete prāṇāyāma-Techniken beibrachte, stellte 
er dies mit wachsender Schüler*innenzahl ein. In der Advanced-Ausbildung wurde morgens ca. 30–45 Minu-
ten lang die stets gleiche Abfolge von Atemübungen ausgeführt: 1. vṛtti (rhythmisches Atmen durch die Nase 
mit Anhalten (kumbhaka) nach Ein- und/oder Ausatmung, gefolgt von alternierender Atmung), 2. bhastrika 
(intensive, stoßweise »Blasebalg«-Nasenatmung), 3. kevala kumbhaka (passiver, versiegender Atem). Im MTC 
»Atem, Prāṇāyāma und Psyche – wie Prāṇāyāma entsteht«, den ich am 16./17.2.2015 besuchte, wurden neben 
vielen Yogasūtra-Zitaten, die mit den vier prāṇāyāma-Techniken zusammengeführt wurden, vor allem die 
gesundheitlichen Wirkungen erläutert. Z. B. wurden als Effekte des Atemanhaltens, kumbhaka, vielfältige 
Auswirkungen auf das Herz-Kreislaufsystem (z. B. Ausschüttung von EPO, Vermehrung des Blutvolumens, 
Volumensteigerung der Lunge) und auf die Psyche (Stressabbau, Verbesserung der Herzratenvariabilität) 
beschrieben. Auch ist bei den beschriebenen Ü� bungen die Ausatmung zu verlängern, wodurch die Ausübung 
einer solchen im Sitzen ausgeführten Atempraxis zu einigen der oben zitierten Wirkweisen führen mag.
253	 Während Gerritsen und Band auch exogene Stimuli erwähnen, betonen laut Schmalzl et al. OM-Tech-
niken »non-reactive metacognitive monitoring of perceived sensory, emotional or cognitive events that may 
arise from moment to moment during one’s practice.« (Schmalzl/Powers/Henje Blom, 2015: 103)



218	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

Tristhāna ist demnach tatsächlich ein grundlegender Konzentrationsfaktor des AYs, 
allerdings nicht um, wie es dem Yogasūtra ein Anliegen ist, den Geist (citta) durch 
den ununterbrochenen Fokus auf ein Objekt (ekatānatā) vollkommen zur Ruhe zu 
bringen,254 sondern vielmehr, um ihn möglichst fokussiert in vielfältige Tätigkeiten 
einzubinden, so wie es auch Ansätze aus dem Achtsamkeitstraining einüben sol-
len. Schmalzl, Powers und Henje Blom ergänzen: »[…] YBP [yoga-based practices 
(L. v. O.)] may primarly employ an OM type of attention, with a constant interplay of 
MW [mind wandering (L. v. O.)] and metacognitive awareness.« (Schmalzl/Powers/
Henje Blom, 2015: 108) Open Monitoring ist somit ein mentaler Zustand, der immer 
wieder von »TUTs«, task unrelated thoughts unterbrochen wird, die den Zustand 
von mind wandering ausmachen: 

TUTs increase engagement with internal experience (including thoughts, images, mem-
ories) and reduce processing of external environmental events (Smallwood, 2013). The 
expression »lost in thought« describes the situation where we are no longer attentive 
to what is happening in the environment and are »up in our heads.« (Russell/Arcuri, 
2014: 16) 

Somit befindet sich die Ü� bende zwar auch beim mind wandering mit der Aufmerk-
samkeit im Inneren, doch ist dies als nicht fokussierter Zustand zu definieren. Da 
mind wandering Teil von Open Monitoring ist, ist Letzteres ebenfalls kein durch-
gehend fokussierter mentaler Zustand. OM wurde allerdings auch mit der Deakti-
vierung des rechten Thalamus assoziiert, was dafür sprechen könnte, dass dabei 
eine erhöhte Aufmerksamkeit mit geringerer sensorischer Ansteuerung einhergeht 
(Millière/Carhart-Harris/Roseman et al., 2018: 4). Trotz eines solchen Sinnesrück-
zugs ist eine Gleichsetzung mit dem aṅga pratyāhāra kritisch zu hinterfragen, da 
die Aufmerksamkeit bei OM zwischendrin auf exogene Stimuli gehen kann. 

Unter dhāraṇā, »Konzentration«, versteht das Sūtra III/2 ekatānatā, einen ein-
zigen mentalen Fokuspunkt (eka, »eins«, PW, s. v.) (Bryant, 2009: 302), was den gro-
ßen Unterschied zu tristhāna (tri, »drei«) bildet. Bryant, sich auf Hariharānanda, 
den angesehenen Yogasūtra-Kommentator des 20. Jahrhunderts, beziehend, unter-
malt den Unterschied zwischen dhāraṇā und dhyāna so:

Hariharānanda points out that the difference between these limbs of yoga is only one 
of degree: In concentration, the attention on the object is intermittent or distracted; in 
meditation, it is unbroken and undistracted. Meditation, he states, is when the mind 

254	 Dies wäre dann dhyāna, »Meditation«, wie Bryant zu Sūtra III/2 schreibt, das dhyāna definiert: »As 
has been discussed, pratyaya used by Patañjali here refers to the impression that the object – in this context, 
the object of meditation – makes on the mind. When the image of the object of meditation flows uninter-
ruptedly, eka-tānatā, in the mind, that is to say when the mind can focus exclusively on that object without 
any other distraction, dhyāna, has been achieved.« (2009: 303)



1.3 Körperstrategien der Praxis� 219

flows on the object of thought without any interruption, like the smooth and even flow 
of oil or honey, which pours forth in one thick, uninterrupted stream. Concentration, the 
previous stage, is more like the uneven tickle of water that flows in a series of distinct 
droplets, each similar, but interrupted by gaps. (Bryant, 2009: 303f.)

Die von verschiedenen inneren Einflüssen unterbrochene, aus tristhāna resultie-
rende Fokussierung kann demnach – in etwas modifizierter Form, da auf mehrere 
Objekte gleichzeitig gerichtet – in der Nähe von dhāraṇā, Konzentration, angesie-
delt werden, aber noch nicht als meditativer Zustand, dhyāna, verstanden werden. 
Somit kann tristhāna als mehrfach gegliederte Konzentrationshilfe bezeichnet wer-
den, deren einzelne Techniken zwar kurzzeitig den Geist von der Außenwelt abzie-
hen, aber gleichzeitig verschiedene lebensweltliche Effekte zeitigen und somit das 
Individuum verstärkt mit der Umwelt vernetzen. Dass tristhāna häufig mit den 
höheren Gliedern der aṣṭāṅga-s assoziiert wird, muss demnach eher als diskur-
sive Strategie verstanden werden, mit deren Hilfe diese Technik mit dem Yogasūtra 
legitimiert wird.

1.3.7	 Die ›Magie‹ des Counts
Kṛṣṇamācārya unterlegt die vinyāsa-s, also die dynamischen Wege (krama-s), die zu 
einem āsana führen, mit einem speziellen Zählsystem, genannt »vinyasa count« (Hall, 
2012: 10). Im āsana selbst, das zu einer bestimmten Zahl des Counts eingenommen 
wird, kann mehrere Atemzüge (in Jois’ AY-System meist fünf) bis zu einige Minu-
ten (bei Kṛṣṇamācārya) verweilt werden. Ein Beispiel soll anhand Kṛṣṇamācāryas 
Beschreibung einer sitzenden Vorwärtsbeuge (paścimottanāsana) gegeben werden:

This asana has many kramas. Of these the first form has 16 vinyasas. Just doing the asana 
sthiti by sitting in the same spot without doing these vinyasas will not yield the complete 
benefits mentioned in the yoga sastras. This rule applies to all asanas. The first three vin-
yasas are exactly as for uttanasana. The 4th vinyasa is caturanga dandasana, the 5th vin-
yasa is urdhvamukhasvanasana, the 6th vinyasa is adhomukhasvanasana. Practise these 
following the earlier instructions. In the 6th vinyasa, doing puraka kumbhaka, jump and 
arrive at the 7th vinyasa. That is, from adhomukhasvanasana sthiti, jump forward and 
move both legs between the arms without allowing the legs to touch the floor. Extend 
the legs out forward and sit down. (Krishnamacharya, 2006 [1934]: 69)

Die Darstellung geht in gleichem Stil weiter bis zum 16. vinyāsa, welches das Ende 
des krama ist; das 9. vinyāsa ist paścimottanāsana. Im AY wird der Ursprung dieser 
Zählmethode häufig mit der verschollenen Yogakorunta in Verbindung gebracht. 
Singleton hingegen mutmaßt, dass Kṛṣṇamācārya auch hier von der Physical Cul-
ture-Bewegung beeinflusst war, in der eine sehr ähnliche Count-Methode ange-
wendet wurde:



220	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

As we have seen, drill was the standard form of instruction in physical education after 
the introduction of Ling gymnastics (see chapter 4), and the instruction format does not 
differ greatly here. First, the posture is named by the instructor, after which the students 
are counted through the three phases of the āsana (entry, posture proper, exit). This is 
of course precisely the format adopted by Krishnamacharya in his early school teaching 
and which has been transmitted into postural modern yoga as the »count class« or »led 
practice« format of Ashtanga Vinyasa. These influences provide a more satisfying expla-
nation of the count sequence of Ashtanga Vinyasa, perhaps, than the »official« version 
examined above, wherein the exact counts are said to be specified in the five-thousand-
year-old lost text, Yoga Kurunta of Vamana, or in the Yajur and Ṛg Vedas. (2010: 203)

Das festgelegte, rituelle Setting einer Led-Class wird weltweit so unterrichtet, wie 
Singleton es beschreibt: Erst wird der Sanskrit-Name der Stellung genannt, worauf-
hin die Ü� benden auf Sanskrit durch die zur Position führenden vinyāsa-s »gecoun-
ted« werden. Dann wird die Position für meist fünf Atemzüge oder länger gehalten 
und die Lehrerin countet die Ü� benden wieder aus der Position heraus. Verstärkt 
wird der strukturierende Effekt durch ein zusätzliches Zählen der jeweiligen ujjāyī-
Atemzüge, die in den statisch gehaltenen Positionen genommen werden, dies pas-
siert dann in der jeweiligen Landessprache. Für viele Ausbildungsteilnehmer*in-
nen hatte der Count eine große symbolische Komponente, er steht für den ersten 
schweren Schritt der Praxis und fürs Weitermachen. In diesem Sinne hat sich der 
Ausbildungsteilnehmer Samuel den ersten Count »ekam – inhale«, also »eins, ein-
atmen« sogar tätowieren lassen.

Steiner vermittelte seinen Schüler*innen in der ersten Ausbildungswoche 
bereits die ›Tradition‹ des Counts (paraphrasiert nach Steiner, 28.7.2015: FN 14–24). 
Der Count verleihe der Praxis Struktur und verwandle die Praxis wegen des ent-
stehenden Rhythmus in eine bewegte Meditation – also erneut ein Faktor, mit dem 
die AY-Praxis als Meditationsform dargestellt wird. Der Count helfe dabei, präsent 
zu bleiben, Schritt für Schritt vorzugehen und dadurch den ›Autopiloten‹ zu über-
winden, so Steiner (ebd.). In der Ankündigung von Scotts Kurs The Counted Method 
Technique + Theory Class + Q&A, den ich am 29.8.2015 in Wien besuchte, scheint noch 
eine weitere Konnotation des Counts auf: 

Guruji – Shri K Pattabhi Jois described Ashtanga Vinyasa yoga as »AVY is Mind Control 
achieved through the Counted Method«. John describes the Vinyasa Count as a mantra –  
meaning that which protects the ordinary thinking mind from its conditioned patterns 
of thoughts. To learn the Vinyasa count, to learn the count as a mantra, this class gives 
you an opportunity to express your individual voice – come together as one voice and 
quite simply through the combined energy of the group progress and learn together –  
you might just surprise yourself and realise a turning point in your practice. If you 
already know the count, then what better way to advance in your practice by doing your 
yoga for others, adding your voice for your fellow students. (29.8.2015: FN 170)



1.3 Körperstrategien der Praxis� 221

Aus der von Scott mit einem Mantra verglichenen verbalen Strukturierung, die der 
Praxis durch den Count gegeben ist, resultiert eine temporale körperliche und men-
tale Gleichstellung der gesamten Gruppe. Sanskrit fungiert dabei beinahe als eine 
Art ›magische Formel‹ der Rhythmisierung. Zusammen mit regulierter Körper- und 
Augenbewegung und einem vorgegebenen, den Raum ausfüllenden Atemrhythmus 
hat der strukturierende Sanskrit-Count Anteil daran, dass die physische Perfor-
manz der AY-Praxis in der Gruppe so synchron ablaufen kann und stark ritualisiert 
erscheint. Denn während der Atem immer noch spürbar im eigenen Körper statt-
findet und natürlich vom kollektiven Rhythmus abweichen kann und zwischen-
durch muss, ist der Count rein von außen vorgegeben und markiert einmal mehr 
die soziale Koordination der Gruppe im Gegensatz zur individuellen.

Synchrones Verhalten wurde von Émile Durkheim als grundlegender sozialer 
Mechanismus erkannt, sein Begriff der »kollektiven Efferveszenz« beschreibt diese 
auftretenden Effekte in hochemotionalen religiösen Ritualen (Schüler, 2012: 82f.). 
Scotts Darstellung der individuellen Stimmen, die durch den vinyāsa-Count zu einer 
kollektiven Stimme verschmelzen, erinnert an Maurice Blochs Beschreibung eines 
sozialen rituellen Modus (2002: 53):

One enters a ritual mode of communication by radical modifications of ordinary behav-
ior. […] One often synchronizes one’s bodily and linguistic movements with those of oth-
ers. This is so to the extent that one is not sure whether it is oneself or another inside 
oneself who is acting and using one’s voice and one’s body.

Wie Schüler betont, muss die Performanz von Ritualen, um erfolgreich einge-
setzt und angeeignet zu werden, kollektiv geteilt und verkörpert werden (2012: 
95). Damit kann die gemeinsam ausgeführte Yogapraxis als ein kollektives Ritual 
verstanden werden und der Count als der intersubjektiv synchronisierende Fak-
tor. Schüler argumentiert weiter, dass synchronisierte Bewegungen das zentrale 
Charakteristikum für die Inkorporierung eines bestimmten Körperschemas sind 
(2012: 96) und dass die Ritualteilnehmer*innen durch das Körperschema ebenso 
die kollektive Bedeutung der rituellen Performanz inkorporieren (ebd.: 100). Dies 
kann eine Orientierungsfunktion innehaben: »The embodied experience then beco-
mes part of one’s own bodily awareness and perception. Moreover, the process of 
embodiment in ritual practice offers the practitioner ›embodied orientation to self 
and world‹.« (Ebd.: 92)

Die (psychophysische und emotionale) Orientierung des Individuums durch 
eine kollektive körperlich-orientierende Praxis wird im AY mit einer ganz bestimm-
ten Bedeutung angereichert. Wenn Steiner seine Schüler*innen vor der gemeinsa-
men Praxis auf ihrer jeweiligen Matte stehend die Hände vor dem Herzen falten 
und die Augen schließen lässt, das AY-Anfangsmantra anstimmt und betont, dass 
das wirklich Wichtige in der Praxis sei, dem wahren Selbst – svātma – näher zu 



222	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

kommen, dann dient das dem Zweck, in der darauffolgenden körperlichen Aktivität 
diese »tiefere«, »philosophische« Bedeutung der Praxis kollektiv zu inkorporieren. 
Die synchronisierten Aspekte der Bewegungen tragen erheblich zu einer solchen 
gemeinsamen Sinnstiftung bei. Und wenngleich der Count selbst von Kṛṣṇamācārya 
stammt, originiert das im heutigen AY damit zusammenhängende kollektive Bedürf-
nis und damit einhergehende Erlebnis nicht in Kṛṣṇamācāryas individuell auszu-
führender Lehre. Erneut besteht hier jedoch Ähnlichkeit mit grundlegenden Ideen 
der rhythmischen Gymnastik, die das Wort »Rhythmus« bereits im Namen trägt:

Wie einst der kultische Tanz, der die Wurzel alles Tanzes war, den Körper nur als die-
nendes Werkzeug brauchte, so stellt auch der Tanz der Gegenwart in seinen höchsten 
Formen den Körper wieder in den Dienst des Unaussprechbaren, einer scheinbar über-
geordneten kosmischen Körperlichkeit von so sublimer Art, daß sie nur gefühlt und 
innerlich geschaut werden kann. Das wird am stärksten im Gemeinschaftstanz offenbar. 
Hier wird die Dynamik des Körperlichen Ausdruck eines Transzendenten, das absolut 
jenseits des getanzten Vorgangs und auch außerhalb des seelischen Zentrums des Tan-
zenden selbst liegt, das überhaupt nicht der realen Welt angehört. (Menzler 1924: 14)

Das Zitat von 1924 verdeutlicht die Verbindung von gemeinschaftlicher, rhythmi-
sierter Bewegung und damit verknüpften Spiritualitätsdiskursen, wie sie in Europa 
und Nordamerika vor dem Zweiten Weltkrieg großen Aufschwung erlebten. Die 
Tatsache, dass Jois’ erst anfing, Led-Klassen zu unterrichten, als vermehrt Ame-
rikaner*innen zu ihm reisten, legt die Vermutung nahe, dass er Kṛṣṇamācāryas 
Methode an eine wachsende Schüler*innenzahl und deren kulturspezifische 
Bedürfnisse nach einer kollektiven Transzendenz anpasste.

In den letzten Unterpunkten wurden die grundlegenden Elemente der AY-Praxis  
analysiert, die stark reguliert und auf eine intensive Regelmäßigkeit ausgelegt ist. 
Es konnte gezeigt werden, dass schon die ursprünglichen Anteile der Praxis wirk-
sam das Alltagserleben der Yogapraktizierenden verändern können und die häufig 
im Feld anzutreffende Aussage, dass AY »transformativ« sei, kann primär mit dem 
Erwerb des beschriebenen Körperwissens zusammengeführt werden. Tristhāna, 
»der innere Faktor«, ein Konzept, das drei Techniken umfasst – je nach Interpre-
tation vinyāsa, ujjāyī, bandha, oder dṛṣṭi –, kann die Propriozeption und damit die 
Selbstwahrnehmung fördern, meist positiv wahrgenommene Flow-Zustände her-
vorrufen, verschiedene Arten der Konzentration entwickeln, eine tiefe Atmung 
in Alltagssituationen erleichtern, den Tastsinn sowie die räumliche Orientierung 
fördern und allgemein zur Selbstregulation beitragen. Gleichzeitig hat die Praxis 
immer einen intersubjektiven Anteil. Yoga, im Gruppensetting ausgeführt, ist eine 
soziale Praxis, die sich auf soziale Interaktionen auswirkt. Das intensive Bewe-
gungsrepertoire der Serien kann auf individueller Ebene zu einer Erfahrung der 
Grenzerweiterung beitragen, während in der Led-Class ein von der Lehrerin syn-



1.3 Körperstrategien der Praxis� 223

chronisierter Atemrhythmus, begleitet vom Sanskrit-Count, diese subjektiven 
Erfahrungen auf eine kollektive Ebene rückt, »to come together as one voice«, um 
auf Scotts Aussage zurückzugreifen. Auch āsana, das Gerüst der Praxis, ist proprio-
zeptiv und damit subjektiv erfahrbar, jedoch ist āsana ebenso visuell und damit 
kollektiv rezipierbar.

Die folgenden drei Unterpunkte, »Faszientechniken«, »Angewandte Anatomie« 
und »Alignment« beschäftigen sich mit den Techniken, durch die sich Steiners AYI 
dezidiert von Jois’ AY unterscheidet. Auch im Unterkapitel »Deictic Touch« wer-
den zwei sich deutlich unterscheidende Herangehensweisen an Adjustments vor-
gestellt, womit noch einmal veranschaulicht werden kann, wie sich AY und AYI 
auf praktischer und somit auch auf diskursiver Ebene voneinander unterscheiden. 
Diese Trennschärfe ermöglicht eine differenziertere Betrachtung der mit der Praxis 
vernetzten heutigen Interpretation des Yogasūtras.

1.3.8	 Faszientechniken

Schon das Gerüst von AY arbeitet durch eine Vielzahl von bewussten Kraftübun-
gen und Dehnungen mit der Veränderung von Spannungszuständen in Faszien und 
Muskeln. Massierende Faszientechniken, die bei AYI neu hinzukommen, tragen zur 
mechanischen Entspannung des Gewebes und zum Senken des Körpertonus bei, 
dabei können zudem Stress- und Entzündungsstoffe sowie Stoffwechselreste aus 
dem Gewebe entfernt werden (Schleip 2019: 236). Genau zu diesen Zwecken werden 
die als Yogatherapie verstandenen Faszientechniken vom Arzt Steiner eingesetzt.255 
Zu einer Faszienarbeit in Form von Selbst- oder Fremdmassagen (bei Assists) tritt 
ein Schärfen des Hautsinns hinzu, da dabei fest und konzentriert Haut berührt, 
massiert und bewegt wird. Massage trägt zudem zur Wärmeentwicklung bei, die 
sich wiederum auf Muskelentspannung und die Senkung des Körpertonus auswirkt. 
Gleichzeitig können diese Faszientechniken schmerzhaft sein, denn in den Faszien 
sitzen nicht nur Propriozeptoren, sondern auch Nozizeptoren, also Schmerzrezep-
toren. Schmerz wird im Zusammenhang mit Faszientechniken positiv besetzt, er 
wird mit der Aussicht auf Heilung gesucht und ausgehalten.

Propriozeption und Nozizeption
Neurophysiologische Studien konnten zeigen, dass eine gute Interozeption,256 also 
die Wahrnehmung von innerlichen Körperzuständen und -empfindungen, von gro-

255	 Steiners therapeutische Ü� bungen werden von vielen Praktizierenden allerdings auch zur Beschleu-
nigung der Heilung von mit ihrer intensiven Yogapraxis in Verbindung stehenden Verletzungen eingesetzt, 
um so schneller wieder praktizieren zu können.
256	 »Interoceptive awareness refers to the awareness of internal bodily states and sensations, including 
heart rate, respiration, as well as several autonomic nervous system responses related to emotional states 
[…].« (Schmalzl/Powers/Henje Blom, 2015: 102)



224	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

ßer Bedeutung für die körperliche Selbstverortung ist (Schmalzl/Powers/Henje 
Blom, 2015: 102). Propriozeption ist eine Form der Interozeption und bezeichnet die 
über Rezeptoren stattfindende eigene Wahrnehmung von Körperlage und -bewe-
gung im Raum – es ist eine Art Rückmeldungssystem des Körpers: »Propriocep-
tion refers to information coming to the brain about the position and movement 
of the body and is essential for coordinated movement« (Payne/Crane-Godreau, 
2015: 56), somit ist Kinästhetik, der Bewegungssinn, Teil der Propriozeption. An 
ihr sind Tiefensensibilität sowie das Gleichgewichtsorgan beteiligt, und so wird sie 
häufig als »sechstes Sinnesorgan« bezeichnet, das von der neueren Forschung mit  
Faszien (Bindegewebe) als vorrangigem propriozeptivem Sinnesorgan zusammen-
gedacht wird (Schleip, 2019: 41). Im Fasziengewebe sitzen die wichtigsten Rezep-
toren für Propriozeption, namentlich die Pacini-, Ruffuni- und Golgi-Rezeptoren 
sowie interstitielle Rezeptoren, welche außer Druck auch Schmerz und Tempera-
tur signalisieren (Schleip, 2019: 39f) und somit funktional auch Nozizeptoren, also 
Schmerzrezeptoren sind. Diese Rezeptoren leiten Informationen an das zentrale 
Nervensystem weiter und berichten über Dehnung, Bewegung und Lage des Mus-
kels, Organs oder Körperteils. 

Solch eine propriozeptiv-therapeutisch ausgerichtete Praxisform muss von Jois’ 
AY unterschieden werden. Der schmale Grat zwischen Propriozeption und Nozizep-
tion in Mysore hing mit den strikten Übungsfolgen selbst sowie mit Jois’ Adjust-
ments zusammen. Zwar sprechen die klassischen Übungsreihen Faszien und Mus-
keln durch die fließenden, schnell wechselnden Bewegungsfolgen und die darin 
regelmäßig auszuführenden Sprünge und Dehnungen an. Aber »propriozeptives 
Refinement«, wie Schleip es nennt, also »sinnliche, in sich hineinspürende Bewe-
gungen«,257 die achtsam und in Einklang mit den eigenen Grenzen ausgeführt wer-
den, fehlte in Jois’ Unterricht. In seinem Übungssystem spielte hingegen Schmerz 
eine tragende Rolle und wurde als spirituelle Komponente der Praxis ausgelegt:

The interviews in Guruji seem obsessed with pain. The word appears 118 times over 
460 pages. Guy Donahaye asked almost every one of his interviewees about how they 
dealt with pain in practice. Many gave voluminous answers about therapeutic and spir-
itual necessity, setting the stage for a new generation of readers to surge towards the 
»edge«. (Remski, 2019: 143)

Dass Studien mit yoga-based practices eine gute Interozeption in Verbindung brin-
gen (Schmalzl/Powers/Henje Blom, 2015: 102), kann nicht eins-zu-eins auf klassi-
sches AY übertragen werden. Allein das rituelle, festgelegte Setting, in dem keine 
der fordernden Positionen ausgelassen werden darf, führt früher oder später dazu, 

257	 Siehe hier: http://www.functional-training-magazin.de/faszientraining-propriozeptives-refinement/  
Zugriff: 5.10.2020.

http://www.functional-training-magazin.de/faszientraining-propriozeptives-refinement/


1.3 Körperstrategien der Praxis� 225

dass die Ü� benden Stellungen unter Schmerzen ausführen. Diese Mischung aus Pro-
priozeption und Nozizeption kann zu dissoziativen Erlebnissen führen, wie sie die 
jahrelange AY-Praktizierende Diane Bruni in der Retrospektive beschreibt: 

[…] practicing asana made us very aware of our bodies. But it also taught us to dissoci-
ate with our bodies. It teaches us how to be okay with pain. You’re stretching out, you’re 
tearing connective tissues that are meant to be stable structures. The postures hurt! But 
we keep doing them. (Remski, 2019: 144)

Tatsächlich ist es möglich, dass Schmerzerleben dem Körperzugang des Yogasūtras 
wohl ähnlicher ist als die heutige sanft-modifizierende Herangehensweise, die wie-
derum, wie bereits diskutiert, inhaltliche Nähe zur KKB herstellt. Hariharānanda 
betont beispielsweise, dass Schmerz zunächst nötig ist, um āsana (bei ihm eine Sitz-
haltung) zu erlernen: »Practice of Ā� sana cannot be perfected unless some amount 
of pain is borne in the beginning.« (1983 [1963]: 229) Dieser Schmerz dient einem 
höheren Ziel: Dem Sitzenbleiben können, um in meditative Zustände einzugehen, 
und ohnehin werden Schmerz und Leiden im pyś als Grundlage allen Lebens ver-
standen und ihre Realisation als Teil des »spirituellen Weges«: »The ability to per-
ceive the pervasiveness of suffering is discussed in some detail in II.15, since it is 
an essential prerequisite for undertaking the spiritual path.« (Bryant, 2009: 120)

Der Umgang mit Schmerz hat eine lange Geschichte in religiösen Umgebungen 
und dort unterschiedlichste, oftmals übrigens positiv besetzte Deutungen erfah-
ren: »[Schmerz] führe zu religiöser Erfahrung, reinige von Verunreinigung, strafe 
Sünde, steigere Leistungen usw.« (Koch, 2007b: 172f) Auch in den asketischen 
Linien des indischen Haṭhayogas finden sich viele Beispiele intendierten körper-
lichen Schmerzes mit religiösem Bestreben, etwa zum Zwecke der finalen Befrei-
ung aus dem Kreislauf der Wiedergeburten (mukti) – diese Auffassung mag auch 
Jois zum Teil mitgetragen haben. Koch argumentiert, dass in der heutigen west-
lichen Welt Schmerz hingegen zunehmend negativ besetzt ist: »Im Westen ist die 
Schmerzfreiheit mit der Abschaffung von Folter, Auspeitschungen und der Erfin-
dung von Schmerzmedikamenten und Betäubungsmitteln zu einem Wert unse-
rer Kultur geworden. Vor diesem Hintergrund gibt es den ›guten‹ Schmerz nicht 
mehr.« (2007a: 173) Es treffen mit klassischem AY und AYI demnach unterschied-
liche kulturelle Konnotationen von Schmerz aufeinander, die sich allerdings mehr 
oder weniger auf die gleichen Praktiken (āsana-s) beziehen. Auf das zeitgenössi-
sche (deutsche) Yogaumfeld reagierend, verändert Steiner gezielt einige potenziell 
schmerzhafte Anteile der AY-Praxis hin zu einer therapeutischeren Herangehens-
weise. Da Schmerz von Jois’ Schüler*innen noch mit einem spirituellen Weg assozi-
iert wurde, wandelt sich durch eine veränderte Konnotation von Schmerz und der 
Absenz von Schmerz folglich auch das Verständnis von Spiritualität.



226	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

Gleichzeitig verdeutlichen meine Feldnotizen, dass nur wenige meiner Mitüben-
den, mich eingeschlossen, aus der Praxis ohne Schmerzen hervorgingen. Ob Ganz-
körper-Muskelkater, gerissene Schultersehnen von einer zu intensiven Handstand-
praxis oder schmerzende Knie von den vielen Lotuspositionen: Schmerz und der 
Umgang damit gehört immer noch zum – mittlerweile jedoch beinahe heimlichen 
– Erfahrungsraum der fortgeschrittenen AY-Praxis dazu. Als Reaktion darauf dienen 
Steiners Faszientechniken zu einem großen Teil als Vorbereitung auf eine intensive 
Yogapraxis, oder zum Ausgleichen derselben, denn sie sollen explizit Verletzungen 
vorbeugen oder heilen. Es wird deutlich, dass sich Yoga erfolgreich im Gesund-
heitssektor positionieren muss, um im spätmodernen, europäischen Kulturraum 
erfolgreich zu sein. Der einst mit Schmerz vernetzte Spiritualitätsdiskurs wird 
mehr und mehr mit Wohlbefinden und Achtsamkeit in Verbindung gebracht. Und 
wenn Schmerz auftritt, dann muss dies erwiesen gesundheitsförderlich sein, wie 
bei Faszientechniken.

1.3.9	 Angewandte Anatomie

Die praktische Vermittlung von Anatomie ist in eine der Spezialitäten des Sport-
mediziners Steiner. Dieser Fokus verändert die AY-Praxis in Form von anatomisch 
ausgerichteten Modifikationen, und damit einhergehend wandelt sich auch der Dis-
kurs über die Effekte und die Bedeutung der Praxis. AY und AYI unterscheiden sich 
dadurch grundlegend: Während für klassisches AY ein gewisser Körperbau benö-
tigt und entwickelt wird, schlank und gleichermaßen stark wie flexibel, kann durch 
Steiners Anpassungen beinahe jeder Körper eine Form von AYI praktizieren, den 
Willen und das Durchhaltevermögen für eine sehr regelmäßige Praxis vorausgesetzt. 
Allein durch diese Ö� ffnung der Praxis für verschiedene Körpertypen und verschie-
dene Bedürfnisse wird AY auf dem Weg zu AYI von einer tendenziell elitär-normier-
ten zu einer inklusiveren Praxis – eine Entwicklung, die beispielsweise auch bei Greg 
Nardi zu sehen war. Das hat zur Folge, dass sich auch das dabei benötigte explizite 
sowie implizite Körperwissen verwandelt. Jois vermittelte kaum explizite Wissens-
bestände, und die Kenntnis über die AY-Praxis war rein erfahrungsbasiert und damit 
beinahe eine Art »Geheimwissen«, das nur durch die Initiation in die Gruppe und die 
regelmäßige Orthopraxie akquiriert werden konnte. Demgegenüber findet Steiners 
Wissensvermittlung gezielt auf expliziten und impliziten Ebenen statt. 

In seinen MTCs lernen die angehenden Yogalehrer*innen an den neuesten medi-
zinischen Erkenntnissen orientiertes Fachwissen und wenden dieses stets direkt 
am eigenen Körper und an anderen Körpern praktisch an. Zum Beispiel wird ver-
mittelt, wie unterschiedlich der natürliche Bewegungsspielraum des Hüftgelenkes 
bei verschiedenen Menschen sein kann und dass dies unter anderem bedingen 
kann, ob eine bestimmte āsana ausgeführt werden kann oder nicht. Das Körperbild, 
das Körperschema und die Imagination über die eigenen körperlichen Bewegungs-



1.3 Körperstrategien der Praxis� 227

möglichkeiten passen sich langsam dem Wissen an, das die Teilnehmer*innen von 
Kurs zu Kurs über menschliche Anatomie und durch die Praxisnähe immer auch 
über ihre eigene Anatomie sammeln. Neuronal unterrepräsentierte Körperteile 
wie die Zehen, die Handgelenke oder das Becken erhalten anwendungsorientierte 
Aufmerksamkeit und werden besser in das holistische Körperschema integriert. 
Auch das bestehende Körperbild, unter anderem beeinflusst von populären Kör-
per-, Schönheits- und Optimierungsdiskursen, kann durch anatomisch informierte 
Diskurse modifiziert werden. Im Laufe der Zeit weiß die Übende – theoretisch wie 
praktisch –, was ein Körperteil alles kann, was sich auch auf die Bewertung von 
Körperbereichen auswirken kann. AY verwandelt sich dadurch in eine aktive Praxis 
zur körperlichen Selbsterforschung und -transformation mit Fokus auf Gesundheit, 
eine Tendenz, die sich auch in Steiners Yogasūtra-Auslegung widerspiegeln wird, 
die eine Selbsterforschungspraxis hin zu positiven (gesunden) mentalen und emo-
tionalen Mustern initiiert, wie Kapitel III.2.3. zeigen wird.

Die zusätzlichen Methoden, die Steiner in AY integriert, intensivieren den Kör-
perfokus noch, wie Faszientechniken und die anwendungsbasierte Beschäftigung 
mit Anatomie. Das steht in Einklang mit der Feststellung, dass heutiges Positions-
yoga per se ein verstärktes Im-Körper-Sein mit sich bringt, und auch Steiners 
zusätzliche Techniken tragen dazu bei: »Embodiment explicitly refers to action 
with and not separate from the bodily experience. Merleau-Ponty (1996) refers to 
this experience as ›I am not in front of my body, I am in my body, or rather I am 
my body.‹ Yoga may offer additional tools of embodiment.« (Gard/Noggle/Park et 
al., 2014: 84) Durch die im Folgenden elaborierten Alignmentprinzipien wird ange-
wandte Anatomie im eigenen Körper der Übenden wirksam, und durch Assists 
im Körper anderer Übender. Mit Alignment, dem »Feintuning« des Körpers, geht 
zudem eine mehr oder weniger gezielte Verkörperung spiritueller Diskurse einher.

1.3.10		 Alignment: Den Körper ausrichten als spiritueller Akt

»Alignment« ist ein aus dem Englischen übernommener Terminus, der ins deut-
sche Yogaumfeld überführt wurde. Wird das Wort übersetzt, dann meist mit »Aus-
richtung«. Das englische Verb to align wird vom Cambridge Online Dictionary mit 
»to put two or more things into a straight line« definiert, wie in dem Satz »When 
you’ve aligned the notch on the gun with the target, fire!«258 Folglich kann darunter 
primär die lokale Ausrichtung zweier oder mehrerer Dinge auf einer räumlichen 
Linie verstanden werden. Im Kontext modernen Yogas steht es meist für bestimmte 
Regeln, wie der Körper in āsana-s auszurichten ist, oft, wie in Abb. 1 gezeigt, gesetzt 
als »do’s and dont’s«.

258	 Zu finden unter: https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/align, Zugriff: 7.12.2019.

https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/align


228	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

Abb. 1: Ann Pizer, Here Is How to Do the Yoga Triangle Pose (Utthita Trikonasana), 2015,  
https://www.pinterest.de/pin/432345632952927322/. (Bildrecht: Ann Pizer)

Solche allgemeinen Regeln werden in der globalen Yogaszene zunehmend kritisch 
besprochen und relativiert (u. a. Mitchell, 2019), mit dem Verweis auf die Unter-
schiedlichkeit der individuellen Körper. Steiners Alignment-Prinzipien, wie die 
von ihm entwickelten Bandhaligns® gehen, wie schon im vorherigen Unterkapitel 
angeklungen ist, grundsätzlich in diese neue, biomechanische, individuelle Rich-
tung. Bandhaligns® basieren primär auf spiralförmigen Verschraubungsmechanis-
men (»Helixen«), wie sie auch aus der alternativen Therapieform Spiraldynamik® 
bekannt sind, die in den 1980er Jahren vom Schweizer Arzt Christian Larsen und 
der französischen Physiotherapeutin Yolande Deswarte entwickelt wurde. Somit 
stellen sie grundlegend andere Ausrichtungsprinzipien dar als die oben auf dem 
Bild gezeigten festgelegten Positionierungen der Glieder in einer Stellung. Sie die-
nen durch, wie Steiner es nennt, »gegenläufiges Helixen« der Stabilisierung von 
Körperstrukturen, besonders von Gelenken, und vernetzen sich dadurch mit den 
schulmedizinischen Gebieten der Orthopädie, der Prävention und der Sportmedi-
zin. Steiners Bandhaligns basieren auf minimalen (von lokal verbundenen Körper-
teilen gegenläufig ausgeführten) muskulären Bewegungen, die sich auf Muskelto-
nus, Haltung und Bewegung auswirken. Beispielsweise ist für das »Beinbandhalign«, 

https://www.pinterest.de/pin/432345632952927322/


1.3 Körperstrategien der Praxis� 229

welches zu einer Kniestabilisierung führen soll, der Oberschenkel nach außen und 
gleichzeitig der Unterschenkel nach innen zu rotieren (während der Fuß wieder 
nach außen rotiert). Dabei werden nicht nur verschiedene Unterschenkel- und 
Oberschenkelmuskeln spürbar, sondern das dazwischen eingespannte Knie rückt 
verstärkt ins propriozeptive Bewusstsein. Diese physische Präzisionsarbeit muss als 
gezielte Aufmerksamkeitslenkung verstanden werden, sie verlangt von den Ü� ben-
den eine intensivierte Wahrnehmung des je auszurichtenden Körperteiles und nicht 
nur die visuelle Erfüllung bestimmter Winkel. Der simultane Einsatz aller Band-
haligns führt zur Ganzkörperwahrnehmung. Primär fördern Steiners Alignment-
prinzipien also die Propriozeption, da sie ohne eine große Aufmerksamkeit auf die 
Koordination des Körpers, der Muskeln, der Gelenke und letztendlich sogar der Kno-
chen nicht ausführbar wären. Somit ist Alignment ein weiterer Fokuspunkt für OM.

Propriozeption, allen voran durch diese im AYI allgegenwärtigen, komplexen 
Alignment-Prinzipien, die bei Jois noch keine Rolle spielten, übernimmt in AYI 
beinahe die Rolle eines »inneren dṛṣṭis«, eines innerkörperlichen Fokuspunktes.  
Dṛṣṭi-s wurden im Zuge meiner Ausbildung jedoch nicht konkret vermittelt, im 
Gegensatz zum allgegenwärtigen Alignment, das grundlegendes Thema eines jeden 
MTCs und Teil der darauf je folgenden Hausaufgabe war. Dafür müssen die jewei-
ligen Alignmentprinzipien (zum Beispiel für das Becken, die Hände etc.) einige 
Wochen lang zu Hause wiederholt werden. Durch die stete Übung schreiben sie sich 
in den Körper ein und durch veränderte Muskelaktivität im Körper verändern sich 
seine bestehenden Bewegungsmechanismen meist nachhaltig. Zum Beispiel kann 
ein über lange Zeit eingeübtes Fuß-Bandhalign in einem Plattfuß ein Fußgewölbe 
entstehen lassen. Dies kann in Folge die Stellung der Knie, der Hüfte, des unteren 
Rückens bis zu den Schultern beeinflussen und die gesamte Körperausrichtung 
verändern und ein Gefühl von körperlicher Transformation kann sich einstellen. 
Diese Transformation geht nun nicht mehr aus einem absoluten Ausschalten des 
Äußeren und aus einem mit Schmerz vermengten intensiven Körpererlebnis her-
vor, wie bei Jois. Bewirkt durch eine vertiefte Konzentration auf den Körper und die 
damit einhergehende im eigenen Alltag aufgebrachte Aktivität in Form von sanften 
Übungen, die auf biomedizinischen (hier zum Beispiel orthopädischen) Erkennt-
nissen beruhen, verändert sich der Körper der Übenden.

Im Unterrichtssetting von AYI wird Alignment sowohl von Lehrer*innen in 
geführten Stunden verbal angeleitet sowie visuell vermittelt – meist ist schon die 
Körperhaltung und -ausrichtung der Lehrerin selbst Alignment in Aktion. Ohne die 
Imitation anderer, also covert imitation, ist die Umsetzung von Steiners teils sehr 
komplexen Alignment-Prinzipien kaum realisierbar. Damit ist Alignment gleich-
zeitig keine rein introspektive, für sich ausgeführte Praxis, sondern stets eine kol-
lektive und somit soziale Praxis. Visuell imitierbare Stimuli anderer, wie ihre Kör-
perhaltung, in der sich die Alignmentprinzipien nach außen am stärksten zeigen, 
aktivieren das Körperschema des Beobachters: 



230	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

Emerging data can be made regarding the relationship of perceived bodies and one’s 
own body. It appears that imitable stimuli actually activate the perceiver’s own body 
schema. Such stimuli generate imitative motoric representations in the brain – that 
is, representations of how our own bodies would perform analogous movements […]. 
(Wilson, 2006: 212) 

Es gibt demnach eine enge Verbindung zwischen wahrgenommenen Haltungen 
anderer und dem eigenen Körperschema – also der mentalen Repräsentation davon, 
wie der eigene Körper diese Haltung ausführen und einnehmen würde. Wenn die 
einzunehmende Haltung zudem noch mit Worten genau beschrieben wird, kann 
von einem tiefgehenden Lerneffekt ausgegangen werden. Im Zuge der Ausbildung 
wurden in den morgendlichen Mysore-Stunden zwei Gruppen gebildet, eine übte, 
die andere beobachtete zuerst und begann dann zu adjusten. Somit wechselten 
sich Phasen der Beobachtung anderer Ausbildungsteilnehmer*innen mit Phasen 
des Eingreifens ab. Dabei ging es darum, Alignment in den Ü� benden abzufragen 
bzw. herzustellen. Durch das Beobachten sowie das Wissen über das Beobachtet-
Werden reproduzieren sich die einmal eingeführten Alignment-Prinzipien und die 
damit verbundenen Diskurse beinahe in einer Art Peer-Review-Verfahren wie von 
alleine und höchst effektiv.

Der medizinische Gesundheitsdiskurs um die Bandhalign-Prinzipien wird mit 
einem holistischen Diskurs verknüpft, wie Steiner ihn auf seiner Homepage definiert:

Bandhalign® – die Kunst der Ausrichtung (Alignment)

Bandhalign® basiert auf den in alten Hatha Yoga Texten beschriebenen Techniken von 
Bandha und entwickelt daraus eine auf modernen Erkenntnissen basierende Kunst des 
Alignments. Die Idee ist, in jedem Aspekt Deines Seins Balance zu kultivieren – physisch, 
aber auch psychisch und emotional. Wo immer Du beginnst – jeder bewusste Schritt 
zur Balance zieht seine Kreise in Dein gesamtes Sein.259 

An dieser kurzen Einführung fällt auf, dass die Technik selbst nicht präzisiert wird, 
jedoch sofort der Zusammenhang der »Kunst des Alignments« mit »alten Hatha 
Yoga Texten« betont wird und die den Körper transzendierenden Aspekte, die Align-
ment zugeschrieben werden, hervorgehoben werden. Steiner definiert in seinem 
Handbuch zum MTC »Alignment«, den ich am 28./29.11.2015 in Erlangen besuchte, 
weitergehend: »Alignment … heißt sich ausrichten auf das Lebendige, Ewige und 
Wunderbare in Dir und um Dich … schafft die Basis für Heilung und Harmonie.«

259	 Vgl. https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/160401-die-ayinnovationr-
methode/, Zugriff 21.9.2021.

https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/160401-die-ayinnovationr-methode/
https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/160401-die-ayinnovationr-methode/


1.3 Körperstrategien der Praxis� 231

Eine gute körperliche Ausrichtung bedeutet demnach nicht nur gesunde Kör-
perstrukturen. Der perfekt ausgerichtete, spiralförmig vernetzte, gesunde Körper-
Geist-Komplex steht in Verbindung mit etwas Ewigem und damit, wie sich zeigen 
wird, mit etwas Göttlichem; ein neuer Aspekt, den Steiner mit der AY-Methode 
verbindet, mit dessen Hilfe die Körperpraxis selbst als spiritueller Akt dargestellt 
werden kann. An dieser Stelle tritt eine weitere Bedeutung des Wortes »Alignment« 
zu Tage, denn es kann auch in Zusammenhang mit etwas oder jemand anderem 
verwendet werden, also »to align yourself with sth./sb.«260 Die Absenz von Align-
ment in Jois’ AY schließt spirituelle Konnotationen desselben aus. Bei Steiner hin-
gegen spielt es eine übergeordnete Rolle, und dabei zeigt sich ein erneuter deut-
licher Unterschied zu Kṛṣṇamācāryas und Jois’ Verständnis von Orthopraxie und 
Orthodoxie. Jedoch findet sich, wie bereits beschrieben, die Annahme der Spiralität 
der Natur und eine damit einhergehende Spiritualisierung bei Stebbins (1892: 61f.). 
Der Terminus bedeutet für Steiner, sich selbst mittels der eigenen Körperausrich-
tung zugleich geistig, emotional und energetisch auszubalancieren, um sich letzt-
endlich mit etwas Göttlichem zu verbinden. Wie ich argumentieren werde, traf 
das prominent und einflussreich auch auf B. K. S. Iyengar zu. Auf die erste Defini-
tion zurückkommend heißt das, dass der Mensch selbst mit Gott auf einer »Linie« 
steht, gleichauf ist. Alignment, Perfektion, Lebendigkeit, Gesundheit, Balance und 
Göttlichkeit gehören dem gleichen semantischen Feld an. Die Begründung seines 
Spiritualitätsverständnisses findet Steiner im Vergleich mit der Naturwissenschaft, 
wenn er im MTC seine Alignment-Definition als eine ›Ausrichtung aufs Lebendige, 
aufs Göttliche‹ ›modern‹ übersetzt als ›die Kraft der Evolution‹, als das ›lebendige 
Anpassen an die Umwelt‹ (paraphrasiert nach Steiner, 29.11.2015, FN 168).

Um diese mit der Körperausrichtung verknüpften Inhalte zu vermitteln, bediente 
sich Steiner neuer didaktischer Methoden: Häufig verwendete er Metaphern, um 
zum Beispiel Positivitäts-Diskurse körperlich erlebbar zu machen. Sebastian Schü-
ler hält diesbezüglich fest, dass Metaphern nicht nur die sprachlich-kognitive Ebene 
ansprechen, sondern strukturell zutiefst im sinnlichen, verkörperten Erleben ver-
ankert sind:

Als ein früher Ansatz zur Theorie verkörperter Kognitionen kann auch das Werk Leben 
in Metaphern von George Lakoff und Mark Johnson (2004 [1980]) genannt werden, in 
welchem sie zeigen, dass nicht nur Sprache, sondern auch Denkprozesse allgemein 
metaphorisch ablaufen und dass Metaphern tief in sinnlichen Erfahrungen mit dem 
eigenen Körper und der Umwelt verankert sind. Orientierungs- und Wertungsmeta-
phern etwa richten sich oftmals am Körperbau des Menschen aus. (2015: 37)

260	 Vgl. https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/align, Zugriff: 23.8.2021.

https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/align


232	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

Es liegt also nahe, dass der Einsatz von Metaphern effektiv ist, um körperliches 
Erleben auch in eine bestimmte interpretative Richtung zu lenken. Um wirksam 
zu werden, muss die Art der Körperbewegung allerdings intuitiv mit der Metapher 
zusammenpassen. Zum Beispiel sollten sich die Ü� benden beim MTC »Alignment« 
in Erlangen bei der Einatmung, also bei einer aufrichtenden, expansiven Bewe-
gung vorstellen, mit dem Kopf in eine Königskrone zu schlüpfen. Das ›Königliche‹ 
wurde von Steiner diskursiv mit innerer Aufrichtung, Stolz und Selbstbewusstsein 
in Verbindung gebracht. Ein König sei ›langsam, entspannt, sicher und sich seiner 
Besonderheit bewusst‹ (paraphrasiert nach Steiner, 28.11.2015: FN 41). Körperliche 
und innere Aufrichtung können über die passgenaue Metapher intuitiv miteinander 
assoziiert werden und Alignment dient der Inkorporierung innerer Eigenschaften, 
wodurch AYI eine wichtige Motivation für Bewegung und Körperarbeit mit der Kör-
perkulturbewegung teilt. So war es zum Beispiel das dezidierte Ziel von Mensen-
diecks Ü� bungen, lebendige, positive Eigenschaften wie Mut, Kraft, Elastizität oder 
Jugendlichkeit zu entwickeln und körperlich zum Ausdruck zu bringen.

Ein ähnliches bei Steiner gängiges Bild ist das des Löwenzahns, einer Pflanze, 
die durch alle Widrigkeiten hindurch – sogar durch Beton – zur Sonne strebt. Mit 
beiden Metaphern sollten die Übenden eine über den Körper erlangte, letztlich aber 
auch innere Aufrichtung hin zu etwas Positivem (zur Königlichkeit, zur Sonne) fin-
den, welches, wie bereits gezeigt wurde, von Steiner mit etwas »Lebendigem« und 
»Göttlichem« gleichgesetzt wird. Perfektion als Topos spielt eine tragende Rolle, 
narrativ mit Gott in Verbindung gebracht. Steiner begleitete beim MTC die Übungs-
praxis der Teilnehmer*innen mit der Imagination, sich beim Praktizieren vorzu-
stellen, man wäre Gott, man wäre perfekt (paraphrasiert nach Steiner, 28.11.2015: FN 
39). Und sein Assistent Ralph Otto ergänzte, dass perfekt sei, wie man jetzt grade ist 
(ebd.: FN 45). Eine darauf aufbauende Übungsaufgabe im Alignment-Manual lautete, 
dass man sich vorstellen solle, dass Gott persönlich übe. Der Imperativ einer regel-
mäßigen Orthopraxie und einer festgelegten Ausrichtung kann allerdings auch in 
entgegengesetzter Richtung verstanden werden, da er impliziert, dass die Übenden 
eben gerade noch nicht perfekt sind, sondern dafür arbeiten müssen. Doch ermögli-
chen es diese positiven, der Praxis unterlegten Diskurse, dass die Anstrengung und 
die harte Arbeit, die mit ihr einhergeht, neu interpretiert werden können. Gard et 
al. heben hervor, dass es in vielen Yogastunden üblich ist, dass die Lehrerin diskur-
siv (philosophisch261) auf die Praxis der Schüler*innen einwirkt, damit diese eine 
neue Perspektive auf das eigene Tun entwickeln können. So wird durch »cognitive 
reappraisal« (Gard et al. 2016: 89), also »kognitive Neubewertung«, darauf abge-

261	 »Other reappraisal resources can be acquired through yoga practice. For example, in the course of 
yoga classes, teachers often instruct students about deeper aspects of yoga philosophy, such as compassion 
and impermanence, which are useful in appraising or reappraising situations as less stressful.« (Gard et al. 
2014: 83) Die hier als ganz allgemein gesetzte Philosophie des Yoga ist in diesem Fall Grundvoraussetzung 
für die oben beschriebenen Veränderungen im Individuum hin zu verringertem Stressempfinden.



1.3 Körperstrategien der Praxis� 233

zielt, Erfahrungen – seien sie körperlich, mental oder emotional – umzuinterpretie-
ren, zum Beispiel, indem ein anstrengendes Erlebnis von Muskelermüdung als ein 
vorübergehender Zustand definiert und dadurch der Grad der Anstrengung abge-
schwächt wird (ebd.: 83). Bei diesem Beispiel soll also durch die konkrete verbale 
Anleitung, einen inneren Abstand zum Erleben zu schaffen, eine veränderte, positi-
vere Reaktion auf unangenehme Stimuli bewirkt werden. Solche expliziten Umwer-
tungsstrategien können den negativen Einfluss langer und wiederholter neuroen-
dokriner Aktivität verringern, die in Zusammenhang mit hohem Stress steht (ebd.).

Ohnehin sind Atmung, Haltung und Bewegung auf bidirektionale Weise mit 
Emotionen und kognitiven Zuständen verknüpft, und genau an dieser Verbindung 
setzen Steiners Techniken explizit an. Eine Studie hat gezeigt, dass Körperhaltun-
gen auch die Hormonausschüttung beeinflussen, zum Beispiel trug eine ausladende 
Haltung zu einer Testosteronausschüttung bei, während eine zusammengezogene 
Haltung das Stresshormon Cortisol ansteigen ließ (Payne/Crane-Godreau, 2015: 56). 
Depressive Gedanken können sich durch eine zusammengefallene Haltung verstär-
ken, während gedachte Emotionsworte, die mit Stolz zusammenhingen, die Haltung 
verbesserten (ebd.). Die vorher beschriebenen Metaphern des Königlichen und 
des zur Sonne hochstrebenden Löwenzahns sind in solche Wirkzusammenhänge 
zwischen Sprache, Imagination, Körper und Emotion einzuordnen. Auch der im 
Feld elaborierte holistische Diskurs über Heilung, Transformation etc., der in Kapi-
tel II.2.3. auf dem empirischen Datenmaterial aufbauend analysiert wird, ist von 
großer Bedeutung für die Ausrichtung und Wirkung von āsana-s. Dieser Diskurs 
kann durch die Zusammenführung mit Bewegungen inkorporiert werden und wirkt 
sich ebenfalls auf Haltung, Körpertonus und vieles mehr aus. Zum Beispiel nimmt 
die Ausdeutung des Sūtras II/46 (sthira-sukham-āsanam) ganz konkret Einfluss 
auf den Muskeltonus, da dadurch angeregt in den āsana-s ein Zustand von Eutonie, 
also von ausbalancierter Spannung (Schmalzl et. al, 2015: 102) intendiert und durch 
Atem- und Konzentrationslenkung hergestellt wird (vgl. Kapitel III.2.3.8.). Durch 
solche tiefgreifenden Verwebungen von Körperarbeit und damit zusammenhän-
gender Textdeutung sind Sinnlichkeit und Textlichkeit stark vernetzt und werden 
wechselseitig effektiv. 

Körperbild
Ich argumentiere weitergehend, dass solche wiederholten narrativen Praktiken 
Einfluss auf das body image, das bestehende Körperbild der Ü� benden haben kön-
nen. Koch merkt an, dass Körperschemata sich von der aktiven Körperwahrneh-
mung des Organismus unterscheiden, die mit dem Begriff Körperbild bezeichnet 
werden könne (2007b: 190). Ebenso unterscheidet Gallagher (1995: 229f.) »Körper-
bild« und »Körperschema« voneinander:



234	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

In any case, attention to or awareness of the body is part of what I mean by the body 
image. Whatever the degree of body consciousness, however, the body schema contin-
ues to function in a nonconscious way, maintaining balance and enabling movement. Yet 
by defining the body schema in terms of its prenoetic function, I do not mean to rule out 
the possibility that the body image and body schema can work (or fail to work together) 
in a complementary fashion.

Der Begriff »Körperbild« umfasst somit einen bewussteren Zugang zur eigenen 
Körpergestalt, jede Art von mehr oder weniger bewusster Bewertung von Körper-
bereichen ist folglich Teil des Körperbildes. Auch Steiners Metaphern sind Bilder, 
meist positive und es wurde vorgeschlagen, dass Metaphern bestehende schmerz-
hafte oder destruktive Körperbilder ersetzen können (vgl. Johnston, 2018). 

Körperlich geht es bei Steiners Alignment ganz grundlegend um physische Sym-
metrie und Spannkraft, um das Strecken von Strukturen sowie um die damit ein-
hergehende mentale und emotionale Entwicklung einer positiven inneren Haltung. 
Neu ist dies zwar, wie gezeigt wurde, im Kontext des AYs, aber nicht im modernen 
Positionsyoga. Es war B. K. S. Iyengar, der holistisches Alignment zu einem grund-
legenden Topos machte:

We then see that, in its mature form, Iyengar Yoga propagates a system of practice 
in which a perfect harmonization of the somato-energetic being (annamayakośa plus 
prāṇāmayakośa) brings about all manner of healing: physical, psychological and ›spir-
itual‹, effectively culminating in »Self-realization«, or in the attainment of the ultimate 
religio-spiritual goal, however described. Harmonization is brought about by (progres-
sively more accurate) orthopractical performance of āsana and prāṇāyāma according 
to principles of musculo-skeletal alignment and even pranic diffusion. An analysis of 
these principles, as offered above, clearly reveals the kind of materialistic and mecha-
nistic presuppositions of causality that characterize occultistic teachings. In a nutshell: 
»perfect« physical alignment allows »perfect« diffusion of prāna, which automatically 
results in the perfected condition of »Self-realization«. (De Michelis, 2004: 233)

Die Parallelen zum Beschriebenen sind evident: Korrekte/perfekte Körperausrich-
tung wird letztendlich zu einer spirituellen Selbstrealisation, in Steiners Termi-
nologie zum »wahren Selbst« führen, das er seiner Lektüre des Yogasūtras ent-
nimmt. Auch die bei Iyengar auftauchenden Begrifflichkeiten der verschiedenen 
kośa-s, »Schichten«, finden sich genauso in Steiners Alignment-Manual von 2015: 
unter annamaya kośa versteht er die »Physis«, unter prāṇāmaya kośa die »Ener-
gie«, manomaya kośa ist die »Emotion« oder der »Sinn« und vijñānamaya kośa der 
»Gedanke«. Diese vier Ebenen eines Menschen müssen sich »alignen«, um sich letzt-
lich anandamaya kośa, dem »Lebendigen, Ewigen, Wunderbaren« anzugleichen. 
Hervorzuheben dabei ist, dass dies immer über eine Verwandlung des Körpers und 



1.3 Körperstrategien der Praxis� 235

folglich der äußeren Erscheinung abläuft, ein auf ver-
schiedene Weise wichtiger Aspekt modernen Yogas: 
De Michelis betont bezüglich Iyengars Light on Yoga 
von 1966: »[…] (along with lyengar’s ›Yoga Demon-
strations‹) [it] also created in the Western public 
an awareness of the acrobatic and artistic potential 
of postural practice. These developments opened 
up spaces for the aesthetic appreciation of asanas, 
something quite novel in the field of yoga.« (2004: 211) 
Wie De Michelis treffend anmerkt, ist dies eine Kom-
ponente modernen Yogas, die sich deutlich von der 
indischen Yogageschichte unterscheidet. Diese ästhe-
tische Komponente überträgt sich in Steiners Setting 
auch auf Alignment und die innere Haltung, was wie-
derum Auswirkungen auf die Orthopraxie hat. Der 
beschriebene Fokus auf Ausrichtungsarbeit bringt 
mit sich, dass in Steiners Umfeld nicht die akroba-
tisch Ü� bende als fortgeschritten auf dem Yoga-Weg 
angesehen wird, sondern jene Ü� bende, die »philoso-
phische« Grundsätze verkörpert hat und deren gan-
zes Wesen (sichtbar) ausbalanciert ist. 

Die Themen Ästhetik, korrekte Körperhaltung etc. 
sind bereits in den 1910er Jahren in der deutschen, 
den Ideen und Techniken Delsartes entlehnten Har-
monischen Gymnastik anzutreffen, die vor allem Hedwig Kallmeyer in Deutsch-
land populär machte, und durchziehen verschiedene Zweige der KKB. So zeigt das 
Manual Die Harmonische Gymnastik als Frauenberuf von 1912 eine »gute Körper-
haltung« (Kallmeyer, 1912: 38), vgl. Abb. 2.

Die dort gezeigte Anleitung – das Gewicht auf den Ballen, das Brustbein geho-
ben und die Bauchdecke stramm262 – könnte einem Alignment-Manual entstammen. 
Jedoch werden die stabilen Füße, der feste Bauchraum und die aufgerichtete Brust 
von Steiner durch seine mit den haṭhayogischen bandha-s assoziierten Bandha-
ligns hergestellt. Auch die in der harmonischen Gymnastik verbreitete Annahme 
des direkten Zusammenhanges von Körperpraxis und Spiritualität deckt sich mit 
den beschriebenen Alignment-Vorstellungen: »The external body is, however, an 

262	 Die »stabile Mitte« zieht sich thematisch durch die KKB. Von Mensendieck als »Zentrale« bezeichnet 
(Rincke, 2015: 39), wird ein stabiler Bauch z. B. auch ein Grundpfeiler von Pilates’ Methode.

Abb. 2: Hedwig Kallmeyer, »Gute Körperhaltung«, 1912. Seminar für  
Harmonische Gymnastik Kallmeyer: Lehrerin der Harmonischen Gym
nastik. Ein neuer Frauenberuf. Berlin-Zehlenberg: Kulturverlag, S. 38



236	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

imperfect manifestation of this spiritual body and in order for it to express its 
spiritual nature perfectly, as is necessary in art and in life, it must be purified and 
calibrated – that is, tuned and harmonized – through training.« (Foxen, 2020: 157) 
Steiners dem AY hinzugefügte Praktiken verbinden es also mit der harmonischen 
Lehre Iyengars, die von Anfang an in Austausch mit der amerikanischen New Age-
Bewegung stand (De Michelis, 2004: 209), und weisen Ähnlichkeiten mit Inhalten 
der harmonischen Linien der KKB auf.

Über die im Vorhergehenden aufgezeigten visuellen Codes, die gleichsam tief 
verkörpert sind, kommen Diskurse über einen bestimmten Lebensstil sichtbar zum 
Ausdruck, werden wiederum von anderen imitiert und so reproduziert.

Sind nun Körperhaltung und ihre Bedeutung auf eine solche Weise stark ver-
netzt, bedeutet dies im Umkehrschluss, dass schon die besprochenen holistischen 
Diskurse auf die körperliche Ausrichtung einwirken können? In einer Studie von 
2001 wurden fortgeschrittenen Klavierspielern Melodien vorgespielt, die sie bereits 
praktisch umsetzen konnten. Obwohl sie sich dabei körperlich absolut still verhiel-
ten, aktivierte sich ihr Motorcortex, von dem aus willkürliche Bewegungen gesteu-
ert und aus einfachen Bewegungsmustern komplexe Abfolgen zusammengestellt 
werden (Haueisen & Knösche 2001: 788). Die Vernetzung von Noten, ihren auditiven 
Entsprechungen sowie der jeweiligen Finger, die beim Klavierspiel dafür benutzt 
werden, sind kulturell erlernte Zusammenhänge. Ebenso ist die Vernetzung eines 
Diskurses über Göttlichkeit mit psychophysischem und emotionalem Wohlbefinden 
und innerer Balance und den damit zusammengeführten Bewegungsqualitäten kul-
turell erlernt. Meine Beobachtungen im Feld weisen tatsächlich in diese Richtung. 
Die Körper derart geprägter Schüler*innen richten sich schon durch Steiners Satz 
am Anfang der Praxis, dass es eigentlich um svātma, das wahre, göttliche Selbst 
ginge, sichtbar nach seinen Alignmentprinzipien aus. Der Diskurs ist tief in die 
Körper eingegangen, die Körperhaltung ist zu einer inneren Haltung geworden. 

Abschließend möchte ich auf den Vergleich von Alignment mit einem »inne-
ren dṛṣṭi« zurückkommen, denn die zurückliegende Analyse von Alignment zeigte 
einen entscheidenden Unterschied zwischen einem visuellen Fokuspunkt und 
einem bestimmten Alignmentprinzip als Aufmerksamkeitsanker: Ein dṛṣṭi ist per 
se zunächst neutral, es geht zwar eine Wirkung, aber keine spezielle Wertung oder 
Bedeutung mit der Nasen- oder der Fußspitze einher. Das beschriebene Alignment 
hingegen ist von einer Vielfalt (moderner) Sport-, Gesundheits- und Schönheitsdis-
kurse durchzogen und in Zusammenhang damit von Spiritualitätsdiskursen sowie 
letztlich von Erzählungen über ein optimiertes Menschsein. Genau wie die Kör-
perkulturist*innen mit ihren Methoden praktisch und diskursiv eine holistische 
Lebenseinstellung bewirken wollten, durchzieht Steiners zum Beispiel über Kör-
peralignment stattfindende Reformulierung von AY eine ähnliche Thematik. 
Alignment wird zudem intersubjektiv geteilt – über Adjustments, Hilfestellun-

gen, sollen Lehrer*innen es in den Schüler*innen herstellen.



1.3 Körperstrategien der Praxis� 237

1.3.11		 Deictic Touch: Adjustments und Diskurse 

Auch das Wort »Adjustment« wurde aus dem Englischen übernommen, es bezeich-
net das physische Eingreifen der Lehrerin in die Praxis der Ü� benden. Lange Zeit 
wurde diese Interaktion, wenn ins Deutsche übersetzt, als »Korrektur« bezeichnet, 
bis sich der mit der kinästhetischen Wende heutigen Yogas einhergehende positi-
vere Begriff »Hilfestellung« durchgesetzt hat – im Englischen oft »Assist« genannt.263
Der vorhergehende Unterpunkt hat gezeigt, wie deutlich die körperliche Ausrich-
tung mit spirituellen Diskursen vernetzt wird. Dort sollen Adjustments nun nicht 
nur, wie es noch bei Jois der Fall war, Orthopraxie herstellen, sondern Alignment 
hervorrufen, und können folglich als Mittel verstanden werden, um die damit ver-
knüpften Diskurse im subjektiven, körperlichen Erleben zu verankern, ja, zu ver-
körpern. Im Folgenden werde ich zeigen, dass Adjustments eine inhaltlich weisende 
Funktion erfüllen können, die ich als »Deictic Touch« bezeichne. »Deixis« kommt 
vom altgriechischen »δεί�ξις« und bedeutet »Zeigen«. Eine bei Assists stattfindende 
Berührung kann eine deiktische Qualität besitzen, zum Beispiel wenn die Lehrerin 
mit ihr Alignment herstellen möchte. Wie beschrieben kann Alignment diskursiv auf 
etwas Göttliches verweisen, wodurch dieses Thema potenziell auch durch die adjus-
tende Berührung an die Ü� bende herangetragen und auf sie übertragen werden kann.

Der hier eingeführte Terminus »Deictic Touch« orientiert sich am Konzept der 
»Deictic Gestures« aus dem Bereich der Educational Linguistics von Tara McGo-
wan, die diese »zeigenden Gesten« wie folgt definiert: »[…they] work to create 
and maintain intersubjective and collective knowledge among participants in small 
discussion groups« und resultieren in »socially-constructed knowledge« (2010: 55). 
Wichtig ist hierbei der Aspekt der mithilfe der Hände hergestellten Wissensvermitt-
lung, der auch auf Adjustments zutrifft, hier allerdings auf direkten Berührungen 
aufbaut. Natürlich geht mit einer Berührung meist eine Intention bzw. eine Aus-
sage einher: primär von den Händen ausgeführt, kann sie sanft, intensiv, liebevoll, 
hart etc. sein. In der Haut der Hände sitzen überdurchschnittlich viele Rezeptoren, 
die eine hohe haptische Sensibilität ermöglichen. Dadurch können sie kontrolliert 
und präzise mit der Umwelt interagieren wie kein zweites Körperteil, wodurch in 
ihnen ein verstärktes Ichgefühl sitzt – auch dieses Ich kann sich folglich über die 
Hände ausdrücken. Ebenso bestehen Unterschiede zwischen den beiden Händen, 
beispielsweise beim Nägelschneiden, wie Koch (2007b: 212), sich auf den Philoso-
phen Michel Serres beziehend, anschaulich beschreibt: 

263	 Der Einfachheit halber werde ich jedoch im Folgenden beide Begriffe, »Adjustment« und »Assist«,  
synonym verwenden.



238	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

Wenn ich als Rechtshänder mit links meine rechte Hand beschneide, dann ist das Gefühl, 
aus dem Lot zu sein, vorherrschend. »Ich« bin in der rechten Hand mehr als in der linken, 
die schneidet, – ich werde geschnitten von mir. Dass es zu einer solchen Formulierung 
kommen kann, zeigt wieder das Fluktuieren unseres Ichgefühls an.

Zum Assisten setzen die Lehrer*innen im Forschungsfeld regelmäßig andere Kör-
perteile ein, wie ihre Füße, die Arme, das Brustbein oder sogar die Stirn. Da auch 
diese Berührungen sehr gezielt ausgeführt werden müssen, verteilt sich dabei 
das Ichgefühl vermehrt auf verschiedene Körperbereiche. Einer solchen gezielten 
Berührung steht ein arbiträrer, nicht intentioneller Körperkontakt gegenüber, bei-
spielsweise, wenn sich zwei Arme unwillentlich in der U-Bahn berühren, was je nach 
Füllzustand der Bahn möglicherweise nicht einmal bewusst wahrgenommen wird. 
Würden sich allerdings zwei Handinnenflächen in der gleichen Situation berühren, 
gäbe es sicherlich eine stärkere und bewusstere Reaktion. Folglich sind Menschen 
zutiefst daran gewöhnt, mittels Berührungen verschiedene Inhalte vermittelt zu 
bekommen, aufzunehmen und selbst zu vermitteln. Deictic Touch geht nun über die 
Bedeutung dieser alltäglichen Kontakte hinaus. Deiktische Berührungen dienen der 
Erschaffung und Erhaltung von bestimmten sozial konstruierten, intersubjektiven 
und kollektiven Wissensbeständen. Auf das Thema Alignment und Assists bezo-
gen handelt es sich dabei einerseits um implizites Wissen über die eigene Körper-
haltung und -bewegung und andererseits wird, mit der körperlichen Ausrichtung 
zusammenhängend, über Alignment herstellende Berührungen ein kollektiver Dis-
kurs über svātma, das eigene »wahre Selbst« konstruiert und reproduziert.

Zur Ausarbeitung dieser Überlegungen werden im Folgenden erst Kṛṣṇamācāryas 
und Jois’ Adjustment-Ansätze analysiert, um dann auf die verschiedenen Herange-
hensweisen im Forschungsfeld einzugehen. Neben der jeweiligen konkreten Tech-
nik werden die dabei vermittelten Diskurse analysiert. Es wird sich deutlich her-
ausstellen, dass es zwischen Kṛṣṇamācārya, Jois und heutigen AY-Lehrer*innen wie 
Steiner und Nardi große Unterschiede sowohl in der körperlichen Performanz von 
Assists, als auch, in strukturellem Zusammenhang damit, in ihrer interpretativen 
Auslegung gibt. Die im Feld anzutreffende somatisch-spirituelle Konnotation von 
Berührungen ist eine Innovation. Das trifft ebenso auf die Idee zu, mittels Adjust-
ments Inhalte aus dem Yogasūtra zu vermitteln.

Kṛṣṇamācārya: Deictic Touch?
Obwohl Kṛṣṇamācārya auf verschiedenen Fotos, die im Internet kursieren, ganz 
selbstverständlich mit anderen Körpern zu arbeiten scheint, klärte die unabhän-
gige Yogaforscherin Jacqueline Hargreaves im »Silenced Voices Panel« der Brighton 
Yoga Conference am 29.7.2019, dass Adjustments keinen Vorgänger in der Geschichte 
des Haṭhayogas haben: 



1.3 Körperstrategien der Praxis� 239

Ethnographic research by the Hatha Yoga Project, has found little evidence for the use of 
touch for instructional guidance, and in particular, no evidence for physical adjustments 
amongst contemporary ascetics. In fact, one might argue, that given the thousand-year 
long history of physical practices in India, these two aspects of a student-teacher rela-
tionship are not only unique to the Krishnamacharya-Jois system, but might be consid-
ered ultra-modern. (Hargreaves, 2019)

Woher Kṛṣṇamācārya die Praxis des Adjustens hatte, ob er sie von seinem Leh-
rer lernte oder selbst entwickelte, ist noch ungeklärt. Ein Bild aus den 1950er Jah-
ren zeigt ihn mit einem Kind, das er, Kopf und Schultern zwischen seinen Beinen 
abgelegt und die Beine mit seinen Händen haltend, in eine Umkehrposition bringt. 
Die Szene sieht väterlich-spielerisch aus.264 Auf einem Bild aus den 1930ern steht 
Kṛṣṇamācārya auf Rippen und Bauch eines zu einem Bogen geformten kleinen Jun-
genkörpers, seine Hände ruhen auf den Hüftknochen des Kindes.265 Kṛṣṇamācāryas 
Körpergewicht übersteigt das des Jungen um ein Vielfaches. Dieser Eingriff in die 
perfektionierte Haltung des Kindes scheint weder als Korrektur noch als Hilfestel-
lung Sinn zu ergeben. Daher kann angenommen werden, dass diese Szene in die in 
der Zeit üblichen visuellen Darstellungen von Yoga einzuordnen ist, die dem Zwe-
cke der Popularisierung dienten. Es zeigt trotzdem, wie intensiv Kṛṣṇamācārya in 
einen übenden, sich in einer hilflosen Position befindenden Körper eingegriffen 
hat und dass er zumindest Kindern solche dominanten Assists gegeben hat.266 Ein 
Foto von 1963 zeigt die ungewöhnliche Szene eines sich bereits in seinen Siebzigern 
befindlichen Kṛṣṇamācārya, der auf den Unterschenkeln der Amerikanerin Libbie 
Mathes sitzt und ihre Füße nach unten drückt, in eine Position namens bhekāsana, 
der Frosch.267 Dieses und einige weitere Fotos aus derselben Serie sind das einzige 
Bildmaterial, das Kṛṣṇamācārya in so engem Körperkontakt mit einer (westlichen) 
Frau zeigt. Sollte diesem Adjustment eine Funktion zugeschrieben werden, wäre 
es wohl die der Intensivierung.

Weiterhin ist nichts darüber bekannt, wann, zu welchem Zweck, wie genau und 
bei welchen Personengruppen Kṛṣṇamācārya Assists einsetzte und ob es Unter-
schiede zwischen seinen Schaffensphasen gab. Wenn seine Adjustments eine non-
verbale Botschaft an die Übenden herantrug, dann ging es dabei vermutlich um 
Intensivierung und Herstellung von Orthopraxie, aber nicht um einen damit zusam-
menhängenden spirituellen Diskurs. In seinen Büchern, die allerdings nicht unbe-

264	 Das Bild ist abrufbar unter: https://en.wikipedia.org/wiki/File:Krishnamacharya_teaching.jpg,  
Zugriff: 11.10.2021.
265	 Das Bild ist zu finden unter: https://en.wikipedia.org/wiki/File:Krishnamacharya_mysoreSchool.jpg, 
Zugriff: 11.10.2021. Die Stellung des Jungen entspricht Kapotāsana B, eine Position der zweiten Serie des AYs.
266	 Ebenso möglich ist, dass diese Praxis in die Methoden körperlicher Züchtigung eingeordnet werden 
kann, die zu Erziehungszwecken in den 1930er Jahren in vielen Teilen der Welt, so auch in Indien, üblich 
waren.
267	 Siehe https://pureinspirations.com/my-path-to-yoga/, Zugriff: 11.10.2021.

https://en.wikipedia.org/wiki/File
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Krishnamacharya_mysoreSchool.jpg
https://pureinspirations.com/my-path-to-yoga/


240	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

dingt als Handbücher für Lehrer*innen gedacht waren, finden sich keinerlei Hin-
weise auf die Praxis des Assistens. In jedem Fall muss Jois Kṛṣṇamācārya in den 
langen Lehrjahren mit ihm beim Adjusten erlebt haben, es ist allerdings nicht klar, 
ob er es konkret von ihm gelernt hat.

Pattabhi Jois, Schmerz und das »mūlabandha-Adjustment«

We were all practicing to the best of our ability. We were all really nervous, afraid of 
being adjusted but really more afraid of being ignored. (Miller, 2003)

Some people have undoubtedly been injured by adjustments. Some people have 
undoubtedly been damaged by the strictness of this system. This KPJ Ashtanga yoga 
model – with its emphasis on practitioners fitting their body to postures, with its hier-
archy of poses that fuels striving, with its authoritarianism of the guru and disciples – 
has definitely broken some people. (Blair, 2018: 4)

Diese beiden Zitate von Jois-Schülern verdeutlichen, dass unter Jois Adjustments 
eine völlig neue Dimension annahmen. Während Tim Millers Zitat die zwiespältige 
Autorität seines Lehrers aufzeigt, präzisiert Norman Blairs Aussage vielleicht die 
von Miller erwähnte Angst, die unter Jois’ Schüler*innen herrschte, und macht deut-
lich, dass er einige seiner Schüler*innen mit Adjustments verletzt hat. Schmerz als 
vorrangiges Thema in Mysore hing nicht nur mit der bereits beschriebenen, grenz-
überschreitenden, hierarchisch aufgebauten Praxis selbst zusammen, sondern auch 
mit Jois »furchterregenden Händen« (»fearsome hands«, Donahaye/Stern 2010: 
xiii). Millers paradoxe Beschreibung der gleichzeitigen Angst davor, ignoriert zu 
werden, offenbart, wie sehr Jois’ Adjustments für seine Schüler*innen mit persön-
licher Anerkennung und Selbstwertgefühl zusammenhingen.

Körperliches Alignment und damit Gesundheit waren bei Steiner mit einem 
holistischen Diskurs von Spiritualität und Heilung aufgeladen. In Mysore übernahm 
diese Rolle die Hingabe an den Lehrer und an die Praxis selbst, wie mir Karen Rain 
im Interview verdeutlichte, die 2017 mit ihrem #MeToo-Statement über den Miss-
brauch durch Jois die AY-Community in Aufruhr versetzte:

Laura von Ostrowski: Was the notion of spirituality in Mysore connected to self-care?

Karen Rain: I think it’s a bit… Like the way people in Ashtanga talk about Ashtanga, 
about whether it’s actually good for the body or not depends on the point that they’re 
trying to make, right. Sometimes it was connected to self-care and health and longevity, 
and sometimes it wasn’t. Sometimes it was connected to, actually, a sort of rejection of 
the body and the body’s needs.

L. v. O.: The practice or the notion of spirituality?



1.3 Körperstrategien der Praxis� 241

K. R.: The notion of spirituality through the practice. Because that’s all there was, you 
know: Do your practice and all is coming, ninety-nine percent of practice, one percent 
of theory, blablablablabla… So, the practice is the spirituality, and the devotion to the 
Guru. Those are the two central pieces of spirituality in the community. As the commu-
nity understands it the spirituality is surrender to the Guru, surrender to the practice. So, 
within that, I think self-care would sometimes, occasionally pop it’s head up, and would 
be like: »This is great for my body, I have so much more energy, I’m so much healthier, I 
shit every morning«, whatever. But I think probably more of the time the body was sec-
ondary. The practice was more important than the body. (Rain, 1.2.2019: 52–55)

Die im Unterpunkt »Alignment« gezeigte interpretative Achse Körperausrichtung –  
Lebendigkeit – Positivität – Göttlichkeit, von den Ü� benden selbstständig herstell-
bar, stellt sich bei Jois vollkommen anders dar. Seinen Händen wurden heilende 
Fähigkeiten zugesprochen, wie Nick Evans, ein späterer Schüler von Jois beschreibt:

He says, »All is God.« […] Because when he puts his hands on you, when he smiles at you, 
when he is with you, that’s what’s with you. That understanding, that firm belief, estab-
lished understanding, knowledge, is what pours out of him. And of course it’s every-
where all the time, but because we are so enmeshed in our bodies and our histories and 
resistance and fear, we don’t contact it. We don’t make a connection with it. But when 
he touches us, it is like light flowing from him into us. Healing love, knowledge, power, 
forgiveness, kindness... you are already perfect. He knows it, we don’t know it. He knows 
it, he touches us, and with absolute certainty he knows that to be the case. We go, »Oh 
yes«, but arrogance and self-preservation get in the way. (Donahaye/Stern, 2010: 410)

Die Identifikation mit dem Körper ist auch bei Evans etwas Negatives – rein über 
den Körper ist das Göttliche nicht zu erfahren, wenngleich er ein Werkzeug auf 
dem Weg ist. Es ist der Lehrer, wie es schon Rain beschrieb, der als die Verkörpe-
rung dieses Göttlichen, als ein im Leben Erlöster porträtiert wird. Sein »Wissen« 
darüber, dass in jedem Lebewesen etwas Göttliches stecke, durchzieht auch seinen 
Körper und kann somit über seine Hände weitergegeben werden. Der Lehrer und 
die Berührung durch ihn werden zum Interface zwischen der Schülerin und Gott, 
seine Adjustments werden zu Sakramenten.

Rains Erfahrungen mit Jois’ Berührungen waren allerdings, wie sie erst viele 
Jahre später schildern wird,268 ganz anderer Art: Nicht nur Rain kommt in Remskis 
Buch Do Your Practice And All Is Coming von 2019 zu Wort, sondern viele weitere 
Frauen, die von Jois sexuell belästigt wurden. Dort wird das bedrückende Ausmaß 
dieser Fälle beschrieben, auf das an dieser Stelle nicht näher eingegangen werden 
kann. In Mysore zum Teil ironisch-beschönigend als »mūlabandha-Adjustment« 

268	 Vgl. https://karenrainashtangayogaandmetoo.wordpress.com, Zugriff: 18.9.2021.

https://karenrainashtangayogaandmetoo.wordpress.com


242	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

bezeichnet, wurden Jois’ Übergriffe von der internationalen Gemeinschaft totge-
schwiegen. Möglicherweise still auf diese Dynamiken in Mysore reagierend, trans-
formiert sich die prothetische Vernetzung mit dem Lehrer in Steiners AYI in eine 
über den Körpervollzug erlangte prothetische Vernetzung mit der Umwelt und dem 
Kollektiv. Die Machtverhältnisse und die Dynamiken ändern sich – nach Einführung 
und mit der nötigen Übung kann die erwünschte körperliche Ausrichtung von einer 
jeden Lehrerin hergestellt werden.

Deictic Touch und Consent: Adjustments im heutigen Ashtanga Yoga 
(Innovation)
Im Forschungsfeld werden Adjustments nicht nur mit medizinischen und pädago-
gischen Begründungen versehen und bekommen eine neue Berührungsqualität, 
sondern es wird ihnen auch neue Bedeutung zugeschrieben. Steiner organisierte 
den Aufbau einer »Hilfestellung« so:

1.	 Die Hand auf den Körper der Ü� benden auflegen und hören, dann erst 
Impulse geben. Die Ü� bende ist immer führend.

2.	 Intuitives Wahrnehmen, was angemessen ist, zum Beispiel  
bezüglich Intimität.

3.	 Neue, unbekannte Schüler*innen erst einmal nicht berühren.
4.	 Bei sexuellen Gedanken Körperkontakt vermeiden, die eigene Intention 

reflektieren und der Lehrer*innenrolle angemessen reagieren.
5.	 Perfect Fit (ein aus der Thai-Massage stammender Terminus):  

Die Berührung soll sich bezüglich des Drucks und der Intensität anfühlen 
wie ein perfekter Händedruck.

6.	 Auf die Balance achten, die Schülerin in der Stellung stets stabilisieren.

Des Weiteren formulierte er fünf verschiedene Adjustmentprinzipien, in denen 
deren Funktion zum Ausdruck kommt. Mit einem Adjustment kann

1.	 Die Atmung unterstützt werden,
2.	 Länge erzeugt werden (vor allem in der Wirbelsäule, aber auch 

 in anderen Körperteilen),
3.	 Teile, die komprimiert sind oder unter Spannung stehen, massierend  

entspannt werden,
4.	 Alignment im Atemrhythmus unterstützt werden (erst Füße, dann Hände, 

Beine, Arme),
5.	 Eine Position intensiviert werden oder dabei geholfen werden, über  

Reibungen, Rutschpunkte oder Hindernisse hinweg zu kommen.  
(18.3.2016, FN 201–212)

Alle diese Grundlagen stehen für Einvernehmlichkeit zwischen der Assistenden 
und der Assisteten, sie stehen für Sicherheit, für Stabilität, für Wohlbefinden, für 



1.3 Körperstrategien der Praxis� 243

Gesundheit. Durch solche Reformen werden Adjustments zu einem ausgefeilten, auf 
moderner Berührungskultur beruhenden, didaktisch ausgearbeiteten Teil von Yoga-
ausbildungen und Yogastunden. Das Assisten war in Steiners Advanced-Ausbildung 
neben der eigenen Yogapraxis eine der grundlegendsten Techniken, die vermittelt 
wurden. In allen fünf Ausbildungswochen wurde täglich nach den oben genannten 
Prinzipien geübt. Da mich also in meiner Praxis jeden Tag zwei bis drei verschie-
dene Lehrer*innen assistend begleiteten, wurde ich in den zwei Jahren von sehr 
vielen verschiedenen Leuten sehr nah berührt und habe selbst die Körper so vieler 
verschiedener Menschen angefasst, wie noch nie in meinem Leben zuvor. Im Laufe 
der Zeit lernten meine Mitschüler*innen nicht nur, immer feinfühliger über ihre ein-
gesetzten Glieder mit meinem sich bewegenden Körper umzugehen, sondern auch 
ich lernte, assistet zu werden. Das bedeutete, mich nicht aus meiner Praxis, meiner 
Konzentration und meiner Atmung bringen zu lassen und trotzdem die fremden 
Impulse aufzunehmen. Manchmal absolvierte ich dadurch Positionen, die ich alleine 
nicht hätte einnehmen können. Mein Körpererleben war nicht mehr rein mein eige-
nes, ich hatte die Assistende wie ein Hilfsmittel in mein Körperschema integriert.

Am späten Vormittag, nach dem Üben und Assisten, gab es Feedbackrunden mit 
all denjenigen, mit denen im Laufe der Praxis interagiert worden war. Der allge-
meine Konsens war eine sehr positive Einstellung zum Berührtwerden. Die Stär-
kung der eigenen Ausrichtung und Länge im Körper entwickelte sich spürbar, die 
Atmung wurde tiefer und bewusster, Verspannungen wurden wegmassiert – insge-
samt verstärkte sich die Selbstwahrnehmung deutlich. Manchmal erweiterten sich 
durch die Begleitung einer wohlgesonnenen Helfenden sogar die eigenen Fähigkei-
ten. Assists, die sich nach Steiners Regelwerk richten, sind demnach für die meis-
ten Menschen angenehm. Sie sind zu einer intersubjektiven Praxis geworden, die –  
wie Massagen – ein Gefühl von Verbundenheit und Verschmelzung mit anderen 
Menschen hervorrufen kann.

Der Anthropologe Edward T. Hall entwickelte schon in den 1960ern das Konzept 
der Proxemics, also verschiedener Distanzzonen, die Menschen unbewusst um sich 
herum ausmachen, wie in Abb. 3 gezeigt. Die Grenzen des eigenen Körpers sind nie 
nur individueller Art, sondern beziehen sich immer, egal ob es um Nähe oder Dis-
tanz geht, auf ein Gegenüber, auf das Soziale – andere Menschen sind des Menschen 
wichtigste Stimuli. Es konnte gezeigt werden, dass sich der peripersonale Raum 
(peripersonal space (PPS)) auf andere Personen ausdehnen kann, so dass sie sogar 
in ihn inkludiert werden – vorausgesetzt, sie verhalten sich kooperativ und fair: 
»Together these findings suggest that in presence of an unknown individual, our PPS 
shrinks, as to leave space to the other, whereas after a positive exchange, even if abs-
tract, PPS expands as to create a common space of interaction.« (Serino, 2019: 149)
Somit wählte ich selbst vor allem die Personen zum Assisten aus, die mir sympa-
thisch waren, und andersherum wurde ich von eben diesen ausgewählt. In solch 
einem positiven Setting können sich also die peripersonalen Räume von Ü� bender 



244	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

und Assistender verschränken. Nun betritt eine Assistende auch den von Hall aus-
gemachten intimen Raum. Ich ließ mich tatsächlich mehr und mehr darauf ein, ver-
schiedene Körper in meinen intimen Raum zu integrieren. Ihren Körper, drückend, 
hebelnd, schiebend, massierend, Haut an Haut als Verlängerung meines eigenen 
Körpers zu erleben und gefühlt mit ihnen zu einer stabilen, oder aber, je nach Qua-
lität der assisteten Position, entspannten Einheit zu verschmelzen. Assists können 
so, wie Massagepraktiken auch, als eine einerseits persönliche und doch deutlich 
soziale Praktik bestimmt werden.

PUBLIC SPACE

SOCIAL SPACE

PERSONAL 
SPACE

1.5 ft
(0.45 m)

4 ft
(1.2 m)

12 ft
(3.6 m)

25 ft
(7.6 m)

INTIMATE

SPACE

Abb. 3:  Edward T. Hall, Ringdiagramm zu Proxemics, 1963, https://en.wikipedia.org/wiki/Proxemics#/ 
media/File:Personal_Space.svg/https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/deed.en	

Prothetisches Körperwissen
Um die andere Seite, also die aktive Arbeit des Adjustens zu beschreiben, ist die 
bereits eingeführte religionsästhetische Kategorie der prothetischen Wahrneh-
mung erneut hilfreich, da sie erklärt, wie Hilfsmittel und Teile der Umwelt ins eigene 
Körperschema integriert werden können (Koch, 2017: 401). Denn die Adjustende 
kann je nach angewendeter Technik den Körper der Ü� benden als Verlängerung des 
eigenen Körpers erleben. Beispielsweise wird nicht im distalen, sondern im eigenen 
Körper erlebt, ob durch Ziehen an einem Körperteil das gesamtkörperliche Gewebe 
des Gegenübers an einem Punkt nachgibt oder nicht, da die Helfende dadurch die 
eigene Körperposition, die aufgewendete Kraft etc. sofort daran anpassen muss. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Proxemics#/media/File
https://en.wikipedia.org/wiki/Proxemics#/media/File
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/deed.en


1.3 Körperstrategien der Praxis� 245

Auch wenn in einer Position ein gemeinsames, stabilisierendes Gleichgewicht auf-
gebaut wird, wird dieses Gleichgewicht im Körper der Adjustenden wahrgenommen.

Der aufgeheizte, stimulationsarme Yogaraum erschafft ein außeralltägliches, ja 
rituelles Übungssetting, in dem im ungewöhnlich nahen Kontakt mit anderen Men-
schen Körpergrenzen und somit Grenzen des Selbst erfahren und erweitert werden. 
Menschen, deren Kreuzbein ich noch eine Stunde zuvor im Yogaraum in der Posi-
tion des herabschauenden Hundes mit meinem Brustbein stabilisierend berührt 
hatte, würde ich in einem alltäglichen Setting keines meiner Körperteile mehr auf 
ihr Kreuzbein legen. Diese rituelle Überschreitung der persönlichen Körpergrenzen 
kann als eine rituelle Überschreitung des Alltagserlebens gedeutet werden, die eine 
(potenziell lustvolle) Erweiterung des intimen sowie des peripersonalen Raumes 
zur Folge hat, wodurch auf angenehme Weise ein gewisser Selbstsinn verschwim-
men kann (Serino, 2019). Für Clifford Geertz spielt in einem religiösen Setting die 
Ritualerfahrung gegenüber der Alltagserfahrung eine wichtige Rolle:

Für C. Geertz hat Religion eine wichtige Funktion für die Verstehbarkeit der Welt. Hier-
bei spielt die gegenüber der Alltagserfahrung gesteigerte Wirklichkeit der Ritualer-
fahrung eine Schlüsselrolle. Das hängt unter anderem damit zusammen, dass hierin 
ein Ganzheitserleben stattfindet. […] »Denn es ist das Ritual, d.h. der Komplex heiliger 
Handlungen, in dessen Rahmen sich in der einen oder anderen Weise die Ü� berzeugung 
herausbildet, dass religiöse Vorstellungen mit der Wirklichkeit übereinstimmen und 
religiöse Verhaltensregeln begründet sind« (Geertz 1983: 78). (Koch, 2007b: 30)

Solche feinen rituellen Grenzüberschreitungen haben möglicherweise Anteil 
daran, dass dem Setting der Yogapraxis eine transformative, spirituelle Aufladung 
zukommt. Jedoch geht es beim heutigen Assisten tatsächlich eher um eine sanfte 
Erweiterung der Grenze und nicht um eine echte Transgression. In AYI werden 
Adjustments gezielt wohltuend und gesundheitsförderlich ausgeführt, aufbauend 
auf aktuellen Diskursen um Konsens und Gesundheit. Damit unterscheiden sie sich 
deutlich von den rigorosen Berührungen Pattabhi Jois’, die eher als Grenzüber-
schreitung gedeutet werden können. In Erzählungen von Jois’ Schüler*innen findet 
sich häufig die Suche nach einer intensiven körperlichen Erfahrung:

Deborah Crooks: Do you think he thought we were more spiritually deprived? Or that 
we somehow needed more medicine?

Tim Miller: There’s probably something to that. We were obviously crazy and needed 
the purifying of the practice a lot, so we got it. […] It was also really different being one 
of a few students there getting strong adjustments every day. It was pretty transforma-
tive. You’d go into savasana each day at the end, and it would be like being ripped open. 
I’d lay there and cry for a half hour and then afterwards just feel completely transpar-
ent. You’d walk the streets of India, and it would be like it was moving right through 
you. (Miller, 2003)



246	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

Der »transformative« Prozess, den Miller hier beschreibt, wird über »starke Adjust-
ments« eingeleitet, die den Körper gewissermaßen »aufreißen«. Der Körper der 
Ü� benden scheint in dieser Erzählung als eine sehr harte Schale, die mit intensiven 
Mitteln aufgebrochen werden muss, damit sich das verletzliche Innere zeigen kann 
(»I’d lay there and cry for a half hour«).

In Steiners und Nardis Körperverständnis ist der Körper hingegen ein vorsichtig 
zu stimmendes Instrument, das, wenn richtig eingestellt, das gesamte Wesen des 
Menschen und bei Steiner sogar etwas Göttliches in ihm zum Ausdruck bringen 
kann, und erneut zeigt sich, dass früher mit Schmerzempfinden verknüpfte Ele-
mente heute durch solche der Propriozeption ersetzt werden. In beiden Konzep-
ten ist der Körper allerdings letztlich mangelbehaftet. Bei Jois muss er gleichsam 
ausgeschaltet werden, um zum Inneren zu gelangen. Dieses Innere ist dann nicht 
das mundane Selbst, welches ja über den Körper zu definieren wäre, sondern ein 
metaphysisches, das sich außerhalb des Körpers befindet, was im Einklang mit 
den meisten indischen Philosophien steht, auch mit der des Yogasūtras. Steiners 
»Selbst« hingegen ist ein verkörpertes, und dieser derart bedeutsame Körper muss 
bearbeitet werden. Nach LaFleur, dessen Typologie körper-akzeptierende und kör-
per-modifizierende Handlungen unterscheidet (1998: 37), sind sowohl Jois’ AY als 
auch Steiners AYI der zweiten Kategorie zuzuordnen, wenngleich die Modifikation 
bei Steiner sanfter abläuft und dabei diskursiv auf Natürlichkeit abgezielt wird. 

Koch merkt an, dass sich die individuelle Berühungsgeschichte in die Haut-
karte einprägt hat: »Streicheln und Küssen, Schlagen und Anpacken tätowieren 
sich ein.« (2007b: 213) Das bedingt möglicherweise auch, welche sensuellen Stimuli 
in der eigenen Yogapraxis gesucht werden. Zukünftige Berührungen können solche 
Einspeicherungen entweder erneut bestätigen oder aber verändern. Sollten sich 
gewaltvolle Erfahrungen in die Haut eintätowiert haben, werden sie durch Steiners 
rituelle Praktiken der einvernehmlichen Assists, der Muskeltonus reduzierenden, 
massierenden (Selbst-)Berührungen, des die Propriozeption fördernden Biofeed-
backs nicht bestätigt. Möglicherweise kann so sogar durch stete Einübung die per-
sönliche Geschichte der Haut sowie, direkt darunter liegend, die der Faszien, der 
Muskeln und des Nervensystems beeinflusst werden.

Gleichzeitig können Assists wie angesprochen als »kultische Tätowierungen« 
verstanden werden, durch die »die textliche und orale Lehre auf Körperebene ein-
geübt und übertragen wird« (Koch, 2007b: 263): Deictic Touch. Zeigende Berührun-
gen können potenziell Körperdiskurse, die in Menschen aufgrund ihrer individu-
ellen Geschichte angelegt sind, verändern. Steiners sanfte und positive Aus- und 
Aufrichtung zum (inneren) Göttlichen, auf Iyengars holistischem Alignment aufbau-
end, wird über eine in der Geschichte des modernen Yogas vorher nicht dagewe-
sene Berührungskultur effektiv. Assists tragen somit grundlegend zur somatisch-
intersubjektiven Einspeicherung der skizzierten Spiritualitätsdiskurse bei. Mittels 



1.3 Körperstrategien der Praxis� 247

Assists können sogar Interpretationen des Yogasūtras performativ umgesetzt wer-
den, wie Nardi mir im Interview erzählte:

So when I’m in the classroom I don’t feel like I’m just trying to put people into shapes. 
I feel like what I’m trying to do is maintain a certain energy in an environment in the 
classroom. And, and so therefore, ehm, without being a control freak, because I know 
everybody needs to have their own process, ehm, I feel like I try to move to the students 
but not just to change their body but also maybe if they’re practicing too aggressively 
I encourage them to be more calm, if they’re being apathetic or distracted I encourage 
them to be more focused. So, you know, understanding Patañjali’s use of Asana as free-
dom from the pairs of opposites, you know. (7.11.2017: 92)

Nardis Interpretation des Sūtras II/48, auf das er sich mit den »pairs of opposites« 
bezieht, zielt, wie Steiners Alignment-Ansatz, auf die Herstellung einer inneren, 
psychophysischen Balance ab. Nardi spricht von der Balance zwischen Aggressivi-
tät und Apathie, die sich in der Praxis selbst zu zeigen hat, und sollte einer der bei-
den Pole sichtbar in der Praxis einer Schülerin überwiegen, setzt er Assists ein, um 
Balance herzustellen. Somit vermittelt er sein Verständnis vom Yogasūtra mithilfe 
seines Körpers, meist mit den Händen, an den Körper der Schülerin.

Eigentlich spricht das Sūtra II/48 über den Effekt, den das Einnehmen von āsana 
hervorbringen soll: tato dvandva-anabhighātaḥ, »Daher die Unverwundbarkeit 
durch die Gegensätze« (Palm, 2010: 122). Während Nardis Auslegung, angepasst an 
seinen Kontext, auf der Körperebene bleibt, schreibt der Indologe Edwin Bryant 
über das Sūtra: »In other words, the purpose and perfection of āsana indicated by 
Patañjali are when one loses all awareness of the body and, consequently, its sen-
sations.« (2009: 289) Dies ist ein deutlicher Unterschied zu Nardis Auslegung, in 
der sich eine Anleitung für die Ausbalancierung der körperlichen Aktivität seiner 
Schüler*innen findet, welche er über Berührungen herstellen möchte. Verglichen 
mit Jois’ extremen, auf Orthopraxie abzielenden Assists bekommt das Yogasūtra 
im rezenten AY zunehmend die Rolle zugeschrieben, die Körperpraxis mit einem 
tieferen Sinn zu versehen. Seine »Philosophie«, die sich schon lange mit einer Viel-
zahl anderer Inhalte vermischt hat, kann so subjektiv verkörpert werden. Diese 
Inhalte können nicht nur psychologisch-emotionaler Couleur sein, sondern auch 
moralisch, sozial oder spirituell aufgeladen, wie im Kapitel III.2.3. ausgeführt wird.
Es ist deutlich geworden, wie sehr sich die Praxis und die Bedeutung von Adjust-
ments im Laufe der Zeit verändert haben. Im Umfeld nichtautorisierter Lehrer wie 
Steiner und Nardi, in deren Unterricht ich meine praktischen Feldforschungspha-
sen absolvierte, werden sie zu einer Technik, mit der Gesundheitswissen und, eng 
damit verschränkt, weltanschauliche Diskurse vermittelt und gefestigt werden 
können.



248	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

1.3.12	 Die Endentspannung: Der krönende Abschluss?

Um die Beschreibung der Praktiken von AY und AYI abzuschließen, soll es um das 
Ende einer jeden Yogastunde gehen: Die Endentspannung, auch śavāsana, die 
Totenhaltung genannt. Dazu werden die Schüler*innen für ca. 5–15 Minuten mit 
geschlossenen Augen in Rückenlage auf den Boden gelegt. Oft werden dabei Decken, 
Augenkissen, Yogakissen oder ähnliche entspannende Hilfsmittel eingesetzt. Sin-
gleton (2005) hat überzeugend argumentiert, dass das Thema »Entspannung« als 
präsenter Teil modernen Positionsyogas von westlichen Relaxationsmethoden 
abstammt, wie zum Beispiel von Jacobsons Progressiver Muskelentspannung aus 
den 1920ern. Während in den meisten heutigen Yogastilen eine Yogastunde tatsäch-
lich mit einer Spielart von progressiver Muskelentspannung endet und die Lehre-
rin die Aufmerksamkeit der Schüler*innen durch den liegenden Körper lenkt, trifft 
dies nicht auf AY zu. Kṛṣṇamācārya (2006 [1934]: 34) äußert sich zur Entspannung 
am Ende der Praxis so:

After completing their yoga practice consisting of asana and pranayama, the yoga prac-
titioner must rest for fifteen minutes keeping the body on the floor before coming out-
side. If you come outdoors soon after completing yogabhyasa, the breeze will enter the 
body through the minute pores on the skin and cause many kinds of disease. Therefore, 
one should stay inside until the sweat subsides, rub the body nicely and sit contentedly 
and rest for a short period. 

Im AY und in AYI sieht die Endentspannung ähnlich aus: Es ist eine einfache, stille 
Ruhephase in Rückenlage, ohne verbale Anleitung und ohne sinnlichen Input. Das 
Narrativ, dass es eine Wirkung hätte, wenn der Schweiß in die Haut einzieht, ist 
immer noch anzutreffen, daher sollte nicht sofort nach der Praxis geduscht werden. 
Von Schmalzl et al. (2015: 102) als hypertonischer Zustand bezeichnet, trägt die 

Endentspannung, wie der Name schon sagt, zur Reduzierung des Muskeltonus und 
damit zur somatischen und zum Teil auch zur mentalen Entspannung bei. De Miche-
lis (2004: 251-260) bezeichnet MPY als »healing ritual of secular religion« und macht 
drei Phasen aus. Die dritte nennt sie die »Verkörperungphase« und verortet sie in 
der Endentspannung:

1.	 The separation phase (introductory quietening time in MPY)
2.	 The transition phase (MPY practice proper)
3.	 The incorporation phase (final relaxation in MPY)

Diese letzte Phase schließt laut De Michelis das »Heilungsritual« Modern Postu-
ral Yoga ab, und durch die Entspannung wird alles Getane und Erlebte »integriert 
und konsolidiert« (2004: 259). Die Ü� benden können dann in die »normale« Welt 



1.3 Körperstrategien der Praxis� 249

zurückkehren, »their lives regenerated by contact with the sacred« (ebd.) Interes-
santerweise sind mir sakralisierende Diskurse über die Endentspannung, wie der 
Iyengars, aus meinem Forschungsfeld nicht bekannt: 

At a deeper or subtler level, Iyengar states, śavāsana means accessing »that precise 
state [in which] the body, the breath, the mind and the brain move towards the real self 
(Atma)« (ibid.: 232.3). Making a direct connection with the higher stages of yoga (and 
of being), he adds that the famous Upanisadic turīya, the »fourth« state of ultimate 
metaphysical awakening, may be accessed »in perfect savasana« (LOP: 233.8, [Light on 
Prāṇāyāma, L. v. O.). (De Michelis, 2004: 258) 

Wie das zurückliegende Kapitel gezeigt hat, sind im AYI nicht so sehr körperferne 
Zustände, sondern vielmehr die Praxis selbst und der dadurch geformte Körper von 
sakraler Bedeutung. Vita activa und Vita contemplativa verschmelzen miteinander.

1.3.13	 Zwischenfazit: Die Rolle der Körperpraxis  
	 für heutige Yogaphilosophie

Es wurden der Trennschärfe und Klarheit wegen in diesem Kapitel so oft wie 
möglich Techniken der sich transformierenden AY-Linie komparativ gegenüber-
gestellt. Diese religionsästhetische sowie religionshistorische Herangehensweise 
konnte an vielen Stellen zeigen, wie fundamental sich die körperliche Praxis von 
Kṛṣṇamācārya über Jois zu Steiner und anderen nichtautorisierten Lehrer*innen 
verändert hat. Zwar ziehen sich grundlegende Praxiselemente wie die dṛṣṭi-s durch, 
doch auch was denselben Namen trägt und nach ›Tradition‹ aussieht, verändert 
sich: Die jeweilige Technik selbst, die Art und Weise, wie sie performativ eingesetzt 
wird, sowie die Bedeutung und die Wirkung, die ihr zugeschrieben werden. Damit 
unterscheidet sich, wie Kṛṣṇamācāryas Yoga auf Körper einwirkte, von den Körpern, 
die Jois’ AY produzierte, und Steiners und auch Nardis Methoden bringen wiede-
rum andere Körperschemata, andere Körperbilder, eine andere Propriozeption, ein 
anderes Embodiment hervor, womit ein unterschiedliches Sein in der Welt einher-
geht. Ein solches verändertes Welterleben evoziert vice versa unterschiedliche, mit 
der Praxis verknüpfte Glaubenssätze. Zum Beispiel waren bandha-s im mittelalter-
lichen Haṭhayoga noch asketische Praktiken zur Energielenkung, in Kṛṣṇamācāryas 
Haushälterlinie verschmelzen sie dann mit der dynamischen vinyāsa-Praxis und für 
die Jois-Familie werden sie mehr und mehr zu expliziten Konzentrationsankern als 
Teil einer OM-Aufmerksamkeit. Steiner betont einerseits die muskuläre und gesund-
heitsfördernde Wirkung der bandha-s und geht andererseits noch einen Schritt 
weiter, indem er die bandha-s in sein Konzept der spiraldynamischen Bandhaligns 
einwebt und sie mit einem harmonisch-holistischem Diskurs verbindet. Während 



250	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

die Technik bleibt, ändern sich die ihr zugrunde liegenden Motivationen und die 
mit ihr verknüpften Diskurse.269

Bereits das historische Kapitel konnte verdeutlichen, dass āsana-s und andere 
Körpertechniken bei Kṛṣṇamācārya zwar eine wichtige Rolle spielten, er in die-
ser körperlichen Arbeit, gesetzt als Kräftigung, Reinigung, Kontrolle, Stoizismus 
etc., trotzdem nur eine Vorbereitung für meditative und spirituelle Praktiken sah. 
Für (den späten) Jois hingegen scheint die Körperpraxis des AYs alle acht aṅga-s 
Patañjalis zu beinhalten, wenn man seinen Ausspruch »Do your practice and all 
is coming« auf diese Weise deutet. Die religionsästhetische Detailanalyse seiner 
grundlegenden Techniken konnte dieses Narrativ jedoch nicht bestätigen. Die 
dynamischen, über Hitze, Intensität, Schmerzerleben, Konzentration und viele 
andere Faktoren wirksamen, in der Gruppe ausgeführten Techniken bilden ein 
verstärktes Embodiment, eine erhöhte Selbstwahrnehmung und eine bessere sen-
sorische Vernetzung mit der Umwelt aus, aber sie sind nicht vergleichbar mit den 
statischen Haltungen des Yogasūtras. Ihre kollektive, rhythmische Ausführung 
weist vielmehr in Richtung gymnastischer Traditionen des Westens, denen auch 
der damit verbundene holistische Diskurs ähnelt. Das sich zu einem kollektiven 
Rauschen ausformende, stets mit Bewegung verbundene, lebendige ujjāyī ist nicht 
mit dem Atem stoppenden prāṇāyāma des Yogasūtras gleichzusetzen, und die auf 
mehrere Orte verteilte OM-Aufmerksamkeit durch tristhāna kann mit dhāraṇā, 
Konzentration, verglichen werden, aber entspricht nicht dhyāna, Meditation, 
oder gar samādhi, absoluter Versenkung. Jois’ Kernpraktiken (von Kṛṣṇamācārya 
übernommen, aber modifiziert), also āsana, vinyāsa, ujjāyī, bandha und dṛṣṭi, ent-
wickeln primär ein verstärktes In-der-Welt-Sein. Zwischendrin entstehen auch 
Ich-lose, aber stets auf körperlicher Aktivität beruhende Erfahrungen wie die des 
Flows oder ein Runner’s High.

Durch das Prinzip der Serien und den – in seiner kollektiv-rhythmisierenden 
Funktion ebenfalls mit gymnastischen Traditionen vergleichbaren – Count wird die 
AY-Praxis mit einer starken orthopraktischen Rahmung versehen. Der Praxis selbst 
sowie den durch sie entstehenden subjektiven Erfahrungen haftet dadurch das 
Narrativ einer langen Traditionslinie an. Wie gezeigt trägt der Count andersherum 
auch zur rituellen, kollektiven Inkorporierung von philosophischen Inhalten bei. 
Zusammen mit Jois’ Beteuerung »This is Patañjali Yoga« war der Mythos geboren –  
und wird und wurde weitergesponnen –, dass den Körpertechniken selbst eine alt-
hergebrachte spirituelle Bedeutung innewohne. 

In den letzten zwei Jahrzehnten wurde Jois’ System von einigen seiner Schü-
ler*innen verändert, hin zu mehr Variabilität, zu mehr physiologisch-medizinischen 
Begründungen und zu Wohlbefinden und Entspannung. Neue Elemente wurden 

269	 Für eine Zusammenfassung der heutigen Techniken, Wirkweisen und Zuschreibungen vgl. Tabelle 2 
(s. u.).



1.3 Körperstrategien der Praxis� 251

im Laufe der Zeit hinzugefügt, bei Steiner unter anderem therapeutische Faszien-
techniken, angewandte Anatomie und Alignment. Der Zwiespalt zwischen der Kör-
peridentifikation, die automatisch mit intensiven, sehr regelmäßig ausgeführten 
Techniken einhergeht, und einer diskursiven Körperfeindlichkeit löst sich in Jois’ 
Folge langsam auf. Der Diskurs verschiebt sich in Richtung verkörperte Spiritualität, 
die auf harmonischen Diskurssträngen der europäischen und nordamerikanischen 
Kulturgeschichte beruht, derer sich schon Iyengar in den 1960er Jahren für die Aus-
formulierung seiner Yogaphilosophie bediente. Mit dieser Entwicklung hin zu einer 
körperzentrierten Spiritualität wurde zum Beispiel das Sūtra I/19, das von einer 
bestimmten Art von spirituellen Aspiranten spricht, die unverkörpert (videha) sind, 
von Steiner in der Ausbildung schlicht ausgelassen. 

Es konnte gezeigt werden, wie sich bei AYI die klassischen, mit einer spirituellen 
Bedeutung angereicherten Aspekte des AYs – die Orthopraxie und der Yogalehrer – 
auf den Körper der Übenden selbst verlagern: Körpereinsätze sind nicht mehr der 
Weg zum Ziel sondern werden zu »Symbolen und Merkzeichen der religiösen Bot-
schaft« (Koch, 2007b: 251). Die Analyse der sich wandelnden Praktiken konnte nach-
zeichnen, wie sich Jois’ striktes AY, das für eine ›spirituelle Entwicklung‹ Schmerz 
und Strenge in Kauf nahm, in ein System verwandelt hat, das ein gesundheitsför-
derndes, körperbejahendes, holistisches Spiritualitätsverständnis popularisiert. 
Mit diesem Turn existieren säkulare und sakrale Deutungsmuster nebeneinander 
und überlagern und verbinden sich.

Wie das folgende Kapitel zeigen wird, geht mit dieser Umformulierung der Kör-
pertechniken ein holistisches, alltagstaugliches, praktisches, ja verkörpertes Ver-
ständnis des Yogasūtras einher, das nach wie vor eine Schlüsselrolle im modernen 
Yoga spielt. Ganz im Sinne Kochs, die feststellt: »Körper werden für die Rekonst-
ruktion kultureller Phänomene dadurch bedeutsam, dass sie nicht nur Material der 
Gestaltung sind, sondern eine eigenständige Größe, die aktiv kulturelle Umwelten 
mitgestaltet« (Koch, 2007b: 279), kann festgehalten werden, dass die Körper, die 
sich durch die so überpräsente Yogapraxis im heutigen Yoga ausformen, die rezente 
Interpretation eines ca. 1600 Jahre alten Textes mitgestalten. Der anschließende 
Teil der Arbeit wird weitergehend zeigen, dass Körperpraktiken und Aussagefor-
mationen häufig interdependent sind – nun von der konkreten Warte der Textaus-
legung her betrachtet.



252	 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Körperwissen

Techniken Körperwissen Diskurse Konzepte

Bewegungs
repertoire 
(Serien)

– Körperschema
– Muskeltonus, Haltung, Bewegung
– Verdeckte Imitation
– Propriozeption
– Nozizeption

–	Orthopraxie führt zu  
	 spirituellen Ergebnissen
–	 »Raus aus der Komfortzone«

– Ritualisierung

Āsana – Muskeltonus, Haltung, Bewegung
– Körperschema
– Körperbild
– Verdeckte Imitation
– Tätowierung
– Prothetisches Körperwissen
– Peripersonaler Raum
– Propriozeption
– Open Monitoring

–	 Ausbalancierter Muskeltonus 
	 (»Eutonie«)
– Mut
– »Raus aus der Komfortzone«

Vinyāsa – Thermoregulation
– Propriozeption
– Flow
– Open Monitoring

– Rhythmus
– Flow
– samādhi 

–	 Kollektive  
	 Efferveszenz

Bandha – Focused Attention
– Open Monitoring
– Propriozeption

– Konzentrationsanker
– Innere Stabilität 
– Hitze

Dṛṣṭi – Open Monitoring
– Propriozeption
– Peripersonaler Raum

–	 Zurückziehen der Sinne 
	 (pratyāhāra) 

Ujjāyī – Muskeltonus
– Flow
– Open Monitoring

– Konzentrationsanker
– Ruhe

Count – Flow – Strukturierung
–	 Verbindung von Individuum  
	 mit Gruppe

–	 Ritualisierung
–	 Kollektive 
 	Efferveszenz

Alignment – Körperschema
– Körperbild
– Focused Attention
– Propriozeption
– Open Monitoring

– Verbindung mit dem Göttlichen
– Perfektion

–	 Verkörperte 
	 Spiritualität

Assists – Peripersonaler Raum
– Körperbild
– Achtsamkeit
– Muskeltonus
– Tätowierung
– Prothetisches Körperwissen

– Verbindung mit dem Göttlichen
– Perfektion
– Entspannung

– Deictic Touch

Angewandte 
Anatomie

– Körperbild
– Körperschema
– Muskeltonus
– Propriozeption

Tab. 2: Formen von Körperwissen, 2020. (©Laura von Ostrowski)



2	 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« 
(in der Ü� bungspraxis)

Diesem abschließenden Analysekapitel geht die Forschungsfrage voraus, wie kon-
kret Yogaphilosophie, mit dem Yogasūtra als Grundlagentext, im 21. Jahrhundert 
unterrichtet und verstanden wird. Steiners AYI gilt im Folgenden als ein Untersu-
chungsfeld für eine Ausformung von heutiger Yogaphilosophie, dabei liegt der Fokus 
auf der Vernetzung von yogaphilosophischen Inhalten und Lehren mit den im vor-
herigen Kapitel diskutierten Körperpraktiken, da dieser praxisorientierte Aspekt 
heutiger Yogaphilosophie im Forschungsfeld besonders vorherrschend ist. Ein ande-
rer wichtiger Faktor für die Interpretation heutiger Yogaphilosophie sind Alltagser-
fahrungen. Die inhaltlichen und praktischen Zusammenhänge zwischen Yogaphilo-
sophie, Yogapraxis und Alltagspraxis soll die folgende Abbildung veranschaulichen:
Abb. 4 lässt sich wie folgt zusammen-

fassen: 1.  Yogaphilosophie beeinflusst 
die Körperpraxis auf verschiedene Art 
und Weise. 2. Yogaphilosophie verändert 
das Alltagserleben und -handeln, da den 
Philosophiestunden entwachsene Auf-
gabenstellungen und Reflexionen mit 
in den Alltag genommen werden sollen. 
3. Die der Körperpraxis entwachsenen 
psychophysischen Effekte infiltrieren 
yogaphilosophische Inhalte und 4. ver-
ändern auch die Resultate der Yogapra-
xis selbst das Alltagserleben der Üben-
den. Solche subjektiven Veränderungen, 
zum Beispiel das Etablieren von mehr 
Konzentration, werden wiederum mittels Yogaphilosophie diskursiv gerahmt. 
5. Zudem hat umgekehrt der Alltag Einfluss darauf, wie die Übenden ihre Praxis 
ausführen: war der Tag anstrengend, kann zum Beispiel nicht so intensiv oder kon-
zentriert geübt werden, und 6. beeinflussen Alltagspraktiken selbst das Verständ-
nis von Yogaphilosophie; so beinhaltet heutige Yogaphilosophie durch ihre expli-
zite Fokussierung auf den Alltag nur noch selten alltagsferne spirituelle Zustände 
und Ziele. Dies verändert sogar Vorstellungen von Befreiung (kaivalya, mokṣa), die 
ebenfalls im Diesseits, in der aktuellen verkörperten Form zu erreichen ist. Im Zuge 
meiner Feldforschung begegneten mir viele Yogaübende, für die ›ihr‹ Patañjali im 
Laufe der Yogaausbildung ihr gesamtes Leben durchdrungen hatte. Das Yogasūtra 
war zu einem Vademecum geworden, und es war tatsächlich auch eine eigene Pra-
xisform im Forschungsfeld, den Text nahe am Körper bei sich zu tragen.

Yogaphilosophie

Körperpraxis

Alltagspraxis

2 6

4 5

1 3

Abb. 4: Laura von Ostrowski, Die Verflechtung von 
Körperpraxis, Yogaphilosophie und Alltagspraxis, 2019. 
(Bildrecht: Laura von Ostrowski)



254	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)

Die Absolvierung einer Yogaausbildung, die ich, wie im Folgenden näher ausgeführt, 
mit Victor Turner (1991 [1969]: 94) als »Phase der Liminalität« bezeichne, ist im 
Umfeld von AYI sozusagen die Brutstätte von heutiger Yogaphilosophie. In dieser 
prägenden, noch ungewissen Ü� bergangsphase zwischen dem Schüler*in- und Leh-
rer*in-Sein lernen die Ü� benden explizit ihre bereits bestehende Körperpraxis mit 
yogaphilosophischen Inhalten anzureichern und sie dementsprechend auszudeu-
ten, und sie lernen dort zusätzliche ›yogaphilosophische‹ Praktiken, wie zum Bei-
spiel Spielarten der Achtsamkeitsmeditation, die der heutigen Interpretation von 
Yogaphilosophie entspringen. Die im Folgenden durchgeführte detaillierte Analyse 
eines zeitgenössischen Verständnisses ausgewählter Konzepte des Yogasūtras und 
deren übungspraktischer Bedeutung basiert auf einer Auswahl, die sich aus dem 
Datenmaterial ergeben hat. Es sind folgende Fragen für die Forschung relevant: Wie 
werden die Sanskritbegriffe und die damit verbundenen Konzepte des Yogasūtras 
übersetzt und verstanden?270 Wodurch wird die Alltags- und die Körperpraxis rele-
vant für heutige Yogaphilosophie und welche Auswirkungen hat das auf ihr Ver-
ständnis? Trifft unter den Bedingungen von heutiger Yogaphilosophie Jois’ Aphoris-
mus noch zu, dass AY »99 % Praxis und 1 % Theorie« sei? Wie und warum wird das 
Textwissen des Yogasūtras subjektiv wirksam, so dass heutige Rezipient*innen es 
als eigenes, erfahrenes Wissen wahrnehmen und inkorporieren können?

Im Prozess der Datenauswertung bemerkte ich, dass sich meine interview-
ten Experten in einigen Punkten widersprachen, und mir wurde erst im Zuge der 
Interviews mit Steiner, Scott, Nardi, Maehle und Rain bewusst, dass Jois tatsächlich 
kaum Yogaphilosophie unterrichtet hat, sondern die »hinter« der Praxis stehende 
Yogaphilosophie lediglich als großes Versprechen im Raum stand. Jois’ senior tea-
chers mussten sich Yogaphilosophie selbst aneignen und sie nutzten dafür diverse 
Quellen, lasen Bücher unterschiedlicher Traditionen und konsultierten verschie-
dene Lehrer*innen. Während sich Scott als deutlich von Zen271 und Advaita Vedānta 
geprägt zeigte und gleichzeitig beständig auf Jois, »Guruji« und seine mehr oder 
weniger kryptischen, in gebrochenem Englisch formulierten »Guruji-Sūtras« ver-
wies, distanzierte sich Steiner deutlicher von Jois und lieferte innovative und eng 

270	 Maas und Verdon (2018: 321f.) zeigen, dass schon der früheste Ü� bersetzer des pyśs, al Bī�rūnī�, der Ende 
des 9. Jhs. in der Region des heutigen Usbekistans lebte, mit Mechanismen des Ü� bersetzungs- und Kultur-
transfers zu tun hatte. Die inhaltliche Vernetzung mit einer körperlichen Praxis (namens Yoga) war zu  
seiner Zeit zwar nicht Ziel des Transfers, er wollte vielmehr den Text seinem muslimischen Publikum  
näherbringen und musste ihn dafür in vielerlei Hinsicht uminterpretieren. Dies ist nur ein Beispiel dafür, 
wie lange das Yogasūtra (zum Teil zusammen mit seinem Bhāṣya, wie in al Bī�rūnī�s Fall), schon interkul
turell interessiert und adaptiert wird.
271	 Schon Kṛṣṇamācāryas Sohn Desikachar berichtet, dass er von Zen beeinflusst war – ein Tatbestand,  
der dazu einlädt, diese Einflüsse in seinen populären Yogasūtra-Ü� bersetzungen und -Kommentaren ge- 
nauer zu untersuchen: »Desikachar acknowledges three major influences in his life: ›that of my father who 
represented the Vedic tradition, that of J. Krishnamurti, an extraordinary Indian personality who repre
sents everything that is other than the Vedic tradition of India – and Mr. Gerard Blitz from the West who 
introduced me to Buddhism, Zen and all that‹ (Desikachar, 1998: 4).« (Singleton/Fraser, 2014: 105, FN 20)



2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)� 255

mit der modernen Praxis verwobene Deutungen von Yogaphilosophie. Nardi hin-
gegen hatte sich im Laufe der Jahre mit Lehrer*innen in Mysore und den USA aus-
giebiger mit Sāṃkhya beschäftigt und ging in seinen Workshops, im Gegensatz zu 
Steiner und Scott, explizit auf die Metaphysik des Sāṃkhya ein. Maehle hatte schon 
in frühen Jahren, vor seiner Reise nach Mysore und zu Jois, ein Philosophiestudium 
in Berlin absolviert und sich in indische Philosophie und das Yogasūtra eingelesen 
und kam mit Vorannahmen nach Indien. Er entfernte sich im Laufe der Zeit von Jois’ 
Aphorismus »Do your practice and all is coming«, der fast alle AY-Lehrer*innen ver-
bindet, und vertritt die klassisch anmutende Position, dass Körperübungen ledig-
lich eine Vorbereitung für die höheren Glieder Patañjalis seien. Mit dieser Vielfalt, 
die sich aus nur vier Interviews ergab, musste ich einen Umgang finden, und mir 
wurde klar, dass es sogar in der Umgebung eines Yogastiles nicht nur ein Modell 
von Yogaphilosophie gibt, sondern mehrere, die sich gegenseitig herausfordern 
oder sogar widersprechen können.

Die Feinanalyse zeigt, dass sogar Steiners Modell von Yogaphilosophie von Hete-
rogenität geprägt war: Beispielsweise verschmolz der puruṣa des Sāṃkhya/Yoga 
mit dem ātman des Advaita Vedānta, mit einer Beobachterinstanz aus der vom 
Zen inspirierten Achtsamkeitsströmung und über die Vorstellung eines göttlichen 
Körpers mit einer therapeutisch modifizierten, gut ausgerichteten Praxis des AYs. 
Im Folgenden argumentiere und begründe ich anhand der Auswertung der empi-
rischen Daten, dass der Erfolg heutigen Yogas in seiner Hybridität begründet liegt, 
die schon damit beginnt, dass Yoga in all seinen Ausprägungen, von Stressreduktion 
bis zur Vorstellung einer spirituellen Befreiung, mit dem Körper zusammenfällt, 
dem in der (spät-)modernen Religiosität eine ganz besondere Relevanz zukommt 
(Klinkhammer/Tolksdorf, 2015; Ostrowski, 2018c).

Der nun folgende, kulturanalytische Teil der Arbeit geht wie folgt vor: Kapitel  
III.2.1. beschäftigt sich mit der Analyse der Vermittlungsformate und geht auf das 
diskursive Personal, also auf Sprecher*innenrollen, Experten-272 und Lai*innen-
positionen ein. Daran anschließend, da der Sprachtransfer eine Grundlage für die 
Yogasūtra-Rezeption bildet, reflektiert Kapitel III.2.2. die feldinterne Rolle von Sans-
krit und den Sprach- und Kulturtransfer, der mit der Terminologie des Yogasūtras 
einhergeht. Viele der einflussreichen indischen Yogalehrer des 20. Jahrhunderts 
waren sehr bemüht, Sanskritbegriffe an ihr westliches Publikum anzupassen, und 
weder Kṛṣṇamācārya noch Jois oder Iyengar gaben westlichen Schüler*innen mei-
nem Wissensstand nach Sanskritunterricht. Trotzdem ist im Zuge von heutiger 
Yogaphilosophie eine Sanskritkultur (und ein regelrechter Sanskritkult) entstan-
den, deren Inhalte vor allem deswegen funktionieren, da die Rezipient*innen Sans-
krit nicht beherrschen (Grammatik, Vokabular etc.). Das fördert zum Beispiel den 

272 	 Ohne es darauf abgesehen zu haben, waren alle von mir interviewten Experten männlich, denn vor 
allem Männer treten als Lehrer für Yogaphilosophie in die Ö� ffentlichkeit, daher wird im Folgenden ledig-
lich die maskuline Form »Experte« verwendet.



256	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)

Glauben, dass Sanskrit eine meditative Sprache sei, und bewirkt, dass Praktiken 
wie das Aussprechen und das Schreiben der Devanāgarī-Schrift oder das Chanten 
des Yogasūtras oder von Mantras oft ausschließlich der meditativen Übung dienen 
und völlig von ihrem soziohistorischen Kontext befreit sind. 

Die folgenden Ausführungen zeigen heutige Yogaphilosophie in Aktion: Im 
Umfeld der Advanced-Ausbildung von AYI haben sich im Laufe von zwei Jahren 
Weltsichten geformt, in den Akteur*innen ist ein persönlicher, lebensweltlicher, 
praxisnaher Zugang zu Yogaphilosophie entstanden und Yogaphilosophie ist zu 
einem Teil ihres Lebens geworden.

2.1	 Das Aushandeln von Deutungshoheiten�: 
Sprecherpositionen, Wissensvermittlung  
und Wissenserwerb

Die empirische Analyse zeigt in der Vermittlung von Yogaphilosophie eine Hier-
archisierung von diskursivem Personal und diskursiven Sprecherpositionen, an 
deren Spitze meist Männer stehen (vgl. Abb. 5).273 Experten für Yogaphilosophie 
sind fortgeschrittene Praktizierende verschiedener Techniken und Ausbilder. Unter 
ihnen in der Vermittlungs-Pyramide stehen die angehenden Yogalehrer*innen. Das 
große Fundament bilden unterschiedlich stark involvierte Praktizierende, die pri-
mär Körpertechniken ausführen und mit philosophischen Inhalten nur implizit in 
Kontakt kommen (zum Beispiel, wenn Sūtras in Yogastunden paraphrasiert oder 
explizit eingebunden werden):

Philosophielehrer

Angehende Yogalehrer*innen

Yogapraktizierende

Vorwiegend weiblich 

Vorwiegend männlich

Ein�ussreiche Yogalehrer des 20. Jahrhunderts

Abb. 5: Laura von Ostrowski, Pyramide »Vermittlung von Yogaphilosophie im 21. Jahrhundert«, 2019.  
(Bildrecht: Laura von Ostrowski)

273	 Sogar in der von einer Frau geleiteten Inspired-Ausbildung, aus der mir Lenas Hausaufgaben vorlie-
gen, übernahm ein Mann die Philosophiestunden.



2.1 Das Aushandeln von Deutungshoheiten� 257

Ü� ber der Pyramide schweben die Darlegungen einiger bereits verstorbener, ein-
flussreicher Yogalehrer des 20. Jahrhunderts, deren Lehren einerseits in Form ihrer 
Veröffentlichungen für jede der drei unteren Stufen zugänglich sind und die ande-
rerseits teilweise in ihren Schüler*innen weiterleben und durch sie weitertradiert 
werden.

Übergangsriten auf dem Weg zum/zur Yogalehrer*in
Einführend stelle ich der Yogasūtra-Vermittlung ein exemplarisches Modell voran, 
das an Arnold van Genneps Ritualtheorie angelehnt ist, die von Victor Turner (1991 
[1969]) weiterentwickelt wurde. Es zeigt rites de passage auf (van Gennep, 1960), die 
eine Lernende im Zuge einer Ausbildung nach AYI durchläuft. Dabei wird ersichtlich, 
dass diese Ü� bergangsrituale unter anderem mit der fortschreitenden Lektüre des 
Yogasūtras zusammenhängen. Diese Ü� bergangsrituale sind mit einer zunehmenden 
institutionellen Anbindung verbunden:

1.	 Regelmäßig Praktizierende, die sich (noch) nicht in einer Yogaausbildung 
befinden.

2.	 Auszubildende, in Steiners System unterteilt wie folgt:274
a Stufe 1: Inspired-Ausbildung, allgemeine Einführung in Yogaphilosophie, 	
	 in das Yogasūtra, die Upaniṣaden, Haṭhayoga und möglicherweise 	 	
	 andere Inhalte.
b Stufe 2: Advanced-Ausbildung, Chanten des Yogasūtras und Durch-		
	 sprechen des 1.-3. Kapitels, Upaniṣaden und evtl. Haṭhayoga-Texte.

3.	 Lehrer*innen in Weiterbildung: Expert Convention, Chanten und  
Diskussion des 4. Kapitels des Yogasūtras, evtl. (neue) Haṭhayoga-Texte.

Die erste Stufe der regelmäßig Praktizierenden entspricht der »Phase der Loslö-
sung« (»phase of seperation«, Turner, 1991 [1969]: 94), die mit der Entwicklung 
eines neues Körpergefühls und dadurch möglicherweise eines neuen Lebensge-
fühls einhergehen kann. Hier werden neben neuen (körperlichen) Fähigkeiten, die 
aus einer intensiver werdenden āsana-Praxis erwachsen, häufig neue Gewohnhei-
ten entwickelt, die eine Loslösung von gängigen soziokulturellen Gepflogenheiten 
mit sich bringen. Das kann sich auf das soziale Umfeld auswirken, beispielweise 
wenn eine AY-übende früh aufstehen muss, um in die Mysore-Stunde zu gehen, und 
dadurch abends nicht mehr an sozialen Veranstaltungen teilnimmt, oder sie Ernäh-
rungsgewohnheiten durch den Einfluss eines neuen Umfeldes zum Beispiel auf 
eine vegane Ernährung umstellt, um gesünder zu sein oder besser praktizieren zu 
können (vgl. z. B. Schnäbele, 2009: 231ff.). Yogaphilosophie ist in dieser Phase meist 
noch ein leerer Signifikant. Denn Yoga wird häufig zuerst als etwas Säkulares, mit 

274	 Stand Juni 2019.	



dem Körper Befasstes angesehen,275 doch gleichzeitig beginnt und endet schon die 
Körperpraxis des AYs mit einem Anfangs- und einem Schlussmantra auf Sanskrit, 
und das kann zusammen mit der tiefen, in einen konzentrierten Zustand führen-
den Atmung (ujjāyī), den Blickpunkten (dṛṣṭi-s) und anderen Anteilen der Praxis 
bereits die Annahme stärken, dass Yoga ›mehr‹ als nur gymnastische Ertüchtigung 
sei. Dies kann als eine schwache Form von heutiger Yogaphilosophie verstanden 
werden, in der die Idee von Yogaphilosophie angelegt wird, aber noch nicht aus-
differenziert ist.276 

Die zweite Stufe umfasst die Ausbildungsstufen 2a) und b). Sie bilden die »Phase 
der Liminalität«, die Turner so beschreibt: »During the intervening ›liminal‹ period, 
the characteristics of the ritual subject (the ›passenger‹) are ambiguous; he passes 
through a cultural realm that has few or none of the attributes of the past or coming 
state.« (1991 [1969]: 94) Auf dem Weg zur Yogalehrerin oder zum Yogalehrer wer-
den die Übenden zu ›Yogis‹,277 wie Steiner die Gruppe regelmäßig nennt, doch sie 
sind noch nicht vollkommen ›transformiert‹. Es ist eine prägende Zwischenphase, 
in der die Auszubildenden von einer sehr regelmäßigen und intensiven Yogapra-
xis geformt werden, begleitet von einer intensiven Lektüre des Yogasūtras, sowohl 
in den abendlichen Philosophiestunden als auch zu Hause. Denn nach jeder Aus-
bildungswoche gibt es Hausaufgaben, die das Yogasūtra in den Alltag überführen 
sollten (17.3.2016: FN 166):

Schreibe Dir einen Abschnitt aus dem Yoga-Sutra in der Sanskrit Lautschrift auf. Ver-
gegenwärtige Dir seine Bedeutung. Trage Deinen Aufschrieb für sieben Tage bei Dir 
und nehme Dir mindestens dreimal am Tag Zeit, den gewählten Abschnitt im Sanskrit 
zu lesen. Beobachte, inwieweit der Abschnitt im Verlauf des Tages und der Woche für 
Dich seine Bedeutung verändert und inwieweit er einen Bezug zu Deinem Alltag oder 
[zur] Yogapraxis bekommen kann.

Angeregt von der Lektüre des Yogasūtras, teils in Kombination mit anderen yoga-
philosophischen Werken wie den Upaniṣaden, werden in dieser Phase eigene Ver-
haltensmuster reflektiert, ein neues Selbst- und Weltbild entwickelt, ein neuer 

275	 Dies bestätigte mir die Pressesprecherin des BDY in einem Telefonat am 9.9.2020.
276	 Im Grunde ist dies die Phase, in die Jois seine Schüler*innen geführt, in der er sie dann aber durch 
den Mangel an weiteren Erklärungen alleine gelassen hat. Die nächsten Stufen haben seine Schüler*innen, 
zumindest die von mir interviewten Experten Scott, Steiner, Nardi und Maehle, selbst initiiert.
277	 Fuchs beobachtet in der deutschen Yogaszene der späten 1980er Jahre noch, dass »die Bezeich-
nung ›Yogin/Yogī�‹ von deutschen Yoga Vertretern so gut wie nie gebraucht wird. Das mag nicht nur 
daran liegen, dass die Bezeichnung beim Großteil der hiesigen Bevölkerung immer noch einiges Befrem-
den auslöst, sondern kann auch als Indiz einer formalen Abgrenzung gewertet werden. Der Begriff  
›Yogin‹ signalisiert einen Grad der Identifikation mit dem Yoga, der deutlich über die bei uns übliche und 
vor allem an beruflichen Kriterien orientierte Bezeichnung ›Yogalehrer‹ hinausgeht.« Mein Datenmaterial 
zeigt, dass dieser Grad der Identifikation heute erreicht ist (1990: 258).

258	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



2.1 Das Aushandeln von Deutungshoheiten� 259

ethischer Kompass und vieles mehr. Andererseits kann auch ein bereits etablier-
ter Lebensstil mit yogaphilosophischen Begriffen und Rationalisierungen neu ge- 
rahmt werden. Beispielsweise kann eine bereits erfolgte Umstellung auf vegane 
Ernährung, die möglicherweise primär auf sozialen oder übungspraktischen Grün-
den beruhte, zunehmend durch die im Yogasūtra verankerte ethische Regel der 
Gewaltlosigkeit (ahiṃsā) begründet werden. Das Ausbildungssetting kann zu sol-
chen Ä� nderungen von Ernährungsgewohnheiten und der dementsprechenden 
yogaphilosophischen Rahmung bedeutend beitragen, so war die Verpflegung in der  
Advanced-Ausbildung vegan.

Neben einem meist schlankeren und trainierteren Körper, der sich durch die 
neue Ernährung und die intensive Praxis entwickelte, wurden in der Ausbildungs-
zeit oft auch bewusste Veränderungen am äußeren Erscheinungsbild vorgenom-
men: Einige angehende Yogalehrer*innen ließen sich im Laufe der Ausbildung ein 
Tattoo in Devanāgarī stechen, meist bestehend aus einem Satz des Yogasūtras (vgl. 
Kapitel III.2.2.). Eine Praktik, die mit Koch, unter Bezugnahme auf Elisabeth List, als 
ein identitätsstiftendes Schmerzritual gedeutet werden kann: »Unter dem Stich-
wort Schmerzrituale interpretiert List heutige mitteleuropäische Tätowierungen, 
Piercings und Brandings als Übergangsrituale in eine neue Identität. Über Schmerz 
könne die Transformation spürbar und sichtbar gemacht werden (List 1997: 110–
112).« (2007b: 177) Aber auch durch den (meist positiv konnotierten) Schmerz, den 
die angehenden Lehrer*innen aufgrund der täglichen intensiven Praxis in den Aus-
bildungswochen auf sich nehmen mussten, wie Ganzkörper-Muskelkater, Gelenk-
schmerzen durch zu viele Lotus-Positionen etc., ist die Yogapraxis selbst als identi-
tätsstiftendes Schmerzritual zu verstehen. Das Yogasūtra und einige seiner Inhalte 
sind zu einem sinnstiftenden Überbau der Yogapraxis und des Alltags, und damit zu 
einem Teil der eigenen Identität geworden. Dieser Phase entstammt der Großteil 
der empirischen Daten, die den folgenden Teil der Arbeit informieren.

In der letzten »postliminalen Phase« (oder »reincorporation phase«, Turner, 1991 
[1969]: 94f.), die in der abschließenden Zeit der Advanced-Ausbildung (Ausbildungs-
stufe b) und in der Expert Convention (Ausbildungsstufe c) angesiedelt werden kann, 
ist die Übende im Körper und im mentalen Setting einer Yogalehrerin angekommen. 
Der durch die stete Praxis, wie in Kapitel III.1.3. erläutert, gefühlt und sichtbar trans-
formierte Körper ist vollkommen zur eigenen Identität geworden. Der Muskeltonus, 
das Körperschema, das Körperbild und die Propriozeption haben sich genauso wie 
mentale Zustände (durch FA und OM, regelmäßige Flow-Erfahrungen etc.) nachhal-
tig verändert und damit das Selbst -und Weltbild der Übenden. In dieser Stufe wurde 
meist die zweite oder auch die dritte Serie geübt, also wurden sehr fordernde Kör-
pertechniken ausgeführt, die ein Langzeit-Übungswissen voraussetzen. 

Spätestens in der letzten Stufe von Steiners Ausbildungssystem, der Expert 
Convention, hat sich die Sichtweise gefestigt, dass Yoga eine spirituelle Praxis 
ist, sonst könnten Konzepte wie kaivalya, die hauptsächliche Thematik des vier-



ten Kapitels des Yogasūtras, nicht Teil 
des Curriculums sein. Diese Entwick-
lungsstufen können mit Abb. 6 in einem 
Ringdiagramm dargestellt werden:  
Der äußerste Ring entspricht der oben  
beschriebenen ersten Phase (Praktizie- 
rende), der zweite Ring der zweiten 
Phase (Ausbildung a) und b)) und der  
innerste Ring der dritten Phase (Ausbil-
dung b) und c)), natürlich sind die Gren-
zen fließend und es gibt individuelle 
Abweichungen davon.

Die Sichtweise der Akteur*innen auf Yoga verwandelte sich im Laufe ihres »Yoga-
weges« von einem säkularen Verständnis (allgemeine Yogastunden, Phase 1), vor 
allem über die Körperpraktiken definiert, zu einem philosophischen Zugang (die 
Ausbildungen a) und b), Phase 2), der Yoga als Lebensweg versteht, hin zu einem 
spirituellen Verständnis (die Ausbildungen b) und c), Phase 3), bei dem es um das 
Erkennen des »wahren Selbst« (ātman) geht. Abweichend von der Meinung, dass 
die spirituelle Praxis jenseits der Körperpraktiken liege, durchzieht die Körper-
arbeit allerdings, wie der Querstrich darstellen soll, jede dieser Stufen, und im Bei-
spiel der Ausbildung nach AYI wurde sie sogar immer intensiver. Wenn der Körper 
der Hauptort des Erlebens dessen, was Yoga ist, bleibt, dann ist es nur naheliegend, 
dass auch das Verständnis von Spiritualität mit dem Körper vernetzt ist: Im moder-
nen Yoga überlagern sich das Säkulare, das Philosophische und das Spirituelle und 
durchdringen sich häufig gegenseitig.278

Es ist allerdings möglich, dass noch nach vielen Jahren kontinuierlicher Yogapra-
xis eine fortgeschrittene āsana-Praxis, beispielsweise aufgrund gesundheitlicher 
Einschränkungen, nicht realisierbar ist. Hier kann heutige Yogaphilosophie eine 
inklusive Rolle übernehmen: Die persönliche Integration von Inhalten und Prakti-
ken heutiger Yogaphilosophie ermöglicht es, dass vielmehr bestimmte Einstellun-
gen von Übenden als fortgeschritten wahrgenommen werden können, wie das Bei-
spiel von Charlotte zeigt, die während der Advanced-Ausbildung mit langwieriger 
Krankheit zu kämpfen hatte: »Mir blieb nicht viel Variantenreichtum in der Praxis. 

278	 Der Soziologe Konecki zieht aus seiner ethnographischen Forschung im Umfeld des polnischen Iyen-
gar Yogas ähnliche Schlussfolgerungen. Er bezeichnet die dritte Phase »[of] the process of becoming a 
hatha yoga practitioner« als »spirituelle Phase« (»spiritual phase«) (2015: 137), die unverändert stark mit 
der Körperpraxis zusammenhängt, wodurch die Praxis selbst zu etwas Spirituellem wird: »However, after 
achieving above values, the individual starts to reflect on the spiritual dimension of yoga, and then she/he 
moves to the third stage of the development of the identity. Yoga then appears to the individual not only as 
an opening of the body, but also as a ›philosophical openness.‹ Work on the body becomes a spiritual prac-
tice. Some of them feel a greater sense of humility and openness towards the world. These people already 
know the hatha-yoga terminology and its philosophy.« (2015: 138)

Säkular
Körperpraktiken

Spirituell

Philosophisch

Abb. 6: Laura von Ostrowski, Ringdiagramm  
»Die Stufen des ›Yogaweges‹«, 2019.  
(Bildrecht: Laura von Ostrowski)

260	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



2.1 Das Aushandeln von Deutungshoheiten� 261

Durch die starke körperliche Einschränkung reduzierte sich meine Praxis auf das 
Wesentliche: Atmen und spüren und loslassen. Zudem rezitiere ich fast täglich die 
Sutren.« (Hausaufgabe 2. Woche, zu Sūtra II/1, Charlotte: 19)

Zumindest theoretisch ging es demnach bei der Absolvierung der Ausbildung 
nicht darum, immer akrobatischer zu üben, sondern die Philosophie individuell zu 
verstehen und zusammen mit einer unterschiedlich beschaffenen Praxis (āsana-
Praxis, Yogasūtra-Rezitation, prāṇāyāma, Meditation) zu verinnerlichen. Im Yoga 
fortgeschritten zu sein, definiert sich dann über eine als spirituell gesetzte Entwick-
lung, im Zuge derer die Übenden ihre Einstellung zur Welt gemäß den lebenswelt-
lich erfahrenen Inhalten heutiger Yogaphilosophie verwandelt haben. Trotzdem 
gab es ein Primat der Praxis, egal wie sanft diese Praxis aussehen mochte – ein 
Aussetzen der Praxis war im Ausbildungssetting nicht vorgesehen, die Ausbildung 
musste sonst pausiert werden.

Einerseits steht diese inklusive Funktion von Yogaphilosophie in deutlichem 
Gegensatz zum elitären, brahmanischen, männlich-dominierten Milieu, dem das 
Yogasūtra entstammt,279 und markiert somit einen weiteren Unterschied zwischen 
dem PYŚ und heutiger Yogaphilosophie. Andererseits ist die Ambiguität, die sich 
aus diesem Setting ergibt, offensichtlich: Warum ist und bleibt die Körperarbeit 
für die meisten Übenden trotzdem der wichtigste Teil ihrer Praxis?280 Je weiter 
die Teilnehmer*innen die Leiter des Yogalehrer*innen-Daseins erklommen, umso 
regelmäßiger und intensiver übten sie, und umso weiter wurden sie simultan in 
Yogaphilosophie eingeführt, denn in der Ausbildung gab es morgens Mysore-Stun-
den und abends Philosophiesitzungen, und beides verschränkte sich zunehmend. 
Diese Gleichzeitigkeit ist wichtig, denn die sich in der Ausbildung überschneidende 
Beschäftigung mit einerseits regelmäßiger Praxis und andererseits Yogaphiloso-
phie veränderte, wie die Auszubildenden ihre Yogapraxis wahrnahmen und inter-
pretierten. Für die meisten (wenngleich nicht für alle) wurde die Praxis auf der 
Yogamatte per se zu einer spirituellen Übung.

Yogasūtra-Experten
»Yogasūtra-Experte« ist mein Arbeitsbegriff für einen (Yoga-)Lehrer, der das Yoga
sūtra explizit in Ausbildungen oder speziellen Workshops unterrichtet oder es 
übersetzt hat und dadurch seine Sūtra-Auslegungen kommerzialisiert hat. Auch die 
Kostenpflichtigkeit solcher Angebote suggeriert, dass der Anbieter ein Kenner der 
Materie ist. Bei meinen Interviewpartnern trifft diese Definition auf die AY-Lehrer  

279	 Maas stellt diesen Tatbestand klar heraus: »Patañjali uses the Sanskrit term brāhmaṇa at four instan-
ces of his pyś in order to refer to a yogi. See pyś 2.30, 2.33, 3.51 and 4.29.« (2018: 54) Allein dadurch, dass der 
Text auf Sanskrit verfasst wurde, war er besagter Elite vorenthalten.
280	 In meiner Ausbildungsgruppe gab es nur diese eine angehende Advanced-Yogalehrerin, Charlotte, 
die zeitweise kaum āsana-s übte. Alle anderen Teilnehmer*innen intensivierten ihre Praxis im Laufe der 
Ausbildungswochen.



Steiner, Scott, Nardi sowie Maehle zu. Mit Skuban kommt ein weiterer Experte zu 
Wort, der 2011 eine populäre deutsche Ü� bersetzung des Yogasūtras veröffentlichte 
und daher für das Forschungsfeld von Bedeutung ist. Er ist allerdings im Gegensatz 
zu den anderen Interviewpartnern kein Lehrer für modernes Positionsyoga, son-
dern ausschließlich für philosophische oder psychophysische Techniken wie Medi-
tation, Tiefenentspannung (Yoga Nidrā), prāṇāyāma etc. Diese Experten hatten bei 
der Yogasūtra-Vermittlung im Forschungsfeld die Deutungshoheit inne.

Wie Keller feststellt, sind gesellschaftliche Spezialdiskurse, wie zum Beispiel 
Religion, hierarchisch aufgebaut: »Potentielle Sprecher müssen eine entsprechende 
Karriere, Ausbildung, Sozialisation durchlaufen, um innerhalb solcher Diskurse und 
der dort verfügbaren Sprecherpositionen das Recht auf Äußerung zu erwerben 
[…].« (2013: 37) Doch ein solches institutionalisiert erworbenes Wissen fehlte den 
von mir interviewten Experten. Keiner von ihnen war nach akademischem Stan-
dard in Sanskrit ausgebildet und konnte sich durch ein solches philologisches Fach-
wissen und ein Zertifikat oder einen Titel als Sanskrit- oder Yogasūtra-Experte 
ausweisen. Ihr Erfolg281 lag primär daran, dass die Akteure überzeugend vermit-
teln konnten, dass sie individuelle Erfahrungen mit Inhalten des Textes gemacht 
haben – praktisches Wissen wird im Umfeld modernen Yogas grundsätzlich höher 
bewertet als theoretisches Wissen.282

Wie meine Interviews nahelegen, mussten Jois’ Schüler*innen ihre Einführung 
ins Yogasūtra selbst initiieren. Meine Interviewpartner beschäftigten sich alle bereits 
seit geraumer Zeit mit dem Text, mindestens seit Mitte der 2000er Jahre (Skuban, 
Scott), seit den 1990er Jahren (Nardi) oder sogar schon seit ihrer Kindheit (Steiner). 
Auch Maehle gab an, schon 1978 das erste Mal mit dem Yogasūtra in Kontakt gekom-
men zu sein.283 Bei den vier Jois-Schülern entstand das Interesse am Text entweder 
im Zuge ihrer Mysore-Aufenthalte oder es bestand schon vorher. Es zeigte sich, auch 

281	 Skuban gab beispielsweise im Jahr 2016 eigenen Angaben nach ca. 20 bis 25 Yogasūtra-Kurse deutsch-
landweit (13.9.2015: 2633), was zeigt, wie gefragt diese Angebote sind. Natürlich basierte diese spezielle 
Nachfrage auch auf seiner Yogasūtra-Ü� bersetzung und -Kommentierung von 2011; Buchveröffentlichungen 
tragen sicherlich zum Etablieren eines Expertenstatus bei. 
282	 Dies zeigt das folgende Kapitel an mehreren Stellen. Steiner formuliert im Interview z. B.: »Das ist so 
wie mit einem Apfel – ich weiß, ein altes Bild. Man kann ihn analysieren. Dann kennt man seine Inhalts-
stoffe, man kann ganze Doktorarbeiten über Ä� pfel schreiben. Aber wie ein Apfel wirklich schmeckt, weiß 
man erst dann, wenn man hineinbeißt. Wir beißen in diesen Apfel und dann wissen wir, wie er schmeckt. 
So ist das Yoga Sutra auch. Wir können es analysieren, übersetzen, darüber reden, diskutieren – doch nur 
wenn wir es noch zusätzlich praktizieren, dann erfahren wir seinen Geschmack. Die Praxis auf der Matte 
ist ein ideales Lernfeld.« (9.12.2015: 68) Das Yogasūtra muss letztlich praktiziert, nicht analysiert werden. 
Wer glaubhaft machen kann, es praktiziert und verinnerlicht zu haben, erfährt Expertenstatus.
283	 »The Yoga Sutra was recommended to me together with many other books by a Persian mystic when 
I was 15 years old. I got my first copy of the Sutra then and have studied it ever since. I only ever knew of 
Patanjali’s yoga as Ashtanga Yoga. During an India trip in 1990 somebody told me about this guy Pattabhi  
Jois who was teaching the physical aspects of what I was practising. When I met Jois I had studied Compa-
rative Religion at Berlin’s Free University and had very clear ideas of what the Sutra was and what not.« 
(26.8.2018: 20) Besagten jungen Perser traf Maehle bezeichnenderweise nicht in Indien, sondern in Deutschland. 

262	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



2.1 Das Aushandeln von Deutungshoheiten� 263

bei Maehle, als ein allgemeines Interesse an »Spiritualität« oder an alten Traditionen 
und ihren »Weisheitstexten«, in das auch das Yogasūtra eingeordnet wurde. Dies traf 
ebenso auf Skuban zu, der nicht mit der Jois-Linie in Verbindung steht:

Wir haben 2016, ich würde sagen, mit dem Yogasutra [beschäftige ich mich, L. v. O.] seit 
zehn Jahren. Das kann ich dir so genau gar nicht sagen, weil es sich in meinen Weg einge-
schlichen hat. Ich habe vor allem immer wieder über die ersten vier Verse nachgedacht 
und ich habe mich nie nur in eine Richtung mit diesen Themen beschäftigt, sondern mit 
dem Zen, mit buddhistischer Esoterik, mit Buddhismus, mit dem Taoismus. Und auch 
nicht so systematisch, wissenschaftlich, wie man das jetzt vielleicht in einer Dissertation 
machen würde, oder in einer Literaturrecherche, sondern ich habe versucht, Geheim-
nissen nachzuspüren, zu fragen, was denn das große Versprechen ist, und da war das 
Yogasutra eben einer der Texte. (Skuban, 7.6.2016: 4)

Skubans und Maehles Erzählungen verdeutlichen, dass das Yogasūtra Ende des 
20. Jahrhunderts durch vielfältige (populäre) Ü � bersetzungen zu einem leicht 
zugänglichen Text geworden war, eine Anlaufstelle für ein sinnsuchendes Publi-
kum, für spiritual seekers.

Nardi besuchte Yogasūtra-Kurse bei Dr. M. Jayashree und Narahimsa vom Sans
krit-College in Mysore, die einige daran interessierte Schüler*innen von Jois in 
ihrem Haus aufnahmen. Zudem nahm Nardi Sanskritkurse beim American Sans
krit Institute unter der Führung von Vyaas Houston:284 

I’ve over the years taken courses with this one or that one, or that one. So, I’ve got-
ten I would say at least three different teachers who I’ve sat through a course on the 
Yogasutras with, but with Jayashree and Narasimha I’ve gone through multiple years 
of studying. Ehm, the tendency I would say is that the focus is always on the first two 
books. (Nardi, 7.11.2017: 56) 

Diese Einflüsse zeigten sich in den beiden zweistündigen Yogasūtra-Sessions, die 
ich bei ihm am 9./10.11.2017 besuchte, da er Teile des Textes entsprechend seiner 
dualistischen Sāṃkhya-Grundlage erklärte, was innerhalb der Jois-Linie unge-
wöhnlich ist. Doch durch den von ihm erwähnten Fokus auf die ersten zwei Kapitel 
(pāda-s) des Textes muss sich Nardi zumindest die Inhalte der letzten beiden Ka- 
pitel des Textes ebenfalls selbst angeeignet haben. 

Scott beschäftigte sich eigener Aussage nach sogar erst im Zuge der von ihm 
angebotenen Yogalehrer*innen-Ausbildungen intensiver mit dem Yogasūtra, also 

284	 Die Homepage von Vyaas Houstons American Sanskrit Institute lautet: http://www.americansans 
krit.com/vyaas-houston, Zugriff: 16.10.2018.

http://www.americansanskrit.com/vyaas-houston
http://www.americansanskrit.com/vyaas-houston


ab 2004/2005,285 wohingegen Steiners Mutter bereits Yogalehrerin war. Schon als 
Kind hielt er sich mit ihr in indischen Ashrams auf und setzte sich lange vor seiner 
ersten Reise zu Jois nach Mysore mit dem Yogasūtra auseinander (9.12.2015: 42). 
Skubans Erzählung zeigt, dass er sich erst im Zuge seiner eigenen Übersetzung und 
Kommentierung des Yogasūtras ausführlicher mit Sanskrit beschäftigte, und zwar 
mithilfe bestehender Übersetzungen:

Ich habe mir verschiedene Ausgaben angeschaut und dann drehte sich mein Denken 
immer wieder um die ersten paar Verse, und irgendwann dann hatte ich das Gefühl, dass 
ich es soweit verstanden habe, dass ich in der Lage wäre, es vollständig in eigenen Wor-
ten auszudrücken. Und das ist weniger ein sprachliches Thema, weil sprachlich ist es ja 
nicht so schwierig, sondern ich wollte verstanden haben, was Patañjali meint, wenn er 
zum Beispiel sagt »Geist«, »citta«, was meint er, wenn er von Stille spricht, was soll da 
still sein, in welcher Form soll das still sein, und so weiter. Also ich wollte das wirklich 
in der Tiefe verstehen. Begleitet von meiner eigenen Praxis. Und irgendwann hatte ich 
dann das Gefühl, jetzt weiß ich was, und ich habe es aufgeschrieben, und dann wurde 
unerwartet ganz schnell ein Buch daraus. (Skuban, 7.6.2016: 5)

Skubans Aussage verdeutlicht, dass er sich weniger philologisch, sondern vielmehr 
komparativ mit dem Text beschäftigte, sein Urteil über die Schwierigkeit der Spra-
che mag durch den gewählten Zugang beeinflusst sein. Skuban, ebenso wie die 
anderen interviewten Experten, eignete sich die Inhalte des Yogasūtras selbst an. 
Er erinnert sich: »Bei den meisten Sachen hatte ich keinen Lehrer.« (7.6.2016: 49) 
Eine solche Herangehensweise, die unter anderem die alte Kommentarliteratur 
nicht miteinbezieht, interessiert sich weniger für den soziohistorischen Kontext 
des Textes, sondern vielmehr für den »Weisheitstext« selbst und seine Ü� berset-
zungen. Dies bildet die Grundlage für die vielen Dekontextualisierungen, die sich in 
der Analyse der modernen Exegese des Textes zeigen werden.286 Durch eine solche 
Hermeneutik infiltriert eine große Anzahl kollektiver Wissensbestände, mit denen 
sich der Inhalt des Textes im Laufe der über hundert Jahre andauernden Kultur-
transfers, die mit Ü� bersetzungen automatisch einhergehen, vernetzt hat.

In Steiners Advanced-Ausbildung erschlossen sich die Teilnehmer*innen den 
Text ebenfalls mithilfe verschiedener Übersetzungen, und ein komparativer Text-

285	 Die Datierung von Scotts erstem Teacher Training entstammt der persönlichen E-Mail-Kommunika-
tion mit Nardi vom 7.1.2019, der dort als Philosophielehrer tätig war.
286	 Scholz verallgemeinert die oben getroffenen Beobachtungen und denkt die beschriebenen Tenden-
zen mit der Bibelexegese zusammen: »The difference is that mostly white Western yogi/ni/s have adop-
ted Patanjali in the twenty-first century, and so they lead the way in perpetuating the orientalist outlook of 
what is called yoga today. The orientalist outlook imposes Western hermeneutical ways of dealing with an 
Indian text, as developed in the interpretation of the Bible. It singles out a text as authoritative for spiritual 
matters, disconnects the text from its socio-cultural and religious context, and endows it with a message 
about personal-individualistic salvation.« (2017: 2)

264	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



2.1 Das Aushandeln von Deutungshoheiten� 265

zugang war gängig und aufgrund fehlender Sprachkenntnisse sogar notwendig. Das 
Yogasūtra ist seit Jahrzehnten ein so bekannter und vielfach übersetzter Text, dass 
er auch ohne Sanskritkenntnisse zugänglich wird. Sanskrit bekommt im Zusam-
menhang mit heutiger Yogaphilosophie, wie sich zeigen wird, eine ganz andere 
Rolle zugeschrieben, wie der Artikel des Jivamukti Yoga-Lehrers Moritz Ulrich auf 
dem populären Yoga-Blog Fuck Lucky Go Happy zeigt: 

Ich lenkte den Fokus auf die Ü� bung, das Lernen und das Erfahrung sammeln und nicht 
auf das »richtig machen« oder gar Vokabeln lernen. Plötzlich wurde mir klar, dass genau 
hier die Schönheit des Sanskritlernens liegt. Aufgrund seiner Komplexität lässt es einem 
kaum eine andere Wahl, als sich für einen hingebungsvollen Weg zu entscheiden und 
einfach nur in diesem Moment zu verstehen, ohne Sorge, es später zu erinnern. »Im 
Moment sein« und »Hingabe« sind wohl zwei der wichtigsten Zutaten jeder Yogapraxis, 
und genau als solche sehe ich Sanskrit heute. (Ulrich, 2021)

Dass Sanskrit nicht als »echte« Sprache wahrgenommen wird, die das Erlernen 
von Wortschatz und Grammatik impliziert, führt auch dazu, dass sich viele der 
bereits bestehenden Deutungsschemata des Yogasūtras, mit deren Hilfe es von den 
Akteur*innen des 21. Jahrhunderts ausgelegt wird und werden muss, wiederholen.287 
Trotz der diskursiven Emphase von Praxis versus Theorie wohnt Büchern somit 
eine grundlegende Deutungsmacht im weitläufigen Yogasūtra-Diskurs des 21. Jahr-
hunderts inne. Diese Beobachtung impliziert, dass es kulturelle Wissensbestände in 
Form besagter Ü� bersetzungen/Kommentare gibt und dass diese Wissensbestände 
einen Teil des Expertenwissens ausmachen. 

In heutiger Yogaphilosophie ist, wie bereits festgestellt, eine fundierte Kennt-
nis von Sanskrit keine Grundvoraussetzung dafür, von den Rezipient*innen als 
Yogasūtra-Experte anerkannt zu werden. Im Forschungsfeld war praktisches 
(Übungs-)Wissen für den Expertenstatus viel relevanter als eine philologische oder 
kulturwissenschaftliche Vorbildung. Für diejenigen interviewten Experten, die AY-
Lehrer sind, beinhaltete das praktisches Wissen über die korrekte Ausführung der 
Übungsfolgen des AYs, Trainingswissen über die Übungen selbst und das somati-
sche, emotionale, habituelle Wissen, das damit zusammenhängt, sowie Wissen über 
Anatomie, Physiologie und Psychologie. Wie bereits betont, musste ein Yogasūtra-
Experte zum Zeitpunkt der Feldforschung überzeugend vermitteln können, dass 
er seine Erfahrungen auf der Yogamatte auf sein alltägliches Handeln übertragen 
hat und ihn dies »transformiert« hat, er sich also durch die Praxis zum Beispiel zu 

287	 Zu den im Westen einflussreichen Yogasūtra-Interpretationen der vorherigen Generation gehören 
neben anderen B. K. S Iyengars Light on Yoga (1966), Mircea Eliades Yoga. Immortality and Freedom (1973) 
und Bettina Bäumers Patañjali. Die Wurzeln des Yoga (1995 [1976]). Welche Ü� bersetzungen genau für meine 
Experten relevant waren, kann an dieser Stelle nicht weiter herausgearbeitet werden, denn es handelt sich 
um sehr weitläufig und vielfältig vernetzte, kulturübergreifende Wissensvorräte.



einem moralisch besseren Menschen entwickelt hat oder verschiedene Selbstre-
flexionen daraus erwachsen sind. 
Nur auf Skuban, den einzigen interviewten Yogasūtra-Experten, der nicht zugleich 
Lehrer für heutiges Positionsyoga ist, traf das Beschriebene nicht vollkommen zu, 
da er die Konzepte des Yogasūtras nicht mit dem Erfahrungsraum einer physischen 
Yogapraxis abglich. Aber es galt genauso für ihn, dass praktisches Wissen von grö-
ßerer Relevanz war als sprachliches oder philosophisches Fachwissen, durch ent-
sprechende Abschlüsse und Zertifikate verbürgt. Bei Skuban bestand beispiels-
weise die hinter der Philosophie stehende Praxis aus Yoga Nidrā, eine Art der 
Tiefenentspannung, und er strebte außerkörperliche Erfahrungen (AKE) an, die 
er unter anderem mit dem Yogasūtra legitimierte. Daran zeigt sich, dass Prakti-
ken, die mit dem Yogasūtra in direkte Verbindung gebracht werden, sehr vielfältig 
sein können und sie inhaltlich trotzdem mit dem jeweiligen Verständnis des Textes 
zusammenhängen. Gleichzeitig bekräftigt dies die Beobachtung, dass praktische 
Erfahrungen eine Voraussetzung für die interne oder externe Zuschreibung eines 
Expertenstatus darstellten. Sich auf Ś� ri Aurobindo als Autorität beziehend, assozi-
iert Skuban sein persönliches Wissen über AKEn mit dem samādhi des Yogasūtras:

Dann gibt es alle möglichen, verschiedensten Formen erweiterter Bewusstseinszu-
stände, und das wären auch samadhis. Shri Aurobindo würde zum Beispiel einen luzi-
den Traum so nennen – das ist ja auch ein erweitertes Bewusstsein, dahingehend, dass 
du dein Wachbewusstsein in den Traumzustand hineinträgst und ihn dann völlig anders 
erlebst. Er nennt das dann samadhi, auch wenn man es im Schlaf erlebt. Und außer-
körperliche Erfahrungen wären im Grunde auch ein samadhi. (Skuban, 7.6.2016: 24)

Seine eigene praktische Erfahrung, die er mit verschiedenen erweiterten Bewusst-
seinszuständen gemacht zu haben scheint, diente Skuban als Legitimation dafür, 
über das Yogasūtra, in diesem Fall über samādhi, als Eingeweihter zu sprechen. 
Zur Untermalung dieser Thematik folgt ein Gesprächsausschnitt zwischen Skuban 
und einer Teilnehmerin seines Yogasūtra-Seminares von 2015, das hier nur para-
phrasiert wiedergegeben werden kann. Das Gespräch kreiste um das schwierige 
Konzept samādhi und kann die Deutungsmacht von Experten verdeutlichen. Die 
Teilnehmerin äußerte, dass sie sich damit schwertue, zu wissen, was zum Beispiel 
konkret unter pratyāhāra oder samādhi verstanden werden könne. Sie war sich 
nicht sicher, wie beide Zustände empirisch zu unterscheiden seien, und wollte wis-
sen, ob sie es merken würde, wenn sie in einem solchen Zustand sei, oder ob sie sich 
vielleicht nur einbilde, dass ein bestimmter Zustand einem der Sanskrit-Begriffe 
entspräche. Skuban antwortete ihr darauf, dass sie es merken würde, wenn sie in 
einem solchen Zustand sei (Seminar am 12.9.2015: 8–13).

Die Unterhaltung drehte sich um nonpropositionales Wissen in Form von 
erweiterten Bewusstseinszuständen, samādhi oder turīya genannt. Der Dialog 

266	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



2.1 Das Aushandeln von Deutungshoheiten� 267

zeigt grundlegende Schwierigkeiten seitens der Laiin bei der Textexegese auf, vor 
allem wenn der Fokus auf konkreten Praktiken liegt, die in greifbarer Nähe liegen 
könnten, und macht deutlich, wie sehr Schüler*innen »Expertenwissen« Vertrauen 
schenken müssen. Die aufgezeigten Schwierigkeiten hängen mit dem Sprachtrans-
fer von Sanskrit zu Deutsch und in diesem Beispiel zusätzlich mit dem Transfer von 
theoretischem zu performativem Wissen zusammen. 

Im Gegensatz zu einem solchen experimentellen, komparativen Zugang hebt die 
indische Tradition der Textexegese die Relevanz von Kommentarliteratur hervor, 
um einen knappen, erklärungsarmen Text wie das Yogasūtra durchdringen zu kön-
nen. Sūtra-Literatur ist klassischerweise eine Textgattung, die ohne Kommentar
literatur oder die persönliche Unterweisung eines Lehrers, der seinerseits direkt in 
die Tradition eingeführt wurde, nicht auskommt. Dies impliziert eine detailreiche, 
intellektuelle Beschäftigung mit den philosophischen Grundlagen des Textes sowie 
den darauf aufbauenden philosophischen Diskussionen – etwas, zu dem rezente 
Yogaübende oftmals keinen persönlichen Zugang bekommen.

Ausgebildet in indischer Philosophie: Meine Sonderrolle als Indologin
Gegenüber den von mir interviewten Experten hatte ich als ausgebildete Indologin 
und als Teilnehmerin ihres Yogasūtra-Unterrichts automatisch eine Sonderrolle 
inne. Ich versuchte mich in diesen Situationen möglichst unauffällig und beobach-
tend zu verhalten, um nicht durch eigene Interpretationen die Diskussion zu beein-
flussen. Trotzdem merkte ich, dass allein meine Anwesenheit und das antizipierte, 
aber natürlich nicht im Detail bekannte und daher imaginierte Wissen, das mit mir 
als nach wissenschaftlichen Standards ausgebildeter Indologin mit im Raum zu sit-
zen schien, die Darstellung der Materie und den Diskurs veränderte. Denn in allen 
drei Settings, in denen ich anwesend war – bei Steiner, Skuban und Nardi – fragte 
mich der Lehrer mindestens einmal, ob seine Darstellung eines philosophischen 
Themas denn so stimmen würde.

Insofern wurde ich eher als Expertin für Wissensbestände angesehen, die histo-
risch-faktischer Natur waren. Zum Beispiel fragte mich Nardi noch vor Beginn unse-
rer Interviewsituation am 7.11.2017, ob ich der Meinung wäre, dass die Yogasūtra-
Tradition und die Haṭhayoga-Tradition ein und dieselbe oder zwei verschiedene 
Traditionen seien. Der Hintergrund zu seiner Frage war die in der Umgebung des 
AYs bestehende Hoffnung, dass zu einem möglichst frühen Zeitpunkt der Yoga-
geschichte Haṭhayoga und Pātañjalayoga als ein und dieselbe Tradition angese-
hen werden können, so dass Jois’ Aussage »This is Patañjali Yoga« ein historisches 
Fundament zugrunde läge, was, wie im historischen Kapitel argumentiert wurde, 
nicht der Fall ist.

An diesem Beispiel lassen sich zwei grundsätzliche und widerstreitende Exper-
tenpositionen im Yogadiskurs aufzeigen: Die der westlichen Wissenschaft (deren 
Verkörperung ich vermutlich für Nardi darstellte) versus die der indischen Über-



lieferungstradition, paraṃpara, auf die sich die Yogameister des 20. Jahrhunderts 
beriefen, nach deren Darlegung Haṭhayoga und das Yogasūtra durchaus als Teile 
derselben Yogatradition verstanden werden können. Hier wird eine Art Bruch in 
der Wissensweitergabe in heutiger Yogaphilosophie erkennbar. Während indische 
Yogameister und ihre Tradition unverändert als unangefochtene Autorität gelten, 
wenn es um die Vermittlung tiefgehender, nonpropositionaler Erfahrungen geht, 
werden in Zusammenhang mit historischen und anderen expliziten Wissensbestän-
den oftmals (eklektisch) die Ergebnisse der westlichen Wissenschaft rezipiert.288 In 
einigen Fällen entstehen dadurch diskursive Brüche: Zum Beispiel kursiert mittler-
weile im (Ashtanga) Yoga-Umfeld Maas’ Datierung des Yogasūtras.289 Maas datiert 
den Text deutlich später, als es zuvor der Fall war, auf das 4./5. Jahrhundert n. u. Z. 
(2013: 66). Gleichzeitig werden die Maas’ Datierung zugrunde liegenden Annah-
men, zum Beispiel, dass das Yogasūtra und sein wichtigster Kommentar, Vyāsas 
Bhāṣya, vom selben Autor verfasst wurden, oftmals nicht mitrezipiert. Dem Bhāṣya 
eine solche Autorität zuzuschreiben, würde viele der heutigen Interpretationen des 
Yogasūtras unmöglich machen, inklusive der Interpretationen von Kṛṣṇamācārya 
und Jois, die wohl nicht von Maas’ These eines Autokommentars überzeugt gewe-
sen wären. Nicht nur an dieser Stelle werden Diskursüberlagerungen erkennbar, 
die zu oftmals unvereinbaren Mehrdeutigkeiten führen. Im beschriebenen Beispiel 
setzen sich demnach nur einige Teile der wissenschaftlichen indologisch-histori-
schen Expertenmeinung durch und andere Teile bleiben außen vor. So sind sich 
eigentlich gegenseitig widersprechende Wissensbestände Teil heutiger Yogaphilo-
sophie und bilden ein interessantes Patchworkmuster.

Vor allem für Yogasūtra-Experten war ich durchaus eine – manchmal etwas 
misstrauisch beäugte, aber meist eine gerne gesehene – Ansprechpartnerin für 
indologische Fragen, derer es viele gab. Obwohl ich jedoch für Steiner an seiner 
Neubearbeitung des Yogasūtras arbeitete, wurde ich von den anderen Auszubilden-
den nur selten für Yogasūtra-Interpretationen zu Rate gezogen, und wenn, dann 
in solchen Fällen, in denen sich die Auslegung eines Satzes mit unterschiedlich 
verstandener grammatikalischer Struktur veränderte. Besonders wurde mir von 
den anderen Teilnehmer*innen nicht automatisch ein Expertenstatus bezüglich der 
Erfahrungen, die im Yogasūtra beschrieben werden, zugeschrieben, und die typi-

288	 Hier – und, wie ich im Folgenden darlegen werden, in vielen weiteren Situationen – wird die Gegen-
überstellung von »Osten« versus »Westen« immer noch als Dichotomie von »Gefühl«, »Intuition« und  
»Spiritualität« versus »Rationalität«, »Materialität« und »Wissenschaft« gesetzt.
289	 Beispielsweise schreibt die deutschlandweit bekannte Anna Trökes, die zusammen mit Steiner Yoga-
ausbildungen leitet, in der Ankündigung ihres Workshops »Patañjali. Einführung in die Yogakonzepte 
des Yoga Sūtras«, geplant für den 21./22.11.2020: »Diese Textsammlung, die ca. 400 n. u. Z. entstand, fasst 
alle wesentlichen Aspekte – das ›wie‹ – des Yogaweges zusammen. Hier finden wir Anleitungen für die 
innere Ausrichtung unserer Ü� bungspraxis, die verschiedenen Glieder und die Qualitäten, die im Ü� ben deut-
lich werden sollen.« https://www.yogability.de/workshops/anna-troekes-patanjali-yoga-sutra-11-2020/,  
Zugriff: 24.8.2021.

268	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)

https://www.yogability.de/workshops/anna-troekes-patanjali-yoga-sutra-11-2020/


2.1 Das Aushandeln von Deutungshoheiten� 269

sche Dichotomie zwischen »scholar« und »practitioner« wurde für mich geltend 
gemacht. Das Wissen, das ich zu verkörpern schien, war primär theoretischer, nicht 
praktischer Natur – sicherlich auch deswegen, weil ich es bewusst dabei beließ und 
keine persönlichen Interpretationen zu Sūtras gab. In Anbetracht der skizzierten 
Bedingungen liegt außerdem die Vermutung nahe, dass dies damit zusammenhing, 
dass ich selbst eine Novizin in der Praxis des AYs war, was meinen Expertensta-
tus, zusammen mit meiner offensichtlichen Verschwiegenheit bezüglich philoso-
phischer und auch persönlicher Interpretationen des Sūtras, möglicherweise von 
Anfang an diskreditierte.

Yogasūtra-Lai*innen
Koneckis Beobachtung bezüglich polnischen Iyengar Yogas zeigt, dass nicht nur im 
Umfeld des globalen AYs Inhalte und Terminologie des Yogasūtras oftmals stark 
vereinfacht bei jenen Ü� benden ankommen, die sich in der frühen Phase des Ü� bens 
befinden und somit als Yogaphilosophie-Lai*innen bezeichnet werden können. 
Häufig wissen Schüler*innen bis zur Absolvierung einer Yogaausbildung nicht, 
woher Begriffe oder Inhalte, die eine Art Hintergrundsummen zur Yogapraxis zu 
bilden scheinen, tatsächlich stammen und in welchem Kontext sie stehen. Durch 
die sich im Material zeigende Dekontextualisierung von Yogaphilosophie von ihrem 
Ursprungskontext bleibt dieser Zustand häufig noch bestehen, nachdem Schü-
ler*innen zu Lehrer*innen geworden sind.

Dies trifft allerdings besonders auf die erste Phase des Praktizierens zu, in der 
die Schüler*innen durch ihr eigenes fehlendes Wissen von der Kompetenz ihrer 
Lehrer*innen abhängig sind.290 Konecki nennt diese Phase »becoming the practitio-
ner« und er definiert: »The first breakthrough moment and concrete effect of the 
work on the body in yoga practice can be the better physical feeling of the practi-
tioner. In addition, he or she acquires the identity of a practitioner by perceiving 
the physical effects […].« (2015: 102) Damit leitet Konecki zu einer Aussage eines/
einer polnischen Yogalehrer*in über, in der klar wird, dass mit dem besseren Kör-
pergefühl eine Interpretation und Wertung desselben einhergeht, und zwar, dass 
es darum ginge, zu lernen, den Körper wertzuschätzen und zu lieben. Sicherlich 

290	 Auch Henrichsen-Schrembs & Versteeg (2011) haben bereits eine Klassifizierung von Yoga-Prakti- 
zierenden vorgenommen, dafür ihre »spirituelle Involvierung« hinterfragt und Aspekte wie Herkunft,  
Erziehung etc. mit einbezogen. Für ihre Definitionen von Yogaphilosophie und Spiritualität beziehen sich 
die Autoren auf Patañjali und verstehen darunter u. a. Selbstsorge (12), ein ethisches Regelwerk (10), eine 
innere Verbindung oder Ü� bereinstimmung mit dem Göttlichen oder metaphysische Themen wie Reinkar-
nation (2). Mit dieser Definition übernehmen sie die moderne, eklektische Auslegung des Yogasūtras und 
gehen ebenfalls im Einklang mit dem emischen Diskurs davon aus, dass sich die Yogapraxis durch den Ein-
fluss westlicher (körperzentrierter) Akteur*innen von ihren spirituellen Wurzeln entfernt hätte – etwas, 
das die vorliegende Arbeit zu widerlegen versucht. Die hier vorgenommene Analyse ist einerseits begrenz-
ter, da der Fokus mehr auf dem direkten Einfluss des Yogasūtras liegt, andererseits gibt diese Arbeit weit-
aus differenziertere Einblicke in die Entstehungsgeschichte, Beschaffenheit und in die Vermittlung von dem, 
was unter heutiger Yogaphilosophie im 21. Jahrhundert verstanden werden kann.



kann festgehalten werden, dass sich bei Yogapraktizierenden besonders am Anfang 
ein verbessertes Wohlbefinden einstellt, welches im Zuge regelmäßigen Übens zur 
Identifikation mit der Praxis und zur Selbstbezeichnung als Yogapraktizierende 
führen kann und die Übenden weitergehend dazu anregen kann, mehr über die 
Ursprünge und Implikationen dieser Praxis wissen zu wollen. 

Wie bereits erwähnt, spielen in diese stark von der Körperpraxis geprägte erste 
Phase, von den Übenden oft unbemerkt, »philosophische« Inhalte hinein. Zum Bei-
spiel findet das bereits kurz angeschnittene, von Bäumer (1995: 121) mit »Die Sitz-
haltung soll fest und angenehm sein« übersetzte Sūtra II/46: sthira-sukham-āsanam 
Einzug in heutiges Positionsyoga, da Lehrer*innen es in ihre Stunden integrieren, 
indem sie es zu einer Praxisanweisung werden lassen. Zu diesem Zwecke wird 
es meist ohne direktes Zitat paraphrasiert, was zum Beispiel so klingen könnte: 
»Spüre, dass Deine Position stabil und gleichzeitig angenehm ist.« Auf diesem Wege 
beeinflussen Inhalte heutiger Yogaphilosophie oft von Anfang an unbemerkt die 
Art und Weise, wie Schüler*innen Yoga üben lernen. Im genannten populären Bei-
spiel richtet sich die Ansage auf die angestrebte Bewegungsqualität und verändert 
in diesem Fall das dabei aufgebaute Körperwissen in Form eines ausbalancierten 
Muskeltonus (»Eutonie«, s. Kapitel III.2.3.8.) und beeinflusst so bereits psychophy-
sische und emotionale Effekte der Yogapraxis.

Die zweite Phase des Schüler*in-Seins ist in der ersten Ausbildung zur Yoga-
lehrerin zu verorten. Während zu den von Yogaschulen angebotenen Yogasūtra-
Workshops nur tatsächlich Interessierte kommen, müssen sich die meisten Auszu-
bildenden mit Yogaphilosophie und dem Yogasūtra beschäftigen, ob sie es darauf 
abgesehen hatten oder nicht. So erzählten mir auf Nachfrage alle vier interviewten 
(angehenden) Advanced-Lehrer*innen, dass sie erst im Zuge ihrer (ersten) Aus-
bildung anfingen, sich mit dem Text zu beschäftigen, was sich durch Steiners fünf-
wöchige, über zwei Jahre gehende Advanced-Ausbildung noch einmal intensivierte. 
Der Ausbildungsstoff beinhaltete neben dem Erlernen von Devanāgarī-Schrift und 
Sanskritaussprache eine Satz-für-Satz-Lektüre des Yogasūtras bis zum dritten Kapi-
tel sowie das Auswendiglernen der ersten Sūtras. Der Lektüre und der Diskussion 
der Sūtras dienten abendliche Philosophiestunden.

Durch die Kombination von Yogapraxis- und Philosophiestunden und durch 
die jede Ausbildungswoche abschließenden Hausaufgaben, in denen Sätze des 
Yogasūtras in den Alltag überführt werden sollten, stellte sich während der Ausbil-
dung eine klare Identifikation von Praxiserfahrungen und Sūtra-Inhalten ein, und 
die angehenden Yogalehrer*innen begannen, durch yogaphilosophische Setzungen 
ihre Praxis als philosophisch oder spirituell wahrzunehmen und zu bezeichnen. 
Eine steigende Intensität und Häufigkeit der körperlichen Praxis ging folglich oft 
mit einem zunehmenden Kontakt zu Yogaphilosophie einher. Die Definition von 
»Yoga« schärfte sich dementsprechend einerseits in Zusammenhang mit den inten-
siven psychophysischen Erfahrungen, die der Yogapraxis entwuchsen, und anderer-

270	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



2.1 Das Aushandeln von Deutungshoheiten� 271

seits durch den regelmäßigen Input der Philosophiestunden. Allerdings bedeutet 
eine solche beinahe simultane Lehrsituation keineswegs, dass nur die Körperpraxis 
unidirektional von philosophischen Ausdeutungen durchdrungen wird, sondern es 
impliziert genauso, dass Interpretationen von Yogaphilosophie von der Körperpra-
xis beeinflusst werden, wie im Fortgang im Detail herausgearbeitet wird.

Für einen Zugang zum Yogasūtra und die Erschließung von Yogaphilosophie 
waren die Schüler*innen auf Übersetzungen des Textes sowie auf Auslegungen 
eines oder mehrerer Lehrer*innen angewiesen. Sie wählten, wie schon die Exper-
ten, aus dem reichhaltigen Angebot jene Übersetzungen aus, mit denen sie per-
sönlich am besten zurechtkamen; unter den Auszubildenden lagen die aktuellsten 
Veröffentlichungen unter den Favoriten. Neben der für die Advanced-Ausbildung 
obligatorischen, bisher unveröffentlichten Ausgabe von Steiners Yoga Sutrani 
Patañjali. Ein Leitfaden im Yoga – von Patanjali (in progress), wurde primär mit 
diesen vier rezenten Übersetzungen gearbeitet:

1.	 R. Sriram: Patañjali. Das Yogasūtra (2003)
2.	 R. Skuban: Patañjalis Yogasutra (2011)
3.	 T. K. V. Desikachar: Über Freiheit und Meditation. Das Yogasūtra  

des Patañjali (2012)
4.	 S. V. Bretz: Die Yogaweisheit des Patanjali für Menschen von heute (2005)

Möglicherweise abweichend von anderen Yogaausbildungen legte Steiner sogar 
Wert darauf, dass die Auszubildenden sich mit verschiedenen Ü� bersetzungen des 
Textes auseinandersetzten, und forderte sie dazu auf, eigene Ideen in die Textaus-
legung einzubringen. Davon angeregt äußerten die Auszubildenden in den Philo-
sophiesitzungen verschiedene Arten von Eingebungen, persönliche Erfahrungen 
aus dem eigenen (Alltags-)Leben etc., und Steiner betonte immer wieder, dass 
keine Assoziationen falsch seien. Wenngleich die Schüler*innen dazu aufgefordert 
wurden, eigene Sūtra-Interpretationen anzubringen, lasen viele Teilnehmer*innen 
stattdessen Ü� bersetzungen aus den besagten Büchern vor. Es öffnete sich dadurch 
in der Diskussion ein gewisser Raum an möglichen Interpretationen, der einerseits 
gerahmt war vom Text selbst und von anderen »spirituellen« Texten des alten Indi-
ens wie den Upaniṣaden und der Bhagavadgītā, und andererseits von den beste-
henden (deutschen) Ü� bersetzungen der Experten. Es lässt sich also entgegen der 
These, die starke Individualisierungstendenzen im modernen religiösen Feld kon-
statiert, mit Altglas festhalten: »[…] individuals become more dependent on the 
dictates of various institutions and experts (including religious movements) to lead 
them on an increasingly important quest for self-fulfillment.« (2014: 4) Der Weg zur 
Selbsterkenntnis, den sich Schüler*innen von der Yogapraxis und dem Studium der 
Yogaphilosophie versprechen, ist kein individuell-einsamer Weg, ganz im Gegenteil: 
Er wird eingeleitet von Experten, darauf aufbauend ausdiskutiert und gleichzeitig 
konstruiert in einem Gruppensetting.



In der dritten Phase, in der Schüler*innen offiziell selbst Lehrer*innen sind und 
sich bereits eine Zeitlang ausführlicher mit dem Sūtra beschäftigt haben, hat sich 
die Ansicht, dass Yoga mehr ist als nur sportive Gymnastik, gefestigt und mit Inhalt 
gefüllt. Die fertig ausgebildeten AYI Advanced-Lehrer*innen sollten laut Steiner 
folgende Kompetenzen haben: 1. die Beherrschung einer korrekten Sanskritaus-
sprache,291 2. das Lesen von bekannten Sūtras in Devanāgarī�-Schrift, 3. Kenntnis 
über jedes besprochene Sūtra, so dass es an Schüler*innen weitergegeben werden 
kann, und 4. das Abhalten einer Themenstunde mit Sūtra-Fokus (25.4.2017, FN 199).

Der vierte Punkt dieser Liste schließt den Kreis zur ersten Phase des Schüler*in-
Seins – die Lehrer*innen können nun selbst in Yogastunden paraphrasierte Sūtra-
Inhalte an Noviz*innen weitergeben. Steiner präzisierte, dass das Yogasūtra als 
Einstieg in die Stunde genommen werden könne, und betonte erneut, dass es dabei 
nicht so wichtig sei, dass die eigenen Reflexionen über das Sūtra objektiv stimmten, 
sondern die Hauptsache ein persönlicher Zugang dazu sei: »Wenn du etwas über 
das Sutra sagst und du liest es nur vor, ist es nicht authentisch.« (Ebd.: 200) Diese 
Aussage steht im Einklang mit seinem eigenen Umgang mit dem Text, den er im 
Interview explizit als Reflexionsfolie für die Leserschaft darstellt:

Mir geht es bei meiner Betrachtung des Yoga Sutras nicht darum, was Patañjali vor 
2000 Jahren meinte, sondern mir geht es darum, wie ich mich im Yoga Sutra reflektieren 
kann, mich also wie in einem Spiegel anschauen und dabei etwas über mich erkennen. 
Ich bin in diesem Bezug kein Indologe, der wissen möchte: Was hat Patanjali sich damals 
bei diesem Satz gedacht. Mir geht es darum, was kann ich, als einer, der heute lebt, mit 
der heutigen Praxis erfahren, wenn ich in das Yoga Sutra schaue. (Steiner, 9.12.2015: 52)

Ob und wie explizit Lehrer*innen Inhalte des Sūtras tatsächlich selber weitergeben, 
hängt zwar von den eigenen Interessen und der individuellen Schwerpunktsetzung 
ab, doch war meiner Beobachtung nach am Ende der Yogaausbildung bei allen Schü-
ler*innen ein persönlicher Zugang zum Yogasūtra entstanden, der jedoch gerahmt 
war vom allgemeinen Konsens, den Steiner mit seiner Ü� bersetzung und Auslegung 
vorgab, und der sich, wie die Detailanalyse zeigen wird, wiederum in einem gesell-
schaftlich vorstrukturierten, interpretativen Raum bewegt, den zum Beispiel indi-
sche Yogalehrer im 20. Jahrhundert eröffneten, am explizitesten B. K. S. Iyengar.

Abgesehen von diesem persönlichen Bezug zum Text kannten jedoch viele 
Yogalehrer*innen auch nach der Ausbildung die metaphysischen Grundlagen des 
Yogasūtras nicht. Nur wenige Lehrer*innen gehen zur nächsten und letzten Phase 
der Yogasūtra-Beschäftigung über und geben als Expert*innen explizites Wissen 
über den Text in kostenpflichtigen Angeboten weiter. Viel häufiger fungiert das 

291	 Für eine detaillierte Besprechung des Sanskritunterrichts s. Kapitel III.2.3.

272	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie� 273

Yogasūtra als ein mehr oder weniger flexibler Wissensbestand, der die Yogapraxis 
und den Alltag infiltriert.

Als Experten habe ich Yogalehrer bezeichnet, die explizites Wissen über das 
Yogasūtra in Workshops oder Ausbildungen vermittelten und möglicherweise eine 
Übersetzung des Textes angefertigt haben. Alle interviewten Experten besaßen 
propositionales, philosophisches Wissen über die grundlegenden Konzepte des 
Yogasūtras, das sie sich allerdings in keinem institutionellem Rahmen angeeignet 
haben. Oftmals stellten sie das Sūtra trotzdem nicht in seiner eigenen Logik dar, 
sondern gaben eigenen Interpretationen oder Erfahrungen Vorrang. Die Experten 
waren großteils fortgeschrittene Praktiker körperlicher oder mentaler Techniken, 
die glaubhaft vermitteln konnten, eigene Erfahrungen mit Inhalten des Yogasūtras 
gemacht zu haben.

Gab es folglich im Forschungsfeld keinen Expertendiskurs, der wie in anderen 
gesellschaftlichen Teilbereichen von Fachgrößen bestritten wurde? Und war der 
Yogasūtra-Diskurs und das damit zusammenhängende somatische, durch die Yoga-
praxis gewonnene Wissen tatsächlich demokratisch organisiert, wie es von man-
chen Yogalehrern wie Steiner suggeriert wurde? Meiner Beobachtung nach waren 
die Teilnehmer*innen aufgrund der vielen fremden Konzepte des Textes und des 
oft in Übersetzungen beibehaltenen aphoristischen Stils des Yogasūtras von exter-
nen, in ihrer Landessprache verfassten Interpretationen abhängig, und nur nach 
wiederholter Auseinandersetzung mit dem Text waren eigene Auslegungen mög-
lich. Diese entfernten sich dann häufig vom Inhalt des Textes selbst, ein Vorgehen, 
zu dem Experten wie Steiner ihre Schüler*innen gezielt aufforderten.

Gleichzeitig blieben in einer pluralistischen Gesellschaft Brüche nicht aus. So 
gab es durchaus Teilnehmer*innen, die sich über die mangelnde Ausbildung der 
Experten beklagten und objektives Fachwissen über die Inhalte des Yogasūtras ver-
missten. Solche Akteur*innen befragten dann etwa mich als Indologin zu unklaren 
Themen oder luden mich sogar dazu ein, Workshops oder Seminare anzubieten. 
Zusammen mit den Aushandlungen über Deutungshoheiten zwischen praktischen 
Expert*innen und akademischen Expert*innen sowie zwischen kulturspezifischen 
Wissensformen und Arten der Wissensvermittlung kann festgehalten werden, dass 
es sich um ein Wissensgebiet handelt, das stark verhandelt wird und seinen Platz 
im europäischen und anglo-amerikanischen Kulturraum erst entwickelt.

2.2	 Sanskrit als Praxiselement heutiger 
Yogaphilosophie

Das folgende Kapitel bietet eine Untersuchung der Aussageformationen über Sans-
krit, die als ein Diskursstrang heutiger Yogaphilosophie bestimmt werden, sowie 
ihrer strukturellen und zum Teil institutionalisierten Materialisierungen. Dem 
Kapitel stelle ich einleitend einen kurzen historischen Kontext über die Herkunft 



von Sanskrit und über seine Ausbreitung in Indien voran, es ist jedoch vorwegzu-
nehmen, dass dieser diachrone, wissenschaftliche Zugang zu Sanskrit nicht Teil des 
Forschungsfeldes war. Es wird sich zeigen, dass Sanskrit im Umfeld des gegenwär-
tigen AYs ebenfalls hauptsächlich praxisnah verstanden und – als Aussprache- und 
Schreibpraxis – zu Meditationszwecken genutzt wird.

Sanskrit ist die altindische Sprache, in der das Yogasūtra verfasst wurde. Es ent-
stammt dem indoarischen Zweig der indogermanischen Sprachfamilie und basiert 
auf dem Vedischen, der ältesten Form der indoarischen Sprachen. Die Indoarier*in-
nen wanderten aller Wahrscheinlichkeit nach im 2. Jahrtausend v. u. Z. in den indi-
schen Subkontinent ein (Masica, 1991). Das Vedische unterscheidet sich noch deut-
lich von der Form des klassischen Sanskrits, das der Grammatiker Pāṇini in seinem 
Werk Aṣṭādhyāyī ca. im 4. Jahrhundert v. u. Z. festlegte (Bronkhorst, 2016: 171). Die-
ses unterscheidet sich wiederum leicht vom Sanskrit des Vyākaraṇa-Mahābhāṣyas, 
eines Kommentars zu Pāṇinis Aṣhṭādhyāyī, der dem Grammatiker Patañjali zuge-
schrieben wird und ca. auf das 2. Jahrhundert v. u. Z. zu datieren ist (Maas, 2013: 76).

Dieses Sanskrit, genau wie das Vedische zuvor, fungierte als Sprache der altin-
dischen Priester, also der Brahmanen, die noch heute im Kastensystem an oberster 
Stelle stehen. Die ihnen untergeordneten Kasten verständigten sich in verschiede-
nen Volkssprachen wie zum Beispiel Prāktit und hatten keinen direkten Zugang 
zum Erlernen von Sanskrit. Sanskrit galt in diesem Kontext als eine heilige Sprache, 
als Hochsprache für religiöse Themen, vergleichbar dem Latein, der europäischen 
Kirchensprache, und fand im klassischen Sanskrit den Abschluss ihrer Entwicklung. 
Das Vedische war im Gegensatz zum klassischen Sanskrit eine natürliche Sprache –  
das Wort »Sanskrit« stammt vom Verb sam-√kṛ ab, das mit »zusammenfügen«, 
»zurechtmachen«, »bilden« übersetzt werden kann (PW, s. v.). Es ist also eine konst-
ruierte, geregelte Sprache, die vor allem den Zweck hatte, den brahmanischen Pries-
tern die Kommunikation mit ihren Göttern vorzubehalten. Laut brahmanischem 
Diskurs konnte erst dann, wenn die Mantras des Vedas exakt rezitiert wurden, der 
göttliche Wille beeinflusst werden. Die Aussprache war ausschlaggebend für ritu-
ellen, und damit in engem Zusammenhang stehend für weltlichen Erfolg.292 Solche 
Rituale hatten meist ganz pragmatische Anliegen, wie zum Beispiel eine gute Ernte 
oder den Erfolg des Königs in einer Schlacht zu sichern. 

Sanskrit war einer Elite vorbehalten und ist es noch heute. Nur ca. 25.000 Men-
schen gaben bei der indischen Volkszählung 2011 an, dass Sanskrit ihre Mutterspra-

292	 Der Indologe Johannes Bronkhorst schreibt dazu: »Brahmins, in their self-understanding, owed their 
special status to the fact that they knew and preserved the Veda, which includes numerous mantras that 
are supposed to be effective if correctly pronounced in the right circumstances. Their particular concern 
with the correct pronunciation of those mantras is responsible for their interest in phonetics, and for the 
composition of treatises dealing with this topic, either in general or focused on specific Vedic texts. The 
effectiveness of those mantras, furthermore, showed that these mantras, and the language of these mant-
ras, had a close affinity with reality. Sanskrit and reality were, in their opinion, closely connected, and this 
is a theme that comes up again and again in Brahmanical thought.« (Bronkhorst, 2016: 190)

274	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie� 275

che sei,293 ein Wert, der weit unter 0,1 % der Bevölkerung liegt. Die frühe Normie-
rung von Sanskrit stellte sicher, dass es niemals zur Volkssprache wurde, da es sich 
dem natürlichen Sprachwandel entzog. Es wurde von Brahmanen an Brahmanen 
weitergegeben. Sanskrit war demnach die rituelle Sprache der geistigen Elite des 
alten Indiens und galt als deren Medium zu einem – exklusiven – Zugang zur gött-
lichen Sphäre. Tatsächlich sahen sich die Brahmanen selbst als Götter, wie Bronk-
horst auf den Punkt bringt:

Brahmanical literature tells us, as a matter of fact, that Brahmins are gods. We find this 
claim already in Vedic literature, and texts from the period we are studying say much 
the same. […] The observation that Brahmins were looked upon, or wanted to be looked 
upon, as gods helps to explain that the features of a brahmanized society can to a fair 
extent be described in terms of imitation, the imitation of Brahmins by those who are 
not Brahmins themselves. However, it does not answer the question why others would 
be willing to accept the divine status of Brahmins. Did they not have eyes to see that 
Brahmins were human beings like themselves? (2016: 223f.)

Sanskrit, die »heilige Sprache des Yogas«
Im Umfeld des heutigen Positionsyogas findet sich das gängige Narrativ, dass Sans-
krit die Sprache der Götter, eine heilige Sprache sei. Seltener wird die historische 
Dimension hervorgehoben und vermittelt, dass Sanskrit schon immer die Sprache 
der Brahmanen war und es streng genommen immer noch ist, wenngleich sich im 
modernen Indien der Zugang zu Sanskrit teilweise demokratisiert hat.

In der Zusammenfassung ihres ersten AYI Inspired-Ausbildungswochenendes 
formulierte Lena zum Beispiel, dass das Wort Sanskrit selbst mit »heilig« übersetzt 
werden könne (Hausaufgabe 1.–3.5.2015: 21). Das Deutungsmuster der Heiligkeit 
wird im Forschungsfeld auf verschiedenen Ebenen ausgehandelt und gefestigt. In 
einer Philosophie-Gruppensitzung im Zuge der zweiten Woche der Advanced-Aus-
bildung zeichnete ich eine Konversation auf, die ich hier nur paraphrasieren darf: 
Eine Teilnehmerin beschrieb ihre Erfahrungen mit dem Rezitieren des Yogasūtras, 
genannt Chanten, welches ihr am Anfang schwerfiel, aber von Mal zu Mal leichter 
wurde (28.7.2015: 10). Daraufhin entgegnete Steiner, dass sich die Menschen vor lan-
ger Zeit in einer alten »Wurzelsprache« unterhalten hätten und dass Sanskrit das 
»älteste Kind« dieser Wurzelsprache sei (ebd.: 11). Die Teilnehmerin versuchte dar-
aufhin mit der Gruppe die schlichte, lernpsychologische Erfahrung zu teilen, dass 
das Chanten durch wiederholtes Üben immer eingängiger werde (ebd.: 12), aber 
Steiner deutete diese Aussage erneut aus. Er erläuterte, dass Sanskrit als indoger-
manische Sprache mit dem Deutschen fern verwandt, letztlich »unsere Sprache«, 

293	 Die Volkszählung findet sich hier: http://www.censusindia.gov.in/2011Census/Language-2011/Part-A.
pdf, Zugriff: 2.5.2019.

http://www.censusindia.gov.in/2011Census/Language-2011/Part-A.pdf
http://www.censusindia.gov.in/2011Census/Language-2011/Part-A.pdf


und uns damit nicht ganz fremd sei und es zugleich die Sprache sei, die der Tele-
pathie am nächsten sei (ebd.: 13). Die Verbalwurzeln dieser intuitiven Sprache wie-
sen lautmalerisch eine Nähe zu ihrer jeweiligen Bedeutung auf (ebd.), was Steiner 
durch die Aussage zu stützen versuchte, dass er den Inhalt des Yogasūtras verste-
hen würde, wenn er ihn lange genug chante, wenngleich nicht auf eine intellektuelle, 
sondern vielmehr auf eine intuitive Art und Weise (ebd. 19).294 

Diese Aussagen sind als Exotismen zu bewerten, die mit den anfangs bespro-
chenen Mechanismen der Dekontextualisierung und Domestizierung einhergehen. 
Sanskrit wird von seinem soziokulturellen Hintergrund gelöst und als exotische 
religiöse Ressource beschrieben, die universell gültig und intuitiv erfassbar sei. 
Edward Saids Feststellung »what mattered was not Asia so much as Asias’s use to 
modern Europe«295 lässt die in Steiners Zitat hervorgehobene Sprachverwandt-
schaft und die damit einhergehende Rückbindung an die deutsche Kultur als Mit-
tel zur Regenerierung der eigenen, als überintellektuell wahrgenommenen Kultur 
erscheinen. Nicht überraschend kamen ähnliche Auffassungen im Interview mit 
Peter vor, einem Schüler von Steiner. Zum Zeitpunkt des Interviews war Peter zwar 
noch Teilnehmer der Advanced-Ausbildung, aber bereits als Lehrer tätig, und gab 
neben AY-Stunden auch Philosophiestunden. Sanskrit war für ihn etwas, das dem 
Weltlichen entrückt scheint: 

Ja weil’s ’ne gewisse Verborgenheit hat und irgendwie auch nicht ganz so, naja, von 
dieser Welt ist, zumindest nicht aus meiner Welt kommt ((lacht)). Und damit auch ein 
bisschen heilig irgendwie ist, ja, oder heilig, sagenumwoben, oder ((lacht)) so … Irgend-
wie hat’s halt was […], für mich is’ des zum Beispiel dann gar nicht unbedingt »indisch« 
oder so, das Sanskrit. (Peter, 22.8.2016: 45)

Den Gedanken, dass Sanskrit nicht von dieser Welt käme, führte Peter noch aus. Er 
erzählte mir, dass er sich sogar vorstellen könne, dass die Sprache sich nicht durch 
eine normale ›evolutionäre‹ Entwicklung herausgebildet habe:

[…] weil’s wie höhergestellt ist, oder so, ja, also des klingt jetzt sehr pathetisch fast schon, 
ja, aber is’ halt trotzdem so, dass man sagt […], das ist eben extra so, oder da schwingt 
dieses Vermitteln von Wissen und von spiritueller Magie oder Energie mit, die halt 

294	 White (2014: 214f.) führt eine solche Auffassung auf Kṛṣṇamācāryas Sohn und Schüler T. K. V. Desika-
char zurück: »There is no need to understand the Yoga Sutra analytically; rather, it is sufficient to become 
a tuning fork for its sound structure, which is nothing other than the voice of the original teacher of Yoga, 
the God of Yoga himself. This was the voice Patanjali would have heard, which would have enabled him to 
compose the Yoga Sutra. Desikachar’s is an ingenious position, which posthumously absolves his teacher 
of any need to clearly explain the Yoga Sutra – something he appears never to have done, in writing at least. 
It also fits well with the ingoing fetishization of the Yoga Sutra by current yoga subculture, since it allows 
for the Yoga Sutra to be venerated without being understood.«
295	 Zitiert nach Altglas (2014: 12).

276	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie� 277

vielleicht intelligenter oder irgendwie allwissender ist als das, was man so als Mensch 
immer so Stück für Stück nur für sich mit sich rumträgt. Man will halt immer irgendwie 
auch trotzdem dran glauben, ja, dass es ’was Höheres gibt. Das liegt anscheinend im 
Menschen generell so drin. Ob das ’ne Ahnung is’ oder ob das einfach nur eine Sache is’, 
dass man das braucht, um so’n bisschen ((seufzt)) mehr voranzukommen und sich ’n 
bisschen aufrechter zu halten. (Peter, 22.8.2016: 47)

Die Zuschreibungen von »Verborgenheit«, »Heiligkeit«, »spiritueller Magie« oder 
»Energie«, »Allwissenheit« und »Höhergestelltheit« romantisieren die alte, rituelle 
Sprache der Brahmanen, indem sie Sanskrit emotionalisieren und von intellek-
tuellen Wissensbeständen und Lebensweltlichkeit lösen. In der historischen Rea-
lität wurde Sanskrit zu Zwecken gebraucht, die heutige Akteur*innen wohl nicht 
genauer erforschen möchten, wie beispielsweise in Zusammenhang mit Tieropfern.

Der Indologe Georg Feuerstein merkt etwas nüchterner und technischer an: 
»Sanskrit, the language in which most Yoga scriptures are written, is particularly 
suited for philosophical and psychological discourse. It allows the concise expres-
sion of nuances in thought that in English often require several terms.« (2002: 3) Mit 
Feuerstein kann festgehalten werden, dass gewisse Konzepte des Yogasūtras in ihrer 
gesamten Bedeutungsspanne und mit allen Nuancen nur durch die jeweiligen Sans-
krit-Termini wiedergegeben werden können. Das hat damit zu tun, dass es für einige 
Konzepte, beispielsweise für samādhi, in der deutschen Kulturgeschichte sowie in 
der vieler anderer Völker kein klares sprachliches wie inhaltliches Äquivalent gibt. 
Die zum Beispiel mit diesem Sanskrit-Terminus verknüpfte Ideengeschichte ent-
stammt schlicht dem indischen und nicht dem europäischen Kulturraum, jedoch 
hatte dieser Terminus, wie alle anderen Sanskrit-Termini auch, im Laufe der indi-
schen Kulturgeschichte verschiedene Bedeutungen und Konnotationen.

Genau in diesem Spannungsfeld bewegt sich die (spät-)moderne Auslegung 
des Yogasūtras. Auf Seite der Schüler*innen zeigte sich eine Spannung zwischen 
dem Wunsch, Inhalte intuitiv zu verstehen, und dem Bedürfnis, sie auch intellek-
tuell durchdringen zu können. So war Sanskrit laut Peter einerseits der »magische 
Aspekt« des Yogasūtras und die Sprache wies keine Kulturspezifik auf (»es ist nicht 
indisch«), andererseits wollte er trotzdem verstehen, welche deutsche Bedeutung 
dahintersteht: »[…] wenn ich jetzt was rezitieren würde, wo ich nicht weiß, wie die 
Übersetzung ist, dann wurmt mich das, ne, dann will ich das trotzdem nachschlagen 
und wissen.« (Peter, 22.8.2016: 41)

Wäre Sanskrit nun eine gottgegebene und/oder intuitiv verständliche, direkt 
erfahrbare Sprache, müssten Sanskrit-Termini eigentlich jenseits jeglicher Inter-
pretierbarkeit liegen. Doch welche universelle, zeitlose Erfahrung würde gemäß 
der Prämisse des intuitiven Verstehens zum Beispiel hinter samādhi stehen? Wäre 
es einer der verschiedenen meditativen Versenkungszustände, die das PYś unter 
samādhi fasst? Oder der steingleiche samādhi-Zustand der Haṭhayoga-Texte (vgl. 



Birch, 2014: 411)? Oder wäre er ein Flow-Zustand, wie er durch die moderne phy-
sische Yogapraxis entstehen kann und als welcher samādhi heutzutage oftmals 
gedeutet wird?296 Und obwohl Sanskrit und der Inhalt des Yogasūtras essentialis-
tisch aufgefasst wurden, hatten die Akteur*innen auf solche Fragen keine eindeu-
tige Antwort, da die Auslegung des Sūtras durchaus flexibel gehandhabt wird, wie 
sich im Folgenden zeigen wird. Die ausgewerteten Interviews mit Yogaschüler*in-
nen zeigen jedoch, dass der Text von Noviz*innen keineswegs intuitiv verstanden 
wurde, sondern die Annahme eines intuitiven Zuganges konkret vermittelt werden 
musste und sich eine eigene Auslegung des Textes erst nach einer langen Phase 
der Exegese entwickeln konnte.297 Die Verwandschafts-/Intuitions-Hypothese muss 
also als ein wirksames Mittel der Akkulturation verstanden werden.

Mein Datenmaterial zeigt einerseits eine willkommene Exotisierung der altindi-
schen Sprache und Ideengeschichte auf, wenn es darum geht, Sanskrit als Medium 
zum Erlangen einer Einheitserfahrung darzustellen. Doch mit einer solchen mys-
tifizierenden Einordnung geht andererseits, und scheinbar widersprüchlich dazu, 
eine Domestizierung desselben Gedankenguts durch Dekontextualisierung und kul-
turelle Adaption einher. Allerdings sind Exotisierung und Domestizierung lediglich 
zwei Seiten einer Medaille, wie Altglas feststellt (2014: 15). Tatsächlich wird Sanskrit 
sogar doppelt domestiziert. Um zum Beispiel »samādhi« zurückzukehren, lässt sich 
festhalten: Der Terminus wird als »intuitiv verständlich« imaginiert und auf diese 
Weise dekontextualisiert, was die Voraussetzung für die zweite Stufe der Domes-
tizierung, die »Modernisierung« bildet.298 Dabei werden die Begriffe modernisiert 
und rekontextualisiert, sodass samādhi nicht nur der außergewöhnliche Zustand 
ist, um den sich das Yogasūtra dreht, sondern ein Zustand sein kann, der sich etwa 
beim Sport, beim Spazierengehen oder bei kreativen Betätigungen einstellen kann. 
Dies spiegelt einen typischen Prozess spätmoderner religiöser Bewegungen wider: 
Oftmals »östliche« Inhalte werden zwar exotisiert, wodurch erwünschte Unter-
schiede zur (intellektuellen, verkopften, unintuitiven) Empfängerkultur hervor-
gehoben werden können. Gleichzeitig werden sie aber – zum Beispiel mittels der 
aufgezeigten mangelnden Kulturspezifik – domestiziert, wodurch Unterschiede 
neutralisiert werden (Altglas, 2014: 328). Sanskrit als tote Sprache, mit der im For-
schungsfeld keine spezielle ethnische Gruppe verknüpft wurde, fungiert als eine 
Art globales, erfahrungsbasiert-spirituelles Esperanto, zum Beispiel beim Chanten 
von Sanskritmantras.

296	 S. von Ostrowski (2019: 185ff.) und Kapitel III.2.3.9.
297	 Das wird z. B. an Adaptionsschwierigkeiten ersichtlich, mit denen Schüler*innen zu kämpfen haben.
298	 Die Figur der Dekontextualisierung bereiteten, wie bereits aufgezeigt, prominent die beiden Inder 
Swami Vivekānanda und B. K. S Iyengar vor. Somit kann dieser Prozess nicht ausschließlich als kulturelle 
Aneignung verstanden werden, denn er wurde zum Teil auch von indischer Seite eingeleitet und fazilitiert, 
vgl. dazu auch Kapitel III.3.2.

278	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie� 279

Die »Ṛṣis«, die Weisen des alten Indiens, galten im Forschungsfeld als eine Art Grün-
dungsgestalten dieser universellen Erfahrung, die auch heute noch als genauso 
reproduzierbar angesehen wird. Steiner formulierte in einer Nachmittagssitzung 
der zweiten Ausbildungswoche, dass diese Ṛṣis die ersten Menschen seien, die 
eine Erfahrung gemacht hätten, die er mit dem Inhalt des »Purnamada-Mantras« 
verglich, das die Gruppe regelmäßig gemeinsam in den Philosophiesitzungen sang: 
eine Erfahrung von Unendlichkeit und Ewigkeit, eine Erfahrung, die jenseits von 
Raum und Zeit läge (21.3.2016: 4–5). Steiner bereitete die Yogalehrer*innen mit die-
ser Geschichte auf eine Ü� bung vor, für die er die Teilnehmer*innen in vier Grup-
pen aufteilte: Er zählte vier verschiedene Handlungen auf, die er den alten Ṛṣis 
zuschrieb, mit denen diese der Erfahrung »der Fülle im Ä� ußeren« und »der Fülle 
im Inneren« nahegekommen seien. Analog dazu sollte die erste Gruppe lediglich 
beobachten (»sehen«), die zweite Gruppe sollte wiederholt das AY-Anfangsmantra 
singen, die dritte eine sanfte Yogapraxis ausführen. Bei den Gruppen zwei und drei 
ging es Steiner darum, einen gemeinsamen Rhythmus zu kreieren. Die vierte und 
letzte Gruppe sollte die Yogaübenden der dritten Gruppe mit Hands-on-Assists 
in ihrer Praxis unterstützen, als Ausdrucksform dafür, die angestrebte Erfahrung 
weiterzutragen. Diese Praktiken können als Fortführung eines erfahrungsbasierten, 
antiintellektuellen und demokratisch anmutenden Verständnisses von indischer 
Religiosität interpretiert werden, wie es schon Swami Vivekānanda vorgelegt hat. 
Denn laut ihm könne jeder »Erfahrungen« machen: 

The truth came to the Rishis of India – the Mantra-drashtâs, the seers of thought – and 
will come to all Rishis in the future, not to talkers, not to book-swallowers, not to schol-
ars, not to philologists, but to seers of thought. The Self is not to be reached by too much 
talking, not even by the highest intellects, not even by the study of the scriptures. […] 
That is religion which makes us realise the Unchangeable One, and that is the religion 
for every one [sic!]. He who realises transcendental truth, he who realises the Atman 
in his own nature, he who comes face to face with God, sees God alone in everything, 
has become a Rishi. And there is no religious life for you until you have become a Rishi. 
Then alone religion begins for you, now is only the preparation. Then religion dawns 
upon you, now you are only undergoing intellectual gymnastics and physical tortures.299

Ein jeder kann zum »Rishi« werden, also »weise«, beziehungsweise, laut Vive
kānanda, erlöst. AY und AYI präsentieren sich als Wege, die Praktiken für diesen 
Befreiungsprozess bereithalten: Allen voran die Körperpraxis, zusätzlich das  

299	 Swāmi Vivekānanda, The Complete Works of Swami Vivekananda, Volume 3, Lectures from Colombo 
to Almora, The Work Before Us, hier abrufbar: https://en.wikisource.org/wiki/The_Complete_Works_of_ 
Swami_Vivekananda/Volume_3/Lectures_from_Colombo_to_Almora/The_Work_before_us, Zugriff:  
1.11.2021. Mir ist nicht bekannt, ob Steiner Vivekānanda direkt rezipiert hat, die Ä� hnlichkeit der Aussagen 
lässt zumindest einen anhaltenden Diskursstrang vermuten.

https://en.wikisource.org/wiki/The_Complete_Works_of_Swami_Vivekananda/Volume_3/Lectures_from_Colombo_to_Almora/The_Work_before_us
https://en.wikisource.org/wiki/The_Complete_Works_of_Swami_Vivekananda/Volume_3/Lectures_from_Colombo_to_Almora/The_Work_before_us


Chanten von Sanskritversen inklusive des Rezitierens des Yogasūtras, ein eigent-
lich dualistischer Text, der als Śāstra, als Lehrwerk, traditionell gar nicht gesungen 
wurde, wie es zum Beispiel die Mantras des Ṛg-Vedas wurden.

In Steiners Ausbildungssystem gab es zum Zeitpunkt der Datenerhebung erst 
in der Advanced-Ausbildung expliziten Sanskritunterricht, mit dem ich mich im 
Folgenden auseinandersetze.

Vermittlungsstrukturen von Sanskrit: Inhalte, Akteur*innen und Verbreitung
Der Sanskritunterricht der Advanced-Ausbildung drehte sich vor allem um korrekte 
Aussprache und um das Erlernen der Devanāgarī�-Schrift. Theoretische Aspekte des 
Sprachelernens, also grammatikalische und lexikalische Inhalte, fehlten im Unter-
richt. Die Aussparung dieser wichtigen Anteile der Sprache hat einerseits sicher-
lich mit der begrenzten Zeit zu tun, die in Yogaausbildungen neben den anderen 
Inhalten zur Verfügung steht, doch es hängt auch mit der Funktion zusammen, der 
Sanskrit im modernen Positionsyoga innewohnt. Das möglichst präzise Ausspre-
chen der Sprache selbst, zum Beispiel in Form von Chanten, soll bereits zu jener 
Einheitserfahrung führen, die als Essenz des Yogasūtras angesehen wird. In diesen 
Diskursstrang können die Deutungsmuster »Aussprache als Meditation«,300 oder 
»Schreiben als Meditation«301 eingeordnet werden, und dienen zudem der Begrün-
dung des Erlernens von Sanskritaussprache und Devanāgarī� für Yogalehrer*innen. 
Die zuvor erwähnte Annahme der »Vertrautheit durch eine gemeinsame Sprach-
familie« versieht die Lerninhalte zudem mit einer historischen Dimension. Die-
ses letzte Deutungsmuster kann als Teil eines modernen Diskurses identifiziert 
werden: Sanskrit zeigt sich hier als ein Aspekt des Diskursstrangs »Yoga ist eine 
5000 Jahre alte Philosophie« und seine indogermanischen Wurzeln dienen dazu, 
die Theorie einer uralten Yogageschichte zu stützen, und wiederum das Lernen 
von Sanskrit zu legitimieren.

Traditionslinien?
Die oben implizierte Verbindung von Sanskrit und der deutschen Sprache evoziert 
eine alte Traditionslinie, die Vertrautheit schaffen soll. Sanskrit als Sprache des 
Yogas, und Devanāgarī� als die zugehörige Schrift, die dem so wichtigen Klang per-
fekt Ausdruck verleihe, verbinde die Yogatradition mit der deutschen Tradition, 
womit auch dem so hervorgehobenen Erfahrungsraum eine imaginierte historische 
Tiefe verliehen werden soll. Ü� ber die Annahme einer sprachhistorischen Zugehö-
rigkeit wird fremdes Kulturgut erneut domestiziert, wodurch seine Bedeutsamkeit 
für Auszubildende erhöht werden soll. Auf eine ähnliche Weise dient eine möglichst 

300	 Zitiert nach https://de.ashtangayoga.info/philosophie/sanskrit-und-devanagari/sanskrit-aussprache/, 
Zugriff: 28.8.2021.
301	 Zitiert nach https://de.ashtangayoga.info/philosophie/sanskrit-und-devanagari/devanagari-schrift/, 
Zugriff: 28.8.2021.

280	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)

https://de.ashtangayoga.info/philosophie/sanskrit-und-devanagari/sanskrit-aussprache/
https://de.ashtangayoga.info/philosophie/sanskrit-und-devanagari/devanagari-schrift/


2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie� 281

präzise Aussprache nicht mehr der Kommunikation mit den Göttern, wie es in der 
vedischen Zeit der Fall war, sondern fungiert primär als Meditationsübung.

Das Thema der korrekten Aussprache der Verse des Yogasūtras kam in meiner 
Arbeit am Yogasūtra mit Steiner schnell auf, und als eine Form indologischer Exper-
tise wurde es Teil meines Aufgabengebietes. Besonders die aspirierten Laute (zum 
Beispiel die Silbe »dha« vs. »da«) und kurze Vokale vs. lange Vokale (zum Beispiel 
»a« im Gegensatz zu »ā«) stellten eine Aufgabe dar, die Steiner unbedingt bewältigen 
wollte und mit großem Eifer anging. Seine Perfektion bezüglich präziser Ausspra-
che trug er an die Auszubildenden heran: In mehreren Sitzungen übte die Gruppe 
die verschiedenen Lautklassen und Artikulationsorte im Mund, angefangen mit den 
Vokalen: Nach einem Singsang-ähnlichen Call-and-Response-Prinzip »chanteten« 
wir a – ā, i – ī, u – ū, ṛ – ṝ, ḷ – ḹ, e – ai, o und au und lernten, sie an ihren Artikulations-
orten und mit Kürzen und Längen auszusprechen und zu unterscheiden.

Mein akademisches Sanskritstudium kannte hingegen einen solchen Fokus aufs 
Singen einzelner Laute nicht, dort nahmen Grammatik, Vokabular, Wörterbuchbe-
nutzung und vor allem das möglichst präzise Übersetzen den meisten Raum ein. 
Jedoch zeigen diese konkreten Ausspracheübungen Ähnlichkeit zur sogenannten 
»Vokalatmung«, die im Deutschland des frühen 20. Jahrhunderts in esoterischen, 
theosophischen und therapeutischen Zirkeln en vogue war. Wie die Religionswis-
senschaftlerin Beatrix Hauser (2018: 518ff.) aufzeigen konnte, kann die Vokalatmung 
in Deutschland über hundert Jahre zurückverfolgt werden, was einen strukturell 
anderen und überzeugenderen historischen Tiefblick auf diese Praktiken gewäh-
ren kann als das Deutungsmuster der Sprachverwandtschaft. Wie Hauser erörtert, 
blickt das »Tönen« sowie das Singen von Mantras in Deutschland sogar auf eine län-
gere Geschichte zurück als die physischen Yogapraktiken (āsana-s). Von Atemthe-
rapeut*innen wie Clara Schlaffhorst wurde es beispielsweise bereits mit gesund-
heitlichen Wirkweisen zusammengedacht. Diese therapeutischen oder am »Osten« 
interessierten esoterischen Akteur*innen, die meist intellektuellen und künstleri-
schen Milieus entstammten, weisen sowohl Überschneidungen mit Akteur*innen 
der Körperkulturbewegung als auch strukturell-demografische Ähnlichkeiten zur 
heutigen Yogaszene auf. Jene Vokalübungen hatten zwar mit Sanskritaussprache 
erst einmal nichts zu tun (es wurden dort ebenso Umlaute wie »ä« getönt), sie kön-
nen sich jedoch im Laufe der Zeit, im selben Umfeld zirkulierend, damit vernetzt 
haben, genauso wie sie sich – sowohl auf diskursiver als auch auf praxisorientierter 
Ebene – zunehmend mit der sich ebenfalls erst später ausprägenden āsana-Praxis 
verbunden haben. Dementsprechend resümiert Hauser: »This nexus of voice trai-
ning, mantra chanting and yoga continues to the present with only varied termin-
ology.« (Ebd. : 522) Die sich im Zuge von heutiger Yogaphilosophie zunehmend in 
den Curricula von Yogaausbildungen sedimentierende Praxis der präzisen Sans
kritaussprache scheint in vielerlei Hinsicht den Praktiken der Vokalatmer*innen im 
Deutschland des frühen 20. Jhs. ähnlicher zu sein als einer traditionellen indischen 
Sanskritschule oder dem Sanskritunterricht an deutschen Universitäten.



Akteur*innen, Vermittlung, Adaptionsprozesse und Adaptionsschwierigkeiten
Dass Steiner mich als Indologin für das Thema Aussprache zu Rate zog, legt die Ver-
mutung nahe, dass Ausspracheregeln in seiner vorherigen Beschäftigung mit Yoga 
sowie in der Zeit mit Jois keine bedeutende Rolle gespielt haben, wenngleich Jois 
des Sanskrits kundig war. Für Brahmanen stellte die Sanskritaussprache ein zent-
rales Element ihrer rituellen Tätigkeiten dar und diente dem Kontakt mit der gött-
lichen Sphäre, jedoch war dies ihrer Kaste vorbehalten. Das Streben nach korrekter, 
authentischer Sanskritaussprache, das sich im Forschungsfeld zeigte, wurde somit 
nicht von Jois eingeleitet, sondern muss als neuere Entwicklung verstanden werden.

Jois selbst unterrichtete weder Sanskritaussprache noch Devanāgarī und regte 
auch nicht dazu an, die Sprache selbst zu erlernen. Ganz im Gegenteil, wie diese 
Erinnerung Nardis an Jois’ Unterricht zeigt: 

But, again, the way that he would often times answer questions, if a student had a ques-
tion, he would just start quoting Shastras at you, and you didn’t know what Shastra he 
was quoting, it was often times in Sanskrit, and then he would start to translate what 
he said, but unless you really knew to pay attention, you didn’t really know what he was 
referring to, he didn’t make citations, right. (7.11.2017: 12)

Jois trug demnach nicht dazu bei, dass seine Schüler*innen etwas über indische 
Literatur- und Kulturgeschichte lernten, und gab ihnen keinen Zugang zu Sans- 
krit, wenngleich er sich oft darauf bezog und dessen Relevanz überdeutlich machte.302 
Somit blieb er, der Brahmane, ein »Hüter« dieses Wissens. Die von Jois vermittelten 
Inhalte (»Shastras«) waren zudem ahistorisch, frei von Autorschaft und für westli-
che Adept*innen damit vorerst außer Reichweite. Es kann demnach die Hypothese 
aufgestellt werden, dass Jois’ implizite Vermittlungsweise von Anfang an die Vor-
stellung stärkte, dass Sanskrit eine Art religiöses, ja »übermenschliches« Wissen 
beinhalte beziehungsweise ein solches Wissen über Sanskrit zum Ausdruck käme.

Während sich Steiner seine Sanskritkenntnisse mehr mit westlich-akademi-
schem Fokus selbst aneignete, berichtete mir Nardi, dass er Anfang der 2000er 
Jahre anfing, die Grundlagen des Sanskrits bei dem jungen Brahmanen Vidwan 
Lakshmish Bhat, dem Sanskritlehrer des KPJAYI in Mysore, zu lernen (7.11.2017: 
54).303 Die Aussprache setzte sich aber erst fest, als er sie in den USA mit Vyaas 
Houston vertiefte:304

302	 Auch Maehle bestätigte mir im Interview mit ihm, dass er keinen direkten Sanskritunterricht bei Jois 
hatte. Er lernte Sanskrit zuerst in Mysore mit einem 90jährigen Professor namens Naryanachar und stu-
dierte später die Bhagavadgītā in Australien mit einem Dr. Chandrashekara. Mit beiden Lehrern lag sein 
Fokus vor allem auf »phonetics and dissecting compounds« (2006: 196).
303	 Seit wann genau Lakshmish am KPJAYI Sanskritunterricht gibt, konnte ich nicht herausfinden, sicher 
ist aber, dass er dort seit mindestens 20 Jahren unterrichtet.
304	 Houston war laut Nardi ein Schüler Shri Brahmananda Sarasvatis aus dem Ananda Ashram in Manro, 
New York, vgl. https://www.americansanskrit.com/founder-vyaas-houston, Zugriff: 28.8.2021.

282	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)

https://www.americansanskrit.com/founder-vyaas-houston


2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie� 283

I worked with Vyaas Houston of the American Sanskrit Institute and some of his teach-
ers and this was really worth it, it started to stick and made a little more sense to me, 
because he really taught us about mouth positions and how to feel the language in your 
body rather than trying to just memorize, and for me, to make it a felt experience, a tan-
gible experience changed everything about how I was learning, ja. […] It’s nice, what 
he’s done is, he’s created a lot of online resources, he’s color-coded the language and so 
he works with a lot of your senses when you’re studying, it tends to penetrate deeper I 
think, you learn it quick. (Nardi, 7.11.2017: 56– 62)

Während der durch einen indischen Brahmanen vermittelte, eher intellektuelle 
Zugang zur Sprache bei Nardi kaum fruchtete, hatte ästhetisches Lernen Erfolg. 
Sowohl in Steiners Ausbildung als auch in Nardis Erzählung wird Sanskrit als 
gefühlte, körperbasierte Sprache unterrichtet (»feel the language in your body«), 
wofür der Körper und möglichst viele Sinne eingesetzt werden und Inhalte wie 
Grammatik, die als »theoretisch« verstanden werden, ausgespart werden.

An Sanskritvokabular waren in der Advanced-Ausbildung nur die in einer nor-
malen AY-Stunde vorkommenden Sanskrit-Termini von Interesse, also die āsana-
Bezeichnungen, die AY-Lehrer*innen zu Beginn einer jeden Position nennen müssen, 
sowie die Zahlen, um den AY-Count auf Sanskrit wiedergeben zu können. Während 
die Bedeutung der Zahlen keine große Aufgabe darstellt, wurde die Kenntnis der 
āsana-Namen und deren »korrekte« Aussprache zwar vorausgesetzt, die Bedeu-
tung der darin vorkommenden Sanskritwörter wurde hingegen nicht konkret 
besprochen, es wurde primär phonetisch, nicht semantisch gelernt.

Zusammenfassend bezweckte der Sanskritunterricht nicht, über Sprachkennt-
nisse einen eigenständigen Arbeitszugang zur Geschichte oder Philosophie des 
Yogas zu gewinnen. Damit in Einklang wurden die Teilnehmer*innen in den Philo-
sophiestunden dazu angehalten, den Text »intuitiv« auszulegen und sich ihm durch 
ihre eigenen Erfahrungen, Gefühle und Lebensgeschichten anzunähern, meist in 
engem Konnex mit der Körperpraxis.305 

Mein Datenmaterial zeigt demnach in vielerlei Hinsicht, dass gelungene Adap-
tionsprozesse entscheidend dafür sind, ob sich genuin altindisches Gedankengut 
in der heutigen Yogaszene verankern kann oder nicht. Mir liegen jedoch auch ver-
schiedene Beispiele von Störungen in diesem Kulturtransfer vor. Zu Beginn der 
Ausbildung ärgerten sich einige der Auszubildenden über den Sanskritunterricht. 
Sie sahen darin keinen tieferen Sinn und die dafür aufgewendete Zeit erschien zu 
umfangreich. Einer solchen ablehnenden Haltung sowie Schwierigkeiten mit dem 
Text begegnete Steiner mit den bereits aufgezeigten Mechanismen der Domesti-
zierung und der Herstellung eines individuellen, erfahrungsbasierten Bezuges zur 
Sprache. Zum Beispiel äußerte Renate in einer abendlichen Yogaphilosophie-Sitzung 
auf Steiners Frage, was in den Sätzen I/40 und I/41 »Alltagstaugliches« zu finden sei:

305	 S. Kapitel III.2.3.



In diesen Abschnitten, die hier jetzt so kommen, Abschnitt 40 und dann Abschnitt 41 
folgende, das ist schon ziemlich heftig mit diesen Begrifflichkeiten. Also im Grunde 
könnte man sagen, naja, der beschreibt jetzt noch mal genauer von einer zur anderen 
Ecke, was sich hinter dem Begriff samadhi, und dann halt ja erstmal diesen Begriff des 
sa-, sabija samadhi und dann des anderen verbirgt, aber des is’, dann wenn du so nach 
Alltagstauglichkeit fragst, dann … Man könnte sagen, ja klar, er erklärt’s einfach nur. 
Aber mit diesen Begrifflichkeiten find ich’s dann schon, da würde ja keiner darauf kom-
men im Alltag: Pass auf, wenn du so und so meditierst, und hast des und des Erlebnis, 
dann haste nirvicara samapatti oder des andere oder so ähnlich. (Renate, 23.3.2016: 59)

Steiners Reaktion war in diesem Fall gegenläufig zu seiner Aussage, dass in Sans-
kritworten selbst die damit einhergehende Erfahrung schon angelegt sei, denn 
er antwortete, dass das ja nur Worte seien, und für jemanden, der nicht einge-
weiht sei, wäre atha306 ebenso abstrakt wie samādhi (ebd.: 62), was natürlich nur 
so lange stimmt, bis die Worte übersetzt werden, denn die Bedeutung von »jetzt« 
ist inhaltlich sicherlich schneller zugänglich als die von »meditativer Versenkung« 
oder »Befreiung aus dem Kreislauf der Wiedergeburten«. Mit dieser Relativierung 
sollte wohl Renates Angst vor dem Moment des Nichtverstehens zerstreut werden, 
und sie zeigte sich mit der Antwort zufrieden. Das Beispiel veranschaulicht, dass 
zur Verfügung stehende Domestizierungsmechanismen nicht immer kohärent, son-
dern situationsflexibel sind.

Es gab jedoch bis zum Ende der Ausbildung Teilnehmer*innen, die sich nicht für 
Sanskrit begeistern ließen. Es zeigte sich bei mehreren Themenkomplexen, dass bis 
in höhere Ausbildungsstufen die Zuschreibung von Yoga als säkular, philosophisch 
oder spirituell variabel ist und individuell und situativ erfolgt. Somit musste im 
Forschungsfeld Sanskrit kein elementarer Teil von Yoga(-philosophie) sein, wenn 
das Individuum keinen individuellen Zugang dazu finden konnte. Im Einklang mit 
dieser Beobachtung konstatiert der Kultursoziologe Andreas Reckwitz in Bezug 
auf die globale Mittelklasse: »Die valorisierten Gegenstände der Kultur – seien es 
nun attraktive urbane Umgebungen, Berufe mit intrinsischer Motivation, Designob-
jekte, Reiseziele oder selbst die spirituellen Offerten auf dem Markt der Religionen –  
bilden nun Versatzstücke, in denen sich das Individuum seine subjektive Kultur 
zusammensetzt.« (2017b: 6) Auch bezogen auf einen mehr oder weniger geschlos-
senen Themenkomplex wie heutige Yogaphilosophie lässt sich ein solches Erschaf-
fen subjektiver Kulturen feststellen, und das Versatzstück »Sanskrit« ist in diesem 
Zusammenhang nur ein mögliches unter vielen, wenngleich es mittlerweile ein sta-
biler Inhalt von Yogaausbildungen ist. Häufiger hingegen als in Form einer totalen 
Ablehnung kann in der von Reckwitz beschriebenen, nach Selbstverwirklichung 
strebenden, spätmodernen »Hyperkultur […] potenziell alles in höchst variabler 

306	 Das Wort atha wird im Forschungsfeld mit »jetzt« übersetzt, vgl. Kapitel III.2.3.1.

284	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie� 285

Weise kulturell wertvoll werden« (2017b: 5). Dies umfasst auch Sanskrit, das vor 
allem aufgrund der Visualität von Devanāgarī relativ einfach vermarktet werden 
kann und damit soziokulturell relevant wird.

Verbreitung: Stichwort #Sanskrittattoo
Sanskrit bzw. insbesondere Devanāgarī� ist ein Teil heutiger Yogaphilosophie, der 
genauso wie die Körperübungen das Potenzial besitzt, über soziale Medien mittels 
visueller Verarbeitung und Vervielfältigung auf globaler Ebene verbreitet und aus-
gehandelt zu werden. Objekte wie T-Shirts oder Tassen und ganz besonders Tattoos 
mit Devanāgarī�-Zeichen, seien es Mantras, Yogasūtra-Verse oder einzelne Sanskrit-
wörter, sind sehr beliebt und werden über Facebook oder Instagram zunehmend 
verbreitet.307 Während Darstellungen der Körperübungen primär Trainingswissen 
zur Schau stellen, ver(sinn)bildlicht das in der Haut verewigte Sanskrittattoo deut-
licher den mit der physischen Yogapraxis verbundenen philosophischen Diskurs.

Es ist denkbar, dass ohne soziale Medien und die darüber geteilten Hashtags heu-
tige Yogaphilosophie in ihrer globalisierten Verwobenheit nicht existieren könnte. 
Die Visualität von Sanskrit spielt eine zunehmende Rolle in einer sich global mithilfe 
von Bildern vernetzenden Yoga-Community. Der Sprung von den Yogasystematisie-
rungen der einflussreichen Yogalehrer des 20. Jahrhunderts zu den globalen Yoga-
darstellungen und -interpretationen des 21. Jahrhunderts ist groß, und die sozialen 
Medien tragen dazu bei, dass sich eine Weltanschauung derart schnell global aus-
formen kann. Ein Konzept, das Hauser (2018: 514) zur Theoretisierung von »media 
representations« vorschlägt, ist das der Mediascapes, der medialen Landschaften. 
Damit knüpft sie an die Arbeit Appadurais (1996) an, jedoch ohne es umfassender 
für die Yoga-Community ausgearbeitet zu haben: »The perspective of a mediascape 
would substantiate the power of traveling media representations and their social 
efficacy, for instance regarding the association of yoga with particular lifestyles.« 
(Ebd.) Dass eine individuelle Auslegung von Yogaphilosophie einen großen Teil 
des Lifestyles »Yoga« ausmacht, zeigt sich deutlich in der Social-Media-Landschaft.

Sanskrittätowierungen sind in der globalen Yogagemeinschaft und besonders 
unter AY-Praktizierenden weit verbreitet und lassen sich durch ihre Visualität 
gut auf sozialen Medien teilen. Auch wenn ein auf einer Oberfläche aufgebrachter 
Schriftzug im wahrsten Wortsinn oberflächlich erscheinen mag, zeigt mein empi-
risches Datenmaterial, dass sich dahinter ein tieferes Bedürfnis verstecken kann. 
Peter berichtete mir, dass er sich überlegt habe, Sūtra I/12308, genauer nur die zwei 

307	 Das Hashtag #sanskrittattoo hatte am 25.5.2019 um 17:02 Uhr 4596 Einträge auf Instagram. Die meis-
ten der jüngsten Beiträge stellten Devanāgarī�-Schrift dar, einige allerdings auch ganz andere Schriften. Zur 
gleichen Zeit hatte das Hashtag #bibletattoo nur 2849 Beiträge, die meisten der jüngsten Beiträge waren 
Bilder, wenige davon waren tatsächliche Bibelzitate.
308	 Sūtra I/12 lautet: abhyāsa-vairāgyābhyāṃ tan-nirodhaḥ, »Das Zur-Ruhe-Kommen der seelisch-geis-
tigen Vorgänge erlangt man durch ›Ü� bung‹ (abhyāsa) und ›Loslösung‹ (vairāgya).« (Bäumer, 1995: 37)



Begriffe abhyāsa und vairāgyā auf die Haut tätowieren zu lassen, und ich fragte 
nach: »Aber es drückt ja so’n Wunsch aus, das irgendwie permanent bei dir zu tra-
gen?« worauf Peter antwortete:

Genau, genau, dass man daran, wo man schon die letzten sechs Jahre vielleicht gearbei-
tet hat, dass man das nicht einfach wieder loslässt, weil man vielleicht irgendwie nicht 
ständig Fortschritte oder sowas hat, dass es eben auch nicht immer höher, schneller, 
weiter geht und auch diese, diese Leichtigkeit, eben dieses Loslassen […]. Einerseits 
würd’ ich mich manchmal so’n bisschen als faul bezeichnen, ja. Das heißt eben, dass 
man sagt, okay, tu’ was, also dieser, übe, ja, dieser abhyasa-Aspekt, der kommt, den sich 
einfach zu Herzen nehmen, ja, es wird dann besser, das weißt du schon aus der Erfah-
rung, aber halt mit vairagya auch nicht so zu kämpfen, also nicht ständig irgendwie sich 
überbeanspruchen und halt auch loslassen von den Dingen, wo man weiß, die tun einem 
nicht gut irgendwie so, ja. (Peter, 22.8.2016: 22–23)

In seinen Worten wird das Bedürfnis, eine Leitlinie für das eigene Handeln zu haben, 
erkennbar. Tattoos stehen, neben dem Wunsch nach Sichtbarkeit und Anerken-
nung (wie ihn die sozialen Medien mit ihrer Like-Funktion widerspiegeln), für 
den Wunsch nach Permanenz. Es kann als eine Art heutige, stark vereinfachte Art  
Mnemotechnik gedeutet werden: Um sich zu erinnern, muss etwas wieder und  
wieder wiederholt werden – was ist besser dafür geeignet, als es tatsächlich sicht-
bar in den eigenen Körper einzuschreiben? Natürlich handelt es sich hierbei nicht 
um den Veda, der memoriert werden muss, es geht Peter auch nicht um den eigent-
lichen Sinngehalt des Sūtras, den der Autor wahrscheinlich intendierte,309 relevant 
für ihn sind hingegen seine Aufgaben auf seinem ganz persönlichen Lebensweg. 
Häufig sind es positive Werte, an denen Yogapraktizierende festhalten möchten: 
Sei es Peters abhyāsa, im Einklang mit seiner Erzählung frei mit »Dranbleiben« 
übersetzt, sei es upekṣa, von Steiner als »Fehlerfreundlichkeit« verstanden, oder 
das sehr populäre ahiṃsā, »Gewaltlosigkeit«, das erste yama des Yogasūtras, das 
besonders in veganen Zirkeln verbreitet ist. Heutige Yogaphilosophie übernimmt 
die Funktion der Charakterbildung und hat damit Teil an einer alternativen, selbst-
gewählten Erwachsenenbildung: Mittels »alter Weisheitstexte« wird es eigens ini-
tiiert, das heißt nicht durch die potenziell charakterbildenden Institutionen der 
westlichen Gesellschaft, wie Elternhaus, Schule oder Kirche. Eine Beobachtung, die 
zum Beispiel zum Bild eines Selfmademan oder einer Selfmadewoman sowie zum 
anhaltenden Erfolg von Ratgeberliteratur passt.

Eine auf verschiedene Weise hergestellte direkte körperliche Nähe zum eigenen 
»Mantra« (zu eigenen Werten), wie zum Beispiel mithilfe eines Tattoos, ist dabei von 

309	 Für eine Diskussion über eine mögliche ursprüngliche Bedeutung des Sūtras I/12 siehe z. B. Bryant 
(2009: 47ff.).

286	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie� 287

großer Relevanz. Auch durch den körperlichen Schmerz, der dabei empfunden wird, 
kann eine Transformation zu einem neuen, zu dem erwünschten, besseren Ich spür-
bar gemacht werden – auch Tattoos können als Übergangsrituale in eine neue Identi-
tät gedeutet werden. Es ist demnach nicht verwunderlich, dass sich viele angehende 
Yogalehrer*innen im Laufe der Ausbildung ein Tattoo in Devanāgarī stechen ließen. 
Es kann zudem auch ein Zusammenhang zwischen der Körperpraxis, die durch Trai-
ning gewisse yogaphilosophische Codes und Bedeutungen wie innere Ruhe, Balance, 
Entspannung, körperliches und spirituelles Alignment etc. in den Körper einschrei-
ben soll und den yogaphilosophischen Sanskrit-Tätowierungen angenommen wer-
den, die diese oder ähnliche Codes nach außen sichtbar machen sollen.

Einblick und Ausblick: Sanskrit als Tor zu den Erfahrungen des Yogasūtras 
Während bisher auf Devanāgarī� und Aussprache eingegangen wurde, also auf 
die Signifikanten-Ebene eines Zeichens, die wie gezeigt allerdings selbst stark 
ausgedeutet werden kann, tritt durch die Auslegungspraxis des Yogasūtras eine 
Inhaltsebene hinzu. Da in Kapitel III.2.3. ausführlicher auf die Ausdeutung von Sans- 
krit-Termini im Forschungsfeld eingegangen wird, sei an dieser Stelle einleitend 
erwähnt, dass einerseits die Auslegung des Textes wiederum bei den Signifikanten 
ansetzt und andererseits der beschriebene Diskurs über Sanskrit das Verständnis 
des Yogasūtras beeinflusst. Eine Yogasūtra-Hausaufgabe (genannt »Vertiefung«) 
aus der fünften Ausbildungswoche der Advanced-Ausbildung zeigt, wie stark 
der Zugang zur Inhaltsebene des Yogasūtras über die Materialität des Sanskrits 
geschaffen wird:

[…] Schreibe Dir einen Abschnitt in […] Devanagari Schrift auf. Schon das [S]chreiben 
kann eine kleine meditative Ü� bung werden. Nehme Dir Deine Zeilen in Deinen Alltag 
mit. Lese sie mindestens dreimal täglich durch. Nutze die Gelegenheit, Dich mit der 
Aussprache und Schrift […] vertraut zu machen. Beobachte, wie sich der Sinn der Sätze 
für Dich entfaltet. Haben die Sätze Bezug zu Deinem Alltag?

[…] Schreibe Dir die Sätze auf kleine Lernkärtchen, die Du bequem in den Alltag mit-
nehmen kannst. Oder fotografiere sie und nutze sie als Sperrbildschirm für Dein Smart-
phone. So kannst Du [Dich] immer wieder an das Yoga Sutra erinnern.

Devanāgarī�-Schreiben wird ebenso als Meditation verstanden wie das Chanten auf 
Sanskrit. Zudem ermöglicht diese voluminös-sinnliche Schrift eine visuelle Mate-
rialisierung der Inhalte des Yogasūtras. Es scheint, als ob diskursiv dem Signifikan-
ten als materielle oder quasimaterielle Form, also dem Schriftzeichen oder dem 
Lautbild, größere Relevanz zugeschrieben wird als dem Möglichkeitsraum seiner 
Inhaltsseite. Allein durch das präzise Aussprechen der Sanskritworte kann sich 
schon die ›echte‹, nonpropositionale Erfahrung des Yoga(-sūtra)s einstellen. 



Der zuvor beschriebene Fokus auf die korrekte Aussprache hat in der Kṛṣṇamācārya-
Linie in Bezug auf das Yogasūtra auch eine historische Komponente, die zum Bei-
spiel Steiners ausgeprägtes Interesse daran erklären kann. Laut White kann sie 
allerdings nur bis zu Kṛṣṇamācāryas Lehrer Ramamohan Brahmacari und nicht 
weiter zurückgeführt werden:

As the last authentic yogi on the planet, Brahmachari’s transmission of the Yoga Sutra 
»with an exactness of pronunciation, tone, and inflection that echoed as nearly as pos-
sible their first utterance thousands of years earlier« made Krishnamacharya modern 
man’s sole link to Patañjali’s ancient revelation. This also explains his insistence on 
precise chanting with his son and disciple: without it, that line of transmission would 
have been severed for all time. And so Yoga Sutra chanting has become an integral 
part of the yoga training offered by Desikachar, Iyengar, and several of their pupils and 
pupil’s pupils – and many of their recordings of hauntingly beautiful chanted renditions 
of Patanjali’s work, in perfect Sanskrit. In spite of this, there is scant evidence or doc-
umentation anywhere in the classical commentarial literature or the historical record 
to indicate that the chanting was ever a component of apprenticeship in the Yoga Sutra. 
(White, 2014: 212)

Brahmacari gilt demnach als Vermittler des alten, echten Wissens, dem man sich 
nur mit einer exakten Aussprache annähern kann. Wie White beschreibt, waren es 
besonders Desikachar und Iyengar, die Wert auf das Chanten des Yogasūtras legten, 
nicht aber Jois.310 Jois’ mangelnder Fokus darauf hat eine gewisse Lücke im Umfeld 
des globalen AYs hinterlassen, die nicht nur Steiner zu füllen versucht, sondern 
auch Jois’ Enkelsohn Sharat. Es ist eine Lücke, die besonders durch die globale Ver-
netzung der Yoga-Community sichtbar wird und die gleichzeitig genau durch diese 
Vernetzung gefüllt wird. Aufgrund des schnellen und einfachen globalen Austau-
sches über soziale Medien, der das 21. Jahrhundert charakterisiert, halten Diskurs-
elemente in Yogastilen Einzug, die dort vorher nicht genuin verankert waren, wie 
zum Beispiel das kollektive Chanten und die ausführliche Exegese des Yogasūtras 
in Jois’ AY, ein ähnliches Beispiel ist die Einführung von Alignment ins AY, wie im 
vorherigen Kapitel gezeigt.

310	 Diesen Fokus auf das Chanten des Yogasūtras initiierte Kṛṣṇamācārya selbst: »Krishnamacharya’s 
most unique contribution to modern applications of the Yoga Sutra lies, however, in the practice of chan-
ting, of accurately reproducing the sounds of the sutras as grounding for postural practice. That an ortho-
dox brahmin should have innovated such a practice is understandable: the accurate chanting of the Veda 
was central to the traditional education he had received at Parakala.« (White, 2014: 211f.) Da Jois das YS in 
seinem Unterricht weder selbst chantete noch chanten ließ, kann die Vermutung aufgestellt werden, dass 
Kṛṣṇamācārya es eher in späteren Jahren unterrichtete. Nevrin merkt übergeordnet an: »Krishnamacharya 
regarded chant as being of central importance, even as a universal tool to spiritual growth that transcends 
the barriers of religion, gender, social structure, caste and age.« (2004) Folglich kann Kṛṣṇamācārya als Weg-
bereiter der heutigen universalistischen und erfahrungsbasierten Zugänge zum Text verstanden werden.

288	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie� 289

Mit Blick auf das Thema Sanskritaussprache offenbart sich in der skizzierten 
Yogasūtra-Auslegung ein Paradoxon: Sie ist aufgespannt zwischen korrekten Sans-
kritregeln, die eigentlich die absoluten Grundpfeiler einer Gelehrtensprache dar-
stellen, und diametral entgegengesetzt dazu einer individuellen, alltagsbasierten 
Auslegung der Inhalte des Yogasūtras, fern von einer akademischen Herangehens-
weise an den Text. Die wichtigsten Ü� bersetzungen und Kommentierungen des 
Yogasūtras in der deutschen Yoga-Community stammen von deutschen Praktikern 
wie Steiner, Skuban oder Bretz, nicht von indischen Paṇḍits und ebenso wenig von 
Wissenschaftler*innen.

Die Art und Weise, wie Sanskrit unterrichtet wird (mit Fokus auf die Erfah-
rungsebene, nicht auf grammatikalische und lexikalische Wissensbestände), beein-
flusst die Auslegung des Yogasūtras noch auf anderer Ebene. Ein Beispiel dafür 
ist der Einsatz des Sanskritwortes draṣṭu, ein Synonym für puruṣa, den »Seher«. 
Diese Bezeichnung taucht gleich zu Beginn des Textes, in Sūtra I/3 auf: tadā draṣṭuḥ 
svarūpe’vasthānam, »Dann ruht der Sehende in seiner Wesensidentität.«, wie Bäu-
mer (1995: 21) übersetzt, ohne den Kasus des Wortes draṣṭu in ihrer Übersetzung 
wiederzugeben. Denn draṣṭu ist der Genitiv Singular des Wortes draṣṭar (oder 
draṣṭṛ), bedeutet übersetzt also »des Sehenden«. Doch da die Schüler*innen nicht 
mit Grammatik oder Vokabular vertraut waren, setzte sich draṣṭu als allgemeine 
Bezeichnung für puruṣa durch.311 Dies ist nur eines von vielen Beispielen dafür, dass 
sich mit der heutigen Yogaphilosophie eine neue »Tradition« ausbildet und sehr viel 
im Zuge von Kulturtransfers ausgehandelt wird und werden muss. Die Bedeutung, 
die Sanskrit diskursiv zugeschrieben wird, die gewählten Inhalte sowie die Ver-
mittlungsformen von Sanskrit tragen zur Genese dieses neuen spirituellen, erfah-
rungszentrierten Feldes bei.

Fazit
Im Vorhergehenden wurden verschiedene Vermittlungsstrukturen, Deutungsmus-
ter und Adaptionsweisen von Sanskrit im Forschungsfeld aufgezeigt: Das Erler-
nen und Schreiben von Devanāgarī� und Sanskritaussprache fungieren als Medita-
tionspraktiken, Sanskrit sei mit dem Deutschen verwandt und für Deutsche damit 
intuitiv erfassbar. Devanāgarī� und Aussprache werden erst relativ spät vermittelt 
(zum Beispiel in einer Advanced-Ausbildung) und damit zusammenhängende Wis-
sensinhalte werden so selektiert und aufgebaut, dass sie multisensuell erfahrbar 
sind. Eine klare Traditionslinie im AY für die meisten dieser Praktiken konnte nicht 
zurückverfolgt werden, so trug Jois zum Beispiel nicht viel zur Vermittlung von 
Sanskrit, Schriftlehre oder präziser Aussprache bei, obwohl er des Sanskrits mäch-

311	 Z. B. im Interview mit Skuban (7.6.2016: 38) und in den Hausaufgaben von Silja (1. Woche: 86) und  
Anton (1. Woche: 243).



tig war. Ü� ber seine Gründe dafür kann nur spekuliert werden.312 Dafür formen sich 
vielfältige neue Praktiken in der deutschen sowie in der globalen Gemeinschaft des 
(Ashtanga) Yogas aus. 

Es gab im Forschungsfeld keine Experten mit gesellschaftlich verbürgter Fach-
kompetenz, also einer (wissenschaftlichen) Ausbildung in Sanskrit. Die von mir 
interviewten Yogalehrer, die auch Sanskrit vermittelten, wurden vor allem wegen 
ihrer Könnerschaft in der physischen āsana-Praxis als Experten akzeptiert. Aus-
sprache, Schriftlehre und Rezitation dienten primär als Hilfsmittel, um dem ange-
strebten, meditativ-versenkten Zustand des Yogas näher zu kommen, wie er in der 
Lektüre des Yogasūtras entdeckt wird. Besonders das Chanten dient als Tool, um 
Flow-Zustände und andere Arten vertiefter Präsenzzustände zu evozieren und 
letztlich dadurch den Inhalt des Textes auf der Erfahrungsebene zu durchdringen.

Das im Zuge der Ausbildung erworbene Wissen über Devanāgarī und Sanskrit-
aussprache ist letztlich ein Wissen ohne konkrete gesellschaftliche Relevanz. Sogar 
im Yogaumfeld wurde ich häufig gefragt, was man mit einem Studium der Indolo-
gie »machen könne«. Diskursiv wird keine ökonomische Relevanz dieses Wissens 
in Aussicht gestellt, sondern eine transzendente. Trotzdem stellen grundlegende 
Sanskritkenntnisse beziehungsweise die Zurschaustellung von Devanāgarī zuneh-
mend kulturelles Kapital in der internationalen Yoga-Community dar, das sich zum 
Beispiel in Form von auf sozialen Medien geteilten Tattoos zeigt und im Zuge dessen 
zu sozialem Kapitel werden kann.

2.3	 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher 
Konzepte des Yogasūtras

Words were evolved with this, concepts of God (Puruṣa) and nature (prakṛti), religion 
(dharma) and Yoga developed. Since it is so difficult to define these concepts, each man 
has to interpret them according to his understanding. (Iyengar, 1983 [1981]: 3)

And so I encourage my students to be more critical in their thinking, so not necessar-
ily to discard the Yogasūtras but that they should consider how does this apply more 
in their own lives and is this something that is useful for them. So, instead of trying to 
say, for instance, for brahmacarya, which is always a sticking point for students in the 
modern world, oh, this was strict celibacy and that we should practice strict celibacy, 
or saying that Patañjali actually meant something like moderation, which is clearly a 
more modern interpretation, I say, Patañjali may have meant celibacy, and in the mod-
ern world we should have to interpret it in a way that works for us. (Nardi, 7.11.2017: 68)

312	 Vgl. Kapitel III.3.2.

290	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 291

In diesen Zitaten zeigt sich eine flexible hermeneutische Ausgangssituation heuti-
ger Yogaphilosophie, die auch Steiners Textausdeutung bestimmte. In einer Philo-
sophiesitzung erklärte er, dass es in seinen Augen darum ginge, ob man im Text eine 
Weisheit für das eigene Leben finden könne (paraphrasiert nach Steiner, 30.7.2016: 
38). Darauf aufbauend ist das folgende Kapitel nicht primär von den originären 
Konzepten der exegetischen Patañjali-Tradition informiert, vielmehr sollen anhand 
eines Fallbeispiels Grundlagen und mögliche thematische Ausformungen von heu-
tiger Yogaphilosophie aufgezeigt werden. 

Dabei geht es nicht um ein Kontrastieren »klassischer« mit »modernen« Deutun-
gen des Textes, wodurch eine Einordnung der jeweiligen Interpretationen in »rich-
tig« und »falsch« beinahe unumgänglich erschiene. Dennoch stelle ich der Analyse 
stets eine wissenschaftliche Übersetzung voran, um den Satz, um den es gehen soll, 
in einen philologisch informierten Deutungsraum zu stellen. Dazu eignet sich die 
Arbeit des Indologen Paul Deussen von 1908, da sie 1. auf Deutsch vorliegt, 2. nicht 
mehr Teil des aktuellen Diskurses ist313 und 3. zwar manchmal etwas altertümlich 
erscheint, aber meist unkompliziert und gut verständlich ist. Allerdings ist Deus-
sens Übersetzung aufgrund seiner altmodischen Wortwahl nicht immer direkt ein-
gängig, weshalb in solchen Fällen die Übersetzung der deutschen Indologin Bettina 
Bäumer von 1995 präferiert wird, die im Feld ebenfalls nicht rezipiert wurde. Nur 
wenn es für die Klärung eines Sachverhaltes nötig ist, greife ich auf weitere Über-
setzungen des Sūtras, des Bhāṣyas oder anderer klassischer Kommentare zurück, 
zu denen ich auch Hariharānanda Āraṅyas späten Kommentar von 1963 zähle. 

Im Anschluss daran wird auf die Übersetzungen der »Yogasūtra-Experten« ein-
gegangen, da diese, wie bereits beschrieben, für den Zugang der Schüler*innen zum 
Text absolut grundlegend waren. Danach fokussiere ich so oft wie möglich die Deu-
tungen der Rezipient*innen, in Form ihrer Kommentare zu Fragen im Philosophie-
unterricht, ihrer Hausaufgaben oder basierend auf den Interviews, um den größe-
ren Deutungsraum meines Feldes darzustellen. Diese Vorgehensweise ermöglicht 
es mir, grundlegende Unterschiede zwischen der exegetischen Tradition des PYŚs 
und heutiger Yogaphilosophie aufzuzeigen. Außerdem beschreibe ich die vielen 
zusätzlichen Techniken, die neben der Körperpraxis im Setting des Philosophie-
unterrichts eingesetzt wurden, um verschiedene Inhalte des Sūtras praktisch und 
lebensweltlich erfahrbar zu machen. Für die Akteur*innen des Forschungsfeldes 
erfüllte der Text psychologische, emotionale und spirituelle Bedürfnisse, die sich 
meist wechselseitig durchdrangen. Im folgenden Abschnitt der Arbeit zeigt sich 

313	 Eine Protoversion von Steiners neuer Ü� bersetzung des Yogasūtras, die seit dem 12.2.2020 sukzessive 
online gestellt wird, stand den Schüler*innen meines Forschungsfeldes bereits zur Verfügung. Für dieses 
von mir unterstützte Ü� bersetzungsprojekt hat sich Steiner dazu entschieden, Deussens Translation als Ver-
gleichsfolie mit anzugeben (das Einpflegen davon war meine Aufgabe). Somit wurde Deussen in den Philo-
sophiesitzungen manchmal als Beispiel für eine »originale« oder »typische« Bedeutung eines Satzes vor-
gelesen, doch darüber hinaus hatte sein Werk keinen Einfluss auf die Exegese des Textes.



zum Beispiel immer wieder ein genüssliches Oszillieren zwischen psychologischer 
und emotionaler Selbstfindung und spiritueller Selbstsuche.

Um die Daten szenisch zu untermalen, sei vorweg ein typischer Ablauf einer 
abendlichen Philosophiesitzung beschrieben, am Beispiel der Sitzung über abhyāsa 
und vairāgya am 27.7.2015. Zuerst legten sich alle Schüler*innen Kissen, Blöcke 
oder ähnliches auf ihrer Yogamatte zurecht und suchten sich eine bequeme Sitz-
position, oft unterstützt von vielen Polsterkissen und Decken. In einer Philosophie-
stunde wurden immer jene Sūtras gechantet, die in der jeweiligen Ausbildungswo-
che durchgenommen wurden, ca. dreißig an der Zahl. Steiner leitete das Chanten 
stets mit einem langen Om ein, in das die Gruppe kollektiv und raumfüllend ein-
stimmte. Daraufhin sang Steiner in der Reihenfolge, die das Yogasūtra vorgibt, ein 
Sūtra, und zwar oftmals erst in seinen einzelnen Wörtern oder in Segmenten, dies 
wurde von den Schüler*innen wiederholt. Anschließend setzte er es Schritt für 
Schritt zusammen – jedes Sūtra wurde auf diese Weise drei bis vier Mal wiederholt. 
Die Schüler*innen chanteten in Call-and-Response Steiners Vorgaben, also dem 
Klang und der Aussprache nach, und lasen dabei in einer transliterierten Version 
des Textes mit. Sie versuchten umzusetzen, was sie in den Devanāgarī-Stunden über 
Aussprache gelernt hatten. Das Singen des Yogasūtras wurde als meditative Übung 
eingesetzt und dauerte im Schnitt ca. 20 Minuten. War der jeweilige Abschnitt des 
Sūtras fertig gesungen, folgte ein gemeinsames Om zum Abschluss. Stille machte 
sich im Raum breit, wenn der intensive Klang des ungefähr dreißigstimmigen, har-
monischen Gleichklangs verklungen war. Einige Schüler*innen veränderten ihre 
Sitzposition. Steiner leitete eine ca. 15-minütige Meditation ein, indem er die Schü-
ler*innen dazu aufforderte, die Augen zu schließen, sich aufrecht hinzusetzen und 
den Nachklang des Singens zu spüren (27.7.2015: 4). Diese stille Meditation wurde 
von Steiner mit einem ruhigen, langen Om beendet, in das die Gruppe wieder ein-
stimmte. Einige Schüler*innen begannen daraufhin, sich nach ca. 40 Minuten Sitzen 
wieder zu bewegen, und bereiteten sich für die Philosophiestunde vor, indem sie 
verschiedene Übersetzungen des Textes hervorholten.

Doch vorher wollte Steiner noch wissen, was die Schüler*innen beim Meditieren 
erlebt hatten. André berichtete: »Ich fand’s unheimlich mächtig. Also ich kriege nur 
sowas Ähnliches wie ’ne Aussprache hin, aber wenn dann so der Chor anschwoll, 
dann ist das, dann ging das ziemlich ab bei mir.« (Ebd.: 10) Während André ein Gefühl 
der Überwältigung vom gemeinsamen Klang der Gruppe zu schildern schien, inter-
pretierte Steiner dies als die meditative Wirkung des Chantens. Es sei eine Technik, 
um zu meditieren und Yoga erfahren zu können. All diese Techniken seien nur unter-
schiedliche Wege zum selben Ziel – das Minimieren der Gedankenwellen (ebd.: 12).

Nach dieser »experimentellen« Beschäftigung mit dem Text folgte eine Diskus-
sion derjenigen Sūtras, die je aktuell durchgenommen wurden. Ein Sūtra wurde 
meist erst einmal von Steiner frei übersetzt, manchmal mit anderen Übersetzungen 
kontrastiert, wie der Deussens, und danach in der Gruppe diskutiert. Diese Diskus-
sionen bilden die Grundlage der folgenden Ausführungen.

292	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 293

2.3.1	 Atha yoga: »Yoga ist immer jetzt«

Schon das emische Verständnis des ersten Sanskritwortes des Yogasūtras, atha, 
versetzt den ca. 1600 Jahre alten Text mitten in die Gegenwart und zeigt genau 
den Spannungsraum auf, in dem sich gegenwärtige Yogasūtra-Interpretationen 
stets bewegen: Zwischen der ursprünglichen Bedeutung des Wortes im Kontext 
des Sūtras, seiner Verknüpfung mit den Erlebnissen, die der Körperpraxis namens 
Yoga entstammen und die den Hauptanreiz für moderne Praktizierende darstellen, 
sowie der Suche nach einem (am Besten in einem alten Weisheitstext verorteten) 
Leitfaden für das eigene (Alltags-)Leben.

Der ganze erste Satz, atha yoga-anuśāsanam übernimmt in der exegetischen 
Tradition des Yogasūtras vor allem eine den Text eröffnende und nicht so sehr 
eine inhaltliche Funktion, wie Deussens Übersetzung gut wiedergibt: »Nunmehr 
die Belehrung über den Yoga.« (1922 [1908]: 511) Und das Bhāṣya präzisiert: »The 
word ›Atha‹ (now then) (1) indicates the commencement of a subject which is under 
discussion. It is to be understood that the Śāstra dealing with the regulations rela-
ting to Yoga is now going to be explained.« (Hariharānanda Āraṇya, 1983 [1963]: 1) 
Dass Jois’ YMĀ dieses erste Sūtra nicht erwähnt, es im Forschungsfeld aber ein inter-
pretatives Cluster heutiger Yogaphilosophie einläutet, ist eines von vielen Anzei-
chen für eine grundlegende interpretative Verschiebung des Textes.

In meinen Daten findet sich »jetzt« als häufigste Übersetzung von atha, wodurch 
gleich das erste Wort den Fokus auf Gegenwärtigkeit, durch eine Form von Acht-
samkeit, als interpretatives Moment heutiger Yogaphilosophie herauskehrt. Steiner 
übersetzt den Satz mit »Jetzt Yoga – eine Einführung in die Erfahrung« (Steiner I/1),314  
und bringt damit einen Leitgedanken zum Ausdruck, der sich wie ein roter Faden 
durch mein empirisches Material zieht, und zwar, dass Yoga kein intellektuell-refle-
xives, sondern ein praktisch-erfahrbares Unterfangen sei, in den Worten Jois’: »Yoga 
is 99 % practice and 1 % theory.« 

In der Philosophiesitzung zum ersten Sūtra erwähnte Steiner den vielleicht »his-
torisch korrekten« Einsatz von atha als ein Wort, das in ein Thema einleitet, doch 
er betonte sofort im Anschluss, dass in diesem Satz durchaus mehr stecken würde 
(paraphrasiert nach Steiner 25.7.2015/2: 16). Ein mögliches historisches, also in der 
Kommentarliteratur des Yogasūtras angelegtes Verständnis des Satzes beschäftigte 
die abendliche Philosophierunde nicht weiter und atha wurde als eine schriftliche 
und, wenngleich uminterpretiert, durch sein Alter verbürgte Aufforderung zu einer 

314	 Steiners Ü� bersetzung des Yogasūtras ist Stand 10.4.2020 unter dieser URL abzurufen: https://de. 
ashtangayoga.info/philosophie/quelltexte-und-mantren/yoga-sutra/kapitel-1/. Ich beziehe mich auf die 
Version vom 10.4.2020, eine neue wurde Stand 2.9.2021 bereits unter derselben URL online veröffentlicht. 
Ich beziehe mich jedoch weiterhin auf die vorherige Version, da sie Gegenstand meiner Untersuchung war. 
Im Folgenden referiere ich für Steiners Ü� bersetzungen sowie Kommentare einzelner Sūtras auf diese Seite 
und verweise auf das jeweilige Sūtra in diesem Stil: »(Steiner: I/1)« bedeutet »Ü� bersetzung Ronald Steiner, 
erstes Kapitel, erstes Sūtra« etc.

https://de.ashtangayoga.info/philosophie/quelltexte-und-mantren/yoga-sutra/kapitel-1/
https://de.ashtangayoga.info/philosophie/quelltexte-und-mantren/yoga-sutra/kapitel-1/


regelmäßigen Übungspraxis ausgelegt – vor allem stand atha für die Disziplin, die 
nötig ist, um sich auf die Yogamatte zu begeben. Charlottes Ansicht nach steckte da 
»auch ’ne Aufforderung drin. ›Atha‹ ist immer ›jetzt‹. […] Da steht auch drin, dass 
Yoga Disziplin ist, und zwar eine angenehme. […] Ja, sowas steht da für mich auch 
drin« (Charlotte, 25.7.2015/2: 17). Dieser so beliebte erste Satz wäre, ginge es nach den 
Übenden, am besten mit einem Ausrufezeichen zu versehen: atha yogānuśāsanam!, 
»Übe Yoga heute, jetzt, und nicht erst morgen!« Diese Deutung wurde von Steiners 
Kommentar eingeleitet, in dem er »Atha Yoga« als »Mantra« bezeichnet:

Die zwei Wörtchen können zu einem Mantra für Dich werden. Aller Anfang ist schwer, so 
auch der Anfang der Yoga-Praxis. Ganz egal, ob es um die Anmeldung für unseren aller-
ersten Yoga-Kurs geht oder ob wir schon erfahrene Yogis sind und unsere Praxis begin-
nen möchten. Immer wieder sehen wir viele Gründe, warum wir gerade jetzt kein Yoga 
üben können. Wenn wir uns nur schwer aufraffen können und immer auf die perfekte 
Zeit für das Yoga warten, dann hilft uns »Atha Yoga«. Denn Jetzt ist genau der richtige 
Zeitpunkt für die Praxis des Yoga. (Steiner I/1)

In diesem Verständnis von atha fungiert das Wort als Legitimierung für eine regel-
mäßige (AY)-Praxis. Davon abgesehen, dass Motivationshilfen für sportliche Betäti-
gungen sicherlich grundsätzlich gern gesehen sind, stellt sich die im Kapitel III.1.3. 
diskutierte psychophysische Transformation, von der viele Ü� bende berichten, die 
sie häufig emotional stark berührt und an die Yogapraxis bindet, umso deutlicher 
ein, wenn regelmäßig praktiziert wird – im AY üblicherweise sechs Tage pro Woche.

Genauso wie atha in altindischen Texten zur Eröffnung der daraufhin folgen-
den schriftlichen Unterweisung dient, eröffnet atha die Erfahrungsdimension der 
modernen Yogapraxis. »Yoga ist immer jetzt!« ist eine Einsicht, die laut Renate auf 
das alltägliche Leben zu übertragen sei: »Wenn man das noch ein kleines bisschen 
weiterspinnt, dann ist das nämlich wirklich so, dass das, was man in der Praxis 
auf der Matte macht – dann ist die Aufforderung, in jedem Moment so eine innere 
Einstellung auch zu entwickeln.« (Renate, 25.7.2015/2: 19) Als Reaktion auf Renates 
Feststellung definierte Steiner Yoga als das radikale Gegenteil von »dann«, Yoga 
könne immer nur »jetzt« sein (25.7.2015/2: 23). Der sich in der darauffolgenden Dis-
kussion herausbildende Konsens präzisierte die »innere Einstellung«, die Renate 
erwähnte: Yoga lehre durch die Konzentration auf das Hier und Jetzt, nicht mit dem 
Leben zu warten und wichtige Pläne auf später zu verschieben, sondern das eigene 
Leben in der je aktuellen Fülle auszukosten. Eine Lebenseinstellung, die an Horaz’ 
bekannten Ausspruch »Carpe diem« erinnert. Gleichzeitig zeichnet sich hier bereits 
eine Sakralisierung der Gegenwart ab, als eine Zeit, die voller Potenzial steckt.315

315	 Diese Sakralisierung des gegenwärtigen Momentes radikalisiert sich im emischen Verständnis des 
Begriffes puruṣa, des »wahren Selbst«, dabei wird eine achtsam-beobachtende Konzentration auf den gegen-
wärtigen Moment zum letzten Ziel.

294	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 295

»Atha Yoga« ist der textinduzierte Einstieg in die Transformation des eigenen Selbst 
hin zu einer inneren Einstellung, die jeden Moment als kostbar ansieht. Diese inter-
pretative Verschiebung wird weitergehend mit der Wertschätzung der eigenen 
(psychophysischen) Lebendigkeit verknüpft – etwas, das die Yogapraxis, wie das 
vergangene Kapitel ausgeführt hat, zum Beispiel durch propriozeptives Training, 
Körper- und Atemtechniken tatsächlich evozieren kann. Steiner stellte klar her-
aus, dass atha den Moment der Erfahrung der eigenen Lebendigkeit markiere, die 
immer nur jetzt sein könne (paraphrasiert nach Steiner, 25.7.2015: FN 2). Die Analyse 
von atha zeigt bereits, dass sich heutiges Yoga über das Medium »Yogaphilosophie« 
mit Achtsamkeitskonzepten verbindet und diese unter Bezugnahme auf einen alten 
Text legitimiert. So ähneln die genannten Auslegungen von atha dem, was der Psy-
chologe Marc Wittmann im Kontext von Achtsamkeit als »Präsenz« bezeichnet.
Wittmann zieht zur Definition von »Präsenz«, die er neben »Akzeptanz« als eine 

der beiden »Hauptkomponenten der Achtsamkeit« bestimmt, den Freiburger Fra-
gebogen zur Achtsamkeit (FFA) heran und fasst zusammen, dass eine »hohe Prä-
senz« aufweise, wer »offen ist für die Erfahrung des Augenblickes« und »wahr-
nimmt, wie sich seine Gefühle im Körper ausdrücken«, oder wer »›beim Essen, 
Kochen, Putzen, Reden in seinen Körper hineinspürt‹ – gelebte, körperbewusste 
Erfahrung des Momentes also« (2015: 68). Neben der Aufforderung zur regelmäßi-
gen Übungspraxis, die in atha gesehen wird, soll die Bewegung folglich auch eine 
veränderte, körperbewusste Präsenz mit sich bringen, die wiederum von atha zum 
Ausdruck gebracht wird. Diese Auslegung von Sūtra I/1 entspringt den Erfahrun-
gen der Körperpraxis, denn sie liegt weder im Sūtra selbst noch in anderen Teilen 
des Textes begründet.

Das Thema »Achtsamkeit« hat sich im Laufe der Zeit so sehr mit Yoga vernetzt, 
dass es heutige Yogasūtra-Auslegungen durchdrungen hat. Auf Iyengars Lehren 
aufbauend schreibt Konecki (2015: 123) dieses Element ganz allgemein »östlicher 
Religion« zu: »Being in the here and now and gaining the awareness of the present 
is an extremely important element of teaching in the religion of the East.«316 Diese 
Aussage ist in ihrer Verallgemeinerung nur eines von vielen Beispielen dafür, wie 
exotische religiöse Ressourcen von westlichen Akteur*innen genutzt werden, um 
eigene Lehren wiederzugeben, in diesem Beispiel die Universalisierung und Spiri-
tualisierung von »Achtsamkeit«: »[…] exotic religious resources are, indeed, cons-
tructed and disseminated on the terms of those who appropriate them – that is, as 
universal and flexible techniques for the realization of the self.« (Altglas, 2014: 13)

Wird er beim Wort genommen – atha –, geht es Patañjali um eine Einleitung 
der im Folgenden dargelegten Lehre des Yogas und atha zielt tatsächlich auf etwas 

316	 Iyengar war der Erste, der Konzentration (dhāraṇā), Meditation (dhyāna) und Versenkung (samādhi), 
zusammen samyama genannt, in Zusammenhang mit āsana und auf den Körper bezogen unterrichtet  
hat (Goldberg, 2016).



296	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)

Kommendes und somit in die Zukunft. In Übereinstimmung damit ist eine Überset-
zung von atha »dann« (PW, s. v.). Die Kernlehre des Textes, die in den kommenden 
Sūtras dargelegt wird, bezieht sich nicht auf eine körperbewusste, im Handeln eta-
blierte Achtsamkeit, denn der gesamte Text kreist um das Erlangen der Erkenntnis, 
eben nicht der handelnde Körper zu sein, sondern der mit dem Körper durch einen 
Irrtum assoziierte puruṣa, ein körperloses, passives und unvergängliches Selbst. 

Jedoch vermischen sich die mit atha assoziierten Inhalte auch mit der Defini-
tion von puruṣa, dem »Seher« (draṣṭṛ), in meinen Daten beinahe durchgängig als 
»der Beobachter« übersetzt. Empirisch zeigt sich diese Überlagerung bereits in 
der Diskussion zu atha, die einen Teilnehmer der Ausbildung zur Reflexion darü-
ber anregte, wie denn mit leidvollen Erfahrungen in dem »sicheren Hafen« des so 
gepriesenen Hier und Jetzt umzugehen sei: 

Und was ist mit dem, der hier sitzt und eventuell eine Verletzung hat, der leichte Schmer-
zen hat oder wirkliche körperliche Probleme hat. Der sitzt ja nicht einfach da, das kön-
nen wir ja nicht … Wie passt das denn jetzt in das Konzept rein? Da muss ja kein Leiden 
sein, aber nennen wir’s mal kleshas, Sorgen, mein Bauch fühlt sich nicht gut an, ich 
fühl mich im Bauch nicht wohl, das ist jetzt aber schon so in dem Moment so. (Fredrik, 
25.7.2015/2: 28) 

Steiner antwortete mit einem allgemeinen Verweis auf Buddha, der trotz der wahr-
scheinlich viel schwierigeren Bedingungen zu seiner Zeit gepredigt habe, dass sich 
Schmerz auflösen würde, wenn es einem gelänge, wirklich in der Gegenwart anzu-
kommen. Ohne dies weiter zu präzisieren, navigierte er über zu einer Legende über 
Vivekānanda, der sich bewusst einer Operation ohne Narkose unterzogen haben 
soll und diese extrem schmerzhafte Erfahrung einfach nur wahrnahm, aber nicht 
interpretierte (ebd.).317 Diese Aussage kann laut FFA mit der zweiten Hauptkom-
ponente von Achtsamkeit (neben »Präsenz«) assoziiert werden, der »Akzeptanz«: 
»Eine hohe ›Akzeptanz‹ zeigt, wer mit ›unangenehmen, schmerzhaften Empfindun-
gen und Gefühlen in Kontakt‹ oder wer sich ›der Flüchtigkeit und Vergänglichkeit 
seiner Erfahrungen bewusst‹ ist« (Wittmann, 2015: 68). In Sofies Reaktion auf Fre-
driks Einwurf zeigte sich diese Komponente sehr deutlich:

Also ich sage immer, das ist so ein bedingungsloses »Ja« zu der Erfahrung, die wir grade 
machen. […] Also wir bewerten ja, es gibt Erfahrungen, die mögen wir, es gibt Erfah-
rungen, die mögen wir nicht, und die, die wir nicht mögen, da weichen wir dann aus. 
Und grade bei den unangenehmen Dingen dann einfach zu sagen: »Ja, so ist das grade 
und so fühle ich mich grade, und das steht halt grade an«, […] und dann wird’s dadurch 

317	 Ich konnte nichts über eine solche Legende in Verbindung mit Vivekānanda herausfinden.



2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 297

besser. […] Es funktioniert nicht immer, aber man kann auch unangenehmen Gefühlen 
Raum geben und dann passiert auch was und dann kann man auch damit was anfangen. 
(Sofie, 25.7.2015/2: 28)

Laut Sofies und Steiners Aussage sollen auch unangenehme Gefühle bewusst wahr-
genommen, jedoch nicht bewertet werden, und das im Raum stehende, mit Buddha 
und Vivekānanda verbürgte Versprechen war sogar, dass Schmerz sich dadurch 
gänzlich auflöse. Präsenz und Achtsamkeit erscheinen hier als eine Art Panazee, 
und es liegt in der eigenen Hand, unangenehme Zustände wie Schmerzempfinden 
aufzulösen, es braucht lediglich eine Veränderung der inneren Einstellung. 

Das zurückliegende Kapitel hat bereits im Ansatz gezeigt, dass die Figur der 
»Gegenwärtigkeit« heutige Yogaphilosophie durchzieht, etwas, das bereits von der 
früheren Generation von Yogalehrern angelegt wurde. Iyengar war es daran gele-
gen, »to draw the practitioner into a different, sacralized time and space, the time of 
the ›here and now‹« (De Michelis, 2004: 253), doch sein autoritärer Ansatz, Gegen-
wärtigkeit herzustellen – Iyengar schlug seine Schüler*innen mitunter, sicherlich 
ein wirksames Mittel, jemanden ins »Hier und Jetzt« zu holen – unterscheidet sich 
von den Methoden Steiners:

One of the reasons why, as a teacher of āsana, I am so intense… is that I want to give the 
students one and a half hours of present life in a lesson. As I shout at them to straighten 
their legs in Ś� ī�rśāsana (headstand), they cannot be wondering what is for dinner or 
whether they will be promoted or demoted at work. For those who habitually flee the 
present, one hour’s experience of ›now‹ can be daunting, even exhausting, and I wonder 
if the fatigue felt by some students after lessons is due more to that than to the work of 
performing āsanas. Our perpetual mental absences are like tranquillizing drugs, and 
the habit dies hard. (LOYSP: 221). (Ebd.)

Die Methoden haben sich geändert, der Diskurs jedoch kaum, und das erwünschte 
Ergebnis, Präsenz, wird nun über Methoden der Achtsamkeit hergestellt. Auch 
haben die einflussreichen indischen Yogalehrer das Bild des unkonzentrierten 
»Westlers« gestärkt, der mit seinen Gedanken vor allem in Vergangenheit und 
Zukunft schwelgt und sein Leben verpasst, und diesen Topos zur Distribution ihrer 
Praktiken und Weltanschauungen genutzt.

2.3.2	 Yogaś-citta-vṛtti-nirodhaḥ?
Das zweite Sūtra definiert Yoga als einen stillen Geisteszustand: yogaś-citta-vṛtti-
nirodhaḥ, von Deussen übersetzt mit »Der Yoga ist die Unterdrückung der Funktio-
nen des Bewußtseins.« (1922 [1908]: 511) Steiners Ü� bersetzung klingt lebensnaher: 
»Im Zustand des Yoga sind alle Trübungen (Vritti), die im Wandelbaren des Men-



298	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)

schen (Chitta) bestehen können, aufgelöst« (Steiner: I/2), worauf im Folgenden 
näher eingegangen wird. Satz I/2 ist wichtig für eine grundlegende Dichotomie des 
Yogasūtras, die sich auch in heutiger Yogaphilosophie noch zeigt. Er leitet die Dua-
lität von Geist (citta) und Seele (puruṣa) ein, denn wie in Kapitel I.5. bereits erläu-
tert, kann citta als Teil von prakṛti in der Weltsicht des Yogasūtras als Gegenstück 
zu puruṣa verstanden werden, es entwickelt sich dadurch eine Dialektik zwischen 
»der wandelbaren Natur« und der »wahren Natur«, wie Siljas Reflexion zu Sūtra I/2 
zeigt: »Unsere wahre Natur ist weder Chitta noch Vritti → das Ziel des Yoga ist 
immer das gleiche, die Wege dahin sind allerdings unterschiedlich (s. unterschied-
liche Traditionen).« (Hausaufgabe 1. Woche: 25–26)

Diese metaphysische Unterscheidung zwischen citta und puruṣa muss bekannt 
sein, um zu verstehen, warum das citta laut Yogasūtra unbedingt »unterdrückt«, 
oder, wie nirodha häufig übersetzt wird, »zur Ruhe gebracht« werden soll, und was 
dies mit dem eben besprochenen atha yoga, dem »im Hier und Jetzt Ankommen« 
zu tun hat. Die Definition von Yoga als Methode, die Aufmerksamkeit in der Gegen-
wart zu verankern, woraus ein ruhiger Geist resultieren soll, hat Yoga das populäre 
Image eingebracht, dem unfokussierten modernen Geist Entspannung schenken 
zu können.318 Die Analyse der Körpertechniken konnte zeigen, dass verschiedene 
Methoden der AY-Praxis dazu beitragen können, fokussierte Aufmerksamkeit, Open 
Monitoring oder Flow-Zustände herzustellen, und neu hinzugenommene Prakti-
ken wie Alignment und Faszientechniken können Propriozeption und damit eine 
gewisse Form von körperzentrierter Achtsamkeit fördern. Doch verstehen die 
Schüler*innen solche konzentrierten Zustände tatsächlich als spirituelle Selbst-
findung? Um dies erfassen zu können, werde ich zuerst auf den emischen Diskurs 
über citta eingehen, in Steiners Übersetzung »das wandelbare Wesen des Men-
schen«, woraufhin heutige Methoden des Zur-Ruhe-Bringens analysiert werden.

Um zu verstehen, welche Bedeutung die Beschäftigung mit citta für die Aus-
zubildenden hatte, sollen einige Situationen und Diskussionen aus dem Ausbil-
dungssetting nachgezeichnet werden, einen Einstieg gibt Ingrids Hausaufgabe zu 
den Sūtras I/1–11, in der sie die Thematik rund um citta wie folgt zusammenfasst:

Sutra 1–4: Beginn, nun startet Yoga, mit der Ausübung des Yoga können die Gedanken –  
Citta – zur Ruhe gebracht werden. Wenn dies geschieht, ist Ruhe in seinem wahren 
Selbst – Drashtu. Ist keine Ruhe da, können Gedankenwellen, Trübungen – vritti – die-
sen Zustand der Wahrnehmung verhindert haben. 

318	 Als Nebenbemerkung sei hier zum einen daran erinnert, dass dies nur eine Definition von Yoga neben 
vielen anderen ist, welche die indische Ideengeschichte hervorgebracht hat (vgl. z. B. Mallinson/Singleton, 
2017: viii-xxii). Zum anderen sei angemerkt, dass das Yogasūtra diese Geistesruhe nicht primär mittels Kör-
perpraktiken erlangen möchte, sondern vielfältige meditative und imaginative Methoden dafür vorschlägt, 
von denen einige noch Erwähnung finden werden. Wie Kapitel III.1.3. bereits gezeigt hat, stellt AY hingegen 
z. B. eine gezielt fokussierte Aufmerksamkeit über Körperpraktiken wie die bandha-s her.



2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 299

Sutra 5–11: Es gibt 5 Trübungen – vrittis –, in der Aufzählung: pramana – richtige Wahr-
nehmung, viparyaya – Fantasie, vikalpa – Vorstellung, nidra – Dösen/Tiefschlaf, smriti –  
Erinnerung. Ohne Vrittis können wir nicht leben. Sie sind nützlich und leidbringend. Die 
verschiedenen geistigen Konstruktionen helfen, das Citta zu verstehen. Aus Patanjali –  
Das Yogasutra R. Sriram: »Die Auflistung seiner Tätigkeit hilft uns, das Citta zu verste-
hen. Es ist einerseits fähig, uns zu verblenden, und andererseits, uns zu wahrhaftiger 
Erkenntnis zu führen – vor allem zu unmittelbarer Erkenntnis (Pratyaksa-Pramana). 
Diese kommt weder aus dem Gedächtnis noch durch die Aussagen von jemand ande-
rem noch durch intellektuelles Reflektieren zustande, sondern einfach dadurch, dass 
das Citta still und innehaltend die Wahrnehmung durchlässt.« (Hausaufgabe 1. Woche, 
Ingrid: 10–12)

Die Aussage, dass die fünf vṛtti-s, die »Trübungen«, wie Ingrid sie in Ü� bereinstim-
mung mit Steiner nannte, auch nützlich und wichtig seien, da der Mensch ohne sie 
nicht leben könne, ist eine Bemerkung, die von Steiner stammte (Philosophiesit-
zung 26.7.2015: 6). Ingrid bediente sich für ihre Auslegung der Sanskritsätze aller-
dings verschiedener Quellen, und auch der von ihr zitierte Buchautor und Yogaleh-
rer R. Sriram möchte durch »die Auflistung seiner Tätigkeit« dazu beitragen, citta 
zu »verstehen«, und verweist damit auf die Aktivität der fünf vṛtti-s. 

Citta hat laut Yogasūtra fünf verschiedene vṛtti-s, »Zustände« (PW, s. v.), die von 
den Sūtras I/5–6 eingeleitet werden: vṛttayaḥ pañcatayyaḥ kliṣṭā-akliṣṭāḥ (I/5), 
pramāṇa-viparyaya-vikalpa-nidrā-smṛtayaḥ (I/6), von Bäumer so übersetzt: »Es 
gibt fünferlei seelisch-geistige Vorgänge, (und sie sind entweder) leidvoll oder leid-
los. (Und zwar die folgenden:) Gültiges Wissen, Irrtum, Vorstellung, Schlafbewußt-
sein und Erinnerung.« (1995: 28) Steiners Übersetzungen der beiden Sätze lauten: 
»Es gibt fünferlei von diesen Trübungen (Vritti), manche sind leidvoll, andere ange-
nehm. Gegenständliche Wahrnehmung (Pramana), Fantasie (Viparyaya), mentale 
Konstruktion (Vikalpa), Dösen (Nidra) und Erinnerung (Smriti).« (Steiner I/5–6)

In der Diskussion der abendlichen Philosophiesitzung am 26.7.2015 zu den 
Sūtras I/5–11 ging es vor allem darum, diese fünf verschiedenen Regungen des eige-
nen citta zu identifizieren und zu differenzieren. Nach dem Chanten des Yogasūtras 
und einer Meditation leitete Steiner die Philosophiestunde mit der Frage ein, wel-
che vṛtti-s während des Singens aufgetaucht seien (26.7.2015: 3), und die Schüler*in-
nen versuchten, die Beobachtungen über ihre eigene Gedankenwelt mit den fünf 
vom Yogasūtra genannten Konzepten zu assoziieren. Neben der Reflexion über den 
eigenen Geist kam es dabei in der Gruppe, ausgehend von Steiners Übersetzun-
gen, zu angeregten Diskussionen. Wie Renate anmerkte, rief seine Übersetzung 
der zweiten Kategorie von citta-vṛtti-s, viparyaya, als »Fantasie« im Deutschen ver-
schiedene Assoziationen wach, durchaus auch angenehmer Natur. André machte 
daraufhin mit seinem Verweis auf die gängige Übersetzung von viparyaya als »Irr-
tum«, auf die das Sūtra I/8 dann auch direkt hinweist, indem es viparyaya als 



300	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)

mithyā jñānam, als »falsches Wissen« definiert, genau auf solche Schwierigkeiten 
des Sprachtransfers aufmerksam:319

Irrtum ist ’ne andere Ü� bersetzung, die ich gefunden hab’ für viparyaya. Also die finde 
ich bisschen trennschärfer, also die Fantasie geht ja auch in diese Richtung Luftschlös-
ser bauen. Und Irrtum ist, ich hab’ das Gefühl, das Handy klingelt, aber es klingelt gar 
nicht. […] Also, wenn man jemandem sagt: »Oh, du hast ja viel Fantasie« hat das für 
mich ’ne andere Bedeutung als zu sagen: »Das ist ein Irrtum«. Du kannst sagen »Oh, 
mein Handy klingelt« und ich kann sagen: »Oh, Du hast aber ’ne tolle Fantasie«, aber 
was für mich da immer drinsteckt ist dieser Irrglaube, also da ist was, was gar nicht da 
ist. (André, 26.7.2015: 16)

Steiner begründete daraufhin seine Ü� bersetzung als »Fantasie« erneut mit der 
lebensweltlichen Kategorie der »Nützlichkeit«, wenn er erklärt, dass das Wort zwar 
auch eine negative Komponente habe, aber eine gesunde Fantasie lebensnotwendig 
sei, damit neue Gedanken entstehen können, das Wort »Irrtum« hingegen sei aus-
schließlich negativ besetzt (ebd.: 18). Die oben bereits erwähnte Unterscheidung 
zwischen »nützlichen« und »leidvollen« vṛtti-s bezieht sich auf Sūtra I/5, dabei wird 
akliṣṭa als »nützlich« oder »angenehm« übersetzt (Bäumer übersetzt es als »leid-
los«) und kliṣṭa mit »leidvoll«. Diese Gegenüberstellung ergibt erst im größeren 
Kontext der Metaphysik des Sūtras Sinn, wie Bryant erläutert: 

Vyāsa states that the detrimental vṛttis are caused by the five kleśas, the impediments 
to the practice of yoga, ignorance, ego, attachment, aversion, and clinging to life, that 
will be discussed in II.3. The term for detrimental, kliṣṭa, comes from the same root as 
kleśa (kliś, to trouble or torment). These types of mental states are detrimental to the 
goals of yoga because they are the fertile soil from which the seeds of karma sprout; 
the kliṣṭa-vṛttis culminate in bondage. They are essentially the products of rajas and 
tamas. Akliṣṭa-vṛttis are sāttvic and have the opposite effect; they are born of insight and 
culminate in liberation. When under the influence of the detrimental vṛttis, the mind 
becomes attracted or repelled by sense objects drawing its attention. In its attempt to 
attain that which attracts it, and avoid that which repels it, the mind provokes action, 
karma, which initiates a vicious reactive cycle. (2009: 28)

Somit sind akliṣṭa-vṛtti-s nicht einfach nützliche Gedanken, die Menschen zum 
Leben brauchen, sondern insofern leidlose Gedanken, als dass sie frei von den 

319	 Das Sūtra I/8 lautet viparyayo mithyā-jñānam-atadrūpa pratiṣṭham, von Bäumer so übersetzt:  
»Irrtum ist eine falsche Erkenntnis, die sich auf etwas gründet, was dem Wesen der Sache nicht entspricht.« 
(1995: 28) In seinem Kommentar verweist Palm auf ein gängiges Bild, das mit viparyaya in Verbindung 
gebracht wird: »Ein klassisches Beispiel für den hier definierten Irrtum ist die Missdeutung des Seils. Man 
sieht ein Seil und hält es für eine Schlange. Das Objekt, das Seil, wird zwar mit den Augen gesehen, aber mit 
einer Schlange verwechselt.« (Palm, 2010: 17)



kleśa-s sind, kein neues karma anhäufen und somit zum Ziel des Yogas, kaivalya 
führen. Ein Hintergrund, den Steiner nicht erwähnte, als er anmerkte, dass jedes 
vṛtti sowohl positive (seine Setzung von akliṣṭa) als auch negative (seine Setzung 
von kliṣṭa) Eigenschaften haben könne (26.7.2015: 18). Die Ü� bersetzung von akliṣṭa 
als »positiv«, »nützlich« und »angenehm« scheint sich sehr direkt auf sinnliche 
Erfahrungen zu beziehen, ein Eindruck, der sich verstärkte, als Steiner noch einmal 
auf die Fantasie bezogen erläuterte, dass es einerseits eine kreative Fantasie und 
andererseits Wahnvorstellungen gebe, also eine positive und eine negative Seite 
von Fantasie (ebd.). Genau auf diesen Fallstrick in der Auslegung bezieht sich Ban-
gali Baba mit seinen kurzen Kommentaren zu den Ausführungen des Bhāṣyas zu 
Sūtra I/5, wenn er einerseits zu den akliṣṭa-vṛttis schreibt, die fünf Bestandteile des 
kriyā-yoga als Beispiel nehmend: »The austerities and study, etc., though painful at 
the time of performance, become not-painful in the long run.« (2010 [1976]: 3, FN 2) 
Und über die kliṣṭa-vṛtti-s schreibt er: »The sensual enjoyments, though not-pain-
ful in the beginning, become painful at the end.« (Ebd.: 3, FN 3)

Bei der Einordnung von Gedanken in die Kategorien des Yogasūtras, also in 
leidvolle oder leidlose Gedanken, kann demnach nicht einfach die direkte (»nütz-
liche«) Erfahrung als Grundlage genommen werden, sondern es muss das im Kon-
text der Metaphysik des Yogasūtras begründete Verständnis geltend gemacht wer-
den. Die von Steiner vorgenommene Loslösung dieses Satzes aus dem inhaltlichen 
Zusammenhang des Sūtras lässt die grundlegende Logik, auf der das Sūtra sowie 
seine Methoden und der von ihm beschriebene Prozess der Befreiung aufbaut, in 
den Hintergrund, und einen lebensweltlichen Kontext in den Vordergrund treten. 
Erneut zeigt sich, dass Steiner gezielt die negative Konnotation der Geistesregun-
gen, die das Yogasūtra implizit vornimmt, indem es vor allem deren Stilllegung 
hervorhebt, in eine alltagstaugliche und möglichst wertfreie Ausdeutung überfüh-
ren möchte. Der fehlende Zugang zum Sanskrit des Originaltextes, die Absenz von 
traditioneller Kommentarliteratur wie dem Bhāṣya sowie das Konsultieren unter-
schiedlicher Übersetzungen führt, wie nicht nur dieses Beispiel zeigt, zwar einer-
seits zu Freiheiten in der Auslegung und zu angeregten Diskussionen, andererseits 
zu Unsicherheiten und zur Unschärfe.

Trotz solcher Diskussionen ging es der Gruppe letztlich grade nicht um ein »kor-
rektes« Verständnis der vom PYŚ vorgeschlagenen Kategorien und um das prä-
zise sich Eindenken in Patañjalis Weltsicht, das damit unweigerlich einhergehen 
würde, wenngleich einige der Schüler*innen möglicherweise dazu angeregt wur-
den. Die Beschäftigung mit citta leitet im Feld vielmehr eine Erforschungspraxis 
der eigenen, sich ständig verändernden Geistesregungen in die Wege – und diese 
sind, wie Steiner betont, eng mit Emotionen verknüpft, also umfasst der Begriff 
citta nicht nur den Geist, sondern auch das »Herz«. Patañjalis Kategorien dienen –  
nach einem Prozess der Dekontextualisierung von der textinternen Logik – als Folie 
für das Nachdenken über den eigenen Kosmos, folglich einer Form der lohnen-

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 301



den Selbstreflexion, wie es Hanna im Interview zum Ausdruck bringt: »Also für 
mich sind viele Sätze sehr gewinnbringend um, um mich psychisch zu stärken, mir 
Gedanken über mich zu machen, über das, was einfach mit unserm Geist passiert 
[…].« (20.2.2016: 13) Das Datenmaterial lässt immer wieder erkennen, dass vielen 
Schüler*innen eine solche Form der »psychisch stärkenden« Selbstbeschäftigung 
in ihrem regulären Leben fehlt. Die aus der freien Lektüre des Yogasūtras gezoge-
nen Praktiken, hier in Form von Erforschung der eigenen Gedanken, bieten neue 
Möglichkeiten, sich mit sich selbst – in diesem Fall bedeutet das mit der eigenen 
Psyche – auseinanderzusetzen.

Im Interview stellt Steiner das Yogasūtra als ein mehr oder weniger willkürli-
ches Weisheitsbuch zur Selbsterforschung dar:

Ich nehme das Yoga Sutra als einen Spiegel, in dem ich mich reflektiere. Es hilft mir, 
eine neue Sicht auf mein eigenes Denken und Fühlen zu erlangen und schließlich mehr 
über den in mir wohnenden Wesenskern zu erfahren. Ich bin mir sicher, es würde mit 
einem anderen Weisheitstext genauso funktionieren. Doch das Yoga Sutra hat einige 
Vorteile: Es ist kompakt, überschaubar und äußerst prägnant. Gleichzeitig gibt es genü-
gend Raum für eine Projektionsfläche, die eine Sicht auf verschiedene Aspekte ermög-
licht. (Steiner, 9.12.2015: 50)

Am Beispiel des Yogasūtras als Handbuch zur Selbsterforschung lassen sich weitere 
Aspekte aufzeigen: Es offenbart sich ein Zwiespalt zwischen einer aktiven Selbster-
forschung (»sich Gedanken über sich machen«) und dem beobachtenden Bewusst-
seinszustand der Achtsamkeit, den Nehring und Ernst (2013: 373) als »eine passive 
Widerspiegelung von Gedanken und Empfindungen in einer gegebenen Situation« 
definieren. Ein weiterer Zwiespalt zeigt sich zwischen der (lustvollen) Beschäftigung 
mit dem eigenen Geist und der Distanzierung davon. Zwar wurde das Kennenlernen 
des eigenen cittas für viele Schüler*innen ein schöner Nebeneffekt, doch wurde dies 
von einer bestimmten Weltsicht überformt, denn wenngleich Steiner den Gedan-
ken Wichtigkeit fürs Leben zusprach, wurde im Einklang mit dem Yogasūtra immer 
wieder betont, dass dieses Erkunden der vṛtti-s nicht Selbstzweck sei, sondern die 
eigenen Gedanken letztlich zu transzendieren, und als »Nicht-Selbst« zu identifizie-
ren seien, wie er in seinem Kommentar zu Sūtra I/3 schreibt:

Im Yoga möchten wir vor allem uns selbst, unsere wahre Natur, erfahren. Wir selbst 
werden hier zum Objekt der Betrachtung, doch diese ist den gleichen Verzerrungen 
unterworfen wie die Wahrnehmung äußerer Objekte. Die Praxis des Yoga baut syste-
matisch die Verzerrungen (Vṛtti) unserer Wahrnehmung (Citta) ab und gewährt uns 
letztendlich eine freie Sicht auf unsere wahre Natur (Draṣṭu).

Steiners Ü� bersetzung von citta als »das wandelbare Wesen des Menschen« definiert 
den psychisch-emotionalen Komplex eines Individuums weitergehend als etwas, 

302	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



das sich verwandeln kann, und eröffnet damit eine Dichotomie zwischen etwas 
»Wandelbarem« und etwas »Statischem«. Da ein weiteres Attribut zu citta, dem 
»Wandelbaren«, die Vergänglichkeit ist, geht auf der anderen Seite das »Statische« 
mit dem »Ewigen« einher. Nach diesem Verständnis verschwindet citta, der wan-
delbare, vergängliche Komplex des Menschen, nach seinem Tod, während puruṣa, 
»das wahre Selbst«, als »ewiges« Prinzip verstanden, unsterblich ist. Steiners Ü� ber-
setzung von vṛtti als »Verzerrung« oder, wie er an anderer Stelle schreibt, als »Trü-
bung« ergibt erst dann Sinn, wenn Gedankenregungen als Verklärung von etwas 
gesehen werden, und dieses etwas ist puruṣa, das »wahre Selbst«. »Verzerrung« 
sowie »Trübung« ist das Gegenteil der »freien Sicht«, und dieses Gegensatzpaar 
ist neben »wahrnehmen« oder »beobachten« nur ein Beispiel aus einer ganzen 
Reihe von Sehmetaphern, die erahnen lassen, dass die Lektüre des Yogasūtras die 
Suche nach der Transformation der eigenen Weltsicht einleitet. Im Einklang mit 
den »Trübungen« beschreibt Steiner citta als »Schleier«, der uns die Welt wie ein 
Zerrbild wahrnehmen lässt: 

Yoga will diesen Schleier lüften, Dir den Kuss der Wahrheit geben. Erstmals kannst 
Du die Realität wirklich wahrnehmen, erstmals kannst Du auch Dich selbst wirklich 
wahrnehmen. Eine Erfahrung, die von Grund auf das Leben verändert. […] Einzig unser  
wahres Wesen bleibt immer gleich und beobachtet durch den sich stets wandelnden 
Schleier die Welt und sich selbst. (Steiner I/2)

Das hier gezeichnete Bild geht von uni-
direktionalem Sehen und einem stets 
gleichbleibenden Subjekt des Sehens 
aus, wie in Abb. 7 dargestellt:

Laut Steiner kann sich also konventi-
onelles visuelles Sehen durch das Auflö-
sen des interpretativen Filters (der eige-
nen Gedankenwelt, citta-vṛtti-s) in eine Art spirituelles Sehen verwandeln, und 
dieses ist interessanterweise gleichgesetzt mit objektivem Sehen, bei Bestehenblei-
ben des Subjekts, denn der Agens und der Mittelpunkt bleibt der im Leben stehende 
Mensch, lediglich seine (nicht tatsächlich die visuelle, sondern die durch Prägun-
gen bestimmte) Sicht klärt sich – ein Thema, auf das in den folgenden Unterpunk-
ten weiter eingegangen wird.320 Dies führt zur Frage, inwiefern eine »objektive« 

320	 Auch das Yogasūtra nimmt nur eine einzige echte Art des Sehens an, doch dieses geht eben nicht vom 
Menschen aus, sondern von der metaphysischen Kategorie draṣṭar, dem »Seher«, der sich unglücklicher-
weise mit der menschlichen mentalen Fakultät citta verbunden hat. Dieser »Seher« ist das »wahre Selbst« 
(puruṣa) und wird definiert als »reines Bewusstsein« (cit/cetanā). Dieses reine Bewusstsein ist es, das tat-
sächlich wahrhaftig »sieht«, es ist sozusagen purstes, klarstes und objektives, vollkommen neutrales Sehen, 
wohingegen nach dieser Logik auch die menschlichen Augen nur ein Objekt des Sehens darstellen, da sie 
vergänglicher Teil von prakṛti sind.

Subjekt (‚wahres Selbst‘// „Du“)

(Schleier)

sieht
Welt

Abb. 7: Laura von Ostrowski, Die verschleierte Sicht auf  
die Welt, 2019. (Bildrecht: Laura von Ostrowski)

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 303



Weltsicht bei Weiterbestehen der subjektiven Fakultäten, das heißt des Geistes, 
der Sinne etc. überhaupt möglich ist und ob das »Lüften des Schleiers« nicht eher 
das Anlegen eines neues Schleiers ist, also das Einnehmen einer neuen, subjektiv 
gefärbten Weltsicht.

Für die Metaphysik des Yogasūtras ist citta-vṛtti-nirodhaḥ, das Stilllegen der 
Regungen des citta, ein solch wichtiges Moment, da es sich bei der Form von Befrei-
ung (kaivalya), die das PYŚ anstrebt, um eine vollkommene Verwandlung des Kör-
per-Geist-Komplexes handelt, in dem das citta vollständig von der Erkenntnis des 
puruṣa durchdrungen ist, wie Hariharānanda Āraṇya in seinem Kommentar zu 
Sūtra I/2 schreibt: »Moreover, the mind becomes full with the realization of Puruṣa, 
the pure Self, or with the knowledge thereof. This is what is called Sāmapatti (i.e. 
true and balanced insight) relating to Viveka-khyāti. Such a mind remains occupied 
only with the realization of the distinction between Puruṣa or the pure Self and 
Buddhi.« (1983 [1963]: 9) Die Entleerung des Geistes ist demnach die Vorausset-
zung für eine neue Füllung, und zwar für das vollkommene Erfülltsein von puruṣa.

Hariharānanda nutzt ebenfalls Sehmetaphern, doch differieren sie von Steiners, 
und werden um weitere Begriffe ergänzt, wie Wissen (»knowledge«) und Reali-
sation (»realization«). Laut Hariharānanda geht es dem Yogasūtra nicht um das 
Erreichen eines vollkommen transformierten, gereinigten Sehapparates, der von 
Trübungen befreit ist, so als wären die Brillengläser geputzt worden, sondern um 
das Gewinnen einer ganz bestimmten Ein-Sicht (»insight«). Diese Einsicht kann als 
»Realisation« bezeichnet werden, und sie stellt eine Form erlösungsrelevanten Wis-
sens dar: Das Ziel ist, citta (und zwar in Form seiner subtilsten Qualität, der buddhi) 
vollkommen vom Wissen zu erfüllen, dass puruṣa das eigentliche Selbst ist.321 Es 
geht dem PYŚ um eine durch meditative Methoden gewonnene, also erfahrungsba-
sierte Einsicht in die der Metaphysik seines Systems zugrunde liegende Weltsicht. 
Es ist eine Erkenntnis, die mit einer starken Transformation des psychophysischen 
Komplexes einhergeht und als unvermeidbare Konsequenz seine Auflösung mit sich 
bringt (vgl. Angot, 2012; Burley, 2007: 151).322 Denn die finale Befreiung (kaivalya) 
ist eine Art Übergehen in puruṣa, also in »reines Bewusstsein« (cetanā), und nicht 

321	 Im Forschungsfeld hingegen wurde nicht explizit gelehrt, wie der Transformationsprozess von citta 
hin zu puruṣa tatsächlich von der Yogatradition imaginiert wird, nur im Yogasūtra-Workshop von Nardi 
wurde dieser Zusammenhang erläutert. 
322	 De Michelis schreibt: »The other oft-invoked great textual source of inspiration is Patañjali’s Yoga Sūtra 
which we could however claim, along with Michel Angot, is ›plus célèbre et célébré que vraiment connu.‹ 
According to his translator and commentator, in fact, the Yoga Sūtra was, originally, ultimately and primar-
ily about radical transcendence or ›deliverance‹ (kaivalya) of the individual resulting in the self-effacement 
and eventual extinction of the practitioner (2012: 120–143), an outcome that is hardly attuned to the aims 
sought in virtually all forms of modern yoga, that is, some kind of improvement in one’s life conditions.« 
(2020: 443f.) Und Angot betont, dass sich moderne Yogaübende mit dem Ziel des Yogasūtras nicht unbe-
dingt leicht identifizieren können, wenn sie es denn durchdrungen haben: »La perspective de la libération 
conçue selon le Yoga-Sūtra n’est pas forcément attractive pour les Occidentaux quand ils en connaissent la 
nature exacte.« (Angot, 2012: 137)

304	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



nur das »Lüften eines Schleiers«. Wie Burley betont, ist kaivalya eben kein psycho-
physischer Zustand mehr und somit keine »Erfahrung, die von Grund auf das Leben 
verändert«, wie Steiner es formuliert, sondern ein »außerweltlicher« Zustand, da 
sich dieses »reine Bewusstsein« vollkommen von jeglicher Materie abzuspalten hat:

Sāṃkhya and Yoga declare, not only that the state of pure consciousness that they strive 
for is one in which the factors that give form to physical objects (including the human 
body) have receded into an unmanifest condition, but that the final goal of human life –  
and of manifest existence in general – involves a decisive split with the body (śarī�ra) 
and the detachment of consciousness, or the conscious subject, from the spatiotempo-
ral world. (Burley, 2007: 151)

2.3.3	 Neue Methoden des Zur-Ruhe-Bringens
Obwohl ein Diskurs über die Suche nach dem »wahren Selbst« stets im Hintergrund 
steht, sind im Forschungsfeld die angestrebten Zustände primär alltagsorientiert 
und werden meist über den sich bewegenden Körper hergestellt. Das Yogasūtra 
wäre wohl auch einer Aussage wie yogaḥ kāya-karma-nirodhaḥ, »Yoga ist das zur 
Ruhe bringen der Bewegungen des Körpers« nicht abgeneigt. Denn es ist zwar der 
Geist, der durch seine buddhi-Instanz zu kaivalya verhilft und aus diesem Grund zu 
seinem »reinsten« Zustand, dem der absoluten Stille, gebracht werden soll, jedoch 
sind Körper und Geist gleichsam Teile von prakṛti und müssen still werden, damit 
sich puruṣa zeigen kann. In heutiger Yogaphilosophie hingegen ist es der Körper, 
der als positiv konnotiertes Gegenstück zum Geist fungiert, da er zu einem Zustand 
von Nonreflexivität verhelfen soll. Das zur Ruhe bringen des Geistes geht somit 
häufig mit einem antiintellektuellen Diskurs einher, wobei primär über Körperbe-
wegung, aber auch über Chanten und andere als meditativ gesetzte Techniken der 
rastlos umherspringende Geist (häufig »monkey mind« genannt) zur Ruhe gebracht 
werden soll.323

Dieser in modernem Yoga oft erwähnte »Affengeist«, der unkontrolliert von Ort 
zu Ort, von Gedanke zu Gedanke springt, kann mit der in Studien über Yoga häufig 
erwähnten Geistesqualität des mind wandering assoziiert werden, als deren Gegen-
stück Clark et al. (2015: 37) Techniken nennen wie die bereits erwähnte Focused 
Attention, die im AY zum Beispiel durch den Fokus auf gewissen Körpertechniken 
wie die bandha-s hergestellt werden kann. Was heutige Yogaphilosophie also als 
(vom PYŚ abweichendes) Ziel formuliert, und zwar das Etablieren eines ruhigeren 
Geistes bei Weiterlaufen des normalen Lebens, wird von heutiger Yogapraxis tat-
sächlich durch die ihr inhärenten psychosomatischen Konzentrationsanker ein-

323	 Kapitel II.2. hat gezeigt, dass schon Vivekānanda (2017: 90) den Begriff »monkey mind« in Zusammen-
hang mit dem Yogasūtra popularisierte.

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 305



geleitet und hergestellt. Heutige Praxis und heutige Philosophie begründen und 
legitimieren sich in vielerlei Hinsicht gegenseitig. 

Diese mentale Fokussierung, die, wie in Kapitel III.1.3.2. diskutiert, ein ausgeklü-
geltes, auf bewusster, gezielter und kontrollierter Bewegung aufbauendes Praxissys-
tem mit sich bringen kann, ist von großem Wert für die Übenden und unterscheidet 
die Yogapraxis von anderen Praktiken, wie der fitnessorientierte Lothar feststellt:

In dieser Woche habe ich etwas mehr den Sinn der Yogapraxis verstanden – stehst du 
noch nicht auf der Matte, hast du viele Ausreden, dich nicht hinzustellen. Stehst du auf 
der Matte und machst es einfach – entsteht nur aus der reinen Entscheidung, ES ZU TUN, 
ein Hochgefühl bzw. Glücksgefühl, dich wieder überlistet zu haben – als Dank sind die 
Gedanken am Ende so klar und rein. Einfach glücklich mit dir und der Welt. Leider hält 
das Gefühl nicht ganz so lange an. (Hausaufgabe 2. Woche, Lothar: 45)

Diese »klaren und reinen« Gedanken, die der Körperpraxis entwachsen, gehen 
mit einem Glücksgefühl einher und sind ein (wenngleich kurzfristiger) Gewinn 
für Lothar. Im Interview erzählte mir Nardi über seine eigene Praxis, dass er ver-
suche, diese so auszurichten, dass ein »sattvischer Zustand«, wie er es nennt, in 
ihm selbst entstehe: 

I do my Asana practice so that when I finish my Asana practice I feel in a more peaceful 
state. And the Asana practice can be very disturbing, or it can be very calming. And it 
really depends on how you do it and not necessarily what you do. And so I try to bear 
that in mind. (Nardi, 7.11.2017: 109) 

Das Yogasūtra und die Beschäftigung mit seinen Inhalten lässt Nardi seinen eigenen 
Gemütszustand reflektieren und hält ihn beim Praktizieren zu einer veränderten 
Ü� bungsqualität an. Die sich potenziell positiv auf den mentalen Zustand auswir-
kende āsana-Praxis steht sicherlich an erster Stelle der Praktiken, die sich im Zuge 
heutiger Yogaphilosophie ergeben, um das eigene citta zu »beruhigen«. Im Vorher-
gehenden wurde zudem bereits das Beobachten der eigenen Gedankenregungen 
(vṛtti-s) als praktische »citta-Ü� bung« besprochen, die allerdings für die Schüler*in-
nen eine zusätzliche Komponente des Sich-selbst-Kennenlernens beinhaltet. 

Eine weitere Technik zur Beruhigung des Geistes war das Chanten des Yogasūtras, 
das bereits besprochen wurde – eine Praxis, die den Präsenzzustand von atha und 
das Einhegen der citta-vṛtti-s zusammenführen soll. Dementsprechend warf Stei-
ner nach dem gemeinsamen Chanten in den noch stillen Raum, dass das Singen 
eine Praxis für sich sei und legte nahe, dass die Singenden wie in der āsana-Praxis 
›hier im Raum angekommen‹ seien (paraphrasiert nach Steiner, 20.3.2016: FN 161). 
In einer anderen Sitzung beschrieb er das Singen des Sanskrittextes als konkre-
tes Mittel, um das Wahrnehmungsfeld und die Möglichkeit der vṛtti-s einzugren-

306	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



zen, und bezeichnete dieses Einhegen als Meditation (paraphrasiert nach Steiner, 
26.7.2015: FN 162–163). Steiner stellte das Chanten demnach als Methode dar, die 
zum Ziel des Yogas führen soll. In der Philosophiesitzung am darauffolgenden Tag, 
nach dem Chanten und der stillen Meditation, woran stets eine Diskussion über die 
dabei gemachten Erlebnisse angeschlossen wurde, reflektierte Anton: »Sehr schön 
war’s, also schon während des Singens und dann während der Meditation hatte ich 
zwischendurch das vrtti, das gar nicht mehr so viele vrttis da sind« (27.7.2015: 8), 
und Jonathan beschreibt seine Erfahrungen in der stillen Meditation, in der er das 
Yogasūtra für sich im Kopf weitersang, so:

Ja, am Anfang der Meditation, vikalpa, wie immer so ein bisschen, und dann hab’ ich 
mich erinnert, ich weiß nicht wer das gestern gesagt hat, ich hab’ einfach weitergesun-
gen, das erste Mantra, das hat unglaublich gut funktioniert, dann waren die vrttis weg 
und ich hab’ das Gefühl gehabt, mein ganzer Körper schwingt sozusagen. Keine Ahnung, 
ob man das von außen beobachten konnte oder ob das nur eine Empfindung war, aber 
es hat gut funktioniert. (Jonathan, 27.7.2015: 14)

Durch die kollektive, kontemplative Praxis des gemeinsamen Chantens und durch 
den regelmäßigen Austausch darüber in der Gruppe, wodurch die Erfahrungen 
nicht nur subjektiv und implizit bleiben, sondern intersubjektiv geteilt und expli-
ziert werden, wird die Praxis der Selbstreflexion und die Suche nach ruhigen inne-
ren Zuständen regelmäßig als erstrebenswert hervorgehoben und von vielen der 
Teilnehmer*innen zunehmend erlebt und verankert. Das Chanten des Textes ist 
mittlerweile eine gängige Praxis, um das Yogasūtra performativ umzusetzen, so 
berichtet auch Nardi: »I have found chanting to be one of my primary practices, 
obviously I do my asana every day but there is something that happens when I am 
chanting that my mind becomes very clear and open and that for me gives me as 
much fulfillment as any other form of yoga.«324

Auch die Praxis des Chantens wurde in der Advanced-Ausbildung in Form einer 
Hausaufgabe als »meditative Praxisinspiration« (Aufgabenstellung 1. Woche) mit 
in den Alltag genommen. Ingrid beschreibt ihre Erfahrungen damit und wiederholt 
die Figuren der »Ruhe« sowie der »Verbundenheit mit sich selbst«, die sich durch 
das Chanten auch zu Hause, im Alltag einstellen und eingeübt werden können:

Ich genieße das Chanten der Sutren sehr. Durch die tolle Aufnahme, die während der 
Intensiv-Woche gemacht wurde und des Chants der Gruppe, macht es großen Spaß. In 
der folgenden Stille habe ich es nie intellektuell interpretiert, es war eher der Genuss, 
tief in mir verbunden zu sein und die Stille und Ruhe wahrzunehmen.« (Hausaufgabe 
1. Woche, Ingrid: 17–18) 

324	 Nachzulesen auf https://clairmoves.com/the-many-faces-of-yoga-interview-with-greg-nardi/,  
Zugriff: 20.3.2022.

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 307

https://clairmoves.com/the-many-faces-of-yoga-interview-with-greg-nardi/


Diese Ruhe, die mit Sūtra I/2 assoziiert wird, ist eine qualitative, alltägliche Ruhe, 
die das Leben bereichert und die sich für Ingrid jenseits von Intellektualität bewegt. 
Solche mit dem Sūtra verbundenen Erfahrungen, die der Körperpraxis, dem Chan-
ten, den kurzen Meditationen und anderen Praktiken entwachsen, beeinflussen das 
Verständnis, das die Schüler*innen im Laufe der Ausbildung vom Yogasūtra, seinem 
Inhalt und seinen Praktiken entwickeln.

2.3.4	 Abhyāsa und vairāgya: Die Suche nach innerer Balance
Im Sūtra I/12, abhyāsa-vairāgyābhyāṃ tan-nirodhaḥ, nennt Patañjali nun selbst 
zwei Methoden, mit deren Hilfe das von ihm angestrebte citta-vṛtti-nirodhaḥ aus 
Sūtra I/2 erreicht werden kann, und zwar durch »Ü� bung« (abhyāsa) und »Gleich-
gültigkeit« (vairāgya).325 Maas (2009: 271) versteht unter abhyāsa das Herstellen 
einer stabilen Verbindung zwischen dem citta und einem Objekt, auf das es sich 
fokussiert. Vairāgya stellt sicher, dass der Fokus nur auf dem gewählten Objekt 
liegt und citta anderen Dingen gegenüber eine Art Indifferenz entwickelt (ebd.). 

Deussen übersetzt Sūtra I/12 so: »Die Unterdrückung jener [Funktionen des 
Bewußtseins] entsteht durch Übung und Leidenschaftslosigkeit« (1922 [1908]: 512), 
und Steiner schreibt: »In der Balance aus Beharrlichkeit (Abhyasa) und Gelassen-
heit (Vairagya) wird der Zustand des Yoga erreicht.« (Steiner I/12) Dieser Satz 
(zusammen mit den darauffolgenden, eher implizit rezipierten Sūtras bis I/16) war 
einer der favorisierten, in den Hausaufgaben am meisten kommentierten sowie in 
den Interviews am meisten erinnerten Sätze und leitet zur emotionalen Kompo-
nente heutiger Yogaphilosophie über. Wieder stellt sich die Frage nach dem Kon-
text: Was soll eigentlich geübt werden und was für eine Art von Leidenschaftslo-
sigkeit, gegenüber welchen Inhalten, ist eigentlich gemeint? Annett definiert in 
ihrer Hausaufgabe:

abhyāsa = beharrliches Ü� ben der yogischen Disziplinen wie sie Patañjali beschreibt, 
hilft die Hindernisse auf dem Weg zum klaren Bewusstsein aus dem Weg zu räumen.

vairāgya = Gleichmut. Auch Gelassenheit, Großzügigkeit, Nachgiebigkeit. Abstand 
nehmen von Dingen, die den Weg zur Klarheit verhindern. Dieser Gleichmut zähmt 
auch die Willenskraft, die oft überhandnimmt und uns in Situationen manövriert, in 
denen wir den Ü� berblick verlieren, in denen wir uns verlieren. (Hausaufgabe 1. Woche, 
Annett: 8–9)

325	 Beide Ü� bersetzungen nach dem PW (s. v.). In Bäumers Ü� bersetzung findet sich der zeitgemäßere Ter-
minus »Loslösung« für vairāgya (1995: 37).

308	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



Abhyāsa und vairāgya sind in diesen Ausführungen bewusst zu stellende Weichen 
im eigenen Leben, eine Art Aussortieren. Satz I/12 erschien im empirischen Mate-
rial immer wieder auf meine Frage hin, welche Sūtras Einfluss auf die Körperpra-
xis oder den Alltag haben, und erneut zeigt sich, dass es darum geht, die zwei von 
Steiner genannten Qualitäten im Alltag einzuüben:

[…] oder »abhyasa-vairagyabhyam-tan-nirodhah«, »Gleichgewicht aus, ähm, der 
Balance aus Gelassenheit und, äh, aus Beharrlichkeit und Gleichmut«, wo ich dann mir 
so Gedanken gemacht hab’, was ist bei mir mehr vordergründig immer, ich bin eher eine, 
die beharrlich is’ und immer gerne so ((macht eine Geste, die für sie für Beharrlichkeit 
steht)) … Und […] so’n Satz hat mir die Aufgabe gegeben, im Alltag zu gucken, wo kann 
ich einfach auch mal Gleichmut üben, zum Beispiel. (Hanna, 20.2.2016: 17)

Dieses Sūtra wurde ebenfalls genutzt, um das eigene Verhalten zu reflektieren, 
angeleitet von Steiner, der im Laufe der ersten Woche die Aufgabe stellte, wäh-
rend der Praxis zu erkunden, wohin man tendiere und warum, und ob es Momente 
der Balance gebe (paraphrasiert nach Steiner, 26.7.2015: FN 158). Sūtra I/12 gibt den 
Schüler*innen mehr oder weniger konkrete Handlungsanweisungen, seine Ausle-
gung regte eine Suche nach der Ausbalanciertheit beider Pole, also von Aktivität 
und Geschehenlassen (Passivität) an, der große Ü� berbegriff war dabei die Figur der 
»Balance«. »Abhyāsa und Vairāgya brauchen eine gute Balance«, und dies führt zu 
Zufriedenheit, wie Anton in seiner Hausaufgabe formuliert:

Ein zu viel von dem einen oder anderen führt einen nicht weiter zum angestrebten Ziel. 
Wir müssen lernen mit dem zufrieden zu sein, was gerade ist und mit dem, was wir 
gerade können. Dies bezieht sich natürlich auch auf die Hatha Yoga Praxis. Sei zufrie-
den mit deiner Praxis und den Möglichkeiten, die dein Körper hat, aber übe beharrlich 
weiter und gehe weiter auf dem Weg. Das kann ein gutes Motto für eine entspannte 
Weiterentwicklung sein. Abhyāsa ist die Möglichkeit zu probieren was man gerade kann 
und was alles im Moment möglich ist. Dabei aber nichts zu erwarten oder zu erzwingen, 
das ist vairāgya. (Hausaufgabe 1. Woche, Anton: 104)

In den Daten zeigt sich das Sūtra als eine Art treibende Kraft, die diesmal, im Gegen-
satz zu atha, weniger auf die Quantität des Ü� bens Einfluss nimmt, obwohl dieser 
Aspekt durchaus mit abhyāsa in Verbindung gebracht werden kann: »Wir entwi-
ckeln abhyāsa indem wir immer wiederholen und weiter praktizieren«, denn nie-
mand wird erfahren »ob ein Ziel erreicht werden kann, wenn der Weg dorthin 
nicht gegangen wird« (Hausaufgabe 1. Woche, Anton: 104). Vor allem beeinflusst 
und definiert das Gegensatzpaar jedoch die Qualität hinter der eigenen (Yoga- oder 
Alltags-)Praxis, wie Anton weiter reflektiert, und diese Qualitätsveränderung der 
eigenen Praxis ist eine wichtige Funktion, die heutige Yogaphilosophie übernimmt:

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 309



Die Eigenschaften Beharrlichkeit, Enthusiasmus und Gelassenheit beziehungsweise 
Gleichmut sind nötig und bilden ein starkes Fundament für den Weg zum Ziel. Ob das 
Ziel, sei es der Zustand von Yoga oder ein anderes Ziel, erreicht wird, liegt nicht alleine 
in der Hand und Tat des Praktizierenden, sondern ist von unüberschaubaren und unbe-
einflussbaren Bedingungen abhängig. (Ebd.)

Das Zitat verdeutlicht wieder ein Moment der Dekontextualisierung – der Inhalt des 
Sūtras ist auf alle möglichen Ziele anwendbar und nicht nur auf yogische Ziele. Es 
steht für die Entwicklung innerer Qualitäten, einerseits sein Bestes zu geben und 
andererseits das Ergebnis der eigenen Bemühungen nicht beeinflussen zu wollen, 
sondern sich in Zufriedenheit mit dem zu üben, was nicht in der eigenen Hand 
liegt. Die Figur der »Balance«, die sich schon auf körperlicher Ebene im Alignment-
Thema gezeigt hat, und dort diskursiv mit Perfektion, Lebendigkeit, Gesundheit und 
Göttlichkeit zusammengeführt wurde (vgl. Kapitel III.1.3.10.), findet sich demnach 
auch – wenngleich etwas anders eingesetzt – in der dazu vermittelten Philosophie 
wieder und beeinflusst als innerer Fokus, als eine Form eigener emotionaler Regu-
lation den Alltag und die Praxis. Vairāgya, häufig übersetzt als »Gelassenheit« oder 
»Gleichmut«, kann auf die Yogapraxis bezogen zudem konkret dazu dienen, das 
potenziell aggressive Trainingsregime des klassischen AYs abzumildern, indem (zur 
richtigen Zeit) Zufriedenheit mit den eigenen Grenzen eingeübt wird. Emotionale 
Richtungsweisungen hin zu mehr innerer Balance sind ein wichtiger Faktor, der 
aus der spätmodernen Yogasūtra-Lektüre erwachsen kann.

2.3.5	 Die antarāya-s: Hindernisse auf dem Weg
Das Yogasūtra weiß auch von inneren »Hindernissen« (antarāya, PW, s. v.) zu 
berichten. Wie von den Sūtras I/23–29 vorbereitet wird, können diese neun Hin-
dernisse durch das repetitive Wiederholen (japa) von der Silbe »Om« (praṇava), 
im Zuge von īśvara-praṇidhāna beseitigt werden, von Deussen übersetzt als 
»Hingebung an Gott« (1922 [1908]: 515). Sūtra I/30 zählt die neun Hindernisse 
auf: vyādhi-styāna-saṃśaya-pramāda-ālasya-avirati-bhrāntidarśana-alabdha-
bhūmikatva-anavasthitatvāni citta-vikṣepās te ’ntarāyāḥ. Deussen übersetzt es 
wie folgt: »Krankheit, Apathie, Zweifel, Unbesonnenheit, Trägheit, Nichtentsa-
gung, irrige Ansichten, Ermangelung der Yogastufen (2,27) und Unbeständigkeit 
sind die Zerstreuungen des Cittam (Geistes), und sie bilden die Hindernisse.« (1922 
[1908]: 516) Sūtra I/31 fügt Symptome dieser Zustände an: duḥkha-daurmanasya-
aṅgamejayatva-śvāsa-praśvāsā vikṣepa-sahabhuvaḥ, »Schmerz, Trübsinn, Körper-
zittern sowie [ungeregeltes] Einatmen und Ausatmen sind die Begleiter der Zer-
streuungen«, und I/32 schlägt ein weiteres Gegenmittel vor: tat-pratiṣedha-artham 
eka-tattva-abhyāsaḥ, »Diese (die Zerstreuungen und ihre Begleiterscheinungen) 
zu beseitigen, dient die Konzentration auf eine einzelne Realität [angeblich: auf 
eines der vierundzwanzig Prinzipien des Sânkhyam]« (beide Ü� bersetzungen ebd.).

310	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



Steiner zählt die neun Hindernisse wie folgt auf: (1) vyādhi = Krankheit, körperli-
che Einschränkung, (2) styāna = Stumpfsinn, geistige Trägheit, Steifheit, Rigidität, 
(3) saṃśaya = Zweifel, Zögern, Unentschlossenheit, (4) pramāda = Aufgeblasen-
heit, Arroganz, Achtlosigkeit, Nachlässigkeit, Gleichgültigkeit, (5) ālasya = Faul-
heit, (6) avirati = Abgelenktheit, (7) bhrānti-darśana = Verblendung, Fanatismus, 
(8) bhūmi = Erde, Stufe, alabdha-bhūmikatva = fehlende Zielstrebigkeit, Nichterrei-
chen einer Stufe, (9) anavasthitatvāni = Unstetigkeit, Unbeständigkeit (Steiner I/30). 
Annetts Hausaufgabe zu diesen »Hindernissen« zeigt erneut den direkten Bezug zum 
Alltag in Form von alltäglichen Techniken, um den antarāya-s entgegenzuwirken: 

Sie trüben das wandelbare Wesen des Menschen. Leid, Depression, Nervosität, unruhige 
Atmung sind Symptome dieser Trübung. Most impressive …! Für mich. Wo man immer 
wieder so schnell bemerken kann, dass die Atmung schnell und flach wird im Alltag unter 
Streß. Einige der Punkte kamen richtig hoch dabei, als ich mich gerade mit diesen zwei 
Sutren befasst hatte. Beobachten konnte ich auch fast alle Punkte der Hindernisse […]. 
Dazu kam es mir gerade passend, Pranayama oder Asana zu üben – wenn ich bemerkte, 
dass es mal wieder so weit war. An den Tagen im Büro oder unter vielen Terminen 
WUSSTE ich, dass ich abends Praxis machen werde! (Hausaufgabe 2. Woche, Annett: 211)

Erneut regt die Beschäftigung mit dem Text zur Beobachtung des eigenen Lebens 
an. Die Sūtras I/30 und 31 dienen Annett als Bestätigung dafür, dass die Yogapra-
xis eine Art »Medizin« gegen Stress, flachen Atem etc. sei. Auch die »Hindernisse« 
selbst sind in der Yogapraxis zu erforschen und zu identifizieren: »Man guckt sich 
[…] die Hindernisse […], sind’s jetzt Hind-, Widerstände, Widerstände guckt man 
sich in der Praxis mehr an, woher kommen die Widerstände, was sind’s für Wider-
stände, also warum man Positionen nicht machen mag.« (Karin, 7.5.2016: 36) Dies 
wird von Steiners langem Kommentar zu diesem Sūtra eingeleitet, in dem er alle 
neun Hindernisse mit Bezug zur Yogapraxis durchgeht, so schreibt er zum Beispiel: 

Mit dem richtigen Wissen können wir alle Hindernisse überwinden. Oft reicht es schon, 
dass uns das Problem bekannt ist – und schon ist es überwunden. Werden wir uns bei-
spielweise bewusst, dass der verstauchte Zeh (Vyadhi) eine vorzügliche Ausrede ist, 
können wir uns die Absurdität vor Augen führen und dennoch Yoga praktizieren. Mor-
gens um 5 Uhr hilft mir der Gedanke an Alasya, die Faulheit, aufzustehen und mich auf 
die Yogamatte zu stellen. (Steiner, I/30)

Mehrere Stellen zeigen, dass diese mit den antarāya-s assoziierten problemati-
schen Zustände im Alltag durch Willenskraft und durch die Yogapraxis selbst über-
wunden werden sollen, jedoch insbesondere durch das Bewusstsein über ihr Wir-
ken, wie Charlotte schreibt:

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 311



YS 1.30–31 – Diese zwei Sutrani waren mit dem ersten Tag der Rückkehr nach der letzten 
Ausbildungswoche meine ständigen Begleiter. Ich bin nach Hause gekommen und hatte 
starke Bauchbeschwerden. Es wurde immer diffuser und ich habe innerlich mit mir 
gekämpft. Bis nach langer Zeit klar war, es ist der Gallenstein. Styāna zerstreut meinen 
Geist also seither, aber ich werde ihn schon wieder einfangen! Die Hindernisse gucke 
ich mir nun immer bewusster an. Einfach nur angucken reicht oft schon! (Hausaufgabe 
2. Woche, Charlotte: 6)

In der Besprechung einer Gruppensitzung zu den antarāya-s assoziierte Charlotte 
es nochmal ganz klar mit der bereits erwähnten Beobachterposition des citta (im 
Alltag): 

Wir hatten da in der Gruppe drüber gesprochen, ähm, dass man’s einfach mehr im All-
tag beobachtet und ähm, vielleicht bei bestimmten Dingen, ob’s jetzt nun die Yogapra-
xis is’ oder die Vorhaben, die man jetzt aus dieser Gruppe mitnimmt, ähm, wie man die 
umsetzen kann und wenn sie sich verlieren, warum, woran das liegt, dass man einfach 
bisschen achtsamer ist und das vielleicht einfach reflektiert, also das erst mal vielleicht 
nur beobachtet. (Charlotte, 23.3.2016: 5)

Zu einen ähnlichen Schluss kam auch André, obwohl er in einer anderen Gruppe 
als Charlotte war:

Wobei […] wir in der Gruppe gefunden haben, dass die auch ganz schön eben mit dem 
Mantra davor, mit der 29 zusammenhängen, weil du brauchst ja erst mal diese Bewusst-
heit, diese, diese Klarheit, um dann zu sehen, dass diese antarayas überhaupt wirken. 
[…] Ja, weil sonst, wenn man so unbewusst vor sich hinlebt, dann merkt man’s ja nicht, 
ne. Durch die Praxis hebt sich’s dann ja auch so langsam raus erst. (André, 23.3.2016: 7)

Hier spricht André Sūtra I/29 an, das, wie beschrieben, in Zusammenhang mit den 
Sūtras I/23–28 īśvarapraṇidhāna, und im Zuge dessen das repetitive Wiederho-
len (japa) der Silbe »Om« (praṇava), als Praxis zu Beseitung der Hindernisse vor- 
schlägt. Zwar erwähnte Renate kurz diesen Zusammenhang mit »Om«, doch die 
Diskussion und die Reflexionen in den Hausaufgaben verdeutlichen, dass für die 
Gruppe das »Bewusstmachen« die eigentliche Praxis zur Ü� berwindung der Hin-
dernisse war – wie gezeigt eingeleitet durch Steiners Kommentar (»Oft reicht es 
schon, dass uns das Problem bekannt ist – und schon ist es überwunden.«). André 
und seine Gruppe interpretierten im obigen Zitat gemäß diesen Prämissen auch 
īśvara selbst als eine allgemeine »Bewusstheit« oder »Klarheit«. In Zusammenhang 
mit moderner Achtsamkeitsmeditation sprechen Nehring und Ernst von der Ent-
wicklung eines »Differenzwissens« »um die Wechselwirkung von Bewusstsein und 
Körper« und erwähnen eine dadurch mögliche höhere Toleranz gegenüber »dys-
funktionalen Bewusstseinszuständen«:

312	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



Achtsamkeitsmeditation kann als eine Praxis betrachtet werden, die dem spätmoder-
nen Subjekt durch die in ihr vermittelten Bewusstseinstechniken ein Differenzwissen 
um die Wechselwirkung von Bewusstsein und Körper zur Verfügung stellt. Bewusst-
sein wird als somatisches Bewusstsein erfahren. Sinn und Zweck dieser Praxis scheint 
zu sein, die phänomenale Vergänglichkeit von Bewusstseinszuständen einzuüben und 
auf diese Weise eine höhere Toleranz gegenüber Affekten, aber auch dysfunktionalen 
Bewusstseinszuständen zu erzielen. In der existenziellen Selbstvergegenwärtigung von 
Motiven wie Vergänglichkeit wird ein Antidot gegen ›dysfunktionale‹ Zustande gesehen. 
Was diese ›Dysfunktion‹ allerdings ist, ist hochgradig von der jeweiligen diskursiven 
Aneignung von Achtsamkeit abhängig. (2013: 397)

Die antarāya-s können nach dieser Beobachtung als solcherlei »dysfunktionale 
Zustande« verstanden werden, und Achtsamkeit präsentiert sich erneut als yoga-
philosophische Methode der Wahl. Die von den Autoren angesprochene Flexibili-
tät innerhalb der Achtsamkeitsströmung bezüglich der genauen Definition dieser 
»Dysfunktion« mag solch eine Aneignung durch andere Systeme wie zum Beispiel 
die Einspeisung in heutige Yogaphilosophie erleichtern.

2.3.6	 Maitrī, karuṇā, muditā, upekṣa: Nächstenliebe  
statt Gesellschaftsrückzug

Der Satz, der die Schüler*innen emotional am meisten berührte, war jedoch 
Sūtra I/33: maitrī-karuṇā-muditā-upekṣāṇāṃ-sukha-duḥkha puṇya-apuṇya-
viṣayāṇāṃ bhāvanātaś citta-prasādanam. Deussen übersetzt: »Die Beruhigung 
des Cittam erfolgt durch die Vergegenwärtigung von Freundschaft (1), Mitleid (2), 
Freude (3) und Nachsicht (4), welche sich auf Lust (1), Leid (2), Gutes (3) und 
Böses (4) beziehen.« (1922 [1908]: 516) Im Zuge einer ganzen Reihe von Methoden, 
den Geist zu beruhigen (citta-prasādanam) nennt der Text in diesem Sūtra die vier 
Prinzipien maitrī, karuṇā, mudita und upekṣa, die einem buddhistischen Kontext 
entstammen. De Michelis (2004: 222) hat unter Rückgriff auf die Kommentarlitera-
tur argumentiert, dass im PYś das Etablieren dieser vier »Herzenseigenschaften« 
kein Selbstzweck ist, sondern dazu dient, einen stabilen Zustand des Geistes zu 
erreichen (sthitipada), der zu mentaler Einpünktigkeit (ekāgra) und folglich zu kai-
valya führen soll.326 So präzisiert das Bhāṣya: »Further, the mind becomes transpa-
rent therefrom; the transparent mind becomes one-pointed and hence attains the 
position of steadiness.« (Baba, 2010 [1976]: 18) Dem entgegen steht die in Steiners 
Ü� bersetzung zu findende »Harmonisierung« (prasādana) des »wandelbaren Men-
schen« (citta), die den lebensweltlichen Zweck hervorhebt und die dahinterste-
hende meditative Komponente auslässt.

326	 Vgl. auch pyś I/32,24–33,5 in Maas (2006: 55f.).

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 313



Zur Einführung in die Rezeption meines Forschungsfeldes sei aus Mathias’ Haus-
aufgabe zitiert, in der zuerst Steiners Ü� bersetzung, so wie sie im Buch stand, wie-
dergegeben ist und dann Mathias’ eigene Reflexionen über das Sūtra:

Das wandelbare Wesen des Menschen (Chitta) wird harmonisiert (Prasadana) durch 
die Kultivierung von Empathie (Maitri), Hilfsbereitschaft (Karuna), positive Bestätigung 
(Mudita) und Fehlerfreundlichkeit (Upeksha) in Situationen von Glück (Sukha), Leid 
(Duhka), Erfolg (Punya) oder Misserfolg (Apunya). ||33||

Für mich eine der schönsten Sutren im ersten Kapitel. Ich finde, dass hier eine per-
fekte Beschreibung der sozialen Kompetenz beschrieben ist, die es ermöglicht mit allen 
Lebewesen in Harmonie zu leben. Da ich generell der Meinung bin, dass das Leben in 
Harmonie ein Grundbedürfnis eines jeden Menschen ist, finde ich es auch in der Form 
sehr kraftvoll. Ich beschäftige mich viel mit dem Thema Tierschutz, Umwelt und Leid. 
Da ich es aber nicht akzeptieren und glauben kann, dass es »schlechte« Menschen gibt, 
die einfach so geboren wurden, gibt mir dieses Sutra auch sehr viel Kraft. […] Somit ver-
suche ich diesen Menschen gegenüber genau diese Gefühle (Maitri, Karuna, Mudita und 
Upeksha) zu entwickeln, in diesem Fall vor allem in Situationen von Leid und Misserfolg. 
Für mich bislang eine der wichtigsten und (vor allem heute) aktuellsten Sutras. Sie gibt 
immer wieder Kraft und durch die Meditation über diesen Vers auch immer wieder den 
Input sie umzusetzen. (Hausaufgabe 2. Woche, Mathias: 41–47)

Für Mathias verweist dieses Sūtra auf die Entwicklung einer »sozialen Kompetenz«, 
die es »ermöglicht mit allen Lebewesen in Harmonie zu leben«. Seine Worte las-
sen durchscheinen, dass er der Meinung ist, dass auf der Welt nicht alles gerecht 
zugeht (Stichwort Tierschutz und Umwelt), wenngleich Mathias’ Ansicht nach Men-
schen ein tiefes inneres Bedürfnis nach Harmonie verspüren. Er scheint manch-
mal Schwierigkeiten damit zu haben, diese Ungerechtigkeiten auszuhalten, und 
das Sūtra inspiriert Mathias zu inneren Einstellungen, die ihm dabei helfen. Das 
bedeutet erneute Arbeit an sich selbst, denn der Satz regt ihn dazu an, diese vier 
»Gefühle«, maitrī, karuna, mudita und upekṣa durch eigene Reflexionsarbeit zu ent-
wickeln sowie aktiv in den Alltag zu integrieren, besonders in schwierigen Situa-
tionen. Die Meditation über den Vers, als eine Art inneres Mantra genutzt, hilft bei 
der Umsetzung, und das Yogasūtra präsentiert sich erneut als Wegweiser zu einer 
veränderten inneren Einstellung, die das Leben strukturiert, hier in Form von Wer-
ten und Normen, nun auch in Bezug auf den Umgang mit anderen. 

Karin nennt sie die »vier yogischen Qualitäten« (7.5.2016: 22), die für sie eine 
»Grundhaltung«, oder eine »Lebenshaltung« (ebd.: 20) geworden seien und die 
ihr generell dabei helfen würden, die »Geisteshaltung so’n bisschen freundlich zu 
bekommen« (ebd.: 24). Ein solcher Bezug hat sich wohl deswegen entwickelt, weil 
dieses Sūtra ebenfalls als Hausaufgabe mit in den Alltag genommen wurde. Bei-

314	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



nahe alle waren sich einig darüber, dass Sūtra I/33 eines der wichtigsten Sūtras 
überhaupt sei, denn es könne direkt ins Leben getragen werden und wie Charlotte 
es beschreibt, zeitige es sofortige Effekte: 

YS 1.33 – eine meiner Lieblingswochen: Die Kultivierung von Liebe, Hilfsbereitschaft, 
Mitfreude und Gelassenheit. Ich habe mich selber überrascht und urplötzlich gab es 
Gelegenheiten anderen zu helfen. Meine Umwelt nahm mich auf einmal anders wahr 
und suchte mich als Ratgeber in wichtigen Lebenssituationen. Eine sehr schöne Erfah-
rung! (Hausaufgabe 2. Woche, Charlotte: 9)

Auch Lothar, der sich die Worte eine Woche lang auf seinen Handrücken schrieb 
und sie als eine Art temporäres Tattoo stets vor Augen hatte, war zu Achtsamkeit 
im Straßenverkehr angeregt sowie zu einer veränderten Sozialität seinem Umfeld 
gegenüber: 

Das Sutra welches mir am meisten Spass gemacht hat. Die Worte maitrī�, karuṇā, mudito 
und upekṣana auf meine Rückhand geschrieben war ich in der Woche unterwegs. Die 
Worte brannten sich in meine Haut ein – selbst beim Fahrradfahren war ich ihnen aus-
gesetzt – und fuhr noch achtsamer – ein tolles Gefühl. In dieser Woche habe ich vor allem 
maitrī� – selbst an Leute, die ich (warum auch immer) nicht so leiden kann verteilt – das 
kannte ich nicht von mir aber es hat Spass gemacht. (Hausaufgabe 2. Woche, Lothar: 47)

Das »Einbrennen« in seine Haut steht nicht für die Worte selbst, sondern für das 
Verinnerlichen der Qualitäten, und dass Lothar den Sandhi des Sanskritwortes 
mudita nicht auflöste und sich mudito auf die Hand schrieb, zeigt, dass es nicht um 
die Worte selbst geht, wenngleich in anderen Kontexten auch dem Klang der Sans-
kritworte Bedeutung zugesprochen wird. Es geht vielmehr um das Entwickeln von 
jenen mit den Worten verknüpften Qualitäten, die den Schüler*innen persönlich 
wichtig sind und die spürbar dabei helfen, das Leben zu meistern. Neben diesen 
Hausaufgaben wurden im Ausbildungssetting positive und liebevolle innere Eigen-
schaften auf zweierlei Art und Weise eingeübt: 1. durch eine stille Meditation auf 
maitrī (oft einfach mit »Liebe« übersetzt) und 2. durch die citta-maitrī-Ü� bung. Die 
erste Ü� bung ist von buddhistischen Praktiken inspiriert und beide sind von moder-
ner Neurowissenschaft beeinflusst.

Die in einer Philosophiesitzung der zweiten Ausbildungswoche geübte maitrī-
Meditation wurde zwar in der Gruppe, aber still ausgeführt. Die Aufgabenstellung 
lautete, sich erst eine nahestehende Person vorzustellen und dieser das Gefühl von 
Liebe entgegenzubringen und im Folgenden dasselbe innere Gefühl immer ferne-
ren, ja sogar unlieben Personen gegenüber zu entwickeln. Jonathan berichtete in 
der von Steiner am nächsten Abend eingeleiteten Diskussion darüber, dass ihm die 
Aufgabe grundsätzlich leichtfiel:

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 315



Ich hab’ dem einfach Raum gegeben, hab’ das laufen lassen, und das war sehr spannend. 
Manchmal ging das dann sehr gut, dieses Gefühl aufrechtzuerhalten, was überraschend 
war, bei mir gar nicht nahestehenden Personen, bei anderen ging’s gar nicht. ((Lacht)) 
Was da dann geholfen hat, war’s, mir vorzustellen, dass das Menschen sind, die auch 
glücklich sein wollen, die ganz schwache, verletzliche, ängstliche … Ja, die voller Zweifel 
sind, mir das vorzustellen, hat mir auch geholfen, für diese Personen so eine liebevolle 
Zuneigung, ein Gefühl zu entwickeln. (Jonathan, 20.3.2016/1: 14)

Jedoch brachte eine solche Einübung von Empathie neue Erfahrungen für einige 
Schüler*innen mit sich, so berichteten Charlotte und Sofie, dass sie weinen mussten, 
und Sofie realisierte, dass »Empathie« auch »Mitleiden« bedeuten kann:

Mir wurde wiederholt klar, dass Empathie nicht nur bedeutet, sich mit Leuten mitzu-
freuen, sondern halt auch mitleiden können, naja, bei mir kam einiges hoch irgendwie. 
Zu lieben hat für mich auch immer bedeutet, zu leiden. Zu lieben hat für mich auch 
immer bedeutet, Leiden mit zu ertragen. War schmerzhaft. Ich hab’ mir viele Gedanken 
gemacht, ob diese Traurigkeit, die da kam, ob das wirklich dazugehört oder ob man das 
überwinden muss? (Sofie, 20.3.2016/1: 11)

Steiner gab auf diese Frage keine konkrete Antwort, sondern ermutigte Sofie, es 
selbst herauszufinden. Es klingt nach einer individuellen, psychologischen Emoti-
ons- und Erinnerungsarbeit, die einige der Teilnehmer*innen durch diese Ü� bung 
leisteten. Auch Charlotte war überwältigt von ihren Erfahrungen, konnte sie jedoch 
nicht konkret festmachen oder wollte es nicht mit der Gruppe teilen: »Also, ich hab’ 
dann ständig irgendwie versucht, meine Tränen zu trocknen, weil damit hatte ich 
eigentlich überhaupt nicht gerechnet. Und das ging eigentlich den ganzen Abend 
so weiter und in der Nacht und heute morgen bei der Praxis. Also, ich hab’ immer 
wieder …« (20.3.2016/1: 13). Trotzdem bewertete sie diese Erfahrung als positiv 
bewegend: »Also, das hat mich einfach umgehauen, wie ich mich gefühlt habe, das 
war toll, bewegend. Ja, war sehr schön.« (Ebd.) Auch in der darauffolgenden Haus-
aufgabe ging es für Charlotte intensiv mit Sūtra I/33 weiter, wie sie der Gruppe 
in der nächsten Ausbildungswoche erzählte (2.8.2016: 6). Es zeigt sich, dass das 
Ausbildungssetting für manche Teilnehmer*innen subjektiv effektive Methoden 
bereitstellte, um gewisse emotionale Zustände und Umgangsweisen mit anderen 
Menschen einzuüben, indem diese – durch einen alten Text verbürgt – im außerall-
täglichen und rituellen Ausbildungssetting und daraufhin im Alltag stets wiederholt 
wurden: »Also, mich hatte bei der letzten [Ausbildungs-]Woche das Thema maitri-
karuna-mudito-upeksha sehr begleitet. Und, ähm, das ist eigentlich dann in der 
letzten Zeit immer stärker geworden und immer präsenter.« (Charlotte, 2.8.2016: 6)

In der zu zweit und im Sitzen mit geschlossenen Augen ausgeführten citta-
maitrī-Meditation, die in der gesamten Ausbildungszeit regelmäßig praktiziert 
wurde, soll eine der beiden Übenden ihre Gedanken laut ausformulieren, während 

316	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



die andere mit voller und wohlwollender Achtsamkeit »lauschen« soll, ohne einzu-
greifen oder das Gehörte zu bewerten. Aufgabe der Erzählenden ist es, vollkommen 
in die Aktivität des eigenen »wandelbaren Wesens«, des citta, einzutauchen und 
jedes Vorgehen direkt zum Ausdruck zu bringen, seien es Reaktionen auf äußere 
Reize, eigene Gedanken und Gefühle, oder Wertungen derselben oder der Umge-
bung. Die »Lauschenden« waren dazu angehalten, sich mit voller Aufmerksamkeit 
auf das citta der anderen Person zu konzentrieren sowie die eigenen Reaktionen 
darauf zu beobachten und in eine stets wertfreie, liebevolle Richtung zu lenken. 
Die Partner*innen wechselten und diese Übung schweißte die Gruppe auch des-
wegen zusammen, da sie ein Kennenlernen auf neuen und intimeren Ebenen mit 
sich brachte. Auch die citta-maitrī-Übung begleitete als Hausaufgabe in den Alltag, 
in dem die Übung mit dem/der Partner*in oder einem Freund/einer Freundin aus-
geführt werden sollte.

Zumindest diese zweite Meditation entstammt nicht dem Kontext des Sūtras, 
wenngleich der Name der citta-maitrī-Meditation auf den Text zu verweisen scheint, 
der allerdings ausschließlich auf solo ausgeführte Meditationstechniken fokussiert. 
Diese Form der »gemeinsamen Meditation« gleicht vielmehr der »Meditation mit 
Zeuge«, die im Zuge des von der Max-Planck-Gesellschaft geförderten »ReSource-
Projektes« entwickelt wurde, das von Frau Prof. Dr. Tania Singer im Rahmen der 
Sozialen Neurowissenschaften in Berlin initiiert wurde. Dieses zwischen 2013 und 
2016 durchgeführte Projekt hat einige Erkenntnisse und Methoden hervorgebracht. 
Die hierbei getestete Partnermeditation ist konkret auf moderne Bedürfnisse zuge-
schnitten und heißt nicht citta-maitrī-Meditation, sondern neben »Meditation mit 
Zeuge« auch »affect dyad« oder »kontemplative Dyade«: »In the affect dyad, speaker 
and listener take turns describing feelings and bodily sensations during a difficult 
situation and a gratitude-eliciting situation experienced during the last day. The 
listener does not respond, either verbally or nonverbally, instead focusing on active, 
empathic listening.« (Kok/Singer, 2016: E2)

Sie ist eine von zwei »core exercises« des Affekt-Moduls, in dem es um die 
Themen »Care/compassion/gratitude; Prosocial motivation; Dealing with diffi-
cult emotions« geht (ebd.). Die zweite kontemplative Technik dieses Moduls, die 
»Loving-kindness meditation«, entspricht Steiners stiller ›maitrī-Meditation‹: »[…] 
participants learn to self-generate loving feelings and prosocial motivation toward 
themselves and others.« (Ebd.) Dem Projekt ging es um »eine gesunde Emotionsre-
gulation, Selbstfürsorge, Empathie und Mitgefühl«, besonders um die Verbesserung 
sozialer Kompetenzen und sozioaffektiver Kapazitäten.327 Heutige Yogaphilosophie 

327	 Siehe die Webseite des Projektes: https://www.resource-project.org, Zugriff: 18.9.2021. Auf der Seite 
wird das als »säkular« angepriesene Projekt so beschrieben: »Das ReSource-Projekt ist eine weltweit ein-
zigartige, groß angelegte Studie zum mentalen Training mithilfe westlicher und fernöstlicher Methoden 
der Geistesschulung. Ü� ber einen Zeitraum von elf Monaten wurden interessierte Laien an ein breites Spek-
trum von mentalen Ü� bungen herangeführt, mit deren Hilfe Fähigkeiten wie Aufmerksamkeit, Körper- und 
Selbstgewahrsein, eine gesunde Emotionsregulation, Selbstfürsorge, Empathie und Mitgefühl sowie Pers-

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 317

https://www.resource-project.org


wird, wie sich hier nochmals deutlich zeigt, zu einem Austragungsort für moderne, 
säkulare Achtsamkeitsdiskurse und die damit zusammenhängende neurologische 
Forschung, und implizit antwortet sie damit auch auf die gleichen modernen, sozia-
len Problematiken, die vom ReSource-Projekt so formuliert werden: »Perceiving 
oneself as socially connected is deeply embedded in human functioning, and the 
absence of feeling connected prospectively predicts both mental and physical ill-
ness and premature mortality.« (Ebd.: E7)

Durch solche zeitgenössischen Übersetzungsweisen von Sūtra-Inhalten – und 
damit sind sowohl sprachliche als auch praktische Übersetzungen gemeint – ste-
hen zusätzlich zur dominanten Körperpraxis auf der Yogamatte eine Vielzahl an 
Methoden zur Verfügung, zum Beispiel emotionaler Art, die als yogaphilosophische 
Techniken wahrgenommen werden und, wie dieses Unterkapitel zeigen konnte, von 
den Übenden teils als transformativ erlebt werden.

Dass es wie erwähnt bei den in diesem Sūtra aufgezählten Qualitäten letztlich 
um das Entwickeln eines klaren Geistes zum Zwecke der Meditation geht, wird 
jedoch selten thematisiert. Es kann hingegen von – durch die Lektüre des Sūtras 
etablierten – emotionalen Haltungen gesprochen werden, die, wie Koch in Bezug-
nahme auf Ole Riis und Linda Woodhead schreibt, »sich meist habituell ausge-
bildet haben um die Emotionen innerhalb von Gesellschaften zu regulieren und 
dafür sorgen, dass sie aufeinander abgestimmt werden und ein möglichst fried-
fertiger Umgang herrscht.« (Koch, 2018: 7f.) Zumindest trifft dies auf die heuti-
gen Rezipient*innen zu, denn das asketische Zielpublikum des Yogasūtras hatte –  
wenngleich es sich nach ethischen Vorgaben richtete – ein zurückgezogenes, letzt-
lich passiv-asoziales Dasein zu wählen, das sich außerhalb des gesellschaftlichen 
Lebens abspielte.

2.3.7	 Kriyā Yoga: Mut, Staunen und Zufriedenheit
Im zweiten, sādhana pāda genannten Kapitel scheinen neue Thematiken hinzu-
zukommen, doch es werden einige sich durchziehende Grundtopoi erkennbar. So 
gehört es zum Beispiel zur heutigen Yogaphilosophie dazu, positive Eigenschaften 
zu entwickeln. Im Forschungsfeld sind das neben der zuvor beschriebenen liebevol-
len inneren Einstellung vor allem Achtsamkeit, Beharrlichkeit/Mut/Stärke, Zufrie-
denheit und Vertrauen. Im Folgenden wird das Sūtra II/2 beispielhaft für die einzu-
übenden Eigenschaften Mut, Staunen und Zufriedenheit analysiert.328 Viele Aspekte 

pektivübernahme trainiert werden. Insgesamt zielte das Training darauf ab, mentale Gesundheit und soziale 
Kompetenzen zu verbessern, um z. B. Stress zu reduzieren, mehr geistige Klarheit zu erlangen, die Lebens-
zufriedenheit zu steigern sowie andere Menschen besser verstehen zu lernen. Es handelt sich um ein säku-
lares Programm, das mit einem Team von erfahrenen Meditationslehrern, Wissenschaftlern und Psycho-
therapeuten entwickelt wurde.«
328	 Genauso kann das Sūtra I/20 in diese interpretativen Cluster eigeordnet werden, dort werden fünf 
»Eigenschaften« aufgezählt, śraddhā, vīrya, smṛti, samādhi und prajñā, die im Kontext des pyśs als Grundla-
gen (»für manche«, itareṣām) zum Erreichen eines saṃprajñāta samādhi genannt werden. Wie Silja (Haus-

318	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



der Interpretation dieses Verses überschneiden sich mit dem bereits besprochenen 
Gegensatzpaar abhyāsa und vairāgya, worauf Steiner die Gruppe selbst hinwies 
(30.7.2016: 4).

Zu Beginn des zweiten Kapitels wird ein weiterer Yogaweg beschrieben, genannt 
kriyā yoga: tapas-svādhyāya-īśvarapraṇidhānāni kriyāyogaḥ (II/1). Bäumer über-
setzt: »Askese, eigenes Studium (der heiligen Schriften) und Hingabe an Gott 
machen den Yoga der Tat aus« (1995: 83), und Deussen schreibt: »Askese, Veda-
Studium und Gottergebenheit bilden den Werk-Yoga.« (1922 [1908]: 520) Satz II/2 
erläutert das Ziel dieser Übungen: »Der Zweck (dieses Yoga) ist die Meditation und 
die Versenkung, und er setzt die Spannungen herab.« (Bäumer, 1995: 83) Deussen 
lässt die Sanskritbegriffe stehen und übersetzt die kleśa-s etwas unverblümter als 
»Plagen«: »Er (dieser Werk-Yoga) bezweckt Förderung des Samâdhi und bezweckt 
Abschwächung der Kleça’s (Plagen).« (1922 [1908]: 520) Die darauffolgenden Sätze 
zählen die kleśa-s, die »Spannungen« oder »Plagen« einzeln auf, sie lauten: avidyā-
asmitā-rāga-dveṣa-abhiniveśāḥ kleśāḥ (II/3), »Die leidvollen Spannungen sind: 
Nichtwissen, Ichverhaftung, Begierde, Haß und Selbsterhaltungstrieb.« (Ebd.) Die 
fünf kleśa-s sind folglich Arten des Leidens, die den Gemüts- und Geisteszustand 
beeinflussen.

Bryant merkt an, dass der kriyā yoga-Abschnitt dazu dient, diese den vṛtti-s 
zugrunde liegenden kleśa-s zu erklären, um das mit dem Vernichten der kleśa-s 
zusammenhängende Erreichen von Yoga verständlich zu machen (2009: 241). Es geht 
demnach bei den drei von Patañjali genannten Praktiken, tapas (Askese), svādhyāya 
(Veda-Studium oder Selbststudium (der Schriften)) und īśvarapraṇidhāna (Gotter-
gebenheit) darum, die kleśa-s zu zerstören, denn sonst können die citta-vṛtti-s nicht 
beruhigt werden, sondern werden wieder und wieder von den kleśa-s getriggert.

Während die traditionelle Lesart demnach einen ursprünglichen Yogin nach-
zeichnet, Brahmane und als solcher ein Veda-kundiger Asket, der über die zuneh-
mende Dekonstruktion seiner eigenen Persönlichkeit inbrünstig samādhi und kai-
valya anstrebt, bezeichnete Steiner in der Philosophiestunde zu Sūtra II/1 den kriyā 
yoga als den Yoga des Tuns, als eine Form von Yoga, die im Alltag erlebt werden 
könne. Die Gruppendiskussion drehte sich um Steiners moderne Übersetzung der 
drei Begriffe tapas, svādhyāya und īśvarapraṇidhāna als »Mut«, »Staunen« und 
»Zufriedenheit«. Auch im Interview mit ihm hob er das Sūtra II/1 hervor:

aufgabe 1. Woche: 43–55) auflistet, steht śraddhā für das »Vertrauen // daran glauben, dass man etwas kann 
und dass etwas real wird (→ wenn ich denke, ich werde nie frei im Handstand stehen, werde ich das auch 
nie)«, und ist sowohl in das Cluster »Zufriedenheit« als auch in das Cluster »Mut« einzuordnen. Vīrya ist zu 
verstehen als »Energie, fester Wille, Kraft // 2. Schritt ist ausprobieren, etwas tun, uns anstrengen«, also ein 
Pendant zu tapas und samādhi ist die »vorurteilsfreie Betrachtung, von dem was ist // sich objektiv bewusst 
machen: Wer bin ich, wo stehe ich, wo will ich hin? Was ist überhaupt und aktuell möglich? Was ist mein 
Ziel?«, und ähnelt somit svādhyāya, der »staunenden« Betrachtung seiner selbst.

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 319



Unter tapas verstehe ich dabei nicht die Askese, sondern den Mut und auch den Enthu-
siasmus, unbekannte Dinge zu wagen. Ich übersetze es daher als »Mut« – den Mut, der 
uns etwas ausprobieren lässt, der uns etwas wagen lässt, der uns vorantreibt. Oft haben 
wir viel zu viel Angst: Wir glauben zu wissen, was möglich ist und was nicht möglich 
ist, und wir ziehen uns zurück auf die Bereiche in unserem Leben, von denen wir glau-
ben, dass wir sie können. Die Bereiche dagegen, von denen wir glauben, dass wir sie 
nicht können, schließen wir aus, die wagen wir gar nicht erst. Wir sperren uns so ein in 
unseren eigenen Käfig. Unser Leben wird dadurch zunehmend statisch und unlebendig. 
(Steiner, 9.12.2015: 55)

Steiner deutet den Begriff tapas, den Jois als intensiven, physisch erlangten Hitze-
Aspekt mit Reinigung und Perfektion der Sinnesorgane assoziierte, in die emotio-
nalen Qualitäten Mut und Enthusiasmus um und bringt ihn mit »Lebendigkeit« in 
Verbindung.329 Das Entwickeln von Mut ist von konkreter Relevanz für die Praxis 
des AYs, die potenziell respekteinflößende Ü� bungen beinhaltet, wie den häufig als 
Beispiel genannten Handstand – dass zu einem »Yoga der Tat« Mut gehört, erscheint 
den mit solchen Aufgaben in ihrer täglichen Yogapraxis konfrontierten Schüler*in-
nen eingängig. Die motivierende, lebensweltliche Auslegung von tapas inspiriert 
die Gruppe. Eine Modernisierung des Konzeptes, weg von seinem ursprünglichen 
Zusammenhang mit »Askese«, initiierten bereits die indischen Yogalehrer des 
20. Jahrhunderts, die selbst größtenteils nicht enthaltsam lebten, zumindest nicht 
in der Haushälter-Linie Kṛṣṇamācāryas.

Svādhyāya, das »Veda-Studium«, oder das »eigene Studium der Schriften«, ist 
ebenfalls ein Terminus, der schon im 20. Jahrhundert eine völlig neue Konnotation 
bekam. Zu nennen ist hier B. K. S Iyengars populäre Auslegung, die für De Michelis 
in Richtung Selbsterforschung und Selbstoptimierung geht:

Iyengar, however, interprets the word in typically modern fashion along individualistic 
and eclectically pluralistic lines: »Sva means self and adhyaya means study or education. 
Education is the drawing out of the best that is within a person. Svadhyaya, therefore, is 
the education of the self... The person practising svadhyaya reads his own book of life, 
at the same time that he writes and revises it... it is essential to study regularly divine 
literature... The sacred books of the world are for all to read. They are not meant for the 
members of one particular faith alone. […] Not surprisingly, these psychological univer-
salistic interpretations of yoga have found favour with esoterically and occultistically 
inclined practitioners already accustomed to the language of Jungian and Transpersonal 
psychology. (De Michelis, 2004: 221)

329	 Die Deutung von tapas hin zu einer Form lebendiger Intensität ist beinahe ironisch, denn der Begriff 
tapas steht in der Geschichte des asketischen Yogas direkt mit dem Tod in Verbindung (vgl. Michaels, 2016: 
210).

320	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



Als Steiner svādhyāya im Gegensatz zu Deussens »Veda-Studium« als »Studium des 
Selbst« übersetzte, reagierten einige Schüler*innen zufrieden darauf, dass es auch 
»sich selber kennenlernen« heißen könne (zum Beispiel 30.7.2015, Friederike: 6), 
ähnlich Iyengars »reading one’s own book of life«. Und noch bevor Steiner erklären 
konnte, wie er zur Ü� bersetzung »Staunen« gekommen sei, wurde diese unvermit-
telt in Richtung Selbstfindung gelesen: »Man kann auch erstaunt sein, was man auf 
dem Weg alles findet, wenn man sich selbst studiert«, warf Katrin ein (30.7.2015: 14). 

Steiner bezeichnet svādhyāya, »Staunen«, im Interview als ein schöneres Wort 
für »Neugier«, oder »Unvoreingenommenheit« und als Beispiel dafür nennt er 
ein Kind, das »[…] mit neuen, unverbrauchten Augen die Blume am Wegesrand 
anschaut und sie neu entdeckt« (9.12.2015: 56). Das Kind übersehe die Blume nicht, 
wie es Erwachsene tun würden, die schon das Ziel des Spaziergangs visualisieren 
und nicht mehr in der Erfahrung selbst ankommen. An diesem Exempel zeigt sich 
eine von vielen thematischen Überschneidungen, die sich in der Übersetzung von 
Sanskritbegriffen ergibt, wodurch die gängige Praxis der Universalisierung von 
Yogaphilosophie verdeutlicht werden kann. Denn auch svādhyāya, ursprünglich 
»das Studium des Veda« (PW, s. v.), nun verstanden als »Staunen«, verbindet sich mit 
dem Topos, für den schon atha einstand, es dient der Aufforderung präsent »im Hier 
und Jetzt« anzukommen – daher gefiel Steiner Andrés Übersetzung von svādhyāya 
als »Achtsamkeit« (30.7.2016: 8). Dieses achtsame, wahrnehmende Im-Hier-und-
Jetzt-Sein wird ganz besonders auf das eigene (Yoga übende) Selbst bezogen:

Für mich ist es ein nach innen Schauen, das Hineinschauen in mich selbst. Dabei erlebe 
ich, was in mir geschieht, während ich praktiziere, mit eben jenen beiden Qualitäten 
»Mut« und »Zufriedenheit«. Ich kann wahrnehmen, welche Veränderungen in meinem 
Geist entstehen und in meinem Körper, während ich praktiziere. (Steiner, 9.12.2015: 63) 

Eine ähnliche begriffliche Ü � berschneidung ergibt sich beim dritten Prinzip, 
īśvarapraṇidhāna, das Steiner als Balance zu tapas versteht:

Wörtlich ist es die Hingabe zum Göttlichen, für mich ist es auch eine Hingabe an das, 
was ist, und deswegen übersetze ich es mit »Zufriedenheit«. In unserer Gesellschaft sind 
wir oft in der Zukunft mit unseren Gedanken. Wir gehen zur Schule, um das Abitur zu 
machen, wir studieren, um den Abschluss zu bekommen, wir schreiben eine Doktor-
arbeit, um den Doktortitel zu bekommen. Mit genau dieser Einstellung kommen wir 
zum Yoga. Wir üben dann Yoga, um die großen Zehen anzufassen. Was wir mit dieser 
Einstellung verpassen, ist das Leben selbst. Denn wir verpassen in diesem Moment 
zu sein und ihn wirklich zu erleben. Auch diese zweite Komponente habe ich auf der 
Yogamatte gelernt: Ich habe erfahren, dass nicht alles, um was ich mich bemühe, sich 
auch einstellt. Halte ich an meinen Zielen zu stark fest, so führt das nur zu Frustration. 
(Steiner, 9.12.2015: 57)

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 321



Einerseits überschneidet sich īśvarapraṇidhāna, »Zufriedenheit«, durch den 
Jetzt-Bezug mit dem zuvor erläuterten »Staunen«, andererseits gibt es Kontakt-
punkte mit dem Prinzip vairāgya aus Sūtra I/12, das ebenfalls beinhaltet, »nichts 
zu erwarten oder zu erzwingen« (Hausaufgabe 1. Woche, Anton: 104), sondern mit 
den Ergebnissen einer Tat zufrieden zu sein, nachdem man sein Bestes gegeben 
hat (abhyāsa oder tapas).330

Wie Renate in der Gruppensitzung bemerkte, doppelt sich die Übersetzung von 
īśvarapraṇidhāna als »Zufriedenheit« erneut mit einem anderen prominenten Kon-
zept des Yogasūtras, saṃtoṣa, eines der fünf niyama-s aus Satz II/32: »Aber später 
kommen dann eben auch, also dieser Begriff, den Du eben sagtest, ›Zufriedenheit‹, 
[…] ist doch eher ›santosha‹ oder nicht?« (30.7.2016: 31) Steiner erläuterte Renate 
seine Interpretation noch einmal und diese schien Renate eingängig, doch sie fragte 
weiter nach: »Also ich würd’ mich halt dann fragen, wenn dieses ishvara-pranid-
hana mit dem Begriff ›Zufriedenheit‹ mehr oder weniger vergeben ist, was würdest 
du dann später für ›santosha‹ sagen?« (30.7.2016: 36), worauf Steiner entgegnet, 
dass er das ebenfalls mit »Zufriedenheit« übersetzen würde, und es ja öfters vor-
kommen würde, dass zwei Worte das Gleiche bedeuten.

Spitzfindigkeiten zu Übersetzungen und thematische Überschneidungen hin 
oder her, Steiners praxisnahe und alltagsgerechte Auslegung dockte bei den Schü-
ler*innen an – sie inspirierte die Runde problemlos zu Beispielen und wurde sofort 
auf die Yogapraxis angewendet:

Also, ich find das ganz interessant, wenn ich das jetzt mit Asana vergleiche, also zum 
Beispiel mit dem Handstand. Wir brauchen Mut, es zu tun, wir müssen es selbst starten, 
und wenn ich dann fertig bin, bin ich zufrieden, dass ich den Mut aufgebracht hab. Also, 
man kann das ja auf alle Situationen im Leben, die neu für einen sind, unbekannt … Man 
braucht Mut, ihnen entgegenzutreten, erstaunlicherweise ist es oft halb so schlimm, wie 
man es sich vorstellt, und im Anschluss daran ist die Zufriedenheit, dass man’s gemacht 
hat. (Bettina, 30.7.2016: 39)

Erneut zeigt sich die Suche nach Balance, nach der Mitte zwischen mutiger, beharr-
licher Arbeit, dem Sich-ins-Zeug-Legen und Etwas-Wagen und der Zufriedenheit 
mit sich selbst und der Welt sowie der Gelassenheit, dass schon alles richtig so sei, 
wie es letztendlich komme. Der Handstand hat sich als eine Metapher für das poten-
ziell Erreichbare, doch häufig sehr weit Entfernte, das trotzdem tagtäglich geübt 
werden kann, etabliert. Hinter der āsana-Praxis stecken somit neue Motivationen, 
obschon diese mit einem alten Text begründet und verbürgt werden sollen, und 

330	 An anderer Stelle assoziiert Steiner diese Auslegung mit dem karma yoga der Bhagavadgītā (Stei- 
ner, II/1), vgl. Kapitel III.2.3.10.

322	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



stets geht es um die qualitative – wenngleich meist allgemein bleibende – Verbes-
serung des eigenen Alltags, des eigenen Selbst und des eigenen Lebens.

2.3.8	 Die aṣṭāṅga-s: Der Weg zur Selbstverwirklichung
Sūtra II/28 zählt die berühmten acht Glieder auf wie folgt: yama-niyama-āsana-
prāṇāyāma-pratyāhāra-dhāraṇā-dhyāna-samādhayo’ṣṭāv aṅgāni. Da Deussens 
Ü� bersetzung sehr altmodisch ist, sei Bäumers zitiert: »Ä� ußere und innere Disziplin, 
(yama und niyama), Körperhaltung, Atemregelung, Zurückhalten der Sinne (von 
den Objekten), Konzentration, Meditation und Versenkung sind die acht Aspekte 
des Yoga.« (1995: 115) Die aṣṭāṅga-s als »acht Aspekte« zu übersetzen, ist eine relativ 
ungewöhnliche Wortwahl, »acht Glieder« (Palm, 2010: 98) ist geläufiger, doch Sing-
leton und Mallinson ziehen den »eight limbs« die Ü� bersetzung »eight auxiliaries«, 
also »acht Hilfsmittel« vor, wenn das Wort »Yoga« das Ziel, und nicht die Methode 
bezeichnet: »There, while the aṅgas may be indispensable for reaching the goal, 
they may themselves not be considered as yoga, and may be subsidiary to other 
methods.« (2017: 7) Demnach schlussfolgern sie auch für das PYś, dass der Termi-
nus aṣṭāṅgayoga als »›yoga [attained] by means of the eight auxiliaries‹ rather than 
›the yoga of the eight limbs‹« interpretiert werden sollte (ebd.: 11).

In Steiners Übersetzung der aṣṭāṅga-s aus Sūtra II/29 als »Glieder des achtfa-
chen Pfades« steckt eine Wegmetapher.331 Der sogenannte »Yogaweg« vom Grob-
stofflichen zum Feinstofflichen, vom Körper zum Geist, vom Weltlichen zum Spiri-
tuellen, vom Aktiven, Beherrschbaren zum Passiven, sich von alleine Einstellenden, 
kann ein tragendes Bild für die Übenden sein, das ihren Weg der »Selbstverwirkli-
chung« strukturiert und mit einer Teleologie und einer Prozesshaftigkeit versieht. 
Als einen solchen Prozess zeichnet auch Kṛṣṇamācārya die aṣṭāṅga-s nach, wenn er 
sich einer sukzessiven Stufenmetapher bedient und in der Yogamakaranda erklärt, 
dass die aṅga-s wie eine Leiter funktionieren, die »Schritt für Schritt« hinaufzu-
klettern sei (2006 [1934]: 14). In der Yogamakaranda II formuliert er bezüglich des 
siebten aṅga-s, dhyāna, der Meditation: »Progress and benefit in this step is ensu-
red only by systematically following the previous steps: yama, niyama, asana, prana
yama etc.« (Mohan, 2012: 109)

Einerseits existiert diese Stufenmetapher in der heutigen Yogaumgebung als 
stille Grundlage fort, gleichzeitig zeigt sich im Datenmaterial eine Bedeutungsver-
schiebung insofern, als die sukzessive Wegmetapher, verknüpft mit der Vorstel-
lung eines Zeitstrahls Richtung Zukunft, in die Gegenwart verlagert wird. Dies hat 
bereits Steiners Interpretation von kriyā yoga gezeigt, bei dem es »um den Akt des 

331	 Palm räsoniert dazu: »Zu der Meinung, dass es sich beim achtgliedrigen Yoga um einen Weg (mārga) 
handelt, trug gewiss auch der ›Edle achtfache Pfad‹ des Buddha bei (ariya-aṭṭhaṅgika-magga), weshalb 
Patañjalis Lehre bisweilen als aṣṭāṅga-mārga bezeichnet wird. […] Doch ist in den Sūtras II.28f. nur von 
einem achtgliedrigen Yoga die Rede […].« (2010: 98)

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 323



Erprobens, des Spielens« ging. Erproben und Spielen – also der Weg – ist bereits 
selbst das Ziel, das Ergebnis ist zweitrangig. Erneut präsentiert sich das »Hier und 
Jetzt« als jener Moment, dem alles Potenzial innewohnt, denn auch wenn der Weg 
begangen wird, ist das Ziel des Weges der Weg selbst, ein mögliches Endziel ist 
zugleich staunend, zufrieden und enthusiastisch präsent zu vergessen. Mit den 
aṣṭāṅga-s stehen somit zwei Wegmetaphern nebeneinander, und das kann für Rei-
bungspunkte sorgen, wie im Folgenden weiter ausgeführt wird.

Kapitel II. hat gezeigt, wie bedeutend die aṣṭāṅga-s für die Rezeptionsgeschichte 
des Yogasūtras waren und wie ausschließlich sie die Rezeption des Textes bestimm-
ten, zum Beispiel bei Kṛṣṇamācārya und Jois. Die acht Glieder sind noch immer 
wichtig, wenngleich, wie beschrieben, in heutiger Yogaphilosophie auch andere 
Konzepte des Textes an Bedeutung gewinnen. Eines der Hauptergebnisse der 
aṣṭāṅga-Rezeption ist sicherlich, dass sie die āsana-Praxis auf ein spirituelles Ziel 
(samādhi) ausrichten, und dass sich die Behauptung, Yoga sei mehr als Gymnastik, 
global durchgesetzt hat. Natürlich ist mittlerweile vielen Schüler*innen klar, dass 
Patañjalis Beschreibung und sein Einsatz von āsana mit der heutigen Körperpraxis –  
die zwar āsana-Praxis genannt wird, sich aber von Patañjali und zunehmend auch 
von den Praxissystemen der indischen Yogalehrer des 20. Jahrhunderts entfernt – 
nur wenig zu tun hat. Gleichzeitig hat ein abgespeckter aṣṭāṅga-Diskurs eine sol-
che Popularität erlangt, dass er die Sportszene erreicht hat, und fitnessorientierte 
Yogabücher wie zum Beispiel Cross-Yoga für Sportler. Trainieren mit Kettleball und 
Superband von Michaela Weller versprechen, dass die beschriebenen Körperübun-
gen zu Patañjalis samādhi-Zustand führen könnten. Die Autorin verweist gleich 
zu Anfang ihres Buches auf den »Achtfachen Pfad« und bringt die Körperübun-
gen, die das gesamte Buch ausfüllen werden, in den Kontext eines »moralischen 
Kodex« sowie in Zusammenhang mit der »Klärung des Geistes« und »der Lenkung 
der unser Leben bestimmenden Energie Prana über Atemübungen« (Weller, 2017: 
14f.). Auch die mit Kettleball und Superband trainierende Yogini wird die höheren 
Glieder des Yogas, das heißt herausgehobene Bewusstseinszustände erreichen, und 
zwar erstens auf ganz einfachem Wege, und zweitens während dieser oder jeder 
anderen intensiven sportlichen Praxis, wie Wellers Buch klar macht und wie auch 
Steiner betont. Weller geht die acht Glieder durch und schreibt:

Mit der Konzentration auf die Atmung und die Ü� bungen erfolgt automatisch eine Ein-
kehr der Sinne, ein gewisser Rückzug ins Innere. Die Yogis nennen dies Pratyahara. Man 
könnte es auch als Flow oder »Runner’s High des Yogis« bezeichnen. […] Wenn Du dann 
noch konzentriert bei der Sache bleibst – und das ist die nächste Säule –, kann nichts 
mehr schiefgehen. (2017: 15)

Dies ist laut Weller dhāraṇā, die meditative Konzentration, ein intensiver Fokus, 
den im Prinzip jeder Sportler in jedem Training nutze: »Wenn du dich ganz auf 

324	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



deine Ü� bung, dein Vorhaben oder deine Taktik konzentrierst, dann wirst du zum 
Yogi, ob du willst oder nicht.« (Ebd.) Daraufhin ist auch samādhi nicht mehr fern:

Und wenn wir dann in die Zielgerade einlaufen, im Fußball das lang ersehnte Tor schie-
ßen oder im Workout endlich den gewünschten PR (»Personal Record«) holen – wie 
fühlt sich das an? Dieses Gefühl kann kurzzeitig die Welt bedeuten, alles andere wird 
unwichtig, und du spürst nur noch diese Erleichterung, unendliche Liebe und totales 
Glück. So in etwa könnte Samadhi sich anfühlen, die Erleuchtung, oder sagen wir besser: 
das Erwachen, das jeder Yogi langfristig anstrebt. (Ebd.)

Für die Autorin, die eine vierwöchige Ashtanga Vinyasa-Ausbildung in Indien absol-
viert hat, ist klar: Egal, welche Körperübungen genau das dritte Glied der Kette, 
āsana, bilden, sei es Fußball oder Crossfit, es wird, auf die richtige Weise ausgeführt, 
zu den gleichen Ergebnissen führen und vielleicht am Ende sogar zur Erleuchtung, 
für sie gleichbedeutend mit samādhi.

Bewusstseinszustände wie samādhi seien in Wahrheit »etwas ganz Einfaches«, 
wie auch Steiner es formuliert, »einfach zu erreichen«, zum Beispiel mit den Tech-
niken, die das modernisierte Verständnis von kriyā yoga bereitstellt, »der Yoga 
des Alltags«, der »eine Möglichkeit [ist], im Alltag diesen Zustand von samadhi zu 
erfahren – auch auf der Yogamatte, deswegen praktiziere ich Yoga, kann ich die-
sen Zustand von samadhi immer wieder erreichen« (9.12.2015: 60). Bei genauerer 
Betrachtung von Steiners Verständnis von kriyā yoga erscheint der in diesem Kon-
zept entdeckte sportliche Eifer (tapas), die staunende, präsente Selbstvertieftheit 
(svādhyāya) und das gleichzeitige Geschehenlassen (īśvarapraṇidhāna) als Eben-
bild von Wellers Beschreibung der aṣṭāṅga-s. Im Philosophieunterricht zu den 
aṣṭāṅga-s betonte Steiner auf meine Frage hin, ob ein Läufer ebenfalls Yoga mache, 
dass wenn es dem Läufer bei seiner Tätigkeit darum gehe, sein wahres Selbst zu 
erfahren, er Yoga und Patañjalis aṣṭāṅgayoga praktizieren würde. Stände jemand 
andersherum nur auf der Yogamatte, um den Handstand zu praktizieren und zu 
meistern, mache er kein Yoga, sondern lediglich Leistungssport (20.4.2017: 23–24). 
Obwohl die Prozesshaftigkeit und die Zielabgewandtheit der Yogapraxis oftmals 
stark hervorgehoben wird (»Do your practice and all is coming«), steht das Ziel 
also doch in Form einer tiefen Motivation an vorderster Stelle. 

Dieser Exkurs hat erneut gezeigt, dass, wenn nötig, in heutiger Yogaphilosophie 
Yogasūtra-Konzepte und -Begriffe ins Konkrete, Alltagstaugliche entfaltet werden. 
Dann gibt es sowohl kriyā yoga als auch die aṣṭāṅga-s, abhyāsa und tapas, jedoch 
schmelzen sie schnell zu einem »großen Ganzen« zusammen. Dabei muss es immer 
»einfach« sein, die »philosophische« Detailarbeit und die (im Yogasūtra) gesuchten 
Praktiken genau wie die holistischen Erfahrungen und Zustände. Kṛṣṇamācāryas 
fehlende Yogasūtra-Übersetzung, Jois’ philosophische Verschwiegenheit und Iyen-
gars Freibrief zu einer individuellen Auslegung von Sanskrit-Termini haben, vor 

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 325



allem in der Kṛṣṇamācārya-Linie, solche alltagstauglichen Deutungen erleichtert 
und letztlich hervorgebracht. Ist es mit »This is Patañjali Yoga« überschrieben, ist 
die Bezeichnung »Yoga« gerechtfertigt, und wenn die Praxis wiederum mit Sport 
(Laufen, Fußballspielen etc.) gleichgesetzt wird, kann sichergestellt werden, dass 
sich auch Sportler angesprochen fühlen, das Yogabuch kaufen und sich nicht von 
spirituellen Einsprengseln abgeschreckt fühlen. Die aṣṭāṅga-s dienen erfolgreich 
dazu, über (ein altindisches) Yoga sprechen zu können, es aber gleichzeitig so dar-
zustellen, dass es die breite Masse erreicht.

Im Gegensatz zu anderen Yogasūtra-Inhalten hat der aṣṭāṅga-Diskurs im 
21. Jahrhundert stabile Dimensionen angenommen, da seit über 150 Jahren wieder 
und wieder über den »achtfachen Pfad« geschrieben und gesprochen wird. Es gibt 
mittlerweile verschiedene, aber relativ beständige Diskurspositionen; Wellers und 
Steiners Ansicht, dass sich die höheren, meditativen Glieder durch die Körperpra-
xis von allein einstellen, ist dabei nur eine mögliche und in bestimmten Zirkeln 
populäre Variante. Eine andere Ansicht vertritt Maehle, der sich mittlerweile teil-
weise vom AY-Diskurs (und vollkommen von der Jois-Familie) gelöst hat. Er nennt 
Jois’ AY »ekāṅga yoga« (vgl. Maehle, 2018a) »eingliedriges Yoga«, womit er auf die 
Dominanz des dritten aṅga, āsana anspielt. Er schrieb mir, dass AY und der sich 
durch die Praxis entwickelnde starke Körper lediglich eine gute und wichtige Vor-
bereitung für Patañjalis Yoga seien: »Jois was actually right when he said, ›This 
yoga will give you the light and strong body of a lion‹. Question is only what are we 
then doing with such a body? We need to put it into the service of Patanjali yoga.« 
(26.8.2018: 60) Maehle erläuterte weitergehend, dass AY lediglich als Sprungbrett 
für eine andere (sitzend-meditative) Praxis zu sehen sei: »But I think the practice 
really does shine if we simply use it as a jumping board from where to launch into 
higher limbs practice.« (26.8.2018: 125)

Die yama-s und niyama-s
Die fünf yama-s, die fünf »(Regeln der) äußeren Disziplin« sind laut Sūtra II/30: 
1. ahiṃsā (Gewaltlosigkeit), 2. satya (Wahrhaftigkeit), 3. asteya (nicht stehlen), 
4. brahmacarya (reiner Lebenswandel) und 5. aparigraha (nicht Besitz ergrei-
fen), und die fünf niyama-s, die »inneren Disziplinen« lauten gemäß Sūtra II/32: 
1. śauca (Reinheit), 2. saṃtoṣa (innere Ruhe), 3. tapas (Askese), 4. svādhyāya (eige-
nes Studium) und 5. īśvarapraṇidhāna (Hingabe an Gott).332 Sie sind zwar als ethi-
sche Ü� berlegungen ein wichtiges Thema in heutiger Yogaphilosophie, ihre Relevanz 
wird aber von den Schüler*innen sehr unterschiedlich bewertet:

332	 Alle Ü� bersetzungen nach Bäumer (1995: 119f.).

326	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



Ä� h, acht Glieder? (1,0) Ich kenn’ die zwar, ich kann des an sich auch aufsagen und so, aber 
ich denk’ da nich’ so dran. Weil ich nämlich glaube, dass alles zeitgleich passiert. Und 
du drehst dich eher mit ’ner Spirale immer drumherum, und du hast alles… Deswegen, 
diesen Samadhi-Effekt streifst du immer wieder mal und des weitet sich nur aus. Und, 
äh, ’s is’ nich’ so dass du mit… Weil wenn du mit yama und niyama anfangen müsstest, 
dann würdest du ja nie zu Asana kommen. Weil yama und niyama zu perfektionieren, 
wär’ ja schon so eine große Aufgabe als Mensch, dann hätt’ ich noch gar nich’ anfangen 
dürfen, so, ja. (Peter, 22.8.2016: 112)

Peters Aussage führt in die große Frage ein, die bezüglich der yama-s und niyama-s 
im Raum steht: Sind diese »zehn Gebote« die Voraussetzung dafür, dass die Ü� bende 
zu āsana, und erst nach deren Meisterung zu den höheren Gliedern übergehen kann, 
wie es Kṛṣṇamācārya an mehreren Stellen in seinen Büchern schreibt,333 oder ent-
wickeln sich jene moralischen Eigenschaften auf dem Weg? Sind die acht Glieder 
in einer sukzessiven Stufenfolge gedacht oder durchweben sie sich ständig gegen-
seitig?334 In der Philosophiesitzung über die aṣṭāṅga-s fragte sich Lothar:

Also ich hab’s nie verstanden, seitdem ich Yoga mache, wieso dann die Reihenfolge. Ich 
hab’ angefangen mit Asana und hab mich, sagen wir mal, vom dritten Schritt zum vier-
ten, fünften, sechsten gearbeitet. Und dann bin ich immer in dem Bereich geblieben. 
Und irgendwann hab’ ich mir dann überlegt, okay, da gehört ja mehr dazu, und dann 
bin ich runter zum ersten Schritt. Und hab dann mich mit der Philosophie beschäftigt, 
also das war mein Weg. Ich frage mich, warum das dann diese Reihenfolge ist. War das 
wirklich so gedacht, dass du wirklich erst yama und niyama und dann darfst du asana 
machen, oder? (Lothar, 20.4.2016: 27)

333	 Es lassen sich in Kṛṣṇamācāryas Publikationen keine Anzeichen der Auffassung entdecken, dass sich 
im Zuge der āsana-Praxis die ersten beiden aṅga-s mitentwickeln könnten. Kṛṣṇamācārya rät sogar kon-
kret davon ab, während der Praxis der späteren aṅga-s zur moralischen Verfeinerung gelangen zu wollen 
(wie es Jois in seinem Buch Yoga Mālā schreibt, es häufig in der heutigen Umgebung des AYs zu hören ist, 
und wie es – mutatis mutandis – in Zusammenhang mit Körperübungen auch der Agenda der KKB ent-
spricht), sondern stellt klar, dass Körperübungen nur mit der richtigen moralischen Einstellung dahinter ihre  
volle Wirkung entfalten können: »If these two steps of Yama and Niyama are well established the third step 
of ASANA will be easy of attainment. If one is indifferent or imperfect in the two steps then the third step 
becomes either too difficult or too dangerous.« (Mohan, 2012: 72)
334	 Vyāsa schreibt zu Sūtra II/29, das die acht aṅga-s aufzählt: yathā-kramam eṣam anuṣṭhānam  
svarūpaṃ ca vakṣyāmaḥ. Palm deutet Vyāsas Aussage so, »dass die Ausführung dieser acht Glieder der  
Reihe nach erfolgen muss […].« (2010: 99) Angot argumentiert hingegen, dass die Auslegung der aṅga-s  
als sukzessive Praktiken von Vijñāna Bhikṣu, dem bekannten Kommentator des 16. Jhs. stamme, der jedoch 
dafür den Satz philologisch fragwürdig zerlege. Angot übersetzt ihn, wie viele andere auch, im Gegensatz 
dazu so: »Leur réalisation et leur nature propre vont être expliquées sucessivement.« (Angot, 2012: 476) 
Nach diesem gängigen Verständnis handelt es sich hier also gar nicht um eine Aussage über die Praxisrei-
henfolge der aṅga-s, sondern einfach darum, dass die aṅga-s im Folgenden (im Bhāṣya) Schritt für Schritt 
erläutert werden (vgl. u. a. Hariharānanda Ā� raṇya, 1983 [1963]: 207).

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 327



Steiner entgegnete darauf, dass yama und niyama sowieso schon im Großen und 
Ganzen in der Gesellschaft verankert wären, in den Religionen und im Grundgesetz, 
und dass die nähere Beschäftigung mit ethischen Prinzipien, zu der das Yogasūtra 
anrege, das noch ausbauen könne (20.4.2017: 28). Dieser Argumentation nach kann 
āsana als der erste aktive Schritt der Praxis verstanden werden. Laut Jois’ Auffas-
sung sollten die ersten beiden aṅga-s sogar nicht an erster Stelle stehen, er argu-
mentiert allerdings, anders als Steiner, dass yama und niyama in pratyāhāra, dem 
Sinnesrückzug, und dhāraṇā, der Konzentration, integriert seien, und legitimiert 
diese Ansicht mit für ihn autoritativen Quellen, der Śandīlya Upaniṣad und der 
Haṭhapradīpikā: »Here it has been written that there are but six limbs of yoga, yama 
and niyama being included under the limbs of pratyahara and dharana. Since the 
views of Swatmarama and the Upanishadic sages are in agreement on this point, 
their view is also acceptable to us.« (2002 [1999]: 16f.)

Doch wie Lothars Einwurf und Peters Gedanken zeigen, fragten sich einige Schü-
ler*innen, welchen Stellenwert eine konkrete Beschäftigung mit den yama-s und 
den niyama-s im Yogasetting haben sollte, zum Beispiel war für Peter klar, dass, 
sollten die yama-s und niyama-s als Grundlage der restlichen Glieder gedacht sein, 
er gar nicht erst mit āsana hätte anfangen dürfen. Die höheren Glieder betreffend 
sind Peters und Lothars Standpunkte im Einklang mit Renates Anmerkung, dass 
sich alles durchweben würde, zudem verband sie diese »All-in-One«-Theorie klar 
mit der AY-Praxis: »Ich finde Asana, Pranayama, Pratyahara, Dharana, ich finde, dass 
sich das immer wieder durchwebt, auch grade in unserer Praxis, im Ashtanga Yoga, 
finde ich, dass die sich mehr oder weniger alle da drin finden.« (20.4.2017: 11) Jedoch 
ging es Renate dabei nur um die Glieder von āsana aufwärts, die sich gegenseitig 
durchweben, die ersten beiden aṅga-s sind ihrer Ansicht nach trotzdem die abso-
lute Grundlage für die restliche Praxis (20.4.2017: 38). Letztlich können Schüler*in-
nen wählen, wie die aṣṭāṅga-s zu verstehen sind – die Gruppendiskussion darüber 
führt nicht zu Handlungsanweisungen oder festgelegten Wahrheiten, sondern zu 
Wahlmöglichkeiten.

Steiner übersetzt die fünf yama-s mit 1. nicht verletzen (ahiṃsā), 2. Wahrhaftig-
keit (satya), 3. nicht stehlen (asteya), 4. Handeln im Bewusstsein eines höheren Ide-
als (brahmacarya) und 5. Unbestechlichkeit (aparigraha), und die fünf niyama-s mit 
1. Sauberkeit (śauca), 2. Zufriedenheit (saṃtoṣa), 3. Selbstdisziplin (tapas), 4. Lernen 
von sich selbst (svādhyāya), 5. Annehmen seines Schicksals (īśvarapraṇidhāna). In 
den entsprechenden Philosophiesitzungen wurden die Schüler*innen, zwar einer-
seits auf der Grundlage dieser Übersetzungen, aber zusätzlich unterstützt von den 
üblichen weiteren Übersetzungen von Desikachar, Skuban und Sriram, dazu angehal-
ten, eigene Assoziationen zu den Sūtras zu entwickeln und ihre persönlichen Werte 
zu reflektieren. Steiner betonte wiederholt, dass die Regeln des Textes keine uner-
schütterliche Wahrheit darstellen würden, die es stur zu befolgen gälte, denn Yoga 
sei keine Religion und die zehn Regeln des Sūtras keine zehn Gebote (21.4.2017: 11).  

328	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



André bestätigte diesen Reiz heutiger Yogaphilosophie und bezeichnete genau die-
sen Prozess des Reflektierens über sich selbst und, in diesem Fall, über die indivi-
duellen Werte als »Selbsterkenntnis«:

Für mich ist das, ahimsa ist ja auch immer … Wir können uns ja nicht gewaltlos durchs 
Leben bewegen. Also wir können für uns Prioritäten setzen, also wir können sagen: Ich 
ess’ aus ethischen Gründen kein Fleisch, aber für mich ist es ethisch okay, mit dem Auto 
hierher zu fahren. Mit dem Wissen, dass durch die Teerstraße Leben zerstört wird, dass 
durch die Abgase Leben zerstört wird, und so weiter, dass es ungesund ist. Das find’ ich 
das Spannende da dran, dass ich mir Gedanken darüber machen muss, wo zieh’ ich für 
mich die Grenze, was ist’s für mich persönlich. Und in dieser Auseinandersetzung mit 
mir selber, das ist ja genau der Prozess der Selbsterkenntnis letzten Endes, dass ich 
bewusst durchs Leben geh und ja, mit sehr viel Achtsamkeit und Klarheit und in jeder 
Handlung überlege, ist das ethisch so korrekt, so zu handeln, oder wo ziehʼ ich da meine 
Grenzen, und das kann für jeden dann sehr individuell sein. Da hat jeder eine andere 
Grenze. (André, 21.4.2017: 12)

Bewusstsein, Achtsamkeit, Klarheit, Selbsterkenntnis sind durchgängige Topoi heu-
tiger Yogaphilosophie. Es wird in der Philosophierunde erneut wenig darüber dis-
kutiert, was genau unter den jeweiligen »Geboten« zu verstehen ist. Steiner unter-
streicht wieder und wieder, dass jene Interpretation, die im Leben weiterbringe 
und die zu mehr Klarheit und zu ›mehr Yoga‹ im eigenen Leben führe, eine wert-
volle Interpretation sei (ebd.: 10).

Tatsächlich hält sich Patañjali im Sūtra-Teil des PYŚs mit Einzelheiten zurück: 
Die Bestandteile der beiden ersten aṅga-s werden in den Sūtras II/30 und II/32 
zwar aufgezählt, aber nicht definiert, dafür wird jedes einzelne der zehn ›Gebote‹ 
präzise mit einem mehr oder weniger übersinnlichen Effekt assoziiert, der sich 
einstellt, wenn das jeweilige Gebot zuverlässig befolgt wird (pratiṣṭham) (vgl. 
dazu Sūtras II/35–45). Dieser Tatbestand macht die einzelnen ethischen Regeln 
bis zu einem gewissen Grad auslegbar, vorausgesetzt, dass die Kommentarliteratur 
nicht zu Rate gezogen wird. Auch Nardi betont, dass gewisse Konzepte Patañjalis 
in der heutigen Welt keine Anwendung mehr finden könnten, wie das vierte yama,  
brahmacarya (Enthaltsamkeit), und er kommt ebenfalls zum Schluss, dass Schü-
ler*innen zur eigenen Exegese ermutigt werden müssen:

And so I encourage my students to be more critical in their thinking, so not necessar-
ily to discard the Yoga Sutras but that they should consider how does this apply more 
in their own lives and is this something that is useful for them. So, instead of trying to 
say, for instance, for brahmacarya, which is always a sticking point for students in the 
modern world, oh, this was strict celibacy and that we should practice strict celibacy, 

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 329



or saying that Patañjali actually meant something like moderation, which is clearly a 
more modern interpretation, I say, Patañjali may have meant celibacy, and in the mod-
ern world we should have to interpret it in a way that works for us. (Nardi, 7.11.2017: 68)

Im Einklang mit Nardis Aufruf zu individuellen, »modernen« Interpretationen 
wurde zum Beispiel in der Gruppendiskussion über ahiṃsā, Gewaltlosigkeit, und 
asteya, nicht stehlen, hitzig über Globalisierung, die Ausbeutung von Ländern der 
Dritten Welt sowie über unfaire und gewaltsame Produktionsbedingungen von 
Fleisch und Kleidung geredet (21.4.2017: 15). Ein über das Yogasūtra und die ersten 
beiden aṅga-s hergeleitetes, modernes ethisches Regelwerk ist ein wichtiger Grund 
dafür, dass Yoga meist auch in Form eines gesamten Lebensstils mit bestimmten 
Kaufentscheidungen (Stichwort Umweltschutz, Nachhaltigkeit etc.), einer veganen 
Ernährungsweise und Ä� hnlichem zum Ausdruck kommt. Aufbauend auf der per-
sönlichen Auslegung der yama-s entbrannte eine Diskussion über »ethische Situa-
tionen«, die eine Entscheidung zwischen der einen oder anderen Regel erfordern, 
in denen man es nicht richtig machen kann. Der Konsens war stets: die Situation 
so gut lösen, wie es geht, den Regeln folgen, die nach reiflicher Beschäftigung als 
wichtig befunden wurden (ebd.: 15–20). Und wieder ist Yogaphilosophie ein ›Cha-
mäleon‹, sie lässt sich interpretativ sehr weit spannen, gleichzeitig beinhaltet die 
Absenz fester Regeln einen Aufruf zur Selbstverantwortung.

Steiner hielt die Schüler*innen nach solchen »intellektuellen« Auseinander-
setzungen mit den yama-s und niyama-s immer wieder dazu an, diese Eindrücke 
»meditativ« zu festigen: Nachdem die Sūtras von II/29–II/45 in Call-and-Response 
gechantet wurden, sollten Assoziationen zum Sūtra in die Runde geworfen werden, 
sei es ein Gedanke, eine eigene Erfahrung, eine Übersetzung, ein Bild. Dieser Ein-
wurf war von der Gruppe jedoch nicht mehr zu kommentieren oder zu diskutie-
ren, sondern im Stillen zu kontemplieren. In diesem kontemplativen Raum wurde 
asteya zu Selbstgenügsamkeit (Charlotte, 21.4.2017: 23), aparigraha zum Nichthor-
ten von unnötigen Dingen (Renate, 21.4.2017: 22), brahmacarya zur Ausrichtung, 
dem roten Faden, der sich in Form eines höheren Ideals durchs Leben zieht (Sofie, 
20.4.2017: 48) oder zur Ego-Überwindung (André, 21.4.2017: 27). Sie folgen dem 
bereits erwähnten Motto, dass eine wertvolle Interpretation die ist, die einen im 
Leben weiterbringt, mit stetem Fokus auf Positivität und Potenzialentwicklung.

Dies steht in deutlichem Kontrast zu Erzählungen aus Mysore unter Jois, die 
deutlich machen, dass unter seinem Regime die angestrebten ethischen Zustände 
viel präskriptiver und statischer waren: »Yama and Niyama were taught in a prac-
tical and harsh way – when perceived imperfections of the student’s ego arose i.e. 
frustration, impatience, anger etc., the response was often punishment and dis
pleasure not compassion, guidance, understanding or love.« (Donahaye, 2019) Das 
Ideal, das durch eine gebotsgleiche, normative Auslegung von yama-s und niyama-s 
im Raum stehen kann, kann demnach den Druck zur Folge haben, als Yogalehrerin 

330	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



ein ethisches Leben führen zu müssen, in dem negativ bewertete Eigenschaften wie 
Frustration, Ungeduld und Wut nicht zum Ausdruck kommen dürfen. Auch Rain 
schildert mir im Interview ähnliche Erfahrungen aus ihrer Zeit in Mysore, und sie 
hebt zudem den bereits angeklungenen, auf Jois’ Lehre beruhenden Diskursstrang 
hervor, dass die regelmäßige Orthopraxie des AYs selbst als Weg zu einem – nicht 
näher präzisierten – ethischen Verhalten dargestellt wurde:

The yamas, the ethical stuff, it was supposed to come if you do the practice, I think that’s 
what people thought. And if someone wasn’t living by the yamas, like I heard people 
say: »Well imagine what they’d be like if they didn’t do yoga.« As if the yoga was making 
them so much better and that they would be really horrible if they didn’t do it, and so 
they’re just on this path and Ashtanga is going to bring them to the end. That’s how it 
was going to work. It wasn’t that there was training in the yamas and the niyamas, and 
discussion of the yamas and niyamas, or at least yamas. The yamas were just supposed 
to come through the practice. (Rain, 1.2.2019: 26)

Steiner ließ diesen Gedanken einer ethischen Ausrichtung durch Körperpraxis 
nicht verpuffen, sondern ging ihn von einer etwas anderen Warte an, indem er 
den Schüler*innen im Ausbildungssetting immer wieder die Aufgabe stellte, philo-
sophische Themen, unter anderem ethischer Natur, in Yogastunden einzuflechten. 
Ein häufiges und beliebtes Beispiel dafür ist, ahiṃsā als »Gewaltlosigkeit gegenüber 
sich selbst«, in Form einer achtsamen und wohltuenden Yogapraxis umzusetzen.335 
Da dies auch von den Lehrer*innen weitergegeben wird, erreicht individuell aus-
gelegte Yogaphilosophie in Form einer gewissen Intention oder Motivation hinter 
der Praxis ein immer breiteres Publikum. So kann beispielsweise auch jemand, 
der vielleicht nur einen Krankenkassen-Yogakurs besucht, danach der Ansicht sein, 
dass sich hinter der Yogapraxis eine körperfreundliche und lebensweltliche Philo-
sophie der Selbstfürsorge verberge.

Heutige Yogaphilosophie findet, wie bereits erwähnt, auch ihren Weg in die kog-
nitiven Neurowissenschaften. Gard et al. präsentieren die yama-s und niyama-s als 
»the foundation of the yogic path of self-regulation«, sie definieren die Bestandteile 
dieser »ethical and moral precepts« entlang ähnlicher selbstreflexiver, alltagstaug-
licher und areligiöser Deutungsschemata wie der meines Forschungsfeldes, und auf 
diesem Wege verbreiten sich die Grundlagen heutiger Yogaphilosophie, verpackt als 
alte Weisheitslehre zur Selbstregulation, in der wissenschaftlichen Gemeinschaft:

Yama refers to ethics regarding the outside world, and therefore is particularly import-
ant in social contexts. It comprises non-violence (Sanskrit: ahimsa), truthfulness, 
non-stealing, moderation of senses, and greedlessness. Niyama refers to ethics regard-

335	 Das Thema Selbstliebe wird auch mit Sūtra I/33 assoziiert: »Und […] wiederum auch maitri-karuna-
mudita-upeksha in der Praxis anzuwenden. Dieses Liebevoll-mit-sich-selbst-Sein.« (Karin, 7.5.2016: 36)

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 331



ing the inner world. It comprises purification or cleanliness and contentment, austerity 
(Sanskrit: tapas), self-reflection and surrender or devotion to something greater than 
oneself. As such, the ethics suggested in yoga are devoid of religious connection – they 
are not based on moral value judgments of right and wrong – but are rather seen as 
actions that help to quiet an overactive mind, regulate emotions, and enhance prosocial 
and skillful behaviors. (2014: 79)

Heutige Yogaphilosophie sedimentiert sich mit tragenden, positiven Deutungssche-
mata wie »Selbstreflexion«, »Zufriedenheit« und »Sozialität« und versteht sich als 
eine Philosophie, die auf Wahlfreiheit basiert. Die Normativität, die sich potenziell 
hinter diesen modernen Konzepten verbergen kann, bleibt außen vor.336 

Unabhängig von solchen trotzdem expliziten ethischen Regeln wie denen des 
Yogasūtras wurde in einer Studie von 2012 Kabat-Zinns MBSR in Zusammenhang 
mit moralischer Entscheidungsfähigkeit gebracht, bezogen auf die gleiche Beob-
achterperspektive, die heutige Yogaphilosophie durchzieht: »Mindfulness enhances 
our capacity to shift from our subjective, personal perspective to a more objective, 
witness-like perspective.« Diese Eigenschaft, einen Schritt zurückzutreten und eine 
emotionale Situation, beispielsweise ein »schwieriges ethisches Dilemma« objekti-
ver betrachten zu können wird »reperceiving«, also in etwa »nachspüren« genannt: 
»Preliminary empirical evidence demonstrates that mindfulness meditation signi-
ficantly increases one’s ability to repercieve.« (Shapiro/Jazaieri/Goldin, 2012: 512) 
Es geht wieder um das Wahrnehmenkönnen der eigenen Emotionen, was im yoga-
philosophischen Setting von AYI regelmäßig und auf sehr verschiedene Weise ein-
geübt wird, im Gegensatz zu Jois’ Unterrichtssetting. Wie bereits diskutiert, war 
Jois’ AY nicht auf Achtsamkeit, Beobachtung und Emotionsregulation ausgelegt, 
sogar im Gegenteil. Der Konsens bestand im reinigenden Effekt der intensiven 
Arbeit selbst, die (alte) Emotionen wie von alleine (zum Beispiel übers Schwitzen) 
ausschwemmen sollte (vgl. Smith, 2008). Das in Mysore etablierte, strikte Regel-
werk um yama und niyama passt strukturell mit der ebenso strikten Orthopraxie 
zusammen, genau wie Steiners modifizierte, individuelle Orthopraxie mit der freien, 
selbstbestimmten Auslegung der ersten beiden aṅga-s harmoniert. Die Reflexionen 
über ethisches Regelwerk in der Ausbildungsgruppe waren geprägt davon, einen 
Schritt zurückzutreten und erst dann eine Entscheidung zu treffen: »Das zeigt ja 
doch auch, dass wir […] Herr unserer Gedanken sind. Und man sich da nicht so fort-
schwemmen lassen muss, von dem, was da so vor sich geht, sondern man bewusst 

336	 »Disziplin«, eine heutige Interpretation von tapas, kann eine mit der Leistungsgesellschaft einher-
gehende negative Wertung von »Faulheit« implizieren, wenngleich diese durchaus (in gewissem Maße) 
gesundheitsfördernd sein kann, »Zufriedenheit« eine negative Wertung von »Unzufriedenheit«, obwohl 
Unzufriedenheit (z. B. mit gewissen gesellschaftlichen Umständen) in manchen Fällen angemessen, wichtig 
und effektiv ist etc.

332	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



eine Richtung einschlagen kann, und die Gedanken bewusst in eine Richtung len-
ken kann […].« (Silja, 20.4.2017: 65)

Die rezenten Auslegungen des Yogasūtras helfen dabei, eine Art Struktur vor 
Augen zu haben, die dabei unterstützt, eine individuelle Entscheidung zu treffen. 
Werte präsentieren sich als nichts Feststehendes, und schon David Hume war der 
Ansicht, dass Werte nicht gottgegeben, nicht einmal universell seien – sie seien 
lediglich eine abstrakte Art, das zu artikulieren, was zu einem bestimmten Zeit-
punkt und an einem bestimmten Ort human und nützlich erscheint; er konstatierte: 
»Jede Entscheidung basiert letztlich auf persönlichen Kriterien.« (Blom, 2013: 190f.) 
Was zu Humes Zeit nach Gotteslästerung geklungen haben mag, wird heute immer 
noch in Differenz zur präskriptiven Religion gesehen, doch nun sehr positiv gewer-
tet. Allerdings stellt sich die heutige Auslegung damit ebenfalls gegen die gleich-
sam präskriptive Linie, die das Yogasūtra mit seinen yama-s und niyama-s vorgibt.

Auch īśvara, Gott, bekommt im Kontext ethischer Entscheidungen eine Art Rat-
geberfunktion zugeschrieben. So schlug Steiner vor, sich in schwierigen ethischen 
Situationen zu fragen, was īśvara tun würde, der unpersönliche und als eine Art 
Ideal gedachte Gott aus Sūtra I/23 (21.4.2014: 3) – was letztlich erneut darauf hin-
ausläuft, Abstand vom Geschehen zu nehmen und daraufhin eine individuelle Ent-
scheidung zu treffen. Die dargelegten Entwicklungen können weitergehend zudem 
als eine Art postreligiöse Selbstverantwortung gelesen werden, die dem Menschen 
von heute durch die Absenz von festen Regeln auferlegt ist.

Sthira-sukham-āsanam: Neue Bewegungsqualitäten
Das knappe Sūtra II/46, Sthira-sukham-āsanam, »Die Sitzhaltung soll fest und 
angenehm sein« (Bäumer, 1995: 121), ist neben den Einstiegs-Sūtras sicherlich das 
bekannteste des Textes. Weniger bekannt ist, dass es syntaktisch mit Sūtra II/47 
zusammenhängt, prayatna-śaithilya-ananta-samāpattibhyām, und es somit noch 
weitergeht: »Die Sitzhaltung soll man in völliger Entspannung und in einem Zustand 
der Betrachtung des Unendlichen einnehmen.« (Ebd.)337

Eine Google-Suche am 19.4.2020 nach »sthira sukha« ergab viele Treffer, die 
mit »Tanz der Polaritäten«338 oder »Wechselspiel der Polaritäten«339 überschrie-
ben waren, teils mit Referenz zu B. K. S Iyengar. Diese Deutungsschemata ver-
weisen erneut auf die Figur der »Balance«, nun konkret auf āsana bezogen. Die 

337	 Palms Ü� bersetzung drückt den Zusammenhang der beiden Sūtras noch besser aus: »Die Sitzstellung 
[ist] fest und angenehm …« (2010: 118) »… aufgrund von [beidem:] Entspannung in der Anstrengung und 
In-Eins-Fallen mit dem Unendlichen.« (Ebd.: 120)
338	 Zu finden unter: https://www.asanayoga.de/sthira-sukham-asanam/, Zugriff: 19.9.2021.
339	 Die bekannte Online-Plattform yoga easy schreibt weiter: »Sthira Sukham Asanam: Immer locker blei-
ben, vor allem in der Anstrengung, sagt Patanjali im Yoga Sutra. Wie wir die jahrtausendealte Yoga-Philoso-
phie auch in unserem Alltag von heute nutzen können.« (https://www.yogaeasy.de/artikel/wechselspiel-
der-polaritaeten-sthira-und-sukha, Zugriff: 19.9.2021)

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 333

https://www.asanayoga.de/sthira-sukham-asanam/
https://www.yogaeasy.de/artikel/wechselspiel-der-polaritaeten-sthira-und-sukha
https://www.yogaeasy.de/artikel/wechselspiel-der-polaritaeten-sthira-und-sukha


angestrebte Balance besteht, in der freien Übersetzung Hannas, zum Beispiel aus 
»Härte« (sthira) und »Leichtigkeit« (sukha):

[…] ich sag’ des am Anfang an, zum Beispiel »sthira-sukham-āsana«, des passt ja auch 
ganz gut, und dann lass’ ich die üben, bring’ die ins Ü� ben, mit allem, was zum Ashtanga 
gehört, und dann sag’ ich immer wieder: »Schau, wo is’ für dich […] des sthira, wo is’ 
sukham, findest du was für dich an Leichtigkeit oder gehst du in die Härte. (Hanna, 
20.02.2016: 21)

Im Datenmaterial wird das Sūtra II/46 also mit einer individuellen, vielfältigen 
āsana-Praxis assoziiert und nicht primär mit der sitzenden Haltung, auf die sich 
das PYś wahrscheinlich bezog.340 Wie Hannas Beispiel zeigt, und wie im Umfeld heu-
tigen Positionsyogas üblich, wird diese Figur der Polarität explizit von Lehrer*in-
nen ins Unterrichtssetting eingebaut und die Körperpraxis dadurch mit verschie-
denen Qualitäten angereichert. Eine Studie über die Wirkung von Yoga bezeichnet 
einen solchen ausbalancierten körperlichen Zustand als »Eutonie«. Zwar werden 
die Sanskrit-Termini sthira und sukha nicht explizit genannt, aber wie dieser ange-
strebte Zustand beschrieben wird, deckt sich mit der erläuterten Interpretation 
und dem Einsatz von Sūtra II/46:

Lastly, yoga-based movement is practiced with the intent of obtaining a balanced mus-
cle tone that allows the movement to feel stable and well rooted, yet light and effortless. 
While individual postures or parts of the practice may be characterized by a hypertonic 
(e.g., arm balances that require a high level of muscle tension) or hypotonic (e.g., a 
supine relaxation pose) state, the overall aim of the practice is to create a state of eutony 
or »well-balanced tension« (Alexander, 1985). (Schmalzl/Powers/Henje Blom, 2015: 102)

Die rezente Auslegung des Sūtras kann sich demnach konkret auf den Muskeltonus 
der Ü� benden auswirken, da angeregt davon in den āsana-s ein Zustand von Euto-
nie, also von ausbalancierter Spannung gesucht und zum Beispiel mittels Atem- 
und Konzentrationslenkung hergestellt wird (vgl. ebd.). Körperarbeit vernetzt sich 
explizit mit Textausdeutung, und Sinnlichkeit und Textlichkeit werden reziprok 
wirksam. Das Sūtra als Stundenthema leitet die Suche nach einem gewissen Kör-
perzustand ein und der erlangte körperliche Zustand wirkt sich wiederum auf das 
Verständnis des Sūtras aus.

Gleichzeitig vernetzt sich die āsana-Praxis durch diese Auslegung von Sūtra II/46 
nicht nur mit Zuständen, die schon in der Gymnastikbewegung des frühen 20. Jahr-
hunderts angestrebt wurden, sondern sogar mit damals entstandenen Konzep-
ten. Denn der von Schmalzl et al. verwendete Begriff der »Eutonie« wurde von 

340	 Vgl. auch Kapitel III.1.3.3.

334	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



der bereits erwähnten Gerda Alexander geprägt, die beim Dalcroze-Schüler Otto 
Blensdorf lernte und damit in die Delsarte-Linie einzuordnen ist. Somit besteht 
eine starke Ähnlichkeit zwischen der mit Sūtra II/46 assoziierten Suche nach einem 
ausbalancierten muskulären sowie inneren Zustand mittels Bewegung (hinter der 
sich das Narrativ der Einheit von Körper und Geist verbirgt) und den Motiven von 
Alexanders harmonischer Gymnastik des frühen 20. Jahrhunderts. Im Yogasūtra, 
klassisch ausgelegt, findet sich dieser Topos von psychischer Transformation via 
Körperarbeit nicht, wenngleich das Sūtra an mehreren Stellen durchscheinen lässt, 
dass sich Körper und Geist wechselseitig beeinflussen.341 Durch Inhalte heutiger 
Yogaphilosophie beeinflussen körpertherapeutische Motivationen und Themen, 
die denen der KKB ähneln und teils sogar mit ihrem Vokabular versehen werden  
(»Eutonie«) verbreiten sich, die heutige Yogapraxis. Einen direkten Bezug zur Kör-
perpsychotherapie stellt mein Interviewpartner David her, als er das Gespräch auf 
Sūtra II/46 lenkt und von seiner ersten Yogaausbildung berichtet: 

Also gleich am Anfang […] ham’ wir halt diese, was bedeutet dieses Asana-Sutra, wie 
’ne Asana gehalten wird. Die soll einmal stabil und fest sein, was war des, »sthira« und 
»shukha« […], also die soll glückselig machen, oder freudvoll sein, aber sie soll auf alle 
Fälle angenehm sein. (David, 11.8.2016: 31)

Ihn regt das Sūtra weitergehend zu einer selbstregulierten Grenzziehung und zu 
einem besseren Umgang mit sich selbst in seiner Yogapraxis an: 

Und ich glaub’, ich versuch’, jede Asana so zu halten, dass sie so stabil wie möglich is’, 
und wenn sie nicht freudvoll ist, dann ist es ’ne Asana, die ich falsch ausführ’ oder ’ne 
Asana, die mich noch überfordert. Deswegen geh’ ich dann immer sehr schnell ’n Schritt 
zurück, und ich glaub’ so, so komm ich selbst auch beim Ashtanga Yoga niemals in die 
Verlegenheit, über meine eigenen Grenzen zu gehen, sondern bis zu den Grenzen heran, 
aber niemals drüber, […] nicht, ähm, wie ich des zuvor in meinem Leben gemacht hab’, 
einfach gnadenlos über meine Grenzen geschritten bin, ohne Wenn und Aber. (Ebd.)

Davids Reflexion verdeutlicht, dass er diese durch seine āsana-Praxis entwickelte 
Fähigkeit, seine körperlichen Grenzen zu achten (und möglicherweise dadurch 
einen ausbalancierten Muskeltonus aufrechtzuerhalten), auch auf seinen Alltag 
übertragen kann. Auf meine Nachfrage hin antwortet er: 

341	 In Sūtra I/31 heißt es etwa: »Begleiterscheinungen der Zerstreuung [sind]: Schmerz, Trübsinn,  
Körperzittern, Stöhnen, Japsen.« (Palm, 2010: 42) Der Satz zählt hier körperliche Symptome auf, die ein  
zerstreuter Geist zur Folge haben kann, der in Sūtra I/30 schon eine Rolle spielt (citta-vikṣepa).

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 335



Ja, ich würd’ sagen, die Haltung, die ich beim Yoga einnehm’, die Haltungen, sind ja 
immer auch innere Haltungen, die du lernst, und dass du das natürlich um so, wenn 
du regelmäßig übst, dass sich des natürlich auf dein Leben überträgt, wie soll’s denn 
anders sein? […] Also Körperpsychotherapeuten arbeiten immer so, ja. (Ebd.: 32–35)

Exkurs: Das Yogasūtra und der Körper
Eine solches somatopsychisches Verständnis von Körperarbeit, getragen von der 
Annahme und der subjektiven Erfahrung, dass somatische Erlebnisse auch auf 
andere Seinsebenen einwirken können, ist hingegen mit dem PYś schwerlich zu 
begründen, da seine gesamte Weltanschauung grundsätzlich bei mentaler, nicht bei 
somatischer Arbeit ansetzt. Laut Maas geht es bei den Sūtras II/46 und II/47 viel-
mehr um den umgedrehten, psychosomatischen Prozess, er übersetzt: »A steady and 
comfortable posture (YS 2.46) [arises] from a slackening of effort or from merging 
meditatively into infinity (YS 2.47).« (2018: 60) Es gibt demnach zwei Methoden, um 
die besagte sthira-sukha-Qualität zu erreichen: 1. die Lockerung von Anstrengung 
(prayatna-śaitilya) und 2. das meditative Eingehen in die Unendlichkeit (ānanta-
samāpatti oder ānantya-samāpatti). Der Bhāṣya-Teil und der relativ frühe Kom-
mentar von Ś�aṅkara zu Sūtra II/47 erläutern bezüglich der »Lockerung von Anstren-
gung« (prayatna-śaitilya), dass die sich in Körperzittern äußernde, für die (Sitz-)
Haltung aufgebrachte Anstrengung nach einiger Ü� bung aufhört und die Haltung 
still werden kann. Vijñānabhikṣu, der berühmte Kommentator aus dem 15. Jahr-
hundert, ist hingegen der Meinung, dass sich in āsana Zittern einstellt, wenn zuvor 
übermäßige physische Aktivität ausgeführt wurde: »He explains the slackening of 
effort as the way to this [steadiness]. ›By which the body does not [tremble].‹ If one 
practises a posture immediately after a lot of activity, the posture will not become 
steady because the body is shaking.« (Maas, 2018: 82)

Die zweite Methode, das meditative Eingehen in die Unendlichkeit (ānantya-
samāpatti), war laut Maas wahrscheinlich ursprünglich »related to a series of pro-
minent Buddhist meditation techniques called ›Attainments of Formlessness‹ (in 
Sanskrit ārūpya-samāpatti and āruppa-samāpatti in Pali), which consist in medi-
tations on the four so-called spheres of formlessness.« (Ebd.: 84) Śaṅkaras Kom-
mentar zu Sūtra II/47 lautet dementsprechend: 

Or from merging meditatively into infinity. Infinite means the All (viśva); infinity means 
being infinite. The steady mind (citta), being the All, having merged into that, i.e., having 
pervaded it (i.e., infinity), brings about, i.e., makes firm, the posture. (Ebd.: 85)

Ein meditativer Geisteszustand bringt hier die angestrebte stabile Körperhaltung 
hervor. Āsana ist nicht als eine aktive, bewegte Tätigkeit gedacht gewesen, und die 
psychosomatischen Methoden, āsana zu erreichen, zielen genau auf eine solche 
unbewegte Haltung ab.

336	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



Das schlangenhafte Zischen des Atems
Es gibt in der Kommentartradition eine weitere und weitverbreitete Interpreta-
tion von ānantya-samāpatti, dann gelesen als ananta-samāpatti, die allerdings von 
einem ähnlichen psychosomatischen Prozess ausgeht: »According to Vācaspati, the 
word ananta refers to the name of a mythical serpent king who is believed to live 
in a certain underworld where he carries the earth on top of his thousand hoods. 
Vācaspati explains that the mind of the yogi, on entering meditatively into Ananta, 
produces a posture […].« (Maas, 2018: 83) Diese Interpretation, dass der Vers von 
der mythischen Schlange Ananta handle, dann oft gleichgesetzt mit dem schlangen-
köpfigen Patañjali, kannte auch Kṛṣṇamācārya. Jedoch wandelte er die Bedeutung 
erneut ab, so dass sie auf sein dynamisches Yogasystem passte:

So some schools suggest that one should focus on a mental image of Ā� diśeṣa or Patañ-
jali. It may be possible, but it is uncomfortable to think that Patañjali would write that 
one should focus on his form for the success of āsana practice. So what might ananta 
symbolically signify? The word ananta can be considered to be derived from the root, 
»ana« – to breathe (ana śvāse). We are all familiar with the group of words prāṇa, apāna, 
vyāna, etc., names of the five prāṇas derived from the root »ana.« So in the sūtra, ananta 
could mean »breath«; ananta-samāpatti is then translated as »focusing the mind on the 
breath.« (Ramaswami, 2007: 23)

Eine Mischung beider Versionen führt zu Steiners Ü � bersetzung: »Verlängere 
(śaithilya) die Spannung Deines Atems (prayathna) und lausche meditativ 
(samāpatti) auf das schlangenhafte Rauschen des Ujjayī (ananta).« (Steiner II/47)342 
Dies eröffnet eine weitere moderne Auslegungsdimension und führt, in Steiners Aus-
legung, zur Begründung der starken Körperzentriertheit modernen Yogas. Das so 
ausgedeutete Sūtra, verknüpft mit II/46, bezieht sich so auf die Atemarbeit während 
(dynamischer) āsana-Praxis und definiert sie als die im AY gängige Ujjāyī-Atmung. 
Auch den nächsten Satz, II/48, reiht Steiner in der Gruppendiskussion in diese Logik 
ein, wenn er konstatiert, dass eine solche Praxis ein Spiel mit der dualen Schwer-
kraft und ihre zunehmende Meisterung mit sich bringen würde (22.4.2017/3: 31).343 

Die Sūtras selbst erinnern jedoch an die Legende Buddhas; sogar im Zustand 
des im Leben Erlösten schien sein Köper voller Schmerz und Leid gewesen zu sein:

342	 Hier abrufbar: https://de.ashtangayoga.info/philosophie/quelltexte-und-mantren/yoga-sutra/kapitel-2/, 
Zugriff: 19.9.2021.
343	 Sūtra II/48, tato-dvandvānabhighātaḥ, kann übersetzt werden mit »Dann erfolgt Unbetroffensein von 
den Gegensätzen [wie Hitze und Kälte, Lust und Schmerz usw.].« (Deussen, 1922 [1908]: 527) Hariharānanda 
kommentiert: »A state of anaesthesia, in which heat or cold is not felt, sets in when the body becomes like 
void from attaining steadiness in Ā� sana. A similar feeling of tranquility applied to centres of sensation of 
hunger or thirst, makes one insensitive to these feelings.« (1983 [1963]: 230) Laut Hariharānandas Kom-
mentar, der sich hier auf der gleichen interpretativen Linie wie das Yogasūtra bewegt, wird der Körper also 
zunehmend Richtung »Stillstand« geführt.

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 337

https://de.ashtangayoga.info/philosophie/quelltexte-und-mantren/yoga-sutra/kapitel-2/


We pointed out in the main text that the Buddha was purportedly free from psycholog-
ical suffering but not free from physical suffering. […] We first consider the words in 
which the Buddha is believed to have announced his approaching end to his favorite 
disciple, Ananda: »[…] It is only when the Buddha withdraws his attention from out-
ward signs, and by the cessation of certain feelings, enters into the signless-absorp-
tion-of-mind, that his body knows comfort.« This passage presents the remedy against 
bodily pain which our theory has led us to expect. Withdrawal of attention from all 
sensory input, including pain, through objectless (»signless«) absorption of the mind is 
exactly what our theory would have predicted as an appropriate method to avoid phys-
ical suffering. To be sure, this method does not cure the body: the Buddha is reported to 
have pronounced these words a short time before his demise. (Bronkhorst, 2012: 200f.)

Die im Vorhergehenden von Steiner erwähnte Legende über Buddha, dass sich 
physischer Schmerz durch vollkommenes »Ankommen in der Gegenwart« auflö-
sen würde, wird damit in ein anderes Licht gerückt. Durch einen Zustand höchster 
Meditation gelingt es Buddha, den schmerzenden Körper zu vergessen und Schmer-
zen auszublenden. Auch die »Gegensätze« aus Sūtra II/48, wie Hitze, Kälte, Hunger 
und Durst, sind körperliche Empfindungen, die in einem gewissen Versenkungszu-
stand, wie er von Sūtra II/47 eingeleitet wird, vergessen werden können. Vielleicht 
steht Jois’ AY solch einer Annahme der körpervergessenen Trance näher als seine 
therapeutischen, achtsamkeitsbasierten Reformulierungen, die auch Umdeutungen 
des Yogasūtras nach sich ziehen.

Der Körper – Ein Tempel für die Seele?
Heute steht der Körper meist im absoluten Zentrum der Yogapraxis. Er ist, wie Kat-
rin auf Steiners Frage nach dessen Bedeutung hin wie aus der Pistole geschossen 
antwortete »… mein Tempel!« (22.4.2017/3: 3), ein Ausdruck, den möglicherweise 
B. K. S. Iyengar in den Yogadiskurs eingeführt hat.344 Der Körper wird sogar als »gött-
lich« verstanden – laut Steiner eine Grundidee des Haṭhayogas, die auf tantrischen 
Ideen basiere (22.4.2017/3: 3). Anhand dieser Argumentation lässt sich eine der 
Grundlagen heutiger Yogaphilosophie aufzeigen, und zwar das gezielte, eklektische 
Verbinden verschiedener indischer Weltanschauungen, hier von der Metaphysik 
des PYśs und von Haṭhayoga-Traditionen. Solche Synthesen haben zwar, wie in 

344	 »Although he recognizes that the body is perishable, the sādhaka does not regard it with disgust or 
distaste but keeps it clean and pure out of respect for the dweller, purusa, within. To that extent, he respects 
the body as a temple (see II.43). As a temple or a church is kept clean each day, the inner body, the temple of 
the soul, should be bathed with a copious supply of blood through āsanas and prāṇāyāma.« (Iyengar, 2002 
[1993]: 153f.) Damit wendet sich Iyengar konkret gegen das Sūtra III/40, das im Folgenden besprochen wird. 
Jedoch wurde bereits gezeigt, dass sich diese Formulierung schon weit vor Iyengar in Zusammenhang mit 
spiritualisierten Körperpraktiken findet. So ging es den Vertreter*innen der frühen Gymnastikbewegung 
darum, eine »Persönlichkeitskultur« zu entwickeln, »die durch eine ›Einheit von Körper, Seele und Geist‹ 
gekennzeichnet sei und die den Körper als ›heiligen Tempel‹ auffasse.« (Wedemeyer-Kolwe, 2012: 314)

338	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



Kapitel II.1. skizziert, schon die Yogasūtra-Auslegung in Indien seit Jahrhunderten 
geprägt, doch nehmen sie im westlichen Kulturraum durch eine gewisse Willkür-
lichkeit neue Dimensionen an. 

Dass dem Körper im Yogasūtra nur wenig Bedeutung zugeschrieben wird345 und 
er sogar in negativem Sinne Erwähnung findet, wurde in der Gruppendiskussion 
über Sūtra II/40 ebenfalls thematisiert, das Resultate des ersten niyama-s, śauca 
(Reinheit) aufzählt: śaucāt svāṅga-jugupsā parair asaṃsargaḥ. Deussen übersetzt: 
»Aus der Reinheit erfolgt Abscheu vor dem eigenen Leibe und Nichtberührung mit 
andern.« (1922 [1908]: 526) Deussens Übersetzung warf auch Steiner in die Gruppe 
ein, wo der »Ekel vor dem eigenen Körper« (svāṅga-jugupsā) sowie die Asozialität, 
die die »Nichtberührung mit andern« (parair asaṃsarga) impliziert, auf Unbeha-
gen, Unverständnis und Missfallen stieß. Doch Steiner nutzte dieses Sūtra, um her-
vorzuheben, dass Patañjali in vielerlei Hinsicht veraltet sei (22.4.2017/3: 4–5) – ein 
weiteres Mittel, das eine modernisierte Sichtweise legitimieren kann. Die körper-
zentrierte, alltagsorientierte Interpretationslinie wird demnach auf verschiedenste 
Weisen begründet, sei es über einen bewussten Abstand zum Originaltext mit dem 
Argument der nötigen Aktualisierung oder über eine (mal mehr, mal weniger expli-
zite) Uminterpretation.

Die lebendige Diskussion, die sich nach dieser Feststellung um Sūtra  II/40 
herum entspinnen konnte, entfernte sich weit von Deussens »Ekel« und drehte 
sich um ein positives Körperbild, überzogene Schönheitsideale, nachbearbeitete 
Fotos und darum, dass es durchaus helfen könne, wenn dem Körper und seinem 
Aussehen nicht zu viel Bedeutung zugeschrieben wird, sondern innere Werte zäh-
len. Der Rahmen heutiger Yogaphilosophie ermöglicht es, über hegemoniale Schön-
heitsvorstellungen und Konsumgewohnheiten zu diskutieren. Gleichzeitig bietet 
das AY beste Voraussetzungen dafür, den starken, gesunden, resilienten, gut ausge-
richteten, symmetrischen, schlanken und wahrscheinlich allgemein als schön emp-
fundenen Körper genau jener hegemonialen Schönheits- und Gesundheitsdiskurse 
herzustellen. Es zeigt sich ein innerer Widerspruch, der von höchster Relevanz für 
den Erfolg von körperzentrierter Yogaphilosophie ist: Die Praxis und der mit Yoga 
verbundene Lifestyle stellen einen als ästhetisch wahrgenommenen Körper her, tat-
sächlich wird mit sehr viel Einsatz an ihm gearbeitet. Ein solcher Körper wird einer-

345	 Maas fasst diesen Tatbestand so zusammen: »Die geringe Relevanz der Heilung körperlicher Krank
heiten im Pātañjala-Yogaśāstra ist keineswegs verwunderlich, wenn man die aus der soteriologischen Aus-
richtung des Werkes resultierende generell negative Einstellung Patañjalis zum menschlichen Körper  
bedenkt. Denn der Körper gehört nach den Vorstellungen des Sāṇkhya-Yoga zum Bereich der Materie und 
damit zu denjenigen Entitäten, von denen sich das Subjekt zur Vermeidung zukünftigen Leidens trennen  
muss. Darüber hinaus stellt der menschliche Körper in zweierlei Hinsicht eine Gefahrenquelle für den  
Erfolg der spirituellen Praxis dar. Auf der einen Seite gilt der weibliche Körper als möglicher Gegenstand  
des Verlangens, dem der Yogi mit Begierdelosigkeit (vairāgya) zu begegnen hat. Auf der anderen Seite 
besteht für den Yogi die Gefahr, sich mit den Empfindungen des eigenen Körpers zu identifizieren und so 
die Bindung des Subjektes an die Materie zu verfestigen.« (Maas, 2014: 69)

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 339



seits zu sozialem Kapital und gilt als Garant für ein gelungenes weltliches Leben. 
Gleichzeitig wird dieser Tatbestand diskursiv, über yogaphilosophische Inhalte ins 
Spirituelle gewendet und genau der gleiche Körper bringt dann eine ausbalancierte, 
physisch und psychisch transformierte Persönlichkeit zum Ausdruck. Eben diese 
stete Ambiguität zwischen materiellem Erfolg und materieller Freiheit durchzieht 
heutiges Yoga und ist eines seiner großen Erfolgsrezepte. Je mehr normative Vor-
gaben das Leben durchziehen, je knapper getaktet die Zeit der urbanen Mittelklasse 
ist und je höher der Druck der Selbstverwirklichung (vgl. Altglas, 2014: 331), desto 
erfolgreicher ist sicherlich ein »All-In-One«-Produkt, zu dem heutige Yogaphiloso-
phie wird, indem sie ein materiell orientiertes und gleichzeitig spirituelles Leben 
verspricht. Diese Überlegungen werfen nochmal ein neues Licht auf den Tatbestand, 
dass heutige Yogaphilosophie meist deutlich mit den Praktiken heutigen Positions-
yogas zusammenhängt.

Zuletzt eine abschließende Beobachtung: Patañjalis Diskurs über die Nicht-
Selbstheit des Geistes, citta, ein Diskurs, der mit Antiintellektualität einhergeht und 
sich mit dem Erlangen mentaler Stille beschäftigt, wurde von den Schüler*innen 
meines Forschungsfeldes kommentarlos akzeptiert und übernommen. Gleichzeitig 
ist zwar allgemein bekannt, dass der Körper gemäß Patañjali ebenfalls Nicht-Selbst 
ist, jedoch wurde dies durch Verweise auf einen tantrischen, göttlichen Körper 
umgedeutet. Mit dem Satz »Du bist nicht Dein Geist, sondern Dein bestes verkörper-
tes (göttliches) Selbst« ließe sich die Metaphysik des Forschungsfeldes gut zusam-
menfassen. Und es ist ebenso dieses (transformierte) verkörperte Selbst, durch 
dessen Aktivität sich außergewöhnliche Bewusstseinszustände einstellen sollen.

2.3.9	 Samādhi, Präsenzerfahrungen und Flow
Der Begriff samādhi kommt elf Mal im Yogasūtra und 85 Mal im gesamten PYś vor, 
an vielen weiteren Stellen wird ohne explizite Nennung darauf verwiesen und er 
wird in jedem der vier Kapitel aufgegriffen. Der Terminus hat eine lange, schillernde 
Begriffsgeschichte in der indischen Kultur und Literatur:

In the Pātañjalayoga tradition and the systems which draw inspiration from it, samādhi 
is the highest state of cognitive refinement, synonymous with yoga itself. Patañjali’s 
descriptions of the levels of samādhi provide a rare exposition of the most elevated 
states of consciousness, which carry the yogi even beyond individual existence. In the-
istic, tantric systems, samādhi is the mastery of meditative visualizations […] to the 
point when the aspirant’s elemental make-up is dissolved and he becomes completely 
merged with the deity. Thereafter, he ascends the levels of consciousness within the 
godhead itself. In other systems, especially haṭhayoga, samādhi is a death-like trance 
in which the yogi is insensible to stimuli and even unaware of himself […]. (Mallinson/
Singleton, 2017: 323)

340	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



Anhand von samādhi zeigt sich, wie unterschiedlich ein Konzept in der Tradition 
des PYśs, im Tantra und im Haṭhayoga verstanden werden kann. Samādhi kann 
sicherlich als der wichtigste Terminus des PYśs bezeichnet werden, setzt doch der 
Bhāṣya-Teil des Sūtras I/1 sogar Yoga selbst mit samādhi gleich – damit bezieht 
sich der Text allerdings nur auf die höchstmöglichen, das heißt intensiv versenkten 
und durchgängigen samādhi-Zustände, denn es werden verschiedene Level unter-
schieden. Samādhi hat es als finales Glied der aṣṭāṅga-s in den populären Diskurs 
geschafft, doch sind dabei seine diffizilen Abstufungen häufig verloren gegan-
gen. Da auch in meinem empirischen Material kaum Aussagen zu den samādhi-
Schattierungen des Yogasūtras vorliegen, sollen einleitende Erklärungen den Stel-
lenwert und den Bedeutungsspielraum des Begriffes im PYś klären, um danach die 
Interpretationen des Forschungsfeldes zu analysieren. 

Samādhi im Pātañjalayogaśāstra 
Das Bhāṣya zu I/1 erläutert, dass samādhi eine Art grundlegendes Charakteristikum 
des Geistes ist und in jedem Geisteszustand auftreten kann (sārva-baumaś-cittasya 
dharma), das heißt in einem unruhigen (kṣipta), einem verworrenen (mūḍha), 
einem zerstreuten (vikṣipta),346 einem einpünktigen (ekāgra) und einem stillge-
legten (niruddha) Geist:

Of these, in the concentration that is attainable by a distracted mind, the moment of 
concentration is subordinated to the moments of unrest. Such concentration cannot, 
therefore, be regarded as pertaining properly to Yoga. But the concentration attained 
by a mind which is one-pointed, i.e. occupied with one thought, which brings enlighten-
ment about a real entity, weakens the Kleśas, loosens the bonds of Karma and paves the 
way to the arrested state of mind, is called Samprajñāta-yoga. (Hariharānanda Ā� raṇya, 
1983 [1963]: 2f.)

Samprajñāta yoga oder samprajñāta samādhi ist folglich eine vergleichsweise nied-
rige Stufe von samādhi im bereits sehr fortgeschrittenen Rahmen, den das pyś vor-
gibt, auf den als finale Stufe asamprajñāta samādhi folgt. Samprajñāta samādhi 
(I/17) könnte mit »samādhi mit Erkenntnis (von einem Objekt)« übersetzt werden 
(»concentration being conscious of an object«, »concentration with content«, vgl. 
Maas (2009: 273f.), asamprajñāta samādhi, oder die höchste Stufe von samādhi, die 
das pyś kennt, mit »samādhi ohne Erkenntnis (von einem Objekt)«. Das Ergebnis 
von asamprajñāta samādhi (I/18) ist laut Maas ein schwerwiegendes:

346	 Dazu erklärt Hariharānanda in seinem Kommentar: »There can be concentration even with a distrac-
ted mind, but such concentration does not last long, because the basic trait of such a mind is calmness at 
one time and restlessness at another.« (1983 [1963]: 3) In dieser Beschreibung eines teils ruhigen, teils auf-
gewühlten Geisteszustandes findet sich der »normale« Mensch wohl treffend wieder.

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 341



The yogi, in order to let the transcendental self appear within the mental capacity – clear 
and uneclipsed by any content of consciousness – even has to detach himself from the 
coherence of his own existence as an individual. The yogi, as it were, gives up his empir-
ical personality in order to win his true self. (2009: 274)

Dieses Zitat kehrt den Dualismus heraus, der dem pyś zugrunde liegt, und zwar, 
dass der Yogin auf dem Weg der Befreiung seines puruṣa zunehmend sein psycho-
physisches Selbst aufzugeben hat. Diese hier beschriebene Form von samādhi ist 
nun gleichbedeutend mit kaivalya, der Befreiung aus dem Kreislauf der Wieder-
geburten (vgl. Oberhammer, 1977: 161).347

Neben diesen samādhi-s des ersten Kapitels gibt es noch den samādhi des 
Sūtras  III/3, der das letzte, achte Glied der aṣṭāṅga-s bildet. Der in Sūtra  III/4 
beschriebene Zusammenschluss der letzten drei aṅga-s, dhāraṇā, dhyāna und 
samādhi wird »das Zusammenbinden« (saṃyama, PW, s. v.) genannt, dabei handelt 
es sich um ein stufenweises Durchdringen eines meditativen Gegenstandes. Alle 
drei mentalen Zustände stehen untrennbar miteinander in Verbindung und stellen 
aufeinanderfolgende Stufen ein und desselben Erkenntnisvorganges dar: dhāraṇā 
ist das konzentrative Binden des citta an einen bestimmen Ort (vgl. Sūtra III/1) und 
dhyāna ist darauf aufbauend eine Art verstehende und durchdringende Betrach-
tung des fokussierten Gegenstandes (vgl. Sūtra III/2).348 Der samādhi aus Sūtra III/3 
ist dann die Objektivierung dieser Betrachtung, »eine erkenntnismäßige ›Bemäch-
tigung‹ des Meditationsinhaltes«, mit der einhergeht, »diesen so objekthaft-unmit-
telbar als möglich« zu erfahren (Oberhammer, 1977: 229).349

Die Komplexität der hier verhandelten Seins-Zustände könnte Kṛṣṇamācāryas 
Aussage, dass die aṅga-s ab pratyāhāra von entsprechenden Lehrern zu lernen 
seien, erklären (Hall, 2012: 86). Der samādhi, den das pyś mit dem Zustand des 
Yogas gleichsetzt, ist weder ein »einfacher« samādhi, noch entsteht er aus oder 
während einer Körperpraxis. 

Samādhi in heutiger Yogaphilosophie
Anhand der analysierten Interviews, in denen ich konkret nach dem Verständnis 
von samādhi gefragt habe, kann die rezente Deutung des Begriffes im erweiterten 
Umfeld des AYs in drei Kategorien eingeteilt werden (mit thematischen Ü� berschnei-
dungen): 1. Konzentration/Versunkenheit, 2. Erfüllung, 3. Auflösung des Ichs. Im Fol-
genden liste ich einige der Aussagen der Interviewten gemäß dieser Systematik auf:

347	 Das erste Kapitel erwähnt zwei weitere Formen von samādhi, sabīja und nirbīja samādhi, die mit 
samprajñāta samādhi und asamprajñāta samādhi zusammenhängen und die an dieser Stelle allerdings 
nicht weiter Erwähnung finden sollen, vgl. Sūtras I/46–51.
348	 Vgl. Frauwallner (1953: 433) und Oberhammer (1977: 226).
349	 Oberhammer weist zudem darauf hin, dass die Struktur dieses samādhi der Struktur der samāpatti 
aus Kapitel I gleicht, s. Oberhammer 1977: 177–209 und, in Zusammenhang mit saṃyama, S. 125 und S. 228.

342	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



1.	 Konzentration/Versunkenheit:
»starke Konzentration«, »ganz bei der Sache sein«, »zutiefst konzentriert 
sein«, »ein eingetaucht sein in das, was grade ist«, »Verschmelzungserfah-
rung« (Skuban, 12.9.2015: 16–17).
»ein Moment von absoluter Klarheit im gegenwärtigen Moment« (David, 
11.8.2016/2: 16).

2.	 Erfüllung (durch das Gefühl der Entleerung des Geistes):
»ich bin früher viel gelaufen, und ich kenn’ diesen Zustand, wo du’s Gefühl 
hast, der Kopf ist total leer und du könntest noch stundenlang weiterlaufen«,  
»da bist du so voller Endorphine wahrscheinlich« (Hanna, 20.2.2016: 71).
»ich war in einem Finale von diesem Tischtennisturnier und ich war wäh-
rend diesem ganzen Finale in diesem Zustand, hatte ich das Gefühl, ich war 
die ganze Zeit nur konzentriert und ich hab’ nur noch gehandelt, ohne drüber 
nachzudenken« (David, 11.8.2016/2: 16), »die allumfassende Zufriedenheit« 
(ebd.: 20), »dadurch, dass keine Gedanken da sind, oder nur wenige, und man 
nur präsent ist, ist es sehr friedvoll« (ebd.: 18).

3.	 Auflösung des Ichs:
»das stellt sich ein, das passiert, also dass du in diesem bewussten, freien 
Zustand bist, das kann ich nicht erzeugen, sondern das entsteht einfach in 
einem, von daher kann ich da nicht hinwollen« (Karin, 7.5.2016: 80).
»da gibt’s auch kein Ich mehr, da gibt’s keine Zeit mehr, da gibt’s keinen  
Hunger mehr, nichts mehr. […] ein modernes Wort dafür wäre Flow« (Sku-
ban, 12.9.2015: 16).

Samādhi ist für meine Interviewpartner*innen folglich ein mental höchst fokussier-
ter Zustand, der nicht mit reflexivem Denken, jedoch für die meisten (bis auf Skuban) 
mit dem handelnden Körper als Vermittler des aktuellen Erlebens zusammenfällt. Er 
wird beschrieben als ein Moment absoluter Gegenwärtigkeit im »Hier und Jetzt«, der 
mit großer Zufriedenheit und Glücksgefühlen einhergehen kann. Jene Aufmerksam-
keit, die im jeweiligen Moment mit dem Tun zusammenfällt – das oben beschriebene 
»Gefühl der Entleerung des Geistes« –, wird von meinen Interviewpartner*innen 
als Gegenstück zu diskursivem Denken gesehen und ist folglich nicht propositiona-
ler Art. Dieser Zustand wird von einigen direkt als Flow-Erlebnis bezeichnet, und 
in starker Form sogar mit einem Runner’s High verglichen. Weller, die Autorin von 
Cross Yoga, setzt hingegen, wie im Vorhergehenden bereits zitiert, schon das fünfte 
aṅga, das Zurückziehen der Sinne (pratyāhāra), mit einem Zufriedenheit spenden-
den Runner’s High gleich (2017: 15).350 In heutiger Yogaphilosophie findet sich eine 

350	 Ein Runner’s High entsteht bei anhaltender aerober körperlicher Betätigung; dabei wird unter ande-
rem Anandamid ausgeschüttet, ein Endocannabinoid, das angstlösend und schmerzlindernd wirkt (Fuss/
Steinle/Bindila et al., 2015: 13105), wodurch auch die Beschreibungen eines Zustandes völliger Zufrieden-

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 343



große Variabilität, wenn Sanskritbegriffe und Konzepte der psychologisch-neuro-
logischen Forschung wie das Runner’s High miteinander abgeglichen werden. 

Samādhi als Flow
Trotzdem gibt es eine gewisse Einigkeit in den empirischen Daten über die Asso-
ziation von samādhi mit einem Flow-Zustand. Zur Einführung seien die wichtigs-
ten Bedingungen für das Erreichen eines Flow-Zustandes nochmals zusammenge-
fasst:351 1. Die Tätigkeit muss genau auf die eigenen Fähigkeiten abgestimmt sein, 
und darf 2. weder überfordern noch langweilen und sie muss 3. Selbstzweck sein. 
Alle drei Aspekte können, wie die Interviews zeigen, von sportiven oder kreativen 
Tätigkeiten, aber eben auch von AY(I) bedient werden. Im AYI und der damit einher-
gehenden Yogasūtra-Interpretation können die drei Bedingungen für Flow sogar 
noch besser umgesetzt werden: Zum einen lenkt Steiner, zum Beispiel durch seine 
Auslegungen von vairāgya und īśvarapraṇidhāna, die Motivation hinter der Praxis 
diskursiv gezielt Richtung Selbstzweck. Zum anderen basiert AYI grundlegend auf 
den anspruchsvollen Bewegungsabfolgen des AYs, erlaubt darin aber Spielraum für 
ein individuelles Anpassen an die eigenen Möglichkeiten und Grenzen. Auch Nardi, 
der ebenfalls individuell angepasstes AY unterrichtet, geht es darum, in der Praxis 
einen Trance-Zustand zu evozieren, und die Ansicht, dass es zwar zuerst um Align-
ment, Präzision und Körpererleben, letztlich aber um etwas anderes in der Praxis 
geht, zieht auch er aus seiner Yogasūtra-Lektüre:

And one of the things I feel is really important is this idea of going into a trance state 
during practice. And so I think that the key to that is the Vinyasa method, so it’s rhyth-
mic, movement and breath together, because that seems to elicit a certain response in 
the body, in the mind, so that’s primarily is what I’m interested in as a teacher. […] So, 
the technique of asana is only important up to a certain point, but it’s sort of a means 
to an end, and that’s really what I try and encourage in the students. And that to me is 
a direct result of my having studied the Yogasutras. So, it is much more of an embodied 
transmission of the Yogasutras rather than actually an exposition on the Yogasutras. 
Even though I do both. (Nardi, 7.11.2017: 119–120)

Wie es Nardi bereits andeutet, brauchen Flow-Momente Abstand von einem kon-
kreten Fokuspunkt wie zum Beispiel in der Yogapraxis vom Körperalignment, denn 
damit Flow entstehen kann, müssen Körper, Emotionen und Sinneswahrnehmun-
gen sogar durch eine vorübergehende Deaktivierung des präfrontalen Kortex aus-
geblendet werden und jegliches analytische, explizite Denken ist in diesem Zustand 

heit in Zusammenhang mit Erfahrungen, die als samādhi ausgelegt werden, erklärt werden kann, vgl.  
Kapitel III.2.3.9. Anandamid verdankt seinen Namen kurioserweise dem Sanskritwort ānanda, was soviel 
wie »Lust, Wonne« bedeutet (PW, s. v.).
351	 Für einen praxisorientierten Blick auf Flow-Zustände vgl. Kapitel III.1.3.3.

344	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



unmöglich (Dietrich, 2004: 746). Dass der präfrontale Kortex kurzfristig deaktiviert 
wird, bedingt auch die übrigen Charakteristika von Flow: den Eindruck, vollkom-
men fokussiert zu sein, das damit einhergehende Gefühl von Zeitlosigkeit und die 
Auflösung des Ichs. Doch gleichzeitig ist dieses Im-Hier-und-Jetzt-Sein ein automa-
tisierter, unbewusster Vorgang (ebd.: 758).

Solche gezielt während der Körperpraxis hergestellten Flow-Zustände werden 
demnach häufig als samādhi interpretiert. Doch wird die Übersetzung als »Flow« 
dem Bedeutungsraum von samādhi gerecht? Ist Wellers »Personal Record«, bei 
dessen Erreichen alles andere unwichtig wird und nichts da ist als »diese Erleich-
terung, unendliche Liebe und totales Glück«, wirklich »Samadhi […], die Erleuch-
tung, oder sagen wir besser: das Erwachen, das jeder Yogi langfristig anstrebt«? 
Ist samādhi so einfach, so körperlich? Nardi formuliert auf meine Nachfrage, ob er 
jene praxisinduzierten »Trance-Zustände« als samādhi bezeichnen würde, etwas 
vorsichtiger: »I think it would be arrogant to say that I would go into samadhi states, 
but I certainly know that there is a beneficial transformation of my consciousness 
as a result of doing my asana practice.« (7.11.2017: 114) Und Skuban antwortete auf 
meine Frage hin, ob sich durch die āsana-Praxis ein samādhi einstellen könne, dass 
ein vollkommenes Eingehen in die eigene Praxis vielleicht als einfacher samādhi 
bezeichnet werden könne, dies jedoch kein langfristig transformierender Zustand 
sei (12.9.2015/2: 19). Eine Flow-Erfahrung als einen einfachen samādhi zu bezeich-
nen, könnte sich mit der anfangs erläuterten Taxonomie des Bhāṣyas decken, die 
besagt, dass sich in jedem Geisteszustand mehr oder weniger kurze Momente von 
samādhi, Versenkung, einstellen können, die allerdings nicht synonym zum Zustand 
des Yogas sind (s. Bhāṣya I/1).

Nach diesen etwas vorsichtigeren Einschätzungen zurück zu Steiners auf Flow-
Zuständen aufbauendem Evozieren eines samādhi-Erlebnisses, denn die Zusam-
menführung von Flow und samādhi beinhaltet ein Paradox, das bei einigen Teilneh-
mer*innen zu Verständnisproblemen führt: Das für Flow notwendige, autotelische 
Handeln soll zu einem dezidierten, explizierten Ziel – samādhi – und damit zusam-
menhängend letztlich zum »Erkennen des wahren Selbst« führen. Doch wenn es um 
Flow geht und dieser sich durch zielloses Handeln einstellt, wozu dient die Zielvor-
stellung? Warum kann nicht das autotelische Handeln selbst genügen, fragte sich 
Lothar in einer Gruppendiskussion, als er von einem gewissen Druck berichtete, 
den der samādhi-Diskurs auf ihn ausübe:

Wenn ich Yogalehrer bin, muss ich irgendeine Form von samadhi erlebt haben. Und ich 
hab’ mich einfach gefragt, ob man’s überhaupt möchte. Bei mir ist’s so, dass ich sag: okay, 
ich hab’ viel mehr Spaß daran, mich jeden Tag zu verrenken, und in Muster reinzugehen, 
wo ich dachte, die hab’ ich schon mal gelöst … […] Es geht doch darum, dass Du’s machst, 
nicht wie Du’s machst, sondern ob. Und mich ärgert immer, dass ich denke, da ist ein Ziel, 
und du musst das irgendwie erreichen, weil, keine Ahnung weil. (Lothar, 30.7.2016: 55)

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 345



Während sich in Indien im Laufe einer langen ideen- und begriffsgeschichtlichen 
Entwicklung in den verschiedenen sektiererischen Umgebungen unterschiedliche 
Bedeutungen von samādhi herausgebildet haben, drängt sich rezenten Akteur*in-
nen die Frage nach der Definition von samādhi und der dahinterliegenden Motiva-
tion auf. In Lothars Aussage klingt die Ansicht an, dass samādhi ein ferner, ja, ein 
erhabener Zustand sei, eine Vermutung, die auch in Nardis Zitat und in Skubans 
Unterscheidung zwischen »einfachem« und »transformierendem« samādhi steckt. 
Genau an dieser Stelle setzt Steiners lebensweltliches samādhi-Verständnis an, und 
er versichert Lothar in seiner Antwort, dass wenn er wirklich so Yoga übe, wie er 
es beschreibe, also einfach nur aus Spaß an der Sache, er alles richtig mache und 
bereits samādhi-Zustände erlebe (30.7.2016: 56). Und wieder zeigt sich der Weg 
als Ziel.352 Im Interview führte Steiner dies aus und verknüpfte das Erreichen von 
samādhi mit dem bereits besprochenen kriyā yoga:

Ich glaube, samadhi ist etwas ganz Einfaches. Es ist einfach zu erreichen. Es ist ein völ-
liges Ankommen im Augenblick, in dem sich Raum, Zeit und sogar wir selbst auflösen. 
Und der Kriya-Yoga, über den wir gerade sprechen, also der Yoga des Alltags, ist eine 
Möglichkeit, im Alltag diesen Zustand von samadhi zu erfahren – auch auf der Yogamatte, 
deswegen praktiziere ich Yoga, kann ich diesen Zustand von samadhi immer wieder 
erreichen. Der Schlüssel dafür ist eben tapas und ishvarapranidhanani, also Mut und 
Zufriedenheit. (Steiner, 9.12.2015: 60)

Diese Beschreibung führt zurück zu Flow-Zuständen. »Mut« ist der »etwas wagen«-
Aspekt, den es braucht, um sich nicht zu langweilen, und »Zufriedenheit« soll auto-
telisches, also nicht zielgerichtetes Handeln fördern. Yoga üben ist Selbstzweck und 
dies ist letztlich samādhi, gleichgesetzt mit Yoga und Selbstverwirklichung. In dieser 
Zusammenführung von Flow und Selbstverwirklichung zeichnet sich neben einem 
noch einmal neu begründeten Imperativ zur steten Praxis ein wichtiges Moment 
heutiger Yogaphilosophie ab, denn diese Handlungsanweisung Steiners deckt sich 
unter anderem mit der Idee von Selbstverwirklichung der Self-growth-Psycholo-
gie, die sich in den 1950er Jahren in den USA entwickelte und in die auch Czikscent-
mihalyis Flow-Forschung eingeordnet werden kann. Reckwitz fasst zusammen: 
»Andererseits meint Selbstverwirklichung eine alltägliche Handlung, die Maslow 
die »Motivation S(ein)« (b-motivation) im Unterschied zur »Motivation M(angel)« 
(d-motivation) nennt und mit einem permanenten Streben nach »Gipfelerlebnis-
sen« (peak experiences) identifiziert.« (2012: 219) Diese »Seinsmotivation« ist »an 
einem zweckfreien Erleben des einzelnen Moments in seiner ganzen Intensität 

352	 Mit einer ähnlichen Argumentation und Logik lenkt Steiner vom sukzessiven Serienprinzip des klas-
sischen AYs weg und betont vielmehr die Erfahrungen auf dem Weg gegenüber dem steten Fortschritt auf 
der Matte.

346	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



orientiert« (ebd.). Steiner geht es darum, derart definierte samādhi-Zustände mit-
tels seines kriyā yogas in jedem Moment des Alltags zu entwickeln, sei es beim Spa-
zierengehen oder beim Geschirrspülen (30.7.2016: 32). Die Yogapraxis wird damit 
auch zu einem Austragungs- und Einübungsort positiver Psychologie, die den All-
tag mit Gipfelerlebnissen anreichern soll, und der emische Begriff samādhi wird 
zur Bezeichnung für einen alltäglichen Flow-Zustand. Schon De Michelis umkreiste 
dieses Thema im Yogaumfeld und kommt zur Schlussfolgerung, dass solche Gipfel-
erlebnisse, oder »psychosomatische Hochs«, wie sie es nennt, auch zu Abhängig-
keiten führen können, besonders wenn sie, wie oben beschrieben, mit Erlösung 
oder anderen religiösen Versprechen verknüpft sind:

But relevant studies on addiction have also shown that physical exercise is a double- 
edged sword: voluntarily induced psychosomatic highs can become addictive and can 
take, under certain circumstances, pathological overtones. While this is not likely to hap-
pen in the case of gentler forms of yoga, such a scenario is theoretically possible in the 
case of more strenuous forms of the discipline, especially if reinforced by extreme claims 
concerning their effects as ›religious‹ or ›revelatory‹ events. (De Michelis, 2004: 257)353

Die in heutigem Yoga gesuchten Zustände, die sich deutlich von den meditativ-
versenkten samādhi-Definitionen des Yogasūtras, aber genauso vom unbewegten, 
steingleichen samādhi des Haṭhayogas unterscheiden, sind zudem deutlich auf Pro-
duktivität und Anwendbarkeit auf das Leben ausgerichtet, und bekanntlich wird 
auch das Handeln selbst im Zustand des Flows immer produktiver. Es geht dem-
nach um psychosomatisch induzierte »Highs«, die das Leben bereichern, produk-
tiver machen, die Stimmung heben und zusätzlich einen schöneren, gesünderen 
Körper mit sich bringen.

Die Lektüre des Yogasūtras leitet folglich, und das ist ein wichtiger Unterschied 
zur Bhagavadgītā oder Haṭhayoga-Texten, durch seinen Fokus auf einen Zustand 
namens samādhi eine Suche nach Flow-Zuständen ein, die den Alltag durchzie-
hen. Anders gesagt legitimiert eine solche Lesart des Textes eine bereits existie-
rende Suche nach selbstvergessenen Versenkungszuständen, wie sie zum Beispiel 
im Umfeld der Self-growth-Psychologie und der positiven Psychologie besteht, mit 
einer alten Philosophie. Jedoch ist samādhi, im Gegensatz zu einigen anderen Kon-
zepten, die das Yogasūtra eher skizziert als definiert, im Text ziemlich klar nach-
gezeichnet. Und da das Yogasūtra in Steiners Ausbildung tatsächlich Satz für Satz 
durchgegangen wird, so auch in den Hausaufgaben der Schüler*innen, und da 
besonders zu Hause weitere Übersetzungen zu Rate gezogen werden, sind diese 
Ausführungen in gewisser Weise Teil des Diskurses.

353	 Schnäbele hat ebenfalls Aussagen in ihren empirischen Daten, die Yoga mit Drogen und Sucht zusam-
mendenken (2009: 245f.).

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 347



Als Beispiel für den teils unsicheren Umgang der Schüler*innen mit diesen The-
men soll die Diskussion über die Sūtras I/41–46 dienen, die von vier verschiedenen 
Stufen von Versenkung (samāpatti), handeln, die alle vier in Sūtra I/46 als sabīja 
samādhi bezeichnet werden, »samādhi mit Samen«, die demnach noch nicht den 
finalen, erlösungsrelevanten samādhi-Zustand darstellen. Sūtra I/41 beschreibt 
samāpatti allgemein: kṣīṇa-vṛtter abhijātasya-iva maṇer grahītṛ-grahaṇa-grāhyeṣu 
tat-stha-tad-añjanatā samāpattiḥ, das Deussen so übersetzt: »Sind die Funktio-
nen des Cittam unterdrückt, so erfolgt, wie für einen klaren Kristall, bei Erkenner, 
Erkennen und Erkenntnisobjekt als das Aufgehen in dem letzern [sic!] und das 
Durchdrungenwerden von ihm die Samâpatti (Erhebung).« (1922 [1908]: 517) Es geht 
hier um einen mentalen Zustand, in dem alle vṛtti-s, bis auf ein bewusst gewähltes 
vṛtti, vollständig und zuverlässig aus dem Geist verschwunden sind, samāpatti ist 
dann der Zustand, in dem der Geist von diesem (gröberen oder subtileren) Medi-
tationsgegenstand vollkommen eingenommen ist. Als Beispiel für diesen Prozess 
des totalen Zusammenfallens von Geist und Meditationsobjekt nutzt Sūtra I/41 die 
Metapher eines klaren Diamanten (maṇi), wie das Bhāṣya präzisiert: »As a transpa-
rent crystal influenced by the colour of an adjacent article appears to be tinged by 
it, so the mind resting on an object, and engrossed in it, appears to take its nature.« 
(Hariharānanda Ā� raṇya, 1983 [1963]: 89)

Steiner übersetzt den Begriff samāpatti aus Sūtra I/41 mit »Erleuchtung«: »Sind 
die Vorurteile (Vritti) minimiert, ist das wandelbare Wesen des Menschen (Chitta) 
klar wie ein Diamant. Dann ist das Wahrnehmende, die Wahrnehmung, das Wahr-
genommene miteinander verschmolzen. – Eines steht auf dem anderen, eines 
färbt das andere. Dies ist die Erleuchtung (Samapatti).«354 Mathias’ Reflexion zu 
Sūtra I/41 geht auf Steiners Übersetzung von samāpatti als »Erleuchtung« ein und 
setzt samāpatti mit einer vedāntischen Einheitserfahrung gleich: 

Hier wird die Erleuchtung und der eigentliche Prozess beschrieben. So können wir 
beispielsweise in den einzelnen Bereichen über das »Wahrnehmende«, die »Wahrneh-
mung« oder das »Wahrgenommene« meditieren, erfahren aber erst im Samapatti, dass 
alles EINS ist, jenseits von Meditation, jenseits von Zeit und Raum. »Tat Twam Asi« – »Du 
bist Das«. (Hausaufgabe 2. Woche, Mathias: 74–75). 

Tat tvam asi, »Das bist Du«, ist das wohl bekannteste der vier mahāvākya-s, der 
»großen Sätze« des Vedānta, und entstammt der Chāndogya Upaniṣad 6.8.7.355 Diese 

354	 In seiner neuen Version übersetzt Steiner samāpatti mit »das Zusammenfallen«, ein »tiefe[r] Zustand 
der Meditation«, https://de.ashtangayoga.info/yoga-sutra-1-ueber-erleuchtung/201126-yoga-sutra-140-41-die-
tiefe-meditation-samapatti-ronald-laura/, Zugriff: 19.9.2021. Da sich die Ausführungen der Schüler*innen 
des Forschungsfeldes jedoch auf seine frühere Ü� bersetzung beziehen, wird weiterhin auf diese verwiesen.
355	 »The finest essence here – that constitutes the self of this whole world; that is the truth; that is the self 
(ātman). And that’s how you are, Ś�vetaketu.« Chāndogya Upaniṣad 6.8.7 übersetzt nach Olivelle (1996: 152).

348	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)

https://de.ashtangayoga.info/yoga-sutra-1-ueber-erleuchtung/201126-yoga-sutra-140-41-die-tiefe-meditation-samapatti-ronald-laura/
https://de.ashtangayoga.info/yoga-sutra-1-ueber-erleuchtung/201126-yoga-sutra-140-41-die-tiefe-meditation-samapatti-ronald-laura/


Synthese aus Yogasūtra und monistischen Inhalten der Chāndogya Upaniṣad, die im 
Philosophieunterricht bei Steiner ebenfalls besprochen wurden, bringt für Mathias 
die von ihm angestrebte Einheitserfahrung zum Ausdruck.356

In der Gruppendiskussion hatten die Schüler*innen allerdings Schwierig-
keiten mit diesen »diffizileren« Konzepten, wie Renate es ausdrückte (23.3.2016: 
59). Sie erzählte von ihrer Unsicherheit darüber, wie die verschiedenen samādhi-
Abstufungen unterschieden werden können (ebd.). Steiner lenkte in seiner Reak-
tion darauf von den »schwierigen« Fachtermini weg, die Sanskrit bereithält, indem 
er darauf verwies, dass für jemanden, der nicht eingeweiht sei, atha357 ebenso abs-
trakt sei wie samādhi (23.3.2016: 62). Jedoch erhellen auch die deutschen Begriffe 
die Materie nicht unbedingt, so befindet Charlotte in ihrer Hausaufgabe zu den 
gleichen Sūtras: »Tja … vom klaren Diamanten bin ich noch etwas entfernt. Mehr 
kann ich zu dieser Woche nicht sagen;-).« (Hausaufgabe 2. Woche, Charlotte: 13) 
Friederike berichtete in der nächsten Ausbildungswoche etwas ausführlicher von 
ihren Problemen, die sie in ihrer Hausaufgabe mit den Sūtras I/41f. hatte:

Also der Diamant ist mir dann immer so vor Augen gewesen. Das vrtti sich als Diamant 
vorzustellen … (Steiner wirft ein: »Das citta.«). Genau, das citta, das man irgendwie 
unterscheiden kann, wenn man sich das als Diamant vorstellt, der das Wahrgenommene 
einfach filtert und alle falschen Farben, alle falschen Wahrnehmungen, alles Falsche da 
rausfiltert, und zurück bleibt irgendwie dieses edle, dieses glitzernde Wahre. Und dann 
hab’ ich mich immer gefragt, ja, wie macht man das eigentlich? Wie kann man sich sicher 
sein, dass das, was man jetzt wahrnimmt, was man da fühlt und denkt, nicht irgendwie 
geprägt ist oder gefärbt oder eingefärbt ist von irgendwas? Und, ja, ich finde, wenn man 
da so drüber nachdenkt, dann wird man so völlig kirre. (1,0) Ich find’ das total schwierig. 
Und muss man sich jedes Mal fragen, wenn ich jetzt auf irgendwas reagiere: Ist das jetzt 
mein wahres Selbst oder nehm’ ich das wirklich wahr? Ist das jetzt ’ne Wahrnehmung, 
die ich nur so deute, weil ich so geprägt bin? Oder ist das jetzt ’ne wahre Wahrnehmung, 
die wirklich so dasteht. Und mich beunruhigt das eigentlich. (Friederike, 2.8.2016: 33)

Steiner gab darauf keine inhaltliche Antwort, sondern lobte Friederikes Reflexio-
nen; solche Fragen hätten sich bereits die alten Yogis gestellt und darüber disku-
tiert und sinniert (2.8.2016: 34). Friederikes Gedanken zu Sūtra I/41, zu der Rolle 
von citta und puruṣa, können Auskunft über eine grundlegende Schwierigkeit im 

356	 Sie scheint der Definition von samādhi in der Haṭhapradīpikā zu ähneln: »Wenn der Atem aufgehört 
hat und das Bewusstsein schwindet, so heißt dieses Aufgehen in der Substanz der Allseele (samarasatvam) 
Samadhi. Diese vollkommene Identität des Individuums (jivanatman) mit der Allseele (paramatman) ist 
der alles Verlangen vernichtende Samadhi.« (Walter, 2009 [1893]: 76) Gleichzeitig stellt sich dieser samādhi 
erst ein, »wenn der Atem aufgehört hat und das Bewusstsein schwindet«, und bezieht sich somit auf einen 
Zustand vollkommen am Rande oder gar außerhalb des empirischen Selbst.
357	 Atha wird im Forschungsfeld mit »jetzt« übersetzt, vgl. Kapitel III.2.3.1.

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 349



Verständnis von yogaphilosophischen Inhalten geben. Da jeglicher Inhalt an den 
Alltag angepasst wird, kann in den Rezipient*innen ein gewisser Druck entstehen, 
mit dem eigenen Geist, im eigenen, weltlichen Alltag, zu transformativen Ergeb-
nissen zu gelangen.

Steiner gab auch mehr oder weniger konkrete Meditationshausaufgaben (die 
jedoch in der Ausbildung selbst nicht geübt wurden), mit frei wählbaren, grobe-
ren und subtileren Objekten, bezogen auf die vier immer subtiler werdenden Ver-
senkungsstufen von samāpatti. Lothar fasst seine Erlebnisse mit diesen Aufgaben 
zu den Sūtras I/41–46 so zusammen:

–	 Savitarka samāpatti = Transformation verbunden mit rationalem Denken/Um- 
setzung durch Meditation z. B. zum Thema Liebe mit der Verbindung von dem Wort, 
deren Bedeutung und Erkenntnissen → sehr gut umsetzbar

–	 Nirvitarka-Samapatti = Transformation verbunden ohne rationales Denken/Umset-
zung durch Meditation z. B. zum Thema Geborgenheit mit Trennung von dem Wort, 
deren Bedeutung und Erkenntnissen → begrenzt umsetzbar da:

→	nur das reine Gefühl zu erzeugen und dies zu beobachten funktionierte nicht immer

–	 hin und wieder erfolgte in mir die Zuordnung »Das ist Geborgenheit« bzw. eine 
Bewertung des Gefühls – welche ich aber immer bemerkte

–	 nun das Ganze mit subtilen Objekten – etwas zu finden fiel mir sehr schwer, daher 
entschied ich mich zum Thema Sehnsucht zu meditieren

–	 Savichara Samapatti/meditieren mit Bewertung, Zuordnung und Identifikation

–	 Nirvichara-Samapatti/meditieren ohne Bewertung, Zuordnung und Identifikation

→	hierbei saß ich mehrmals ca. 20 min und versuchte zuerst den Savichara und dann 
 den Nirvichara Zustand zu erreichen

→	Savichara schien leichter zu sein als Nirvichara da ich für »Sehnsucht« nur ein Gefühl 
	habe und merkte das ich es an irgendeinem Objekt festmachen wollte

→	im Nachhinein überlegte ich, ob das Thema Sehnsucht die richtige Wahl war.  
	 (Hausaufgabe 2. Woche: 73–93)

Seine Entscheidung, seinen Geist mit »Liebe«, »Geborgenheit« und »Sehnsucht« 
in Eins fallen zu lassen, zeigt die Schwierigkeiten auf, die heutige Interpretationen 
zur Folge haben können. Ü� ber den letztmöglichen Zustand schreibt Lothar dann: 
»da ich Nirvichara-Samapatti nicht regelmäßig erfahren habe, hielt ich von dieser 
Umsetzung Abstand«. Anhand dieser Reflexionen zeigt sich erneut, wie schwierig 
es für Schüler*innen ist, allein durch eine individuelle und vom Ursprungskontext 

350	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



entfernte Lektüre des Yogasūtras zu eindeutigen Handlungsanweisungen im All-
tag und zu klaren Wissensbeständen zu gelangen. Bezüglich meditativer Konzepte 
und Zustände ist heutige Yogaphilosophie bisher eher unpräzise und ermangelt 
konkreter Techniken.358

Einfacher wird es, wenn die in den genannten Sūtras beschriebenen samādhi-
Formen als »Flow« interpretiert werden und die Yogapraxis als Übungs- und Erfah-
rungsraum fungiert. In diesem Kontext wird häufig argumentiert, dass das voll-
kommene meditative (mentale) Eingehen in die Körperpraxis auch den Zustand 
von samāpatti beziehungsweise samādhi hervorrufen könne, und dies kann wiede-
rum als Beschreibung einer Flow-Erfahrung verstanden werden. Lothar schreibt 
in seiner Hausaufgabe zu Sūtra I/40 und I/41 dementsprechend: »[…] auch wenn 
Praxistage unterschiedlich waren, spürte ich die Einheit von Subjekt, Objekt und 
Wahrnehmungsprozess beim Üben.« (Hausaufgabe 2. Woche, Lothar: 76) Durch die 
Körperpraxis induzierte, vollkommen versunkene Flow-Erfahrungen und (oftmals 
mit Flow zusammenhängende) als vedāntisch ausgedeutete Einheitserfahrungen 
lassen sich für rezente Interpret*innen leichter mit samādhi verknüpfen als die einer 
sitzend-meditativen Tätigkeit entsprungenen Zustände, von denen das PYŚ erzählt.

2.3.10	 	Puruṣa, ātman und kaivalya: Zwischen Selbstbeobach
tung, Selbstsuche und Selbstverwirklichung

Dieses letzte große analytische Kapitel zu heutiger Yogaphilosophie beschäftigt sich 
mit einem komplexen Thema, und zwar mit den Seelenvorstellungen in den empi-
rischen Daten. Jedoch ist an die Stelle des christlich geprägten Wortes »Seele« der 
Terminus »wahres Selbst« getreten, der einen unsterblichen Kern denominiert, der 
jedem Menschen innewohnt, und im Forschungsfeld eine gängige Ü� bersetzung für 
puruṣa ist. Im Begriff des »Selbst« zeigt sich die Flexibilität heutiger Yogaphiloso-
phie in besonderer Ausprägung: Einerseits kann damit jenes »wahre, unsterbliche 
Selbst« gemeint sein, andererseits wird mit dem »Selbst« das empirische Selbst, das 
heißt die eigene Persönlichkeit, der eigene Charakter, Geist und Körper assoziiert. 
Dass für das empirische Selbst und das unsterbliche Selbst im Deutschen (sowie 
im Englischen) das gleiche Wort verwendet wird, trägt sicherlich zur sukzessiven 
und lustvollen Vermischung beider Konzepte bei, etwas, das schon B. K. S Iyengar 
vorlegte.359 Die große Bedeutung, die der phänomenologischen Selbstheit in west-

358	 Zwar ließ Steiner die Ü� benden in den ersten beiden Ausbildungswochen selbst gewählte Meditatio-
nen anbieten, jedoch wurden solche Praxisübungen nicht direkt mit Konzepten des Yogasūtras assoziiert.
359	 »Iyengar uses the term ›self‹ to translate the Sanskrit atman (for example, LOY: 51), but he also uses 
›soul‹ and ›spirit‹, at times with added qualifiers (see note 11 here). This multiplicity of translations can be 
somewhat confusing […]. This brief terminological discussion also provides us with a demonstration of why 
the term ›Self-realization‹ has become so successful in Neo-Vedantic (and related) discourses: its ambiguity 
as descriptive of both material and intellectual operations works perfectly well in whichever way the rela-
tionship between the two terms ›self‹ and ›God‹ is defined. And if such relation is not defined, or defined in 

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 351



lichen Gesellschaften zugesprochen wird, ist zum Beispiel sedimentiert im positiv 
besetzten Wort »Selbstbewusstsein«.

Im Forschungsfeld und im Yogaumfeld im Allgemeinen spielt das Konzept der 
»Selbstsuche« eine wichtige Rolle. Es lässt entweder anklingen, dass etwas verlo-
ren gegangen ist, das nun gesucht und wiedergefunden werden muss, oder aber, 
dass etwas bisher Inexistentes aufgespürt werden soll. Beide Deutungsmöglich-
keiten können wiederum in Verbindung mit einem empirischen Selbst stehen, das 
optimiert werden kann, das wachsen und möglichst zu seinem vollen Potenzial 
gelangen, also sich verwirklichen soll, sei es in Bezug auf den Körper (Stichwort 
Alignment), auf Emotionen (Stichwort maitrī (Liebe)) oder die Psyche (Stichwort 
Gegenwärtigkeit und Konzentration). »Selbstsuche« kann sich jedoch ebenso – und 
oft mit dem empirischen Selbst eng verwoben – auf das metaphysische Selbst bezie-
hen, das im Laufe des Lebens verschüttet wurde und wieder freigelegt werden 
muss, wie Skuban mir erläuterte: »Ja, natürlich suche ich es. Wir suchen es alle, ob 
wir es wissen oder nicht. Atman. Wer ist letztlich nicht auf der Suche nach dem, was 
er ist.« (7.6.2016: 47) Im Forschungsfeld sind beide Instanzen tiefgehend vernetzt, 
da es darum geht, mittels gewisser psychosomatischer Praktiken ein empirisches 
Wissen darüber zu erlangen, nicht das psychosomatische Selbst zu sein, sondern 
eben jenes (bis zu diesem Punkt der Erkenntnis nur imaginierte) wahre Selbst. 

Ich argumentiere im Folgenden, dass sich im Diskurs um die Dichotomie zwi-
schen empirischem Selbst und dem wahren, metaphysischen Selbst die grundlegen-
den Topoi heutiger Yogaphilosophie zuspitzen. Die empirischen Daten offenbaren 
eine flexible Überlagerung dieser beiden Versionen von »Selbst« und im Folgenden 
werden vier sich überschneidende sowie sich gegenseitig bedingende Auslegun-
gen von puruṣa herausgearbeitet. Damit zusammenhängend stehen Selbstkonzepte, 
die sich fluide zwischen beiden Selbst-Begriffen bewegen und die teilweise deut-
lich von einem bestimmten Verständnis von Achtsamkeit beeinflusst sind. Zur Ein-
leitung dient eine Skizze der metaphysischen Entität puruṣa im pyś (1) sowie ein 
Einblick in Iyengars einflussreiche Darstellungen (2). Die folgenden Unterpunkte 
geben das empirische Datenmaterial wieder: »Puruṣa als Beobachterinstanz« (3), 
»Puruṣa als transzendentes, wahres Selbst« (4), »Puruṣa als īśvara (Gott), ein ideal 
gedachtes Wesen« (5), und »Puruṣa als Gott vs. der göttliche Körper« (6). Alle 
Setzungen von puruṣa sind mit dem empirischen Selbst, seiner Entwicklung und 
Transformation verwoben.

contradictory ways within the same text (as is often enough the case in Modern Yoga sources), the readers 
will be free to interpret it according to their inclination: whether the two entities are identical, or whether 
one is part of the other, or whether the two are completely distinct, the term ›realization‹ works. Indeed, it 
can even be made to accommodate non-theistic, materialistic, skeptical or agnostic convictions if instead of 
›self‹ and ›God‹ one uses terms such as ›living spirit‹ and ›divine spirit‹ (ibid.: 50) or ›individual soul« and 
›Divine Universal Soul‹ (ibid.: 28).« (De Michelis, 2004: 223f.)

352	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



Puruṣa im Pātañjalayogaśāstra (1)
Die Reichweite dieser metaphysischen Entität wird gleich von den Anfangs-
Sūtras I/2–4 verdeutlicht: I/2, yogaś citta-vṛtti-nirodhaḥ, definiert Yoga als das voll-
kommende Stillstehen aller psychisch-emotionalen Regungen. Sūtra II/3 fährt fort: 
tadā draṣṭuḥ svarūpe ’vasthānam, »Dann wird erreicht das Bestehen des Sehers 
(des Puruṣa) in seiner eigenen Natur.« (Deussen, 1922 [1908]: 511) Und Sūtra I/4 
erläutert weiter: vṛtti-sārūpyam itaratra, »Im andern Falle teilt er die Natur der 
Funktionen.« (Ebd.: 512) Puruṣa nimmt demnach erst dann seine eigene Gestalt an, 
wenn das empirische Selbst, das Teil von prakṛti, der materiellen Welt ist, aufhört 
zu existieren, denn solange irgendwelche »Funktionen«, Geistesregungen da sind 
(vṛtti-s), identifiziert sich puruṣa mit jenen Regungen, und dies ist der Grund für 
die fundamentale Unwissenheit (avidyā), die den nicht erlösten (und in prakṛti 
gefangenen) Menschen verblendet und ihn nicht erkennen lässt, was er eigentlich 
ist, und zwar puruṣa. Dieses metaphysische Selbst ist vollkommen inaktiv, eine 
Vorstellung, die bei aller Divergenz von allen indischen Traditionen geteilt wird:

Knowledge of the true nature of the self becomes an oft-recurring theme in Indian 
religious thought. This self was thought of in various ways: some thought it was pure 
consciousness, others added bliss, others again took both away and stated that the true 
self was as unconscious as a stone. But all agreed on one thing: the true self never acts. 
And this was crucial because this feature of the self turned knowledge of the self into 
a prerequisite for liberation from the cycle of rebirth and karmic retribution. (Bronk-
horst, 2011: 19)

Doch wie realisiert dieser vollkommen passive puruṣa nun sich selbst, wie löst er 
sich von der Illusion, das empirische Selbst zu sein, wenn er doch nichts Aktives 
tun kann? Patañjalis Antwort darauf heißt viveka-khyati, das Unterscheidungswis-
sen, dem tatsächlich die Transformation des empirischen Selbst vorausgeht, und 
zwar die Transformation der höchstmöglichen empirischen Instanz, des buddhi-
Anteils des citta. Buddhi steht in der Liste der 25 tattva-s (»Grundprinzipien«, PW, 
s. v. tattva) des Sāṃkhya in der Entwicklungsstufe direkt unter puruṣa, sie ist sozu-
sagen die subtilste Stufe der prakṛti, und nur sie kann den fundamentalen Unter-
schied zwischen sich selbst (citta, empirisches Selbst) und puruṣa (metaphysi-
sches Selbst) erkennen, woraufhin Letzterer von seiner illusorischen Bindung an 
die Materie (prakṛti) befreit ist. Die prakṛti, die materielle Natur, ist demnach eine 
Art Sprungbrett zu kaivalya, sie existiert laut Sāṃkhya und Yoga ohnehin nur des-
wegen, um puruṣa, ihren »Herrn«, zu seiner wahren Natur zu führen.

Samādhi ist in diesen Zusammenhängen der höchste Zustand im Prozess der 
Transformation des Geistes in Form des Zur-Ruhe-Bringens, um puruṣa hervor-
kommen zu lassen. Diese Umwandlung geht Schritt für Schritt vonstatten (davon 
erzählen zum Beispiel die unterschiedlich versenkten samādhi-Zustände), doch 

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 353



die Realisation des puruṣa bringt einen vollkommenen Umwandlungsprozess 
der Persönlichkeit mit sich, besser gesagt ein Hintersichlassen der empirischen 
Persönlichkeit:

Until the mind and all the organs completely cease to function, the state of resting in 
Puruṣa cannot be attained. […] So as long as the mind continues to be affected by its 
modifications there would, therefore, be the impure, empirical seer. ›I am the cogniser 
of knowledge‹ – this feeling is its true character. When cognition ceases completely, the 
Knower of that quiescent state who remains in his own self is Puruṣa, or the real Seer. 
(Hariharānanda Ā� raṇya, 1983 [1963]: 91)

Puruṣa ist in diesem Bild lediglich verdeckt, denn eigentlich ist er immer da, er 
muss nur durch gewisse Methoden, und zwar laut pyś durch intensive Meditation, 
wieder aufgedeckt werden. Gemäß der Weltsicht des pyś sind demnach empiri-
sches Selbst und metaphysisches Selbst absolute Gegenpole. Trotzdem muss sich 
das empirische Selbst, das citta, hin zu einem Zustand starker Konzentration und 
Geistesstille verwandeln, damit das metaphysische Selbst hervorkommen kann. Für 
den Yogin geht damit ein zurückgezogener (asketischer) Lebensstil einher sowie 
ein vollkommenes Hintersichlassen der eigenen Vergangenheit und das Ausschal-
ten aller vergangenen Prägungen (saṃskāra-s), unter anderem durch tapas, aske-
tische Entbehrungen. 

Dies ist dann die letztendliche Befreiung, die das PYŚ mit dem speziellen Ter-
minus kaivalya, »Alleinheit« (PW, s. v.), versieht. Im Gegensatz zum Vedānta gilt 
der puruṣa dann nämlich als »vereinzelt« (kevala) und von aller Materie befreit. 
Eine Entität wie brahman, eine große »Überseele«, existiert in der Metaphysik des 
pyś nicht, was mit ganz grundlegenden ontologischen Unterschieden zwischen 
Sāṃkhya/Yoga und Vedānta zusammenhängt. Gemäß der Weltsicht des PYŚs 
hat jeder Mensch einen eigenen puruṣa, und diese Vielzahl von puruṣa-s besteht 
auch nach Befreiung von der Materie (nach dem Tod des Menschen) fort. Trotz-
dem ist aufgrund der Lehren indischer (vedāntisch geprägter) Yogalehrer wie 
Kṛṣṇamācārya, Jois und Iyengar meist ātman, der Terminus des Vedānta für das 
unsterbliche Selbst, in Verwendung. Tatsächlich sind der Begriff und das Kon-
zept puruṣa in Kṛṣṇamācāryas und Jois’ Yogaphilosophie inexistent, demnach ent-
stammen die rezenten Ausdeutungen, die im Folgenden erläutert werden, nicht 
der AY-Linie. Allerdings entsprechen auch die im Vorhergehenden geschilderten 
Grundlagen des Textes nur bedingt heutigen Bedürfnissen, und erneut greift die 
notwendige Flexibilität heutiger Yogaphilosophie, um verschiedene Weltsichten 
eklektisch und häufig auch situativ miteinander zu verbinden, wie es die indischen 
Lehrer, allen voran B. K. S. Iyengar, so überzeugend vorbereiteten.

354	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



Iyengars flexibler Einsatz von puruṣa (2)
Woraus jedoch speisen sich die rezenten Auslegungen? Während sich Kṛṣṇamācārya 
und Jois mit Referenzen auf puruṣa bedeckt hielten, verwendet B. K. S Iyengar den 
Begriff zwar nicht in seinen allgemeineren und praxisorientierten Publikationen, 
dafür gewinnt er in seinem Buch Light on the Yoga Sūtras of Patañjali von 1993 
an Bedeutung. Iyengars monistische Theorien werden im Forschungsfeld nicht 
direkt diskutiert, doch seine populäre Reinterpretation von Yogaphilosophie kann 
im vernetzten, globalisierten 21. Jahrhundert und besonders in den Kreisen der 
von Kṛṣṇamācārya abstammenden Yogalinien als grundlegendes Deutungsarsenal 
verstanden werden, besonders, da sich Kṛṣṇamācārya und Jois mit der expliziten 
Vermittlung von Yogaphilosophie zurückhielten. Iyengars originelle Auslegungen 
bieten auch für den Diskurs um das »wahre Selbst« einen fruchtbaren Boden für 
heutige Interpretationen, wenngleich diese wiederum in eine etwas andere Rich-
tung steuern. Dennoch erweist sich Iyengars Interpretation für viele der grundle-
genden Tendenzen heutiger Yogaphilosophie als richtungsweisend. 

Ein wichtiges Ereignis seiner Darstellung ist, dass puruṣa zu einem Synonym 
für ātman wird, verstanden als »individual soul« (Iyengar, 2002 [1993]: 79), etwas, 
das im Forschungsfeld ebenfalls gängig ist. Dieser vedāntischen Richtung folgend 
nennt Iyengar īśvara, der in Sūtra I/24 als puruṣa viśeṣa, als »spezieller puruṣa«, 
bezeichnet wird, »Universal Soul« sowie »God« (ebd.), wodurch auch brahman in 
die Philosophie des Yogasūtras Einzug halten kann. Laut Autor geht es beim Trans-
formationsprozess, den der Text beschreibt, um eine Verschmelzung von (mūla) 
prakṛti360 und puruṣa: »The merging of nature into spirit is a divine marriage, which 
becomes possible through the work of yoga.« (Ebd.: 128) An dieser Stelle taucht in 
Iyengars Interpretation, wie schon in der von ihm entwickelten Körperpraxis, die 
Figur des perfekten Gleichgewichts (»perfect equilibrium«) auf. Wenn die Natur, 
prakṛti, mit ihren drei Eigenschaften rajas, tamas, und sattva in solch einem per-
fekten Gleichgewicht ist, entsteht eine »Divine Union« zwischen puruṣa und einer 
vollkommen ausgeglichenen mūla prakṛti (ebd.: 132).361 Diese Umdeutung der Rolle 

360	 Mūla bedeutet »Wurzel« (PW, s. v.). Diese ursprüngliche Form der Urnatur prakṛti steht in Zusammen-
hang mit ihren drei Konstituenten (guṇa-s), rajas, tamas, und sattva. Die drei Eigenschaften der prakṛti sind 
in ihrem unentfalteten Zustand als mūla prakṛti noch im Gleichgewicht, während sie nach der Evolution, 
also nach ihrer Entfaltung, im vollen Entwicklungsprozess sind. Aus diesem Prozess entsteht gemäß der 
Ontologie des Sāṃkhya/Yoga die gesamte phänomenale Welt (also alles außer puruṣa).
361	 Schon Eliade (1999 [1962]: 104) hat argumentiert und durch seine Breitenwirksamkeit popularisiert, 
dass das Yogasūtra einen Prozess der »Enstase« (saṃprajñāta samādhi) und darauf aufbauend einen im 
Leben erlösten Zustand (kaivalya) beschreibt. Burley hingegen fasst zusammen, dass sich gemäß der Welt-
anschauung von Sāṃkhya und Yoga prakṛti nach der Befreiung des puruṣa regelrecht auflöst und in ihren 
ursprünglichen, vollkommen unentfalteten Zustand zurückkehrt, was der ursprünglichen Bedeutung von 
mula prakṛti entspricht: »That both Sāṃkhya and Yoga conceive kaivalya to be a disembodied state is evident 
in the classical texts. A biological body, being part of our empirical world and perceived as an item within a 
wider physical environment, is thoroughly dependent upon prakṛti’s manifestation. And, as the Yogasūtra 
and Sāṃkhyakārikā insist, puruṣa’s aloneness coincides with the return of prakṛti and its three constituent  
strands to their original unmanifest homeostasis, their purpose having been fulfilled (YS 4.34, SK 68).« 

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 355



prakṛti-s führt zu Iyengars Alignment-Verständnis, mit dem er die perfekte Aus-
richtung von Körper, Geist und Emotionen als Weg zur Befreiung beschreibt. Puruṣa, 
»der Meister«, von Sāṃkhya und Yogasūtra als vollkommen passive Entität ver-
standen, die sich erst zeigen kann, wenn alles Aktive zur Ruhe gekommen ist, wird 
bei Iyengar zum Agens, und damit ist sprachlich eine Dopplung von Nöten: »If the 
master maintains constant watchful awareness of his consciousness, associates 
with nature without attachment and remains a witness, nature (prakṛti) leads its 
owner, the soul, to freedom, mokṣa.« (Ebd.: 134) »Der Meister«, puruṣa, beobach-
tet folglich sein eigenes reines Bewusstsein – eine Fähigkeit, die puruṣa im Yoga/
Sāṃkhya-System nicht besitzt, da er nichts als reines Bewusstsein ist. In dieser 
Wendung wird puruṣa demnach zu einer rein beobachtenden, bewussten Instanz 
(die Teil des Geistes sein muss) und ist gleichzeitig das ultimative, reine Bewusst-
sein. Diese Emphase Iyengars wiederholend stellt ein*e im Umfeld des polnischen 
Iyengar Yogas Interviewte*r fest, und zeigt dabei auf, dass diese Beobachtungsfä-
higkeit als aktiv trainierbar verstanden wird: »It teaches observation. Yoga, above 
all, teaches observation.« (Konecki, 2015: 185)

Iyengar geht noch einen Schritt weiter – für ihn geht es bei der Praxis von Yoga 
nicht mehr um Trennung von puruṣa und prakṛti und die Vereinzelung von puruṣa 
(kaivalya), sondern um deren spirituelle »Kooperation«, die zur »Befreiung« führt: 
»As our physical essence is sperm or egg, so our spiritual essence is the soul. Their 
relationship should be based on co-operation. It is the creative relationship of puruṣa 
and prakṛti which leads to freedom.« (Ebd.: 151) Puruṣa muss somit direkt mit der 
Yogapraxis zusammenhängen oder durch sie zu erreichen sein, und tatsächlich steht 
er in Iyengars Version ganz direkt mit dem psychosomatischen Komplex in Kontakt:

Bracing of the inbreath is the evolution of the soul or the ascending order of the puruṣa. 
When the self comes in contact with the physical body, inhalation is complete. Here, 
the puruṣa embraces prakṛti. The outbreath moves from the external body towards 
the seer, layer after layer. It is involution, or the descending order of prakṛti to meet its 
Lord, puruṣa. If the inbreath is the divine union of puruṣa with prakṛti, the outbreath is 
the union of prakṛti with puruṣa. (Ebd.: 151)

Im Gegensatz zu Iyengars Umfunktionierung von prakṛti, in beinahe tantrischer 
Manier, in der eine rituelle Vereinigung von männlichem Prinzip (śiva) und weib-
lichem (śakti) abgestrebt wird und prakṛti als weibliches Prinzip eine vitale Rolle 

(Burley, 2007: 140) Damit einhergehend ist ein im Leben befreiter Zustand nicht mit dem Weltkonzept des 
Yogasūtras vereinbar, wie auch Mallinson und Singleton resümieren: »However, the continued presence 
of the jīvanmukta’s body in the liberated state is philosophically problematic on account of the two stages 
of samādhi (with and without cognition, 9.1.3), and because the modifications must be entirely abolished  
before the highest wisdom manifests – facts which did not escape the text’s commentators, and which ulti-
mately made living liberation an unsustainable notion within Pātañjala yoga.« (2017: 399)

356	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



spielt, ist das so wichtige Gegenstück zu puruṣa aus der im Forschungsfeld anzu-
treffenden, übergeordneten Metaerzählung von Yogaphilosophie jedoch beinahe 
verschwunden. Der volle Fokus liegt auf puruṣa, einem Begriff, der verschiedene 
Zuschreibungen bekommt.

Puruṣa I: Puruṣa als Beobachterinstanz (3)
Das Bild, das sich anhand meiner Daten vom Begriff puruṣa nachzeichnen lässt, ver-
steht ihn, häufig draṣṭu(ḥ) genannt, als einen »inneren Beobachter«, wie es schon 
Iyengars Deutung vorlegte. Diese Auslegung erlaubt auch Teilnehmer*innen, die 
nicht religiös sind, mit dem Begriff zu arbeiten. Anton definiert in seiner Hausauf-
gabe zu Sūtra I/4:

Hier erfahren wir, dass Draṣṭuḥ (kann auch als Synonym von Purusha betrachtet wer-
den) unser Wesenskern ist. Er ist der Beobachter beziehungsweise das, was sieht. Dabei 
ist Draṣṭuḥ unveränderlich. Citta ist wandelbar durch vṛtti. Hier lernen wir auch, dass 
Draṣṭuḥ nicht der Geist und seine Bewegung ist. Citta ist das Feld der Wahrnehmung 
(der Erkenntnis). Wir nehmen nur das Spiegelbild der Welt wahr, gefärbt durch unsere 
Erfahrung. (Hausaufgabe 1. Woche, Anton: 36)

Draṣṭuḥ, die Genetivform von draṣṭar, »der da sieht, schaut« (PW, s. v.) in der das 
Wort im so prominenten Sūtra I/4 auftaucht, wird zum Begriff für eine vollkommen 
neue Entität. Puruṣa in seiner Funktion als draṣṭuḥ wird zu einer inneren Instanz, 
deren Natur ein (wertfreier, distanzierter und bewusster) Beobachterzustand ist, 
wie er auch in moderner Achtsamkeit gelehrt wird:

Angenommen, jemand kommt zu mir und reizt mich in irgendeiner Weise und ich ver-
halte mich wie ein wilder Trottel vor lauter Wut, ich habe mich total vergessen und 
mich hineingezerrt in diese Situation. Da, würde ich sagen, ist wenig Bewusstheit da, 
da ist ein Wesen, das wertet und halb durchdreht. Viel Purusha würde bedeuten: Viel 
Klarheit, Distanziertheit im Sinne von Losgelöstheit, achtsam – es würde am Ende zu 
einer ganz vernünftigen Reaktion führen, aber es ist wenig von einem Ich da, das sich 
gekränkt fühlt. Das citta ist weniger aktiv in einer Weise, auf die es die Situation in »bin 
ich« oder »bin ich nicht« einteilt – das ist eigentlich das, was es am stärksten zum Aus-
druck bringt. Das ist diese manas-Qualität in der Kooperation mit dem ahamkara: Bin 
ich, bin ich nicht, will ich, will ich nicht. Und wenn das nicht so stark da ist, dann kann 
einfach reine Präsenz mehr da sein. (Skuban, 7.6.2016: 40)

Das Erreichen von puruṣa ist demnach kein fernes Ziel, sondern kann jederzeit im 
Alltag hervorgerufen werden, indem sich ein präsenter, (vom Ich und dem Objekt) 
distanzierter, klarer Zustand einstellt, ja, »es gibt vielleicht einfach nur mehr oder 
weniger Einfließen dieser Puruṣa-Wirklichkeit in unser Leben« (ebd.: 39). Skuban 

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 357



sowie alle anderen von mir zu diesem Thema befragten Yogalehrer (Steiner, Scott, 
Nardi) zeigen sich als Vertreter eines Interpretationsstranges, der sich auch in der 
modernen Yogaforschung in gewissen Kreisen etabliert hat, zum Beispiel bei Chris-
topher Chapple und Ian Whicher. Whicher übersetzt dafür das Sūtra I/2 mit »›Yoga 
is the cessation of [the misidentification with] the modifications of the mind‹ (1998: 
1, cf. 1995: 47).« (Burley, 2007: 139) Burley kommentiert diese Auslegung kritisch:

The expression inserted in brackets by Whicher is crucial to his interpretation, and 
yet he does not attempt to justify its inclusion. Rather, he merely asserts it and then 
proceeds to examine the entire Yoga system in the light of this assertion, as though his 
translation of the aforementioned sūtra were uncontroversial. It is, however, extremely 
controversial, for it allows Whicher to claim that the goal of Yoga is not to induce the 
cessation of mental activities or ›modifications of the mind‹ (citta-vrtti) themselves, but 
consists in merely the cessation of misidentification with those activities or modifica-
tions. The implication of Whicher’s translation of this important sutra is therefore that 
mental activities (states, modes) can continue after the attainment of Yoga’s goal, and, 
moreover, that they can do so in a way that has been ›purified‹ of any misidentification 
with those activities or with the mind itself. (Ebd.: 139)

Es geht in einer solchen kontroversen Interpretation nicht mehr um ein Entweder-
Oder, also entweder Aktivität des citta oder Selbstrealisation des puruṣa, sondern 
lediglich um das Ü� berführen von citta in einen Zustand von »Reinheit«, im gleichen 
semantischen Feld wie die »Klarheit« Skubans – ein Zustand, der die Selbstrealisa-
tion des puruṣa mit sich bringt. Um genau eine solche transformierte Weltsicht und 
die damit einhergehende veränderte individuelle Identität geht es in heutiger Yoga-
philosophie, Priorität ist, dass all dies inmitten der Welt stattfindet, und dement-
sprechend fasst Burley Whichers Interpretation zusammen: »In accordance with 
his overall emphasis on misidentification, Whicher’s vision of the goal of Yoga is 
one in which the yogin is liberated from a false sense of identity but not from the 
world as such.« (Ebd.)

Zwar beschreibt die Sāṃkhyakārikā, das bekannteste Sāṃkhya-Werk, puruṣa 
(draṣṭṛ) als »witness, free, indifferent, a spectator and inactive« (Bryant, 2009: xlvi), 
trotzdem machen ihn diese Charakteristika nicht zu der weltlichen Instanz, zu der 
er im Forschungsfeld wird. Es kann jedoch von Analogien zwischen dem Yogasūtra 
und Achtsamkeit gesprochen werden, durch die die Rezeptionen im Feld über-
haupt möglich werden. Eine große Differenz zum Ziel des Yogasūtras ist, dass es 
den Akteur*innen im Feld um eine bestimmte Art des In-der-Welt-Seins geht, und 
dazu trägt auch die dort etablierte Beobachterposition bei. Katrin berichtete in 
einer Philosophiesitzung: »[…] wenn man anfängt, den Beobachter einzuschalten, 
also die Emotionen rausnimmt und nicht auf irgendeiner persönlichen Ebene wir-
ken lässt, sondern wirklich wie einen Schritt zurücktritt aus der Position, aus der 

358	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



leidvollen, in der man grade ist, dann machen sich neue Türen auf.« (25.7.2015/2: 34) 
Renate verwies auf Katrins obige Aussage hin direkt auf John Kabat-Zinns »Mind-
fulness-Based Stress Reduction« (MBSR) und Steiner bestätigte diese Assoziation 
mit der Aussage, dass es sehr viele gute Studien zur Wirkung von Achtsamkeits-
training gebe (25.7.2015/2: 38). Ein solches Einnehmen einer wertfreien Beobach-
terposition, die beim Ankommen im Hier und Jetzt helfen soll, findet sich tatsäch-
lich prominent im Achtsamkeitstraining, das der amerikanische Molekularbiologe 
Kabat-Zinn in den 1970er Jahren entwickelte. Während es bei Kabat-Zinn allerdings 
keinen speziellen Begriff dafür gibt (und insbesondere keinen aus einer indischen 
Tradition), etabliert sich im Forschungsfeld zunehmend »draṣṭuḥ« oder manchmal 
in der Nominativform »dṛṣṭar«. Wird puruṣa allerdings als eine solche beobach-
tende Instanz verstanden, die aktiv eingeschaltet werden kann, muss diese logi-
scherweise ihren Sitz im menschlichen Geist haben, der laut Yogasūtra das citta ist. 

Auf verschiedene Formen von Aufmerksamkeit wurde bereits im Unterpunkt 
tristhāna im Zusammenhang mit den Körpertechniken des AYs verwiesen und im 
Rückgriff auf neurologische Studien zwischen einer singulär fokussierten Aufmerk-
samkeit (FA) und einer Open-Monitoring-Aufmerksamkeit (OM) unterschieden, die 
sich ebenso durch die Methoden von tristhāna entwickeln können. Beide Formen 
von Aufmerksamkeit können durch verschiedene Techniken während der Yogapra-
xis etabliert werden, doch wird OM in Studien meist mit Achtsamkeitstraining in Ver-
bindung gebracht und mit Eigenschaften, die in diesem Punkt mit puruṣa verknüpft 
wurden: Open Monitoring »involves a non-judgmental, non-selective awareness of 
the present moment« (Millière/Carhart-Harris/Roseman et al., 2018: 3). Josipovic 
(2014: 11) assoziiert sogar FA, OM und Flow-Zustände miteinander, da alle drei eine 
Deaktivierung des intrinsischen Netzwerks mit sich bringen, doch er betont, dass 
lediglich fortgeschrittene Formen von FA und OM zu Versenkungszuständen führen, 
in denen phänomenaler Inhalt signifikant reduziert ist, und er bezeichnet FA und 
OM dementsprechend als Meditationen mit »object-only approach« (ebd.).362 Acht-
samkeitstraining, beispielsweise nach Kabat-Zinn, bringt also eine Reduktion der 
subjektiven Seite der eigenen Erfahrungen, der intrinsischen Netzwerke mit sich. 
Es evoziert selbstvergessene Zustände, jedoch bei gleichzeitiger Aktivierung der 
extrinsischen Netzwerke. Achtsamkeitstraining mittels FA- und OM-Methoden ruft 
folglich einen Geisteszustand mit speziellem (extrinsischem) phänomenologischem 
Inhalt hervor, oder, um es in der Terminologie des Yogasūtras auszudrücken, evo-
ziert einen speziellen Zustand des citta und gleicht somit nicht der Definition des 
Textes von puruṣa, der sich erst dann zeigt, wenn jeglicher phänomenologischer 
Inhalt zum Stillstand gekommen ist.

362	 »The idea underlying an object-only approach is to inhibit the subjective side of experience and the self
related mental processes, and emphasize the objective extrinsic side, usually through focus on the momen-
tary nature of experience.« (Josipovic, 2014: 11) Josipovic merkt weitergehend an, dass es fragwürdig sei, ob 
die damit einhergehende Unterdrückung selbstrelevanter Netzwerke auf lange Sicht gesund sei (ebd.: 12).

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 359



Durch den Verweis auf MBSR und Achtsamkeit kann die Interpretation von puruṣa 
als (weltimmanenter) objektiver Beobachter mit den Achtsamkeitslehren Kabat-
Zinns und anderer assoziiert werden,363 deren kursorische Betrachtung verschie-
dene Punkte aufzeigt: 1. Kabat-Zinn etabliert die gleiche Dichotomie zwischen Acht-
samkeit und Gedankenverlorenheit (vgl. Schmidt, 2020: 233), die sich in heutiger 
Yogaphilosophie zwischen puruṣa als draṣṭu und den cittavṛtti-s abzeichnet, 2. der 
zentrale Dreh- und Angelpunkt Kabat-Zinns ist ebenfalls das Hier und Jetzt (ebd.: 
236), damit zusammenhängend wird 3. das »Innere des Selbst« auch von Kabat-
Zinn sowohl als »Universelles« als auch als »individuell Einzigartiges bestimmt«, 
ein Paradox, wie Schmidt anmerkt (ebd.: 234), und 4. geht es Kabat-Zinn stets um 
eine Art verändertes Handeln in der Welt, womit er sich deutlich vom Transzen-
dentalisten Henry David Thoreau (1817–1862) beeinflusst zeigt (ebd.: 229). Bezeich-
nenderweise nennt bereits De Michelis in ihrem Buch von 2004 Thoureau die erste 
Landmarke modernen Yogas, noch vor Vivekānanda:

There are two crucial dates regarding the beginnings of Modern Yoga: 1849 and 1896. 
The former, relating to the 150 years mentioned in the previous paragraph, refers to 
what seems to be the first recorded affirmation, by a Westerner, that he considered him-
self a yoga practitioner – after a fashion. This was the Transcendentalist Henry David  
Thoreau, who, in a letter to a friend, wrote: »… I would fain practice the yoga faithfully. 
To some extent, and at rare intervals, even I am a yogi.« (2004: 2f.)

Die Besonderheit liegt für De Michelis darin, dass sich Westler mit Yoga bis zu die-
sem Zeitpunkt lediglich als exotische Angelegenheit auseinandergesetzt hatten, 
anders Thoreau: »In Thoreau’s case yoga was taken up by a Westerner while remai-
ning a Westerner. […] Westerners were starting to perceive ›yoga‹ as something they 
could engage in, not just as something ›out there‹.« (Ebd.: 3) Die Wandlungspro-
zesse heutiger Yogaphilosophie können mit dieser Feststellung, mit diesem Turn, 
den De Michelis in der Rezeption beobachtet, assoziiert werden, denn heute geht es 
ebenfalls um das Ü� bernehmen bestimmter yogaphilosophischer Vorstellungen und 
Einstellungen bei gleichzeitiger Weiterführung eines »westlichen« Lebens(-stiles).

Thoreau ist jedoch auch inhaltlich von Relevanz, eben durch seinen Einfluss auf 
Kabat-Zinn und andere Achtsamkeitslehrer, deren Lehren sich in heutiger Yoga-
philosophie wiederfinden. Thoreaus Lektüre der damals ersten Übersetzungen 
indischer Schriften, besonders Charles Wilkins’ Übertragung der Bhagavadgītā, 
aber auch Colebrookes Edition der Sāṃkhyakārikā, offenbaren seine frühe Beein-
flussung von indischem Gedankengut und von Yoga. Besonders begeistert zeigte 

363	 Schmidt nennt die Form der Achtsamkeit, an der Kabat-Zinn partizipiert »Achtsamkeit II«. Neben 
Kabat-Zinn sind in dieses Modell der Achtsamkeit als kulturelle Praxis auch der vietnamesische Mönch 
Thich Nhat Hanh einzuordnen sowie Jack Kornfield.

360	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



Thoreau sich vom Konzept des karma yoga, der »disinterested action«: »This  
teaching, contradictory though it appears, reconciled for Thoreau the apparent 
conflicts between religious renunciation and practical action in a way that no other 
ancient source apparently could do, and it served, furthermore, to authorize his 
own spontaneous experience of contemplative nonattachment.« (Hodder, 2010: 
33) Hodder betont zudem, dass Thoreau und seine Zeitgenoss*innen kein Sanskrit 
beherrschten und den »östlichen« Lehren besonders deswegen zugetan waren, da 
sie der Legitimierung eigener bereits bestehender Glaubensinhalte dienten: »[…] 
Thoreau also valued these books for the light they shed on his own spirituality and 
contemplative experience« (ebd.). Und er resümiert: »[…] there is little doubt that 
these writers’ views on the subject were unabashedly personal, subjective and even 
perhaps idiosyncratic.« (Ebd.: 34) Thoreau und andere Transzendentalisten betrie-
ben demnach eine subjektive, eklektische und die eigenen Ansichten affirmierende 
Rezeption von indischem Gedankengut und Yoga.364 

Nicht geklärt scheint allerdings, woher Thoreau die Idee von einer Form der 
Beobachterinstanz hatte, durch deren Etablierung »der Poet« (und nicht der Yogin) 
seine eigenen Zustände und Emotionen beobachten könne: »›The poet is a man 
who lives at last by watching his moods,‹ Thoreau writes, as if to extend the arena 
of observation to even the finest expressions of subjectivity.« (Hodder, 2001: 295) 
Puruṣa als zwar objektiver, doch weltimmanenter Beobachter, als objektive Instanz 
der eigenen Psyche, ist, wie gezeigt, nicht mit dem Yogasūtra selbst zu begründen, 
findet sich aber im Transzendentalismus wieder, einer Bewegung, die als Wegberei-
ter der Achtsamkeitsmethoden sowie des modernen Yogas gesehen werden kann.

In den 1950er Jahren gewannen die Ideen der Transzendentalisten und beson-
ders Thoreaus erneut an Bedeutung, denn sie hatten bedeutenden Einfluss auf die 
»Beat Generation«, namentlich auf den stark von Thoreau geprägten Jack Kerouac 
sowie Allen Ginsberg und Gary Snyder, »and, through them, a whole generation of 
younger Americans who gravitated to Asian religions and ideas during the turbulant 
period of the 1960s and 1970s.« (Hodder, 2010: 36) In die 1970er Jahre, die Flower- 
Power-Bewegung und ihre starke Begeisterung für »den Osten« und besonders 
für Indien, fallen auch die ersten Reisen der ersten »Ashtangis«, namentlich der 
Amerikaner David Williams, David Swenson, Tim Miller, Nancy Gilgoff und ande-
rer, und die langsame Popularisierung von Jois’ AY im Westen. Den Beatniks ging es 
darum, »im intensiven Leben religiöse Erfahrungen zu machen, im Gewöhnlichen 

364	 Für eine Analyse der historischen und inhaltlichen Zusammenhänge zwischen neo-hinduistischen  
Wegbereitern modernen Yogas und Transzendentalisten vgl. De Michelis (2004: 80ff.). Beispielsweise  
schreibt sie über Ralph Waldo Emerson: »Emerson’s Romantic idealism and especially his concept of the 
Over-Soul, allowing for a diffused but personally accessible dimension of the divine, were particularly  
influential. Emerson believed that by cultivating selfreliance and selfdevelopment all human beings could 
attune themselves to the Over-Soul, and thence draw inspiration, guidance and support.« (Ebd.: 81) Mit  
einer solchen Psychologisierung von Religion, die damals zunehmend in Neo-Vedānta Einzug hielt, beschäf-
tigt sich das folgende Unterkapitel genauer.

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 361



das Außergewöhnliche zu finden, im Konkreten über das Konkrete hinauszugehen.« 
(Schmidt, 2020: 227)365 Diese Einordnung erweitert die Genealogie der modernen 
Auslegung des Yogasūtras um eine weitere historische Komponente, da sich ähn-
liche Motive noch in heutiger Yogaphilosophie niederschlagen und zudem direkte 
personale Überschneidungen der Beatniks und der ersten »spiritual seekers«, die 
nach Indien reisten und dort AY entdeckten, angenommen werden können. Dies 
schließt zudem den Kreis zum gleichzeitig profanen wie sakralen Seelenbegriff in 
meinen Daten, der ebenfalls vom »Außergewöhnlichen im Gewöhnlichen« ausgeht, 
oder eben Kabat-Zinns Auffassung von etwas »Universellem als auch individuell 
Einzigartigem« ähnelt. All diese Setzungen können außerdem mit der intensiven 
Körperpraxis des AYs zusammengedacht werden. Im Yogaphilosophie-Verständnis 
im Umfeld des AYs zeigt sich etwa durch die Gleichzeitigkeit der Intensität der Kör-
perpraxis, durch die dabei gemachten Flow-Erfahrungen und deren Überführung 
in spirituelle Konzepte wie samādhi oder puruṣa ein ähnliches Bedürfnis danach, 
»im intensiven Leben religiöse Erfahrungen zu machen«.

Puruṣa II: Puruṣa als »reines Bewusstsein« und transzendentes,  
wahres Selbst (4)
Puruṣa wird vom pyś als »reines Bewusstsein« (cetanā, citi-śakti) definiert und hat 
verschiedene Eigenschaften. So schreibt Hariharānanda in seinem Kommentar zu 
Sūtra I/2 über puruṣa: 

Chiti-śakti or pure Consciousness has been given five adjectives, viz. pure, infinite, 
immutable, untransmissible and illuminator of things presented. Although objects are 
revealed under its influence, pure Consciousness is neither active nor mutable. That is 
why it has been called untransmissible, i.e. inactive and detached. »Immutable« means 
being without any change. (1983 [1963]: 10)366

365	 Schmidt zitiert aus dem Gedicht Footnote to Howl von Ginsberg, das hervorragend die von Ginsberg  
und anderen Transzendentalisten popularisierte Gleichzeitigkeit von Profanem und Sakralen aufzeigt:  
»Everything is holy! everybody is holy! everywhere is holy! everyday is eternity! Everyman’s an angel!«, aus 
der Ausgabe von 2009, S. 142. (Schmidt, 2020: 227)
366	 Bryant hingegen bezeichnet die Zuschreibung der Passivität zu puruṣa als einen Fehler der Kommen-
tatoren und argumentiert, dass das Yogasūtra nirgendwo explizit schreibt, dass puruṣa inaktiv sei, und 
dass eine solche Setzung durch eine fehlerhafte Assoziation mit dem Sāṃkhya-System der Sāṃkhyakārikā 
ins Yogasūtra übernommen worden sei (Bryant, 2009: 462ff.). Allerdings geht es in der Diskussion, die  
Bryant im Zusammenhang damit entwickelt, vor allem um die Frage, ob puruṣa einen freien Willen hat,  
durch den der Mensch überhaupt befähigt wird, nach Erlösung zu streben. Bryant resümiert: »For there 
to be any coherence to the law of karma, the condition of the living beings in saṁsāra, and the decision 
to take up the path of yoga and follow the yamas and niyamas of II.30–45; or the friendship, compassion, 
joy, and equanimity prescribed in I.33; or essentially any of the prescriptions of the Yoga Sūtras; one must 
assign free will to the puruṣa as the ultimate agent of its condition.« (Ebd.: 466) Es ginge somit zwar nicht 
um eine weltliche, willentliche Aktivität des höheren Selbst, allerdings wirkte sich ein Streben des puruṣa 
nach Erlösung natürlich auch auf das Handeln des Menschen in der Welt aus.

362	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



Der Begriff puruṣa, der diese als rein, ewig und unveränderlich imaginierte Entität 
bezeichnet, wird im Feld synonym zum Begriff ātman aus der Vedānta-Tradition 
verwendet. In einer privaten Facebook-Konversation vom 4.3.2020 mit einer Aus-
bildungsteilnehmerin meiner AYI Advanced-Ausbildung wurde mir klar, dass sich 
für sie puruṣa zu zwei Entitäten ausgeformt hatte, die sie nicht miteinander asso-
ziierte: Den im vorherigen Unterkapitel besprochenen ›Drashtu‹ verstand sie als 
etwas Beobachtendes, Neutrales, während sie ›Atman‹ mit ihrem eigenen ›göttli-
chen Funken‹ identifizierte (4.3.2020: FN, 193). Der Fokus auf ātman in meinen empi-
rischen Daten hängt unter anderem mit dem AY-Anfangsmantra zusammen, das vor 
jeder Praxis rezitiert wird und in dem gleich zu Beginn svātman, »das eigene Selbst« 
(PW, s. v.), angerufen wird: vande gurūṇāṃ caraṇāravinde saṃdarśita-svātma-
sukhāvabodhe, von Steiner so übersetzt: »Ich verneige mich vor den Lotusfüßen 
[meiner] Lehrmeister (guru), weil sie [die Lehrmeister] die süße Erkenntnis des 
eigenen Selbst (svātma) enthüllen.« Und Steiner kommentiert: »Zwar unterlagen 
die Techniken des Yoga stets dem Wandel der Zeit. Im Grunde ging es jedoch immer 
um die gleiche Essenz, nämlich sein wahres Selbst ›svātma‹ zu erkennen.«367

Im vorherigen Unterkapitel klang im Zitat von Anton bereits die Rolle des puruṣa 
als transzendentes, unveränderliches Selbst an, denn wie er schreibt, ist puruṣa 
als draṣṭu »der Beobachter beziehungsweise das, was sieht«, doch gleichzeitig ist 
er auch »unveränderlich« (Hausaufgabe 1. Woche, Anton: 36). Neben der Beobach-
terposition, die, wie im Vorherigen begründet, als eine bestimmte Form psycho-
physischer Aktivität verstanden werden kann, zeigt diese Aussage auf, dass der 
Beobachter eigentlich ein vollkommen passives, statisches Gewahrsein »hinter« 
den Wahrnehmungen des citta ist, es könnte als ein »reines Bewusstsein« ohne 
Bewusstseinsinhalte bezeichnet werden, die Inhalte entstehen erst durch citta und 
dessen Kontakt zur Welt. Die finale Befreiung (kaivalya) wird als eine Art Über-
gehen in dieses vollkommen reine Bewusstsein (puruṣa) imaginiert. Doch ist dies, 
wie Burley betont, eben kein psychophysischer Zustand mehr, sondern ein »außer-
weltlicher«, da sich dieses »reine Bewusstsein« vollkommen von jeglicher Materie 
abzuspalten hat:

Sāṃkhya and Yoga declare, not only that the state of pure consciousness that they strive 
for is one in which the factors that give form to physical objects (including the human 
body) have receded into an unmanifest condition, but that the final goal of human life –  
and of manifest existence in general – involves a decisive split with the body (śarīra) 
and the detachment of consciousness, or the conscious subject, from the spatiotempo-
ral world. (Burley, 2007: 151)

367	 Beide Zitate sind zu finden unter: https://de.ashtangayoga.info/philosophie/quelltexte-und-mantren/
mantra/ashtanga-yoga-mantra/, Zugriff: 21.9.2021.

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 363

https://de.ashtangayoga.info/philosophie/quelltexte-und-mantren/mantra/ashtanga-yoga-mantra/
https://de.ashtangayoga.info/philosophie/quelltexte-und-mantren/mantra/ashtanga-yoga-mantra/


Oder, wie Angot trocken anmerkt: »[…] personne n’a connu le kaivalya de Patañ-
jali puisque le kaivalya est précisement l’absence de cette personne.« (2012: 121)368

Neurologische und psychologische Studien beschäftigen sich in den letzten Jah-
ren vermehrt damit, ob ein Zustand reinen Bewusstseins durch Meditation, das 
heißt unter Beibehaltung der Lebensfunktionen, möglich ist. Dieser müsste jedoch, 
gemäß dem Yogasūtra, noch etwas anderes als kaivalya sein. In Abgrenzung von 
Methoden, die die objektive Seite von Erfahrungen betonen, wie Focused Attention 
und Open Monitoring, werden in einigen Studien zwei weitere Arten von Meditation 
genannt, die vielmehr eine Subjekt-Objekt-Dichotomie zu überwinden suchen und 
sich mit der potenziellen Möglichkeit eines reinen Bewusstseins und dem Erreichen 
eines solchen Zustandes beschäftigen: 1. Non-dual Awareness (NDA) und 2. Pure 
Consciousness (PC). Millière et al. resümieren bezüglich dieser beiden Kategorien:

As we have suggested, one possible construal of non-dual awareness is in terms of the 
inhibition of both narrative and multisensory aspects of self-consciousness, leading to 
a temporary loss of experiential boundary between self and world, or between endoge
nous and exogenous stimuli. In turn, purely conscious states could be defined as states 
of extreme absorption involving high sensory gating, whose sparse phenomenal content 
has little overlap with the rich phenomenology of ordinary wakeful experience. If these 
tentative definitions are sound, states of pure consciousness should also be states of 
non-dual awareness, because they should lack ordinary phenomenal content including 
the narrative and multisensory components of self-consciousness. By contrast, non-dual 
awareness might not entail pure consciousness, because states of total self-loss (lacking 
narrative and multisensory self-consciousness) need not have very sparse phenomenal 
content. (2018: 16)369

Die Autor*innen stellen folglich die Hypothese auf, dass die beiden genannten 
Bewusstseinszustände nicht gänzlich von phänomenalem Bewusstsein befreit 
sind, sondern gewöhnlicher phänomenaler Inhalte ermangeln. Sie argumentieren 
beispielsweise, dass in einem Zustand von PC narrative und somatosensorische 
Aspekte des Selbstbewusstseins »[are] lacking self-referential thoughts, bodily 
ownership, body awareness and self-location« (ebd.: 15). Dies wäre daher kein 
Zustand, der während körperlicher Betätigung auftreten kann, und damit wäre er 
nicht allein durch eine körperliche Praxis (des AYs) zu erreichen. Zudem kommt 
dem narrativen Selbst im Transformationsprozess, der von modernem Yoga ange-
strebt wird, eine wichtige Rolle zu.

368	 Die Ü� bersetzung lautet: »[…] niemand kannte Patañjali’s kaivalya, denn kaivalya ist genau die Abwe-
senheit dieser Person.« (Ü� bs. L. v. O.)
369	 Gleichzeitig stellen die Autor*innen klar: »[…] there is not yet enough data on the phenomenology 
and neurobiology of alleged states of ›pure consciousness‹ and ›non-dual awareness‹ to determine whether 
these are valid and distinct constructs.« (Millière/Carhart-Harris/Roseman et al., 2018: 16)

364	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



Im Gegensatz zur Metaphysik des Yogasūtras zeigt sich in der Erzählung des AY-
Lehrers John Scott über seine Vorstellung von »enlightenment«, wie er es nennt, 
dass es dabei gar nicht unbedingt um herausgehobene Bewusstseinszustände geht. 
Auch ist er nicht an der Anwendung spezieller, meditativer (im Sitzen auszufüh-
render) Methoden interessiert, um solche Zustände zu evozieren. Vielmehr strebt 
er eine gewisse innere Haltung gegenüber dem absolut profansten Alltäglichen an, 
bei Weiterführung desselben Alltäglichen. In Scotts Version von »enlightenment« 
ist als Transzendenzmoment eine Art reines, uninvolviertes Bewusstsein durch die 
Yogapraxis zu gewinnen und dieses wird im (auch banalsten) Alltag beibehalten, 
wodurch erneut heutige Yogaphilosophie, Yogapraxis und Alltagspraktiken zusam-
menfallen. Es resultiert daraus eine Befreiung von einer gewissen Involvierung in 
das Leben, bei Aufrechterhalten desselben Lebens, mit denselben Praktiken:

So if you do keep a practice and that’s what the important thing is, even if you are suc-
cessful with your practice and it takes you to a place where you’re able to transcend your 
ordinariness within the mundane, you’re still in the mundane. So, for example the old 
Zen ones, the Zen-woodchopper is chopping wood. And then he becomes enlightened 
from his practice and when he’s enlightened, he still continues to chop wood. That’s try-
ing to explain that you can still be in the mundane. So, I still have to book workshops, I 
still have to travel, I still have to do taxes, I still have to answer my emails, have to open 
my envelopes, I still even have to cook food and go to the toilet. So, there’s all of these 
things, but it’s done from a, from a different place. It’s done from a place where there’s 
no attachment to it and it is what it is. (Scott, 30.8.2015: 70)

Scott vermischt in seiner Erzählung, die klingt, als würde er von sich selber sprechen, 
gleich drei Traditionsstränge: Er verbindet Konzepte (aber nicht Meditationsprak-
tiken) des Zens mit Konzepten (aber nicht Meditationspraktiken) des Yogasūtras 
mit Alltagspraktiken (Holzhacken) und den Praktiken des AYs. Einerseits bezieht 
er sich auf Zen, wenn er seine Vision der Befreiung zu Lebzeiten anhand der profa-
nen Tätigkeit des Holzhackens exemplifiziert, an der sich auch dann rein gar nichts 
ändert, wenn der Holzhackende erlöst ist. Dieser innerlich losgelöste Zustand wird 
während körperlicher Tätigkeit erreicht, dies ermöglicht demnach, dass er während 
der Praxis des AYs eintreten könne (»if you do keep a practice« bezieht sich auf 
die AY-Praxis). Das Yogasūtra spielt hinein, wenn dafür, wie Scott weiter ausführt, 
»mind-control«, Geisteskontrolle zu etablieren ist – Scotts und, wie er betonte, auch 
Jois’ Ü� bersetzung von citta-vrtti-nirodhaḥ:

When you are in mind-control and in the mundane, there is no grasping to it. So, you’re 
able to live in the awareness and accept things as, just as they are. And so, then you’re 
flowing also not just in your own form, you’re flowing with the flow of everything that’s 
around you and there is being no stress. The stress only comes if you then don’t except 
what is. (Scott, 30.8.2015: 70)

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 365



Wenn diese Geisteskontrolle nicht da sei, verliere sich der Mensch im Weltlichen, 
ist sie jedoch da, befindet sich der Mensch immer noch mitten in der Welt, ist 
aber innerlich gelöst und unabhängig von ihr, und damit vollzieht Scott eine voll-
kommene Umdeutung des citta-vrtti-nirodhaḥ des Yogasūtras, und zwar auf eine 
strukturell und inhaltlich vergleichbare Weise wie der oben genannte Whicher: Im 
Zustand des Yogas hört der Geist keinesfalls auf zu arbeiten, das Leben geht ganz 
normal weiter, nur die fehlerhafte Identifizierung mit den eigenen Geistesregun-
gen hat sich eingestellt. 
Wie bereits erwähnt, spielt bei Kabat-Zinn, Kornfield und Nhat Hanh eine »Sak-

ralisierung des Konkreten und Alltäglichen« (Schmidt, 2020: 238f.) eine bedeutende 
Rolle, und sie verweisen für ihre Vorstellung der Transzendenz des Alltäglichen 
direkt auf Zen.370 Das Ergebnis ist auch bei Kabat-Zinn keine Abkehr vom empiri-
schen Selbst, sondern die »empirische Welt der Dinge« wird »als eine Dimension 
verstanden, die es zu ergänzen gilt.« (Ebd.: 241) Eine vergleichbare Art der Auf-
wertung der empirischen Welt vollziehen auch Scott mit seinem profanen Beispiel 
des transformierten Holzhackers und Steiner mit seiner in Kapitel III.2.3.2. bespro-
chenen Umwandlung von konventionellem, visuellem Sehen in spirituelles Sehen. 
Letzteres erinnert, wenngleich verpackt in die Begrifflichkeiten des Yogasūtras, an 
Kabat-Zinns »spirituelles Sehen«: »Perhaps the most ›spiritual‹ thing any of us can 
do is simply to look through our own eyes, see with eyes of wholeness, and act 
with integrity and kindness.« (Kabat-Zinn, 1994: 270, Herv. L. v. O.) Die Kernaussage 
ist, dass das eigene Sehen transformiert werden müsse, dann zeige sich die Welt, 
»wie sie wirklich ist«. Mit solchen Setzungen geben Scott, Steiner und andere die 
im Yogadiskurs dringend benötigte Begründung dafür, warum die AY-Praxis immer 
weiter und weiter ausgeführt werden muss, gelten doch auf der anderen Seite die 
Körpertechniken häufig immer noch als Vorbereitung für die meditativen Praktiken, 
wie es im Umfeld des AYs zum Beispiel Maehle mittlerweile vertritt (vgl. Maehle, 
2018a). Die repetitiven Praktiken des AYs bekommen durch eine solche Zusammen-
führung mit moderner Achtsamkeit eine neue Legitimierung.

Befreiung vom weltlichen Treiben und seinen Folgen ist für Scott und Steiner 
über eigene Arbeit, über eine Transformation des Geistes und des eigenen Selbst-
Welt-Verhältnisses zu erreichen. Laut den Sūtras  I/2–3 tritt das wahre Selbst 
(puruṣa) zutage, wenn der Geist (citta) still wird, und dieser Meinung ist auch Scott. 
Das obige Zitat von ihm ist als Realisation des puruṣa zu verstehen, doch zeigt 
sich dieses wahre Selbst laut Scott durch vollkommenes Im-Fluss-Sein und damit 
durch Verbundenheit mit der Welt, durch totale Akzeptanz, durch die sich jegli-
cher Stress auflöse. Die Setzung von »Akzeptanz« als Antonym von »Stress« sowie 

370	 Alle drei Autoren verweisen auf ihre Beeinflussung von Zen-Lehren (vgl. Schmidt, 2020: 239). Kabat-
Zinn z. B. schreibt: »The idea of transcendence can be a great escape, a high-octane fuel for delusion. This is 
why Buddhist tradition, especially Zen, emphasizes coming full circle, back to the ordinary and the everyday, 
what they call ›being free and easy in the marketplace‹.« (Kabat-Zinn, 1994: 267, Herv. im Original)

366	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



ihre Bedeutsamkeit als Weg zu einer spirituellen Weltsicht findet sich erneut bei 
Kabat-Zinn: »Acceptance means seeing things as they actually are in the present.« –  
den Autoren dieser Ausprägung von Achtsamkeit geht es dabei ebenfalls um eine 
»›ungetrübte‹ Erkenntnis der Realität« (Schmidt, 2020: 110). Die hier zum Einsatz 
kommende Sehmetapher, mit der einer »klaren« Sicht eine »getrübte« Sicht gegen-
übergestellt wird, erinnert an Steiners Ausdeutung des Sūtras I/2. In seinem oben 
analysierten Kommentar dazu wurde deutlich, dass er von einer Transformation 
des konventionellen visuellen Sehens – durch das Auflösen des interpretativen Fil-
ters (der eigenen Gedankenwelt, der citta-vṛtti-s) – in spirituelles Sehen ausgeht, 
bei Weiterbestehen des sehenden Subjektes. Dies entspricht der Realisation des 
puruṣa, des »wahren Selbst« – übrigens eine ungewöhnliche Übersetzung des Sans-
kritterminus, von Hariharānanda als »Supreme Soul« oder »Absolute Awareness« 
übersetzt (1983 [1963]: 466). Ebenso wie Steiners und Scotts Erlösungsvorstellung 
findet sich der Begriff des »wahren Selbst« bei Kabat-Zinn, Kornfield und Nhat 
Hanh,371 die zwar ein beständiges Ich ablehnen, jedoch gleichzeitig – und im Unter-
schied zu anderen Achtsamkeitsschulen, die in buddhistischer Manier von einem 
»Nicht-Selbst« (anātman) ausgehen – ein wahres Selbst konzipieren, das verschüt-
tet ist und wiederentdeckt werden muss, und es als ein »fundamental mit allem 
verbundenes Selbst« bestimmen (Schmidt, 2020: 111), oder, in Scotts Worten, »then 
[…] you’re flowing with the flow of everything that’s around you«.

Ein ähnliches von Zen und moderner Achtsamkeit geprägtes Verständnis von 
Selbsterkenntnis wird von den angehenden Yogalehrer*innen weitergetragen. Für 
Karin wäre die Realisation des wahren Selbst nicht mit dem physischen Tod ver-
bunden, sondern kann sich durch gewisse Ereignisse im Leben manifestieren, und 
diese hängen wiederum mit dem Beobachter und innerer »Klarheit« zusammen. In 
Karins Zitat klingt allerdings im Gegensatz zu Scotts Aussage an, dass sie den von 
ihr beschriebenen Zustand nicht auf sich selbst bezieht, sondern eher als Ideal ver-
steht. Auch sie verwendet nicht das Wort puruṣa, sondern »Atman«; »das Selbst« 
ist für sie »das, was übrig bleibt, wenn ich alles Strukturierte, Geprägte von mir 
ablege« (7.5.2016: 94):

[…] die nackte Seele, hm, weiß nicht, so ganz rein von deinen Prägungen, von deinen 
Vorstellungen, von Wertungen, sondern dieses so, so ganz viel, ich würd’ da jetzt viveka 
wieder reinbringen, so Klarheit. […] Viveka, so dieses Klare zu haben […]. Und das, was 
dann so aus dir herausströmt, das, was dann dein Sein ist, bestimmt nämlich das Selbst, 
was so dahinter ist, hinter dem Ganzen, was wir uns so angeeignet haben im Leben. Wie 

371	 Schmidt schreibt: »Das affirmierte Selbstmodell der Achtsamkeit II lehnt zwar analog zu dem der 
Achtsamkeit I ein beständiges Ich ab, aber nun werden Begriffe wie ›wahres Selbst‹ (›true self‹, vgl. Korn-
field 1993: 104, 198), ›wahrstes Selbst‹ (»truest self«, vgl. Kabat-Zinn 2013a: 86 bzw.), ›wahre Natur‹ (›our true 
nature‹, vgl. ebd.: 336) oder ›reales Selbst‹ (›real self‹, vgl. Nhat Hanh 1987: 42) verwendet.« (2020: 110)

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 367



wir reagieren, wie wir uns verhalten, wie wir meinen, wie wir uns zu verhalten hätten, 
und […] wenn des weg ist, und man dann einfach nur noch so ist, ohne Erwartungen 
zu erfüllen, ohne zu denken, man müsste Erwartungen erfüllen. (Karin, 7.5.2016: 96)

Auf meine Frage hin, ob das Denken dann noch aktiv wäre, antwortete sie: »Den-
ken gehört für mich dann schon noch dazu«, etwas, das Sūtra I/2 kategorisch aus-
schließt. Allerdings ist jegliche psychophysische Aktivität in diesem Zustand zum 
Positiven transformiert: »Aber ich glaub’, es ist halt, hm, also ich stell’ mir sowas 
ganz Positives, Liebevolles, Gutes darunter vor, […] ja, Liebe letztendlich irgend-
wie. Da ist beim wahren Selbst dann ganz viel Liebe auch dabei. Aber ohne Angst, 
die zu zeigen, zu verlieren, verletzt zu werden, sonst irgendwas.« (Ebd. 98) Wie 
Scott geht es auch Karin darum, eine klare, positive, wertfreie, authentische und 
bewusste Lebenseinstellung zu finden, die nicht von den eigenen (unbewussten) 
Prägungen gesteuert ist, sondern von einer solch unbewussten Form der Subjek-
tivität Abstand nimmt und eine neue Subjektivität erschafft, die als schon immer 
dagewesene konstruiert wird. Beim Etablieren einer solchen neuen Lebensein-
stellung ist dann trotzdem Wille am Werk: »Man ist nicht nur so, dass man so’n 
Aktions-/Reaktions-Opfer, […] also des sind bestimmt viele Menschen, des nimmt 
man ja manchmal so wahr, die so Aktions-/Reaktions-Opfer sind, aber man hat ja, 
ich glaub’ auch durch den Yoga, die Kraft, das selber in die Hand zu nehmen, und 
da ist ja dann Wille auch dabei.« (Ebd.: 112)

Die prävalente Seelenvorstellung in meinen Daten zeichnet demnach eine Seele 
nach, die zwar einerseits in Einklang mit dem Yogasūtra passiv, ewig und unver-
änderbar ist, andererseits im Widerspruch dazu aktiv und veränderbar ist sowie 
Potenzial hat, und an dieser Stelle zeigt sich die Vermischung von transzendentem 
und empirischen Selbst in aller Deutlichkeit: »Die Seele hat den Wunsch, zu handeln, 
d. h. tätig zu sein. Die menschliche Seele wird als Knospe betrachtet. Sie ist einge-
schränkt, hat aber die Möglichkeit, zu erblühen.« (Hausaufgabe 1.–3.5.2015, Lena: 
41) An anderer Stelle fragt sich Lena: »Wie können wir ›Gut‹ und ›Schlecht‹ über-
greifend definieren? Als Grundregel gilt: Alles, was uns zur Selbstverwirklichung 
und ›Gott‹ führt ist gut, und alles, was uns davon wegführt, ist schlecht« (Hausauf-
gabe 24.–25.10.2015, Lena: 196). Erneut geht es um eine positive, gute Lebensgestal-
tung, die als spirituell gesetzt wird. »Das vorrangige Ziel im Leben ist es, sich von 
der Dunkelheit ab- und dem Licht zuzuwenden. Dabei ist die eigene spirituelle 
Grundlage (zum Beispiel die spirituelle Praxis morgens und abends) ausschlag-
gebend. Das Bewusstsein, die Achtsamkeit darauf, warum und für wen wir etwas 
tun.« (Ebd.: 197) Neben der hier explizit genannten Achtsamkeit betont Lena die 
Neutralität, die der wertfreien Beobachterperspektive der Achtsamkeitsströmung 
inhärent ist: »Allerdings ist Neutralität das Sprungbrett zum Transzendentalen. Um 
von einer wertenden Haltung abzukommen, beschäftigen wir uns mit dem Tran-
szendentalen.« (Ebd.) Dabei hängt sie an dieser Stelle noch eine legitimierende 

368	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



Warnung an, die sie wohl von ihrem Philosophielehrer übernimmt: »Dabei gilt es 
zu erinnern, dass die Grundlage alles yogischen Wissens Patanjalis Sutren und die 
Bhagavad-gīta sind. Sekundärliteratur ist mit Vorsicht zu genießen. Häufig werden 
Inhalte unverstanden aufbereitet und verfälscht.« (Ebd.) Tatsächlich partizipiert 
heutige Yogaphilosophie – in Abgrenzung von den Inhalten des Yogasūtras und der 
Bhagavadgītā – am kulturellen Modell einer bestimmten Ausprägung moderner 
Achtsamkeit und generiert sich dadurch teilweise erst.

Puruṣa III: Puruṣa als ideal gedachtes Wesen (īśvara) (5)
Die Ü� berhöhung des »guten Menschen« zum Göttlichen fällt mit īśvara, dem gött-
lichen Prinzip des Yogasūtras, zusammen. Der Abschnitt über īśvara umfasst im 
Text die Verse I/23–29, und in Sūtra I/24 wird īśvara als puruṣa-viśeṣa eingeführt, 
als »besonderer puruṣa« bezeichnet, der als eine Art unberührte und von der Mate-
rie vollkommen getrennte Entität gedacht wird: »Gott (î�çvara) ist ein besonderer 
Purusha, welcher [im Gegensatz zu allen andern Purusha’s] nicht berührt wird von 
den Plagen (kleça), Werken, Werkfrüchten und Werkresiduen (âçaya = saṃskâra = 
vâsanâ).« (Deussens Ü� bersetzung von Sūtra I/24, 1922 [1908]: 515) Doch wie bereits 
im Zusammenhang mit den yama-s und niyama-s angesprochen, wird īśvara im 
Feld nicht unbedingt als »Gott« verstanden, da dieses Konzept mit dem christlichen 
Gottesbegriff assoziiert wird, sondern īśvara bekommt eine Art Ratgeberfunktion 
zugeschrieben.

In diesem Sinne schlug Steiner vor, dass man sich in schwierigen ethischen Situ-
ationen fragen könne, was īśvara tun würde (21.4.2014: 3), – was letztlich erneut 
darauf hinausläuft, Abstand von einer persönlichen (begrenzten) Perspektive auf 
das Geschehen zu nehmen, um daraufhin eine individuelle Entscheidung zu tref-
fen. Dementsprechend bezeichnet auch Annett in ihrer Hausaufgabe īśvara als 
»Inspirationsquelle«: 

ī�śvara = zeitlose und vollkommene Kraft, die der Mensch in seiner tiefsten Vorstellung 
findet – im Gegensatz zu seiner eigenen Kraft, die begrenzt ist. Eine Inspirationsquelle, 
die wir nicht nur in Notsituationen anrufen sollten, sondern durch konstante Anru-
fung in meditativer Besinnung an uns/in uns anbinden können. (Hausaufgabe 2. Woche, 
Annett: 10)

Mit der »konstanten Anrufung« bezieht Annett sich auf die Silbe Om (praṇava), um 
die es in Sūtra I/27 geht: tasya vācakaḥ praṇavaḥ, »Ihn bezeichnend ist der heilige 
Laut Om.« (Deussen, 1922 [1908]: 515) und Steiner übersetzt: »OM ist ein Symbol 
für Ishvara.« Annett reflektiert dazu: »OM ist eine heilige Silbe, DIE Silbe aus der 
aller Klang entsteht, somit steht sie auch für das göttliche Wesen. OM ist ein Symbol 
für Ishvara. OM ist aller Anfang, Symbol für ihn.« (Hausaufgabe 2. Woche, Annett: 
90) Eine »meditative Besinnung« auf īśvara hebt auch Silja hervor, und bezieht sie 

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 369



direkt auf ihre eigene Meditationspraxis: »[…] wenn ich dieses Höchste als Medita-
tionspunkt wähle, kann es mich einer Sache näherbringen.« (Hausaufgabe 2. Woche, 
Silja: 73) Wieder dient, in einer etwas gewendeten Deutung, puruṣa, das eigene 
›wahre‹ Selbst, dem Finden von Antworten auf und von Umgangsweisen mit lebens-
weltlichen Inhalten. Die Meditierende sucht Antworten in einer Meditation und ruft 
dabei ihr eigenes Selbst an – und bewegt sich somit zirkulär um sich selbst. Īśvara 
ist die perfekte Version des eigenen Selbst, es dient der Inspiration und ist in nuce 
voller Weisheit, und diese (eigene) innere Weisheit ist durch praktische Methoden 
wie die Meditation auf dieses Selbst oder das Chanten der Silbe »Om« abrufbar.

Die Hingabe an īśvara wird im Yogasūtra in eine Reihe verschiedener Wege zum 
versenkten Zustand von saṃprajñāta samādhi eingeordnet und im Zuge dessen als 
eine mögliche Technik dafür beschrieben. Sūtra I/23 lautet: īśvara-praṇidhānād-vā,  
von Bryant übersetzt mit »Or, [this previously mentioned state is attainable] from 
devotion to the Lord.« (2009: 81) und Hariharānanda übersetzt: »From Special 
Devotion To Īśvara Also (Concentration becomes imminent).« Seine Übertragung 
des Bhāṣya-Kommentares zu Sūtra I/23 führt aus: 

Through a special kind of devotion called Ī�śvara-praṇidhāna, on the part of the devotee, 
Ī�śvara inclines towards him and favours him with grace for fulfilment of his wish. From 
such a grace also a Yogin obtains concentration and its result, the attainment of libera-
tion, becomes imminent. (1983 [1963]: 56)

Während Hariharānandas Kommentar einerseits verdeutlicht, dass es um das glei-
che unbeteiligte Handeln geht, das das kriyāyoga-Sūtra II/1 mit īśvarapraṇidhāna 
beschreibt, von Steiner als »Zufriedenheit« übersetzt, wird andererseits ersicht-
lich, dass es es sich hierbei tatsächlich um eine Form der devotionalen Gotteshin-
gabe handelt. Īśvara ist somit für das YS nicht einfach das in seiner Makellosigkeit 
imaginierte eigene Selbst, das Antworten auf schwierige Fragestellungen und Ent-
scheidungen bereithalten kann, sondern es geht um die Gnade Gottes, die durch 
Hingabe erlangt werden kann. Es zeigt sich dabei ein grundlegender Unterschied 
zwischen Kṛṣṇamācāryas devotionaler Erlösungsvorstellung (besonders in seinen 
späten Jahren) und den Diskursen des Forschungsfeldes. Wenngleich Sūtra I/23 
īśvara als puruṣa viśeṣa beschreibt, betete Kṛṣṇamācārya nicht lediglich etwas Per-
fektioniertes, Göttliches in sich selbst an, das durch eigene Arbeit wachgerufen 
werden kann, vielmehr war es ihm, besonders in seinen späten Jahren, an tatsäch-
licher Gottesanbetung gelegen, in seiner Familienlinie personifiziert als Gott Viṣṇu. 
Für Kṛṣṇamācārya war Gotteshingabe der einzig wahre Weg zur Geistesruhe des 
Yogasūtras, und dementsprechend paraphrasiert Scott Rennie in seinen Notizen zur 
Yogavalli T. K. V. Desikachar: »TK (Tirumalai Kṛṣṇamācārya, L. v. O.) said ONLY by sur-
rendering to a Higher Power can we find peace of mind« (2009: 8), und auch Desika-
chars Schüler Maréchal konstatiert: »In his last commentary on the Yoga-Sutras, the 

370	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



Yogavalli, the Professor gives an entirely devotional interpretation to the whole text. 
For example, he attributes to the word ›va‹ from sutra 23, chapter 1 (›ishvarapranid-
hanat-va‹) the sense of ›only‹ whereas most other commentators translate it as ›or‹.«

Die Divinisierung des perfektionierten, individuellen Menschen zeigt hingegen 
Ähnlichkeiten mit esoterischen Traditionslinien auf und kann bis in die Renaissance 
zurückverfolgt werden:

Das Besondere an esoterischen Traditionslinien ist die Tendenz, die menschliche Seele 
nicht nur im Sinne eines Neuplatonismus als den »wahren Kern« des Menschen zu 
betrachten, sondern sie bis zur Göttlichkeit aufzuwerten. […] Mehr noch: »Der göttliche 
Mensch der Renaissance ist die Basis für das menschliche Autonomiedenken der Zeit.« 
Der Mensch braucht keine Vermittlung mehr zu Gott, sondern ist in der Lage, sich selbst 
zu erlösen. (Stuckrad, 2004: 221f.)372

Während Kṛṣṇamācāryas von bhakti geprägte Auslegung des Yogasūtras den auto-
nomen Menschen tendenziell entmachtet und ihn einer höheren, göttlichen Macht 
unterordnet, finden sich im Datenmaterial zwar auch Aspekte dieser Auslegung, 
die aber Seite an Seite neben weiteren möglichen Setzungen von Gott, von etwas 
Göttlichem oder einer höheren Macht stehen, die wiederum auf individuelle Auto-
nomie ausgelegt sind. Hier spielt wieder das bereits besprochene Verständnis von 
Yoga als selbstbestimmter »Philosophie« im Gegensatz zur fremdbestimmten »Reli-
gion« hinein: »Yoga = Philosophie: gibt jedem einen direkten Zugang zu Gott (wir 
brauchen keinen Priester, kein Dogma etc. als Instrument).« (Hausaufgabe 2. Woche, 
Silja: 80) Yogaphilosophie übernimmt die Rolle einer undogmatischen philosophi-
schen Leitlinie, durch die sich in den Ü� benden nach und nach ein individuelles Ver-
ständnis von »Spiritualität« ausformt, die stets zutiefst mit dem eigenen Selbst und 
dem Alltäglichen verknüpft ist. 

Um eine solche individuelle Leitlinie darstellen zu können, muss Yogaphilosophie 
flexibel sein, und in diesem Sinne steht īśvara parallel zur Ratgeberrolle auch für die 
Figur der »Akzeptanz«, die, wie bereits erwähnt, ein wichtiger Topos der Achtsam-
keitsströmung ist. Sūtra II/1 stellt, wie bereits beschrieben, īśvarapraṇidhāna als 
eines von drei Bestandteilen von kriyāyoga vor, in seinem Kommentar zu Sūtra II/1 
schreibt Steiner dazu: »Wörtlich übersetzt bedeutet es die Hingabe an einen per-
sönlichen Gott. Iśvara ist der Gott deiner Vorstellungen, egal welcher Religion du 
angehörst. Hingabe an eine höhere Macht führt zu Akzeptanz und Erwartungslo-
sigkeit.« Die beiden Darstellungen von īśvara – das eigene, innere Göttliche und 
der Gott der eigenen Vorstellungen – schließen sich im Feld keinesfalls aus. Der 

372	 Von Stuckrad zitiert hier Monika Neugebauer-Wölk: »›Höhere Vernunft‹ und ›Höheres Wissen‹ als  
Leitbegriffe in der esoterischen Gesellschaftsbewegung. Vom Nachleben eines Renaissancekonzepts im  
Jahrhundert der Aufklärung«, in: Monika Neugebauer-Wölk (unter Mitwirkung von Holger Zaunstöck)  
(Hrsg.): Aufklärung und Esoterik, Hamburg 1999, S. 201.

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 371



Übergang von der Hingabe an einen persönlichen Gott zu »Akzeptanz« ermöglicht 
erneut diese lebensweltliche, anhand der Yogapraxis exemplifizierte Komponente 
von īśvarapraṇidhāna, in Rückgriff auf die Bhagavadgītā:

Wenn man sich bemüht und anstrengt und der gewünschte Erfolg sich trotzdem nicht 
einstellt, könnte Enttäuschung und Wut entstehen. Das Kriyā-Yoga lehrt uns jedoch, 
jedes Resultat unserer Bemühungen zu akzeptieren. Wir handeln mit tapaḥ (Selbstdis-
ziplin), doch unser Ziel ist nicht ein bestimmtes Ergebnis, sondern die Erfahrungen und 
Erkenntnisse auf unserem Weg (svādhyāya). »Handle, Arjuna, ohne mit den Früchten 
deiner Taten verhaftet zu sein« – so legte es Kṛṣṇa in der Bhagavad Gītā seinem Schü-
ler Arjuna nahe. […] Das Prinzip von iśvarapraṇidāna kommt hier als Akzeptanz zum 
Ausdruck. Gerade in meiner spirituellen Tradition, dem Aṣṭāṅga Yoga, wird das Prinzip 
von iśvarapraṇidāna oft verkannt. Manche Menschen verwechseln die äußere Form der 
Praxis mit dem spirituellen Wachstum. Wie deine physische Praxis aussieht, hängt ab 
von Alter, Körperbau, Talent und Genetik. Es gilt, diese Gegebenheiten zu akzeptieren 
und jegliche Erwartungen aufzugeben. Aṣṭāṅga Yoga ist nicht Hindu-Aerobic! Die phy-
sische Form ist nur das Vehikel auf einem internalen, spirituellen Weg. (Steiner, II/1)

Diese auf körperliche, handelnde Aktivität fokussierte Auslegung führt deutlich 
vom formulierten Ziel Patañjalis weg, kann jedoch, im Anschluss an De Michelis, 
erneut mit Iyengars Darlegung von Yogaphilosophie assoziiert werden, die er stets 
mit seinem Verständnis von Orthopraxie verwob:

It may be argued that, along with his other Neo-Haṭhayoga interpretations, Iyengar 
elaborates a parallel, or rather intertwining, Neo-Viśiṣṭadvaita one in which devotional 
dedication and concentration (dhyāna) on one’s ortho-performative practice substitutes 
the classical, samādhi-oriented sitting meditation. As in Ramanuja’s case, the ultimate 
aim would be an enhancement of devotion rather than the attainment of a transcen-
dent state. (2004: 244)

Auf diese Weise ausgeführt, soll demnach die devotionale Hingabe an die eigene 
Yogapraxis eine sitzende Meditation ersetzen.

Puruṣa? – »Gott« und der göttliche Körper (6)
Im Vorhergehenden wurde bereits das Bild des Körpers als Tempel für die Seele 
diskutiert. Auch wurde erläutert, dass das Yogasūtra in einer solchen Weise ausge-
deutet wird, dass durch eine Ä� nderung des »mind-sets« kaivalya möglich sei, und 
dies wurde mit Ideen der Zen-nahen Achtsamkeitsströmung assoziiert. Inwiefern 
passt nun der bereits erwähnte »göttliche Körper« zu diesen Setzungen und kann 
dieses Konzept weiteren Aufschluss über Selbst-Konzepte in heutiger Yogaphilo-
sophie geben?

372	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



Während Scott trotz seiner Zen-Metapher und seiner Emphase der Körperpraxis 
im Interview deutlich machte, dass die Körperarbeit lediglich eine »Kindergarten«-
Stufe der spirituellen Entwicklung darstelle, in welcher der Körper »only the vehicle« 
zur Erlösung sei (30.8.2015: 119), sah Steiner den Körper selbst als göttlich an. Doch 
auch in Steiners Umfeld fanden sich Aussagen, die den Körper als etwas »nicht Ewi-
ges« darstellen, das hinter sich zu lassen ist, so schreibt Lena in ihrer Hausaufgabe 
zur (nicht von Steiner geleiteten) Inspired-Ausbildung: »Wir sind nicht der Körper, 
sondern ein ewiger bewusster Energiefunken (Seele).« (Hausaufgabe 11./12. 4. 2015, 
Lena: 37) Und sie präzisiert: »Selbstverwirklichung bedeutet, sich selbst nicht als 
Körper, sondern als göttlichen Funken zu verstehen, der ewig ist« (ebd.: 160), eine 
»Selbstverwirklichung«, die sie mit »Gott« in Verbindung bringt (ebd.: 192) sowie 
mit Yoga: »›Yoga‹ (yuj) heißt ›Verbindung‹. Für sie bedeutet Yoga beides: » […] sich 
mit dem eigenen spirituellen Lebewesen zu verbinden und mit ›Gott‹.« (Ebd.: 193)

Wie können das »wahre Selbst«, der Körper und Gott zusammenhängen? Was 
genau wird unter »Gott« verstanden, den Lena in Anführungszeichen setzt? Ist der 
Körper nun das Gegenteil vom »wahren Selbst«, wie es das Yogasūtra lehrt, oder 
ist der Körper göttlich, und woher kommt die Vorstellung eines göttlichen Kör-
pers? Ausgehend von Iyengars Tempel-Metapher bringt Konecki, das Yogasūtra 
offensichtlich vollkommen außer Acht lassend, ein spirituelles Körperverständnis 
ganz allgemein mit »östlicher Philosophie« zusammen und ist der Meinung, dass 
sich durch die von ihm erforschte, rezente Yogapraxis das als westlich-cartesia-
nisch und fragmentiert diagnostizierte Weltbild der Übenden in eine holistischere 
Vision überführen ließe: »The work on the body can change the Western perspec-
tive of defining the body as a material element of human existence (the Cartesian 
vision), to a vision of treating the body as a spiritualized substance (the vision of 
Eastern philosophy).« (Konecki, 2015: 83f.) Steiner wird etwas konkreter und ver-
weist für seine Ansicht, dass der Körper göttlich sei – eine Sichtweise, die für seine 
Trainingsmethode von großer Relevanz ist – immer wieder auf die mittelalterliche 
Tradition des Haṭhayogas und des (weißen) Tantra (etwa in der Philosophiesit-
zung am 26.7.2015: 44). Da die Haṭhayoga-Texte oftmals sehr rigorose, ja zum Teil 
sogar körperverstümmelnde Techniken beschreiben,373 scheint »Tantra«, vielleicht 
durch die vornehmlich positiven und sinnlichen Assoziationen, die es im Westen 
hervorruft, oftmals eine geeignetere Referenz zu sein.374 Gleichzeitig hängt Steiners 
»göttlicher Körper« mit einer bestimmten Auffassung des im Leben Erlöstseins 

373	 Z. B. wird zum erfolgreichen Praktizieren des khecarīmudrā das Zungenbändchen an den Seiten ein-
geschnitten, denn bei diesem mudra soll die Zunge über die Nase in den Schädel hochgeführt werden, wie 
es beispielsweise das Dattatreyayogaśāstra aus dem 13. Jh. beschreibt: »Next [the yogin] should turn back 
his tongue and hold it in the hollow in the skull while looking between the eyebrows. This is the sky-roving 
seal (khecarīmudrā).« (Mallinson, 2013: 7)
374	 »Weißes Tantra« wurde prominent von der modernen Yoga-Bewegung »Kundalini Yoga« popularisiert, 
entstammt aber nicht den indischen Tantra-Traditionen.

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 373



zusammen. Mallinson und Singleton gehen auf ein paar Vorstellungen von einem im 
Leben erlösten Zustand ein, die sich in tantrisch geprägten Haṭhayoga-Texten finden 
lassen und die ein beinahe übermenschliches Wesen beschreiben: »Especially in 
tantric-oriented texts, the liberated yogi is not only fully cognizant but able to fulfil 
all his desires by virtue of the powers (siddhis) that he has accumulated. Eternally 
young, he roams the universe sporting in the three worlds, having sex with divine 
women, omniscient and omnipotent.« (2017: 400) In manchen Traditionen hat der 
Yogin auch Wahlmöglichkeiten: 

A similar choice is offered by the Dattatreyayogaśāstra (124c−31b) in which the yogi may 
cast off his body or, if it is dear to him, wander the worlds exercising his supernatural 
powers. This equivalence in value accorded to what might initially appear contradictory 
paths is particularly characteristic of tantric Ś�aiva texts, in which magic and soteriology 
are placed on the same plane, and in which ›liberation, (mukti) and the enjoyment of 
supernatural powers (bhukti) are both goals to be attained through the same means‹. 
Such equivalences may also represent a synthetic compromise born of the impulse to 
ease the ancient tension between the life of the renouncer ascetic and that of the worldly 
householder. (Mallinson/Singleton, 2017: 400)

Die hier erwähnte Spannung zwischen einem der Welt entsagten und einem weltli-
chen Leben beschäftigte schon shivaitische Tantriker, die diesen Widerspruch aller-
dings anders lösten, als es sich in heutiger Yogaphilosophie ausformt. Steiners Vor-
stellung von einem göttlichen Körper ist aus einem anderen Guss, denn obgleich er 
sie diskursiv (und eher allgemein bleibend) mit Tantra und Haṭhayoga begründet, 
geht es ihm nicht um einen übermenschlichen Körper mit Superkräften, sondern 
um einen gut ausgerichteten, gesunden, aber doch menschlichen Körper. Wie in 
Kapitel III.1.3.10. ausgeführt, muss Steiners Idee eines göttlichen Körpers mit seiner 
Idee von Alignment zusammengedacht werden, die er ebenfalls mit Techniken des 
Haṭhayogas, mit den bandha-s, in Bezug setzt und sie daher »Bandhaligns®«, »die 
Kunst der Ausrichtung (Alignment)« nennt. 

Bandhalign® basiert auf den in alten Hatha Yoga Texten beschriebenen Techniken von 
Bandha und entwickelt daraus eine auf modernen Erkenntnissen basierende Kunst des 
Alignments. Die Idee ist, in jedem Aspekt Deines Seins Balance zu kultivieren – physisch, 
aber auch psychisch und emotional. Wo immer Du beginnst – jeder bewusste Schritt 
zur Balance zieht seine Kreise in Dein gesamtes Sein.375

Wie mehrfach argumentiert und gezeigt, ist diese Idee modernen Alignments nicht 
direkt im indischen Haṭhayoga und Tantra zu verorten. Steiner geht es darum, sich 

375	 Zu finden unter: https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/160401-die-
ayinnovationr-methode/, Zugriff: 21.9.2021.

374	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)

https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/160401-die-ayinnovationr-methode/
https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/160401-die-ayinnovationr-methode/


selbst mittels der eigenen Körperausrichtung auch geistig, emotional und energe-
tisch auszubalancieren, um sich letztendlich mit etwas Göttlichem zu verbinden – 
Alignment, Perfektion, Lebendigkeit, Gesundheit, Balance und Göttlichkeit gehören 
dem gleichen semantischen Feld an. Der perfekt ausgerichtete, ausbalancierte und 
somit – und das ist folgenreich – als gesund verstandene psychosomatische Kom-
plex steht in Verbindung mit etwas Ewigem und damit mit etwas Göttlichem; wie 
bereits erwähnt ein neuer Aspekt, den Steiner im Kontext des AYs lehrt, in Ü� ber-
einstimmung mit Iyengar: »Wie wollen Sie Gott kennen, wenn Sie nicht mal Ihren 
großen Zeh kennen? Bis heute sind die ›Asanas‹ (Yogahaltungen) meine Gebete, 
Meditation in Bewegung. Denn ich kann das Endliche ausweiten, um das Unend-
liche zu erreichen.« (Schmidt-Garre, 2014)376 

Iyengars Ansatz, die Körperpraxis als einen Schlüssel für die Annäherung an Gott 
zu verstehen, findet sich in ähnlicher Form bei Steiner wieder. In einer Philosophie-
stunde am 6.8.2017 berichtete er, dass er morgens auf die Matte ginge, um seinen 
Körper als etwas Göttliches zu genießen und zu erleben (paraphrasiert nach Stei-
ner, 6.8.2017: FN 104), wiederum eine Einstellung, die er wiederholt mit dem Tantra 
zusammenführte. Für Steiner findet sich diese »tantrische« Idee des Erfahrens von 
etwas Göttlichem durch den und im eigenen Körper sogar bereits im Ṛg-Veda, im 
»Bhadram Śanti-Mantra«, das wiederum für ihn eine gelungene Abgrenzung von kör-
perfeindlichen indischen Systemen und ihren Praktiken wie dem Haṭhayoga bietet:

Erst auf den zweiten Blick erkannte ich den Bezug. Das Mantra nimmt im Grunde einen 
tantrischen Gedanken vorweg. Es geht darum, dass wir jetzt, in diesem Moment, das 
Göttliche, das Lebendige erfahren. Dass wir jetzt in diesem Moment auch unsere wahre 
Natur erfahren. Das ist ein Unterschied zu vielen anderen Vorstellungen, die es im Yoga 
ebenfalls gibt. Etwa, dass man erst den Körper geißeln und reinigen muss, bis man 
irgendetwas bekommt, irgendetwas erreicht. Oder sich auspeitschen muss, sich in die 
Sonne stellen muss, Feuer um sich herum anzünden muss – das ist alles nicht das, was 
wir praktizieren. Wir wollen uns nicht quälen, sondern wir wollen hier und jetzt das 

376	 An dieser Stelle sei nochmal erwähnt, wie sehr sich Iyengar hierbei vom einflussreichen Yoga-Refor-
mer Swami Vivekānanda unterscheidet, der schreibt: »The first obstruction is an unhealthy body: if the 
 body is not in a fit state, the practice will be obstructed. Therefore we have to keep the body in good health; 
we have to take care of what we eat and drink, and what we do. Always use a mental effort, what is usu-
ally called ›Christian Science,‹ to keep the body strong. That is all – nothing further of the body. We must 
not forget that health is only a means to an end. If health were the end, we would be like animals; animals 
rarely become unhealthy.« (Vivekānanda, 2017: 75) Foxen analysiert dazu: »Thus while Vivekananda conti-
nues to cast a long shadow on the history of yoga in America, he appears rather out of place among many of 
the yogis who would follow him over the next half-century. His dismissal of bodily health as a primary goal, 
and especially the use of physical practice toward that end, is an aberration rather than a universal trend.«  
(2020: 228) Vivekānanda und Iyengar wählten zwei sehr unterschiedliche Methoden, um als traditionell 
indisch markierte Lehren an ihr Zielpublikum – den Westen und insbesondere Nordamerika – anzupassen; 
sicherlich ist dies auch mit ihren unterschiedlichen historischen Kontexten zu begründen.

2.3 Die übungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasūtras� 375



Göttliche erfahren. Das, genau das, steht in diesem Mantra. In meinen Augen hat Patt-
abhi Jois also recht, wenn er in diesem Mantra die Essenz des Ashtanga Yoga sieht. Und 
diese hat sich nicht geändert – seit der Rig-Veda nicht. (Steiner, 9.12.2015: 23)

Die Suche nach spirituellen Erfahrungen mittels des Körpers ist zwar nichts per se 
modernes, aber die zu diesem Zwecke angewandten Methoden und das dahinter-
stehende Verständnis von »Spiritualität« sind es durchaus. Die erwähnte Verwe-
bung von empirischem und metaphysischem Selbst zeigt sich an diesem Beispiel 
erneut in aller Intensität, und zwar in Form einer Sakralisierung des empirischen 
Selbst. Dabei geht es allerdings nur um den Körper, der Geist hingegen muss ruhig 
werden, damit sich jenes Göttliche überhaupt zeigen kann. 

Das Vorangegangene hat gezeigt, dass die modernen Auslegungen des Yogasūtras 
und die damit assoziierten Praktiken empirisches Selbst und »wahres Selbst« ver-
binden wollen, obwohl es dem PYŚ eigentlich mittels Entbehrungen (tapas), medi-
tativer Zustände (dhyāna und samādhi) sowie kriyā yoga zum Abschwächen der 
kleśa-s und anderer Techniken letztlich um eine Desidentifikation mit dem empiri-
schen Selbst und eine Trennung davon (das heißt auch vom Körper) geht. Heutige 
Yogaphilosophie interessiert sich jedoch nicht mehr für eine solche vollkommene 
Überwindung von Subjektivität, sondern für die Neukonstruktion der eigenen Sub-
jektivität, was sich zum Beispiel im Deutungsschema »Achtsamkeit« gezeigt hat. 
Diesen Fokus teilt die analysierte Version heutiger Yogaphilosophie mit jener spe-
zifischen Form moderner Achtsamkeit, die Schmidt als »Achtsamkeit II« bezeich-
net. Diese »Achtsamkeit II zentriert sich (…) nicht mehr um das Versprechen der 
Erlösung von einer leidhaften Welt, sondern besteht auf ein gelingendes Leben in 
dieser Welt.« (Schmidt, 2020: 104)

Mit einer regelmäßigen (Ashtanga) Yoga-Praxis geht ein verstärktes Im-Körper- 
Sein, ein intensiviertes Embodiment einher (vgl. Gard/Noggle/Park et al., 2014: 84). 
Der erwähnte Fokus auf ein gelingendes verkörpertes Leben wird in Zusammen-
hang mit rezentem Yoga besonders in Anbetracht der Erkenntnis verständlich, dass 
die so prävalente Körperarbeit nachweislich das Selbst(-wert-)gefühl stärkt, das 
Gleiche gilt sogar in vielen Fällen für Meditationserfahrungen.377 Mit solchen sub-
jektiven Erfahrungen im Gepäck ist es nur nachvollziehbar, dass von heutigen Yoga-
übenden das spirituelle Ziel als ein verkörpertes imaginiert wird.

377	 Im Vergleich mit verschiedenen bewusstseinserweiternden Drogen resümieren z. B. Millière et al.  
(2018: 18) über Meditationserfahrungen: »Although we have specifically focused on disruptions of self-con-
sciousness in this paper, it is important to underline that both meditation and psychedelics can not only 
inhibit various aspects of self-experience, but may also increase their salience in other cases. In particular, 
meditation techniques focusing on the awareness of the breath, as well as psychedelic drugs such as LSD 
and psilocybin, may temporarily increase awareness of bodily sensations. This apparent paradox is resol-
ved when one considers the many parameters that may modulate the phenomenology of meditation prac-
tice and psychedelic states. As we have insisted, there are many different styles of meditation, and states of 
›self-loss‹ are usually reported by highly experienced individuals trained in specific traditions.«

376	 2 Das Yogasūtra als »gelebte Philosophie« (in der Übungspraxis)



3	 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren –  
(wie) geht das?

Die Methode, die in den 1970er Jahren den Namen Ashtanga (Vinyasa) Yoga bekom-
men sollte, hat sich im Laufe ihrer fast 100-jährigen Geschichte durch zunehmen-
den Kulturkontakt verändert – und zwar trifft das sowohl auf die Körperpraxis als 
auch auf das mit ihr verknüpfte Verständnis von Yogaphilosophie zu, das direkt der 
Lektüre des Yogasūtras entwächst.

Die ausgewerteten empirischen Daten haben das Yogasūtra als ein mehrschich-
tiges Bild erscheinen lassen. Der Text leitet einerseits konkrete Topoi ein, die im 
folgenden Punkt systematisiert werden sollen, andererseits sind diese Themen von 
persönlichen Auslegungen durchdrungen, die sich jedoch ebenfalls in einem vor-
geformten Deutungsvorrat bewegen, da die hermeneutische Praxis nicht in einem 
sozialen Vakuum vonstatten geht. Das impliziert, dass der Inhalt des Yogasūtras 
entgegen der emischen Überbetonung von Individualität nicht allein im subjekti-
ven Auge der Betrachterin liegt oder sich von selbst erschließt. Altglas konstatiert 
zu dieser Thematik: 

[…] this understanding of bricolage with foreign religions largely overestimates its eclec-
ticism, takes for granted the availability of religious resources, and misunderstands 
religious individualism. Overall, inflating the eclectic and personal nature of practices 
of bricolage has led to a neglect of their social and cultural logics. (2014: 6)

In Ü� bereinstimmung mit dieser Kritik an einem übermäßig individualistischen 
Religionsverständnis konnte aufgezeigt werden, dass die von mir interviewten 
Yogaphilosophie-Experten zwar keiner alten Traditionslinie folgen, sie ihre Aus-
legungen trotzdem nicht willkürlich mit »Intuition« und eigenen »Erfahrungen« 
anreichern, sondern sich in historisch und gesellschaftlich vorstrukturierten Sche-
mata bewegen.

Meine Daten zeigen, dass die Yogasūtra-Exegese von bestimmten Inhalten 
geprägt ist. Zum einen wird der Text mit diversen »exotischen religiösen Ressour-
cen« verbunden, die eklektisch rezipiert werden, allen voran weitere (alt-)indische 
Literatur wie die Bhagavadgītā mit ihrem Konzept des selbstlosen Handelns (karma 
yoga), die Upaniṣaden und die darin elaborierte Seelenvorstellung (ātman) sowie 
Techniken und Energiekonzepte aus Haṭhayoga-Texten – etwas, das sich als histo-
risch linear erwiesen hat. Genauso werden Versatzstücke des Zen-Buddhismus rezi-
piert und es finden sich vage bleibende Referenzen wie wiederholte Bezugnahmen 
auf (»weißes«) Tantra. Zum anderen ist heutige Yogaphilosophie durch einen mal 
mehr, mal weniger systematischen Einsatz weiterer Ressourcen geprägt, zum Bei-
spiel von Inhalten, Konzepten und Praktiken der Körperkultur- und spezieller der 



378	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

Gymnastikbewegung, die heute zu einem Teil der populären Kultur geworden sind, 
von den Ideen der Achtsamkeitsströmung, von Versatzstücken des New Age oder 
der akademischen Psychologie. Somit basiert Yogaphilosophie heute grundlegend 
auf einer solchen unterschiedlich kohärenten und flexiblen Mischung verschiede-
ner Weltanschauungen. Insofern lässt sich Knoblauchs Feststellung über heutige 
Spiritualität auf die Akteur*innen des Forschungsfeldes übertragen: »Doch auch 
die Subjekte sind in der Rekomposition nicht frei und autonom. Denn das Subjekt 
zehrt von dem Wissen, das kulturell angeboten wird und als Angebot immer allge-
meiner zugänglich ist, also [dem Wissen, L. v. O.] der populären Kultur.« (2009: 79)

Durch den Fokus auf die Vermittlungssituation in den Yogaphilosophie-Stunden 
und die Analyse ihrer Hausaufgaben konnte die empirische Untersuchung das Text-
verständnis der Schüler*innen beleuchten und aufzeigen, dass Yogasūtra-Lai*innen 
für die Entwicklung eines Verständnisses von Yogaphilosophie grundlegend auf die 
Interpretationen der Lehrer*innen und auf Literatur angewiesen waren. Sie beweg-
ten sich in ihrem Verständnis von Yogaphilosophie in einem dreifach begrenzten 
Deutungsarsenal: Erstens schränkte die Sprachbarriere den persönlichen Zugang 
zum Text ein, da die Rezipient*innen (sowohl die Schüler*innen als auch die zu 
Wort gekommenen Experten) von (englischen oder deutschen) Übersetzungen 
des Sanskrittextes abhängig waren, die sie intensiv konsultierten. Zweitens waren 
die Auslegungen der Schüler*innen durch die selektiven Vorgaben der Lehrer*in-
nen limitiert, die einige Sūtras besonders heraushoben und andere aussparten. 
So wurde durch Steiners speziellen Fokus darauf das Sūtra I/33, das sich mit den 
vier »Herzenseigenschaften« beschäftigt, auch von den Schüler*innen stärker rezi-
piert, während Sūtra I/19 von Steiner bewusst ausgelassen wurde und somit kei-
nen Einzug in die Reflexionen der Schüler*innen hielt. Trotzdem konnten durch 
die von yogaphilosophischen Werken und insbesondere vom Yogasūtra vorgegebe-
nen Themenkomplexe neue Reibungspunkte entstehen, denn die Auszubildenden 
beschäftigten sich dadurch mit Themen, die selten Teil ihres Alltags sind, wie bei-
spielsweise mit ihren eigenen Geistesregungen (citta-vṛtti-s), mit der Beruhigung 
des Geistes (citta-vṛtti-nirodha), mit emotionalen und moralischen Thematiken 
(brahmavihāra-s, yama-s und niyama-s), mit einer Vorstellung eines unsterblichen 
Selbst (puruṣa) und vielen weiteren Inhalten.

Diese Auseinandersetzung mit neuen Themenkomplexen, die der Beschäftigung 
mit dem Yogasūtra entspringt, kann wiederum dadurch abgeschwächt werden, dass 
sich aufgrund der Emphase einer persönlichen, praxisnahen und alltagstauglichen 
Ausdeutung und einer lebensweltlichen Umsetzbarkeit von Yogasūtra-Inhalten eine 
dritte Einschränkung ergab. Die Schüler*innen beschäftigten sich zwar mit Themen, 
die in ihrem Alltag möglicherweise fehlten, jedoch ging es dabei meist nicht um das 
Erschließen von vollkommen Neuem, sondern um die Beschäftigung mit bereits 
Bekanntem (wenngleich möglicherweise »Verschüttetem«, »Verdrängtem« etc.). Bei 
solch einer von Dekontextualisierung und Domestizierung geprägten Aneignung 



3.1 Übergeordnete Inhalte� 379

von Yogaphilosophie müssen Schüler*innen ihren kulturellen, intellektuellen Hori-
zont nicht unbedingt erweitern – etwas, das die Beschäftigung mit einem fremden 
Kulturgut von den Rezipient*innen verlangen und mit sich bringen könnte.

3.1	 Übergeordnete Inhalte
Im Folgenden werden die übergeordneten Themenkomplexe, als deren Rahmung 
sich das Yogasūtra im Datenmaterial erwiesen hat, zusammenfassend diskutiert. 
Sie bilden das inhaltliche Grundgerüst für heutige Yogaphilosophie, so wie sie sich 
auf der Datenanalyse aufbauend ausformt. Diese »yogaphilosophischen« Topoi 
wurden im Feld stets auf Alltagstauglichkeit und auf einen Zusammenhang mit 
der Yogapraxis geprüft und mündeten in konkreten Handlungsanweisungen, die 
sich ebenfalls auf die Yogapraxis und den Alltag beziehen:

1.	 Selbsterforschung, dazu zählt zum Beispiel 
a.	 Die Beschäftigung mit eigenen Geistesvorgängen (citta-vṛtti-s); Hand-

lungsanweisungen: 1. die Entwicklung positiv konnotierter mentaler 
Instanzen wie zum Beispiel eines inneren, wertfreien und unbeteilig-
ten Beobachters (puruṣa I) sowie 2. das Beruhigen des Geistes durch die  
Körperpraxis oder das Chanten etc.

b.	 Das Erkunden der Qualität der eigenen (physischen) Aktivität (abhyāsa 
und vairāgya); Handlungsanweisung: die Suche nach (physischer, psychi-
scher und emotionaler) Balance in der Yogapraxis und im Alltag.

c.	 Die Auseinandersetzung mit den neun Hindernissen (antarāya-s); Hand-
lungsanweisung: das Bewusstmachen und Ü� berwinden der Hindernisse 
(durch Selbstreflexion und kontinuierliche Yogapraxis).

d.	 Die Beschäftigung mit den eigenen Handlungen (kriyā yoga); Handlungs-
anweisung: das Entwickeln von Mut, Staunen und Zufriedenheit (tapas, 
svādhyāya und īśvarapraṇidhāna) während des eigenen Tuns.

2.	 Prosoziales Verhalten
a.	 Durch die »lauschende« Erforschung der inneren Welt eines anderen  

Menschen (citta-maitrī-Meditation); Handlungsanweisungen: 1. die Ent- 
wicklung eines inneren, wertfreien und unbeteiligten Beobachters 
(puruṣa I) sowie 2. die Ausbildung positiv konnotierter emotionaler  
Qualitäten (maitrī, karuṇa, mudita, upekṣa).

b.	 Durch die Reflexion des eigenen Wertekompasses; Handlungsanweisun-
gen: 1. der alltägliche Einsatz von yama-s und niyama-s, 2. wenn möglich 
die Integration von yama-s und niyama-s in die eigene Yogapraxis (zum 
Beispiel ahiṃsā) und beim Assisten anderer Ü� bender und 3. die Imagi-
nation des (ethischen) Vorgehens eines perfekten Wesens (welches das 
Selbst eigentlich ist) (puruṣa II).



380	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

3.	 Die Suche nach herausgehobenen Bewusstseinszuständen
a.	 Präsenz-Zustände (atha, puruṣa I); Handlungsanweisung: die bewusste 

Wahrnehmung eines jeden Momentes »wie er ist«.
b.	 Hohe Konzentration und Geistesruhe (pratyāhāra, dhāraṇā, dhyāna, citta-

vṛtti-nirodha); Handlungsanweisungen: 1. der Einsatz von tristhāna in der 
Yogapraxis (Open Monitoring), 2. konzentrierte Körperwahrnehmung 
(Focused Attention, Propriozeption), 3. das Chanten des Yogasūtras.

c.	 Flow-Zustände (samādhi); Handlungsanweisungen: 1. die Entwicklung  
von Mut, Staunen und Zufriedenheit (tapas, svādhyāya, īśvara-praṇid- 
hāna) als Grundlage, daraufhin selbstvergessenes Eintauchen in die  
AY-Praxis, 2. der Einsatz von tristhāna.

4.	 Die Suche nach einem unsterblichen Selbst
a.	 Die Realisation von ātman; Handlungsanweisung: die Ausrichtung der  

(AY-)Praxis auf dieses Ziel (puruṣa III).
b.	 Das Erleben der Göttlichkeit des eigenen Körpers; Handlungsanweisun-

gen: 1. durch die Praktiken des AYs und heutiger Yogaphilosophie die 
Transformation des eigenen psychophysischen Komplexes hin zu mehr 
Gesundheit, Ruhe und Balance, gleichgesetzt mit »Göttlichkeit«, 2. Selbst-
sorge (in Form von Faszientechniken etc.).

Schon die Analyse und Systematisierung möglicher Themenkomplexe heutiger 
Yogaphilosophie kann aufzeigen: Ja, Yogaphilosophie lässt sich praktizieren, und 
zwar, weil jede (Um-)Deutung eine Handlungsanweisung impliziert und sich die 
aus der Beschäftigung mit Yogaphilosophie resultierenden Praktiken mit den Kör-
pertechniken des jeweils geübten Yogastils vernetzten können. Durch die Beschäf-
tigung mit yogaphilosophischen Themen entwickelt sich zudem ein neues Ü� bungs-
repertoire effektiver (Selbst-)Techniken.

3.2	 Neue yogaphilosophische Praktiken  
und ihre Verbreitung

Heutzutage werden āsana-s und prāṇāyāma sowohl durch informelle yogaphi-
losophische Praktiken erweitert als auch durch formalisierte Praxisformate, die 
sich im Zuge der Entwicklung einer zeitgenössischen Yogaphilosophie herausge-
bildet haben. Beide Praxisarten sollen im Folgenden mit Reckwitz in intersubjek-
tive (zum Beispiel mündliche Kommunikation, Sexualität), interobjektive (zum 
Beispiel Handwerk, Haushalt) und selbstreferenzielle (der Umgang des Subjektes 
mit sich selbst, »Technologien des Selbst«) Aspekte von Praktiken unterschieden 
werden (2008: 135f.).

Bereits das Üben von āsana, prāṇāyāma und Alignment deckt alle drei Aspekte 
ab: Per se selbstreferenziell, sind die Techniken stets von intersubjektiven Prak-



3.2 Neue yogaphilosophische Praktiken und ihre Verbreitung� 381

tiken wie Adjustments durchzogen, wodurch Lehrer*in und Schüler*in während 
der Yogapraxis in direktem Kontakt oder sogar Austausch stehen, außerdem wird 
diese Praxis intersubjektiv gelehrt und erlernt. Der interobjektive Aspekt ist durch 
den Gebrauch von Hilfsmitteln und in der Interaktion mit dem Yogaraum gegeben.

Dieses Setting wird durch informelle philosophische Übungsformate erweitert, 
wenn sich Inhalte, die der Lektüre des Yogasūtras entnommen sind, einerseits auf 
die Quantität der Praxis auswirken (Stichwort atha) und andererseits auf die Qua-
lität, etwa wenn heutige Yogaphilosophie als ein der Praxis unterlegtes Orientie-
rungsgerüst fungiert und zu einer gewissen Art und Weise des Übens auffordert. In 
Kapitel III.1.1. wurde dementsprechend argumentiert, dass sich in Yogaausbildun-
gen durch drei verschiedene Formen der Wissensvermittlung (visuell, verbal und 
somatisch) sowie durch die regelmäßige Yogapraxis ein spezifisches Körper- und 
Übungswissen entwickelt. Kapitel III.2. hat darauf aufbauend gezeigt, dass die so 
erworbene Praxiskompetenz für in heutige Yogaphilosophie »Eingeweihte«, das 
heißt für ausgebildete Lehrer*innen, von einem Hintergrundwissen durchzogen 
ist, das auf besagten »yogaphilosophischen« Inhalten beruht. Diese Inhalte wurden 
im kollektiven Setting der Yogaausbildung erworben, in dem sukzessive in heutige 
Yogaphilosophie eingeführt wurde, die daraufhin regelmäßig mit der Yogapraxis 
verwoben sowie im Alltag eingeübt wurde. Während Wissen über die technische 
Ausführung der āsana-s zum Teil über Medien wie Bücher, Yogavideos etc. erworben 
werden kann, müssen die damit verknüpften Weltanschauungen, die eher implizit in 
den Praktiken zum Ausdruck kommen, über lange Zeit und im direkten Unterricht 
erlernt werden. Durch die von Yogaphilosophie eingeleiteten Themenkomplexe 
entwickelt sich eine spezifische (Körper-)Kompetenz, die sich mit dem durch die 
Yogapraxis generierten Körperwissen vernetzt. Aufgrund dieser Verflechtung wird 
Yoga zu einem spezifischen Übungssystem, das sich von anderen Trainingsarten wie 
Sport unterscheidet. Somit kann heutige Yogaphilosophie selbst als eine intersub-
jektive Praxis bestimmt sowie als ein Faktor definiert werden, der auch die poten-
ziell selbstreferenzielle Körperpraxis in eine intersubjektive Praxis verwandelt.

Im Rahmen der rituellen āsana-Praxis können yogaphilosophische Inhalte dem-
nach hergestellt und aktualisiert werden, durch wiederholte Einübung können sie 
sich (somatisch) sedimentieren und sie werden im Yogaunterricht von Yogaleh-
rer*innen weitergetragen. Auf diesen Wissensbeständen aufbauend analysieren 
die Lehrer*innen die Praxis ihrer Schüler*innen und stellen mittels Deictic Touch 
eine gewisse Ausrichtung in der Praxis her. Dies passiert zum Beispiel gemäß den 
folgenden Leitlinien: Wird überhaupt geübt (atha), wird also das fünfte Hinder-
nis (antarāya) »Faulheit« (ālasya) überwunden? Ist die Praxis ruhig und konzent-
riert (dhāraṇā, citta-vṛtti-nidrodha), wenden die Übenden dafür tristhāna (bandha, 
ujjāyī und dṛṣṭi) an? Bewegen sich die Schüler*innen in Balance, also üben sie mit 
Enthusiasmus/Beharrlichkeit (abhyāsa) bei gleichzeitiger Gelassenheit (vairāgya)? 
Wird āsana stabil und gleichzeitig angenehm ausgeübt (sthira/sukha, Eutonie) und 



382	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

üben sie holistisch-ausbalanciert (Alignment)? Wird unter Einsatz von Mut (tapas), 
Staunen (svādhyāya) und Zufriedenheit (īśvarapraṇidhāna) geübt? Praktizieren sie 
sich selbst gegenüber gewaltfrei (ahiṃsā)? Entsteht ein meditativer Fluss während 
der Yogapraxis (samādhi, Flow)? Ist die Praxis auf das »wahre Selbst« (puruṣa) 
ausgerichtet?

Um auf die Schüler*innen gemäß diesen Prämissen heutiger Yogaphilosophie 
einzuwirken, wenden die Lehrer*innen nicht nur somatische Formen der Wis-
sensvermittlung an (zum Beispiel Assists), sondern auch visuelle (demonstrative) 
und verbale (zum Beispiel metaphorische). Somit reproduziert sich heutige Yoga-
philosophie durch explizite und implizite Vermittlungsweisen, etwa durch den 
somatischen oder imitierten Erwerb von Körperwissen. Damit hat Patañjalis Text 
bedeutenden Anteil an der soziokulturellen Praxis »Yoga«, was einen grundlegen-
den Unterschied zur historischen Rezeption markiert, die einen solchen interak-
tiven sozialen Rahmen nicht kannte. Yogaphilosophische Inhalte schreiben sich 
durch die stete, von den Akteur*innen gezielt hergestellte diskursive Vernetzung 
mit den Körperpraktiken sowie mit dem Alltag in die Körper- und Alltagspraxis 
ein. Dadurch aktualisieren sich die Inhalte mit jeder Yogapraxis sowie situativ im 
Alltag – zum Beispiel ein ruhigerer Geisteszustand, psychophysische Balance oder 
eine (beobachtende) Achtsamkeit. Spätestens nach der Yogaausbildung war für die 
Lehrer*innen Yoga durch die Inhalte und die damit einhergehenden Handlungsan-
weisungen heutiger Yogaphilosophie nicht mehr nur eine Körperhaltung, sondern 
es ist zu einer gesamten Lebenshaltung geworden, die den Körper, den Geist und die 
Emotionen durchzieht, strukturiert und leitet. Eine solche, häufig sichtbare Umset-
zung yogaphilosophischer Themen in der Yogapraxis führt wiederum zu sozialem 
Kapital innerhalb der Gruppe.

Des Weiteren konnte das vorangegangene Kapitel zeigen, dass sich durch das 
Yogaphilosophie-Setting zusätzliche Praktiken herausbilden können, die Selbstre-
flexion, Verinnerlichung, Geistesruhe, eine gewisse Lebensführung und anderes 
einüben sollen. Dazu zählten – meist selbstreferenzielle – Aufschreibepraktiken wie 
die Yogasūtra-Praxisreflexionen, die eine Art Tagebuchcharakter hatten und eine 
dem Tagebuchschreiben vergleichbare Praxis der Selbstreflexion darstellten, die 
jedoch von (oft abstrakten) Handlungsanweisungen (»Überführe Sūtra xy in den 
Alltag!«) geleitet waren sowie auszugsweise in den Gruppensitzungen diskutiert 
und intersubjektiv geteilt wurden.

Genauso führen zum »Zustand des Yoga« nicht mehr die meditativen Stufen des 
Yogasūtras selbst, deren praktische Umsetzung laut Kṛṣṇamācārya der Einweisung 
durch einen speziellen Lehrer bedarf, sondern neue Praktiken. Die Funktion der 
meditativen Übung übernahm im Forschungsfeld neben der Yogapraxis, die im AY 
durch tristhāna als Meditation in Bewegung gilt, das Chanten des Sūtras und ande-
rer Mantras sowie das Schreiben von Devanāgarī. Das Sūtra-Rezitieren wurde von 



3.2 Neue yogaphilosophische Praktiken und ihre Verbreitung� 383

Steiner als Mittel zur »Minimierung der Gedankenwellen« (27.7.2015: 12) eingeführt, 
eine Methode des »Zur-Ruhe-Bringens«, die auch die Schüler*innen übernahmen.

Zusätzlich entwickeln sich neue ethische Meditationsformate, wie die zu zweit 
ausgeführte, intersubjektive Praxis der citta-maitrī-Meditation, die mit der »kon-
templativen Dyade«, einer Meditationspraxis aus einem neurowissenschaftlichen 
Setting, assoziiert werden konnte, oder die in Stille ausgeführte maitrī-Meditation, 
die ebenfalls intersubjektive Effekte zeitigen soll, denn beide Meditationsformate 
dienen der Entwicklung liebevoller Eigenschaften und der Erhöhung der Soziali-
tät. Durch die mit Yogaphilosophie angereicherten Körpertechniken sowie solche 
neuen expliziten Praxisformate kann Yoga als ein Phänomen verstanden werden, 
das eine Vielzahl von Lebensbereichen infiltriert und zur »Ethisierung des Lebens« 
beiträgt (Reckwitz, 2017a: 292).

Im Zuge der Entwicklungsgeschichte des modernen körperorientierten Yogas 
fanden demnach drei »Praxisturns« statt, die teilweise mit dem Yogasūtra in Ver-
bindung stehen und zum heutigen Status quo führten: 

1.	 Die Hinwendung zum Körper und die damit einhergehenden innovativen  
Yogapraktiken der einflussreichen indischen Yogalehrer des frühen 20. Jahr-
hunderts, die sich vom Diskurs eines »Mentalyogas« entfernten, der vor 
allem im europäischen Raum unter anderem von den Theosophen und der 
Schulpsychologie, aber auch von Vivekānanda etabliert wurde. 

2.	 Die enge Verbindung dieser sich global etablierenden Yogaformate mit  
Praktiken anderer Körpertechniken, zum Beispiel erst mit der Delsarte- 
Linie und später mit Fitness, Sport, präventiven Techniken, Faszientech
niken etc., wodurch sich sukzessive im Laufe des 20. Jahrhunderts unter 
dem Namen Yoga die heutige Ü� bungsvielfalt ausbildete, die sich stetig wei-
terentwickelt und 

3.	 Die Hinzunahme von neuen, yogaphilosophischen Praktiken im 21. Jahrhun-
dert, die sich zunehmend ausprägen und etablieren.

Dass die untersuchte Ausformung von rezenter Yogaphilosophie also eingeübt 
und angewandt werden kann, setzt die erwähnten sowie weitere hermeneutische 
»Turns« voraus, die im Folgenden diskutiert werden. Vorweg fasse ich die grund-
legenden Prozesse zusammen, die diese Turns überhaupt ermöglichen, und zwar 
solche der Exotisierung, der Dekontextualisierung und der Domestizierung.



384	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

3.3	 Der Umgang mit »exotischen religiösen 
Ressourcen«�: Exotisierung, Domestizierung, 
Dekontextualisierung und Universalisierung

Altglas’ zu Beginn dieser Arbeit ausformulierte Theorie des Umganges mit »exoti-
schen religiösen Ressourcen« kann auf verschiedene Weise die Datenanalyse infor-
mieren. Die Basis des exotisierenden Narrativs bildeten dort auf der einen Seite die 
singenden »Ṛṣis«, die Weisen des alten Indiens, die mit keinem speziellen kultur-
historischen Ereignis verbunden wurden und trotzdem als eine Art Gründergestal-
ten jener universellen Erfahrung imaginiert wurden, die über die Yogapraxis und 
über philosophische Praktiken zu erlangen ist. Auf der anderen Seite wurde das 
Yogasūtra im untersuchten Ausbildungssetting zwar in seiner Gänze durchgenom-
men, wodurch sich potenziell in heutigem Yoga eine größere Vielfalt an yogaphilo-
sophischen Inhalten sedimentieren kann, als es in der Rezeption des 20. Jahrhun-
derts der Fall war, die sich hauptsächlich auf die aṣṭāṅga-s beschränkte. Trotzdem 
wurden dabei einige Aspekte, die sehr deutliche und unwillkommene Rückschlüsse 
auf die Ursprungskultur erlauben, entweder umgedeutet oder ausgelassen, zum 
Beispiel das Sūtra II/40, das den »Ekel vor dem eigenen Körper« (svāṅga-jugupsā) 
als etwas Erstrebenswertes bezeichnet oder das Sūtra I/19, das von einem »kör-
perlosen« Zustand erzählt (videha). Ein solch widersprüchlicher, zweischneidiger 
Zugriff auf indische Kulturgüter zeigte sich mehrfach im Datenmaterial. 

Die Indienrezeption bewegt sich demnach zwischen (oft gleichzeitiger) Ableh-
nung und instrumentalisierender, exotisierender Mystifizierung, trotzdem dient 
beides gleichermaßen der Legitimation eigener Glaubenssätze, was anhand von 
Steiners Aussagen über Haṭhayoga sowie über die von ihm als »Bhadram Shanti 
Mantra« bezeichneten Verse aus dem Ṛg-Veda exemplifiziert werden kann:

Es geht darum, dass wir jetzt, in diesem Moment, das Göttliche, das Lebendige erfahren. 
Dass wir jetzt in diesem Moment auch unsere wahre Natur erfahren. Das ist ein Unter-
schied zu vielen anderen Vorstellungen, die es im Yoga ebenfalls gibt. Etwa, dass man 
erst den Körper geißeln und reinigen muss, bis man irgendetwas bekommt, irgendet-
was erreicht. Oder sich auspeitschen muss, sich in die Sonne stellen muss, Feuer um 
sich herum anzünden muss – das ist alles nicht das, was wir praktizieren. Wir wollen 
uns nicht quälen, sondern wir wollen hier und jetzt das Göttliche erfahren. Das, genau 
das, steht in diesem Mantra. In meinen Augen hat Pattabhi Jois also recht, wenn er in 
diesem Mantra die Essenz des Ashtanga Yoga sieht. Und diese hat sich nicht geändert – 
seit der Rig-Veda nicht. (Steiner, 9.12.2015: 23)

Steiner lehnt verschiedene verschiedene haṭhayogische Praktiken ab, die noch von 
heutigen indischen Asketen – Yogis – ausgeführt werden, wie dhunī tap, also das  



3.3 Der Umgang mit »exotischen religiösen Ressourcen«� 385

Sitzen in der Mittagssonne umgeben von Kuhdung-Feuern, um tapasyā, eine innere, 
asketische Hitze zu entfachen, und er wendet sich gegen traditionelle Vorstellungen 
von Härte, Geißelung und Reinigung,378 da sie den Grundlagen der von ihm gelehrten 
Spiritualität, wie Alltagstauglichkeit, Nützlichkeit und Gesundheit entgegenstehen. 
Gleichzeitig fungiert das alte Indien als Allgemeinplatz zur Legitimierung eigener 
Praktiken und Diskurse, zum Beispiel wenn Steiner sein Streben nach einem ver-
körperten göttlichen Dasein mit dem Ṛg-Veda, also der ältesten religiösen und auto-
ritativen Schrift des brahmanischen Indiens beglaubigen möchte. Diesen Bezug zu 
jenem ursprünglichen Indien stellt er wiederum über den Inder Jois her, wodurch 
eine Traditionslinie, paramapara, impliziert wird, die im AY von großer Bedeutung 
ist. Wenngleich diese Verse aus dem Ṛg-Veda in Jois’ ymā Erwähnung finden, wo er 
sie als »Shanti Mantra«, also als »Friedensmantra« bezeichnet,379 konnte im histo-
rischen Teil dieser Arbeit gezeigt werden, dass die Idee eines göttlichen Körpers 
nicht mit Jois’ Verständnis von Körper und Spiritualität übereinstimmt. Sie ist viel-
mehr als eine spätmoderne, szientistische Ausformung von somatischer Religion 
zu identifizieren, die via Jois über den Ṛg-Veda legitimiert wird.

Durch die übergeordnete Prämisse der Anwendbarkeit auf das eigene Leben 
impliziert der Umgang mit fremden Kulturgütern folglich einerseits Prozesse der 
Bewertung und der Aussortierung, andererseits gehen damit gleichzeitig Prozesse 
der Dekontextualisierung und Domestizierung einher. In diesem Zusammenhang 
konnte verdeutlicht werden, dass die Maxime der Nützlichkeit von Yogaphiloso-
phie für westliche Akteur*innen immer noch das Nonplusultra der Rezeption dar-
stellt. Es geht darum, im Text eine Weisheit für das eigene Leben zu entdecken.380 
Der Nutzen der Textrezeption liegt darin, in einer postreligiösen Gesellschaft eine 
neue Form der Spiritualität sowie damit einhergehende Werte und Praktiken zu 
verankern, die das Leben erleichtern und optimieren sollen und die zwar diskursiv 
im alten Indien verortet und mit ihm legitimiert werden, deren tatsächliche Glau-
benssätze und Praktiken allerdings höchst modern sind.

Steiner setzte Domestizierung und Dekontextualisierung bei der Yogasūtra-
Exegese gezielt ein, wenn er formulierte, dass das Sūtra letztlich von nichts als dem 
eigenen Selbst erzähle, und genau beim Thema »Selbstsuche« setzte das Interesse 
am »spirituellen Osten« meist an. Ab und zu zeigten Schüler*innen in den Philoso-

378	 Diese Ansicht hat auch Jois noch in gewissen Aspekten vertreten (vgl. Smith, 2008).
379	 Vgl. Jois (2002 [1999]: 30f.), jedoch fügt er keine explizite Erklärung dazu an, warum er den Vers an die-
ser Stelle zitiert. Das Mantra bildet den Abschluss eines Kapitels, in dem Jois bereits den folgenden Abschnitt 
über den Sonnengruß (surya namaskāra) und āsana-s einleitet, daher kann durchaus davon ausgegangen 
werden, dass er die im Mantra geforderten »strong and steady limb« mit der āsana-Praxis assoziiert. Jois’ 
Ü� bersetzung geht wie folgt: »While praising, may we be of strong and steady limb enjoy the life given by 
the Gods. Om Peace Peace Peace.« (Ebd.) »Stärke« (strength) war eine von Jois’ Hauptmotivationen für die 
āsana-Praxis, und es mag dieser Stärke-Topos sein, den er aus dem Mantra für seine āsana-Praxis heraus-
gezogen hat.
380	 Paraphrasiert nach Steiner, 30.7.2016: FN 165.



386	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

phiestunden Interesse an der originären Bedeutung gewisser Sūtras oder Konzepte, 
etwa wenn Renate auffiel, dass saṃtoṣa und īśvarapraṇidhāna beide mit »Zufrieden-
heit« übersetzt werden und sie den Unterschied wissen wollte. Solche Impulse wur-
den im Unterricht manchmal kurz aufgegriffen, jedoch eher selten weiterverfolgt.

Die Figur der Universalisierung von Yogaphilosophie hängt eng mit der bereits 
besprochenen Dekontextualisierung zusammen. Ein Beispiel ist der Umgang mit 
Sanskrit, eine ursprünglich Brahmanen vorbehaltene Sprache, die in exotisieren-
der Manier als »magische« oder »intuitive« Sprache universalisiert wurde. Nach 
erfolgter Assoziation von Sanskrit und Deutsch durch die geteilte indogermanische 
Sprachfamilie konnte Sanskrit als »unsere Sprache« imaginiert werden, wodurch 
kulturelle Eigenheiten assimiliert werden. Somit ist es zum Beispiel auch einer 
deutschen Frau (als idealtypischer Gegensatz zum männlichen Brahmanen) mög-
lich, durch das Chanten des Yogasūtras zu der Einheitserfahrung zu gelangen, für 
die der Text für die Rezipient*innen steht. Sanskrit-Chants als direkten Zugang 
zu den hinter einem Wort verborgenen Erfahrungen darzustellen, basiert auf den 
zuvor genannten Prozessen.

Universalisierung ist außerdem der Nährboden für die Figuren der Veralltägli-
chung, der Verachtsamung, der Somatisierung und der Praxiszentriertheit heutiger 
Yogaphilosophie. Während das Yogasūtra seine beschriebenen Methoden auf das 
Ziel des Zustands des Yogas (samādhi und kaivalya) bezieht, weitet sich das Anwen-
dungsgebiet des Textes durch Verallgemeinerung ins Unermessliche. Exemplifiziert 
sei dies nochmal anhand Antons Reflexion über abhyāsa und vairāgya: 

Die Eigenschaften Beharrlichkeit, Enthusiasmus und Gelassenheit beziehungsweise 
Gleichmut sind nötig und bilden ein starkes Fundament für den Weg zum Ziel. Ob das 
Ziel, sei es der Zustand von Yoga oder ein anderes Ziel, erreicht wird, liegt nicht alleine 
in der Hand und Tat des Praktizierenden, sondern ist von unüberschaubaren und unbe-
einflussbaren Bedingungen abhängig. (Hausaufgabe 1. Woche, Anton: 104)

Durch Dekontextualisierung wird der Text zu einem Handbuch für den Alltag und 
damit zu einem universellen Ratgeber, der auf das Erreichen aller möglichen Ziele 
anwendbar ist und nicht mehr nur auf ›yogische‹ Ziele. Universalisierung ist logi-
scherweise eine Grundvoraussetzung für die Zugänglichkeit des Textes für die All-
gemeinheit, die Scholz mit einer »protestantischen Hermeneutik« assoziiert, die 
von einer »Priesterschaft aller Gläubigen« ausgeht:

Accordingly, Miller emphasizes that the Yoga Sutra is not territory of specialized schol-
arship, and the interpretation does not require special authorization from religious 
authorities. In predictable »Protestant« fashion that affirms the »priesthood of all 
believers,« Miller regards the Yoga Sutra as available to anyone who reads the text 
itself and seeks spiritual guidance. A literalist-literary hermeneutics promises individ-



3.3 Der Umgang mit »exotischen religiösen Ressourcen«� 387

ualistic, personal, and universal spiritual truth. Without explicit acknowledgment, then, 
Miller adheres to the central Protestant hermeneutics of sola scriptura. […] Only one’s 
»pondering of this ancient teaching« is required. In short, Miller’s translation represents 
a text-focused, internalized, and privatized hermeneutics that cuts itself off from the 
text’s interpretation history, as it promises individualized salvation to contemporary 
yogi/ni/s. (2017: 6f.)

Sola scriptura, Luthers Ansatz, dass »allein durch die Schrift« Erkenntnis erwachse, 
mag von Expert*innen (zum Beispiel von Autor*innen wie der von Scholz erwähn-
ten Barbara Stoler Miller) versprochen werden, doch verweist mein Datenmaterial 
nicht darauf, dass sich dies lebensweltlich tatsächlich so ausformt. Denn ganz so 
zugänglich, wie häufig behauptet wird, zum Beispiel durch den ›intuitiven‹ Zugriff 
auf den Text durch Chanten, ist das Yogasūtra nicht – sonst könnte es beim Chanten 
des Textes bleiben, doch er wurde über zwei Jahre lang in der Ausbildung durchge-
gangen und begleitete die Schüler*innen in Form von Hausaufgaben in ihre Lebens-
welt hinein. Ihn letztlich als einen individuellen Leitfaden zur Selbstverwirklichung 
verstehen zu können und ihn im Alltag, auf die Yogapraxis und den Unterricht anzu-
wenden, ging für die meisten Rezipient*innen mit viel Arbeit einher: Das Verglei-
chen verschiedener Ü� bersetzungen, sich über mehrere Wochen streckende Grup-
pendiskussionen, Yogasūtra-Hausaufgaben, auf Sūtra-Interpretationen aufbauende 
Praxiserfahrungen, das durch Ausspracheregeln zu verfeinernde, wiederholte 
Chanten, das Auswendiglernen von Sūtras und vieles mehr. Damit deutschsprachige 
Rezipient*innen den Text als universellen Alltagsratgeber und als spirituellen Text 
wahrnehmen und annehmen können, braucht es viel Zeit, Einsatz und Sitzfleisch.

Altglas (2014: 76f.) nennt drei Kernelemente der Domestizierung von Hinduismus, 
1. »an accommodating Eastern ›spirituality‹«, 2. »pragmatism« und 3. »denial of cul-
tural differences«, die sich alle drei im Datenmaterial wiederfinden. Sie zeigen sich 
in der Analyse des Umgangs mit Konzepten und Begrifflichkeiten des Yogasūtras, 
die einerseits als willkommene ›spirituelle‹ Inspirationsquelle genutzt werden und 
andererseits pragmatisch an den eigenen Alltag angepasst werden, während das 
Ziel heutiger Yogaphilosophie letztlich die universalistische und kulturbefreite Prä-
misse der Selbstverwirklichung bleibt. Weller, Steiner und Co. könnten schlicht fest-
stellen, dass eine intensive sportliche Betätigung herausgehobene Bewusstseinszu-
stände wie Flow oder ein Runner’s High evozieren kann, sie werden aber gezielt mit 
Sanskrit-Termini, zum Beispiel mit samādhi, gleichgesetzt. Es gibt demnach keine 
kulturellen Unterschiede zwischen samādhi-Formen des alten (oder mittelalter-
lichen) Indiens und den Flow-Zuständen heutiger Yogapraktizierender. Trotz der 
allgegenwärtigen Veralltäglichung, der Verwissenschaftlichung und der Verallge-
meinerung heutiger Yogaphilosophie muss der altindische »Touch«, zum Beispiel in 
Form von Sanskritbegriffen, bestehen bleiben. Die Figur der Exotisierung ist jener 
Ausprägung von Spiritualität, die heutiger Yogaphilosophie entwächst, inhärent.



388	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

3.4	 Die Figur der Veralltäglichung und  
die Spiritualisierung des Alltags

Wie Abb. 4 gezeigt hat, sind heutige Yogaphilosophie, heutige Yogapraxis und All-
tagspraxis im Datenmaterial untrennbar miteinander verbunden, sie durchdringen 
sich und deuten sich wechselseitig aus. Die Effekte der im Mittelpunkt stehenden 
Körperpraxis beeinflussen das Alltagserleben der Praktizierenden, und da der All-
tag die Hauptinspirationsquelle für die Auslegung des Yogasūtras ist, prägt dies 
wiederum die hermeneutische Arbeit.

Die Applizierbarkeit von Sūtra-Inhalten auf alle möglichen Bereiche des all-
täglichen Lebens, egal wie genau dieser Alltag aussehen mag, bezeichne ich als 
Veralltäglichung des Yogasūtras und heutiger Yogaphilosophie. Diese Figur ist eng 
verzahnt mit der Verachtsamung von Yogaphilosophie sowie mit der Entwicklung 
spezifischer yogaphilosophischer Praktiken. Als Grundlage für diese Entwicklung 
kann die konkrete Handlungsanweisung gesehen werden, die den Philosophiestun-
den entwachsenen Aufgabenstellungen und Reflexionen mit in den Alltag zu neh-
men, wodurch einerseits Yogaphilosophie das Alltagserleben und -handeln infilt-
rierte und andererseits das Verständnis von yogaphilosophischen Inhalten selbst 
von Alltagserfahrungen beeinflusst wurde. Insofern forderte jede der über zwei 
Jahre lang gestellten Hausaufgaben zu Sūtra-Abschnitten den gleichen »Alltagsfo-
kus« von den Auszubildenden. Damit also Alltagspraktiken und Alltagserleben für 
das Verständnis heutiger Yogaphilosophie relevant und wirksam werden konnten, 
entwickelten sich neue, alltägliche (Lese-)Praktiken: Dazu zählte zum Beispiel das 
in der Hausaufgabe geforderte Beisichtragen einzelner Sūtras und die darauf fol-
genden Alltagsreflexionen als Hausaufgaben, sogar das (kurzfristige, oder durch 
Tätowierung langfristige) auf die Haut schreiben von Sūtra-Inhalten sowie das 
Chanten des Yogasūtras zu Hause. Diese neuen Praktiken trugen dazu bei, dass das 
dem Yogasūtra entnommene Textwissen subjektiv wirksam werden konnte, so dass 
zeitgenössische Rezipient*innen es als eigenes, auf Erlebnissen und Erfahrungen 
aufbauendes Wissen wahrnehmen, einspeichern und daraufhin durch veränderte 
Alltagspraktiken inkorporieren konnten. Dabei stellte sich heraus, dass eine kollek-
tive Auslegungspraxis vonnöten ist, um das Yogasūtra als Alltagsratgeber zu posi-
tionieren, wenngleich der individuelle lebensweltliche Einsatz von einer gewissen 
Flexibilität und Situativität bestimmt ist.

Auf der Inhaltsebene leitete schon das Verständnis des ersten Sūtras, atha yoga-
anuśāsanam, diese Lesart ein, indem es (unter anderem) so gedeutet wird, dass 
Yoga »immer jetzt« sei und die Prinzipien von Yogaphilosophie in jedem Moment 
des Lebens Anwendung finden können und sollten. Der daraus resultierende Ein-
satz des Sūtras als Leitfaden für den Alltag wurde von den Akteur*innen häufig 
intensiv und lustvoll umgesetzt, zum Beispiel wenn Hanna mir im Interview über 
abhyāsa und vairāgya berichtete: »[…] so’n Satz hat mir die Aufgabe gegeben, im 



3.4 Die Figur der Veralltäglichung und die Spiritualisierung des Alltags� 389

Alltag zu gucken, wo kann ich einfach auch mal Gleichmut üben, zum Beispiel.« 
(20.2.2016: 17) Das in seinen Grundlagen weltabgewandte Yogasūtra wendet sich 
in der modernen Rezeption ganz grundlegend dem Leben zu und positioniert sich 
dadurch unter anderem im Genre zeitgenössischer Ratgeberliteratur, in der Rat-
schläge wie das »Im-Moment-Ankommen« ebenfalls en vogue sind.

Yogaphilosophie im Alltagseinsatz kann auch bedeuten, eine Beobachterposi-
tion auf das eigene Leben zu entwickeln, sie kann einen veränderten inneren Fokus 
einleiten, Stichwort Achtsamkeit, oder aber sich in Form emotionaler Regulation 
äußern. So konnte sich beispielsweise Annett bei einer flachen und gestressten All-
tagatmung an Sūtra I/31 erinnern, das »[ungeregeltes] Einatmen und Ausatmen« als 
»Begleiter der Zerstreuungen« (Deussen, 1922 [1908]: 516) definiert, woraufhin sie 
ihre aktuelle Lebenswelt auf die neun Hindernisse (antarāya-s) überprüfte (Haus-
aufgabe 2. Woche, Annett: 211). Das kontextualisierende Sūtra I/32 jedoch, das zur 
Überwindung der Hindernisse vorschlägt, sich auf »eine Wahrheit« zu fokussie-
ren (eka-tattva-abhyāsaḥ, »one truth«, Baba (2010 [1976]: 16)), fand keinen Einzug 
in Annetts Reflektionen. Das von ihr genannte Antidot gegen die Hindernisse und 
ihre Auswirkungen war hingegen, abends nach einem stressigen Tag prāṇāyāma 
oder āsana zu üben, was die untrennbare Verbindung von heutiger Yogaphilosophie 
und Körperpraxis unterstreicht: »An den Tagen im Büro oder unter vielen Termi-
nen WUSSTE ich, dass ich abends Praxis machen werde!« (Hausaufgabe 2. Woche, 
Annett: 211). Durch Dekontextualisierung präsentieren sich die Körperpraktiken 
als Antwort auf die Inhalte heutiger Yogaphilosophie. Charlotte verwies in Bezug 
auf die antarāya-s wiederum auf die für die Figur der Veralltäglichung so wichtige 
Beobachterposition:

Wir hatten da in der Gruppe drüber gesprochen, ähm, dass man’s einfach mehr im All-
tag beobachtet und vielleicht bei bestimmten Dingen, ob’s jetzt nun die Yogapraxis is’ 
oder die Vorhaben, die man jetzt aus dieser Gruppe mitnimmt, wie man die umsetzen 
kann, und wenn sie sich verlieren, warum, woran das liegt, dass man einfach bisschen 
achtsamer ist und das vielleicht einfach reflektiert, also, dass man erst mal vielleicht 
nur beobachtet. (Charlotte, 23.3.2016: 5)

Eine veränderte innere Einstellung, die mit der Veralltäglichung von Yogaphiloso-
phie einhergeht, impliziert also Prozesse der Beobachtung, der Reflexion und der 
Verinnerlichung, stets mit dem eigenen Selbst im Mittelpunkt. Funktionieren diese 
Interpretationsmechanismen nicht, zum Beispiel weil das Sūtra von herausgeho-
benen Bewusstseinszuständen spricht,381 kommen konkretere Mechanismen der 

381	 Dies zeigte sich z. B. anhand der zuvor besprochenen Diskussion zwischen Renate und Steiner über  
die Sūtras I/40 und I/41, die verschiedene samādhi-Zustände schildern, wenn Renate befindet, dass es  
schon »ziemlich heftig mit diesen Begrifflichkeiten« werde (23.3.2016: 59).



390	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

Aneignung zum Einsatz, wie beispielsweise eine explizite »Modernisierung« durch 
einen bewussten Abstand zum Originaltext mit Verweis auf sein Alter, bis hin zur 
völligen Uminterpretation.

Da der Text in der Umgebung heutigen Positionsyogas ein »spirituelles« Hand-
buch bleibt, das in letzter Instanz von Erlösung und »spiritueller Selbstverwirkli-
chung« erzählt, verlagern sich auch diese Topoi in den Alltag. Vorstellungen von 
spiritueller Befreiung (kaivalya, mokṣa) beziehen sich folglich aufs Diesseits und 
sind in der aktuellen verkörperten Form zu erreichen – der Alltag spiritualisiert 
sich. Der Text ist metaphysisch komplex und basiert auf Konzepten verschiedener 
indischer Traditionen, deren Kenntnis für einen Schüler, der zu der Zeit Patañja-
lis in den Text eingeführt wurde, sicherlich Voraussetzung war. In der Spätmo-
derne hingegen wird bisher vor allem das rezipiert, was Alltagspotenzial besitzt. 
Genau diese gelungene Positionierung des Yogasūtras, legitimiert als altes Weis-
heitsbuch, das gleichzeitig im Alltag vollkommene Anwendung finden kann, ist die 
Grundlage dafür, dass der Text subjektiv wirksam wird. Das Individuum setzt sich –  
in den Worten Reckwitz’ – seine subjektive Kultur zusammen (2017b: 6), wenn-
gleich dies in starker sozialer Einbindung geschieht und in kulturell vorgezeich-
neten Schemata.

Hanegraaff (1996: 113ff.) hat argumentiert, dass das Diesseits der Dreh- und 
Angelpunkt des New Age sei, und diesen Fokus teilt es mit heutiger Yogaphiloso-
phie. Es kann festgehalten werden, dass verschiedene Versatzstücke der ehemali-
gen New-Age-Bewegung in der Umgebung heutigen Yogas fortleben. Esoterische 
Zirkel hingegen zeichneten sich durch einen steten Fokus auf das Außeralltägli-
che aus. In Zusammenhang damit kann die tentative Hypothese aufgestellt werden, 
dass im Kontext von heutigem Positionsyoga Alltagswissen eine Art neues Geheim-
wissen darstellt: Die Yogapraktiken und das Wissen über Yogaphilosophie sind eine 
Art Geheimwissen, das durch verschiedene Initiationsriten und (spür- und sicht-
bare) Transformationsprozesse erworben wird. Gleichzeitig drückt sich dieses Wis-
sen jedoch in einem gelungenen Leben aus – die moderne Yogini manipuliert also 
mit wissenschaftlich verbürgten Methoden ihren eigenen Mikrokosmos durch die 
Sakralisierung täglicher, profaner Routinen. Mit einer Aufwertung des Nützlichen 
und des Alltäglichen geht demnach eine Sakralisierung des Profanen einher. Grund-
legende Bedeutungsstrukturen des New Age sind »schon lange in das Bewusstsein 
der Gesamtgesellschaft hinein diffundiert« und leben, wie gezeigt werden konnte, 
unter anderem in heutiger Yogaphilosophie fort.382

382	 Vgl. Knoblauch (2009: 118). In Rückgriff auf Otten merkt Knoblauch über die deutsche, diffuse neureli-
giöse Umgebung an, dass es zu einer grundlegenden Transformation »esoterischen« Wissens komme: »Das 
zuvor vielleicht nur in geheimen Logen unter dem Siegel der Verschwiegenheit mündlich weitergereichte, 
nicht selten auch noch hochgradig verschlüsselte Wissen erreicht den ›Suchenden‹ heute in nach dem  
Vereinsrecht strukturierten Gruppierungen oder – gegen Teilnahmegebühr – frei zugänglichen Workshops, 
wenn er dieses Wissen nicht ohnehin schon in leichtverständlich dargereichter Form aus den in traumhaft 



3.5 Die Verachtsamung heutiger Yogaphilosophie � 391

3.5	 Die Verachtsamung heutiger Yogaphilosophie 

Die sich im Datenmaterial immer wieder zeigende interpretative Figur der Gegen-
wärtigkeit, die sich um das Ankommen »im Hier und Jetzt« dreht, hat sich als eine 
eng mit der rezenten Achtsamkeitsströmung verknüpfte Deutungsrichtung her-
ausgestellt, insbesondere zeigten sich Ü� bereinstimmungen mit jener Spielart von 
Achtsamkeit, die der Mediziner Jon Kabat-Zinn mit seinem klinischen Programm 
MBSR schuf und die Schmidt mit dem Metabegriff »Achtsamkeit II« theoretisiert 
(vgl. Schmidt, 2020: 234ff.). Die Akteur*innen in meinem Feld stellten selbst einen 
inhaltlichen Bezug zwischen ihrem Verständnis von Yogaphilosophie und Kabat-
Zinns MBSR-Programm her, das Lüddeckens als ein alternatives Heilverfahren 
bezeichnet, das sich selbst im Bereich Religion/Spiritualität verortet (2012: 290). 
Auf die Relevanz der Lehren der Achtsamkeitsströmung für das Verständnis von 
puruṣa, also für die Seelenvorstellung in heutiger Yogaphilosophie und der damit 
einhergehenden Spiritualisierung von Achtsamkeit wird im nächsten Unterpunkt 
näher eingegangen, an dieser Stelle soll die »Verachtsamung des Alltags«,383 die 
auch Kabat-Zinns Lehren prägt, im Vordergrund stehen.

Schon atha, das erste Wort des Textes, welches für die Rezipient*innen das 
Potenzial des gegenwärtigen Momentes hervorhob, leitet diese interpretative Rich-
tung ein, die das yogaphilosophische Verständnis des Forschungsfeldes weithin 
durchzog und prägte, wodurch eine Tendenz der Verachtsamung heutiger Yoga-
philosophie vorgeschlagen wird. Das MBSR-Programm, das unter anderem eine 
sanfte āsana-Praxis beinhaltet, fordert zu einer körperbewussten Aktivität auf und 
steht damit in deutlichem Kontrast zur Kernlehre des PYŚs, wie sie sich in den 
Sūtras I/3ff. darstellt. Während das Yogasūtra stetig um das Erlangen der Erkennt-
nis (viveka-khyāti) kreist, eben nicht der handelnde Körper zu sein, sondern der 
mit dem Körper durch einen Irrtum assoziierte puruṣa, ein körperloses, passives 
und unvergängliches Selbst, das sich erst zum Todeszeitpunkt zeigt,384 setzt Kabat-

hohen Auflagenzahlen unter den Sparten ›Lebenshilfe/New Age/Esoterik‹ gefüllten Regalen der Buchhand-
lungen gezogen hat. […] Vielmehr breiten sich die genannten Vorstellungen und Praktiken in der Gesellschaft 
so aus, dass ihre Herkunft aus der ohnehin nur schwach bestimmten Bewegungen [sic!] schon in den 1990er-
Jahren nicht mehr erkennbar ist. Es geht nicht um die ›New-Age-Bewegung‹, weil hier nicht mehr ein wie 
immer geartetes kultisches Milieu im Vordergrund steht. Zwar sind am Rande zweifellos noch Bewegungs-
strukturen zu beobachten, doch haben sich [sic!] die Inhalte des New Age schon lange in das Bewusstsein 
der Gesamtgesellschaft hinein diffundiert.«
383	 Schmidt verwendet die Begrifflichkeit der »Verachtsamung des Alltags« explizit, um die Programmatik 
der »Achtsamkeit II« von anderen Formen moderner Achtsamkeit zu unterscheiden (vgl. Schmidt, 2020: 113). 
Eine solche Verachtsamung des Alltags oder »Emphase des Alltäglichen« (ebd.) drückt sich z. B. bei Kabat-
Zinn aus, indem »der gesamte Alltag – vom Gehen über Busfahren und Arbeiten bis hin zum Geschlechts-
verkehr – in Achtsamkeit gelebt werden [soll] […].« (Ebd.)
384	 Die sich hier zeigende Abkehr von der Tradition des pyśs ist gleichzeitig eine Hinwendung zu anderen 
(religiösen) Traditionen, speziell dem Zen, sowie zur Agenda der Romantik: »Die im vorigen Teil herausge-
arbeitete Verachtsamung des Alltäglichen, die Ontologie der Interdependenz und die Emphase des alltäg-
lichen Wunders verweist dabei, meist explizit angegeben, auf Doktrinen des Zen. Es ist nun diese Achtsam-



392	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

Zinns Programm direkt bei Körpererfahrungen an und ist somit leicht anwendbar. 
Es konnte gezeigt werden, dass Steiners neue Methoden ebenfalls eine achtsamere 
Ausführung der Yogapraxis mit sich bringen (sollen), nämlich seine (therapeuti-
schen) Modifikationen der AY-Serien sowie die neu hinzukommenden, proprio-
zeptiven Praktiken, die sich von Jois’ Ansatz unterscheiden. Ein solche Herange-
hensweise an Körpertechniken ist allerdings schon lange in Europa verankert und 
findet sich zum Beispiel im Umfeld der KKB bei Akteur*innen wieder, die gezielt 
eine wahrnehmende Achtsamkeit in die von ihnen angebotenen Körpertechniken 
integrierten, wie unter anderem Elsa Gindler. Ein auf Propriozeption aufbauender 
Übungsansatz ermöglicht den Zusammenschluss von Yogaphilosophie und Acht-
samkeit möglicherweise überhaupt erst, da die Übenden ihre Erfahrungen aus der 
Yogapraxis mit Achtsamkeitsparadigmen assoziieren können und von dort ausge-
hend mit Inhalten des Yogasūtras verbinden.

Wenn Schmidt betont, dass es den Vertreter*innen der »Achtsamkeit II« darum 
geht, das »Besondere im Moment« sowie »Lebendigkeit« zu fokussieren (2020: 113), 
zeigen sich Überschneidungen mit Steiners Diskurs über achtsame Lebendigkeit. 
Schmidt führt weiter aus, dass es besagten Autor*innen eben nicht um eine analy-
tische, kalte, beobachtende Form der Achtsamkeit gehe, sondern um ein »Staunen«, 
einen körperzentrierten, lebendigen »Wow-Moment«, der sich ebenfalls in Steiners 
Verständnis von kriyā-yoga wiederfindet:

Anstatt eine distanzierte und objektive Beobachtung zu betonen, steht hier vielmehr 
eine Emphase der gegenwärtigen Erfahrung im Mittelpunkt. So schreibt Kornfield etwa 
in Bezug auf die achtsame Beobachtung des Atems: »Wow, this experience is interesting, 
isn’t it? Let me take another breath.« […] Auch Kabat-Zinn wendet sich gegen eine Vor-
stellung von Achtsamkeit, die »cold, analytical, or unfeeling« […] sei. Statt der Beschrei-
bung der Achtsamkeit als ein scharfes und objektives ›Sehen‹ wird nun Achtsamkeit als 
ein emphatisches ›Fühlen‹ und ›Hören‹ oder ›Lauschen‹ (»listening«) semantisiert, das 
mit einer Wertschätzung (»appreciation«) einhergeht […]. Aus der distanzierten Beob-
achtung wird hier also ein »celebration of now« […]. (Ebd.: 117)

Genauso füllt die Yogapraxis selbst dieses positive Verständnis von Achtsamkeit mit 
Erfahrungen aus der Praxis, denn es soll dem eigenen Körper nicht distanziert, son-
dern bewusst wertschätzend begegnet werden, und genauso wird anderen Körpern 
beim Assisten »gelauscht« und ihnen Empathie und Fürsorge entgegengebracht, 
mit dem Ziel, die »Lebendigkeit« im anderen zu fördern.

keit II, die sich zudem in das romantische Selbst-Welt-Modell einschreibt. Die Erfahrung des Wunders im 
Alltäglichen, das von der organizistischen, interdependenten Einheit aller Einzeldinge zeugt und damit die 
Ü� berwindung der beklagten Vereinzelung momenthaft erahnbar macht, zapft die romantische Sehnsucht 
an, die seit der Jahrhundertwende hin zum 19. Jahrhundert immer wieder in sub- und gegenkulturellen 
Bewegungen fortgeschrieben wurde.« (Schmidt, 2020: 250)



3.6 Zwischen Wiederverzauberung undVerwissenschaftlichung� 393

Durch diesen Schulterschluss mit der Achtsamkeitsströmung werden zudem die 
formellen, rituellen Yogapraktiken auf der Yogamatte durch »informellere« Acht-
samkeitspraktiken erweitert, erneut ein geteiltes Merkmal mit der Achtsamkeit II 
(vgl. Schmidt, 2020: 115), wodurch sich das emische Verständnis von Yoga von der 
Ausführung formeller Körperhaltungen loslöst und sich auf (innere) Alltagshal-
tungen ausweiten kann, denn »Yoga ist immer jetzt«, wie Renate es ausdrückte 
(25.7.2015/2: 19). Diese für die Achtsamkeit II charakteristische »Achtsamkeit bei«, 
eine Art »Achtsamkeit während«, bezieht sich auf alltägliche, routinierte Hand-
lungen: »So werden bei Nhat Hanh zahlreiche Tätigkeiten – etwa Essen, Autofah-
ren oder Telefonieren – zur Möglichkeit, die »Achtsamkeit bei« zu üben und dabei 
die jeweilige Tätigkeit langsam auszuführen, jede Kleinigkeit bewusst wahrzuneh-
men und dabei gleichzeitig im langsamen Atmen des gegenwärtigen Moments zu 
ruhen.« (Schmidt, 2020: 117f.) In sehr ähnlicher Manier betonte auch Steiner stets, 
dass Yoga – verstanden als achtsam staunende, zufriedene Haltung und Handlung –  
überall im Alltag Anwendung finden könne. Durch seine Ü� bersetzungen der drei 
Bestandteile von kriyā-yoga, des Yogas der Tat, also »Mut«, »Staunen« und »Zufrie-
denheit«, kann so zum Beispiel profanes Geschirrspülen zu etwas Besonderem wer-
den, ja sogar zu einem samādhi-Erlebnis führen. Eine weitere mit der Achtsamkeits-
strömung geteilte Praxis ist die in MBSR und bei Nhat Hanh so hervorgehobene 
Gehmeditation (ebd.: 114), die ebenfalls im Ausbildungssetting praktiziert wurde.

Gleichzeitig sollten sich im Forschungsfeld formelle und informelle Prakti-
ken vernetzen und vermischen, denn die formelle Yogapraxis wurde als eine Art 
Übungsfeld für den Alltag gesehen: Durch das gezielte Etablieren von gewissen 
inneren Haltungen und durch qualitative Bewegung auf der Yogamatte sollte das 
Gleiche für den Alltag eingeübt werden. Dadurch ist das sich durch die wiederholte 
Praxis heutigen Positionsyogas ausbildende Übungswissen ein spezielles, das eine 
reine Körperkompetenz gezielt erweitern möchte.

Viele der erwähnten neuen, formellen Praktiken, die sich im Zuge heutiger Yoga-
philosophie ausbilden, entstammen also der Assoziation mit der Achtsamkeits-
strömung, wie die von Steiner eingesetzte, mit dem Yogasūtra assoziierte citta-
maitrī-Meditation. Durch diesen Zusammenschluss mit (neuen) Methoden der 
Achtsamkeitsströmung, die aktuell intensiv beforscht werden (vgl. Kok/Singer, 
2016), sichert sich auch der wachsende »philosophische« Anteil von Yoga wissen-
schaftliche Bestätigung über seine Wirksamkeit.

3.6	 Zwischen Wiederverzauberung und 
Verwissenschaftlichung

Der Terminus »Wiederverzauberung« baut in den folgenden Ausführungen auf dem 
Begriff der »Entzauberung der Welt« auf, der sich auf Prozesse der Intellektuali-
sierung und Rationalisierung bezieht und der populär von Max Weber (1917) in die 



394	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

soziologische, kulturwissenschaftliche Debatte eingeführt wurde (Weber, 1995: 19). 
Die darauf aufbauende Dialektik zwischen Entzauberung und Wiederverzauberung 
spielt besonders seit den 1980er Jahren eine bedeutende Rolle im Umfeld neuer reli-
giöser Bewegungen wie dem New Age (Hartmann, 2006: 520),385 hat sich allerdings 
schon viele Jahrzehnte früher in der Umgebung der Körperkulturist*innen gezeigt. 
Diese Dialektik ist immer noch von großer Bedeutung im gegenwärtigen Yoga, das 
mit beiden genannten Gruppierungen einige Ü� berschneidungspunkte aufweist.

Denn es verbreiteten sich – und das wurde von Weber übersehen386 – bereits zu 
seiner Zeit neuromantische Bewegungen der Wiederverzauberung, besonders mit 
starker Bezugnahme auf die Natur: »Although such a philosophy of nature came 
under increasing pressure owing to industrialization and the advance of new natu-
ral sciences, holistic, monistic, vitalist, and pantheistic ideas were current in the first 
half of the twentieth century as an ›antidote‹ to the mechanistic view of nature.« 
(Stuckrad, 2014: 76) Hier können auch die im vernetzten Umfeld der frühen Yoga-
rezeption aufkommenden Anschauungen eigeordnet werden, zum Beispiel die der 
Indologen und Religionswissenschaftler des frühen 20. Jahrhunderts (und damit 
unter Webers Zeitgenossen) – sie hatten ebenfalls eine Begeisterung für romanti-
sche, exotische, naturverbundene, holistische und monistische Ideen und verstan-
den diese oft als eine Art »Gegengift« zu mechanistischen Weltsichten. Aufbauend 
auf diesen langen, historischen Prozessen konstatiert Altglas bezüglich Neo-Hin-
duismus (und Kaballah): »[they] have gradually been constructed as ancient, aut-
hentic, mysterious, and vibrant alternatives to the disenchantment of the modern 
West« (2014: 329), und diese Beobachtung trifft ebenso auf das Yogasūtra zu.

Kapitel III.2. hat gezeigt, dass trotz des zunehmenden Kontaktes von Yoga und 
den empirischen Wissenschaften – und zwar gerade durch die steigende Bedeut-
samkeit von Yogaphilosophie für heutiges Positionsyoga – im 21. Jahrhundert eine 
Spiritualisierung, oder Wiederverzauberung auszumachen ist. Doch gingen solche 
aus dem Datenmaterial extrahierten Tendenzen in vielen Fällen mit einer gleichzei-
tigen Bewegung der Verwissenschaftlichung einher.387 Zur Veranschaulichung sollen 
drei Beispiele aus dem Feld diskutiert werden: Erstens ließ sich anhand Steiners 
holistischer Körperalignment-Lehre zum Beispiel eine Spiritualisierung des Körpers 

385	 Der Begriff der »Wiederverzauberung« wurde prominent vom Kulturkritiker Morris Berman in sei-
nem Buch The Reenchantment of the World von 1981 eingeführt: »For Morris Berman, a protagonist of the 
program of reenchantment, a disenchantment of the world stands for the breach with a premodern tradi-
tion of an independent, participating consciousness (alchemy, mysticism). According to Berman, the cause 
of this breach – the Cartesian paradigm of the division of spirit and body, subject and object – is to be defea-
ted by way of a modern form of reenchantment, embracing especially the areas of a totalizing thinking: a 
disappearance of the ›I‹-consciousness and modern individualism, in behalf of a reconciliation of the human 
being with nature.« (Hartmann, 2006: 520)
386	 Vgl. z. B. Lehmann (2009: 15).
387	 Möglicherweise geht eine solch starke Emphase auf Wissenschaftlichkeit auf die von Strauss beob-
achtete deutsche Vorsicht zurück, nicht als Kult wahrgenommen werden zu wollen (2005: 109).



3.7 Heilung oder Heilsbringer? � 395

durch ›yogaphilosophische‹ Inhalte feststellen, die allerdings nicht nur parallel zu 
einem biomedizinischen Körperverständnis existierte, sondern zutiefst mit ihm ver-
schlungen war. Steiners Alignment knüpfte sowohl an Orthopädie und Sportmedizin 
und an alternativmedizinische Methoden wie die Spiraldynamik an, aber gleichzeitig 
auch an indische Energiekonzepte wie die bandha-s und an holistische (spiraldy-
namische) Diskurse des Westens, die schon im Umfeld der Körperkulturbewegung 
auftauchen. Zweitens gehen mit dem Schulterschluss von heutiger Yogaphilosophie 
und der akademischen Medizin, der Neurowissenschaft und der Psychologie neue 
›yogaphilosophische‹ Praktiken einher, die zum Beispiel als Achtsamkeitsprakti-
ken wissenschaftlich beforscht werden, weitergehend jedoch über den Bezug zum 
Yogasūtra und die Assoziation mit seinen Sanskrit-Termini spiritualisiert werden, 
wie zum Beispiel wenn der vollkommen unberührte, passive und als reines Bewusst-
sein imaginierte puruṣa als »innerer Beobachter« verstanden wurde und dadurch 
mit der Beobachterposition übereinstimmt, die in Kabat-Zinns Programm MBSR 
gefordert wird. Drittens zeigt sich eine weitere Assoziation mit der Wissenschaft, 
wenn im Forschungsfeld eine sprachwissenschaftlich korrekte Sanskrit-Aussprache 
unterrichtet wurde, Sanskrit allerdings gleichzeitig als »intuitive, magische Sprache« 
dargestellt wurde. Dass sich Yogaphilosophie im heutigen europäischen Kulturraum 
ansiedeln kann, setzt augenscheinlich eine Assoziation mit den Wissenschaften vor-
aus, und dies trifft auch auf Vorstellungen von Heil und Heilung zu.

3.7	 Heilung oder Heilsbringer? 
Es ist unter anderem der Alltagsfokus heutiger Yogaphilosophie, der ein veränder-
tes Heilungsverständnis mit sich bringt. Das zurückliegende Kapitel konnte ver-
deutlichen, dass es der untersuchten Form heutiger Yogaphilosophie um etwas 
grundlegend anderes geht als klassischer Yogaphilosophie. Zwar könnten beide 
in ihren Grundlagen in den Kontext »Heilung« eingeordnet werden, jedoch unter 
sehr unterschiedlichen Prämissen. Medizinmetaphern finden sich im indischen 
Literaturkanon häufiger, wenn es um das Thema Befreiung geht. In seiner Version 
von Advaita Vedānta möchte zum Beispiel Ś�aṅkara die »Augenkrankheit« (timira) 
heilen, »which is our false way of seeing and understanding the world and oursel-
ves and which is known as avidyā.« (Halbfass, 1991: 244) Und Maas führt bezüg-
lich inhaltlicher Ü� bereinstimmungen zwischen dem PYś und klassischer indischer 
Medizin (wie sie in der Carakasaṃhitā definiert wird) aus:

Sowohl Medizin als auch die yogische Soteriologie wollen demnach Fehler beheben und 
zielen darauf ab, Vollkommenheit herzustellen. Medizin stellt die Vervollkommnung 
des Körpers und der Psyche her, während Yoga die spirituelle Perfektion bezweckt. […] 
Die Medizin kann nichts anderes erreichen, als zeitlich befristet Leid, d. h. Krankheit, zu 
heilen. Das Pātañjala-Yogaśāstra bietet hingegen weit mehr, nämlich vollkommene und 
ewige Befreiung vom Leid. (2014: 9)



396	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

Im Kontext der religiös-philosophischen Weltsicht des PYśs kann somit unter Rück-
griff auf eine Medizinmetapher, die von indischen Autoren selbst angewandt wird, 
Befreiung (kaivalya) mit Gesundheit gleichgesetzt werden und der Kreislauf der 
Wiedergeburten (saṃsara), bedingt durch avidyā (Unwissenheit), mit Krankheit. 
Doch nicht nur im PYś, sondern auch im AY-Anfangsmantra, das vor jeder Praxis 
rezitiert wird und der Yogatārāvalī (14. Jahrhundert) entnommen ist, wird der Guru 
als Toxikologe (jāṇgalika) bezeichnet, der das Gift des Kreislaufs der Wiedergebur-
ten (saṃsāra) heilen kann (vgl. Birch, 2015: 4). Diese Beispiele zeigen deutlich, dass 
der Code gesund/krank auf einer anderen Ebene angesiedelt ist als in heutigem 
Yoga. Im Kontext des PYśs wäre der Körper demnach stets in das Feld »krank« ein-
zuordnen, da er Teil der vergänglichen Materie ist. Seine »Heilung« durch Medizin 
ist unter diesem Gesichtspunkt eine Sisyphusarbeit oder, wie Halbfass (1991: 254) 
resümiert: »Medicine itself, as seen from this perspective, is an integral part of the 
fundamental ›disease‹ of avidyā and saṃsāra.«388 Die »echte« Heilung kann sich 
nicht innerhalb dieser Welt ereignen. In der (westlichen) Moderne hat sich der 
Diskurs um gesundheitliche Heilung und religiöses Heil hingegen ins Diesseits ver-
schoben und ist mit der psychosomatischen Gesundheit eng verbunden:

Heilung ist in der Moderne tendenziell plausibler als Heil geworden und Bewertungen, 
was im Leben als relevant anzusehen ist, haben sich verschoben. Der Referenzrahmen 
ist nicht mehr ein Dasein auf das Ewige Leben hin, in welchem zum Beispiel Schmer-
zen als religiöse Passion verstanden werden können. Stattdessen werden Schmerzen 
in einem Leben, das als Selbstzweck gesehen wird, als sinnlos gedeutet, wobei sie im 
Rahmen alternativmedizinischer Angebote wieder als sinnvoll konzipiert werden kön-
nen. (Lüddeckens, 2012: 292f.)

In einem spiritualisierten Gesundheitsverständnis dient dann der »weise Osten« 
mit seiner alten »Philosophie« eher der Inspiration und der Legitimation und seine 
Methoden und Ziele sind keine Heilsbringer per se. Die »echte« Heilung wird pri-
mär somatisch und psychologisch definiert und mit abendländischen, wissen-
schaftlichen Methoden erreicht. In Ü� bereinstimmung mit Lüddeckens Feststellung 
ist in diesem Setting zum Beispiel nur noch der positiv konnotierte, therapeutische 
Schmerz zugegen, der etwa bei der Ausführung von Faszientechniken mit Ausblick 
auf Heilung ausgehalten werden muss, oder auch die Schmerzerfahrung eines star-
ken Ganzkörpermuskelkaters, der von der intensivtransformativen Praxis des vor-
herigen Tages erzählt. Schmerzerfahrungen, die mit einer zu intensiven Praxis ein-
hergehen, wie gerissene Sehnen oder Ä� hnliches, gibt es zwar auch im Umfeld von 

388	 Das bedeutet nicht, dass es nicht möglich ist, dass der Körper in verschiedenen sektiererischen Aus-
prägungen des alten Indiens gepflegt und gesund gehalten wurde, um z. B. ungestörter meditieren zu kön-
nen. Doch ist der Zweck, den psychosomatische Gesundheit erfüllt, nie Selbstzweck.



3.7 Heilung oder Heilsbringer? � 397

AYI noch, jedoch werden sie nicht mehr positiv als »Opfer« auf dem religiösen Weg 
wahrgenommen, wie es noch unter Jois’ Schüler*innen gängig war. Der Alltag sollte 
positiv beeinflusst, aber nicht beeinträchtigt werden. In ähnlicher Manier geht es in 
heutiger Yogaphilosophie nicht um die radikale Ä� nderung der eigenen Sichtweise 
und damit um das völlige Transformieren (und das Hintersichlassen) der eigenen 
Existenz, sondern vielmehr um einen erleichterten Umgang mit dem Alltag bei Fort-
bestehen des Alltags, also zum Beispiel unter Beibehaltung der Arbeits- und Fami-
lienstrukturen. Reckwitz assoziiert ähnliche Topoi mit der Persönlichkeitstheorie 
der positiven Psychologie, die »nicht mehr bei der Heilung des Kranken [ansetzt], 
sondern bei der qualitativen Verbesserung des Mittelmäßigen« (2012: 217).

Durch den Vergleich mit dem in eine religiöse Kosmologie eingebetteten Men-
schenbild des PYŚs, in dem der Mensch auf ganz grundsätzliche Weise als ein vom 
Leid der Welt zu Erlösender verstanden wird, konnte ein zumeist säkulares Gesund-
heitsverständnis in meinem Feld herausgearbeitet werden, das sich in seinen 
Grundzügen an der allopathischen Medizin orientiert. Aus historischer Perspektive 
sucht der facettenreiche Kulturimport Yoga, der mit »Ganzheitlichkeit« assoziiert 
und häufig als eine Methode angesehen wird, die »Körper, Geist und Seele vereint«, 
seit über hundert Jahren seinen Platz in den ausdifferenzierten Gesellschaftsstruk-
turen des europäischen und nordamerikanischen Kulturraums. Ist Yoga Sport? Ist 
es eine Religion? Ist es etwas Spirituelles? Ist es Medizin, und wenn, eher Alterna-
tivmedizin oder Schulmedizin?

In Kontrast zur klassischen Yogaphilosophie spielt der Körper die zentrale 
Rolle im heutigen Yoga, und das hat Implikationen für die Adaption des Kulturim-
ports Yoga in die ausdifferenzierten Gesellschaften der westlichen Moderne und 
ist vice versa für heutige Yogaphilosophie folgenreich. Der aktuelle breitenwirk-
same Erfolg von Yoga ist in Industrieländern von seiner öffentlichen Assoziation 
mit dem Gesundheitswesen abhängig, im Zuge dessen neue Passungen zwischen 
Yoga und Medizin/Prävention etc. geschaffen wurden und weiterhin werden, etwas, 
das ebenso auf Indien zutrifft. Yoga wird von der breiten Masse als gesunde, meist 
ganzheitliche Art der Fitness gesehen, mit Fokus auf »gesundheitsfördernde Bewe-
gung«, »Dehnung« und »Stressabbau«.389 Gleichzeitig wurde der Körper im Feld als 
spiritualisierte Substanz verstanden, und dies weicht, in Einklang mit B. K. S. Iyen-
gar, sowohl vom schulmedizinischen Diskurs als auch von Jois’ Körperverständ-
nis sowie von dem des PYŚs ab. In Zusammenhang damit zeigten sich im Material 
zwei Versionen von Gesundheit, die jedoch zusammenhängen: eine psychophysi-

389	 So wurden in der Yoga in America-Studie von 2016 als die zwei wichtigsten Gründe, Yoga zu machen, 
»flexibility« (61 % »strongly agree«, 33 % »somewhat agree«) und »stress relief« (65 % »strongly agree«, 
29 % »somewhat agree«) genannt (2016: 18). In der Studie des BDY von 2018 sind die zwei meistgenannten 
Antworten auf die Frage »Warum praktizieren Sie aktuell Yoga?«, 1. »Verbesserung des körperlichen Befin-
dens, z. B. bei Rückenleiden etc.« (66 %) und 2. »Verbesserung des geistigen Befindens, wie z. B. [bei] Stress-
zuständen etc.« (62 %) (2018: 19)



398	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

sche und eine »spirituelle« Version (die allerdings abweichend von der Auslegung 
des PYŚs verstanden wird), die zusammen eine holistische Vision eines gesunden 
Menschen bilden.

Seit sich Yogaphilosophie im Zuge des 21. Jahrhunderts inhaltlich zutiefst mit 
der westlichen Lebenswelt, ihren Werten, ihren Strukturen und Notwendigkeiten 
verbindet, siedelt sie sich folglich zunehmend in drei gesellschaftlichen Bereichen 
an und zeigt damit gleichzeitig eine Entdifferenzierung dieser Bereiche auf: 1. in 
der Alternativmedizin, 2. in der Biomedizin und 3. im religiösen/neo-spirituellen 
Feld.390 Somit schwebt Yogaphilosophie heute fluide und flexibel zwischen wissen-
schaftlicher Legitimation und spiritueller Verzauberung und steht dabei stets in 
einem engen Spannungsverhältnis mit dem primären gesellschaftlichen Fokus auf 
die psychosomatischen Yogapraktiken wie āsana-s, prāṇāyāma etc.

Laut WHO ordnet sich Yoga, verstanden als eine psychosomatische Methode, 
einerseits durch seine Betonung von Harmonie und Ganzheitlichkeit in den Bereich 
der Komplementär- und Alternativmedizin ein (CAM = Complementary and Alter-
native Medicine) (vgl. van Garmissen, 2015: 289).391 Begriffe wie Holismus, Har-
monie oder die Vereinigung von Mikro- und Makrokosmos gehören zur Semantik  
alternativmedizinischer Methoden, so unterschiedlich sie sein und wirken mögen, 
und diese Zuschreibungen dienen häufig der bewussten Abgrenzung von der 
Biomedizin: 

Der Begriff der »Ganzheitlichkeit« postuliert die Wahrnehmung einer Einheit von Kör-
per/Sinnen, Geist/Intellekt und emotionalem Erleben. Er fungiert als Gegenbegriff 
(Bette 2005: 45) zu einer Sicht auf den Menschen, die – von Moderne, Naturwissen-
schaften und Technik geprägt – als defizitär und mechanistisch gewertet wird. (Lüd-
deckens, 2012: 286)

Die als mechanistisch wahrgenommene, ausdifferenzierte Schulmedizin wurde 
im Forschungsfeld unter anderem durch Steiners holistische Vision von Körper-
alignment implizit kritisiert. Andererseits sedimentiert sich entgegen der Einord-
nung der WHO zumindest in Deutschland der Zusammenschluss von Yoga mit der 
Schulmedizin seit Jahrzehnten – Yoga wird primär als somatische, wenngleich als 
ganzheitliche Methode verstanden. Dies ermöglichte, dass Yogaangebote von den 
gesetzlichen Krankenkassen erstattet wurden und werden, was Yoga zur Breiten-

390	 Lüddeckens (2012: 290) konstatiert: »Während sich akademische Medizin an der Wissenschaft orien-
tiert, finden sich Affinitäten der Alternativmedizin zu Religion.« Diese Trennung wird von heutigem Yoga 
und heutiger Yogaphilosophie unterlaufen.
391	 Die World Health Organization (WHO) definiert »CAM« wie folgt: »The terms ›complementary medicine‹ 
or ›alternative medicine‹ are used interchangeably with traditional medicine in some countries. They refer 
to a broad set of health care practices that are not part of that country’s own tradition and are not integra-
ted into the dominant health care system.« https://www.who.int/health-topics/traditional-complementary-
and-integrative-medicine#tab=tab_1, Zugriff: 8.8.2020.

https://www.who.int/health-topics/traditional-complementary-and-integrative-medicine#tab=tab_1
https://www.who.int/health-topics/traditional-complementary-and-integrative-medicine#tab=tab_1


3.7 Heilung oder Heilsbringer? � 399

wirksamkeit verhalf.392 In diese Zusammenhänge eingebunden interagieren viele 
Akteur*innen der deutschen Yogaszene, unter anderem der Sportmediziner Steiner, 
gekonnt mit dem schulmedizinischen Mainstream.

Ein Beispiel für den Schulterschluss von Yoga mit modernen wissenschaftlichen 
Erkenntnissen ist das sich wandelnde Narrativ um die Wärme im Yogaraum. Wäh-
rend Jois noch davon ausging, dass die Hitze im Raum tapas in den Übenden pro-
duziere, imaginiert als ein durch intensive Anstrengung bewirkter Prozess körper-
licher Reinigung, jedoch auch als ein Verbrennen von karma, hat sich die schon seit 
längerer Zeit gängige Begründung durchgesetzt, dass sich im Raum eine kollektive 
»Energie« sammle. Steiner hingegen stellte dem mit dem »Creeping-Effekt« eine 
medizinische Begründung an die Seite, die besagt, dass die Wärme (im Raum und 
durch die Bewegung generiert) eine kurzfristige Längenveränderung der binde-
gewebigen Strukturen innerhalb und außerhalb des Muskels bewirkt. Der heiße 
Raum bleibt, die mit ihm assoziierten Erzählungen ändern sich und reagieren auf 
die soziokulturellen Umstände, in denen sie sich wiederfinden.

Ein anderes Beispiel ist, dass Steiner Yogatherapie in ein zentrales Handlungs-
feld der Medizin, in den Bereich der Prävention integriert, indem er seine holis-
tischen Methoden auf ihren therapeutischen Standards aufbaut und mit ihnen 
begründet und somit für den biomedizinischen Bereich rezipierbar und adaptier-
bar macht. Auf der anderen Seite greift das Konzept der Yogatherapie gezielt die 
Handlungsmacht von Ärzt*innen an, die im Gesundheitswesen das höchste Pres-
tige genießen, insofern Heilwissen als individuell anwendbares Regulationswissen 
angeboten wird – Yogatherapie nach Steiner ist alleine zu Hause oder im Mysore-
Setting anzuwenden und stellt in Aussicht, den Gang in die Arztpraxis oder zur Phy-
siotherapie durch den Besuch im Yogastudio zu ersetzen.393 Yoga bewegt sich somit 
flexibel zwischen den gesellschaftlich ausdifferenzierten Feldern der Alternativ- 
und der Schulmedizin und entdifferenziert diese. Die physische Yogapraxis kann 
insbesondere aufgrund dieser Umstände als absolute Grundlage für heutige Yoga-
philosophie verstanden werden. Denn der Schulterschluss mit dem Gesundheits-
wesen hat zur Folge, dass Yoga – verstanden als ›uralte‹ Philosophie – in modernen 
Gesellschaften stets mit jenem Yoga – eine (auf aktuellen Gesundheitskonzepten 
beruhende) Bewegung(-stherapie) – in Einklang gebracht werden muss. Yoga hätte 
ohne ein an die Schulmedizin angepasstes und validiertes Image wohl kaum seine 
aktuelle Popularität ausbilden, geschweige denn halten können. Dieser Tatbestand, 

392	 In Deutschland wurde Yoga 1989 von den Krankenkassen als Entspannungstechnik, d. h. als Präven
tionstechnik anerkannt und erstattungsfähig. Mit Unterbrechungen und neuen Regelungen ist das bis  
heute unverändert so geblieben (Beßler, 2017).
393	 Ohne dass es einen direkten Zusammenhang gibt, und die großen soziohistorischen Unterschiede  
nicht außer Betracht lassend, ist hier dennoch eine Ü� berschneidung mit dem Haṭhayoga der Haṭhapradī�pikā 
festzustellen. Die dort aufgezählten sechs Reinigungstechniken (ṣaṭkarma-s) hatten den Zweck, dass sich 
die Yogins damit selbst heilen konnten, im Gegensatz zur Behandlung durch einen ayurvedischen Arzt 
(Birch, 2018a: 48f.).



400	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

der mit den Gesellschaftsstrukturen der Empfängerkulturen und der genealogisch 
schon früh erfolgten Medikalisierung moderner Yogapraxis zusammenhängt,394  
bietet eine mögliche Erklärung für die Somatisierung heutiger Yogaphilosophie.

Dabei war die Medikalisierung von āsana- und prāṇāyāma-basierten Yogaprak-
tiken viel wirkmächtiger als der in Kapitel II.2. skizzierte Versuch der Psychologi-
sierung von Yogaphilosophie, der mit Vivekānanda begann, sich mit der frühen aka-
demischen Psychologie um 1900 zuspitzte und über das Abgleichen mit damaligen 
psychologischen Interessensgebieten wie der »Hypnose«, dem »Somnambulismus« 
oder der »selbstinduzierten Trance« erfolgte. Die damalige Yogaphilosophie stand 
Körpertechniken noch diametral entgegen, während die aktuelle Version sich expli-
zit mit ihnen vernetzen muss und, damit in Zusammenhang stehend, auch mit Medi-
zin, Neurowissenschaft und Psychologie, um ausreichend Legitimationsgrundlage 
zu haben. Dementsprechend beobachten auch Singleton und Fraser (2014: 89), auf 
die globale Rezeption bezogen, dass zeitgenössische psychotherapeutische Diskurse 
zunehmen, wenn westliche Akteur*innen das Yogasūtra auslegen. Gleichzeitig ist es 
dieselbe Yogaphilosophie, die Yoga potenziell in das Feld der alternativen Religio-
sität einspeist. Dass es also, wie Koch (2005: 44) konstatiert »ein sehr attraktives 
Merkmal der deutschen Ayurveden [ist], dass sie eine Klammer bilden zwischen All-
tag, Wissenschaft, Medizin und Religion«, trifft ebenso auf heutiges Yoga zu.

3.8	 Die Somatisierung von Yogaphilosophie  
und verkörperte Spiritualität

Die Forschungsergebnisse der vorliegenden Arbeit stehen in Gegensatz zu Fuchs’ 
allgemeiner Feststellung einer Säkularisierung heutigen Yogas, wenn er schreibt: 
»This Western development can therefore be designated, as a whole, secularization 
of yoga.« (2016:1997; Herv. im Original) Fuchs’ Aussage funktioniert nur unter der 
Annahme eines alten, spirituellen Indiens inklusive seiner heiligen Schriften und 
Rituale, von dem sich das moderne, materielle, da körperzentrierte, Yoga entfernt 
hat. Einleitend wurde die These aufgestellt, dass durch die große Verbreitung der 
dynamischen Yogastile, die erst Ende der 1990er Jahre in Europa Fuß fassten, die 
Ansicht immer gängiger wird, dass die Körperarbeit selbst eine spirituelle Pra-
xis sei. Eine Auffassung, die besonders von Akteuren der Kṛṣṇamācārya-Linie wie 
Iyengar und Desikachar verbreitet wurde, die von der amerikanischen Subkultur 
geprägt waren und in ihren Lehren großen Wert auf die Etablierung einer refor-
mierten Yogaphilosophie legten.

Demnach markiert heutige Yogaphilosophie Yoga als Produktionsstätte und Ver-
handlungs- und Austragungsort einer bestimmten Form rezenter Spiritualität, die 

394	 Vgl. Alter (2005).



3.8 Die Somatisierung von Yogaphilosophie und verkörperte Spiritualität� 401

in starker Verbindung mit den Körperpraktiken steht – in einigen seiner Ausprä-
gungen spiritualisiert sich heutiges Positionsyoga also. Dass dies in Kontrast zum 
körperfernen Yogasūtra steht, wird unter anderem dadurch gelöst, dass die Meta-
physik von Sāṃkhya/Yoga mit tantrischen Lehren zusammengeführt wird. Dieser 
interpretative Turn ist von großer Relevanz für ein System, das durchgängig den 
Körper einsetzt, denn wie in Abb. 6 dargestellt, bleibt eine intensive Körperarbeit 
in allen »spirituellen« Entwicklungsstufen des heutigen Yogas bestehen, und selbst 
fortgeschrittene Yogalehrer*innen, die sich möglicherweise selbst als erlöst wahr-
nehmen, gehen unverändert einer ausführlichen Praxis auf der Yogamatte nach. Das 
steht in Einklang mit breiteren gesellschaftlichen Entwicklungen, wie Huss (2014: 
50) über zeitgenössische Spiritualität resümiert: »In contemporary definitions and 
uses of the term, the dichotomy between spirituality and corporality/materiality 
is much less distinct« und der Begriff »Spiritualität« somatisiert sich im Gegensatz 
zu einem früheren Verständnis zunehmend: »In medieval terminology, spirituality 
was occasionally connected to physical activities […] yet, such physical-spiritual 
practices were intended to subdue the physical, in order to increase the power of 
the spiritual.« (Ebd.: 50f.) Gleiches traf im Großen und Ganzen auf mittelalterliches 
Haṭhayoga zu, von dem Jois in seinen Diskursen sowie in seinen grenzüberschrei-
tenden Körperpraktiken noch geprägt war. Wie gezeigt werden konnte, sah er den 
Körper eher als ein mittels harscher Anstrengung (tapas) zu reinigendes Gefäß, ein 
Mittel zum Zweck,395 während der agile, gut ausgerichtete, gesunde Körper selbst, 
der die Praxis genau so gestaltet, wie es ihm gut tut (so, wie es »gesund« ist) im 
Forschungsfeld sogar als etwas Göttliches verstanden wird.

Das Phänomen der Sakralisierung des Körpers kann mit Klinkhammer und Tolks-
dorf als »somatische Religion« bezeichnet werden, »verstanden als therapeutisch 
und körperlich orientiertes Religionsverständnis« (2015: 76). Die Autorinnen wol-
len somatische Religion als »Schlüsselbegriff zum Verständnis einer postsäkularen 
Gesellschaft« untersuchen (ebd.), jedoch kann somatische Religion mit den gegebe-
nen Koordinaten in Europa und Amerika mindestens in das späte 19. Jahrhundert 
zurückverfolgt werden, in die Umgebung der KKB (vgl. Ostrowski, 2018c), mit der 
modernes Positionsyoga eine Art ideeller Verbindung eingegangen ist. Im Umfeld 
der modernen Yogabewegung hingegen musste sich der Nexus von körperorientier-
tem Yoga und spiritueller Yogaphilosophie erst entwickeln, hin zum heutigen Status 
quo, in dem der Körper aus bestimmten Ausformulierungen rezenter Yogaphiloso-
phie nicht mehr weggedacht werden kann und sie sogar mitdefiniert. Denn während 
die frühen (theosophischen, neugeistlichen, psychologischen, neo-vedāntischen) 
Rezeptionsstränge von Yogaphilosophie und speziell des Yogasūtras sich (wenn-

395	 Der Indologe Axel Michaels schreibt über die asketische Vision des menschlichen Körpers: »They 
regard the body as no more than an external envelope, filled with blood and excrement, a sign of frailty,  
age, and death.« (Michaels, 2016: 209)



402	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

gleich praxisorientiert) sogar explizit von Körperlichkeit, zum Beispiel vom klassi-
schen Haṭhayoga oder von Delsartismus distanzierten (vgl. z. B. Vivekānanda, 2017: 
74f.), ändert sich das langsam nach dem Zweiten Weltkrieg. Gefördert wird dies vor 
allem durch die im 20. Jahrhundert steigende Popularität von körperorientiertem 
Yoga, das sich seit den 1920er und 1930er Jahren langsam etabliert, sich jedoch erst 
seit den 1960er und 1970er Jahren tatsächlich globalisiert. Damit in Zusammenhang 
steht die innovative Arbeit verschiedener Akteure wie B. K. S Iyengar, der sehr gezielt 
Yogapraxis und Yogasūtra miteinander verband, jedoch nahm er dies in signifikanter 
Ausführlichkeit allerdings erst in seinem Buch von 1993 vor.

Dieser »body turn« hängt unter anderem mit gesellschaftlichen Entwicklun-
gen der Empfängerkulturen zusammen, zum Beispiel bekommt der Körper in der 
»neuen Mittelklasse« der Spätmoderne eine herausragende Bedeutung. Reckwitz 
spricht von

[…] unerbittliche[n] Prozesse[n] der kulturellen Valorisierung […]: die gesunden und 
gewandten Körper stehen den ungesunden, übergewichtigen und unbeweglichen Kör-
pern gegenüber. Die industrielle Moderne hatte den Körper weitgehend funktionalisiert. 
Er war entweder Mittel zum Zweck der Erwerbsarbeit oder wurde – bei den »Kopfarbei-
tern« – stillschweigend übergangen. […] In der spätmodernen Kultur wird der Körper 
in einer spannungsreichen Weise zum Gegenstand alltäglicher Sorge, vor allem in der 
akademischen Mittelklasse. (2017a: 325f.)

Iyengars Somatisierung des Yogasūtras kann somit erneut als Anpassung an sein 
Zielpublikum verstanden werden – wollte das Yogasūtra in einer somatospirituell 
geprägten Umgebung seinen Wert behalten, so musste es »verkörpert« werden 
können. Dementsprechend denken heutige »Yoga-Philosophen« weder am Schreib-
tisch sitzend philosophische Inhalte intellektuell durch, noch sitzen sie still und 
zurückgezogen auf ihrem Meditationskissen, um sie experimentell zu durchdrin-
gen, sondern sie leben und verkörpern yogaphilosophische Inhalte inmitten eines 
ausgefüllten Lebens. Entgegen sowohl einem zweckorientierten Körperverständ-
nis des alten Indiens als auch des »intellektualisierten Westens« kommen dem 
Körper in meinem Datenmaterial zwei gegensätzliche und doch zunehmend ver-
schmelzende Rollen zu: Einerseits ist er der wissenschaftliche Faktor, über dessen 
anvisierte (und gesellschaftlich zunehmend relevante) Gesundheit sich heutiges 
Positionsyoga und heutige Yogaphilosophie legitimieren lassen und ausbreiten 
können, andererseits ist er eine spirituelle und durch die Praxis zu spiritualisie-
rende Substanz. Diese Entwicklung von »klassischer« Yogaphilosophie zu einer mit 
dem Terminus »Yogaphilosophie« gerahmten Spiritualität, die über Yogapraxis und 
Adjustments erfahren und weitergegeben werden kann, basiert auf einem sozio-
kulturellen Konstruktionsprozess, der durch einen auf Kulturkontakt basierenden 
Austausch zustande gekommen ist und der sich bis tief ins Körperliche vollzieht. 



3.8 Die Somatisierung von Yogaphilosophie und verkörperte Spiritualität� 403

Von dieser offensichtlichen Relevanz des Körpers in der Umgebung des rezenten 
Positionsyogas ausgehend startete diese Untersuchung mit der Hypothese, dass 
diese dominante psychophysische Komponente auch für das Verständnis heutiger 
Yogaphilosophie ausschlaggebend ist. Dass die Körpererfahrungen seit einiger Zeit 
explizit mit »gelebter Yogaphilosophie« assoziiert werden, ist mittlerweile zwar 
immer verbreiteter, wird jedoch in seinen Details aktuell intensiv ausgehandelt. Die 
religionsästhetische Detailanalyse der spezifischen Körperpraktiken in Kapitel III.1. 
konnte aufzeigen, dass nicht nur das implizite Körperwissen, das AYI ausbildet, die 
Ü� benden verändert, sondern dass dieses Wissen genauso die philosophischen Aus-
legungen beeinflusst, und dieser Erkenntnisgewinn kann eine theoretische Basis 
für zukünftige Untersuchungen von Spielarten rezenter Yogaphilosophie bilden. 
Dabei ist in jedem Yogastil durch die je andersgearteten Techniken bzw. die je unter-
schiedliche Gewichtung dieser Techniken von etwas anderen Effekten auszugehen.

Mithilfe verschiedener religionsästhetischer Analysekategorien konnten Effekte 
der psychosomatischen Praktiken von AY(I) herausgearbeitet werden, wie eine 
sowohl singulär fokussierte als auch auf mehrere Orte verteilte Konzentration, 
eine körperliche (und, damit einhergehend, eine emotionale) Aufrichtung, Flow-
Zustände, einvernehmlicher, entspannender Hautkontakt, die (nachhaltige) Verän-
derung des Muskeltonus sowohl hin zu mehr Kraft als auch zu Entspannung sowie 
hin zu ›Eutonie‹, die positive Beeinflussung des Körperschemas und des Körper-
bildes, eine verstärkte Selbstwahrnehmung und vieles mehr. Über genau diese psy-
chosomatischen, therapeutischen Wirkweisen, die Yoga problemlos in den Gesund-
heitssektor inklusive dem von ihm vorgegebenen Code gesund/krank einspeisen, 
generiert sich auch der Diskurs über Spiritualität – es spiritualisieren sich gewisse 
positive und damit normative psychosomatische Zustände.396 Das verstärkte Embo-
diment, das sich über die neuen propriozeptiven Techniken von AYI ausbilden kann, 
steht zum Beispiel für eine Art spiritualisierter Selbstsorge. Auch die Herstellung 
von Alignment fußt auf einer verstärkten Propriozeption, und die körperlich (mit-
tels Alignment) gesund (und gleichzeitig immer sichtbar und ästhetisch) ausgerich-
tete Übende wird sich automatisch psychisch, emotional und spirituell ausrichten, 
was wiederum mit »Gesundheit« assoziiert wird. In ähnlicher Manier durchzieht 
ein verstärktes Embodiment die Delsarte-Linie, in Form expliziter Übungen der 
Körperwahrnehmung stets in Kombination mit einer holistischen Vision des sich 
bewegenden, verkörperten Menschen (Mullan, 2016: 17).

Laut Foxen kann zudem auch die den Körper überschreitende Flow-Katego-
rie hervorragend auf die spiritualisierten psychophysischen Praktiken des späten 
19. Jhs. angewendet werden (2020: 264), und hierin besteht eine weitere Überein-

396	 Lüddeckens (2012: 284) erwähnt, dass sich das akademische Medizinsystem mit der Genese der Codes 
von Gesundheit und Krankheit u. a. von Möglichkeiten der religiösen Kommunikation abgrenzte, mit dem 
Ergebnis der Entdifferenzierung. Diese Entdifferenzierung weicht durch ein spiritualisiertes Verständnis 
von Bewegungsweisen, die nach aktuellen medizinischen Erkenntnissen ausgerichtet sind, wieder auf.



404	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

stimmung zwischen den Motiven für Bewegung im heutigen Yogaumfeld und der 
KKB. Die Bewegungspraktiken der von Reckwitz analysierten »neuen Mittelklasse« 
zeichnen sich unter anderem dadurch aus, dass sie »außeralltägliche Erlebnisse, die 
subjektiv als ekstatische Grenzerfahrungen erlebt werden können« versprechen. 
Zu solchen »kleinen Transzendenzen«, die im Zusammenhang mit (rhythmisierter, 
kollektiver sowie individueller) körperlicher Betätigung entstehen können, zählen 
auch die Flow-Zustände, von denen das Yogasūtra nach verschiedenen Adapations-
prozessen zu erzählen scheint.397 Es lässt sich mit Grieser und Johnston (2017: 6) 
festhalten, dass das Konzept der »Erfahrung« von großer Attraktivität und Relevanz 
für heutige spirituelle Praktiken ist, denn »[d]er kulturwissenschaftliche Fokus auf 
Religion hat außer Acht gelassen, dass die religiöse Erfahrung ein extrem erfolg-
reiches Konzept in unserer Kultur geblieben ist.« Die Suche nach transzendenten 
Erfahrungen geht im Datenmaterial mit einer Abkehr von institutionalisierter Reli-
gion und einer Suche nach (verkörperter) Spiritualität einher. Jedoch basiert, wie 
gezeigt werden konnte, die Abkehr von einer vermeintlichen Säkularisierung selbst 
auf säkularen Praktiken, wie beispielsweise therapeutischen Körperhaltungen oder 
Techniken der Achtsamkeitsbewegung.

3.9	 Die Seele und das Primat der 
Selbstverwirklichung 

Am Seelenbegriff zeigte sich verstärkt, dass heutige Yogaphilosophie, obwohl das 
Yogasūtra als hauptsächliche Inspirationsquelle und ›Ü� berwerk‹ gilt, von einer 
Vielzahl weiterer Inhalte durchdrungen ist, und diese Inhalte werden von den 
Akteur*innen in einer Art Pick-and-Mix-Ansatz flexibel miteinander verbunden. 
In Zusammenhang mit ihrer Feststellung, dass exotische religiöse Lehren letztlich 
nicht so frei verfügbar und auslegbar sind, wie es oft angenommen wird, postuliert 
Altglas jedoch, dass diese meist darin übereinstimmen, dass sie lebensweltliche 
Selbstverwirklichung versprechen:

Increasingly drawing on ideas and methods from popular psychology, they provided 
standardized methods for self-realization. In fact, there is considerable coherence 
within bricolage, whose central narrative is the inner-worldly realization of the self. 
Despite their different cultural roots and provenance, exotic religious teachings tend to 
offer similar methods for assessing, improving, and normalizing the self toward more 
resilience, autonomy, and adaptability. This coherence around a central narrative and 

397	 Der Produktion nicht-alltäglicher Erlebnisse dient seit fast zwei Jahrhunderten nicht mehr nur der 
religiöse Sektor, sondern verschiedene gesellschaftliche Träger, neben alternativ-religiösen Strömungen 
sind Körpertechniken sowie Kunst zu nennen, wie van der Veer anmerkt: »The connection between art and 
spirituality points at the way in which art comes to stand for the transcendental interpretation of experi-
ence that is no longer the exclusive province of institutional religion.« (2014: 40)



3.9 Die Seele und das Primat der Selbstverwirklichung � 405

the standardization of religious teachings through their psychologization explain the 
facility with which social actors use many of them, successively or simultaneously. […] 
Their biographical discourses are standardized and emphasize the desire to realize 
one’s self, a perception of life as a process of self-improvement, the emphasis on auton-
omy and resilience, a sense of individual responsibility and voluntarism in the process 
of self-improvement, and an accepting attitude. Self-realization is what drives practices 
of bricolage. (2014: 330f.)

In Einklang mit Altglas’ Forschungsergebnissen kann Selbstverwirklichung als 
zentrales Narrativ gegenwärtiger Yogaphilosophie bezeichnet werden, so wie sie 
sich im Datenmaterial gezeigt hat.398 Der inhaltlichen Füllung dienen einerseits 
Konzepte des PYśs wie citta – das empirische Selbst – und puruṣa/ātman – das 
transzendente Selbst –, doch werden sie andererseits so von der Ursprungskultur, 
dem alten, brahmanischen Indien, entfernt, also dekontextualisiert und universa-
lisiert, dass sie als Aufruf zu einer individuellen, lebensweltlichen Selbstverwirk-
lichung gelesen werden können. So wurde beispielsweise, wohl initiiert von Iyen-
gar, svādhyāya, das »Veda-Studium«, zur allgemeinen Figur der »Erforschung des 
eigenen Selbst«. Dabei hat sich an mehreren Stellen der Datenanalyse gezeigt, dass 
die hier allgemein bleibende »Selbsterforschung« zwischen somatischer, psycho-
logischer und emotionaler Selbstfindung auf der einen Seite und einer als spiri-
tuell gesetzten Selbstsuche auf der anderen Seite oszilliert, und dass beide für die 
Akteur*innen, und zwar besonders für die mit den Begrifflichkeiten des Yogasūtras 
nicht so bewanderten Schüler*innen, sukzessive und spielerisch zusammenwach-
sen. Dabei lässt auch die Tatsache, dass das Wort »Selbst« im Deutschen (und Eng-
lischen) ein Homonym ist, also einerseits für die eigene Persönlichkeit steht und 
andererseits als Synonym für »Seele« fungiert, die Grenzen zwischen dem Säkula-
ren und dem Sakralen verschwimmen. 

Während der Geist (citta) laut Yogasūtra zwar ganz klar »Nicht-Selbst« 
(anātman) ist, zeigte sich in der Ausbildungsgruppe eine genüssliche Beschäfti-
gung mit dem eigenen citta und seinen vṛtti-s, die einen ludischen Wert hatte. Die 
Beobachtung eigener mentaler Vorgänge führte immer wieder zur Realisation, dass 
gewisse Methoden wie die Yogapraxis oder das Chanten des Yogasūtras mentale 
Ruhe erzeugen. Diskursiv wurde dies gerahmt von einer angestrebten Transforma-
tion der eigenen Weltsicht, indem durch die Yogapraxis und weitere Methoden die 
Trübungen (citta-vṛtti-s) abgebaut werden sollen (nirodha). Es wurden bestimmte 
Eigenschaften wie geistige Unruhe und Zerstreutheit abgelehnt und eine gewisse 
mentale Haltung gegenüber der Welt, und zwar eine achtsam-sorgsam-beobach-

398	 Reckwitz (2017a: 290) ordnet den Selbstverwirklichungsgedanken in eine breitere historische Entwick-
lung ein und bezeichnet ihn als »das ›gesunkene Kulturgut‹ der Kultur der Spätmoderne und ihrer neuen 
Mittelklasse nach 1968.«



406	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

tende (puruṣa I), wurde von einigen Akteur*innen bis zur Erlösung zu Lebzeiten 
hochstilisiert, wiederum eine Vorstellung, die heutige Yogaphilosophie mit moder-
ner Achtsamkeit teilt. 

Während der puruṣa des Yogasūtras als absolut unveränderlich gedacht wird, 
basiert heutiges Yoga grundlegend auf der Vorstellung der Wandelbarkeit des 
Selbst. Strebt der Yogasūtra-Yogin die absolute Befreiung und Trennung von jegli-
chen weltlichen Inhalten an, geht es bei der Selbstverwirklichung modernen Yogas 
um eine Selbstoptimierung, Selbstreflexion und Selbstkontrolle, wodurch sich die 
Übenden unumgänglich mit sozialen Normen vernetzen (Altglas, 2014: 241). Im Ein-
klang damit konnte Kapitel III.2.3.10. zeigen, dass das empirische Selbst – wenn-
gleich in den Philosophiesitzungen ebenfalls thematisiert wurde, dass es letztlich 
als Nicht-Selbst erkannt werden soll – in seinen verkörperten, positiven Anteilen 
und seiner spiritualisierten Aktivität zelebriert wird. Das psychosomatische Selbst 
bewegt sich hin zu mehr mentaler Ruhe, physischer Lebendigkeit (Fitness), pro-
sozialem Verhalten und emotionaler Regulation. Die Dichotomie zwischen empi-
rischem Selbst und wahrem Selbst löst sich auf, woran erneut das Zusammenspiel 
von Verwissenschaftlichung (in Form von Psychologisierbarkeit, durch neurowis-
senschaftliche Studien bestätigte Achtsamkeit, gesundheitsfördernde Körperarbeit 
etc.) und Wiederverzauberung (durch das Zusammenführen mit einem transzen-
denten, unsterblichen Selbst) veranschaulicht werden kann.

Hier kann eine Parallele zu Iyengars populären Ausführungen gezogen wer-
den, dessen Setzung von »Self-realization« De Michelis als »chameleonic concept« 
bezeichnet: »The marvellous ambiguities of this concept, whether used by Iyengar 
or by other MPY representatives, allow it to become all things to all people.« (2004: 
223) Svādhyāya, »self-study« dient in diesem Sinne der vorbereitenden Selbstopti-
mierung, die in »Selbstrealisation« münden soll (ebd.), alternativ übersetzt Iyen-
gar svādhyāya mit »›character building‹ (ibid.: 38), ›study… of [one]self‹ (ibid.: 47), 
›self-examination‹ (ibid.: 48). But all represent propaedeutic strategies aimed at 
the attainment of Neo-Vedanta style ›spiritual evolution‹ (ibid.: 37), culminating in 
›Self-realization‹.« (Ebd.) Daran zeigt sich, dass im 21. Jahrhundert, trotz Weiter-
entwicklungen von Yogaphilosophie durch ein neues diskursives Personal gewisse 
interpretative Figuren des 20. Jahrhunderts unverändert bestehen bleiben.

Zu Analysezwecken wurde der Seelenbegriff des Forschungsfeldes in verschie-
dene Aspekte aufgespalten, doch kennt das Yogasūtra nur ein einziges Prinzip, das 
als »Seele« gilt, nämlich puruṣa. Der Logik der vorliegenden Daten folgend ergibt 
sich, nach Zusammenfügung aller Bestandteile, folgendes »chamäleonartiges« 
Bild: Die Seele, das Selbst, ist unsterblich, ewig und unwandelbar, doch gleichzei-
tig aktiv und tätig, und daher hat die Übende es ebenfalls zu sein. Dieses Selbst 
kann in seiner perfekten Form als Ratgeber fungieren (īśvara) und muss somit – 
entgegen der Metaphysik des Yogasūtras – deckungsgleich mit der besten Version 
des eigenen empirischen Selbst sein, daher ist psychosomatische und emotionale 



3.9 Die Seele und das Primat der Selbstverwirklichung � 407

Arbeit von Nöten, um zu dieser besten, authentischsten Version vorzudringen, die 
in jedem Menschen schlummert und nur verdeckt ist. Folglich sind es dann posi-
tive psychische und physische Eigenschaften und Fähigkeiten, großteils gefasst 
unter dem Begriff »Gesundheit«, die eine größere Nähe zum angestrebten (gött-
lichen) Zustand aufzeigen, etwas, das auch nach außen hin sichtbar wird. Beim 
»wahren Selbst« des Forschungsfeldes handelte es sich folglich in vielen Fällen um 
die Imagination eines »authentischen, weltlichen Selbst«, das spirituell aufgeladen 
ist. Dieses Selbst hat einen fitten Körper, ist mental und emotional ausbalanciert 
und »bewusst«, es kennt seinen eigenen, authentischen Charakter und strebt stets 
danach, seine beste Version zu leben und sie anderen zu präsentieren. Wie ausführ-
lich begründet wurde, sind diese lebensweltlichen, körperzentrierten, ästhetischen 
und potenzialorientierten Deutungen Stebbins’ Ideen viel näher als der Vorstellung 
von puruṣa im Yogasūtra: 

[…] the art of being able to always express the true self; to elevate the soul to its highest 
aspiration and the mind to express its highest possible plane of thought; and last, but 
not least, to concentrate the whole vital energy at a moment’s notice to any portion of 
the body for the immediate execution of the behests of the will […]. (Stebbins, 1892: 70)

Erworben wird all dies durch »necessary training«, also intensive Bewegung, Kör-
perwahrnehmung und direkten Körperausdruck (ebd.). Stebbins’ Beschreibung 
ihrer Motivationen bringt die verkörperte Suche nach Selbstverwirklichung, defi-
niert als ein Zustand der alltäglichen, psycho-physio-spirituellen Perfektion, die 
viele der heutigen Yogaaspiranten umtreibt, so gut zum Ausdruck, wie es keine 
indische Philosophie kann.399

Die physische Yogapraxis kann daher als Tool verstanden werden, jene Imagi-
nation eines »authentischen, weltlichen Selbst« zu verfolgen und dieses zum Aus-
druck zu bringen, und nicht den puruṣa des Yogasūtras, und die in dieser Arbeit 
analysierten Praktiken tragen dazu bei. Zudem zeigt sich erneut eine Übereinstim-
mung mit der »Achtsamkeit II«, der es nicht mehr um das Versprechen der Erlösung 
von einer leidhaften Welt geht, sondern um ein gelungenes Leben in dieser Welt 
(Schmidt, 2020: 104). Und genau einem solchen gelingenden Leben in dieser Welt 
dienen die im Feld etablierten Selbsttechniken.

399	 Dies zieht sich durch verschiedene Zweige, Ausprägungen und Weiterentwicklungen der Körperkul-
turbewegung. Elsa Gindler und Heinrich Jacoby ging es bei Körperbewegung ebenfalls um bewusste Selbst-
verwirklichung und um Befreiung des persönlichen Potenzials: »Yet the basis of their teaching was the same: 
the freeing and cultivating of the human potential in each person.« […] Her approach is now seen as a form of 
›intuitive restoration‹ of the body […]. Somatics theorist Don Hanlon Johnson wrote that her approach might 
be most accurately described as ›embodied inquiry […] It is an inquiry into experience simply as it is given, 
without interpretation […] The only goal is to become increasingly awake‹ (1994: 1).« (Mullan, 2016: 22)



408	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

Einerseits verwissenschaftlicht das Verständnis von Spiritualität durch dieses 
Zusammenspiel eines psychophysischen, an den Erkenntnissen der modernen Bio-
medizin ausgerichteten Gesundheitsverständnisses mit einer holistischen Agenda. 
Andererseits geht der emische Diskurs über die gesundheitliche Rahmung hinaus, 
wenn diese gesundheitsfördernde Yogapraxis zum Beispiel über psychophysisch-
emotionales Alignment mit einer spiritualisierten Selbstfindung, also der Suche nach 
dem »wahren Selbst« (puruṣa II, ātman), assoziiert wird. Diese von den Akteur*innen 
des Forschungsfeldes hergestellte Passung (Yoga = gesundheitsfördernd = zugleich 
spirituell) diffundiert auch in die zeitgenössische Medizin hinein, die zunehmend 
Meditationspraktiken und Yogaphilosophie beforscht, beispielsweise um (zuneh-
mend »holistische«) Ansätze für Prävention zu entwickeln. Des Weiteren sakralisie-
ren sich gewisse (positive) psychologische Kompetenzen, wodurch sich potenziell 
auch Spiritualität psychologisiert – etwas, das sich schon in der Neuromantik zeigt, 
speziell in der Arbeit C.G. Jungs, der »[g]roßen Anteil an der Ausformung des moder-
nen esoterischen Seelenkonzeptes hatte« (Stuckrad, 2004: 222f.).

Die als perfekt imaginierte Version des eigenen Selbst ist Gott, īśvara, den das 
empirische Selbst durch Meditationen oder Om-Chanten »anrufen« kann. Diese 
sich im Material zeigende Divinisierung der perfektionierten, individuellen Men-
schen weist Ähnlichkeiten mit esoterischen Traditionslinien auf und kann bis in 
die Renaissance zurückverfolgt werden (Stuckrad, 2004: 221f.).

3.10	 Philosophieren: Ein Raum der Welt-  
	 und Selbsterkundung? 

Steiner vergleicht das Lesen des Sūtras damit, sich selbst im Spiegel anzuschauen, 
wodurch er den Text primär als Mittel zur Selbstentdeckung und -reflexion darstellt. 
Wenn die Schüler*innen vor der gemeinsamen Praxis auf ihrer Matte stehend die 
Hände vor dem Herzen falten, ihre Augen schließen und der/die Lehrer*in das AY-
Anfangsmantra anstimmt und in Rückgriff darauf nochmal betont, dass das wirklich 
Wichtige in der Praxis sei, dem wahren Selbst – svātma – näher zu kommen, weist 
dies ebenso auf die zuvor diskutierte, spiritualisierte und gleichzeitig weltliche 
»Selbstsuche« hin. Altglas ist der Ansicht, dass bei solch einer Unternehmung die 
Entwicklung echter »Selbstautorität« nicht gegeben ist, sondern dass vielmehr mit 
jener verstärkten Verantwortung, sich selbst zu realisieren, eine starke Anpassung 
an soziale Werte und Normen (der urbanen Mittelklasse) einhergeht, was häufig 
impliziert, sich zu optimieren, zu regulieren und anzupassen: 



3.10 Philosophieren: Ein Raum der Welt- 	und Selbsterkundung? � 409

[…] bricolage is not characterized by ›self-authority.‹ Indeed, the socialization to norms 
and values is great, even in privatized and deregulated religious sectors. Besides, brico-
lage is a class- and gender-based practice, structured by the personal responsibility for 
realizing one’s self in the context of neoliberal politics. (Altglas, 2014: 23)

Reckwitz nennt neben sozialem Kapital eine weitere Art von Ressource, die er 
in Anlehnung an Bourdieus Kapitalsorten als »psychophysisches Subjektkapital« 
bezeichnet, das es unter spätmodernen Verhältnissen zunehmend zu entwickeln gilt:

Gemeint ist damit die Notwendigkeit, dass das Subjekt an seiner physischen und psychi-
schen Struktur arbeitet, damit diese ein stabiles Fundament sowohl für den beruflichen 
Erfolg als auch den geglückten Lebensstil liefert. Das Subjekt übt sich hier in Selbst-
optimierung. Zentral in diesem Zusammenhang ist die Statusinvestition in Gesundheit 
und Fitness, daneben kann eine Arbeit an der eigenen psychischen Stabilität (Stichwort 
»Resilienz«), aber auch an den psychischen Entwicklungs- und Entfaltungsmöglichkei-
ten an Bedeutung gewinnen (Stichwort »Therapie«). Auch die Arbeit an der physischen 
Attraktivität – über Sport oder Stilberatung etwa – ist unter den Bedingungen des unbe-
rechenbaren Wettbewerbs kultureller Märkte ein wichtiges Asset. (2017a: 305)

Neben dieser übergeordneten, sozioökonomischen Einordnung konnte das Daten-
material, vor allem durch den Fokus auf die liminale Phase der Yogaausbildung und 
die Lebenswelt der Schüler*innen, eine weitere, dazu in ambivalentem Verhält-
nis stehende Perspektive aufzeigen, und zwar die der spielerischen Selbsterkun-
dung. Auch Schnäbele beobachtet eine Ambivalenz in Bezug auf die Wirkung der 
Yogapraxis: 

Einerseits wird ein größerer »innerer« Freiraum erreicht, eine größere mentale Distanz 
zur verinnerlichten Arbeitsethik, andererseits wird grade im Zuge dessen die Anpas-
sung an die Arbeitsbedingungen verbessert. Die spezifische Wirkung des Modern Postu-
ral Yoga, d. h. die Konstitution eines »nützlichen Körpers« und kontrollierteren Denkens, 
ist in ihrer Wirkung innerhalb einer kapitalistisch organisierten Arbeitsgesellschaft an 
und für sich ambivalent. Sie ist bessere Anpassung und Subversion zugleich. Sie erhält 
den Status Quo und überschreitet ihn. (2009: 274f.)

Schnäbeles Arbeit zeigt einerseits, dass durch Yoga erworbene Eigenschaften wie 
Belastbarkeit, Gelassenheit und Flexibilität von den Ü� benden oft auf ihr Erwerbs-
leben übertragen werden, wodurch heutiges Yoga mit Reckwitz’ Ausführungen 
verknüpft kann. Andererseits betont Schnäbele, dass die Yogapraxis eine »latent 
widerständige Praxis« sein kann, um sich eben diesen Anforderungen des Arbeits-
marktes zu widersetzen (ebd.: 287). Dies resultiert »aus der besonderen Erfahrung 
der Körperpraxis, in der die Grenzen der eigenen Belastbarkeit etabliert werden 



410	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

[…]. Die größere Wertschätzung des eigenen verkörperten Bewusstseins führt dazu, 
dass diese Grenzen geachtet und verteidigt werden« (ebd.: 288), da die »langsame, 
bewusste Körperpraxis des Yoga […] in Kontrast zum Alltagsleben in der heutigen 
Gesellschaft« steht (ebd.: 289) – sie spielt auf etwas an, das als »Downshifting« 
bekannt ist.400

Diese Ambivalenz zwischen gesellschaftlicher Anpassung und Widerständigkeit 
ist auch heutiger Yogaphilosophie inhärent, denn auf der einen Seite bedient sie 
einen neoliberalen, spätmodernen Selbstrealisierungs- und Selbstoptimierungs-
ethos. Dementsprechend ist Steiners lebensweltlicher, potenzialorientierter und 
positivistischer Fokus mit der spätmodernen Arbeitswelt vereinbar und hilft dabei, 
ein gewisses kulturelles Kapital zu entwickeln oder zu festigen, 

[…] das vor allem im Akademikermilieu reichlich vorhanden ist […] und jene fragile 
Balance zwischen Konzentration und Lässigkeit (frei von Unsicherheit, Verbissenheit 
oder gar Unverschämtheit) herzustellen hilft, das die creative economy in vielen Bran-
chen schätzt und voraussetzt – also jene raffinierte Mischung aus Selbstbewusstsein und 
Sichinfragestellen, aus Experimentierfreudigkeit und subtilem Profilierungsinteresse, 
welche die Performanzökonomie erwartet. (Reckwitz, 2017a: 214)

Auf der anderen Seite darf nicht übergangen werden, dass es den zu Wort gekom-
menen Ü� benden beim »Philosophieren« immer wieder um eine sehr private und 
als wohltuend wahrgenommene Selbsterkundung und -entwicklung ging und sich 
durch Yogaphilosophie und Yogapraxis möglicherweise ein »Selbstkapital« ent-
wickeln kann, das zwar einen gesellschaftlichen Mehrwert haben mag, allerdings 
nicht nur zu diesem Zweck erworben wird, sondern vorrangig aus einer intrinsi-
schen Motivation heraus.

Bereits der Yogaphilosophieunterricht war in einen außeralltäglichen Rah-
men eingebettet, der die philosophische Beschäftigung zu einer herausgehobenen 
und subjektiv wirksamen Tätigkeit werden lässt. Eine Ausbildung, in der die Teil-
nehmer*innen für jeweils eine ganze Woche zusammenkommen, findet, ebenso 
wie Retreats, meist in ruraler Umgebung statt, wodurch sich für die meisten Aus-
zubildenden bereits eine Differenzerfahrung zum städtischen Alltag einstellen 
kann. Zwar war der Tag von verschiedenen Programmpunkten strukturiert, doch 
bestanden diese in rituellen, außeralltäglichen Handlungen wie der morgendlichen 
prāṇāyāma- und āsana-Praxis, der Beschäftigung mit Sanskrit sowie dem Chan-
ten von Mantras und dem Yogasūtra. Kombiniert mit einem veränderten Essens-
rhythmus (an ahiṃsā, Gewaltlosigkeit, orientiert gab es zwei vegane Mahlzeiten, 

400	 Dabei geht es darum, den »Workload« zu verringern, z. B. durch eine Ä� nderung der Arbeitsbedingun-
gen, eine Reduzierung der Arbeitszeit oder sogar durch den Wechsel zu einer weniger gut bezahlten, aber 
ruhigeren Arbeitsstelle o. Ä� .



3.10 Philosophieren: Ein Raum der Welt- 	und Selbsterkundung? � 411

um 11 Uhr morgens und wieder um 17 Uhr abends), den Ruhephasen zwischendrin, 
dem Schweigetag und eingebettet in den geschützten Rahmen der Gruppe eröff-
nete speziell die Beschäftigung mit heutiger Yogaphilosophie für viele der Teil-
nehmer*innen einen ungekannten Raum für Selbst- und Welterkundung. Ähnlich 
wie die Körperpraxis, die im 21. Jahrhundert immer experimenteller, propriozepti-
ver und spielerischer wird, impliziert die Beschäftigung mit dem Yogasūtra häufig 
einen ähnlich spielerischen Impetus beim »Philosophieren«. 

Das Hinterfragen eigener (körperlicher, mentaler, emotionaler) Muster kann 
verschiedene (individuelle, physische, mentale, soziale) Kompetenzen entwickeln, 
die für die Schüler*innen primär einen persönlichen Gewinn darstellen und das 
dialogische Setting der Philosophiestunden bietet einen möglicherweise nicht 
gekannten Rahmen, um über »sich und die Welt« zu reden. Der erwähnte »Impe-
rativ zur Selbstfindung« kann demnach zugleich ein echter Möglichkeitsraum zur 
Selbsterforschung sein. Von dieser Warte aus präsentiert sich heutige Yogaphilo-
sophie als potenzieller Ort einer besonderen Art der Erwachsenenbildung: wieder-
holt hat sich gezeigt, dass es entgegen der emischen Überbetonung von Objektivität 
nicht um eine vollkommene Überwindung des subjektiven Daseins à la Patañjali 
geht, die unvermeidbar mit einem Gesellschaftsrückzug einhergehen würde, son-
dern um die Neukonstruktion der eigenen Subjektivität. Der Fokus liegt auf Körper-
transformation, Konzentrationstraining, Charakterbildung, es geht um das Erler-
nen von Strategien zur Weltbewältigung und darum, inspiriert zu werden. Die 
Gruppendiskussionen schärften das Selbstkonzept durch den gezielten Austausch 
mit anderen Menschen über oft grundlegende Themen und Fragestellungen, und 
dabei durfte, wie Steiner immer wieder betonte, formuliert werden, was in den 
Sinn kam, wenngleich es Patañjalis Rahmen weit überschreiten mochte – es gab im 
Forschungsfeld beim Formulieren subjektiver Erfahrungen und Interpretationen 
selten Richtig und Falsch.

Das Zusammensein in der Gruppe und ein über eine gewisse Zeitspanne anhal-
tende Austausch mit anderen mag sogar das soziale Selbstkonzept stärken, da ande-
ren Meinungen und inneren Erfahrungsräumen aufmerksam »gelauscht« und Platz 
eingeräumt wird. Es scheint sich beim Thema »spielerisches Philosophieren« eine 
gesellschaftliche Leerstelle zu offenbaren, die von keinem anderen gesellschaft-
lichen Träger übernommen wird und auf die das Setting einer Yogaausbildung 
erfolgreich zu reagieren scheint: die der »holistischen« Erwachsenenbildung. In 
der Frage, ob heutiges Yoga und heutige Yogaphilosophie nur eine allgemein blei-
bende Selbstverwirklichung versprechen oder ob sie das Potenzial bergen, echte 
Selbstautorität zu entwickeln, klingt ein Desiderat an, das einer genaueren Erfor-
schung bedarf.



412	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

3.11	 Reflexionen zur kulturellen Aneignung

Abschließend soll auf das schwierige, aber relevante Thema der kulturellen Aneig-
nung eingegangen werden. Die Genese heutiger Yogaphilosophie hängt in nuce mit 
historischen Entwicklungen auf dem indischen Subkontinent zusammen, im Zuge 
derer das Yogasūtra bereits auf eine gewisse Weise dekontextualisiert wurde: Das 
Revival des Yogasūtras in Indien war, wie sich in Rückgriff auf aktuelle indologi-
sche Forschungsergebnisse herausgestellt hat, von Beginn an geprägt von einer 
vedāntisch-monistischen Lesart, zudem wurde der Text zunehmend von Inhalten 
und Praktiken des Haṭhayogas überlagert. In diesem Prozess wurde Patañjalis Text 
bereits von seiner dualistischen Metaphysik entfernt und neue Themenkomplexe 
wie Gesundheit hielten Einzug. Kṛṣṇamācārya nutzte den bekannten Text als eine 
Projektionsfläche, als Legitimation für seine Lehren, und das hat sich in der Umge-
bung heutigen Positionsyogas nicht geändert, wenngleich sich gewandelt hat, was 
genau damit legitimiert wird. Während der Brahmane das Sūtra einsetzte, um sei-
ner innovativen Körpermethode eine Berechtigung zu geben, wird es heute genutzt, 
um einen alternativen, spirituellen Lebensstil und die rezenten Selbsttechniken, 
die damit einhergehen, zu generieren und zu begründen. Die historischen Ent-
wicklungen können daher zwar als strukturelle Grundlagen für rezente Auslegun-
gen gesehen werden, beide Ansätze unterscheiden sich jedoch inhaltlich deutlich 
voneinander.

Kṛṣṇamācārya pflegte einen innovativen Umgang mit dem Yogasūtra, jedoch 
passte er Yogaphilosophie nicht, wie andere Yogalehrer, an die Empfängerkulturen 
an – dies wurde besonders wirkmächtig beschleunigt von B. K. S. Iyengar ab den 
1960er Jahren. In diesem Sinne kann festgehalten werden, dass weder das Narrativ 
von Sanskrit als Spiritualisierungsmedium noch die domestizierende Modernisie-
rung und Veralltäglichung von Yogaphilosophie ausschließlich von den Empfänger-
kulturen veranlasst wurde – der Exotismus, der heutiger Yogaphilosophie inhärent 
ist, wurde auch von verschiedenen indischen Yogalehrern zum Teil bewusst fazili-
tiert. Schon Edward Said (1993) stellte fest, dass die Subjekte exotischer Diskurse 
nicht passiv sind, sondern sich der ihnen auferlegten idealisierten Diskurse selbst 
bedienen, um Imperialismus zu trotzen. Auch Altglas führt aus: 

Orientalist ideas about India’s spiritual supremacy, for instance, have been appropriated 
in the elaboration of an anti-colonial Hindu nationalism, but also by gurus who came 
to Europe and North America in a ›counter-mission‹ […]. More recently, contemporary 
gurus and Kabbalists actively contribute to the making of idealized Eastern spirituali-
ties and Kabbalistic mysteries, respectively. (2014: 11)

Ebenso nährte Jois, wenngleich eher implizit, den Mythos eines »spirituellen Indi-
ens« und sein Aphorismus »Do your practice and all is coming« wurde zum stehen-



3.11 Reflexionen zur kulturellen Aneignung� 413

den Ausdruck dafür, dass der āsana-Praxis ein tieferes, spirituelles Ziel inhärent 
ist. Dadurch passte er die Praxis an die spirituellen Bedürfnisse der Empfänger-
kultur an.401
Vivekānanda, Iyengar, Jois und andere einflussreiche Yogalehrer strebten nach 

globaler Verbreitung ihrer Lehren, wie sich unter anderem in Jois’ und Iyengars 
Reisen nach Nordamerika und Iyengars dezidiert englischsprachigen Publikatio-
nen zeigt. Heute noch ist Indien sehr daran interessiert und beteiligt, am Narrativ 
eines alten, spirituellen Indiens weiterzustricken, besonders in Zusammenhang 
mit Yoga.402 Hätte sich die deutsche Rezeption zum Beispiel auf Hegels Feststellung 
bezüglich des Terminus »Joga« versteift, wäre Yoga(-philosophie) ein Interessen-
gebiet von wenigen für wenige geblieben: »Unsere Sprache kann nicht wohl ein 
Wort besitzen, welches solcher Bestimmung entspräche, weil die Sache nicht in 
unserer Bildung und Religion liegt.«403 Die hier von Hegel geforderte distanzierte 
Herangehensweise lag, wie sich besonders deutlich an Iyengars Arbeit zeigt, nicht 
im Sinne vieler moderner indischer Akteur*innen. Dass heutzutage eine deutsche 
Yogainteressierte das »heilige« Sūtra »intuitiv« auslegt, um eine scheinbar private 
und persönliche Vorstellung von Spiritualität zu entwickeln und ihren als überin-
tellektuell wahrgenommenen, spätmodernen Lebensstil in einer westlichen Gesell-
schaft damit anzureichern, entspricht in mancherlei Hinsicht dem, was von indi-
schen Akteuren vorbereitet wurde. 

Kann unter diesen Bedingungen von kultureller Aneignung gesprochen werden, 
wenn zum Beispiel die Akteur*innen des Forschungsfeldes eines der wichtigsten 
Konzepte des Yogasūtras, puruṣa, von seiner eigentlichen Bedeutung entfernen und 
es so dekontextualisieren, dass es letztendlich für die beobachtende Entität steht, 
die im Zuge moderner Achtsamkeit entwickelt werden soll, wenn der Begriff also 
im US-amerikanischen und europäischen Kulturraum ein Eigenleben annimmt? 
Einerseits ist hier in Anbetracht der propädeutischen Arbeit der einflussreichen 
indischen Yogalehrer primär festzuhalten, dass diese hermeneutische Richtung 

401	 Altglas (2014: 26f.) zeigt auf, dass die interkulturellen Prozesse, die mit der Konstruktion eines »spi-
rituellen« Indiens und dem Topos einer »europäischen Renaissance« einhergingen, eine Modernisierung 
des Hinduismus zur Folge hatten: »However, this representation of a Hindu ›golden age,‹ capable of gener-
ating a European renaissance, was not simply a unilateral discourse imposed on others. It was also orien-
talism’s ›most enduring ideological contribution to India’s cultural self-image‹ (Kopf 1969, 284), appealing 
to the Indian elite, who were trying to reform traditions and shape a national identity through religion. In 
other words, for the Indian elite, the idea of renaissance meant regenerating India, rather than Europe, even 
if, paradoxically, this rehabilitation meant the modernization and westernization of Hinduism itself.«
402	 Nur ein Beispiel unter vielen ist die Initiative des Premierministers Narendra Modi, der Yoga zu einer 
›soft power‹ Indiens ernannte und 2015 den International Day of Yoga ins Leben rief. Am 27.9.2014 defi-
nierte er Yoga auf der UN Generalversammlung in moderner, romantisierender, naturverbunden holisti- 
scher Façon: »Yoga is an invaluable gift of India’s ancient tradition. It embodies unity of mind and body; 
thought and action; restraint and fulfillment; harmony between man and nature; a holistic approach to 
health and wellbeing. It is not about exercise but to discover the sense of oneness with yourself, the world 
and the nature.« (Shearer, 2020: 326)
403	 http://hegel.religion.phil-splitter.com/html/joga.html, Zugriff: 12.7.2020.

http://hegel.religion.phil-splitter.com/html/joga.html


414	 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren – (wie) geht das?

Iyengars Ratschlag folgt, den er seinem englischsprachigen, internationalen Pub-
likum gibt, wenn er über purusa, prakṛti und dharma schreibt: »Since it is so dif-
ficult to define these concepts, each man has to interpret them according to his 
understanding.« (1983 [1981]: 3) Nicht nur diese Aussage, sondern auch die Arbeit 
zahlreicher indischer Yogalehrer zeigt, dass es sich nicht um einen unidirektionalen 
Aneignungstransfer von der Ursprungs- in die Empfängerkultur handelt, wie es der 
Akt der Rezeption eines altindischen Textes nahelegt, sondern um einen zutiefst 
verwobenen Prozess kulturellen Austausches. Andererseits haben die Empfänger-
kulturen, hat der »Westen«, heute eine andere Verantwortung, denn diese verwo-
benen Aneignungsprozesse des 20. Jahrhunderts sind mittlerweile bekannter. Sie 
sollten diese viel offener diskutieren, um mit dem interkulturellen Produkt »heu-
tiges Yoga« an jenen Stellen kulturell wertschätzend umgehen zu können, die im 
indischen Kulturraum zu verorten sind.

Bezüglich der Körperpraktiken heutigen Positionsyogas stellt sich die Frage 
nach kultureller Aneignung allerdings auch von einer ganz grundsätzlichen Warte, 
und zwar in Hinblick auf die Verwendung des Sanskrit-Terminus »Yoga«. Foxen geht 
so weit zu sagen, dass das Problem der kulturellen Aneignung nicht in den Prakti-
ken selbst liege, sondern darin, sie Yoga zu nennen:

For the majority of popularized American yoga, the kind we find in gyms and other 
nonlineage/nondevotional contexts, the case is surprisingly rather more simple. If a 
charge of cultural appropriation is to be leveled, it bears not on the practice itself but 
rather on the term used to identify that practice. In those cases, what we call yoga is 
in reality simply a continuation of nineteenth-century harmonial gymnastics – a prac-
tice that can be derived with little to no reference to Indian sources. Indeed if cultural 
appropriation is truly a concern, it might be more intellectually honest to simply stop 
calling such practices yoga. (2020: 41)

Würde die Bezeichnung »Yoga« jedoch vollkommen verschwinden, wäre, wie Foxen 
selbst anmerkt (ebd.), der vielfältige Kulturtransfer, der diese Praktiken informiert 
hat, nicht mehr sichtbar. Jedoch bleibt dieser Austausch ebenfalls im Dunklen, wenn 
die Körperpraxis schlicht »Yoga«, oder die weltanschaulichen Praktiken »Yogaphi-
losophie« genannt werden und der nachhaltige Einfluss der Empfängerkulturen 
außen vor bleibt.

Genauso wie die Praktiken ein Hybrid sind, müsste der Klarheit halber ebenso 
der Name ein Hybrid sein. Für modernes Positionsyoga kommt bereits De Miche-
lis’ Terminus »Modern Postural Yoga« zum Einsatz, eine andere Möglichkeit ist der 
Begriff »yoga-based practices«, der in neurowissenschaftlichen Studien genutzt 
wird. Allerdings geben beide die spiritualisierten Tendenzen heutigen Yogas nicht 
adäquat wieder. Ähnliches gilt für das diskursive Ereignis »Yogaphilosophie«, das 
heute neue inhaltliche Züge angenommen hat, jedoch klar auf das Yogasūtra ver-



3.11 Reflexionen zur kulturellen Aneignung� 415

weist. In Anbetracht dieser Umstände wäre es nicht nur angesichts der Debatte um 
kulturelle Aneignung, sondern der Klarheit halber ratsam, die allgemeine Bezeich-
nung »Yogaphilosophie« zu vermeiden, da diese einen direkten Rückbezug auf das 
altindische darśana Yoga impliziert. Es müsste sich vielmehr eine Benennung fin-
den, die es als spätmoderne Entwicklung kennzeichnet. Eine Möglichkeit wäre, 
dezidiert von »heutiger Yogaphilosophie«, oder im Englischen von »Contemporary 
Yoga Philosophy« zu sprechen und damit einen historischen und inhaltlichen Wand-
lungsprozess zu markieren, so, wie es in dieser Arbeit gehalten wurde. Dadurch 
würde der Rückbezug auf das altindische Yogasūtra bestehen bleiben, jedoch könn-
ten exotisierende Momente wie die Referenz auf eine »uralte, indische Tradition« 
vermieden werden, denn wenngleich dieser Topos auch als Autoorientalismus iden-
tifiziert werden konnte, ist es ratsam und angemessen, diesen nicht zu repetieren.





4	 Resümee: Patañjali auf der Matte

Die Studie konnte nachverfolgen, wie sich AY, ein vergleichsweise traditioneller, da 
mit einer Linie von Lehrern assoziierter Yogastil, im 21. Jahrhundert in der Folge 
des Todes dieser Lehrer weiterentwickelt und sich dabei mit neuen Praktiken und 
Inhalten verbindet. Dafür wurde diachron und synchron die Rezeption eines alt-
indischen Textes, des Yogasūtras, in der Umgebung des AYs nachverfolgt, mit spe-
ziellem Fokus auf den deutschen Kulturraum. Die Arbeit hatte demnach nicht zum 
Ziel, zu formulieren, was Yogaphilosophie gemäß alten Quellen ist, sondern hat eine 
heutige Ausformung analysiert und somit ein bestehendes Forschungsdesiderat 
nach einer ethnographischen, lebensweltlichen Untersuchung von Yogaphilosophie 
im 21. Jahrhundert erfüllt. In diesem Sinne wurden weltanschauliche Aspekte eines 
hybriden, transnationalen Yogasystems untersucht, die sich als zutiefst mit Inhal-
ten, Normen und Werten der Empfängerkultur vernetzt herausgestellt haben. Es 
konnte gezeigt werden, dass durch die Beschäftigung mit dem Yogasūtra einerseits 
Sanskritbegriffe und Inhalte des Textes Einzug in die Diskurse des Forschungsfelds 
halten, die zu spezifischen Tätigkeiten einladen, wie etwa zu der Beschäftigung mit 
dem eigenen Geist und der Suche nach Konzentration. Andererseits werden Inhalte 
des Textes in vielen Fällen dekontextualisiert und neue Kontexte generiert, die vor 
allem aus der Yoga- und der Alltagspraxis gespeist werden. Davon ausgehend kenn-
zeichnet bereits der Titel der Arbeit das Yogasūtra als Praxiselement heutigen Posi-
tionsyogas und greift damit den emischen Nexus von Yogapraxis und Yogasūtra auf, 
der das vornehmliche Forschungsinteresse der Untersuchung bildete.

Schon zu Ende des 19. Jahrhunderts verlangten Helena Blavatsky und die Theo-
sophische Gesellschaft händeringend nach einer praktischen Yogaphilosophie. 
Schnell reagierten die einflussreichen, neo-hinduistischen Reformer auf die vom 
Westen an Indien herangetragene, romantische Sehnsucht nach heiligen, alten Tex-
ten einerseits und deren praktischer Umsetzung andererseits. Reformer wie Dvi-
vedi und Vivekānanda befriedigten diese Nachfrage unter anderem dadurch, dass 
sie das Yogasūtra als jene »klassische« und gleichzeitig »praktische« Philosophie 
darstellten, nach der ihr Publikum suchte, allerdings zeigten sie noch kein direk-
tes Interesse an Körpertechniken. Auf dieser historischen Basis hat sich durch ver-
schiedene Formen des Kulturkontaktes und durch den Einfluss unterschiedlicher 
indischer wie nicht indischer Weltanschauungssysteme die heutige praktische 
Yogaphilosophie herausgebildet. In starkem Konnex mit dem so dominanten Posi-
tionsyoga formt sich im 21. Jahrhundert ein Verständnis von »Praxis« aus, welches 
der zum Beispiel an Astralreisen und Magie interessierten Blavatsky vermutlich 
nicht zugesagt hätte – heute fungieren vor allem die āsana-Praxis und Alltagsprak-
tiken als lebensweltliche Umsetzungen des Yogasūtras.



418	 4 Resümee: Patañjali auf der Matte

Etwas, das »praktische Yogaphilosophie« genannt wird, existiert demnach heutzu-
tage tatsächlich, und es entstand in diesem interkulturellen, seit beinahe 150 Jah-
ren andauernden Konstruktionsprozess, durch den der »praktische Patañjali« in 
einer Art Selffulfilling Prophecy zu einer globalen Realität und zu einem Teil der 
alternativ-religiösen Landschaften geworden ist. Durch verschiedene Transfers ist 
das Yogasūtra in der westlichen Lebenswelt angekommen und Yogaphilosophie 
ist, wie das vom Religionswissenschaftler Kocku von Stuckrad definierte »Esoteri-
sche« (2004: 21), als ein Diskurselement der Europäischen Religionsgeschichte zu 
bestimmen. Auf seinem Weg hat es Versatzstücke der Esoterik, der Körperkulturbe-
wegung, des New Age, der Achtsamkeitsströmung etc. in sich aufgenommen – alle-
samt monistisch und holistisch geprägte Weltanschauungen. Für das Zusammen-
schmelzen mit diesen Weltbildern war die frühe Verbindung von Yogasūtra und 
Advaita Vedānta ausschlaggebend, denn die sich dadurch ergebende monistische 
Ausrichtung von Yogaphilosophie bot einen entscheidenden Anknüpfungspunkt 
für die aufgezählten Strömungen.
Auf diesen Erkenntnissen aufbauend habe ich vorgeschlagen, die rezente Aus-

einandersetzung mit dem Text als »heutige Yogaphilosophie« zu bezeichnen. Dafür 
habe ich anhand eines Fallbeispiels sechs Charakteristika herausgearbeitet, aus 
denen sich das Phänomen zusammensetzt. Die Punkte 1–3 bilden die historisch-
strukturelle Grundlage heutiger Yogaphilosophie und die Punkte 4–6 stellen den 
Erfahrungsraum bereit, aus dem lebensweltliche yogaphilosophische Praktiken 
abgeleitet und generiert werden:

1.	 Heutige Yogaphilosophie basiert auf der Synthese verschiedener indischer  
und nicht indischer Weltanschauungssysteme und Texte, mit Pātañjalayoga 
als Rahmung.

2.	 Sie baut genuin auf Brüchen mit der alten Kommentarliteratur des Yogasūtras 
auf, an deren Stelle neue (synthetische) Kommentare treten.

3.	 Rezente Auslegungen fußen einerseits unverändert auf einer selektiven 
Beschäftigung mit dem Text, sind jedoch andererseits von einer im Vergleich 
zur historischen Rezeption breiteren Auseinandersetzung mit Inhalten des 
Yogasūtras geprägt. Diese Ausweitung bedingt, dass sich die Deutung bisher 
unbekannter Sūtras, die noch relativ frei von prägenden Interpretationen 
geblieben sind, direkt aus Inhalten der spätmodernen Lebenswelt speisen 
kann. Beispielsweise werden auch die in früheren Darstellungen stets aus-
gesparten siddhi-s (»Zaubermacht«; PW, s. v.) aus dem dritten pāda im For-
schungsfeld durchgegangen und lebensweltlich ausgedeutet.404

404	 Da es den Rahmen dieser Arbeit gesprengt hätte, weitere Aspekte der Sūtra-Auslegung im Feld zu  
analysieren, wurde dieser Teil des Textes ausgespart. Der Einzug des siddhi-Abschnittes in die rezente Text-
exegese könnte jedoch als Fragestellung für eine weitere Untersuchung dienen.



4 Resümee: Patañjali auf der Matte� 419

4.	 Die Alltagsorientierung in der hermeneutischen Arbeit bildet einen von zwei 
grundlegenden Interpretationsrahmen für heutige Yogaphilosophie.

5.	 Der zweite wichtige Aspekt ist ein deutlicher Bezug der Exegese zur āsana-
Praxis und den damit einhergehenden Erfahrungen.

6.	 Die Beschäftigung mit Sanskrit und das Chanten des Yogasūtras (und von 
Mantras) fungiert neben der āsana- und der Atempraxis als wichtiger Erfah-
rungsraum für das Verständnis heutiger Yogaphilosophie. Es geht nicht um 
die Sprache selbst, sondern um das Anzapfen der »Wirkung« des »heiligen« 
Sanskrits durch die Performanz des »korrekten« Chantens. 

Das fünfte Charakteristikum, die Verwobenheit von philosophischer und körperli-
cher Praxis, führte zu einer der tragenden Forschungsfragen der Arbeit, und zwar, 
wie diese Verbindung praktisch und theoretisch hergestellt wird und wie sich Text-
deutungspraktiken und Körperpraktiken gegenseitig beeinflussen. Die historische 
Untersuchung hat zur Klärung der Frage nach der Genese dieser heutigen, prakti-
schen Yogaphilosophie beigetragen und sie als ein rezentes Phänomen bestimmen 
können. Die zweigeteilte kulturanalytische Analyse hat exemplifiziert, wie sich das 
untersuchte Phänomen konkret, in steter Wechselwirkung mit den – sich ebenfalls 
wandelnden – Körperpraktiken heutigen Yogas ausformuliert und wie sich neue 
Praktiken generieren, die unter anderem durch den Rückgriff auf Ergebnisse der 
sozialen und kognitiven Neurowissenschaft und der Psychologie legitimiert wer-
den. Heutige Yogaphilosophie ist eine historisch gewachsene, soziokulturelle Praxis, 
die unter anderem insofern mit den Körperpraktiken heutigen Yogas (sowie seinen 
Atem- und Meditationstechniken) zusammenhängt, als sich ihre Inhalte durch die 
Performanz der Ü� bungen aktualisieren.

Mit dem in der Analyse zur Anwendung gekommenen historisch, religionsäs-
thetisch und empirisch ausgerichteten Forschungsdesign wurde zudem ein metho-
dologischer Vorschlag zur wissenschaftlichen Untersuchung des komplexen Phä-
nomens heutiger Yogaphilosophie unterbreitet und für zukünftige Erforschungen 
ähnlicher »body-mind-practices« bereitgestellt. Die gezielte religionsästhetische 
Analyse der Körperpraktiken konnte die Beschreibung des diskursiven Ereignisses 
»praktische Yogaphilosophie« gewinnbringend verdichten und den Nexus Praxis/
Philosophie auf vielfache Weise exemplifizieren und erhellen. So wurde beispiels-
weise festgestellt, dass »Flow« zu einer Bezeichnung für samādhi geworden ist, 
jedoch erweitert sich diese Erkenntnis ungemein, wenn die präzise Erforschung 
der Körperpraktiken herausstellen kann, dass die Erfahrungswelt AY-Übender von 
Flow-Zuständen geprägt ist und dies die Auslegungspraktiken beeinflusst.

Der Forschungsansatz der lebensweltlichen Ethnographie konnte aufzeigen, wie 
Patañjalis Text im Feld adaptiert und von den Akteur*innen lebensweltlich verstan-
den und umgesetzt wird, und aus der Datenanalyse sind acht Schlüsselkategorien 
hervorgegangen, »Veralltäglichung«, »Verachtsamung«, »Wiederverzauberung«, 



420	 4 Resümee: Patañjali auf der Matte

»Verwissenschaftlichung«, »Heilung«, »verkörperte Spiritualität«, »Selbstverwirk-
lichung«, und »Philosophieren als Welt- und Selbsterkundung«. Diese Ergebnisse 
können die Erforschung anderer Ausprägungen heutiger Yogaphilosophie erleich-
tern, denn es kann mit einer weiteren Zunahme und Formalisierung dieses Phä-
nomens gerechnet werden. 

Das hängt unter anderem damit zusammen, dass durch die primäre Assoziation 
von Yoga mit Körperpraktiken, mit deren Hilfe Yoga in der breiteren Gesellschaft 
Fuß gefasst hat, derzeit dazu führt, dass es sich zunehmend mit anderen Trainings-
formen vermischt, zum Beispiel wird in Fitnessstudios mittlerweile Yogilates ange-
boten, eine Mischung aus Yoga und Pilates.405 Trotz und vielleicht gerade wegen 
der Verbindung mit anderen Übungssystemen sind die Bemühungen heute größer 
denn je, Yoga diskursiv von diesen Trainingsmethoden zu unterscheiden und ein 
Alleinstellungsmerkmal herauszubilden. Der alte Trennstrich zwischen Yoga und 
Sport, den – mutatis mutandis – bereits die Körperkulturist*innen bemüht waren 
zu ziehen und der auch Yoga schon früh begleitete, lebt heute neu auf. Yoga posi-
tioniert sich demnach immer häufiger als »Lebensphilosophie« – eine Einordnung, 
die es von einer rein körperlichen Betätigung differenzieren soll, wenngleich diese 
immer ausgeprägter wird. Bei einer solchen Darstellung wird der Fokus von der 
genauen Form der körperlichen Betätigung weggelenkt und die dahinterstehende 
Motivation hervorgehoben. In dieser Funktion avanciert besonders Yogaphiloso-
phie zurzeit zu dem Faktor, der Yoga von anderen Übungssystemen unterscheiden 
soll. Im Konnex mit seiner »Philosophie« wohnt Yoga heute meist eine ähnliche 
gesellschaftliche Funktion inne wie der Delsartik zu Beginn des 20. Jahrhunderts –  
es bietet eine psychosomatische, als holistisch wahrgenommene und innerwelt-
liche Arbeit am Selbst und evoziert einen spiritualisierten, verkörperten, ästheti-
sierten Lebensstil. In diesem Zusammenhang wurde angemerkt, dass sich in der 
Yogaumgebung derzeit verstärkt, wenngleich »Philosophie« genannt, eine körper-
zentrierte Spiritualität ausbildet, die möglicherweise durch die amerikanisierten, 
dynamischen Yogastile in Deutschland Einzug hielt – eine Vermutung, der weiter-
gehend nachgegangen werden sollte.

Solche hybriden, spirituellen Systeme punkten damit, dass sie selbst ultramo-
dern sind und sich daher heutigen Lebensbedingungen sehr gut anpassen können. 
Die von ihnen angebotenen Methoden, wie zum Beispiel solche der Achtsamkeits-
strömung, können – selbst der Moderne entwachsen – unvermittelt und passgenau 
auf die Bedürfnisse spirituell Suchender reagieren. Zugleich sind sie von säkularen 
Praktiken und Diskursen durchdrungen und ermöglichen somit eine relevante Ver-
bindung zum Alltagsleben. Diese Prozesse lassen darauf schließen, dass sich der 

405	 Diese Mischung erstaunt nicht, denn wie argumentiert wurde, sind viele der heutigen Yogaformen 
und Pilates historisch im Umfeld der sehr populären Körperkulturbewegung gewachsen und wurden schon 
damals von der gleichen demographischen Gruppe in ähnlichen bürgerlichen Zirkeln praktiziert.



4 Resümee: Patañjali auf der Matte� 421

religiöse Sektor an die sich wandelnden sozialen Bedingungen, die flexible öko-
nomische Gesellschaften mit sich bringen, anpassen muss. Die körperliche Flexi-
bilität, die in heutigen Yogapraktiken gesucht wird, ist mit jener vergleichbar, die 
sich in heutiger Yogaphilosophie gezeigt hat – beide erscheinen nicht nur in dieser 
Hinsicht interdependent. Vermutlich ist es diese psychosomatische Biegsamkeit, 
die sich somatisch bis ins Gewebe erstreckt, die Yoga einen Teil seiner aktuellen 
Attraktivität verleiht. In einer sich sehr schnell wandelnden Zeit kann für manche 
ein anpassungsfähiges, dynamisches Weltanschauungssystem – das in vielfälti-
ger Hinsicht zu einem Teil des Selbst geworden ist – lebensweltliche Orientierung 
bedeuten. Die doppelte – säkulare wie spirituelle – Ausrichtung rezenten Yogas 
ermöglicht zudem eine ebenso flexible Bewegung zwischen verschiedenen gesell-
schaftlichen Teilbereichen wie dem Gesundheits-, dem Sport- und dem religiösen 
Sektor. Dadurch kann es einerseits »die Minderheit« sein, die »aus spirituellem 
Interesse Yoga praktizier[t]«,406 andererseits wird in Yogaausbildungen vermittelt, 
dass das Ziel des Yogas kaivalya, die Befreiung aus dem Kreislauf der Wiederge-
burten (saṃsāra) ist. In dieser rezenten, zwischen Spiritualität und Säkularität 
aufgespannten Vision von Yogaphilosophie entsteht derzeit in Yogaausbildungen 
eine Vielzahl von Expert*innen, die ihr lebensweltliches und zugleich spirituelles 
Verständnis von Yogaphilosophie in ihren Yogastunden offline oder online vermit-
teln und verbreiten. Wenngleich sie neu ausgedeutet und als anpassungsfähige 
»Lebensphilosophie« dargestellt werden, haben solche religiösen Aspekte heuti-
gen Yogas durchaus Konfliktpotenzial in Anbetracht der Agenden der großen Welt-
religionen, wie das erwähnte Beispiel der griechisch-orthodoxen Kirche zeigt. Es 
ist aufgrund der beschriebenen Entwicklungen zu erwarten, dass sich Yoga in den 
kommenden Jahren verstärkt positionieren muss, da bei steigender Popularität das 
elastische »Schwingen« zwischen Sport und Spiritualität in einer ausdifferenzier-
ten Gesellschaft zu Schwierigkeiten führen kann.

Ein anderes Konfliktpotenzial besteht darin, dass dieser lebensweltlich und 
praktisch orientierte, wenngleich spirituelle Diskurs durch die damit einherge-
henden Dekontextualisierungen weiter dazu beiträgt, heutiges Yoga von einem 
möglichen Ursprungskontext zu entfernen. Denn es ist freilich ein historischer 
Tatbestand, dass Yoga in der indischen Kulturgeschichte die meiste Zeit nicht mit 
āsana assoziiert wurde; yogaḥ samādhiḥ, »Yoga ist samādhi«, wie zum Beispiel das 
Bhāṣya I/3 definiert. Auch angesichts der immer ausführlicheren akademischen 
Rekonstruktionen der indischen Yogageschichte erstaunen die intensiven emischen 
Aushandlungsprozesse darüber, was Yoga (und Yogaphilosophie) ist, nicht. Unter 
diesem Gesichtspunkt ist neben zunehmend praxis- und alltagsorientierten Aus-

406	 Dies äußerte die Pressesprecherin des BDY, Jessica Fink, im Zuge des Yogaverbotes, das die griechisch-
orthodoxe Kirche im Sommer 2020 an ihre Mitglieder in Griechenland und Zypern aussprach. Vgl. https: 
//www.stern.de/panorama/weltgeschehen/orthodoxe-kirchen-ueber-yoga---hat-im-leben-von-christen-
nichts-zu-suchen--9360780.html, Zugriff: 9.10.2020.

http://www.stern.de/panorama/weltgeschehen/orthodoxe-kirchen-ueber-yoga---hat-im-leben-von-christen-nichts-zu-suchen--9360780.html
http://www.stern.de/panorama/weltgeschehen/orthodoxe-kirchen-ueber-yoga---hat-im-leben-von-christen-nichts-zu-suchen--9360780.html


422	 4 Resümee: Patañjali auf der Matte

prägungen von Yogaphilosophie in den kommenden Jahren ein deutlicher Anstieg 
einer weiteren Form von »Verwissenschaftlichung« zu erwarten, diesmal seitens 
der indologisch-historischen Forschung. Besonders im englischsprachigen Raum 
floriert dieser vertikale Transfer in die populäre Yogaszene bereits seit einigen 
Jahren, durch zunehmende Medienwirksamkeit einiger Indolog*innen und ihrer 
Projekte. Beispielsweise hat der bereits erwähnte Indologe Seth Powell im Herbst 
2017 mit seiner Plattform für Online-Kurse407 ein globales Format entwickelt, um 
die Yoga-Community mit der neuesten indologischen Forschung zur Geschichte 
des Yogas, unter anderem zum Yogasūtra, zu versorgen. Andere namhafte Indolo-
gen stellen der Allgemeinheit – oft kostenlos – Erkenntnisse aus ihrer Forschung 
zur Verfügung, zum Beispiel in Form eines Comics, in dem der Werdegang des 
Haṭhayoga-Forschers James Mallinsons und im Zuge dessen die Geschichte des 
Haṭhayogas nachgezeichnet wird.408 Diese Entwicklungen beeinflussen bereits die 
englischsprachige Yogagemeinschaft in Richtung einer verstärkt indologisch infor-
mierten Exegese.

Von Steiner und Nardi ist mir bekannt, dass sie solche neuen Forschungsergeb-
nisse schon zum Zeitpunkt der Datengenerierung und -analyse rezipierten, jedoch 
hatten sie noch keinen bedeutenden Einfluss auf ihr Verständnis von Yogaphilo-
sophie. Es ist davon auszugehen, dass diese exegetischen Richtungen im intensiv 
vernetzten Yogaumfeld, in dem viele der Yogaforscher*innen gleichzeitig Prakti-
zierende sind, in den kommenden Jahren weiter zunehmen und lebensweltliche 
Auslegungen dadurch herausgefordert werden oder sich neu positionieren müssen. 
Die Weiterentwicklung heutiger Yogaphilosophie durch diesen vertikalen Transfer 
ist besonders aus dem Grund spannend, da aller Voraussicht nach die beschrie-
benen Passungen zwischen Yoga und dem Gesundheitssektor bestehen bleiben 
werden, Yoga demnach in einer verwissenschaftlichten Gesellschaft zunehmend 
verschiedenen akademischen Ansprüchen gerecht werden muss, beispielsweise 
der Forderung nach wissenschaftlich nachgewiesener Gesundheitsförderung einer-
seits und präziser historischer Forschung andererseits. Mit diesen Prozessen im 
Feld sind Autoritätsverschiebungen zu erwarten, die zwischen einflussreichen 
indischen Yogalehrern, westlichen Praktiker*innen und zunehmend westlichen 
Akademiker*innen ausgehandelt werden. Es ist sogar denkbar, dass das aktuell 
stark umgedeutete Yogasūtra durch diese historisierenden, philologischen Ein-
flüsse an Relevanz verliert und neue Quellen gesucht werden, die heutige Prak-
tiken gelungener abbilden und legitimieren können. Ein Beispiel für solche Ent-
wicklungen ist Steiners Projekt einer deutschen Übersetzung des Haṭhayoga-Texts 
Dattatreyayogaśāstra mit dem Indologen Niels Jacob Liersch, mit dem er sich seit 
Ende 2019 in seinen Expert-Ausbildungen praxisorientiert beschäftigt.

407	 Die Platform findet sich unter www.yogicstudies.com, Zugriff 1.11.2021.
408	 https://erccomics.com/comics/hathayoga/, Zugriff: 8.8.2020.

http://www.yogicstudies.com
https://erccomics.com/comics/hathayoga/


4 Resümee: Patañjali auf der Matte� 423

Jedoch weben im 21. Jahrhundert nicht nur westliche Akteur*innen an der aktuellen 
Form von Yogaphilosophie mit, sondern auch Inder*innen, die wiederum Guru-Sta-
tus und Deutungsmacht für sich beanspruchen. Im Umfeld des AYs ist dies beispiels-
weise Sharat Jois, der sich wie sein Großvater »Guruji« nennen lässt. Seine Schule 
in Mysore besuchen allerdings weitaus mehr Yogainteressierte aus Europa, Nord-
amerika und anderen Teilen der Welt als aus Indien.409 Somit ist einerseits davon 
auszugehen, dass in Indien ebenfalls (inhaltlich und praktisch) auf die Erwartungen 
der globalen Yogagemeinschaft reagiert und eingegangen wird. In diesem Sinne 
wäre es zum Beispiel interessant, zu erforschen, inwiefern rezente Achtsamkeits-
praktiken auch in die Yogasūtra-Vermittlung in Indien Einzug halten (können). Die 
Untersuchung aktueller Darstellungen von Yogaphilosophie in Indien stellt ein For-
schungsdesiderat dar und ein kulturvergleichender Ansatz mit den Ergebnissen der 
vorliegenden Untersuchung kann bei einem solchen Unterfangen von komparati-
vem Mehrwert sein. Andererseits ist von Akteur*innen mit einer traditionsverbun-
deneren und nationalistischeren Agenda zu erwarten, dass sie Yogapraxis und -phi-
losophie zu traditionalisieren suchen. Sollen solche Bemühungen jedoch nicht nur 
nationalen, sondern internationalen Erfolg zeitigen, muss es indischen Akteur*in-
nen wohl trotzdem gelingen, ihre Lehren an die Bedürfnisse der Konsument*in-
nen anzupassen, wie es schon ihre Vorgänger zu Beginn der Popularisierung von 
Yoga taten. Jedoch ist ebenso denkbar, dass der steigende Bekanntheitsgrad von 
modernem Positionsyoga im heutigen Indien zur Folge haben wird, dass sich eigene 
traditionalistische Yogaformen inklusive entsprechender philosophischer Systeme 
ausprägen werden, die sich deutlich von westlichen Ansätzen unterscheiden.

Zwar hat sich immer wieder gezeigt, dass die zu Wort gekommenen Schüler*in-
nen dankbar für die Inspirationsquelle Yogasūtra waren. Heutige alltags- und kör-
perzentrierte Auslegungspraktiken jedoch einfach als Yogaphilosophie zu bezeich-
nen, könnte in Zusammenhang mit den zuvor beschriebenen Dynamiken in Zukunft 
problematisch werden. In diesem Sinne kann zum Beispiel der Begriff »heutige 
Yogaphilosophie« (oder »Contemporary Yoga Philosophy«) der Klarheit dienlich 
sein, indem er die heutige, zutiefst mit der westlichen spätmodernen Lebenswelt 
vernetzte Yogaphilosophie als Hybrid kennzeichnet, an dem indische wie westliche 
Akteur*innen beteiligt waren und sind. Ebenso ermöglicht die Verwendung dieses 
Begriffes, (zum Beispiel angehende) Praktiker*innen adäquat zu informieren. Da 
heute in jeder ernst zu nehmenden Yogaausbildung Yogageschichte und -philoso-
phie gelehrt werden und das Ausbildungssetting zudem als prägende Lernphase 
beschrieben werden konnte, steht für ein derart ausgerichtetes Unterfangen bereits 

409	 Die auf Sharat Jois’ Internetseite veröffentlichte »List of students authorised or certified by Sharath 
Yoga Centre« ist nach Kontinenten geordnet. Auf der Unterseite https://sharathyogacentre.com/autho 
rised-teachers-directory/wpbdp_category/india/ [Zugriff: 9.10.2021] sind unter »India« 26 zertifizierte  
Lehrer*innen aufgezählt, nicht alle haben einen indischen Namen. Die Liste der Lehrer*innen aus Nord-
amerika und Europa ist weitaus länger.

https://sharathyogacentre.com/authorised-teachers-directory/wpbdp_category/india/
https://sharathyogacentre.com/authorised-teachers-directory/wpbdp_category/india/


424	 4 Resümee: Patañjali auf der Matte

ein struktureller Rahmen zur Verfügung. Wie gezeigt werden konnte, geht es den 
Akteur*innen im Feld primär um Selbstreflexion, und es könnte von Mehrwert sein, 
diese Reflexionsarbeit auch auf die Techniken und Diskurse auszuweiten, die die-
ses »Selbst« anwendet. Somit könnten die Praktizierenden noch eine andere Art 
von »Klarheit« gewinnen, indem sie sich als in ihre soziokulturelle Umgebung ein-
gebettet verstehen.

Zwischen psychologischem, seelsorgerischem, religiösem, sportivem und the-
rapeutischem Feld aufgespannt wurde gleichzeitig evident, dass das syntheti-
sche, interdependente Modell aus Praxis und Theorie, das heute Yogaphilosophie 
genannt wird, verschiedene (zwischen-)menschliche Bedürfnisse befriedigen kann, 
und sein Erfolg lässt ein gesellschaftliches Desiderat erahnen. Es scheint aktuell 
kein gesellschaftlicher Träger für das zu existieren, was Yogaphilosophie bereit-
stellt – einen explorativen Raum der Selbsterkundung, den regelmäßigen und sys-
tematischen Austausch mit Gleichgesinnten über »Gott und die Welt«, die Reflexion 
über ethische und gesellschaftliche Dilemmata sowie über den Umgang mit den 
Schwierigkeiten des Alltags und die Entwicklung effektiver Selbsttechniken. Auch 
von dieser Warte aus gesehen klingt die Feststellung von Hermann Hesse, mit der 
die vorliegende Studie begonnen hat – dass Yoga gerade das sei, »wonach Europa 
den wildesten Hunger hat« – derart aktuell. Sie hat zur Reflexion darüber eingela-
den, welche genauen Bedürfnisse dieses heutige Yoga eigentlich befriedigt, nach 
deren Erfüllung Europa und mittlerweile viele weitere Teile der Welt verlangen, 
und hat gezeigt, dass es sowohl ähnliche sind wie zu Hesses Zeit, sich jedoch einiges 
geändert hat. In Anbetracht der Anpassungsfähigkeit dessen, was sich heute unter 
dem Überbegriff »Yoga« versammelt, ist es sogar denkbar, dass Hesses Zitat noch in 
100 Jahren aktuell erscheinen wird – wenngleich wiederum unter neuen Prämissen.



Glossar

Ashtanga (Vinyasa) Yoga
Ein auf den Lehren T. Kṛṣṇamācāryas aufbauender, āsana-basierter, dynamisch-
intensiver Yogastil, der in Mysore, Südindien beheimatet ist. Kṛṣṇamācāryas Schü-
ler Pattabhi Jois entwickelte das System ab den 1970er Jahren weiter und gab ihm 
seinen Namen, der anklingen lässt, dass die geübten Körperpraktiken mit Patañjalis 
Yogasūtra in Zusammenhang stehen.

Ashtanga Yoga Innovation®
Ein Yogasystem, das sich in die Linie von Jois’ Ashtanga Yoga einordnet, vom Sport-
mediziner Dr. Ronald Steiner entwickelt wurde und in Deutschland ansässig ist. 
Steiners Aussagen nach verbindet Ashtanga Yoga Innovation die »traditionellen« 
Ü� bungsserien des Ashtanga Yogas mit therapeutischen Modifikationen.

Heutiges Positionsyoga
Rezente Yogaformen, in denen die āsana-Praxis im Vordergrund steht. Sie stel-
len Weiterentwicklungen des Positionsyogas des 20. Jahrhunderts dar und können 
mehr oder weniger eng mit weltanschaulichen Inhalten, zum Beispiel mit heutiger 
Yogaphilosophie, verbunden sein. Es gibt allerdings auch Stile heutigen Positions-
yogas, die nicht mit einer speziellen Weltanschauung verbunden sind, sowie solche, 
die sich nicht auf Pātañjalayoga, sondern zum Beispiel auf den Daoismus beziehen, 
wie der Yogastil Katonah Yoga®.

Heutige Yogaphilosophie
Ein sich im 21. Jahrhundert neu ausprägendes Verständnis von Patañjalis Yogasūtra, 
das auf verschiedene Weise mit heutigem Positionsyoga in Verbindung steht.

Moderndes Positionsyoga
Die āsana-zentrierten Yogaformen, die sich Anfang des 20. Jahrhunderts im Kul-
turkontakt zwischen dem kolonialisierten Indien und dem westlichen Kulturraum 
ausgebildet haben.





Abbildungsverzeichnis

Abb. 1: 	Ann Pizer, Here Is How to Do the Yoga Triangle Pose (Utthita Trikonasana),  
2015, https://www.pinterest.de/pin/432345632952927322/.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 228

Abb. 2: 	Hedwig Kallmeyer, »Gute Körperhaltung«, 1912. Seminar für Harmonische  
Gymnastik Kallmeyer: Lehrerin der Harmonischen Gymnastik.  
Ein neuer Frauenberuf. Berlin-Zehlenberg: Kulturverlag, S. 38.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 235

Abb. 3: 	 Edward T. Hall, Ringdiagramm zu Proxemics, 1963, https://en.wikipedia.org/ 
wiki/Proxemics#/media/File:Personal_Space.svg/. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 244

Abb. 4: 	Laura von Ostrowski, Die Verflechtung von Yogapraxis, Yogaphilosophie  
und Alltagspraxis, 2019. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 253

Abb. 5: 	 Laura von Ostrowski, Pyramide »Vermittlung von Yogaphilosophie im  
21. Jahrhundert«, 2019.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 256

Abb. 6: 	 Laura von Ostrowski, Ringdiagramm »Die Stufen des ›Yogaweges‹«, 2019.. . . . . . . 260
Abb. 7: 	 Laura von Ostrowski, Die verschleierte Sicht auf die Welt, 2019.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 303

Tabellenverzeichnis

Tab. 1: 	 Qualitative Interviews, 2019.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57
Tab. 2: 	 Formen von Körperwissen, 2020.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 252





Bibliographie

Adelmann-Huttula, Willy (1922). Der Yoga-Katechismus des Patanjali (Originaltext). 
Der Meister-Schlüssel zur Geheimlehre Indiens. Pfullingen: Johannes Baum Verlag.

Adelmann-Huttula, Willy (1923). Jeder Deutsche ein Yogapraktiker! Pfullingen:  
Johannes Baum Verlag.

Alter, Joseph S. (2005). »Modern Medical Yoga: Struggling with a History of Magic, 
Alchemy and Sex«. Asian Medicine, 1, 119–146.

Altglas, Veronique (2014). From Yoga to Kabbalah: Religious Exoticism and the Logics 
of Bricolage. New York: Oxford University Press.

Angot, Michel (2012). Le Yoga-Sūtra de Patañjali; Le Yoga-Bhāṣya de Vyāsa. La parole 
sur le silence. Paris: Les Belles Lettres.

Aupers, Stef/Houtman, Dick (2006). »Beyond the Spiritual Market Place: The Social 
and Public Significance of New Age Spirituality«. Journal of Contemporary Reli-
gion, 21, 201–222.

Baba, Bangali (2010 [1976]). Yogasūtra Patañjali. With the Commentary of Vyāsa. 
Delhi: Motilal Banarsidass Publishers.

Baier, Karl (1998). Yoga auf dem Weg nach Westen. Würzburg: Königshausen & 
Neumann.

Baier, Karl (2001). Modern Yoga Research: Insights and Questions. Verfügbar unter: 
https://www.academia.edu/1239028/Modern_Yoga_Research [Zugriff: 1.9.2020].

Baier, Karl (2006). »Unterwegs zu einem anthropologischen Begriff der Spirituali-
tät«. In: Karl Baier/Josef Sinkovits (Hrsg.), Spiritualität und moderne Lebenswelt. 
Berlin: Lit-Verlag, 21–43.

Baier, Karl (2009). Meditation und Moderne. (Bd. 1). Wien: Königshausen & Neumann.
Bäumer, Bettina (1995). Patañjali. Die Wurzeln des Yoga. München: Otto Wilhelm 

Barth Verlag.
Bernardi, Luciano/Gabuttia, Alessandra/Portaa, Cesare et al. (2001). »Slow breat-

hing reduces chemoreflex response to hypoxia and hypercapnia, and increases 
baroreflex sensitivity«. Journal of Hypertension, 19 (12), 2221–2229.

Berufsverband der Yogalehrenden in Deutschland e.V., (BDY) (2018). Yoga in Zahlen. 
Verfügbar unter: https://www.yoga.de/yoga-als-beruf/yoga-in-zahlen/ [Zugriff: 
9.9.2020].

Beßler, Angelika (2017). »Geschichte der Präventionsförderung«. In: Friederike von 
Schwanenflug (Hrsg.), 50 Jahre BDY. o. A., 42–43.

Bevilacqua, Daniela (2017). »Let the Sādhus Talk. Ascetic understanding of Haṭha 
Yoga and yogāsanas«. Religions of South Asia, 11 (2), 182–206.

Birch, Jason (2014). »Rājayoga: The Reincarnations of the King of All Yogas«. Inter-
national Journal of Hindu Studies, 17 (3), 401–444.

https://www.academia.edu/1239028/Modern_Yoga_Research
https://www.yoga.de/yoga-als-beruf/yoga-in-zahlen/


430	 Bibliographie 

Birch, Jason (2015). »The Yogatārāvalī� and the Hidden History of Yoga«. Nāmarūpa, 
20, 4–13.

Birch, Jason (2018a). »Premodern Yoga Traditions and Ayurveda: Preliminary Remarks 
on Shared Terminology, Theory, and Praxis«. History of Science in South Asia, 6, 1–83.

Birch, Jason (2018b). »The Proliferation of Ā� sana-s in Late-Medieval Yoga Texts«. In: 
Karl Baier/Philipp A. Maas/Karin Preisendanz (Hrsg.), Yoga in Transformation. 
Historical and Contemporary Perspectives. Göttingen: V&R unipress, 101–179.

Birch, Jason/Hargreaves, Jacqueline (2016). Textual Evidence for a Namaskāra as 
an Āsana. Verfügbar unter: https://www.theluminescent.org/2016/06/textual-
evidence-for-namaskara-as-asana.html [Zugriff: 19.8.2019].

Birch, Jason/Singleton, Mark (2019). »The Yoga of the Haṭhābhyāsapaddhati: Haṭhayoga 
on the Cusp of Modernity«. Journal of Yoga Studies, 2, 3–70.

Blair, Norman (8.5.2018). Ashtanga Yoga Stories. Delights, Insights, Difficulties. Ver-
fügbar unter: https://www.yogawithnorman.co.uk/space/1ff1de774005f8da13f
42943881c655f/pdfs/ashtanga_yoga_stories_may_20181.pdf [Zugriff: 13.12.2021].

Bloch, Maurice (2002). »Are religious beliefs counter-intuitive?«. In: Nancy K. Fran-
kenberry (Hrsg.), Radical Interpretation in Religion. Cambridge: Cambridge  
University Press.

Blom, Philipp (2013). Böse Philosophen. Ein Salon in Paris und das vergessene Erbe 
der Aufklärung. München: dtv.

Bräutigam, Uwe (2004). »Die Welt der Ā� sanas. Zur Geschichte der Körperübungen 
des Yoga«. Viveka, 33, 6–15.

Bronkhorst, Johannes (2011). Karma. Honolulu: University of Hawai’i Press.
Bronkhorst, Johannes (2012). Absorption. Human Nature and Buddhist Liberation. 

Paris u. a.: University Media.
Bronkhorst, Johannes (2016). How the Brahmins Won: From Alexander to the Guptas. 

Handbook of Oriental Studies, Section 2: South Asia, (Bd. 30). Leiden u. a.: Brill.
Bryant, Edwin F. (2009). The Yoga Sutras of Patañjali. A new Edition, Translation 

and Commentary. New York: North Point Press.
Burley, Mikel (2007). Classical Sāṃkhya and Yoga. An Indian metaphysics of expe-

rience. Routledge Hindu Studies Series. London u. a.: Routledge.
Ciołkosz, Matylda (2022). Thinking in Āsana: Movement and Philosophy in Viniyoga, 

Iyengar Yoga, and Ashtanga Yoga. Sheffield: Equinox Publishing Ltd.
Clark, Dav/Schumann, Frank/Mostofsky, Stewart H. (2015). »Mindful movement and 

skilled attention«. In: Laura Schmalzl/Catherine E. Kerr (Hrsg.), Neural Mecha-
nisms Underlying Movement-Based Embodied Contemplative Practices. Lausanne: 
Frontiers Media, 21–53.

Colebrooke, Thomas H. (1837). Miscellaneous Essays. (Bd. 1). London: W.H. Allen.
Csikszentmihalyi, Mihalyi/Csikszentmihalyi, Isabella S. (Hrsg.) (1991). Die außerge-

wöhnliche Erfahrung im Alltag. Die Psychologie des Flow-Erlebnisses. Stuttgart: 
Klett-Cotta.

https://www.theluminescent.org/2016/06/textual-evidence-for-namaskara-as-asana.html
https://www.theluminescent.org/2016/06/textual-evidence-for-namaskara-as-asana.html
https://www.yogawithnorman.co.uk/space/1ff1de774005f8da13f42943881c655f/pdfs/ashtanga_yoga_stories_may_20181.pdf
https://www.yogawithnorman.co.uk/space/1ff1de774005f8da13f42943881c655f/pdfs/ashtanga_yoga_stories_may_20181.pdf


Bibliographie � 431

Csordas, Thomas J. (1993). »Somatic Modes of Attention«. Cultural Anthropology, 8 
(2), 135–156.

De Michelis, Elizabeth (2004). A History of Modern Yoga: Patañjali and Western 
Esotericism. London: Continuum.

De Michelis, Elizabeth (2007). »A Preliminary Survey of Modern Yoga Studies«. Asian 
Medicine 3, 1–19.

De Michelis, Elizabeth (2020). »The Modern Spirit of Yoga. Idioms and Practices«. In: 
Gavin Flood (Hrsg.), Hindu Practice. Oxford: Oxford University Press, 425–454.

Desikachar, Kausthub (2005). The Yoga of the Yogi. The Legacy of T. Krishnamacarya. 
New York: North Point Press.

Desikachar, T. K. V. (1997). Śri ̄Krishnamacharya The Pūrnācārya. Chennai: Krishna-
macharya Yoga Mandiram.

Desikachar, T. K. V. (2012). Yoga, Heilung von Körper und Geist jenseits des Bekannten: 
Leben und Lehren Krishnamacaryas. Bielefeld: Theseus.

Deussen, Paul (1899). Allgemeine Geschichte der Philosophie: Die Philosophie der 
Upanishadʼs. (Bd. 1,2). Leipzig: Brockhaus.

Deussen, Paul (1922 [1908]). Allgemeine Geschichte der Philosophie: Die nachvedische 
Philosophie der Inder. (Bd. 1,3). Leipzig: Brockhaus.

Dietrich, Arne (2004). »Neurocognitive Mechanisms Underlying the Experience of 
Flow«. Consciousness and Cognition, 13, 746–761.

Donahaye, Guy (25.12.2018). How We did not Acknowledge Sexual Assault Happe-
ning Before our Very Eyes. Verfügbar unter: http://yogamindmedicine.blogspot.
com/2018/ [Zugriff: 18.10.2019].

Donahaye, Guy (25.3.2019). Parampara and the Cult of the Guru. Verfügbar unter: 
https://yogamindmedicine.blogspot.com/2019/03/parampara-and-cult-of-guru.
html [Zugriff: 19.4.2020].

Donahaye, Guy/Stern, Eddie (2010). Guruji. A portrait of Sri K. Pattabhi Jois through 
the eyes of his students. New York: Northpoint Press.

Dvivedi, Manilal Nabhubhai (1890). The Yoga-Sutra of Patanjali. Mumbai: Bombay 
Theosophical Publication Fund.

Eliade, Mircea (1999 [1962]). Der Yoga des Patañjali. Der Ursprung östlicher Weis-
heitspraxis. Freiburg: Herder Spektrum.

Eskine, Kendall J./Kozbelt, Aaron (2015). »Art That Moves: Exploring the Embodied 
Basis of Art Representation, Production, and Evaluation«. In: Alfonsina Scarinzi 
(Hrsg.), Aesthetics and the Embodied Mind: Beyond Art Theory and the Cartesian 
Mind-Body Dichotomy. London: Springer, 157–173.

Feuerstein, Georg (2002). The Yoga Tradition. Its History, Literature, Philosophy and 
Practice. Delhi: Motilal Banarsidass.

Flick, Uwe (2000). »Triangulation in der qualitativen Forschung«. In: Uwe Flick/ 
Ernst Von Kardorff/Ines Steinke (Hrsg.), Qualitative Forschung: Ein Handbuch. 
Reinbek: Rowohlt Taschenbuch Verlag, 309–318.

http://yogamindmedicine.blogspot.com/2018/
http://yogamindmedicine.blogspot.com/2018/
https://yogamindmedicine.blogspot.com/2019/03/parampara-and-cult-of-guru.html
https://yogamindmedicine.blogspot.com/2019/03/parampara-and-cult-of-guru.html


432	 Bibliographie 

Foster, Stephen W. (1982). »The Exotic as a Symbolic System«. Dialectical Anthro-
pology, 7, 21–30.

Foxen, Anya P. (2020). Inhaling Spirit. Harmonialism, Orientalism, and the Western 
Roots of Modern Yoga. New York: Oxford University Press.

Frauwallner, Erich (1953). Geschichte der indischen Philosophie. (Bd. 1). Wien: Otto 
Müller Verlag.

Fuchs, Christian (1990). Yoga in Deutschland: Rezeption, Organisation, Typologie. 
Stuttgart [u. a.]: Kohlhammer.

Fuchs, Christian (2016). »Yoga«. In: Kocku von Stuckrad (Hrsg.), The Brill Dictionary 
of Religion, (Bd. 1). Leiden u. a.: Brill, 1996–1997.

Fuller, Robert C. (2001). Spiritual but not religious: Understanding unchurched Ame-
rica. New York: Oxford University Press.

Fuss, Johannes/Steinle, Jörg/Bindila, Laura et al. (2015). »A Runner’s High Depends 
on Cannabinoid Receptors in Mice«. Proceedings of the National Academy of 
Sciences of the United States of America, 112.42, 13105–13108.

Gallagher, Shaun (1995). »Body schema and intentionality«. In: José L. Bermúdez/ 
Naomi Eilan/Anthony J. Marcel (Hrsg.), The Body and the Self. Oxford: Oxford 
University Press.

Garbe, Richard (1896). Samkhya und Yoga. Strassburg: Karl J. Trübner.
Gard, Tim/Noggle, Jessica J./Park, Crystal L. et al. (2014). »Potential self-regulatory 

mechanisms of yoga for psychological health«. In: Laura Schmalzl/Catherine E. 
Kerr (Hrsg.), Neural Mechanisms Underlying Movement-Based Embodied Con-
templative Practices. Lausanne: Frontiers Media, 76–95.

Gauci, Monica (17.5.2018). Why I Left the Mysore Community in 1999 – My Statement. 
Verfügbar unter: https://chintamaniyoga.com/why-i-left-the-mysore-community-
in-1999-my-statement/ [Zugriff: 5.7.2019].

Gerritsen, Roderik J. S./Band, Guido P. H. (2018). »Breath of Life: The Respiratory 
Vagal Stimulation Model of Contemplative Activity«. Frontiers in Human Neuro-
science, 12:397, 1–25.

Glaser, Barney G./Strauss, Anselm L. (1967). The Discovery of Grounded Theory. Chi-
cago: Aldine Transaction.

Goldberg, Elliot (2016). The Path of Modern Yoga. The History of an Embodied  
Spiritual Practice. Rochester: Inner-Traditions.

Grieser, Alexandra (2015). »Aesthetics«. In: Robert A. Segal/Kocku von Stuckrad 
(Hrsg.), Vocabulary for the Study of Religion, 1. Leiden: Brill, 14–23.

Grieser, Alexandra/Johnston, Jay (2017). »What is an Aesthetics of Religion? From 
the Senses to Meaning – and Back Again«. In: Alexandra Grieser/Jay Johnston 
(Hrsg.), Aesthetics of Religion: A Connective Concept. Berlin u. a.: De Gruyter, 1–49.

Halbfass, Wilhelm (1988). India and Europe. An Essay in Understanding. New York: 
State University of New York Press.

https://chintamaniyoga.com/why-i-left-the-mysore-community-in-1999-my-statement/
https://chintamaniyoga.com/why-i-left-the-mysore-community-in-1999-my-statement/


Bibliographie � 433

Halbfass, Wilhelm (1991). Tradition and Reflection. Explorations in Indian Thought. 
Albany: State University of New York Press.

Hall, Anthony Grim (2012). Krishnamacharya’s Yogasanagalu. Verfügbar unter: http: 
//tinyurl.com/z9jy7cp [Zugriff: 9.9.2019].

Hall, Anthony Grim (5.3.2014). Updated: DRISHTI: Overview of Drishtis indicated for 
the Surynamaskaras by the different authors resp. Instructors ALSO Krishnama-
charya’s Gaze. Verfügbar unter: https://grimmly1997.blogspot.com/2014/03/
drishti-overview-of-drishtis-indicated.html [Zugriff: 5.10.2019].

Hall, Anthony Grim (28.8.2015). Did Pattabhi Jois practice some or all of the Series 
he created and if so for how long? Verfügbar unter: http://grimmly1997.blogspot.
com/2015/08/did-pattabhi-jois-practice-some-or-all.html [Zugriff: 7.10.2019].

Hall, Anthony Grim (19.8.2019). Balasahib’s ›original‹ 1928 Surya Namaskar, sun 
salutation. The Ten Point Way to Health by Shrimant Balasahib Rajah of Aundh.  
Verfügbar unter: https://grimmly1997.blogspot.com/2012/05/balasahibs-original-
1928-suya-namaskar.html [Zugriff: 7.6.2021].

Hanegraaff, Wouter J. (1996). New Age Religion and Western Culture. Esotericism in 
the Mirror of Secualar Thought. Leiden u. a.: Brill.

Hargreaves, Jacqueline (2019). Silenced Voices Panel. Brighton Yoga Foundation. 
Transcript of Speech by Jacqueline Hargreaves.

Hariharānanda Ā� raṇya, Swāmi (1983 [1963]). Yoga Philosophy of Patañjali. Albany: 
State University of New York Press.

Hartmann, Georg (2006). »Disenchantment/Re-enchantment of the World«. In: Kocku 
von Stuckrad (Hrsg.), The Brill Dictionary of Religion (Bd. 1). Leiden u. a.: Brill.

Hauer, Jacob W. (1931a). »Eine Ü� bersetzung der Yoga-Merksprüche des Patañjali mit 
dem Kommentar des Vyāsa«. In: Helmut Palmié (Hrsg.), Yoga. Internationale 
Zeitschrift für wissenschaftliche Yoga-Forschung, 1. 25–43.

Hauer, Jacob W. (1931b). »Yoga und Zeitenwende«. In: Helmut Palmié (Hrsg.), Yoga. 
Internationale Zeitschrift für wissenschaftliche Yoga-Forschung, 1. 5–8.

Hauer, Jakob W. (1937). »Der Yoga im Lichte der Psychotherapie«. In: Jakob W. Hauer 
(Hrsg.), Glaubensgeschichte der Indogermanen. Stuttgart: Kohlhammer, 293–318.

Hauser, Beatrix (2013a). »Introduction: Transcultural Yoga(s). Analyzing a Traveling 
Subject«. In: Beatrix Hauser (Hrsg.), Yoga Traveling: Bodily Practice in Transcul-
tural Perspective. New York: Springer, 1–34.

Hauser, Beatrix (2018). »Following the Transcultural Circulation of Bodily Practices: 
Modern Yoga and the Corporeality of Mantras«. In: Karl Baier/Philipp A. Maas/
Karin Preisendanz (Hrsg.), Yoga in Transformation. Historical and Contemporary 
Perspectives, 16. Wien: V&R unipress, 505–528.

Heelas, Paul (2008). Spiritualities of Life: Romantic Themes and Consumptive Capi-
talism. Oxford: Blackwell.

Heelas, Paul (2011). Spirituality in the Modern World: Within Religious Tradition and 
Beyond. (Bd. 1). New York: Routledge.

http://tinyurl.com/z9jy7cp
http://tinyurl.com/z9jy7cp
https://grimmly1997.blogspot.com/2014/03/drishti-overview-of-drishtis-indicated.html
https://grimmly1997.blogspot.com/2014/03/drishti-overview-of-drishtis-indicated.html
http://grimmly1997.blogspot.com/2015/08/did-pattabhi-jois-practice-some-or-all.html
http://grimmly1997.blogspot.com/2015/08/did-pattabhi-jois-practice-some-or-all.html
https://grimmly1997.blogspot.com/2012/05/balasahibs-original-1928-suya-namaskar.html
https://grimmly1997.blogspot.com/2012/05/balasahibs-original-1928-suya-namaskar.html


434	 Bibliographie 

Henrichsen-Schrembs, Sabine/Versteeg, Peter (2011). »A Typology of Yoga Practi-
tioners: Towards a Model of Involvement in Alternative Spirituality«. Practical 
Matters, 4, 1–19.

Hesse, Hermann (1920). »Keyserlings Reisetagebuch«. Vivos Voco. Eine deutsche 
Monatszeitschrift, 780–782.

Hirschauer, Stefan (2008). »Körper macht Wissen – Für eine Somatisierung des 
Wissensbegriffes«. In: Karl-Siegbert Rehberg (Hrsg.), Die Natur der Gesellschaft 
2006, 2. Frankfurt am Main: Campus, 943–960.

Hitzler, Ronald (2011). »Ist da jemand? Ü� ber Appräsentationen bei Menschen im 
Zustand ›Wachkoma‹«. In: Reiner Keller/Michael Meuser (Hrsg.), Körperwissen. 
Wiesbaden: VS-Verlag, 69–84.

Hitzler, Ronald/Gothe, Miriam (2015). »Zur Einleitung. Methodologisch-methodi-
sche Aspekte ethnographischer Forschungsprojekte«. In: Ronald Hitzler/Miriam 
Gothe (Hrsg.), Ethnographische Erkundungen. Methodische Aspekte aktueller 
Forschungsprojekte. Wiesbaden: Springer VS, 9–16.

Hodder, Alan D. (2001). Thoreau’s Ecstatic Witness. New Haven, London: Yale Uni-
versity Press.

Hodder, Alan D. (2010). »Asian Influences«. In: Joel Myerson/Sandra Harbert Petru-
lionis/Laura Dassow Walls (Hrsg.), The Oxford Handbook of Transcendentalism. 
Oxford: Oxford University Press, 27–37.

Honer, Anne (1989). »Einige Probleme lebensweltlicher Ethnographie. Zur Metho-
dologie und Methodik einer interpretativen Sozialforschung.«. Zeitschrift für 
Soziologie, 18 (4), 297–312.

Huggan, Graham (2001). The Postcolonial Exotic. Marketing the Margins. London 
u. a.: Routledge.

Hunley, Samuel B./Lourenco, Stella F. (2018). »What is peripersonal space? An exa-
mination of unresolved empirical issues and emerging findings«. WIREs Cogni-
tive Science, 1–17.

Huss, Boaz (2014). »Spirituality: The Emergence of a New Cultural Category and its 
Challenge to the Religious and the Secular«. Journal of Contemporary Religion, 
29, N. 1, 47–60.

Iyengar, B. K. S. (1983 [1981]). Light on Prāṇāyāma. Prāṇāyāma Dīpikā. London: Unwin 
Paperbacks.

Iyengar, B. K. S. (2002 [1993]). Light on the Yoga Sūtras of Patañjali. London: Thornsons.
Iyengar, B. K. S. (2006). Light on Life: The Yoga Journey to Wholeness, Inner Peace, 

and Ultimate Freedom. USA: Rodale.
Jain, Andrea R. (2015). Selling Yoga: From Counterculture to Pop Culture. New York: 

Oxford University Press.
Johnston, Anita (30.1.2018). Using Metaphor and Storytelling to Heal Body Image. 

Verfügbar unter: https://www.edcatalogue.com/using-metaphor-storytelling-
heal-body-image/ [Zugriff: 5.10.2019].

https://www.edcatalogue.com/using-metaphor-storytelling-heal-body-image/
https://www.edcatalogue.com/using-metaphor-storytelling-heal-body-image/


Bibliographie � 435

Jois, Pattabhi (2002 [1999]). Yoga Mala. The Seminal Treatise and Guide from the 
Living Master of Ashtanga Yoga. New York: North Point Press.

Josipovic, Zoran (2014). »Neural correlates of nondual awareness in meditation«. 
Annals of the New York Academy of Sciences, 9–18.

Judge, William Q. (1889). The Yoga Aphorisms of Patanjali. An Interpretation by Wil-
liam Q. Judge. Preview. Theosophical University Press electronic version.

Kabat-Zinn, Jon (1994). Wherever You Go, There You Are. Mindfulness Meditation in 
Everyday Life. New York: Hyperion.

Keller, Reiner (2013). »Zur Praxis der Wissenssoziologischen Diskursanalyse«. In 
Methodologie und Praxis der Wissenssoziologischen Diskursanalyse, 1: Interdis-
ziplinäre Perspektiven. Wiesbaden: Springer, 27–68.

Kellner, Carl (1989 [1896]). »Yoga. Eine Skizze über den psycho-physiologischen  
Teil der alten indischen Lehre«. In: Josef Dvorak (Hrsg.), Satanismus, Geschichte 
und Gegenwart. Frankfurt am Main: Scarabäus bei Eichborn, 315–327.

Keyserling, Hermann (1919). Reisetagebuch eines Philosophen. München u. a.:  
Duncker & Humblot.

King, Richard/Carrette, Jeremy (2005). Selling Spirituality. The Silent Takeover of 
Religion. London u. a.: Routledge.

Klatzky, Roberta L. (1998). »Allocentric and egocentric spatial representations: 
Definitions, distinctions, and interconnections«. In: Christian Freksa/Christo-
pher Habel/Karl F. Wender et al. (Hrsg.), Spatial cognition – An interdisciplinary 
approach to representation and processing of spatial knowledge; Lecture Notes 
in Artificial Intelligence 1404. Berlin: Springer Verlag.

Klinkhammer, Gritt/Tolksdorf, Eva (Hrsg.) (2015). Somatisierung des Religiösen: 
Empirische Studien zum rezenten religiösen Heilungs- und Therapiemarkt.  
Bremen: Universität Bremen.

Knoblauch, Hubert (2003). Qualitative Religionsforschung. Paderborn: Schöningh.
Knoblauch, Hubert (2006). »Soziologie der Spiritualität«. In: Karl Baier (Hrsg.), Hand-

buch Spiritualität: Zugänge, Traditionen, interreligiöse Prozesse. Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft.

Knoblauch, Hubert (2009). Populäre Religion. Auf dem Weg in eine Spirituelle Gesell-
schaft. Frankfurt u. a.: Campus.

Koch, Anne (2005). »Spiritualisierung eines Heilwissens im lokalen religiösen Feld? 
Zur Formierung deutscher Ayurveden«. Zeitschrift für Religionswissenschaft, 13 
(1), 21–44.

Koch, Anne (2006). »Wie Medizin und Heilsein wieder verwischen. Ethische Plau-
sibilisierungsmuster des Ayurveda im Westen«. Zeitschrift für medizinische  
Ethik, 52 (2), 169–182.

Koch, Anne (2007a). »Die Religionswissenschaft als Theorieschmiede der Kulturwis-
senschaften: Religionsökonomische und kognitionswissenschaftliche Zugänge 



436	 Bibliographie 

im Test«. In: Anne Koch (Hrsg.), Watchtower Religionswissenschaft. Marburg: 
Diagonal Verlag.

Koch, Anne (2007b). Körperwissen. Grundlegung einer Religionsaisthetik. Habilita-
tionsschrift. Perspektiven der Religionswissenschaft. München: Ludwig-Maxi-
milians-Universität München.

Koch, Anne (2016). »›Körper-Wissen‹ – Körpermacht. Wie die Formierung des Körpers 
als Wissen ihn neuen Praktiken des Regierens unterwirft«. In: Almut B. Renger/
Christian Wulf/Jan O. Bangen et al. (Hrsg.), Paragrana. Internationale Zeitschrift 
für Historische Anthropologie. Special Issue: Körperwissen. Transfer und Innova-
tion, 25.1. Boston u. a., 61–75.

Koch, Anne (2017). »The Governance of Aesthetic Subjects through Body Knowledge  
and Affect Economies. A Cognitive-Aesthetic Approach«. In: Alexandra Grieser/ 
Jay Johnston (Hrsg.), Aesthetics of Religion. A Connective Concept. Berlin:  
De Gruyter, 389–412.

Koch, Anne (2018). »Ü� bungswissen. Subjekttheoretische Bemerkungen zu soma-
tischer Konditionierung, Widerständigkeit und Externalisierung«. In: Almut  
B. Renger/Alexandra Stellmacher (Hrsg.), Übungswissen in Religion und Philo-
sophie. Produktion, Weitergabe, Wandel. Berlin u. a.: LIT-Verlag, 1–18.

Kok, Bethany E./Singer, Tania (2016). »Effects of Contemplative Dyads on Engage-
ment and Perceived Social Connectedness Over 9 Months of Mental Training.  
A Randomized Clinical Trial«. JAMA Psychiatry, E1–E9.

Konecki, Krysztof T. (2015). Is the Body the Temple of the Soul? Modern Yoga Practice 
as a Psychosocial Phenomenon. Lodz u. a.: Lodz University Press & Jagellonian 
University Press.

Krishnamacharya, Tirumalai (2006 [1934]). Yoga Makaranda. Madurai: Madurai 
C.M.V. Press.

Kuske, Silvia/Czerny, Astrid (2016). Orientalism/Exoticism. In: Kocku von Stuckrad 
(Hrsg.), The Brill Dictionary of Religion, (Bd. 3). Leiden u. a.: Brill, 1380–1382.

LaFleur, William R. (1998). »Body«. In: Mark C. Taylor (Hrsg.), Critical Terms for 
Religious Studies. Chicago: The University of Chicago Press, 36–54.

Larson, Gerald James (2016). »›The End of Sacrifice‹ and the Absence of ›Religion‹: 
The Peculiar Case of India«. In: Peter Jackson/Anna-Pya Sjödin (Hrsg.), Philo-
sophy and the End of Sacrifice. Disengaging Ritual in Ancient India, Greece and 
Beyond. Sheffield: Equinox Publishing Ltd., 63–85.

Lehmann, Hertmut (2009). Die Entzauberung der Welt. Studien zu Themen von Max 
Weber. Göttingen: Wallstein Verlag.

Löscher, Gabriele (2006/2007). Yogalehrer-Ausbildung 2006/2007, Handbuch.  
Unveröffentlichtes Manuskript.

Lüddeckens, Dorothea (2012). »Religion und Medizin in der europäischen Moderne«.  
In: Michael Stausberg (Hrsg.), Religionswissenschaft. Berlin u. a.: De Gruyter,  
283–297.



Bibliographie � 437

Maas, Philipp A. (2006). Samādhipāda. Das erste Kapitel des Pātañjalajayogaśāstra 
zum ersten Mal kritisch ediert. Aachen: Shaker Verlag.

Maas, Philipp A. (2008a). »The Concepts of the Human Body and Disease in Classi-
cal Yoga and Ayurveda«. Wiener Zeitschrift für die Kunde Südasiens, 51, 125–162.

Maas, Philipp A. (2008b). »›Descent with Modification‹: The Opening of the 
Pātanjalayogaśāstra«. In: Walter Slaje (Hrsg.), Śāstrārambha: Inquiries into the 
Preamble in Sanskrit, 62. Wiesbaden: Harrassowitz, 97–119.

Maas, Philipp A. (2009). »The so-called Yoga of Supression in the Pātañjalaya 
Yogaśāstra«. In: Eli Franco (Hrsg.), Yogic Perception: Meditation and Alte-
red States of Consciousness. Wien: Verlag der Ö� sterreichischen Akademie der  
Wissenschaften, 263–282.

Maas, Philipp A. (2010). »Valid Knowledge and Belief in Classical Sāmkhya Yoga«.  
In: Piotr Balcerowicz (Hrsg.), Periodization and Historiography of Indian Philo-
sophy. Delhi: Motilal Banarsidass, 371–380.

Maas, Philipp A. (2013). »A Concise Historiography of Classical Yoga Philosophy«. 
In: Eli Franco (Hrsg.), Periodization and Historiography of Indian Philosophy. 
Vienna: Sammlung De Nobili, 53–90.

Maas, Philipp A. (2014). »Der Yogi und sein Heilsweg im Yoga des Patañjali«. In: 
Karin Steiner (Hrsg.), Wege zum Heil(igen): Sakralität und Sakralisierung in 
hinduistischen Traditionen? Wiesbaden: Harrassowitz, 65–89.

Maas, Philipp A. (2018). »›Sthirasukham Ā� sanam‹: Posture and Performance in  
Classical Yoga and Beyond«. In: Karl Baier/Philipp A. Maas/Karin Preisendanz 
(Hrsg.), Yoga in Transformation. Historical and Contemporary Perspectives.  
Wien: V&R unipress, 49–100.

Maas, Philipp A./Verdon, Noémie (2018). »On al-Bī�rūnī�’s Kitāb Pātangal and the 
Pātañjalayogaśāstra«. In: Karl Baier/Philipp A. Maas/Karin Preisendanz (Hrsg.), 
Yoga in Transformation. Historical and Contemporary Perspectives, 16. Wien: 
V&R unipress, 283–334.

Maehle, Gregor (2006). Ashtanga Yoga. Practice and Philosophy. Novato, CA: New 
World Library.

Maehle, Gregor (23.6.2018). Ashtanga or only Ekanga Yoga? Verfügbar unter: https: 
//chintamaniyoga.com/ashtanga-or-only-ekanga-yoga/ [Zugriff: 27.7.2019].

Maehle, Gregor (17.5.2018). My Initial Response to Karen Rain’s Interview About Sexual 
Abuse. Verfügbar unter: https://chintamaniyoga.com/my-initial-response-to-
karen-rains-interview-about-sexual-abuse/ [Zugriff: 18.10.2019].

Maehle, Gregor (29.6.2019). Did KP Jois Invent Ashtanga Yoga? Verfügbar unter: https://
chintamaniyoga.com/did-kp-jois-invent-ashtanga-yoga/? [Zugriff: 5.10.2019].

Mallinson, James (2011a). »Haṭha Yoga«. In: Knut A. Jacobsen (Hrsg.), Brill Encyclo-
pedia of Hinduism, (Bd. 3). Leiden: Brill, 770–781.

https://chintamaniyoga.com/ashtanga-or-only-ekanga-yoga/
https://chintamaniyoga.com/ashtanga-or-only-ekanga-yoga/
https://chintamaniyoga.com/my-initial-response-to-karen-rains-interview-about-sexual-abuse/
https://chintamaniyoga.com/my-initial-response-to-karen-rains-interview-about-sexual-abuse/
https://chintamaniyoga.com/did-kp-jois-invent-ashtanga-yoga/
https://chintamaniyoga.com/did-kp-jois-invent-ashtanga-yoga/


438	 Bibliographie 

Mallinson, James (2011b). A Response to Mark Singleton’s Yoga Body by James Mallin
son. Verfügbar unter: https://www.academia.edu/1146607/A_Response_to_Mark_
Singletons_Yoga_Body [Zugriff: 3.9.2020].

Mallinson, James (2013). Dattātreya’s Discourse on Yoga. Verfügbar unter: https://
www.academia.edu/3773137/Translation_of_the_Datt [Zugriff: 9.10.2019].

Mallinson, James/Singleton, Mark (2017). Roots of Yoga. London: Penguin.
Maréchal, Claude (2013/2014). »Teachings of Professor Krishnamacarya«. In: Robert 

Moses/Eddie Stern (Hrsg.), Nāmarūpa. 52–58.
Marx, Esther/Stephan, Thomas/Nolte, Annina et al. (2003). »Eye closure in darkness 

animates sensory systems«. Neuroimage, 19, 924–934.
Masica, Colin P. (1991). The Indo-Aryan Languages. Cambridge u. a.: Cambridge  

University Press.
Mauss, Marcel (1975 [1935]). »Die Techniken des Körpers«. In: Wolf Lepenies/ 

Henning Ritter (Hrsg.), Soziologie und Anthropologie, 2. München: Carl Hanser 
Verlag, 199–220.

McGowan, Tara (2010). »Abstract Deictic Gestures in Interaction: A Barometer of 
Intersubjective Knowledge Development in Small-Group Discussion«. Working 
Papers in Educational Linguistics 25/2, 55–79.

Medin, Alexander R. (2004). »3 Gurus, 48 Questions. Matching Interviews with Sri 
T.K.V Desikachar, Sri B.K.S. Iyengar & Sri K. Pattabhi Jois«. Nāmarūpa (Fall), 6–18.

Mensendieck, Bess (1907 [1906]). Die Körperkultur des Weibes. München: Verlags-
anstalt F. Bruckmann A.-G.

Menzler, Dora (1924). Die Schönheit Deines Körpers. Stuttgart: Verlag der Stuttgarter 
Sportbücher.

Merleau-Ponty, Maurice (1974 [1966]). Phänomenologie der Wahrnehmung. Berlin: 
De Gruyter.

Michaels, Axel (2016). Homo Ritualis. Hindu Ritual and Its Significance for Ritual 
Theory. New York: Oxford University Press.

Miller, Tim (2003). Tim Miller Interview. By Deborah Crooks. Verfügbar unter: http://
www.ashtanga.com/html/article_miller_tim.html [Zugriff: 16.8.2019].

Millière, Raphaël/Carhart-Harris, Robin L./Roseman, Leor et al. (2018). »Psychedelics, 
Meditation, and Self-Consciousness«. frontiers in Psychology, 9, 1–29.

Mitchell, Jules (2019). Yoga Biomechanics: Stretching redefined. Pencaitland: Hand-
spring Publishing Limited.

Mitra, Rajendralal (1883). The Yoga Aphorisms of Patanjali. Kalkutta: Asiatic Society 
of Bengal.

Mohan, A.G. (2010). Krishnamacarya. His Life and Teachings. Boston u. a.: Shambhala.
Mohan, A.G. (2012). Yoga Makaranda (Part II). Verfügbar unter: http://nitayoga.com/

wp-content/uploads/2013/08/Yoga-Makaranda-Part-2-Sri-T-Krishnamacharya.
pdf [Zugriff: 5.4.2019].

Mohan, A.G. (2013). Yoga Yājñavalkya. Wroclaw: Svastha Yoga (Amazon Fulfillment).

https://www.academia.edu/1146607/A_Response_to_Mark_Singletons_Yoga_Body
https://www.academia.edu/1146607/A_Response_to_Mark_Singletons_Yoga_Body
https://www.academia.edu/3773137/Translation_of_the_Datt
https://www.academia.edu/3773137/Translation_of_the_Datt
http://www.ashtanga.com/html/article_miller_tim.html
http://www.ashtanga.com/html/article_miller_tim.html
http://nitayoga.com/wp-content/uploads/2013/08/Yoga-Makaranda-Part-2-Sri-T-Krishnamacharya.pdf
http://nitayoga.com/wp-content/uploads/2013/08/Yoga-Makaranda-Part-2-Sri-T-Krishnamacharya.pdf
http://nitayoga.com/wp-content/uploads/2013/08/Yoga-Makaranda-Part-2-Sri-T-Krishnamacharya.pdf


Bibliographie � 439

Mohan, A.G./Mohan, Ganesh (2017). Haṭha Yoga Pradīpikā with notes from Krishna
macharya. Wroclaw: Svastha Yoga (Amazon Fulfillment).

Mullan, Kelly (2016). »Harmonic Gymnastics and Somatics: A Genealogy of Ideas«. 
Currents, 16–28.

Nardi, Greg (28.5.2016). The Many Faces of Yoga: Greg Nardi. Verfügbar unter: https://
clairmoves.com/the-many-faces-of-yoga-interview-with-greg-nardi/ [Zugriff: 
17.12.2021].

Naul, Robert (2008). Olympic Education. Aachen: Meyer & Meyer Verlag.
Nehring, Andreas/Ernst, Christoph (2013). »Populäre Achtsamkeit. Kulturelle Aspekte 

einer Meditationspraxis zwischen Präsenzerfahrung und implizitem Wissen«.  
In: Christoph Ernst/Heike Paul (Hrsg.), Präsenz und implizites Wissen. Zur  
Interdependenz zweier Schlüsselbegriffe der Kultur- und Sozialwissenschaften. 
Bielefeld: transcript, 373–401.

Nevrin, Klas (2004). Performing the Yogasutra – Towards a Methodology for Studying 
Recitation in Modern Hatha Yoga. Paper on the Conference »Ritual Practices in 
Indian Religions and Contexts«. Lund, Sweden.

Newcombe, Suzanne (14.2.2017). Krishnamacharya on yoga as indigenous medicine. 
Verfügbar unter: http://ayuryog.org/blog/krishnamacharya-yoga-indigenous-
medicine [Zugriff: 31.7.2020].

Nicholson, Andrew J. (2010). Unifying Hinduism: Philosophy and Identity in Indian 
Intellectual History. New York: Columbia University Press.

Oberhammer, Gerhard (1977). »Strukturen Yogischer Meditation«. Ö� sterreichische 
Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse, Sitzungs- 
berichte, 322 (13), 1–244.

Olivelle, Patrick (1996). Upaniṣads. New York: Oxford University Press.
Ostrowski, Laura von (15.3.2018). Boris Sacharow: Germany’s First Hathayoga  

Teacher. Verfügbar unter: https://www.theluminescent.org/2018/03/boris-
sacharow-germanys-first-hathayoga.html [Zugriff: 5.7.2020].

Ostrowski, Laura von (2018b). »Is the Body the Temple of the Soul?: Modern Yoga 
Practice as a Psychosomatic Phenomenon. – by Krysztof T. Konecki«. In: Michael 
Baltutis (Hrsg.), International Journal for Hindu Studies, 22. Springer, 523–549.

Ostrowski, Laura von (2018c). »Somatische Religion. Ein postsäkulares Phänomen?«. 
In: Stefanie Burkhardt/Simon Wiesgickl (Hrsg.), Verwandlungen. Vom Über-Set-
zen religiöser Signifikanten in der Moderne. Stuttgart: Kohlhammer, 75–78.

Ostrowski, Laura von (2019). »Die sakrale Zeit des Hier und Jetzt. Deutung und 
somatische Herstellung von Gegenwärtigkeit in der rezenten deutschen Yoga-
szene«. In: Juliane Engel/Mareike Gebhardt/Kay Kirchmann (Hrsg.), Zeitlich-
keit und Materialität – Kultur- und sozialwissenschaftliche Perspektiven auf die 
Interdependenz von Präsenz und implizitem Wissen. Bielefeld: transcript, 179–192.

Palm, Reinhard (2010). Der Yogaleitfaden des Patañjali. Stuttgart: Reclam.
Paul, Nobin C. (1851). A Treatise on the Yoga Philosophy. Benares: Recorder Press.

https://clairmoves.com/the-many-faces-of-yoga-interview-with-greg-nardi/
https://clairmoves.com/the-many-faces-of-yoga-interview-with-greg-nardi/
http://ayuryog.org/blog/krishnamacharya-yoga-indigenous-medicine
http://ayuryog.org/blog/krishnamacharya-yoga-indigenous-medicine
https://www.theluminescent.org/2018/03/boris-sacharow-germanys-first-hathayoga.html
https://www.theluminescent.org/2018/03/boris-sacharow-germanys-first-hathayoga.html


440	 Bibliographie 

Payne, Peter/Crane-Godreau, Mardi A. (2015). »The preparatory set: a novel  
approach to understanding stress, trauma, and the bodymind therapies«. In: 
Laura Schmalzl/Catherine E. Kerr (Hrsg.), Neural Mechanisms Underlying Move-
ment-Based Embodied Contemplative Practices. Lausanne: Frontiers Media, 54–75.

Powell, Seth (2018). »The Yoga Sutra of Patanjali: A Biography, by David G. White 
(Review)«. Religions of South Asia, 11 (2–3), 351–353.

Ramaswami, Srivatsa (2007). »My Studies with Ś� ri Krishamacharya«. Nāmarūpa, 
Spring, 13–23.

Ramaswami, Srivatsa (31.8.2017). Huge variety of Krishnamacharya’s teachings – Inter-
view with Srivatsa Ramaswami. Verfügbar unter: https://grimmly2007yo.blogspot.
com/2017/08/variety-of-krishnamacharyas-teachings.html [Zugriff: 17.12.2021].

Reckwitz, Andreas (2008). Subjekt. Bielefeld: transcript.
Reckwitz, Andreas (2012). Die Erfindung der Kreativität: Zum Prozess gesellschaft-

licher Ästhetisierung. Berlin: Suhrkamp.
Reckwitz, Andreas (2017a). Die Gesellschaft der Singularitäten. Berlin: Suhrkamp.
Reckwitz, Andreas (2017b). Zwischen Hyperkultur und Kulturessenzialismus. Die 

Spätmoderne im Widerstreit zweier Kulturalisierungsregimes. Verfügbar unter: 
http://www.soziopolis.de/beobachten/kultur/artikel/zwischen-hyperkultur-
und-kulturessenzialismus/ [Zugriff: 4.5.2020].

Remski, Matthew (2019). Practice and all is Coming. Abuse, Cult Dynamics, and  
Healing in Yoga and Beyond. New Zealand: Embodied Wisdom Publishing.

Rennie, Scott (2009). Krishnamacharyas Yogavalli. Notes from a Workshop with 
T. K. V. Desikachar. Unveröffentlichtes Manuskript.

Rincke, Eva (2015). Joseph Pilates. Der Mann, dessen Name Programm wurde. Frei-
burg: Herder.

Rösel, Richard (1928). Die psychologischen Grundlagen der Yogapraxis. Stuttgart: 
Kohlhammer.

Ross, Alyson/Brooks, Alyssa/Touchton-Leonard, Katherine et al. (2016). »A Different 
Weight Loss Experience: A Qualitative Study. Exploring the Behavioral, Physical, 
and Psychosocial Changes Associated with Yoga That Promote Weight Loss«. 
Evidence-Based Complementary and Alternative Medicine, Volume 2016, Article 
ID 2914745, 11.

Rothe, Katja (2014). »The Gymnastics of Thought: Elsa Gindler’s Networks of Knowl-
edge«. In: Laura Cull/Alice Lagaay (Hrsg.), Encounters between Performance 
and Philosophy: Theatre, Performativity and the Practice of Theory. Basingstoke: 
Palgrave Macmillan, 197–222.

Russell, Tamara A./Arcuri, Silvia M. (2014). »A Neurophysiological and Neuropsycho-
logical Consideration of Mindful Movement. Clinical and Research Implications«. 
In: Laura Schmalzl/Catherine E. Kerr (Hrsg.), Neural Mechanisms Underlying 
Movement-Based Embodied Contemplative Practices. Lausanne: Frontiers Media, 
14–30.

https://grimmly2007yo.blogspot.com/2017/08/variety-of-krishnamacharyas-teachings.html
https://grimmly2007yo.blogspot.com/2017/08/variety-of-krishnamacharyas-teachings.html
http://www.soziopolis.de/beobachten/kultur/artikel/zwischen-hyperkultur-und-kulturessenzialismus/
http://www.soziopolis.de/beobachten/kultur/artikel/zwischen-hyperkultur-und-kulturessenzialismus/


Bibliographie � 441

Sacharow, Boris (1958). Indische Körperertüchtigung (Hatha-Yoga). Praktische Methode 
der Körperkultur in 12 Lehrbriefen nach indischem Muster. (Bd. 2). Büdingen-Get-
tenbach: Lebensweiser-Verlag.

Said, Edward W. (1993). Culture and Imperialism. London: Chatto & Windus.
Schleip, Robert (2019). Faszien Fitness. München: Riva.
Schmalzl, Laura/Kerr, Catherine E. (2016). Neural Mechanisms Underlying Movement-

Based Embodied Contemplative Practices. Lausanne: Frontiers Media.
Schmalzl, Laura/Powers, Chivon/Henje Blom, Eva (2015). »Neurophysiological  

and neurocognitive mechanisms underlying the effects of yoga-based practices: 
towards a comprehensive theoretical framework«. In: Laura Schmalzl/Cathe-
rine E. Kerr (Hrsg.), Neural Mechanisms Underlying Movement-Based Embodied 
Contemplative Practices. Lausanne: Frontiers Media, 96–114.

Schmidt, Jacob (2020). Achtsamkeit als kulturelle Praxis. Zu den Selbst-Welt- 
Modellen eines populären Phänomens. Bielefeld: transkript.

Schmidt-Garre, Jan (24.8.2014). »Die Welt auf den Kopf gestellt«. In: Welt am  
Sonntag. Verfügbar unter: https://www.welt.de/print/wams/lifestyle/article 
131531151/Die-Welt-auf-den-Kopf-gestellt.html [Zugriff: 16.12.2021].

Schnäbele, Verena (2009). Yogapraxis und Gesellschaft. Eine Analyse der Transfor-
mations- und Subjektivierungsprozesse durch die Körperpraxis des modernen 
Yoga. Bewegungskultur, (Bd. 6). Hamburg: Verlag Dr. Kovac.

Scholz, Susanne (2017). »Reading Patanjali’s Yoga Sutra Like the Bible in Sunday 
School: About Orientalist and Western Protestant Hermeneutical Assumptions 
in Contemporary English Translations of Patanjali’s Yoga Sutra«. In: Stanislav 
Grodz/Ulrich Winkler (Hrsg.), Shifting Locations–Reshaping Methods: How New 
Fields of Research in Intercultural Theology and Interreligious Studies Elicit Metho-
dological Extensions. Berlin: Brill.

Schröer, Norbert/Poferl, Angelika/Kreher, Simone et al. (2012). »Vorwort«. In: Norbert 
Schröer/Angelika Poferl/Simone Kreher et al. (Hrsg.), Lebenswelt und Ethnogra-
phie. Beiträge der 3. Fuldaer Feldarbeitstage, 3. Juni 2011. Essen: Oldib Verlag, 9–13.

Schüler, Sebastian (2012). »Synchronized Ritual Behavior. Religion, Cognition and 
the Dynamics of Emodiment«. In: Davin Cave/Rebecca Sachs Norris (Hrsg.), Reli-
gion and the Body. Modern Science and the Construction of Religious Meaning. 
Leiden u. a.: Brill, 81–101.

Schüler, Sebastian (2015). »Der Körper, die Sinne und die Phänomenologie der Wahr-
nehmung: Vom Embodiment-Paradigma zur Religionsästhetik«. In: Gritt Klink-
hammer/Eva Tolksdorf (Hrsg.), Somatisierung des Religiösen. Empirische Stu-
dien zum rezenten religiösen Heilungs- und Therapiemarkt. Bremen: Universität 
Bremen, 13–46.

Seminar für harmonische Gymnastik, Kallmeyer (Hrsg.). (1912). Lehrerin der Har-
monischen Gymnastik. Ein neuer Frauenberuf. Berlin-Zehlenberg: Kulturverlag.

https://www.welt.de/print/wams/lifestyle/article131531151/Die-Welt-auf-den-Kopf-gestellt.html
https://www.welt.de/print/wams/lifestyle/article131531151/Die-Welt-auf-den-Kopf-gestellt.html


442	 Bibliographie 

Serino, Andrea (2019). »Peripersonal space (PPS) as a multisensory interface between 
the individual and the environment, defining the space of the self«. Neuroscience 
and Biobehavioral Reviews, 99, 138–159.

Shapiro, Shauna L./Jazaieri, Hooria/Goldin, Philippe R. (2012). »Mindfulness-based 
stress reduction effects on moral reasoning and decision making«. The Journal 
of Positive Psychology: Dedicated to furthering research and promoting good 
practice, 7 (6), 504–515.

Shearer, Alistair (2020). The Story of Yoga. From Ancient India to the Modern West. 
London: Hurst & Company.

Singleton, Mark (2005). »Salvation Through Relaxation: Proprioceptive Therapy and 
its Relationship to Yoga«. Journal of Contemporary Religion, 20, 289–304.

Singleton, Mark (2008). »The Classical Reveries of Modern Yoga: Patañjali and Cons-
tructive Orientalism«. In: Mark Singleton (Hrsg.), Yoga in the Modern World: 
Contemporary Perspectives. London: Routledge, 77–99.

Singleton, Mark (2010). Yoga Body. New York: Oxford University Press.
Singleton, Mark (4.2.2011). The Ancient & Modern Roots of Yoga. One scholar’s quest  

to trace his practice back to its source ultimately gives him a glimpse of yoga’s  
greater truth. Verfügbar unter: https://www.yogajournal.com/yoga-101/philo 
sophy/yoga-s-greater-truth/ [Zugriff: 17.12.2021].

Singleton, Mark (2013). »Transnational Exchange and the Genesis of Modern Postural 
Yoga«. In: Beatrix Hauser (Hrsg.), Yoga Traveling: Bodily Practice in Transcultural 
Perspective. Heidelberg: Springer, 37–56.

Singleton, Mark/Fraser, Tara (2014). »T. Krishnamacarya, Father of Modern Yoga«. 
In: Mark Singleton/Ellen Goldberg (Hrsg.), Gurus of Modern Yoga. New York: 
Oxford University Press, 83–106.

Singleton, Mark/Larios, Borayin (2021). »The Scholar-practitioner of Yoga in the 
Western Academy«. In: Suzanne Newcombe/Karen O’Brien-Kop (Hrsg.), Rout-
ledge Handbook of Yoga and Meditation Studies. New York: Routledge, 37–50.

Singleton, Mark/Narahimsan, M./Jayashree, M.A. (2012). »Yoga Makaranda of T.  
Krishnamacarya«. In: David Gordon White (Hrsg.), Yoga in Practice. Princeton 
u. a.: Princeton University Press, 337–352.

Sjoman, Norman E. (1999). The Yoga Tradition of the Mysore Palace. New Delhi: 
Abhinav Publications.

Skuban, Ralph (2011). Patañjalis Yogasutra. München: Arkana.
Smith, Benjamin Richard (2008). »›With Heat Even Iron Will Bend‹: Discipline and 

Authority in Ashtanga Yoga«. In: Mark Singleton/Jean Bryrne (Hrsg.), Yoga in 
the Modern World. Contemporary Perspectives. New York: Routledge, 140–160.

Stebbins, Genevieve (1892). Dynamic Breathing and Harmonic Gymnastics. A Com-
plete System of Psychical, Aesthetic and Physical Culture. New York: Edgar S. 
Werner & Company.

https://www.yogajournal.com/yoga-101/philosophy/yoga-s-greater-truth/
https://www.yogajournal.com/yoga-101/philosophy/yoga-s-greater-truth/


Bibliographie � 443

Steiner, Ronald (2019). Der Yoga-Doc, Heilen mit Yoga. Die besten Übungen für zahl-
reiche Beschwerden. München: Riva.

Stern, Eddie (2002). »Foreword«. In: Pattabhi Jois (Hrsg.), Yoga Mala. The Seminal 
Treatise and Guide from the Living Master of Ashtanga Yoga. New York: North 
Point Press, xiii–xvii.

Stern, Eddie (2019). One Simple Thing. New York: North Point Press.
Still, Thomas (2014). 1 Percent Theory. An Attempt to Reconstruct the Forgotten 

Lessons of Ashtanga Yoga as Taught by Shri K. Pattabhi Jois. Leipzig: Amazon 
Distribution GmbH.

Strauss, Sarah (2005). Positioning Yoga: Balancing Acts across Cultures. Oxford: Berg.
Streib, Heinz/Klein, Constantin (2016). »Religion and Spirituality«. In: Michael Staus-

berg/Steven Engler (Hrsg.), The Oxford Handbook of the Study of Religion. Oxford: 
Oxford University Press, 73–83.

Stuckrad, Kocku von (2004). Was ist Esoterik? Kleine Geschichte des geheimen Wis-
sens. München: Verlag C.H. Beck.

Stuckrad, Kocku von (2014). The Scientification of Religion. A Historical Study of 
Discursive Change, 1800-2000. Boston/Berlin: De Gruyter.

Tietke, Mathias (2011). Yoga im Nationalsozialismus. Kiel: Verlag Ludwig.
Turner, Victor (1991 [1969]). The Ritual Process. Structure and Anti-Structure. New 

York: Cornell University Press.
Ulrich, Moritz (25.7.2021). Sanskrit: Wozu sollen wir die Sprache der Yogis noch üben? 

Verfügbar unter: https://www.fuckluckygohappy.de/sanskrit-wozu-ueben-wir-
die-sprache-der-yogis/ [Zugriff: 17.12.2021].

van der Veer, Peter (2014). The Modern Spirit of Asia. The Spiritual and the Secular 
in China and India. Princeton: Princeton University Press.

van Garmissen, Alexandra (2015). »›Was kann ich für mich tun, um zu überleben?‹ 
Komplementär- und alternativmedizinische Heilmethoden als (Be-)Handlungs-
optionen für Frauen mit Brustkrebs«. In: Gritt Klinkhammer/Eva Tolksdorf 
(Hrsg.), Somatisierung des Religiösen: Empirische Studien zum rezenten religiösen  
Heilungs- und Therapiemarkt. Bremen: Universität Bremen, 283–299.

van Gennep, Arnold (1960). The Rites Of Passage. Chicago: The University Of Chi-
cago Press.

Verrel, Julius/Almagor, Eilat/Schumann, Frank et al. (2016). »Changes in neural 
resting state activity in primary and higher-order motor areas induced by a 
short sensorimotor intervention based on the Feldenkrais method«. In: Laura 
Schmalzl/Catherine E. Kerr (Hrsg.), Neural Mechanisms Underlying Movement-
Based Embodied Contemplative Practices. Lausanne: Frontiers Media, 201–211.

Vivekānanda, Swami (2017). The Complete Works of Swami Vivekananda. (Bd. 1). 
New York: Discovery Publisher.

Walter, Hermann (2009 [1893]). Hatha-Yoga Pradîpikâ. Die Leuchte des Hatha-Yoga. 
Hamburg: Phänomen Verlag.

https://www.fuckluckygohappy.de/sanskrit-wozu-ueben-wir-die-sprache-der-yogis/
https://www.fuckluckygohappy.de/sanskrit-wozu-ueben-wir-die-sprache-der-yogis/


444	 Bibliographie 

Weber, Max (1995). Wissenschaft als Beruf. Stuttgart: Reclam.
Wedemeyer-Kolwe, Bernd (2012). »François Delsarte und die deutsche Körper-

kulturbewegung«. In Ars Semeiotica, 35. Tübingen: Gunter Narr Verlag, 313–318.
Weller, Michaela (2017). Cross-Yoga für Sportler. 50 Übungen für die perfekte Balance. 

München: Christian Verlag GmbH.
White, David G. (2014). The Yoga Sutra of Patanjali. Princeton: Princeton UP.
White, David Gordon (2009). Sinister Yogis. Chicago u. a.: The University of Chicago 

Press.
Wildcroft, Theodora R. (2018). Patterns of Authority and Practice Relationships in 

›Post-Lineage Yoga‹. PhD thesis The Open University. Verfügbar unter: http://oro.
open.ac.uk/59125/1/thesis_TRW19.pdf [Zugriff: 9.1.2022].

Wilson, Margaret (2006). »Covert Imitation. How the Body Schema Acts as a Predic-
tion Device«. In: Günther Knoblick/Ian M. Thronton/Marc Grosjean et al. (Hrsg.), 
Human Body Perception From the Inside Out. Oxford: Oxford University Press, 
211–228.

Wittmann, Marc (2015). Wenn die Zeit stehen bleibt. Kleine Psychologie der Grenz-
erfahrungen. München: C.H. Beck.

Yoga-Alliance/Yoga-Journal (2016). The 2016 Yoga in America Study. Verfügbar unter: 
https://www.yogaalliance.org/Get_Involved/Media_Inquiries/2016_Yoga_in_
America_Study_Conducted_by_Yoga_Journal_and_Yoga_Alliance_Reveals_Growth_
and_Benefits_of_the_Practice [Zugriff: 9.1.2022].

http://oro.open.ac.uk/59125/1/thesis_TRW19.pdf
http://oro.open.ac.uk/59125/1/thesis_TRW19.pdf
https://www.yogaalliance.org/Get_Involved/Media_Inquiries/2016_Yoga_in_America_Study_Conducted_by_Yoga_Journal_and_Yoga_Alliance_Reveals_Growth_and_Benefits_of_the_Practice
https://www.yogaalliance.org/Get_Involved/Media_Inquiries/2016_Yoga_in_America_Study_Conducted_by_Yoga_Journal_and_Yoga_Alliance_Reveals_Growth_and_Benefits_of_the_Practice
https://www.yogaalliance.org/Get_Involved/Media_Inquiries/2016_Yoga_in_America_Study_Conducted_by_Yoga_Journal_and_Yoga_Alliance_Reveals_Growth_and_Benefits_of_the_Practice






 

9
Laura von Ostrowski studierte Indologie, Religionswissenschaft und Roma-
nistik an der LMU München, promovierte an der LMU in Religionswissen-
schaft und gehörte als Stipendiatin dem DFG-Graduiertenkolleg „Präsenz 
und implizites Wissen“ an der FAU Erlangen-Nürnberg an. Sie praktiziert 
Yoga seit 2004, arbeitet als Yogalehrerin und freiberufliche Kulturschaffende 
und schreibt auf dem Blog »yoganerds_de« über ihre Forschung.

Ist Yoga Gymnastik, Spiritualität, Philosophie oder Religion? Zur Beant-
wortung dieser Frage trägt seit jeher der Diskurs über »Yogaphilosophie« 
maßgeblich bei. Das vorliegende Buch widmet sich der Erforschung dieses 
Phänomens und fokussiert dabei auf das Yogasūtra, ein meist als philoso-
phischer Überbau der körperlichen Yogapraxis verstandenes, jedoch primär  
meditativen und soteriologischen Inhalten gewidmetes altindisches Werk. 
Von Ostrowskis Monografie konzentriert sich auf den Yogastil Ashtanga 
Yoga als Fallbeispiel und geht historisch und ethnographisch der bewegten  
Geschichte des Yogasūtras bis in die Gegenwart nach.

Da die moderne Rezeption des Textes stets von der Suche nach einer prak-
tischen Umsetzung geprägt war, legt das Buch einen religionsästhetischen 
Schwerpunkt auf die heute zunehmende Vernetzung von Textinhalten mit 
der Körperpraxis namens Yoga. Das längst in die Europäische Religionsge-
schichte eingegangene Diskurselement »Yogaphilosophie« war und ist von 
Synthese und interkulturellem Transfer geprägt. Die Arbeit zeigt, dass es sich 
heute unter anderem mit Inhalten der Körperkulturbewegung, des New Age, 
der Positiven Psychologie und der Achtsamkeitsbewegung verbunden hat. 
Nicht zuletzt unterstreicht das Buch so die beständige Relevanz der (kultur-)
wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit diesem vielschichtigen Diskurs.

49,90 €
ISBN  978-3-487-161150

www.olms.de


	Fakultätstitelblatt
	Titelei
	Impressum
	Inhaltsverzeichnis
	OLE_LINK22
	OLE_LINK23
	OLE_LINK5
	OLE_LINK6
	OLE_LINK17
	OLE_LINK18
	OLE_LINK19
	OLE_LINK20
	OLE_LINK21
	OLE_LINK13
	OLE_LINK14
	OLE_LINK3
	OLE_LINK4
	OLE_LINK9
	OLE_LINK10
	OLE_LINK1
	OLE_LINK24
	OLE_LINK25
	OLE_LINK26
	OLE_LINK27
	OLE_LINK7
	OLE_LINK8
	OLE_LINK15
	OLE_LINK16

