LMU

LUDWIG-

MAXIMILIANS-

UNIVERSITAT
MUNCHEN

OPEN PUBLISHING
INTHE HUMANITIES

LB

ahabng
,qr&'z b
iy "zgl.

2GR }-»-»73-2 .‘ﬁ‘% "LL_I o " &M&W‘m

'1 F, R
fé ELEi 7
Ry

. rep

b SRR,
TR

3[
“‘g‘wu. SREAI

e ""“H
g 'ua.

A’ 13 8

LAURA VON OSTROWSKI

Ein Text in Bewegung

Das Yogasutra als Praxiselement im Ashtanga Yoga - eine
historische, religionsasthetische und ethnographische Studie



Wie ein Text zur Praxis wird:
Das Yogasutra als Praxiselement im heutigen Positionsyoga.

Eine historische und empirische Studie im
Umfeld des Ashtanga Yogas.

Inauguraldissertation
zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie
an der Ludwig-Maximilians-Universitat Miinchen

vorgelegt von
Laura von Ostrowski
aus Miinchen
2022



Referentin: Prof. Dr. Anne Koch
Korreferent: Prof. Dr. Robert Yelle
Tag der miindlichen Priifung: 17.02.2021



Laura von Ostrowski

Ein Text in Bewegung
Das Yogasutra als Praxiselement im Ashtanga Yoga - eine historische,
religionsasthetische und ethnographische Studie



Open Publishing in the Humanities

In der Reihe Open Publishing in the Humanities (OPH) wird die Veroffentlichung
von hervorragenden geistes- und sozialwissenschaftlichen Dissertationen
geférdert. Die LMU unterstiitzt damit Open Access als best practice in der
Publikationskultur von Monografien in den Geistes- und Sozialwissenschaften
und engagiert sich zugleich in der Nachwuchsférderung. Herausgeber von OPH
sind Prof. Dr. Hubertus Kohle und Prof. Dr. Thomas Krefeld.

Die Universitatsbibliothek der LMU stellt dafiir ihre Infrastruktur des hybriden
Publizierens bereit und ermdglicht dadurch jungen, forschungsstarken Wissen-
schaftler*Innen, ihre Werke gedruckt und gleichzeitig auch Open Access zu
veroffentlichen.

https://oph.ub.uni-muenchen.de


https://oph.ub.uni-muenchen.de

Ein Text in Bewegung
Das Yogasdutra als Praxiselement im Ashtanga Yoga - eine
historische, religionsasthetische und ethnographische Studie

von
Laura von Ostrowski

Universitatsbibliothek
Ludwig-Maximilians-Universitat Miinchen

O LB




Eine Publikation in Zusammenarbeit zwischen dem Georg Olms Verlag und
der Universitatsbibliothek der LMU Miinchen

Gefoérdert von der Ludwig-Maximilians-Universitat Miinchen

Georg Olms Verlag AG
Hagentorwall 7

31134 Hildesheim
https://www.olms.de

Text © Laura von Ostrowski 2022

Diese Arbeit ist verdffentlicht unter Creative Commons Licence BY 4.0.
(http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). Abbildungen unterliegen ggf.
eigenen Lizenzen, die jeweils angegeben und gesondert zu beriicksichtigen sind.

Erstveroffentlichung 2022
Zugleich Dissertation der LMU Miinchen 2021
Umschlaggestaltung: Jonas von Ostrowski; Fotovorlage: Susanne Striebel

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet abrufbar
Uber http://dnb.d-nb.de

Open-Access-Version dieser Publikation verfligbar unter:
http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:19-286210
https://doi.org/10.5282/0ph.20

ISBN 978-3-487-16115-0


https://www.olms.de
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.d-nb.de
http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:19-286210
https://doi.org/10.5282/oph.20

Inhalt

Abkiirzungsverzeichnis...................ooo IX
DanKSAGUIIE. ... XI
English Summary.............. XIII
1 EINIeItUNG. .o 1
I Grundlegungen....................... 11
2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies...........................ccccoviiiiiil, 11
3 Theoretische Grundlagen...............ccccciii 25
3.1 Eine Einordnung des Begriffes »(heutige) Yogaphilosophie«......................... 25

3.2 Relevante Korpertheorien und die kulturwissenschaftliche Analyse
VON KOTPEIWISSEI ..ot 38
3.3 Vortberlegungen zur Spiritualitat heutigen Positionsyogas.......................... 46
3.4 Der Umgang mit exotischen religidsen Ressourcen ......................cooooinn. 52
4 Methodische Anmerkungen ..............ccoooooiiiiiiiii 55
5 Patanjalis Weltbild: Religios-philosophische Grundlagen......................... 69

I Religionshistorischer Teil:

Auf den Spuren eines »praktischen Patafijali«.................................. 73
1 Patanjali in der frithen Neuzeit? Synthetische Grundlagen....................... 75

2 Patafijali im Kulturkontakt: Aneignungsprozesse um 1900
in Britisch-Indien und im deutschsprachigen Raum.................................. 83

3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie........ 107
3.1 T Krsnamacarya (1888-1989): Das Yogastitra zwischen Mythos und Praxis... 107
3.2 K. Pattabhi Jois (1915-2009): »This is Patafijali Yoga«.................ccoeoiiiinns 125



VI

4

III

Inhalt
Patafijali embodied: Interpretative Turns und weitere
kulturelle Quellen................o 151
4.1 Die Korperkulturbewegung als kulturelle Quelle .......................... 152
4.2 Allgemeinplatz Yogaphilosophie: Krsnamacaryas abtriinniger Schiiler
B.K.S Iyengar (1918-2014) ..ot 177
Kulturanalytischer Teil:
Eine empirische Untersuchung von Yogaphilosophie im
21.Jahrhundert anhand eines Fallbeispiels....................................... 183
Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von
KOTPerWiSSeN .....ooiiiii 185
1.1 Lehrformate und Unterrichtsmethoden ........................., 186
1.2 Raum und Equipment - ein wirksames asthetisches Framing ..................... 190
1.3 Korperstrategien der Praxis ............oooiiiiiiiiiiii 194
1.3.1 Das Prinzip der festen Serien: »Wrong practice, no benefit«?............. 194
1.3.2 Tristhana: Aufmerksamkeits- und Sinneslenkung............................ 198
1.3.3 Asana-s und vinyasa: Prazision versus Flow.................................. 199
1.3.4 Bandha-s: Muskelarbeit als Konzentrationsanker............................ 204
1.3.5 Drsti-s: Den Sehsinn einhegen ... 207
1.3.6 Ujjayr: Das vierte anga?..............ccooiiiiiiiiiiiiiii 214
1.3.7 Die>Magiecdes COUNES...........oiuiiiiiiiiiiiei 219
1.3.8 Faszientechniken...............cooooiiiiii 223
1.3.9 Angewandte ANatOmie..............coouiiuiiiiiiii i 226
1.3.10 Alignment: Den Koérper ausrichten als spiritueller Akt.................... 227
1.3.11 Deictic Touch: Adjustments und Diskurse.......................oo. 237
1.3.12 Die Endentspannung: Der kronende Abschluss?............................ 248
1.3.13 Zwischenfazit: Die Rolle der Kdrperpraxis fiir heutige
Yogaphilosophie. ... 249
Das Yogastitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis).............. 253
2.1 Das Aushandeln von Deutungshoheiten: Sprecherpositionen,
Wissensvermittlung und Wissenserwerb.................cooiiiiiiiiii. 256
2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie................................ 273
2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras... 290
2.3.1 Atha yoga: »Yoga ist immer JetZta. ..........ocviiviiiiii 293
2.3.2 Yogas-citta-vrtti-nirodhah? ........................cccoiii 297
2.3.3 Neue Methoden des Zur-Ruhe-Bringens.................cococoiiii, 305
2.3.4 Abhydsa und vairdgya: Die Suche nach innerer Balance.................... 308
2.3.5 Die antardya-s: Hindernisse aufdem Weg......................coocooii 310



Inhalt VIl

2.3.6 Maitri, karuna, muditd, upeksa: Nachstenliebe statt

Gesellschaftsrlickzug ... 313
2.3.7 Kriya Yoga: Mut, Staunen und Zufriedenheit........................... 318
2.3.8 Die astanga-s: Der Weg zur Selbstverwirklichung ........................... 323
2.3.9 Samadhi, Prasenzerfahrungen und Flow.......................c 340

2.3.10 Purusa, atman und kaivalya: Zwischen Selbstbeobachtung,
Selbstsuche und Selbstverwirklichung........................... 351
3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) gehtdas?.................. 377
3.1 Ubergeordnete INNAlte ...............ccooiuiiiiiiiiii e 379
3.2 Neue yogaphilosophische Praktiken und ihre Verbreitung.......................... 380

3.3 Der Umgang mit »exotischen religiosen Ressourcen«: Exotisierung,
Domestizierung, Dekontextualisierung und Universalisierung .................... 384
3.4 Die Figur der Veralltaglichung und die Spiritualisierung des Alltags............. 388
3.5 Die Verachtsamung heutiger Yogaphilosophie......................... 391
3.6 Zwischen Wiederverzauberung und Verwissenschaftlichung...................... 393
3.7 Heilung oder Heilsbringer? ... 395
3.8 Die Somatisierung von Yogaphilosophie und verkorperte Spiritualitét.......... 400
3.9 Die Seele und das Primat der Selbstverwirklichung................................... 404
3.10 Philosophieren: Ein Raum der Welt- und Selbsterkundung?...................... 408
3.11 Reflexionen zur kulturellen Aneignung ................cocooiiiiiiiiiiiii 412
4 Restimee: Patafjjali auf der Matte ....................oocciiiiiiiii 417
GLOSSAL ... 425
Abbildungsverzeichnis / Tabellenverzeichnis.............................................. 427

Bibliographie. ... 429






Abkiirzungsverzeichnis

AY Ashtanga Yoga

AYI Ashtanga Yoga Innovation®
FA Focused Attention

FN Feldnotiz(en)

HP Hathapradipika

HY Hathayoga

KKB  Korperkulturbewegung
MPY  Modern Postural Yoga
n.u.Z. nach unserer Zeitrechnung
oM Open Monitoring

7

PYS Patanjalayogasastra

S.V. sub verbo (»unter dem Wort«)
v.u.Z. vor unserer Zeitrechnung

YK Yogakorunta

YM Yogamakaranda

YMII Yogamakaranda 11
YMA  Yoga Mala
YSA Yogasanagalu






Danksagung

Zwar habe ich diese Doktorarbeit allein verfasst, jedoch haben viele weitere Per-
sonen mitgewirkt, denen ich zu Dank verpflichtet bin, da die Studie ohne sie nicht
moglich gewesen wére:

An erster Stelle danke ich meiner Doktormutter Frau Prof. Dr. Anne Koch fiir
ihre uneingeschrankte Unterstiitzung, ihre hilfreichen Impulse und Kritik sowie
dafiir, mich fiir kulturwissenschaftliches Denken und Arbeiten begeistert zu haben;

Herrn Prof. Dr. Yelle dafiir, dass er sich in meiner durch eine biirokratische
Schwierigkeit bedingten Not kurzerhand dazu bereit erklarte, das Zweitgutachten
zu Ubernehmen, und sogar noch Zeit fand, sich mit dem umfangreichen Projekt
auseinanderzusetzen;

den Mitwirkenden des von der Deutschen Forschungsgemeinschaft geforderten
Graduiertenkollegs »Prasenz und implizites Wissen« an der FAU Erlangen-Niirn-
berg fiir spannende Diskussionen und die stete Begeisterung fiir mein Projekt;

Herrn Prof. Dr. Andreas Nehring fiir seine langjahrige Begleitung und seine hilf-
reichen Kommentare;

den Kolleg*innen der Methoden-AG sowie der Korper-AG fiir den nétigen sozio-
logischen Tiefblick sowie ihre Unterstiitzung bei der Datenanalyse;

den Kolleg*innen des Doktorand*innen-Kolloquiums der Religionswissen-
schaft an der LMU Miinchen fiir ihr Feedback und die anregenden Diskussionen,
und besonders Dr. Evelyn Reuter und Dr. Lina Aschenbrenner fiir die Motivation,
den Austausch und das Gegenlesen einiger Teile dieser Arbeit;

den Auszubildenden der Ashtanga Yoga Innovation Advanced-Ausbildung 2015-
2017 fiir ihre Offenheit gegenliber meinem Forschungsprojekt, ihre Zustimmung
zum Aufzeichnen der Philosophiesitzungen sowie fiir ihre Bereitschaft, in dieser
Arbeit zitiert zu werden;

den Experten Dr. Ronald Steiner, Dr. Ralph Skuban, Greg Nardi, John Scott, Gre-
gor Maehle und Karen Rain fiir ihre Zustimmung, mir Interviews zu geben und
Audioaufnahmen in ihren Ausbildungen und Workshops zuzulassen (dies trifft auf
Steiner, Skuban und Nardi zu);

dem Krsnamacarya-Experten Anthony Grim Hall fiir den ausfiihrlichen Email-
Austausch und die schnellen Antworten auf meine vielen Fragen zu Krsnamacarya
und Pattabhi Jois;

meinen Fachkolleg*innen Dr. Jason Birch, Jacqueline Hargreaves, Dr. Anya Foxen,
Dr. Philipp Maas, Dr. Daniela Bevilacqua und Dr. Constanze Pabst von Ohain fiir
ihren fachlichen Input;

meiner Familie und Mia fiir die stets bedingungslose Unterstiitzung auf allen Ebe-
nen, die sich auch in Form von Diskussionen iiber meine Arbeit gezeigt hat;



XII Danksagung

meinem lieben Freund Max Wimmer, der gekonnt wie kein anderer die Kommen-
tarfunktion zu bedienen weifd und sich durch die gesamte Arbeit gewiihlt hat;

meinem Bruder Jonas von Ostrowski fiir die Gestaltung des Buchcovers und
meiner Freundin Susanne Striebel fiir die Fotovorlage;

sowie meinem langjahrigen Weggefahrten und Freund Dr. Karl-Stéphan Bouthil-
lette, der mich stets seelisch und motivational unterstiitzt hat, und mir in vielen
anregenden Gesprachen dabei half, meine Gedanken zu scharfen und diese Arbeit
zu einem gelungenen Ende zu bringen.

Zuletzt mochte ich den Herausgebern und dem Team der Reihe Open Publishing
in the Humanities der Universitatsbibliothek der LMU Miinchen fiir die grof3ziigige
Forderung und die sorgfaltige Arbeit an diesem umfangreichen Manuskript danken:
Prof. Dr. Hubertus Kohle, Prof. Dr. Thomas Krefeld, Dr. Claudie Paye, Annerose Wahl
sowie Isabella Grill. Ann Catrin Bolton danke ich fiir das Lektorat.

Miinchen, Oktober 2021 Laura von Ostrowski



English Summary

A Text in Motion. The Yogasiitra as a Practice Element in Ashtanga Yoga -
a Historical, Religious-Aesthetic and Ethnographic Study

This book analyses contemporary yoga philosophy from a historical and empiri-
cal perspective and is situated between cultural studies of religion, Indology and
aesthetics of religion. What is currently called yoga philosophy and taught in yoga
teacher trainings is related to an ancient Indian text called Yogastitra, but emerged
in its modern manifestations in the early 20th century through cultural exchange
between colonized India and the West. Of great relevance to this were the South
Indian yoga teacher Sri Tirumalai Krsnamacarya and his disciples Pattabhi Jois
and B.K.S Iyengar, whose teachings are closely analyzed in the historical part of the
book, drawing on previously unnoticed publications and new empirical data. The
brief recourse to pre-colonial history traces how the Yogasiitra, which in its com-
mentarial tradition was not concerned with physical exercise, has been increasingly
associated with various practices in the Indian culture since the 17th century. This
culminated in the contemporary view, found for example in the environment of
Ashtanga Yoga developed by Jois, that the ancient Indian yoga text and the modern
body practice called yoga are inextricably intertwined.

The analysis of the empirical data then reveals six primary characteristics of con-
temporary yoga philosophy. One of them is its strong orientation towards practice,
which has been perceived by former yoga research rather as a deviant development
from the classical exegesis of the Yogastitra and has not been studied systematically
based on a recent case study. To address this task, the thesis builds on empirical
fieldwork in the philosophy classes of an advanced Ashtanga Yoga training in Ger-
many. Qualitative data was generated with a plurality of methods, with observant
participation as well as qualitative interviews with yoga philosophy experts and
laypersons, audio records and field notes.

Furthermore, the analysis benefits from a thick description of body knowledge
generated in yoga practice, applying and developing Anne Koch'’s religious-aes-
thetic body knowledge categories, while at the same time contextualizing these
practices historically. This theoretical framework enables the inclusion of studies
from cognitive psychology and the sports-, cognitive-, and neurosciences in a cul-
tural studies framework and provides an additional interdisciplinary interface with
natural sciences which is highly relevant to the increasingly broad interdisciplin-
arity of recent yoga research.

The monograph shows how strongly the embodied experiences generated by
yoga practice affect the textual exegesis and how, through cultural transfer, the
Yogastitra is transformed from a world-removed to a worldly and embodied text
tailored to the everyday life of late modern recipients. The study draws on Ashtanga



XIV English Summary

Yoga as one example to illustrate that what is called yoga philosophy today is influ-
enced by, among other things, a modern, body-centered understanding of spiritu-
ality, topics of the mindfulness movement, results of meditation research, a New
Age-related worldview as well as exoticism. These findings can enrich similar cul-
ture-specific as well as comparative works, and the innovative methodological

approach can serve as a template for the analysis of other recent expressions of
body-centered spirituality.



1 Einleitung

»[...] denn Yoga ist gerade das, wonach Europa den wildesten Hunger hat.«
— Hermann Hesse (1920: 782)!

Genau 100 Jahre alt ist diese Feststellung des bekannten deutschen Schriftstel-
lers Hermann Hesse, und sie klingt aktuell wie nie. Doch hatte Hesse eine heu-
tige Yogaklasse besucht, er hitte wohl nicht verstanden, warum es sich dabei um
>Yoga< handle. Fiir ihn ist Yoga eine rein »psychische Technik« (ebd.), eine Anderung
des Bewusstseinszustandes und keine Koérperpraxis. Seine Quelle dafiir war das
Yogastitra, ein altindischer, in Sanskrit iberlieferter, ca. auf das 4. Jahrhundert n.u.Z.
zu datierender Text, der einem Autor namens Patafijali zugeschrieben wird. Hesses
AuRerung gehen bereits einige Jahrzehnte der Rezeption voraus, besonders auch
in Deutschland, und das Yogasiitra, das damals meist mit einem >h6heren« Yoga
namens Rajayoga assoziiert wurde, war der grofde >Star< dieser frithen Yogarezep-
tion. Theosophen, Indologen, Psychologen, Schriftsteller und andere tauschten sich
intensiv daruber aus, wie der Mensch zu mehr Konzentration und »hoheren«< Geis-
teszustanden gelangen konne.?

Alsich 2006/2007 meine erste Ausbildung zur Yogalehrerin im Yogastil Sivinanda
Yoga absolvierte, war ich mir dieser historischen Dimension von Yoga nicht bewusst,
mir schien es ein ziemlich neues Phdnomen zu sein. Die Ausbildung begann ich,
um die im 21. Jahrhundert vornehmlich mit Yoga assoziierten Kérperpraktiken, die
asana-s ausfiihrlicher zu iiben und zu verstehen. Initiiert durch einen von meiner
Krankenkasse bezuschussten Yogakurs praktizierte ich diese statischen Korper-
haltungen mit eingdngigen Namen wie »Dreieck, »Schildkrote«, »Vorwartsbeuge«
oder »Schulterstand« seit zwei Jahren und hatte sie schiatzen gelernt. Doch bald
sollte ich erfahren, dass die Kérperiibungen, die mich manchmal an den Gymnas-
tikunterricht in der Schule erinnerten, nur eine Vorbereitung fiir eine mentale,
»hohere« Arbeit waren. Schon am Anfang des Ausbildungshandbuches las ich:

Das Wort Yoga heifdt Vereinigung. Vereinigung von Kérper, Geist und Seele. Die Wie-
dervereinigung des individuellen mit dem universellen, reinen Bewusstsein. Yoga ist
die alteste Wissenschaft vom Leben und lehrt, wie Sie Stress kontrollieren, abbauen
und verhindern kénnen. Yoga ist keine Theorie, sondern ein praktischer Lebensweg.
(Loscher, 2006/2007: 2)

1 Hesse war Teil der psychologischen Rezeptionslinie des Yogastitras und bezog sich mit seinen Aussagen
iiber Yoga auf den damals populédren Philosophen Graf Hermann Keyserling, vgl. Kapitel 11.2.

2 Damals partizipierten so wenige Frauen an der Rezeption des Textes, dass lediglich die maskuline Form
verwendet wird. Die einzige mir bekannte Frau, die schon friih Interesse am Yogastitra zeigte, war die
beriihmte Theosophin Helena P. Blavatsky, vgl. Kapitel 11.2.



2 1 Einleitung

Das Handbuch ging weiter mit dem »achtgliedrigen Pfad« (astanga-s) des Yogastitras,
der einen kleinen, aber vielbeachteten Teil des Textes ausmacht. Dieser von meiner
Lehrerin als »Rajayoga« bezeichnete Yoga® war durchzogen von monistisch-holisti-
schen Vorstellungen des Advaita Vedanta, einer religios-philosophischen Schule des
alten Indiens, deren Weltanschauung im Zitat in der Vereinigung des »individuellen
Bewusstseins« (@tman) mit dem »universellen Bewusstsein« (brahman) durch-
scheint. Im Einklang mit den vedantischen Lehren des bekannten nordindischen
Yogalehrers Swami Sivananda (1887-1963) war der Kérper in dieser Gleichung das
»Fahrzeug fiir Geist und Seele, das durch Hathayoga, also primar durch die Praxis
von asana-s gesund zu erhalten war, damit ein Zustand der Meditation (dhyana)
und letztendliche Befreiung (kaivalya) erreicht werden konnen. Ich erinnere mich
genau an den Moment, als unsere Lehrerin uns die Prinzipien Karma und Wieder-
geburt erliuterte und mit grofRer Uberzeugung sagte, dass sie nicht noch einmal
Windeln tragen wolle. Von dem Zeitpunkt an liefd mich diese Verbindung von Koér-
periibungen und religiéser Erlosungsvorstellung, die mich so unvorbereitet ereilt
hatte, nicht mehr los. Schon damals hitte es mich interessiert, meinen Mitauszu-
bildenden, allesamt Frauen zwischen 30 und 50 Jahren, einen Fragebogen vorzu-
legen, der mir Auskunft dariiber geben konnte, wie sie solche Inhalte tatsachlich
aufnahmen und verstanden.

Diese zwei Szenen aus der deutschen Yogageschichte zeigen zwei unterschied-
liche Arten der Aneignung des Yogastitras auf: Die erste Lesart, die von der indo-
logischen, psychologischen und populdarwissenschaftlichen Umgebung des friithen
20. Jahrhunderts beeinflusst war, versteht den Text als Anleitung fiir konzentra-
tive und meditative Techniken, wahrend der Kérper in dieser Rezeptionslinie noch
keine Rolle spielt. In der zweiten, den Lehren Swami Sivanandas entlehnten Les-
art bildet das Yogasiitra dann bereits die weltanschauliche Rahmung fiir eine ela-
borierte asana-Praxis (Hathayoga), die aber letztlich nur als Vorbereitung fiir die
hoheren, meditativen Techniken (Rajayoga) gesehen wird.

Im Jahr 2020, in dem diese Arbeit ihr Ende findet, hat nicht nur die Kérperpraxis
namens Yoga ihren bisherigen Héhepunkt erreicht - denn sie boomt seit einigen
Jahrzehnten ohne Unterlass -,* auch Yogaphilosophie, also die Beschaftigung mit
»philosophischen« Inhalten und Texten, insbesondere mit dem Yogasiitra, geniefdt

3 Im Folgenden verwende ich das Wort »Yoga« im Maskulinum, wenn es sich um einen indologischen oder
historischen Yogabegriff handelt, so basiert »der Rajayoga« auf einem maskulinen Sanskritterminus. Fiir
heutige, kérperzentrierte Yogastile wie das Ashtanga Yoga nutze ich hingegen das Wort »Yoga« im Neutrum,
da sich dies im deutschen Sprachgebrauch eingebiirgert hat und ich mit der von mir verwendeten Spra-
che nicht dazu beitragen mochte, das Phanomen des heutigen Positionsyogas als ein althergebrachtes dar-
zustellen. Heutiges Positionsyoga und heutige Yogaphilosophie sind genuin in der Moderne entstandene
Phdnomene, die sich im 21. Jh. nochmals weiterentwickelt haben, wie im Laufe der Arbeit ausgefiihrt wird.
4 Die Studie »Yoga in Zahlen« des Berufsverbands der Yogalehrenden in Deutschland e.V. (BDY) von 2018
gibt an, dass 5 % der Deutschen, folglich ca. 4 Mio. Menschen Yoga praktizieren. Im Jahr 2014 waren es noch
3 % (Berufsverband der Yogalehrenden in Deutschland e.V, 2018: 5).



1 Einleitung 3

eine neue Popularitat. Beide skizzierten Zugange zum Text bestehen nach wie vor,
doch hat im jungen 21. Jahrhundert eine weitere Lesart des Yogasiitras an Bedeu-
tung gewonnen. In deutlichem Kontrast zum zweigeteilten Hatha- und Rajayoga,
der die frithe Yogarezeption bestimmt hatte und der auch meine Ausbildung noch
prégte, hat sich die heutige Auslegung des Yogastitras zunehmend mit dem korper-
orientierten Yoga verwoben und ist gerade durch diesen Nexus en vogue wie nie
zuvor. Diese Entwicklung ist unter anderem im Umfeld des zeitgendssischen Ash-
tanga Yogas (AY) zu beobachten, das vom siidindischen Yogalehrer Pattabhi Jois
begriindet wurde. Jois’ Schiiler Ronald Steiner, der Griinder von Ashtanga Yoga
Innovation® (AYI), bezeichnet auf seiner Homepage die Yogapraxis sogar als eine
Art Erlauterung zum Yogastitra:

Die physische Praxis des Ashtanga Yoga wird als Kommentar zu der darin enthaltenen
Philosophie verstanden. Erst damit wird ein direkter, auf eigener Erfahrung beruhender
Zugang zu den zundchst abstrakt erscheinenden philosophischen Konzepten moglich.

Fiir jeden einzelnen Satz des Siitra gibt es eine Entsprechung in der Praxis.®

AY ist im Gegensatz zu Sivananda Yoga ein dynamischer, fliissig ausgefiihrter Yoga-
stil, und im Laufe meiner Forschung ahnte ich, dass diese neue, praktische Yogaphi-
losophie mit den erstin den 1990er Jahren liber Amerika nach Deutschland gelang-
ten, dynamischen Yogarichtungen zusammenhangen musste. Zwar breitete sich
dynamisches Yoga vergleichsweise spat, und zwar ab den 1970er Jahren, auf dem
Globus aus, jedoch gehen die populdren dynamischen Yogastile, insbesondere Jois’
AY, schon auf die Arbeit des siidindischen Brahmanen Sri Tirumalai Krsnamacarya
(1888-1989) zuriick. Am Konigshof von Mysore entwickelte Krsnamacarya in den
1930er Jahren ein bis dahin ungekanntes und spater sehr erfolgreiches Yogasystem,

5 Steiner, Ronald (2012). Die Essenz des Ashtanga Yoga. Verflighar unter: https://de.ashtangayoga.info/
philosophie/philosophie-und-tradition/120101-die-essenz-des-ashtanga-yoga/, Zugriff: 20.7.2020. Die
korperliche »Transformation, die sich durch die Yogapraxis einstellen soll, wird von Steiners Kollegen
Andreas Ruthemann sogar derart direkt mit dem Yogasiitra zusammengedacht, dass der essenzielle Inhalt
des Textes mithilfe der Praxis durchdrungen werden konne, auch ohne ihn studiert zu haben: »When I
observe such a change in myself, [ am not at all surprised that Ashtanga Yoga is often referred to as a trans-
formative yoga practice. The most exciting thing about it is that it helps people to find their own clarity,
open-mindedness and authenticity. This process takes place on a very personal level, within the individual
and in secret, until the transformation becomes outwardly visible and starts to positively impact the people
around us. And I believe that happens for each of us - even those who haven’t gotten to work with the Yoga
Sutra yet.« (https://www.ashtangayoga.info/ashtangayoga/philosophy/170215-dont-fear-the-yoga-sutra/,
Zugriff: 16.2.2017.) Und der Ay-Lehrer Andrew Eppler schreibt in dhnlicher Manier: »Ich sehe die Asana-
Abfolgen als uralte Rezepte fiir den Weg zur Erleuchtung.« (https://de.ashtangayoga.info/philosophie/
philosophie-und-tradition/170419-tradition-vs-innovation/, Zugriff: 1.8.2020.).


https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/120101-die-essenz-des-ashtanga-yoga/
https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/120101-die-essenz-des-ashtanga-yoga/
https://www.ashtangayoga.info/ashtangayoga/philosophy/170215-dont-fear-the-yoga-sutra/
https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/170419-tradition-vs-innovation/
https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/170419-tradition-vs-innovation/

4 1 Einleitung

das, wie der Religionswissenschaftler Mark Singleton (2010) iiberzeugend argu-
mentiert hat, auch von westlichen Ubungssystemen beeinflusst war.®

Doch war auch Krsnamacarya der Meinung, dass die von ihm unterrichtete
Yogapraxis ein Kommentar zum Yogasttra sei? Oder hat sich diese Auffassung
erst im Laufe der Zeit und durch Kulturtransfer entwickelt? Nur eine Analyse von
Krsnamacaryas Veroffentlichungen und seines Unterrichts konnte mir Auskunft
dariiber geben, kontrastiert von einer prazisen ethnographischen Erforschung
einer aktuellen, auf dem Yogasiitra aufbauenden Auspragung von Yogaphilosophie,
in einem Yogastil, der sich in Krsnamacaryas Traditionslinie einordnet - dem Ay.
Die Analyse dieser - wie ich argumentieren werde, fiir heutiges Yoga spezifischen -
Zusammenfiihrung von Praktiken und philosophisch-theoretischen Grundannah-
men ist das Kernanliegen der folgenden Untersuchung.

Die empirische Untersuchung einer aktuellen, lebensweltlichen Auspragung von
Yogaphilosophie ist in der bisherigen Forschung ein Desiderat. Dies fithrt zu einem
libergeordneten, noch allgemein gehaltenen Forschungsinteresse, wie sich das dis-
kursive Ereignis »Yogaphilosophie« im Umfeld heutigen Positionsyogas tatsachlich
inhaltlich ausformt. Dieses Forschungsdesiderat hat verschiedene Ursachen: Ers-
tens kann es als ein rezentes Phdnomen angesehen werden, dass sich Yogaphilo-
sophie in der Umgebung des heutigen Positionsyogas tatsachlich starker ausdiffe-
renziert. So zeigte sich am Beispiel meiner ersten Yogaausbildung, dass dort nur die
astanga-s besprochen wurden, wihrend in der AY1 Advanced-Ausbildung, die einen
Teil meines Forschungsfelds ausmacht, drei von vier Kapiteln des Yogasttras suk-
zessive durchgenommen wurden. Dies fiihrt zur zweiten Ursache des Forschungs-
desiderats, ndmlich, dass das Yogastitra haufig erst in hoheren Ausbildungsstufen
konkreter durchgesprochen wird, und dieser Feldzugang folglich allen Forscher*in-
nen verwehrt bleibt, die noch keine Yogaausbildung absolviert haben.

Drittens nehmen sich auch in der rezenten Yogaforschung eher Indolog*innen
der indischen Quellentexte an, um diese zu iibersetzen, oder Historiker*innen, um
sich zum Beispiel mit der Rezeptionsgeschichte eines Yogatextes zu beschafti-
gen. Ein aktuelles Beispiel dafiir ist das Buch des Religionswissenschaftlers David
G. White The Yoga Sutra of Patanjali (2014). Darin bezeichnet er die Yogasiitra-
Rezeption der westlichen Spatmoderne’ als »Yoga Sutra 2.0« und zeigt eine in Wis-
senschaftskreisen gingige Sicht auf die heutige Rezeption des Textes auf, die er in
wenigen Worten anreif3t:

6 »Der Westen« wird in dieser Arbeit den Uberlegungen des Kulturwissenschaftlers Andreas Reckwitz’
folgend als symbolischer, nicht als geographischer Begriff verstanden. Reckwitz’ Ausfiihrungen nach mogen
gewisse avancierte Milieus, die »Selbstverwirklichungssubjekte« und damit zusammenhangende Entwick-
lungen hervorgebracht haben, zwar historisch ihre Wurzeln in Europa und den Vereinigten Staaten haben,
mittlerweile haben sie sich jedoch langst globalisiert (vgl. Reckwitz, 2017b: 9).

7 Der Begriff »Spatmoderne« soll im Folgenden vor allem als eine historisch ordnende Heuristik verwendet
werden (vgl. Schmidt, 2020: 14, FN 5), um die moderne Yogaphilosophie von der spatmodernen Yogaphilo-
sophie zu unterscheiden, die um die Jahrhundertwende zum 21. Jh. zu ihrer Bliite kommt. Synonym dazu
wird der Begriff »heutige Yogaphilosophie« verwendet.



1 Einleitung 5

[...] Yoga Sutra 2.0 has little in common with the original version. Its readership is no
longer restricted to those who know Sanskrit: at the time of this writing (summer 2013),
the work has been translated into no fewer than forty-six languages. Its readership is
not restricted to an intellectual elite, the persons who debated its teachings in their
commentaries, but is rather open to anyone with what is called »a yoga practice.« Fur-
thermore, as we have seen, many in the massive, vibrant yoga subculture have no use
for translations or commentaries (to say nothing of the writings of critical scholars),
preferring to read - or more properly speaking, recite - Patanjali’s work in the original
Sanskrit. Its truth, and by extension the authenticity of their own yoga practice, lies in
the simple fact that it exists and that its words are there, recoverable across space and
time through the simple act of performance. For many of my friends in the yoga subcul-
ture, this is a source of solace and inspiration. (2014: 235)

Mit diesem Ausblick beendet White seine Rezeptionsgeschichte des altindischen
Textes, die allerdings bei Krsnamacarya abbricht und die so bedeutsamen Entwick-
lungen des 20. Jahrhunderts hin zu dem von White verkiindeten Status quo »2.0«
nicht mehr beriicksichtigt. Ahnliche Beobachtungen kommen mir haufig in Gespra-
chen mit (indologischen) Fachkolleg*innen zu Ohren: In der rezenten, globalen
Yogaszene sei das Yogastitra, von seiner Kulturgeschichte, seiner langen Kommen-
tarliteratur und oftmals auch seiner Weltanschauung befreit, zu einer Art Passe-
partout geworden.?

Wahrscheinlich auch als Reaktion auf diese Leerstelle hat in den letzten Jahren
die Beforschung von Sanskrit-Yogatexten unter (meist englischsprachigen) Philo-
log*innen stark zugenommen. Das Hatha Yoga Project, ein vom European Research
Council finanziertes Forschungsprojekt, der Blog The Luminescent des Indologen
Jason Birch und der freien Forscherin Jacqueline Hargreaves sowie das Online-
portal Yogic Studies des Indologen Seth Powell sind vielleicht die bekanntesten
Beispiele dieser Entwicklung, die einen zunehmenden, vertikalen Wissenstransfer
der Philologien in die populdre Yogaszene veranschaulichen. Diese Forscher*innen
zeigen immer wieder sehr klar, dass jenes Yoga, wie es im Yogastitra und seinem
bekanntesten Kommentar, dem Yogabhdsya entfaltet wird, in keiner Weise mit einer
elaborierten Kérperpraxis assoziiert war.’ Und obwohl historische und philologi-
sche Auslegungen immer wieder Deutungsmacht fiir sich beansprucht haben und
es aktuell wieder verstarkt tun, waren die praxisorientierten Ansatze deutlich fol-

8 Vgl. z.B. Scholz (2017).

9 Seth Powells Vortrag tiber Patafijalis Yogasiitra am International Day of Yoga 2019, den er im Triyoga
Camden hielt, ist ein eindrucksvolles Beispiel dafiir sowie fiir den besagten vertikalen Transfer: https://
www.yogicstudies.com/what-would-patanjali-think, Zugriff: 11.9.2020. Fiir ein Zwiegesprach zwischen
Powell und Chase Bossart, Yogalehrer und Schiiler von Krsnamacaryas Sohn Desikachar, das einerseits einen
wissenschaftlichen Standpunkt und andererseits die Position eines Praktizierenden gut wiedergibt, s. z.B.
https: //www.jbrownyoga.com/yoga-talks-podcast/2020/1/seth-powell-chase-bossart, Zugriff: 12.5.2020.


http://www.yogicstudies.com/what-would-patanjali-think
https://www.jbrownyoga.com/yoga-talks-podcast/2020/1/seth-powell-chase-bossart

6 1 Einleitung

genreicher fiir die Geschichte modernen, populdren Yogas und moderner Yogaphi-
losophie, also dafiir, wie sie sich aktuell global ausformt, wie sie unterrichtet und
gelebt wird.!® Wie ich in Kapitel 11 ausfithren werde, waren es unter anderem die
einflussreichen indischen Yogalehrer des 20. Jahrhunderts, die sich von einer intel-
lektuellen Auslegung abwandten, um ein der physischen Praxis nahes, individuelles
Verstandnis des Textes zu popularisieren.

Die prazise Erforschung praxisorientierter Auslegungen ist moglicherweise
auch aufgrund dieser Dichotomie zwischen den wissenschaftlichen (und damit
Autoritat beanspruchenden) Rekonstruktionen von Yogaphilosophie und den pra-
xis- und erfahrungsorientierten Deutungen bisher nicht unternommen worden.
Zudem verandert sich heutige Yogaphilosophie durch all diese Variablen und durch
solch neues, kompetentes, diskursives Personal aus den Wissenschaften und den
seit einigen Jahren wachsenden akademischen Yoga Studies - eine Entwicklung,
die weiterhin zunehmen wird und die sich potenziell als eine Art Korrektur auf die
individuellen Ausdeutungen, die oftmals nicht mit der yogadarsana-Tradition des
alten Indiens zu begriinden sind, auswirken kann.

Forschungsfragen, Zielstellung und Verortung der Arbeit

Das Selbstverstandnis der vorliegenden Arbeit verpflichtet sich trotz eines indolo-
gischen Anspruches weniger dieser, wenngleich relevanten, Forschung. Die Studie
mochte vielmehr mit soziologisch-religionswissenschaftlichem Fokus den lebens-
weltlichen Ausformungen von heutiger Yogaphilosophie nachgehen, die ebenfalls von
neuem diskursivem Personal vorangetrieben werden. Diese Beobachtungen fithren
zur spezifischen Forschungsfrage: Woher stammt der im emischen Diskurs anzutref-
fende Nexus von Yogapraxis und Yogasttra und wie wird er praktisch und theoretisch
hergestellt? Wie also beeinflussen sich heutige Textdeutungs- und Koérperpraktiken
gegenseitig? Im Zusammenhang damit steht eine methodische Frage: Wie kann eine
heutige Auspragung von Yogaphilosophie, die mit der Koérperpraxis diskursiv und
inhaltlich zusammenhangt, kulturwissenschaftlich beforscht werden? Auf diesen
Fragen aufbauend gestalten sich die Ziele der vorliegenden Arbeit wie folgt:

1. Zuerst mochte die Arbeit das diskursive Ereignis »Yogaphilosophie« histo-
risch einordnen und empirisch erforschen und der These nachgehen, dass
Yogaphilosophie, so wie sie sich heute in praxisorientierten Yogazirkeln aus-
prégt, ein rezentes Phidnomen ist.

2. Um herauszufinden, wie der Diskurs »Yogaphilosophie praktizieren« seinen
Anfang genommen hat, mochte ich in einem diachronen Langsschnitt die
Rezeption des Yogastitras im kolonialen Indien und in Deutschland ab Mitte

10 Diese beiden Gruppierungen werden in der rezenten Yogaforschung héufig als »scholar« und »practitio-
ner« bezeichnet. Eine Mischform beider ist so verbreitet, dass die Yogaforscher Mark Singleton und Borayin
Larios den Begriff »scholar-practitioner« gepréagt haben (Singleton/Larios, 2021).



1 Einleitung 7

des 19. Jahrhunderts bis in die 1930er Jahre nachzeichnen. Das Ziel dabei ist
einerseits, zu erfassen, welche Praktiken im Laufe der Rezeptionsgeschichte
mit dem Text in Verbindung gebracht wurden, und andererseits, welchen
kulturellen Quellen diese Praktiken entnommen sind, wenn sie nicht dem
Yogastitra selbst entstammen.
3. Ineinem synchronen Querschnitt sind in der Arbeit beide Anteile des rezen-
ten, kulturellen Phanomens heutiger Yogaphilosophie am Fallbeispiel Ay (1)
gezielt zu analysieren, die Kdrperpraxis (3.a.) und die hermeneutische Praxis
(3.b.), und dafiir méchte ich eine spezielle methodologische Herangehens-
weise anbieten und testen.
3a. Fir die Analyse der Korperpraktiken ist anhand einer eingehenderen
historischen Betrachtung zu hinterfragen, ob und inwiefern sich die
physische Yogapraxis in der Ay-Linie seit Krsnamacarya, das heifdt seit
den1930er Jahren, gewandelt hat. Darauf aufbauend mochte ich das spe-
zifische Kérperwissen von Ay(1) erforschen und zu diesem Zweck die
Anwendbarkeit von Anne Kochs kulturwissenschaftlich-religionsasthe-
tischen Kérperwissenkategorien auf Yogapraktiken tiberpriifen.

3b. Die lebensweltliche Ethnographie zu einer rezenten Vermittlung und
Ausformulierung von Yogaphilosophie im Umfeld des AY(1) setzt sich
zum Ziel, die emische Verwendung der Sanskritbegriffe des Yogastitras
und die damit einhergehenden Ubersetzungs- und Bedeutungstransfers
herauszuarbeiten. Diese empirische Arbeit mochte abfragen, ob sich auch
abseits der philologisch und historisch informierten Auslegungen ein
kollektives Deutungsarsenal ausmachen lasst, in dem eine gewisse Cha-
rakteristik heutiger Yogaphilosophie durchscheint.

Meine Studie ist von Grund auf interdisziplinar angelegt, da sie durch die Beschaf-
tigung mit der Semantik des Yogasiitras auf einer indologischen Grundanalyse
aufbaut, dann aber durch die Frage nach der Rezeption des Textes im aktuellen
deutschen Kulturraum eine religionswissenschaftlich-interpretative Wendung
bekommt und in der kulturwissenschaftlichen Yogaforschung verortet werden
kann. Die Analyse der Daten geschieht zudem mit einer empirischen Ethnogra-
phie, wodurch die Untersuchung auch in der qualitativ-soziologischen Religions-
forschung situiert werden kann.

Zudem ist diese Arbeit getragen von der Erkenntnis, dass die Yogaiibenden
aufgrund ihrer primér somatopsychischen Involvierung spezielles Kdrperwissen
generieren, das es ebenfalls zu erforschen gilt. Nur so kann der leitenden These
Rechnung getragen werden, dass dieses Kdrperwissen Einfluss auf das Verstand-
nis philosophischer Konzepte hat und dass demzufolge die konkrete Modellierung
heutiger Yogaphilosophie von der Kérperpraxis- und den ihr entspringenden Erfah-
rungsrdaumen beeinflusst wird. Die Analyse der performativen Anteile des Ays bie-



8 1 Einleitung

tet somit weitere interdisziplinare Ankntipfungspunkte, denn um diesen impliziten
Wissensformen auf den Grund zu gehen, werden naturwissenschaftliche Studien
hinzugezogen." Durch die kulturwissenschaftlich theoretisierte Einbindung von
Erkenntnissen aus der kognitiven Psychologie und den Sport-, Kognitions- und Neu-
rowissenschaften ist eine zusatzliche interdisziplindre Schnittstelle mit der Natur-
wissenschaft gegeben, fiir deren Etablierung das Forschungsgebiet Yoga ein denk-
bar fruchtbares Feld bietet. Somit mochte die vorliegende Arbeit auch zu diesem
bisher viel zu seltenen interdisziplindren Austausch zwischen Kultur- und Natur-
wissenschaften einen Beitrag leisten.

Gliederung der Arbeit

In den noch folgenden Teilen der Einleitung wird zuerst ein Uberblick iiber den
Wissensstand heutiger Yogaforschung gegeben, mit besonderem Fokus auf dem
Themenkomplex der Yogaphilosophie sowie auf Literatur, die fiir die Erforschung
der heutigen Auspragung relevant ist. Daran schliefdt eine Einfithrung in heutige
Yogaphilosophie an, die von theoretischen Arbeiten aus dem Gebiet der Religions-
wissenschaft und der Orientalismusforschung gestiitzt wird. Als Einstieg in meine
eigene Forschung lege ich meine methodische Herangehensweise offen und fithre
daran anschlief3end noch in das Weltbild des Yogastitras ein, um dem/der Leser*in
eine auf der indologischen Forschung aufbauende inhaltliche Grundlage fiir das
Verstandnis der verschiedenen Rezeptionen des Textes bereitzustellen.

Der auf die Einleitung folgende analytische Teil wird tibergeordnet in die reli-
gionshistorische Forschung (Kapitel 11) und die kulturanalytisch-empirische For-
schung (Kapitel 111) unterteilt. Aufbauend auf der Forschungsfrage nach praxiszent-
rierten Zugangen zum Yogasttra diskutiert Kapitel I1.1. unter Riickgriff auf aktuelle
indologisch-historische Forschungsergebnisse die Rolle des Textes im literarischen
und religiésen Kanon im indischen Kulturraum der frithen Neuzeit, bevor britische
Forscher den Text in der Kolonialzeit wiederentdeckten. Dabei wird sich zeigen,
dass das Yogastitra schon vor dem verstarkten Kulturkontakt mit der britischen
Kolonialmacht in gewissen religiosen Kreisen in Indien an Bedeutung gewann
und sich im Zuge dessen sowohl mit vedantischen Lehren als auch mit Hathayoga-
Techniken verband. Dies bildet eine Grundlage fiir die diachrone Einordnung der
synthetischen Yogasysteme, die das friithe 20. Jahrhundert im Kulturkontakt hervor-
brachte. Darauf aufbauend werden in Kapitel 11.2. méglichst chronologisch Aneig-
nungsprozesse sowohl in Britisch-Indien als auch im deutschsprachigen Raum

11 Dieser Erkenntnis wurde im Bereich der Religionswissenschaft von der Religionsésthetik Vorschub
geleistet: Die Religionsésthetik argumentiert iiberzeugend, dass die sinnlichen Aspekte von Religion viel
starker erforscht werden miissen, da sie es sind, die dazu beitragen, dass Religion nicht nur geglaubt wird,
sondern dass religiése Menschen ihre Welt religios wahrnehmen. Die Miteinbeziehung neurowissenschaft-
licher Studien zu diesem Zweck wird z.B. von Alexandra Grieser in ihrer Definition von Religionsasthetik
hervorgehoben (Grieser, 2015).



1 Einleitung 9

um 1900 nachgezeichnet. Beide Kulturrdume weisen Ahnlichkeiten in der Rezep-
tion auf und in diesem Zeitraum vollzog sich langsam, gefordert von der Arbeit
Swami Vivekanandas, ein Imagewechsel des Yogastitras hin zu einem praktischen
Lehrwerk. Diese gesamte Rezeptionslinie trennt allerdings das kérperorientierte
Hathayoga scharf vom »philosophischen Yoga« des Yogasitras ab. Zu beiden his-
torischen Rdumen haben bereits andere Forscher*innen gearbeitet,? allerdings
ohne spezifischen Fokus auf die mannigfaltigen Praktiken, die im Laufe seiner tiber
150-jahrigen Erfolgsgeschichte mit dem Yogasiitra® assoziiert wurden.

Der Praxisbezug dndert sich in der Ay-Linie, die in den 1930er Jahren mit T.
Krsnamacarya beginnt und Thema des Kapitels 11.3. ist. Kapitel 11.3.1. fokussiert sich
auf das Leben und Wirken Krsnamacaryas - der siidindische Sanskritgelehrte und
Yogalehrer popularisierte korperorientiertes Hathayoga, jedoch gelang ihm das nur,
indem er es von Grund auf reformierte, aber es gleichzeitig mithilfe alter Yogaschrif-
ten beglaubigte. Trotzdem gehen dadurch asanabasiertes Yoga und Patafijalayoga
eine Verbindung ein. Ich werde entgegen der gangigen Forschungsmeinung zeigen,
dass Krsnamacarya sein Yogasystem schon von Beginn an mit Patafjalis Yogastitra
anreicherte und seine Yogamethode durch diesen Konnex legitimierte. Dabei lege
ich jedoch nahe, dass er trotz dieser Verkniipfung nicht davon ausging, dass die
von ihm popularisierte Yogapraxis das Yogasiitra praktisch umsetzen wiirde. Ahn-
liches stelle ich in Kapitel 11.3.2. auf Grundlage der Analyse von Jois’ Unterricht,
seinem Buch Yoga Mala und seiner eigenen Weltanschauung fest. Es zeigt, dass
Jois theoretische Inhalte beinahe vollstdndig aus seinem Unterricht ausschloss und
daher heutige Interpretationen meist wenig von Krsnamacaryas vielféltigen Lehren
gepragt sind. Auf diesen Daten aufbauend argumentiere ich, dass, obwohl viele sei-
ner Schiiler*innen es so deuteten, Jois nicht davon ausging, dass sein adsana-System
das Yogasitra praktisch wiedergebe und zu den Ergebnissen fiihre, die der Text
beschreibt. Trotzdem definiere ich Jois’ Unterricht in Mysore als einflussreichen
Ort der Sinnbildung fiir die vielen westlichen Schiiler*innen, die er empfing. Die
kryptischen Aphorismen, fiir die Jois bekannt ist, ermoglichten die Genese eines
Diskurses, der davon ausgeht, dass die vom Yogasiitra beschriebenen Zustinde
durch die Kérperpraxis erfahrbar werden.

Der historische Exkurs in Kapitel I1.4. untermauert auf dieser Vorarbeit aufbau-
end die These, dass einige der Inhalte, die sich in meinen Daten im Zusammenhang
mit Yogastitra-Auslegungen finden, nicht von Krsnamacarya oder Jois stammen
konnen. Unter Bezugnahme auf Singletons Arbeit von 2010 wird auf dieser Beobach-
tung aufbauend argumentiert, dass manche Diskurssplitter, die sich in der von mir
untersuchten Auspragung von Yogaphilosophie finden, Diskursen und damit asso-

12 Vgl. u.a. Baier (1998), De Michelis (2004), Singleton (2008), Singleton (2010), White (2014).

13 Ich verwende in diesem Kapitel bewusst den Namen Yogasiitra und nicht Patafijalayogasastra, wenn
es um Yogasttra-Rezeptionen geht, da schon in den untersuchten Zeitraumen die meisten Rezipient*innen
Vyasas Kommentar sowie andere Kommentarliteratur nicht in ihre Interpretationen miteinbezogen.



10 1 Einleitung

ziierten Praktiken der flir modernes Positionsyoga einflussreichen Kérperkulturbe-
wegung dhneln. Neben konkreten Methoden (wie zum Beispiel Geneviéve Stebbins
»Spiralititg, die an Steiners spiralformiges Alignment erinnert) oder Konzepten
(wie zum Beispiel die »Eutonie«) aus der Umgebung der Kérperkulturbewegung
finden sich in heutiger Yogaphilosophie viele dhnliche Motive fiir Bewegung, wie
korperzentrierte Spiritualitat, Schonheit, Fitness, Gesundheit und andere. Dabei
geht es mir eher darum, >Verwandtschaften< nahezulegen, als direkte Entlehnungen
zu behaupten. Auf dieser historischen Analyse aufbauend kann heutige Yogaphilo-
sophie als ein historisch gewachsenes und interkulturelles Phdnomen verstanden
werden. Dem gleichen Ziel dienen die kurzen Reflexionen tliber B.K.S. Iyengar, die
aufzeigen, wie einflussreich Iyengars von Neo-Vedanta und New Age gepragte Aus-
legung des Yogastitras auch fiir die Ausformulierung von heutiger Yogaphilosophie
in anderen Yogastilen ist.

Die kulturanalytisch-empirische Forschung beginnt mit Kapitel 111.1,, das die
Orthopraxie von Ay(1) mithilfe von Anne Kochs religionsasthetischen Kategorien
erforscht, die der Beschreibung und Analyse von Kérperwissen dienen. Neben der
Darstellung moglicher Wirkweisen der Praxis kann hier gezeigt werden, dass sich
aus diesen Wirkweisen der Korperpraxis ein gewisses Deutungsarsenal ableitet.
So fithrt zum Beispiel die dynamisch-fordernde Praxis haufig zu Flow-Zustanden,
was sich auf das emische Verstdndnis von samadhi, einem im Yogastitra beschriebe-
nen Versenkungszustand, auswirkt. Da dies ein Forschungsdesiderat bildet, werden
die verschiedenen Praktiken des Ays zudem jeweils in ihren historischen Kontext
gestellt, um Unterschiede zwischen Krsnamacaryas, Jois’ und Steiners Herange-
hensweise aufzuzeigen.

Das letzte grofde Kapitel 111.2. betrachtet das Phdnomen heutiger Yogaphiloso-
phie schliefdlich von der anderen Seite und bietet eine Analyse seiner diskursiven
Strukturen. Dabei werden auch die Handlungsanweisungen untersucht, die sowohl
in Form von formellen als auch informellen Praktiken mit heutiger Yogaphilosophie
einhergehen. Kapitel I11.2.1. beginnt mit einer Reflexion iiber die im Untersuchungs-
feld der Yogaausbildung erkannten Deutungshoheiten und darauf aufbauend wird
diskutiert, dass Expert*innen ein Deutungsarsenal bereitstellen miissen, nach dem
sich Schiiler*innen erst einmal orientieren. Kapitel 111.2.2. widmet sich dann der
ausfiihrlichen Besprechung eines Kernphdnomens heutiger Yogaphilosophie, und
zwar dem Einsatz der altindischen Sprache Sanskrit als Praxiselement.

Kapitel 111.2.3. gehtin die inhaltliche Tiefe einflussreicher Konzepte des Yogastitras
und ihrer tibungspraktischen Bedeutung. Daraus resultieren acht Schliisselkate-
gorien, die sich aus der Analyse des qualitativen Datenmaterials ergeben haben -
»Veralltaglichungg, »Verachtsamung«, »Wiederverzauberung«, »Verwissenschaftli-
chung«, »Heilunge, »verkoérperte Spiritualitit«, »Selbstverwirklichung« und »Philo-
sophieren als Welt und Selbsterkundung«. Mit deren Hilfe wird in Kapitel 111.3. das
Material abschlieflend diskutiert, mit Hinblick auf die Beantwortung der For-
schungsfrage, ob und wie heutige Yogaphilosophie praktiziert werden kann.



I Grundlegungen

2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies

Die Forschungsgebiete der rezenten Yogaforschung!* konnen wie folgt untergliedert
werden: 1. in die philologische Erschlief3ung indischer Yogatexte, die eine Grund-
lage fiir meine Forschungsarbeit darstellen, 2. in die historische Beforschung vor-
moderner und moderner Formen von Yoga und 3. in eine sozialwissenschaftlich-
empirische Forschung liber heutiges Yoga, die hdufig auch religionswissenschaft-
lich informiert ist.

Grundlagenforschung

Um die aktuelle Auspragung von einer auf das Yogasiitra bezogenen Yogaphiloso-
phie zu kontrastieren, beziehe ich mich im Folgenden immer wieder auf indologi-
sche und historische Vorarbeiten, denn anderenfalls kann der heutige Deutungs-
raum haufig nicht in seiner vollen Dimension dargestellt werden. Allen voran sind
hierfiir die Arbeiten von Philipp Maas (2006, 2013) zu nennen, in denen er seine
grundlegende These erlautert, dass das Yogasitra und sein wichtigster Kommen-
tar, Vyasas Yogabhdsya, die zusammen den Titel Patafijalayogasastra (PY$) tragen,
vom gleichen Autor verfasst wurden. Dadurch wird dem Bhdsya in der heutigen
Yogaforschung ein neuer Stellenwert zugeschrieben und es wird meist nur noch
vom PYS gesprochen, nicht mehr vom Yogasiitra. Folgt man Maas’ gut begriindeter
These, ist das folgenreich fiir die Rezeption des Yogasiitras, denn durch die Hin-
zunahme des ausfiihrlichen Kommentarteiles wird Patafijalis Yogasiitra zu einem
soziohistorisch informierten Werk. Im Folgenden beziehe ich mich immer dann auf
das PY$, wenn ich iiber Inhalte des Textes selbst sprechen mochte und nicht von
deren Rezeption. Im historischen sowie im empirischen Teil der Arbeit spreche
ich hingegen fast ausschliefilich vom Yogastitra, da das Bhasya in der Rezeption
bis heute kaum eine Rolle spielt und eine nachtragliche »Indologisierung« dieses
Tatbestandes vermieden werden soll.

Weitere Arbeiten von Maas (2008a, 2008b, 2009, 2010, 2014, 2018; Maas/Verdon,
2018), Bryant (2009), Angot (2012), Hariharananda (1983 [1963]) und Palm (2010)
stellen das hilfreiche Kontextwissen zum Yogastitra, das im Forschungsfeld haufig
fehlt. Mithilfe dieser Werke kann das Yogastitra in seinen soziohistorischen sowie in
den breiteren philosophischen Rahmen eingebettet werden, denn seine Metaphysik
baut oft auf Inhalten anderer altindischer Traditionen wie den Weltanschauungen
des Samkhya und des Buddhismus auf.

14 Seitdem 21. Jh. formiert sich die akademische Yogaforschung zusehends, zum Beispiel durch den Zusam-
menschluss der wichtigsten Yogaforscher*innen zum Netzwerk Modern Yoga Research (www.modern-
yogaresearch.org).


http://www.modernyogaresearch.org
http://www.modernyogaresearch.org

12 2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies

Die Erforschung der Urspriinge heutiger Yogaphilosophie

In Erweiterung und Prazisierung bereits bestehender Arbeiten beschaftigt sich
der historische Teil dieser Untersuchung insbesondere mit der Frage, ob es
jemals eine praktische Yogaphilosophie gab und wo die heutige Ausformung die-
ses Diskursstranges herriihrt. Uber die lange Zeit im Dunkeln liegende Rezeption
des Yogastitras im vormodernen, vorkolonialen Indien und dessen Kontakt mit
Hathayoga-Traditionen haben erst in den letzten Jahren die Indologen und Reli-
gionswissenschaftler Jason Birch (2014), David G. White (2014) und - auch in Reak-
tion auf Whites Buch - Mark Singleton und James Mallinson (2017) gearbeitet. Diese
aufschlussreichen Arbeiten informieren das erste historische Unterkapitel I1.1,, in
dem argumentiert wird, dass es »klassisches« Patafijalayoga schon zu dieser Zeit
nicht mehr gab. Diese Beobachtung ist von grofder Relevanz, da jener Zeitraum als
historische Grundlage fiir die Arbeit der einflussreichen Yogalehrer des 20. Jahr-
hunderts gesehen werden kann.

Mit der in Kapitel 11.2. fokussierten Rezeption in der Zeit der kolonialen Beset-
zung, insbesondere ab Mitte des 19. Jahrhunderts, haben sich bereits verschiedene
Forscher*innen beschaftigt, allerdings ohne spezifischen Fokus auf die mannig-
faltigen Praktiken, die im Laufe seiner tiber 150-jahrigen Erfolgsgeschichte mit
dem Yogasttra verbunden wurden. Der Religionswissenschaftler Christian Fuchs
(1990) bietet in seinem Frithwerk der deutschen Yogaforschung unter anderem
einen detaillierten historischen Einblick in die (nicht nur auf den deutschen Kul-
turraum beschrankte) Rezeption von Yoga um 1900 und berichtet auch iiber die
Anfinge einer eigenstandigen Yogapraxis in Deutschland, die erst ab den 1930er
Jahren nachweisbar ist.”® Karl Baiers Buch Yoga auf dem Weg nach Westen von
1998 ist ein weiterer Meilenstein fiir die historische Forschung iiber Yoga bis in die
1930er Jahre, zudem bezieht sich Baier auch konkreter auf die Yogastitra-Rezeption.
Fir die theosophische Rezeption finden sich hierzu weitere wichtige Details bei
Baier (2009) und Kocku von Stuckrad (2004), und Mathias Tietkes Buch (2011) bie-
tet deutschlandspezifisch detailliertere Einblicke in die Rezeption von Yoga sowie
des Yogasiitras im Nationalsozialismus.

Praziser mit der historischen Rezeption des Yogastitras befasst sich David G.
Whites Buch The Yoga Sutra of Patanjali (2014), in dem er allerdings auf ahnliche
Rezeptionsgruppen wie die beiden vorher genannten eingeht (die Theosophen, die
frithen Indologen, Hegel und die deutsche Romantik, die ersten indischen Forscher
und Swami Vivekananda), jedoch auch interessante Details tiber einen fritheren
Zeitraum liefert, wie zum Beispiel iiber das Yogastitra-Revival in Stidindien im 16.-18.
Jahrhundert.” Um jedoch dem Fokus der vorliegenden Arbeit auf eine (praktische)

15 Vgl. auch Ostrowski (2018a).

16 2003 scheint ein weiteres Buch von Peter Schreiner vollendet, jedoch nicht veroffentlicht worden zu
sein - der Titel lasst vermuten, dass es sich konkret mit dem Forschungsinteresse dieser Arbeit deckt: Textua-
lising Yoga: Patanjali’s Yogasutras in Tradition and Modernity. Leider habe ich den Verweis darauf zu spat
entdeckt und konnte dieser Fahrte nicht mehr nachgehen.



2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies 13

Yogastitra-Rezeption, besonders auch im deutschen Kulturraum fiir besagte Zeit-
spanne, noch expliziter nachgehen zu kénnen, als es die genannten Autoren taten,
wurde aufbauend auf der Vorarbeit der angefiihrten Sekundarliteratur auch Pri-
marliteratur” genauer durchgearbeitet, die sich unter anderem im Handschriftenle-
sesaal der Staatsbibliothek in Miinchen finden lief? (Adelmann-Huttula, 1923; Cole-
brooke, 1837; Deussen, 1899, 1922 [1908]; Dvivedi, 1890; Hauer, 1937; Hesse, 1920;
Kellner, 1989 [1896]; Keyserling, 1919; Mitra, 1883; Vivekananda, 2017 u.a.).

Zu den fiir modernes Positionsyoga so grundlegenden Ereignissen im Indien der
spaten 1920er und 1930er Jahre, auf die sich Kapitel 11.3. mit speziellem Schwerpunkt
auf dem stidindischen Raum und dem einflussreichen Yogalehrer T. Krsnamacarya
fokussiert, gibt es keine expliziten wissenschaftlichen Arbeiten, doch beschéftigen
sich einige Buchkapitel damit. Singleton hat Krsnamacarya in seiner sonst gelunge-
nen Analyse zu Patafijalis neuem Klassikerstatus von 2008 noch ausgespart, obwohl
der siidindische Brahmane einen folgenreichen Wendepunkt fiir die Yogastitra-
Rezeption darstellt, da er im Gegensatz zu fritheren Interpreten ein starker Ver-
fechter der Kérperpraxis war. Fiir seine 2010 in Yoga Body ausfiihrlich elaborierte
Theorie, dass modernes Positionsyoga im Kulturkontakt zwischen dem kolonia-
lisierten Indien und dem Westen zustande gekommen ist, baut Singleton unter
anderem auf der Vorarbeit von Sjoman (1999) auf, der sich mit der Yogatradition
des Mysore Palace beschiftigt, die Krsnamacaryas Zeit am Kénigspalast vorausgeht.

Krsnamacaryas Biographien wurden ausschlief3lich von Verwandten oder Stu-
denten verfasst (vgl. Desikachar, 2005; Desikachar, 1997, 2012; Mohan, 2010), deren
oftmals mythopoetischen Erzdhlungen das bilden, was tiber Krsnamacaryas Leben
bekannt ist und auf die sich teilweise auch die vorliegende Untersuchung stiit-
zen muss. Fiir Krsnamacaryas Umgang mit dem Yogastitra ist Whites Kapitel »The
Strange Case of T.M. Krishnamacharya« hervorzuheben, mit dem sein historischer
Uberblick tiber die Yogasiitra-Rezeption im Westen und in Indien endet. Neben
der wichtigen Yogamakaranda (mit der sich auch Singleton, Narahimsan und
Jayashree (2012) beschaftigen) konzentriert sich White auf zwei weitere Biicher
Krsnamacaryas, die sagenumwobene Yoga Rahasya und seinen spaten und unverof-
fentlichten Yogasiitra-Kommentar namens Yogavalli. Um dieses fiir das Forschungs-
interesse der vorliegenden Arbeit wichtige, aber nicht direkt zugdngliche Buch zu
untersuchen, wurden weitere Zeugnisse hinzugezogen, wie die Erzahlungen zweier
Schiiler von Krsnamacaryas Sohn T.K.V. Desikachar, Claude Maréchal (2013/2014)

17 Als Primaérliteratur bezeichne ich sowohl populdarwissenschaftliche als auch wissenschaftliche Beitrage
des jeweiligen Zeitraumes, die sich mit Yoga und besonders mit dem Yogastitra oder mit Rajayoga ausein-
andersetzen, da beide gleichermafen dazu beitrugen, Vorstellungen dariiber zu formen, was Yoga ist und
was nicht. Besonders fiir die Rezeptionsgeschichte altindischer Texte ist die philologische Forschung als
religionsproduktiv zu bezeichnen, da wissenschaftliche Ubersetzungen hiufig in die Popularkultur einsi-
ckerten. Insofern konnen »wissenschaftliche Ergebnisse nicht nur Wissenschaftsgeschichte, sondern auch
Teil der Religionsgeschichte sein« (Koch, 2006: 172).



14 2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies

und Scott Rennie (2009). Letzterer schickte mir freundlicherweise seine Notizen
und personlichen Einblicke zu seinem Unterricht mit Desikachar iiber die Yogavalli
zu. Zusétzlich bietet die vorliegende Untersuchung eine bisher nicht erfolgte Ana-
lyse zweier weiterer und erst vor einigen Jahren tibersetzter Werke Krsnamacaryas,
der Yogasanagalu (Hall, 2012) und der Yogamakaranda 11 (Mohan, 2012), stets mit
dem Fokus auf Krsnamacaryas Behandlung des Yogasiitras. Durch diese Arbeit,
die ein Forschungsdesiderat darstellt, kann zum Beispiel Whites These, dass
Krsnamacarya erst in spaten Jahren zum Yogasiitra kam (2014: 223), differenziert
und teilweise widerlegt werden. Weitere inhaltliche und interpretative Impulse
zu Krsnamacaryas Leben und Wirken kommen von Singleton und Fraser (2014),
Suzanne Newcombe (2017) und Matthew Remski (2019). Die philologisch informier-
ten Artikel von Jason Birch (2014, 2018a, 2018b) helfen dabei, Krsnamacaryas Inter-
pretationen und Darlegungen von Rajayoga und Hathayoga in einen kulturhistori-
schen Kontext zu stellen.

Um Krsnamacaryas bekanntermafden innovative Lehren zu kontextualisieren,
wird aktuelle indologisch-historische Forschung zur indischen Zeit vor der Kolonial-
herrschaft hinzugezogen (Birch/Hargreaves, 2016; Birch/Singleton, 2019; Mallinson/
Singleton, 2017). Fiir allgemeinere Informationen iiber die von Krsnamacarya und
Jois unterrichtete Yogapraxis ist die unabhangige Forschungsarbeit von Anthony
Grimm Hall hervorzuheben (Hall, 2014, 2015, 2019), die er von 2007 bis 2019 auf sei-
nem Blog verdffentlichte, den er im Zuge des Missbrauchsskandals um Jois jedoch
16schte.”® Auf meine personliche Bitte hin stellte er fiir diese Arbeit relevante Artikel
auf der Plattform https://grimmly1997.blogspot.com erneut zur Verfiigung.” Mit
Jois’ ehemaligem Schiiler Guy Donahaye hatte ich einen kurzen E-Mail-Austausch
(2019), vor allem tiber das Phanomen tristhana (vgl. Kapitel 111.1.2.3.b.). Fiir die Ana-
lyse der konkreten Praktiken und Techniken, aus denen sich Ay zusammensetzt,
wie vinyadsa, drsti, bandhas, ujjayi, Adjustments, das Count-System, und das Serien-
prinzip des AYys wurden Krsnamacaryas und Jois’ Biicher durchgearbeitet, zudem
integriere ich immer wieder Erzdhlungen aus Donahayes und Sterns Buch Guruji.

Die wissenschaftliche Beschaftigung mit Krsnamacaryas langjahrigem Schii-
ler Pattabhi Jois, Lehrer der meisten von mir interviewten Expert*innen (Steiner,
Scott, Nardi, Rain und Maehle) ist bisher weniger ausgereift. Das liegt unter ande-
rem daran, dass Jois selbst nur ein einziges Buch veroéffentlichte, Yoga Mala, das erst
1999 ins Englische libersetzt wurde sowie daran, dass er bis zu seinem Lebensende
kaum Englisch sprach und sich mit theoretischem Input zurtickhielt. Das mit Jois
befasste Kapitel 11.3.2. zieht seine Informationen aus verschiedenen Quellen: Das
Vorwort zur Yoga Mala von 1999, verfasst von Jois’ Langzeitschiiler Eddie Stern, gibt

18 Die URL des Blogs lautete https://grimmly2007.blogspot.com, Zugriff: 21.5.2019.
19 Hall sicherte mir am 2.9.2020 zu, dass er die Quellen bis mindestens Ende Februar 2021 online lassen
wird. Zudem wurden alle in dieser Arbeit verwendeten Blog-Artikel heruntergeladen.


https://grimmly1997.blogspot.com
https://grimmly2007.blogspot.com

2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies 15

einige relevante Informationen zu Jois’ Biographie. Berichte iiber Jois’ Leben, seinen
Unterricht und seine Weltanschauung finden sich in dem hagiographischen Buch
Guruji von Donahaye und Stern (2010), in dem Jois’ Familie und von ihm ausgebil-
dete einflussreiche senior teachers zu Wort kommen und von ihrer Zeit in Mysore ab
Mitte der 1970er Jahre bis zu Jois’ Tod 2009 erzihlen. In Medins Interview »3 Gurus,
48 Questions« (2004) mit T.K.V. Desikachar, B.K.S. Iyengar und Pattabhi Jois berich-
tet Jois selbst von seiner Zeit mit seinem Lehrer Krsnamacarya. Weitere Internet-
quellen stellen aufschlussreiche Details iiber Jois’ Yogasystem und seinen Unterricht
bereit, wie die Berichte von Jois’ Schiiler*innen Norman Blair (2018), dem verstor-
benen Tim Miller (2003), Gregor Maehle (2018a, 2019) und Monica Gauci (2018). In
den Interviews mit Jois’ spateren Schiiler*innen habe ich zudem gezielt nach Jois
Yogasiitra-Unterricht gefragt und herausgefunden, dass dieser inexistent war, was
mich zur Schlussfolgerung fithrt, dass heutige Yogaphilosophie, so wie sie sich in
der Folge Pattabhi Jois’ im Umfeld des Ays ausformt, ein hybrides Phanomen ist, das
sich erst seit Jois’ Tod 2009 vielféltiger und in globalem Austausch ausdifferenziert.

Jedoch hatsich keine der genannten Quellen eingéngiger mit den weltanschauli-
chen Annahmen auseinandergesetzt, die Jois’ Methode zugrunde liegen und seinen
Unterricht implizit beeinflusst haben - ein Forschungsdesiderat, das diese Arbeit
erfulllen mochte. Drei wissenschaftliche Arbeiten sind hervorzuheben, die diesen
Themenkomplex auf verschiedene Weise tangieren und geholfen haben, den Blick
aufJois’ Weltsicht zu scharfen: Benjamin R. Smiths Artikel von 2008 beleuchtet die
Relevanz des Konzeptes tapas in Jois’ Unterricht, verstanden als eine schweif3trei-
bende, reinigende Ubungspraxis. Smith zeigt dabei erstens auf, dass Jois in einer
von indischen Yogalehrern bereits seit Jahrzehnten genutzten Vorgehensweise
seine Methode mit Hathayoga-Inhalten rationalisierte, sie aber gleichzeitig mit dem
Yogasiitra legitimierte, und zweitens ermoglicht seine ethnographische Forschung
in Mysore, einige wichtige Veranderungen in der Orthopraxie sowie (damit zusam-
menhangende) Bedeutungsverschiebungen zwischen Ay und Ayl nachzuverfolgen.
Singletons ebenfalls auf seiner Feldforschung in Mysore aufbauende Ausfiihrun-
gen in Yoga Body (2010) zeigen Wandlungsprozesse auf, die in Jois’ Ubungssystem
selbst stattfanden. Ciotkoszs 2022 erscheinendes Buch beinhaltet einige interes-
sante interpretative Momente beziiglich Jois’ Praktiken, und Remskis Arbeit (2019)
bietet Einblick in die hierarchischen, orthopraktischen und orthodoxen Strukturen
von AY, mit besonderem Fokus auf den Missbrauchsskandal um Jois, der im Zuge
der #MeToo-Debatte Ende 2018 ans Licht kam.

Der historische Exkurs in Kapitel 11.4. in die europdische und nordamerikanische
Gymnastikbewegung basiert auf Singletons Buch Yoga Body von 2010, das durch
weitreichende historische Forschung aufzeigt, dass die (durch Kolonisierung auch
in Indien) weit verbreiteten Gymnastiksysteme des frithen 20. Jahrhunderts die
Genese modernen Yogas beeinflussten. Dies hat teilweise auch die Ausformung
von Krsnamacaryas frithem dsana-Ubungssystem beeinflusst, wie Singleton und



16 2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies

andere gezeigt haben (Birch, 2018b; Singleton, 2010; Singleton/Fraser, 2014). Zwar
spricht Singleton weniger iiber weltanschauliche Auspragungen modernen Yogas
und deren mogliche Vorgangerideologien, da sein Fokus vor allem auf asana-s liegt,
trotzdem deutet er hdufiger an, dass auch die Ideologien und Weltanschauungen
der Kérperkulturbewegung heutiges Yoga mitgepragt haben. Diese Beobachtung
hat die Erforschung des weltanschaulichen Geriists der Korperkulturbewegung
angestofden, die sich fiir die historische Einordnung einiger Inhalte und Motive von
heutiger Yogaphilosophie als fruchtbar erwiesen hat. Um diesem Einfluss nach-
zugehen, analysiere ich Veroffentlichungen der Gymnastikvorreiterin in Amerika,
Genevieve Stebbins, aber besonders auch deutsche Biicher von Hade Kallmeyer,
Bess Mensendieck, Dora Menzler und anderen, denn die deutsche Gymnastik-Szene
dieser Zeit ist bisher wenig erforscht.

Fiir einen eingehenderen historischen Blick auf die gymnastischen Linien im
nordamerikanischen Kulturraum und ihre Vorlauferideologien ist Anya P. Foxens
Veroffentlichung, die auf Singletons Vorarbeit aufbaut, von grofier Relevanz (vgl.
Foxen 2020). Auch Kelly Mullans Recherche iiber Stebbins und die harmonische
Gymnastikbewegung (2016) ist hilfreich und detailliert, zudem geht ihre Forschung
auch auf die deutsche somatische Bewegung, im Speziellen die Kallmeyer-Schiile-
rin Elsa Gindler ein, iber deren »Netzwerkwissen« zudem der Artikel von Rothe
(2014) informiert. Auch Eva Rinckes Biographie iiber Pilates (2015) halt wichtige
Informationen iiber die frithe Gymnastikbewegung bereit.

Die populédre und an sein von New Age gepragtes Zielpublikum angepasste Aus-
deutung des Yogasttras von Krsnamacaryas Schiiler B.K.S Iyengar, die dieser erstin
seinem Buch Light on the Yoga Stitras of Patafijali (2002 [1993]) ausfiihrlich ausfor-
muliert hat, ist von der Religionshistorikerin Elizabeth De Michelis (2004) erforscht
worden. Einige Informationen iiber [yengars Zeit mit seinem Lehrer kommen auch
von Sjoman (1999) und Singleton (2010).

Die biomedizinische, psychologische und neurowissenschaftliche
Erforschung von Yoga

Da die aktuelle Yogaforschung hauptsachlich historisch, philologisch, soziologisch
und kulturwissenschaftlich orientiert ist, stellt Kapitel 111.1. dieser Arbeit, das sich
aufbauend auf meiner beobachtenden Teilnahme an der Ayl Advanced-Ausbildung
mit der Herstellung von Kérperwissen in heutigem Yoga beschéftigt, ein absolu-
tes Forschungsdesiderat dar. Das Feld der Korpertechniken wird in der kulturwis-
senschaftlichen oder soziologischen Forschung mit den dazugehorigen Methoden
und Theorien beforscht (zum Beispiel mit Interviews abgefragt, vgl. Konecki, 2015,
Schnibele, 2009, oder autoethnographisch erforscht, vgl. Ciotkosz 2022) und das
implizite Kérperwissen wird der medizinischen, psychologischen und neurowis-
senschaftlichen Forschung tiberlassen. Diese ist allerdings hdufig unzureichend
iiber die historische Entwicklung von Yoga informiert und spricht zum Beispiel



2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies 17

noch in Riickgriff auf Swami Vivekananda von Patafijalis »Raja yoga« (Gard/Nog-
gle/Park et al., 2014: 77), wodurch sie dazu beitragt, heutiges Yoga, dargestellt als
uralte Praxis, zu szientifizieren.

Baier (2001: 3-7) gibt einen Uberblick iiber »the clinical gaze on Yoga« (ebd.: 7),
also iiber die Erforschung von Yoga mit modernen medizinischen Methoden, die
schon in der Zeit des British Empire begann und eine Ausbreitung westlicher Medi-
zin in Indien zur Folge hatte (ebd.: 4). Wichtig hierfiir waren, wie so oft in der Rezep-
tion modernen Yogas, die Theosophen, jedoch erst als Yoga in den 1920ern priméar
mit der Praxis von dsana und pranayama assoziiert wurde, wurde die Medikalisie-
rung von Yoga auf eine neue Stufe gehoben und eine elaboriertere medizinische
und psychosomatische Yogaforschung in Indien angestof3en. Sie wird besonders mit
den Namen Sri Yogendra und Swami Kuvalayananda verkniipft und von Alter (2005:
133) als »Modern Medical Yoga« bezeichnet. Seit dieser Zeit verbindet sich moder-
nes Positionsyoga zunehmend mit dem Gesundheitssektor, was in Deutschland zum
Beispiel darin miindete, dass Yoga, verstanden als Entspannungstechnik, seit 1989
von den gesetzlichen Krankenkassen bezuschusst wird (Bef3ler, 2017). De Michelis
(2007: 10ff) fiihrt aus, wie korperzentriertes Yoga im Laufe des 20. Jahrhunderts
zunehmend von biomedizinischer Seite erforscht wurde und sich zusammen mit
anderen Methoden als »Mind-Body Medicine« etablierte, verstanden als eine nach
innen gerichtete, oft mit bewusster Atmung kombinierte Kérperpraxis (ebd.: 15), und
die Autorin betont auch das zunehmende Interesse an sogenannter »Yogatherapie«.

Im jungen 21. Jahrhundert ist eine zunehmende neurowissenschaftliche Befor-
schung von konzentrativen, meditativen und ethischen Methoden, die mit Yogaphi-
losophie in Verbindung gebracht werden, festzustellen. Paradigmatisch fiir diese
Entwicklung ist das Erscheinen des Sammelbandes Neural Mechanisms Underlying
Movement-Based Embodied Contemplative Practices von Schmalzl und Kerr (2016),
in dem sich die Autor*innen besonders auf »yoga-based practices« fokussieren.
Hervorzuheben ist darin der Aufsatz von Schmalzl et al. iber neurophysiologische
und neurokognitive Mechanismen, die den Effekten von yogabasierten Praktiken
zugrunde liegen (2015). Uber verschiedene Wirkungen insbesondere von tiefer,
bewusster Atmung haben zum Beispiel Gerritsen et al. (2018) und Bernardi et al.
(2001) geforscht, in Zusammenhang mit Bewegung auch Schmalzl et al. (2015). Gard
et al. (2014) erforschen Yoga als Methode zur Selbstregulation fiir psychologische
Gesundheit und integrieren dabei explizit heutige Yogaphilosophie. Auf der Arbeit
des Psychologen Csikszentmihdlyi (1991) aufbauend haben zu den im Forschungs-
feld mit Yogazustidnden assoziierten Flow-Erfahrungen und der Steigerung davon,
dem Runner’s High, Dietrich (2004) und Fuss et al. (2015) gearbeitet. Uber mentale
Fokussierung und Konzentration wihrend bewusster Bewegung haben Russel und
Arcuri (2014) und Clark et al. (2015) geforscht, wahrend sich Schmalzl et al. (2015)
allgemeiner mit den neurophysiologischen Auswirkungen bewusster Bewegung
beschéftigt haben. Zwar steht die boomende neurowissenschaftliche und psycho-



18 2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies

logische Beforschung von Bewusstsein und Achtsamkeit oft nicht konkret mit kor-
perbasierten Yogapraktiken in Zusammenhang, sondern haufiger mit meditativen
Praktiken, doch da der in Kapitel 111.2.4. analysierte Diskurs iiber Yogaphilosophie
haufig die Kérperthematik deutlich {ibersteigt, interessieren auch kognitionswis-
senschaftliche Studien, zum Beispiel iiber die Moglichkeit des Zustandes eines »rei-
nen« oder eines »nondualen« Bewusstseins unter Beibehaltung der Lebensfunktio-
nen (Milliere/Carhart-Harris/Roseman et al., 2018). Auch ethisches Regelwerk nach
Patafijali, jedoch modern ausgelegt, informiert verschiedene Studien, so prasen-
tieren Gard et al. (2014: 79) die yama-s und niyama-s des Yogasttras als »the foun-
dation of the yogic path of selfregulation« und definieren die Bestandteile dieser
»ethical and moral precepts« entlang dhnlicher selbstreflexiver, alltagstauglicher
und areligiéser Deutungsschemata wie sie sich auch in meinen Daten zeigen. Auf
diesem Wege verbreiten sich Inhalte heutiger Yogaphilosophie, zum Beispiel ver-
packt als alte Weisheitslehre zur Selbstregulation, in der Umgebung naturwissen-
schaftlicher Forschung. In Zusammenhang mit der fiir heutige Yogaphilosophie so
wichtigen Achtsamkeit stellen Shapiro et al. fest, dass die mit moderner Achtsam-
keit eng verkniipfte distanzierte Beobachterperspektive, die heutige Yogaphiloso-
phie erheblich durchzieht, ethischere Entscheidungen ermdglichen kann (2012: 512).

Auch an Yogalehrer*innen ist dieses wachsende Forschungsparadigma nicht
spurlos vorbeigegangen, was sich beispielsweise im Buch One Simple Thing von Jois’
Schiiler Eddie Stern von 2019 zeigt, das den Nutzen insbesondere von Ay-Techniken
sowie yogaphilosophischer Praktiken mit biomedizinischer und neurowissenschaft-
licher Forschung zu begriinden intendiert. Das Kapitel 111.2. dieser Arbeit mdchte
sich von einer vergleichbaren Agenda distanzieren, obwohl besagte aktuelle Stu-
dien zu Yogatechniken, insbesondere solche mit Fokus auf Yogaphilosophie, durch-
gearbeitet werden. Ohne reduktionistisch vorzugehen, leistet es insofern Pionier-
arbeit, als es auf Anne Kochs religionsasthetischem Konzept eines Kérperwissens
aufbaut (2007b, 2017), dessen Leistung darin liegt, kultur- und naturwissenschaftli-
che Erkenntnisse und Frageinteressen aufeinander beziehen zu kdnnen. Auf moder-
nes und heutiges Yoga angewendet ist das ein Novum, da Kérperpraktiken namens
Yoga und Diskurse iiber Yoga immer noch getrennt voneinander erforscht werden.

Die kulturwissenschaftliche Beforschung modernen Yogas

2004 erschienen zwei einflussreiche Biicher fiir die historisch-kulturwissenschaft-
liche Erforschung modernen Yogas: Alters Yoga in Modern India: The Body Between
Philosophy and Science und De Michelis’ A History of Modern Yoga: Pataiijali and
Western Esotericism. Alters Buch zeigt einige der bedeutenden Einfliisse biomedi-
zinischer Paradigmen auf das Yoga im kolonialen Indien auf und konzentriert sich
besonders auf den Reformer Swami Kuvalayananda und dessen frithe Formen der
Medikalisierung modernen Positionsyogas, eine Entwicklung, die sich bis heute
fortsetzt und sich auch in meinem empirischen Material wiederfindet. Das epoche-



2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies 19

machende Buch der Religionshistorikerin De Michelis legt den Grundbaustein fiir
die moderne Yogaforschung, da die Autorin modernes (Positions-)Yoga durch den
Versuch einer Rekonstruktion seiner Geschichte (deren Anfange fiir De Michelis
Mitte des 19. Jahrhunderts liegen) als historisch gewachsenes, interkulturelles Pha-
nomen beschreiben kann. Sie argumentiert, dass die verschiedenen Auspragungen
modernen Yogas aus einem dialogischen Austausch zwischen einer neo-hinduis-
tischen Elite und amerikanischen Esoterikern im 19. Jahrhundert hervorgegangen
sind. 2008 erschien der Sammelband mit dem Titel Yoga in the Modern World. Con-
temporary Perspectives, herausgegeben von Singleton und Byrne, der Singletons
wichtigen Artikel The Classical Reveries of Modern Yoga: Patafijali and Constructive
Orientalism beinhaltet. Diese historische Basis ist fiir meine empirische Sozialfor-
schung insofern relevant, als Singleton beschreibt, wie das Yogastitra im Zuge der
Reformbemiihungen der neo-hinduistischen Elite des ausgehenden 19. Jahrhun-
derts als grundlegender Text flir Yogaphilosophie erst konstruiert wurde, wodurch
die heutige Popularitat von Yogaphilosophie tiberhaupt ermdéglicht wurde.

Die sozialwissenschaftlich informierte Forschung hat bereits einige Auspragun-
gen heutigen Yogas empirisch untersucht, zum Beispiel fokussiert Sarah Strauss’
frithes Buch Positioning Yoga: Balancing Acts across Cultures von 2005 auf das
Umfeld des Sivananda Yoga. Um seinen transnationalen Charakter beschreiben zu
koénnen, hat die Autorin im Zuge einer multilokalen Ethnographie Feldforschungs-
aufenthalte in Indien, Deutschland und den USA absolviert und beschreibt aus dieser
komparativen Perspektive unter anderem, wie von New Age gepragte Inhalte den
philosophischen Pramissen heutiger, transnationaler Yogastile beigemengt wurden.
Transnationaler Austausch war ebenfalls der theoretische Schwerpunkt eines 2013
von Beatrix Hauser herausgegebenen Bandes Travelling Yoga, in dem sich Hausers
informativer Artikel Touching the Limits, Assessing Pain: On Language Performativity,
Health and Well-Being in Yoga Classes befindet, der sich mit der Auswirkung von
verbaler Instruktion auf subjektive Vorstellungen eines gesunden Kérpers beschaf-
tigt und die These aufstellt, dass Yoga nicht nur auf koérperlicher, sondern auch
auf diskursiver Ebene wirkt. Ohne die biomedizinische Forschung zu berticksichti-
gen, analysiert die Autorin, wie in transnationalen Yogastilen wie dem Bikram Yoga
der Einsatz von Sprache die Kérperpraxis beeinflusst, zum Beispiel fithren die im
Bikram Yoga gangigen grenziiberschreitenden Ansagen zu grenziiberschreitenden
Korperpraktiken und -erfahrungen. Dies ist ein Zusammenhang, dem diese Arbeit
ebenfalls nachgeht, da gezeigt werden kann, dass der Diskurs tiber das Yogastitra
die Kérperpraxis quantitativ und qualitativ beeinflusst (vgl. Kapitel 111.2.3.).

Veronique Altglas’ Buch von 2017 basiert ebenso auf einer multilokalen soziologi-
schen Forschung in Siddha und Sivinanda Yoga-Zentren in England und Frankreich
und enthdlt einen zusatzlichen komparativen Faktor, den Vergleich mit moderner
Kabbala. Durch dieses breite Forschungsdesign kann Altglas Exotisierung, Dekon-
textualisierung und Domestizierung als grundlegende, von Orientalismus geprégte



20 2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies

Mechanismen jener kulturellen Aneignung identifizieren, auf der das von ihr unter-
suchte Yogasetting aufbaut. Damit bietet sie niitzliche theoretische Grundannah-
men, die ich teilweise auf meine Daten iibertragen konnte. Zudem konzentriert
sich Altglas auf die Demographie der von ihr erforschten Akteur*innen, die sich
in transnationales Yoga vertiefen, und halt auch hier fiir die vorliegende Untersu-
chung interessante Schlussfolgerungen bereit. Mit ihrem Fokus auf ein gesellschaft-
liches Umfeld, das sie mit Bourdieu als »new petite bourgeouisie« bezeichnet, gibt
Altglas Einblick in die kosmopolitischen »Konsument*innen« heutigen Yogas, fir
die exotische religiose Ressourcen kulturelles Kapital bedeuten. Altglas und auch
Andrea R. Jain (2015) zeigen, wie in individualisierten, neoliberalen Gesellschaften
die Arbeit am Selbst, an Korper, »Mindset« und Emotionen stets mit sozialen Struk-
turen zusammenhangen. Jain (2015: 76f.) argumentiert, dass mit einer soziokono-
mischen Verschiebung in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts eine privatisierte,
individualistische Konsumentenkultur einherging, fiir die mafigeschneiderte Pro-
dukte angeboten wurden, wobei populdre Yogaangebote entstanden, die Selbstopti-
mierung durch kérperliche und psychische Transformation versprachen (ebd.: 80).

Wahrend multilokale Forschungsansatze durch ihr komparatistisches Setting
eine Vielzahl von Erkenntnissen zu geteilten Inhalten und Praktiken heutiger
globaler Yoga-Communities gezeitigt haben, ist Schnabeles soziologische Arbeit
(2009) zwar ebenfalls in einem postindustriellen, neoliberalen Kontext verortet,
jedoch in der deutschen Yogaszene angesiedelt. Fiir ihre Forschungsfrage, inwie-
fern heutige Yogapraxis Einfluss darauf nimmt, wie sich die Ubenden im besagten
sozialen Umfeld positionieren, hat sie 34 Interviews gefiihrt, in deren Auswertung
sich einige relevante Beobachtungen zur Weltanschauung und zum Lebensstil der
Interviewten finden. Da diese nicht aus dem Umfeld des Ays, sondern aus anderen
in Deutschland anséssigen Yogarichtungen stammten, kann ihre Arbeit ab und zu
als Kontrastfolie dienen. »Philosophische« Anschauungen tauchen in ihrem Daten-
material eher als allgemeinere Glaubenssatze, Lebenseinstellungen oder Alltags-
handlungen auf.

Es mussten demnach - besonders im indologisch gepragten Deutschland - bis
zur ernsthaften, lebensweltlichen Erforschung von rezenter Yogaphilosophie, der
sich diese Arbeit verschrieben hat, einige Jahrzehnte ins Land gehen. Doch selbst
heute noch besteht die Moglichkeit, dass ein solches Forschungsvorhaben im Schat-
ten einer »echtens, >klassischen« Yogaphilosophie steht. Die kulturwissenschaftliche
Wende der 1980er Jahre, mit der eine Konzentrationsverlagerung weg von Religion
als Hochkultur hin zum Alltagsphdnomen Religion einherging, ist in der rezenten
Yogaforschung beziiglich Yogaphilosophie bisher ausgeblieben. Dies zeigt sich zum
Beispiel, wenn Fuchs eine Sdkularisierung des deutschen Yogas (1990: 262) feststellt
und dies umgehend mit der »indischen Yoga-Tradition« kontrastiert, die als »kla-
res Ziel aller Yoga-Wege« die » Befreiung« (moksa, mukti, kaivalya etc.)« formuliert
(ebd.). Diese Einstellung ist unter anderem die Grundlage fiir das Forschungsdesi-



2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies 21

derat, das in der rezenten Yogaforschung nach wie vor besteht, wenn es um heutige
Yogaphilosophie geht: Es gibt kaum empirisch-qualitative Forschung zu aktuellen,
kulturspezifischen Auspragungen des diskursiven Ereignisses »Yogaphilosophie«.
Hingegen wird, wie schon zu Fuchs’ Zeiten?® und heute wieder zunehmend, von der
sehr produktiven indologisch-philologischen Forschung bestimmt, was Yogaphilo-
sophie ist und sein sollte, indem sie (mal mehr, mal weniger intentional) Standards
setzt und zum Beispiel durch Ubersetzungsarbeit zeigt, was »authentische« Yoga-
philosophie gemaf3 Patafijali oder anderer Yoga-Traditionen war. Das tragt zwar zu
einer wiinschenswerten Scharfung verschiedenen indischen Kulturguts bei, doch
gleichzeitig wiire eine dadurch stattfindende Uberschreibung populirer Auspra-
gungen von Yogaphilosophie ein historisches Novum, denn die Praxistraditionen
(im vorkolonialen und kolonialen Indien sowie im Westen) konstruieren schon seit
langer Zeit ihren »eigenen« Patafijali und verbinden Teile des Yogastitras eklektisch
mit anderen Traditionsstrangen, wie der historische Teil zeigen wird.

Einige in den letzten Jahren veroffentlichte Arbeiten stehen fiir den Trend in
der empirischen, religionswissenschaftlich orientierten Yogaforschung, den Kérper
starker miteinzubeziehen, in den auch diese Arbeit einzuordnen ist. Verwurzelt ist
dies in einer grofflachigeren Orientierung der Kultur- und Sozialwissenschaften,
die zunehmend korperliche Erfahrungen und gelebte, religiose Praktiken in die
Forschung integriert, eine Entwicklung, die im Folgenden in Zusammenhang mit
der Besprechung relevanter Kérpertheorien genauer nachgezeichnet wird. Wah-
rend Koneckis soziologisch-empirische Forschung im Umfeld des polnischen Iyen-
gar Yogas (2015) beziiglich subjektiver Kdrpererfahrungen zwar interessante Daten
generiert hat, entgeht dem Autor, dass nicht nur die Yogapraxis, sondern auch die
weltanschaulichen Auslegungen seines Untersuchungsfeldes ein rezentes Phano-
men sind, was immer wieder zu Essenzialisierungen fiithrt (vgl. Ostrowski, 2018b).
Zwei Dissertationen, von Matylda Ciotkosz (2022) und Theodora Wildcroft (2018)
gehen diesbeziiglich feinfiihliger vor.2!

Ciotkoszs Arbeit baut auf einer dhnlichen Forschungsfrage wie die vorliegende
Arbeit auf, ndmlich wie sich die Kérperpraktiken namens Yoga und die damit zusam-
menhangenden religios-philosophischen Konzepte Patafijalis gegenseitig bedingen.
Ihre Feldforschung war in einer Umgebung situiert, die sie »post-krishnamacharyan
yoga« nennt: Desikachars Yoga in Chennai und im Umfeld des polnischen Iyengar
Yogas und Ashtanga Yogas. Ihre entsprechende These liest sich wie folgt:

20 Fuchs (1990: 16) bezieht sich unter anderem auf den Indologen und Religionswissenschaftler Mircea
Eliade.

21 Das Buch zur Dissertation mit dem Titel Post-Lineage Yoga. From Guru to #MeToo ist 2020 bei Equinox
erschienen. Im Folgenden beziehe ich mich auf die online stehende Dissertation, da das Buch die zitierten
Stellen so nicht mehr enthalt.



22 2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies

Despite the common source of these two systems and their apparent similarity, they
diverge significantly, both at the level of the kinaesthetic experience related to yoga
practice, and at the level of narratives describing »yoga philosophy«. Although the latter
draw from the same source - the Patafijalayogasastra - they feature different interpre-
tations of the same concepts, applying different fundamental notions and metaphori-
cal domains. What is striking is that these interpretations are very compatible with the
kinds of experience of the body that result from the respective styles of yoga practice...
the way a yogin moves may influence the way they understand abstract concepts, and
vice versa. Though the yogin may not even realise it, asana may become their tool for
thinking. (Ciotkosz, 2022: 143)

Ciotkosz ist im Unterschied zu dieser Arbeit fiir die Erforschung der jeweiligen
Korperpraktiken phdnomenologisch-autoethnographisch, das heifdt experimentell
vorgegangen, und fiir die Analyse von Konzepten des Patanjalayogasastras eher all-
gemein und diskursanalytisch, somit hat sie keine rezente Vermittlung von Yogaphi-
losophie untersucht. Damit entgeht ihr der Turn, den ich in dieser Arbeit aufzeigen
mochte. Zum Beispiel stiitzt sie ihre Analyse der »Philosophie« des Ays grofiteils
auf]ois’ Yoga Mala sowie Gregor Maehles Buch von 2006, das demnach noch zu Jois’
Lebzeiten verfasst und veroffentlicht wurde, und tibersieht damit Maehles Abkehr
vom klassischen Diskurs des Ays, der paradigmatisch fiir eine Entwicklung steht, in
der sich die »Expert*innen« von den Narrativen der einflussreichen indischen Yoga-
lehrer abgewendet haben und Yogaphilosophie hochst individuell, das heif3t eklek-
tisch und hybrid auslegen, oder aber betont »klassisch« und von der Kérperpraxis
getrennt, wie es Maehle mittlerweile vertritt. Trotz der methodischen Unterschiede
teile ich Ciotkoszs grundlegendes Argument, dass Yogaphilosophie einerseits Ratio-
nalisierungen anbietet, um die Wirksamkeit der Yogapraxis zu erklaren, und die
Korperpraxis selbst andererseits die experimentelle Basis bietet, um Yogaphilo-
sophie oder, wie ich hinzufiigen wiirde, heutige Yogaphilosophie interpretieren
zu konnen (Ciotkosz, 2022: 143). Heutige Yogapraxis und heutige Yogaphilosophie
bedingen sich folglich in vielen Féllen gegenseitig, und wie es scheint besonders
stark in von Krsnamacarya abstammenden Yogasystemen. Ciotkoszs Forschung
starkt mein Argument, dass sich eine neue, korperzentrierte Yogaphilosophie aus-
gebildet hat, die es ernst zu nehmen und zu erforschen gilt.

Zu Aspekten, die sich in heutiger Yogaphilosophie finden, haben bereits ver-
schiedene Autor*innen gearbeitet. Zum Beispiel wurde das Phdnomen des Sanskrit-
Chantens von Klas Nevrin (2004) beforscht, mit spezifischem Fokus auf die moderne
Yogastitra-Rezitation in der Krsnamacarya-Linie. Auch Hauser (2018) hat sich mit
modernen Mantras auseinandergesetzt und dabei interessante Schliisse zu einer
dem modernen »Chanten« vorausgehenden Traditionslinie in Europa gezogen. Spe-
ziell mit der hermeneutischen Situation der Yogasiitra-Exegese im protestantischen
Amerika hat sich Scholz (2017) beschiftigt. Sie arbeitet dhnliche Pramissen der heu-



2 Forschungsstand: Modern Yoga Studies 23

tigen Yogasttra-Exegese heraus wie die vorliegende Arbeit, beschrankt sich dabei
allerdings auf ein Beispiel einer Ubersetzung.

Bei der Auswertung meines Datenmaterials zeichnete sich immer deutlicher die
Beeinflussung heutiger Yogaphilosophie durch moderne Achtsamkeitsstromungen
ab und »Achtsamkeit« als eine der Schliisselkategorien des Datenmaterials. Fiir die
breitere Einordnung dieses Phdnomens kam Jacob Schmidts erst 2020 erschienenes,
kulturwissenschaftliches Buch Achtsamkeit als kulturelle Praxis grade zur rech-
ten Zeit, um mir vorliegende Daten in grofdere theoretische Zusammenhange stel-
len zu kénnen und die Kategorie »Achtsamkeit« theoretisch zu scharfen. Schmidt
gelingt es mittels einer Diskursanalyse der Verdffentlichungen einflussreicher
Achtsamkeitslehrer wie Kabat-Zinn, Nhat Hanh, Kornfield und anderen, verschie-
dene Selbst-Welt-Modelle in den heutigen Auspragungen von Achtsamkeit heraus-
zubilden. Dabei konzentriert er sich immer wieder auf den Einfluss des Modells
der Romantik. Uber den fiir heutige Achtsamkeit sehr einflussreichen Schriftstel-
ler Henry David Thoreau halt zudem Hodder (2001, 2010) relevante Informationen
bereit, wodurch auch in heutiger Yogaphilosophie Auslaufer romantischer Motive
festgestellt werden konnten, auf die, mit direkter Bezugnahme auf Thoreau, schon
De Michelis (2004) verwies.






3 Theoretische Grundlagen

3.1 Eine Einordnung des Begriffes »(heutige)
Yogaphilosophie«

De Michelis leitet ihr Buch The History of Modern Yoga mit grundlegenden Fragen ein:

What is this modern Yoga? What is classical yoga (i.e. the older forms of yoga from the
Indian subcontinent, consisting of a pluri-millenarian tradition)? What is Classical Yoga
(i.e.yoga as outlined in Patanjali’s seminal Sanskrit text, the Yoga Siitras (c. second cen-
tury CE) and in the related commentatorial tradition)? How does Modern Yoga differ
from these older forms? And how did it develop its peculiar characteristics? (2004: 1)

Vergleichbare Fragen leiten zum Forschungsinteresse der vorliegenden Arbeit iiber,
jedoch konkret bezogen auf das diskursive Ereignis »Yogaphilosophie«: Was ist
heutige Yogaphilosophie? Wie hangt sie mit der >klassischen< Yogaphilosophie
Patafijalis zusammen, auf die sie sich konkret bezieht, und wie unterscheidet sie
sich von ihr? Wie hat sie ihre heutigen Charakteristika ausgebildet?

Mit ihrer »Typology of Modern Yoga« (2004: 187ff.), die De Michelis zur Beant-
wortung ihrer Fragen vorgeschlagen hat, unterscheidet sie idealtypische Katego-
rien modernen Yogas wie »Psychosomatic Yoga«, »Neo-Hindu Yoga«, »Modern Pos-
tural Yoga« (MPY), »Modern Meditational Yoga« (MMY) und andere. Diese Termini
sind in den letzten Jahren einerseits in die englischsprachige Populadrkultur einge-
sickert, beispielsweise kommt die Bezeichnung »Modern Postural Yoga« fiir heutige
korperzentrierte Yogastile vielerorts zur Anwendung. Auf der anderen Seite kriti-
sieren Forscher*innen De Michelis’ Aufspaltung in den vergangenen Jahren immer
haufiger, da die Typologie die aktuellen Entwicklungen nicht addquat abbilden
koénne, und zwar besonders im Hinblick auf die weltanschaulichen Aspekte heuti-
gen Yogas (vgl. Hauser, 2013a; Wildcroft, 2018). Zum Beispiel bezeichnet De Miche-
lis das von ihr in seiner >theoretischen< Rahmung ausfiihrlich studierte Iyengar
Yoga als eine paradigmatische Form von Modern Postural Yoga, wenngleich, wie die
Autorin selbst zeigt und worauf in der empirischen Analyse dieser Arbeit genauer
eingegangen wird, Iyengar einer der einflussreichsten Akteure fiir die Ausformung
moderner Yogaphilosophie war. Diese Trennung, die De Michelis hier vornimmt
hat zu verschiedenen Vermutungen angeregt: Hauser (2013a: 8) ist der Ansicht,
dass De Michelis mit ihren Kategorien eine strikte Trennung von >kérperlichem«
und >mentalems, also meditativem Yoga vorschwebt, und wenn ein Yogastil beson-
ders auf asana-s fokussiert, ist er in die Kategorie MPY einzuordnen und folglich
auch nicht von einem Glaubenssystem begleitet. Daher kritisiert sie: »De Michelis’
ideal-typical categories thus have a weakness since they imply a vital difference in



26 3 Theoretische Grundlagen

approaching yoga as belief system or as a set of physical exercises.« Auch Wildcroft
(2018: 8) moniert, dass De Michelis’ zwischen »postural yoga« = »aims of health and
wellbeing« und »meditational yoga« = »aims of devotion« unterscheiden wiirde.
De Michelis selbst (2007: 6) bemerkt allerdings beziiglich beider Formen, MPY und
MMY: »Their religio-philosophical teachings, however, are relatively unfocused and
usually polyvalent and therefore mostly compatible with transnational trends tend-
ing towards secularization and/or acculturation.« Und 2004 fiihrt sie beziiglich
dieser Yogatypen aus:

The doctrinal aspects of the teachings are mostly rudimentary, the general underlying
assumption being that understanding will come through first-hand experience rather
than from intellectual deliberation. As in Vivekananda’s Raja Yoga, the key epistemo-
logical presuppositions are experiential here, and practitioners are mostly left to make
sense of the received theories and practices, and of how these should be fitted into their
lives, on the basis of their own rationalizations. The latter, as fieldwork data show, are
generally shaped by the religiophilosophical assumptions characteristic of New Age
religion. (2004: 188f.)

Es scheint somit, dass De Michelis selbst nicht zwischen Kérper und Geist oder
Gesundheit und Glauben trennt, sondern eher zwischen einem ausgearbeiteten und
einem vagen religivsphilosophischem Uberbau, den sie aber grundsitzlich sowohl
in MPY als auch in MMY sieht. Modernes Positionsyoga geht fiir sie somit meist mit
einer eher vagen, sdkularen oder spirituellen< (New Age-)Weltanschauung einher,
aber eben nicht mit einem ausgefeilten, philosophischen oder religiosen System,
wie es De Michelis wohl besonders im indischen Kulturraum verortet. Versionen
von Patafjalis astangayoga sieht die Autorin daher eher als Grundpfeiler des »psy-
chosomatic yoga« zum Beispiel bei den Indern Swami Vivekananda und Swami
Sivananda (2007: 6), aber nicht im Kontext von MPY.

De Michelis’ Beobachtung einer eher unbestimmten weltanschaulichen Aus-
richtung asana-zentrierter Yogaformen traf tatsachlich auf frithes Ay zu, denn Jois
verkniipfte sein auf vinyasa basierendes asana-System bis zu seinem Lebensende
mit keiner elaborierten, zusammenhangenden Lehre, wie Ciotkosz (2022: 186) tiber
das auch heute noch in der Umgebung des Ays vorherrschende Verstindnis von
Patafijali schreibt:

My final remark concerns the relative conservatism of the Ashtangi interpretations of
Patafijalayoga. In comparison to those of Desikachar or Iyengar, these interpretations
are rather concise and uncreative. They also include claims of being true to the origi-
nal, ancient teachings. Even if - like in the case of Maehle - the discussions are more
elaborate and contest other views, they do so only for the sake of clarifying what the
original teachings truly are. Obedience to tradition is imperative, with little room for
improvisation.



3.1 Eine Einordnung des Begriffes »(heutige) Yogaphilosophie« 27

Mein Datenmaterial, das ich zwischen 2015 und 2019 in der Umgebung heutigen Ays
gesammelt habe, zeigt im Vergleich zu diesen Berichten, dass seit Mitte der 2000er
Jahre religios-philosophische Motivationen trotz der unveranderten Pravalenz der
Korperpraktiken zugenommen haben miissen. Und das trifft ebenso auf die breitere
Umgebung heutigen Positionsyogas zu: so konstatiert Wildcroft (2018: 29) fiir das
von ihr benannte »nonlineage yoga«: »Yet as I will show, a number of devotional
and religious elements that De Michelis describes as being absent from modern
postural yoga are significantly present within both the personal and communal
yoga practices that I have encountered in this research.«

Ahnliches ist festzustellen in Bezug auf die Weiterentwicklungen globalisierter
Yogastile wie Iyengar Yoga, Ashtanga Yoga oder Jivamukti Yoga, und die Beobach-
tung, dass im letzten Jahrzehnt kdrperbasierte Yogastile aktiv ihre Weltanschau-
ung, hdufig »Yogaphilosophie« genannt, ausdifferenziert haben, ist ein antreibendes
Forschungsinteresse dieser Arbeit. Ein auffalliges Phdnomen, das sich herausge-
bildet hat, ist, dass die zunehmend institutionalisierte Auslegung des Yogastitras
(zum Beispiel in Ausbildungen oder Workshops) vermehrt als eigene Praxisform
anzutreffen ist und dabei »Yogaphilosophie« und »Yogapraxis« immer expliziter
zusammenwachsen. Auf diesen Beobachtungen aufbauend wird in dieser Arbeit
fir heutige asana-basierte Yogastile der Begriff >heutiges Positionsyoga« verwen-
det, da De Michelis’ Terminus MPY die beschriebenen Entwicklungen, die heute zu
ausgiebigeren Auseinandersetzungen mit Yogaphilosophie fiihren, nicht adaquat
wiedergibt.? Heutiges Positionsyoga kann sich mehr oder weniger intensiv mit heu-
tiger Yogaphilosophie verbinden, die Bezeichnung schliefst eine solche Verkniip-
fung jedoch keineswegs aus.

Als Reaktion auf diese sich verandernde Yogaumgebung, die viel starker weltan-
schauliche Themen und Motive integriert und diese oft direkt mit den (sich eben-
falls wandelnden) Kérperpraktiken namens Yoga in Verbindung bringt, vertritt die
vorliegende Arbeit die These, dass sich heutige Darstellungen von Yogaphilosophie,
obschon sie sich explizit auf das Yogastitra berufen und sich mit ihm beschaftigen,
sowohl von Patafijalis Inhalten als auch von der Yogaphilosophie der einflussrei-
chen indischen Yogalehrer des 20. Jahrhunderts unterscheiden. Die Niederschriften
und Lehren indischer Yogalehrer zu Yogaphilosophie, beispielsweise die mal mehr,
mal weniger expliziten Erlduterungen von Krsnamacarya und seinen Schiilern
Jois und B.K.S. Iyengar oder auch die Swami Sivanandas, sind im 21. Jahrhundert
bereits um eine Vielzahl neuer Lesarten angewachsen. So entwickelt sich seit eini-
gen Jahren sogar im Umfeld des von Ciotkosz als »konservativ« bezeichneten Ays
durch verschiedene und im Folgenden zu bestimmende Faktoren eine Modellierung

22 Anderenfalls wird der Begriff »modernes Positionsyoga« verwendet, der sich auf jene dsana-basierten
Yogaformen bezieht, die sich Anfang des 20. Jh.s im Kulturkontakt zwischen dem kolonialisierten Indien
und dem Westen ausgebildet haben und von einflussreichen indischen Yogalehrern popularisiert wurden.



28 3 Theoretische Grundlagen

von Yogaphilosophie, die iiber Jois’ Vermittlung in puncto Prazision und ebenso in
puncto Innovation weit hinausgeht, wie das in Kapitel 111.2. diskutierte Datenma-
terial zeigen wird.” Da im Ay, wie der Name schon anklingen lasst, das Yogasitra
eine tragende diskursive Rolle einnimmt, wird der iiber einige Jahrzehnte hinweg
eher unscharfbleibende Inhalt des Yogasiitras von heutigen Akteur*innen neu aus-
gehandelt und auf spezifische Weise gescharft. Besonders haben praxistaugliche

und alltagstaugliche Deutungen an Bedeutung gewonnen - eine Entwicklung, die

teilweise mit besagten Yogameistern anfing und nun zu ihrer vollen Bliite gelangt
ist. Diese beiden iibergeordneten hermeneutischen Kategorien, Alltags- und Praxis-
tauglichkeit, haben im europdischen und Us-amerikanischen Kulturraum teils voll-
kommen neue Ziige angenommen, denn beide, Kdrperiibungen und Yogaphiloso-
phie, passen sich immer stirker den Lebensbedingungen des 21. Jahrhunderts an.

(Religionshistorische) Reflexionen zum Begriff »Yogaphilosophie«

und seinen heutigen Konnotationen

Das traditionell anmutende Konzept »Yogaphilosophie« ist zwar nicht Teil eines
jeden transnationalen Yogastiles, aber es gewinnt in vielen Stilen spatestens in den
Yogaausbildungen an Bedeutung. Dahinter steht meist die Ansicht, dass Yoga »mehr
als ein Glied hat«, dementsprechend startet der Diskurs haufig - wenngleich oft all-
gemein bleibend - mit den astanga-s. Mit dem deutschen Wort »Yogaphilosophie«
sowie dem englischen Gegenstiick »yoga philosophy« wird seit iiber 150 Jahren der
Sanskrit-Terminus yogadarsana iibersetzt, der in der indischen Kulturgeschichte
explizit mit Patafjalis Yogasiitra assoziiert wird, und darauf beruht die interpreta-
tive Achse, dass Yogaphilosophie und Yogasiitra synonym sind. Schon 1837 werden
die sechs darsana-s* - von den Brahmanen anerkannte (haufig als »orthodox«
bezeichnete) hinduistische Weltanschauungssysteme - mit dem abendlandischen
Konzept »Philosophie« assoziiert, als der britische Pionier Thomas H. Colebrooke
die Saddarsana-s und somit auch das darsana Yoga in seinen Miscellaneous Essays/
Vol. 1 in einem »On the Philosophy of the Hindus« genannten Kapitel bespricht.
Jedoch klingt seine Einschdtzung von Yoga im Vergleich mit Samkhya wie folgt:
»0One [yoga] is more mystical and fanatical. The other makes a nearer approach
to philosophical disquisition, however mistaken in its conclusions.« (1837: 253)
Daran zeigt sich, dass Colebrooke den positiv konnotierten Begriff »yoga philos-
ophy« noch nicht kannte, und er sprach Yoga und zum Teil auch Samkhya ab, wahr-
haft »philosophisch« geméafi einem abendlédndischen Verstandnis von Philosophie

23 Dies passiert sicherlich haufiger in Kreisen, die sich von der Jois-Linie distanziert haben, aber auch der
mit der Jois-Linie in Verbindung stehende Ay-Lehrer Eddie Stern bietet seit dem Friithjahr 2020 online
Yogasitra-Kurse an, in denen er den Text Sitra fiir Stitra zusammen mit dem Kommentar von Swami
Hariharananda erldutert und sich damit von Jois’ Herangehensweise und méglicherweise von der vedanti-
schen Auslegungstradition der Ay-Linie entfernt.

24 Genannt Saddarsanas, das Wort darsana leitet sich von der Verbalwurzel dars, >sehen« (Pw, s.v.) ab.



3.1 Eine Einordnung des Begriffes »(heutige) Yogaphilosophie« 29

zu sein.®Dies andert sich mit verschiedenen Akteuren der hinduistischen Elite des
spaten 19. Jahrhunderts, wie Manilal N. Dvivedi und Swami Vivekananda.

Halbfass (1988: 263) diskutiert, ob der Sanskritterminus darsana mit dem euro-
paischen Verstidndnis von Philosophie gleichzusetzen ist, und merkt an, dass es
von indischer Seite zwei Reaktionen auf die Ubersetzung von darsana gegeben
hat. Einerseits war es »an answer which the Indian tradition has held in stock
for its encounter with what is called >philosophy« in the European tradition« und
andererseits steht dem gegeniiber die Ansicht, dass darsana im Zusammenhang
mit seiner etymologischen Herkunft verstanden werden muss, »with drs, »to seeg,
i.e. as »vision, »intuition<realization< and that this meaning indicates something
genuinely Indian, and characteristically different from the analytical, discursive,
theoretically objectifying spirit of European philosophy« (ebd.). Moderne indische
Autoren betonten dementsprechend haufig, dass ein rein »theoretisches« philoso-
phisches Unterfangen sinnlos ware und der »soteriologischen« Ausrichtung indi-
schen Gedankenguts entgegenstehe (ebd.: 269). Singleton kehrt heraus, wie wichtig
Swami Vivekanandas Arbeit dafiir war, dass die »philosophischen Systeme, also
Yoga (das Yogasitra) und die anderen fiinf darsanas westlichen philosophischen
Systemen an die Seite gestellt wurden:

Alongside his association with popular Western esotericism, then, Vivekananda oper-
ated in a related and markedly modern context in which dar$anas are cast as Indian
»philosophy« (Pahlajrai 2004), and »philosophy« - as Vivekananda himself expresses
it - is cast as »the very essence of religion« (1992 [1901]: 72). In this framework, as
Halbfass demonstrates, »philosophy« is not only part of a process of assimilation and
»Westernization« but a vehicle of »self-affirmation against the West insofar as it is con-
ceived as an intrinsically Indian project that provides a practical spiritual path unavail-
able in the purely theoretical Western model (1988: 287-310). It was from this recent
intellectual configuration that the YS [Yogastitra, Anm. L.v.0.] rose to the (thenceforth)
unassailable imagined status of source-authority for, and essence of, yoga as a whole.
(Singleton, 2008: 85)

Zwar hat sich auf diesen Prozessen aufbauend die positiv konnotierte Bezeichnung
»Yogaphilosophie« im Umfeld heutigen Positionsyogas durchgesetzt, in indologi-
schen Kreisen hingegen wird immer noch dariiber diskutiert, wie die Begriffe »Phi-
losophie«, »Religion« und »Theologie« auf indische Systeme angewendet werden
konnen, zum Beispiel schlagt Larson vor, den allgemeineren deutschen Terminus
»Weltanschauung« zu verwenden, da die drei genannten Begriffe erstin den ersten

25 Halbfass (1988: 264) merkt an, dass europdische Philosophiehistoriker »ideas of critical, autonomous
reasoning and »pure< theory« als Kriterien »echter< Philosophie ansahen.



30 3 Theoretische Grundlagen

Jahrhunderten n.u.Z. in Indien ein Pendant bekommen (2016: 71). So wird es auch
in dieser Arbeit gehalten, wenn darsana ibersetzt werden soll.

Heute hat sich der Begriff »Yogaphilosophie« wohl gerade deswegen global
durchgesetzt, weil er - im Gegensatz zu Vivekanandas Versuch einer integrativen
Darstellung von Yogaphilosophie als Essenz von Religion* - Theologie und Religion
entgegenzustehen scheint und allgemein anschlussfahig ist. Mein Datenmaterial
zeigt mehrmals eine solche Kontrastierung, wobei »Religion« mit der christlichen
Tradition zusammengedacht wird und damit vor allem die Abgrenzung von insti-
tutionalisierter Religion, das heifdt der (christlichen) Kirche markiert wird, tibri-
gens ein allgemeines Charakteristikum heutiger Spiritualitat, wie Huss (2014: 52)
anmerkt: »The most striking semantic shift of the term is found in its juxtaposition
to religion. Spirituality today is not only connected to the physical, material, and
secular aspects of life, and disconnected from realms which are perceived as reli-
gious, but it is often described as the binary opposition of religion.«

Im Einklang mit dieser Feststellung betont Steiner beispielsweise, dass die ethi-
schen Regeln des Textes keine unerschiitterliche Wahrheit darstellen, die es stur
zu befolgen galte, denn Yoga sei keine Religion und die zehn Regeln des Yogasiitras
keine zehn Gebote (21.4.2017: 11). Steiner trifft damit genau den Nerv seiner Schii-
ler*innen. So formuliert die Yogalehrerin Hanna im Interview deutliche, allgemeine
Kritik an heutiger, institutionalisierter Religion:

[...] mittlerweile find’ ich, also, wenn du mal in die Welt guckst, dass die Religionen,
so wie sie’s fiir sich interpretieren ... Religion ist Gift manchmal, also nicht in ihren
Urspriingen, in ihren Urspriingen find’ ich, findest du im Sutra dhnliche Dinge, die
Gewaltlosigkeit, du sollst nicht toten, ne, das steht auch schon in der Bibel. (20.2.2016: 65)

Die in diesem Zitat anklingende Enttaduschung ist ein wichtiger Grund dafiir, dass
der Begriff »Philosophie« in Abgrenzung von institutionalisierter Religion im For-
schungsfeld so attraktiv und relevant ist. Die Yogalehrerin Annett, ebenfalls eine
Schiilerin von Steiner, bezeichnet Yoga als »[r|eligionslos und trotzdem auf etwas
Hoheres gerichtet« (16.11.2016: 213), und der Terminus »Yogaphilosophie« scheint
dieses im Forschungsfeld verbreitete Bediirfnis nach areligiéser Transzendenz
zufriedenstellend zu fassen. Dabei gelten Selbstbestimmtheit und Freiheit als wich-
tige Eigenschaften von »Philosophie« im Gegensatz zu einer fremdbestimmten
»Religion, so schreibt Silja in ihrer Hausaufgabe: »Yoga = Philosophie: gibt jedem
einen direkten Zugang zu Gott (wir brauchen keinen Priester, kein Dogma etc. als
Instrument).« (Hausaufgabe 2. Woche, Silja: 80), und wie sich im empirischen Kapi-
tel zeigen wird, lasst sich dieser »direkte Zugang« meist in der physischen Yoga-

26 Trotzdem zeigt das Datenmaterial neben der Abkehr von institutionalisierter Religion durchaus, dass
von einer »Essenz« aller Religionen ausgegangen wird, jedoch wird diese nicht explizit mit »Philosophie««
in Verbindung gebracht.



3.1 Eine Einordnung des Begriffes »(heutige) Yogaphilosophie« 31

praxis verorten. Yogaphilosophie tibernimmt hier die Rolle einer selbstbestimmten
Leitlinie, im Sinne einer »Lebensphilosophie, die trotzdem mit einer Gottesvorstel-
lung einhergehen kann. Es wird sich zeigen, dass es den Yogaiibenden um zweierlei
geht, ums »Philosophieren« im Sinne von »Uber-Die-Welt-Nachdenken« sowie um
das Ausbilden einer, dann meist als spirituell gesetzten, Weltsicht, die mit religios
konnotierten Konzepten wie Gott (isvara), Karma, dem Kreislauf der Wiederge-
burten (samsara) und Vorstellungen von einer letztendlichen Befreiung (kaivalya)
der Seele (purusa/atman) aus diesem Kreislauf zusammenhéngen kann. Denn die
meisten Yogabegeisterten, die sich in einer Yogaausbildung befinden, suchen - oft
im Laufe der Ausbildung zunehmend - nach jenem »Hoheren« oder werden spa-
testens durch die Yogaphilosophie-Stunden darauf gestof3en.

Diese Entwicklung hin zu einer elaborierten Yogaphilosophie steht Jois’ Agenda
deutlich entgegen, der sein System auf einer beinahe taglichen, orthopraktischen
Ausfithrung von asana-s aufbaute und dementsprechend formulierte: »Yoga is 99 %
practice, 1 % theory.« Dies scheint mit der von Mallinson beschriebenen Praxisem-
phase in Hathayoga-Texten iibereinzustimmen:

Prior to the medieval adoption of Yoga as one of the six dar$anas - an orthodox attempt
to coopt yoga’'s newfound popularity - the concept of »yoga philosophy« was an oxymo-
ron: yoga was - and, for most, remained a practical method of achieving liberation that

was open to all, irrespective of philosophy or theology. (2011b: 4)

Als Beispiel zitiert Mallinson aus dem Hathayoga-Text Dattatreyayogasdastra aus
dem 13. Jahrhundert (ebd.: 3), hier wiedergegeben in der ausfiihrlicheren Uberset-
zung nach Singleton und Mallinson:

(40) [If] diligent, through practice everyone, even the young or the old or the diseased,
gradually obtains success in yoga. (41) Whether Brahman, ascetic (Sramana), Buddhist,
Jain, Skull-bearing tantric (kapalika) or materialist (carvaka), the wise man endowed
with faith (Sraddha), (42) who is constantly devoted to his practice obtains complete
success. Success happens for he who performs the practices - how could it happen for
one who does not? (43) Success in any form does not arise merely by reading the scrip-
tures. (2017: 61)%

Wiéhrend diese Emphase heute einerseits immer noch wiederholt wird, hatte es
bis vor einigen Jahren tatsdchlich noch geniigt, eine regelmafdige Yogapraxis auf

27 Wie Angot betont, trifft eine reine Praxisemphase nicht auf den Yogin zur Zeit des PY$s zu: »Aber fiir
den damaligen Yogin machten Yoga-Erfahrungen nur Sinn, wenn sie auch theoretisch begriffen und mit
der Perspektive der Befreiung in Einklang gebracht wurden« (Ubs. L.v.0., im Original: »Or pour les yogin
de I'époque, vivre des expériences de yoga ne prend sens que s'ils les congoivent théoriquement pour les
accorder ala perspective de la délivrance.« (Angot, 2012: 135)



32 3 Theoretische Grundlagen

der Matte zu verfolgen, voller Vertrauen in ein mehr oder weniger unspezifisches

Ergebnis, das sich von alleine einstellen wird. Doch die Lage hat sich gewandelt und

expliziter Philosophieunterricht pragt mehr und mehr die gegenwartige Yogaszene.
Steiner beispielsweise bezeichnet es als »zeitgemafier«, auch Theorie mit einzu-
beziehen, und spricht damit explizit auf das Yogastitra an:

Natiirlich kdnnte man sagen, wir stellen uns einfach auf die Matte und praktizieren. Das
war der Weg von Pattabhi Jois. Dafiir brauchen wir gar keine intellektuelle Analyse des
Yoga Sutras. Die Erfahrung auf der Matte entfaltet sich von alleine. [...] »This is Pataii-
jali Yoga.« - Damit begann und endete der Philosophieunterricht von Pattabhi Jois. [...]
Ich glaube allerdings, es ist zeitgemaf3er, Theorie und Praxis beide einzubeziehen. Das
Yoga Sutra bewusst zu analysieren und dann in der Praxis zu erfahren. So kann man
erleben, wie der intellektuelle Aspekt sich mit dem praktischen Erleben gegenseitig
ergdnzt. (Steiner, 9.12.2015: 69-71)

Die »Theorie« hinter der »Praxis« ist gleichbedeutend mit »Yogaphilosophie«, und
immer noch wird damit vor allem und primar das Yogastitra assoziiert, wenngleich
dies, wie der folgende Punkt zeigen wird, ein hybrides Konstrukt ist. Trotzdem ist
der Begriff »Yogaphilosophie« - so die Grundannahme der folgenden Ausfiihrun-
gen - eine direkte Referenz auf Patafijali.

Die weltanschaulichen Einfliisse heutiger Yogaphilosophie

Schon die einflussreichen indischen Yogalehrer waren - und das ist fiir die Genese
heutiger Yogaphilosophie folgenreich - nicht an einem traditionellen Verstandnis
des Yogastitras interessiert, sondern an einer Synthese von Yoga und Vedanta, zum
Beispiel iiber die Anreicherung des Yogastitras mit anderen (alt-)indischen Texten
wie der Bhagavadgita, verschiedenen Upanisaden und Hathayoga-Texten sowie in
vielen Fallen mit verschiedenen Aspekten der westlichen Ideengeschichte. Es ware
sogar der Agenda Krsnamacaryas, Jois’ und lyengars gegenlaufig, das Yogastitra im
Sinne Patafijalis auszulegen, es demnach als einen Text zu verstehen, der auf einem
philosophischen Dualismus beruht und dessen religiose Befreiungsvorstellung den
vollkommenen gesellschaftlichen Riickzug und letztlich das Ausléschen des (im
Ubrigen ménnlichen) Yogins impliziert.?® Trotzdem war Yoga fiir Krsnamacarya
und Jois ein Weg zur Erlésung aus dem Kreislauf der Wiedergeburten (moksa),

28 In diesem Sinne betont beispielsweise Angot, dass sich moderne Yogaiibende mit dem Ziel des Yoga-
sttras nicht unbedingt leicht identifizieren konnen, wenn sie es denn durchdrungen haben: »La perspec-
tive de la libération congue selon le Yoga-Siitra n’est pas forcément attractive pour les Occidentaux quand
ils en connaissent la nature exacte.« (Angot, 2012: 137) Und Burley prazisiert: »Samkhya and Yoga declare,
not only that the state of pure consciousness that they strive for is one in which the factors that give form to
physical objects (including the human body) have receded into an unmanifest condition, but that the final
goal of human life - and of manifest existence in general - involves a decisive split with the body ($arira)
and the detachment of consciousness, or the conscious subject, from the spatiotemporal world.« (2007: 151)



3.1 Eine Einordnung des Begriffes »(heutige) Yogaphilosophie« 33

wenngleich nicht in Einklang mit Patafijalis kaivalya. Es ging ihnen vielmehr, in
vedantischer Manier, um die Vereinigung von atman und brahman.

Das PYS in Ubereinstimmung mit seiner Verwurzelung sowohl in buddhisti-
schem Gedankengutals auch in der dualistischen Samkhya-Philosophie auszulegen,
ist tatsachlich nicht Teil der Geschichte moderner Yogaphilosophie, deren Anfange
hochstwahrscheinlich im siidindischen Yogastitra-Revival im 16.-18. Jahrhundert
liegen (White, 2014: 111).° Im Zuge dessen wurde der Text, wohl in der Nachfolge
des letzten grof3en Yogasitra-Kommentators und Advaita Vedantin Vijfianabhiksu
aus dem 15. Jahrhundert nachhaltig von seinen geistesgeschichtlichen Wurzeln ent-
fernt und mit dem monistischen Advaita Vedanta und dem auf Energiekonzep-
ten aufbauenden Hathayoga verbunden (Powell, 2018: 353). Heutige Yogaphiloso-
phie basiert, wie das historische Kapitel zeigen wird, auf jenen synkretistischen
Yogasiitra-Auslegungen in Indien und ab dem 19. Jahrhundert auch auf interkultu-
rellem Transfer.

Auf diesen historischen Grundlagen aufbauend beschéftigt sich die Analyse wei-
tergehend mit den Entwicklungen des 21. Jahrhunderts, die unter anderem vom Tod
der einflussreichen Yogalehrer des 20. Jahrhunderts gepragt sind. Denn dadurch,
dass diese Lehrer langsam verschwunden und/oder in Verruf geraten sind,*® konn-
ten zunehmend Akteur*innen der Empfangerkulturen Sprecherrollen tibernehmen
und die Inhalte heutiger Yogaphilosophie mafdgeblich mitbestimmen. Populdre Bei-
spiele fiir den deutschen Kulturraum sind meine Interviewpartner Dr. Ronald Stei-
ner und Dr. Ralph Skuban sowie andere einflussreiche Ubersetzer und Lehrer wie
Sukadev Volker Bretz, R. Sriram und andere. Ihre Interpretationen sind zwar von
der friiheren Generation und deren englischen Veroffentlichungen beeinflusst, zum
Beispiel von B.K.S. Iyengars holistisch-kérperzentrierter Yogaphilosophie, der psy-
chologisch gefirbten Yogasiitra-Ubersetzung von Krsnamacaryas Sohn Desikachar
oder den devotionalen, vedantischen Auslegungen Swami Sivanandas. Doch die
Interpretationen des 21. Jahrhunderts weichen in vielerlei Hinsicht davon ab, wie
im Folgenden ausgefiihrt wird. »Yogaphilosophie« ist demnach erst einmal ein emi-
scher Begriff, der sich zwar diskursiv auf das alte Indien und seine »Weisheitstexte«
bezieht, doch inhaltlich stark davon abweicht.

29 Vgl. Kapitel I1.1.

30 Von den wichtigen Yogalehrern aus dem sitidindischen Raum starb T. Krsnamacarya 1989, Pattabhi
Jois 2009, B.K.S. Iyengar 2014, und Krsnamacaryas Sohn T.K.V. Desikachar 2016. Der in Nordindien einfluss-
reiche Swami Sivananda starb bereits 1963 und sein Nachfolger, Swami Visnudevananda 1993. Durch Vor-
wiirfe sexuellen Missbrauchs oder gewaltsamer Ubergriffe sind einige der oben aufgezahlten Lehrer in Verruf
geraten, nur von Desikachar und Swami Sivananda ist mir nichts dergleichen bekannt. Krsnamacarya und
Iyengar sind zwar nicht der sexuellen Notigung beschuldigt worden, sind aber bekannt fiir einen gewalt-
samen Umgang mit ihren Schiiler*innen; vgl. z.B. Remski (2019).



34 3 Theoretische Grundlagen

Heutige Yogaphilosophie

Neben indologischen oder neo-vedantischen Lesarten des Yogasiitras, die weiterhin
koexistieren, weist die sich im Umfeld kdrperorientierter Yogastile ausdifferenzie-
rende Textexegese im 21. Jahrhundert spezielle Eigenschaften auf. Dieses rezente
Phanomen nenne ich im Folgenden »heutige Yogaphilosophie«. Zur Einfiihrung sei
auf einen gingigen Topos verwiesen:

But while the yoga practice is derived from and based in classical Indian thought and
spirituality, in the Western context it has been largely detached from its spiritual roots
and transcendent aims and is, for the most part, focused around the physical postures
and breathing techniques while still, albeit inexplicitly, alluding to the spiritual roots of
the practice. (Henrichsen-Schrembs/Versteeg, 2011: 4)

Das hier beschriebene, in der Yogaszene haufig anzutreffende Narrativ, dass sich
die Yogapraxis im Westen von ihren »eigentlicheng, spirituellen Wurzeln in der indi-
schen Kulturgeschichte entfernt hatte, womit meist auf Patafjalis Yogasitra ver-
wiesen wird, will die Bezeichnung »heutige Yogaphilosophie« hinter sich lassen.
Sie benennt hingegen ein Phanomen, das genuin auf interkulturellem Austausch
beruht und das einen expliziten und auf das heutige Leben bezogenen Praxisbe-
zug impliziert. Eine urspriingliche, vergessene Philosophie >hinter«< der heute aus-
gelibten Korperpraxis gibt es nicht, denn das in seinen genuinen philosophischen
Kontext gestellte PYS ist, wie weitergehend argumentiert wird, kein Text, den heu-
tige Yogalibende mit ihrer Yogapraxis verkniipfen kénnten. Heutige Yogaphilo-
sophie kann daher als ein auf dem interkulturellen Yogaphilosophie-Diskurs des
20. Jahrhunderts aufbauendes, sich im 21. Jahrhundert neuformierendes Phanomen
beschrieben werden. Doch in ihrer Genese hat sich heutige Yogaphilosophie mitt-
lerweile von beidem distanziert, sowohl von Patafijalis Metaphysik als auch von den
Auslegungen der indischen Yogalehrer des 20. Jahrhunderts. Der Begriff soll daher
einerseits den Unterschied zu den Inhalten des PYSs verdeutlichen, andererseits
hebt er qualitative (und, wie sich zeigen wird oft auch quantitative) Unterschiede
zur Yogaphilosophie der indischen Yogalehrer des 20. Jahrhunderts hervor, die es
im Folgenden zu beschreiben gilt.

Im Gegensatz zu De Michelis’ Terminus »Modern Postural Yoga« ist das Konzept
»heutige Yogaphilosophie« stiliibergreifend und fokussiert nicht auf die Pravalenz
von Korperpraktiken gegentiber beispielsweise meditativen Praktiken, wenngleich
die folgende Arbeit die These vertritt, dass die je tatsachlich praktizierten Techni-
ken auf das spezifische emische Verstandnis von Yogaphilosophie einwirken. Heu-
tige Yogaphilosophie ist fast allen aktuell gangigen Yogastilen beigemengt und sie
definiert »Yoga« mit, indem sie es in einen traditionellen Rahmen einbetten méchte
und es damit zum Beispiel von Gymnastik oder Sport abgrenzt.



3.1 Eine Einordnung des Begriffes »(heutige) Yogaphilosophie« 35

Wie ich in Einklang mit wissenschaftlichen Untersuchungen zum besagten Phéano-
men?® und auf meinen Forschungsergebnissen aufbauend argumentiere, basiert
heutige Yogaphilosophie auf den folgenden hermeneutischen Turns:

1. Synthese: Wie bereits bei Dvivedi und Vivekananda deutlich wurde und sich
weitergehend in der Analyse von Krsnamacaryas, Jois’ und Iyengars Darstellun-
gen von Yogaphilosophie zeigen wird, wurden und werden immer noch verschie-
dene indische (Yoga-)Texte und zum Teil auch Schriften anderer religioser Tra-
ditionen und Weltanschauungen synthetisiert. Patafijalis Yogastitra fungiert zwar
meistals tiberdachender Referenzpunkt, aber durch den Einfluss von Bhagavadgita,
Upanisaden und Hathayoga-Texten sowie von esoterischen Diskurssplittern sind
zum Beispiel devotionale und monistische Weltanschauungen fester Bestandteil
moderner Yogaphilosophie, sie kann zudem auch Energiekonzepte des Hathayogas
wie etwa nadis, kundalini oder cakra-s beinhalten. Dieser Aspekt nimmt im 21. Jahr-
hundert in der Hand westlicher Interpret*innen nochmals neue und diversere
Dimensionen an.

2. Briiche mit der Texttradition: Mit dem vorherigen Punkt einhergehend, und
schon von Vivekananda eingeleitet, wird die alte Kommentarliteratur grof3teils
nicht in heutige Yogasiitra-Kommentierungen mit einbezogen, wodurch der Text
in den meisten Fallen von seinem soziohistorischen Kontext geldst wird. Neu ist,
dass die intertextuellen Kommentare (zum Beispiel der einflussreichen indischen
Yogalehrer) des 20. und 21. Jahrhunderts die wichtigsten Referenzpunkte sind und
die Textexegese haufig komparatistisch erschlossen wird, oft deshalb, da der eigene
Zugang zum Sanskrittext aufgrund fehlender Sprachkenntnisse nicht gegeben ist.
Philologisch informierte Ubersetzungen werden dabei parallel zu praxis- und
alltagsorientierten Auslegungen zu Rate gezogen und indische und deutsch- und
englischsprachige Autor*innen werden gleichermafien konsultiert. Somit basiert
heutige Yogaphilosophie auf bereits vorgeformten, modernen Quellen.

3. Selektion und Ausweitung: Aus dem Yogastitra werden zwar praferiert sol-
che Inhalte ausgewdhlt, die sich leicht mit der Kérperpraxis und dem Alltag ver-
binden lassen, die also direkte Relevanz fiir westliche Rezipient*innen aufweisen.
Das Bediirfnis nach der Anwendbarkeit von Yogaphilosophie, nach »gelebter Philo-
sophie«, kann gut mit dem englischen Ausdruck »to practice what one preaches«
umschrieben werden - es geht um einen authentischen, oftmals ethischen Lebens-
stil.* Der hierfiir wichtigste Textteil ist auch heute noch die Sektion iiber die acht

31 Vgl. z.B. Singleton (2008), der die ersten drei Aspekte von heutiger Yogaphilosophie herausgearbeitet
hat, White (2014: 235), der in einem kurzen Zitat die Punkte 2., 5. und 6. in der heutigen Exegese des Yoga-
stitras betont, und Scholz (2017), deren kurze Analyse einer aktuellen englischsprachigen Yogasiitra-Uber-
setzung und anderer Beispiele alle sechs Aspekte bestatigt.

32 Hier klingt noch eine weitere Konnotation des Begriffes »Philosophie« an, wie er z.B. von Unternehmen
in den Begriffen »Unternehmensphilosophie« oder »Firmenphilosophie« verwendet wird. Unternehmens-
philosophie kann als eine Art Pendant zur Lebensphilosophie eines Individuums verstanden werden:
»Allgemein ist die Philosophie eines Unternehmens das, wofiir der Betrieb steht. Es sind seine Alleinstel-



36 3 Theoretische Grundlagen

Glieder (astanga-s), in der zum Beispiel ein ethisches Regelwerk beschrieben
wird, nach dem sich viele Yogapraktizierende zu richten versuchen.®® Neu ist aber,
dass auch unbekanntere Teile des Textes im Zuge heutiger Auslegungspraktiken
Aufmerksamkeit bekommen, und hier zeigt sich ein weiterer Unterschied zwi-
schen der aktuellen Auspragung und der Yogaphilosophie des 20. Jahrhunderts.
Krsnamacarya, der friihe Iyengar und Jois sowie viele weitere einflussreiche indi-
sche Yogalehrer pflegten einen eher eklektischen Umgang mit dem Yogasitra. Nach
Steiners hochster Ausbildungsstufe, der Expert Convention, sind hingegen alle
Stutras einmal besprochen und méglichst individuell und praxisnah interpretiert
worden. Auch Steiners Auslegungen selbst basieren nicht auf einer Unterweisung
durch seine Lehrer Jois und B.N.S Iyengar, sondern auf seiner intertextuellen Lek-
tiire und seinen eigenen (Praxis-)Erfahrungen, und das Gleiche trifft auf die ande-
ren Schiiler*innen von Jois zu, die ich interviewt habe.

4. Alltagsorientierung: Alltagstaugliche Deutungen sind alles in allem prévalent,
denn heutige Yogaphilosophie hat als Voraussetzung, dass sie »im Hier und Jetzt«
gelebt werden kann, was haufig mit einem Prozess der Dekontextualisierung ein-
hergehen muss, wie noch ausfiihrlich besprochen wird. Einzelne Siitras werden aus
ihrem weltanschaulichen Kontext geldst und in einen neuen, lebensweltlichen Kon-
text gestellt. Haufig geht es dabei mehr um eine gefiihlte Erfahrung von »Yogaphilo-
sophie« als um reflexiv-philosophischen Wissenserwerb, wie etwa um das Scharfen
von Konzepten oder Begrifflichkeiten. Da der Grofdteil der Rezipient*innen vom
Alltag in einer Wohlstandsgesellschaft des 21. Jahrhunderts gepragt ist, bekommen
Stitras durch den Fokus auf den Alltag oftmals eine vollig neue Bedeutung.

5. Praxisbezug: Als weiterer wichtiger Faktor heutiger Yogaphilosophie kann
die Korperpraxis identifiziert werden, und zwar auf zwei verschiedene Weisen:
Erstens sind die psychophysischen Erfahrungen und Zustande, die der (verschie-
den gearteten) Yogapraxis auf der Matte entspringen, ein ausschlaggebender Fak-
tor fiir das inhaltliche Verstandnis von Yogaphilosophie, etwas, das beispielsweise
Krsnamacarya und Jois nicht direkt unterrichtet haben. Damit beschéftigt sich
das Kapitel 111.1., das zeigt, dass viele Aspekte von heutiger Yogaphilosophie ohne
zusatzliche Betrachtung der Korperpraktiken nicht analysiert werden kénnen, und
auch hier unterscheiden sich aktuelle Auslegungen grundlegend von Patafijalis kor-

lungsmerkmale, seine Werte und sein 6ffentliches Erscheinungsbild. Die Unternehmensphilosophie ist die
grundlegende Basis fiir alle Aktionen und Handlungen, die Chefs, Fithrungskréfte und Mitarbeiter vorneh-
men - und im Idealfall wirklich leben.« (https://www.denk-neu.com/unterschied-unternehmensphiloso
phie-und-unternehmensleitbild/, Zugriff: 5.9.2020).

33 Ein Beispiel hierfiir ist das Prinzip der Gewaltlosigkeit (ahimsa), das sich im modernen Yoga in einem
hohen Veganer*innen-Anteil niederschlagt. Auch dies ist eine neue Interpretation von ahimsa, die mit glo-
balen Entwicklungen wie der Massentierhaltung einhergeht. Krsnamacarya und Jois waren Vegetarier
und priesen Milch als wichtiges Nahrungsmittel. Zudem wird ahimsa, bezogen auf die Yogapraxis, im For-
schungsfeld oft als Gewaltlosigkeit dem eigenen Kérper gegeniiber verstanden und - in Form eines liebe-
vollen Umgangs mit sich selbst auf der Matte - umgesetzt, vgl. Kapitel 111.2.3.8.


https://www.denk-neu.com/unterschied-unternehmensphilosophie-und-unternehmensleitbild/
https://www.denk-neu.com/unterschied-unternehmensphilosophie-und-unternehmensleitbild/

3.1 Eine Einordnung des Begriffes »(heutige) Yogaphilosophie« 37

perferner Philosophie. Zweitens ist heutige Yogaphilosophie auch ein Phdanomen,
das die Kérperpraktiken namens Yoga narrativ rahmt und beeinflusst, indem seine
Inhalte zum Beispiel Einfluss auf die Ubungsquantitit (vgl. Kapitel 111.2.3.1.) oder die
Ubungsqualitit (vgl. z.B. Kapitel 111.2.3.4.) nehmen. Des Weiteren hat sich rezente
Yogaphilosophie selbst zu einem eigenen Praxiselement heutigen Yogas ausgeformt,
indem sich neue »yogaphilosophische« Praktiken ausbilden, wie beispielsweise das
Chanten des Yogastitras, verschiedene Spielarten von Alltagsmeditationen, die der
modernen Achtsamkeitsstromung entlehnt sind, und andere.*

6. Sanskritunterricht und Chanten: Die altindische Sprache ist ein absolutes Fas-
zinosum fiir die Yogabewegung des 21. Jahrhunderts und ihr wohnt im westlichen
Kulturraum gegeniiber dem indischen naturgemaf? eine veranderte, neue Bedeu-
tung inne, die im Zuge des Kulturtransfers von der Empfangerkultur erst einmal
ausgehandelt werden muss, wie Kapitel 111.2.2. beschreibt. Von den indischen Yoga-
lehrern des 20. Jahrhunderts wurde Sanskrit selbst nicht dezidiert unterrichtet.
Und doch ist es meist in irgendeiner Form Teil des Yogaunterrichts und des Cur-
riculums von Yogaausbildungen, und wird meist von Deutschen, nicht von Indern
unterrichtet. Betont wird aufderdem eine meditative Wirkung von Sanskrit-Chants,
das Singen entwickelt sich zunehmend zu einer eigenen Praxisform neben der Kor-
perpraxis, um den im Yogasitra entdeckten Erfahrungen experimentell nahezu-
kommen. Mantras haben ebenfalls einen festen Platz und tragen durch ihre oft
vedantische Herkunft oder ihre Verbindung zur spirituellen Szene zur holistisch-
monistischen Couleur der Weltanschauung heutiger Yogaphilosophie bei.

Die ersten drei Punkte bilden die historische Basis, die zur Entwicklung heuti-
ger Auspragungen von Yogaphilosophie gefiihrt hat, die letzten drei Punkte stellen
Erfahrungsraume bereit, aus denen sich yogaphilosophische Inhalte und Prakti-
ken generieren. Alle sechs stellen inhaltliche Grundlagen der vorliegenden Arbeit
dar. Wie sich heutige Yogaphilosophie allerdings auf dieser Basis inhaltlich konkret
auspragt, muss in je spezifischen Analysen zu bestimmten Yogastilen erarbeitet
werden. Die im letzten Teil dieser Arbeit unternommene ethnographische Unter-
suchung ist somit ein Beispiel fiir eine spezielle methodische Herangehensweise
an ein Forschungsfeld, dessen Yogasiitra-Exegese auf den Pramissen 1. Synthese,
2. Briiche und 3. Ausweitung (und nur teilweise Selektion) aufbaut und das einen
starken Fokus auf 4. die Alltagsorientierung und 5. den Praxisbezug in Zusammen-
hang mit der Ausiibung des Ays legt sowie Punkt 6., Sanskrit in Form von Chanten
und Sprechiibungen integriert. In diesem Kontext werden sich acht spezifische
Diskurselemente von heutiger Yogaphilosophie fiir genau dieses Feld herausbilden,
und zwar »Heilung« »verkorperte Spiritualitat«, »Veralltaglichung«, »Verwissen-
schaftlichung«, »Wiederverzauberungg, »Verachtsamung, »Selbstverwirklichung«
und »Philosophieren als Welt und Selbsterkundung, die auch auf andere Formen

34 Vgl. u.a. die Kapitel I11.2.4.4. und 111.2.4.11. sowie das Kapitel 111.2.5.8. in der Diskussion.



38 3 Theoretische Grundlagen

heutiger Yogaphilosophie zutreffen mogen, die aber nicht unreflektiert verallge-
meinert werden sollten. Meine Daten zeigen deutlich, wie sich Yoga durch die Hin-
zunahme von heutiger Yogaphilosophie fiir die Yogaiibenden mehr und mehr zu
einem Leitfaden fiir einen gesamten Lebensentwurf entwickelt. Es umfasst neben
rituellen, fast taglich ausgefiihrten (Koérper-)Praktiken und einem damit einherge-
henden bestimmten Kdrperbild auch gewisse (Lebens-)Einstellungen, ethisches
Regelwerk, anthropologische und metaphysische Annahmen und vieles mehr.

Um dieses prismatische Phanomen in seinen lebensweltlichen Auspragungen
wissenschaftlich zu erforschen, ist eine ausgefeilte Methodologie vonnéten, die ich
anhand des von mir gewahlten Fallbeispiels Ay(1) skizziere, welches im Folgenden
als eine mogliche Ausformung heutiger Yogaphilosophie verstanden und beschrie-
ben wird. Die Kérperpraktiken nehmen bei dem, was im 21. Jahrhundert Kollektiv
unter »Yoga« verstanden wird, den gréfdten Raum ein, hinzu kommt, dass in vie-
len Yogarichtungen auch die Exegese yogaphilosophischer Texte in engem Dialog
mit der Kérperpraxis und den daraus gewonnen Erfahrungen vonstatten geht. Bei
der Analyse eines solchen Yogastiles, wie AY(I) einer ist, ist daher, wie ich vor-
schlage, eine Detailanalyse der jeweiligen Kérperpraktiken gewinnbringend, denn
sie haben neurophysiologische Effekte auf die Ubenden und nehmen dadurch auf
verschiedene Weise Einfluss auf deren Verstdndnis von Yogaphilosophie und for-
men das diskursive Ereignis »Yogaphilosophie« mit. Um das sich durch moderne
Yogapraktiken und im Speziellen durch Ay (1) entwickelnde implizite Kérperwissen
zu erforschen, schlage ich den Einsatz einer religionsasthetischen Theoriebildung
vor, den ich im Folgenden anhand einer Einfithrung in verschiedene Kérpertheo-
rien begriinde. Schliefilich folgen einige Voriiberlegungen zur Spiritualitat heutigen
Positionsyogas und zum Umgang mit »exotischen religiosen Ressourcen.

3.2 Relevante Korpertheorien und die kultur-
wissenschaftliche Analyse von Kérperwissen

Seit den 1970er Jahren gewinnen sowohl im popularen als auch im wissenschaftli-
chen Diskurs der Kérper und das Wissen, das ihm zugeschrieben wird, an Bedeu-
tung (Koch, 2016: 61). Damit zusammenhangend verdndert sich der wissenschaft-
liche Zugang zum soziokulturellen Phdnomen Religion, dessen kulturspezifische
Korpereinsatze, Rituale und materielle Ausformungen zunehmend in den Fokus
riicken. Im Zuge dessen haben sich unterschiedliche Ansatze zur Theoretisierung
materieller (religioser) Kultur ausgebildet, besonders auf dem Gebiet der Korper-
theorien.

Lange Zeit wurde die wissenschaftliche Religionsgeschichtsschreibung als Ideen-
geschichte verstanden, angefiihrt von philologischen, philosophischen und theo-
logischen Zugdngen wurde textzentriert und antiritualistisch gearbeitet (Grieser/



3.2 Relevante Korpertheorien und die kulturwissenschaftliche Analyse von Kérperwissen 39

Johnston, 2017: 5). Auch die frithe Rezeptionsgeschichte des Phanomens »Yoga«
war, wie im historischen Kapitel dieser Arbeit ausgefiihrt wird, im 19. Jahrhun-
dert vornehmlich text- und nicht praxiszentriert.® Dies hing unter anderem damit
zusammen, dass sich explizit als Yoga bezeichnete Kérperpraktiken im Kulturraum
Europa und Nordamerika erst im frithen 20. Jahrhundert ausbreiteten und (Sansk-
rit-) Texte iiber Yoga im Vordergrund der Rezeption standen. Dies scheint auf eine
ungebrochene Bedeutsamkeit der Textexegese zu verweisen, zum Beispiel auf die
Auslegungspraktiken des Yogasiitras oder der Bhagavadgita. Die so dominanten
Korpertechniken des modernen Positionsyogas scheinen oftmals diskursiv von
textbasierten Inhalten tiberformt zu werden. So ist auch im Umfeld des heutigen
AYs noch die Meinung zugegen, dass durch die Praxis Befreiung aus dem Kreislauf
der Wiedergeburten (kaivalya) erlangt werden kann, wie sie das Yogastitra lehrt.
Steht also am Anfang doch immer noch das Wort, steht also, ahnlich dem Christen-
tum, das »Schriftmedium im metaphorischen und kognitiven Mittelpunkt?«, fragt
exemplarisch Koch (2007a: 88).

Dieses Bild muss um weitere Faktoren erganzt werden, denn der europdische
und nordamerikanische Kulturraum brachte neben dem Christentum und seiner
Textzentriertheit schon im frithen 19. Jahrhundert spirituell-holistische Bewegungs-
systeme hervor, die eine alternative, praktische und koérperzentrierte Religiositat
anboten. Die, wie im Vorhergehenden bereits ausgefiihrt, sich dann Anfang des
20. Jahrhunderts auch in Indien ausbreitenden Ubungssysteme Per Henrik Lings
(1776-1839), Francois Delsartes (1811-1871) und anderer einflussreicher Person-
lichkeiten waren oft von einem imaginierten Orient durchzogen, und sie werden
von Teilen der aktuellen Yogaforschung neben indischen Traditionen als wichti-
ger Ausgangspunkt modernen Yogas gesehen (vgl. Foxen, 2020; Singleton, 2010).
In diese Entwicklungen ist die Beobachtung des Religionswissenschaftlers Sebas-
tian Schiiler einzuordnen, dass »Korper- bzw. Selbsttechniken spatestens seit der
Wende zum 20. Jahrhundert immer mehr ins Zentrum der eignen Identitatsstiftung
riickten« (2015: 14). Die (Religions-)Wissenschaft wiederum, lange Zeit phdnome-
nologisch-philologisch orientiert, interessiert sich erst mehr als ein Jahrhundert
spater fiir diese alternative, korperzentrierte Religiositat abseits des institutiona-
lisierten Mainstreams.

35 Schon im frithen 19. Jh. zeigten die Briten Interesse am Yogastitra, als wichtige Akteure sind hier z.B.
der Sanskritist Henry Thomas Colebrooke (1765-1837) und der schottische Orientalist James Ballantyne
(1813-1865) zu nennen, der 1852 die ersten zwei pada-s (Kapitel) des Yogastitras erstmals ins Englische
iibertrug. In Deutschland ist der Versuch des Sprach- und Religionswissenschaftlers Friedrich Max Miiller
(1823-1900) hervorzuheben, indische Traditionen an das textzentrierte, monotheistische Christentum anzu-
gleichen: »Philologist and founding father of a »science of religion, Friedrich Max Mueller, and his project
of >The Sacred Books of the East« (1879-1910) stand for the effort of translating and recognising the diver-
sity of religious traditions world-wide, yet also for the limited understanding and the adaptation of these
traditions to the norms of monotheist religions relying on a Holy Scripture.« (Grieser/Johnston, 2017: 5)



40 3 Theoretische Grundlagen

Die in dieser Arbeit vorgenommene strukturelle Trennung von Praktiken und Dis-
kursen in Kapitel 111.1. und Kapitel 111.2. ist also primar theoretischer Natur, denn
Textlichkeit und Sinnlichkeit konnen im Feld selten voneinander getrennt betrach-
tet werden. Wie ist nun ein solches Phdnomen religionswissenschaftlich zu befor-
schen, das fiir religiose Kontexte sehr vorherrschende Kérperpraktiken an den Tag
legt, diese aber explizit mit Praktiken der Textexegese vernetzt? Schon allein des-
wegen, da die empirischen Daten zeigen, wie sich Kérpererfahrungen und semio-
tische Deutungsschemata gegenseitig beeinflussen, konnen die Techniken des Ays
als kulturelle Korpereinsatze verstanden werden. Dies berticksichtigend enthalt
das in der folgenden Arbeit zum Tragen kommende religionsdsthetische Konzept
»Korperwissen« nicht nur sensorische Inneninformation, sondern umfasst auch
»die Interaktion mit einer Wahrnehmungsumwelt in ihrer kulturell-kulturgeogra-
phischen Besonderheit« (Koch, 2007b: 135). Um die Wahl von Kochs Ansatz unter
vielen anderen verstehen zu kénnen, wird eine kurze Einfithrung in einflussreiche
Korpertheorien und in die sich seit Ende der 1980er Jahre langsam ausformende
Religionsasthetik (Schiiler, 2015: 13) sowie in die religionsasthetische Kategorie des
Korperwissens vorangestellt.

Dazu sei einfiihrend angemerkt, dass das religionsasthetische Paradigma als Ins-
trument der Kulturanalyse von einem normativen Schénheitskonzept der Asthetik
zu unterscheiden ist (Grieser, 2015: 16). Das Wort »Asthetik« leitet sich vom Begriff
»Aisthesis« (Wahrnehmung) ab; Grieser und Johnston (2017: 1f.) definieren Reli-
gionsdsthetik als:

[...] a framework for studying religion as a sensory and mediated practice. In close
theoretical relation with approaches such as Sensory Studies, Material Religion, the
Anthropology of the Senses and the Cognitive Science of Religion (CRS), an Aesthetics of
Religion focuses on understanding the interplay between sensory, cognitive and socio

cultural aspects of world construction, and the role of religion within this dynamic.

Genau diese hier angesprochene Dynamik zwischen sinnlichen, kognitiven und
soziokulturellen Aspekten der Weltkonstruktion ist fiir die vorliegende Arbeit von
hoher Relevanz. Religionsasthetik hat also zum Anliegen, neben der Methode der
Texthermeneutik wissenschaftliche Analysewerkzeuge fiir sinnliche Wahrnehmung
auszubilden (Schiiler, 2015: 31).

Grieser und Johnston betonen, dass das Sinnliche und Perzeptuelle genauso
»natiirlich« oder »kulturell« geformt ist wie das logische Denken (2017: 3), und
»[f]ailing to study these aspects means missing the opportunity to understand
the »efficacy« of religion/s that is rooted in layers beyond and below propositional
meaning« (2017: 15). Begrifflich unterscheiden Grieser und Johnston aufierdem die
religiése Asthetik von der Religionsisthetik als theoretischen und methodischen
akademischen Zugang:



3.2 Relevante Korpertheorien und die kulturwissenschaftliche Analyse von Kérperwissen 41

When speaking about religious aesthetics, we refer to the repertoire of practices - ways
of seeing or listening, cultivating the body, implementing embodied values and imag-
inations - and the repertoire of products that developed in the context of religious
traditions - images, architecture, texts and dances, and the institutions that teach,
traditionalise and evaluate them. An Aesthetics of Religion, however, denotes the theo-
retical background, the systematic questions and the methodology which are essential
for developing an academic approach. (2017: 16)

Dieses kulturwissenschaftliche Konzept der Religionsasthetik »ist also daran inte-
ressiert, wie Religionen bzw. religiose Praktiken und Vorstellungen durch und
anhand sinnlicher Wahrnehmung fiir den religidsen Rezipienten effektiv werden«
(Schiiler, 2015: 34), und dafiir werden, ohne reduktionistisch vorzugehen, unter
anderem auch kognitionswissenschaftliche Ergebnisse hinzugezogen. Dies weicht
von anderen kdrpertheoretischen Ansatzen ab, wie zum Beispiel der philosophisch-
anthropologischen Leibphdnomenologie oder der Kérpersoziologie.

Insbesondere mit den Arbeiten des Soziologen Marcel Mauss und des Anthro-
pologen Robert Hertz hat die »Rede von der Verkdrperung sozialer Tatsachen [...]
[die] Religionssoziologie und Religionswissenschaft nachhaltig gepragt« (Schiiler,
2015:13). Mauss’ Begriff der Kérpertechniken bezieht drei Wissensbereiche mit ein:
soziales, psychologisches und biologisches Wissen (Mauss, 1975 [1935]: 203). Kor-
pertechniken werden anerzogen, nachgeahmt oder erlernt, basieren aber stets auf
den Grundvoraussetzungen des biologischen, menschlichen Kérpers.

Das Habitus-Konzept des Soziologen Pierre Bourdieu sieht den Korper als Ort
sozialer Praktiken und damit sozialer Distinktion. Es »[...] beschreibt zwar, dass
Verkorperungsprozesse durch Sozialisation stattfinden und sich dauerhaft im Kérper
einnisten und bis in die Korperhaltungen hinein sichtbar werden, aber der Begriff
des Habitus erklart nicht, wie die sozialen Normen in den Kérper kommen bzw. wie
korperlich-affektives Verhalten in sozialen Interaktionen auf die individuellen und
gemeinschaftlichen Handlungen einwirkt.« (Schiiler, 2015: 24f.) Bei aller Niitzlichkeit,
die diesen Arbeiten innewohnt, geht es allen (religions-)soziologischen Theoremen
letztlich immer um das Aussprechbare hinter den Kérperprozessen, nicht um das
Greifbarmachen der Korperprozesse selbst, um dadurch praziser auf Kulturelles
und Soziales und deren Verwobenheit mit dem Korperlichen schliefden zu kdnnen.

Die Leibphdnomenologie vertritt einen anderen Standpunkt. Sie wurde insbe-
sondere vom Philosophen Maurice Merleau-Ponty sowie darauf aufbauend vom
Anthropologen Thomas Csordas gepragt, der den Begriff des Embodiments aus-
formulierte. Der Korper wird hier als phanomenologischer Ort der Verkérperung
(Leib) verstanden, die subjektive Wahrnehmung steht im Mittelpunkt. Merleau-
Pontys »Leib« ist gedacht als eine Instanz, die zwischen Geist und Koérper als deren
Trager vermittelt - er ist der gefiihlte, subjektive Kdrper (1974 [1966]). Schiiler resii-
miert: »Diese Betonung des erfahrenden Leibes als grundlegende Philosophie und



42 3 Theoretische Grundlagen

Anthropologie findet ihre Berechtigung in dem Versuch der Aufthebung klassischer
Dualismen und Dichotomien wie Subjekt und Objekt, Kérper und Geist, Natur und
Kultur.« (2015: 19) Dieser erfahrungsbezogene Ansatz unterscheidet sich allerdings
von der Religionsphdnomenologie des frithen 20. Jahrhunderts. Denn neben der
Textzentriertheit und der Suche nach heiligen Schriften in anderen Kulturen war
die friihe Religionswissenschaft vor allem gepragt von der Suche nach einer sin-
guldren, iiberwaltigenden religiosen »Erfahrung«, wie sie sich in Rudolph Ottos
bekannter Kategorie des numinosen »Heiligen« von 1917 zeigt. Doch

[d]as »Kreaturgefiihl« etwa, wie es Rudolf Otto noch nannte, machte die subjektive
Erfahrung nicht zum Ausgangspunkt einer anthropologischen Erkenntnistheorie wie
bei Merleau-Ponty, sondern zu einer Methode des Einfiihlens ins Numinose, wobei das
eigene Erlebnis nicht systematisch-phdnomenologisch beschrieben, sondern lediglich
als Sensorium fiir das »ganz Andere, das Heilige herangezogen wurde, welches nach
Otto iiber die sinnlichen Erfahrungen hinausginge (Otto 2004 [1917]). Das Andere wurde
dabei jedoch meist unreflektiert auf das Eigene und bereits Bekannte reduziert. Die
intellektualistisch gepragte Religionsphdnomenologie verwies zwar auf die im Kdrper
stattfindenden, nichtreflexiven Erfahrungen, erkannte aber nicht, dass der Korper als
biologischer und kultureller Ort auch Tréger von religiésen Bedeutungen ist. (Schiiler,

2015: 19)

Der Erfolg dieses dekontextualisierenden Ansatzes verhinderte die Anerkennung
der sinnlichen, kérperlichen Aspekte von Religion und ihres Studiums, da diese
lediglich als eine Art Trager fiir das romantische Konzept der spirituellen Erfah-
rung gesehen wurden (Grieser and Johnston 2017: 6). Somit beschaftigte sich die
Religionswissenschaft erst wieder im Zuge der kulturwissenschaftlichen Wende in
den 1970er und 1980er Jahren mit dem Korper.

Der stark von Merleau-Ponty geprégte Csordas denkt mit seinem Embodiment-
Paradigma klar Kérper und Kultur zusammen: »[...] the paradigm of embodiment
means not that cultures have the same structure as bodily experience, but that
embodied experience is the starting point for analyzing human participation in a
cultural world.« (1993: 135) Im gleichen Aufsatz pragt er das Konzept der »somatic
modes of attention«. Diese seien »culturally elaborated ways of attending to and
with one’s body in surroundings that include the embodied presence of others.«
(1993: 138) Fiir Csordas sind Wahrnehmung (perception) und Aufmerksamkeit
(attention) also kulturell gepragt, und andersherum kann auch die Wahrnehmung
des eigenen Korpers dazu beitragen, etwas iiber die einen umgebende Umwelt und
die anderen Menschen zu erfahren (1993: 138f.). Doch letztendlich handelt es sich
auch bei Csordas’ Embodiment, dhnlich den sozialwissenschaftlichen Theorien von
Bourdieu und anderen, eher um ein metaphorisches Konzept als um eine analy-
tische, religionsasthetische Kategorie: »Csordas thematisiert entsprechend kaum,



3.2 Relevante Korpertheorien und die kulturwissenschaftliche Analyse von Kérperwissen 43

was den Leib pragt bzw. wohin etwas geht, wenn es verkérpert wird« (Schiiler, 2015:
23), er bleibt mehr oder weniger phdnomenologisch deskriptiv.

Die beschriebenen leibphdnomenologischen Konzepte haben auf das Embodi-
ment-Paradigma eingewirkt, das sich in der kognitiven Psychologie ausgebildet hat.
Insbesondere die Theorie der »Embodied Cognition« kann hilfreiche Erkenntnisse
zur Diskussion beitragen, denn sie versteht Kdrperwissen als Grundlage jeglichen
Wissens. Der relativ junge, unter anderem von Gallagher (2005), Gibbs (2005) und
Barsalou (2008) gepragte Begriff »Embodied Cognition« geht davon aus, dass sen-
somotorische und perzeptuelle Erfahrungen und die kérperlichen Interaktionen
mit physischen und kulturellen Umwelten grundlegend fiir unsere Kognition sind
(Eskine/Kozbelt, 2015: 160). Auch rezente Studien iiber Yoga und das dabei ent-
wickelte Kérperbewusstsein beruhen meist auf der Pramisse von Embodied Cog-
nition: »[...] metacognition and cognitive enhancement starts in the body: soma-
tosensory exercises are in their view early versions of the techniques involved in
attention, meta-awareness and metacognition. This being the case, body awareness
could be involved in producing effects on emotional and cognitive levels.« (Ger-
ritsen/Band, 2018: 5) Subjektives Erleben ist damit »verkorpertes Leben in der
Umwelt und soziale Interaktion mit anderen Menschen« (Wittmann, 2015: 88) und
verbindet kognitive, somatische und soziokulturelle Prozesse - der Korper wird
zwischen Biologie und Kultur verortet.

Das Konzept »Kérperwissen« ist in diese Theoriebildung einzuordnen und wird
oft mit dem Begriff »tacit knowledge, »stillschweigendes Wissen« zusammenge-
dacht. Es befasst sich mit der »Paradoxie eines >mehr Wissens als Sagen Kénnens
[sic!]< (Michael Polanyi)« (Nehring/Ernst, 2013: 377). Dem Philosophen Polanyi ging
es dabei auch um kérperliches Wissen, »insbesondere das Gestaltsehen, zum Bei-
spiel von Gesichtern, das nicht vollig explizierbar ist« (Koch, 2016: 66). Die vielbe-
achtete Unterscheidung von »knowing how« (nicht propositionales Praxiswissen)
und »knowing that« (propositionales Wissen) geht auf den Philosophen Gilbert
Ryle zuriick, im Deutschen hat sich die grundlegende Unterscheidung in »implizi-
tes Wissen« und »explizites Wissen« durchgesetzt.

Korperwissen und Wissen allgemein sind auf einem graduellen Kontinuum
von explizitem zu implizitem Wissen sehr unterschiedlich anzusiedeln und wei-
sen somit epistemische Grade auf (Koch, 2016: 66). Das im Forschungsfeld aus-
gebildete Kdrperwissen ist zum Teil explizites medizinisches Wissen - Praktiken
werden mithilfe anatomischer Begrifflichkeiten, eines Skeletts, dem Erlernen und
Ertasten etwa von speziellen Knochen und Muskeln viel detaillierter vermittelt
als in anderen weltanschaulichen Kontexten. Dieses Wissen kann mit dem Wis-
senssoziologen Stefan Hirschauer als »Wissen vom Korper« bezeichnet werden
(2008: 975). Doch dies erfasst bei Weitem nicht das durch den Korper erlangte
und vollzogene Ubungswissen, das sich zeigt, wenn beispielsweise der Handstand
tatsachlich gelingt. Daran ist eine Vielzahl mit dem rationalen Bewusstsein nicht



44 3 Theoretische Grundlagen

tiberblickbarer, also nicht vollstdndig in Sprache tberfiithrbarer kognitiver Pro-
zesse und Korperstrukturen beteiligt. Ein solches Kérperwissen ist das Ergebnis
regelmafliger Ubung, es ist performativ und kann nur bis zu einem gewissen Grad
propositionalisiert, versprachlicht werden. Trotzdem muss es, um sich zeigen zu
konnen, bereits neuronal plastisch angelegt sein - etwa im Kérperschema, im Mus-
keltonus, im peripersonalen Raum oder in der prothetischen Wahrnehmung, und
dieses Wissen gilt es beschreibbar zu machen. Somit gibt es immer zwei Anteile von
Korperwissen: ein stummer, innerlicher Anteil, der vom Individuum durch Praxis
entwickelt wurde und seine Person infiltriert hat sowie dessen verauf3erlichte Seite,
der performative Anteil, der in der Ausfiihrung bestimmter Tatigkeiten oder Fertig-
keiten zu Tage tritt. Kérperwissen ist (kulturell) erworbenes, somatisches Wissen,
das auch dann eine Weile lang bestehen bleibt, wenn es nicht in Erscheinung tritt,
zum Beispiel in einer schlafenden Tanzerin. Dennoch muss es regelmafdig durch
Umsetzung aktualisiert werden.

Bio-kulturelle Verwebungen sind auch in der Praxis des Ays festzustellen, und
die wissenschaftliche Beschreibung des spezifischen, durch die Yogapraxis erwor-
benen Kdérperwissens wird dazu beitragen, die Analyse der Deutungspraktiken zur
Yogaphilosophie zu schiarfen. Wahrend Singleton (2010: 161) fiir modernes Positi-
onsyoga noch feststellte: »[...] corporal postures become >floating signifiers< whose
meaning is determined according to contextg, zeigt mein Datenmaterial vielmehr,
dass die Auslegung des Textes immer wieder von dem durch die Praxis generier-
ten Kérperwissen und den damit zusammenhdngenden verkdrperten Erfahrun-
gen beeinflusst ist. Viele Sankrittermini werden in Ubereinstimmung mit aus der
Yogapraxis resultierenden Erfahrungen ins Deutsche libertragen. Beispielsweise
wird der Terminus samadhi als Flow-Erfahrung gedeutet, die haufig bei der dyna-
mischen Korperpraxis entstehen kann (vgl. Kapitel 11.2.3.9). Im Yogastitra selbst
steht der Begriff fiir verschiedene Versenkungszustdnde, die sehr viel theoreti-
sches und praktisches Wissen und Vorbereitung benétigen und aus einem sitzen-
den Meditationsprozess hervorgehen. Hinzu kommen die zusatzlichen Praktiken
von AYI], wie Alignment oder Faszientechniken, durch die sich die Ay-Praxis ver-
andert und somit auch die subjektiven Erfahrungen der Ubenden, ihr Verstindnis
davon, was Yoga ist, und in der Folge ihre Ausdeutung des Yogastitras. Gleichzeitig
gehen neue Praktiken aus der modernen Auslegung des Yogasitras hervor, wie
etwa die citta-maitri-Meditation, die ebenfalls einer Analyse bediirfen. Kérper- und
Textdeutungspraktiken beeinflussen sich in vielen Féllen also wechselseitig. Doch
von der soziologischen oder philologischen Yogaforschung wurde dieser auf der
Korperebene angesiedelte Teil modernen Yogas bisher meist vernachlassigt - die
psychosomatischen Effekte werden entweder diskursiv mit empirischer Sozialfor-
schung abgefragt und, wie Koch es unten nennt, als metaphorisches Embodiment
dargestellt - oder nur beildufig erwihnt, so zum Beispiel in De Michelis’ jiingstem
Artikel (2020: 445):



3.2 Relevante Korpertheorien und die kulturwissenschaftliche Analyse von Kérperwissen 45

Having said that, it is also a fact that there are countless testimonials bearing witness to
the undeniable, widespread and at times life-changing benefits brought about by var-
ious types of engagement with modern yoga. This may at least in part explain why the
number of people practising it (and forms of meditation) has been steadily increasing
over the last few decades. The growing popularity and positive impact of yoga on the

life of many cannot be denied.

Um also die skizzierte Wechselwirkung von kdrpertheoretischer Seite prazise und
adaquat zu beleuchten, wird das religionsasthetische Konzept eines Kérperwissens
von Anne Koch gewahlt (Koch, 2007b, 2017) und als deskriptive Kategorie entfaltet,
die neben kulturwissenschaftlichen Ansédtzen auch an medizinische Psychologie,
kognitive Psychologie, Kognitions-, Sport- und Neurowissenschaft ankniipft. »[E]in
solcher Forschungsansatz kann Somatizitat anstelle von blofem metaphorischem
Embodiment untersuchen« (Koch, 2016: 66). Es handelt sich um ein erkenntnis-
theoretisches Konzept, das

[...] kognitionswissenschaftliche Ergebnisse fiir kulturwissenschaftliche Fragestellun-
gen anwendbar macht. Vorbereitend und grundlegend ist dafiir das Verstandnis einer
nonpropositionalen Wissensform. Kérperwissen ist nicht zwingend und nicht immer
semiotisch, sondern haufig perzeptuell und vollzieht sich in verkorperter Kognition und
Simulation und muss dann auch mit entsprechend spezifischen Kategorien beschrieben
werden. Als erworbenes Wissen ist Kérperwissen kulturell kontingent. Kdrperwissen
ist eine mediale Form der Kommunikation und der Weltkonstitution neben und in Spra-
che, Symbolgebrauch, dsthetischen Figuren und sozialem Handeln. (Koch, 2016: 71f.)

Die Leistung des Konzeptes liegt darin, kultur- und naturwissenschaftliche Erkennt-
nisse und Frageinteressen aufeinander beziehen zu konnen. Es geht also nicht
darum, kulturelle Praktiken auf sinnesphysiologische Regelablaufe zu reduzieren,
sondern fiir die kulturell variierende und soziale Interaktion nutzbar zu machen.
Um diese Aufgabe zu erfiillen, muss Korperwissen in weitere Dimensionen
ausdifferenziert und operationalisiert werden, damit es kulturelle Praktiken
beschreiben, analysieren, deuten und eventuell erklaren kann. Koch (2017) schlagt
dazu Unterkategorien fiir Kérperwissen vor: 1. Kdrperschema, 2. Thermoregula-
tion, 3. Verdeckte Imitation, 4. Titowierung, 5. Muskeltonus/Haltung/Bewegung,
6. Prothetisches Korperwissen und 7. Peripersonaler Raum. Fiir die vorliegende
Arbeit sind alle Kategorien von Relevanz, allerdings miissen sie teilweise aufgrund
der Spezifik der Korperpraktiken von Ay(1) angepasst oder erweitert werden. So
erganze ich Punkt 1., das Kérperschema, um die eng damit zusammenhangende
analytische Kategorie »Kdrperbild«, wie es auch noch bei Koch (2007) zu finden
ist. Auf Kochs Kategorien aufbauend schlage ich im Folgenden drei weitere Kate-
gorien vor, die fiir die speziellen Kdrpertechniken in meinem Untersuchungsfeld,



46 3 Theoretische Grundlagen

aber auch fiir die Praktiken anderer Yogastile von Relevanz sein konnen: 8. Atmung,
9. Propriozeption und Nozizeption und 10. Aufiergewohnliche Bewusstseinszu-
stande, unterschieden in Focused Attention (FA), Open Monitoring-Aufmerksamkeit
(oM) und Flow-Erfahrungen.® Diese Kategorien tiberschneiden sich zwar teilweise
mit einigen bereits eingefiihrten Begriffen, aber die eigene Terminologie erlaubt
eine grofdere analytische Klarheit liber das vorliegende Phanomen.

3.3 Voriiberlegungen zur Spiritualitdt heutigen
Positionsyogas

Schon De Michelis (2004: 187f.) betont, dass verschiedene rezente Ausformungen
von Yoga meist von einer eher vagen, sakularen oder »spirituellen« (New Age-)
Weltanschauung begleitet werden. Da Spiritualitat als emischer Begriff auch in mei-
nen Daten eine Rolle spielt, soll der Term im Folgenden diskutiert und eingeordnet
werden.

Einleitend ist zu erwdhnen, dass die Sdkularisierungsthese in der Religionswis-
senschaft hochst einflussreich war, mittlerweile aber an Popularitét eingebiifdt hat.
Sie ging davon aus, dass Religion seit der Zeit der Aufklarung, einhergehend mit
der Trennung von Kirche und Staat, nur stetig abnehme - eine Annahme, die sich
als nicht zutreffend herausgestellt hat, denn »Religion« verlagert sich lediglich in
andere gesellschaftliche Teilbereiche. In Abkehr davon wurde zum Beispiel eher
von »Entkirchlichung« gesprochen als von einer allgemeinen Abnahme (alternativ-
religioser) Anbieter (vgl. z.B. Knoblauch, 2009: 30f.).

Auch in der deutschen Yogaforschung wurde immer wieder eine Sakularisie-
rung des deutschen Yogas behauptet, wie zum Beispiel bei Fuchs (1990: 262), eine
Meinung, die der Autor in seinem neuesten Artikel wiederholt (2016: 1997). Die
Grundlage fiir diese Ansicht ist stets »die Ablésung des Yoga von seinem religio-
sen Hintergrund« (ebd.). Genauso betont auch Schnabele (2009: 241), dass »die als
»hinduistisch< benannten Glaubensinhalte und Gottesbilder, deren Rezeption bis
ins 20. Jahrhundert die Rezeption des Yoga tiberhaupt ausmachte [...], mit der Ver-
breitung des modernen Hatha-Yoga immer weiter zugunsten der Kérperpraxis«
zuriicktreten wiirden (ebd.). Ahnliches ist auch erst kiirzlich von offizieller Seite
gedufdert worden, als Jessica Fink, die Sprecherin des Berufsverbandes der Yoga-
lehrenden in Deutschland e.V. (BDY), im Zuge des Yoga-Verbotes, das die griechisch-
orthodoxe Kirche im Sommer 2020 an ihre Mitglieder in Griechenland und Zypern
aussprach, betonte, dass es eine Minderheit sei, die Yoga aus spirituellem Interesse

36 Die zehnte Kategorie ist eher auf einer analytischen second order-Ebene anzusiedeln, da die beiden
vorgeschlagenen Kategorien weitere Konzepte in sich vereinen und aus diesen gebildet werden. Sie ver-
kniipfen mehrere Elemente, wie eine bestimmte soziale Koordinierung, eine Bewegungshaltung sowie
Bewusstseinszustdnde etc. auf unterschiedliche Weise.



3.3 Voriiberlegungen zur Spiritualitat heutigen Positionsyogas 47

praktiziere.®” Auch Fink kontrastiert »[d]ie Meinung, Yoga sei etwas Asketisches,
Weltabgewandtes oder Religios-Hinduistisches«, die »eigentlich kaum noch ver-
breitet« sei, mit einer Vision eines »Yoga, der offen fiir Menschen unterschiedlicher
Glaubensrichtungen und der Welt zugewandt ist« (ebd.). Die Dichotomien Askese
versus Weltzugewandheit (BDY) oder »unambiguously religious« versus »corporeal
purposes of regeneration and therapeutic prophylaxis« (Fuchs, 2016: 1997) sugge-
rieren, dass »weltliche« Aspekte heutigen Yogas nicht »religios« sein kdnnten, und
lassen vermuten, dass der »spirituellen« Komponente heutigen Yogas im Vergleich
mit »der indischen Yoga-Tradition« eine gewisse religiose Authentizitit und Tiefe
abgesprochen wird.?®

Auch Schnébele beruft sich noch auf Fuchs’ Arbeit und nennt Yoga aufgrund sei-
ner »Offenheit und Unverbindlichkeit« eine »sdkulare Praxis« (2009: 241). Gleich-
zeitig bezeichnet sie es als eine »Form von Spiritualitat« (ebd.), die sich allerdings
weder durch die Kenntnis bestimmter Texte noch durch einen personlichen, ver-
pflichtenden Einsatz auszeichne, und schlussfolgert:

Die Glaubenden bleiben Konsumenten, die sich nicht binden miissen, sondern lediglich
ihren Beitrag fiir den Yogaunterricht bezahlten. Basis des Angebotes an sinnstiftenden
Erzdhlungen ist allein die Kérperarbeit und -praxis. Yoga offeriert damit eine unver-
bindliche, verkérperte Spiritualitdt. (Ebd.)

Schnibeles Bestandaufnahme von 2009 lasst auf zweierlei schliefden: Entweder hat
sich demgegeniiber in der heutigen Yogaumgebung etwas grundlegend gedndert
oder es gibt bestimmte Teile der deutschen Yogaszene, mit denen sich Schnébele
nicht befasst hat. Denn im Forschungsfeld nimmt die Kenntnis eines Textes, also
des Yogasiitras, einen sehr hohen Stellenwert ein und die Assoziierung mit »Spiri-
tualitdt« dient den Akteur*innen als explizite Selbstbezeichnung.

Spiritualitdt wird in den letzten Jahrzehnten zunehmend wissenschaftlich
beforscht, Beispiele dafiir sind zahlreich (vgl. u.a. Aupers/Houtman, 2006; Baier,
2006; Fuller, 2001; Heelas, 2008, 2011; Huss, 2014; King/Carrette, 2005; Knoblauch,
2006; van der Veer, 2014). Im Einklang mit Strauss’ Beobachtung zeigen Streib und

37 Z.B. nachzulesen unter: https: //www.stern.de/panorama/weltgeschehen/orthodoxe-kirchen-ueber-
yoga---hat-im-leben-von-christen-nichts-zu-suchen--9360780.html, Zugriff: 8.9.2020.

38 Strauss (2005: 109) vermutet eine spezifische deutsche Vorsicht im Hinblick auf die mogliche Ein-
ordnung in eine Kultbewegung, die mit der Assoziation von Yoga mit Hinduismus einhergehen konnte: »The
grave concern with being identified as a cult has a rather dark underside in terms of how yoga practice
is sometimes understood in Germany today. In the United States, yoga is very much associated with sNew
Age« spirituality as well as neo-Hindu philosophy, but in Germany, there is a significant distinction made
between the practice of hatha yoga and any spiritual component associated with Hinduism.« Vielleicht
auch durch den beschriebenen Einzug dynamischer Yogaformen ab Mitte der 1990er Jahre, der immer noch
besonders von den USA aus Europa erreicht, hat sich die Lage in Deutschland mittlerweile in Richtung
amerikanischer Spiritualisierung verschoben, mit kulturspezifischen Anpassungen (s.u.).


https://www.stern.de/panorama/weltgeschehen/orthodoxe-kirchen-ueber-yoga---hat-im-leben-von-christen-nichts-zu-suchen--9360780.html
https://www.stern.de/panorama/weltgeschehen/orthodoxe-kirchen-ueber-yoga---hat-im-leben-von-christen-nichts-zu-suchen--9360780.html

48 3 Theoretische Grundlagen

Klein (2016) in Rickgriff auf eine allgemeine Sozialerhebung von 2012 in den USA,
dass sich zwei von drei Us-Amerikaner*innen, also 68,1 % der Bevdlkerung, als
»moderately or very spiritual« bezeichnen (ebd.: 73), 40 % bezeichnen sich als
»equally religious and spiritual« (ebd.: 74). Nur 10,5 % sind »not spiritual«, wah-
rend ganze 19,7 % »not religious« sind. In Deutschland hingegen bezeichnen sich
laut der ALLBUS-Studie von 2012 ganze 50 % der Bevolkerung als »not spiritual,
wahrend nur 20,7 % befinden, dass sie eher spirituell als religios sind.** Weniger
als 6 % stufen sich als »very spiritual« ein (ebd.: 74f.). Dies zeigt, dass sich die deut-
sche spirituelle Szene zahlenméaf3ig deutlich von der amerikanischen unterscheidet,
und iibereinstimmend damit lasst Fuchs’, Schnédbeles und Finks Feststellung eines
sdkularen Yogas vermuten, dass sich auch das deutsche Yogaumfeld im Hinblick
seiner »Spiritualitit« vom amerikanischen unterscheidet.

In Zahlen sieht das wie folgt aus: Laut der Studie »Yoga in America« der Yoga
Alliance und des Yoga Journals von 2016 finden 83 % der Us-amerikanischen Yoga-
praktizierenden, dass Yoga spirituell ist, dabei stimmen dem 40 % vollkommen
und 42 % einigermafien zu (2016: 18). Bemerkenswert ist, dass diese Meinung unter
Nichtpraktizierenden weit weniger verbreitet ist, nur 19 % stimmen dem vollkom-
men und 40 % einigermafien zu (ebd.: 21). Das lasst vermuten, dass sich bei ame-
rikanischen Yogaiibenden im Laufe der Zeit die Meinung festigt, dass Yoga etwas
Spirituelles sei. Verglichen mit der 2018 vom BDY erhobenen Studie »Yoga in Zahlen«
ist dies ein weit grof3erer Prozentsatz in den USA, in Deutschland gaben nur 25 %
der aktuell Yoga Praktizierenden an, dass sie dies aus »personlichem Interesse auf
geistig spiritueller Ebene« titen, interessanterweise waren es 28 % der Frauen und
nur 6 % der befragten Manner (Berufsverband der Yogalehrenden in Deutschland
e.V, 2018: 19).*° Auf telefonische Nachfrage prazisierte Jessica Fink vom BDY ihre
zuvor zitierte Aussage und gab an, dass vor allem Yogaanfanger*innen kein spiri-
tuelles Interesse zeigten, dieses aber im Laufe der Zeit deutlich zunehme, wie es
auch die us-amerikanische Studie nahelegt.” Trotzdem muss festgestellt werden,
dass sich nicht nur die deutsche Gesamtbevolkerung als weit weniger »spirituell«
wahrnimmt als die amerikanische, sondern auch die deutschen Yogaiibenden.*

39 Davon sind 14,4 % »more spiritual than religious« und 6,3 % »clearly more spiritual than religious«.
Ob sich diese Zahlen sowohl in den USA als auch in Deuschland in den letzten acht Jahren geandert haben,
ist mir nicht bekannt.

40 Die Schwierigkeit fiir die Vergleichbarkeit der beiden Studien liegt allerdings darin, dass der BDY nicht
die von der Yoga Alliance angebotene Antwortmaglichkeit »somewhat agree, also »stimme eher zu« oder
»stimme eher nicht zu« erméglichte. Dieser Ubergangsbereich wird folglich in der deutschen Studie nicht
erfasst. Eine weitere Erklarung ist, dass der Begriff der »Spiritualitdt« auch unter deutschen Yogaprakti-
zierenden noch mit Vorsicht genutzt wird und der Begriff »Philosophie« deutlich mehr Zulauf hat, jedoch
wurde dieser in keiner Weise abgefragt.

41 Telefonat mit Jessica Fink am 9.9.2020.

42 Fink bestdtigte mir, dass es bislang keine Erhebungen dariiber gibt, wie viele Yogalehrer*innen es in
Deutschland gibt (Telefonat am 9.9.2020).



3.3 Voriiberlegungen zur Spiritualitat heutigen Positionsyogas 49

Im Forschungsfeld hingegen sind acht der zehn von Streib und Klein aufgezahl-
ten »components for the semantics of »spirituality«« (2016: 76f.) zugegen und fin-
den sich allesamt in heutiger Yogaphilosophie wieder. Das, was als »Philosophie«
bezeichnet wird, tragt folglich deutliche Ziige einer Weltsicht, die als »spirituell«
bezeichnet werden kann:*

1. Connectedness and harmony with the universe, nature, and the whole. Dies
zeigt sich deutlich in der neo-vedantischen Auslegung des Yogasiitras, die Yoga als
»Vereinigung« des Individuums/des individuellen Selbst (atman) mit dem Univer-
sum/dem héherem Selbst (brahman) versteht - heute sicherlich eine der gangigs-
ten Yogadefinitionen.

2.Search for (higher) self, meaning, inner peace, and enlightenment. Diese Punkte
zeigen sich deutlich in der Rezeption von purusa, ibersetzt als »wahres Selbst,
im Zur-Ruhe-Bringen der Gedankenwellen (citta-vrtti-nirodha) und in einer Erl6-
sungsvorstellung (kaivalya).

3. Ethics: holding and everyday acting according to values and morality in relation
to humanity. Hier sind die yama-s und niyama-s, also die ethischen Grundsatze der
astanga-s im Alltags- und Praxiseinsatz zu nennen, sowie die brahmavihara-s aus
Sttra 1/33, die zum Beispiel als citta-maitri-Meditation zur Anwendung kommen
und als liebevolle Einstellung sich selbst und der sozialen Umwelt gegentiber in die
Welt getragen werden sollen.

4. Intuition of something or some being(s) that are unspecified, but higher and
beyond oneself. Diese Kategorie ist in meinen Daten weniger stark ausgepragt, denn
es gibt keine ganz konkrete Gottesvorstellung, aber brahman kann mit einem »ho6he-
ren« Prinzip assoziiert werden und es finden sich an verschiedenen Stellen Refe-
renzen auf etwas »Hoheres«. Beispielsweise werden Sanskrit die Attribute »heilig«
oder »hohergestellt« zugesprochen, Yoga wird als »[r|eligionslos, und trotzdem auf
etwas Hoheres gerichtet« (Annett, 16.11.2016: 213) bezeichnet oder auch spezifischer
als »direkter Zugang zu Gott« (Hausaufgabe 2. Woche, Silja: 80), jedoch wird die-
ses Gottliche meist im eigenen Selbst entdeckt und nicht in einer duf3eren Instanz.

5. Experience of truth, purpose, and wisdom beyond rational understanding. Hier-
fiir sind die nonpropositionalen (Koérper-)Praktiken des heutigen Positionsyogas
sowie die neu hinzukommenden yogaphilosophischen Praktiken besonders rele-
vant, denn laut emischem Diskurs kann Yoga nicht intellektuell erfasst werden,
sondern muss erfahren und erlebt werden, sedimentiert in Jois’ Aussage, dass Yoga
99 % Praxis und 1 % Theorie sei. Auch die verbreitete Ansicht, dass Sanskrit eine

43 Eher selten finden sich die zwei Komponenten »Part of religion, or Christian beliefs« und »Belief in
higher power(s), higher beings (deities, gods)«. Ergdnzt werden muss noch der starke Fokus auf Indien
als »Land der Spiritualitit«, von dem die Akzeptanz von Yogaphilosophie tiberhaupt zehrt. Doch wenn-
gleich ein rezentes Spiritualitatsverstandnis oft »dstliche«religiose Versatzstiicke beinhaltet, ist Spiritualitat
ebenfalls ein modernes, westliches Konzept und hat keine direkte Entsprechung oder Geschichte im indi-
schen Kulturraum (vgl. van der Veer, 2014: 35f.).



50 3 Theoretische Grundlagen

»heilige« Sprache sei, deren Aussprache auf einer nicht rational erklarbaren Ebene
wirkt, kann hier eingeordnet werden.

6. Awareness of a nonmaterial, invisible world and experience of supernatural
energies and beings (spirits etc.). Wahrend Vorstellungen von Engel*innen und
anderen unsichtbaren Lebewesen nicht zugegen sind, kann dieser Punkt mit Ener-
giekonzepten zusammengefiihrt werden, die aus der indischen Yogatradition iiber-
nommen werden. Sie existieren meist parallel zu einer vorherrschenden biomedizi-
nischen Betrachtung der Praktiken, so heifdt zum Beispiel die zweite Serie des Ays
nadisodhana »Reinigung der Energiekanale«.

7. Opposition to religion, dogmatic rules, and traditions. Auf diesen Punkt wurde
bereits eingegangen, beide Begriffe, »Yogaphilosophie« und »Spiritualitat«, werden
in Opposition zu »dogmatischer Religion« verwendet.

8. Individual religious praxis, meditation, prayer, worship. Hier ist die Yogapraxis zu
nennen, die von Steiner beispielsweise als »Kommentar zum Yogasiitra« sowie hau-
fig als Meditation in Bewegung verstanden wird, und weitere Praktiken wie Atem-
techniken (pranayama), Mantrasingen, das Chanten des Yogastitras und Meditation.

Dieser letzte Punkt mag im Untersuchungsfeld starker mit dem Kérper vernetzt
sein als in anderen Auspragungen heutiger Spiritualitat. Doch ist diese Assoziation
eines emischen Begriffes von Spiritualitdt mit dem Korper keine Seltenheit, wie
Huss (2014: 50f.) feststellt:

As observed above, the biblical and early Christian term »spirit«stood in contrast to the
body; in both medieval and modern use, »spirituality« is applied to metaphysical and
nonmaterial realms. In contemporary definitions and uses of the term, the dichotomy
between spirituality and corporality/materiality is much less distinct. [...] In medie-
val terminology, spirituality was occasionally connected to physical activities (such as
the spiritual exercises mentioned above); yet, such physical-spiritual practices were
intended to subdue the physical, in order to increase the power of the spiritual. Today,
the term is regularly applied to physical and material activities, which are perceived as
having spiritual aspects and values.

Die sich in diesem Zitat zeigende Differenz zwischen frithchristlichen und heuti-
gen Ansichten besteht auch zwischen dem vorbereitenden Korpereinsatz des alten
und mittelalterlichen Indiens, wie er sich im Yogastitra und in Hathayoga-Texten
zeigt, und dem integralen Kérperverstindnis heutigen Yogas. Auch in asketischen
Zirkeln im heutigen Indien werden die Kérperpraktiken noch als Vorbereitung fiir
Meditation gesehen, so formuliert ein Asket, dass »echtes Yoga« »dhydnac, also
Meditation sei:



3.3 Voriiberlegungen zur Spiritualitat heutigen Positionsyogas 51

He said: »I practiced all the dsanas, the [sat/karmas, the kriya-s and the mudras, and 1
did not get any santi (peace). They are physical practices, you do not have to waste time
in them; if you are looking for yoga then you have to do dhyana. Through it you obtain
jiiana and then Yoga (union with the Paramatma). The only way is dhydna yoga. But
without a real guru, you cannot reach any result.« (Bevilacqua, 2017: 197)

Zwar mag der von mir gewahlte Untersuchungsgegenstand, also das sich in
Deutschland ansiedelnde, der Krsnamacarya-Linie entstammende AY(1) nur ein
Fallbeispiel sein, doch seine verkorperte Spiritualitit steht, so die Hypothese, fiir
eine weitreichendere Entwicklung des Yogas in Deutschland. In dieser mit einem
verdnderten Verstidndnis von Yogaphilosophie einhergehenden Spiritualitit wer-
den Korperlichkeit und eine »spirituelle Entwicklung« nicht mehr als voneinan-
der getrennt betrachtet, wie es sich beispielsweise noch in der unter anderem
von Fuchs vertretenen Vorstellung zeigt, dass die anga-s des Yogastitras aufein-
ander aufbauen und asana nur eine »Vorbereitung« flir die »spirituelle« Praxis ist.
Durch die starke Korperlichkeit der dynamischen Yogastile und wohl auch durch
die immer gangigere Ansicht, dass die Kérperarbeit selbst eine spirituelle Praxis
sei, eine Auffassung, die besonders durch die von der amerikanischen Subkultur
gepragten Ableger der Krsnamacarya-Linie wie [yengar und Desikachar verbreitet
wurde, verschiebt sich der Spiritualitiatsdiskurs in der deutschen Yogaszene und
verbindet sich direkter mit der Kérperpraxis.*

Die darauf aufbauende Hypothese ist also, dass sich die rezente Yogaszene mit-
unter durch die Zunahme der dynamischen Yogastile in Deutschland (und in Europa
allgemein) seit dem 21. Jahrhundert in einem Wandel befindet.* Diese stark von
der amerikanischen Rezeption beeinflussten*® »Vinyasa-Stile« unterscheiden sich
nicht nur durch ihre Kérperpraxis, sondern insbesondere in ihrem Verstandnis von
»Yogaphilosophie« von jener Auspriagung von Hathayoga, die Fuchs und Strauss
erforschten. Mit Strauss’ oben zitierter Beobachtung (2005: 109), dass Yoga in den
USA mit einer » New Age« spirituality« und einer neo-hinduistischen Philosophie
einhergehe, wahrend in Deutschland sehr deutlich zwischen Hathayoga und Hin-
duismus unterschieden werde, und der Feststellung Fuchs, dass Yoga sakularisiert
werde, kann geschlussfolgert werden, dass sich Yoga - zumindest in gewissen Stil-
richtungen - heute viel natiirlicher mit einer dem New Age entstammenden Spiri-
tualitédt vernetzt. Darauf lasst zumindest heutige Yogaphilosophie schlief3en, in der

44 Diese Beobachtung scheint nicht nur mein Forschungsfeld zu betreffen, auch Jessica Fink bestatigte
sie mir im Telefonat am 9.9.2020.

45 Im gleichen Zeitraum wird das dynamische Jivamukti-Yoga in Deutschland populérer: Erst im Jahr 2003
eroffneten die Jivamukti-Schiiler*innen Patrick Broome und Gabriela Bozic das Jivamukti Yoga-Zentrum
in Miinchen Schwabing, das erste Jivamukti Center aufRerhalb von New York City.

46 Fiir den Kontakt von Jois” Ashtanga Yoga und Iyengar Yoga mit dem US-amerikanischen Kulturraum vgl.
Kapitel 111.4. und 111.5.2.



52 3 Theoretische Grundlagen

deutliche Versatzstiicke des New Age weiterleben, wie die Suche nach tiefgehen-
der Transformation (Huss, 2014: 50), wie »ganzheitliche Konzeptionen von Natur
und die Transfers naturwissenschaftlicher Ansatze in spirituelle Praxis« (Stuckrad,
2004: 231), Erfahrungszentriertheit und Individualismus (Hanegraaff, 1996: 201f.)
oder die Sakralisierung des Selbst (ebd.: 233), wenngleich sich die Akteur*innen
selbst nicht mit New Age identifizieren.” Damit zusammenhéangend bemerkt Knob-
lauch (2009: 117), dass die Diffusion des New Age ab den 1990er Jahren dazu fiihrte,
dass die Konturen der Bewegung verloren gingen und sie Teil der allgemeinen Kul-
tur wurde. Diese neue Form der Resakralisierung heutigen Yogas passiert immer
noch in Abkehr von einer »weltabgewandten indischen Religiositat«, wie Steiner
wiederholt betont, aber vernetzt sich konkret mit heutigen Ausformungen sikula-
rer Spiritualitit wie der Okobewegung, der veganen Bewegung, der Achtsamkeits-
stromung, mit Self-Help-Ansatzen und anderen Aspekten, also mit Ablegern der
New Age-Bewegung.

Auf diesen Beobachtungen basierend wird »Spiritualitdt« im Folgenden als
objektsprachlicher, emischer Begriff untersucht und bildet keine etische Untersu-
chungskategorie (vgl. z.B. Huss, 2014; Streib/Klein, 2016). Im Feld verwischen, wie
sich zeigen wird, die emischen Begriffe »Yogaphilosophie« und »Spiritualitate, die
allerdings beide der Abgrenzung von »Religion« dienen. »Yogaphilosophie« fungiert
als Aushandlungs- und Austragungsort fiir eine spezifische, mit Sanskritbegriffen
gerahmte, korperzentrierte Spiritualitét, die sich zunehmend durch die Institutio-
nalisierung im Zuge von Yogaausbildungen und den Schulterschluss mit Psycholo-
gie und Neurowissenschaft in der breiten Gesellschaft sedimentiert.

3.4 Der Umgang mit exotischen religiosen
Ressourcen

Es wurde bereits von verschiedenen Autor*innen argumentiert, dass die Rezep-
tion eines »klassischen Indiens« - und spezieller von Patafijalis Yogasiitra - im
modernen Yoga von Orientalismen durchzogen ist.*® Auch im vorliegenden empi-
rischen Material zeigt sich der Reiz »exotischer religioser Ressourcen«, wie Altglas
sie nennt (2014: 11), an mehreren Stellen. Die selektive Nutzung von solchen »exoti-
schen« Fragmenten verortet Altglas, in Riickgriff auf Claude Lévi-Strauss, in »con-
temporary practices of bricolage« (ebd.), womit exotische religidse Ressourcen als
eine potenzielle Quelle fiir das Ausbilden personlicher »spiritueller« Glaubenssatze
identifiziert werden kdnnen. Altglas betont dabei, dass der Bezeichnung »religious

47 Von Stuckrad (2004: 227) schreibt, dass der Begriff »New Age« nicht mehr verwendet und sogar haufig
als Schimpfwort betrachtet wird. Er selbst nutzt den Begriff »moderne Esoterik« (ebd.: 229).

48 Fiir modernes Positionsyoga im Allgemeinen vgl. z.B. Altglas (2014) und speziell auf Patafjali bezogen
vgl. Singleton (2008) und Scholz (2017).



3.4 Der Umgang mit exotischen religiosen Ressourcen 53

exoticism« keine Wertung inharent ist, denn Akkulturation ist in den meisten Fal-
len unumganglich, wenn fremdes Kulturgut rezipiert wird: »Every encounter with
foreign cultures or religions implies an understanding from one’s point of view and
necessitates interpretations, translations, and selections.« (Ebd.) Religioser Exotis-
mus bezeichnet das Phanomen der selektiven und oftmals idealisierten Aneignung
gewisser Fragmente einer fremden Kultur, beim Beispiel heutiger Yogaphilosophie
handelt es sich dabei um Praktiken und Glaubenssatze eines alten, »spirituellen«
Indiens. In der von mir analysierten Ausformung konnen, wie das Folgende zeigen
wird, einige Allgemeinplatze der Exotisierung und Mystifizierung des alten Indiens
herausgearbeitet werden, die sich mindestens bis zur Romantik zuriickverfolgen
lassen (vgl. Altglas, 2014: 26) und beispielsweise in Henry David Thoreaus Werk
wiederauflebten:

A romantic orientalism was looking after untouched mysticism and truths, apparently
lost by a soulless modern European society (Inden 1986). Romantic orientalists thus
described a primordial, spiritual, and mysterious India, the universal source of all
civilizations, which, in the romantic mindset, contrasted with a modern, secular, and
decadent West. (Ebd.)

Grundlage einer solchen Imagination ist die bereits in der Romantik zu verortende
Konstruktion eines »goldenen Zeitalters«, dem »spirituelle« (Weisheits-)Texte wie
die Vedas, die Upanisaden, die Bhagavadgita und das Yogastitra zugeschrieben wer-
den, welche als Inspirationsquelle genutzt werden.

Kuske und Czerny (2016: 1380) merken an, dass die Beziehung zu einer fremden
Kultur tiblicherweise ambivalent ist, also zwischen Angst und Entfremdung sowie
Verzauberung und Faszination oszilliert - beides erfordert jedoch einen gewis-
sen Abstand zur Ursprungskultur. Altglas verweist auf eine dritte Moglichkeit der
Rezeption, die Konstruktion eines »idealen Anderen, eine Imagination, die dazu
dienen kann, etwas zuriickzugewinnen, das in der eigenen Kultur (zum Beispiel
durch Modernisierungsprozesse) als verloren angesehen wird:

In this regard, orientalism (a particular form of exoticism) offers a case in point. Said
(1978) explains how the Orient was a European invention, a representation of otherness
that, by contrast, enabled the affirmation of European culture and identity (as modern,
rational, potent) when the East was deemed to be irrational, emotional, and mystical.
Orientalism was precisely a way to think of the »East« as an absolute complement to the
West where, writes Said (1978, 115), »what mattered was not Asia so much as Asia’s use
to modern Europe.« For romantic orientalists, such a portrayal of the Orient was par-
ticularly potent: in the fin de siécle era, it captured what they believed modern Europe
had left behind. Studying and knowing the »mystical East« would thus allow European
culture to regenerate itself. (2014: 12)



54 3 Theoretische Grundlagen

Zwar finden sich entsprechende Aussagen nicht direkt im Datenmaterial, doch zeigt
sich der Prozess des »otherings« an mehreren Stellen, etwa wenn Indien als »das
Andere« konstruiert wird, das dem Westen seine verloren gegangene Spiritualitat
zuriickbringen kann.

Werden jedoch Originalquellen ohne vorherige Selektionsprozesse rezipiert,
wie es, wie in Kapitel 111.2.3. ausgefiihrt, im Forschungsfeld mit dem Yogasiitra der
Fallist, ist eine gewisse Ambivalenz gegeniiber dem Quellentext oftmals unumgang-
lich. So beschreibt das PYS eine Vielzahl von Inhalten, die fiir heutige Akteur*innen
unattraktiv sind. Auch Altglas (2014: 14) stellt etwas allgemeiner iiber Yoga und
Kaballah fest: »[...] when confronted with the Hindu or Jewish character of these
teachings, they evoke feelings of discomfort and may display dismissive attitudes.«
Altglas fiihrt sinnvolles Vokabular ein, um den Umgang mit dieser Ambivalenz zu
beschreiben, das auch in dieser Arbeit Anwendung findet, unter anderem Dekon-
textualisierung, Domestizierung, Exotisierung und Universalisierung.

Sich auf Stephen W. Foster (1982: 21) beziehend, stellt sie fest: »Exoticism ent-
ails a »domestication of the foreign and unpredictable« [...] Exoticism is, therefore,
relatively self-referential.« Auch Huggan (2001: 22) merkt an, dass der Prozess der
Domestizierung der Exotisierung inhdrent ist, und das »Exotische« in den Main-
stream lberfiihrt:

For the exotic is the perfect term to describe the domesticating process through which
commodities are taken from the margins and reabsorbed into mainstream culture. This
process is to some extent reciprocal; mainstream culture is always altered by its contact
with the margins, even if it finds ingenious ways of looking, or of pretending to look,
the same. Exoticism helps maintain this pretence; it acts as the safety-net that supports
these potentially dangerous transactions, as the regulating-mechanism that attempts

to manoeuvre difference back again to the same.

Domestizierung und Dekontextualisierung gehen Hand in Hand (Altglas, 2014:
15). Das Losldsen eines Kulturguts von seinem urspriinglichen kulturellen Kon-
text (genuin richtet sich das PY$ an ein asketisches, brahmanisches Zielpublikum)
macht Domestizierung iiberhaupt erst moglich. Dekontextualisierung und Domes-
tizierung bilden die absolute Basis der historischen sowie der heutigen Yogasiitra-
Rezeption. Historisch ermdglichten sie es unter anderem, das Yogastitra als ein
Lehrbuch fiir den »arischen Ubermenschen« darzustellen, und heute wird der Text
durch Dekontextualisierung und Domestizierung beispielsweise zum Alltagsratge-
ber, zum Achtsamkeitslehrbuch oder zu einem Weg der spirituellen, lebenswelt-
lichen Selbstfindung.



4 Methodische Anmerkungen

Das ca. Mitte der 1970er Jahre von Siidindien in die USA gelangte und in den spa-
ten 1990er Jahren nach Deutschland eingefiihrte AY wird, besonders auch durch
die Arbeit Steiners, ein immer festerer Bestandteil der rezenten deutschen Yoga-
szene. Und obwohl Ay mittlerweile ein klar transnationaler Yogastil ist, mit einer
iiber die ganze Welt verteilten Community, verfolgt die vorliegende Arbeit eine
vornehmlich lokale Forschungsperspektive. Dies hat zwei forschungspragmatische
Griinde: Der erste Grund ist, dass ich fiir eine gezielte, lebensweltanalytische Erfor-
schung von Yogaphilosophie, mit dem spezifischen Fokus auf die Vermittlung des
Yogastitras, eine Yogaausbildung machen musste, da der Text {iblicherweise erst
im Zuge einer Ausbildung ausfiihrlicher besprochen wird. Der zweite Grund hangt
mit dem semantischen Fokus zusammen, den ein Teil der Analyse verfolgt, also
dem Interesse am Prozess der Ubersetzung und der (versprachlichten) Ausdeutung
eines altindischen Textes, die der Klarheit halber nur von einer Sprache (Sanskrit)
in lediglich eine andere Sprache (Deutsch) erfolgte.

Trotzdem bemerkte ich friih, dass diese vornehmlich lokal stattfindende Unter-
suchung nicht ohne ihre Einbettung in die transnationale Netzwerkstruktur des Ays
vonstatten gehen kann. Denn bis auf Steiner, der sich vor allem auf den deutsch-
sprachigen Raum fokussiert, bieten die meisten bekannten Ay-Lehrer*innen inter-
nationale Workshops an und touren damit durch Deutschland, wodurch sich die
ansassigen Akteur*innen von verschiedenen, internationalen Lehrer*innen und
ihren Diskursen und Praktiken beeinflussen lassen.* Diese Einsicht schlug sich
auch darin nieder, wie ich das Forschungsfeld absteckte.

Das Forschungsfeld

Breit gesehen umfasst mein Forschungsfeld Diskurse und Praktiken von Akteur*in-
nen, die sich mit dem Yogastil Ashtanga (Vinyasa) Yoga® assoziieren und die expli-
zit oder implizit mit dem Thema Yogaphilosophie in Verbindung stehen. Konkret
ist es in der Umgebung des deutschen (»reformierten«) Ays angesiedelt, und zwar

49 Im Zuge der globalen Verschiebungen durch die Ausbreitung des Virus SARS-Cov2 sind ab dem
Friihjahr 2020 Online-Angebote, auch in der Umgebung des Ays, in die Hohe geschnellt, wodurch anzuneh-
menderweise ein noch breiterer globaler Austausch iiber Yogaphilosophie ermdglicht wird.

50 Friiher hiefd Ashtanga Yoga noch Ashtanga Vinyasa Yoga, heute hat sich allgemein, ob in der Jois-
Familie oder in nicht mehr »linientreuen« Zirkeln »Ashtanga Yoga« durchgesetzt. Im Folgenden wird von
»Ashtanga Yoga« gesprochen, wenn ich mich nicht explizit auf Steiners AYI beziehe, d.h. allgemein auf die
Praxis-Methode namens Ashtanga Yoga, die sich auch aufierhalb der Jois-Familie nur wenig verandert hat.
Wenn ich mich auf das spezielle Ay-Setting in Mysore beziehe, wie auf Sharat Jois” Schule (https://sharath-
yogacentre.com) oder Saraswathi und Sharmilas K. Pattabhi Jois Ashtanga Yoga Shala, die Fortfiihrung von
Jois’ alter Schule in Gokulam, Mysore (https://www.kpjayshala.com), markiere ich das deutlich. Zugriff fir
beide URLs: 3.1.2021.


https://sharathyogacentre.com
https://sharathyogacentre.com
https://www.kpjayshala.com

56 4 Methodische Anmerkungen

im Umfeld von Steiners AYI. Steiner war meines Wissens einer der ersten, die AY
Ende der 1990er Jahre nach Deutschland brachten. An dieser Stelle ist wichtig zu
betonen, dass zwar alle meine Experten aus dem Umfeld des Ays - Steiner, Nardi,
Scott und Maehle - jahrelang von Jois unterrichtet wurden, sich aber explizit von
der Jois-Familie abgewendet haben, also nicht (mehr) von ihr autorisiert sind.> Mit
diesen Autorisierungen versuchen Jois’ Nachfolger*innen, seine Tochter Saraswathi
Rangaswami (*1941), seine Enkeltocher Sharmila Jois (*1969) und sein Enkelsohn
Sharat Jois (ehemals Rangaswami) (*1971) AY nach ihren Standards zu reglemen-
tieren. Ich befasse mich in dieser Arbeit allerdings nicht mit einer vermeintlich
»urspriinglichen« Ay-Methode nach Jois und seiner Familie, sondern mit dem, was
AY aufderhalb des Regimes der Jois-Familie in den Hédnden der tber die Welt ver-
teilten senior teachers geworden ist. Diese nichtautorisierten Lehrer*innen und vor
allem ihre Schiiler*innen sind vielfaltig vernetzt. Daher lasse ich die transnationale
und nationale Netzwerkstruktur nicht aufier Acht, zum Beispiel interagieren die in
Tabelle 1 aufgezahlten, von mir zwischen 2015 und 2019 interviewten, global aufge-
spannten Yogastitra-Experten und Schiiler*innen auf verschiedene Weise.

Steiner bildet das Zentrum des Forschungsfeldes und er und seine Schiiler*in-
nen sind aufgrund der Ausbildungssituation diskursiv miteinander verbunden. In
der Ausbildung lesen die Schiiler*innen verschiedene Yogasiitra-Ubersetzungen,
eine bekannte und beliebte stammt von Ralph Skuban, der allerdings kein Ay-Lehrer
ist, sondern in deutschlandweiten Workshops yogaphilosophische Inhalte vermit-
telt, die zusammen mit seiner Ubersetzung des Yogasiitras Ubende verschiedener
Stile erreichen und beeinflussen. Zudem spricht sich in der AyY-community schnell
herum, wenn ein internationaler Ay-Lehrer nach Deutschland kommt, so besuch-
ten viele Akteur*innen des Forschungsfeldes wahrend der Ausbildung bei Steiner
auch Workshops bei anderen von mir interviewten Experten wie John Scott, Gre-
gor Maehle oder Greg Nardi, die ebenfalls philosophische Inhalte vermitteln oder
explizite Yogasiitra-Workshops anbieten. Es ist aufserdem moglich, dass die Exper-
ten miteinander kommunizieren und sich austauschen, mit Sicherheit kann gesagt
werden, dass sie sich untereinander kennen (bis auf Skuban, der meines Wissens
nur Steiner personlich kennt).

Zudem hat das Internet die weltweite Kommunikation stark vereinfacht und
den Austausch zwischen unterschiedlichen Yogastilen geférdert. Zum Beispiel hat
Steiners Homepage® eine enorme Breitenwirksamkeit, die Internetseite genief3t
durch ihr langes Bestehen (seit Ende der 1990er) und die dort bereitgestellten
umfangreichen Informationen ein sehr hohes Ranking und Ansehen unter Ay-Prak-
tizierenden weltweit. Jedoch ist es wahrscheinlich, dass auch Ubende anderer Stile

51 Autorisierte Lehrer*innen werden auf Saraswathi Rangaswamis und Sharmila Jois’ Seite aufgefiihrt,
https://www.kpjayshala.com/authorised-teachers.html, Zugriff: 15.9.2020.
52 www.ashtangayoga.info, Zugriff: 24.10.2021.


https://www.kpjayshala.com/authorised-teachers.html
http://www.ashtangayoga.info

4 Methodische Anmerkungen 57

Steiners frei verfiigbare Yogastitra-Ubersetzung als erste finden, wenn sie nach einer
Online-Version des Textes suchen. Bei einer Suche auf Google zu »Ubersetzung Yoga-
sutra« am 9.9.2020 kam seine Seite an dritter Stelle, nach dem Wikipedia-Eintrag und

dem Yogawiki-Eintrag von Yoga Vidya, die beide keine Ubersetzungen beinhalten® -
es kann also davon ausgegangen werden, dass seine Ubersetzung des Yogasiitras die

meistgelesene Online-Ubersetzung in ganz Deutschland ist und sich dadurch seine

praxis- und alltagszentrierte Auslegung weit liber Ay-Kreise hinaus verbreitet. Alle

Inhalte, inklusive Steiners Ubersetzung und Kommentierung des Yogasiitras sind

zudem auf Englisch verfiigbar, wodurch sie global rezipierbar werden.

Name (echter Name Interviewdatum/ Beruf Beschiftigung mit
bei allen Expertens4)/  Art des Interviews dem Yogasiitra seit
Pseudonym

Experten

John Scott 30.8.2015, Wien, live Yogalehrer Genauer ca. seit 2004

Dr. Ralph Skuban

13.9.2015, Stuttgart, live
7.6.2016, telefonisch

Autor, Seminarleiter promo-
vierter Politikwissenschaftler

Ca. 2006

Dr. Ronald Steiner

9.12.2015, Ulm, live

Yogalehrer, Arzt

Seit seiner Kindheit
(Mutter war Yogalehrerin)

Greg Nardi 7.11.2017, Miinchen, live Yogalehrer Ca. 1999
Gregor Maehle Zwischen 28.8.2018 und ~ Yogalehrer Ca. 1978
1.9.2018 per Email
Karen Rainss 1.2.2019 per Skype Unbekannt Unbekannt
Schiiler*innen
Hanna 20.2.2016, Ulm, live Physiotherapeutin, Gymnastik- 2013
lehrerin, Yogalehrerin
Karin 7.5.2016, Ulm, live Verkehrsplanerin Ca. 2001,
intensiv seit ca. 2010
David 11.8.2016, Miinchen, live Sportlehrer Ca. 1998
Peter 22.8.2016, Miinchen, live  Yogalehrer Ca. 2012

Tab. 1: Qualitative Interviews, 2019. (©Laura von Ostrowski)

53 Um auszuschlief3en, dass mein Browser von meiner personlichen Suchhistorie gepragt war, wurde die
gleiche Suche von verschiedenen Computern aus durchgefiihrt und hatte stets zum Ergebnis, dass Steiners
Seite unter den ersten drei Treffern war.

54 Ohne es darauf abgesehen zu haben, waren alle interviewten Experten mannlich, denn vor allem
Minner treten als Lehrer fiir Yogaphilosophie in die Offentlichkeit, daher bleibe ich der Einfachheit
halber im Laufe der Arbeit bei der maskulinen Form »Experte«. Das ist bemerkenswert angesichts der
Studie des BDY, die zeigt, dass der Anteil an Yogapraktizierenden unter deutschen Frauen immer noch weit-
aus hoher liegt, und zwar bei 9 %, wohingegen er bei deutschen Mannern lediglich bei 1 % liegt (Berufsver-
band der Yogalehrenden in Deutschland e.V, 2018: 5). Im Umfeld des AYs ist mir trotzdem keine Lehrerin
bekannt, die prominent Yogaphilosophie unterrichtet und wie die von mir interviewten Experten deutsch-
land- oder weltweit mit diesem Wissen z.B. tourt oder ein Buch veroffentlicht hat.

55 Da sich Karen Rain laut eigener Aussagen nicht mit dem Yogasiitra auskennt, und es folglich auch nicht
unterrichtet, zdhle ich sie nicht zu den Experten. Fiir eine Definition des Begriffes s. Kapitel I11.2.1.



58 4 Methodische Anmerkungen

Reflexion der personlichen Involvierung ins Feld

Als Feldforscherin war ich Teil des Feldes und muss folglich meine Position darin
reflektieren. Fiir Steiners Ayl Advanced-Ausbildung musste ich mich mit einem
Motivationsschreiben und dem Zertifikat aus meiner ersten Ausbildung bewerben.
Durch diese Vorausbildung konnte ich zum Beispiel auf Workshops den mir frem-
den Yogapraktiken des Ays einigermaf3en folgen.

Neben meiner Involvierung in die Ausbildungswochen und die deutschlandwei-
ten MTCs fragte mich Steiner gleich zu Anfang fiir die umfassende Uberarbeitung
seiner schon online stehenden Yogasttra-Ubersetzung an, fiir die er indologische
Unterstiitzung brauchte. Im Rahmen dieser Arbeit brach ich das Yogasiitra in seine
grammatischen Strukturen auf,*® und im Laufe unserer Zusammenarbeit wurde ich
auch fiir Sanskrit-Aussprache hinzugezogen.” Fiir mein Forschungsfeld war diese
neue Ubersetzung noch nicht primir relevant, sie wurde den Auszubildenden zwar
gegen Ende der Ausbildung als Protoversion zur Verfiigung gestellt, jedoch erst ab
dem 12.2.2020 sukzessive online gestellt.

Des Weiteren ist zu reflektieren, dass es in Interviewsituationen durchaus mog-
lich ist, dass meine Interviewpartner*innen mir (sozial) Erwiinschtes erzdhlen. So
konnte ich als Gesprachspartnerin in meiner Rolle als Indologin oder als Yogaleh-
rerin gewisse Antworten hervorgerufen haben, jedoch ist mir nichts Dementspre-
chendes aufgefallen. In den Audioaufnahmen hingegen, die ich in den Yogaphiloso-
phiestunden gemacht habe und die das Hauptmaterial fiir die empirische Analyse
bilden, war dieser Faktor nicht zu erwarten, da sich die abendlichen Diskussionen
ohne meine Interaktion sehr dynamisch in der Gruppe entfalteten.

Auch wenn mir das Yogasiitra bereits aus meinem Studium bekannt war, ver-
suchte ich mich den Grundlagen der teilnehmenden Beobachtung getreu auf mein
Forschungsfeld einzulassen. Wie Honer (1989: 301) festhélt, verlangt die Forscher-
position, eine Haltung des Nicht-besser-wissen-Wollens einzunehmen und idealer-
weise mit der Vorannahme in die Forschung zu starten, dass alles beachtenswert
ist. Tatsachlich war die intensive Auseinandersetzung mit dem Yogasttra im Zuge
einer Yogaausbildung fiir mich eine neue Erfahrung, zum Beispiel wusste ich zu
Beginn des Projektes nicht einmal vom starken Alltagsbezug heutiger Yogaphilo-
sophie. Nach einer intensiven Integration ins Feld stellte ich nach der Beendigung
der Ausbildung Ende 2017 den Kontakt mit dem Feld zu grof3en Teilen ein, um mich
vor »Verkafferungg, also dem »going native« zu schiitzen und um ohne weiteren

56 Um meine Daten nicht zu verfalschen, hielt ich mich bewusst von eigenen Ubersetzungen fern, und leis-
tete lediglich die indologische Vorarbeit wie das Heraussuchen verschiedener Wérterbuch-Ubersetzungen,
das Bestimmen von Numerus, Genus und Tempus etc. Darauf aufbauend fertigte Steiner seine Ubersetzun-
gen ohne meine Mithilfe an.

57 Mit der Einflussnahme, die ich dadurch auf den Sanskritunterricht meines Feldes hatte, setze ich mich
in Kapitel 111.2.2. auseinander. Dort reflektiere ich auch noch ausfiihrlicher tiber meine Rolle als Indologin
im Feld.



4 Methodische Anmerkungen 59

Einfluss in die dritte Phase der Beobachtung iberzugehen, dem Verfassen der wis-
senschaftlichen Arbeit (vgl. Knoblauch, 2003: 97f.).

Datenerhebung und Erhebungsmethoden

Zur Beantwortung der Forschungsfrage orientiert sich die Untersuchung metho-
disch grundlegend am Ansatz einer lebensweltanalytischen Ethnographie, und
diese beginnt, sich auf die Methodologie der Grounded Theory beziehend, immer
mit der flexiblen und offenen Begegnung mit dem forschungsrelevanten Gegen-
stand (Honer, 1989: 306). Honer (ebd.) betont weitergehend, dass das Interesse der
Forscherin nicht hypothesengeleitet ist, sondern sich auf die Situationsdefinitionen
und interpretationen konzentriert, die sie vorfindet. Jedoch entstanden Beobach-
tungen tiber mein Forschungsfeld bereits in einem Feldaufenthalt vor dem Disser-
tationsprojekt. Im Zuge dessen konnte ich vorlaufige Hypothesen generieren, die
mich zu den Fragestellungen der Arbeit gefiihrt haben und dabei halfen, das Unter-
suchungsfeld zu scharfen. Zum Beispiel beobachtete ich, dass sich Steiner beim MTC
mit dem Titel »Atmung, Pranayama und Psyche« am 16./17.2.2014 immer wieder auf
das Yogastitra bezog, wenn er iiber pranayama sprach, und die Stitras auch von der
Gruppe, die sich aus Lehrer*innen verschiedener Yogastile zusammensetzte, rezi-
tieren lief3. Das fiihrte mich zur Hypothese, dass das Yogasiitra eine zunehmende
Bedeutung in der deutschen Yogaszene gewinnt und sich verstarkt mit den heu-
tigen Korperpraktiken namens Yoga vernetzt. Von dort ausgehend wurde meine
Analyse, dem theoretischen Sampling folgend (s.u.), zunehmend um dieses Pha-
nomen herum zugespitzt.

Eine Ethnographie kann mit Hitzler und Gothe (2015: 9) als »die Erkundung, die
Beschreibung und das Verstehen des Eigen-Sinns sozialer Lebenswelten« definiert
werden. Fiir die Autor*innen macht es nur dann Sinn, von einer »Ethnographie« zu
sprechen, »wenn sich die forschende Person so lange und intensiv auf die Weltsich-
ten (und die damit korrespondierenden, besonderen Praktiken) der sie jeweils inte-
ressierenden Akteure einldsst, bis sie tatsdchlich umfassend mit ihnen vertraut ist
[...]«, und von dieser Ausgangsituation riihrt auch der Begriff »Lebensweltanalyse«
(ebd.: 10) her. Durch einen mehrjahrigen Erhebungszeitraum im Zuge einer beob-
achtenden Teilnahme an einer Yogaausbildung konnte ich diesen Anspruch an eine
Ethnographie in der eigenen Gesellschaft erfiillen und ein »existenzielles Engange-
ment« (Schroer/Poferl/Kreher et al., 2012: 9) mit dem Forschungsfeld eingehen. Ich
habe mich besonders deswegen fiir die ethnographische Forschung und nicht fiir
eine Diskursanalyse von Yogasiitra-Ubersetzungen entschieden,*® um die Situation

58 Um in Kapitel I11.2.3. Steiners Ubersetzungen bestimmter Siitras prizise wiedergeben zu kénnen, nahm
ich allerdings haufig seine (alte) Online-Ubersetzung zur Hilfe. Die Neuiibersetzung wird erst seit dem
12.2.2020, mit dem vierten Kapitel beginnend, sukzessive online gestellt. Auch Skubans Vero6ffentlichung
habe ich durchgearbeitet, sie liegt jedoch nicht im Fokus dieser Untersuchung. Die Ubersetzungen meiner
Interviewpartner weisen darauf hin, dass ihr Diskurs eine breitere Masse erreicht.



60 4 Methodische Anmerkungen

der Wissensvermittlung erforschen zu kdnnen und zu hinterfragen, wie und mit
welchen Wissensbestdnden Yogaphilosophie lebensweltlich zum Ausdruck kommt.

Hitzler und Gothe (2015: 10) betonen, dass es symptomatisch fiir ethnographi-
sche Feldarbeit sei, »dass die Datenerhebung hochgradig situationsflexibel« ist,
»das heifdt, dass die Reinheit der je eingesetzten Methode nachrangig ist gegen-
iiber dem >Auftrags, so Vieles und so Vielfaltiges wie moglich tiber die Welt, in der
man sich jeweils bewegt, in Erfahrung zu bringen.« Daher beruht die Datenerhe-
bung dieser Arbeit auf einer qualitativen Methodenpluralitdat (Honer, 1989: 297;
Knoblauch, 2003: 58): Anders als die im Folgenden noch besprochene Erforschung
der Kérperpraktiken, auf die ich mich als beobachtende Teilnehmerin einlief3, ist
die Analyse der abendlichen Yogaphilosophie-Stunden in der Ausbildung erstens
im Zuge einer teilnehmenden Beobachtung entstanden,* also aus einer »over the
shoulder«-Situation (Hitzler, 2011: 71). Denn wéhrend sich die Praktiken von AY(1)
fraglos auf mich auswirkten, und dies zum Zwecke der Datengenerierung zu beob-
achten war (s. Kapitel 111.1.), lief ich keine Gefahr, durch mein Mitliben das Praxis-
setting der Ausbildung zu verandern. Ich libte stumm und tief atmend zusammen
mit fast dreifdig anderen die gleichen Positionen. In den Philosophiestunden hin-
gegen hatte ich als Indologin die Diskussion mit philologisch informierten Beitra-
gen gezielt in verschiedene interpretative Richtungen lenken kénnen und daher sah
ich, soweit moglich, von jeglicher aktiven Involvierung ab.®® Zur weiteren Scharfung
von yogaphilosophischen Inhalten tragen zweitens Audioaufnahmen aus den Phi-
losophiestunden in der AvI-Ausbildung und aus Skubans Yogasitra-Kurs bei, drit-
tens die in beiden Settings gesammelten Feldnotizen und viertens die qualitativen
Interviews. Dieses als qualitative »Methodentriangulation« bezeichnete Verfahren
ermoglicht es, einen Gegenstand von verschiedenen Seiten aus zu betrachten, und
ist ein »Weg der Erweiterung der Erkenntnis iiber den untersuchten Gegenstand«
(Flick, 2000: 318). Sie gilt »weniger als Strategie der Validierung in der qualitativen
Forschung, sondern als Strategie, Erkenntnisse durch Gewinnung weiterer Erkennt-
nisse zu begriinden und abzusichern« (ebd.: 311).

Damit zusammenhdngend wurde der explorativ-interpretative Forschungspro-
zess, dem Prinzip des »theoretischen Samplings« folgend (eine Technik der Groun-
ded Theory, s.u.), in einer »spiralformigen Bewegung« durchgefiihrt (Hitzler/Gothe,
2015: 12), das heifdt mithilfe eines forscherischen Verfahrens, das auf einem Wech-
selprozess von Datenerhebung und Datenauswertung aufbaut. Es soll dazu die-
nen, den Erkenntnisstand zu tiberschreiten, denn wo »die Einbeziehung weiterer
Methoden >nur« die bereits vorhandenen Erkenntnisse im Sinne ihrer Validierung
bestatigt, stofst die Triangulation an die Grenze der theoretischen Sattigung.« (Flick,
2000: 319). Der Prozess des theoretischen Samplings wird daher durch die so ent-

59 Fiir diese Unterscheidung vgl. u.a. Hitzler/Gothe (2015: 10f.).
60 Ausfiihrlicheres zu meiner Rolle als Indologin im Feld s. Kapitel I11.2.1.



4 Methodische Anmerkungen 61

stehende Theorie geleitet (Glaser/Strauss, 1967: 45). Darauf aufbauend erfolgte die
Datenerhebung, Datenauswertung und Theoriebildung in dieser Arbeit nicht in
einer vorweg festgelegten, linearen Abfolge. Laut Hitzler und Gothe (2015: 12) hat
die Ethnographin damit eine »besondere forscherische Kompetenz«, die »vor allem
anderen darin [besteht], dass die Ethnographie treibende Person in der Lage ist,
erkenntnisoptimierend zwischen existenzieller Ndhe und analytischer Distanz zu
changieren [...].« Wie die Datensorten im nachsten Unterpunkt zeigen, war schon
das Ausbildungssetting gut geeignet, um dieser Struktur zu folgen. So folgte auf
eine Phase der Datenerhebung in der ersten Ausbildungswoche ein Zeitraum der
Datenauswertung und der vorlaufigen Theoriebildung, woraufhin es in der fol-
genden Ausbildungswoche erneut mit der Datenerhebung weiterging. Ebenso ver-
fuhr ich mit den Interviews. Die ersten Experteninterviews fiihrte ich zum Beispiel,
auch bedingt durch den Zeitpunkt der Workshops von Scott und Skuban, Ende 2015,
also nach der ersten Ausbildungswoche. Die nachsten Experteninterviews und das
Interview mit Karen Rain erfolgten dann in weiteren Etappen 2017, 2018 und 2019,
nachdem ich bereits vorldufige Thesen tiber Jois’ Vermittlung von Yogaphilosophie
generiert hatte, die ich dann anhand der Interviews iiberpriifen und erweitern
konnte. Das Interview mit Rain zeigte mir, dass eine theoretische Sattigung vorlag
und ich kaum neue Details in Erfahrung bringen konnte.

Datensorten

In kontrollierten, festgelegten Feldphasen integrierte ich mich mdglichst inten-
siv ins Forschungsfeld. Im Laufe von ca. zwei Jahren (Juli 2015-August 2017) nahm
ich insgesamt fiinf Wochen lang an der Ausbildung teil und zusétzlich an sieben
Wochenenden an Steiners Anatomie-Workshops, genannt »Modular Therapie
Course« (MTC). Zwischen den Ausbildungswochen und nach den MTCs waren vor
allem praktische Hausaufgaben zu verrichten.® Die fiinf Ausbildungswochen der
Advanced-Ausbildung fanden in den folgenden Zeitrdumen statt:

Woche 1: 24.07.-31.07.2015, besprochen wurden Stitras 1/1-29
Woche 2: 17.03.-24.03.2016, Sttras 1/30-51

Woche 3:29.07.-05.08.2016, Stitras 11/1-26

Woche 4: 19.04.-26.04.2017, Stitras 11/27-111/8

Woche 5: 02.08.-09.08.2017, Stitras 111/9-111/55

In den ersten zwei Wochen nahmen etwas weniger als dreif3ig Schiiler*innen
an der Ausbildung teil, gegen Ende waren es noch knapp unter zwanzig und es
kamen im Laufe der Wochen auch neue Teilnehmer*innen hinzu, die ihre Ausbil-

61 Die Hausaufgaben beinhalteten sowohl Kérperpraktiken, dazu gehorten therapeutische Ubungen aus
den MTCs, eine beinahe tégliche Ay-Praxis, Atemtechniken etc., als auch philosophische Reflexionen. Dabei
ging es darum, das Yogasitra mit in den Alltag zu nehmen, einzelne Satze aufzuschreiben, zu rezitieren und
iiber sie zu reflektieren. Mit diesen Philosophie-Hausaufgaben befassen sich die folgenden Ausfithrungen.



62

4 Methodische Anmerkungen

dung aus verschiedenen Griinden pausiert hatten. Die Datengenerierung, die in
und um die Ausbildung herum erfolgte, basierte auf der beschriebenen qualitati-
ven Methodenpluralitat:

1.

Neben Feldnotizen, die ich in diesen abendlichen Philosophiestunden
gesammelt habe, liegen mir von beinahe allen 35 Sitzungen auch von Stei-
ner genehmigte und den Teilnehmer*innen der Ausbildung offen kommuni-
zierte Audioaufnahmen vor. Von allen in dieser Arbeit zu Wort kommenden,
pseudonymisierten Teilnehmer*innen liegt mir eine unterzeichnete Einwil-
ligung zur Datenerhebung vor.®? Aus diesen circa 36 Stunden Aufnahmen
habe ich fiir meine Fragestellung relevante Teile ausgewahlt, also solche,
die sich mit Konzepten des Yogasiitras befassen, die im Forschungsfeld von
grofderer Bedeutung waren. Informationen dariiber, welche Sttras fiir die
Teilnehmer*innen der Ausbildung besonders wichtig waren, zog ich aus den
Interviewdaten. Denn wenn es beispielsweise darum ging, tiber einen per-
sonlichen Bezug zum Yogasiitra zu sprechen, wurden manche Inhalte des
Textes weit haufiger erwdhnt als andere. Die im Zuge dieser teilnehmenden
Beobachtung gesammelten Daten sind von bedeutendem Wert, um die Ver-
mittlung und den Lernprozess rund um Yogaphilosophie adaquat beschrei-
ben und analysieren zu kdnnen, denn sie zeigen die direkte Unterrichtssitu-
ation inklusive Fragen, Unklarheiten, direkten Assoziationen und Gedanken
aufund sind keine im Nachhinein gefilterten Reflexionen wie die Interviews.
Es wurden zudem qualitative Interviews mit finf Yogasitra-Experten und
Karen Rain, einer ehemaligen Schiilerin von Jois, gefiihrt und ausgewertet.
Neben Rain, die mittlerweile nicht mehr als Yogalehrerin tatig ist, setzten
sich die Interviewten aus vier Ay-Lehrern (Steiner, Nardi, Maehle, Scott)
und einem nicht an eine bestimmte Linie gebundenen Seminarleiter (Sku-
ban) zusammen, dessen Yogasiitra-Ubersetzung jedoch im Forschungsfeld
rezipiert wurde. Vier weitere qualitative, pseudonymisierte Interviews mit
(ehemaligen) Teilnehmer*innen aus Steiners Advanced-Ausbildung (Hanna,
Karin, David und Peter) (s. Tab. 3) geben Aufschluss tiber die Seite der Rezi-
pient*innen in einem Stadium, in dem sich Yogaphilosophie in ihrem Leben
sedimentiert hat (Hanna, Peter und Karin hatten ihre Ausbildung bereits
abgeschlossen). Im Gegensatz zu vielen anderen empirischen Studien bilden
die Interviews allerdings nicht das primare Datenmaterial, sondern dienen
vor allem dazu, Erzahlungen tber einen personlichen Bezug zu Yogaphilo-
sophie zu verdichten, sowohl von Expertenseite als auch von Schiiler*in-
nenseite. Die Leitfragen an die Schiiler*innen gingen vom Allgemeinen zum

62 Von 25 Teilnehmer*innen liegen mir Einverstiandniserklarungen vor; die fiinf Teilnehmer*innen, die
mir die Erklarung aus verschiedenen Griinden nicht unterschrieben haben, finden keinen Eingang in diese

Arbeit.



4 Methodische Anmerkungen 63

Spezifischen und umkreisten meine Forschungsfragen, also was heutige
Yogaphilosophie ist, wie der Text in Praxis iiberfithrt wird und inwiefern er
den Alltag beeinflusst, das heifst »gelebt« wird. Sie lauteten wie folgt:

*  Wie lange beschéftigst du dich schon mit dem Yogasitra?

*  Wie kamst du dazu, dich mit dem Text zu beschaftigen?

»  Wie konkret beschaftigst du dich mit dem Text? Singst du das Yogastitra?

* Bringst du das Yogasiitra mit deiner Kérperpraxis in Verbindung und
beeinflusst deine Lektiire des Textes deine Kérperpraxis?

» Integrierst du das Yogasiitra in dein Leben und in deinen Alltag?

Die spezifischeren Fragen sollten die Bedeutung von Sanskrit prazisieren und ziel-
ten auf das personliche Verstandnis komplexer philosophischer Konzepte des Tex-
tes ab, wie zum Beispiel ein versunkener Zustand namens samadhi oder die Entitat
purusa, im Forschungsfeld haufig libersetzt als »wahres Selbst«:

* Hates eine Bedeutung fiir dich, dass das Yogastitra in Sanskrit verfasst ist?

* Hangen die astanga-s, die im Text beschriebenen acht Glieder, mit deiner
physischen Yogapraxis zusammen?

*  Wie wiirdest du »samadhi« mit eigenen Worten beschreiben?

e (Wann) hast du diesen Zustand?

*  Was, wiirdest du sagen, ist purusa?

Die Expertenfragen verfolgten eine dhnliche Richtung, doch da von Steiner und Sku-
ban veréffentlichte Yogastitra-Ubersetzungen vorliegen, dient das hieraus gezogene
Material ebenfalls der Beantwortung inhaltlicher Fragen. Bei allen Experten wurde
der personliche Bezug zum Siitra sowie ihr erster Kontakt zum Text abgefragt. Die
Interviews mit Scott, Steiner, Nardi und Maehle nutzte ich zudem insbesondere
dafiir, Pattabhi Jois’ Vermittlungsmethoden in Erfahrung zu bringen. Das Gleiche
gilt fiir Karen Rain, die jedoch als einzige der Interviewten kein AY mehr praktiziert
und damit als kritische Gegenstimme fungiert. Sowohl die ausgewahlten Audioauf-
nahmen als auch die Interviews wurden mit dem Programm MAXQDA transkribiert,
kodiert und ausgewertet.

Fiir ein dichteres Erschliefen der Rezipient*innenseite flossen zusatzlich
schriftliche Reflexionen in Form von Notizen tiber das Yogastitra ein, die mir acht
meiner Mitauszubildenden freundlicherweise zuschickten (Charlotte, Silja, Ing-
rid, Anton, Annett, Mathias, Lilli und Lothar, ebenfalls pseudonymisiert). Fast alle
der acht Yogalehrer*innen hatten sich zwar schon in irgendeiner Weise vor ihrer
Advanced-Ausbildung bei Steiner mit dem Yogasttra beschaftigt, jedoch bilden
diese Dokumente den fortschreitenden Prozess der personlichen Beschaftigung
mit und die Aneignung von Yogaphilosophie gut ab. Sie entstammen den Yogastitra-



64 4 Methodische Anmerkungen

Hausaufgaben aus der ersten und zweiten Ausbildungswoche, wie sie Steiner nach
einer jeden Woche der Advanced-Ausbildung stellte.

Zudem sind Hausaufgaben in die Analyse mit eingeflossen, die von einer Teilneh-
merin der AYI Inspired-Ausbildung (Lena) stammen, jener Ausbildungsstufe, die
der Advanced-Ausbildung vorausgeht. Diese Daten konnen Einblick in eine erste
Einfithrung in Yogaphilosophie geben, wenngleich die Ausbildung nicht von Steiner,
sondern von Marion Bock, einer seiner Mitarbeiterinnen geleitet wurde.

Ich nutze dieses rare, da schwer zugangliche Material insbesondere, um das
Textverstdndnis der angehenden Advanced-Lehrer*innen zu erfragen, die nach
ihrer Ausbildung eine Diskursposition innehaben, die im verdffentlichten Exper-
tenwissen aufden vor bleibt, die aber den aktuellen Diskurs tiber Yogaphilosophie in
Yogastudios sowie in sozialen Medien mitbestimmt und diesen effektiv verbreitet.
Wie haben sich diese Yogalehrer*innen ihr Wissen tiber Yogaphilosophie angeeig-
net? Welche Verstandnisprobleme hatten sie auf dem Weg? Was ist Yogaphilosophie
fiir sie? Wie beeinflusst gelebte Yogaphilosophie ihren Alltag? Die Daten, die meine
Teilnahme an der AYI Advanced-Ausbildung und an weiteren Yogasutra-Workshops
hervorgebracht hat, sollen als ein Beispiel dieser Vermittlungs- und Wissensaneig-
nungsprozesse analysiert werden.

Neben Steiners Unterricht nahm ich zur Kontrastierung an zwei weiteren
Yogastitra-Angeboten teil,®in denen ich ebenfalls Audioaufnahmen machen durfte,
die ich in den wesentlichen Teilen transkribiert und ausgewertet habe:

1. Mir liegen sechs genehmigte Aufnahmen aus Ralph Skubans zweitdgigem
Seminar »Patanjalis Yogasutra« in Stuttgart (12./13.9.2015) vor, die ebenfalls
Auskunft iber Vermittlungssituationen und inhaltliche Aspekte von Yoga-
philosophie geben.

2. Im Umfeld des Ays beheimatet ist der Jois-Schiiler Greg Nardi, von dessen
Yogastutra-Sessions in Miinchen mir zwei zweistiindige Aufnahmen vorlie-
gen (9./10.11.2017). Diese Stunden fanden jeweils mittags zwischen zwei AY-
Praxisworkshops statt und standen damit fiir die Ubenden sehr direkt mit
ihren Praxiserfahrungen in Verbindung. Nardis Zugang zum Yogasiitra ist
durch seine eigenen Studien von der Weltsicht des Samkhya gepragt, die
dem Yogastitra urspriinglich zugrunde liegt - etwas, das im Umfeld von AY1
eine Seltenheit ist. Dies bestatigte meine These, dass sich das Verstandnis
von Yogaphilosophie sogar innerhalb einer Praxislinie, hier im Umfeld des
AYs, in den Details sehr unterscheiden kann. Da sich die zuvor aufgezdhlten
Daten als fruchtbar erwiesen hatten, wurde aus diesen eher spat hinzuge-
kommenen Aufnahmen aus Nardis Workshop jedoch kein konkretes Mate-
rial mehr herangezogen.

63 Zudem besuchte ich einen Wochenendworkshop von John Scottin Wien, bei dem hauptsachlich Ay geiibt
wurde und Scott zwischendrin auch auf Yogaphilosophie einging (30.8.2015).



4 Methodische Anmerkungen 65

Scott, Skuban und Nardi gaben eher kiirzere Workshops, die, vielleicht auch da-
durch bedingt, weniger im Dialogstil gehalten waren. Dabei hatten sie als Lehrer
eher eine erklarende Funktion inne, wohingegen Steiner den Schiiler*innen in den
Philosophiesitzungen der Ausbildung oftmals sehr viel Zeit lief3, eigene Erfahrun-
gen und Reflexionen zu schildern und Dialog zu férdern.

Aufzeichnung, Transkriptionsmethode und Umgang mit den Transkriptionen
Sowohl die Audioaufnahmen in den Philosophiesitzungen als auch die Interviews
wurden mit einem professionellen Aufnahmegerat aufgezeichnet. Dieses war in
den Interviews sichtbar, in den Philosophiesitzungen hielt ich es verdeckt, um die
allgemeine, personliche Stimmung in der Gruppe nicht zu stéren. Ich hatte den Ein-
druck, dass die Aufnahmesituation von den Teilnehmer*innen schnell vergessen
wurde, und keine Auswirkung auf ihre Interaktionen hatte.

Die Uberfithrung dieser auf den Originalgespriachen basierenden Sekundirdaten
in Tertidrdaten, das heif3t in ein Transkript, bringt automatisch einen Selektions-
prozess mit sich (Knoblauch, 2003: 144), der im Folgenden offengelegt werden soll.
Ich hielt mich an folgende Transkriptionskonventionen:®*

Satz wird unterbrochen oder abgebrochen (und ein neuer begonnen)
[-] Ein Teil wurde herausgenommen

) kurze Pause
(1,0) Pause in Sekunden

betont betont gesprochen
(sagt) Einwurf
((Tacht)) Anmerkung der Transkribientin

Bei den Transkriptionen von Schiiler*innen-Aussagen behielt ich so gut es ging
die Syntax, die Grammatik und die Aussprache der/des Sprechenden bei, jedoch
habe ich auf die Darstellung von Dialekten verzichtet, da es mir nicht um eine
regionale, mikrosoziologische Untersuchung ging. Bei den Experten gibt es einen
Unterschied: Steiner, Skuban und Rain baten mich, ihre Aussagen grammatisch und
syntaktisch »ins Reine zu schreiben«, somit fallen hier auch alle Interjektionen und
Verzogerungslaute wie »dh« weg. Das Interview mit Gregor Maehle fand ohnehin
als E-Mail-Austausch statt, daher fallen auch dort solche sprachlichen Elemente
heraus, und daher habe ich ebenso bei Scott und Nardi Verzogerungslaute und
Ahnliches herausgenommen, um den Eindruck eines sprachlichen Unterschiedes
zwischen diesen beiden und den anderen vier Experten zu vermeiden. Ich habe
zudem bei Experten und Schiiler*innen gleichermafien darauf verzichtet, Diakri-
tika in die von ihnen verwendeten Sanskrit-Termini einzufiigen. Das soll ihnen nicht

64 In Anlehnung an Knoblauch (2003: 146).



66 4 Methodische Anmerkungen

die Kompetenz in Devanagari absprechen, doch kann sich diese nun mal nicht in
ihren Aussagen zeigen. Dadurch soll eine nachtragliche Verwissenschaftlichung der
Aussagen vermieden werden, die mir nicht zusteht.

Auch zum Zwecke der Anonymitdt und der besseren Lesbarkeit habe ich bei
den Hausaufgaben der Schiiler*innen offensichtliche Rechtschreibfehler verbes-
sert. Steiner, Skuban, Maehle und Rain hatte ich die in dieser Arbeit verwendeten
direkten Zitate aus den Interviews zur Uberpriifung vorzulegen.

Auswertungsmethoden

Das Kodieren des Datenmaterials geschah im Hinblick auf die Beantwortung der
Forschungsfrage mithilfe von MAXQDA, einer Software fiir qualitative Forschung. Als
allgemeine Sortierungsstruktur dienen im Yogasiitra relevante Termini wie citta,
maitri, purusa, samadhi und andere. Sie pragen auch die Uberschriften der jewei-
ligen Unterkapitel in Kapitel 111.2.3., da sie den Vorteil haben, intersubjektiv geteilte
Termini sowohl in der Yogaszene als auch in der wissenschaftlichen Gemeinschaft
zu sein. Diese basalen, vom Yogasiitra vorgegebenen »Ethnokategorien« (Knob-
lauch, 2003: 104) wurden im Zuge der Textexegese von den Experten eingefiihrt
und von den Schiiler*innen langsam mit Inhalt gefiillt.

Die Grounded Theory schlagt drei verschiedene Kodierschritte vor: die offene,
axiale und selektive Kodierung. Im Zuge des ersten, offenen Kodierens sortierte ich
mein Datenmaterial zum Beispiel nach bestimmten Worten, die in den Daten wie-
derkehrend vorkommen, und entwickelte erste Kategorien. Im nachsten Schritt des
axialen Kodierens ging es darum, »die gefundenen Konzepte zu verfeinern und zu
differenzieren« (ebd.: 105), zum Beispiel durch die Systematisierung von mdglichen
empirischen Zusammenhangen zwischen den Kategorien. Das selektive Kodieren
dient der Entwicklung von Kernkategorien oder Schliisselkategorien (ebd.: 106), die
als zentrales Phdnomen verstanden werden konnen, um das herum alle anderen
Kategorien gruppiert werden konnen. Die Kernkategorien kdnnen auch als Antwort
auf die Forschungsfrage gesehen werden. Knoblauch betont, dass diese Art von
Kategorie auch theoretische Implikationen haben soll, also auf wissenschaftliche
Debatten bezogen werden kann (ebd.: 107). Ein Beispiel fiir diesen Prozess in mei-
nen Daten ware das Sanskritwort atha, das als Ethnokategorie dient und im Zuge
des offenen Kodierens mit den hdufig in Zusammenhang damit vorkommenden
Begriffen verbunden wird, zum Beispiel »jetzt«, »im Hier und Jetzt ankommeng,
»Yoga istimmer jetzt«, »die eigene Lebendigkeit«, »in jedem Moment so eine innere
Einstellung finden«, »ein bedingungsloses Ja« und andere (vgl. Kapitel 111.2.3.1.). Das
axiale Kodieren verbindet diese Begriffe miteinander und entwickelt tibergeord-
nete Kategorien wie »Gegenwartigkeit« und »Akzeptanz«, von denen sich in letzter
Instanz die Kernkategorie »Achtsamkeit« ableiten lasst. Diese weist wiederum Ver-
netzungen mit anderen Inhalten des empirischen Materials auf sowie theoretische
Implikationen, wodurch sich die eigenen Forschungsergebnisse in eine grofdere



4 Methodische Anmerkungen 67

wissenschaftliche Debatte einspeisen lassen. Die Kernkategorie »Achtsamkeit« gibt
somit Antwort auf die Forschungsfrage »Wie kann heutige Yogaphilosophie prakti-
ziert werden?«, und zwar durch (informelle) Achtsamkeitspraktiken.®

Die religionsisthetische Analyse der Kérperpraktiken

Fir die Erschlief3ung der Korperpraktiken von Ay(1) orientiert sich mein Feldzu-
gang an der lebensweltlichen Analyse nach Anne Honer (1989), die sich durch beob-
achtende Teilnahme, also durch »Mit-Tun« auszeichnet und Praktiken nicht nur von
aufden beobachten, sondern lebensweltlich an ihnen teilhaben méchte.

Doch wenn implizites, das heifd3t nicht versprachlichtes Kérperwissen unter-
sucht werden soll, muss dieser Ansatz methodisch erweitert werden. Honers
Methodik zeigt Uberschneidungen mit der des Feldes der Religionsasthetik, in dem
sich verschiedene methodische Ansatze versammeln: Grieser und Johnston (2017:
21) merken an: »[...] a specifically trained attention is required, and results from
conscious and unconscious training processes, as well as skills of collecting data
and producing >thick descriptions«< of sensory practices, settings and regimes.« Reli-
gionsasthetik hat demnach zum Anliegen, neben der Methode der Texthermeneu-
tik wissenschaftliche Analysewerkzeuge fiir sinnliche Wahrnehmung auszubilden
(Schiiler, 2015: 31).

Einerseits dienten mir ethnographische Feldnotizen als methodisches Beschrei-
bungsinstrument, die ich ausschlieflich in den Ausbildungswochen zwischen 2015
und 2017 sowie bei Steiners MTCs gesammelt habe. Im Zuge dieser Feldforschungs-
phase habe ich in Form vieler Feldnotizen Daten iiber das Setting sowie die Aus-
fithrung der Korperpraxis zusammengetragen, aus denen sich unter anderem die
Analyse der Korperpraktiken in Kapitel 111.1.3. speist. Aufderdem habe ich im Ver-
lauf der Ausbildung ein Praxistagebuch gefiihrt, in dem ich meine eigenen Kor-
perbeobachtungen notiert habe.®® Das Tagebuch diente einerseits dazu, sinnliche
Eindriicke iiber das Raumsetting, wie taktile, olfaktorische, thermale und andere
Impressionen, moglichst direkt festzuhalten. Andererseits fungierte es als Diszi-
plinierungselement, um den Uberblick dariiber zu behalten, wie sich mein eigener
Korper sowie meine Sinne und mein mentaler und emotionaler Zustand durch die
Ay-Praxis veranderten. Auch dies war von Relevanz, da es mir half, die religionsas-
thetische Analyse, die Modelle und Ergebnisse der Neurowissenschaften, Kogniti-

65 Solche Auswertungsprozesse wurden im Zuge meines Stipendiums am Graduiertenkolleg an der FAU
Erlangen-Niirnberg z.B. im Kreis der »Methoden-Arbeitsgemeinschaft« immer wieder gemeinsam durchge-
sprochen. Auch in einem dort organisierten Workshop zur sozialwissenschaftlichen Metaphernanalyse mit
Rudolf Schmitt wurde in einer Gruppensitzung Datenmaterial gemeinsam analysiert. In solchen »Datensit-
zungen liegt das Herz dessen, was wir als Intersubjektivitat bezeichnen: Deutungen von noch nicht analysier-
tem und systematisiertem Material miissen anderen plausibel gemacht werden konnen, und Analysen sollen
allen einsehbar sein, die die entsprechenden Kenntnisse der Methode besitzen.« (Knoblauch, 2003: 99)

66 Das Fiihren eines Praxistagebuches war expliziter Teil von Steiners Ausbildung. Zuséatzlich dazu habe
ich ein eigenes, privates Dokument dafiir angelegt.



68 4 Methodische Anmerkungen

onswissenschaften und der (kognitiven) Psychologie integriert, damit abzugleichen.
Diese verschriftlichen Beobachtungen miissen fiir eine wissenschaftliche Verwert-
barkeit auf die Ebene einer Beschreibungssprache gebracht werden, und dies pas-
siert mit Anne Kochs bereits erwdhntem religionsasthetischem Konzept eines Kor-
perwissens (Koch, 2007b, 2017), das tiber die etablierten Kérperwissenkategorien
eine wissenschaftliche Metasprache bietet, um die performativen Anteile des Ays
moglichst prazise beschreiben und analysieren zu kénnen.

Der empirische Teil der Arbeit kann folglich als detailliertes Fallbeispiel fiir
die Vermittlung und die (praxisorientierte) Auspragung heutiger Yogaphilosophie
gesehen werden und kann als Ausgangspunkt fiir den Vergleich mit anderen kul-
turspezifischen Studien dienen.



5 Patanjalis Weltbild:
Religios-philosophische Grundlagen

Das Yogastitra ist ein relativ kurzes, aphoristisches Werk, das je nach Zahlung aus
195 oder 196 Stitras besteht.”” Die aktuelle indologisch-historische Forschung datiert
den Text etwa auf die Zeit zwischen 325 und 425 n.u.Z. (vgl. Maas, 2013). Diese im
Vergleich zu fritheren Datierungen spate zeitliche Einordnung des Textes folgt dem
iiberzeugenden Argument des Indologen Philipp Maas, dass das Yogastitra nie ohne
das Yogabhasya von Vyasa, den dltesten Kommentar zum Stitra-Teil des Textes, liber-
liefert wurde.®® Der starkste Beweis dafiir ist, dass beide, Yogasiitra und Bhasya, von
verschiedenen mittelalterlichen Autoren als ein einziges Werk zitiert wurden, der
fritheste war Magha, ein Sanskritdichter des siebten/achten Jahrhunderts (ebd.: 58).
Damit (und aus anderen Griinden, die Maas genauer ausfiihrt) versteht Maas das
Bhasya als Autokommentar zum Stitra, somit entspricht dessen Datierung auch der
Datierung des Sttras. Dieses zusammengefasste Werk aus Sitra und Bhasya heifst
dann, wie bereits erwahnt, Patafijalayogasastra (»Das Yogalehrwerk des Patafijali«)
und der ihm zugeschriebene Autor Pataiijali ist wahrscheinlich keine historische
Figur (vgl. Maas, 2013). Im Kommentarteil richtet sich der Text explizit an mannliche,
brahmanische Asketen (vgl. Maas/Verdon, 2018: 54).®° Bereits das PY$ selbst stellt
eine Synthese verschiedener altindischer Traditionen dar: Seine Weltsicht ist stark
von buddhistischen und jainistischen asketischen Traditionen beeinflusst,”® zudem
iibernimmt es sowohl die Metaphysik als auch einen guten Teil seiner Soteriologie
vom altindischen Samkhya-System, und es ist moglicherweise als brahmanische
Antwort auf buddhistische und die jainistische Weltanschauungen zu verstehen.
Im Folgenden soll die Weltanschauung des PySs lediglich skizziert werden, um

in die historische Rezeption einzufiihren. In der Analyse der empirischen Daten,
also in den Kapiteln I11.2.3.1.-2.3.10. werden wichtige Konzepte ndher erldautert und
ganze Sttras diskutiert. Es lassen sich gemaf} dem PY$ grundlegend zwei ontolo-
gische Bereiche unterscheiden: Die empirische Welt entwickelt sich aus einer Ur-
oder Protomaterie (prakrti), die sich durch Wandlungsprozesse stetig verandert,

67 In einigen Versionen wird Sttra 1v/16 ausgelassen. Sitra bedeutet nach dem PW (s.v.) u.a. »Garn,
Faden, Schnur« und »kurzgefasste Regel, Lehrsatz«.

68 Dazu sind wiederum Subkommentare entstanden (vgl. Bryant, 2009: xli ff.): Die wichtigsten sind der Kom-
mentar Vivarana, der dem grolen Vedantin Sankara zugeschrieben wird (ca. 8./9. Jh.), der Vacaspatimisra
zugeschriebene Kommentar Tattvavaisaradi (ca.9. Jh.) und die Abhandlung Yogavarttika von Vijiianabhiksu
(ca. 15.Jh.), des Weiteren ist das Werk Rajamdrtanda von Bhoja Raja zu erwdhnen (ca. 11. Jh.).

69 »Patafijali uses the Sanskrit term brahmana at four instances of his PY$ in order to refer to a yogi.
See PYS 2.30, 2.33, 3.51 and 4.29.« (Maas/Verdon, 2018: 54) Dementsprechend finden sich einige Inhalte
im Text, die sich dezidiert an ein asketisch lebendes Publikum richten, wie das vierte yama in Sitra 11/30,
brahmacarya, »Enthaltsamkeit, Keuschheit« (Pw, s.v.).

70 Z.B.pragenden Textin diesen Traditionen wichtige Prinzipien wie duhkha, »Leid« (PW, s.v.) oder ahimsa,
»das Niemand Etwas zu Leide Thun [sic!]« (PW, s.v.).



70 5 Patafjalis Weltbild: Religios-philosophische Grundlagen

die also aktiv, jedoch vollkommen unbewusst ist. Sie besteht in Anlehnung an die
Begrifflichkeiten des Samkhyas aus den drei Konstituenten (guna-s) sattva, rajas
und tamas, die alle Gegenstande der wahrnehmbaren Welt bilden, indem sie durch
Veranderungsprozesse (parinama) in Gang gesetzt werden. So sind unter anderem
der menschliche Geist (citta) und der Korper (Sarira) des Menschen Teil der prakrti.
Auf der anderen Seite stehen unendlich viele »transzendente Subjekte« (Maas, 2014:
67), purusa-s, die als »reine Bewusstheit, als Bewusstsein ohne Bewusstseinsin-
halte« (ebd.) und als absolut unverdnderlich, inaktiv und ewig gelten. Im Gegensatz
zum Vedanta hat laut dem PYS$ jeder Mensch seinen eigenen purusa, der zu einer je
individuellen Befreiung aus dem Kreislauf der Wiedergeburten (kaivalya) finden
muss. Der sehr spezielle Terminus kaivalya bedeutet »Alleinheit« (PW, s.v.), denn
purusa gilt dann, zum Beispiel im Gegensatz zum Advaita Vedanta, als »vereinzelt«
und von aller Materie befreit. Daher kann kaivalya sinngemaf? als »Befreiung« tiber-
setzt werden, womit die Befreiung des purusa von der Materie, prakrti und vom
Kreislauf der Wiedergeburten (samsara) gemeint ist.

Citta spielt eine bedeutende Rolle im PYS, da es ein wichtiger Faktor fiir die
Vorstellung von Karma und vom Kreislauf der Wiedergeburten (samsara) ist und
damit auch fiir die Befreiung daraus. Das Sanskritwort kommt von der Verbalwur-
zel V cit, die mit »wahrnehmen, bemerken, Acht haben auf, beobachten« (Pw, s.v.)
libersetzt werden kann. Um das Spektrum dieses so zentralen Begriffes darzustel-
len, werden alle im PW angegebenen Bedeutungen aufgezahlt: »(1) das Aufmer-
ken, Bemerken, (2) das Denken, Vorstellen, Gedenken, (3) Absicht, Vorsatz, Wille,
(4) Herz, Gemiith, Geist, (5) Intellect, Vernunft«. Somit kennzeichnet das Wort citta
nicht nur den Intellekt, sondern schlief3t auch Emotionen mit ein. Citta speichert
Eindriicke (samskara-s), die mit karmarelevanten Handlungen in Verbindung ste-
hen, und speist sie nach dem Tod eines Menschen in seine Wiedergeburt ein, so
lange bis citta im Zuge der letztendlichen Befreiung von purusa verschwindet. Laut
Sttra 1/5 hat citta finf verschiedene Zusténde (vrtti-s, PW, s.v.), vgl. Kapitel 111.2.3.2.
Diese kdnnen entweder zur Befreiung von purusa verhelfen, also nicht mit den in
Sttra 11/3 aufgezahlten fiinf klesa-s, den »Leiden« (PW, s.v.) assoziiert sein (aklista)
oder aber mit ihnen belegt (klista) und somit nicht der Befreiung dienlich sein. Dies
impliziert, dass es ausschlaggebend fiir den Befreiungsprozess des Menschen ist,
wie und womit genau er sein citta beschaftigt.

Bryant (2009: liii) betont: »The essential point for understanding yoga is that
all forms or activities of the mind are products of prakrti, matter, and completely
distinct from the soul or true self, purusa, pure awareness or consciousness.« Ent-
scheidend fiir die Erlésungsvorstellung des PYSs ist die folgenreiche Annahme, dass
purusa dem Irrtum unterliegt, das Gleiche wie citta, und somit das Gleiche wie
prakrti zu sein, also in grundlegender »Unwissenheit«, avidya (pPw, s.v.) gefangen
ist. Diese Unwissenheit muss aufgel6st werden durch die Entwicklung der »richti-
gen Einsicht« (vivekakhyati, Pw, s.v.), dass purusa und prakrti vollkommen unter-
schiedlich sind. Um zu dieser Erkenntnis zu gelangen, schligt das PyS verschiedene



5 Patafijalis Weltbild: Religios-philosophische Grundlagen 71

mentale Techniken vor, die citta beruhigen sollen (citta-prasadana), und solche, die
citta letztlich zum vollstandigen Stillstand bringen (citta-vrtti-nirodha). Ein wich-
tiger mentaler Zustand, der dabei in verschiedenen Unterstufen angestrebt wird,
ist samadhi, die Versenkung (vgl. auch Kapitel 111.2.3.9.), in der intensivsten Form
asamprajiiata samadhi genannt, welche mit dem Zustand der Befreiung des purusa
von aller Materie gleichgesetzt werden kann (kaivalya).

Oberhammer (1977: 134) hat prominent vier verschiedene Typen von Meditation
unterschieden, die jeweils um samadhi kreisen: 1. Den »Samadhi des Unterdrii-
ckungsyoga« (PY$ 1/2 und 12-22), 2. den »theistischen Samadhi« (1/23-28), 3. die
»Meditation vom Typ der Samapatti« (1/41-50) und 4. die »meditative Konzentra-
tion«, den samyama (11/54-111/7). In der Rezeptionsgeschichte sind die Schattierun-
gen weit weniger diffizil als im PY$ selbst, meist wird das Wort samadhi allgemein
verwendet und bezieht sich auf das letzte, achte ariga des prominenten Stufenwegs
im zweiten pada, auf den samadhi der astariga-s. Dieser samadhi wird meist gleich-
zeitig mit Sttra 1/2 assoziiert, doch laut Oberhammer sind der »samddhi des Unter-
driickungsyogas« und die aus den astanga-s entwachsende »meditative Konzentra-
tion« zwei verschiedene Zustande und vor allem verschiedene Wege dorthin. Der in
der Rezeption bei Weitem meistbeachtete samddhi ist jener der astanga-s, der acht
Glieder aus Sitra 11/28, der hier kurz ausgefiihrt werden soll, damit die im néachs-
ten Kapitel folgende Analyse der historischen Rezeption einen Kontext bekommt.

Die astanga-s sind laut Stitra 11/28 (1) yama, (2) niyama, (3) asana, (4) pranayama,
(5) pratyahara, (6) dharana, (7) dhyana™ und (8) samadhi. Der in Stitra 111/4 beschrie-
bene Zusammenschluss der letzten drei Glieder, dharana, dhyanaund samadhi wird
»das Zusammenbinden« (samyama, PW, s.v.) genannt. Alle drei stehen untrennbar
miteinander in Verbindung, sie stellen aufeinanderfolgende Stufen ein und dessel-
ben Erkenntnisvorganges dar: dharanad ist das Binden des citta an einen bestimmen
Ort (vgl. Stitra 111/1). Dhyana ist dann mehr als nur Konzentration auf diesen einen
Ort, es ist eine Art verstehende und durchdringende Betrachtung des fokussierten
Gegenstandes. Der samadhi ist letztlich die Objektivierung dieser Betrachtung, »eine
erkenntnismafiige »Bemachtigung« des Meditationsinhaltes«, mit der einhergeht,
»diesen so objekthaft-unmittelbar als moglich« zu erfahren (Oberhammer, 1977: 229).

Bryant (2009: xlv) schreibt, dass Patafijalis Text nicht so sehr »a philosophical
treatise« sei, sondern vielmehr »a psychosomatic technique of meditative prac-
tice«. Bei genau dieser Aussage setzt das folgende Kapitel an. Denn wie genau sieht
eigentlich die Praxis aus, die lebensweltlich zu verrichten ist, um Patafijalayoga
auszufiihren? Das fragen sich verschiedene Akteur*innen in verschiedenen Kultur-
raumen seit tiber 170 Jahren. Die Antworten darauf sind und waren mannigfaltig.

71 Laut PW, jeweils s.v. zu Ubersetzen mit: (1) »Observanz, Regel, (2) »Bandigung, Zuriickhaltung, Be-
schrankungg, (3) »Stellung beim Sitzeng, (4) »Hemmung des Atemsg, (5) »Zuriickziehung der Sinne von
den Sinnesobjekten, (6) »die unverwandte Richtung des Geistes auf einen Gegenstand, (7) »das Nach-
sinnen, Vertiefung«.






II Religionshistorischer Teil:
Auf den Spuren eines »praktischen
Patanjali«

Hartnackig hélt sich die Annahme, dass die moderne Kdérperpraxis namens Yoga,
wie sie sich heute tiber die ganze Welt verbreitet findet, eine tief in der indischen
Kulturgeschichte verankerte und meist vergessene »spirituelle Wurzel« hat, die
im Kontakt mit der westlichen Welt in Vergessenheit geriet: »But while the yoga
practice is derived from and based in classical Indian thought and spirituality, in
the Western context it has been largely detached from its spiritual roots and tran-
scendent aims and is, for the most part, focused around the physical postures and
breathing techniques while still, albeit inexplicitly, alluding to the spiritual roots
of the practice.« (Versteeg, 2011: 4)

Diese imaginierte Wurzel heutiger, meist nicht ndher definierter Yogapraktiken
(»the spiritual roots of the practice«) wird dann meist mit dem Yogasiitra assozi-
iert.”?Doch um zu einem Bild zu gelangen, das der Geschichte des modernen Yogas
gerecht wird, inklusive seiner sich wandelnden Praktiken sowie der mit Yoga asso-
ziierten spirituellen Weltanschauungen, miisste, um an die Wurzelmetapher der
Autor*innen anzukniipfen, die eine im indischen Kulturraum verankerte Wurzel
vielmehr als ein weitreichendes und kulturiibergreifendes Wurzelgeflecht gedacht
werden. Dieses Geflecht wachst nicht nur tief in die Erde hinein (also weit in die
indische Kulturgeschichte zuriick), sondern hat auch unzahlige kleine Wurzeln zur
Seite ausgestreckt (symbolisch fiir den als horizontal imaginierten, interkulturel-
len Transfer ab ca. 1850). Diese weitlaufig verwurzelte Geschichte soll im folgenden
religionshistorischen Kapitel ohne Anspruch auf Vollstandigkeit skizziert werden.
Korperzentrierte Yogapraktiken (gemeint war damit das Hathayoga der indischen
Asketen) und das Yogastitra wurden im 19. Jahrhundert erst scharf voneinander
unterschieden und durch die Arbeit einiger indischer Yogalehrer im 20. Jahrhun-
dert sukzessive miteinander verkniipft. Letztlich wuchsen Text und Praxis immer
mehr zusammen, und dies passierte in verschiedenen Teilen der Welt auf unter-
schiedliche Art und Weise: durch interkulturellen Transfer, aber auch aufgrund von
Missverstandnissen in diesem Transfer, wie sie zum Beispiel in der Folge Pattabhi
Jois’ entstanden, bis zum heutigen vo6llig verwobenen Status quo im Ay, der im letz-
ten Kapitel der Arbeit anhand eines empirischen Fallbeispiels exemplifiziert wird.

Die vorliegende Arbeit baut auf der These auf, dass heutige, praxisorientierte
Yogaphilosophie ein rezentes Phanomen ist, das sich erst in den letzten Jahrzehn-

72 Dies liegt nicht etwa daran, dass der Text die dlteste systematische Abhandlung tiber Yoga ist, sondern
hangt mit kulturhistorischen Entwicklungen ab dem 18. Jh. zusammen, die das Yogasiitra popularisierten.
Das Yogasiitra kann wohl als &ltester systematischer Yogatext des brahmanischen Indiens bezeichnet wer-
den, jedoch exkludiert dies z.B. die Traditionen des buddhistischen oder jainistischen Indiens.



74 II Religionshistorischer Teil: Auf den Spuren eines »praktischen Patafijali

ten ausgepragt hat.” Zum einen rechtfertigt diese Annahme der Wissensstand der
aktuellen indologischen Forschung (vgl. z.B. Maas, 2006, 20083, 2013, 2014, 2018), der
verdeutlicht, wie wenig sich Patafijalis Yogasitra und das Bhasya mit dem Korper
befassen. Zum anderen basiert die Hypothese auf der bereits bestehenden kultur-
historischen Forschung tiber die Rezeption des Yogasiitras (Baier, 2009; Mallinson/
Singleton, 2017; Singleton, 2008; White, 2014), die zeigen konnte, dass die friihe
Rezeption zwar eine Suche nach »praktischer Yogaphilosophie« aufweist, diese
jedoch noch nicht mit einer Praxis von asana-s zusammengedacht wurde. Um diese
These zu schirfen, nimmt das folgende Kapitel 11. die Rezeption des Yogastitras in
Zusammenhang mit konkreten Praktiken in den Blick, aber auch die verschiede-
nen Weltanschauungen, die je nach Interessensgebiet der Rezipient*innen immer
wieder neu mit dem Inhalt des Textes verbunden wurden. So entwickelten sich
im Laufe der letzten 150 Jahre psychologische, neo-vedantische, kérperprakti-
sche, okkulte, alltagstaugliche und viele weitere Lesarten. Dabei erhebe ich keinen
Anspruch darauf, eine umfassende Rezeptionsgeschichte zu schreiben. Vielmehr
handelt es sich um einen vereinfachten und verkiirzten Uberblick, der dazu dienen
soll, heutige, praxisorientierte Yogaphilosophie in einen historischen Rahmen zu
setzen, der teilweise dazu beitragen kann, heutige Auslegungen zu kontrastieren.
Dieser historische Teil legt dar, dass heutige Yogaphilosophie ein neues Phanomen
ist, das im historischen Kulturkontakt gewachsen ist und sich erst im Laufe dieses
Transfers zunehmend mit der Kérperpraxis namens Yoga verflochten hat.

Als Einstieg in die historische Rezeptionsgeschichte werden Forschungsergeb-
nisse von Indologen und Historikern zusammengefasst, die hinterfragen, wel-
che Relevanz das Yogasiitra in der indischen Literatur und Religionsgeschichte
der frithen Neuzeit hatte, bevor britische Forscher den Text in der Kolonialzeit
wiederentdeckten.

73 Es sei an dieser Stelle erwédhnt, dass auch im heutigen Diskurs {iber Yoga beides getrennt voneinander
existieren kann - so kommt das Deutungsmuster »Yoga als Philosophie« ohne elaborierte Kérperpraxis aus
(vgl. Palm, 2010; Skuban, 2011) und das Deutungsmuster »Yoga als Korperpraxis« funktioniert ohne ausge-
feilte Philosophie, wie Yogaangebote im Fitnessstudio.



1

Pataiijali in der frithen Neuzeit?
Synthetische Grundlagen

Das folgende Kapitel widmet sich verschiedenen Fragestellungen, die einer histo-
rischen Verbindung von Yogapraktiken und dem PY$ nachgehen: Inwiefern beein-
flussten sich im Laufe des 2. Jahrtausends n.u.Z. das PY$ und praktische Yogatra-
ditionen wie der Hathayoga? Bildete der Text in der frithen Neuzeit noch die Basis
fiir eine eigene Praxistradition? War das PYS als intellektuelle Texttradition in der
frithen Neuzeit, also ab dem 16. Jahrhundert, dem Vergessen anheimgefallen oder
wurde es liickenlos weitertradiert? Mallinson und Singleton restimieren beziiglich
praktischer und intellektueller Yogatraditionen:

In addition, a distinction needs to be drawn between yoga as practice, as found across a
wide range of Indian traditions, and Yoga as a doctrinal or philosophical system rooted
in traditions of exegesis (i.e. textual interpretation) that developed from the Pdtaija-
layogasastra. Notwithstanding the popular notion that the PY$ is the fundamental text
of yoga, and fully recognizing its enormous impact on practical formulations of yoga
throughout history (in particular hathayoga, with which it is sometimes identified in
texts), it is in fact a partisan text, representing an early Brahmanical appropriation of
extra-Vedic, Sramana techniques of yoga, such as those of early Buddhism (on which,
see below p xiii). Its long exegetical tradition is not one of practice but of philosophy.
(Mallinson/Singleton, 2017: xi-xii)

Mallinson und Singleton kommen weitergehend zu den folgenden Schliissen:

1.

Im Laufe der Geschichte haben sich verschiedene Arten von Yoga herausge-
bildet, das Yoga praktischer Traditionen wie des Hathayogas, die sich zwar
durchaus mit Inhalten des PY$s beschiftigen, aber trotzdem grundlegend
vom Yoga der philosophischen, exegetischen Tradition des PYSs unterschie-
den werden miissen.

Das PYS gilt zwar heutzutage als grundlegender Text aller méglicher Aus-
formungen von Yoga, dies entspricht aber nicht den historischen, kulturge-
schichtlichen Fakten.

Die iiber Jahrtausende reichende Tradierung des PYSs hingt vor allem mit
exegetischen, philosophischen Auslegungstraditionen und nicht mit einer
durchgingigen Linie von Praktikern einer Yogasiitra-Tradition zusammen.

Es wurde in den vergangenen Jahren viel dariiber diskutiert, ob das PY$ als Texttra-
dition ab Mitte des 2. Jahrtausends n.u.Z. noch weitertradiert wurde. Die Diskussion
stiefd White in seinem Buch The Yoga Sutra of Patanjali von 2014 mit dieser These
an: »[...] after the late sixteenth century virtually no one was copying the Yoga Sutra



76 1 Patafijali in der frithen Neuzeit? Synthetische Grundlagen

because no one was commissioning Yoga Sutra manuscripts [...] because no one was
interested in reading the Yoga Sutra« (2014: 79). White zieht dieses Resiimee auf-
bauend auf einer Manuskriptkatalog-Analyse von 2010, im Zuge derer er 50 Manu-
skriptkataloge in Indien, Europa und Nordamerika sichtete, in denen insgesamt
20.000 Manuskripte gelistet waren. Darunter befanden sich nur 260 Yogastitra-
Manuskripte inklusive Kommentarliteratur (1,27 % aller Manuskripte, von denen
lediglich 35 Exemplare auf vor 1823 zu datieren sind), 531 Hathayoga- und Tantra-
yoga-Manuskripte und 10.320 Vedanta-Manuskripte (50,6 % aller Manuskripte).”*
White schlussfolgert daraus, dass Pandits, also indische Gelehrte, das Yogastitra
und andere Yogaliteratur nicht mehr weitertrugen und der Text erst durch euro-
paisches Interesse Ende des 19. Jahrhunderts wieder rezipiert wurde. Mallinsons
und Singletons obige, von White abweichende Aussage, dass der Text durchaus als
intellektuelle Tradition in der frihen Neuzeit weitertradiert wurde, vertritt und
begriindet auch der Indologe Seth Powell in seiner Review zu Whites Buch, sich
auf einen weiteren Manuskriptkatalog beziehend: »One need only look at Kaivaly-
adhama’s Descriptive Catalogue of Yoga Manuscripts (2005), which contains infor-
mation on 2,874 yoga manuscripts - several hundred of which are devoted to the
Yogastitra and its commentaries, dating from the late sixteenth through twentieth
centuries« (2018: 353).

Die Frage nach einer praktischen Yogasiitra-Tradition beinhaltet noch ein ande-
res, immer wieder aufscheinendes Gegenargument zur These, dass das Yogastitra
nicht mehr weitertradiert wurde. Es beruft sich darauf, dass »Yogis«, also solche, die
einem religiosen Yogapfad folgten, meist Praktiker (und oftmals Analphabeten) und
keine Gelehrten waren und dass eher nach einer oralen Uberlieferungstradition des
Yogasiitras gesucht werden miisse, also nach Gruppierungen, die sich fiir ihre medi-
tativ-rituellen Praktiken primér auf das Yogastitra beriefen. Da das PYS selbst keine
konkreten Korpertechniken kennt, wohl aber psychophysische Techniken, die der
Veranderung der Wahrnehmung und dem Erreichen meditativer Zustande dienen,”
ware dies also eine Suche nach Yogastitra-Praktikern, die, wahrscheinlich in der
Abgeschiedenheit, mittels verschiedener Techniken unterschiedliche Abstufungen
von samddhi erfahren wollen, um letztlich zur Erlésung gemaf3 der Samkhya-Lehre
zu gelangen, die somit der Terminologie, der Theorie und der Praxis des PY$s folgen.
Mallinson und Singleton argumentieren einerseits erneut gegen White, dass das
PYS im 2. Jahrtausend n.u.Z. das wichtigste Yogawerk fiir indische Gelehrte blieb,

74 Vgl. ausfiihrlich dazu White (2014: 74-80), der auch Colebrooke erwahnt, der beinahe 200 Jahre frither
zu einem dhnlichen Ergebnis kam, wenngleich ihm weniger Manuskripte zur Verfiigung standen. Neben
Vedanta entstammten die Manuskripte vor allem der Nyaya- und der Vai$esika-Schule.

75 Das PY$ kennt unterschiedliche Methoden zum Erreichen verschieden abgestufter meditativer Zu-
stande, vgl. z.B. Oberhammer (1977).



1 Patafijali in der frithen Neuzeit? Synthetische Grundlagen 77

sind sich aber andererseits, im scheinbaren Widerspruch zum vorherigen Zitat mit
White einig, dass das PY$ nie relevant fiir praktische Yogatraditionen war:”

White (2014) has argued that the Pdatanjalayogasastra was rescued from obscurity by
this new extra-Indian interest. While we agree with White’s thesis that the Pataiijala-
yogasastra has never been important within the practical yoga tradition, evidence in
form of multiple references to the Patafjalayogasastra in early modern texts, Sanskrit
and otherwise, and catalogue records of several hundred manuscripts of the Patarijala-
yogasastra copied during early modern period, show that throughout the second millen-
nium CE the Patafijalayogasastra remained the most important text on yoga for Indians.
(Mallinson/Singleton, 2017: xxxvi, Endnote 34)

Im Einklang damit argumentiert Birch, dass die auf ca. 1450 n.u.Z. zu datierende
Hathapradipika (HP), das einflussreichste Werk in der Geschichte des Hathayogas,
kaum von Patanjalayoga beeinflusst war (2014: 411), das Yogasitra also fiir
Hathayoga bis mindestens zum 15. Jahrhundert nicht von Bedeutung war. Zwar
lehren viele Hathayoga-Texte wie auch die HP astariga-s, doch ist eine solche Liste
von acht Hilfsmitteln mindestens seit Ende des 1. Jahrtausends n.u.Z. ein gangiges
Element verschiedener indischer Traditionen und muss nicht unbedingt auf das PY$
zuriickgehen. Zudem ermangeln die Texte der frithen Hathayoga-Tradition jeglicher
Terminologie, Theorie oder Praxis des PYSs.

Die einzige klare Uberschneidung zwischen Hathayoga, zum Beispiel dem der
Hathapradipikd, und dem PYS scheint der Begriff »Rajayoga« zu sein, der sich
als Bezeichnung fiir Patafijalis Yoga durchgesetzt hat. In diesem Kontext gelten
die astanga-s als Vorbereitung fiir Rajayoga, hier als Synonym fiir asamprajiiata
samadhi verwendet. Folglich umfasst der Rajayoga der HP lediglich einen Teil des
Yogastitras, jedoch nicht seine gesamte Metaphysik. Mallinson klart die Zusammen-
hange zwischen Hathayoga, Rajayoga und dem Yogasitra wie folgt:

Hatha Yoga is sometimes distinguished from other types of yoga, in particular man-
trayoga, layayoga, and rajayoga. Swami Vivekananda (1863-1902) identified Raja Yoga
with the »mental« yoga taught in Patafijali’s Yogastitra and said that other yogas, in
particular Hatha, or »physical,« Yoga, were inferior to it (De Michelis, 2004, 178-180).
This understanding of Raja Yoga has become widespread, but it is not what it means in
Sanskrit texts, wherein it is simply the ultimate aim of yoga (which is usually samadhi)
and not a means of attaining it. There is no opposition between Patafijali’s yoga and

76 Die Ansicht, dass Patafijalis Texttradition ausgestorben sei, findet sich auch noch 2008 bei Singleton.
Dabei stiitzt er sich auf eine Aussage von Sjoman und auf andere namhafte Autoren, vgl. Singleton (2008:

79ff).



78 1 Patafijali in der frithen Neuzeit? Synthetische Grundlagen

the techniques of Hatha Yoga in early Hatha Yoga texts; the practices of Hatha Yoga are
supplementary to those of astangayoga (eightfold yoga, i.e. Pataijala Yoga). (Mallinson,
2011a: 770f.)

In Abkehr von der Bedeutung, die Rajayoga in den fritheren Jahrhunderten inne-
wohnte, ging es Vivekananda mit seiner Version von Rajayoga darum, das Yogastitra
als Gegenstiick zu Hathayoga darstellen zu kdnnen, indem er es als »Kdnigsyoga«
(die direkte Ubersetzung von Rajayoga), als das »héhere Yoga« gegeniiber dem
»niederen« Kérperyoga brandmarkte, womit er einen auch heute noch lebendigen
Diskursstrang initiierte.

Neben diesen Erkenntnissen aus der philologischen Forschung finden sich histo-
rische Hinweise darauf, dass es in den Jahrzehnten vor Krsnamacarya keine leben-
dige, praktische Yogasiitra-Tradition gab. In der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts
fand nicht nur der Sanskritist Henry T. Colebrooke keine Yogastitra-Praktiker, die
ihn in die Lehre des Textes einfiihren konnten, auch der schottische Orientalist
James Ballantyne stellte 1852 die gleichen Beobachtungen an (vgl. Singleton, 2008:
80). Nun ist es moglich, dass zwei Européer, die in der indischen religiésen Land-
schaft nach Praktikern von meditativen Techniken suchen, diese nicht unbedingt
leicht finden. Trotzdem gibt es fiir die Existenz einer (praktischen, lebendigen)
Yogasiitra-Tradition keine Hinweise in der Literaturgeschichte des 2. Jahrtausends.
Das wird auflerdem dadurch verdeutlicht, dass das Yogasiitra (ohne den Kom-
mentarteil, also nicht das PYS) ca. ab dem 17. Jahrhundert mehr und mehr von
seiner intellektuellen, philosophischen, metaphysischen Linie entfernt wurde, so
dass es nicht verwundert, dass solche Praktiker, nach denen die beiden Orienta-
listen Ausschau hielten, nicht aufzufinden waren. Zusammenfassend kann festge-
halten werden, dass eine lebendige, praktische Tradition eines »originalgetreuenc
Patafijalayoga in der frithen Neuzeit nicht existierte. Das bedeutet aber nicht, dass
der vom brahmanischen Kanon als »orthodox« anerkannte alte Text nicht als intel-
lektuelle Tradition weitertradiert wurde und als Inspirationsquelle fiir spatere,
auch praktische Yogatraditionen fungierte. Doch mag genau diese Tatsache, dass
es keine authentische, Autoritit beanspruchende Traditionslinie gab und gibt, zum
Status des Yogastitras in der Moderne beigetragen haben, da es somit als Projek-
tionsflache dienen konnte.

Dies leitet zur Relevanz des Yogastitras ab dem 16. Jahrhundert iiber, denn wie
Powell (2018: 353) festhalt, widerspricht sich White beziiglich der Stellung des
Yogasiitras unter indischen Gelehrten selbst: »White’s >comeback classic< narra-
tive, and claim that from the sixteenth century onwards nearly all of India was a
»Yoga desert« (p. 52), is further underwritten by White’s own admission of a >Yoga
revival< in south India during the sixteenth through eighteenth centuries (pp. 6,
38, 111, 203).« Wie nicht nur Whites Manuskriptanalyse zeigt, war eine monistisch
gepragte Stromung namens Vedanta, oftmals in der Form des Advaita Vedanta, der



1 Patafijali in der frithen Neuzeit? Synthetische Grundlagen 79

Nichtdualitat lehrt, im 2. Jahrtausend n.u.Z. auf dem indischen Subkontinent weit
verbreitet und hatte grof3en Einfluss auf andere religiése Stromungen, so sind auch
Tantra und Hathayoga vedantisch-monistisch gepragt. Doch scheint White solche
spateren, von verschiedenen Schattierungen des Vedanta gefarbten Yogastitra-
Bearbeitungen nicht zum Kanon zu zihlen, da sie nicht dem metaphysischen Dua-
lismus des Samkhya-Yoga folgen (Powell, 2018: 353). Jedoch bedeutete die Populari-
tat des Vedantas eben nicht zwangslaufig, dass andere Traditionen verschwanden,
sondern sie brachte haufig mit sich, dass zum Beispiel urspriinglich dualistische
Systeme wie Samkhya und Yoga mit Vedanta vermischt und dadurch von einer
monistischen Weltsicht iiberformt wurden. Die Inhalte des Yogasiitras verbanden
sich langsam, aber nachhaltig mit anderen Traditionen - eine Entwicklung, die von
grofer Relevanz fiir das Yogarevival der einflussreichen indischen Yogalehrer des
20. Jahrhunderts war, da es ihnen ermdoglichte, sich auf das Yogasitra als Autori-
tat fiir ihre Lehren zu berufen, obgleich diese zum Beispiel kérperzentriert oder
vedantisch-monistisch ausgerichtet waren.

So legte schon Vijfianabhiksu, der vielbeachtete und geschatzte Yogasttra-
Kommentator des 16. Jahrhunderts, in seinem Werk Yogavarttika das PY$ in Ein-
klang mit metaphysischen Grundlagen des Vedanta aus.”” Von Vijianabhiksu aus
verweist White auf die Traditionslinie der Diksitas, die fiir ein Yogastitra-Revival
in Tamil Nadu, Stidindien vom 16.-18. Jahrhundert verantwortlich sein soll, so dass
die meisten der nach dem 16. Jahrhundert entstandenen Yogasiitra-Kommentare,
die eine Vermengung von Yoga und Vedanta darstellen, dieser Linie entstammen
(2014: 38ff; 111f.). Die Diksitas waren »an illustrious line of scholars linked to royal
courts, Dandin monasteries, and Shaiva temples in Tamil Nadu« (2014: 111) und
Vijiianabhiksus Schiiler Bhavaganesa Diksita war einer der Begriinder des Diksita-
Ordens. In Siidindien also, in der Umgebung von Krsnamacaryas Heimat, gab es in
vorkolonialer Zeit ein Yogasttra-Revival, im Zuge dessen das Yogasutra zunehmend
mit Inhalten anderer Traditionen, meist vedantischen, verbunden wurde - etwas,
das auch auf Krsnamacarya zutrifft.

Zudem gewann das Yogastitra in der frithen Neuzeit zunehmend an Ansehen
in jenen Traditionen, die gemeinhin als »praktische« Traditionen verstanden wer-
den, wie Hathayoga. Ein solcher Synkretismus, also das langsame Verschmelzen
von Yogasttra und Hathayoga, sowohl in Yogasitra-Kommentaren als auch in
Hathayoga-Texten, war, wie bereits erwdhnt, in fritheren Texten des Hathayogas
wie der HP und ihren Quellentexten noch nicht gegeben (Birch, 2014: 411). Mallin-
son und Singleton (2017: xx) schreiben zwar tber den ca. auf das 13. Jahrhundert
zu datierenden frithen Hathayoga-Text Dattatreyayogasdstra, dass dort Hathayoga

77 Fir Diskussionen dartiber, welcher spezifischen Ausformung von Vedanta Vijianabhiksu angehorte s.
Bryant (2009: xlii) und Nicholson, der auch dariiber schreibt, inwiefern Vijianabhiksu konkret Yogastitra
und Vedanta miteinander verband (2010: 39-65).



80 1 Patafijali in der frithen Neuzeit? Synthetische Grundlagen

als eine Alternative bzw. als ein Zusatz zu den astanga-s des PYSs beschrieben wird,
und es ist fraglich, ob es sich hierbei nicht lediglich um homonyme acht Glieder
handelt, die allerdings inhaltlich nicht den astanga-s des Yogasiitras entsprechen,
denn zu dieser Zeit war das Format von astanga-s als allgemeine Rahmung fiir ver-
schiedenste Praktiken bereits gangig. Dementsprechend argumentiert White, dass
das Dattatreyayogasastra selbst die astdnga-s eben nicht der Yogastitra-Tradition
zuordnet, sondern dem achtgliedrigen Pfad der Tradition des Yajfiavalkya:

As for Hatha Yoga, it was of two sorts, of which the second was none other than the eight-
part practice. However, as had been the case with the Puranas, the early Hatha Yoga
canon did not acknowledge Patanjali as the source of its practice: the thirteenth-cen-
tury Dattatreyayogashastra (»Dattatreya’s Teaching on Yoga«), the first text to truly
expound on Hatha Yoga and call it as such, teaches that the techniques of hatha are
supplementary to the eight-part practice as taught by Yajnavalkya and others - but not
by Patanjali. (White, 2014: 114)

Erstab dem 17. Jahrhundert finden sich klare Beispiele, die Hathayoga und Yogastitra
zu einem gemeinsamen System verbinden, wie der Text Yogacintamani (ca. 1660
n.u.Z.) vom orthodoxen brahmanischen Gelehrten Sivananda Sarasvati, in dem
neben vielen anderen Inhalten auch Techniken des Hathayogas zusammen mit sol-
chen des PY$s gelehrt werden (Birch, 2014: 403).” Und in der Yogasiddhantacandrika,
einem Yogasitra-Kommentar des Gelehrten Narayanathirtha (ca. 17. Jahrhundert),
werden verschiedene mittelalterliche Yogasysteme in das System des Astangayogas
integriert (ebd.: 414),” zum Beispiel werden lange Passagen aus der Hathapradipika
und anderen Hathayoga-Texten zitiert (Brautigam, 2004: 13) - es mag das erste
Werk sein, das Hathayoga in einen Yogastiitra-Kommentar einbaut (Birch, 2014: 415).
Wenn das PYS also im 2. Jahrtausend n.u.Z. das wichtigste Yogawerk blieb, unterlief
es doch vielfaltigen Aneignungsprozessen durch die jeweiligen zeitgendssischen
Akteure und behielt moglicherweise genau dadurch seine Relevanz.

Im Zuge des zweiten und nun globalen Yogastitra-Revivals trugen Colebrooke
und andere friihe englischsprachige Orientalisten durch ihre Ubersetzungen und
Interpretationen dazu bei, dass das Yogasiitra zu einer neuen Bekanntheit gelangte -
sowohl quantitativ als auch qualitativ. Obwohl es in Indien bereits ein Revival gege-
ben hatte, in dem das Yogasutra mit praktischen Hathayoga-Inhalten verbunden

78 »Indeed, just as Svami Vivekananda’s Raja Yoga combines practical instruction on prandydma and
meditation with a lofty discourse on Eastern and Western esoteric teachings, the Yogacintamani combined
the practical instructions of earlier Hathayoga texts with the philosophy and metaphysics of Patafijala-
yoga, Advaitavedanta, Tantric Saivaism and so on.« (Birch, 2014: 403)

79 »In Narayanathirtha’s commentary on Yogasiitra 2.46, he lists thirty-eight postures and quotes with-
out attribution descriptions of them from texts such as the Hathapradipika, so one could argue that
Narayanathirtha integrated Hathayoga in Astangayoga’s dsana and prandyama. However, he only expressly
mentions Hathayoga in regard to prandyama.« (Birch, 2014: 434, Endnote 69)



1 Patafijali in der frithen Neuzeit? Synthetische Grundlagen 81

wurde, war es zu Beginn dieser Rezeption trotzdem kein zentrales Interesse, eine
Praxis aus dem Text selbst abzuleiten. Das nahm erst nach Swami Vivekanandas ein-
flussreichem englischem Kommentar zum Yogastitra von 1896 zu, in dem es eines
seiner Hauptanliegen war, das Yogastitra als praktisches Lehrwerk besonders fiir
eine westliche Leserschaft darzustellen, wenngleich dieses Unterfangen noch nicht
viel mit den heutigen Kdrperpraktiken namens Yoga zu tun hatte (vgl. De Michelis,
2004: 149-178). Zwar zeichneten sich bereits in den Jahrhunderten zuvor dhnliche
Entwicklungen ab, jedoch erreicht mit Swami Vivekanandas Veroffentlichung die
Symbiose von Patafijalayoga und (Neo-)Vedanta ihren Ho6hepunkt, da das Yogasttra
nun globale Verbreitung erfahrt. Die Verbindung von Yogastitra und Hathayoga
durch die einflussreichen indischen Yogalehrer des 20. Jahrhunderts kann hingegen
nicht einfach als Weiterfiihrung einer Entwicklung gesehen werden, die in fritheren
Jahrhunderten ihren Lauf nahm (wenngleich besagte frithe Beispiele sicherlich Ttir
und Tor zu solchen Synkretismen 6ffneten), da sich auch Hathayoga in jener Zeit
verdnderte und sich in Folge des Kulturkontaktes zwischen dem kolonialisierten
Indien und dem Westen in das heute global bekannte, dsana-basierte Positionsyoga
umformte.’® Jedoch ging die mit dem zweiten Yogastitra-Revival einhergehende,
sich zunehmend im Westen abspielende Yogastitra-Rezeption des spaten 19. Jahr-
hunderts dem Siegeszug der Kérperpraktiken sogar um ein paar Jahrzehnte voraus.

80 Diese Genese des heutigen Positionsyogas geschah, wie Singleton (2010) tiberzeugend aufgezeigt hat,
auch in Kontakt mit der in Europa und Nordamerika entstandenen Kérperkulturbewegung, die sich Ende
des 19. Jh.s auf dem indischen Subkontinent ausbreitete, vgl. Kapitel 11.4.1.






2

Patafjali im Kulturkontakt: Aneignungs-
prozesse um 1900 in Britisch-Indien und
im deutschsprachigen Raum

Das folgende Kapitel listet Meilensteine der Rezeption ab dem spéten 19. Jahrhun-
dert in Britisch-Indien sowie im deutschsprachigen Raum auf und geht weiterhin
der Frage nach, was die unterschiedlichen Akteur*innen unter einer >Praxis< im
Zusammenhang mit dem Yogasiitra verstanden.

In der Zeit um 1900 sind vier verschiedene Rezipienten-Typen auszumachen:®

1.

2.

Wissenschaftler, zumeist Indologen, Orientalisten oder Religionswissen-
schaftler, die, oft zusammenhangend mit einem romantischen Interesse an
fernostlicher Kultur Texte des alten Indiens erstiibersetzten und damit eine
breitgefacherte und auch populdrwissenschaftliche Rezeption tiberhaupt
erst ermoglichten. Bei diesen Akteuren iiberwog meist das theoretische,
philosophische Interesse an indischer Literatur, besonders der Upanisaden,
der Bhagavadgita und des Yogasiitras, die als >klassischer< Kanon anderer
Hochliteratur an die Seite gestellt werden sollte und die explizit von der
Hathayoga-Literatur unterschieden wurde - dieser >Klassikerstatus< war
eine erfolgreiche Zuschreibung, die sich durchsetzen sollte. Hierfiir sind
unter anderem Henry T. Colebrooke, James Ballantyne, Rajendralala Mitra,
Manilal N. Dvivedi, Paul Markus, Richard Garbe und Paul Deussen zu nennen.
Akteure, die das Yogastitra zwar als ein >praktizierbares< Lehrwerk verstan-
den, es aber nicht mit Kérper-, sondern »Psychotechniken« assoziierten. Die-
ses»geistige«Yoga hiefd in Abgrenzung zu Hathayoga im Duktus Vivekanandas
»Rajayoga«. Damit ging meist eine Ablehnung von Hathayoga-Praktiken ein-
her, trotzdem bedienten sich einige Interpreten verschiedener Hathayoga-
Techniken. Hier sind neben dem Arzt N.C. Paul auch Theosophen wie Carl
Kellner sowie im frithen 20. Jahrhundert Psychologen wie Richard Rosel zu
nennen und etwas spater auch Tiefenpsychologen und einige Anhanger C.G.
Jungs. Diese Art der Auslegung leitete eine Psychologisierung des Yogastitras
ein, die noch heute existiert,®> und erreichte breite Bevolkerungsschichten,
unter anderem durch die vielbeachteten Werke des Reisephilosophen Graf
Hermann Keyserling, der auch Hermann Hesse begeisterte.

81 Daim folgenden Kapitel bis auf Helena P. Blavatsky keine einzige Frau zu Wort kommt, gendere ich in
dieser Aufzahlung nicht.

82 Vgl. z.B. das Buch von Krsnamacaryas Sohn Desikachar, das er zusammen mit dem Psychoanalytiker
Hellfried Krusche geschrieben hat: Das verborgene Wissen bei Freud und Patafijali. Beziehung, Heilung und
Wandlung in Yoga und Psychoanalyse, Theseus, Stuttgart: 2014.



84 2 Patafijali im Kulturkontakt

3. Rezipienten, die im Yogasiitra eine Heilsbotschaft und spirituelle Techniken
suchten; oftmals waren die Grenzen zwischen psychologischem und religi6-
sem Interesse fliefRend. Auch hierfiir wurde der Begriff »Rajayoga« verwendet.
Dieser Ansatz findet sich bei Swami Vivekananda, dem bekannten Psychologen
William James, dem Neugeist-Anhdnger Willy Adelmann-Huttula, dem natio-
nalsozialistischen Indologen Jakob Wilhelm Hauer und anderen.

4. Akteure, die spezielle Hathayoga-Praktiken, insbesondere Atemiibungen, mit
dem Inhalt des Yogasiitras verkniipften, dies aber meist nicht als eine solche
Vermischung markierten. Allen voran ist hier N.C. Paul zu nennen, entgegen der
landlaufigen Forschungsmeinung jedoch auch Swami Vivekananda sowie spa-
ter Krsnamacarya und andere einflussreiche Yogalehrer des 20. Jahrhunderts.

Somit kdnnen die Rezipienten in verschiedene Interessensgruppen unterteilt wer-
den: Einerseits gab es Philologen, Sanskritisten, Orientalisten und Philosophen, die
ein philologisches oder dezidiert theoretisch-philosophisches Interesse hatten, auf
der anderen Seite standen Psychologen, Theosophen und auch Religionswissen-
schaftler, die ein praktisches und/oder ein ideologisches Interesse am Text hat-
ten. Dabei soll nochmals betont werden, dass alle Interpreten das Yogasiitra syn-
kretistisch mit anderen Weltanschauungen oder Praktiken zusammenfiihrten. Der
Text wurde im Lichte der griechischen Philosophie, des Advaita bzw. Neo-Vedanta,
der westlichen Psychologie, der Weltsicht des New Thought oder des Hathayogas
interpretiert. Die wenigen Akteure, die das Sttra philologisch-distanziert und ohne
personliche Involvierung analysierten, waren die frithen Philologen, die weder ein
praktisches Interesse am Text hatten noch allgemein am Thema Yoga besonders
interessiert waren. Von den Anfangen der Rezeption an war der Text also eher eine
Blaupause, die fiir eigene Uberzeugungen herangezogen wurde, als ein Werk, das
aus sich selbst heraus sprach.

Die vorgenommene Klassifizierung dient nur der Orientierung und dem Uber-
blick. Die unterschiedenen Typen von Rezipienten waren iiber einen langeren Zeit-
raum hinweg aktiv, in dem manche Stimmen mal leiser und dann wieder lauter wur-
den. Zum Zwecke der Strukturierung wird im Folgenden einerseits chronologisch
und andererseits nach Kulturraumen getrennt vorgegangen.

Zogerliches Interesse am Yogasiitra

Fur die frihesten an indischer Literatur Interessierten, also die Scholastiker des
19. Jahrhunderts, war das Interesse an Indien und seiner Literatur gepragt von
einem imaginierten »klassischen« Kanon des alten Indiens, der fiir sie ein »gol-
denes Zeitalter« widerspiegelte und der sich vom Indien der tantrischen und
puranischen Texte und Praktiken unterschied. Die Auffassung eines solchen klas-
sischen Kanons wird auch heute noch, sowohl in der rezenten Yogaforschung als



2 Pataiijali im Kulturkontakt 85

auch in der rezenten Yogaszene, reproduziert.?® Singleton (2010: 12) bemerkt zur
Genese dieser Tradition:

There were good reasons that scholars stuck to classical texts. One is that they usually
had deep intellectual roots in the classical scholastic traditions of Europe, which relied
primarily on the textual sources of Greece and Rome. They quite naturally sought anal-
ogous classical sources for India and were just not interested in the activities of con-

temporary yogins, particularly of the hatha variety.

Diese Konstruktion eines klassischen Yogas und die damit einhergehenden Aus-
schlussprozesse kritisiert Singleton in seinem Artikel von 2008 noch deutlicher
und unterstreicht, dass frithe europdische Orientalist*innen und anglisierte indi-
sche Pandits aus unterschiedlichen Griinden versuchten, durch die Zuschreibung
eines Klassikerstatus eine textbasierte hinduistische Identitit zu begriinden (2008:
87). Das Yogasttra war jedoch in diesem Kontext im Gegensatz zu den Upanisaden
oder der Bhagavadgita weniger angesehen. Es wurde haufig - und zwar, wie der
bengalische Indologe Rajendralala Mitra (1822-1891) berichtet, auch von Pandits -
mit »unterlegenen« Denksystemen und Praktiken assoziiert:

Generally speaking, Indian scholars do not study it, and the few ascetics and hermits
who do seldom associate with the world. Pandits, when called upon to explain, fre-
quently, if not invariably, mix up the tenets of Patanjali’s Yoga with those of the Tantras,
the Puranas, the Tantric Safihitas, the Pancaratras, and the Bhagavadgita - works which
have very dissimilar and discordant tenets to inculcate. Some of the later avowedly Yoga
works are, moreover, exceedingly allegorical and mystical in their descriptions, and in
them the purport of the instruction is buried in a mass of absurdity. Practices, too, have

been inculcated in them which are certainly repulsive. (Mitra, 1883: lvi)

In einem dhnlichen Fahrwasser bewegt sich der britische Sanskritist Henry Thomas
Colebrooke (1765-1837), der das Yogastitra 1823 das erste Mal teiliibersetzte und
kommentierte, dabei stand Colebrooke zwar der indischen Philosophie anerken-
nend gegeniiber, jedoch nicht dem Yogasiitra. Er schrieb, der Text sei »occupied
with devotional exercise and mental abstraction, er verlange, Kérper und Geist zu
unterdriicken, und sei zudem »mystic and fanatical« (White, 2014: 62f.). Erst James
Ballantyne (1813-1865) tlibertrug 1852 die ersten zwei Kapitel des Yogastitras ganz
ins Englische und machte damit Teile des Textes das erste Mal fiir den europaischen

83 Die Zuschreibung »klassisch« oder »classical« fiir das Yogastitra, einige Upanisaden und die Bhagavad-
gita werden mehr oder weniger unreflektiert vorgenommen; manche Autor*innen setzen »classical«
noch in Anfithrungsstriche, im Grof3en und Ganzen setzt sich diese Zuschreibung allerdings durch, vgl. z.B.
De Michelis (2004), Nevrin (2004), White (2009), Schnébele (2013) u.a.



86 2 Patafijali im Kulturkontakt

und amerikanischen Sprach- und Kulturraum rezipierbar.®* Colebrooke arbeitete
fiir seine Studie nicht mit indischen Pandits zusammen (vgl. White, 2014: 61), und
auch Ballantyne suchte vergeblich nach Gelehrten, die ihn in Patafijalis Yogasystem
héatten einfithren kénnen (ebd.: 73).

Im deutschsprachigen Raum finden sich in diesem frithen Zeitraum einige
wissenschaftliche Untersuchungen, die sich mal explizit, mal impliziter mit dem
Yogasiitra beschaftigen und den Entwicklungen in Britisch-Indien im Groféen und
Ganzen entsprechen. Ein Beispiel dafiir ist eine der ersten wissenschaftlichen
Abhandlungen iiber das Yogastitra, namlich die Dissertation Die Yoga-Philosophie
nach dem Rajamartanda des Philologen Paul Markus von 1886. Als einer von weni-
gen integriert der Autor den Kommentar von Bhoja Raja in seine explizit philoso-
phische Arbeit, die den Text nicht in Praxisndhe stellt. 1896 erschien Samkhya und
Yoga, ein Werk des bekannten Indologen Richard Garbe (1857-1927), in dem er sich
auch mit den »8 yoganga« befasst (1896: 44) - eine von zahlreichen Arbeiten, die
sich dem Text lediglich selektiv iber die astanga-s annahern.

Auf dem Weg zu einem Imagewechsel

1883 bringt Mitra die, wie es scheint, verbreitete abschatzige Sichtweise seiner Kol-
legen auf Yoga auf den Punkt: »The general impression regarding the nature of
Yoga doctrine, has been hitherto exceedingly unfavourable among Anglo-oriental
scholars. It is mystical, it is fanatical, it is dreadfully absurd, are among the mil-
dest charges brought against it.« (1883: Iv) Diese abschatzige Meinung bezog sich
ebenfalls auf Tantra-Literatur, auf die Puranas oder das Kamasastra. Mitra nimmt
an dieser Stelle eine thematische Unterscheidung verschiedener Yogawerke sowie
eine Trennung von Schrifttum und Praktiken vor und gibt im Zuge dessen dem
Yogasiitra durch den Vergleich mit dem alten Griechenland ein zukunftstrachtiges
neues Ansehen:

In judging, however, of the nature of Patanjali’s doctrine it is unfair to associate it with
the vagaries of fanatical, deluded mendicants, or with the modifications and adaptions
which it has undergone in the hands of Tantrics and the Puranics. The tenets of Patan-
jali are all that concern the critic, and the summary of them given above will show to
the unbiassed enquirer that they are closely similar to those enunciated by some of the

greatest metaphysicians of ancient Greece. (Mitra 1883: lvi, zitiert nach White, 2014: 64)

Mitras Argument, dass das Yogasiitra falschlicherweise mit besagten Praktiken
assoziiert wurde, die den Scholastikern jener Zeit ganz und gar missfielen, und

84 Zu Colebrooke vgl. White (2014: 53-80), zu Ballantynes »constructive Orientalism project« vgl. Single-
ton (2008: 8of.). Ballantynes Yogasiitra-Projekt wurde 1871 von einem Pandit namens Govinda Shastri Deva
komplettiert, allerdings erst 1885 ganz veroffentlicht (vgl. White, 2014: 92).



2 Pataiijali im Kulturkontakt 87

dass es davon befreit werden miisse, ist der erste Schritt zu einem Imagewechsel.
Mitras Ansicht nach sollte auch das Yogasiitra einen mit der Autoritat des alten
Griechenlandes versehenen Klassikerstatus bekommen.?

Das Yogasiitra als Rajayoga

Manilal Nabhubhai Dvivedi (1858-1898) verdffentlicht 1888 das Buch A Compendium
of the Raja Yoga Philosophy, in dem er Rajayoga als »Vedanta Philosophy« bezeich-
net, und 1890 mit The Yoga-Sutra of Patanjali eine weitere Ubersetzung des Siitras,
publiziert von der Theosophischen Gesellschaft in Bombay. In der Ubersetzung des
gujaratischen Dichters, Autors, Sanskritisten sowie Theosophen findet sich das
erste Zeugnis eines Versuches, das Sutra als praktisches Lehrwerk darzustellen,
obgleich dieser Diskurs schon vor ihm, besonders in theosophischen Kreisen, sei-
nen Anfang nahm. Damit reprasentiert Dvivedi eine Schnittstelle zwischen einer
wissenschaftlichen und einer emischen Perspektive auf das Yogasiitra. Er bezieht
sich dezidiert auf Ballantynes Ubersetzungsprojekt, wenn er fordert, dass alte theo-
retische Ansatze durch praktische ersetzt werden miissen: »The following pages
are prepared with the view of replacing Govindadeva S"astri’s [sic!] translation of
the Yoga-Sutra published by the Theosophical Society. Owing the too literal method
followed by the translator that book is of little use to the general student. [...] The
Yoga is more a practical than a theoretical science.« (Dvivedi, 1890: i) Weitergehend
ist er der Meinung, dass Pataiijali daran gelegen war, »the practice of mental yoga
[...] as both practical and easy« darzustellen (1890: vi). Diese Satze des Zeitgenossen
und Kollegen von Swami Vivekananda hatten auch von ihm selbst kommen kon-
nen, der 1896 das Siitra als eine praktische Philosophie namens »Raja Yoga« popu-
larisierte. Vivekananda und Dvivedi sprachen beide 1893 auf dem Weltparlament
der Religionen in Chicago tiber Hinduismus. Auch Dvivedi nimmt eine Trennung
von Hathayoga und Rajayoga vor, wodurch er Hathayoga vom Yoga des Yogastitras
unterscheiden und Letzteren mit Rajayoga in Verbindung bringen kann (1890: vii).
Den »Konigsyoga« definiert er wiederum in vedantischer Manier als »direct union
with the Illustrious-soul or Brahma« (Dvivedi, 1890: vi). Es lassen sich hier die
Anfange der Interpretationslinie entdecken, die Rajayoga mit samadhi, Patafijalis
Yogasiitra und Vedanta gleichsetzt und die sich bei Vivekananda noch um einen wei-

85 Ahnliches zeigt sich im Adaptionsprozess von Hathayoga, das ebenfalls einen Imagewechsel vollziehen
musste (vgl. Baier; 1998: 79-85), und auch dafiir diente das klassische Griechenland. Dass die zu Beginn des
20. Jh.s weitverbreitete Korperkulturbewegung von einer neoklassizistischen Rezeption des antiken Grie-
chenlands gepragt war, beeinflusste die frithe Akkulturierung von Hathayoga in Deutschland (vgl. Ostrowski,
2018a). Wohl um Hathayoga ein gutes Ansehen zu verleihen und es mit den Diskursen der bereits bestehen-
den Koérperkultur zu assoziieren, integrierte z.B. der erste deutsche Yogalehrer Boris Sacharow Rotations-
iibungen (vgl. Ostrowski, 2018a). Er sieht sie als Ergdnzung zu asana-s und beschreibt sie als eine Methode
zur »harmonischen Entwicklung und edlen Abrundung Deiner Korperformen nach dem antiken Muster.«
(Sacharow, 1958: 16)



88 2 Patafijali im Kulturkontakt

teren Faktor, und zwar um die Identifikation mit den astanga-s erweitern wird®® -
alles in allem ein in sich widersprichlicher Synkretismus.

Trotzdem waren sich um 1900 herum in Indien, Nordamerika und im euro-
pdischen Raum verschiedene Akteure einig, dass das Interesse einem »hoherenc,
praktischen Rajayoga galt, dem der zwar praktische, aber viel zu kérperorientierte
»niedere« Hathayoga abwertend gegeniibergestellt wurde. Rajayoga war dement-
sprechend der geistige Yoga, mit dem Konzentrations- oder Meditationspraktiken
assoziiert wurden und der zunehmend mit dem Inhalt des Yogasiitras, insbeson-
dere mit den astanga-s, gleichgesetzt wurde, wenngleich dies eine neue Entwick-
lung darstellte.?” In theosophischen Kreisen in Indien, England und Deutschland
gewann das Yogastitra sogar gerade deshalb an Bedeutung, weil es keine Korper-
praktiken beschreibt.®

Die theosophische Suche nach einem praktischen Rajayoga

Das theosophische Interesse an Yoga und am Yogastitra lag eben darin begriindet,
dass die Theosophische Gesellschaft (TG) ebenfalls nach einer zwar geistigen, aber
doch praktischen Auslegung des Textes suchte, denn sie stand vor dem Dilemma,
ihren Mitgliedern keine praktischen Instruktionen bieten zu konnen. Auf der west-
lichen, okkultistischen Tradition aufbauend, basierte die theosophische Lehre auf
den Grundgedanken des Mesmerismus. Der Fokus lag auf dem Losen des Geistes
von der Materie und damit einhergehend wurde eine Férderung geistiger Fahig-
keiten angestrebt - eine Gemeinsamkeit mit den Inhalten des Yogasitras. Die vor-
erst wohl rein literarische Beschaftigung der frithen Theosophischen Gesellschaft
mit Indien und Yoga vergegenstandlicht sich in Helena P. Blavatskys Frithwerk Isis
Unveiled. A Master Key to the Mysteries of Ancient and Modern Science and Theo-
logy von 1877. In dem Werk sind noch keine dem Yoga entlehnten Ubungsanleitun-
gen zu finden, trotzdem fallt der Name Patafijali und es finden sich Aussagen zur
Yogaphilosophie und den Fahigkeiten von Yogis (vgl. Baier, 2009: 301). Diese wer-
den zum Beispiel als Meister der Astralprojektion beschrieben, deren Fahigkeiten
darauf beruhen, den Astralkérper vom grobstofflichen, physischen Korper 16sen
zu konnen.®’ AuRerdem findet eine zunehmende Aneignung von Sanskrit-Termini
des Yogastitras statt: Samadhi wird beispielsweise als hochster spiritueller Zustand

86 Vgl. Vivekananda (2017: 74): »Raja-Yoga is divided into eight steps.«

87 »We must question the identification of rajayoga with the Yoga Sutras of Patanjali. This identification,
unlike the identification of astangayoga with rajayoga is not documented in the classical tradition and must
therefore be considered a modern accretion« (De Michelis, 2004: 178), vgl. auch White (2009: 46f.).

88 Allgemein gab es nur geringes Interesse an Hathayoga-Praktiken in besagtem Zeitraum. Dies zeigt sich
unter anderem daran, dass zwar immer mehr Ubersetzungen des Yogasitras entstanden, aber nur eine ein-
zige Ubersetzung der Hathapradipikd, und zwar 1893 vom Indologen Hermann Walter im Rahmen seiner
Dissertation. Auchheute gibt es wenige (deutsche) Neubearbeitungen dieses Grundlagentextes, obwohl
doch Millionen von Menschen weltweit Hathayoga praktizieren.

89 Vgl. Blavatsky, Helena P, Isis Unveiled 1, S. 590, zitiert nach Baier (2009: 300).



2 Pataiijali im Kulturkontakt 89

bezeichnet, der auf Erden moglich ist, und mit Fakiren, Ekstase und stundenlangem
Atemanhalten in Verbindung gebracht (vgl. Baier, 2009: 299).

Beziiglich der Forschungsfrage nach einer historischen Verbindung von
Yogasiitra und Praxis zeigt das Beispiel der theosophischen Rezeption erst einmal
eine Suche nach mentalen Praktiken, mit deren Hilfe die oben angesprochenen
Zustande erlangt werden sollen. Kenntnis tiber das Werk erlangten sie vor allem
iiber das Buch des indischen Arztes N.C. Paul, A Treatise on the Yoga Philosophy, das
bereits 1851 in Benares erschienen war, sowie iiber ihren Kontakt mit dem religio-
sen Reformer Swami Dayananda Saraswati (1824-1883).°° Auch wegen des Defizits
an mentalen Praktiken hatte die Theosophische Gesellschaft schon wenige Jahre
nach ihrer Griindung Probleme, sich weiter zu etablieren, was durch die Ubersiede-
lung nach Indien im Jahr 1878 gelost werden sollte. Dort kam es zu einer zunehmen-
den Hinwendung zu indischem Gedankengut, die sich in der Verbindung mit Swami
Dayanandas neo-hinduistischer Bewegung Arya Samaj manifestierte. Jedoch wurde
die Hoffnung der Theosophen, in ihm einen Lehrer gefunden zu haben, der ihre
Mitglieder in mentale Yogapraktiken einweisen konne, enttduscht, und so endete
die gemeinsame Arbeit 1882 wieder. Daraufhin iiberformten die Theosophen aus-
gewahlte Teile des Yogasiitras mit eigenen Inhalten und instrumentalisierten den
Text, um ihre metaphysischen Annahmen zu untermauern. Spatestens 1879 ist die
Identifizierung okkulter Praktiken mit Yoga auch von theosophischer Seite voll-
bracht, wenn Blavatsky yogische Meditation als Selbstmesmerisierung bezeichnet
(vgl. Baier (2009: 319).

1889 veroffentlichte die TG eine Neubearbeitung des Yogasiitras durch den
bekannten Theosophen William Q. Judge, in der er sich auf eine frithere Uberset-
zung des indischen Theosophen Tukaram Tatya von 1885 stiitzte. Judge betont, dass
er das Yogasiitra fiir den uneingeweihten Leser verstandlich darstellen mochte:

Instead of this being a translation, it is offered as an interpretation, as the thought of
Patanjali clothed in our language. No liberties have been taken with the system of the
great Sage, but the endeavor has been faithfully to interpret it to Western minds unfa-
miliar with the Hindu modes of expression, and equally unaccustomed to their philos-
ophy and logic.”!

Judge konzentriert sich - in Kontrast zu heutigen Selektionsprozessen und in Ein-
klang mit der theosophischen Faszination fiir aufRergewohnliche Bewusstseins-

90 Vgl. Baier (2009: 309f.). Baier hélt es allerdings fiir wahrscheinlich, dass Blavatskys Hauptinforma-
tionsquelle fiir Yoga wahrend der ersten Zeit in Indien das bereits erwadhnte Werk von Paul war, »nachdem
Dayananda anscheinend keine Lust hatte, Yoga-Unterricht zu erteilen und es auch nicht gelang, an andere
Yogis heranzukommen« (ebd.: 318).

91 Judge (1889: Preface to the First Edition): http: //www.theosociety.org/pasadena/patanjal/patan-hp.
htm, Zugriff: 14.10.2021.


http://www.theosociety.org/pasadena/patanjal/patan-hp.htm
http://www.theosociety.org/pasadena/patanjal/patan-hp.htm

920 2 Patafijali im Kulturkontakt

zustande - besonders auf das dritte Kapitel, das mit der Behandlung der letzten
drei Glieder der astanga-s beginnt. Im Kommentar zu Siitra 111/41 wird das in der
theosophischen Rezeption vorrangige Interesse an okkulten Kraften und Erfahrun-
gen deutlich: »By concentrating his mind upon the vital energy called Samana, the
ascetic acquires the power to appear as if blazing with light. [This effect has been
seen by the interpreter on several occasions when in company with one who had
acquired the power. The effect was as if the person had a luminousness under the
skin. - W.Q.J.].«*

Auch das Konzept des jivanmuktin, der im Leben Befreite, der mit den theoso-
phischen »Adepts, Mahatmas, Masters« gleichgesetzt wird (vgl. Judge, Sttra 111/55),
ist ein Faszinosum, wie Judges Ubersetzung des Siitras 1v/33 iiber kaivalya zeigt:

Yet it must not be deduced that the philosophy results in a negation, or in a coldness,
such as our English word »lsolation« would seem to imply. The contrary is the case.
Until this state is reached, the soul, continually affected and deflected by objects, senses,
suffering, and pleasure, is unable to consciously partake universally of the great life of
the universe. To do so, it must stand firmly »in its own nature«; and then it proceeds
further - as is admitted by the philosophy - to bring about the aim of all other souls
still struggling on the road.”

Das Zitat zeigt einen wichtigen Aspekt der theosophischen Yogastitra-Rezeption,
von der bisherigen Forschung iibersehen: Kaivalya, ein Zustand, der auf samyama
folgt (verstanden als »perfect concentration, Judge, Sitra 111/4), wird als Beschrei-
bung eines »im Leben Erleuchteten, eines jivanmuktin gelesen. Dieser erleuch-
tete Mensch ist nicht isoliert vom Weltgeschehen, sondern steht mitten im Leben,
um andere bei ihrer gleichsamen Verwandlung zu unterstiitzen. Eine solche Vor-
stellung von Verwandlung baut immer auf einer steten Perfektion auf, ein Topos,
den auch Vivekananda hervorheben wird und der sich in rezenter Yogaphilosophie
immer noch wiederfindet, wenngleich heute dem (manchmal als gottlich verstan-
denen) Korper bei diesem Perfektionsprozess eine neue Bedeutung zukommt.
Die Gleichsetzung des Yogasiitras mit Rajayoga in Zusammenhang mit einer
Degradierung des Hathayogas ist eines der wichtigsten Ergebnisse der theosophi-
schen Rezeption. Zudem basiert sie auf einem selektiven Umgang mit dem Text, so
interessieren an Inhalten und Termini nur die astanga-s, und besonders die letzten
anga-s. Ein starkes Bediirfnis nach mentalen Praktiken durchzieht die Yogarezep-
tion des ausgehenden 19. Jahrhunderts. Dass daraus auch Praktiken resultierten,
zeigen Berichte wie der des Osterreichers Gustav Meyrink - 1892 der TG beigetreten,
bald aber wieder ausgetreten. Er erhielt Lehrbriefe von Annie Besant, der Nach-

92 Judge, 1889: https: //www.theosociety.org/pasadena/patanjal/patanyog.htm#books, Zugriff: 14.10.2021.
93 Judge, 1889: https: //www.theosociety.org/pasadena/patanjal/patanyog.htm#books4, Zugriff: 14.10.2021.


https://www.theosociety.org/pasadena/patanjal/patanyog.htm#book4
https://www.theosociety.org/pasadena/patanjal/patanyog.htm#book4

2 Pataiijali im Kulturkontakt 91

folgerin von Helena Blavatsky, »den Yoga betreffend«, die unter anderem daraus
bestanden, dass er »Nacht fiir Nacht acht Stunden lang Asanatibungen (asiatische
Sitzstellungen mit unterschlagenen Beinen)« ausfiihrte, »dabei den Atem anhal-
tend, bis ich Todesschiitteln empfand.« (Zitiert nach Baier, 1998: 132) Den meis-
ten Yogastitra-Interpretationen seiner Zeit ging es um korperferne Methoden und
Zustande, ein Unterschied zum heute vorherrschenden kérperbejahenden Yoga-
Verstandnis. Baier schreibt: »Meyrinks wilde Experimente waren keine Ausnahme-
erscheinung, sondern diirften fiir den Kreis derer, die mit dem Erwerb so genannter
okkulter Erfahrungen ernstmachen wollten, eher typisch gewesen sein. Die Aus-
wiichse der um sich greifenden, kaum verstandenen, aber umso inbriinstiger zele-
brierten Yoga-Praktiken wurden auch innerhalb der theosophischen Bewegung
selbst kritisiert [...].« (Baier, 1998: 133) Davon zeugt der Bericht des bekanntesten
deutschen Theosophen Franz Hartmann:

Da bildet der eine sich ein, er kdnne dadurch zur Anschauung des himmlischen Para-
dieses gelangen, daf$ er sich einiibt, mit unterschlagenen Beinen auf seinen Fersen zu
sitzen und stundenlang gedankenlos einen Fleck an der Wand anstarren; ein anderer
meint, er kdnne in den Besitz gottlicher Krafte gelangen, indem er sich abmiiht, bald
durch das eine, bald durch das andere Nasenloch zu atmen; wieder ein anderer sucht
ein gewaltiger Ubermensch dadurch zu werden, daf} er vor einem Spiegel Grimassen

schneidet, um den »magnetischen Blick« einzuiiben. (Ebd.)

Diese Darstellungen zeigen, wie dringlich die Suche nach »okkulten«, bewusstseins-
verandernden »Yoga«-praktiken Ende des 19. Jahrhunderts in Europa in gewissen
Kreisen gewesen zu sein scheint.

Swami Vivekanandas Siegeszug

Ab Mitte der 1890er Jahre betrat mit dem indischen Ménch Swami Vivekananda
(1863-1902)%* ein neuer Akteur die Bithne der Yogarezeption. Der Ende des 19. Jahr-
hunderts zu globaler Bekanntheit gelangte Brahmane, dessen Einfluss auf die Rezep-
tion des Yogasiitras unter anderem von De Michelis (2004: 149-178) gut erforscht
wurde, initiierte eine selektive, kulturspezifische, moderne sowie praktische Aneig-
nung des Textes. De Michelis schreibt iiber die Wirkkraft seiner Lehre: »These teach-
ings still form the conceptual foundations of modern yoga [...].« (2004: 153)

Die Erstauflage seines Buches Vedanta Philosophy, Lectures on Raja Yoga and
other Subjects wurde 1896 veroffentlicht, es basiert auf einer Vortragsreihe von
1895/-96, der er eine eigene Ubersetzung des Yogasiitras ins Englische anfiigte (vgl.
Baier, 2009: 475). Wie White (2014: 125) anmerkt, war Vivekanandas Raja Yoga die

94 Vivekanandas biirgerlicher Name war Narendra Nath Datta, er war Schiiler des bekannten hinduisti-
schen Mystikers Sri Ramakriéna.



92 2 Pataifijali im Kulturkontakt

erste englische Veréffentlichung iiber das Yogasiitra, die sich nicht nur als Uberset-
zung, sondern als Kommentar desselben verstand, und das obwohl Vivekananda die
seit Jahrtausenden bestehende Kommentarliteratur vollkommen ignoriert. Indem
der Autor sich des Kommentars, dieses traditionell wichtigen literarischen Forma-
tes des philosophischen Indiens bedient, spricht er seiner eigenen Auslegung hohen
Authentizitatswert zu und begriindet gleichzeitig eine neue Art von Kommentar-
literatur, die bis heute andauert. Dabei bedienen sich Autor*innen Synkretismen,
die nicht der yogadarsana-Tradition und oft iiberhaupt keiner Tradition Indiens
entstammen - eine iibliche Vorgehensweise des spater global einflussreichen B.K.S.
Iyengars und im Rahmen heutiger Yogaphilosophie.

Auch Vivekananda setzt das Yogastitra mit Rajayoga gleich und tbersetzt yoga
durchgéngig mit »concentration«, wodurch es bei ihm in die Ndhe einer wissen-
schaftlichen Technik riickt, mit der mittels Konzentration eine personliche Einheits-
erfahrung in neo-advaita-vedantischer Manier erlangt werden kann, und er betont
wiederholt, dass es ihm nicht um theoretisches Wissen gehe. Damit spitzt sich eine
Entwicklung zu, die sich schon vorher abzeichnet: Der Ubergang vom psychologi-
schen Interesse am Yogastitra hin zu einem religids-spirituellen Interesse, das aber
meist wissenschaftlich-psychologisch dargestellt wird. Es gelingt Vivekananda, die
besagte Erfahrung sowohl von ihrem »Hinducharakter« zu befreien, sie also, - wie
es vielen Interpreten seiner Zeit ein Anliegen war - zu dekontextualisieren sowie
sein Rajayoga vom Prinzip des »Glaubens« zu distanzieren und es im Bereich der
personlichen Erfahrung zu verorten: »So far, then, in the study of this Raja-Yoga no
faith or belief is necessary. Believe nothing until you find it out for yourself; that is
what it teaches us. Truth requires no prop to make it stand.« (2017: 72) Die Methode
eines solchen Rajayogas entdeckt er, wie so viele andere auch, in den astanga-s,
den acht Gliedern aus Sitra 11/29. Sicherlich war auch die Tatsache, dass es zu
Vivekanandas Zeit wohl keine aktiven Anhdnger der Yogasttra-Tradition gab, ein
Freibrief zu seiner weitlaufigen Auslegung des Textes und den damit in Zusammen-
hang gebrachten Praktiken.”

Dem korperorientierten Hathayoga, den er kurz erwahnt, wenn es um das dritte
anga, asana geht, spricht er in deutlichem Kontrast zu Teilen der heutigen Rezep-
tion einerseits keinen spirituellen Wert zu, andererseits aber auch keine prakti-
sche Bedeutung. Dies steht in klarem Gegensatz zu den einige Jahrzehnte spater
so einflussreichen Lehren der indischen Yogalehrer T. Krsnamacarya und Swami
Sivananda.’ Interessanterweise vergleicht er Hathayoga sogar mit dem Korper-

95 Vgl. White (2014: 124f.). Die Suche »practic« (stellvertretend fiir »practice«, »practicioner, »to practice«
etc.) in der PDF-Version des Buches ergibt 117 Treffer. Nicht umsonst ist Vivekananda bekannt dafiir, das
Yogastitra in Praxis tiberfiihrt zu haben.

96 Foxen fiihrt Vivekanandas Abneigung gegeniiber Korpertechniken auf personliche Umstande zuriick:
»Vivekananda’s lack of interest in physical practice was likely due as much to his personal circumstances as
to an intellectual position that favored more philosophic paths. He suffered from diabetes (probably genetic



2 Pataiijali im Kulturkontakt 93

kultursystem Francois Delsartes, das er wahrscheinlich 1893 im Rahmen der Welt-
ausstellung in Chicago kennenlernte, auf der die Delsarte-Anhdngerin Geneviéve
Stebbins einen vielbeachteten Auftritt hatte. Vivekananda schreibt:

This portion of Yoga is almost similar to the Hatha Yoga, which deals entirely with the
physical body and the one end of which is to make the physical body strong. We have
nothing to do with that Yoga nevertheless, because the practices taught by it are very
difficult, and cannot be learned in a day, and, after all, do not lead to any spiritual growth.
Many of these practices you will find in Delsarte and other teachers, such as placing
the body in different postures, but the object in these is physical, not psychological.
(Vivekananda, 2017: 74f.)

Der Swami, der die USA und viele europaische Lander inklusive Deutschland
bereist und sich ausgiebig mit westlicher Literatur und Philosophie beschaftigt
hatte, distanziert sein Rajayoga also von physischen Ubungssystemen. Gleichzeitig
schreibt Vivekananda, dass diese korperzentrierten westlichen Systeme viele der
Hathayoga-Praktiken beinhalten wiirden, wiederum ein Kniff, der Indien als Mutter
jener (wenngleich nicht erstrebenswerten, da nicht spirituellen) Kérpertechniken
positioniert. Das letzte Kapitel der historischen Ausfithrungen wird allerdings zei-
gen, dass sich in Kontrast zu Vivekanandas Aussagen die Rhythmische Gymnastik,
der Ausdruckstanz, die Eurythmie und andere von Delsarte inspirierte Ubungssys-
teme der Jahrhundertwende selbst als spirituell-holistische Systeme verstanden,
die sich der Vereinigung von Koérper, Geist und Seele verschrieben hatten und deren
korperintegrierendes Spiritualitidtsverstandnis aller Wahrscheinlichkeit nach nicht
aus Indien stammte.”’

Vivekananda hingegen bezeichnet sein System in Abgrenzung zu jenen Korper-
praktiken gekonnt in der Sprache seiner Zeit als »psychological Yoga«®® (ebd.), das
zwar auch auf den Kérper, aber nicht mittels des Kérpers wirke. De Michelis hat
gezeigt, dass Vivekanandas Neo-Vedanta stark von westlichem Okkultismus und der
New Thought-Bewegung beeinflusst war und vice versa (2004: 109ff.). Die von ihm

in nature) from his teenage years onward, and this, coupled with his sedentary lifestyle and unhealthy
personal habits, including diet and a predilection towards smoking and snuff, led to a host of other ailments.
It is attested that during his Indian travels in 1890 he had contact with a famous ascetic and mystic named
Pavhari Baba at Ghazipur, from whom he attempted to learn hatha yoga. However, Vivekananda quickly
abandoned the enterprise due to its difficulty, owing to the intense physical exercise and strict dietary
regimen required by the program.« (Foxen, 2020: 227)

97 Dass Vivekananda Delsarte iiberhaupt erwdhnt, wenn auch in Abgrenzung zu ihm, lasst vermuten, dass
er sich in einem Milieu bewegte, in dem diese Korperertiichtigungssysteme mindestens bekannt, wahr-
scheinlich sogar en vogue waren.

98 Vivekananda war z.B. auch durch den berithmten Psychologen und Religionswissenschaftler William
James mit einer Art »spiritualisierter Psychologie der Selbstsuche« in Kontakt gekommen, vgl. De Michelis
(2004: 172f.).



94 2 Pataifijali im Kulturkontakt

angebotenen Praktiken sind als Antwort auf den Zeitgeist zu verstehen sowie als
Angebot fiir und zugeschnitten auf das westliche Publikum, mit dem er verkehrte:

The unprecedented development here is that the growing membership of Western cul-
tic milieus had developed a strong craving for practices. In an age of swift technological
growth and utilitarism this was, of course, altogether understandable. People wanted
techniques and methods to achieve more or less immediate, practical and rational goals.
(Ebd.: 118)

Der Swami verfasste sein Raja Yoga dezidiert fir dieses westliche Publikum, dem
er vereinfachte Praktiken anbot, zum Beispiel in Form von sanften Atemiibungen:

Next inhale slowly through the right nostril, keeping the left closed by the forefinger,
then close both, as before. The way the Hindus practice this would be difficult for this
country, because they do it from their childhood, and their lungs are prepared for it.

Here it is well to begin with four seconds, and slowly increase. (Vivekananda, 2017: 87)

Die in Raja Yoga tatsichlich beschriebenen Praktiken sind vor allem Atemiibun-
gen wie rhythmisches Ein- und Ausatmen oder die alternierende Nasenatmung.
Die Beschreibung der Techniken sowie die von Vivekananda verwendete Termi-
nologie, »rhythmic breathing« sind fiir Foxen ein mdglicher Hinweis darauf, dass
der Swami sich fiir sein Neo-Rajayoga von Stebbins, also den Delsarte-Linien, hat
inspirieren lassen.”

Die Atemtechniken, die Vivekananda als pranaydmad bezeichnet, sind zwar in der
stark vereinfachten Form, in der er es prasentiert, nicht direkt mit dem pranayama
des Hathayogas gleichzusetzen, dem es meist um intensives Atemanhalten ging,
doch findet sich ein seiner Ubungsanleitung dhnelndes, alternierendes Ein- und
Ausatmen in Hathayoga-Texten wie der HP (vgl. Walter, 2009 [1893]: 54f.) und nicht
im PY$. Das im PYS$ beschriebene prandydma ist stets mit einer Form des Ateman-
haltens verbunden (vgl. PY$ 11/49-51). Ohne dies explizit zu markieren, integriert
Vivekananda Hathayoga-Techniken in seine Auslegung des Yogastitras, lasst seine

99 Foxen (2020: 230) schreibt: »Given that Stebbins’s wildly popular Dynamic Breathing and Harmonic
Gymnastics was published just a year before Vivekananda first made his debut at the Chicago World’s Par-
liament of Religions, it is not altogether unlikely that he is drawing on her language when he makes his own
statements, especially given his explicit reference to Delsarte.« Zudem war Stebbins ebenfalls auf besagter
Weltausstellung mit einem Auftritt vertreten, beide befanden sich also am selben Ort. Gleichzeitig arbeitet
Foxen entscheidende Unterschiede zwischen Vivekananda und Stebbins’ Methode heraus und zeigt wie
stark Vivekananda seine Methode mit Hathayoga-Konzepten verbindet und legitimiert, entgegen seiner
expliziten Abkehr vom Hathayoga: »Having established this model of rhythmic breathing, however, Vive-
kananda immediately interpolates it into the hathayogic language of the subtle body, including the two
helixlike channels (nadis) of the ida and pingala, as well as the central sushumna along which the kundalini
energy latent at the base of the spine must eventually be made to ascend.« (Ebd.: 229)



2 Pataiijali im Kulturkontakt 95

Leserschaft jedoch in dem Glauben, dass sie dem Yogasiitra entstammen. Weiter-
gehend modernisiert er seine dem Hathayoga entlehnten »meditativen« Atemtech-
niken dadurch, dass er sie »fiir zwischendrin« empfiehlt und damit das rituelle
Setting der von ihm als meditativ verstandenen Ubungen an Alltagsorte und in
Alltagssituationen verlegt und sie in Bezug zu alltaglichen Tatigkeiten stellt. Als
Motivation stellt er sogar eine Verbesserung der Arbeitsleistung in Aussicht: »The
more you practise the first one the calmer you will be. Just think of >Om,< and you
can practice even while you are sitting at work. You will be all the better for it.«
(Vivekananda, 2017: 87f.)

Trotz der deutlichen Abschwachung der Methoden verspricht Vivekananda,
dass sie maximale Effekte haben, und erneut bedient er sich der Terminologie des
Hathayogas: Die Atem- und Konzentrationsiibungen bewirkten das Erwecken der
kundalini-Energie und ihr Aufsteigen durch den zentralen Energiekanal susumna in
der Wirbelsaule, was eine Aktivierung der cakra-s mit sich brachte und damit eine
stete Erweiterung des Bewusstseins. Wenn kundalini das Gehirn erreicht, »[then]
the Yogi is perfectly detached from the body and mind; the soul finds itself free«
(ebd.: 84). Den menschlichen Korper als energetischen Mikrokosmos zu imaginie-
ren, war im indischen Mittelalter verbreitet, wahrend das Yogasiitra, der Samkhya-
Tradition folgend, auf einer anderen Kosmologie aufbaut. Diese Vorstellungen fin-
den sich jedoch in der HP 2.40-42 in Zusammenhang mit Atemtechniken, wobei es
aber um langes Atemanhalten geht:

(40) As long as the breath is restrained in the body the mind is calm. As long as the gaze
is between the eyebrows there is no danger of death. (41) When all the channels have
been purified by correctly performing restraints of the breath, the wind easily pierces
and enters the aperture of the Susumna. (42) When the wind is moving in the centre,
steadiness of the mind arises. The condition of perfect steadiness of the mind is the
supramental state.!”

Vivekananda bedient sich also der Metaphysik des Hathayogas und verkiindet
gleichzeitig, dass Hathayoga nicht zu spirituellem Wachstum fiihre, widerspriich-
liche Aussagen, die in Anbetracht seiner historischen und kulturellen Umstande
verstandlich werden. Es gab das heutige sanfte, kdrperorientierte Yoga zu seiner
Zeit noch nicht, und die Praxisanleitungen, die er aus Hathayoga-Literatur sowie
von den extremen Praktiken indischer Asketen kannte, konnte er dem westlichen
Publikum nicht vermitteln. Demnach kann sein Raja Yoga als ein bereits auf inter-
kulturellem Austausch beruhender Synkretismus bezeichnet werden.

Dass im Yogasiitra und seiner Kommentarliteratur keine konkreten Ubungsanlei-
tungen gegeben sind, ist ein Dilemma, dem, wie nicht nur am Beispiel Vivekanandas

100 Ubersetzung nach Mallinson/Singleton (2017: 162).



96 2 Pataifijali im Kulturkontakt

gezeigt werden kann, seit tiber 150 Jahren transnational mit Einfallsreichtum begeg-
net wird. Im Falle Vivekanandas sind es Konzentrations- und Meditationsiibun-
gen,”! die den Yogin zum finalen Ziel fiihren sollen, das im Einklang mit der theo-
sophischen Vision ein lebensweltliches ist, und auch damit reagiert Vivekananda
positiv auf die Nachfrage seines Publikums, das sich schnelle, diesseitige Resultate
zu wiinschen schien:

Why is it not possible, with sufficient effort, to reach this very perfection in six months
or six years? There is no limit. Reason shows that. If an engine, with a certain amount
of coal, runs two miles an hour, it will run the distance in less time with a greater sup-
ply of coal. Similarly, why shall not the soul, by intensifying its action, attain perfection
in this very life? (Vivekananda, 2017: 82f.)

Erneut wendet sich der Autor in seiner Argumentation von Patafijalis Metaphysik
ab und den Ideen der New Thought-Bewegung zu, wie De Michelis argumentiert:

The internal journey of the practitioner, however, is not interpreted, as Patanjali does,
in terms of an ahistorical process of purification and involution towards a state of rad-
ically transcendent liberation. It is described instead in terms of evolutive realization
of human potential. Strongly influenced by the New Thought style of Metaphysical
teachings that pervaded the American cultic milieu to which he had acculturated [...],
Vivekananda reinterprets Patanjali’s samyama in psychological terms [...]. (De Miche-
lis, 2004: 168f.)

De Michelis (ebd.: 175f.) merkt des Weiteren an, dass sich Vivekananda auch wider-
spricht, wenn es darum geht, wie, wann und wodurch diese Perfektion zu erreichen
ist, und an dieser Stelle offenbart sich sein unaufgel6stes und unaufldsbares Rin-
gen zwischen den modernen Anspriichen seines Publikums nach einer Vita activa
und dem weltabgewandten Streben des indischen Yogasystems nach endgiiltiger

101 Diese Praktiken verortet Vivekananda im sukzessiven Uben der letzten Glieder der astdnga-s, pratyahara,
dharana, dhyana und samadhi, die er lebensweltlich und sogar kdérperbasiert interpretiert: »The first les-
son, then, is to sit for some time and let the mind run on. The mind is bubbling up all the time. It is like that
monkey jumping about. Let the monkey jump as much as he can; you simply wait and watch. [...] Until you
know what the mind is doing you cannot control it. [...] This controlling of the mind, and not allowing it to
join itself to the centres, is Pratyahara. How is this practiced? It is a tremendous work, not to be done in a
day. Only after a patient, continuous struggle for years can we succeed.« (Vivekananda, 2017: 90) »After you
have practised Pratyahara for a time, take the next step, the Dharana, holding the mind to certain points.
What is meant by holding the mind to certain points? Forcing the mind to feel certain parts of the body to the
exclusion of others. For instance, try to feel only the hand, to the exclusion of other parts of the body. When
the Chitta, or mindstuff, is confined and limited to a certain pace it is Dharana.« (Ebd.) Samadhi bezeichnet
er als »superconscious state« und schreibt: »The very fact that one man ever reached that state, proves that
itis possible for every man to do so. Not only is it possible, but every man must, eventually, get to that state,
and that is religion.« (Ebd.: 95)



2 Pataiijali im Kulturkontakt 97

Befreiung aus dem Kreislauf der Wiedergeburten.®? Und nicht nur an dieser Stelle
schreibt der Monch Vivekananda - und es blitzt ein altindischer Diskurs durch, der
im Laufe der Genese des nun vorherrschenden, lebensbejahenden Yogadiskurses
vollkommen ausgeschlossen wurde - Folgendes:

Even love is selfish, and the Yogi says that in the end we shall find that even the love of
husbands and wives, and children and friends, slowly decays. Decadence seizes every-
thing in this life. It is only when everything, even love, fails, that with a flash, man finds
out how vain, how dreamlike is this world. Then he catches a glimpse of Vairagya (renun-
ciation), catches a glimpse of the Beyond. It is only by giving up this world that the other
comes; never through holding on to this one. Never yet was there a great soul who had
not to reject sensepleasures and enjoyments to acquire his greatness. (Kommentar zu
Stitra 11/15, Vivekananda, 2017: 122)

Die zuriickliegenden Ausfithrungen haben gezeigt, dass Vivekanandas Raja Yoga
einen neuen Zugang zum Yogasttra bietet: Einerseits 10st er den Text sukzessive
von seiner alten Kommentarliteratur, ersetzt seine Samkhya-Metaphysik flachende-
ckend durch die des Vedanta und des Hathayogas und verbindet sie mit Elementen
zeitgenossischer Psychologie, Esoterik und solchen der New Thought-Bewegung.
Diese Loslosung des Yogasttras von seinen geistes- und kulturgeschichtlichen Wur-
zeln ist folgenreich. Bei Vivekananda wird das Yogasitra zu einem alltagstauglichen
Ratgeber, das Atem- und Konzentrationspraktiken anbietet, die zu einer monisti-
schen Einheitserfahrung fiihren sollen. Dabei markiert er in keiner Weise, dass er
den Text neu interpretiert und Traditionen innovativ vermischt, sondern prasen-
tiert seine Lehre als eine traditionelle. Auch wenn schon vor ihm dhnliche Prozesse
zu beobachten sind (bei N.C. Paul, Dvivedi und den Theosophen), bringt er diese
Entwicklungen auf eine eingangige und iiberzeugende Weise auf den Punkt und
leitet damit folgende Entwicklungen ein:

1. Offnung: Vivekananda prisentiert das Yogastitra als kulturloses, praktisches
und allgemeines Yoga-Lehrwerk, das der Konzentration und der Perfektion
des eigenen Geistes dient. Wenn bei fritheren Interpret*innen oft ein scho-
lastischer und/oder personlicher Abstand zum von ihnen untersuchten Kul-
turgut zu beobachten war, wird es nun moglich und sogar erwiinscht, jeg-
liche Distanz aufzugeben.

102 Wie die analytischen Kapitel 111/1 und 111/2 anhand religionshistorischer, religionsésthetischer sowie
empirischer Forschung zeigen werden, ist dieses Paradox durch Jois’ »Do your practice and all is coming«-
Mantra im heutigen AY scheinbar aufgelost worden. Intensive, effektive Korperpraktiken und eine sehr
lebensnahe Auslegung des Yogasiitras werden von heutigen Ubenden eng verwoben, Vita activa und Vita
contemplativa verschmelzen - damit miissen jedoch einige Paradigmenwechsel einhergehen.



98

2 Pataifijali im Kulturkontakt

Simplifizierung und Selektion des Yogastutras: Vivekananda konzentriert sich
in seiner Version von Rajayoga auf die astanga-s und lasst entscheidende
Passagen und Aussagen des restlichen Textes aus.

Mit dem Text assoziierte Praktiken entstammen dem Hathayoga: Vor allem
Atemtechniken (wie die wechselseitige Nasenatmung ohne Atemanhalten)
werden fiir die westlichen Leser*innen deutlich vereinfacht dargestellt. Die-
ser wichtige Aspekt von Vivekanandas Auslegung des Textes wurde von der
Forschung bisher nicht ausreichend erkannt, die vielmehr Vivekanandas
Abneigung gegen den Hathayoga hervorhob.'”® Dadurch wurde jedoch
der Einfluss von Vivekanandas Arbeit auf modernes, praxisorientiertes
Yoga tlibersehen, denn es ging ihm ganz genauso wie den Anhangern des
Hathayogas sowie heutigen Praktizierenden um die psychosomatische
Beeinflussung des menschlichen Systems mittels spezieller Praktiken. Diese
werden von Vivekananda tatsachlich ganz explizit mit der Kosmologie und
dem auf Energiekonzepten aufbauenden Kérperbild des Hathayogas ver-
knlipft, die so nicht im Yogastitra anzutreffen sind.

Die Spiritualisierung der Praktiken und der damit einhergehenden Erfah-
rungen: Das aus der Praxis resultierende Ziel bleibt trotz der augenschein-
lichen Vereinfachung der Praktiken das gleiche. Vivekananda schreibt dem
monistischen Ziel des von ihm dargestellten Yogas grof3e Bedeutung zu. In
der heutigen Yogaszene hat sich das nur scheinbar gedndert, da diskursiv
Praktiken, die unter Yoga subsummiert werden, letztlich mit einem spiri-
tuellen Ziel verbunden werden und genau das als hauptsachliches Distink-
tionsmerkmal zwischen Yoga und Gymnastik gilt. Und dieser »spirituelle«
Aspekt des Yogas wird immer noch iiber das Yogasitra und insbesondere
iiber die astanga-s begriindet.

Die Identifizierung von Religion und Psychologie: Das oben genannte spiri-
tuelle Ziel der Yogapraxis setzt Vivekananda mit einem inneren, psychischen
Zustand hoher Konzentration und mit menschlicher Perfektion gleich. De
Michelis hat argumentiert, dass er dabei vom einflussreichen Psychologen
William James und seiner funktionellen Psychologie beeinflusst war, da
beide in den gleichen intellektuellen Zirkeln verkehrten (2004: 171f.).1¢

103 Vgl. z.B. Baier (1998: 176), Singleton (2010: 76) und Singleton (2013: 41). Erst Foxen (2020: 229) bemerkt

die in diesem Kapitel ebenfalls hervorgehobenen deutlichen Riickgriffe auf den Hathayoga, trotz Vivekanandas

diskursiver Abkehr davon.

104 William James kann als ein in der westlichen Wissenschaft verankerter Vertreter und Innovator einer
bestimmten Auspragung moderner Spiritualitat gelten: »When William James interpreted the unconscious

as humankind’s link with a spiritual >mores, he gave shape to a peculiarly modern spirituality. James’ vision

of the unconscious depths of human personality as at once psychological and spiritual made it possible for
modern Americans to view self exploration as spiritually significant and religious experience as psycholo-



2 Pataiijali im Kulturkontakt 929

Festzuhalten ist, dass dem Yogasiitra im ersten Jahrhundert seiner Rezeptionsge-
schichte sowohl von indischen als auch von britischen und deutschen Interpreten
sukzessive ein Klassikerstatus zugeschrieben wurde. Dies vollzog sich einerseits
durch Abgrenzung von »niederen« Hathayoga-Praktiken und durch die Identifi-
zierung des Yogastitras mit einem hoheren Rajayoga und/oder durch die Assimi-
lierung und damit Veranderung der Metaphysik des Yogasiitras von einer dualis-
tischen zu einer neo-vedantischen, monistischen Lehre. Gleichzeitig verscharfte
sich durch theosophische Akteur*innen die Suche nach einer Yoga(sitra-)praxis
und das Yogasiitra wurde nach und nach mit Hathayoga-Praktiken angereichert.
Das hatte zwar schon Vorlaufer im Indien des 17. und 18. Jahrhunderts, allerdings
bezieht sich die moderne Rezeptionsgeschichte nicht auf die im Zuge dieser Ent-
wicklung relevanten Werke und es gibt keinerlei Anhaltspunkte dafiir, dass diese
neue Tendenz in der Rezeption aus dem Kontakt mit jenen frithen, synkretistischen
Texten hervorging.

Das aufkeimende Interesse der akademischen Psychologie

Als Grundlage fiir die um die Jahrhundertwende einsetzende Beschaftigung der
akademischen Psychologie mit Yogaphilosophie kann das bereits erwdhnte Buch
von Nobin C. Paul A Treatise on the Yoga Philosophy angesehen werden, das bereits
1851 in Benares erschienen war und 1882 von den Theosophen neu aufgelegt und
intensiv rezipiert wurde. Dieser Rezeptionsstrang leitet auch die Medikalisierung
moderner Yogaphilosophie in die Wege, die sich im 21. Jahrhundert in nochmals
veranderter Form auspragt. Paul war ein indischer Arzt, eigenen Angaben nach des
Sanskrits nicht machtig (1851: iv) und hatte sein Wissen nicht von indischen Yogis
erworben.'®® Paul identifiziert Rajayoga mit den astanga-s, fiillt diese allerdings mit
den wichtigsten Bausteinen der Hathayoga-Tradition.!” Seine Studie »[...] might be
credited as the first attempt to marry hatha yoga practice and theory with modern
medical science« (Singleton, 2010: 52). Zwar identifiziert er die astarnga-s nicht ein-
deutig als Pataiijalis, aber er klassifiziert den Inhalt seines Buches, wie der Titel
bereits antizipiert, als Yogaphilosophie, und der erste Satz seines Vorwortes ver-
deutlicht, dass es ihm in seiner Abhandlung tatsachlich um das darsana Yoga, also
um den Yoga Patafijalis geht: »The present Treatise contains the theory and practice

gically profound.« (De Michelis, 2004: 172) Besonders relevant fiir die Analyse der heutigen Entwicklungen
ist die Feststellung, dass Selbsterforschung zu einer spirituellen Disziplin wurde und sich das Feld der reli-
giosen Erfahrung sukzessive mit neuen psychologischen Konzepten verband und dariiber legitimiert wurde.
105 Singleton (2010: 52) merkt hierzu an, dass Paul seine Informationen tiber Yoga h6chstwahrscheinlich
aus Texten und von einem gewissen Captain Seymour hatte, der aus der britischen Armee ausgetreten war,
um ein Yogin zu werden.

106 Vgl. Paul (1851: 29f.). Obwohl schon die astanga-s mit Elementen des Hathayogas gespickt sind, bekommt
Hathayoga noch ein eigenes (ungleich kiirzeres) Kapitel, das z.B. auf Reinigungstechniken fiir den Kérper
sowie auf eine grofse Anzahl von mudra und bandha eingeht. Diese explizite Unterscheidung vergrofiert
die Verwirrung tiber die Trennung zwischen der Yogasiitra-Tradition und der Hathayoga-Tradition noch.



100 2 Patafijali im Kulturkontakt

of the Yoga, one of the six systems of doctrine held by the Hindus.« (Ebd.: iii) Rele-
vant ist dies auch, da die Theosophen sein Werk ausfiihrlich studierten, méglicher-
weise ohne zu wissen, dass sie es teilweise mit Hathayoga und nicht mit dem von
ihnen so verehrten Rajayoga zu tun hatten. Hathayoga durchzog demnach schon
die frithesten Yogastitra-Rezeptionen im Westen.

Paul geht in Zusammenhang mit dem fiinften Glied, prandayama, auf acht Atem-
techniken (»eight varieties of Kumbhaka«)'"” ein, darunter sind siiryabhedi, ujjayi,
Sitkari, bhastrika, brahmari, mirccha und kevala kumbhaka (1851: 35), die sich
alle im zweiten Kapitel der HP finden. Unter pranayama lehrt der Autor auch khe-
chari mudra (ebd.), ein traditionelles mudra des Hathayogas, sowie das ebenfalls
hathayogische milabandha (ebd.: 37). Im Zusammenhang mit asana erwahnt er
nur die beiden sitzenden Haltungen padmasana und siddhdsana, aufRerdem gibt
er ausfihrliche Ernahrungsvorschriften (ebd.: 19ff.). Die hoheren anga-s interpre-
tiert Paul gemaf den psychologischen, medizinischen und okkulten Interessen
seiner Zeit: pratyahdrad wird als selbststdndig herbeigefiihrte Trance beschrieben,
dharana als ein kataleptischer Zustand und samadhi identifiziert er als mensch-
lichen Winterschlaf.!®® Paul popularisiert damit bereits sehr friih ein von starker
Praxisndhe gepragtes Verstandnis der astanga-s. Dieses Beispiel zeigt erneut, wie
haufig Hathayoga ein lebendiger Teil des Yogasiitra-Diskurses war: Einerseits
wurde von ihm gesprochen, um sich davon abzugrenzen, andererseits wurden
Inhalte des Yogasiitras mit Hathayoga-Techniken angereichert, ohne dass dies kon-
kret markiert wurde. Paul kann zudem als Vorreiter fiir eine psycho-physiologische
Interpretationslinie und ein psychologisches Interesse am Yogastitra gesehen wer-
den, das dann iiber die Theosophen die Schulmedizin erreichte.

In den Kreisen der sich neu entwickelnden Schulpsychologie war das Thema
Yoga Ende des 19. Jahrhunderts en vogue, in Zusammenhang mit Hypnose, Autosug-
gestion und Somnambulismus. Das Aneignen von Inhalten des Yogastitras mithilfe
von psychologischen Termini und Konzepten sollte eine lange Erfolgsgeschichte
haben und bildet eine der historischen Grundlagen fiir seine Verwissenschaftli-
chung. Der o6sterreichische Chemiker und Theosoph Carl Kellner konnte 1896 bei
einem Vortrag auf dem dritten internationalen Kongress fiir Psychologie — nach
der Loslosung der von ihm besprochenen Yogasttra-Inhalte von »ihrem indischen
Charakter« - citta-vrtti-nirodha als »Autosuggestion« bzw. »Autohypnose« identi-

107 Erst im spateren Hathayoga entwickeln sich kumbhaka-s, die sahita kumbhaka-s genannt werden
und die neben Atemanhalten verschiedene Atemtechniken umfassen, wie alternierende Nasenatmung,
Summatmung etc. Kumbhaka, z.B. als kevala kumbhaka designierte zuvor ausschliefdlich die Praxis des
(intensiven, lang andauernden) Atemanhaltens: »In later hatha texts, pure breathretention remains the ulti-
mate breath practice, but its preliminary practice, which is called sahita kumbhaka (>accompanied breath-
retention<) because it is accompanied by inhalation and exhalation, is developed considerably.« (Mallinson/
Singleton, 2017: 131)

108 Dies fallt mit Pauls Yogadefinition zusammen: »As Yoga, or human hybernation, is nothing more than
prolonged sleep [...].« (1851: 27)



2 Pataiijali im Kulturkontakt 101

fizieren und dharana, dhyana und samadhi als »verschiedene Zustande gleich dem
Hypnotismus oder kiinstlichen Somnambulismus.« (Kellner, 1989 [1896]: 318) Er
definiert: »Wir kdnnen daher auf >abendlandisch« [sic!] sagen: Yoga ist die durch
andauernde Uebung und geeignete Lebensweise erlangte Befahigung zur willkiir-
lichen Selbsthervorrufung aller Erscheinungen des Somnambulismus.« (Ebd.)

Sein Fazit war positiv, er empfahl den Yoga als autohypnotische Methode, um
gewiinschte physiologische und psychische Veranderungen herbeizufiihren (ebd.:
327). Interessanterweise handelte es sich bei der Psychologisierung des Yogastitras
seitens der akademischen Psychologie ebenfalls um Hathayoga-Inhalte, von beson-
derem Interesse waren dabei psychische und physische Zustande von Fakiren
und Yogins, auflerdem ging es um siddhi-s, die das Yogasttra und die Hathayoga-
Tradition miteinander teilen. Diese explizit positive Sichtweise auf Hathayoga
war etwas Neues, denn, wie White anmerkt: »[...] the overwhelming majority of
accounts from the sixteenth century onward depict yogis as either beggars or rag-
tag mercenary fighters.« (2014: 66)'%°

Die ersten deutschen Ubersetzungen

Die erste wissenschaftliche deutsche Ubersetzung des Yogasiitras stammt vom
Indologen Paul Deussen (1845-1919) und erschien 1908 in Band 1/3 seiner sieben-
bandigen Allgemeinen Geschichte der Philosophie."® Doch zum Yoga-Verstandnis
des Yogastitras dufiert er sich schon im 1899 veroéffentlichten Band 1/2, allerdings
nur im Vergleich mit dem Verstandnis der Upanisaden, das er praferiert. Zu diesem
Zeitpunkt betrachtet der einflussreiche Indologe das Yogasiitra noch mit einem
gewissen Abstand, zum Beispiel wenn er kritisiert, dass sich die »realistische«
Samkhya-Philosophie des Yogasiitras vom urspriinglichen »Idealismus der Upan-
ishadlehre« entfernt hitte (Deussen, 1899: 344). In seiner Ubersetzung von 1908
hat sich seine Einstellung zum Yogasiitra zum Positiven hin verdndert. Zu Beginn
seiner Analyse des Textes wiederholt Deussen seine These, die Yogaphilosophie sei
eine »natiirliche Konsequenz der in den Upanishad’s vorliegenden Atmanlehre«
(1922 [1908]: 507), nach welcher der atman als unwandelbares Selbst im Inneren
des Menschen wohne. Uber dieses innerste Selbst (@tman) kénne auch das innerste
Wesen aller Dinge (brahman) durchdrungen werden und ein Weg zu diesem Ziel sei
der Yoga. Die neun Jahre zuvor gedufderte Kritik am Yogasiitra ist passé. Es scheint,
als hatte Deussen seine kritische Haltung dadurch aufgelost, dass er in der Ana-
lyse des Yogastitras vor allem den Yoga-Gedanken der Upanisaden hervorhebt und
andere Teile, die sich damit nicht verbinden lassen, als weniger bedeutsam abtut
(wie zum Beispiel die »Wunderkrafte« aus dem dritten Kapitel, die vibhiiti-s). Deus-

109 Fir die historischen Hintergriinde dieser Sichtweise vgl. White (2014: 63ff.).
110 Der treue Anhdanger Schopenhauers stand zudem mit Vivekananda in regem Austausch - wer wen
wann und wie genau beeinflusste, ist in der Forschung strittig.



102 2 Patafijali im Kulturkontakt

sens Ubersetzung war sowohl in der wissenschaftlichen als auch in der popula-
ren Rezeption sehr einflussreich und wirkte lange im deutschen Kulturraum nach.
Seine Interpretation verwob den nondualistischen Vedanta mit dem dualistischen
Yogastitra, indem er zum Beispiel das Konzept purusa durch den vedantischen Ter-
minus dtman ersetzt - eine unter den indischen Yogalehrern des frithen 20. Jahr-
hunderts und auch heutzutage gingige Praxis, die eine lange Geschichte in Indien
sowie in Deutschland hat.

Das Yogasiitra und die Tiefenpsychologie
Die Rezeption nach 1908 prégt eine neue Ausrichtung, die besonders damit zusam-
menhing, dass sich die neu entstehende Tiefenpsychologie zunehmend fiir das
Yogastitra interessierte, darunter viele Anhdnger*innen des Psychologen C.G. Jung.
Dabei wurde entweder versucht, den Yoga als der Psychotherapie gleichwertig und
als ihre Ergdnzung darzustellen oder unter dem Stichwort Yoga eine neue (geistige)
Yoga-Methode fiir Européer, basierend auf (tiefen-)psychologischen Paradigmen zu
erschaffen. Einerseits ging es beim Verstandnis der Sanskrit-Begriffe um die Uber-
tragbarkeit neuer psychologischer Erkenntnisse und Termini, andererseits dienten
die Begriffe dazu, diese Erkenntnisse zu legitimieren beziehungsweise zu erweitern.
So verstanden sehr einflussreich der Anhanger der Neugeist-Bewegung Willy
Adelmann-Huttula, der Psychologe Richard Rosel und der Philosoph Heinrich Gom-
perz Yoga als psychologische Methode, und nicht nur fiir sie, sondern fiir beinahe
alle deutschen Rezeptionen nach 1908 ist Deussens Ubersetzung die grundlegende
Interpretationsbasis. Fiir einen nachhaltigen Einfluss von Deussens Ubersetzung
auf die deutsche Rezeption spricht, dass in der folgenden Rezeptionsphase haufig
anstatt des Begriffes purusa der Begriff atman verwendet wird. In Verkniipfung mit
tiefenpsychologischen Lehrmeinungen wurde das citta, der Geist, in dieser Rezepti-
onsphase in direkten Zusammenhang mit dem purusa beziehungsweise dem atman
gebracht, indem citta und purusa als komplementare Begriffe aufgefasst wurden.
Unter den besprochenen Autoren findet sich bei Rosel die erste Identifikation
des Unbewussten mit einem der Sanskrit-Begriffe des Yogasiitras; in diesem Deu-
tungsrahmen variierte die hermeneutische Arbeit. Wahrend der Begriff citta als das
»unterbewufste Gedachtnis« (Adelmann-Huttula), das »Oberbewusstsein« (Rosel)
oder als beides, Bewusstsein und Unbewusstes (Hauer), aufgefasst wurde, umfas-
sen die Begriffe purusa und atman das »gottliche Selbst« (Adelmann-Huttula), das
»tiefste Unterbewusstsein« (Rosel) oder das »tief verborgene Subjekt in allen see-
lischen Erfahrungen« (Hauer). An der in dieser Rezeptionsphase noch herrschen-
den Diversitat, die sich im 21. Jahrhundert auf einen gewissen Konsens eingespielt
hat, zeigt sich die Schwierigkeit des Sprach- und damit des Kulturtransfers bei der
Ubertragung komplexer, philosophischer Termini sowie die gleichzeitig darin ent-
haltende Moglichkeit, ebensolche abstrakten Termini fiir den gewiinschten Zweck
zu instrumentalisieren.



2 Pataiijali im Kulturkontakt 103

(Kdampferische) Konzentration

In den 1920er Jahren flossen verstarkt Optimierungsbestrebungen in die Rezep-
tion ein, vor allem in Form von Konzentrationsschulung: Vielen Rezipienten ging
es darum, Herrschaft iiber das citta zu erlangen." Das Reisetagebuch eines Philo-
sophen, ein 1919 erschienenes Buch des deutschbaltischen Philosophen Graf Her-
mann Keyserling, erreichte durch seinen groflen Erfolg ein breites Publikum. Da
sein Buch nach eigenen Angaben auf einer umfangreichen Lektiire des Yogastitras
in Ubersetzungen basiert, ist es keine philologisch ausgerichtete Arbeit. Beim Yoga
kommt es fiir ihn »erstens und vor allem auf Ausbildung des Konzentrationsver-
mogens« an, zweitens auf »Stillung der psychischen Selbsttatigkeit« und drittens
auf »Vitalisierung der Seelenvorgédnge, deren Vorherrschen erwiinscht ist« (1919:
120). Erstmals seit den frithen Theosophen und Vivekananda treibt einen Rezipi-
enten eine intensive Suche nach einem praktischen Yogazugang an. Im Gegensatz
zum theosophischen Ansatz geht es nun aber nicht mehr um das Ausbilden tiber-
menschlicher Fahigkeiten, sondern im Einklang mit Vivekananda um alltdgliche
Fahigkeiten, insbesondere um hohe Konzentration. Laut Keyserling ist »Konzent-
ration« nun das ausschlaggebende Kriterium fiir jegliche Art von Fortschritt, das
Mittel zur Vervollkommnung. Seine »Stillung der psychischen Selbsttatigkeit« kann
problemlos in Bezug zu Siitra 1/2 gesetzt werden, yogas-citta-vrtti-nirodha, zudem
er dies auch mit Meditation gleichsetzt. Er erlautert:

Alle starken Geister sind wesentlich dadurch ausgezeichnet, daf$ sie nicht fahrig sind;
dafd sie nach Willkiir ein- und auszuspannen und mit der Aufmerksamkeit langer bei
einer Sache zu verweilen vermdgen, als schwéchere. Sie sind eben Herren ihres Vor-
stellungsverlaufs, nicht Knechte ihres Automatismus; sie strahlen die Energie, die sie
haben nicht andauernd aus, sondern lassen sie sich ansammeln bis zum Augenblicke
des Bedarfs. Dieser Stillung der Seele, um in der Sprache der Mystiker zu reden, die-
nen die meisten der Yogaiibungen. Alles Meditieren besteht darin, daf das Bewuf3tsein
angehalten wird in regungsloser Lage zu verweilen - gleichviel, ob zu diesem Zweck ein
duflerer Gegenstand, eine Idee oder Vorstellung oder das Nichts fixiert wird. [...] Ein
paar Minuten bewufsten Stillhaltens jeden Morgen bewirken mehr, als die strengste
Schulung der Aufmerksamkeit durch die Arbeit. (1919: 107)

Keyserlings Yogazugang zeigt ein hohes Maf3 an Akkulturation in Form von Trans-
formation. Yoga ist vollkommen von einer westlichen Imagination seiner indischen
Vertreter (Yogis, Asketen, vielleicht auch Fakire) gel6st und steht nicht mehr nur

111 In den 1920er Jahren bestand ein allgemeines Interesse an Geisteskontrolle, jedoch auch an Kérper-
kontrolle. Joseph Pilates, dem bekannten Vertreter der Kérperkultur, ging es bei seiner Trainingsmethode
um das Entwickeln hoher Konzentration und zusammen mit dieser Konzentration um starke Kérperkon-
trolle durch Muskelkraft, so dass er seine Methode »contrology« nannte - die Bezeichnung »Pilates« setzte
sich erst nach seinem Tod durch.



104 2 Patafijali im Kulturkontakt

psychologischen Randerscheinungen (Hypnose, Suggestion, Trance) nahe, son-
dern wird zu einer fiir Westler praktizierbaren Konzentrationsmethode. Ohne sich
mit der Auslegung von Sanskrit-Termini aufzuhalten, werden ausgewdahlte Kon-
zepte ibernommen und angepasst. Dadurch gelingt es Keyserling, Yoga als eine
Art Instrument der lebensweltlichen, taglich anwendbaren Selbstoptimierung fiir
»Abendldnder« darzustellen: Yoga wird zu einer praktischen Psychotechnik. Genau
diese fehlende Distanz zum rezipierten Kulturgut hebt Hermann Hesse in einer
Rezension des Buches anerkennend hervor. Dabei lobt er besonders, dass sich ein
»Gelehrter« eben nicht der akademisch-distanzierten Rezeption anschlief3t, son-
dern den Theosophen in ihrer Suche nach einem lebensnahen Zugang folgt:

Als erster unter all den europdischen Gelehrten hat er das Einfache, langst Bekannte
gesehen und einfach ausgesprochen, dafd der indische Weg zum Wissen nicht eine
Wissenschaft ist, sondern eine psychische Technik, daf} es sich um eine Anderung des
Bewuftseinszustandes handelt, und daf? der auf indischem Wege ausgebildete seine
Erkenntnisse nicht errechnet und erstudiert, sondern die Wahrheiten mit dem inne-
ren Auge sieht, mit dem inneren Ohr belauscht, und sie unmittelbar perzipiert, nicht
erdenkt. (Hesse, 1920: 781)

Yoga, wenngleich durchaus anders definiert als heute, hat Wurzeln geschlagen und
beginnt, sich mit der deutschen Subkultur zu verbinden und sich auszubreiten.
1922 erscheint neben Hesses Siddhartha auch das kurze Buch Der Yoga-Kate-
chismus des Patanjali (Originaltext). Der Meister-Schliissel zur Geheimlehre Indi-
ens von Willy Adelmann-Huttula. Der Autor war ein Anhdnger der Neugeist-Bewe-
gung'? und baute seine Ubertragung des Yogasiitras auf Judges Ubersetzung auf.
Das Werk, ein kaum tiberblickbares Geflecht verschiedenster 6stlicher, okkulter
(allen voran theosophischer) und christlicher Lehren, stellt eine interessante Syn-
these vorheriger Deutungsmuster dar. Das Yogastitra wird mit Rajayoga gleich-
gesetzt und dabei deutlich von Hathayoga distanziert (Adelmann-Huttula, 1922:
24). Neben Judge, von dem er die Gleichsetzung von Yoga und Konzentration tiber-
nimmt, rezipiert Adelmann-Huttula intensiv Deussens Bearbeitung des Yogastitras
und zitiert vielfach daraus. Einerseits liegt sein Fokus auf menschlicher Optimie-
rung und Geistesschulung, andererseits ist sein Yogaverstandnis ein zutiefst reli-

112 Der Zeitgenosse Rosel berichtet dariiber Folgendes: »Eine weitere Bewegung, die sich besonders in
den letzten Jahren stark verbreitet hat, ist die >Neugeist<-Bewegung. Schon frither in den angelséchsischen
Landern, besonders Amerika tétig, hat sie seit einiger Zeit auch bei uns an Boden gewonnen. Wenn bei der
anthroposophischen Schulung der Schwerpunkt im Erkennen lag, so sucht die Neugeist-Bewegung in ers-
ter Linie zu einer harmonischen Lebensfithrung anzuleiten. Die Unrast und Zerfahrenheit des modernen
Menschen soll einer ruhigeren, vertieften Lebensanschauung und -fiihrung Platz machen. Zu diesem Zwecke
gilt es vor allem, die Gedanken zu beherrschen und in harmonische, positive Richtung zu lenken, alle Tatig-
keit bewusst und mit richtiger Konzentration auszufiihren, kurz, die gesamte Personlichkeit auf gesunden
geistigen Prinzipien zu reorganisieren.« (Rosel, 1928: 116)



2 Pataiijali im Kulturkontakt 105

gioses. Dabei teilt er Deussens monistisches, advaita-vedantisches Yogaverstand-
nis (ebd.: 36) und verbreitet es an eine grofde Leserschaft. Adelmann-Huttula feiert
Yoga euphorisch als praktischen Weg, dessen wichtigster Aspekt die Konzentration
ist, die zu einem »transzendental-meditativem Zustand« fiihre (ebd.: 36). Folglich
iibersetzt der Autor Siitra 1/2 mit »Konzentration, oder Yoga, ist das Verhindern der
Verdnderungen des Denkprinzips« (ebd.). »Konzentration« wird direkt mit citta
verkniipft, es spielt »die Hauptrolle im Yoga, weil das Bestreben des Praktikers
darauf gerichtet sein mufs, die Herrschaft tiber diese dufderst subtile Substanz oder
Gedankenessenz zu erlangen« (ebd.: 16). Am Ende dieses Prozesses ereignet sich
kaivalya, der Zustand, in dem die »Seele« fahig ist, »in universeller Weise am gro-
en Leben des Weltalls bewuf3t teilzunehmen.« (Ebd.: 79)

Solche auf Beherrschung und Lebensweltlichkeit abzielenden Deutungen des
Textes finden 1932 in der Monographie Der Yoga als Heilweg des Indologen Jakob
Wilhelm Hauer ihren Héhepunkt. In dieser ersten einflussreichen deutschen Uber-
setzung nach Deussen kritisiert Hauer, obgleich Wissenschaftler, den objektiven
»niichtern Denkenden der vergangenen Epoche«, der im Yoga »eine arge Verirrung
des menschlichen Geistes sah« (1931b: 5). Demgegeniiber popularisiert er einen
lebensweltlichen, eigenen Zugang zum Yoga und formuliert eine »riicksichtslose
Forderung [...], dafd die Sanskrit-Ausdriicke verdeutscht werden« (1931a: 37). Die
Neologismen, die Hauer daraufhin entwirft, dienen als Trager seiner religiosen
und nationalistischen Ideologie, deren kampfbereiter Beiklang sich weit vom Inhalt
des Yogasiitras entfernt. Hauer fiihrt die im Yogastitra enthaltene Forderung nach
citta-vrtti-nirodha zu einer ganzen Gesellschafts- und Modernekritik in Form einer
Intellektualismus-Kritik aus. Einer kopflastigen und verdauf3erlichten Gesellschaft,
in der er sich zu befinden wahnt, stellt er die Forderung nach Tiefe und Innerlich-
keit entgegen; Aspekte, die er mit dem Begriff purusa assoziiert. Daneben sind die
klesa-s und die samskara-s zusammen mit dhyana die Kernbegriffe seiner Deutung -
Begriffe, die fiir Hauer unter die Oberfldche des Bewusstseins weisen und zum
Unbewussten fiihren. So riickt der Yoga in die Nahe einer psychotherapeutischen,
analytischen »Methode zur Befreiung des Menschen von seinen unterbewufdten
Bindungen« (1937: 296). Den von den samskara-s, den »unterbewufdten Bindungen«
Befreiten stellt Hauer als einen mitten im Leben stehenden, »geldsten« Menschen
dar, dessen Personlichkeit sich in volligem Gleichgewicht befinde; diesen Zustand
formuliert er als Ziel des Yoga. Dieser aus seiner Erleuchtung ins normale Leben
zuriickgekehrte Mensch sei »eine freie, heitere und in der grofden Gemeinschaft
seines Volkes und der Menschheit kréftig wirkende Personlichkeit« (1937: 315).

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass das Bestreben, aus dem
Yogastitra eine Praxis abzuleiten und Yoga als eine gangbare Methode fiir Europaer
darzustellen, wofiir der Text dementsprechend uminterpretiert werden musste,
die meisten der in diesem Kapitel vorgestellten Interpreten eint. Dabei variiert der
Zweck, den diese Praxis erfiillen sollte. Zum Beispiel ging es um das Erlangen okkul-



106 2 Patafijali im Kulturkontakt

ter Krafte (bei den Theosophen), darum, eine psychotechnische Methode zur Selbst-
optimierung in Form von Willensschulung und Konzentrationssteigerung zu fin-
den (Keyserling und Adelmann-Huttula) oder zum Durchdringen und Besiegen des
Unbewussten (Hauer). Und disziplin- sowie diskursiibergreifend zeigt sich die Suche
nach einem Heilsweg, der zur (umfassenden) Gesundung des Menschen beitragen
konnte. Die Verbindung von Yogastitra und Hathayoga zum Zwecke eines prakti-
schen Zugangs ereignete sich dabei zwar flachendeckend, jedoch beinahe heimlich.

Die vorangegangenen Ausfiithrungen sollten als Kontrastfolie zum Umgang mit
Patafijali in der Ay-Linie dienen, die im Folgenden beginnend mit Krsnamacarya
nachgezeichnet wird. Es konnte eine lebendige und vielfaltige Yogastitra-Rezeption
aufgezeigt werden, und das bereits vor dem Boom des dsana-basierten Yogas, das
sich langsam ab Ende der 1920er Jahre und stiarker erst ab Mitte der 1930er Jahre
in Deutschland ausbreitete. Diese Rezeptionsstrange leisteten fundamentale Vor-
arbeit, um den Kulturimport Yoga, mit direkter Referenz zum Yogastitra, sowohl auf
den Alltag zu beziehen als auch ihn als etwas »Spirituelles«, etwas »Hoheres, als
eine »Geistestechnik« zu brandmarken. Diese Ansicht ist im heutigen Yogadiskurs
bestehen geblieben, wenngleich sie nicht immer ausdifferenziert ist, oder, in den
Worten Fuchs’, »relativ unscharf« (1990: 262) und sich nun zusehends auch direkt
auf die Korperpraxis selbst bezieht.



3 Patanjali als Schirmherr:
Das Yogasutra in der Ashtanga Yoga-Linie

Der sich im Umfeld des heutigen Ays zeigenden Idee, dass die intensive Kérper-
praxis namens (Ashtanga) Yoga ein Kommentar zu Patafijalis Yogasiitra darstellen
wiirde, soll im folgenden Kapitel genauer nachgegangen werden. Dahinter steht
die Frage, ob dieser hermeneutische Turn direkt in den Lehren Krsnamacaryas
und seines Schiilers Pattabhi Jois’ zu verorten ist, die beide ihr kérperorientiertes
Yogasystem diskursiv mit Patafijali rahmten.

Es wird sich dabei zwar zeigen, dass diese friithen Lehrer der Ay-Linie ein
vedantisch ausgelegtes Yogastiitra als Legitimation fiir ihre Praktiken nutzten, aller-
dings argumentiere ich aufbauend auf der Analyse von Krsnamacaryas und Jois’
Lehren im Folgenden, dass beide nicht der Meinung waren, dass es »[f]iir jeden ein-
zelnen Satz des Siitra« »eine Entsprechung in der Praxis« gibt,'® und diese heutige
Ansicht also eine weitere Abwandlung des »praktischen Patafijali« darstellt. Letzt-
endlich fungiert Patafijali in der Krsnamacarya-Linie mehr als ein »Schirmherr,
der, wie vorher auch schon, Praktiken und damit verbundene, je unterschiedliche
Weltanschauungen mit seinem Namen »unterstiitzt«. Der grofse Unterschied zu den
fritheren Rezeptionen, in denen Patafijalis Text eine dhnliche Funktion erfiillte, ist
nun allerdings, dass es eine elaborierte Kérperpraxis namens Yoga ist, die direkt
mit dem Yogasiitra in Verbindung gebracht wird. Inhalte des Yogastitras werden
zunehmend mit den Praktiken der asana-Praxis assoziiert, und dies miindet in dem
Ereignis, dass Jois, moglicherweise als Reaktion auf die Nachfragen seiner westli-
chen Schiiler*innen, sein asana-System sogar »Ashtanga (Vinyasa) Yoga« nennt und
sich spatestens ab da der Nexus von asana und Patafijalayoga richtig etabliert.!*

3.1 T. Krsnamacarya (1888-1989):
Das Yogasttra zwischen Mythos und Praxis

In den 1930er Jahren unterrichtete der Brahmane Tirumalai Krsnamacarya (1888-
1989) am Konigshof von Mysore in Siidindien eine korperlich fordernde Yogapra-
xis, der eine Verbindung mit dem Yogasiitra nachgesagt wird, die Krsnamacarya

113 So schreibt es Ronald Steiner, https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/
120101-die-essenz-des-ashtanga-yoga/, Zugriff 21.9.2021.

114 Es gibt Anzeichen dafiir, dass, bevor die ersten Amerikaner*innen Anfang der 1970er Jahre in Mysore
eintrafen, Jois’ Yogasystem noch nicht Ashtanga Vinyasa Yoga hief3, sondern von Jois lediglich »asana«
genannt wurde (vgl. Singleton, 2010: 186).


https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/120101-die-essenz-des-ashtanga-yoga/
https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/120101-die-essenz-des-ashtanga-yoga/

108 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

selbst etablierte."s Uber die Herkunft und das Alter von Krsnamacaryas Lehren
wird in der Wissenschaft debattiert," seine eigenen Antworten darauf sind zum
Teil stark mythologisierend, zum Beispiel, da er einige seiner Quellentexte gechan-
nelt bekommen haben soll (wie der dem visnuitischen Gelehrten Sri Nathamuni
zugeschriebene Text Yogarahasya) oder sie verloren gegangen sind (wie das fiir
die imaginierte Genealogie des heutigen Ays so wichtige Buch Yogakorunta (YK)).

Singleton nennt Krsnamacaryas Arbeit hinsichtlich einer Verbindung zwischen
Yogapraxis und dem Yogasiitra »a modern project of grafting gymnastic or aerobic
asana practice onto the Yogasiitras, and the creation of a new tradition« (2011), geht
aber nicht ndher darauf ein. In Zusammenhang mit seiner innovativen Methode der
Korperarbeit leistete Krsnamacarya auch Pionierarbeit beziiglich der theoretischen
Rahmung der von ihm zum Teil selbst geschaffenen, zum Teil aus verschiedenen
Systemen kompilierten und sich immer wieder dndernden, auf asana fokussierten
Korperpraxis, wie im Folgenden weiter ausgefiihrt wird. Dabei werde ich argumen-
tieren, dass Krsnamacarya das Yogasttra selbst, klassisch ausgelegt, nicht derart
wertschdtzte und es somit nicht eine solche Bedeutung fiir seine Lehre hatte, wie
heutzutage gemeinhin angenommen wird. Ebenso wie er die asana-Praxis, die er im
Indien des frithen 20. Jahrhunderts vorfand, reformierte, deutete er das Yogastitra
in vielerlei Hinsicht so um, dass es seiner Weltsicht entsprach.

Zu Krsnamacaryas Leben und Schaffen haben schon andere Forscher*innen
gearbeitet und dabei hervorgehoben, dass sich seine Perspektive auf das Yogastitra
im Laufe der Zeit dnderte - eine Aussage, die ich im Folgenden differenzieren moch-
te.!” Dazu wurden zwei Blicher Krsnamacaryas einer genaueren Analyse unterzo-
gen, die beide erst 2012 verdffentlicht wurden und bisher nicht von der Forschung
beachtet wurden: Die Yogasanagalu (YSA) und die Yogamakaranda 11 (YM 1I). Dar-
aus geht hervor, dass Krsnamacarya das Yogastitra zwar in seinem ersten Buch, der
Yogamakaranda (YM) von 1934, Patafjjali stiefmiitterlich behandelt, dass der Text
aber mit aller Wahrscheinlichkeit schon Anfang der 1940er Jahre, in seiner Zeit am
Konigshof in Mysore, zu einem bedeutenden Teil seiner Lehre wurde, wenngleich
er es zu diesem Zwecke haufig uminterpretierte.

Friihe Lehrjahre, die Yogakorunta und biographische Kniffe

Krsnamacaryas Biographien wurden ausschlief3lich von Verwandten oder Studen-
ten verfasst (vgl. Desikachar, 2005; Desikachar, 1997, 2012; Mohan, 2010), deren oft-
mals verklarte, mythopoetische Erzahlungen das bilden, was iiber Krsnamacaryas
Leben bekannt ist. Krsnamacarya kam aus einer Familie von Vaisnavas, er war also

115 In einem Interview von 1948, veroffentlicht vom Gesundheitsministerium der indischen Regierung,
antwortet Krsnamacarya auf die Frage: »Is it a new method of yours?«, »No. They are of Patanjali.« (New-
combe, 2017), ein Diskurs, den auch Jois weiterfithren wird.

116 Vgl.z.B.Sjoman (1999), Singleton (2010: 175-210), Singleton und Fraser (2014), White (2014: 197-224) u.a.
117 Vgl. Singleton und Fraser (2014: 97) und White (2014: 223).



3.1 T Krsnamacarya (1888-1989): Das Yogasiitra zwischen Mythos und Praxis 109

ein Anhanger des Hindu-Gottes Visnu. Mit seinem Vater, der 1898, als Krsnamacarya
zehn Jahre alt war, starb, soll er in jungen Jahren korperliches Yoga praktiziert
haben, doch diese Praxis bleibt undefiniert. Die Yogapraxis hingegen, die er spa-
ter lehren und fiir die er - durch die Arbeit seiner Schiiler*innen - zu weltwei-
tem Ruhm gelangen sollte, entstammt sicherlich nicht seiner Familienlinie; es
ist vielmehr belegt, dass Krsnamacarya sie nach einer ldngeren Periode theore-
tischer und praktischer Studien selbst entwickelte, wobei er sich unter anderem
auf altere sowie jiingere Yogaliteratur bezog."® Der Brahmane war auferdem ein
ausgebildeter Sanskrit-Gelehrter, ein Pandit, der im ersten Jahrzehnt des 20. Jahr-
hunderts im Zuge einer Indienreise alle sechs orthodoxen brahmanischen Welt-
anschauungssysteme (saddarsana-s) und Ayurveda studiert haben soll, darunter
»the theory of yoga« (Mohan, 2010: 3). Demnach scheinen akademische Leistungen
in Krsnamacaryas erstem Lebensabschnitt von zentraler Bedeutung gewesen zu
sein.”” Sein Sohn T.K.V. Desikachar beschreibt in seiner Biographie eindriicklich,
wie Krsnamacarya, als klassischer Gelehrter ausgebildet, darauf trainiert war, sei-
nen Standpunkt logisch darzulegen und aufs Bitterste zu verteidigen:

Wie zu allen Zeiten und an allen Orten wetteiferten Gelehrte um die Positionen, die einen
hohen Status und finanzielle Sicherheit versprachen. Eine gut formulierte Abhandlung
spielte dabei eine gewisse Rolle, aber weit wichtiger war die Fahigkeit eines Bewerbers,
einen Standpunkt energisch und liberzeugend zu vertreten und aus einer Debatte, die
sich tiber Stunden hinziehen konnte, siegreich hervorzugehen. Dies bedurfte der ein-
wandfreien Darlegung, Rhetorik und Logik; auch der Fahigkeit, aus dem Gedéchtnis auf
Anhieb genau Zitatstellen in Schriften, Kommentaren und anderen Quellen anzugeben.
(Desikachar, 2012: 52f.)

Diese intellektuelle Ausbildung steht an der Basis von Krsnamacaryas Wirken, und
sie sollte im Hinterkopf behalten werden, wenn im Folgenden seine Methode und
sein Einsatz von Yogaphilosophie analysiert wird - Krsnamacarya war ein schlauer
und gewandter Denker, der genau wusste, wie er seinen Standpunkt iiberzeugend
vertreten konnte, auch in dem Fall, dass dieser nicht mit den alten Yogaschriften
vereinbar war, auf die er sich jeweils bezog.

Nach diesen frithen akademischen Jahren gewinnt Yoga als kérperliche Praxis in
den Biographien erst in den Erzdhlungen iiber Krsnamacaryas langen Aufenthalt

118 Ahnliches ldsst sich {iber einen weiteren einflussreichen Yogalehrer des modernen Yoga sagen, Svami
Sivananda Sarasvati (1887-1963) (vgl. Ostrowski, 2018a).

119 A.G.Mohan, derzwischen 1971 und 1989, also in dessen spaterer Schaffensphase, Schiiler von Krsnamacarya
war, gibt allerdings an, dass alle Informationen tiber die Ausbildung seines Lehrers nicht durch externe
Berichte verifiziert werden kdnnen: »We have no second-person account of Krishnamacharya’s years of
study with his yoga teacher in the Himalayas nor of his studies in the universities where he obtained his
degrees.« (2010: 7) Daher miissen selbst Erzdhlungen iiber seine akademischen Studienjahre mit einer
gewissen Vorsicht behandelt werden.



110 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

in Tibet an Bedeutung (vgl. Desikachar, 2012: 50). Ab 1916 studierte Krsnamacarya
demnach sieben Jahre lang unter seinem neuen spirituellen Lehrer, Ramamohan
Brahmacari in Tibet."” Doch gleichzeitig heben seine Biographen bereits in dieser
frithen Lehrphase das Yogastitra hervor, wie zum Beispiel K. Desikachar: »Ganga-
nath Jha advised him, >If you really want to master yoga, you must travel beyond
Nepal to Tibet. This is where a yogi called Rama Mohana Brahmacari lives. He is
the only one who can teach you the complete meaning of the Yoga Sutra.«« (2005:
46) Laut seinem Sohn lernte Krsnamacarya unter Brahmacari nicht nur das Sitra
auswendig, sondern er wurde auch in die Orthopraxie des Yogastitra-Chantens ein-
gefiihrt: »[...] but he also learned to chant them with an exactness of pronunciation,
tone, and inflection that echoes as nearly as possible their first utterance thousands
of years earlier.« (White 2014: 208)'? In Anbetracht der Tatsache, dass beinahe alles,
was Krsnamacaryas System oder das seiner Schiiler*innen ausmachen wird, von
dieser einen Quelle stammen soll, also von einem Lehrer, der keine von der bishe-
rigen historischen Forschung bestatigte Personlichkeit ist, muss Krsnamacaryas
Geschichte iiber seine Initiation und seine Lehrjahre in Zweifel gezogen werden.
Noch mehr wird sie durch die zweite Sorte von Quelle, die als Grundlage seiner
Lehre gilt, in Frage gestellt, und zwar gechannelte oder verloren gegangene Yoga-
texte wie die Yogarahasya und die Yogakorunta. Das Yogasiitra ist einer der weni-
gen Texte, auf die sich Krsnamacarya immer und immer wieder bezog, die nicht zu
dieser unzuverladssigen Auswahl gehoren.

Den detaillierten Ausfiihrungen iiber die Rolle des Yogastitras in Krsnamacaryas
selbst verfassten und veroffentlichten Werken sollen ein paar Uberlegungen zur
omindsen und im Umfeld des modernen Ays bedeutsamen Yogakorunta voraus-
geschickt werden. Sie spielt im Diskurs um die Herkunft und Geschichte von
Krsnamacaryas Lehre eine bedeutend grofdere Rolle als die besagten Texte aus
seiner eigenen Feder. Die YK ist auch fiir die vorliegende Untersuchung von Inte-
resse, da sie laut der frithesten Biographie Krsnamacaryas, Sri Krishnamacharya
The Pirndcarya ein alter Text ist, der neben ausfiihrlichen Koérpertechniken auch

120 Es gibt starke Diskrepanzen zwischen den Biografen beziiglich der Daten von Krsnamacaryas Reise
nach Tibet, vgl. T.K.V. Desikachar (2012: 48, 50) und Mohan (2010: 5). Tatsachlich ist die gesamte Geschichte
heftig kritisiert worden, s. White (2014: 197ff.) und Remski (2019: 103). Bereits 1999 schreibt Sjoman in
einer Fufdnote, dass es sich bei dieser Erzahlung schlicht um eine Vertauschung des Ortes gehandelt haben
konnte, die spater zu einem Mythos wurde: »lyengar has stated in my presence that Krishnamacariar had a
Tibetan guru. This would seem to be supported by the reference to the Gandaki river, found in Nepal. How-
ever, | believe this refers to a river in Northern Karnataka on the Maharashtra border called the Gandaki and
also referred to as the Guduk by Kirmani. Havayadana Rao in his History of Mysore, Vol. 111, p. 710 refers to
the Gandaki.« (Sjoman, 1999: 66, FN 61) Demnach wiirden die Grundlagen von Krsnamacaryas Yogamethode
aus Studindien stammen, was in Zusammenhang mit den dort in der Vormoderne zirkulierenden Yogatex-
ten, wie die von Sjoman analysierte Sritattvanidhi aus dem 19. Jh. oder deren moglicher Grundlagentext
Hathabhydsapaddhati aus dem 18. Jh., denkbar erscheint. Beide Texte beschreiben (als erste Werke in der
HY-Tradition) dynamische asana-Systeme, die an Krsnamacaryas vinydasa-System erinnern.

121 White (2014: 208-216) argumentiert, dass das Chanten des Yogastitras keinen historischen Vorlaufer hat.



3.1 T Krsnamacarya (1888-1989): Das Yogasiitra zwischen Mythos und Praxis 111

das Yogasitra enthalten haben soll. Der Erzahlung nach bekam Krsnamacarya die
YK von seinem Lehrer Ramamohan Brahmacari in Tibet gelehrt, welcher der Fami-
lienlinie der kasyapa gotra angehorte (Desikachar, 1997: 27), also einer Linie von
Brahmanen. T.K.V. Desikachar fiihrt weiter aus, dass die YK in Gurkha, einer nepa-
lesischen Sprache, verfasst gewesen sei und dass Krsnamacarya das Buch in dieser
Sprache auswendiglernte (ebd.).

Falls dieser Text tatsachlich jemals existiert hat, gilt eine schriftliche Fassung als
fiir immer verloren, da Krsnamacaryas in Kalkutta in einer Bibliothek erstandene
Version von Ameisen zerfressen worden sein soll, der Text vor diesem Ereignis von
niemandem abgeschrieben wurde und Krsnamacarya ihn nur Pattabhi Jois miind-
lich tibermittelt haben soll - es gibt allerdings widerspriichliche Berichte dazu, ob
Jois die YK iiberhaupt jemals zu Gesicht bekam.’?? Dessen ungeachtet bestand Jois
stets darauf, dass in diesem Text nicht nur die verschiedenen Serien und Methoden
des Ay vollstandig beschrieben wurden, sondern auch deren enge Vernetzung mit
den Lehren des Yogasiitras.

Trotz seiner zweifelhaften Geschichte ist der Text von grofder Bedeutung in der
rezenten Ay-Szene. Da es bisher keinen anderen Anhaltspunkt dafiir gibt, dass es
jemals einen alten Text gab, der das Yogasiitra und die elaborierte physische Trai-
ningsmethode des AY miteinander in eine enge Beziehung setzt, wird die YK noch
immer als Referenz fiir die Authentizitdt dieser Verkniipfung genutzt. So betont
Maehle gleich in der Einleitung seines bekannten Ay-Buches von 2006:

According to Krishnamacharya’s biography, the Yoga Korunta contained not only the
vinyasa system but also the Yoga Sutra of Patanjali and its commentary, Yoga Bhasya,
compiled by the Rishi Vyasa. These were bound together in one volume. We can see from
this that, in ancient times, what are today regarded as two systems that only share the
same name - the Ashtanga Yoga of Patanjali and the Ashtanga Vinyasa Yoga of the Rishi
Vamana - were in fact one. (2006: 1)

Interessanterweise bezieht sich Maehle mit dieser Aussage auf die oben genannte
Biographie von Desikachar von 1997.12 Hitte ein solches Buch tatsachlich existiert,

122 Singleton beruft sich auf Feldforschungsdaten (Aussagen Dritter), die nahelegen, dass Jois den Text
selbst gesehen haben soll, als Krsnamacarya ihn in einer Biicherei in Kalkutta fand (Singleton 2010: 184).
Eddie Stern hingegen erwdhnt im Vorwort zu Jois’ einzigem Buch Yoga Mala, dass Jois die Yogakorunta nie-
mals zu sehen bekam, Krsnamacarya ihm aber die Methoden der Yogakorunta beibrachte, als Jois 1927 sein
Schiiler wurde (vgl. Jois 1999: xv). Wird davon ausgegangen, dass Krsnamacarya die YK in Kalkutta fand,
bevor Jois sein Schiiler wurde, so wie es Sterns Beschreibung nahelegt, ist es unwahrscheinlich, dass Jois
den Text wirklich zu Gesicht bekam. Es hat den Anschein, dass Jois diese Geschichte erst in spéteren Jahren
erzdhlte, denn zumindest erwdhnte er sie nicht gegeniiber Eddie Stern Ende der 1990er Jahre. Auch stellt
sich die Frage, in welcher Sprache die YK in besagter Biicherei in Kalkutta vorlag - ebenfalls in Gurkha oder
in einer Ubersetzung.

123 Maehle nenntkeine Seitenangabe. Die mir vorliegende Version von Sri Krishnamacharya The Pirndcarya
ist an einigen Stellen durch unprazise Kopierarbeit in der Lesbarkeit beeintrachtigt, doch die thematisch
passende Stelle ist deutlich lesbar: »The various stages of Pataiijali’s Yoga Stitra were dealt with in that book.



112 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

hatte der Autor der YK das Yogasiitra und Vyasas Kommentar auf eine ahnliche
Weise kritisieren, uminterpretieren und ergdnzen miissen, wie es Krsnamacarya
in seinen Veroffentlichungen tut, denn anders sind die Weltanschauungen der
genannten Systeme nicht miteinander zu vereinbaren.

In Kontrast zu diesen Erzdhlungen vertritt White sogar die These, dass sich
Krsnamacarya erst spét in seinem Leben dem Yogastitra zuwandte (2014: 223). Auch
wenn es einerseits unwahrscheinlich ist, dass Krsnamacaryas Yogasystem zusam-
men mit dem Yogastitra in einem alten Yogatext dargelegt wurde, ist andererseits,
wie ich im Folgenden argumentieren werde, auch Whites These zu differenzieren
und kann zum Teil widerlegt werden. Anhand drei verschiedener Schaffensphasen
wird ersichtlich, dass das Yogasiitra schon mindestens seit den 1940er Jahren fiir
Krsnamacarya von Relevanz war und dass sich lediglich Krsnamacaryas Einsatz
und sein Verstdandnis des Textes im Laufe der Zeit veranderten:

1. Krspamacaryas Zeit in der yogasala des Maharaja von Mysore, von den frii-
hen 1930er bis zu den frithen 1950er Jahren.

2. Seine Zeitin Chennai nach der Schliefdung der Yogaschule in Mysore, ab 1952.
Seine spadten Jahre, in denen sein erster und einziger Kommentar zum
Yogastitra entstand, Yogavalli, der nie verdffentlicht oder ins Englische iiber-
setzt wurde. Erst 1984 diktierte er den Text seinem Sohn Desikachar und
anderen Schiilern.

Dieser folgende Abschnitt der Arbeit befasst sich mit einem Teil der Geschichte,
der partiell im Dunklen liegt und in dem das Ausmachen von Fakten zwischen
den vielen uniiberpriifbaren Erzahlungen, die Elemente des Diskurses sind und
bleiben werden, oftmals schwierig ist. Der Fokus soll bei der Analyse zum einen
auf den wenigen Schriftstiicken liegen, die tatsachlich von Krsnamacarya verfasst
und veroffentlicht wurden,®* und zum anderen auf seinem Yogastitra-Kommentar
Yogavalli. Dieser Text ist bis zu diesem Zeitpunkt der Offentlichkeit verwehrt geblie-
ben, und fiir seine Analyse werden Berichte von Zeitgenossen Krsnamacaryas in
Augenschein genommen. Ebenso wie die YK auch ist die Yogavalli ein Text, der
sich den Erzahlungen nach expliziter mit dem Yogasitra beschéftigt, als es die von
Krsnamacarya tatsachlich verfassten und publizierten Werke tun. Die Analyse von

Various kinds of yoga practices were also described with great clarity. Only with the help of >Yoga Kurantams«
could he understand the inner meanings and science of the Yoga Siitra. The first three years he was made
to memorise the Yoga texts in the form of adhyayanam. His focus was in [sic!] the study of the Yoga Siitra,
Vyasa Bhasya and the Samkhya Dar$ana. The next three years he practiced Yogabhyasa and for the next one
and a half years he studied the $iksana Krama and the cikitsa krama.« (Desikachar, 1997: 27) Meinem Ver-
standnis nach sagt dies lediglich aus, dass Krsnamacarya die drei genannten Texte jeweils mit seinem Leh-
rer studierte, und nicht, dass sie in die YK integriert waren.

124 Hierbei analysiere ich die Ubersetzungen und nicht die meist auf Kannada oder Tamil verfassten
Originaltexte.



3.1 T. Krsnamacarya (1888-1989): Das Yogasiitra zwischen Mythos und Praxis 113

Krsnamacaryas Biichern wird zeigen, dass die Ansicht, dass das Yogastitra und die
asana-Praxis deckungsgleich seien, nicht in Krsnamacaryas Lehre begriindet ist,
und darauf aufbauend wird argumentiert, dass dies auch auf Pattabhi Jois zutrifft.

Krsnamacaryas Zeit in der yogasala des Maharaja von Mysore

Als Krsnamacarya nach seiner Zeit des Reisens und seiner Ausbildungsphase ab
den 1930ern dem Maharaja von Mysore diente, entstanden seine ersten und wich-
tigsten Blicher:

1.

Sein wohl popularstes Buch Yogamakaranda (YM), das 1934 auf Kannada,
1938 auf Tamil und erst 2006 auf Englisch erschien, bildet die Basis der fol-
genden Erlduterungen.

Das Buch Yogasanagalu (YSA) erschien 1941 auf Kannada, die einzige vor-
handene englische Version stammt aus dem Jahr 2012, erméglicht durch
das Ubersetzungsprojekt von Anthony Grim Hall und ausgefiihrt von Satya
Murthy. Die Einleitung des Buches enthélt ein Vorwort zur zweiten Ausgabe,
und bereits hier erklart Krsnamacarya, dass er einem Abschnitt zusatzli-
chen Text hinzugefiigt hitte (Hall, 2012: 1). Die Ubersetzung von Satya Murthy
basiert wiederum auf einer neuen Ausgabe von 1982. Klar ist demnach, dass
der Text seit 1941 liberarbeitet wurde, doch es lasst sich nicht tiberpriifen,
inwiefern. Trotzdem ist davon auszugehen, dass sich die Grundlagen des
Textes seit 1941 nicht verdndert haben und die Prominenz des Yogastitras
darin nicht erst spater erganzt wurde.

Auf das letzte Buch dieser Periode, die Yogamakaranda I (YM 11), trifft
Ahnliches zu. Das Datum der Erstveroffentlichung ist nicht bekannt, der
Text wurde erst 2012 von A.G. Mohan auf Englisch verdéffentlicht, der sich
dafiir auf eine bereits existierende englische Version stiitzte, die er eige-
ner Aussage nach lediglich tiberarbeitete. Auch wenn Mohan angibt, dass
der Text in den 1930er und frithen 1940er Jahren geschrieben worden zu
sein scheint, hat er ihn erst in den 1970er und 1980er Jahren zusammen
mit T.K.V. Desikachar unter Krsnamacarya studiert, was eine genaue Datie-
rung unmoglich macht. Zudem arbeiteten Mohan und Desikachar augen-
scheinlich mit Krsnamacarya mit jener englischen Ubersetzung der YM 11,5
und das, obwohl Krsnamacarya sicherlich auf Kannada oder Tamil schrieb,
und zumindest Tamil auch A.G.Mohans und Desikachars Muttersprache ist.
Obwohl sich dadurch leichte Zweifel an der Originalitdt des Dokumentes
regen, wird es in die Analyse mit einbezogen, da die Argumente, die fiir eine
Autorschaft Krsnamacaryas sprechen, iiberwiegen.

125 Der Ubersetzer ins Englische ist laut Mohan nicht bekannt.



114 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

In der YM erwéhnt Krsnamacarya das Yogasiitra nur einmal namentlich,*?® hau-
figer bezieht er sich allgemein auf die »yoga sastras« [»scriptural injunction,
sacred book« (2006 [1934]: 161)].”” In den beiden spateren Texten hingegen zitiert
Krsnamacarya mehrfach Sttras und verweist explizit auf Patafjali, ein bemerkens-
werter Unterschied zur YM. Sollten diese vielen Referenzen auf Pataiijali tatsach-
lich erstin spateren Jahren hinzugefiigt oder iiberarbeitet worden sein, kdnnte das
daraufhindeuten, dass Patafijali erst spat fiir Krsnamacarya an Bedeutung gewann,
doch istaufgrund der tiefen Verwobenheit der Patafijali-Verweise in beiden Texten
eher nicht davon auszugehen.””® Dann ist die vermehrte Bezugnahme auf Patafijali
in der YSA und der YM I1 ein klares Anzeichen dafiir, dass sich Krsnamacarya bereits
in den wenigen Jahren, die zwischen der Verdffentlichung der YM und den beiden
spateren Werken vergingen, dem Text zuwandte und ihn nutzte, um sein syntheti-
sches, modernes Yogasystem mit Patafjjali zu legitimieren. Eine weitere Moglich-
keit ist, dass der Maharaja, der zumindest die YM und die YSA in Auftrag gab und
subventionierte, Patafijali starker hervorgehoben haben wollte.

Krsnamacaryas Synthese von Hathayoga, Rajayoga und den astanga-s
Die im zweiten Kapitel der YM aufgezahlten astanga-s gleichen auf den ersten Blick
denen des Yogastitras, jedoch unterscheiden sie sich inhaltlich. Primar beschreibt
die YM Korpertechniken und baut nicht auf den metaphysischen und ontologi-
schen Grundlagen des Yogastitras auf. Und trotz der H6he-Metaphern, mit denen
Krsnamacarya die drei letzten, meditativen anga-s diskursiv versieht, ist die Kor-
perpraxis, wie im Hathayoga, von bemerkenswerter Relevanz.’

Wie so viele Interpreten vor ihm, und vermutlich in Reaktion darauf, unterschei-
det auch Krsnamacarya Hathayoga von Rajayoga und verbindet Letzteres mit den

126 Das »Patanjala Yogadarshanam« wird an Position dreizehn in der Kurzbibliografie erwahnt, die der
Yogamakaranda vorausgeht (2006 [1934]: viii). Im Text selbst ist die Suche nach »Yogasiitra«, »yogadarsanax,
»Patafijali/Patafijala« und respektiven Schreibweisen vergeblich.

127 Singleton schreibt: »The deference to $astra and guru in the YM’s account of dsana [...] functions to
play down the author’s personal innovations within the teachings he expounds.« (2012: 341) Und wenn sich
Krsnamacarya mit seinem Verweis auf sastra-s tatsachlich auf Yogawerke bezog, sind diese wohl meist im
Kanon der Hathayoga-Literatur zu verorten, da er sich vor allem auf besagte »sastras« bezieht, wenn er
iiber konkrete Kérpertechniken, z.B. dsana, pranayama oder cakra-s etc. spricht.

128 White schloss die YSA und die YM II 2014 weitgehend von seiner Analyse aus, wodurch sich sein Ein-
druck, dass Krsnamacarya erst spat in seinem Leben zum Yogastitra kam, verfestigt haben mag.

129 Die tatsachlichen Praktiken, die der Text beschreibt, entstammen also nicht dem Yogastitra, sondern
eher noch spéten Hathayoga-Schriften. Jason Birchs Pionierarbeit zur Hathabhydsapaddhati, einem HY-
Text aus dem 18. Jh,, zeigt eine neue Entwicklung innerhalb der Hathayoga-Tradition, denn der Text lasst
darauf schlief3en, dass zu dieser Zeit dynamische und repetitive dsana-s praktiziert wurden (vgl. Birch,
2018b:134), die tendenziell an Krsnamacaryas frithe Ubungsreihen erinnern. Auch die Motivation hinter den
Korperpraktiken dnderte sich in der spaten Hy-Tradition, weg von der intensiven Korperkasteiung friihe-
rer Hathayoga-Systeme hin zu einer modern anmutenden Intention: »During this time, hathayogic asana-s
were adapted with a view to cultivating strength and fitness, through a comprehensive range of strenuous
positions and continuous movements. Its section on asana does not expatiate on the benefits of practising
such dsana-s, other than to say they produce bodily strength (Sariradardhya).« (Ebd.: 136)



3.1 T Krsnamacarya (1888-1989): Das Yogasiitra zwischen Mythos und Praxis 115

astanga-s. Wie im Vorangegangenen ausgefiihrt, herrschte Ende des 19. und Anfang
des 20. Jahrhunderts sowohl unter westlichen Forscher*innen als auch in popular-
wissenschaftlichen, esoterischen Kreisen der Konsens, dass Hathayoga eine niedere
Korperpraxis und Rajayoga die hohere, mentale Arbeit umfasst. Krsnamacarya hin-
gegen prasentiert Hathayoga als eine notwendige Grundlage fiir das Erreichen von
Rajayoga, und schon sein erster Satz zeigt an, dass er sich dabei auf die spéteren
Entwicklungen der Hathayoga-Tradition bezieht, wenn er es priméar mit der Praxis
von asana-s in Verbindung bringt:

Hatha yoga focusses mainly on descriptions of the methods for doing asanas. Raja yoga
teaches the means to improve the skills and talents of the mind through the processes
of dharana and dhyana [ ...] and describes how to see the jivatma, the paramatma and all
the states of the universe. But even here it is mentioned that to clean the nadis it is nec-
essary to follow the pranayama kramas. Asana and pranayama are initially extremely
important. But if one wants to master asana and pranayama, it is essential to bring the

indriyas under one’s control. (Krishnamacharya, 2006 [1934]: 21f.)

Eine im Ansatz dhnliche Ansicht ist zwar schon in der Hathapradipika angelegt,*
doch diese Artvon Verbindung, die Krsnamacarya zwischen >niederem« Korperyoga
und >hoherem« Rajayoga herstellen mochte, indem er das eine als Grundlage des
anderen prasentiert, kann auch als Reaktion auf jene pejorativen Diskurse gegen-
iiber Hathayoga verstanden werden, mit denen er direkt konfrontiert gewesen
sein muss.

Rajayoga umfasst also dharana (Konzentration) und dhydna (Meditation) sowie
das Erkennen des paramatma, verstanden als »hochstes Selbst«.! Es kann festge-
halten werden, dass Krsnamacarya in seiner YM die Kérperarbeit meistens klar
von Rajayoga unterscheidet und mit Hathayoga in Verbindung bringt. Es gibt eine
Stufenleiter, die mit dem Koérper anfangt, aber tiber ihn hinaus gehen sollte, und
diskursiv unterscheidet Krsnamacarya einerseits zwischen der »vorbereitenden«
Korperarbeit und den hoheren Stufen, andererseits bezeichnet er im obigen Zitat
die Kontrolle der Sinnesorgane (indriya-s), also das vierte Glied der astanga-s,
pratyahara, ebenfalls als wichtigen Faktor, damit die vorherigen Glieder, asana
und pranayama, gelingen. Wenngleich hier anklingt, dass sich die anga-s wechsel-

130 Vgl.z.B. Hathapradipika Sloka 1.1, in dem Hathayoga als eine Leiter (adhirohini) hin zu Rajayoga beschrie-
ben wird. Allerdings ist, wie in Kapitel [.1. bereits erortert, der Rajayoga der Hathapradipika nicht deckungs-
gleich mit dem Yogasiitra, sondern ein Synonym fiir samddhi. Doch weder entspricht die Definition der
Hathapradipika von samadhi der des Yogastitras, noch gleichen sich beide Texte in Hinblick auf Metaphysik,
Theorie oder Praxis (vgl. Birch, 2014: 411) Somit ist Hathayoga fiir die Hathapradipika keine Technik hin zu
Patafijalayoga, sondern zu einem Zustand namens samadhi, der nicht den samdadhi-s des PY$s entspricht.
131 Paramatma ist ein Begriff, der im (Advaita) Vedanta synonym fiir brahman verwendet wird, der aber
nicht dem metaphysischen Vokabular Patafijalis entstammt. Somit sind nicht nur die Methoden, sondern
auch das Ziel von Krsnamacaryas Rajayoga nicht identisch mit jenen des PYSs.



116 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

seitig beeinflussen konnen, ist die sukzessive Stufenmetapher ein starkerer Topos
in Krsnamacaryas Werken. So erklart er an anderer Stelle der YM, dass die aniga-s
wie eine Leiter funktionieren, die »Schritt fiir Schritt« hinaufzuklettern sei (2006
[1934]: 14), und formuliertin der YM 11 beziiglich dhyana, Meditation: »Progress and
benefit in this step is ensured only by systematically following the previous steps:
YAMA, NIYAMA, ASANA, PRANAYAMA, etc.« (Mohan, 2012: 109)%

In Kontrast dazu erwahnt Krsnamacarya in der YSA das Wort paramatma an
einer Stelle in direktem Zusammenhang mit asana-s. Bezogen auf Sitra 11/28
schreibt er asana-s dort neben Gesundheit auch eine Rolle innerhalb einer spiri-
tuellen Praxis zu: »Yogangasana practice eliminates and prevents illness but also
originates (manifests) the wisdom of jeevatma and paramatma [ ...] «. Jivatman und
paramdtman sind Termini, die sich beispielsweise in der Umgebung des HYs finden.
Dementsprechend besagt Vers 4.7. der HP, dass die Einheit von »individueller Seele«
(jivatman, pw, s.v.) und »Weltseele« (paramatman, pPw, s.v.) samadhi genannt
wird,® bezieht dies allerdings nicht auf asana-s. Hier verbindet Krsnamacarya also
das, was er unter Hathayoga und Rajayoga versteht, direkt miteinander, doch wie es
genau gemeint ist, dass die dsana-Praxis Wissen tliber jivatman und paramatman
evoziert, prazisiert Krsnamacarya nicht. Es kann trotzdem festgehalten werden,
dass diese Aussage deutlich anders klingt als seine in der YM vorgebrachte Auf3e-
rung, dass asana und pranayama anfangs (»initially«) sehr wichtig waren, sowie
seine erwdhnte Definition von Rajayoga (und nicht Hathayoga) als das Erkennen
des hochsten Selbst (paramatman). In der YM 11 findet sich eine dhnliche Bemer-
kung zu den dsana-s, mit direkter Referenz zu Patafijali, doch klingt es wieder wenig
konkret und eher danach, als wiirde das Yogastitra eine die Kdrpertechniken legiti-
mierende Funktion einnehmen: »The Yoga asanas cure diseases, increase memory
power and mental ability and bring about spiritual realisation (see Patanjala Dars-
hana ch. 11 sutra 28) and their practice is not restricted by differences of caste][,]
creeds|,] age and sex.« (Mohan, 2012: 82)

Die ersten vier ariga-s

Krsnamacarya nennt in der YM je zehn yama-s und niyama-s, eine gangigere Anzahl
in mittelalterlichen Yogatexten wie der Yogayajfiavalkya, wahrend das Yogasiitra
nur je fiinf kennt. Allerdings gleichen Krsnamacaryas yama-s und niyama-s nicht
denen der Yogayajiiavalkya, obwohl Mohan diesem Werk einen solchen Einfluss
auf Krsnamacaryas Lehre zuschreibt, sondern denen aus Brahmanandas spatem

132 Fiir weitere Beispiele von Stufenmetaphern in Krsnamacaryas Werken vgl. z.B. Krishnamacharya
(2006 [1934]: 9), Hall (2012: 8), Mohan (2012: 72).

133 tat-samam ca dvayor aikyam jivatma-paramatmanoh/pranasta-sarva-sankalpah samadhih so’bhid
hiyate//(HP, 4.7.) Die Mohans (2017: 104) iibersetzen den Vers so: »The state of equilibrium which is the
union of the individual consciousness (jivatma) and universal or divine consciousness (paramatma), in
which there is an end to all intensions, is called samadhi.«



3.1 T Krsnamacarya (1888-1989): Das Yogasiitra zwischen Mythos und Praxis 117

Kommentar zur Hathapradipikd namens Jyotsna.** Doch Krsnamacarya wird diese
zwanzig yama-s und niyama-s spater nicht mehr erwdhnen, weder in der YSA noch
in der YM 11, sondern zu den zehn yama-s und niyama-s des Yogasttras iibergehen.
Zumindest in der YSA bezieht er sich dafiir explizit auf Patafijali, was erneut dafiir-
sprechen konnte, dass er bereits in seiner Zeit in Mysore in den frithen 1940ern
seine Lehre zunehmend an Patafijalis Strukturen anglich.®*

In Krsnamacaryas Biichern finden sich keine Anzeichen der Auffassung, dass
sich im Zuge der asana-Praxis die ersten beiden anga-s mitentwickeln kénnten, so
schreibt er zum Beispiel in der YM II: »If these two steps of Yama and Niyama are
well established the third step of ASANA will be easy of attainment. If one is indif-
ferent or imperfect in the two steps then the third step becomes either too difficult
or too dangerous.« (Mohan, 2012: 72) Hier rat Krsnamacarya also regelrecht davon
ab, mittels Korperiibungen zur moralischen Verfeinerung zu gelangen (wie es Jois
in seiner Yoga Mala schreibt, es haufig in der heutigen Umgebung des Ays zu horen
ist, und wie es - mutatis mutandis - in Zusammenhang mit Kérperiibungen auch
der Agenda der KKB entspricht), sondern vertritt klar den Standpunkt, dass Kérper-
iibungen nur mit der richtigen moralischen Einstellung dahinter ihre volle Wirkung
entfalten konnen.®® Krsnamacaryas Unterricht scheint in seiner Zeit unter dem
Maharaja von Mysore jedoch vorrangig in der Vermittlung von asana-s bestanden
zu haben. Sich auf Erzdahlungen von Krsnamacaryas frithen Schiiler*innen beru-
fend, restimiert Singleton: »[...] in his role at the yogasala Krishnamacharya did
certainly focus almost exclusively on the external, physical exercise component of
yoga.« (2010: 197) Wird diese Tatsache nun mit seinen Aussagen tiber die yama-s
und niyama-s zusammengedacht, wére ein ethischer Lebensstil Voraussetzung
dafiir gewesen, bei Krsnamacarya dsana erlernen zu konnen. An diesem Beispiel
und an seinen bereits erwadhnten, sich teils widersprechenden Aussagen liber eine
Stufenfolge der astarnga-s zeigt sich, dass Krsnamacaryas Aussagen zu den astanga-s
in seinen verschiedenen Biichern nicht immer koharent sind.

Asana beinhaltet in der YM - neben den verschiedenen Kérperhaltungen selbst -
weitere Praktiken der Hathayoga-Tradition wie bandha und mudra.*®” In der YSA
bettet Krsnamacarya sein vinyasa-krama-System direkt in Patafjjalis Kontext ein:

134 Die yama-s und niyama-s wurden in der originalen Hathapradipika wohl vollstandig ausgelassen,
denn im altesten bekannten Manuskript werden sie nicht erwdhnt, und sie fanden wahrscheinlich erst
im 18. oder 19. Jh. ihren Weg in den Text, wie Jason Birch mir berichtete (Skype-Konversation am 6.4.2020).
Die aufgezdhlten yama-s und niyama-s entsprechen Krsnamacaryas, nur »homamg, das letzte von ihm
genannte niyama, heif3t in jenen spaten Versionen der HP »huta«. Zwar sind beide Termini gleichbedeutend
und kdnnen mit »Opfer« tibersetzt werden, doch zeigt dies, dass Krsnamacarya nicht einfach die Nomen-
klatur der HP iibernommen hat.

135 Vgl. Hall (2012: 6ff.; 94) und Mohan (2012: 71f.).

136 Auf diese Beobachtung werde ich in Kapitel 111.2.3.8. noch einmal zuriickkommen.

137 Fir einen Vergleich der in der YM und der YSA beschriebenen dynamischen asana-Folgen mit den
festen Serien heutigen AYs s. Kapitel I111.1.3.1.



118 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

»The basis of this is [ ...] »tato dvandvanabighatah« (Patanjali sutra 2,48). Those who
practice yogangasana are not bothered by cold, wind, sun, happiness, sorrow or to
[sic!] conditions of vata, pitta and kapha according to Maharshi Bhagavat Patafijali.«
(Hall, 2012: 94) Eine solche Aussage wiirde es vielleicht nicht mehr in eine moderne
Yogastitra-Interpretation schaffen, da sie wohl nicht dem Erfahrungshorizont der
meisten Yogapraktizierenden entspricht. Doch zeigt dieses Beispiel bestens die von
Krsnamacarya innovierte Verwebung von intensiven Kérperpraktiken — und zwar
von ganz anderen als jenen, mit denen sich Pataijali befasste (also eine stabile und
angenehme Sitzhaltung) - mit Zustinden und Zielen des PYSs.

Prandyama wird in der YM hdufig erwadhnt, jedoch ohne prazise Techniken zu
nennen. In der YSA beschreibt Krsnamacarya »three important types of pranayama -
1. Suryabhedana 2. Ujjayi 3. Sheetali« (Hall, 2012: 79), alle drei in der Hathapradipika
genannt,'®® und in der YM 1I finden sich gleich zehn verschiedene pranayama-
Techniken, die ebenfalls grofdteils denen der Hathapradipika entsprechen, auf die
sich Krsnamacarya direkt bezieht (Mohan, 2012: 88).

Gesundheit und das Yogasiitra

In der YSA und in der YM II sticht das Thema Gesundheit hervor. Krsnamacarya
preist seine ausgefeilten asana-Praktiken auf eine Weise an, die in der heutigen
Yogaszene gang und gébe ist. Erstens legitimiert er sein physisches Ubungssystem
mit altindischen Texten, die keine Kérperiibungen beschreiben, und zweitens mit
dem wiederholten Verweis auf »Gesundheit«:

The Yoga Asanas are not new inventions of the modern days propagated among the
masses. Our religious books say that these Yoga practises were discovered thousands
of years ago. The Bhagavad Gita which is accepted as one of the greatest scriptures all
over the world is alone sufficient to testify to the greatness of Yoga. The connection
between Yoga Asanas and Health is described in Chapter I Sloka 17 of Hathayoga Pradip-
ika. (Mohan, 2012: 77)

Konkret bezieht er sich also zum einen auf die Bhagavadgita, die keinerlei Kor-
periibungen beschreibt, und zum anderen zitiert er fiir das in seiner Lehre so
relevante Thema Gesundheit einen Sloka der Hathapradipika,™ in der in den dar-
auffolgenden Slokas ein paar wenige dsana-s ausgefiihrt sind. Dies sind fast aus-
schlief3lich Sitzhaltungen,*® aber die Hathapradipika hat tatsachlich, in Einklang

138 Vgl. Hathapradipika 11/48-50 fiir siryabhedana, 11/51-53 fiir ujjayt and 11/57-58 fiir Sitalt.

139 Vgl. HP 1.17: hathasya prathamangatvad asanam purvam ucyate [ kuryat tad asanam sthairyam
arogyam canga-laghavam [[1.17 [|. Arogya ist hier das Wort, das mit »Gesundheit« {ibersetzt wird.

140 Im Gegensatz zur heutigen lediglich auf den Handflachen gehaltenen, ausgestreckten Pfauenhaltung
mayurdasana wird die Pfauenstellung in der HP »mayiiram [...] pitham« genannt, also »der Pfauensitz«.
Vgl. Hathapradipika 1.32, in der Fassung der Uni Gottingen: http://gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil/
1_sanskr/6_sastra/3_phil/yoga/hathyopu.htm, Zugriff: 4.8.2020.


http://gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil/1_sanskr/6_sastra/3_phil/yoga/hathyopu.htm
http://gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil/1_sanskr/6_sastra/3_phil/yoga/hathyopu.htm

3.1 T Krsnamacarya (1888-1989): Das Yogasiitra zwischen Mythos und Praxis 119

mit dlteren Hathayoga-Schriften, einen neuen, vom Yogastitra abweichenden Fokus
auf Gesundheit. Allerdings geht es dabei weniger um bestimmte gesundheitsfor-
dernde Wirkungen von asana-s, wenngleich dies vereinzelt der Fall ist. Gesundheit-
licher Nutzen wird in der Hathapradipika vor allem Atemtechniken, pranayama,
zugeschrieben.*!

Haufig erwdhnt Krsnamacarya in der YSA und der YM 11 das Yogasiitra in Zusam-
menhang mit Gesundheit, ohne genaue Stellenangaben. Er schreibt Patafijali sogar
Aussagen liber modifizierte Ubungen fiir Frauen zu, die im PY$ nicht aufzufin-
den sind: »All pranayama except kaphalabhati may be practiced by ladies during
their period of pregnancy. Patanjali and Gorakshanath are against their doing the
kumbhakam. They say that ladies should confine themselves during pregnancies
to merely longer breathing in and breathing out.« (Mohan, 2012: 96) Auch folgende
Ausfithrung steht nicht am angegebenen Ort, im so populédren Sitra 11/28: »The
Yoga asanas cure diseases, increase memory power and mental ability and bring
about spiritual realisation (see Patanjala Darshana ch.II sutra 28) and their prac-
tice is not restricted by differences of caste creeds age and sex.« (Ebd.: 82) Ebenso
ermangelt Patafijalis Text Aussagen liber eine modifizierte pranayama-Praxis fir
Frauen, die schwanger sind, sowie Hinweise zur Behandlung von Krankheiten. Hier
und auch in anderen Schriften Krsnamacaryas lasst sich beobachten, wie der Autor
das Yogasiitra ganz selbstverstandlich mit Kérperpraktiken und deren (gesund-
heitlichen) Wirkungen verbindet und das hohe Ansehen des Textes nutzt, um seine
Aussagen zu legitimieren.

Im Gegensatz zu den Inhalten des PYSs beschiftigt sich zum Beispiel das gesamte
letzte Kapitel der YM II detailliert mit der Behandlung von konkreten Krankheiten
durch sogenanntes »Yogic treatment« (Mohan, 2012: 116), gemeint sind damit die
asana-Praxis, pranaydma und eine bestimmte Erndhrung. Fiir Krsnamacarya war
dieser Ansatz ein sehr wichtiger Aspekt seiner Yogamethode, der in seiner Aktu-
alitat tiberrascht, erhalt doch eine praventive und kurative »Yogatherapie« zuneh-
mend Zulauf im modernen Yoga."? Doch ist dieser Fokus, trotz Krsnamacaryas
Miihen, nicht mit Patafijali zu begriinden. Was der Pandit erschafft, ist de facto
eine Verbindung der Themengebiete von Ayurveda und Hathayoga, diskursiv ver-
woben mit dem Yogastitra.

141 »HYP promises good health in general, i.e. if one practices Yoga one gets rid of diseases, and connects
concrete techniques and diseases in particular, mainly in case of prandyama« (Lind 2015: 61). Lind nennt
die Hathapradipika Hathyogapradipika und kiirzt sie dementsprechend mit »HYP« ab.

142 Vgl. z.B. Steiner (2019) fiir ein Beispiel aus meinem Forschungsfeld. Es darf dabei nicht vergessen
werden, dass Krsnamacaryas yogic treatment einem zeit- und kulturspezifischen medizinischen Verstand-
nis entspringt, das haufig nicht mit der kontemporaren schulmedizinischen Herangehensweise an asana-s
ibereinstimmt.



120 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

Die letzten vier anga-s

In beiden Yoga Marakandas geht Krsnamacarya nur am Rande auf die letzten vier
anga-s, pratyahara, dharana, dhyana und samadhi, ein, wahrend diese Fokussie-
rungs- und Meditationstechniken im Yogastitra eine grofde Rolle spielen. In der
YM 11 konkretisiert er das meditative siebte Glied, dhyana, auf lediglich drei Seiten.
Dabei elaboriert er vor allem eine im Sitzen ausgefiihrte visuelle Fokussierungs-
technik namens trataka, die in der Hathapradipika 11/31 als eine der satkriya-s, also
als Reinigungsiibung beschrieben wird. Das finale Glied, samadhi, im PYS$ in ver-
schiedene Unterarten unterteilt und ausfiihrlich erlautert, spielt in beiden Biichern
nur eine marginale Rolle. Die YM erlautert, dass »profound and constant medita-
tion« erst nach den ethischen Observanzen und den physischen Praktiken durch-
gefiihrt werden darf, und in der YSA formuliert Krsnamacarya sogar, dass die Praxis
der letzten ariga-s, beginnend mit pratyahara, von entsprechenden Lehrern erlernt
werden soll (Hall, 2012: 86) - ein Anhaltspunkt dafiir, dass er die meditativen Glie-
der nicht als einen der Kérperpraxis inhdrenten Teil verstand. Mehrere Stellen in
seinen Biichern lassen erahnen, dass Krsnamacarya nicht davon ausgeht, dass die
physische Praxis sui generis die Emergenz der anderen anga-s bewirkt und folglich
auch das Eintreten von samddhi, sondern dass er von getrennten Praktiken ausgeht,
die jeweils verschiedene Effekte haben, obwohl sie aufeinander aufbauen. Zum Bei-
spiel schenkt asana korperliche Starke:

Sometimes, in other activities, one has to wait until the end to experience the bene-
fits of the action. This is not so in yogabhyasa. There are benefits at every stage of the
practice. From practising only asana, one gains strength of the body; from the practice
of only the yama, one develops compassion towards all living beings; from practising
only pranayama, it is possible to achieve long life and good health. (Krishnamacharya,
2006 [1934]: 8f)

T.R.S. Sharma, Krsnamacaryas Schiiler in den 1930er Jahren, erinnert sich: »[...] the
spiritual aspects of yoga like dhyana, dharand and the samadhi states were rarely
talked about« (Singleton, 2010: 197), und Iyengar, der Mitte der 1930er Jahre bei
Krsnamacarya lernte, »remarks dryly of his dsana-regime prepared by Krishna-
macharya: >If my brother-in-law also had an eye to my deeper spiritual or perso-
nal development, he did not say so at the time«« (Ebd.)"* Die einzige Aussage Uber
einen frithen Philosophieunterricht wiahrend dieser Zeit stammt von Pattabhi Jois,
zwischen 1927 und 1953 Schiiler von Krsnamacarya:

143 Allerdings verbrachte B.K.S Iyengar nur wenige seiner Teenager-Jahre in den 1930ern mit Krsnamacarya
(Iyengar, 1983 [1981]: xviii-xix). Als er danach mit 18 Jahren nach Pune kam, hatte er nichts als seine »practice
of asana, of yoga postures - not even the breathing practices of pranayama, not texts, not yoga philosophy.«
(Iyengar, 1983 [1981]: xix-xx)



3.1 T Krsnamacarya (1888-1989): Das Yogasiitra zwischen Mythos und Praxis 121

He also taught me philosophy. For five years, we studied the great texts. He would call
us to his house and we would stand outside and wait to be called in. Sometimes, we
would wait the whole day. He would usually teach us for one or two hours every day:
asanas early in the morning and, around 12 o’clock, philosophy class. He also taught
us pranayama, pratyahara [sensory withdrawal], dharana [concentration], and dhyana
[meditation]. And, in addition to the Yoga Sutras and Bhagavad Gita, he also taught Yoga
Vasishta, Yoga Yajnavalkya, and Samhita. And all in Sanskrit. (Medin, 2004: 9)

In den 25 Jahren Unterricht mit Krsnamacarya bekam Jois also nur fiinf Jahre lang
einen nicht ndher bestimmten Einblick in die Philosophie und in die hoheren Glie-
der der astanga-s, moglicherweise gegen Ende ihrer gemeinsamen Zeit und kurz
bevor Krsnamacarya sich 1952 in Chennai niederlief. In dieser Phase jedenfalls ver-
andert sich nicht nur, wie er asana unterrichtete, und zwar zunehmend therapeu-
tisch und individuell, es haufen sich auch die Berichte seiner Schiiler*innen tiber
konkreten Unterricht von Yogaphilosophie.

Krsnamacarya in Chennai

In Krsnamacaryas Zeit in Chennai gehoren seit 1955 Srivatsa Ramaswanmi, seit 1961
sein Sohn T.K.V. Desikachar und seit Anfang der 1970er Jahre A.G. Mohan zu seinen
Schiilern. Sie alle geben an, griindlich von Krsnamacarya in das Yogasiitra einge-
fithrt worden zu sein, oft sogar mehrmals und zusammen mit dem Vyasabhasya,
das weder in Jois’ noch in heutigen Yogasitra-Auslegungen eine erkennbare
Rolle spielt. Ramaswami erwéhnt, dass sie im Unterricht mit Krsnamacarya das
Yogastitra zunachst Zeile fiir Zeile lasen und den Text danach erneut durchgingen,
zusammen mit den wichtigsten Kommentatoren.** Schliefilich gingen sie ihn noch
einmal freier durch, wahrscheinlich mit Krsnamacaryas eigener Interpretation. Der
nun lber 60-jahrige Krsnamacarya folgte offensichtlich zunachst einer textbasier-
ten Exegese. Diesem recht ausfiihrlichen Unterricht entgegengesetzt antwortete
Krsnamacarya in den frithen 1960er Jahren auf die Bitte einer seiner (raren) west-
lichen Studentinnen, der Amerikanerin Libbie Mathes:

»Guruji, when will you teach me meditation?« An outrageous request, and he showed
his wrath at my arrogance...... »You foreigners! You want everything Now. We study
and practice all our lives...« Then he stopped abruptly, gently touched my head and
said softly and very slowly, »You x Do x Your x Pranayama x Every x Day; Meditation x
Will x Come.«™*

144 Anthony Grim Hall, E-Mail an L.v.0., 2.9.2019.
145 Ein Erfahrungsbericht von Mathes’ Zeit mit Krsnamacarya findet sich auf http://pureinspirations.
com/pure-stories/my-path-to-yoga/, Zugriff: 30.8.2019.


http://pureinspirations.com/pure-stories/my-path-to-yoga/
http://pureinspirations.com/pure-stories/my-path-to-yoga/

122 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

Diese sich von selbst durch prandayama einstellende Meditation entsteht zwar
immer noch aus einem schrittweisen Prozess, doch klingt dies definitiv anders
als sein friitherer Rat, fiir das Erlernen von Meditation nach entsprechenden Leh-
rern zu suchen. Seine an Mathes gerichtete Unterweisung, wenngleich sie sich auf
pranaydama und nicht auf asana bezieht, erinnert an Jois’ Slogan »Do your practice
and all is coming«, und es ist denkbar, dass Krsnamacarya eine solche Aussage
unter der Annahme traf, dass die indisch-religiése Kultur und Literatur fiir west-
liche Schiiler*innen zu komplex wére.

Krsnamacaryas spite Jahre und die Yogavalli

Da es sich durch die besprochenen Werke Krsnamacaryas zieht, dass der Autor
nicht ndher auf die drei letzten, auf meditative Geisteszustande ausgerichteten Glie-
der eingeht, sondern sich hauptsachlich mit asana und anderen Koérpertechniken
auseinandersetzt, miisste das Buch Yogavalli eine Ausnahme darstellen, denn laut
Mohan ist es ein vollstandiger, auf Sanskrit verfasster Kommentar zum Yogasitra.
Die wenigen Informationen tiber den Text stammen erneut von Mohan und Desika-
char sowie von Desikachars Schiilern Claude Marechal und Scott Rennie, Letzterer
ein spater Schiiler von Desikachar, mit dem ich 2019/2020 einen E-Mail-Austausch
tiber die Yogavalli fiihrte.

In diesem Buch interpretiert Krsnamacarya das Yogasiitra, laut Aussagen sei-
ner Schiiler, in visnuitischer Perspektive in der Tradition des Sri Nathamuni, doch
letztlich wird das Yogastitra in seinen Handen zu einem intertextuellen Werk, da
er die »klassischen« Kommentare als unzureichend befindet: »In the Yogavalli
Professor Krishnamacharya completes the >classic commentaries very amply. In
particular he suggests a very original, strong and wise interpretation of the apho-
risms which discuss the techniques of posture and breathing. With regard to the
passages discussing the asanas and pranayama (sutra 11.46 to 11.48 and 11.49 to
11.53), the commentaries known as »classic« are, according to him, neither very clear
nor sufficiently practical.« (Maréchal, 2013/2014: 52) Dementsprechend korrigiert
Krsnamacarya auch Vyasas Kommentar: »Professor Krishnamacharya corrects
certain passages of the celebrated commentary of Vyasa on the third chapter of
the Yoga Sutras. According to the master, the exegesis of the famous commenta-
tor is at times too theoretical, hardly comprehensible, indeed even responsible for
confusion.« (Maréchal, 2013/2014: 53) Krsnamacarya interpretierte das Yogasiitra
also so, wie er, als praxisorientierter Pandit, es fiir richtig hielt, und indem er das
Bhdsya, den anerkanntesten Kommentar zum Yogastitra, als oftmals zu theoretisch,
schwer zu verstehen und verwirrend abtut, stellt er sich gegen die intellektuelle
Traditionslinie des Yogasitras. Krsnamacarya kritisiert und transformiert damit
zwei inhdrente Charakteristika der philosophischen Tradition des PYSs: Erstens die
Exklusion von spezifischen Korperpraktiken und zweitens die von den Kommen-
tatoren ausgehende intellektuelle Auseinandersetzung mit dem Text. Dabei ist er,



3.1 T Krsnamacarya (1888-1989): Das Yogasiitra zwischen Mythos und Praxis 123

wie im Vorhergehenden ausgefiihrt, nicht der erste Kommentator des Yogastitras,
der den Text innovativ und auf die Kérperpraxis bezogen auslegt, und damit ist
Krsnamacaryas Ansatz als Teil einer (vor-)modernen Entwicklung zu verstehen.

Maréchal erlautert weitergehend, dass Krsnamacarya das Sitra zum einen
hochst praktisch und alltagstauglich auslegte und zum anderen im Gegensatz zur
Kommentarliteratur sehr fromm. Beide Ansitze entsprechen dem Grofdteil heuti-
ger Interpretationen:

In his last commentary on the Yoga-Sutras, the Yogavalli, the Professor gives an entirely
devotional interpretation to the whole text. For example, he attributes to the word
»va« from sutra 23, chapter 1 (»ishvarapranidhanat-va«) the sense of »only« whereas
most other commentators translate it as »or.« To be sure, all is in accord with present-
ing devotion as a method for attaining the state of yoga; but for Professor Krishnam-
acharya, this means is the only valid one, while for the »classics« it concerns only one
possible path amongst other equally effective ones. Other passages of the Yogavalli,
notably those on the third chapter of the Yoga-Sutras, reflect this same vision: »One
may obtain one or another particular realization if one has accomplished the exercise
of samyama in the correct direction, but only on the condition of having received the
grace of God, who alone finally decides to confer the expected fruits of this practice.«
(Maréchal, 2013/2014: 53f.)

Dies konstatiert auch Scott Rennie, wenn er in seinen Notizen zur Yogavalli
T.K.V. Desikachar paraphrasiert: »TK (Tirumalai Krsnamacarya, L.v.0.) said ONLY
by surrendering to a Higher Power can we find peace of mind.« (2009: 8) Dies
ist allerdings keine Neuigkeit in Krsnamacaryas Lehre, schon 1941 verstand er die
astanga-s als Weg zu Gott: »One has to believe that the eight yoganga’s yama, niyama,
asana, pranayama, pratyahara, dharana, dhyana and samadhi are the best way to
bhakti sadhana and then practice.« (Hall, 2012: 93) Und auch das Thema Gesund-
heit bringt Krsnamacarya in der Yogavalli erneut mit dem Yogasiitra in Verbindung:

Further, all the detailed explanations of the Professor on aphorism 11.50 which treats
the technique of pranayama are also enlightening. His commentaries, more concrete
and more simple than those of the >classics¢, seem to better integrate the real, practical
conditions of experience combining the postures, the manipulation of the breath and
mediation (sic!). Besides, his interpretations take account of the possibility, thanks to
these exercises, of reestablishing and protecting physical and mental health. (Maréchal,

2013/2014: 53f.)

Im Kontrast zur klassischen Kommentartradition des Yogasttras lasst sich anhand
der Yogavalli Krsnamacaryas Interpretations- und Innovationsarbeit noch deut-
licher aufzeigen - etwas, das in seinen selbst verfassten Werken nicht derart pra-



124 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

zise greifbar wird. Auch Krsnamacaryas Auslegung des PY$s durchzieht sein kla-
res Streben nach moglichst praktischer Auslegung, nach physischer und mentaler
Gesundheit sowie nach Hingabe an Gott. Diese Freiheiten in der Auslegung lasst
die knappe Struktur des Siitras allerdings nur zu, wenn die Jahrtausende alte Kom-
mentartradition in grof3en Teilen aufder Acht gelassen oder uminterpretiert wird.

Krsnamacaryas Begriff von Yogaphilosophie baut also diskursiv auf dem
Yogasiitra und einer flexiblen Reihe von astanga-s auf, folgt jedoch im Detail nicht
Patafjjalis Metaphysik, wenngleich der in philosophischen Debatten geschulte
Krsnamacarya sein System mit Bezugnahme auf Patafijali zu legitimieren weif3. In
Ubereinstimmung mit Birchs oben erwihntem Befund, dass ab dem 17. Jahrhundert
grofde Yoga-Kompilationen entstanden, die Aspekte von Hatha- und Rajayoga mit
Patafijalayoga und brahmanischen Texten verbanden (vgl. Birch, 2018a: 110), zeigt
sich ein dhnlich eklektischer Einsatz des Yogastitras in Krsnamacaryas Lehre.*®
Krsnamacarya nutzt das Yogastitra stellenweise als Inspirationsquelle fiir ausge-
wahlte Inhalte, und zwar nicht erst in seinen spaten Jahren, sondern bereits in sei-
ner Zeit in Mysore. Doch keineswegs bedient sich Krsnamacarya dabei des gesam-
ten Textes, er verwendet weder durchgehend Patafijalis Terminologie, noch stimmt
seine Lehre mit der grundlegenden Metaphysik und Ontologie des PYS$s iiberein.

Singleton und Fraser (2014: 101) betonen den Einfluss von Krsnamacaryas Leh-
ren auf modernes Yoga: »Transnational postural yoga’s orthopraxis (i.e., the right
way of practicing) and belief frameworks (i.e., the theory and rationales used to
explain practice) have been radically shaped by Krishnamacharya’s work and
legend.« Wahrend dies sicherlich auf die Kérpertechniken der modernen, dyna-
mischen Yogastile zutrifft, wird das folgende Kapitel in Bezug auf die theoreti-
sche Rahmung dieser Koérperpraktiken zeigen, dass durch Jois, eine sehr wichtige
Schnittstelle zwischen Krsnamacarya und der internationalen Yogagemeinschaft, in
heutigen Interpretationen haufig nur ein Schatten von Krsnamacaryas vielfaltigen
Lehren iibrig geblieben ist, da Jois Yogaphilosophie beinahe vollstandig aus seinem
Unterricht ausschloss. Krsnamacaryas Kniff hingegen, seine innovativen Praktiken
mit Patafjali zu verweben und zu legitimieren, fiihren alle seine Schiiler*innen fort,
mal mehr, mal weniger explizit.

146 Sein gesamtes System kann auf diese Weise verstanden werden: »As Klas Nevrin summarizes: >With
reference to Nathamuni himself, Krishnamacharya legitimates and authorizes a set of practices and doc-
trines that combine Patafijali’s YS with his version of Shri Vaishnavism, as well as with various Hatha-
yogic practices, healthistic ideologies and Neo-Vedantic interpretations of classical Hinduism.«« (Singleton/
Fraser, 2014: 106, FN 29)



3.2 K. Pattabhi Jois (1915-2009): »This is Patafijali Yoga« 125

3.2 K. Pattabhi Jois (1915-2009):
»This is Patafjali Yoga«

This is Patafijali Yoga.

Do your practice and all is coming.
Wrong practice, no benefit.

No books. Only one teacher you take.’

Diese vier Pattabhi Jois zugeschriebenen Aussagen sind grundlegend fiir den Dis-
kurs um die Tradition und die Orthopraxie des von ihm gelehrten Ashtanga Vinyasa
Yoga-Systems!"® und lassen Jois’ Verstdndnis von Padagogik sowie die autoritare
Rolle erahnen, die er als Lehrer einnahm. In der Beschaftigung mit Jois’ Methode
wird deutlich, dass ein strenges Einhalten der Prinzipien seines Ays als Grundvor-
aussetzung dafiir angesehen wird, dass sich ein versprochenes spirituelles Ergeb-
nis einstellt. Die Methode ist dabei von einer (von Jois autorisierten) Lehrkraft
zu erlernen, und nicht mithilfe von Biichern. Die Behauptung, dass Ay auf einer
ungebrochenen, alten Traditionslinie basiert, dient als Grundlage dafiir, den Uben-
den die strikten Regeln der Ay-Praxis aufzuerlegen.”* Dies wird weiter verstarkt
von einem auf Patafijalis astanga-s aufbauenden Versprechen, dass mit dem Meis-
tern der dsana-Praxis automatisch ein als spirituell gedeuteter Entwicklungspro-
zess einhergehe, sich also dadurch alle anderen anga-s mitentwickeln werden - so
zumindest verstehen viele Ubende Jois’ Aphorismen »This is Patafijali Yoga« und
»Do your practice and all is coming«. Dieses Narrativ wird auch von der nachsten
Generation der Jois-Familie weitergefiihrt, zum Beispiel ermahnt und verspricht
Jois’ Tochter und Sharat Jois’ Mutter Saraswathi Rangaswami:

You don’t want to change the method. What you learn in Mysore with us is what you
should teach in your place. Guruji has told us so many things; you can’t go changing it.
If you follow Guruji’s method, definitely everything is becoming spiritual. It will change
minds; everything will change. (Donahaye/Stern, 2010: 123)

147 Dieersten drei Zitate gab Steiner haufig in seiner Yogaausbildung wieder. Wahrend Nardi mir erzéhlte,
dass er »This is Patafijali Yoga« nie selbst von Jois’ gehort hat, findet es sich im Interview mit Jois’ frii-
hem Schiiler Tim Miller (Donahaye/Stern, 2010: 80). »No books. Only one teacher you take« erwihnt
z.B. Norman Blair (2018).

148 Urspriinglich nannte Jois seinen Yogastil »Ashtanga Vinyasa Yoga«, doch da sich dies nicht bis in mein
Datenmaterial fortsetzt und sich mittlerweile global der Name »Ashtanga Yoga« durchgesetzt hat, nutze ich
im Folgenden nur diesen Namen fiir Jois’ System.

149 Bisher kennt die philologische und historische Forschung keine Beispiele aus der indischen Kultur-
geschichte, in der genau diese Praxis des Ashtanga Vinyasa Yogas beschrieben wird. Und obwohl die Ergeb-
nisse der rezenten Yogaforschung zeigen, dass die Formen von Yoga, die seit dem frithen 20. Jh. an Popu-
laritat gewonnen haben, keiner ungebrochenen Traditionslinie folgen, ist dies eine Erkenntnis, die viele
Yogalehrer*innen und Yogapraktizierende noch nicht erreicht hat.



126 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

Gleichzeitig steht allerdings zur Debatte, wie explizit Jois besagte Inhalte tatsachlich
unterrichtet und, noch brisanter, selbst vertreten und gelebt hat. Aussagen seiner
Schiiler*innen zeigen, dass »Guruji« zwar, zum Beispiel durch besagte Aphorismen,
implizierte, dass es sich bei AY um eine spirituelle Praxis handele, er dies jedoch
kaum mit Theorie unterfiitterte. Es gibt zudem Anzeichen dafiir, dass, bevor die
ersten Amerikaner*innen Anfang der 1970er Jahre in Mysore eintrafen, Jois’ Yoga-
system noch nicht Ashtanga Vinyasa Yoga hief3, sondern von Jois lediglich »asana«
genannt wurde (vgl. Singleton, 2010: 186).5°

In den kommenden 30 Jahren bis zu seinem Tod 2006 sollte Jois, unter ande-
rem durch den Einfluss der wachsenden westlichen Schiilerschaft, einiges an sei-
ner Yogamethode dndern. Die Kérperpraktiken wurden immer strikter in Serien-
formaten festgelegt und bestimmte Rationalisierungen der Praktiken, die durch
Jois’ mangelnde Englischkenntnisse und seine allgemeine Verschwiegenheit seinen
westlichen Schiiler*innen gegeniiber vage im Raum standen, sedimentierten sich
durch das Zutun seiner Schiiler*innen, allerdings moéglicherweise nicht immer auf
eine Weise, die Jois selbst so vertreten hitte.”™ Diejenigen, die aus aller Welt nach
Mysore gereist waren, um von Jois zu lernen, wollten wissen, zu welchem Zweck
sie diese intensiven Korperpraktiken ausfithrten und warum genau es sich bei AY
um eine spirituelle Praxis, um »Patafijali Yoga« handle - etwas, das viele von ihnen
imaginierten, hofften und sogar einforderten.

Ich habe intensivim mir vorliegenden Datenmaterial nach einem roten Faden in
Jois’ Lehre gesucht, doch die Widerspriiche, auf die ich dabei gestof3en bin, ergeben
kein stringentes Bild. Die Analyse der von mir durchgefiihrten Interviews mit Jois’
spateren Schiler*innen, der Interviews mit Jois’ senior students und seiner Ver-
wandtschaft im beinahe hagiographischen Buch Guruji von Stern und Donahaye
(2010), seine eigenen Erldauterungen tiber seine Lehre in seinem einzigen, auf Kan-
nada verfassten Buch Yoga Mala (YMA) von 1962 sowie die Analyse von Jois’ eige-
nem (religidsen) Lebensstil lassen darauf schlief3en, dass Jois zu unterschiedlichen
Zeiten und je nach Publikum unterschiedliche Inhalte hervorhob. Daher wird das
folgende Kapitel drei verschiedene, sich teilweise widersprechende Aspekte von
Jois’ Lehre herausarbeiten: 1. seinen personlichen Glauben und seine eigene (reli-
giose) Praxis, 2. seine offizielle Darstellung von Hathayoga, Rajayoga und deren

150 Es erstaunt nicht, dass dies in Einklang mit Krsnamacaryas Ansicht stand: »Throughout these palace
records, Krishnamacharya’s yoga classes are categorized as >physical culture« or >exercise< and are often
mentioned in conjunction, as they are here, alongside other, non-yogic physical activities, such as those of
his colleague V.D.S. Naidu.« (Singleton, 2010: 180)

151 In den ersten Jahren des 21. Jh.s erschienen mehrere von Jois »autorisierte« Biicher iiber Ay, die den
theoretischen Unterbau der Jois-Methode festigten, wie z.B. Lino Mieles, leider undatiertes Ashtanga Yoga
und John Scotts Buch iiber die erste Serie, Ashtanga Yoga: The Essential Step-by-step Guide to Dynamic
Yoga von 2000. Wie Smith allerdings hervorhebt, ist fraglich, inwiefern Jois diese aufgrund seiner begrenzten
Englischkenntnisse tatsdchlich genau durcharbeiten konnte: »The quality and accuracy of these accounts is
uncertain even where they are authorized by Pattabi Jois himself.« (2008: 149)



3.2 K. Pattabhi Jois (1915-2009): »This is Patafijali Yoga« 127

Zusammenhang in der YMA und 3. in Kontrast dazu seinen Ansatz, seine (westli-
chen) Schiiler*innen zu unterrichten.

Jois’ Biographie und sein religioser Hintergrund

Krishna Pattabhi Jois (1915-2009) war zwischen 1927-1953 Schiiler von Krsnamacarya,
bis sein Lehrer nach Chennai umzog, und erhielt in diesem Zeitraum, der die sehr
pragende Jugendphase und das junge Erwachsenenalter von Jois umfasste, nur fiinf
Jahre lang Philosophieunterricht (Medin, 2004: 9), zudem ist nicht bekannt, wor-
aus dieser genau bestand. Im Gegensatz zum Vaisnava Krsnamacarya entstammt
die Jois-Familie dem religiésen und philosophischen Hintergrund des siidindi-
schen Smarta-Saiva-Brahmanismus, der in den Idealen von Sankarécéryas Advaita
Vedanta verwurzelt ist. Die hauptsachliche religiose Praxis seiner Familienlinie
war bhakti, Hingabe an den Gott Siva, gelebt in einer Vielzahl von Ritualen (pija-s
und mantra-s), und der grundlegende literarische Kanon, der ihre Weltanschauung
wiedergab, bestand aus den Upanisaden und der Bhagavadgita.

Jois war zudem ein Sanskrit-Gelehrter, der sich auch von dieser Warte aus im
indischen Literaturkanon bestens auskannte. Bevor er Yoga unterrichtete, war er
von 1930 bis 1956 zum Sanskrit- und Vedastudium am Sanskrit College in Mysore,
im Zuge dessen er eine Professur in Advaita Vedanta erhielt, die er bis 1973 inne-
hatte (Stern, 2002: xiv). Es heif3t, dass Jois, einem hinduistischen Brauch folgend,
nach dem Selbstmord seines Sohnes Ramesh im Jahre 1978, also mit Anfang 60, das
Wichtigste in seinem Leben aufzugeben hatte, und er wihlte seine Yogapraxis.'>
Bisher ist nicht abschliefdend geklart, warum Jois seine Praxis tatsachlich einstellte,
klar ist aber, dass er seit Ende der 1970er Jahre nicht mehr Yoga praktizierte. Sein
senior student David Williams schreibt, dass schon in den frithen 1970er Jahren kei-
ne*r seiner Schiiler*innen sah, wie Jois Hathayoga, also Ay praktizierte (Donahaye/
Stern, 2010: 21). Jois widmete sich wahrscheinlich eher rituellen Praktiken, die er
gemafd seinem Glauben durchzufiihren hatte, und diese biographischen Informa-
tionen konnten dafiirsprechen, dass Ay fiir Jois keine religiose Praxis war, denn
sonst hitte er mit dem Einstellen des asana-Ubens auch diese aufgegeben. Nun ist
Yoga, wie immer wieder betont wird, nicht gleich asana, jedoch sollte Jois genau
die unumgangliche Relevanz der Kdrperiibungen fiir den »spirituellen Weg« immer
wieder hervorheben.

Im Zuge der #MeToo-Debatte Ende 2017, einer globalen Bewegung, die sich der
Sichtbarmachung sexueller Vergehen verschrieben hat, wurden zahlreiche Miss-
brauchsvorwiirfe gegen Jois erhoben.’® Die Berichte zeigen ein extremes Macht-
gefalle, das es unter Jois in Mysore gab: Der »Guru« konnte sich inmitten eines

152 Diese Information stammt von Ronald Steiner: https://www.ashtangayoga.info/ashtangayoga/
tradition/130601-the-founding-fathers-of-ashtanga-yoga-part-23/, Zugriff: 8.8.2020.

153 Vgl. Matthew Remskis Artikel fiir The Walrus: https: //thewalrus.ca/yogas-culture-of-sexual-abuse-
nine-women-tell-their-stories/, Zugriff: 26.8.2018.


https://www.ashtangayoga.info/ashtangayoga/tradition/130601-the-founding-fathers-of-ashtanga-yoga-part-23/
https://www.ashtangayoga.info/ashtangayoga/tradition/130601-the-founding-fathers-of-ashtanga-yoga-part-23/
https://thewalrus.ca/yogas-culture-of-sexual-abuse-nine-women-tell-their-stories/
https://thewalrus.ca/yogas-culture-of-sexual-abuse-nine-women-tell-their-stories/

128 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

gut gefiillten Yogaraums an Frauen vergreifen, wahrend diese asana tibten. Durch
diesen Tatbestand wurde er allerdings in seiner Rolle als Yogaguru zu Lebzeiten
kaum in Frage gestellt. Erstim Rahmen der Enthiillungen dutzender Frauen stellten
sich auch einige gliihende Verfechter*innen der Ay-Methode die Frage, inwiefern
die Kérperpraxis selbst spirituelle Ergebnisse zeitigen kann, wenn doch Jois trotz
iber 50 Jahren eigener Praxis zu solchen Verfehlungen fahig war und das von ihm
gelehrte (ethische) Regelwerk nicht lebensweltlich umsetzte.

Yoga Mala: Die philosophische Grundlage des Ashtanga Yogas?

Zuerst gilt es Jois’ Buch Yoga Mala von 1962 im Hinblick darauf zu analysieren, ob
und wie der Autor die Verbindung von Korperpraxis und Yogasitra erklart und
begriindet, also wie er seine Praktiken theoretisch rahmt. Es wird sich zeigen, dass
das Yogasitra, und zwar nur in Form der ersten fiinf ariga-s der astanga-s, als lose
Rahmung von Jois’ Methode fungiert, wahrend die in den Rahmen der anga-s ein-
gefiigte Metaphysik des Hathayogas eine viel grofiere Rolle spielt.

Jois” auf Kannada veréffentlichtes Buch war nicht fiir ein englischsprachiges
Publikum bestimmt und sollte diesem bis 1999, also 37 Jahre lang, verwehrt bleiben.
Wie Stern in seinem Vorwort der Edition von 2002 schreibt, wurden fiir die Uberset-
zung allerdings einige Teile des Buches umgeschrieben (2002: xvii). Trotzdem muss
die YMA als Jois’ legitimste Darlegung seines Yogasystems angesehen werden, und
wenn im Folgenden auch auf offensichtliche Widerspriiche des Textes eingegangen
wird, bleibt offen, ob diese schon von Beginn an bestanden oder durch die Nachbe-
arbeitung entstanden sind. Der »philosophische« Teil des Buches, der sich mit den
anga-s yama, niyama und pranaydma beschaftigt, nimmt nur knapp 28 Seiten ein,
wahrend die Praxis von stirya namaskara und yogasana-s auf 94 Seiten ausgefiihrt
wird. Im Einklang damit erklart Jois gleich zu Anfang, dass es ihm in seiner Lehre
um eine durch »die Schriften« legitimierte »Praxis« gehe, und nicht um »Theorie«
(2002 [1999]: 5): »Thus, the scriptures [Jois bezieht sich damit allgemein auf Yoga-
schriften, L.v.0.] only show us the right path. It is left to us to understand them and
to put them into practice.« Und er fiihrt iiber diese Praxis aus:

By the strength gained through this practice, we can come to know the method for bring-
ing the mind and sense organs under control. Thus can we achieve yoga. For it is only
through the control of the mind and sense organs that we come to know our true nature,
and not through intellectual knowledge, or by putting on the garb of a yogi. (Ebd.)

An spaterer Stelle unterscheidet Jois Yoga in Hatha- und Rajayoga:
The method for directing the stabilized mind towards the Inner Selfis what is known as

hatha yoga. If the mind moves towards the Self by means of hatha yoga, this is known
as raja yoga. Many people believe that hatha yoga and raja yoga are different, but this



3.2 K. Pattabhi Jois (1915-2009): »This is Patafijali Yoga« 129

is not true. As Swatmarama explains in the Hatha Yoga Pradipika: »|...] [Because of the
ignorance of the many opinions of those who through error do not understand raja
yoga, the compassionate Swatmarama offers the Hatha Pradipika (the [llumination of
Hatha Yoga).]« (2002 [1999]: 18)"*

Diese beiden Zitate lassen Schliisse auf Jois’ Verstandnis von asana, prandyama und
der hoheren anga-s in Zusammenhang mit Hatha- und Rajayoga zu.

Asana

Durch die Yogapraxis soll primar eine kérperliche Kraft (»strength«) hergestellt
werden,’® und wenn Jois explizit auf die »Praxis des Yoga« verweist, geht es ihm
meist um die physische Trainingsmethode und damit um Hathayoga. So schreibt er
zum Beispiel: »To begin the practice of yoga, an aspirant should first do the Surya
Namaskara [Sun Salutation], and then proceed to the asanas.« (2002 [1999]: 30)
Einige Zeilen spater fiihrt er diese Yogapraxis explizit mit seiner Vinyasa-Methode
zusammen:

When yoga is practiced with a knowledge of its proper method, it is quite easy to learn,
but practiced without such knowledge, it becomes a very difficult undertaking. There-
fore, aspirants should not forget to learn the method of vinyasa, as well as of rechaka
and puraka, and to follow it in their practice. (Ebd.)

Doch legt Jois im obigen Zitat: »By the strength gained through this practice, we
can come to know the method for bringing the mind and sense organs under con-
trol,« nahe, dass die erwahnte Kraft den Zugang zur »Methode der Geistes- und
Sinneskontrolle« darstellt, und folglich muss es sich dabei dann um eine zusatzli-

154 Jois bezieht sich damit auf HP 1/3, und er legt sich mit dieser Gleichsetzung von HY und RY an meh-
reren Stellen der YMA einen Stein in den Weg. Z.B. interpretiert er svadhyaya, das vierte der fiinf niyama-s,
die wiederum das zweite Glied der astanga-s bilden, als das Rezitieren vedischer Mantras, beispielsweise
des Gayatri-Mantras und stellt fest, dass Mantras wie diese nicht sehr hilfreich fiir Rdjayoga seien, weshalb
er nicht genauer auf svadhyaya eingehe: »However, as mantras such as these are not very helpful to raja
yoga, we shall put off discussing them for the time being.« (Jois, 2002 [1999]: 15) Hier wird klar, dass Jois
Rajayoga nicht mit den gesamten astdnga-s assoziiert, und seine Aussage lasst aufderdem vermuten, dass
entgegen der zuvor beschriebenen Gleichsetzung von Hathayoga und Rajayoga Letzteres an dieser Stelle
doch den angestrebten Zustand selbst beschreibt (also samddhi) und eben nicht den Weg dorthin. Um die
Verwirrung noch zu steigern, kommentiert wiederum Eddie Stern in einer Fu3note im Text: »In Yoga Mala,
raja yoga and ashtanga yoga are treated as synonymous.« (ebd.), eine Aussage, die u.a. durch die oben dar-
gelegte Interpretation von svadhyaya widerlegt werden kann.

155 Yogaals »Kraft« zu verstehen, bildet, wie Ciotkosz anmerkt, einen eigenen Diskursstrang in der Geschichte
des Yogas: »[...] the metaphor yoga is strength, evident in the Mahabhdrata, is associated with the nonre-
nunciate notions of yoga as skillful action. Taking into consideration the history of postural yoga practices
since the fifteenth century onwards - from the drills of yogic mercenaries (Singleton 2010), through the
developments in eighteenthcentury hathayoga (Birch 2018), up to the athletic influences of twentieth-cen-
tury practices (Singleton 2010, Armstrong 2018) - association of yoga with strength seems perfectly in place.«
(Ciotkosz, 2022: 176)



130 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

che Methode handeln. Es kann an dieser Stelle also festgehalten werden, dass die
korrekt ausgefiihrte asana-Praxis des Ays nicht automatisch zu besagter Geistes-
und Sinneskontrolle fiihrt, und tatsachlich betont Jois, im Einklang mit Patafijalis
Reihenfolge der astariga-s, dass dies erst durch die pranayama-Praxis bewirkt wird,
ebenfalls ein Teil von Hathayoga:

If asana is practiced, then bodily and sensory diseases will be destroyed. If pranayama,
conducive to concentrating the mind, strengthening the sense organs, and enabling the
mind to be stilled without becoming unstable, is practiced, then diseases present in the
body, sense organs, and mind will be cured, allowing the mind to achieve concentration
and perceive the Inner Self.« (2002 [1999]: 18)

Im Abschnitt tiber prandyama allerdings 16st Jois die oben anklingende Trennung
von Korper (asana) und Geist (pranayama) auf, jedoch nur, um danach gleich wie-
der die Stufenfolge der anga-s zu betonen:

Body and mind are inseparably related, one to the other. If pleasure and pain are expe-
rienced by either the physical body or the sense organs, the mind will experience them
as well. This is known to all. If the mind is in pain, the body loses weight, becomes
weak and lusterless; if the mind is happy and at peace, the body thrives and develops
a strength and luster beyond compare. Hence, the body and sense organs are linked to,
and depend upon, the strength of the mind. It is for this reason that the method for con-
centrating the mind should be known. To learn how to achieve such concentration, the
body first must be purified, and then mental strength developed. The method for puri-
fying and strengthening the body is called asana. When the body is purified, the breath
also becomes purified, and the diseases of the body are eliminated. Once the asanas
have been learned well enough to be practiced with ease, the next limb to be practiced
is that of bringing the breath under control. (Ebd.: 22f.)

Es ist festzuhalten, dass Jois zwar eine Verbindung zwischen Kérper und Geist aner-
kennt, dass jedoch eine der Methoden (@sana) mehr mit dem Kérper und die andere
(prandyama) mehr mit dem Geist interagiert und erst Letztere zum finalen Ziel,
»to perceive the Inner Self, fithren kann. Moéglicherweise méchte er sich auch in
seinem einzigen explanativen Werk an die von seinem Lehrer Krsnamacarya ver-
tretene Stufenfolge der astariga-s halten, dem er die YMA {ibrigens explizit widmet.

Pranayama

In der direkt darauffolgenden Erldauterung der Atemtechniken bringt Jois deutlich
zum Ausdruck, dass es ihm dabei um ein ganz spezielles pranayama inklusive Atem-
anhalten (kumbhaka), und nicht um das die asana-Praxis begleitende ujjayi geht:



3.2 K. Pattabhi Jois (1915-2009): »This is Patafijali Yoga« 131

Yet simply sitting, taking in the breath, and letting it out through the nostrils is not pra-
nayama. Pranayama means taking in the subtle power of the vital wind through rechaka
[exhalation], puraka [inhalation], and kumbhaka [breath retention]. Only these kriyas,
practiced in conjunction with the three bandhas [muscle contractions, or locks] and in
accordance with the rules, can be called pranayama. (Ebd.: 23)

Des Weiteren wird klar, dass Jois hier konkret kumbhaka, das Atemanhalten (»the
arrested breath«) mit dem Stillstand des Geistes assoziiert:**

Focusing the mind in a single direction is extremely important. Since the mind is very
unsteady, it is difficult for it to maintain itself in this way. To enable it to stay fixed and in
place, pranayama is essential. If the breath that moves in and out of the body is arrested,
then the mind becomes arrested, as the Hatha Yoga Pradipika attests. Thus, the nature
of pranayama should be known properly and practiced. (Ebd.: 20f.)

Es ist die aus pranayama resultierende Geistes- und Sinneskontrolle, welche die
Ubenden zur Kenntnis ihres »Selbst«, zum Zustand des Yoga fiihrt.

Rajayoga

Jois verwendet in seinem Buch fiir »the Inner Self« gemafd seiner eigenen
vedantischen Ausrichtung durchgehend den Sanskrit-Begriff atman, und ebenso
wie Krsnamacarya benutzt er den Terminus purusa, den Begriff des Yogastitras fiir
»Selbst, kein einziges Mal. »Perceiving the Inner Self« kann laut Jois mit Rajayoga
assoziiert werden, und genau wie Krsnamacarya geht Jois einerseits davon aus,
dass es eine Methode gibt - Hathayoga -, deren Ausfiithrung zu einem bestimmten
Ergebnis, - Rajayoga - fithrt (»The method for directing the stabilized mind towards
the Inner Self is what is known as hatha yoga. If the mind moves towards the Self
by means of hatha yoga, this is known as raja yoga.«) Es gdbe somit zwei verschie-
dene Arten oder Aspekte von Yoga, also »Yoga als Praxis« und »Yoga als Ziel« - eine
Ansicht, die in der indischen Kulturgeschichte eine lange Tradition hat."” Hier stim-
men Krsnamacarya und Jois mit den Aussagen des spateren Hathayoga-Kanons
iiberein, zum Beispiel mit der oben zitierten Hathapradipika, in der Hathayoga als

156 Diese Verbindung ist nicht unbedingt typisch fiir HY-Texte, in denen es bei pranayama meist um
tapas, asketische Hitze und Intensitat und damit zusammenhangend um das Erlangen von siddhi-s, iiber-
natiirlichen Kréften, oder um die Reinigung der Energiekanéle (nadi-s) geht (vgl. Mallinson/Singleton, 2017:
129f.). Doch findet sich die Verbindung zwischen Atem- und Geistesaktivitdt in vielen (alt-)indischen Texten,
z.B. in der Chandogya Upanisad, im PY$, in tantrischen Texten sowie in einigen frithen wie spiten HY-Tex-
ten, etwa der Goraksasataka, der Yogabija oder der Jogpradipaka. Die letzten drei Texte befinden: »Control-
ling the mind by controlling the breath is said to lead directly to liberation.« (Ebd.: 132f.) Im Einklang damit
merken Mallinson und Singleton (ebd.: 127) an: »Furthermore, a wide range of texts teach that breath-con-
trol’s efficacy is such that it can accomplish all the auxiliaries of yoga.«

157 Vgl. Mallinson und Singleton (2017: 4ff.)



132 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

eine Leiter (adhirohini) zu Rajayoga dargestellt wird.'® Fiir die HP ist Rajayoga ein
Synonym fiir samadhi und Hatha- und Rajayoga sind insofern miteinander verbun-
den, als Ersteres eine Methode ist, um das Zweite zu erreichen. Wie bereits erwahnt,
erganzt Jois diese Aussage jedoch mit einem weiteren Zitat aus der Hathapradipika
(1/3), mit dem er widerlegen mochte, dass es einen Unterschied zwischen Hathayoga
und Rajayoga gibt, wenngleich er zuvor Hathayoga als einen Weg zu Rajayoga dar-
gestellt hat. Diese Gleichsetzung ist mit der zitierten Quelle nicht belegbar und
entfernt sich von Krsnamacaryas Ansicht.'” Trotzdem mag dieser Argumentation
die gleiche Motivation zugrunde liegen, die auch hinter Krsnamacaryas Betonung
der Wichtigkeit von dsana-s und Hathayoga steht, und zwar die Legitimation von
Hathayoga in einer Zeit, in der es noch nicht allgemein angesehen war. Allerdings
erwahnt Jois haufiger eine »Yogapraxis« ganz allgemein in Zusammenhang mit
dem Ereignis der spirituellen Selbsterkenntnis: »To discover the Inner Self, one
should thus practice Yoga« (ebd.: 20) und »Practice alone is the path to atma labhah
[gaining the Self]« (ebd.: 22). Diese beiden Zitate zeigen, dass Jois’ unprazise Ver-
wendung des Wortes »practice« in Zusammenhang mit dem genannten Ziel durch-
aus missverstandlich sein kann. Wer seine Ausfithrungen zu prandyama tberliest,
konnte durchaus denken, dass alleine die asana-Praxis zu einer spirituellen Selbst-
erkenntnis fiihre, jedoch konnten die zuriickliegenden Ausfiihrungen zeigen, dass
er zumindest beim Verfassen der YMA noch nicht dieser Meinung war.

Doch wie kam es dann dazu, dass heutzutage die asana-Praxis haufig selbst als
eine spirituelle Praxis verstanden wird und dies aufJois’ Lehre zuriickgefiihrt wird?
Zur Beantwortung dieser Frage sind zwei weitere Diskursstrange zu skizzieren,
die nicht in Jois’ YMA zu finden sind und sich wohl im Zuge der Sedimentierung
der Ay-Methode ausgebildet haben: das Narrativ, dass tapas, eine innere Hitze, der
Wirkfaktor der asana-Praxis sei, sowie die Ansicht, dass Ay durch tristhana Medi-
tation in Bewegung sei.

Tapas, die transformierende Hitze

Wie Smith in seinem Artikel von 2008 aufgezeigt hat, spielt tapas, verstanden als
eine durch die asana-Praxis generierte Hitze, eine entscheidende Rolle im heuti-
gen Diskurs iiber dsana als ein per se transformatives, auf letztendliche Befreiung
abzielendes Unterfangen. Da Jois das Konzept in seiner YMA nur sehr kurz erwahnt,

158 Vgl. HP 1.1. Allerdings bestehen die Praktiken, die in der HP unter dem Terminus Hathayoga subsum-
miert werden, nicht aus der intensiven Ausfithrung von dsana-s. Dennoch verbindet Jois, wie bereits erwahnt
und ebenso wie sein Lehrer Krsnamacarya, mit diesen verédnderten Praktiken, die er als Hathayoga bezeich-
net, das gleiche Ziel, wie es die HP formuliert: »If the mind moves towards the Self by means of hatha yoga,
this is known as raja yoga.« (2002 [1999]: 18)

159 Krsnamacarya schreibt: »Raja yoga teaches the means to improve the skills and talents of the mind
through the processes of dharana and dhyana [...] and describes how to see the jivatma, the paramatma
and all the states of the universe. But even here it is mentioned that to clean the nadis it is necessary to fol-
low the pranayama kramas. Asana and pranayama are initially extremely important.« (2006 [1934]: 21f.)



3.2 K. Pattabhi Jois (1915-2009): »This is Patafijali Yoga« 133

und zwar in Zusammenhang mit den niyama-s des Yogasiitras, von denen tapas ein
Bestandteil ist (ebd.: 14f), beruft sich Smith auf die (grofdteils von Jois autorisier-
ten) Erlduterungen seiner Schiiler Miele, Medin, Summerbell, Stern und Maehle.
Allerdings reflektiert Smith an keiner Stelle, dass Jois seine Lehre im Laufe der Jahr-
zehnte und im Kontakt mit einer immer grofieren Menge an Schiiler*innen aus dem
Westen verdandert haben kdnnte, doch legt ein Blick in Jois’ YMA genau dies nahe.'*°

Tapas ist, wie Smith betont, seit der vedischen Zeit ein Topos in der indischen
Religionsgeschichte:

Deriving from the Sanskrit root tap, >to give out heat,<>to make hot,< or»>to be hot« tapas
variously refers to a process and a product, including the >heated effort« of ascetic prac-
tice and the sacred or magical heat that that effort produces (Kaelber 1989: 2-3; see
also Eliade 1969 [1958]: 106-8). In the Vedic tradition and in later developments in Indic
thought, this ritual heat - when produced in a practitioner’s body - is linked to personal
transformation and spiritual refinement. [...] Through such effort, the sweat-inducing
tapas of the ascetic - homologous to the monsoonal heat that leads to generative rains
and to the boiling milk of the sacrificial cauldron (itself equated with semen) - leads to
spiritual rebirth. This heat is also seen as purifying, »burning out« the impurities of the
ascetic (Kaebler 1989: 145). (Smith, 2008: 143)

Tapas findet zudem in den Upanisaden und der Bhagavadgita Erwahnung und
bildet ein wichtiges Konzept in der Metaphysik des Yogasutras (11/1, 11/32, 11/43).
Smith hebt die autoritative Funktion des Yogastitras fiir Jois’ Nutzung von tapas
hervor, nur um sofort zu betonen, dass Jois inhaltlich jedoch mit der im Hathayoga
zu findenden Energielehre arbeitet (2008: 144).

Jois definiert demnach einerseits: »Tapas means observances performed to
discipline the body and sense organs« (2002 [1999]: 14) und Stern iibersetzt Jois’
urspriingliche Kannada-Version von tapas in seiner Ubertragung von Siitra 11/43 als
»spiritual practice«: »The perfection of the body and sense organs is due to inten-
sity in spiritual practice, being the elimination of impurities.« (Ebd.: 15) Und zu ver-
schiedenen Wirkungen von tapas fithrt Jois aus: »By means of them, impurities are
destroyed, the antah karana [the inner instrument, made up of mind, intellect, ego,
and the faculty of discrimination] becomes purified, and the body and sense organs
are perfected.« (Ebd.: 14f.) Der Topos einer notwendigen Reinigung der Praktizie-
renden durch tapas, asketische Hitze, ist demnach bereits in der YMA angelegt und
wird dort liber das Yogastitra legitimiert.

160 Z.B. bringt Jois in der YMA - im Gegensatz zu den Erlduterungen seiner Schiiler*innen - tapas noch
nicht explizit mit dem vinyasa-Prinzip und den dsana-s des Ay-Systems in Verbindung.



134 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

Doch darauf aufbauend bedient sich Jois andererseits verschiedener Energiekon-
zepte des Hathayogas, etwa der Reinigung der Energiekanale (nadi, sira oder dha-
mini), um tapas mit Inhalt zu fiillen:

Sira are those nadi that carry messages from the antahkarana, a »message center«
located in the region of the heart, throughout the body, and also provide a »vital link
in the functioning of the sense organs« (Jois 2002 [1999]: 10, FN 1). In this account of
the physiological basis of purification through yoga, Pattabhi Jois draws on Patafijali’s
Yogastitra and Svatmarama’s Hathayogapradipika to present a physiospiritual topogra-
phy of the aspects of body upon which the techniques of Ashtanga Yoga operate. (Smith,
2008: 145)

Smith betont zudem, sich auf Mieles weiterfithrende Darlegung beziehend, dass
sich dort weitere Inhalte des Hathayogas finden lassen, um den Ablauf von tapas
zu erldutern. Dabei handelt es sich um klassische Ideen des Hathayogas, die nun
allerdings auf eine intensive asana-Praxis bezogen werden. Ein Beispiel ist die Pro-
duktion von amrtabindu' aus Blut durch die blutreinigende dsana-Praxis sowie
das Halten dieses Nektars im Kronencakra (»Sahasrara Chakra« (ebd.: 146)) durch
Umkehrhaltungen.’®? Smith schlussfolgert, dass sich solche, fiir westliche Ubende
vielleicht etwas befremdlich erscheinende Rationalisierungen im Zuge des Kultur-
kontaktes weiter verdndert haben:

If Pattabhi Jois’s teaching is marked by both connections with and transformations of
Patafijali and also hatha yoga - for example, in the emphasis on the transformational
power of tapas and the shift from semen to >blood« in the production of amrta in the
yogin's body - many teachers and practitioners seem to have further transformed the
character and understanding of the practice of yoga, not least in relation to the role
of heat and sweat. For example, it is relatively common for Ashtanga Yoga schools to
maintain relatively high temperatures in practice rooms to promote greater flexibility
and deeper twists and to assist practitioners in »wringing the impurities out« from their
bodies. (Smith, 2008: 147)

Vinydsa und asana sollen durch das von ihnen produzierte Schwitzen der Reini-
gung des Korpers von Giftstoffen dienen, eine Ansicht, die in ihren Grundziigen
auch Jois vertrat, doch ins moderne Yoga schaffte es dieser Diskurs meist vom

161 Ubersetzt als »drop of nectar« (vgl. Smith, 2008: 146).

162 Smith erwahnt, dass Jois (bzw. Miele) den in Tantra und Hathayoga klassischen »Samen« als »Blut«
gedeutet hat (2008: 147). Sich auf David G. White beziehend, erldautert er das klassische Verstandnis, »which
lies at the heart of Hatha yoga, so: »The heat of the medial channel >effects the gradual transformation of
»raw< semen into >cooked«< and even perfected nectar, amrta... This transformation of semen into nectar
[then stored in the cranial vault] wholly transforms the body, rendering it immortal< (White 1996: 41).« (Ebd.)



3.2 K. Pattabhi Jois (1915-2009): »This is Patafijali Yoga« 135

tieferen Zusammenhang mit der Weltsicht des Hathayogas befreit, wie der damit
zusammenhidngenden Reinigung der Energiekanale (ebd.: 149). Die energetisch-
spirituellen Dimensionen der Ay-Methode werden haufig in einen neuen Bezugs-
rahmen uberfiihrt, ein Prozess, der bis heute andauert und verschiedene Formen
angenommen hat, wie Kapitel 111. ausfithren wird.

Trotzdem liegt mit tapas ein von Jois eingeleitetes und in den Jahrzehnten um
die Jahrtausendwende weiter ausgebautes Konzept vor, durch das die Ay-Praxis
mit ihrem schweifdtreibenden, dynamischen vinydsa-System und ihren intensiven
dsana-s als eine die Energiebahnen reinigende Praxis interpretiert werden kann.!¢3
Smith restimiert:

White’s work also indicates that the notions of purification present in Pattabhi Jois’s
yoga system are similar to (and likely drawn from) those found in hatha yoga texts. On
this basis, a common claim among practitioners of other methods of yoga - that Patta-
bhi Jois’s method is simply or overwhelmingly concerned with the practice of asana-s -
seems problematic. A closer reading of Pattabhi Jois’s English texts and his students’
publications makes it clear, rather, that Jois emphasizes the importance of asana - and
the yamas and niyamas (the first two limbs of Patafijali’s dstangayoga) - along with
prandyama for more accomplished students - as forms of preliminary cleansing and
transformation that prepare the body for the attainment of yoga’s higher limbs. (Smith,
2008: 150)

Von dieser Warte einer »preliminary practice« aus gesehen erscheint die oben
erwihnte Ubersetzung von tapas als »spiritual practice« zwar iiberzogen, jedoch
wurde deutlich, dass fiir Jois asana, vinyasa und prandayama in Zusammenhang
mit tapas eine wichtige Rolle im Verfeinerungsprozess des menschlichen Koérpers
spielen und dadurch auf meditative Praktiken vorbereiten sollen.

Die Analyse von Jois’ eigenen Erlauterungen sowie autorisierter Darstellun-
gen einiger Schiiler*innen konnte einen speziellen Diskursstrang aufzeigen: Unter
Riickgriff auf tapas, eine durch intensive Praxis hervorgebrachte und sich durch
Schwitzen aufdernde Hitze, integriert Jois @sana, vinyasa und pranayama in den
grofderen Rahmen einer spirituellen Praxis. Die heute oft anzutreffende Vorstel-
lung, dass die Ay-Praxis selbst Meditation in Bewegung sei, also iiber eine Methode

163 Die ethnographische Forschung Bevilacquas unter Asketen verschiedener Sekten im heutigen Indien
zeigt hingegen, dass dsana-s nicht mit tapas verkniipft werden, sondern den einzigen Sinn haben, den
Korper gesund zu halten und zu beruhigen, damit besser meditiert werden kann. Fiir die Asketen ist Hatha-
yoga eine mentale Einstellung: »The word tapasya (austerity) comes from tap (to heat) and tapas (heat),
which mean the inner mental-spiritual fire resulting from austerities accomplished through strong deter-
mination.« (Bevilacqua, 2017: 188) Die Entbehrungen, die mit tapas bzw. tapasya verkniipft werden, sind
z.B. dhuni tap (in der sommerlichen Mittagssonne sitzen, von einem Kuhdungfeuer umgeben), jal tap
(einige Stunden pro Tag im Winter im Wasser bleiben) oder aber Entbehrungen, die einige Jahre lang dau-
ern, wie Stehenbleiben, den Arm in die H6he halten (irdhvabahu), Schweigen etc. (Ebd.)



136 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

namens tristhana alle ariga-s des Yogasiitras in sich vereinen wiirde, ist hingegen
mit den zuriickliegenden Erlauterungen nicht direkt vereinbar und findet sich folg-
lich auch nicht in Jois’ YMA.

Ashtanga Yoga als Meditation in Bewegung

Wie diskutiert wurde, 1adt schon die YMA durch Unscharfen in der Formulierung
zur Ansicht ein, dass sich alleine durch die asana-Praxis ein spirituelles Ergebnis
einstellen konne (»Practice alone is the path to atma labhah [gaining the Self]«).
Die Detailanalyse des Textes konnte dies jedoch nicht bestatigen. Tatsachlich hat es
den Anschein, als ob Jois in seinen spéten Jahren seine Lehre zunehmend in diese
Richtung entwickelte, moglicherweise in Reaktion auf seine westlichen Schiiler*in-
nen, denen er im Laufe der Jahre immer ausschliefilicher asana-s beibrachte. Im
deutschen Dokumentarfilm Der atmende Gott von 2012, der von der Yogatradition
des Mysore Palace handelt, zitiert Jois das Sitra 1/2 und bringt es konkret mit der
asana-Praxis in Verbindung, 1asst jedoch nun das in der YMA noch hervorgehobene
prandydama sowie tapas und die damit zusammenhangenden energetischen Reini-
gungsprozesse aufden vor:

Ashtanga Yoga means, first taking control of your body, purification first. Cittavrt-
tinirodhabh, first cittavrtti, cittavrtti means your mind, mind control, you take control
completely, practice yoga, yoga means asanas is practiced, your body control completely,
citta means your mind. Thus control is coming - long time, long time you take practice,
after cittavrttinirodhah. Nirodha means control is coming. If control is not coming, that
not is real yoga.!**

Zuerst muss der Korper durch eine anhaltende dasana-Praxis unter Kontrolle
gebracht werden, damit sich nach langer Zeit der »echte Yoga« einstellt. Diesen
definiert Jois, sich auf Stitra 1/2 beziehend, als yogas-citta-vrtti-nirodhah, welches
nach der oben genannten Definition von Jois mit »Yoga ist Geisteskontrolle« tiber-
setzt werden kann. Hier zeigt sich eine neue Interpretation, die von Krsnamacaryas
Lehre abweicht: citta-vrtti-nirodhah entsteht mittels der dynamischen asana-
Praxis des Ays, auch wenn dies ein langer Weg ist. Wird jene Geisteskontrolle als
die Essenz von Yoga verstanden, scheint sich in diesem holprigen Zitat Jois’ Apho-
rismus »This is Patafijali Yoga« widerzuspiegeln. Auch Steiner legt nahe, dass Jois
glaubte, dass sich allein durch die andauernde und korrekte Praxis des Ays der vom
Yogastitra beschriebene Prozess von selbst einstellt:

Der Schwerpunkt von Pattabhi Jois lag sehr auf der kdrperlichen Praxis, den Asanas,

und sein Schwerpunkt des Unterrichtens war: »Do your practice and all is coming«. Das

164 Jan Schmidt-Garre, Der atmende Gott, ab Minute 01:12:20.



3.2 K. Pattabhi Jois (1915-2009): »This is Patafijali Yoga« 137

hat sich ganz klar auch auf die Philosophie bezogen. Pattabhi Jois ging davon aus, dass
sich, wenn man eine Million Mal den Sonnengruf ausfiihrt, die Weisheit, die in der Phi-
losophie des Yoga Sutras steht, von alleine zeigt. Darum ging es auch immer in seinen
Konferenzen. »Do your practice and all is coming« war stets das wichtigste Schlagwort,
und dass es wichtig ist, sich auch auf die Tradition zu beziehen. (Steiner, 9.12.2015: 11)

Es kann folglich die Hypothese aufgestellt werden, dass dieser Diskursstrang eine
spate Konstruktion von Jois ist, da sich diese Zusammenfiithrung mit seinen frii-
hen Darstellungen nicht vereinbaren lasst. Eine andere Moglichkeit ist, dass diese
Ansicht lediglich auf einer Rekonstruktion seiner Schiiler*innen basiert, die ver-
suchten, einen tieferen Sinn darin zu sehen, dass Jois sie ausschliefdlich asana-s
iiben lie}. Moglicherweise war es eine Mischung aus beidem, eine wechselseitig
von Jois und seinen Schiiler*innen weitergefiihrte Entwicklung.

Dieser Diskursstrang kann als Ankniipfungspunkt dafiir gesehen werden, die
asana-Praxis als »Meditation in Bewegung« zu verstehen, wobei das Prinzip
tristhana'® (»drei Orte«) eine bedeutende Rolle spielt, welches sich bezeichnen-
derweise weder in Krsnamacaryas Werken noch in Jois’ YMA findet. In spateren
Jahren taucht es jedoch in Jois’ Erlduterungen auf, wie ein Interview bestatigt, das
er 1998 Guy Donahaye gab:

Guruji: Three portions are there, that is called trishtanam. Trishtanam means: one pos-
ture, one drishti, looking place, one breathing system. Without these three, mind control
is very difficult. That’s why you take breathing system, posture and drishti, that is three
important [sic!]. Posture is coming, breathing is correct, posture is correct is coming.
Breathing is not correct, posture is not correct. (Hall, 2014)

Heute ist tristhana ein grundlegendes Konzept im Ay:

Tristhana: This means the three places of attention or action: posture, breathing system
and looking place. These three are very important for yoga practice, and cover three
levels of purification: the body, nervous system and mind. They are always performed
in conjunction with each other«. KPJAYI. (Hall, 2014)

Wahrend die Jois-Familie konstatiert, dass die drei Orte 1. »posture, 2. »breathing
system« und 3. »looking place, also dsana/(vinydsa), ujjayi und drsti sind, ersetzt
Scott »posture« durch bandha. Mit Sicherheit kann nur festgehalten werden, dass
tristhana ein relativ neuer Terminus ist, der eine gewisse Flexibilitiat aufweist und
der vielleicht am besten mit »die drei Grundpfeiler« des Ays zu libersetzen ist.

165 Fiir eine ausfiihrlichere Besprechung von tristhana vgl. Kapitel 111.1.2.3.



138 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

Tristhana ist heutzutage die bevorzugte Rationalisierungsstrategie, um die Ay-Pra-
xis per se als einen meditativen Akt darzustellen, wie es beispielsweise Thomas Still,
ein Schiiler von Jois’ Sohn Manju Jois beschreibt:

Breath, bandhas and drishti can be understood as meditation methods in their own
right. [...] So, doesn’t this mean that we can look at the asana practice called »Ashtanga
Yoga« as a composition of several meditation methods (or one huge, complex medi-
tation method) with the side effect of physical fitness? Once I asked Manju P. Jois this
question. He gave me a wry smile and said: »This is what makes it so suitable for West-
erners - they always need something to be busy with«. [...] Further, doesn’t this mean
that all those who practise diligently and are focused on, and absorbed in, the practice
are making a serious and quite possibly successful effort to still the mind, even if they
can’t wrap their legs around their necks? (2014: 141f.)

Es scheint, als hatte sich im gesamten Umfeld der Jois-Familie um die Jahrtausend-
wende herum etwas in ihren Rationalisierungen der Ay-Praxis verandert. Das Zitat
zeigt auch, dass mit tristhana gegentiber der starren Orthopraxie der Ay-Serien
eine andere Ebene der Praxis hervorgehoben werden kann. Durch diese Anderung
im Diskurs bleiben auch jenen Schiiler*innen, die nicht »ihre Beine um ihren Hals
wickeln konnen,'*® die (meditativen) Friichte dieser Praxis nicht vorenthalten.

Das Folgende wird zeigen, dass Jois seine westlichen Schiiler*innen zunehmend
von den »higher limbs, also von expliziten meditativen Praktiken fernzuhalten
schien, und dies hatte zur Folge, dass seine Schiiler*innen umso intensiver nach
eigenen Rationalisierungen suchten: Was genau ist »Patajali Yoga«, und warum
ist es relevant? Wenn die Ay-Praxis abgewandelt wird, ist es immer noch »Patafi-
jali Yoga«? Oder geht es um eine Art Essenz, die der Praxis zugrunde liegt, und um
welche Essenz wiirde es sich dann handeln?

Jois und »the Westerners«

Um herauszufinden, was genau sich hinter Jois’ vielversprechendem Aphorismus
»Do your practice and all is coming« verbirgt, waren seine Schiiler*innen, bis 1999
die englische Ubersetzung der YMA erschien, auf den direkten Kontakt mit dem
Lehrer angewiesen. Doch Jois’ maf3ige Beherrschung der englischen Sprache war
ein weiterer Grund dafiir, dass seine auslandischen Schiiler*innen kaum explizite
Lehren von ihrem Lehrer bekamen. Stern'® schildert seine Erfahrungen so:

One thing that set Pattabhi Jois’s teachings apart from other yoga communities that had
made their way westward, and which made the quest for information all the more chal-
lenging, was a lack of literature. [...] We only had the firsthand experience of Pattabhi

166 Damit bezieht er sich beispielsweise auf die Stellung Dvi-Pdda Sirsdsana aus der zweiten Serie.
167 Stern war ab 1988 Schiiler bei Jois (Donahaye/Stern, 2010: xi).



3.2 K. Pattabhi Jois (1915-2009): »This is Patafijali Yoga« 139

Jois’s few English words, and his fearsome hands that put us into positions we would
otherwise have chosen not to attempt. Due to his limited English, everything was broken
down to its simplest equation - and perhaps that’s what we, as largely overintellectu-
alized Westerners, needed; mula bandha was simply »Tighten your anus!« Instructions
on breathing were, »Breathe freely!« Queries on almost any subject could be answered
with »Take practice, all is coming!« In Kannada, his mother tongue, Pattabhi Jois could
passionately relate the yoga texts, philosophy, mythology, and stories of the sages and
rishis in such a way as to bring tears to his eyes. But in English, there was a large lan-
guage barrier. (2010: xiii)

Stern bewertet die Absenz des intellektuellen Inputs sogar als positiv, da er sich und
andere Yogaiibende seiner Zeit als »overintellectualized Westerners« wahrnimmt,
eine Zuschreibung, die auch die indischen Yogalehrer gerne wiederholten,'®® denn

»Westler« benoétigten ihre Yogasysteme dadurch um so mehr. Jois’ Fokus auf eine

streng regulierte asana-Praxis, der direkte, kdrperliche Kontakt durch die »furcht-
erregenden« Hande des Lehrers wahrend seiner Adjustments, seine aphoristischen,
rudimentdren und manchmal roh klingenden englischen Ansagen (»Tighten your
anus!«) und die Vermeidung und sprachlich bedingte Unmdglichkeit intellektuel-
ler Auseinandersetzungen lief3en eine nonverbale und direkte Erfahrung in den

Ubenden entstehen. Es war vermutlich genau eine solche intensiv-kérperliche und

antiintellektuelle Praxis, die Jois fiir sie im Sinn hatte, sedimentiert in einem wei-
teren bekannten Ausspruch von ihm: »99 % practice, 1 % theory«.'”® Maehles Aus-
sage unterstiitzt die Annahme, dass viele westliche Schiiler*innen, die nach Mysore

kamen, auch genau danach suchten:

And his poor English made it impossible for him to express any complex concepts in
that language and that’s an important part of the problem. I also think that Jois was
quite a simple, jolly person who did not think too hard about all these things. [ think a
big part of the problem is also that a lot of Westerners that came to him simply wanted
to work out really hard and didn’t want to know too much about the spiritual side of it.
(Maehle, 26.8.2018: 123)

168 Manju Jois, Pattabhi Jois’ Sohn, spricht ebenfalls von einer speziellen Behandlung der »Westerners,
die mit wenig Theorie und viel Praxis einhergeht: »So Westerners, we had to take them very easy. That's
what my father does. Just do Yoga, don’t talk. Don’t ask any questions about spiritual things and this and
that. No, you're here, you start doing karma yoga now and that’s what you are doing. Just start working
on that!« (Donahaye/Stern, 2010: 10) Hier wird deutlich, dass nicht nur eine Sprachbarriere die Vermitt-
lung philosophischer Inhalte behinderte, sondern dass dahinter auch Absicht steckte. Manju Jois wird an
anderer Stelle noch deutlicher: »Well, actually he just does not put in a spiritual aspect when he teaches
the Western students because he knows this is very new for them. Philosophy is too confusing.« (Ebd.: 9)
Es kann also von einer Stereotypenbildung »des Westlers« seitens der Jois-Familie gesprochen werden.
169 Vgl. z.B. Still (2014: XIV).



140 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

Uber die Frage, warum Jois in den liber dreifdig Jahren, in denen er auslandische
Schiiler*innen unterrichtete, sein Englisch nicht verbesserte, kann nur spekuliert
werden. Maehle nennt als mogliche Erklarung, dass Jois gar nicht konkreter wer-
den wollte:

My impression of him was that he was quite a simple man. I had many conversations
with him where he quoted stanzas and then gave a really simplistic interpretation. The
limited English didn’t help but, in some ways, I felt he didn’t improve because he man-
aged to stay vague behind the limited English. He could just say, »no understand« if he
didn’t want to or couldn’t answer. (Maehle, 27.8.2018: 173)

Doch neben den taglich stattfindenden Yogastunden hatte Jois ein zunédchst eben-
falls tagliches, spater wochentliches Format fiir theoretische Themen, sogenannte
»conferences«.

Jois’ Konferenzen: 1% Theorie?

Laut Steiner wurden in Jois’ sogenannten Konferenzen spatestens ab 19997° mit-
unter allgemeine philosophische Themen besprochen. Steiner beschreibt es als ein
Q&A-Format, in dem Schiiler*innen Fragen stellen konnten:

Diese wurden erst von Pattabhi Jois in seinem etwas gewohnungsbediirftigen Englisch
beantwortet und anschlief3end von Sharat, dem Enkelsohn von Pattabhi, in besser ver-
standliches Englisch libersetzt. [...] Das alles war zum Teil schon interessant und inspi-
rierend, aber es war kein systematischer Philosophieunterricht, so wie ich mir vorstelle,
dass Philosophieunterricht sein konnte. (Steiner, 9.12.2015: 7-11)

Sharat Jois, der aktuell das KPJAY-Institut im Sinne seines Grofdvaters weiterfiihrt,
ibernahm demnach in den spaten Jahren die Rolle des Ubersetzers.” Er fing aller-
dings erst 1990 an, ernsthaft Yoga zu praktizieren, und wurde zugleich zum Assis-
tenten seines Grofdvaters - Jois selbst praktizierte zu diesem Zeitpunkt schon seit
zwolf Jahren nicht mehr.

Gegen Ende der 1990er Jahre hatte Jois mehr als 25 Schiiler*innen, und Sharat
assistierte ihm."”> 1999 waren es bereits zwischen 30 und 60 Schiiler*innen (Nardi,
7.11.2017: 9), und als der 86-jahrige Jois 2002 seine Yogaschule nach Gokulam, einen

170 Seit diesem Jahr war Steiner regelméf3ig in Mysore.

171 Sharat Jois benannte seine Schule 2019 im Zuge des Missbrauchs-Skandals um seinen Grofdvater um;
vgl. https://sharathyogacentre.com, Zugriff: 4.8.2020.

172 Vgl. https://www.youtube.com/watch?v=11jDrnmGoNc, Zugriff: 4.8.2020. Maehle erwdhnte im Inter-
view, dass Sharat Jois Mitte der 1990er Jahre seinem Grofdvater zwar in den Mysore-Stunden assistierte, er
zu diesem Zeitpunkt aber noch nicht als Ubersetzer bei Philosophieklassen fungierte (31.8.2018: 140-141).
Dies entwickelte sich wohl erst ab den frithen 2000er Jahren, denn Steiner erinnert sich, dass Sharat Jois
ibersetzte (9.12.2015: 7).


https://sharathyogacentre.com
https://www.youtube.com/watch?v=11jDrnmGoNc

3.2 K. Pattabhi Jois (1915-2009): »This is Patafijali Yoga« 141

Vorort von Mysore, in einen grofderen Raum verlegte, schossen die Schiiler*innen-
zahlen nochmals in die Hohe. Laut Nardi wurden die Konferenzen dann von einem
taglichen Format in ein wochentliches umgewandelt (ebd.). Das bedeutet, dass mit
steigender Schiilerzahl die sowieso schon seltenen Gelegenheiten, mit Jois in direk-
ten verbalen Austausch zu kommen, weiter abnahmen. Daraus kann geschlussfol-
gert werden, dass viele von Jois’ Schiiler*innen keinen theoretischen Input von ihm
bekamen, da sie erst nach der Jahrtausendwende nach Mysore gelangten.

Doch auch 1995 waren besagte Konferenzen laut Gregor Maehle und seiner Frau
Monica Gauci philosophisch gesehen nicht besonders aufschlussreich:

[ can only think that with the daily philosophy lesson they were referring to the so-called
conference. That was all more of an informal chat on anything from gold and real estate
prices in Mysore from 1945 to the present to rasam recipes. Questions on Hindu dei-
ties, customs and particular temples were also asked but in the 13-14 months in which
[ was present this could have hardly been called a yoga philosophy lesson. (Maehle
27.8.2018: 11)

Maehle beschreibt hier ein eher allgemeines Gesprachsforum mit einer grofden

Themenvielfalt. Monika Gauci erganzt die Erinnerung ihres Mannes mit der Anmer-
kung: »I never heard Pattabhi Jois say anything profound. For this reason, I refer-
red to him as my asana teacher and had a separate spiritual teacher.« (Gauci, 2018)

Maehle fahrt fort, dass er selber in den 12,5 Monaten, die er zwischen 1995 und 1999

beiJois verbrachte, nur eine einzige - und seinem Empfinden nach enttduschende -
Yogastitra-Stunde erhalten habe, bei der auch seine Frau Monica anwesend war:

During the time I studied with Jois I do remember a single incidence of a sutra class. We
were invited to get together in the shala. This took place in the afternoon and was not
the informal gathering called »conference«. Jois chanted a single stanza (I think it was
.14) and wanted students to chant after him. Because the stanza was lengthy and Jois
failed to understand the necessity to break the stanza down into components for the
predominantly Anglo-Saxon audience to be able to repeat after him, the whole lesson
just ended in a huge giggle session and left him frustrated. Jois did though make a few
remarks about the stanza. The subject l.14 is abhyasa (practice) which it takes from the
previous stanzas. Jois took that to mean asana practice, and then the stanza means »yoga
can only succeed if asana is performed daily, for a long time and with a good attitude«.
A cursory study of the Yoga Sutra will of course reveal that this is not at all the meaning
of this stanza. (Maehle, 26.8.2018: 131)

Maehles Kritik an Jois’ Yogastitra-Unterricht bezieht sich einerseits auf seinen pada-
gogischen Ansatz - denn Jois passte das Chanten des Yogastitras nicht an die Fahig-



142 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

keiten seines Publikums an'”® - und andererseits auf die Genauigkeit des vermittel-
ten Inhaltes. Das Zitat zeigt, dass Jois, wenn er Westler im Yogastitra unterrichtete,
eine praxisnahe Interpretation gab, die jedoch, wie Maehle kritisiert, in diesem Fall
nicht mit einer klassischen Auslegung des Yogastitras vereinbar ist.” Doch auch in
den 1970er Jahren scheint Jois seinen frithesten Schiiler*innen weder das Yogastiitra
noch (dessen) meditative Praktiken unterrichtet zu haben:

During the early years there seemed to be a fair bit of discontent amongst students at
the lack of higher limbs teaching. They reported to me that whenever they asked Jois
he replied, »You do many asana - many years - asana you do.« Of course, nowhere in
yoga shastra is such a prevalence of asana practice prescribed. (Maehle, 26.8.2018: 129)

Ein anderes Beispiel stammt von Jois’ erster Reise in die USA im Jahr 1978. Sein
frither Schiiler Tim Miller berichtet, dass hier sein Sohn Manju, der schon 1975 in
die USA gezogen war, zwar als Ubersetzer und Ubermittler fungierte, jedoch nicht
viel Inhalt vermittelte:

He was also teaching theory classes at Manju’s house three times a week. Because of his
limited command of English, he was a little difficult to understand, but Manju acted as
his interpreter. He would go on quoting scripture and laughing and crying and on and
on for several minutes then he would turn to Manju for the translation and Manju would
give us, you know, ten words. Obviously, we were missing a little bit in the translation!
(Donahaye/Stern, 2010: 66)

Alle meine Interviewpartner, die Schiiler*innen von Jois waren, haben gemein, dass
sie zwischen 1989 und 2009 von Jois keine systematische, und oft sogar iiberhaupt
keine Einfithrung in das Yogasiitra erhielten. Jois ist der erste in diesem Kapitel
besprochene Akteur, der im Namen des Yogasutras ausschliefdlich Kérperprakti-
ken vermittelte. Was Yogaphilosophie genau ist, blieb fiir Jois’ Schiiler*innen eine
individuell zu fiillende Leerstelle.

Erst als 1999 die YMA auf Englisch vorlag, hatten seine Schiiler*innen die Mog-
lichkeit, sich ausfiihrlicher mit Jois’ Weltanschauung hinter seinem intensiven
asana-Regime zu beschiftigen, zudem sich ihr Lehrer explizit gegen das Konsul-
tieren verschiedener Lehrer*innen oder Biicher aussprach: »Pattabhi Jois would

173 Wie die vorherigen Ausfiihrungen gezeigt haben, muss hingegen auf inhaltlicher Ebene festgehalten
werden, dass die Aussage »yoga can only succeed if asana is performed daily« in Jois’ spate Lehren einge-
ordnet werden kann, die sich in Kontakt mit seiner westlichen Schiilerschaft ausgebildet haben.

174 Dies ist nicht die einzige Stelle in meinem empirischen Material, an der ein ausldndischer Schiiler
interessierter an einer korrekten Auslegung des Textes ist, als der indische Pandit. Auf diese Suche nach
der echten, urspriinglichen Bedeutung des Textes wird im kulturanalytischen Kapitel iiber die moderne
Rezeption noch naher eingegangen.



3.2 K. Pattabhi Jois (1915-2009): »This is Patafijali Yoga« 143

often explain that more than one teacher equals the death of the student [...]. Patt-
abhi Jois also warned against learning from books or pictures (which can be dan-
gerous) and insisted on the need for a qualified guru.« (Singleton/Fraser, 2014: 113)

Zusammenfassend ldsst sich erstens festhalten, dass Jois Theorie, ergo philo-
sophische Konzepte, nicht ausfiihrlich vermitteln konnte und dass sich auch seine
Verwandtschaft, die der englischen Sprache méachtig war, der Vermittlung theore-
tischer Inhalte enthielt. Zweitens betonte Jois wiederholt, dass Theorie unwichtig
und die physische Ay-Praxis eine Art Generalschliissel sei. Gleichzeitig kann festge-
halten werden, dass Jois die indische Philosophie und ihre Texte (Sastra-s) sowohl
mystifizierte als auch tiberh6hte. Stern und Miller erwadhnen, dass er haufig anfing
zu weinen, wenn er Sanskrit-Texte rezitierte, was den Zuhorer*innen deren tief-
gehende Relevanz suggerieren musste. Zusammen mit dem vielsagenden Namen
seiner Methode, der sich auf alle acht Glieder Patafijalis bezieht, musste dies in sei-
nen Schiiler*innen die Annahme stirken, dass die von ihnen geiibte asana-Praxis
eine tiefgehende Philosophie impliziere.

Eine angepasste Vermittlung fiir »the Westerners«

Westliche Schiiler*innen wurden auf eine spezielle Weise unterrichtet: Wohl im
Einklang mit seinem zuvor erlauterten Verstandnis von tapas war Jois der Meinung,
dass sie erst einen korperlichen Reinigungsprozess durchlaufen miissten, bevor
sie fiir die meditativen Glieder bereit seien. Daflir miisse der Kérper mithilfe einer
intensiven asana-Praxis, die Jois mit harten Adjustments begleitete, gereinigt und
der liberaktive Geist geleert werden. Scott paraphrasiert Jois so:

All the Niyamas, we have to, you know, self-purification, so, this is important for most
of us, and that’s why Guruji said to me: »You Westerners, you really need to be doing
these Asanas, to clear up the shit. Clear it out! We've got to empty you out of your mind!
We better empty you out of your mind and get you into your body, cleanse your body
[...].« (Scott, 30.8.2015: 117)

Jois’ Darstellung klingt nach einer Zusammenfiihrung der Reinigungsthematik rund
um tapas mit einer stereotypen Vorstellung, die er von seiner westlichen Schiiler-
schaft hatte. Sie mag fiir einige westliche Adept*innen sicherlich sehr eingdngig
gewesen sein, ist es doch ein grundlegender Topos der Yogabewegung und ihrer
Vorgiangerbewegungen wie der Kérperkulturbewegung oder der Lebensreform-
bewegung, dass der Westen (seit der Aufklarung und der Industrialisierung) intel-
lektualisiert und mental tiberstimuliert sei. So sind Kérperarbeit und -bezug sowie
mentale Ruhe und Konzentration Grundbediirfnisse moderner Yogaiibender. Miller
(2003) scheint selbst davon iiberzeugt, dass die westlichen Schiiler*innen eine Art
intensive innere Reinigung notig hatten:



144 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

Deborah Crooks: Do you think he thought we were more spiritually deprived? Or that

we somehow needed more medicine?

Tim Miller: There’s probably something to that. We were obviously crazy and needed the
purifying of the practice a lot, so we got it. [...] It was also really different being one of a
few students there getting strong adjustments every day. It was pretty transformative.
You’d go into savasana each day at the end, and it would be like being ripped open. I'd
lay there and cry for a half hour and then afterwards just feel completely transparent.

You'd walk the streets of India, and it would be like it was moving right through you.

Esist gut moglich, dass Jois und seine Schiiler*innen dieses gemeinsame Ritual aus
sehr unterschiedlichen Griinden vollzogen. Im christlichen Amerika sozialisiert,
klingt Millers Beschreibung beinahe nach einem Akt katholischer Bufe: Aspekte
davon finden sich auch ganz allgemein im modernen Yoga wieder, wie etwa in der
haufig anzutreffenden Vorstellung des »Detoxings«, zum Beispiel durch intensives
Schwitzen. Eine Imagination, die nur funktioniert, wenn es vorher einen Moment
des »Toxings« gab, gesetzt als eine Art innere Verschmutzung oder Vergiftung.
Genauso funktioniert das Prinzip der christlichen Bufée nur in Zusammenhang mit
der Annahme einer vorangegangenen Siinde, die in Millers Beschreibung anklingt,
wenngleich er dies nicht prazisiert. Millers Beschreibungen horen sich also einer-
seits nach einem personlichen, psychosomatischen Reinigungsprozess an, den er
selbst zu suchen schien, und andererseits nach einer Art kérperlich induzierter
Sithne (»it would be like being ripped open«).”® Dieses korperliche Buf3etun mit-
tels der intensiven Ay-Praxis war notig, da, wie Crooks und Miller in ihren Selbstzu-
schreibungen iibereinstimmen, die frithen Ay-pPraktizierenden »crazy« waren und
eine Art Medizin in Form von Reinigung brauchten.

Jedoch muss in Betracht gezogen werden, dass dasselbe Prozedere fiir den tra-
ditionellen Brahmanen Jois eher auf seiner tief verankerten kulturspezifischen
Ansicht basierte, dass es jemandem als eine Art karmische Bestrafung widerfahrt,
nicht in Indien wiedergeboren zu sein. Jois war der Meinung, dass ein Mensch, der
nicht in Indien geboren ist, weit entfernt ist von der Befreiung aus dem Kreislauf
der Wiedergeburten und somit nicht bereit ist fiir die Praxis der héheren Glieder

175 Der Historiker Philipp Blom schlagt vor, dass Menschen in westlichen Gesellschaften immer noch
»theologisch konditionierte Hirne« haben, sie »denken lieber in Bildern wie Erlosung und Verdammnis
und damit auch Belohnung und Strafe, als mit Erwartung einer Zukunft voller Zufélle und Zwange, unvor-
hersehbar, sinnlos, ohne Ziel.« (2013: 20) Und er fahrt fort: »Von einer scheinbar ultrasdkularen Welt der
schmierigen Verfiihrung zu den flammenden Predigten, die von der Kanzel herab alle Sinnlichkeit mit
Hollenfeuer bedrohen, ist es ein kurzer Weg, und auch unsere Selbstwahrnehmung hat sich noch nicht
von dieser Logik befreit. [...] Die Gladubigen des westlichen Evangeliums der kapitalistischen Freuden has-
sen ihr Korper fast genauso wie die Nonnen und Moénche von einst.« (Ebd.: 21) Mogliche Zusammenhéange
konnen an dieser Stelle nicht weiter untersucht werden, es soll lediglich fiir mogliche religiése Pragungen
von Jois’ Schiiler*innen sensibilisiert werden.



3.2 K. Pattabhi Jois (1915-2009): »This is Patafijali Yoga« 145

Patafijalis, so bezeugt es beispielsweise Maehle: »He actually said repeatedly to
students »practice asana in this life and next life you are reborn as a yogi«. What
he meant was that Westerners and women could do whatever they wanted they
first had to be reborn as male Hindu Brahmins to seriously practice yoga.« (Maehle,
27.8.2018: 169)7¢ Damit in Einklang steht Manju Jois’ oben erwahntes Zitat, dass
Westler Karmayoga, sprich tapas auszufiihren hitten (Donahaye/Stern, 2010: 10).

Dieser Umstand wirft ein anderes Licht auf das sparliche theoretische Funda-
ment, das Jois bereitstellte, und zeigt auf, dass es um tiefgreifende Deutungsho-
heiten geht. Jois und seine Familie entzogen ihren westlichen Schiiler*innen im
Laufe der Zeit zunehmend die Zugdnge zu meditativen Praktiken und zu als spi-
rituell gedeuteten Anteilen der Lehre, die trotzdem stets als grofdes Versprechen
im Raum schwebten, dem die Schiiler*innen vertrauensvoll Glauben schenkten.””
Gleichzeitig trugen sie selbst zur Mystifizierung von Jois’ Ay bei. Karen Rain erin-
nert sich, dass sie und andere Schiiler*innen unbedingt glauben wollten, dass es
eine spirituelle Praxis sei:

Karen Rain: I wanted to believe it was spiritual. | wanted to believe that there was some-
thing beyond what met the eye. That, say, besides contorting my body something else
was happening, and we had all sorts of explanations for that. That somehow contorting
my body would change my karma, would burn Karma, would... Ja, I don’t even remem-

ber them all, but there were tons!

Laura von Ostrowski: But that is what you and the others told yourselves and not Patt-
abhi Jois telling you that directly, because his English was also...?

Karen Rain: I don’t remember Pattabhi Jois telling me that directly, no. (Interview Rain,
1.2.2019: 14-16)

Auch Indien selbst gilt fiir viele Yogatibende als Land der Spiritualitat, das aufgrund
seiner langen religiésen und philosophischen Geschichte tiefe innere Transforma-
tionsprozesse hervorrufen kénne. In den Worten Millers (2003): »India is India.
It’s all about treating this state of vulnerability where things happen and change
inside, and you come face-to-face with a lot of different stuff within yourself that
you never quite looked at in the same way.« Miller berichtet aufRerdem, dass Jois

176 Es gabschonimmer unterschiedliches Regelwerk fiir die verschiedenen Kasten sowie fiir Mdnner und
Frauen, vgl. z.B. Yogaydjiyavalkya, Kapitel V1, Verse 1620. (Mohan, 2013: 57)

177 B.K.Slyengar hingegen bediente sich viel intensiver und folgenreicher des Mittels der Akkulturierung,
wodurch seine Yogalehren im Westen zunehmend Fuf fassen konnten. So interpretierte er z.B. die vier varna-s,
also das traditionelle indische Kastensystem, in Stufen auf dem Weg eines sadhaka-s, eines Suchenden auf
dem spirituellen (Yoga-)Weg um (De Michelis, 2004: 206f.). In der westlichen Rezeption spielten solche
populdren Prozesse der Aneignung sicherlich eine groe Rolle fiir die Ay-Ubenden, insbesondere um sich
den vielen Inhalten anzunéhern, die Jois im Dunkeln lief3.



146 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

seine Yogalehre im Laufe des Kontaktes mit seinen amerikanischen Schiiler*innen
immer >traditionellers, festgelegter und strikter werden lief3:

Deborah Crooks: He now teaches more Westerners than Indians. Was there a reluctance
to give it all to the West?

Tim Miller: There was initially a reluctance. When Norman Allen showed up at his door-
step back in the early “7os wanting to study yoga, Guruji laughed. He might have been
only teaching Brahmins and this American hippie shows up. But Norman was persistent.
He hung around until Guruji finally started teaching him. And that paved the way for
David and the rest of us. I was there in the days when he had a lot of Indians as students
and I'd watch them practice. He had a completely different way of teaching them - a lot
more relaxed. There was a lot of talking. The guys weren’t very polished in their prac-
tice, and he didn’t seem to care. With the Westerners, though, it was a totally different
story. It wasn’t until the Westerners arrived that Jois became interested in transmitting
the teaching authentically. The Westerners were serious about learning; they’d traveled
halfway around the world to learn. (Ebd.)

Neben der erwahnten unterschiedlichen Behandlung von Indern und westlichen
Schiiler*innen und Jois” anfanglicher Zurtickhaltung, nichtindische Schiiler*innen
zu unterrichten, zeigt sich hier eine direkte Einwirkung der Schiiler*innen auf die
Lehre, die sie von ihrem Lehrer empfangen wollten. Miller kehrt deutlich heraus,
dass fiir die Genese des AYs, in der Form, in der es heute unterrichtet wird, interkul-
turelle Interaktion ausschlaggebend war.”7¢ Jois reagierte auf die Bediirfnisse seiner
Kund*innen und schuf stillschweigend ein Produkt, das (seiner Ansicht nach) auf
sie zugeschnitten war, und zwar beziiglich Orthopraxie und Orthodoxie.

Der YMA nach zu urteilen, dienen die asana-s der Reinigung des Korpers und
der nadis, doch erst pranayama (Atemtechniken) erreicht den Geist und bringt ihn
zum Stillstand. Nancy Gilgoff” berichtet, dass Jois ihr schon nach kurzer Zeit inten-
sives prandyama beibrachte, in seinen spéten Jahren hingegen brachte er es seinen
Schiiler*innen erst nach einer sehr langen Zeit reiner dsana-Praxis bei, wenn er es
tiberhaupt noch unterrichtete:

Most people in the world come into asana practice with a body that isn’t able to stand
up to some of the intense pranayama and the fire that you need to do these advanced

178 Hier seian De Michelis’ Definition von »Modern Yoga« erinnert, da sie auch auf Ay zutrifft, wenngleich
die Interaktionen zwischen Jois und »Western individuals« oft so implizit abliefen, dass sie lange Zeit tiber-
sehen wurden: »The expression >Modern Yogac is used as a technical term to refer to certain types of yoga
that evolved mainly through the interaction of Western individuals interested in Indian religions and a num-
ber of more or less Westernized Indians over the last 150 years.« (2004: 2)

179 Nancy Gilgoff kam 1973 nach Mysore und war Jois’ erste weibliche Schiilerin.



3.2 K. Pattabhi Jois (1915-2009): »This is Patafijali Yoga« 147

practices. He’s told me that a person needs ten years of this asana series before he
really can talk to you about meditation or pranayama for some people - but definitely
meditation. [...] He doesn’t talk much about the others. For me he taught me pranayama
within the third month I was with him. Now he doesn’t teach that until much later. He
doesn’t really talk about those things too much with anybody. It’s left for self-inquiry,
for people to go and find their own way with those. And I thought about it a lot over
the years and came to see that his expertise is the asanas and he’s so wonderful at it.
think he was probably very wise to stay with what he does so well and let the rest of it
unfold naturally for the people. He will speak on any subject, but you have to ask him.
Otherwise being around him and following the practice correctly, the other limbs will
be realized. (Donahaye/Stern, 2010: 25f.)'%

Moglicherweise merkte Jois tatsachlich, dass seinen westlichen Schiiler*innen jene
intensive Form von pranayama, die er als transformativ ansah, nicht méglich war.
Zumindest ist klar, dass Jois im Laufe der Zeit den Fokus immer ausschliefdlicher
auf die asana-Praxis legte, so dass Maehle es sogar »ekanga Yoga« nennt, ein ein-
dimensionales System mit Fokus auf das dritte ariga, asana (vgl. Maehle, 2018a).

Manchen Schiiler*innen riet Jois auf Nachfrage dazu, sich die Texte selbststan-
dig anzueignen oder die Lektiire von Hathayoga-Texten der des Yogasitras vorzu-
ziehen, und zwar auch solchen Schiiler*innen, die eigenen Aussagen nach mehr
an einer spirituellen als an einer korperlichen Praxis interessiert waren, und das
waren einige.'® Nardj, frither als Philosophielehrer in Scotts Yogalehrer*innen-Aus-
bildungen tatig, berichtet:

When I came to Ashtanga it wasn’t that I was looking for a more physical practice, | was
more inclined towards a more spiritual practice. I would say that has been something
that I have been interested in all along and gradually I started to refine my awareness. |
asked Pattabhi Jois if [ should read the yoga sutras and he said »No«! He said [ will just
be confused and so I started reading three Hatha yoga books that he recommended.
(Nardi, 2016)

180 Das Gleiche berichtet Miller (2003). In Guruji gibt Miller zudem den Einblick, dass Jois das pranayama,
das er bei seinem ersten Besuch in Amerika 1978 unterrichtete, keineswegs an seine westlichen Schiiler*in-
nen anpasste, wie es beispielsweise Vivekananda tat. Im Einklang mit seinem Verstdndnis von tapas unter-
richtete er langes kumbhaka, also intensives Atemanhalten, wie es aus Hy-Traditionen bekannt ist: »[...] he
gave us a rather radical introduction to pranayama: long retentions of breath, lots of trembling and sweat-
ing.« (Donahaye/Stern, 2010: 66)

181 Siehe die Erzdhlungen Tim Millers: »A lot of them were just my own projections. I'd been into Eas-
tern philosophy already. I was reading enlightened teachings of the masters - all these things about these
guys with these miraculous powers. [ expected Guruji to materialize in a ball of light in the middle of the
room, and he came through the front door in his black loafers. He seemed pretty ordinary, but he wasn’t,
of course.« Ahnliches traf auch auf David Williams zu, als dieser Manju Jois das erste Mal praktizieren sah:
»Manju was giving a yoga demonstration and David was in Panochari studying with some swami who knew
alot about yoga philosophy but didn’t really know much about Hatha yoga.« (Miller, 2003)



148 3 Patafjali als Schirmherr: Das Yogastitra in der Ashtanga Yoga-Linie

Der Eindruck festigt sich, dass Jois Hathayoga als angemessen fiir die westliche
Schiilerschaft befand. Sogar interessierten Schiiler*innen vermittelte er weder das
Yogasiitra noch andere philosophische Texte, abgesehen von wenigen, stark verein-
fachten Inhalten, die er wihrend seines Yogaunterrichts einstreute. Es wird sich im
Fortlauf der Arbeit zeigen, dass es sich im Forschungsfeld in diesem Punkt gegen-
satzlich verhalt und die Schiiler*innen mit dem Yogasiitra frither in Kontakt kom-
men als mit Hathayoga-Texten, und zwar auf sehr ausfiihrliche und explizite Art und
Weise. Das veranschaulicht erneut das deutliche Gefélle zwischen Jois und vielen
der westlichen Yogainteressierten, die oft sehr konkret nach einer wie auch immer
gearteten »Spiritualitdt« suchten, wahrend Jois ihnen physisches Karmayoga ver-
ordnete, um den oben beschriebenen grobstofflichen Reinigungsprozess einzulei-
ten, der viele Jahr(zehnt)e oder ein ganzes Leben dauern konnte.

Diese grofde Verstandnisliicke, die Jois’ Unterricht hinterlief3, dufdert sich im
Buch Guruji immer wieder, und die Jois-Familie, die seine Arbeit in Mysore wei-
terfithrt, hat darauf zu reagieren. Wie bereits erldutert, hat sich der Diskurs rund
um tristhana etabliert, um die physische Praxis als spirituelle Praxis darstellen zu
konnen. Auch die Einstellung hinter der Praxis wird als auschlaggebend angesehen,
so fragt der Interviewer (entweder Stern oder Donahaye) Sharat Jois: »How does
asana practice create transformation? It seems like a big jump from doing asanas
to knowledge of brahman. What happens inbetween?« (2010: 184) Sharat Jois ant-
wortet daraufhin in gewohnter Manier, dass asana nur ein Glied von mehreren sei
und dass die Praxis lediglich als eine spirituelle Praxis wahrgenommen werden
miisse, damit sie transformativ werde: »When you see yoga in a big way, in a dif-
ferent way;, if you see it as a spiritual practice, there is a lot of transformation that
will happen within you.« (Ebd.)®®? Doch wie Kapitel 111.2. zeigen wird, sollten sich
viele der von Jois’ ausgebildeten, global aktiven Lehrer wie Scott, Maehle, Steiner
und Nardi damit nicht zufriedengeben. Entgegen Jois’ Warnungen studierten sie
das Yogastitra bei anderen Lehrer*innen oder eigneten es sich durch die Lektiire
verschiedener (moderner) Kommentare selbst an und schufen auf diesen Erfah-
rungen aufbauend ein eigenes Verstdndnis von Yogaphilosophie.

Kapitelzusammenfassung: Die Lehre K. Pattabhi Jois’

Es lasst sich festhalten, dass Jois eine andere Herangehensweise an die Ubermitt-
lung des Yogastitras hatte als sein Lehrer Krsnamacarya, der zumindest seinen lang-
jahrigen, engen Schiiler*innen den Text in einem intellektuellen Rahmen wieder-
holt nahebrachte. Jois vermittelte hingegen weder in seinen frithen noch in seinen
spaten Jahren konkretes Wissen tiber das Yogasiitra, seine Metaphysik und seine
Soteriologie, zumindest nicht seinen westlichen Schiiler*innen. Das lag einerseits

182 Sharat Jois’ bietet in seiner Yogaschule in Mysore ebenfalls Philosophieklassen an: https://sharath-
yogacentre.com/philosophy-classes/, Zugriff 31.10.2021


https://sharathyogacentre.com/philosophy-classes/
https://sharathyogacentre.com/philosophy-classes/

3.2 K. Pattabhi Jois (1915-2009): »This is Patafijali Yoga« 149

daran, dass er kaum Englisch sprach und die Schiilerzahlen zu grof3 waren fiir einen
solchen Unterricht, sowie daran, dass er solche Inhalte als nicht addquat fiir seine
westlichen Schiler*innen einstufte. Hinzu kam, dass die meisten Schiiler*innen vor
allem an der asana-Praxis interessiert waren, allerdings bekamen auch die ernst-
haft an Yogaphilosophie Interessierten keine Einfithrung.

Trotzdem erlebten die nach Mysore reisenden »spiritual seekers« in einer als
»energiegeladen« wahrgenommenen Atmosphare des »spirituellen« Indiens die
intensive, streng regulierte und oftmals grenziiberschreitende Praxis des Ays,
zusammen mit den harten physischen Adjustments der Jois-Familie als intensiv-
transformativ.’®® Die physische Disziplinierungsarbeit und die sie begleitenden,
regulativen Aussagen (»Wrong practice, no benefit«), durch die nur eine bestimmte
Praxis als »richtig« und deviante Praktiken als »falsch« gebrandmarkt werden,
waren der perfekte Nahrboden fiir die Suche nach einer analogen »richtigen«
Lebenseinstellung und Geisteshaltung in Verbindung mit der Kérperpraxis, denn
»this is Patafijali Yoga«. Unter anderem durch seine wiederholten Andeutungen
schaffte Jois es, in seinen Schiiler*innen zu verankern, dass der physischen Praxis
eine tiefere, spirituelle Ebene zugrunde liege, wenngleich es eine Art uneingelostes
Versprechen blieb. Jois galt bei seinen Schiiler*innen selbst als Inkarnation dieses
Versprechens, zumindest bis zur #MeToo-Debatte Ende 2017.

Diese Umstdnde erklaren, warum Diskussionen dariiber, inwiefern genau Ay
»Patafijali Yoga«, und damit eine Praxis ist, die zum Ziel des Yogastitras flihrt, in
Jois’ Folge global gefiihrt werden und warum dies in regem Austausch mit Ubenden
anderer Yogastile passiert. Diese Aushandlungsprozesse finden in sozialen Netz-
werken, auf Yogablogs, in Yogabiichern und -zeitschriften statt, aber natiirlich auch
in Yogaausbildungen und in Yogastudios. Die rezente Umgebung des (Ashtanga)
Yogas ist von einer lebhaften Suche nach der tatsachlichen Beschaffenheit jener
spirituellen Ebene gepragt sowie von anhaltenden Versuchen, das Yogasitra ins-
besondere moglichst praktisch auszulegen.

183 Vgl. dazu Kapitel IIL.1.






4 Pataijali embodied: Interpretative Turns
und weitere kulturelle Quellen

Wahrend sich die vorhergehenden Kapitel explizit mit der Geschichte des diskur-
siven Ereignisses »Yogaphilosophie« mit besonderem Fokus auf das Yogastiitra aus-
einandergesetzt haben, ist dieses letzte Kapitel weitaus schwieriger zu definie-
ren. Dass es Teil dieser Arbeit ist, beruht auf einer Beobachtung, die wahrend der
empirischen Forschung aufkeimte und zunehmend durch die historische Recher-
che gestiitzt werden konnte, und zwar dass sich das, was im Forschungsfeld Yoga-
philosophie genannt wird, aus weiteren Quellen als den bisher genannten speisen
muss. Zwar hebt Steiner in der Ausbildung explizit die Traditionslinie iiber Jois
hin zu Krsnamacarya hervor, jedoch haben sich beide Lehrer in vielerlei Hinsicht
nicht als inhaltliche Quellen der im Feld anzutreffenden Yogasiitra-Auslegungen
erwiesen, wenngleich in der Krsnamacarya-Linie klar die Ursache dafiir liegt, dass
dem Yogastitra iiberhaupt ein so grofder Stellenwert im heutigen AY zukommt. An
dieser Stelle soll gleich vorweggenommen werden, dass es keinesfalls die primare
Intention hinter dieser Arbeit war oder ist, heutige Yogaphilosophie als in der Kor-
perkulturbewegung gewachsen zu beschreiben. Es wird im Folgenden allerdings
der These nachgegangen, dass Anteile heutiger praxiszentrierter Yogaphilosophie
Ahnlichkeiten mit einigen Praktiken und Ideen dieser Bewegung aufweisen.

Den Zusammenhang zwischen der einflussreichen, in Europa und Nordame-
rika entstandenen Korperkulturbewegung (KKB) des ausgehenden 19. und frithen
20. Jahrhunderts und modernem Positionsyoga hat bereits Singleton 2010 hervor-
gehoben. Die pragmatische Einsicht hinter diesem Forschungsinteresse ist, dass,
wenn sich ein Bewegungssystem einer anderen Kultur in einer neuen kulturellen
Umgebung ansiedelt, auch die Geschichte der Empfangerkultur mitbeachtet wer-
den muss. Singleton hat dementsprechend liberzeugend argumentiert, dass Yoga
in den spaten 1920er und 1930er Jahren durch den Kontakt mit Europa und Nord-
amerika nicht nur seine Form anderte, sondern sich bereits damals die mit der
Korperpraxis verkniipften Diskurse, also die mit ihr vernetzten Bedeutungen und
Motivationen, grundlegend wandelten. Denn die »Linsen«, durch die Yoga genannte
Praktiken von Amerikaner*innen und Europder*innen betrachtet wurden, waren
von ihrem eigenen Umfeld vorgeformt:

[tisn’t that the postures of modern yoga derive from Western gymnastics (although this
can sometimes be the case). Rather, as syncretic yoga practices were developing in the
modern period, they were interpreted through the lens of, say, the American harmonial
movement, Danish gymnastics, or physical culture more generally. And this profoundly
changed the very meaning of the movements themselves, creating a new tradition of
understanding and practice. This is the tradition that many of us have inherited. (Sin-
gleton, 2011)



152 4 Patafijali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

Auf dieser These aufbauend wird im Folgenden argumentiert, dass auch in heutige
Ausdeutungen des Yogastitras Diskurssplitter eben dieser Bewegung Einzug halten.
Das kann einerseits daher riihren, dass sich, wie von Singleton angesprochen, von
Beginn an bereits bestehende, »harmonische« Diskurse (s.u.) mit modernem Yoga
verbanden und schon frith mitdefinierten, was »Yoga« genau bedeutet. Andererseits
halten auch heute noch neue Elemente in Auslegungen von Yogaphilosophie Einzug,
die mit Inhalten der westlichen Kérperkulturgeschichte zu assoziieren sind.'** Denn
einige der Praktiken, Theorien und Glaubenssatze dieser Bewegung leben - mutatis
mutandis - in heute gidngigen Fitnesssystemen wie Pilates, modernem Tanz, Gym-
nastik etc. in der Bewegungsindustrie fort und haben auch dadurch direkten Kon-
takt mit der Yogaszene. Ein weiterer Kontaktpunkt zwischen heutigem Yoga und
dem Gedankengut, das den harmonischen Gymnastikbewegungen entsprungen ist,
in den 1980er Jahren zum Beispiel im Umfeld des New Age weiterlebte und heute in
verschiedenen Formen alternativer Spiritualitat, ist B.K.S. Iyengar. Die 1993 erschie-
nene Yogasttra-Interpretation von Jois’ in Englisch versiertem, vielgereistem Zeit-
genossen lyengar, der in regem Austausch mit der nordamerikanischen New-Age-
Szene stand, ist eine bedeutende Schnittstelle zwischen der alternativ-religiosen,
korperzentrierten nordamerikanischen Subkultur und heutiger Yogaphilosophie.

4.1 Die Korperkulturbewegung als kulturelle Quelle

Im Laufe der Feldforschung ergaben sich zwei Hinweise auf direkte Bezugnahmen
zu Inhalten der Kérperkulturist*innen. Zum einen traf ich im Umfeld von AyI auf
ganz konkrete Konzepte und Techniken, die von Anhanger*innen der KKB stam-
men, wie die von Gerda Alexander entwickelte »Eutonie«, die von Hans Suren
popularisierte »Schwunggymnastik«, die Annahme einer spirituellen »Spiralitat«
des menschlichen Korpers, wie sie sich bei Geneviéve Stebbins findet, oder den
Fokus auf eine gute Korperhaltung, wie sie Hedwig Kallmeyer lehrte. Zum anderen
unterrichtete Steiner in der Ausbildung - wenngleich ohne explizite Nennung des
Autors - als weiteren tiefgehenden historischen Einblick Mark Singletons Theorie
und vermittelte den Auszubildenden explizit, dass modernes Yoga im Austausch mit
der Korperkulturbewegung entstanden sei. Jedoch ging er dabei lediglich auf die
Geschichte der Korpertechniken ein (mit besonderem Bezug auf die danische Gym-
nastik) und nicht auf die Ideengeschichte, die solche Techniken begleitet. Ein sich

184 Diesen Einzug ermdglichen die ersten drei Pramissen, auf denen heutige Yogaphilosophie aufbaut:
1. Schon lange ist das Yogastitra von synthetischen Auslegungspraktiken geprédgt. Ob nun Vedanta oder
Inhalte anderer Traditionen in den Text Einzug halten, ist nur ein inhaltlicher, kein struktureller Unter-
schied. 2. Der Bruch mit der alten Kommentarliteratur und dem Fokus auf neue, synkretistische Kommen-
tare 6ffnet den interpretativen Rahmen nochmals. 3. Die sich im Untersuchungsfeld zeigende Ausweitung
der Lektiire auf den gesamten Text bringt mit sich, dass auch Siitras, die in der bisherigen Rezeption der
modernen, praktischen Yogatradition ausgelassen wurden, nun neu ausgelegt werden miissen. Dass dies
auf einem bereits bestehenden Vorrat an Deutungen passiert, scheint unumganglich.



4.1 Die Kérperkulturbewegung als kulturelle Quelle 153

wandelnder ideengeschichtlicher Diskurs war nicht Teil von Steiners Geschichtsun-
terricht, denn seiner Ansicht nach ist Ay, wenngleich sich die Praktiken dndern, von
einer aus Indien stammenden, Jahrtausende alten und unveranderten spirituellen
Essenz iiberdacht. Steiner pflegte also in der Ausbildung beziiglich des Einflusses
der Kérperkulturbewegung einen bewusst integrativen Umgang. Auch dies ermdg-
licht ihm, sein Ayl mit Methoden anzureichern, die er zwar meist nicht explizit mit
der KKB assoziiert, die aber, wie das Folgende zeigen wird, sehr haufig in dieser
Umgebung und nicht im alten Indien zu verorten sind.'®°

Die Techniken dndern sich. Das Ziel jedoch, so betonte Steiner haufig, bleibe stets
gleich: Es gehe darum, »svatma, das wahre Selbst zu finden« (vgl. Kapitel 111.2.3.10.).
Doch eine solche ratiozentrische Sichtweise funktioniert gerade in sehr korper-
betonten Ubungssystemen nicht, denn wie der Kérper bewegt und erfahren wird,
beeinflusst die damit einhergehende Weltanschauung, wie im Folgenden argu-
mentiert und in Kapitel 111. weiter ausgefiihrt wird. In diesem Kapitel geht es also
primar darum, historische Quellen fiir einige der Inhalte nahezulegen, die sich in
den Kapiteln 111.1 und I11.2. in Zusammenhang mit heutiger, praxisnaher Yogaphi-
losophie zeigen werden. Es kann von einer Art Feldangleichung gesprochen wer-
den, denn kulturelle Praktiken, wie Yoga eine ist, entstehen und operieren nicht in
einem gesellschaftlichen Vakuum. Yoga vernetzt sich von Beginn an mit bestehen-
den Bewegungs- und Weltanschauungssystemen, konkurriert mit ihnen, grenzt sich
von ihnen ab und lasst sich haufig auch von ihnen bereichern.

Die Kérperkulturbewegung, ihre wichtigsten Vertreter*innen und ihre Motive
Die Korperkulturbewegung istim Deutschland des Kaiserreichs und der Weimarer
Republik gewachsen, primar bekannt unter dem Stichwort »Gymnastik«. Bereits
fiir die frithen mannlichen Gymnastikpioniere Europas, namentlich den deutschen
Gerateturner Christoph Friedrich Guts-Muths (1759-1839) und den von ihm inspi-
rierten Friedrich Ludwig Jahn (1778-1852), der den meisten Deutschen als »Turn-
vater Jahn« ein Begriff ist, stand eine gewisse ganzheitliche Agenda hinter ihren
Gymnastiksystemen. Guts-Muths sah

[...] gymnastics as culture for the body, which is integral to a holistic education with the
aim of building a foundation of strength of character and achieving self-control. The first
principle of an education in gymnastics for him was that it might: [...] fully develop the
aptitudes of the physical individual and attain the body’s potential beauty and perfect
usefulness. (Naul, 2008: 41)

185 Beim Riickgriff auf die Schwunggymnastik erwahnt Steiner seine konkreten Quellen, https://
de.ashtangayoga.info/yoga-therapie/yogatherapie-verstehen/190925-von-grossvaters-schwunggy/,
Zugriff: 25.9.2020.


https://de.ashtangayoga.info/yoga-therapie/yogatherapie-verstehen/190925-von-grossvaters-schwunggy/
https://de.ashtangayoga.info/yoga-therapie/yogatherapie-verstehen/190925-von-grossvaters-schwunggy/

154 4 Patafijali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

Bewegung als Mittel der Charakterbildung und der Selbstkontrolle - durchaus
Motive, die in der heutigen Sport- und Fitnessumgebung sowie im Yoga zugegen
sein konnen. Diese Zuschreibungen zum bewegten Korper hingen direkt mit dem
damaligen Zeitgeist zusammen, Kérpertechniken mit politischer, sozialer, emotio-
naler oder spiritueller Bedeutung anzureichern ist jedoch schon ein alter Topos im
Westen. Ahnlich wie sich die Kénigsfamilie in Mysore durch Krsnamacaryas Yoga
korperlich fiir die politische Unabhangigkeit starken wollte, sah auch Jahn das Tur-
nen in engem Zusammenhang mit einer politischen und nationalistischen Agenda.

Im (ausgehenden) 19. Jahrhundert hatte sich ein fruchtbarer Nahrboden fiir eine
grofde Anzahl von neuen Ideen und Systemen entwickelt, die sich intensiv mit Kor-
per, Geist oder Seele, und oft dezidiert mit ihrem Zusammenspiel auseinandersetz-
ten, und im Zusammenhang damit etablierten sich verschiedene Praktiken. Neben
den sich neu ausbildenden Wissenschaften wie der Psychoanalyse, der Sportwis-
senschaft, den Philologien und der Religionswissenschaft waren populare (esoteri-
sche) Stromungen und Reformbewegungen von betrachtlicher Bedeutung. Sie hat-
ten grofde Gefolgschaften, setzten sich mit Kérperkultur, (vegetarischer) Erndhrung,
Spiritismus, Mentaltechniken und dergleichen mehr auseinander und standen mit
den genannten Wissenschaften oftmals in direkter Verbindung. Zu nennen sind
hier unter anderem die Theosophie und die okkultistische Neugeistbewegung, die
Lebensreformbewegung, Mazdaznan, die FKK-Bewegung und - mit allen genannten
Strémungen zum Beispiel durch inhaltliche oder personale Uberschneidungen in
irgendeiner Weise verkniipft — die Kérperkulturbewegung und die darin gewach-
sene harmonische Gymnastik.

Um 1900 stieg die Nachfrage nach Korperkultur in Europa und in Amerika
unglaublich an, denn sie traf verschiedene Nerven der Zeit. Es war eine Phase des
allgemeinen Umbruchs, primar bedingt durch die Industrialisierung, die Urbanisie-
rung’®® und die zunehmende Elektrisierung, die den Tag ins Willkiirliche streckte
und Fabriken und ihrer Produktion ganz neue Moéglichkeiten eroffnete. Die Laut-
stirke in vielen Stddten nahm durch Trambahnen und langsam auch durch Autos
sowie durch die vielen Baustellen zu, die der dringend notigen Erweiterung der
schnell wachsenden Stadte geschuldet waren. Zahlreiche alternative, oft religios
motivierte Bewegungen dieser Zeit reagierten auf solche tiefgreifenden Umwal-
zungen mit Sinnangeboten verschiedener Art.

Der Sporthistoriker Bernd Wedemeyer-Kolwe nennt als »Schlagworte und Denk-
figuren, die ab etwa 1900 in allen wesentlichen weltanschaulichen Programmen
der damals sehr einflussreichen Lebensreform- und Korperkulturbewegung in
Deutschland enthalten waren: Harmonie von Korper, Geist und Seele, Ganzheit-
lichkeit und Rhythmus, Natur und Natiirlichkeit, Kérperschonheit und Gesundheit:

186 Miinchen wuchs z.B. allein in der Ara des Prinzregenten Luitpold, der von 1886 bis 1912 regierte, von
250.000 Einwohnern auf 600.000 Einwohner an, vgl. Kubitza (2019: 19).



4.1 Die Kérperkulturbewegung als kulturelle Quelle 155

kurz: die >Veredelung« des Menschen [...]« (2012: 313) - Schlagworte, die sich alle-
samt in heutigem Yoga wiederfinden. Nicht nur in Deutschland, auch in anderen Tei-
len Europas und ganz besonders in Nordamerika ging es den Vertreter*innen dieser
Bewegung darum, iiber Selbstreform, und dazu gehorte primar »Kérperbildung,
einen »neuen Menschen« zu erschaffen. Wedemeyer-Kolwe (ebd.: 313f.) bezeichnet
die oben genannten Denkfiguren als »Werte und Normen, Mythen und Konstruk-
tionen einer biirgerlichen Schicht, die die als unzumutbar empfundene Moderne -
Industrialisierung, Urbanisierung, Sakularisierung, gesellschaftliche Instabilitét,
Auflosung bisheriger Werte sowie soziale Ambivalenzen - mit einer antiurbanen
riickwartsgewandten Zivilisationskritik beantwortete.« Die Antwort darauf war
fiir die Vertreter*innen der KKB eine komplette Veranderung der Lebensumstdnde
durch die Entwicklung einer »Personlichkeitskultur«, »die durch eine >Einheit von
Korper, Seele und Geist< gekennzeichnet sei und die den Korper als >heiligen Tem-
pelcauffasse« (ebd.: 314).

Der harmonischen Gymnastik ging ein Mann voraus: Der franzosische Sprech-
erzieher und Bewegungspadagoge Francois Delsarte (1811-1871). Die Deutsche Dora
Menzler (1874-1951) berichtet in ihrem Buch Die Schénheit Deines Kérpers von 1924
Folgendes iiber die Genealogie ihrer eigenen Linie, und damit tiber Delsarte:

Und woher hatte nun Mif3 Stebbins ihre Anregung gewonnen? Um die Mitte des vorheri-
gen Jahrhunderts wirkte am Pariser Konservatorium Professor Delsarte. Er war frither
Sanger gewesen, verlor seine Stimme und beschaftigte sich dann mit der Ausbildung
von Biithnenkiinstlern. Diese Arbeit zwang ihn, nach gewissen Formen und Gesetzen
zu suchen. Er widmete sich ausgiebig dem Studium der griechischen Plastik. An der
Erkenntnis der hier waltenden, vollendeten Harmonie stellte Delsarte Schonheitsge-
setze der Bewegung auf. (1924: 16)

Delsarte ging davon aus, dass jede Emotion durch bestimmte Naturgesetze vorge-
gebene Haltungen und Bewegungen ausldse. Dementsprechend lehrte er vorrangig
Schauspieler*innen und Kiinstler*innen Arten der Bewegung, um ihnen dabei zu
helfen, gewisse Emotionen besser auszudriicken - diese Grundintention durchzieht
die ihm nachfolgende genealogische Linie. Er studierte Anatomie und orientierte
sich an der Antike und dem Neuhumanismus. Wichtige Aspekte seiner Lehre waren
sein Menschenbild, das eine Einheit von Koérper, Geist und Seele annahm, sowie eine
bewusste Atmung und der Wechsel aus An- und Entspannung. Wahrend Delsarte
nie ein fixiertes System begriindete und die Bezeichnung »Delsartismus« seiner
Arbeit nachtraglich angehdngt wurde, inspirierte er viele Schiiler*innen dazu, ihre
eigenen Systeme zu begriinden. Delsarte lebte in diesen vor allem weiblichen Schii-
lerinnen und deren Schiller*innen weiter, allen voran ist hier Geneviéve Stebbins
zu nennen, durch deren Wirken spiritualisierte Kérper- und Atemarbeit als ganz-
heitliches System (insbesondere fiir Frauen) zu einer Massenbewegung wurde, die
in Amerika im spaten 19. Jahrhundert unter dem Namen »(American) Delsartism«



156 4 Patafijali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

bekannt wurde. Dies geschah durch Anleihen aus der Turn- und Gymnastikbewe-
gung sowie aus verschiedenen weltanschaulichen Strémungen. Weitreichenden
Einfluss hatte dabei der Schwede Per Henrik Ling (1776-1839):1%’

[...] spiritualized breath-movement practices emerging out of a synthesis of historical
Western esotericism and harmonialism, contemporary medical literature, and physical
culture (largely Ling) were becoming a staple of the New Thought movement by the end
of the nineteenth century. It is within this context that American Delsarteism emerged
as a confluence of the more or less secular women'’s physical culture movement and the
more or less gender-neutral metaphysics of New Thought. (Foxen, 2020: 131)

Tatsachlich kann von Delsarte ausgehend von einer seit iiber 150 Jahren lebendigen
Tradition gesprochen werden, im Zuge derer Techniken, Wissen und Diskurse von
Lehrer*in zu Schiiler*in weitergegeben wurden (Mullan, 2016: 25).

Von besonderer Relevanz, auch fiir die deutschen Auslaufer der Bewegung, ist
Genevieve Stebbins (1857-1934), die Begriinderin der harmonischen Gymnastik und
eine der Initiatorinnen des Amerikanischen Delsartismus. Stebbins studierte das
Delsarte-System in den 1870er Jahren mit Delsartes amerikanischem Schiiler Steele
Mac-Kaye (1842-1894). Der Schauspieler, Theaterproduzent und Erfinder reiste
1869 nach Paris und wurde Delsartes Schauspielschiiler - Delsarte selbst war nie-
mals in Amerika. Stebbins wurde zur fiithrenden amerikanischen Vertreterin jenes
sich vorerst unter dem Namen Delsartismus ausbreitenden Systems, das sie ab 1877
nach Amerika brachte (ebd.: 17). Ihrer Kérperarbeit liegt ein holistisches Verstand-
nis des Menschen zugrunde, wie es schon Delsartes System pragte: »On the surface,
Stebbins’ practices appear to have been for the >beautiful use of gesture« (Heller
2012, 301), but, in depth, the system included principles and embodiment practices
involving the whole organism - body, mind, and spirit.« (Ebd.) Diese holistische
Vision des sich bewegenden, verkérperten Menschen durchzieht die Delsart’sche
Linie der KKB. Wedemeyer-Kolwe (2012: 316) spricht beziiglich der folgenden Ent-
wicklungen von einer »geographischen Doppelrezeption«, denn es waren einfluss-
reiche mitteleuropaische Frauen wie Bess Mensendieck, Hedwig Kallmeyer oder
Margarete Zepler, tiber die jene aus Frankreich importierte, nun amerikanische
»Delsartik um Mackaye und Stebbins« (ebd.) zuriick nach Mitteleuropa, besonders
auch nach Deutschland gelangte und sich auf ihrem Rezeptionsweg immer wieder
verdnderte. Als die Yogaformen der einflussreichen indischen Yogalehrer des frii-
hen 20. Jahrhunderts Deutschland erreichten, trafen sie demnach auf ein Publikum,
dessen Vorstellung von Kérperkultur und deren Implikationen unter anderem von

187 Ling hatte bedeutenden Einfluss darauf, unter welchen Pramissen sich Korperkultur im 19. Jh. aus-
pragte, besonders auf die mit ihnen einhergehende holistische Agenda. Ling gilt zudem als Begriinder der
Klassischen Massage, daher auch »Schwedische Massage« genannt.



4.1 Die Kérperkulturbewegung als kulturelle Quelle 157

den folgenden Frauen gepragt war.!®® Singleton (2010: 22f.) fasst es so zusammen:
»[...] I make the claim that »hatha yoga« classes, as practiced in many twenty-first-
century urban settings, recapitulate the philosophical, practical, and demographic
circumstances of women'’s physical culture classes of the early twentieth century.«

Bess Mensendieck (1864-1957), eine Amerikanerin niederlandischer Abstam-
mung, war eine besonders in Deutschland populére Schiilerin Stebbins’, die gro-
3en Einfluss auf Joseph Pilates haben sollte (Rincke, 2015: 39). Die ausgebildete
Arztin verzeichnete mit ihrem »System Mensendieck« einen derartigen Erfolg im
Deutschland der 1920er Jahre, dass »mensendiecken« ein konjugierbares Verb wur-
de.’® Mensendiecks von medizinischem Wissen ihrer Zeit informiertes System kann
als anatomisch orientierte Auspragung der gymnastischen Linien verstanden wer-
den, eine thematische Ausrichtung, die sich bei Hedwig Kallmeyer und Elsa Gindler
fortsetzen wird und in Deutschland grofen Anklang fand. Mensendieck wandte
sich besonders an Frauen und fokussierte sich auf ihre Kérper und Beschwerden.
Ein bedeutsames Detail, um den Einfluss der von Delsarte abstammenden Korper-
kultursysteme auf modernes, frauendominiertes Yoga und diesen grundlegenden
Unterschied zur mannerdominierten Geschichte indischen Yogas zu verstehen.

Denn das in den 1920er Jahren langsam in Europa und Amerika Einzug haltende
Yoga traf auf ein bestehendes, vorrangig weibliches Publikum, das schon seit lan-
gerer Zeit in gesundheitsfordernde, ganzheitliche Freikdrperiibungen eingetaucht
war. Ohne diesen frithen Ndhrboden ist die gegenwartige, frauendominierte Yoga-
szene wohl undenkbar. Auch Mensendiecks Beschreibung des Erfolges von Steb-
bins’ System in Amerikas »Frauenwelt« erinnert sehr an das ebenfalls grundlegend
asthetisch orientierte Massenphdnomen heutigen Yogas:

Die von Genevieve Stebbins an sich und ihren Schiilerinnen demonstrierten Resultate
dieser Schonheitslehre wirkten so tiberzeugend, daf3 sie iiber ganz Amerika einen Sturm
von Enthusiasmus hervorriefen. Die gesamte Frauenwelt Amerikas beschaftigte sich mit

dem Gegenstand. Frauen aller Altersstufen nahmen selbst den Unterricht, und nachdem

188 Das trifft z.B. auf Boris Sacharows von Swami Sivananda geprigtes Yogasystem zu. Der Exilrusse Sacha-
row gab informellen Yogaunterricht in Berlin und erreichte mit postalischen Ubungsanleitungen Kund*innen
in ganz Deutschland. Ebenfalls postalisch hatte er vom nordindischen Swami Sivananda Einweisung in des-
sen bereits reformierte Yogalehre bekommen (vgl. Ostrowski, 2018a). Sacharow zeigt sich auf verschiedene
Weise von der Gymnastikkultur beeinflusst, er integriert zum einen dynamische, repetitive Schwungiibun-
gen in sein Yogasystem, die von Swami Sivananda nicht bekannt sind, zum anderen beruft er sich immer
wieder auf das Ideal der klassischen Antike, in Einklang mit allen wichtigen Vertreter*innen der Koérper-
kulturbewegung. Dies zeigt deutlich, dass Sacharow sich mit seiner aus Indien importierten Yogalehre an
ein von der Gymnastikkultur vorgeprégtes Publikum wandte.

189 Im Stummfilmklassiker Wege zu Kraft und Schonheit von 1925 sind zwei Sequenzen enthalten, die Bess
Mensendieck bei ihrer Arbeit mit Gymnastikschiilerinnen zeigen. Das Ausmaf$ des Trends, den Mensendieck
in Deutschland ausldste, kommtim Lied des Chansonniers Willy Rosen von 1926 zum Ausdruck, das mit »Frau
Levy mensendieckt« betitelt ist. Eine Odeon-Aufnahme des Liedes von 1926 ist bis heute erhalten: https://
www.dw.com/de/die-frithe-fitness-konigin/a-5323495, Zugriff: 27.7.2020. Gymnastiklehrer*innen konnten
damals zu regelrechten Stars werden.


https://www.dw.com/de/die-frühe-fitness-königin/a-5323495
https://www.dw.com/de/die-frühe-fitness-königin/a-5323495

158 4 Patafijali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

die Erwachsenen an sich selbst den Wert dieser Kérperdisziplin erkannt [sic!], wurde
der Unterricht in »Korperkultur« von den Miittern als reguldres Unterrichtsfach in den
Madchenschulen verlangt und ist seither unter dem Namen »asthetisches Turnen« in
den Lehrplan der erstklassigen Madchenschulen aufgenommen worden. Diesem Unter-
richt verdankt die moderne amerikanische Frau den grofsten Teil ihres gewandten und
anmutigen Auftretens, fiir welches ihr iberall Anerkennung zuteil wird.« (Mensendieck,
1907 [1906]: 13)

Die aus Stuttgart stammende Hedwig Kallmeyer (1884-1948), oft Hade Kallmeyer
genannt, war eine weitere populdre Schiilerin von Stebbins mit grofser Wirkkraft
in Deutschland. Kallmeyer

[...] ging ebenfalls iber das Stebbins-System hinaus und integrierte Musik und asthetisch-
kiinstlerische Elemente in ihre, wie sie es nannte, »Kiinstlerische Gymnastik« und gab
dieses System an nachfolgende Gymnastiklehrerinnen der 1920er Jahre weiter. Typisch
fiir die gesamte ambivalente Delsarte-Rezeption war dabei ihre 1910 notierte Behaup-
tung: »(Ich) arbeitete [...] Teile dieses Systems auf Grund meiner Erfahrungen [...] umg,
das »Ganze jedoch (ist) volligim Sinne der Begriinderin.« (Wedemeyer-Kolwe, 2012: 316)

Kallmeyer bildete zahlreiche Lehrerinnen in Harmonischer Gymnastik aus, darun-
ter die fiir die deutsche »somatische Bewegung« einflussreiche Elsa Gindler, deren
Wirken wichtig fiir die Entwicklung der Kérperpsychotherapie war. Es sind bereits
einige Aspekte angeklungen, durch die die Kérperkulturbewegung in inhaltlicher
und soziokultureller Ndhe zur heutigen Yogaumgebung verortet werden kann.

Gesellschaftliche Verbreitung, Organisation und sozio6konomische Faktoren
Jedoch sind zwischen den beiden Bewegungen weitere soziodkonomische Uber-
schneidungen festzustellen, so wandten sich die spiritualisierten, therapeutischen
und holistischen Praktiken der Kérperkulturist*innen, besonders aus der Delsarte-
Linie, nicht nur an ein vornehmlich weibliches, sondern auch gezielt an ein biirger-
liches Publikum. Margarete Zepler lehrte in diesem Sinne »[...] Alltagsbewegungen
wie etwa das >richtige« Aufstehen und Setzen, vermittelte Spannungs-, Halte- und
Entspannungsiibungen, lehrte Atemiibungen und gab aber auch das vom Biirger-
tum geforderte dsthetisch-anmutige Bewegungskonzept fiir Frauen und Madchen
weiter« (Wedemeyer-Kolwe, 2012: 316).1°

Eine weitere Ubereinstimmung ist die Flexibilitdt und Heterogenitit der angebo-
tenen Programme, die schlechte institutionelle Organisation oftmals »freier Gym-
nastikschulen« und die damit einhergehende Distanzierung von »Sport«. In grofder
Differenz

190 Reckwitz stellt fest, dass mit einer einst besonders Frauen aufgetragenen dsthetischen Arbeit am
Selbst in der Spatmoderne alle befasst seien (2017a: 236).



4.1 Die Kérperkulturbewegung als kulturelle Quelle 159

[...] zur zeitgendssischen Turn- und Sportlandschaft in Deutschland, die tiber, durch
Mitgliedsbeitrage finanzierte, gemeinniitzige Vereine organisiert war, hatten die Kérper-
kulturist-Innen der Lebensreform private Institutionen gegriindet - wie eben Korper-
kultur-, Gymnastik- und Ausdruckstanzschulen. Sie waren auf zahlende Kunden ange-
wiesen und mussten sich auf dem Markt der Kérperkulturen behaupten.« (Ebd.: 314)

Durch die holistische, oft dezidiert spirituelle Agenda, denen Teile dieser Bewe-
gung anhingen, verstanden die Akteur*innen der KKB ihre Ubungssysteme hiufig
nicht als Sport. In diesem Sinne schrieb Kallmeyer, deren Lehre sich »der gesunden
Seele, die nur in einem gesunden Kérper wohnen kénne« widmete und der daran
gelegen war, »Physisches und Psychisches zu einer Einheit zu verschmelzen, dass
die darum bemiihte Gemeinde »noch nicht allzu grof3« sei:

Wir nehmen so gemeinhin an, daf} Kdrperbetitigungen gleichzustellen sind mit einem
Ablauf von Muskeltatigkeit, die auf Geschicklichkeit beruht und vom berechnenden Ver-
stand diktiert wird. In unseren sportlichen Spielen sehen wir etwas mehr, wir erken-
nen an, dafd hier Mut, Entschluf3, Wille eine Ausbildung erfahren. Daf3 es aber eine noch
hoéhere Stufe der Leibeserziehung gibt, eine solche, die seelischen Gehalt besitzt, die,
wenn sie in Erscheinung tritt, uns den Menschen naher bringt, das ist noch keine allver-
breitete Wahrheit, und doch liegt in ihr der zusammenfassende grofde Gesichtspunkt, der

alle korperliche Erziehung erst der Menschheitserziehung dienstbar macht. (1912: 17)

Der Trennungsstrich, der hier zwischen Sport und harmonischer Gymnastik gezo-
gen wird, erinnert an die heute gingige Distinktion zwischen Sport und Yoga: Ers-
terer sei hauptsachlich mit dem Kérper beschaftigt (ein »Ablauf von Muskeltatig-
keit«), wenngleich Sport treiben natiirlich gewisse Eigenschaften wie Mut erfordert
und diese folglich entwickeln kann. Harmonischer Gymnastik (und Yoga) geht es
hingegen um den »seelischen Gehalt« von Bewegung, um eine holistisch eingebun-
dene Vision des menschlichen Korpers und seiner Bewegung und um damit ein-
hergehende Werte und Normen.

Trotz einer recht einheitlichen Agenda (»die inflationare Propaganda der immer
gleichen Idealbegriffe - Natiirlichkeit, Schonheit, Einheit von Koérper und Geist,
Rhythmus« (Wedemeyer-Kolwe, 2012: 314)) brachte ihre sozio6konomische, privati-
sierte Nischensituation mit sich, dass sich die Protagonist*innen der KKB individua-
lisierten, indem sie ihre Systeme mit je eigenen Erfahrungen und Versatzstiicken
anderer gesellschaftlicher Teilbereiche, zum Beispiel mit aktuellen medizinischen
Erkenntnissen, mit therapeutischen Methoden oder kiinstlerischen, beispielsweise
musikalischen Einfliissen anreicherten. Das Angebot war uniibersichtlich und die
Anbieter*innen gerieten in starke Konkurrenz zueinander, denn »schliefdlich wollte
man diese neue Korperkultur nicht nur leben und dadurch die Welt andern, man
wollte sie auch verkaufen und musste davon existieren. [...] Lebensreformerische



160 4 Patafijali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

Prophetie, finanzielle Erwagungen und Marktkonkurrenz schlossen sich auch
schon um 1900 nicht aus [...].« (Ebd.)

Es gibt allerdings auch Hinweise auf eine ausgepragte Netzwerkstruktur. Zum
Beispiel arbeitete Gindler in enger Zusammenarbeit mit anderen Kdrperthera-
peut*innen und »ihre Methoden sind in Netzwerken entstanden und weitergege-
ben worden, oftmals ohne Verschriftlichung oder Etablierung einer >Mastertheo-
rie« (Rothe, 2014: 2). Rothe bezeichnet das so entstandene »Erfahrungswissen« als
»eine demokratische Form des Wissens« (ebd.: 3). Dieses praktische Wissensnetz-
werk konzentrierte sich im Deutschland des frithen 20. Jahrhunderts geographisch
vor allem auf Berlin. Die Stadt war

[...] eines der Zentren der alternativen, aus dem Tanz und der Musik kommenden Gym-
nastikentwiirfe. Hier eroffneten 1904 die Schwestern Elizabeth und Isadora Duncan ihre
Rhythmus-Schule. In Berlin befand sich die Dalcroze-Schule (Toni Zander, Maria Adama
van Scheltema, Anna Epping) und das Berliner Dalcrozes-Institut von Nina Gorter. An
der Staatlichen Hochschule fiir Musik konnte man bei Charlotte Pfeffer rhythmische
Gymnastik studieren, was u.a. Gerda Alexander, die Begriinderin der Eutonie, tat. Berlin
war aber vor allem auch das Wirkungszentrum von Elsa Gindler. Gindler griindete 1917
hier das »Seminar fiir harmonische Kérperausbildung«. Mit Elsa Gindler, der »grand-
mother of somatic psychotherapy«, kommt der Shift der Gymnastik zu Therapie in den
Blick, eine Bewegung, die oft im Zusammenhang mit der Reform-Gymnastik zu beob-
achten ist, beispielsweise bei der bereits erwdahnten Rhythmikerin Gerda Alexander,
Hedwig Kallmeyer oder auch bei Charlotte Pfeffer. (Rothe, 2014: 4f.)

In Zusammenhang mit diesem lebendigen Netzwerk ergibt sich ein weiteres inter-
essantes Detail: »Gindler und viele andere Gymnastikerinnen strebten tatsachlich
liberhaupt nicht nach der Anerkennung der etablierten Wissenschaften und The-
rapien. Gindler verstand ihre Praxis nicht als Methode und gab ihr keinen Namen.«
(Ebd.: 10) Das Gleiche lasst sich tiber Delsarte sagen, der trotz seines immensen Ein-
flusses ebenfalls kein eigenes System begriindete.'”! Dies mag wiederum Aufschluss
dartiber geben, warum die verschiedenen Gymnastiktraditionen nach dem Zweiten
Weltkrieg so stark zersplitterten und oftmals scheinbar verschwanden - weil die
meisten der Gymnastiker*innen kein explizites, sondern vielmehr ein implizites,
intuitives, flexibles und formbares Praxis- oder Theoriegebiaude gebaut hatten. Sie
verschwanden nicht tatsachlich, weil viele ihrer Inhalte in modernem Tanz, in alter-
nativer Spiritualitat, in der Kdrperpsychotherapie sowie, wenngleich verkannt, in
modernem Yoga weiterlebten und -leben.

191 Dies ist einerseits in der Gymnastik- und Yogaszene, in der Trademarks mittlerweile zum Standard
einflussreicher Schulen wie Jivamukti Yoga oder auch AYI gehoren, beinahe undenkbar. Andererseits
erinnertdie heterogene, schlecht organisierte und trotzdem weit verbreitete Netzwerkstruktur der Kérper-
kulturist*innen an die vielen kleinen Yogalehrer*innen heute, die ihre eigenen Ubungssysteme aus verschie-
denen Yogastilen und anderen Ubungs- oder Therapiesystemen zusammensetzen.



4.1 Die Kérperkulturbewegung als kulturelle Quelle 161

Angesichts dieser Umstande ist Singletons Feststellung tiber modernes Positions-
yoga zu verstehen: »The posture-heavy forms of yoga that began to predominate
in the West in the latter half of the twentieth century constitute a continuation,
in practical, sociological, and demographic terms, of regimes that were already
normalized within (secular as well as esoteric) sections of British and American
physical culture.« (2010: 144)"? Zu ergianzen sind die ideengeschichtlichen Anteile
dieser Tradition, die haufig ebenfalls in heutigem Yoga fortleben. Yoga besetzt in
vielerlei Hinsicht die gesellschaftliche Nische, die vor dem Zweiten Weltkrieg tiber
viele Jahrzehnte von Vertreter*innen und Programmen der Kérperkulturbewegung
dominiert wurde.

Die romantische Riickwirtsgewandtheit der Korperkulturbewegung

Es wurde mehrfach gemutmafit, dass spate und von vielen weiteren Einfllissen
gepragte Abkommlinge der Delsarte-Linien, wie die Tanzerin Ruth St. Denis, der
bekannte Korpertrainer Pilates und andere von Yoga, beziehungsweise von dem,
was in den Jahrzehnten vor dem Zweiten Weltkrieg als Yoga galt, beeinflusst waren
(vgl. Rincke (2015: 100f), Rothe (2014)).1® Jedoch lassen sich bei Delsarte selbst
sowie bei vielen seiner direkten und indirekten Schiiler*innen keine Anzeichen
eines genuin indischen Einflusses feststellen, lediglich vermuten. Die kérperzen-
trierten, holistischen Grundideen dieser Protagonist*innen entwickelten sich im
friihen 19. Jahrhundert in Europa lange bevor eine verwestlichte Version von (phi-
losophischem) Yoga iiber Philologen, Religionswissenschaftler, Theosophen und
andere in eine bereits bestehende alternativ-religiose und oft korperorientierte
Umgebung Einzug hielt und basieren auf einer noch viel weiter zuriickreichenden,
hellenistischen Denktradition (vgl. Foxen, 2020).1%*

Dementsprechend beriefen sich die Anhdnger*innen und Nachfolger*innen der
Delsartik nicht auf den »Orient«, sondern auf das neoklassizistische Ideal der anti-
ken griechischen Kultur, mit ihrer Kunst und ihrer Geschichte. Wie nicht nur aus
Menzlers obiger Aussage hervorgeht, waren griechische Statuen asthetische Vorbil-
der fiir die von Delsarte ersonnenen Bewegungsgesetze, und auch spétere Vertre-

192 Singletons Aussage kann auf die Entwicklungen in Deutschland iibertragen werden, auf die er eben-
falls kurz eingeht (2010: 152f.).

193 Auch den Atemiibungen aus Otto Hanischs religioser Mazdaznan-Lehre werden Yoga-Elemente nach-
gesagt (Rothe, 2014: 7). Doch (spirituell aufgeladene) Atemtechniken waren schon viel frither, mindestens
seit den1880ern, ein Grundelement der europaischen Gymnastikbewegung - ein Zeitpunkt, zu dem (Hatha-)
Yoga-Atemtechniken noch nicht ihren Weg in den Westen gefunden hatten, vgl. Foxen 2020.

194 Delsarte war neben Ling von der Ferne von zwei sehr bedeutsamen Personlichkeiten des 18. Jh.s beein-
flusst: Emanuel Swedenborg (1688-1772) und Franz Anton Mesmer (1734-1815) (vgl. Foxen, 2020: 130 und 220ff.).
Es ist ein interessantes Detail, dass Charles Bonney, der das erste Weltparlament der Religionen in Chicago
begriindete, im Zuge dessen Vivekanandas Version des Yogasitras ihren Siegeszug antrat, ein Swedenborg-
Anhénger war. Vgl. auch De Michelis, die Swedenborgs Einfluss auf den Harmonialismus, der Vivekananda
und Iyengar pragte, beschreibt (2004: 115). Das moderne Revival des Yogasttras und das (historische)
Umfeld der KKB weisen also verschiedene strukturelle, historische und inhaltliche Zusammenhénge auf.



162 4 Patafijali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

ter*innen beriefen sich auf die Asthetik des alten Griechenlands, wie Gindler oder
Pilates, der sich von dessen Athleten inspirieren lief?. Schon Stebbins glorifiziert
das klassische Griechenland und verspricht den Anhadnger*innen ihrer Methode
einen direkten Zugriff auf dessen kulturelle Errungenschaften:

What was possible in the palmy days of Greece, in her artistic glory, is possible to the free
sons of America to-day. At present mammon holds the helm of state as king, but erelong
intellect and heart will surely assume their rightful place. Our social problems will be
answered, not with unjust laws but with that brotherly love which recognizes in all one
common bond of human kinship. Before, however, this can be accomplished, heart, brain
and soul must be quickened in their sluggish action; be regalvanized with a new life, a
new hope and a higher concept of the divine oneness of life. To this end, a strict course
of psycho-physical culture will surely and quickly pave the way. (Stebbins, 1892: 67)

In Zusammenhang mit dieser Idealisierung einer alten Kultur vertrat Stebbins
eine antimoderne Haltung, die zugleich antikapitalistisch anmutet und an einige
Grundgedanken heutiger Yogaphilosophie erinnert, die dort hingegen meist mit
dem alten Indien und dessen Spiritualitdt assoziiert werden. In Stebbins Blichern
jedoch werden Indien oder Yoga so gut wie nicht thematisiert: »With the exception
of her two passing references to »yoga breathing,« when Stebbins points to Oriental
sources she nearly uniformly references not yoga, whether in its ascetic, magical, or
mystical forms, but temple dance, which she likens to that of the ancient Greeks.«
(Foxen, 2020: 162)

Ende des 19. Jahrhunderts waren trotzdem Bewegungsformen en vogue, die sich
auf etwas »Orientalisches« beriefen, wie zum Beispiel auf devotionale Formen einer
unspezifischen orientalischen Kultur, sowohl im Ausdruckstanz als auch in verschie-
denen Spielarten der Gymnastik. Ein direkter Kontakt zum Orient, zu dem neben
Agypten auch Indien gezihlt wurde, war bei wichtigen Vertreter*innen der Del-
sarte-Linie, also bei Delsarte selbst sowie bei Stebbins, Mensendieck und anderen
jedoch nicht gegeben. Eine Ausnahme war die fiir ihre exotischen Tanze bekannte,
von Delsarte inspirierte Amerikanerin Ruth St. Denis (1879-1968), die 1906 in New
York ihr Soloprogramm Radha. The Mystic Dance of the Five Senses auf die Bithne
brachte. Primar von Theosophie und Transzendentalismus (der amerikanischen
Romantik) gepragt, bezog sich St. Denis, die in den ersten Jahren des 20. Jahrhun-
derts immer wieder mit grof3em Erfolg durch Deutschland tourte, etwas direkter auf
Indien als andere Tanzer*innen ihrer Zeit. Doch Foxen bringt die Oberflachlichkeit
dieser Assoziation auf den Punkt und schlief3t mégliche frithe Verbindungen zu Yoga
aus, wenngleich St. Denis ab den 1930ern damit konfrontiert gewesen sein muss:'*

195 Vgl. Foxen (2020: 185), denn 1955 dufderte St. Denis: »Christian Science is the kindergarten of the
higher Vedanta.«



4.1 Die Kérperkulturbewegung als kulturelle Quelle 163

St. Denis’s immediate understanding of Indian dance as inherently spiritual and her
later blending of dance with yoga must be interpreted against the backdrop of classi-
cally inspired harmonial idealizations of all dance - and indeed all physical culture - as
deeply interwoven with both philosophy and religion. If we want a more specific source,
this idea would have certainly been plainly articulated in many of the Delsarte manuals
that St. Denis would have been exposed to, and not least of all in the writings of Steb-
bins, with which St. Denis was demonstrably familiar. In St. Denis’s work we thus find
the beginnings of an important connection: dance is physical culture, and yoga, insofar
as it is physical culture, is dance. A number of years would elapse, however, before the

notion of yoga became even a glimmer in St. Denis’s mind. (2020: 178)

Die deutsche Faszination fiir Indien ab Mitte des 19. Jahrhunderts spielte sich vor-
erst primdr in intellektuellen Zirkeln, in der Wissenschaft ab. Ende des 19. Jahr-
hunderts setzten sich zunehmend alternative Kreise mit einem mehr oder weniger
imaginierten »klassischen« Indien auseinander. Dies wurde von den neuen Uber-
setzungen der Bhagavadgita und anderer Schriften fazilitiert sowie durch die Pio-
nierarbeit der in Deutschland besonders aktiven Theosophischen Gesellschaft. Wie
im Vorhergehenden bereits ausgefiihrt, suchten beispielsweise die Theosophen
einige Zeitlang vergebens nach praktikablen Yogatechniken, zu einer Zeit, in der
die KKB bereits in vollem Gange war. Doch es sollte bis in die 1930er Jahre dauern,
bis beide Systeme zusammentrafen, da das vorerst »mentale« Yoga erst spater mit
Korpertechniken und somit mit der Kérperkulturbewegung assoziiert wurde, von
der sich noch Vivekananda deutlich distanziert hatte.

Die Korperkulturbewegung und modernes Positionsyoga:
Zwei Arten von Transfer
Singleton spricht von zwei verschiedenen Arten von Transfer zwischen der KKB
und Yoga, die beide ungefahr in den spédten 1920er und in den 1930er Jahren zu ver-
orten sind. Einerseits hatte die populare KKB direkten Einfluss auf die Genese und
die Entwicklung modernen dsana-basierten Yogas in Indien und andererseits, auf
einer etwas anderen Art des Austausches beruhend, auf das, was sich in Europa
und Nordamerika unter dem Stichwort »Yoga« etablieren sollte. Die erste Form von
Transfer bedingte, dass Praktiken (vornehmlich méannlicher) gymnastischer Sys-
teme in indische Yogasysteme Einzug hielten, die sich, ebenfalls in reformerischen
Kreisen, zu dieser Zeit erst ausbildeten. Diese Uberfijhrung wurde erst dadurch
moglich, dass sich aufgrund der britischen Kolonialisierung immer mehr Trainings-
systeme der ebenfalls in England populédren Physical Culture-Bewegung in Indien
ausbreiteten und die indische Landschaft bis ins Schulsystem infiltrierten.

Diese historischen Umstdnde hatten Einfluss auf die Arbeit Krsnamacaryas und
anderer einflussreicher Yogalehrer: Zum einen wollten sie sich der Einwirkung der
Kolonialmacht widersetzen und entwarfen mit ihren neuen dsana-basierten Yoga-



164 4 Patafijali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

systemen eine indigene Gymnastik. Zum anderen lief3en sie sich bei dieser Aus-
bildung eines modernen, lebensweltlichen Yogas direkt von den allgegenwartigen
gymnastischen Systemen beeinflussen, zum Beispiel zeigt Krsnamacaryas friihes
asana-System konkrete Schnittstellen mit Kérpertechniken der mannlichen Gym-
nastikbewegung auf. Als solche in Indien bereits reformierten, ausgefeilten, korper-
zentrierten Yogasysteme langsam den Westen erreichten, wurden diese schon der
Moderne angepassten Korperpraktiken wiederum mit Inhalten der damals gangi-
gen, weit verbreiteten (nun vornehmlich weiblichen) Gymnastik- und Tanzsysteme
assoziiert und verbanden sich mit den damit einhergehenden Diskursen.

Ein wichtiges Beispiel fiir den Transfer eines europdischen Ubungssystems in
den indischen Kontext, also fiir die erste Form des beschriebenen Austausches, ist
das System des Danen Niels Bukh (1880-1950) namens Primitive Gymnastics, beste-
hend aus ausgefeilten und komplexen dynamischen Ubungen, die 1924 in einem
gleichnamigen Buch erschienen (der deutsche Titel lautet Grundgymnastik) und
die einigen von Krsnamacaryas dsana-s und dynamischen Ubergingen dhneln, wie
Singleton vorgeschlagen hat. In den 1920er Jahren war Primitive Gymnastics laut
einer Umfrage der indischen YMCA eine der beliebtesten Ubungsformen auf dem
gesamten Subkontinent, an zweiter Stelle nach einem anderen nordischen Bewe-
gungssystem, dem urspriinglichen schwedischen Turnen, das von Ling entwickelt
wurde (Singleton, 2010: 200). Singleton (ebd.: 200f.) vergleicht die Kérperhaltungen
in Bukhs Buch mit Krsnamacaryas Yogasystem, das er in den 1930er Jahren an Jois
und Iyengar weitergab:

At least twenty-eight of the exercises in the first edition of Bukh’s manual are strikingly
similar (often identical) to yoga postures occurring in Pattabhi Jois’s Ashtanga sequence
or in lyengar’s Light on Yoga (Iyengar 1966). There are several more in the second edi-
tion 0f1939. Not only do Bukh'’s positions suggest modern yoga postures but the linking
movements between them are reminiscent of the jumping sequences of Ashtanga Vin-
yasa. [...] These linking movements, as well as the positions themselves, strongly suggest
Ashtanga Vinyasa’s system in which, between poses, the student jumps from sitting into

a push-up position, and then (with some variation) jumps into the next successive pose.

Dass ein solcher Austausch zwischen Bukhs System und Krsnamacarya tatsachlich
moglich war, zeigen verschiedene historische Ereignisse und Personlichkeiten in
der ersten Hélfte des 20. Jahrhunderts, die eine dialogische Begegnung zwischen
dem kolonialen Indien und der weltweiten KKB verdeutlichen.

Eine der wichtigsten Figuren in diesem direkten Austausch ist der Inder
K.V.lyer (1897-1980), ein Turner, Bodybuilder und Verfechter der indischen KKB.
Die Schnittmenge von lyers und Krsnamacaryas Lehren, von Yoga und Kérperkul-
tur, spiegelt sich in ihrem gemeinsamen Schutzpatron, dem Maharaja von Mysore,
Krishnaraja Wadijar 1v (1884-1940) wider, dem es ein grofdes Anliegen war, den



4.1 Die Kérperkulturbewegung als kulturelle Quelle 165

Sportunterricht in Mysore neu zu beleben. Dies war auch ein nationales Anliegen,
denn, wie Singleton ausfiihrt:

Colonial educators tended to present Hindu Indians as a weakling race who deserved
to be dominated. The British physical culture regimes, however, were adopted by Indi-
ans and used as components of nationalist programs of regeneration and resistance to
colonial rule. It is in this context that dsana began to be combined with modern physical

culture and reworked as an »indigenous« technique of man-building. (2010: 22)

Der Mysore Jaganmohan Palace war ein Schmelztiegel fiir das sich ziigig entwi-
ckelnde, reformierte moderne Positionsyoga. 1933 wurde im Palast die yogasala von
Krsnamacarya eroffnet, und nur wenige Meter von Krsnamacarya entfernt unter-
richtete Iyers Schiiler Anant Rao die Methode seines Lehrers. Singleton (2010: 181)
argumentiert unter Bezugnahme auf mehrere Berichte:

[...] theyogasala was principally conceived as a forum for developing the physical capac-
ities of the young royals, with Krishnamacharya’s classes seemingly functioning as an
optional counterpart to physical education lessons. This conceptual melding of dsana
and exercise was not confined to the royal classrooms of the Jaganmohan Palace, how-

ever, but was widespread in the schooling systems across Mysore State.

Die Forschung hat gezeigt, dass es verschiedene Uberschneidungen zwischen
dsana-basiertem Yoga und westlicher Kérperkultur gab - Uberschneidungen in
Zeit, Ort und Akteur*innen. Zusammenfassend kann nach aktuellem Wissensstand
fir Krsnamacaryas Praktiken die Hypothese aufgestellt werden, dass er Stehhaltun-
gen aus der Physical Culture-Umgebung in seine Lehre integriert hat, da diese im
Hathayoga-Kanon - auch in den von Birch und Singleton erforschten spaten Werken
nach dem 15. Jahrhundert - nicht vorkommen (vgl. Birch/Singleton, 2019); Maré-
chal berichtete gegeniiber Singleton sogar explizit, dass dies der Fall gewesen sei
(Birch, 2018b: 140; Singleton/Fraser, 2014: 97). Bezogen auf Krsnamacaryas Arbeit
in den 1930er Jahren fasst Singleton zusammen: »It was, like Kuvalayananda’s sys-
tem, a marriage of hatha yoga, wrestling exercises, and modern Western gymnastic
movement, and unlike anything seen before in the yoga tradition.« (Singleton, 2011)'%
Wiéhrend Krsnamacaryas Yogapraktiken also durchaus von westlichen Gymnastik-
systemen beeinflusst waren, gingen die holistischen, transzendentalistischen und
harmonischen Diskurse des Westens allerdings allem Anschein nach an dem traditi-
onellen Brahmanen vorbei, der niemals nach Amerika oder Europa reiste. Doch der

196 Singleton schreibt im gleichen Artikel, dass Krsnamacarya in den 1930er Jahren an Kuvalayanandas
Institut studierte - die einflussreichen Reformer des 20. Jh.s tauschten sich untereinander aus. Fiir eine
genauere Diskussion tiber die Herkunft der Serien des heutigen Ays s. Kapitel I11.1.3.1.



166 4 Patafijali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

in die nordamerikanische, spiritualistische Subkultur eingebundene Vivekananda
hatte diese bereits aufgegriffen und fiir seine amerikanische Leserschaft in seine
Yogalehre integriert, die auf Konzentration, Selbstoptimierung und Selbstrealisie-
rung ausgerichtet war. Einfliisse, die spater B.K.S Iyengars Lehre und somit heuti-
ges Yoga durchziehen werden.

Themen der Kérperkulturbewegung und ihr Einfluss auf heutiges Positions-
yoga und heutige Yogaphilosophie

Die zweite Art von Transfer ist auf europdischem und nordamerikanischem Boden
zu verorten: Die Praktiken und Ideen der im 19. Jahrhundert gewachsenen und tief
in die westliche Moderne gesickerten, grofdteils weiblichen KKB infiltrierten zum
Teil das, was aus Indien unter dem Namen Yoga einreiste. Beide Systeme, sowohl die
bereits der Moderne angepassten, synthetischen Yogasysteme der indischen Yoga-
lehrer als auch die Systeme der harmonischen Gymnastik waren zum einen von spe-
zifischen Trainingsmethoden gepragt und stellten den Koérper in den Mittelpunkt.
Sie waren zum anderen von einem religiosen, monistischen Rahmen umspannt und
weisen daher trotz Unterschieden an diesen beiden Stellen eine Kompatibilitat auf
(oder, um es mit Max Weber auszudriicken, eine »Wahlverwandtschaft«), die sicher-
lich die Assoziation und konkrete Verkniipfung vereinfachte. Beide Aspekte sind
von grofier Relevanz fiir die Fragestellung der vorliegenden Arbeit danach, wo der
im emischen Diskurs anzutreffende Nexus von Yogapraxis und Yogaphilosophie
herriihrt und wie er heute praktisch und theoretisch hergestellt wird, also wie
sich heutige Textdeutungspraktiken und Kérperpraktiken gegenseitig beeinflussen.
Neben allgemeinen thematischen, demografischen und sozialen Uberschneidungen
sind in Anbetracht dieses Forschungsinteresses zwei spezielle Themenfelder her-
vorzuheben, die heutiges Yoga durchziehen und die mit Inhalten und Techniken
der KKB assoziiert werden konnen. Einerseits sind das konkrete iibungspraktische
Inhalte und andererseits motivationale und weltanschauliche Aspekte, die mit die-
sen Ubungspraktiken assoziiert wurden.

Fiir beide Themengebiete ist die Delsarte-Linie hervorzuheben und nicht die
mannlich dominierte Gymnastikbewegung. Wenngleich Guts-Muth, Jahn und
andere einen gewissen Holismus integrierten, war ein kérperfreundlicher Ansatz
im Sinne von korperlicher Selbstsorge nicht unbedingt Teil der mdannerdominierten,
von Ling, Bukh, und dem Bodybuilder Eugen Sandow angefiihrten Physical Culture-
Bewegung. Ahnliches gilt fiir die indischen Yogalehrer des frithen 20. Jahrhunderts,
die das moderne, dsana-basierte Yoga entwickelten. Wenngleich der Kdrper fiir
diese spatere Generation indischer Yogalehrer an Bedeutung gewann und Korper-
praktiken in den Fokus riickten, kannte zum Beispiel auch Krsnamacarya weder
jene im modernen Yoga anzutreffende holistische Vision des Kdrpers noch ging er
davon aus, dass Koérperarbeit allein zur Befreiung aus dem Kreislauf der Wieder-
geburten fithren wiirde. Wohl auch aus diesem Korperbild heraus waren seine und



4.1 Die Kérperkulturbewegung als kulturelle Quelle 167

Jois’ Yogapraktiken und Unterrichtsmethoden von einer intensiven Harte und zum
Teil von Gewalt gekennzeichnet.”””

Eine korperintegrative, selbstsorgende, forscherische und haufig in Zusammen-
hang damit holistisch-spirituelle Ausrichtung hinter gymnastischer Bewegung fin-
det sich in den frauengefiihrten und ca. ab 1900 gewachsenen Gymnastiksystemen
von Stebbins oder in Deutschland von Bess Mensendieck, Hade Kallmeyer, Elsa Gind-
ler, Dora Menzler und anderen. Dabei gab es sdkularere und spirituellere Herange-
hensweisen an Bewegung, doch »holistisch« waren sie insofern alle, als sie davon
ausgingen, dass iiber Bewegung »Inneres, also Emotionales und Mentales zum Aus-
druck kommen sowie durch Bewegung darauf Einfluss genommen werden konne.

Medikalisierung, Anatomie und das forscherische Erspiiren

des eigenen Korpers

Das Vorwort zur Erstauflage von Mensendiecks Bestseller Die Korperkultur des
Weibes (1906) beginnt mit {iberaus deutlichen Worten:

Dies [sic!] Buch ist ausschlief3lich fiir die Frau geschrieben. Es soll einem zeitgemafien
Bediirfnis dienen, daher der Méglichkeit des praktischen Alltagsgebrauchs angepafst
sein. Sein Inhalt soll ein Vademecum fiir jede Tageszeit, jedes Alter, fiir jede physische
oder psychische Situation der denkenden Frau bilden. (1907 [1906]: V)

Diese Einfithrung zeigt den absoluten Alltagsfokus auf, der schon Stebbins’ »Haus-
gymnastiksystem« pragte, welches nicht nur zum Ziel hatte, dass sich »sozial besser
gestellte Frauen [...] grazidser bewegen, sondern ihren Alltag durch das neue Koér-
perbewusstsein auch besser bewaltigen konnten« (Wedemeyer-Kolwe, 2012: 315).
Mensendieck ging es um psychophysische Frauenbildung und um die Unterstiit-
zung des Alltags von Frauen, und Die Kérperkultur des Weibes ist in vielerlei Hin-
sicht ein soziopolitisches Buch. Das friihe 20. Jahrhundert war eine Zeit, in der sich
Frauen(-korper) nur langsam und mit grofiem (politischem und aktivistischem)
Kraftaufwand aus den ihnen tiber lange Zeit angelegten, einengenden, korperver-
kiimmernden Korsetts schalten.?®

Das weibliche Publikum sollte der inhaltliche Fokus Mensendiecks und ande-
rer Schiiler*innen Stebbins’ bleiben. Im eher sdkularen, medizinisch-hygienischen
Ansatz der Arztin Mensendieck stehen Gesundheit, physische Unabhingigkeit

197 Vgl. dazu Kapitel I11.1.3.11.

198 Mensendieck selbst posiertin ihrem Buch nackt, um die von ihr gelehrten Ubungen zu demonstrieren,
weitergefiihrt wird dies von Menzler, z.B. in ihrem Buch Die Schénheit Deines Kérpers von 1924, und ande-
ren Korperkulturvertreterinnen. Sie wollten zeigen, dass es auch mit Training und ohne Korsett moglich sei,
einen Frauenkoérper gesund und schlank zu halten - die dargestellten nackten Kérper waren Grund genug,
das Buch in Amerika zu verbieten. Etwas Ahnliches passierte Kallmeyer, die eine Calisthenics-Ausbildung
in England machte, bevor sie zu Stebbins nach Amerika reisen konnte. Dort weigerte sie sich, ihre Ubungen
im Korsett auszufiithren, weswegen ihr am Ende ihr Zertifikat verweigert wurde (Mullan, 2016: 19).



168 4 Patafijali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

und Selbstwahrnehmung von Haltung und Bewegung im Mittelpunkt. Es geht um
eine spiirende Selbstbeobachtung, die heute wohl Propriozeption genannt wer-
den wiirde, ein Prinzip, das die Yogabewegung erst im 21. Jahrhundert wiederent-
deckt und integriert hat. Denn diese kdrperverbundene Selbstarbeit ist weder ein
integraler Bestandteil zum Beispiel des indischen Hathayogas noch der Yogafor-
men des 20. Jahrhunderts, wie sie von indischen Yogalehrern popularisiert wur-
den. Mensendieck »vermittelte Spannungs-, Entspannungs- und Atemtibungen,
die sie statisch oder mit untergliederten langsamen Bewegungsabldufen, also mit
krankengymnastischen Elementen, verband« (Wedemeyer-Kolwe, 2012: 316). Dora
Menzler (1874-1951), eine weitere einflussreiche Lehrerin aus der Delsarte-Linie,
schreibt iiber Mensendiecks Kérperpraktiken: »Frau Dr. Mensendieck ging von dem
Gedanken aus, kein erdachtes System an den Korper heranzutragen, sondern in
dem Sinn aufklarend zu wirken, daf$ der menschliche Organismus in seinem ana-
tomischen Aufbau und seiner physikalischen Gesetzmafdigkeit selbst ein System
bildet.« (1924: 16)'° Mensendieck ging es konkret darum, den weiblichen Korper
und Organismus gesund, schlank, funktional und schén zu halten und die »krank-
haften Erscheinungen erschlaffter Bauchdecken, Unterleibsstérungen, Fettleibig-
keit, Schlaflosigkeit, Bleichsucht, Unregelmafiigkeiten der Monatsperiode, Nervo-
sitat, Gemiitsbedriickungen und viele andere sogenannte Frauenbeschwerden [...]
durch diese kombinierten Ubungen giinstig zu beeinflussen, und oft ginzlich zu
beseitigen.« (Mensendieck, 1907 [1906]: 13) lIhre Bestrebungen, den Kérper und
seine Muskulatur zu ergriinden, zu verstehen und bewusst einzusetzen, zielten
nicht nur auf die weiblichen, sondern auf allgemeine Kérperfunktionen ab. Wie
fiir viele andere Lehrer*innen der Delsarte-Linie war beispielsweise die Atmung
ein wichtiges Themengebiet:

Da die Respirationsmuskulatur unserem Willen unterworfen ist, so ist leicht ersicht-
lich, daf? es in unsere Macht gegeben ist, physisch und psychisch die Atmung zuguns-
ten unserer leiblichen und geistigen Gesundheit zu regulieren. [...] das Einsaugen und
Ausstofden der atmosphérischen Luft vollzieht sich durch die konstante Arbeitsleistung
ganz bestimmter Muskelgruppen. Deshalb sollen wir uns durch einen entsprechenden
praktischen Unterricht klar dariiber zu werden suchen, was dazu gehort, eine dem
Gesamtorganismus forderliche Atmung auszuldsen, welche Muskelpartien dabei tatig
sein miissen [...]. (Ebd.: 84)

Auch Steiner, wie Mensendieck Arzt, unterrichtet die tiber Biofeedback vermittelte
Entwicklung von vier Atemraumen (Zwerchfell, Zwischenrippen, oberer Riicken

199 Diese Aussage stimmt mit dem heutigen, meist anatomisch orientierten Yogaverstiandnis tiberein, aber
steht in deutlichem Kontrast zu Jois’ starrem Yogasystem. So berichtet Rain von ihrer Zeit in Mysore: »But I
think probably more of the time the body was secondary. The practice was more important than the body.«
(1.2.2019: 55)



4.1 Die Kérperkulturbewegung als kulturelle Quelle 169

und Brust) und betont, dass alle Atemmuskeln gezielt trainiert werden sollen, aller-
dings fehlt ein solcher anatomischer und propriozeptiver Ansatz in Jois’ Ay (vgl.
Kapitel 11.3.2.). Atemtechniken waren ein Grundpfeiler der Lehrsysteme der Del-
sarte-Linie, und erneut zeigt sich eine Kompatibilitat von Kérperkultur und Yoga.
Zwar unterrichtet Steiner dezidiert pranayama, das er von Krsnamacaryas Schii-
ler B.N.S Iyengar gelernt hat. Doch verdndert sich die hinter diesen prandyama-
Techniken stehende Motivation, unter anderem durch Steiners anatomischen Fokus,
der seinem Studium der Sportmedizin und Pravention geschuldet ist. Die Motiva-
tion erinnert jedoch an Stebbins Ausfiihrungen:

Stebbins incorporated Vocal Gymnastics (also known as »vocal culture«) into her
work. These exercises developed an awareness of voluntary and involuntary breathing,
abdominal or diaphragmatic breathing, shoulder or collarbone breathing, or rib breath-
ing (Guttman 1882: xviii). Detailed and precise techniques were developed to aid individ-
uals in effectively using the respiratory organ for artistic or therapeutic purposes. How-

ever, some »exercises< simply asked to allow the breath to just>be«. (Mullan, 2016: 22)

An dieser Stelle sei an Singletons Ansatz erinnert, mit dessen Hilfe er Yoga und Koér-
perkultur vergleicht. Er betont, dass es ihm nicht darum ginge, eine »echte Genea-
logie« des Austausches zwischen Yoga und Vertreter*innen der KKB offenzulegen,
sondern darum, die den Kdrperpraktiken jeweils zugeschriebenen Diskurse zu
hinterfragen, die er als »superimposition«, »Uberlagerung« bezeichnet:

The genealogy of this exchange interests me less, however, than the way in which the
assumptions and associations that cleave to particular postures and exercises super-
impose themselves on their »foreign« counterparts. So, for example, a contorted body
knot designed to be a component part of the kundalini-raising project of hatha yoga
can, through superimposition, be reborn as a suppling exercise for health and beauty. In
this way corporal postures become »floating signifiers« whose meaning is determined
according to context [...]. When the same posture is re-presented in Western postural
yoga, the traces of both contexts remain, although typically the hatha context is but
largely understood (if at all). (2010: 161)

Durch solche Prozesse verschwinden auch zunehmend die hinter pranayama ste-
henden Motive (seien es Patafijalis oder die des Hathayogas) und werden durch
anatomische, funktionale, aber auch spirituelle Motive des Westens ersetzt (s.u.)
oder durch sie erganzt.

Gleiches trifft auf Kérperarbeit per se zu. Die Motivation hinter Bewegung kann
sich heute, unter anderem hergestellt durch yogaphilosophische Inhalte, stark von
den Beweggriinden unterscheiden, die in der indischen Kulturgeschichte anzutref-
fen waren. Auch wenn es erneut geteilte Motive gibt - zum Beispiel spielte Gesund-



170 4 Patafijali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

heit ebenfalls eine wichtige Rolle in mittelalterlichen Hathayoga-Texten - dhneln
viele der heutigen Griinde fiir Bewegung solchen der KKB. Der deutsche Zweig der
von Delsarte inspirierten Linie brachte diesbeziiglich einen wichtigen Topos her-
vor, verkorpert durch Elsa Gindler (1885-1961), deren Arbeit bis in die Gegenwart
hineinleuchtet, da sie als Wegbereiterin der Kérperpsychotherapie gilt und einige
ihrer Schiler*innen bis heute leben. Anhand Gindlers Arbeit, ihrer Person und
ihres Netzwerks konnen Weiterentwicklungen der gymnastischen Agenda hin zu
(holistischer) Korpertherapie und Achtsamkeitsdiskursen nachvollzogen werden.
Korpertherapeutische Ansatze sind wiederum fiir die hinter Steiners AyI stehenden
Reformbemiihungen relevant, durch die Propriozeption, also Kérperwahrnehmung
und Tiefensensibilitat, sowie therapeutische Techniken und Motive in Jois’ relativ
militarisches Ay Einzug halten. Iyengars Vision war ebenfalls weit entfernt von
einer einvernehmlichen und Selbsterleben und Selbstverantwortung starkenden
Praxis, wie viele Videoaufnahmen seines Unterrichts zeigen, in denen er Schiiler*in-
nen mit dem Stock schlagt oder gewaltsam aus Positionen zieht, wiahrend ein eman-
zipierter Fokus in »verwestlichten« Yogaformen starker vertreten ist.°° Gindlers
Begriff fiir eine solche ersptirende, psychophysische Selbstwahrnehmung war das

[...] »tasten,« in English we would say »sensing our way,« or »feeling what happens
inside movements,« or »exploring what impressions are activated by movement.« This
implied working on how movement and consciousness could resonate with each other.
It seems what Elsa Gindler was looking for was to use movement that could help a per-
son to improve the coordination between mind, breathing, relaxations, gesture, posture
and muscular tone (Gueter et al., 2010, Weaver 2006). (Mullan, 2016: 21)

Lydia (Lily) Ehrenfried (1896-1994), Arztin, Begriinderin der Holistischen Gymnas-
tik und Schiilerin von Gindler, erinnert sich:

[...] exercises taught by Gindler were not mechanical, as students were meant to »per-
ceive what was happening in the physical organism as we moved, and to discover how
we could make the same movement with less effort« [...]. Movement as explored by

Gindler was a way towards exploring how to inhabit the body fully. (Mullan, 2016: 21)

Ihr System durchzog ein starker Fokus auf einen bewussten, positiven Zugang zum
Korper mithilfe von etwas, das Propriozeption, Eigenwahrnehmung genannt wer-
den kann, Aspekte, die ebenso Steiners Reformulierung von Jois’ Ashtanga Yoga

200 Vgl. Fuchs’ Beobachtungen zur deutschen Yogaszene der spaten 1980er Jahre: »Die Mehrzahl der Yoga-
Rezipienten begreift sich jedoch als emanzipierte Teilnehmer, auf deren Bediirfnisse und Wiinsche der
Yoga-Unterricht ausgerichtet sein soll. Wahrend indische Lehrer in ihrem Unterricht ein deutliches Hier-
archie-Gefalle aufbauen, dem idealerweise keine personlichen, sondern religiose Motive zugrunde liegen,
bemdiihen sich viele deutsche Yogalehrer gerade um einen Abbau solcher Strukturen.« (Fuchs, 1990: 259)



4.1 Die Kérperkulturbewegung als kulturelle Quelle 171

kennzeichnen und die sich zum Beispiel in seiner Integration von Faszientechni-
ken dufiern. Erst seit einigen Jahren ist bekannt, dass das Fasziengewebe iiber in
ihm befindliche Rezeptoren fiir bewusste Selbstwahrnehmung, etwa die Verortung
im Raum, zustdndig ist, und diese Propriozeptoren werden schon durch bewusste
Bewegung angesprochen (vgl. Kapitel 111.1.3.8.). An dem, was Gindler durch ihren
experimentellen Zugang zu Bewegung intuitiv entwickelte, zeigt sich eine weitere
Parallele zwischen den Trainingsansatzen und dem Korperbild des frithen 20. Jahr-
hunderts und des frithen 21. Jahrhunderts. Die Methoden, die damals ohne Kennt-
nis des Faszienbegriffs entwickelt wurden, sich aber auf genau dieses Gewebe aus-
wirkten, bekommen heute unter dem Stichwort Faszientechniken neue Relevanz.

So kommt es nicht von ungefahr, dass die aktuelle Sportwissenschaft im Zuge
der Faszienforschung beispielsweise die sogenannte Schwunggymnastik wieder-
entdeckt hat, die in Deutschland in den 1930er Jahren weit verbreitet war, wie Stei-
ner selbst schreibt?! - tatsichlich entstammt sie direkt der Umgebung der deut-
schen KKB und wurde zum Beispiel von Hans Surén, einem Vertreter der mannlich
dominierten Freikérperkulturbewegung, popularisiert. Uber verschiedene Schnitt-
stellen sickern demnach Ubungen der Kérperkulturist*innen direkt in die aktuelle
Yogaszene. Die damit einhergehende korperaffirmative und selbststarkende Agenda
ist im Einklang damit, wie asana-s heute haufig getibt und interpretiert werden -
als Wege der mit dem Kérper verbundenen Selbsterforschung und der Selbsttrans-
formation. Gindler verbannte allerdings Metaphysisches und Ideologisches zum
Grof3teil aus ihrer Methode, in heutigem Yoga hingegen verbindet sich der Fokus auf
Eigenwahrnehmung mit der sich neu ausgestaltenden heutigen Yogaphilosophie,
und Propriozeption spiritualisiert sich.22 Doch auch diese sich durch das Daten-
material hindurchziehende korperzentrierte Spiritualitat erinnert wiederum an
Inhalte der Kérperkulturbewegung.

Tatsachlich lassen sich in den Linien der »harmonischen, »holistischen« oder
»rhythmischen« Gymnastik viele der grundlegenden Themen und Motive heuti-
ger Yogapraxis entdecken: 1. (dynamische), oft als holistisch bezeichnete Ganzkor-
perarbeit, 2. ersplirende, »propriozeptive« Methoden und Ansétze, 3. rhythmische
Atmung, 4. gezielte Atemarbeit, insb. Training der Atemmuskulatur, 5. der Wechsel
aus Anspannung und Entspannung, 6. der Fokus auf eine gesunde und asthetische
Haltung und Ausrichtung des Korpers, 7. gezielte Entspannungsiibungen gegen Ner-

201 Fiir den Artikel siehe hier: https://de.ashtangayoga.info/yoga-therapie/yogatherapie-verstehen/
190925-von-grossvaters-schwunggy/, Zugriff: 25.9.2020. Dort schreibt Steiner: »Die alte Schwunggym-
nastik wird lange vergessen. Im Licht der modernen Faszienforschung wird sie nun plétzlich wieder inter-
essant. Sie ist eine Inspiration fiir unsere Yogapraxis und verleiht unseren Faszien federnde Elastizitat und
schiitzt vor Verletzungen.«

202 Z.B. oszilliert das psychosomatische Forschen, das in meinen empirischen Daten zum Ausdruck
kommt und als Weg zur »Selbsterkenntnis« verstanden wird, zwischen psychosomatischem Selbst und
metaphysischem Selbst, unter Riickgriff auf den purusa des Yogasitras gedacht als unsterblicher, »wahrer
Wesenskern« (vgl. Kapitel 111.2.3.10.).


https://de.ashtangayoga.info/yoga-therapie/yogatherapie-verstehen/

172 4 Patafijali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

vositat, teilweise dhnlich der Endentspannung heutigen Yogas, 8. das gemeinsame
und synchrone Trainieren in Gruppen, 9. Charakterbildung durch Kérperarbeit, und
damit zusammenhéngend 10. die Annahme einer iber Kérperarbeit zu erreichen-
den Verbindung von Kérper, Geist und Seele. Mit den letzten zwei Aspekten befasst
sich der letzte Teil dieses Kapitels.

Psychosomatische Kérperarbeit, Kérperausrichtung und die Verbindung
von Korper, Geist und Seele

Schon Ling, der fiir Stebbins neben Delsarte von grofier Bedeutung war, hatte eine
deutlich holistische Agenda; ihm war daran gelegen, tiber ein physisches Trainings-
regime Korper, Geist und Seele zu verbinden, wie Singleton nahelegt:

Ling-based training was concerned with the development of the »whole person« in a
way that prefigures the »mind, body, and spirit« emphasis of yoga-associated practices
in the New Age and in the YMCA. One early English apostle of the system considered
that »the oneness of the human organism, and the harmony between mind and body,
and between the various parts of the same body, constitute the great principle of Ling’s
gymnastics«. (Roth 1856: 5). (2010: 84f.)2%

Der Assoziation, die Singleton hier mit den Anfingen modernen Yogas herstellt, soll
im Folgenden ndher nachgegangen werden, da sich in heutiger Yogaphilosophie
eine Seelenvorstellung findet, die in deutlichem Zusammenhang mit einer holisti-
schen Vision des Korpers steht.

Stebbins’ Buch Dynamic Breathing and Harmonic Gymnastics. A Complete System
of Psychical, Aesthetic and Physical Culture aus dem Jahr 1892 ist eine Kombination
aus gymnastischen und sowohl von Delsarte als auch von Ling inspirierten Bewe-
gungen, intensiven Atemiibungen, Entspannung und der kreativen mentalen Arbeit
mit Bildern und Imaginationen verschiedener Art; ein Ubungsrepertoire, das von
einem harmonischen religiosen Rahmen tiberspannt ist und damit viele der Stan-
dardelemente einer heutigen Yogastunde im Westen enthalt (Singleton, 2010: 146).
Dass Stebbins ihr System, das sie als »psycho-physical culture« bezeichnet,?* als
ein zutiefst holistisches versteht, macht die Zusammenfassung ihrer Agenda klar:

203 Essprengt den Rahmen dieser Arbeit, diese holistische Vision einer gegenseitigen Beeinflussung von
Korper, Geist und Seele historisch weiter zuriickverfolgen. Fiir einen ausfiihrlicheren historischen Einblick
seiauf Foxens Arbeit verwiesen (2020). Sie sieht Zusammenhange mit hellenistischen Theorien des subtilen
Korpers und beschreibt z.B. die holistische Sichtweise Marsilio Ficinos, des italienischen Humanisten der
Renaissance, so: »Care of the body is essential to care of the spirit and therefore of the soul. Consequently,
if medicine means restoring the harmony of the body with the cosmos, then it is also the prerequisite for a
new kind of theurgy aimed at restoring the harmony of the soul with its divine source.« (2020: 80)

204 »Psycho-physical culture, then, is the perfect unison of harmonic gymnastics and dynamic breathing,
during the formulation of noble ideals in the mind.« (Stebbins, 1892: 66)



4.1 Die Kérperkulturbewegung als kulturelle Quelle 173

This perfect combination stimulates to healthy, vigorous action every power and mole-
cule of the brain, so as to produce, by mental reaction, a life-giving, stimulating ecstasy
upon the soul - the psyche; hence the true meaning of this special system which is, in
very truth, psycho-physical, and affects, simultaneously, the body to vigorous health, the
brain to powerful mental action, and the soul to a higher aspiration. (Stebbins, 1892: 59)

Dementsprechend baut Stebbins’ System auf drei Prinzipien auf, die alle praktisch
erfahrbar sind:

[the] mental, moral and vital, [which] are strictly correlated to and evolved, or strength-
ened, by breathing, mental imagery, and physical exercise; the moral by mental ideals
and aspiration, the mental by rhythmic breathing, and the vital by harmonic gymnas-
tics - this, of course, generally speaking, because each principle mutually assists the
others. (Stebbins, 1892: 70)

»The mental« korreliert mit »the brain«, »the moral« mit »the soul« und »the vital«
mit »the body«. Stebbins’ »Seele« ist ein Synonym fiir »Psyche«, auch »psycho-
plasm« genannt, und steht fiir den emotionalen und moralischen Anteil des Men-
schen gegeniiber dem Korper, dem »bioplasm« - beide sind trotzdem untrennbar
miteinander verbunden (ebd.: 24). Die Seele oder Psyche kann sich demnach zum
Beispiel erschopfen und sich durch dynamische Atemarbeit wieder erholen:

This, then, is dynamic breathing. It is a means of giving the weary soul a rest, of rejuve-
nating the exhausted brain with a new life-force, of inflating the lungs with a lighter air,
of vivifying the blood with a finer fire, of energizing the entire nervous system with a
strong, exhilarating electricity, and of endowing the whole organic being with a grander
dynamic potentiality. (Ebd.: 54)

Stebbins ibernahm die drei interaktiven Prinzipien, »the vital«, »the moral« und
»the mental«, auf denen ihr Menschenbild beruht, direkt von Delsarte, der von
einer christlich inspirierten Trinitat ausgeht. Ihr Welt- und Menschenbild ist ein
monistisches und kérperbejahendes, kein dualistisches wie im Yogastiitra und kein
idealistisches, korperfernes wie das des Advaita Vedanta:

Man, as we comprehend him, is a triune being. He is a microcosm, and, in this respect,
resembles all that we know of the Infinite, either from observation or our apprehen-
sion of the revelations of Holy Writ. [...]. Man is the reflection, the concreted image, of
his Creator, a trinity of body, soul and spirit. »I and the Father are one,« said the Great
Master; »and we His offspring are,« echoed this Master’s inspired Apostle. Consequently,
all systems of true culture must provide, as far as possible, for the harmonious devel-
opment and outward expression of each grand section of our composite being. (Steb-
bins, 1892: 68)



174 4 Patafijali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

Wie dieses Zitat zeigt, ist Stebbins’ Seelenkonzept von einer christlich gefarbten
Gottesvorstellung durchdrungen sowie von der Annahme eines Zusammenhan-
ges von »Mikrokosmos« und »Makrokosmos«, von Individuum und Universum.2%
Zudem wird ersichtlich, dass Stebbins und ihre Zeitgenoss*innen zutiefst davon
iberzeugt waren, dass Korperiibungen den Menschen zu seiner hoheren Bestim-
mung fiihren wiirden und dass mittels intensiver Kérper-, Atem- und Imaginations-
libungen sein »wahres Selbst« (»true self«) aufgedeckt werden kénne, definiert als
ein Zustand der alltaglichen, psycho-physio-spirituellen Perfektion:

The system of culture we bring before you is not play. It is the hard work - the necessary
training which will result in a great art, namely, the art of being able to always express
the true self; to elevate the soul to its highest aspiration and the mind to express its
highest possible plane of thought; and last, but not least, to concentrate the whole vital
energy at a moment’s notice to any portion of the body for the immediate execution of
the behests of the will. It is the art of graceful dynamic presentation of self under all
possible circumstances, and an increase of life by increasing the capacity for the recep-
tion, storage and utilization of the vital power. (Stebbins, 1892: 70)

Kapitel 111.2.3.10. wird zeigen, dass die Vorstellung des »wahren Selbst« im For-
schungsfeld dieser lebensweltlichen, asthetischen und potenzialorientierten Deu-
tung Stebbins’ dhnlicher ist als der Vorstellung des purusa des Yogastitras.

Gemafd Stebbins ist die »Seele« etwas Unsterbliches, Gottliches, und durch seine
Seele ist dieses Gottliche auch im Menschen angelegt und steht zudem in direk-
ter Verbindung mit dem Korper, eine Annahme, die Stebbins’ spirituelles Koérper-
ertiichtigungssystem tiberhaupt erst ermoglicht: »In their more spiritual modes,
Delsartean manuals articulate a vision of the body that is intimately bound up if not
directly continuous with the soul. [...] In harmonial traditions, the body becomes a
conduit of infinite spiritual power.« (Foxen, 2020: 32f) An anderer Stelle prazisiert
Foxen Stebbins’ Ansatz einer spirituellen Kéorpermethode: »The external body is,
however, an imperfect manifestation of this spiritual body and in order for it to
express its spiritual nature perfectly, as is necessary in art and in life, it must be puri-
fied and calibrated - that is, tuned and harmonized - through training.« (2020: 157)
Dass Korpertraining der spirituellen »Kalibrierung« dient, gleicht dem Grundgedan-
ken des Alignment-Konzepts, das in Kapitel 111.1.3.10. analysiert wird. Dabei geht es

205 In dieser Aussage ldsst sich neben dem religiésen, monistischen Uberbau der harmonischen Gymnas-
tik, den Stebbins oft als »spirituell« bezeichnet, eine weitere Parallele zu modernem Yoga ziehen: Stebbins
ist sehr darum bemiiht, ihre Lehre mit zeitgenéssischer Wissenschaft zu unterlegen, und sie nutzt wissen-
schaftliche Erkenntnisse als sakularen Legitimationsrahmen fiir ihre angebotenen Praktiken. Andererseits
iberfiihrt sie solche wissenschaftlichen Ergebnisse wieder ins Religidse, wie sich an mehreren Stellen ihres
Buches zeigt: »True science must have a pure religion for its base, and all true religion must naturally rest
upon the foundations of pure science; to this grand spiritual and intellectual goal the accumulating wisdom
of humanity is now rapidly advancing.« (1892: 3)



4.1 Die Kérperkulturbewegung als kulturelle Quelle 175

darum, sich mittels spiralférmiger Kérperausrichtung auch »spirituell« auszurich-
ten. Alignment, wie es sich im Forschungsfeld darstellt, verspricht eine direkte Har-
monisierung mit dem inneren Gottlichen - ein Konzept, das weder Krsnamacarya
noch Jois kannten oder lehrten und das erst mit B.K.S. Iyengar aufkommt. Doch die
Ansicht einer Spiralitdt der Natur sowie des Korpers in Zusammenhang mit einer
spirituellen Weltanschauung findet sich bereits in der Amerikanischen Delsartik:

This being so, we must now attempt to find out, if possible, the means, the true modus
operandi of reaching this soul sphere with the greatest ease and efficiency. In order to
do so, we must first clearly realize that every form of creative dynamic energy, be it that
of intellectual effort, of spiritual aspiration, or of physical life, is transmitted by a spiral
wave-motion. There is no such thing as a straight line in the nascent life of nature. [...]
From this we can readily perceive that all ggymnastics based upon rhythmic motion and
the spiral curve are naturally more vital and life-giving than those based upon the usual
systems of athletic training. (Stebbins, 1892: 61f.)

Auffallig ist Stebbins’ Ansicht, dass eine auf spiralférmiger Kdrperausrichtung auf-
bauende Gymnastik, wenngleich sie damals anders aussah als im heutigen Yoga, mit
einer »spiritual aspiration« zusammenhangen wiirde. Dabei ist eine solche Bewe-
gung fiir Stebbins primar dsthetisch, auch wenn sie betont, dass es darum gehe,
dufdere Schonheitsgesetze in eine das Innere ausdriickende Bewegung zu iiberset-
zen. Die Spiritualitat der KKB war stets eine visuelle, eine, die sich durch korper-
liche Schonheit, durch Anmut oder Elastizitat ausdricken und dadurch anderen
mitteilen lief3.

Dies flihrt zu einer letzten Art von »Wahlverwandtschaft« zwischen Inhalten
der KKB und heutiger Yogapraxis sowie Yogaphilosophie. Wie bereits den frithen
Gymnastikaposteln Guts-Muths, Jahn und Ling ging es Stebbins, Mensendieck und
anderen um Charakterbildung durch Kérperarbeit. Es war das dezidierte Ziel von
Mensendiecks Ubungen - und fiir das vorliegende Forschungsinteresse ist es gar
nicht so wichtig, wie genau diese aussahen, sondern vielmehr, was diese bezwecken
sollten -, lebendige, positive Eigenschaften wie Mut, Kraft, Elastizitat oder Jugend-
lichkeit zu entwickeln und kérperlich zum Ausdruck zu bringen. Dafiir berief sie
sich auf Vorbilder aus der klassischen griechischen Asthetik, doch ging es ihr nicht
um eine dufiere, visuelle Konsumierung dieser Asthetik, sondern um deren gefiihlt-
verkdrperte und alltagliche Verinnerlichung, letztlich um eine gesamte Lebensein-
stellung, die sui generis verkorpert ist:

Man geht neben der Kunst vorbei, wenn man das Geschaute und dabei als schén Emp-
fundene nicht an sich selbst auszudriicken vermag. Man muf$ auch im Alltagsleben nach
dem Worte Diirers: »inwendig voller Figur sein¢, und dies im Innern geschaffene Figur-
Bewuf3tsein immerfort in der Haltung und den Bewegungen ausgiefden. (1907 [1906]: 64)



176 4 Patafijali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

In einer dhnlichen Art und Weise dienen Inhalte heutiger Yogaphilosophie haufig
dazu, die eigene, im Zuge des Yogaiibens stattfindende Bewegung qualitativ zu
beeinflussen. Darin spiegelt sich ein Grundgedanke der von Delsarte abstammen-
den Linien wider, ndmlich, dass Charaktereigenschaften, Emotionen und andere
innere Zustdnde sowie Spiritualitdt verkdrpert und tiber Bewegung erlernt und
ausgedriickt werden konnen. Eine Annahme, die fiir das Forschungsinteresse der
vorliegenden Untersuchung besonders relevant ist, da sich darin eine inhaltliche
Komponente heutiger Yogaphilosophie widerspiegelt, in der unter anderem der
Topos der »Balance«, oder anders ausgedriickt, die Suche nach »Harmonie« eine
bedeutende Rolle spielt. Beispielsweise nimmt die heutige, kdrperzentrierte Aus-
deutung des Stitras 11/46, das die Sitzhaltung (asana) als sthira (»stabil«) und sukha
(»leicht«) beschreibt, konkret Einfluss auf die qualitative Ausfiihrung der asana-
Praxis. Nach der Loslésung des Siitras von seinem Kontext einer meditativen Sitz-
position wird darauf aufbauend heute wahrend der dynamischen asana-Praxis
ein Zustand von »ausbalancierter Spannung« oder »Eutonie« gesucht (Schmalzl/
Powers/Henje Blom, 2015: 102) (vgl. Kapitel 111.2.3.8.). Das Konzept der Eutonie
wurde bezeichnenderweise von der bereits erwahnten Gerda Alexander begriindet,
einer Studentin des Dalcroze-Schiilers Otto Blensdorf, wodurch sie in die Delsarte-
Linie einzuordnen ist. Diese direkte Anleihe verortet die Suche nach einem ausba-
lancierten psychophysischen Zustand mittels Bewegung, die heute von Sitra 11/46
eingeleitet wird, in den Motiven der Gymnastiktraditionen des frithen 20. Jahrhun-
derts. Das Beispiel verdeutlicht erneut die dort gdngige Ansicht, dass Kérperarbeit
stets holistisch sei.?®® Um auf Singletons These einer »Uberlagerung« zuriickzu-
kommen, zeigt das Beispiel, dass Patafijalis Yogasiitra teilweise mit Inhalten ange-
reichert wird, die in der westlichen Ideengeschichte anzusiedeln sind. Wenngleich
die »Formg, der Signifikant, beispielsweise die Termini »sthira« und »sukha« nach
aufden hin gleich bleiben, ist die dem Zeichen zugeordnete Inhaltsseite nur teilweise
mit einem (oftmals vagem) Inhalt der indischen Kulturgeschichte gefiillt und wird
nach einem Prozess der Dekontextualisierung mit neuen Inhalten gefiillt, haufig mit
solchen, die eine direkte Briicke zur Kérperarbeit schlagen konnen.

Diese Uberlegungen fiihren zu den prominenten Yogasitra-Auslegungen von
Krsnamacaryas Schiiler B.K.S. Iyengar, der, wie De Michelis argumentiert hat, von
den weltanschaulichen Pramissen des Transzendentalismus, des New Thought und
New Age beeinflusst war. Seine Lehre, die er ab Mitte der 1960er Jahre anhand popu-
larer Buchveroffentlichungen verbreitete und die sich im Gegensatz zur Arbeit der
Korperkulturist*innen ganz konkret auf das Yogastitra bezieht, kann ohne diesen

206 Die sich im Datenmaterial zeigende Auslegung von Siitra 1/12 beruht auf einem dhnlichen Zusammen-
hang (vgl. Kapitel 111.2.3.4.). Das Siutra fiihrt zwei Begriffe ein, abhyasa (gedeutet als »Enthusiasmus«) und
vairdgya (gedeutet als »Gelassenheit«). Diese haben im Kontext des Textes eine andere Bedeutung, als sie es
im Forschungsfeld bekommen, wo sie beispielsweise als Aufruf zu einem emotional ausbalancierten Yoga-
iiben und allgemein zu einer ausgeglichenen inneren Lebenseinstellung gelesen werden.



4.2 Allgemeinplatz Yogaphilosophie 177

weltanschaulichen Hintergrund nicht verstanden werden. Insofern ist Iyengar eine
wichtige Schnittstelle zwischen dem Yogastitra und Inhalten der spaten westlichen
Esoterik und Kérperkultur.

4.2 Allgemeinplatz Yogaphilosophie: Krsnamacaryas
abtrunniger Schiler B.K.S Iyengar (1918-2014)

Introducing in the very first page of LOP [Light on Prandyama, L.v.0.] the fundamen-
tal categories of »God (Purusa) . .. nature (prakrti), religion (dharma) and Yoga, he
states: »Since it is so difficult to define these concepts, each man has to interpret them
according to his understanding« (ibid.: 3.1-2). (B.K.S. Iyengar in De Michelis, 2004: 226)

Zu Recht hat De Michelis B.K.S. Iyengars drei populdre Biicher Light on Yoga
(1966)?, Light on Pranayama (1981) und Light on the Yoga Stitras of Patafijali (1993)
als absolute Grundbausteine moderner Yogapraxis und -theorie beschrieben. Das
obige Zitat verdeutlicht, dass lyengar nicht nur philosophische Konzepte an sein
Publikum, die westliche Leserschaft, anpasste, sondern sie sogar dazu aufforderte,
diese selbst zu interpretieren. Viele der Auslegepraktiken, die sich im Datenmate-
rial zeigen, waren ohne Iyengars Vorarbeit kaum denkbar.

Hineingeboren in eine Brahmanen-Familie, wuchs Iyengar in »the highly natio-
nalistic atmosphere of the Indian Independence struggle« auf (De Michelis, 2004:
195). Zeit seines Lebens blieb er der religidsen Linie seiner Familie tief verbunden,
der siidindischen Sri Vaisnava-Tradition, eine der groften Unterstromungen des
Visnuismus. lyengars dltere Schwester Namagiriamma heiratete 1925 im jungen
Alter von elf Jahren den der gleichen Sekte angehorigen 36-jahrigen Krsnamacarya.
Dadurch kam Iyengar mit Yoga in Berithrung und Krsnamacarya wurde ab 1934
sein Lehrer, allerdings nur fiir wenige Jahre. Schon 1937 schickte Krsnamacarya
den 18-jahrigen Iyengar nach Pune, um Yoga zu verbreiten (Iyengar, 2006: xvi-xx).2%
Iyengar veranderte auf seinen eigenen Erfahrungen aufbauend das dynamische
Yoga seines Lehrers in eine zunehmend statische Yogamethode, die sich Hilfsmit-
teln wie Decken, Blocken, Seilen und Polsterkissen bedient und sich somit auch
grundlegend von Jois’ AY unterscheidet.?”

207 Die deutsche Version Licht auf Yoga erschien bereits 1969.

208 Laut Sjoman (1999: 49) behauptete Jois, Iyengars Lehrer in Mysore gewesen zu sein, und tatsich-
lich hatte Krsnamacarya wohl verschiedene Lehrer, die fiir ihn arbeiteten. Es ist also denkbar, dass beide,
sowohl Krsnamacarya als auch Jois, dem jungen Iyengar asana-s beibrachten.

209 Sjoman (1999: 49) merkt an, dass einige dsana-s, die denen Iyengars dhneln, in einem Buch Swami
Visnudevanandas vorkommen, der wiederum ein Schiiler von Swami Sivinanda war. Somit hitte Iyengar
die Lehren der zwei einflussreichsten Yogalehrer des modernen Yogas in seiner Person vereint.



178 4 Patafijali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

Der bereits erwahnte Tatbestand, dass Krsnamacarya seinen Schiiler*innen erst
nach langer Zeit Philosophieunterricht gab, wird dadurch bestatigt, dass Iyengar
in seinen wenigen Jahren bei Krsnamacarya keine philosophische Unterweisung
von seinem Lehrer bekam (vgl. Singleton, 2010: 197). Als er in Pune ankam, kannte
er nur dsana-s, »not even the breathing practices of pranayama, not texts, not yoga
philosophy« (Iyengar, 1983 [1981]: xix-xx). Das bedeutet, dass Iyengars global so ein-
flussreiche Yogaphilosophie nicht der Krsnamacarya-Linie entstammt.

Zudem war Iyengar kein Gelehrter (Pandit) wie seine Lehrer Krsnamacarya
und Jois. Er war des Sanskrits nicht machtig und hatte die grof3en Schriften des
alten Indiens nicht direkt studiert. Aufgrund dieser mangelnden Vorbildung konnte
Iyengar seine philosophischen Uberlegungen bedeutend freier gestalten als
sein zwar innovativer, aber gleichzeitig stark der Tradition verhafteter Lehrer
Krsnamacarya sowie als sein strikter Zeitgenosse Pattabhi Jois: »Also, because
lyengar lacked any formal training in the classical Indian intellectual tradition, and
furthermore subscribed to the generally anti-intellectual Modern Yoga ethos, he is
unlikely to have been too concerned about the role and value of theoretical contents
and backgrounds.« (De Michelis, 2004: 225) De Michelis zeigt eindriicklich auf, wie
Iyengar verschiedene Formen von Yoga (Hathayoga, Patafijalayoga etc.) syntheti-
sierte und sie dabei mehr und mehr von ihrem ideengeschichtlichen Erbe entfernte
und der Moderne anpasste. Er brandmarkte Yoga nach und nach als eine intensiv-
therapeutische Kérperarbeit, die auf personliches Wachstum abzielt (ebd.: 235).

Trotzdem verdffentlichte Iyengar erst 1993 einen ausfiihrlichen Kommentar zum
Yogastitra namens Light on the Yoga Stitras of Pataiijali (LOYSP). Damit stellt gerade
er als einziger Schiiler Krsnamacaryas der westlichen Leserschaft eine englische
Patafijali-Ubersetzung mit Kommentar zur Verfiigung - etwas, das nicht einmal sein
Lehrer unternahm. Zwar enthalt schon die Einleitung der englischen Erstausgabe
von Light on Yoga eine eher kurz gehaltene Einfiihrung in Yogaphilosophie, die sich
aus der Devotionalitit der Bhagavadgita und den astanga-s des Yogastitras zusam-
mensetzt und asana-Praxis miteinbezieht, doch ist davon auszugehen, dass sich
Iyengar erst ab den 1970er Jahren oder spater ausfiihrlicher mit Patafijali befasste.
Er widmet LOYSP Pataifijali, den er dort als seinen wahren Guru bezeichnet: »This
work is my offering to my Invisible, First and Foremost Guru Lord Patafijali«. Damit
sagt Iyengar sich von seiner tatsdchlichen Traditionslinie, der seines Lehrers
Krsnamacarya, los, und legitimiert seine korperorientierte Lehre mit der intellek-
tuellen yogadarsana-Tradition. Jedoch weicht [yengar in seiner Yogastitra-Auslegung
deutlich von Patafijali ab - wie die meisten seiner Vorganger betont er zwar die Auto-
ritat Vyasas, konkret geht er aber nur an fiinf Stellen in LOYSP auf das Vyasabhasya
ein. Dafiir erschafft er eine neue, moderne Auslegungslinie, die vor allem in Europa
und Nordamerika grofien Erfolg haben sollte. Im Rahmen von Iyengars »Philoso-
phie« sind ein paar fiir moderne Yogaformen wichtige Themen hervorzuheben. Zwar



4.2 Allgemeinplatz Yogaphilosophie 179

unterscheiden sie sich von der Krsnamacarya-/Jois-Achse, sind jedoch nichtsdesto-
trotz von grof3er Bedeutung fiir einige Entwicklungen im Forschungsfeld:

1. [yengar passt den Inhalt des Siitras an das westliche New Age-Milieu an, mit
dem er in enger Verbindung stand und auf das er seine Lehre zunehmend zuschnitt
(De Michelis, 2004: 225). Weder Krsnamacarya noch Jois hatten sich so sehr mit
westlichem Gedankengut auseinandergesetzt und identifiziert wie Iyengar. De
Michelis schreibt:

In LOP (1981) what has emerged as the Iyengar style of Yoga, i.e. a modernized form of
hathayoga, is assimilated to occultist Harmonial thinking, now in the New Age version
of healing and personal growth philosophy. The marriage of hathayoga and Harmonial
thinking that Vivekananda had tentatively initiated now becomes an accomplished fact,
and the standard form of MPY. (2004: 209)

Und tiber das zwolf Jahre spéter verdffentlichte LOYSP restimiert sie:

Here Iyengar attempts what may be regarded as a quintessentially Neo-Hindu manoeu-
vre, viz. to combine Western concepts of professional development, the Brahmo Puritan
ethic of self-support, and the classical Hindu scheme of the four varnas (social »classes«) -
though with the ultimate intent of adapting MPY practice and teaching to polyvalent,
globalized conditions. [...] We see from the developments described above how MPY
(Iyengar or otherwise) was progressively adapted to the spirit of modernity and secu-
larization. (Ebd.: 206f.)

2. Mit diesen Anpassungsprozessen hangt auch Iyengars neo-vedantische Meta-
physik zusammen, die aus heutigen Yogasitra-Interpretationen nicht mehr weg-
zudenken ist und der schon Krsnamacarya und Jois anhingen. Maehle kehrt Iyen-
gars Abweichung zum »klassischen« Yogasiitra heraus und betont, dass Iyengar
ein Anhanger der Vedanta-Lehre war. Maehle ist wohl einer der wenigen erfolgrei-
chen Lehrer heutigen Positionsyogas, der sich dffentlich tiber diese Art der Ausle-
gung kritisch dufiert, die eine Grundlage heutiger Yogaphilosophie bildet:

Also, B.K.S Iyengar writes in his Light on the Yoga Sutra of Patanjali, »Yoga is union. Yoga
is the union of body, mind and soul. Yoga is the union of atman and brahman.« Do you
see how Patanjali and Shankara are mixed together here? For example, according to the
Yoga Sutra yoga is not union but discrimination powered by concentration. Then yoga is
not the union of body, mind and soul but it's separation. How can the eternal and infinite
(the soul) be united with what’s temporary and finite (the body)? Finally, the union of
atman and brahman is not called yoga at all. It is called Vedanta. Do you see how also
Iyengar mixes the two? (Maehle, 27.8.2018: 187)



180 4 Patafijali embodied: Interpretative Turns und weitere kulturelle Quellen

Iyengars moglicherweise wichtigster spiritueller Einfluss war die Bhagavadgita,
deren vedantische Weltsicht seine Yogasiitra-Interpretation deutlich pragt. In der
Gita bedeutet »Yoga« durchaus die Verbindung von atman und brahman. Wie Maehle
feststellt, entstammt zwar der Topos der Vereinigung von atman und brahman
dem Advaita Vedanta, jedoch ist die Integration des Korpers in diese Gleichung
eher in harmonische Diskurse einzuordnen, wie sie in der KKB florierten und im
New Age-Umfeld weiterlebten, welches De Michelis im obigen Zitat als Iyengars
Inspirationsquelle hervorhebt.

3. Zudem verbreitete Iyengar entschlossen, dass alle acht anga-s durch und
wahrend physischer Praxis entstehen, das heifst iiber den Korper vermittelt wer-
den koénnen. Dies entspricht der heute vorherrschenden Ansicht im (Ashtanga)
Yoga, muss dort aber aufgrund der differierenden Orthopraxie (ein asana wird bei
Iyengar meist sehr lange statisch gehalten) unterschiedlich begriindet werden:

Each asana has five functions to perform. These are conative, cognitive, mental, intel-
lectual and spiritual. Conative action is the exertion of the organs of action. Cognitive
action is the perception of the results of that action. When the two are fused together
the discriminative faculty of the mind acts to guide the organs of action and perception
to perform the dsana-s more correctly; the rhythmic flow of energy and awareness
is experienced evenly and without interruption both centripetally and centrifugally
throughout the channels of the body. A pure state of joy is felt in the cells and the mind.
The body, mind and soul are one. This is the manifestation of dharana and dhydna in
the practice of an asana. (Iyengar, 2002 [1993]: 158)

Durch die Korperarbeit selbst entwickelt sich laut Iyengar ein Zustand héchster
psychosomatischer Zufriedenheit, den er als Verbindung von Koérper, Geist und
Seele und zugleich als die Manifestierung von Konzentration (dharana) und Medi-
tation (dhyana) wahrend der Korperpraxis versteht. Die gleiche Grundannahme
ist in der Umgebung heutigen Ays haufig anzutreffen, nur wird sie iiber die Ortho-
praxie der dynamischen Ubungsfolgen zusammen mit dem Einsatz von tristhana
begriindet, oder, bei Steiner, iiber den Fokus auf Achtsamkeit und Flow-Zustdnde
wahrend der Praxis.

4. Im Gegensatz zu Krsnamacaryas oder Jois’ Ubungssystemen ist Alignment,
also die prazise Ausrichtung des Koérpers, ein wichtiger Baustein von Iyengars phi-
losophischer und praktischer Lehre. Dieser erfolgreiche Bestandteil modernen
Yogas besagt, dass korperliche Ausrichtung automatisch das Psychische, Emotio-
nale und Spirituelle beeinflussen wird. Wie bereits argumentiert wurde, ist diese
Ansicht in der Umgebung der KKB beheimatet und mit Iyengars Kontakt mit der
spaten westlichen Esoterik zu erkldren. In Kapitel 111.1.3.10. wird deutlich, wie sehr
das untersuchte Forschungsfeld von Iyengars spirituellem Alignment-Konzept
beeinflusst ist und wie dieses in heutiges AY integriert wird.



4.2 Allgemeinplatz Yogaphilosophie 181

Dies alles zusammengenommen erstaunt De Michelis Aussage nicht weiter, dass
Iyengar Yoga im Westen einflussreicher war als in Indien (2004: 225) - dies traf iibri-
gens vor den 1970er Jahren nicht aufJois’ Ay zu. Wie Kapitel 111 an mehreren Stellen
veranschaulichen wird, sind Iyengars einflussreiche Umdeutungen von Yogaphilo-
sophie auch fiir einige Auspriagungen des heutigen Ays von Bedeutung. Dabei geht
es sowohl um spezifische Ubernahmen seiner Deutungen, besonders relevant ist
Iyengars Einfluss allerdings deswegen, weil er einen Allgemeinplatz Yogaphiloso-
phie geschaffen hat, der dehnbar ist, und individuelle Interpretationen ermdglicht.






III Kulturanalytischer Teil:
Eine empirische Untersuchung von
Yogaphilosophie im 21. Jahrhundert
anhand eines Fallbeispiels

Wie in Kapitel 11.2. gezeigt, wurde Patafjalis Yogasiitra lange Zeit von jeglicher Art
von Korperpraxis distanziert. Doch wenn, wie von Steiner, Nardi und anderen, das
Yogastitra konkret, und zwar inhaltlich, mit Kérpertechniken in Bezug gebracht
wird, miissen diese, so die leitende Hypothese dieses letzten Teiles der Arbeit, eben-
falls einer Analyse unterzogen werden.

Im AY und in AYI hdngen beide Bereiche strukturell zusammen: Kérpererfahrun-
gen bilden unweigerlich ein bestimmtes Verstandnis dartiber aus, was »Yoga« ist. So
ist Yoga in AYI »therapeutisch« versus »intensiv-grenziiberschreitend« im Ay, und
dies ist fiir die jeweiligen Akteur*innen? eine erlebte, subjektive Wahrheit. In den
Philosophiestunden entwickeln sich ebenfalls (meist dem Yogastitra entnommene)
Konzepte tiber Yoga sowie iiber die Praxis auf der Yogamatte. Beispielsweise kann
die dem Text entstammende Suche nach svatma, dem »wahren Selbst«, an welches
das vor der Praxis rezitierte Anfangsmantra erinnert, eine veranderte Ausrichtung
und Zielsetzung wahrend der Praxis zur Folge haben. Diese Selbstsuche kann eine
rein der Kérperpraxis entspringende und auf diese Praxis bezogene Motivation,
beispielsweise das Erreichen einer Kérperhaltung (wie des Handstandes), tiber-
lagern, oder, wie sich wiederholt zeigen wird, kdnnen Selbstsuche und Kérperpra-
xis untrennbar zusammenwachsen. Dadurch wird das Handstand-Uben zu einem
Erfahrungsraum fiir jene Selbstsuche und das Ergebnis dieses Zusammenschlusses
ist eine kdrperorientierte Spiritualitat.

Zuerst untersuche ich im folgenden Kapitel die Kérpertechniken von Ay und Ay1
nicht nur religionsasthetisch, sondern zeichne auch historisch nach, wie sie sich
von Krsnamacarya iiber Pattabhi Jois hin zu heutigem Ay verdndert haben. Mit
anderen Korpertechniken gehen verianderte Erfahrungsraume der Ubenden und
andere Diskurse einher, und dementsprechend zeigt sich mit wandelnden Korper-
praktiken auch ein wandelndes Deutungsarsenal fiir yogaphilosophische Inhalte.
Auf dieser historisch-religionsadsthetischen Arbeit aufbauend wird in Kapitel 111.2.
das empirische Datenmaterial analysiert. Dabei zeigen sich 1. direkt mit der Kor-
pererfahrung zusammenhdngende, 2. mit der Kérperpraxis zusammengefiihrte und
3. unabhingig von der Kérperpraxis etablierte Diskurse iiber das Yogasiitra.

210 Im Folgenden werden im Plural beide Geschlechtsformen verwendet, im Singular wird jedoch der bes-
seren Lesbarkeit wegen nur das generische Femininum. Médnner sind in diesem Fall mitgemeint. Begriindet
wird das generische Femininum durch die Dominanz von Frauen in der Yogaszene im Allgemeinen und im
Forschungsfeld im Speziellen.






1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga
(Innovation): Formen von Korperwissen

Die Praxis und die Philosophie des Iyengar Yogas wurden von Anfang an durch
ihren Begriinder B.K.S. Iyengar mithilfe zeitgemafier Konzepte und Begrifflichkei-
ten an westliche Bediirfnisse, sowohl tibungspraktischer als auch philosophischer
Art, angepasst (De Michelis 2004: 218). Verglichen damit befand sich Jois’ Ay-System
in einer in jeglicher Hinsicht beinahe rudimentdren Rohfassung. Jois fiihrte seine
Schiiler*innen nicht in Yogaphilosophie ein und sein einziges, diinnes Buch Yoga
Mald war bei Weitem nicht so einflussreich im Westen wie lyengars Light on Yoga
von 1966 und seine spateren Werke.

Doch im Zuge seiner globalen Verbreitung, die erst in den 1970ern, also ver-
gleichsweise spat begann, erneuerte sich Ay. Seit ca. zwei Jahrzehnten, und noch
rasanter seit Jois’ Tod im Jahr 2009, holt es auf, was Iyengar schon in den 1960ern
geschafft hatte. Zusammen mit der Reformation der Praxis, in Deutschland vor allem
durch den Arzt Dr. Ronald Steiner, verdndert sich auch die theoretische Begriindung
des AYs insbesondere aufderhalb des Jois-Regimes in Mysore, wo die Serien noch
immer unverandert praktiziert werden, mit den immer gleichen Narrativen dahinter.

Davon unterscheidet sich Ayl deutlich. Steiner erganzt das Ay-Geriist mit ver-
schiedenen Versatzstiicken, sowohl aus anderen Yogastilen als auch mit Erkennt-
nissen aus Bewegungslehre, Medizin, Psychologie, Neurowissenschaft und Pada-
gogik, und er gestaltet die Serien fiir therapeutische Zwecke um. Trotzdem kénnen
viele der folgenden Ausfiithrungen iiber die Praxis auch auf klassisches Ay iiber-
tragen werden, da Steiner das Geriist ibernommen hat.?! Andere Grundlagen sei-
nes Systems sind hingegen neu hinzugekommen und in seiner kulturspezifischen
Umgebung, also in der modernen westlichen Medizin und der kindsthetischen
Wende des heutigen Positionsyogas anzusiedeln.?2

Grundlegend basiert die Praxis des Ays auf einer festgelegten und durchgehend
dynamischen Abfolge (vinyasa) von Korperiibungen (dsana-s). Dabei gibt es soge-
nannte Serien mit verschiedenen Schwierigkeitsstufen. Wichtig ist zudem der Atem,
der tiber eine vorgegebene, rauschende und dadurch den Raum hoérbar durchzie-
hende Atemtechnik namens ujjayi hergestellt wird. Wahrend der dsana-Praxis sind
aufderdem innere Muskelkontraktionen, bandha-s auszufiithren, besonders mit dem
Beckenboden (miilabandha) und im Nabelbereich (uddiyanabandha). Das letzte zu
beachtende Prinzip ist drsti, ein fiir jede Stellung festgelegter Punkt, auf den sich
die Augen fixieren sollen (zum Beispiel der Punkt zwischen den Augenbrauen, die
Nasenspitze, der Bauchnabel etc.). All das muss fiir die erste Serie des Ays fiir fast

211 Vgl. die Unterkapitel I11.1.3.1. bis 1.3.7.
212 Vgl. die Punkte 111.1.3.8. bis 1.3.13.



186 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

70 verschiedene Positionen sowie fiir die dynamischen Uberginge zwischen diesen
Positionen erlernt werden. Folglich werden in der Praxis der Bewegungsapparat,
der Atemprozess, die Sinne und die mentale Aufmerksamkeit prazise gelenkt und
beschaftigt.

Fiir die religionsasthetische Detailanalyse dieser Praktiken werden zuerst die
Lehrformate und Unterrichtsmethoden sowie das raumliche Setting beschrieben.
Daraufhin wird das sich durch die Praktiken des AY(I) ausgebildete Korperwis-
sen mithilfe der in der Einleitung dieser Arbeit ausgefiihrten religionsasthetischen
Korperwissen-Kategorien von Anne Koch (2017) im Detail analysiert, die als meta-
sprachliches Vokabular dienen: 1. Kérperschema und Korperbild, 2. Thermoregu-
lation, 3. verdeckte Imitation, 4. Tatowierung, 5. Muskeltonus/Haltung/Bewegung,
6. prothetisches Kérperwissen und 7. peripersonaler Raum. 8. Atmung, 9. Proprio-
zeption und Nozizeption und 10. aufdergewohnliche Bewusstseinszustande, unter-
schieden in Focused Attention (FA), Open Monitoring-Aufmerksamkeit (0M) und
Flow-Erfahrungen. Eine Kategorie wird genauer eingefiihrt, wenn sie das erste Mal
in einer beschriebenen Praxis relevant wird.?

1.1 Lehrformate und Unterrichtsmethoden

Jois unterrichtete in Form zweier Lehrformate: In den Mysore-Stunden praktizier-
ten die Teilnehmenden in ihrem eigenen Tempo die Serie, an der sie grade iibten,
und in einer Led-Class, die sich erst spater entwickelte,?* leitete er alle im gleichen
Atemrhythmus und Bewegungstempo durch die gleiche Ubungsfolge (der ersten
oder zweiten Serie) und zahlte mithilfe eines Sanskrit-Counts jede Bewegungsein-
heit mit. In beiden Formaten fillt jede Bewegung mit einer Ein- oder einer Aus-
atmung zusammen und ist genau festgelegt. Im Forschungsfeld kommen zu die-
sen immer noch bestehenden Stundenformaten weitere hinzu, wie Basic-Stunden
fiir Einsteiger, Prazisions- oder Technikklassen, um an bestimmten Ubungen oder
Alignment-Themen zu feilen, oder auch Schwangeren-Yoga und viele weitere. In
diesen Formaten wird 6fter von den Ay-Reihenfolgen abgewichen und es werden
zum Beispiel therapeutische Ubungen fiir bestimmte Krankheitsbilder wie Riicken-
schmerzen eingeflochten.

Die Ausbildung zur Yogalehrerin nach Ay1 setzt sich aus der Inspired-, der darauf
aufbauenden Advanced- sowie zuletzt der Expert-Ausbildung zusammen. Meistens
wird in hoheren Ausbildungsstufen intensiver, das heifst weiter fortgeschritten in

213 Wie in Kapitel 1.4. genauer ausgefiihrt, beruht dieser Teil der Arbeit auf meiner beobachtenden Teil-
nahme an den Ausbildungswochen und MTCs der Ayl Advanced-Ausbildung von 2015-2017. Im Laufe dieser
ethnografischen Feldforschungsphase habe ich in Feldnotizen Daten tiber die Struktur und Ausfiihrung der
Korperpraxis und iiber meine eigenen Erfahrungen mit der Praxis gesammelt, auf denen die Analyse aufbaut.
214 So berichtet es u.a. Tim Miller: »That first trip in ‘78 was Mysore-style, not the led style he’s teaching
now.« (Miller, 2003)



1.1 Lehrformate und Unterrichtsmethoden 187

den von Jois unterrichteten Serienformaten geiibt. In der Advanced-Ausbildung
kommen zudem prandyama-Techniken, also im Sitzen ausgefiihrte Atemiibungen
hinzu. Die bereits erwdhnten MTCs sind anatomisch-medizinisch informierte Work-
shops zu bestimmten Themen, wie »Fufd und Knéchel«, »Schultergtirtel«, »Riicken«
etc., die zusatzlich zur Ausbildung absolviert werden miissen.

Innerhalb dieser Lehrformate wird Kérperwissen auf verschiedene Weise ver-
mittelt, durch a. visuelle, b. verbale und c. somatische Wissensvermittlung.?s Alle
drei Formen der Wissensvermittlung sind interdependent und von Inhalten heu-
tiger Yogaphilosophie durchzogen.

a. Visuelle Wissensvermittlung

Visuelle Wissensvermittlung und visuelles Lernen ereignen sich, wenn Ubende ihre
Yogapraxis durch die Beobachtung von Demonstrationen der Lehrerin oder anderer
(fortgeschrittener) Ubender modellieren. Zwar scheint visuelles Lernen zu Anfang
des Ays keine grofie Rolle gespielt zu haben, denn Jois selbst demonstrierte keine
asana-s. Er stellte seine eigene asana-Praxis bereits in den 1970er Jahren ein, wohl
nachdem sein Sohn Ramesh Selbstmord beging (s. Miller, 2003),%¢ und ging danach
primdr seinen religiosen, rituellen Praktiken nach. Mindestens seit der Ankunft der
ersten Amerikaner*innen verkorperte Jois also den »do your practice and all is
coming«-Ansatz, fiir den er spater bekannt werden sollte, nicht mehr. Trotzdem bil-
det visuelles Lernen eine historische Basis des globalisierten Ays, denn Jois’ frithe
Schiiler*innen beobachteten seinen Sohn Manju Jois bei 6ffentlichen Demonstra-
tionen der Ay-Praxis.?”

Verdeckte Imitation

Auf]ois’ fehlenden visuellen Einfithrungen aufbauend hat sich in der rezenten inter-
nationalen Ay-Community eine visuelle Form der Wissensvermittlung entwickelt.
Ciotkosz stellt zwar fest, dass Praxis und Training immer noch ohne grof3e Einfiih-
rung oder Hilfe von auf3en ablaufen, aber beobachtet mimetisches Lernen kineti-

215 Der einflussreiche Joseph Pilates bediente sich Ende der 1920er Jahre in seinem Studio in New York
ebenso dieser drei Methoden, und hier zeigt sich, dass mit dem Korper ausgefiihrte Adjustments zum
Zwecke der somatischen Wissensvermittlung auch im Umfeld in der (deutschen) KKB zum Einsatz kamen:
»Er versuchte es iiber die Augen, wenn er Ubungen vorfiihrte und die Schiiler bat, genau hinzusehen. Er
versuchte es iiber den Tastsinn, wenn er seine Schiiler driickte und schob und ihnen Impulse gab. Er ver-
suchte es iiber die Sprache, den Weg, der fiir ihn am schwierigsten war. Uber kurze Kommandos kam er
selten hinaus - Atmen! Rein mit der Luft, raus mit der Luft! Beine hoch! Hoher, hoher, hoher, Pressen!
Strecken! Weiter strecken! MITDENKEN!« (Rincke, 2015: 115)

216 Sogar David Williams, einer der frithesten Schiiler von Jois, berichtet, dass er Jois nie praktizieren sah
(Donahaye/Stern, 2010: 21).

217 »ljust remembered that David Williams and Norman Allen, the first two Western Ashtangis, actually
saw Manju practising in Pondicherry. They asked him where he learned it and that led them to Jois. So from
there they knew how it was supposed to look.« (E-Mail von Maehle an L.v.0., 9.10.2019)



188 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

scher Muster unter zusammen Ubenden.”® Dieses mimetische Lernen von anderen
Ubenden kann méglicherweise die Weitergabe von Ubungswissen in Jois’ Mysore-
Setting erklaren, in dem eine grofde Anzahl von Schiiler*innen Matte an Matte iibten.

Ein solches beinahe geheim, also verdeckt ablaufendes mimetisches Lernen
unterscheidet sich deutlich von der in der AYl Advanced-Ausbildung stattfinden-
den visuellen Wissensvermittlung. In vielen Stilen modernen Yogas wird das Erler-
nen von Yogahaltungen von der Lehrerin visuell eingeleitet, indem sie eine Stellung
vormacht und die Ubenden das Gesehene umzusetzen versuchen - eine Praxis, die
auch das Forschungsfeld pragt. Steiner selbst demonstrierte haufig neue Positionen
und Ablidufe, und auch Schiiler*innen zeigten auf Aufforderung Ubungsabfolgen
vor der gesamten Gruppe. Diese Demonstrationen wurden zudem von den Teil-
nehmenden mit dem Handy aufgezeichnet und spater im gemeinsamen Chat der
Gruppe geteilt. Die Beobachtung anderer Ubender wurde somit gezielt zum Erler-
nen der Praxis, also fiir den Erwerb und die Weitergabe von spezifischem Korper-
wissen eingesetzt.

Covert Imitation, verdeckte Imitation, spielt somit eine explizite Rolle im Lern-
setting von AYI, von Koch (2017: 395) so definiert:

According to neurological findings, imitable perceptions such as body postures, audi-
tory noises, language sounds, and mimicry are copied and stored as isomorphic repre-
sentations in brain modules. This copying, or covert imitation, happens routinely and

automatically, and in fact the recognition of emotions is dependent on covert imitation.

Je genauer der Sehsinn auf die Wahrnehmung anderer Koérper trainiert ist, desto
detailreicher konnen Abfolgen, Positionen und sogar kaum wahrnehmbare Kor-
perausrichtungen wie Alignment erschlossen und durch Einlibung zu eigenem
Koérperwissen werden. Durch regelmafiige Phasen der Beobachtung, kombiniert
mit Phasen der eigenen Umsetzung, lernen die angehenden Lehrer*innen somit
einen »korrekt« ausgerichteten Korper zu visualisieren, >richtiges< Alignment im
eigenen Korper zu etablieren und in anderen Korpern tiber Adjustments herzu-
stellen. Durch Alignment sind die Kérpertechniken des AY1 von einer spezifischen
und neuen Normativitiat durchzogen,?® denn Jois legte wenig Wert auf Alignment.
Verdeckte Imitation ist nicht nur fiir das Erlernen spezieller Techniken relevant,
sondern auch fiir die Weitergabe von spezifischen Emotionen und inneren Hal-
tungen, die mittels heutiger Yogaphilosophie die Kdrpertechniken ergdnzen, aber

218 »[...] despite one’s best attempts at drsti, one always sees glimpses of others out of the corner of the
eye, especially during transitions between poses. This is especially helpful when one is not certain about the
order of postures in a sequence. There is always someone just a few poses ahead, whose movement might
provide guidance. Ultimately, one begins to emulate the kinetic patterns of those around them. There is a sort
of synchronisation occurring, although not as explicit as with Iyengar Yoga practice.« (Ciotkosz, 2022: 191)

219 Fiir eine Analyse der damit einhergehenden, teils normativen Implikationen s. Unterkapitel I11.1.3.10.



1.1 Lehrformate und Unterrichtsmethoden 189

auch infiltrieren. Gemaf3 der im AvI stattfindenden Yogasiitra-Exegese ist die Pra-
xis zum Beispiel mit einem ruhigen Geist auszufiihren (citta-vrtti-nirodha), voller
Enthusiasmus (abhydsa), aber trotzdem mit Gelassenheit (vairdgya) und sich selbst
gegeniiber gewaltfrei (ahimsa). Die Ubernahme solcher Konzepte kann ebenfalls
visuell erlernt und weitergegeben werden, da Schiiler*innen etwa die oben genann-
ten Eigenschaften in der (ruhigen, konzentrierten) Praxis der Lehrerin beobachten
und imitieren kdnnen und (angehende) Lehrer*innen wiederum lernen, die Praxis
ihrer Schiiler*innen daraufhin abzufragen. Diese Lernprozesse werden durch ver-
bale und somatische Formen der Wissensvermittlung erganzt.

b. Verbale Wissensvermittlung

Jois’ bereits erwdhnte schlechte Englischkenntnisse stellten auch bei der Weiter-
gabe der Praxis ein Problem dar. Im Buch Guruji diskutieren seine Schiiler*innen
immer wieder dariiber, was Jois mit bestimmten Praktiken gemeint haben konnte,
zum Beispiel wie milabandha durchgefiihrt werden solle, eine nach aufien meist
unsichtbare und daher schwerlich visuell erlernbare Muskelkontraktion im Becken.
Nicht nur fiir einen Zugang zu philosophischen Inhalten, sondern auch fiir die
ErschliefRung ihrer Praxis nutzten die Student*innen vorhandene Literatur, ent-
gegen Jois’ Anweisung »No books. Only one teacher you take« (Donahaye/Stern,
2010: 61).

Das hat sich in der heutigen Umgebung des Ays gedndert. Im Forschungsfeld
wird Wissen auf verschiedene Weise verbal vermittelt: Einerseits mit prazisen ana-
tomischen Benennungen oder Beschreibungen dessen, was mit dem Kdrper zu tun
ist, wodurch biomedizinische Erkenntnisse zunehmend die Praxis informieren, und
andererseits mit dem Einsatz von Metaphern. Um bestimmte Muskelgruppen in
der Hand bzw. im Unterarm zu aktivieren, gab Steiner zum Beispiel im MTC zum
Thema »Hand« die Aufgabenstellung, die Handflache vom Handgelenk her zu heben,
so dass eine Feder darunter passen konnte (28.11.2015: FN 42). Zudem verwendete
Steiner Bilder, um zu erreichen, dass Schiiler*innen bestimmte innere, emotionale
Zustande in ihre Praxis integrieren, wie oben bereits skizziert (s. Kapitel 111.1.3.10.).

Fiir beide Inhalte, somatische wie philosophische, konnen zudem somatische
Formen der Wissensvermittlung zum Einsatz kommen. Steiner selbst stellte fest,
dass bandha-s verbal angesagt werden, oder aber durch Beriihrung vermittelt wer-
den koénnen, und er fiigte hinzu, dass meist Zweiteres effektiver sei (paraphrasiert
nach Steiner, 28.11.2015: FN 51).22°

220 Aussagen von Steiner, die nicht einer Audiodatei, sondern Mitschriften entstammen, die ich in Philo-
sophiesitzungen in Form von Feldnotizen (,FN“) angefertigt und in MAXQDA iibertragen habe, paraphra-
siere ich im Folgenden. Dies wird stets kenntlich gemacht.



190 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

c. Somatische Wissensvermittlung

Das Unterrichten mittels Beriihrung in Form von Adjustments spielt sowohl bei Jois
als auch bei seinen Schiiler*innen eine grofde Rolle, wenngleich auf unterschied-
liche Art und Weise. Jois war fiir intensive, oft schmerzhafte und grenziiberschrei-
tende Berithrungen bekannt,?! wahrend die Hilfestellungen heute gezielt sanfter
ausgefiihrt werden. In Steiners Unterricht spielt aufierdem Eigenberiihrung eine
grofde Rolle; fiir diese von ihm als »Biofeedback« bezeichnete Methode legen Schii-
ler*innen ihre Hande auf eigene Korperteile, zum Beispiel auf verschiedene Atem-
rdume, um durch die iiber Warme oder den Hautsinn vermittelte Riickkopplung die
beriihrten Kérperbereiche anzuregen, in diesem Fall zu einer eigenen muskularen
Tatigkeit. Auch die somatische Vermittlungsmethode kann von Inhalten heutiger
Yogaphilosophie durchzogen sein, wie in Kapitel 111.1.3.11 im Detail besprochen wird.
Alle drei skizzierten Vermittlungsmethoden tragen dazu bei, bestimmtes, und hau-
fig von heutiger Yogaphilosophie durchdrungenes Kérperwissen zu erwerben und
weiterzugeben.

1.2 Raum und Equipment - ein wirksames
asthetisches Framing

Das seit Jahrzehnten bekannte, von Jois angeleitete Video einer Led-Class wurde in
einem dekorationsarmen, hellen Raum gedreht, der beinahe eckenlos anmutet.?? Er
erinnert eher an einen Trainingsraum als an ein religidses Setting. Jois tragt nichts
als eine kurze Sporthose, auch seine Schiiler*innen tragen wenig und enge Klei-
dung. Um sie ist nur das absolut Notwendige, die Yogamatte und ein Handtuch fiir
das spater auftretende Schwitzen. Die Praxis ist demnach nicht durch den Raum
mit dsthetischen religiosen Codes oder mit fiir Wellness stehenden Accessoires wie
Kerzen oder Ahnlichem aufgeladen.

Auch heute noch tragen Ay-pPraktizierende verhaltnismaf3ig wenig und kérperbe-
tonte Kleidung und iiben eher in einem minimalistischen Raumsetting. Es wird von
Anfang an leicht bekleidet praktiziert, damit nichts mehr ausgezogen werden muss,
denn dafiir lasst das stark regulierte Setting des AYs kaum Zeit. Jeder Ablenkung
von der Praxis wird vorgebeugt, Trinken ist nicht erlaubt und es wird nicht gerne
gesehen, wenn Schiiler*innen den Raum verlassen, um auf die Toilette zu gehen.
Die Versunkenheit in die eigene Praxis hat auch dann héchste Prioritat, wenn dabei
eigene Bediirfnisse iibergangen werden miissen. Der Ubungsraum ist als Ort stoi-
scher Versenkung nach innen von gréfdter Bedeutung, wohl deswegen ist er sinnlich

221 Tim Miller spricht von einer Angst vor Jois’ Adjustments: »We were all practicing to the best of our
ability. We were all really nervous, afraid of being adjusted but really more afraid of being ignored.« (Miller,
2003)

222 Das Video ist abrufbar unter: https: /www.youtube.com/watch?v=aUgtMaAZzWo, Zugriff: 4.2.2019.


https://www.youtube.com/watch?v=aUgtMaAZzW0

1.2 Raum und Equipment - ein wirksames dsthetisches Framing 191

kaum stimulierend. Ublicherweise lauft keine Musik, und wenn der Raum Deko-
elemente aufweist, dann eher sparliche. Mit Farben oder Diiften wird kaum gear-
beitet. Auch an der Wahl der Matten, oftmals das einzige Equipment im Yogaraum,
konnen heutige Ay-Praktizierende identifiziert werden: Aufgrund der intensiven
Schweifdentwicklung miissen die Matten moglichst rutschfest sein und wegen ihres
intensiven Ubungsrepertoires, das schmerzhaft fiir Gelenke oder andere Kérperbe-
reiche werden kann, sind sie meist recht dick und dadurch schwer. Haufig sind die
Matten schwarz oder dunkelgrau, moglicherweise, da beinahe taglich darauf getibt
werden sollte und somit die Spuren der intensiven Praxis nicht so schnell sichtbar
werden. Viele Ubende legen zu verschiedenen Zeitpunkten in der Praxis entweder
eine noch saugfihigere Auflage auf die Matte, um dem Rutschen durch Schwitzen
beizukommen, oder aber eine Auflage, die nicht mehr ganz so rutschfestist und die
gleitenden Spriinge zulasst, die Teil einer fortgeschrittenen Ay-Praxis sind.

Im Ay-Ubungsraum steht meist zentral ein Altar mit Bildern der fiir die Linie
wichtigen Lehrer wie Krsnamacarya, Jois sowie manchmal weitere. Er ist frei von
Spiegeln, denn der Sehsinn darf nicht nach aufien oder auf das Spiegelbild der eige-
nen koérperlichen Erscheinung gerichtet sein. Exterozeption wird diskursiv sowie
in der Raumkonzeption vermieden. Diese Reizdeprivation mag an das Yogastitra
erinnern, das zum Riickzug der Sinne nach innen aufruft (pratyahara). Durch den
Mangel an visuellen Stimuli sind die Ubenden auf ihre eigene Kérperkoordination
und -wahrnehmung angewiesen und, wie bereits diskutiert, auf die Imitation der
Lehrerin und anderer Ubender. Umso relevanter wird im Zusammenhang mit dem
kargen Raumkonzept der eigene Korper als Ort, an dem die Praxis und ihre Effekte
stattfinden und sich visualisieren. Wie der dufiere Raum unterscheiden sich auch
die von AY geformten, praktizierenden Korper visuell von vielen anderen Yogasti-
len. Sie fallen zum Beispiel durch starke Kérperbeherrschung und die sichtbare
Fokuslenkung ihrer Augen (drsti-s) auf - wie, sehr eindriicklich, auf die eigene
Nasenspitze -, durch ihren von bandha-s stabilisierten, flachen Bauchraum und
durch eine gute Reaktionsfahigkeit, die sich beispielsweise in den schnellen, heu-
schreckenartigen Spriingen von einer Stellung zur nachsten zeigt.

Prothetisches Korperwissen und Kérperschema

Fiir das Erlernen der im Ay wichtigen Balancehaltungen, wie zum Beispiel des
Hand- oder Unterarmstandes, wird der Raum erneut bedeutsam. Haufig wird eine
solche Position mithilfe einer Wand gelibt, die als Feedbackmechanismus fiir die
zu erreichende Vertikale, die eigene Balance, fiir eine gelungene Ausrichtung, den
notigen Krafteinsatz oder aber als Vorsichtsmafinahme dient, um nicht nach hinten
umzukippen, und somit als psychologische Absicherung. Dadurch tragt die Umge-
bung zum Erwerb eines bestimmten Korperwissens bei. Die Integration des Rau-
mes in das eigene Kérperschema kann mit der religionsasthetischen Kategorie des
»prothetischen Kérperwissens« beschrieben werden, die auf neuronaler Plastizitat



192 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

beruht, also der Eigenschaft des Gehirns, durch Training veranderbar zu sein. Uber
diese »Verlangerung der sinnlichen Wahrnehmung« schreibt Koch:

Prothetisch meint die Fahigkeit oder Eigenschaft der Wahrnehmung, die Sinnesqualitat
in einem korperfernen Ort zu erleben, und zwar als eigene Wahrnehmung (das Beispiel
der Bodenbeschaffenheit, die in der Spazierstockspitze wahrgenommen wird anstatt
im Handteller der Hand, die den Stock hélt und wo physiologisch der Sinneseindruck
entsteht). (2007: 283)

Der eigene Korper erlebt somit einen Stimulus, der ihn zwar nicht direkt erreicht,
sondern, anhand des Spazierstock-Beispiels veranschaulicht, liber eine Art Ver-
langerung im eigenen Kérper ankommt. Diese Kategorie erklart folglich, wie Hilfs-
mittel und Teile der Umwelt ins eigene Korperschema integriert werden kénnen
(Koch, 2017: 401), wodurch sich dieses verandern kann, genau wie der peripersonale
Raum, der plastisch mit der Umgebung interagiert (Serino, 2019: 154). Die in der
AY-Praxis eingesetzte Wand - ihre Ndhe oder Ferne, ihr Hartegrad und damit der
stimmige Schwung, der zu holen ist, um sie mit den Beinen fiir das Ausfithren des
Handstandes zu nutzen - wird demnach kurzzeitig ins Kérperschema integriert,
um spezifische Techniken zu erlernen.

Der Begriff des Korperschemas fasst die Selbst-Reprasentation des Korpers
(Koch, 2017: 392). Seine Dimensionen (also wo sich meine Gliedmafe zueinander
und im Raum befinden) werden durch Propriozeption vermittelt (Koch, 2007b: 171),
somit wird das Korperschema durch Bewegung und durch somatische Aufmerk-
samkeit aktualisiert. Somatische und psychologische Selbstwahrnehmung entste-
hen durch das Bild eines homoostatischen Kérperzustandes (Koch, 2017: 393). Koch
(2007b:190) spricht von einer »Definition vom Kérperschema als dauerhaftem Bild,
das den eigenen Korper als ein wahrnehmbares Ganzes vermittelt, das aus dem
Handlungsraum herausgenommen werden kann.« Das Kdrperschema ist folglich
ein holistisch ablaufender Prozess, der eigenstidndig und meist unbewusst ist und
sich auf das inharente Ich-Gefiihl und die Gesamtbefindlichkeit bezieht, und doch
kann es manipuliert werden. Durch somatische Aufmerksamkeit - auf den eigenen
und auf andere Korper (Schiiler, 2012: 97) - wird ein spezifisches Kérperschema
geschaffen, erlernt und angepasst, und kulturelle Interaktionen kénnen Koérper-
schemata aktivieren, verandern oder manipulieren (Koch, 2017: 393). Verdeckte
Imitation ist ein Faktor, durch den Kérperschemata intersubjektiv geteilt werden
konnen, denn sie sind von anderen imitierbar (Schiiler, 2012: 97). Regelméafiig Ay-
Praktizierende sind folglich durch ein geteiltes Kérperschema miteinander vernetzt.

Thermoregulation
Noch auf eine weitere Weise ist der Raum im Ay von Bedeutung, da er sehr warm
sein muss. Hitze kann damit als weiterer grundlegender Wirkfaktor der Ay-Praxis



1.2 Raum und Equipment - ein wirksames dsthetisches Framing 193

bestimmt werden, mit Einfluss auf Muskeltonus, Kérperschema, Koérperbild, Pro-
priozeption, Nozizeption etc. Die dem zuzuordnende religionsasthetische Katego-
rie der Thermoregulation wird von Koch (2017: 395) als »[a] complex and mostly
autonomous regulatory circuit« beschrieben: »Blood flow, restricted blood flow and
muscle tension are only some factors that take part in this organization.« (Ebd.)
Temperaturverschiebungen werden automatisch vom Korper ausgeglichen: Schwit-
zen ist eine thermoregulatorische Antwort, die dem Warmeverlust dient, wahrend
Zittern vom Korper zur Warmegewinnung eingesetzt wird. Temperaturwahrneh-
mung ist zudem direkt mit Emotionen verbunden, moderate Warme wird meist als
entspannend und angenehm erlebt. Fiir bereits flexible Menschen kann die Warme
wahrend der Praxis allerdings zu Grenziiberschreitungen fithren, da die Rezep-
toren unsensibel werden und kein ausreichendes Feedback mehr geben. Schleip
argumentiert, dass Hitze die Propriozeption, die innere Wahrnehmung regelrecht
verkiimmern lasst (2019: 195).

Wie in Kapitel 11.3.2. ausgefiihrt, war fiir Jois tapas, eine durch Anstrengung akqui-
rierte, innere Hitze, ein wichtiger Wirkfaktor der Praxis. Damit wurden Effekte wie
»cleansing, purification and transformation« in Verbindung gebracht (Smith, 2008:
146). Heute wird der Yogaraum stark aufgeheizt, der Reinigungstopos ist immer
noch zugegen und wird haufig mit Schweif3, »dem Ausschwitzen von etwas, assozi-
iert. In kalteren Klimazonen kann Ay daher nur in Innenrdumen getlibt werden - ein
warmer Raum wird zur Grundvoraussetzung, iberhaupt praktizieren zu kdnnen. Je
intensiver die Praxis und je hoher die Anzahl der Schiiler*innen, desto mehr Warme
entsteht im Raum. Wohl auch zum Zwecke der Warmeentwicklung wurden in AYI-
Stunden wenige Schiiler*innen in einem grofden Raum so eng aneinandergelegt,
dass sich ihre peripersonalen Raume iiberschnitten. Die fokussierte Vereinzelung,
die auf der eigenen Matte durch die Praxis entstehen soll, findet gezielt im Kollek-
tiv statt. Gegen Ende einer Stunde ist die Hitze an ihrem Hohepunkt angekommen,
die Fenster von der vom Schweifd und der Atmung entstandenen Luftfeuchtigkeit
beschlagen, die Luft im Raum ist von der intensiven Atemarbeit der Ubenden ver-
braucht, denn sogar im Sommer bleiben die Fenster geschlossen. Kleidung, Haare
und Korper sind durchfeuchtet vom (kollektiven) Schweifd und der sich stetig erho-
henden Luftfeuchtigkeit. Da sich laut emischem Narrativim Raum die konzentrierte
»Energie« der Ubenden sammelt, werden meist nicht mal zur Endentspannung
die Fenster ge6ffnet, damit diese Energie im Raum bleibt. Der Yogaraum wird zur
Erweiterung des eigenen Korpers, zu einem kollektiven Energiekorper iiberhoht.

Dieser energetischen Begriindung stellte Steiner ein medizinisches Argument
fiir die Umgebungswarme und die durch die Praxis generierte Warme an die
Seite. Er lehrte, dass sich durch die Warme eine verbesserte Dehnbarkeit einstellt,
aufgrund des dadurch eintretenden »Creeping-Effekts«, der eine (kurzfristige)
Langenverdnderung der bindegewebigen Strukturen innerhalb und auf3erhalb des



194 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

Muskels benennt.??® Und tatsachlich funktioniert das intensive Bewegungsreper-
toire des Ays, insbesondere die intensiven Dehnungen, ohne eine stabile Warme im
Raum nicht. Die erh6hte Raumtemperatur ist dadurch auch an der Erfahrung betei-
ligt, etwas bisher nicht fiir moglich Gehaltenes zu erreichen und die gewohnten kor-
perlichen und mentalen Grenzen zu erweitern. Matthias, der wie ich als Querein-
steiger in die Advanced-Ausbildung kam, berichtete mir, dass er sich einige Zeit lang
an die Hitze gewohnen musste, sich jedoch gegen Ende der Ausbildung haufiger ein
Gefiihl der Entgrenzung einstellte: Die Hitze machte ihm plétzlich nichts mehr aus
und die Umgebung hatte Teil an seiner kérperholistischen Wahrnehmung wahrend
der Praxis.??* Denn durch die kraftvolle, dynamische Ganzkérperbewegung erhéht
sich auch die eigene Korpertemperatur und verteilt sich gefiihlt gleichmafdig im
eigenen Korper. Auf meinen empirischen Daten aufbauend lege ich nahe, dass dies
subjektiv als Verschmelzung mit der dhnlich warmen Umgebung erlebt und als eine
Art holistisches Einheitserleben gedeutet werden kann.

1.3 Korperstrategien der Praxis

Obwohl die Anzahl medizinischer Studien liber Yoga stetig zunimmt, ist mir keine
Versuchsanordnung begegnet, in der moglichst viele Wirkfaktoren eines Yogastils
im Detail analysiert werden. Vielmehr wird auf spezifische Praxisaspekte oder
Wirkfaktoren fokussiert, und diese werden anhand Ubender verschiedener Yoga-
stile untersucht.?®> Abweichend davon setzen es sich die folgenden Unterkapitel
zum Ziel, die Ay-Praxis moglichst detailreich darzustellen und die dafiir relevan-
ten Studien zusammenzutragen und zu analysieren. Aufbauend auf Kochs oben
erwahnten Kategorien soll herausgearbeitet werden, welches Kérperwissen durch
die Ay-Techniken sowie durch die neu hinzukommenden Praktiken von AYI gene-
riert werden kann.

1.3.1 Das Prinzip der festen Serien: »Wrong practice,
no benefit«?

Die Praxis des heutigen Ays umfasst sechs Ubungsserien, die je aus einer festen
Abfolge von ca. 30-40 dynamisch aneinandergereihten dsana-s bestehen. Die ers-
ten drei Serien heifsen: Primary Series (yogacikitsa, »Yogatherapie«), Intermediate

223 »Die Warme lockert Schwefel-Wasserstoff-Briicken zwischen den Kollagenfasern der Faszien. So kon-
nen sich diese Fasern leichter ausrichten und im sogenannten Creeping Effekt aneinander entlang gleiten.«
https://de.ashtangayoga.info/yoga-therapie/yogatherapie-verstehen/200107-faszien-yoga-die-koerper/,
Zugriff: 10.8.2020.

224 Personliche Konversation, Facebook-Nachricht, 3.7.2019, FN 110-111.

225 Soinkludierte beispielsweise eine Studie, die Yoga und Gewichtsverlust in Verbindung bringt, 15 Iyen-
gar Yoga-Praktizierende, jedoch auch fiinf Teilnehmer*innen, die Ashtanga, Bikram und Yin Yoga iibten
(Ross/Brooks/Touchton-Leonard et al., 2016).


https://de.ashtangayoga.info/yoga-therapie/yogatherapie-verstehen/200107-faszien-yoga-die-koerper/

1.3 Kérperstrategien der Praxis 195

Series (nadisodhana, »Reinigung der Energiebahnen«) und Advanced A (sthirab-
haga, »Stabile Ruhe«) - schon die Sanskritnamen suggerieren Effekte wie Heilung,
Reinigung, Energie und Ruhe. Viele Ubende bleiben beim Praktizieren der ersten
Serie, die zu meistern schon um ein Vielfaches koérperlich herausfordernder ist als
das Programm der meisten anderen Yogastile.?”® Wahrend die erste Serie grofiten-
teils aus Vorwartsbeugen besteht, fiihrt die zweite Serie in intensive Riickwartsbeu-
gen hinein und die dritte basiert vor allem auf anspruchsvollen Balancepositionen.
Wie schon ihre Nummerierung andeutet, nimmt der Schwierigkeitsgrad von Serie
zu Serie zu. Jedoch beinhaltet schon die erste Serie sehr fordernde Ubungen wie
Supta Kiirmasana, die liegende Schildkrote, bei der die Fiife iiberkreuz hinter den
Kopf gebunden werden und die vielen Menschen zum Beispiel aufgrund der Ana-
tomie ihrer Hiiftgelenke niemals (schmerzfrei) moglich sein wird.

Jeder Serie sind immer fiinf Sonnengriifde A (siryanamaskara A) und fiinf Son-
nengrifde B (siiryanamaskara B)**” sowie ein Set stehender Grundpositionen (fun-
damental positions) vorangestellt, die gelibt werden, egal welche Serie danach
angehdngt wird. Das Gleiche gilt fiir die Schlusssequenz (finishing sequence), die zu
einem guten Teil aus Umkehrhaltungen besteht. Das Bewegungsrepertoire der AY-
Serien kann einerseits durch die Lage des Kdrpers im Raum kategorisiert werden:

Stehende Positionen

Sitzende Positionen

Positionen in Bauchlage

Positionen in Riickenlage

Umkehrhaltungen, bei denen ein Teil des Oberkdrpers (Hande, Kopf,
Schultern) den Boden beriihrt und die Fiifse Richtung Decke zeigen.

Vi woN e

Andererseits sind verschiedene Bewegungsgruppen zu unterscheiden, die in dsana-s
miteinander kombiniert auftreten konnen und in den Ay-Serien oft scheinbar
unstrukturiert aufeinanderfolgen, etwa wenn in der ersten Serie der Handstand,
eine Balance- und Umkehrhaltung, zwischen zwei stehende Positionen eingebaut
ist:28

226 Diese drei Serien werden heutzutage tatsichlich geiibt. Uber sie hinaus kommen nur sehr wenige
Ubende, weshalb hier nicht niher darauf eingegangen wird.

227 Es wurde bereits tiber das Alter und die Bedeutung von stryanamaskara geforscht (vgl. Birch/
Hargreaves, 2016; Hall, 2019; Singleton, 2010: 179-184). Hall zeigt, dass Krsnamacarya keine dynamische
und anstrengende Version von siryanamaskdra gelehrt hat, und Birch und Hargreaves argumentieren,
dass es bisher keinen Hinweis auf eine mittelalterliche Version von siryanamaskara gibt, die der moder-
nen dhnelt, mit Ausnahme der Praxis, sich (vor einer Gottheit oder einem Lehrer) auf dem Boden niederzu-
werfen. Dies wird z.B. in tantrischen Sanskrit-Texten ab dem 6. Jh. n.u.Z. erwdhnt, mit verschiedenen
Versionen von acht, sechs, fiinf oder vier Gliedern, die den Boden beriihren.

228 Im Sivananda Yoga hingegen sind die Ubungen in einer ebenfalls festen Ubungsreihe, aber nach ihrer
Lage im Raum aneinandergereiht. So wird eine Reihe stehende Positionen getibt, eine Reihe in Bauchlage,
eine im Sitzen etc.



196 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

Vorwartsbeugen
Riickwértsbeugen
Drehhaltungen
Balancehaltungen
Umkehrhaltungen

visowon e

Wobher die Serien genau stammen, wird diskutiert. Maehle vergleicht die Ubungen
der ersten drei Serien mit den Ubungsreihen in Krsnamacaryas Buch Yogasanagalu
(1941) und kommt zum Schluss, dass diese Serien, mit kleinen Abwandlungen, zum
Grof3teil von Krsnamacarya stammen (Maehle, 2019).%# Stern stellt die Geschichte
hingegen andersherum dar:

He [Jois] said to Sharat and me that he presented his groupings of asanas to Krishna-
macharya, who gave his approval. This was in 1937. It was not until four years later, in
1941, that Krishnamacharya came out with his second book, Yogasanagalu, in which he

included groupings of asanas similar to Pattabhi Jois’s syllabus. (2019: 288, FN 13)

Dies wiirde sogar bedeuten, dass Jois die Lehre seines Lehrers mit den von ihm
zusammengestellten Serienformaten beeinflusst hat. Hall hingegen schreibt, dass
Jois die vier Serien, auf denen das System der heutzutage in Mysore unterrichteten
sechs Serien basiert, wahrscheinlich erst im Jahr 1947 zusammenstellte. Er stellt
zudem in den Raum, dass Jois sie moglicherweise nicht selbst praktizierte, und ist
der Meinung, dass Jois, als er noch eine asana-Praxis verfolgte, diese nach einem
flexibleren Zugang gestaltete, den er von Krsnamacarya gelernt hatte (Hall, 2015).
Weiterhin schlussfolgert Hall, dass die Serien lediglich aufgrund administrativer
Vorlagen entstanden sind, und zwar durch einen vierjahrigen Stundenplan, den das
Sanskrit College in Mysore fiir Jois’ dortige Yogalehrertatigkeit vorschrieb:

The Ashtanga series are clearly one effective approach to developing discipline, encoun-
tering the practice of asana and hopefully yoga, one that many find beneficial but per-
haps reflecting on Pattabhi Jois’ own practice, how it was formed and how he himself

chose to practice puts the series into perspective. The Ashtanga series appears to have

229 Auch]Jois’ Sohn Manju ist davon iiberzeugt, dass die Serien des AYs Krsnamacaryas Feder entstammen:
»Well, actually, it’s all taken from books. If you take the Hatha Pradipika, it teaches a few postures. Then Yoga
Korunta it teaches, and Shiva Samhita. All these books, you see, have it. So what they did was pick all the
postures and then they sat down and kind of researched how to put it in a sequence. That’s how they crea-
ted the whole thing.« Der Interviewer hakt nach: »When you say >they,« who do you mean?« Manju Jois pra-
zisiert: »Krishnamacharya in his Yoga Makaranda. That is the way my father teaches. When B.K.S. Iyengar
took it, he just picked here and there. This is more like therapy. But everybody has their own ideas of what
to do. Strict ashtanga yoga is how my father teaches: vinyasas, breathing - that’s the real ashtanga yoga.«
»But this was created, you think, by Krishnamacharya? Did he put the sequences together?« »I think so, yes,
yes.« (Donahaye/Stern, 2010: 8)



1.3 Kérperstrategien der Praxis 197

been an accident of circumstance, developed in response to a particular pedagogic need
(the four year sanskrit syllabus) a more flexible approach exploring and giving empha-
sis to other elements of the practice that Krishnamacharya and Pattabhi Jois explored

may also be beneficial. (Hall, 2015)

All diesen Aussagen nach kann folglich nicht bestatigt werden, dass das Ay-System,
so wie es in den letzten Jahrzehnten unterrichtet wurde, auf einer langen und unge-
brochenen Traditionslinie beruht.

Laut Jois darf eine Position in einer Serie erst gelernt werden, wenn die vorher-
gehende Ubung gemeistert wurde. Dadurch stellt sich nach einer Weile des Ubens
eine Iteration der Grundpositionen und der ersten Ubungen der jeweiligen Serie
ein. Doch auch wenn eine gesamte Serie gelibt wird, sehen die vielen Positionen,
die sie beinhaltet, zwar nach einer grof3en Bewegungsvielfalt aus, jedoch gibt es in
diesem Rahmen kaum Variationsmoglichkeiten. Hier greift Steiners Ayl besonders
deutlich ein, indem er fiir jedes dsana eine Modifikation, das heif3t eine dhnliche,
aber sanftere Alternative etabliert hat. Dadurch wird AYI fiir ein viel breiteres Pub-
likum attraktiv. Wahrend Ay besonders akrobatische, schlanke Kérper anzog, finden
sich in Steiners Unterricht viele verschiedene Korpertypen.

Alsich 2015 ohne Vorerfahrung in die Advanced-Ausbildung einstieg und Ay von
Grund auflernte, war ich im Mysore-Raum mit 31 weiteren Schiiler*innen. 28 Leute
in der Gruppe praktizierten schon langer Ay und drei waren Quereinsteiger*innen
wie ich. Der Einstieg in den Ablauf der Serie, in die damit zusammenhéngenden
Techniken wie tristhana und in das mit AYI einhergehende Korperalignment war
sehr herausfordernd, insbesondere Matte an Matte mit sehr intensiv und fortge-
schritten Ubenden, die oftmals Positionen praktizierten, die in meiner ersten Serie
gar nicht vorkamen. Ich durfte immer bis zu einem bestimmten Punkt iiben und
dann die neu hinzugekommenen Positionen noch einmal wiederholen, damit sie
sich einpragten. Dabei lernte ich oftmals eine Position erst in Steiners sanfter Modi-
fikation, die ich zusatzlich memorieren musste, und erst spater in der intensiven
Ausfiihrung. Da Ay zudem korperlich sehr viel Kraft benétigt, war die erste Ausbil-
dungswoche mit taglicher pranayama- und ungefahr zweistiindiger asana-Praxis
vor dem Friithstiick sowie weiterem Input bis abends um 21 Uhr eine fordernde
Erfahrung. Ganz im Einklang mit Jois’ stetem Aufruf zu regelmafdiger Praxis, da sich
sonst ein gewisses Ergebnis nicht einstelle, soll Ay sechs Tage die Woche praktiziert
werden, Ausnahmen sind lediglich die zwei monatlichen Voll- und Neumondtage.
So hélt es auch Steiner noch.

Alsich nach der ersten Ausbildungswoche zu Hause ankam, fiihlte ich mich zwar
erschopft, aber mein Korper hatte sich bereits verandert. Im Laufe der vier weiteren
Wochen Ausbildung iiber zwei Jahre, mit sehr regelmafiiger und intensiver Praxis
zu Hause, wurde mein Kérper immer stirker und die Kérperarbeit langsam leichter.
Durch diese regelmaflige, intensive Tatigkeit bilden sich unweigerlich tiber den Kor-
per, ahnlich einer fordernden Sportpraxis, neben Beweglichkeit auch Durchhalte-



198 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

vermdgen, Zahigkeit und Kraft aus. »Kraft« ist ein anhaltender Topos im Zusammen-
hang mit der Ay-Praxis: »Jois was actually right when he said, >This yoga will give you
the light and strong body of a lion«.« (Maehle 26.8.2018: 59) Das hiangt unter anderem
mit dem Serienformat zusammen, denn allein durch seine Existenz erscheint jede
Abkiirzung unvollstindig. Abweichungen wurden von Jois mit »Wrong practice, no
benefit« kommentiert - im Serienformat wird die strikte Orthopraxie des Ays am
sichtbarsten. Neben einer physischen Uberforderung oder Verletzungen kann sich
dadurch das Gefiihl einstellen, nicht gut genug zu sein, immer erst am Anfang zu
stehen, da es noch so viele potenzielle Fortschritte geben kann und man sie sogar
auf der Matte neben sich passieren sieht. An dieser Stelle greifen nicht nur Steiners
Modifikationen regulierend ein, sondern auch seine Yogastitra-Interpretation, um
das oftmals beinahe aggressive und die eigene Propriozeption tibertdnende Trai-
ningsregime abzufangen, wie zum Beispiel Kapitel 111.2.3.7. zeigen wird.

Die ausgesprochen regelmafdig auszufithrende Ay-praxis, die zu einem grofien
Teil des Lebens wird, bildet den Kérper und die Personlichkeit gemaf3 der jeweili-
gen Lehre aus: In Steiners Umfeld ist das stark, aufrecht, stoisch, mutig, lebendig
etc. Es scheint, als ob es um ein willentliches Embodiment der Lehre durch stete
Wiederholung geht; es ist also festzuhalten, dass dem Korper emisch nicht nur bio-
logische, sondern auch metaphorische Zuschreibung zukommt. Das Erleben wird
diskursiv gezielt gelenkt, wie zum Beispiel, wenn eine mogliche, dem strikten Trai-
ningsregime entspringende Erschopfung in »das Verlassen der Komfortzone« oder
in »Mut entwickeln« umgewertet wird. Jedoch bleibt das sich daraus ergebende
Embodiment nicht auf der metaphorischen Ebene stehen, sondern impliziert eine
neurophysiologische und psychologische Veranderung. Nachdem bereits gezeigt
werden konnte, wie wirksam das Praxissetting ist, werden nun die konkreten Tech-
niken im Detail analysiert.

1.3.2 Tristhana: Aufmerksamkeits- und Sinneslenkung

Das Konzept tristhana (»drei Orte«) findet sich weder in Krsnamacaryas Werken
noch in Jois’ Yoga Mala. Erst in spateren Jahren taucht es in Jois’ Lehre auf, wie ein
Interview bestétigt, das er 1998 Guy Donahaye gab:

Guruji: Three portions are there, that is called trishtanam. Trishtanam means: one pos-
ture, one drishti, looking place, one breathing system. Without these three, mind con-
trol is very difficult. That's why you take breathing system, posture and drishti, that is
three important. Posture is coming, breathing is correct, posture is correct is coming.

Breathing is not correct, posture is not correct. (Hall, 2014)*°

230 Das von Hall in seinem Blog zitierte Interview war auf seiner Webseite https: //www.ashtangayoga.
nyc/ zu finden, wurde allerdings mittlerweile geldscht. Auf Nachfrage schickte mir Donahaye die Audio-
Datei des Interviews zu und bestatigte mir, dass Jois wihrend seiner Zeit in Mysore trishtana recht haufig


https://www.ashtangayoga.nyc/
https://www.ashtangayoga.nyc/

1.3 Kérperstrategien der Praxis 199

Heute ist tristhana ein grundlegendes Konzept im Ay, so, wie es die Jois-Familie
unterrichtet:

Tristhana: This means the three places of attention or action: posture, breathing system
and looking place. These three are very important for yoga practice, and cover three
levels of purification: the body, nervous system and mind. They are always performed
in conjunction with each other«. KPjAYI. (Hall, 2014)

Wiéhrend die Jois-Familie konstatiert, dass die drei Orte 1. »posture, 2. »breathing
system« und 3. »looking place, also asana/vinyasa, ujjayi und drsti sind, ersetzt
Scott »posture« durch »bandha«. Mit Sicherheit kann demnach nur gesagt werden,
dass tristhana ein relativ neuer Terminus ist, der eine gewisse Variabilitidt aufweist
und der vielleicht am besten mit »die drei Grundpfeiler« des AYs zu libersetzen ist.
Wahrend dsana-s die Standardzutat eines jeden modernen Yogastils sind, stellen
vinyasa, bandha, ujjayi und drsti speziellere Techniken dar, die nicht in jeder Yoga-
richtung zum Einsatz kommen. Der Jois-Familie gelingt es durch diese Elemente,
eine diskursive Briicke zwischen physischer Yogapraxis und Yogastitra zu schlagen,
wie bereits in der in Jois’ obigem Zitat erwdhnten Geisteskontrolle (»mind cont-
rol«) angedeutet. Darin klingt die beriihmte Yogadefinition aus Siitra 1/2, yogas-
citta-vrtti-nirodhah an, welches Jois mit »Yoga ist Geisteskontrolle« libersetzt.”! Im
Folgenden gehe ich genauer darauf ein und werde alle vier méglichen Aspekte von
tristhana im Detail analysieren.

1.3.3 Asana-s und vinyasa: Prézision versus Flow

Es wird immer noch dariber debattiert, wie alt asana-s tatsiachlich sind. Nichtsitz-
ende Positionen finden sich frithestens in indischen (Yoga-)Texten ab dem 10. Jahr-
hundertn.u.Z. und erstim Hathayoga-Korpus des frithen Mittelalters wird asana-s
therapeutische Wirkung nachgesagt (Mallinson/Singleton, 2017: 92). Komplexe
Sequenzen wie die Serien des AYs werden in keinem bisher bekannten Yogatext
vor der Moderne beschrieben. Erst aus dem 18. Jahrhundert sind Werke bekannt,
die wiederholte Bewegungsfolgen lehren (Mallinson/Singleton, 2017: 94), wahrend
direkte Vorginger von Krsnamacaryas Ubungssequenzen bisher noch nicht ent-
deckt wurden:

erwahnte, er aber trotz ausfiihrlicher Recherche nie herausgefunden hat, woher es kommt (E-Mail vom
9.10.2019 an L.v.0.). Davon abweichend berichtete mir Maehle: »Not only did I never hear any other students
of Krishnamacharya expand on this concept nor did I hear of it in my time in Mysore nor directly from Jois.
The first time ever [ saw the term was in John Scott’s book (Ashtanga Yoga: The Essential Step-by-step Guide
to Dynamic Yoga von 2000, L.v.0.). It begs the question where the term comes from? I think the elevation
of drishti to the same import as Ujjayi and the two bandhas is a modern development.« (28.9.2019: 225)
231 Vgl. Kapitel 11.3.3.2. dieser Arbeit, mit dem Unterpunkt »Yoga Mala: Die philosophische Grundlage des
Ashtanga Yoga?«



200 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

Nowhere, however, do we find complex and welldefined posture sequences like those
central to the teachings on asana propagated in the twentieth century by T. Krishna-
macharya and some of his students. Furthermore, the Sanskrit word vinydsa used (with
considerable variation of meaning) by Krishnamacharya and his students to denote a
stage in one of these linked sequences is not found with this meaning in pre-modern
texts on yoga. (Mallinson/Singleton, 2017: 482, FN 26)

Somit ist das dynamische vinyasa-Prinzip, das Krsnamacaryas Yoga pragt und durch
das jedes asana mithilfe eines dynamischen Ablaufs an das nachste gekniipft ist
moglicherweise eine moderne Entwicklung.

Muskeltonus, Haltung, Bewegung

Wihrend in anderen Yogastilen, zum Beispiel im Sivananda Yoga, asana-s viel langer
gehalten werden, dauert im AY beinahe jedes dasana nur fiinf Atemziige, Ausnah-
men gibt es bei einigen Positionen in der Schlusssequenz.?®2 Durch den Krafteinsatz
und die Dehnungen, die mit dsana-s einhergehen, arbeitet AY grundlegend mit der
Verdnderung von Spannungszustdnden in Faszien und Muskeln. Mit Muskeltonus
istder auch in Ruhe aufrechterhaltene Spannungszustand eines Muskels gemeint -
der individuelle Tonus ist eng mit Kérperhaltung, Bewegung und Atmung verbun-
den (Payne/Crane-Godreau, 2015: 56). Im dynamischen vinydsa-Prinzip verbindet
Ay Atmung, Haltung und Bewegung gezielt miteinander. In Sonnengrufd und jedem
vinyasa folgen expansive und kontraktive Bewegungen aufeinander. Expansive
Bewegungen erleichtern die Einatmung und kontraktive Bewegungen die Ausat-
mung (Schmalzl/Powers/Henje Blom, 2015: 102), und nach dem gleichen Prinzip
sind die Bewegungsfolgen des Ays aufgebaut. Dies sollte stets konzentriert, also
nicht nach aufden, sondern auf das eigene Erleben fokussiert ausgefiihrt werden.
Es konnte gezeigt werden, dass bewusst ausgefiihrte Bewegungen die Basis fiir die
Entwicklung von Selbstwahrnehmung sind. Damit werden sie als relevant fiir die
Personlichkeitsentwicklung angesehen (Payne/Crane-Godreau, 2015: 56).

Tatowierung

Die asana-s selbst evozieren aufierdem, dass sich verschiedene Koérperteile der
Ubenden auf oftmals ungewohnte Weise begegnen und interagieren. Neben dem
Druck auf das Bindegewebe und der Aktivierung der sich darin befindlichen Rezep-
toren ist vor allem die Haut involviert, die im Ay oft intensiver stimuliert wird als in
anderen Yogastilen. Das liegt daran, dass viele Ay-Praktizierende wenig Bekleidung
tragen, wodurch zum Beispiel wahrend des Ubens immer wieder die eigene nackte

232 Krsnamacarya unterrichtete dies noch anders als Jois. In der YM schreibt er z.B. iiber drdhvamukhasvan-
asana, den heraufschauenden Hund, der im AY nur im Sonnengruf} und in den vinydasa-s zwischen den
Positionen vorkommt und der héchstens fiinf Atemziige gehalten wird: »Make the effort to practise until it
becomes possible to remain in this posture for fifteen minutes.« (2006 [1934]: 65)



1.3 Kérperstrategien der Praxis 201

Oberarmhaut die nackte Oberschenkelhaut driickt, zieht oder reibt, oder die Haut
der Lehrerin die eigene Haut verschiebt und mit ihr interagiert.”®

Die hierbei relevante religionsasthetische Kategorie »Tatowierung« verweist
abweichend vom allgemeinen Sprachgebrauch nicht auf den tatsachlichen Akt des
Brennens eines Motivs in die Haut. Tatowierung steht vielmehr fiir die Rolle der
Haut als Sinnesorgan, es geht um die Wahrnehmungsleistung des Menschen tiber
die Haut, »die zugleich eine Speicher- und Ausdrucksmoglichkeit bietet« (Koch,
2007b: 211). Ausfiihrlicher schreibt Koch in ihrem spateren Aufsatz:

However, the skin is an organ that is permeated with receptors, and it is the source of
a huge amount of information that is received through these neural receptors, such as
humidity, pain, touch, temperature, tension, etc. Since the skin is a protective shield
against germs it also mirrors the state of the immune system. As any other tissue of the
body, the skin memorises exposure to sun or coldness. One might talk of a skin organ

sense. (2017: 396)

Stark verdreht-verschlungene Positionen, in denen sich Kérperteile in ungewohn-
ter Zusammenkunft bertihren und driicken, konnen vergessen lassen, welches Kor-
perteil sich gerade wo befindet, und das bewusste In-einem-Korperteil-Sein ver-
schwindet, wie zum Beispiel bei der Stellung Maricyasana B in der ersten Serie.?**

Daran ankniipfend werden beispielsweise folgende Fragen fiir die Forschung
relevant: Wie wiirde in diesem Fall die Farbskala fiir Kérperregionen aussehen,
die Koch (2007b: 211ff.) an den franzosischen Philosophen M. Serres ankniipfend
beschreibt, der verschiedene Farben etabliert, je nach dem, wo im Kérper am inten-
sivsten der Ichpunkt empfunden wird (weifd - intensiv/rot - weniger intensiv/
schwarz - abwesend)? Was machen solche Kérpererfahrungen mit der je individu-
ellen Beriihrungsgeschichte, die sich mittels der Wahrnehmung iiber die Haut quasi
»eintdtowiert« haben? Und tragt diese Geschichte, also ob sich beispielsweise mehr
weiche oder harte Beriithrungen eingeprégt haben, andersherum auch dazu bei,
welche sensuellen Stimuli in der Yogapraxis gesucht werden (s. Kapitel 111.1.3.11.)?
Festgehalten werden kann, dass die asana-s im Ay und AYI eine eher intensive Sti-
mulation der Haut mit sich bringen.

Zudem beinhaltet schon die erste Serie Abfolgen, die einen Umgang mit Schmerz
fordern, wie zum Beispiel Supta Konasana.*® Diese erst liegende, dann sitzende

233 Fiir B.K.S.Iyengar spielt die Haut eine viel grofiere Rolle fiir seinen holistischen Yoga-Diskurs, als es im

Ay der Fall ist: »The practice of yoga integrates a person through the journey of intelligence and conscious-
ness from the external to the internal. It unifies him from the intelligence of the skin to the intelligence of
the self, so that his self merges with the cosmic Self.« (Iyengar, 2002 [1993]: 51)

234 Vgl. z.B. hier: https: //de.ashtangayoga.info/200615-maricyasana-b-ronald-richard/, Zugriff: 21.8.2021.

235 Die Ubung wird zum Beispiel hier gezeigt: https://de.ashtangayoga.info/ashtanga-yoga/1-serie-yoga-
chikitsa/210301-supta-konasana-ronald-richard/, Zugriff: 21.8.2021.


https://de.ashtangayoga.info/200615-maricyasana-b-ronald-richard/
https://de.ashtangayoga.info/ashtanga-yoga/1-serie-yoga-chikitsa/210301-supta-konasana-ronald-richard/
https://de.ashtangayoga.info/ashtanga-yoga/1-serie-yoga-chikitsa/210301-supta-konasana-ronald-richard/

202 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

Balancehaltung, die eine Mischung aus Ganzkorperspannkraft und Dehnung der
Beinriickseiten fordert, endet, indem sich die Ubende, die Zehen mit Zeigefinger,
Mittelfinger und Daumen gegriffen, mit den Fersen voran auf den Boden fallen lasst.
Dabei ertont meist ein lautes Gerausch, wenn das Fersenbein auf dem Boden auf-
trifft. Wenn Technik, Dehnbarkeit der Beinriickseiten oder Spannkraft im Kérper
nicht passend fiir die Ubung sind, kann dieser dynamische Ubergang durchaus
kurz weh tun, und aus diesem Grund vermeiden ihn einige Ubende, wenngleich
das Fersenbein ein sehr stabiler Knochen ist, der durch diese Interaktion kaum
verletzt werden kann. Das ist ein grundlegendes, schon in der Ubungsserie selbst
angelegtes Beispiel dafiir, dass Ay-Ubende in ihrer Praxis mit Schmerz konfron-
tiert sind. Schmalzl et al. (2015: 104) begriinden die Tatsache, dass Yogaiibende eine
erhohte Schmerztoleranz aufweisen, damit, dass sie gelernt haben, Schmerz einfach
zu beobachten, ohne zu bewerten oder einzugreifen, verweisen also auf Techniken
moderner Achtsamkeit. Die beschriebene Abfolge in der Serie mag dhnliche Effekte
zeitigen, denn es bleibt Ubenden, die die Orthopraxie befolgen wollen, wenig ande-
res iibrig, als mit dem Schmerz moglichst gelassen umzugehen. Auf das Thema
Nozizeption wird in Kapitel 111.1.3.11. noch priziser eingegangen, da es im Zuge von
Jois’ Adjustments noch auf eine weitere Art und Weise relevant wird.

Nach den fiinf Atemziigen in einem dsana folgt meist ein dynamischer Ubergang
in die nachste Position (vinydsa). Der Terminus vinyasa fungiert im Ay als Homo-
nym und kann einerseits ganz allgemein die oben bereits angefiihrte dynamische
Aneinanderreihung von asana-s beschreiben, andererseits ist es die Bezeichnung
fiir den zwischen verschiedenen Positionen geschalteten dynamischen Ablauf, der
wie ein abgekiirzter Sonnengrufd strukturiert ist. Vinydsa fithrt zu einem ziemlich
schnell ablaufenden Ubungsfluss, der unter anderem fiir die so hiufig auftretenden
Flow-Erfahrungen bei Ubenden verantwortlich ist.

Flow

Der Psychologe Mihaly Csikszentmihalyi pragte als Erster »Flow« als wissenschaft-
liches Konzept. Csikszentmihalyi beschreibt den Prozess, der zum Flow fiihrt, als
ein Verschmelzen von Aktivitat und Aufmerksamkeit (Csikszentmihalyi/Csiks-
zentmihalyi, 1991: 47). Er betont, dass die Aufmerksamkeit, die zu irgendeinem
Zeitpunkt auf etwas gerichtet sein kann, beschrankt ist, und nennt zwei Voraus-
setzungen fiir das Zustandekommen von Flow: Erstens muss das Handeln Selbst-
zweck sein, zweitens braucht es die eigene Wahrnehmung, dass es etwas zu tun
gibt und man dazu auch fahig ist (ebd.). Langeweile genauso wie Angst (zum Bei-
spiel durch Uberforderung) sind nach Csikszentmihalyi Zustinde, die das Entste-
hen eines Flow-Erlebnisses hemmen. Zudem erwahnt er, dass ein Flow-Erleben
zwar einer Tatigkeit entspringt, die auf die eigenen Fahigkeiten abgestimmt ist,
diese aber trotzdem spiirbar fordern muss (1991: 48). Ein Flow-Zustand erfordert
im Gegensatz zur gezielten Aufmerksamkeitslenkung Abstand von einem konkre-



1.3 Kérperstrategien der Praxis 203

ten Fokuspunkt - im Flow werden Kérper, Emotionen und Sinneswahrnehmungen
durch eine voriibergehende Deaktivierung des prafrontalen Kortex ausgeblendet.
Dietrich definiert

[...] the flow state as a period during which a highly practiced skill that is represented
in the implicit system’s knowledge base is implemented without interference from the
explicit system. It is proposed that a necessary prerequisite to the experience of flow is
a state of transient hypofrontality that enables the temporary suppression of the ana-

lytical and meta-conscious capacities of the explicit system. (2004: 746)

Der Verweis auf ein im Flow aktiviertes, implizites Handlungswissen stiitzt meine
empirischen Daten, die zeigen, dass sich Ubende fern von reflexiven, analytischen
Denkprozessen erleben und ihre Korper als Vermittler des aktuellen Erlebens
wahrnehmen (vgl. Kapitel 111.2.3.9.). Die kurzzeitige Deaktivierung des prafronta-
len Kortex ist auch fiir die librigen genannten Charakteristika von Flow zustandig:
Ubende haben den Eindruck, vollkommen fokussiert zu sein und alles andere als
die aktuelle Tatigkeit ausgeblendet zu haben, damit einher geht ein Gefiihl von
Zeitlosigkeit und der Auflésung des Ichs. Gleichzeitig ist dieses Im-Hier-und-Jetzt-
Sein ein automatisierter, unbewusster Vorgang: »The phenomenological result is
an awareness that is limited to the here and now with no indication of cognitive
flexibility - a mental singularity if you like.« (Dietrich, 2004: 758)

Flow-Zustande entstehen haufig bei alltdglich-routinierten, kiinstlerischen oder
sportiven Betdtigungen. Wie das Datenmaterial zeigt, konnen sie auch durch die
intensiv-dynamische Koérperpraxis des Ays erreicht werden, die dann haufig als
samadhi, der im Yogasttra beschriebene Versenkungszustand, ausgelegt werden.
In intensiver Form liegt die Flow-Erfahrung in den empirischen Daten als Beschrei-
bung eines Runner’s High vor. Ein Runner’s High entsteht bei anhaltender aerober
korperlicher Betatigung; dabei wird unter anderem Anandamid ausgeschiittet, ein
Endocannabinoid, das angstlosend und schmerzlindernd wirkt (Fuss/Steinle/Bin-
dila et al,, 2015: 13105), wodurch auch die Beschreibungen eines Zustandes volliger
Zufriedenheit in Zusammenhang mit intensiven Flow-Erfahrungen, die als samadhi
ausgelegt werden, erklart werden kann.”¢ Steiners Modifizierung der komplexen
Ay-Serien ermoglicht es zusatzlich, den Intensitdtsgrad der eigenen dynamischen
Praxis so anzupassen, dass diese weder unter- noch iiberfordert und sich ein Flow-
Zustand zuverlassiger einstellen kann.

Zusammenfassend hat die Analyse von dsana-s und vinydasa aufgezeigt, dass
sie auf Muskeltonus, Haltung, Bewegung und Atmung einwirken. Der Muskeltonus
wird - zumindest am Ende der Stunde - nachhaltig gesenkt®” und das den vinyasa-s

236 Vgl. Unterkapitel 111.2.3.9. fiir die Assoziation von Flow-Erfahrungen mit samadhi.
237 Vgl. Unterkapitel I11.1.3.12.



204 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

inharente abwechselnde Einnehmen von expansiven und kontraktiven Haltungen
kann Ein- und Ausatmungen vollstdndiger werden lassen und fordert den Atem-
prozess. Zudem fiihren die dynamischen Bewegungsabfolgen zu Flow-Zustanden,
die durch ein starkes Gefiihl von Prasenz und gleichzeitiger Ichlosigkeit charakte-
risiert sind. Ay beinhaltet auf3erdem viele die Haut intensiv stimulierende dsana-s.
Auch manche Schmerzmomente, die sich im Zuge der Serienformate ergeben, stel-
len intensive koérperliche Stimulierungen dar. Zwar kann dieses Erleben durch die
Hitze im Raum abgeschwacht werden, trotzdem kann die Hypothese aufgestellt
werden, dass Jois’ AY mehrheitlich solche Interessent*innen anspricht, die aufgrund
ihrer personlichen Beriihrungs- und Kérpergeschichte nach intensiver Stimula-
tion suchen. Moglicherweise auch damit hangt es zusammen, dass der Manner-
anteil im AY deutlich hoher als in anderen Yogastilen, denn Manner sind durch die
Erziehung, Teamsporterfahrungen und den sozialen Umgang untereinander eher
festere Beriihrungen gewohnt als Frauen. Von Steiner wird dieser Umstand abge-
schwicht, da die Bertihrungen der Lehrer*innen (Adjustments) nicht so intensiv
und schmerzhaft ausgefithrt werden wie in Mysore. Damit und mit der Hinzunahme
modifizierter asana-Varianten geht eine Aufweichung der Orthopraxie einher, die
sich auch auf das Klientel auswirkt, zum Beispiel hin zu mehr weiblichen Ubenden
In AYL

1.3.4 Bandha-s: Muskelarbeit als Konzentrationsanker

Der Sanskrit-Terminus bandha stammt von der Verbalwurzel bandh ab (»bindenc,
PW, s.v.), und bedeutet unter anderem »Binden, Verbindung, Zusammenfligung«
(Pw, s.v.). Das Wort wird im Kontext der Korpertechniken modernen Yogas meist
als »Verschluss« tibersetzt. Zwei bandha-s spielen im Ay eine ibergeordnete Rolle:
1. milabandha, der »Wurzelverschluss« und 2. uddiyanabandha, der »hochfliegende
Verschluss«. Jalandharabandha, das dritte bandha, das noch in frithen Hathayoga-
Texten wie dem Dattatreyayogasdstra (ca.12./13. Jahrhundert) den beiden anderen
Verschliissen zur Seite steht, verliert im Forschungsfeld an Bedeutung, daher wird
es nicht ausfiihrlicher besprochen. Im Dattatreyayogasastra dient das milabandha
dem Lenken verschiedener Atemqualitdten (prana und apdna, »the upward and
downward moving breaths«), und wird mit weiteren energetischen Konzepten
assoziiert (ndda und bindu):

He who regularly practises the root lock is expert at yoga. (144) He should press his
anus with his heel and forcefully contract his perineum over and over again so that his
breath goes upwards. (145) Becoming united by means of the root lock, the upward and
downward moving breaths, and the nada and bindu are sure to bestow complete suc-

cess in yoga. (Mallinson, 2013: 8)



1.3 Kérperstrategien der Praxis 205

Die vom Dattatreyayogasastra beschriebene Technik fiir das Ausfiithren von
uddiyanabandha ahnelt der des modernen Ays: »With special effort [the yogin]
should pull his navel upwards and push it downwards. (143) Practising [like
this] for six months, he is sure to conquer death.« (Mallinson, 2013: 8) Auch in
Krsnamacaryas Yogamakaranda gleichen Beschreibung und zugesprochene Wir-
kung des uddiyanabandhas dem Ansatz des Dattatreyayogasastras: »Uddiyana-
bandha Mudra: Draw in the navel in such a way as to press against the bones of
the back (spine) with the abdomen firmly pulled in. Benefit: Prana vayu will be
directed towards the path of the susumna nadi and this will help the practitioner
overcome death.« (2006 [1934]: 46)

Zusammen mit jalandharabandha sind beide Praktiken im frithen Hathayoga im
Sitzen und stets zusammen mit prandyama, Atemlenkung, auszufiihren, und damit
stehen sie im Einklang mit Krsnamacaryas Darstellung mit der Lenkung von prana
in Verbindung. Mallinson und Singleton beschreiben dies so: »|[...] the root, uddiyana
and jalandhara locks (milabandha, uddiyanabandha and jalandharabandha) are
methods of forcing the breath upwards and into the central channel [...].« (2017:
231)%8 Sie bauen auf tantrischen Energievorstellungen im Koérper auf und sind
Bestandteil einer asketischen Yogapraxis. In Jois’ AY hingegen werden die bandha-s
zu grundlegenden Bestandteilen seiner dynamischen Yogamethode und sie bekom-
men eine neue, mit dem Rest der Praxis verflochtene Bedeutung, wenn sie zum
Beispiel fiir das Erreichen bestimmter Positionen eingesetzt werden. Ciotkosz
beschreibt miila- und uddiyanabandha als absolute Zentren der kindsthetischen
Erfahrung in der Ay-Praxis (Ciotkosz, 2022: 187). Jedoch musste sich dies wohl erst
entwickeln, denn Jois’ Vermittlung war ungenau und seine Schiiler*innen unter-
fiitterten ihr Wissen iiber die Ausfithrung der bandha-s mithilfe von Lehrer*innen
und Lehrwerken anderer Yogaschulen:

Interviewer: Everyone seems to have their own opinions. I found him giving instructions
in uddiyana bandha in primary series. For instance, in utthita hasta padangushtasana,
he’s emphasizing squeezing with the hand the waist. Also in prasarita padottanasana B,
again squeezing the belly with the hand. I've seen that a number of times, and repeat-
edly emphasized.

Brad Ramsey: He’s big on that. That’s an important part of that posture.

Interviewer: It must be the combination of the two, and generally he doesn’t speak about
it very much, does he? If he does, it's more about mula bandha rather than uddiyana
bandha, except, as you said, in pranayama class. A lot lot people read Swami Satyananda
Saraswati’s book, Moola Bandha: The Master Key. (Donahaye/Stern, 2010: 61)

238 Dasjalandharabandha ist bei Krsnamacarya noch von grofierer Bedeutung, bei Jois verliert es jedoch
an Bedeutung und wird daher hier nicht naher behandelt. Steiner unterrichtet es als eine in jeder Position
anzustrebende, langende Ausrichtung der Halswirbelsaule.



206 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

Die heutige Ausfithrung von uddiyanabandha, ein Nach-hinten-und-oben-Ziehen
des Nabels mit tiefer Bauchkraft, soll allerdings nicht mehr fiir Unsterblichkeit, son-
dern vielmehr fiir eine Stabilisierung des mittleren Riickens und fiir Leichtigkeit in
der Praxis sorgen. Ebenso wie miilabandha, das meist schlicht als Beckenboden-
kraft unterrichtet wird, dient es primar als eine gesundheitsférdernde und riicken-
freundliche Technik.?** Doch betonte Steiner ebenfalls, dass bandha eine >Energie-
lenkung« sei, die mit prana zu tun habe (paraphrasiert nach Steiner, 20.4.2017:13). Er
gab dem aber eine zusatzliche, von indischen Termini befreite Konnotation, wenn
er formulierte, dass Energielenkung, also das durch bandha-s bewirkte Aufsteigen
von Energie, eine Briicke zu Emotionen schlagen wiirde, da dieses »Aufsteigen< von
Energie >splirbar« wére. Bandha-s wiirden daher die >Briicke vom Kdrper«< mittels
des Anspannens des Beckenbodenmuskels >liber die Lebensenergie zum Fiihlen<
bilden (ebd.).

Focused attention (FA)

Maehle assoziiert die bandha-s in seinem einflussreichen Ay-Standardwerk von
2006 direkt mit dhdarana, dem konzentrativen fiinften anga des Yogastitras, und
verweist auf neurologische Prozesse:

Concentration in Vinyasa Yoga is practiced by focusing on the bandhas. On an external
level the focus is on Mula and Uddiyana Bandha (pelvic and lower abdominal locks), but
on an internal level it is on the bonding together of movement, breath, and awareness
(bandha = bonding). To achieve this bonding, we have to let go of the beta brain-wave
pattern, which normally accompanies concentration. Instead we need to shift to an
alpha pattern, which enables multiple focus and leads into simultaneous awareness of

everything, or being in this moment, which is meditation. (Maehle, 2006: 4)

Bandha-s gelten also als grundlegender Konzentrationsanker in der Praxis, denn
sie sollen moglichst die gesamte Zeit gehalten werden. Tatsachlich ist es am Anfang
sehr schwierig, diese inneren, fiir das Auge beinahe unsichtbaren Muskelkontrak-
tionen wihrend dynamischer Bewegung beizubehalten - in Hathayoga-Texten wur-
den sie tatsachlich meist gegensatzlich, und zwar zusammen mit Atemanhalten
eingesetzt, also in einem vollkommen unbewegten Moment.

Eine solche singuldre Fokussierung auf ein Objekt oder eine Sache (hier die
bandha-s) wird Focused Attention (FA) genannt:

From a cognitive point of view, in focused attention meditation practices three skills
are required: (i) monitoring and vigilance to distractors whilst maintaining the focus
of attention on an object; (ii) prompt disengagement or release from distractors; and
(iii) deliberate re-focusing of attention back to the chosen object (Lutz et al., 2008).
(Russell/Arcuri, 2014: 17)

239 S. Kapitel 111.1.3.11. fiir eine Besprechung von Jois’ »mulabandha adjustment« (Remski, 2019: 122ff.).



1.3 Kérperstrategien der Praxis 207

FA basiert auf der Ausschiittung von Noradrenalin, das im Nervensystem (im Locus
coeruleus) als Neurotransmitter produziert wird und als chemischer Regulator fiir
Aufmerksamkeit gilt (ebd.: 16), womit es Einfluss auf die mentale Fokussierung und
Orientierung hat. In einem bestimmten Modus erlaubt die Ausschiittung von Nor-
adrenalin die Kopplung relevanter Informationen fiir eine zuvor gestellte Aufgabe
(zum Beispiel das Finden eines Schliissels) (ebd.: 17), 1asst dafiir wichtige Sinnes-
stimuli hervortreten (schliisselformig, metallisch-glanzend) und hemmt irrelevante
Informationen (alles nicht Schliisselartige). Die Folge ist eine fokussierte Aufmerk-
samkeit, auch auf verschiedene Kérperbereiche oder Kérperprozesse, wodurch ein
Eindruck mentaler Prasenz im Handeln entsteht. So kann beispielsweise mittels
Aufmerksamkeitslenkung und mithilfe von Sinnesrezeptoren die Luft auf der Kor-
peroberfliche wahrgenommen und die Bewegung der Gelenke durch propriozep-
tiven Input bemerkt werden. Diese gesteigerte Anzahl von Sinnesinformationen
erhoht die Anzahl an Wahrnehmungen, die stattfinden (ebd.: 21). Die Konsequenz
aus dieser gesteigerten Korperwahrnehmung ist eine verringerte Ablenkbarkeit,
folglich eine grofdere mentale Fokussierung. Es wird vermutet, dass wahrend be-
wusster korperlicher Aktivitat, und als eine solche kann das Halten eines bandha-s
wahrend gezielter dynamischer Bewegung gelten, die Fahigkeit, aufmerksam zu
bleiben, grofier ist als bei automatisierten Bewegungen (ebd.). Neurologisch gese-
hen erscheint es plausibel, einen Zustand fokussierter, im Moment prasenter Acht-
samkeit zusammen mit kérperlicher Bewegung zu entwickeln, da sowohl der oben
beschriebene Prozess der gesteigerten Konzentration als auch der sich bewegende
Korper die gleichen neurophysiologischen und -psychologischen Systeme beschaf-
tigt (ebd.: 26). Bandha-s konnen demnach als singularer Konzentrationsanker in
der Praxis fungieren.

Doch wie auch Maehle angemerkt hat, verlangt die Ay-Praxis letztlich noch
etwas anderes von den Ubenden, und zwar die Uberfiihrung einer solch fokus-
sierten Aufmerksamkeit auf eine Tétigkeit (Focused Attention) in eine Open Moni-
toring-Aufmerksamkeit (OM), bei der mehrere Fokuspunkte auf einmal gehalten
werden. Hier kommen die anderen Anteile von tristhana ins Spiel.

1.3.5 Drsti-s: Den Sehsinn einhegen

Der Terminus drsti kommt von der Sanskrit-Verbalwurzel drs (»sehen«) und bedeu-
tet »Sehen, Erblicken, Schauen« (Pw, s.v.). Drsti-s sind im heutigen AY bestimmte
Augen-Fokuspunkte, die entweder auf dem eigenen Korper oder im ihn umgeben-
den Raum liegen. Sie gelten als Konzentrationstechnik, oder wie Stern es formu-
liert: »[...] it is for the steadiness of the mind« (2019: 68), »the mind goes where
the eyes go« (2019: 69). Stern beschreibt die Technik weitergehend in Verbindung
mit gesundheitlichen Wirkungen von drsti-s, zum Beispiel, dass sie das parasym-
pathische Nervensystem aktivieren wiirden, was zu mentaler Entspannung fiihre:



208 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

When we look at the thumbs or at the nose, we are not staring at that point but resting
our gaze on the place we are looking at, like placing a book on a table. When we rest our
gaze on any of the focal points, the mind should come to rest, for the state of attention
comes when the mind is at rest and not when the mind is trying too hard to focus. Soft-
ening the eyes, especially the outside corners of the eyes, can have a mentally calming
effect, as the nerves that innervate this area are from the parasympathetic branch of
our nervous system, which rules rest, relaxation, and repair. (2019: 68)

Jois nennt die Technik sowohl »drishti [sight, or gazing place]« als auch kurz dar-
auf »trataka [gazing]« (2002 [1999]: 40). Trataka wird in der Hathapradipika 11/30-
31 zwischen verschiedenen Reinigungsiibungen beschrieben und gilt dort eben-
falls als eine solche fiir die Augen und nicht explizit als Konzentrationstechnik.?*°
Krsnamacarya und Jois nennen in ihren Biichern (Yogamakaranda und Yoga Mala)
lediglich zwei konkrete drsti-s, und zwar brithmadhya (der Punkt zwischen den
Augenbrauen) und nasagra (die Nasenspitze). Beide haben eine lange Geschichte in
der indischen Kultur. Nasagra, nicht als visueller, aber als mentaler Ankerpunkt wird
schon im Bhasya-Teil des PYSs zu dharana (»Konzentration«) erwéhnt, neben weite-
ren Orten (desa) im Korper, auf die der Geist fixiert werden kann: »(3.1) Fixation is
fastening of the mind to [one] place: Fixation is fastening the mind by means of only
[a modification of its] state to places such as the circle of the navel (nabhicakra), the
heart lotus (hrdayapundarika), the light in the head, the tip of the nose and the tip
of the tongue or to an external object.« (Mallinson/Singleton, 2017: 299)
Konzentrationspunkte, die im Korper liegen, sind folglich ein alter Topos, wah-
rend einer dynamischen Koérperpraxis ausgefiihrt tauchen sie allerdings nach derzei-
tigem Wissensstand erst in den Jahrhunderten vor Krsnamacarya auf.?* Im heutigen
AY gibt es neun drsti-s, von denen ein paar den Konzentrationspunkten des PYSs ent-
sprechen, die in einer sitzenden Haltung auszufiihren sind: 1. nasagra, 2. brithmadhya,
3. nabhicakra (»Nabel«), 4. angusthamadhya (»Daumenc), 5. hastagra (»Handspit-
zen«), 6. padayoragra (»Fufdspitzen«), 7. urdhvadrsti (»Blick nach oben im Raum),
8./9. parsvadrsti (»zu beiden Seiten im Raumc), so dass eine jede Position des Ays
einen festgelegten drsti hat. In Krsnamacaryas YM wird deutlich, dass er in seiner
Praxis nur die zwei erwdhnten drsti-s einsetzt und nicht die Vielfalt des heutigen
Ays, wie auf dem Bild »Figure 4.47: Utthita Dakshina Parsvakonasana« (2006 [1934]:
96) zu sehen ist. Krsnamacaryas drsti geht dort deutlich zur Nasenspitze, wahrend
Steiners Blick in der gleichen Stellung zu hastagra, der Spitze der Hand geht.?*

240 »31. Mit unbeweglichem Auge fixiere man aufmerksam einen recht kleinen Gegenstand, bis Tranen
kommen. Dies wird von den Lehrern Trataka genannt. 32. Es verleiht Befreiung von Augenkrankheiten und
ist die Tiire fiir (das Fortgehen von) Tragheit usw. Sorgfaltig muss das Trataka verheimlicht werden gleich
einem Korb, der Gold enthalt.« (Walter, 2009 [1893]: 52)

241 Ein frithes Beispiel fiir die Erwahnung von drsti-s ist die auf das Jahr 1737 datierbare Jogapradipika.
242 Zu sichten auf: https://de.ashtangayoga.info/ashtanga-yoga/fundamentals/210322-utthita-parshva-
konasana-ronald-richard/, Zugriff: 22.8.2021.


https://de.ashtangayoga.info/ashtanga-yoga/fundamentals/210322-utthita-parshva-konasana-ronald-richard/
https://de.ashtangayoga.info/ashtanga-yoga/fundamentals/210322-utthita-parshva-konasana-ronald-richard/

1.3 Kérperstrategien der Praxis 209

Allerdings findet sich keine namentliche Erwahnung von drsti-s in der YM. Trotz-
dem schreibt Stern: »These nine drishtis are listed in one of the Yoga Korunta verses
that Pattabhi Jois learned orally from Krishnamacharya: Nasagre netrayormadhye
nabicakras tathaiva ca hastagre padayoragre parsvayor ubhayor api anigusthagre
urdhva-dystih navadrsti-prakirtitah.« (2019: 289, FN 2)?#® Angesichts dessen stellt
sich die Frage, warum, wenn sich (der spate) Jois mit seinen neun Blickpunkten auf
ein von Krsnamacarya gelerntes Zitat aus der Yogakorunta bezog, Krsnamacarya
niemals selbst darauf Bezug nahm, geschweige denn diese neun Fokuspunkte, viel-
leicht sogar mit Verweis auf die YK, etabliert hat. Zudem ist ungeklart, woher der
von Stern zitierte Sloka tatsdchlich stammt; eine Google-Suche nach dessen ersten
zwei Sanskrit-Termini resultiert in Sterns Buch als einzigem Treffer.?**

An dieser Stelle soll nicht unerwahnt bleiben, dass den drsti-s in Mysore in eini-
gen Fallen eine ungliickliche Rolle zukam. In Zusammenhang mit dem Missbrauchs-
skandal um Jois kam die Frage auf, warum er die unzahligen Missbrauchsfalle, derer
er angeklagt ist, inmitten eines vollen Ubungsraumes begehen konnte (vgl. z.B.
Remski, 2019: 20). Von ehemaligen Schiiler*innen von Jois wurde dabei mehrfach
auf die drsti-s verwiesen, die den Fokus vollkommen vom Geschehen in der Umge-
bung abgelenkt hatten.?

Drsti-s konnen demnach von der Aktivitat des eigenen Geistes sowie von der
Exterozeption wegflihren. Die Moglichkeit ihres Missbrauchs im Hinterkopf behal-
tend, sollen im Folgenden die Ergebnisse der wenigen Studien besprochen werden,
die sich mit neurowissenschaftlichen Auswirkungen unterschiedlicher Arten von
Augenaktivitat auseinandergesetzt haben, um die genannten Effekte zu prazisie-
ren. Die - im Gegensatz zu den einpiinktigen, inneren Fokusorten des PYSs — mit
geoffneten Augen auszufiihrenden, also zunachst nach aufden gerichteten drsti-s
des dynamischen Ays stehen in direkter Verbindung mit der Kérperpraxis, den
bandha-s und der ujjayi-Atmung und zusammen mit diesen Techniken ausgefiihrt,

243 In Sterns Formatierung hat es gegen Ende seines Sanskrit-Verses einige Diakritika verschoben, die
ich der besseren und durchgingigen Lesbarkeit wegen hier nochmal in der von Stern anfangs eingefiihrten
Roman Unicode-Transliteration wiedergebe: »These nine drishtis are listed in one of the Yoga Korunta ver-
ses that Pattabhi Jois learned orally from Krishnamacharya: Nasagre netrayormadhye nabicakras tathaiva
ca hastagre padayoragre parsvayor ubhayor api angusthagre urdhva-drstih navadrsti-prakirtitah.«

244 Suche auf http://google.com vom 10.10.2019. In einer E-Mail vom 15.10.2019 bestétigte mir Jason Birch,
dass er in seiner bisherigen Forschungsarbeit noch nicht auf den Satz gestofen sei.

245 Maehle erinnert sich: »I am asking myself how I could not notice the extent to which these things
were going on. I didn’t initially. We all focused on our drishti (focal point) and practised as if the devil was
breathing down our necks, literally [...].« (Maehle, 2018b) Und Donahaye versucht zu erklaren: »There were
several other factors which helped to obscure his actions: students use drishti during practice, the room
soon became crowded, it was usually pretty dark, there was no place to easily observe the room from out-
side - so we were able to avert our eyes.« (Donahaye, 2018) Wenn im Folgenden auf medizinische Wirkun-
gen von drsti-s eingegangen wird, ist also zu beachten, dass ihre Wirkweise, wie bei jeder anderen der in
diesem Kapitel analysierten Praktiken immer mit verschiedenen Faktoren zusammenhéngt, die nicht alle
erfasst werden konnen. Die hier erwahnten Studien sind also als generische Untersuchungen zu verstehen,
die je im Einzelfall auf ihre Validitat iiberpriift werden miissen.


http://google.com

210 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

tragt das drsti-Prinzip zur Entwicklung einer Open Monitoring-Aufmerksamkeit
bei. Dennoch hat der Augenfokus weitere Implikationen, denn durch die anderen
Fokussierungstechniken wird die Aufmerksamkeit zu nicht alltdglichen Tatigkeiten
gelenkt, wie zur Aktivierung des tiefen Beckenboden oder Bauchmuskels oder zur
rauschenden ujjayi-Atmung. Der Blick ist allerdings im wachen Zustand immer-
fort irgendwohin gerichtet, und tblicherweise ist damit auch der Fokus des Geis-
tes gekoppelt. Was passiert nun mit dieser Verbindung von visueller und mentaler
Aktivitat, wenn die Augen offen bleiben, aber sich auf einem festgelegten Punkt auf-
zuhalten haben? Und haben Jois’ neun Blickpunkte unterschiedliche Wirkungen?

Speziell zu drsti-s wurde bisher wenig geforscht. Es werden Referenzsysteme
im Gehirn erwahnt, die entweder egozentrisch oder allozentrisch sind, sich also
auf das eigene Ich/den eigenen Korperstandpunkt oder auf den dufieren Raum
beziehen (Klatzky, 1998). Sich auf die Annahme stiitzend, dass der Einsatz von Blick-
punkten im oberen visuellen Feld verglichen mit dem unteren visuellen Feld mehr
allozentrische Prozesse (»allocentric referential processing«) hervorruft, vermu-
ten Schmalzl et al. (2015: 104), dass der Einsatz eines vielfaltigen visuellen Feldes in
yogabasierten Praktiken die Fahigkeit fordern kann, das visuelle Umfeld mit weni-
ger personlicher Voreingenommenheit betrachten zu konnen.?*¢ Das Gleiche gilte
somit nicht nur flir die neun drsti-s des heutigen Ays, sondern schon fiir die zwei
bei Krsnamacarya und dem frithen Jois elaborierten drsti-s: Nasdagra, der Blick auf
die Nasenspitze, liegt im unteren visuellen Feld, wiahrend brithmadhya, der Blick
zwischen die Augenbrauen, im oberen Feld liegt.

Peripersonaler Raum

Koch (2017: 399) merkt an, dass durch den Einsatz von drsti-s der peripersonale
Raum bewusst manipuliert werden konne. Dies ist der Raum, der unmittelbar den
Korper umgebend reprasentiert wird, also ein imaginierter Raum, der sich einer
multimodalen Wahrnehmungsverarbeitung verdankt:

[It] is a network of body-part-centered representations responsible for the coordination
of actions toward, and in avoidance of, objects and other living entities, including peo-
ple. These actions include reaching and grasping objects and people that surround the
body, as well as maintaining vigilance for objects and people that may be approaching
one’s body. (Hunley/Lourenco, 2018: 14)

Dieser perzeptive Sektor hdngt mit der menschlichen Fiahigkeit zusammen, die
duflere Umgebung iiber visuelle und taktile Stimuli wahrzunehmen und einzu-
schatzen (Koch, 2017: 399). Der peripersonale Raum ist plastisch und kann sich

246 »Since YBP [yogabased practices (L.v.0.)] employ both [Blickpunkte im oberen und im unteren visuel-
len Feld (L.v.0.)], they may promote the dynamic integration of allocentric and egocentric reference frames,
which may in turn facilitate the ability to monitor the visual environment with less personal bias.« (2015: 104)



1.3 Kérperstrategien der Praxis 211

zum Beispiel auf Werkzeuge und andere Menschen ausdehnen, er ist das Interface
zwischen dem Selbst und der Umwelt.?” Damit zeigt er auch an, dass die Wahr-
nehmung des Selbst nicht auf die Grenzen des Korpers beschrankt ist. Um die von
Koch angesprochene Art der Manipulation zu konkretisieren, miisste weitergehend
untersucht werden, ob der peripersonale Raum durch den Einsatz von drsti-s ver-
engt wird, da andere Personen im Raum dadurch ausgeblendet werden konnen,
oder ob diese visuelle Fokussetzung auf verschiedene Referenzpunkte im eige-
nen Korper den peripersonalen Raum sogar starkt und ausweitet. Dass mit drsti-s,
die auf ein eigenes Korperteil gerichtet sind, eine Verbesserung des Tastsinns und
der raumlichen Aufmerksamkeit einhergehen kann, wurde bereits in EKP-Studien
gezeigt (Schmalzl/Powers/Henje Blom, 2015: 108).

Zuletzt soll dem im Forschungsfeld haufig anzutreffenden Zusammenhang zwi-
schen Augenfokus und mentaler Konzentration nachgegangen werden, womit meis-
tens Bezug auf das Yogasiitra genommen wird. Wahrend im PYS 111/1 verschiedene
visuelle Fokuspunkte unter dem sechsten Glied der astariga-s, dharana, der Kon-
zentration, aufgezahlt werden, setzt die Yogalehrerin Karin die drsti-s mit dem fiinf-
ten anga, pratyahdra, dem Zuriickziehen der Sinne gleich:

Alsoich find’ die fiinfte, pratyahara ganz arg, weil letztendlich, wenn ich so in, in diesem
meditativen Fluss bin, und ich hab’ ja auch meine drishtis, meine Konzentrationspunkte,
die mich ja anhalten sollen, mit dem Blick mehr nach innen zu gehen, und sowieso auf
meinen Atem mich, dh, zu fokussieren, dann bin ich fiir mich schon sehr in diesem pra-

tyahara, Sinne von aufden nach innen zu ziehen.« (7.5.2016: 60)

Pratyahara gilt im Yogasttra noch als eines der »aufderen Glieder« (bahiranga-s),
wahrend die drei darauffolgenden Glieder dharana, dhyana und samadhi als
»innere Glieder« (antaranga-s) bezeichnet werden. In Karins Erzahlung zeigt sich,
dass verschiedene Fokusse (drsti-s und die Atmung) gemeinsam etabliert werden
und in einer solchen Praxis verschiedene Stufen des Yogastitras gefiihlt verschmel-
zen (»pratyahara« und »meditativer Fluss«).

Senior teacher David Swenson betont ebenfalls, dass drsti-s keine tatsachlichen
visuellen Fokuspunkte sind, sondern nur eine Art Anker, der sicherstellt, dass keine
externen visuellen Stimuli die Aufmerksamkeit auf sich ziehen, um die Konzentra-
tion somit nach innen lenken zu kénnen:

If you only focus on the physicality, you've created an imbalance. The other aspect of the
practice is the internal world represented by the bandhas, prana, ujjayi breathing, and
the meditative aspects. The gateway to this is drishti. Drishti allow us to remain present
with a focus and concentration that enables us to bring our awareness internally. The

balance we seek is between the internal and the external. (Donahaye/Stern, 2010: 85)

247 In Kapitel 111.1.3.11. wird darauf noch genauer eingegangen.



212 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

In Swensons Argumentation tritt eine im Yogaumfeld haufig festzustellende man-
gelnde Trennschirfe zu Tage: Er kontrastiert das Physische (Aufiere) mit der inne-
ren Welt, die von bandha-s, der Lebensenergie prana und der ujjayi-Atmung repra-
sentiert wird und zu der die drsti-s fithren. Diese »innere Welt« spielt sich allerdings
ebenfalls auf der physischen Ebene ab, in Form von Bewegung, innerer Muskel-
kontraktion und Atmung - nur vielleicht etwas subtiler als bei dsana-s. Swensons
Argumentation scheint vielmehr auf eine Abgrenzung von kérperlichen Tatigkeiten
abzuzielen, in denen der Fokus eher auf das AufRere gerichtet ist und die nicht von
gezielter Aufmerksamkeit begleitet werden.

Ahnlich wie Swenson betonen Gard et al., dass drsti-s dazu dienen, den Sehsinn
einzuhegen, aber erst der Fokus nach innen und auf Kdrpersensationen bewirkt,
dass auch die anderen Sinne von Ablenkungen abgezogen werden (2014: 81). Daraus
erwachst die Fahigkeit zur schnell-reaktiven Loslésung von Ablenkungen und zur
Riickkehr zu einem Fokuspunkt, die von den Autor*innen als Top-down-Strategie
vorgestellt wird. Im Zusammenhang mit Stressoren wird eine stabile Aufmerksam-
keit mit einer Reduzierung von Gedankenschweifen und von negativen Formen der
Bewertung in Verbindung gebracht, durch eine durchgehende Achtsamkeit auf Kor-
persensationen. Gard et al. (2014: 81f.) schlussfolgern:

This form of intentional concentration on particular sensations and not others is critical
to cognitive flexibility of attention and inhibitory control - the ability to sustain atten-
tion on meaningful information and disregard irrelevant information from the external
and internal environment. Sensory withdrawal, one of the originally described »limbs«
of Patanjali’s yoga, is therefore conceptualized here as contributing to cognitive factors
of selective attention and response inhibition, further reducing autonomic reactivity and

habitual tendencies to respond to external and internal experience in maladaptive ways.

Fiir das Forscherteam sind drsti-s, gleichgesetzt mit dem ariga pratyahara, per se
Wege der Selbstregulation, anzuwenden auf das alltagliche Leben. Dies ist nur ein
Beispiel dafiir, dass Sanskrit-Termini und -Konzepte immer mehr in die moderne
medizinische Forschung Einzug halten, wie in Kapitel 111.2.3. weiter diskutiert wird.

Die Aufmerksamkeit gezielt weg von externen Stimuli und auf innere, kérper-
liche Prozesse lenken zu kénnen ist demnach der pratyahara des dynamischen
AYs.”® Es stellt sich allerdings die Frage, warum zum Zwecke der Fokussierung
auf Kérpersensationen nicht einfach die Augen geschlossen werden kdnnen. Denn
zahlreiche Studien nutzen gezielt geschlossene Augen bei Studienteilnehmer*in-
nen zur Erhéhung somatosensorischer Aufmerksamkeit (vgl. Verrel/Almagor/

248 In der Umgebung des mittelalterlichen Hathayogas findet sich in einem visnuitischen Text aus den
12./13. Jh., der Vasisthasamhita, eine Anleitung, den Atem und den Geist in gewisse Punkte im Kérper (marma-s)
zu lenken. Dieser vormoderne »Body-Scan« wird dort als pratyahara bezeichnet (Birch, 2018a: 25ff.), aller-
dings geht er nicht mit dynamischer Bewegung einher.



1.3 Kérperstrategien der Praxis 213

Schumann et al,, 2016: 205) und bringen dies mit einer verstarkten Interozeption
in Verbindung (Marx/Stephan/Nolte et al., 2003: 933). Im Gegensatz zu Jois betont
auch Krsnamacarya bei verschiedenen, hauptsichlich sitzenden Ubungen wie
vajrasana, baddha konasana und svastikasana, dass die Augen geschlossen blei-
ben sollen, »[...] so that the mind may not be distracted« (Mohan, 2012: 24). Und
obwohl sich in Krsnamacaryas frithen Werken Referenzen zu drsti-s finden, zeich-
net sein langjahriger Schiiler Shrivatsa Ramaswami ein anderes Bild von seinem
Unterricht ab den 1950er Jahren:

Drishti is mentioned in many of Pattabhi Jois works, but for all those years I've been
studied [sic!] with Krishnamacharya, he never mentioned about Drishti. He never men-
tioned about it. Only thing he will say, whenever you do Trataka you gaze at the lamp,
and then internalize it. That's about all. But whether you must look at the toe, and all
that find, that, kind of thing he never mentioned. Keep your head down, and your eyes
closed. Most of the time our eyes are closed, we are following the breath. [...] Every-

thing is happening inside, you don’t need to keep your eyes open. (Ramaswami, 2017)

In Ubereinstimmung damit stellen Gard et al. fest, dass ein mit Alphawellen assozi-
ierter Zustand entspannter Wachheit vor allem mit geschlossenen Augen eintreten

kann. Es muss gelibt werden, diesen mit gedffneten Augen herzustellen, dafiir ist
ein »defokussierter« Blick mit gleichzeitiger gezielter Lenkung der Aufmerksam-
keit nach innen vonnoten (Gard/Noggle/Park et al.,, 2014: 108), wie von Stern oben

beschrieben. Dann kdnnen drsti-s zum Beispiel bei anspruchsvollen Stellungen, die

schwer mit geschlossenen Augen auszufiihren sind, dazu beitragen, dass ein Fokus

auf innere Sensationen gehalten werden kann.

Die im Vorangegangenen herausgearbeiteten Wirkungen von drsti-s verwei-
sen allerdings nicht nur auf einen solchen fokussierenden, nach innen gerichteten
Effekt, der auch mit geschlossenen Augen herzustellen ware, sondern auf verschie-
dene Arten von alltagstauglichem Kérperwissen: Das regelméafdige Einnehmen ver-
schieden lokalisierter Fokuspunkte kann dazu beitragen, dass das visuelle Umfeld
mit weniger personlicher Voreingenommenheit betrachtet wird, damit geht eine
Verbesserung des Tastsinns und der rdumlichen Wahrnehmung einher sowie die
Fahigkeit zur schnell-reaktiven Loslosung von Ablenkungen. Zudem kénnen drsti-s
die Propriozeption fédrdern, wenn sie so eingesetzt werden, dass sie den Fokus auf
innere Sensationen zu lenken helfen. Dies starkt die bereits in den vorherigen Kapi-
teln gedufierte Vermutung, dass Jois’ AY nicht nur eine meditativ-versunkene Praxis,
sondern ebenso eine Technik ist, die ein intensiviertes Embodiment zur Folge hat.



214 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

1.3.6 Ujjayr: Das vierte anga?

Ujjayi ist eine rauschende Atemtechnik, die im Ay jede einzelne Bewegung beglei-
ten sollte. Dafiir ist die Stimmritze zu verengen, wodurch der Atem gerduschvoll
gebremst ein- und ausstromt. Eigentlich zu iibersetzen mit »die Siegreiche«, wird
ujjayi heute haufig »ozeanischer Atem« oder »Meeresrauschen-Atem« genannt.
Die Hathapradipika beschreibt ujjayi in Kapitel 1/51-53 und formuliert, dass der
Atem dabei langsam eingezogen werden solle, »so dass er horbar zwischen Hals
und Herzen stecken bleibe.« (Walter, 2009 [1893]), aufSerdem solle die Technik
»gehend oder stehend ausgefiihrt werden« (ebd.). In Krsnamacaryas Yogamaka-
randa wird ujjayi nicht erwiahnt, obwohl die Atmung allgemein eine grofde Rolle
spielt und Krsnamacarya zu jeder Bewegung schreibt, ob sie von einer Ein- oder
Ausatmung begleitet werden soll. In der spater verdffentlichten Yogasanagalu wird
ujjayt hingegen wichtiger, allerdings ist es primar eine explizite, im Sitzen ausge-
fithrte prandyama-Technik. Jedoch wird an einer Stelle auch auf den Einsatz wéh-
rend der asana-Praxis eingegangen: »Normally during yogasana practice, inhala-
tion and exhalation is performed via the trachea deeply, subtly and with sound.
This is common practice with everyone. This type of breathing is called >anuloma
ujjayic [...].« (Hall, 2012: 102)

In Jois’ YMA kommt ujjdyi nur zweimal vor und wird nicht konkret mit der asana-
Praxis verkniipft, sondern gilt auch hier als eine spezielle pranayama-Technik,
mit Bezugnahme auf die erwahnte Hathapradipika (Jois, 2002 [1999]: 18), jedoch
machen Aussagen seiner frithen Schiiler*innen klar, dass Jois ujjayi in Verbindung
mit der dsana-Praxis gelehrt hat. Auch in heutigem Ay ist in den dynamischen
Sequenzen, wie den Sonnengriifien oder vinyasa-s, je eine in ujjayi ausgefiihrte
Ein- oder Ausatmung mit einer neuen Bewegung verbunden, oder aber es wird eine
Stellung (zum Beispiel utthita trikondsana, das Dreieck) fir fiinf ujjayi-Atemziige
statisch gehalten. Im Mysore-Setting atmen die Schiiler*innen im je eigenen Rhyth-
mus, in einer Led-Class hingegen, also in einer gefiithrten Stunde, gibt die Lehrerin
einen oft relativ schnellen Atemrhythmus vor, und so entsteht in beiden Formaten
ein unterschiedliches auditives Erlebnis: In einer Mysore-Stunde ergibt sich durch
den Atem ein unregelmafdiger Klangteppich, in einer Led-Class hingegen ein syn-
chrones Atemerlebnis, das zu einem intensiven Gruppenerlebnis und vermutlich
zu den aus der dynamischen Praxis erwachsenden Flow-Zustdnden beitragen kann.

Atmung

Studien zeigen, dass sich die willentliche Veranderung von Atemmustern positiv auf
emotionale Zustande auswirken kann (Schmalzl/Powers/Henje Blom, 2015: 103).
Ein langsamer Atemrhythmus, Zwerchfellatmung sowie eine verlangerte Ausat-
mung beeinflussen beispielsweise den Tonus des Vagusnervs, des grofdten Nervs
des parasympathischen Nervensystems, messbar an Blutdruck, Herzfrequenz und



1.3 Kérperstrategien der Praxis 215

Herzfrequenzvariabilitédt (Gerritsen/Band, 2018: 6), wodurch sich ein Zustand von
Entspannung einstellt. Allerdings gelten diese Wirkfaktoren nicht unbedingt fiir
ein AY-Setting: Wahrend der dynamischen vinyasa-Abfolgen ist die in ujjayt ausge-
fithrte Ein- und Ausatmung stets gleichlang, es gibt also keine verlangerte Ausat-
mung. Auch das Diaphragma bewegt sich nicht so weitldufig und entspannt wie bei
einer klassischen Zwerchfellatmung: Hierbei soll einatmend die Bauchwand durch
die Ausweitung des Zwerchfells nach unten sichtbar heraustreten, im Ay hingegen
wird der Bauch durch uddiyanabandha vom Nabel abwarts muskular stabilisiert,
wodurch sich das Zwerchfell gefiihlt weniger, und mehr in Richtung Rippen ent-
faltet als nach unten zum flexiblen Bauchraum. Zudem werden Zwischenrippen-
muskeln gezielt und aktiv als Expirationsmuskeln eingesetzt, damit sich die Aus-
atmung gegeniiber der Einatmung gerade nicht verldngert. Zwar trainiert ein solch
kontrollierter Atemprozess grundlegend die Atemmuskeln. Im Ay kann damit aber
eine insgesamt eher schnelle Atemfrequenz einhergehen, da die Praxis fordernd
werden kann. Die natiirliche Atemlange liegt bei ungefiahr fiinfzehn Atemziigen
pro Minute (Bernardi/Gabuttia/Portaa et al., 2001: 2221). Ein demgegeniiber ver-
langerter Atemrhythmus, der in Studien zu den Effekten von kontrollierter Atmung
fastimmer ein Bestandteil des Settings ist, ist keineswegs Standard in einer fortge-
schrittenen Ay-Praxis, wie beispielsweise die Demonstration der zweiten Serie von
Kino McGregor, einer Ay-Beriihmtheit auf YouTube, zeigt.** Hier, wie in anderen
Ay-videos auf YouTube, dauern fiinf Atemziige im Durchschnitt fiinfzehn Sekun-
den, was sicherlich auch mit den intensiv-komprimierten Positionen zusammen-
héangt, die im AY zum grundlegenden Bewegungsrepertoire gehdren. McGregors
Atemrhythmus liegt bei ca. zwanzig Atemziigen pro Minute und stellt somit sogar
eine erhohte Atemfrequenz dar. Dieses Beispiel soll zeigen, dass in vielen Fallen
generische Studien iiber die positiven Effekte von Atmung nicht eins zu eins auf
die in einer intensiven dynamischen Praxis eingesetzte ujjayi-Atmung angewen-
det werden konnen, sondern dafiir spezielle Studien angelegt werden miissten.
Fiir eine generell entspannende Wirkung von ujjdyi konnte aber die Vermutung
sprechen, dass der dabei hergestellte erhohte Atemwiderstand die somatosenso-
rischen vagalen Afferenzen zum Gehirn stimuliert und dadurch eine verbesserte
autonome Regulation férdert (Schmalzl/Powers/Henje Blom, 2015: 106). Es kann
die Hypothese aufgestellt werden, dass die entspannende Wirkung von ujjayi die
Anstrengung der Praxis ein wenig relativiert, sich aber die Wirkung, die bei gleich-
zeitiger korperlicher Ruhe entstehen wiirde, nicht einstellen kann.

Die wenigen Studien, die ujjdyi in Kombination mit korperlicher Aktivitat erwah-
nen, heben genau diese Kombination positiv hervor. Schmalzl, Power und Henje
Blom spekulieren, dass eine mit Bewegung synchronisierte und im Gruppensetting

249 Vgl. Kino McGregor 2016, Second Series Ashtanga Yoga. Practice. Practice. Practice. Verfiigbar unter:
https: //www.youtube.com/watch?v=h77Wudit]LA&t=22s, Zugriff: 28.11.2019.


https://www.youtube.com/watch?v=h77WuditJLA&t=22s

216 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

ausgefiihrte ujjayi-Atmung die Anwendung von Atemtechniken im Alltag vereinfa-
chen kann (Schmalzl/Powers/Henje Blom, 2015: 126). An anderer Stelle wird argu-
mentiert, dass unter anderem aufgrund der, auch wahrend anstrengender Aufga-
ben, in der Yogapraxis beibehaltenen tiefen, bewussten Atmung allostatische Last
reduziert werden kann, indem gelernt wird, in stressigen Situationen innerlich
ruhiger zu bleiben. Dies kann méoglicherweise auf alltagliche Situationen iibertra-
gen werden (ebd.: 109). Wie schon im Zuge der drsti-s festgestellt, kann auch der
ujjayi-Atmung eine deutlich alltagstaugliche Wirkung zugesprochen werden.

Im Umfeld von Ayl wird dies nochmals verstarkt, indem durch die Etablierung
von vier Atemrdumen (Zwerchfell, Zwischenrippen, oberer Riicken und Brust) alle
Atemmuskeln gezielt trainiert werden sollen - wiederum ein Ansatz, der im klassi-
schen Ay fehlt, sich jedoch in der Arbeit von Stebbins sowie in den Systemen ihrer
Schiilerinnen wiederfindet (vgl. Kapitel 11.4.1.).%° Um das Einsetzen der verschiede-
nen Atemraume zu erlernen, lasst Steiner die Schiiler*innen ihre eigenen Hande als
Biofeedback-Mechanismen auf den Korper auflegen. Durch den dadurch aktivier-
ten Hautsinn, die Propriozeptoren und die Thermorezeptoren des Gewebes lernen
Ubende, ihre ujjayi-Atmung in bestimmte Kérperteile zu lenken und dadurch den
Atem gezielt rdumlich zu vertiefen. Je mehr Bereiche der Lunge bewusst genutzt
werden konnen, desto tiefer kann geatmet werden. Meine Beobachtung, dass die
Atmung im Umfeld des AYI oftmals tiefer und langsamer ausgefiihrt wird als in
einem normalen Ay-Setting, hangt moglicherweise auch mit dieser Technik zusam-
men. Es ist denkbar, dass sich dadurch oben erwahnte entspannende Effekte, die
mit der Verlangsamung der Atmung zusammenhangen, besser einstellen.

Ujjayi wird von einem Interviewpartner als der Faktor bezeichnet, der das vierte
anga des Yogasitras, prandyama, in die Ay-Praxis inkludiere (David, 11.8.2016: 6) -
eine haufig anzutreffende Gleichung. Steiner tibersetzt Siitra 11/47, das den Zustand
von dsana ndher beschreibt, so: »Wesentlich in dieser Praxis ist sowohl ein gleich-
mafdiger weicher (Shaitilya) Atem (Prayatna), wie auch (Abhyam) die Konzent-
ration (Samapatti) auf das schlangenhafte Zischen des Atems (Ananta). ||47|]«
Ananta, von Vyasa und den anderen wichtigen Kommentatoren als »Unendlich-
keit« verstanden (Hariharananda Aranya, 1983 [1963]: 229), wird besonders in der
Krsnamacarya-Linie mit dem Schlangengott Sesa, als dessen Inkarnation Patafi-
jali gesehen wird, in Verbindung gebracht und das oben genannte schlangenhafte
Zischen des Atems mit der ujjayi-Atmung verkniipft. Die daraufim Siitra folgenden
Verse lassen allerdings auf ein ganz anderes pranayadma-Verstandnis des Yogastitras
schlief3en. Es wird deutlich, dass mit asana eine konzentrierte, entspannte Sitzhal-
tung gemeint ist, in der auch Atemtechniken ausgefiihrt werden sollen. Bei diesen
in den Siitras 11/49-51 beschriebenen Techniken geht es um verschiedene Arten des

250 Vgl. z.B. auch Mensendieck (1907 [1906]: 84).



1.3 Kérperstrategien der Praxis 217

Atemanhaltens.® Die Effekte solcher Atemarbeit miissen sich demnach signifikant
von der mit dynamischen Bewegungen verkniipften ujjayi-Atmung unterscheiden.??

Zwischenfazit

Nach der Analyse aller zu tristhana gezahlten Techniken ist ein Zwischenfazit zu zie-
hen: Tristhana gilt, wie gezeigt, im emischen Narrativ als der »meditative Faktor« der
Ay-Praxis, der diskursiv mit den astanga-s des Yogasitras zusammengefiihrt wird.
Ujjayi wird dabei oft mit dem vierten anga, prandyama abgeglichen, es konnte aber
keine direkte Ubereinstimmung festgestellt werden. Drsti-s werden mit pratyahara,
dem flinften anga, in Verbindung gebracht. Doch abgesehen vom Einhegen des visu-
ellen Feldes haben die Blickpunkte des Ays deutliche lebensweltliche Effekte, so dass

sie nicht allein als die Sinnesriickzugsmethode, die das Yogastitra beschreibt, defi-
niert werden kénnen. Es wurde weitergehend argumentiert, dass die Konzentration

auf eine Aufgabe oder ein Objekt, beispielsweise auf die bandha-s, mit der Ausschiit-
tung von Noradrenalin einhergeht, wodurch alles andere ausgeblendet werden kann.
Dies kann wahrend Korperaktivitdt eintreten, zum Beispiel, wenn etwas neu erlernt
wird oder wenn gezielt Aufmerksamkeit auf nur eine einzige Sache gelenkt wird. Der
Einsatz von bandha kénnte demnach Ahnlichkeiten mit dharana oder méglicher-
weise sogar, wenn durchgangig fokussiert, mit dhyana aufweisen.

Allerdings sollen die tristhana-Techniken zusammen praktiziert werden, und
zwar wihrend dynamischer Bewegung. Fortgeschritten Ubende haben dadurch
nicht mehr eine solche singular fokussierte Konzentration, sondern bewegen sich
hin zu einer Open Monitoring-Aufmerksambkeit, sie kdnnen also verschiedene
Fokuspunkte auf einmal halten, wie gezielte Bewegung und Atmung sowie wei-
tere endogene sowie exogene Stimuli (Gerritsen/Band, 2018: 2; Schmalzl/Powers/
Henje Blom, 2015: 103f.).%* Damit kann die Hypothese aufgestellt werden, dass ein
gelungener Einsatz von tristhana die Fahigkeit zu oM entwickelt.

251 Bryant schreibt iiber das Sitra 11/50: »Vyasa defines the external, bahya, of this as when there is no
flow of breath after exhalation; internal, abhyantara, when there is no flow of breath after inhalation; and
restrained, stambha, as the simultaneous cessation of both [...].« (Bryant, 2009: 291)

252 Allerdings wurden in der AYI Advanced-Ausbildung auch sitzende prandydma-Techniken getibt. Wahrend
Jois seinen ersten Schiiler*innen in den 1970er Jahren noch konkrete prandayama-Techniken beibrachte, stellte
er dies mit wachsender Schiiler*innenzahl ein. In der Advanced-Ausbildung wurde morgens ca. 30-45 Minu-
ten lang die stets gleiche Abfolge von Atemiibungen ausgefiihrt: 1. vrtti (rhythmisches Atmen durch die Nase
mit Anhalten (kumbhaka) nach Ein- und/oder Ausatmung, gefolgt von alternierender Atmung), 2. bhastrika
(intensive, stofRweise »Blasebalg«-Nasenatmung), 3. kevala kumbhaka (passiver, versiegender Atem). Im MTC
»Atem, Pranayama und Psyche - wie Pranayama entsteht«, den ich am 16./17.2.2015 besuchte, wurden neben
vielen Yogastitra-Zitaten, die mit den vier pranayama-Techniken zusammengefiihrt wurden, vor allem die
gesundheitlichen Wirkungen erldutert. Z.B. wurden als Effekte des Atemanhaltens, kumbhaka, vielfaltige
Auswirkungen auf das Herz-Kreislaufsystem (z.B. Ausschiittung von EPO, Vermehrung des Blutvolumens,
Volumensteigerung der Lunge) und auf die Psyche (Stressabbau, Verbesserung der Herzratenvariabilitat)
beschrieben. Auch ist bei den beschriebenen Ubungen die Ausatmung zu verlangern, wodurch die Ausiibung
einer solchen im Sitzen ausgefiihrten Atempraxis zu einigen der oben zitierten Wirkweisen fithren mag.
253 Wahrend Gerritsen und Band auch exogene Stimuli erwahnen, betonen laut Schmalzl et al. OM-Tech-
niken »non-reactive metacognitive monitoring of perceived sensory, emotional or cognitive events that may
arise from moment to moment during one’s practice.« (Schmalzl/Powers/Henje Blom, 2015: 103)



218 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

Tristhana ist demnach tatsachlich ein grundlegender Konzentrationsfaktor des Ays,
allerdings nicht um, wie es dem Yogastitra ein Anliegen ist, den Geist (citta) durch
den ununterbrochenen Fokus auf ein Objekt (ekatanata) vollkommen zur Ruhe zu
bringen,”*sondern vielmehr, um ihn méglichst fokussiert in vielfaltige Tatigkeiten
einzubinden, so wie es auch Ansétze aus dem Achtsamkeitstraining einiiben sol-
len. Schmalzl, Powers und Henje Blom ergéinzen: »[...] YBP [yoga-based practices
(L.v.0.)] may primarly employ an OM type of attention, with a constant interplay of
MW [mind wandering (L.v.0.)] and metacognitive awareness.« (Schmalzl/Powers/
Henje Blom, 2015: 108) Open Monitoring ist somit ein mentaler Zustand, der immer
wieder von »TUTS, task unrelated thoughts unterbrochen wird, die den Zustand
von mind wandering ausmachen:

TUTSs increase engagement with internal experience (including thoughts, images, mem-
ories) and reduce processing of external environmental events (Smallwood, 2013). The
expression »lost in thought« describes the situation where we are no longer attentive
to what is happening in the environment and are »up in our heads.« (Russell/Arcuri,
2014: 16)

Somit befindet sich die Ubende zwar auch beim mind wandering mit der Aufmerk-
samkeit im Inneren, doch ist dies als nicht fokussierter Zustand zu definieren. Da
mind wandering Teil von Open Monitoring ist, ist Letzteres ebenfalls kein durch-
gehend fokussierter mentaler Zustand. oM wurde allerdings auch mit der Deakti-
vierung des rechten Thalamus assoziiert, was dafiir sprechen konnte, dass dabei
eine erhohte Aufmerksamkeit mit geringerer sensorischer Ansteuerung einhergeht
(Milliere/Carhart-Harris/Roseman et al., 2018: 4). Trotz eines solchen Sinnesriick-
zugs ist eine Gleichsetzung mit dem arga pratyahara kritisch zu hinterfragen, da
die Aufmerksamkeit bei oM zwischendrin auf exogene Stimuli gehen kann.

Unter dharand, »Konzentration«, versteht das Sitra 111/2 ekatanata, einen ein-
zigen mentalen Fokuspunkt (eka, »eins«, Pw, s.v.) (Bryant, 2009: 302), was den gro-
Ren Unterschied zu tristhana (tri, »drei«) bildet. Bryant, sich auf Hariharananda,
den angesehenen Yogasitra-Kommentator des 20. Jahrhunderts, beziehend, unter-
malt den Unterschied zwischen dhdrana und dhyana so:

Hariharananda points out that the difference between these limbs of yoga is only one
of degree: In concentration, the attention on the object is intermittent or distracted; in
meditation, it is unbroken and undistracted. Meditation, he states, is when the mind

254 Dies ware dann dhyana, »Meditation«, wie Bryant zu Sitra 111/2 schreibt, das dhyana definiert: »As
has been discussed, pratyaya used by Pataiijali here refers to the impression that the object - in this context,
the object of meditation - makes on the mind. When the image of the object of meditation flows uninter-
ruptedly, eka-tanata, in the mind, that is to say when the mind can focus exclusively on that object without
any other distraction, dhydna, has been achieved.« (2009: 303)



1.3 Kérperstrategien der Praxis 219

flows on the object of thought without any interruption, like the smooth and even flow
of oil or honey, which pours forth in one thick, uninterrupted stream. Concentration, the
previous stage, is more like the uneven tickle of water that flows in a series of distinct

droplets, each similar, but interrupted by gaps. (Bryant, 2009: 303f.)

Die von verschiedenen inneren Einfliissen unterbrochene, aus tristhana resultie-
rende Fokussierung kann demnach - in etwas modifizierter Form, da auf mehrere
Objekte gleichzeitig gerichtet - in der Nahe von dharana, Konzentration, angesie-
delt werden, aber noch nicht als meditativer Zustand, dhyana, verstanden werden.
Somit kann tristhana als mehrfach gegliederte Konzentrationshilfe bezeichnet wer-
den, deren einzelne Techniken zwar kurzzeitig den Geist von der Aufienwelt abzie-
hen, aber gleichzeitig verschiedene lebensweltliche Effekte zeitigen und somit das
Individuum verstarkt mit der Umwelt vernetzen. Dass tristhana haufig mit den
hoheren Gliedern der astarnga-s assoziiert wird, muss demnach eher als diskur-
sive Strategie verstanden werden, mit deren Hilfe diese Technik mit dem Yogasitra
legitimiert wird.

1.3.7 Die>Magie« des Counts

Krsnamacarya unterlegt die vinydsa-s, also die dynamischen Wege (krama-s), die zu
einem asana fithren, mit einem speziellen Zahlsystem, genannt »vinyasa count« (Hall,
2012: 10). Im asana selbst, das zu einer bestimmten Zahl des Counts eingenommen
wird, kann mehrere Atemziige (in Jois’ Ay-System meist fiinf) bis zu einige Minu-
ten (bei Krsnamacarya) verweilt werden. Ein Beispiel soll anhand Krsnamacaryas
Beschreibung einer sitzenden Vorwértsbeuge (pascimottanasana) gegeben werden:

This asana has many kramas. Of these the first form has 16 vinyasas. Just doing the asana

sthiti by sitting in the same spot without doing these vinyasas will not yield the complete

benefits mentioned in the yoga sastras. This rule applies to all asanas. The first three vin-
yasas are exactly as for uttanasana. The 4th vinyasa is caturanga dandasana, the 5th vin-
yasa is urdhvamukhasvanasana, the 6th vinyasa is adhomukhasvanasana. Practise these

following the earlier instructions. In the 6th vinyasa, doing puraka kumbhaka, jump and

arrive at the 7th vinyasa. That is, from adhomukhasvanasana sthiti, jump forward and

move both legs between the arms without allowing the legs to touch the floor. Extend

the legs out forward and sit down. (Krishnamacharya, 2006 [1934]: 69)

Die Darstellung geht in gleichem Stil weiter bis zum 16. vinydsa, welches das Ende
des krama ist; das 9. vinyasa ist pascimottanasana. Im Ay wird der Ursprung dieser
Zahlmethode hdufig mit der verschollenen Yogakorunta in Verbindung gebracht.
Singleton hingegen mutmafit, dass Krsnamacarya auch hier von der Physical Cul-
ture-Bewegung beeinflusst war, in der eine sehr dhnliche Count-Methode ange-
wendet wurde:



220 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

As we have seen, drill was the standard form of instruction in physical education after
the introduction of Ling gymnastics (see chapter 4), and the instruction format does not
differ greatly here. First, the posture is named by the instructor, after which the students
are counted through the three phases of the asana (entry, posture proper, exit). This is
of course precisely the format adopted by Krishnamacharya in his early school teaching
and which has been transmitted into postural modern yoga as the »count class« or »led
practice« format of Ashtanga Vinyasa. These influences provide a more satisfying expla-
nation of the count sequence of Ashtanga Vinyasa, perhaps, than the »official« version
examined above, wherein the exact counts are said to be specified in the five-thousand-

year-old lost text, Yoga Kurunta of Vamana, or in the Yajur and Rg Vedas. (2010: 203)

Das festgelegte, rituelle Setting einer Led-Class wird weltweit so unterrichtet, wie
Singleton es beschreibt: Erst wird der Sanskrit-Name der Stellung genannt, worauf-
hin die Ubenden auf Sanskrit durch die zur Position fithrenden vinydsa-s »gecoun-
ted« werden. Dann wird die Position fiir meist fiinf Atemziige oder langer gehalten
und die Lehrerin countet die Ubenden wieder aus der Position heraus. Verstérkt
wird der strukturierende Effekt durch ein zusatzliches Zahlen der jeweiligen ujjayi-
Atemziige, die in den statisch gehaltenen Positionen genommen werden, dies pas-
siert dann in der jeweiligen Landessprache. Fiir viele Ausbildungsteilnehmer*in-
nen hatte der Count eine grofde symbolische Komponente, er steht fiir den ersten
schweren Schritt der Praxis und fiirs Weitermachen. In diesem Sinne hat sich der
Ausbildungsteilnehmer Samuel den ersten Count »ekam - inhale, also »eins, ein-
atmen« sogar tdtowieren lassen.

Steiner vermittelte seinen Schiiler*innen in der ersten Ausbildungswoche
bereits die >Tradition< des Counts (paraphrasiert nach Steiner, 28.7.2015: FN 14-24).
Der Count verleihe der Praxis Struktur und verwandle die Praxis wegen des ent-
stehenden Rhythmus in eine bewegte Meditation - also erneut ein Faktor, mit dem
die Ay-praxis als Meditationsform dargestellt wird. Der Count helfe dabei, prasent
zu bleiben, Schritt fiir Schritt vorzugehen und dadurch den >Autopiloten« zu iiber-
winden, so Steiner (ebd.). In der Ankiindigung von Scotts Kurs The Counted Method
Technique + Theory Class + Q&A, den ich am 29.8.2015 in Wien besuchte, scheint noch
eine weitere Konnotation des Counts auf:

Guruji - Shri K Pattabhi Jois described Ashtanga Vinyasa yoga as »AvY is Mind Control
achieved through the Counted Method«. John describes the Vinyasa Count as a mantra -
meaning that which protects the ordinary thinking mind from its conditioned patterns
of thoughts. To learn the Vinyasa count, to learn the count as a mantra, this class gives
you an opportunity to express your individual voice - come together as one voice and
quite simply through the combined energy of the group progress and learn together -
you might just surprise yourself and realise a turning point in your practice. If you
already know the count, then what better way to advance in your practice by doing your
yoga for others, adding your voice for your fellow students. (29.8.2015: FN 170)



1.3 Kérperstrategien der Praxis 221

Aus der von Scott mit einem Mantra verglichenen verbalen Strukturierung, die der
Praxis durch den Count gegeben ist, resultiert eine temporale kérperliche und men-
tale Gleichstellung der gesamten Gruppe. Sanskrit fungiert dabei beinahe als eine
Art>magische Formel< der Rhythmisierung. Zusammen mit regulierter Kérper- und
Augenbewegung und einem vorgegebenen, den Raum ausfiillenden Atemrhythmus
hat der strukturierende Sanskrit-Count Anteil daran, dass die physische Perfor-
manz der AY-Praxis in der Gruppe so synchron ablaufen kann und stark ritualisiert
erscheint. Denn wahrend der Atem immer noch spiirbar im eigenen Korper statt-
findet und natiirlich vom kollektiven Rhythmus abweichen kann und zwischen-
durch muss, ist der Count rein von aufden vorgegeben und markiert einmal mehr
die soziale Koordination der Gruppe im Gegensatz zur individuellen.

Synchrones Verhalten wurde von Emile Durkheim als grundlegender sozialer
Mechanismus erkannt, sein Begriff der »kollektiven Efferveszenz« beschreibt diese
auftretenden Effekte in hochemotionalen religiosen Ritualen (Schiiler, 2012: 82f.).
Scotts Darstellung der individuellen Stimmen, die durch den vinydsa-Count zu einer
kollektiven Stimme verschmelzen, erinnert an Maurice Blochs Beschreibung eines
sozialen rituellen Modus (2002: 53):

One enters a ritual mode of communication by radical modifications of ordinary behav-
ior. [...] One often synchronizes one’s bodily and linguistic movements with those of oth-
ers. This is so to the extent that one is not sure whether it is oneself or another inside

oneself who is acting and using one’s voice and one’s body.

Wie Schiiler betont, muss die Performanz von Ritualen, um erfolgreich einge-
setzt und angeeignet zu werden, kollektiv geteilt und verkérpert werden (2012:
95). Damit kann die gemeinsam ausgefiihrte Yogapraxis als ein kollektives Ritual
verstanden werden und der Count als der intersubjektiv synchronisierende Fak-
tor. Schiiler argumentiert weiter, dass synchronisierte Bewegungen das zentrale
Charakteristikum fiir die Inkorporierung eines bestimmten Korperschemas sind
(2012: 96) und dass die Ritualteilnehmer*innen durch das Kérperschema ebenso
die kollektive Bedeutung der rituellen Performanz inkorporieren (ebd.: 100). Dies
kann eine Orientierungsfunktion innehaben: »The embodied experience then beco-
mes part of one’s own bodily awareness and perception. Moreover, the process of
embodiment in ritual practice offers the practitioner >embodied orientation to self
and world«« (Ebd.: 92)

Die (psychophysische und emotionale) Orientierung des Individuums durch
eine kollektive korperlich-orientierende Praxis wird im Ay mit einer ganz bestimm-
ten Bedeutung angereichert. Wenn Steiner seine Schiiler*innen vor der gemeinsa-
men Praxis auf ihrer jeweiligen Matte stehend die Hinde vor dem Herzen falten
und die Augen schlief3en ldsst, das Ay-Anfangsmantra anstimmt und betont, dass
das wirklich Wichtige in der Praxis sei, dem wahren Selbst - svatma - naher zu



222 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

kommen, dann dient das dem Zweck, in der darauffolgenden kdrperlichen Aktivitat
diese »tiefere«, »philosophische« Bedeutung der Praxis kollektiv zu inkorporieren.
Die synchronisierten Aspekte der Bewegungen tragen erheblich zu einer solchen
gemeinsamen Sinnstiftung bei. Und wenngleich der Count selbst von Krsnamacarya
stammt, originiert das im heutigen Ay damit zusammenhéngende kollektive Bediirf-
nis und damit einhergehende Erlebnis nicht in Krsnamacaryas individuell auszu-
fiihrender Lehre. Erneut besteht hier jedoch Ahnlichkeit mit grundlegenden Ideen
der rhythmischen Gymnastik, die das Wort »Rhythmus« bereits im Namen tragt:

Wie einst der kultische Tanz, der die Wurzel alles Tanzes war, den Kérper nur als die-
nendes Werkzeug brauchte, so stellt auch der Tanz der Gegenwart in seinen hochsten
Formen den Koérper wieder in den Dienst des Unaussprechbaren, einer scheinbar iiber-
geordneten kosmischen Korperlichkeit von so sublimer Art, dafi sie nur gefiihlt und
innerlich geschaut werden kann. Das wird am starksten im Gemeinschaftstanz offenbar.
Hier wird die Dynamik des Korperlichen Ausdruck eines Transzendenten, das absolut
jenseits des getanzten Vorgangs und auch aufderhalb des seelischen Zentrums des Tan-
zenden selbst liegt, das tiberhaupt nicht der realen Welt angehort. (Menzler 1924: 14)

Das Zitat von 1924 verdeutlicht die Verbindung von gemeinschaftlicher, rhythmi-
sierter Bewegung und damit verkniipften Spiritualitdtsdiskursen, wie sie in Europa
und Nordamerika vor dem Zweiten Weltkrieg grofden Aufschwung erlebten. Die
Tatsache, dass Jois’ erst anfing, Led-Klassen zu unterrichten, als vermehrt Ame-
rikaner*innen zu ihm reisten, legt die Vermutung nahe, dass er Krsnamacaryas
Methode an eine wachsende Schiiler*innenzahl und deren kulturspezifische
Bediirfnisse nach einer kollektiven Transzendenz anpasste.

In den letzten Unterpunkten wurden die grundlegenden Elemente der Ay-Praxis
analysiert, die stark reguliert und auf eine intensive Regelmafdigkeit ausgelegt ist.
Es konnte gezeigt werden, dass schon die urspriinglichen Anteile der Praxis wirk-
sam das Alltagserleben der Yogapraktizierenden verandern konnen und die haufig
im Feld anzutreffende Aussage, dass Ay »transformativ« sei, kann primér mit dem
Erwerb des beschriebenen Korperwissens zusammengefiihrt werden. Tristhana,
»der innere Faktor«, ein Konzept, das drei Techniken umfasst - je nach Interpre-
tation vinyasa, ujjayi, bandha, oder drsti -, kann die Propriozeption und damit die
Selbstwahrnehmung férdern, meist positiv wahrgenommene Flow-Zustande her-
vorrufen, verschiedene Arten der Konzentration entwickeln, eine tiefe Atmung
in Alltagssituationen erleichtern, den Tastsinn sowie die rdumliche Orientierung
fordern und allgemein zur Selbstregulation beitragen. Gleichzeitig hat die Praxis
immer einen intersubjektiven Anteil. Yoga, im Gruppensetting ausgefiihrt, ist eine
soziale Praxis, die sich auf soziale Interaktionen auswirkt. Das intensive Bewe-
gungsrepertoire der Serien kann auf individueller Ebene zu einer Erfahrung der
Grenzerweiterung beitragen, wahrend in der Led-Class ein von der Lehrerin syn-



1.3 Kérperstrategien der Praxis 223

chronisierter Atemrhythmus, begleitet vom Sanskrit-Count, diese subjektiven
Erfahrungen auf eine kollektive Ebene riickt, »to come together as one voice«, um
auf Scotts Aussage zuriickzugreifen. Auch dsana, das Geriist der Praxis, ist proprio-
zeptiv und damit subjektiv erfahrbar, jedoch ist asana ebenso visuell und damit
kollektiv rezipierbar.

Die folgenden drei Unterpunkte, »Faszientechniken«, »Angewandte Anatomie«
und »Alignment« beschaftigen sich mit den Techniken, durch die sich Steiners AY1
dezidiert von Jois’ Ay unterscheidet. Auch im Unterkapitel »Deictic Touch« wer-
den zwei sich deutlich unterscheidende Herangehensweisen an Adjustments vor-
gestellt, womit noch einmal veranschaulicht werden kann, wie sich Ay und Ay1
auf praktischer und somit auch auf diskursiver Ebene voneinander unterscheiden.
Diese Trennschérfe ermoglicht eine differenziertere Betrachtung der mit der Praxis
vernetzten heutigen Interpretation des Yogasiitras.

1.3.8 Faszientechniken

Schon das Gertist von Ay arbeitet durch eine Vielzahl von bewussten Kraftiibun-
gen und Dehnungen mit der Verdnderung von Spannungszustanden in Faszien und
Muskeln. Massierende Faszientechniken, die bei AYI neu hinzukommen, tragen zur
mechanischen Entspannung des Gewebes und zum Senken des Kdrpertonus bei,
dabei kénnen zudem Stress- und Entziindungsstoffe sowie Stoffwechselreste aus
dem Gewebe entfernt werden (Schleip 2019: 236). Genau zu diesen Zwecken werden
die als Yogatherapie verstandenen Faszientechniken vom Arzt Steiner eingesetzt.2*
Zu einer Faszienarbeit in Form von Selbst- oder Fremdmassagen (bei Assists) tritt
ein Scharfen des Hautsinns hinzu, da dabei fest und konzentriert Haut beriihrt,
massiert und bewegt wird. Massage tragt zudem zur Warmeentwicklung bei, die
sich wiederum auf Muskelentspannung und die Senkung des Kérpertonus auswirkt.
Gleichzeitig konnen diese Faszientechniken schmerzhaft sein, denn in den Faszien
sitzen nicht nur Propriozeptoren, sondern auch Nozizeptoren, also Schmerzrezep-
toren. Schmerz wird im Zusammenhang mit Faszientechniken positiv besetzt, er
wird mit der Aussicht auf Heilung gesucht und ausgehalten.

Propriozeption und Nozizeption
Neurophysiologische Studien konnten zeigen, dass eine gute Interozeption,®® also
die Wahrnehmung von innerlichen Kérperzustanden und -empfindungen, von gro-

255 Steiners therapeutische Ubungen werden von vielen Praktizierenden allerdings auch zur Beschleu-
nigung der Heilung von mit ihrer intensiven Yogapraxis in Verbindung stehenden Verletzungen eingesetzt,
um so schneller wieder praktizieren zu konnen.
256 »Interoceptive awareness refers to the awareness of internal bodily states and sensations, including
heart rate, respiration, as well as several autonomic nervous system responses related to emotional states
[...].« (Schmalzl/Powers/Henje Blom, 2015: 102)



224 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

Ber Bedeutung fiir die korperliche Selbstverortung ist (Schmalzl/Powers/Henje
Blom, 2015: 102). Propriozeption ist eine Form der Interozeption und bezeichnet die
liber Rezeptoren stattfindende eigene Wahrnehmung von Korperlage und -bewe-
gung im Raum - es ist eine Art Riickmeldungssystem des Kérpers: »Propriocep-
tion refers to information coming to the brain about the position and movement
of the body and is essential for coordinated movement« (Payne/Crane-Godreau,
2015: 56), somit ist Kinadsthetik, der Bewegungssinn, Teil der Propriozeption. An
ihr sind Tiefensensibilitidt sowie das Gleichgewichtsorgan beteiligt, und so wird sie
haufig als »sechstes Sinnesorgan« bezeichnet, das von der neueren Forschung mit
Faszien (Bindegewebe) als vorrangigem propriozeptivem Sinnesorgan zusammen-
gedacht wird (Schleip, 2019: 41). Im Fasziengewebe sitzen die wichtigsten Rezep-
toren fiir Propriozeption, namentlich die Pacini-, Ruffuni- und Golgi-Rezeptoren
sowie interstitielle Rezeptoren, welche aufder Druck auch Schmerz und Tempera-
tur signalisieren (Schleip, 2019: 39f) und somit funktional auch Nozizeptoren, also
Schmerzrezeptoren sind. Diese Rezeptoren leiten Informationen an das zentrale
Nervensystem weiter und berichten iiber Dehnung, Bewegung und Lage des Mus-
kels, Organs oder Korperteils.

Solch eine propriozeptiv-therapeutisch ausgerichtete Praxisform muss von Jois’
AY unterschieden werden. Der schmale Grat zwischen Propriozeption und Nozizep-
tion in Mysore hing mit den strikten Ubungsfolgen selbst sowie mit Jois’ Adjust-
ments zusammen. Zwar sprechen die klassischen Ubungsreihen Faszien und Mus-
keln durch die fliefenden, schnell wechselnden Bewegungsfolgen und die darin
regelmafiig auszufithrenden Spriinge und Dehnungen an. Aber »propriozeptives
Refinement«, wie Schleip es nennt, also »sinnliche, in sich hineinsptirende Bewe-
gungen«,?’ die achtsam und in Einklang mit den eigenen Grenzen ausgefiihrt wer-
den, fehlte in Jois’ Unterricht. In seinem Ubungssystem spielte hingegen Schmerz
eine tragende Rolle und wurde als spirituelle Komponente der Praxis ausgelegt:

The interviews in Guruji seem obsessed with pain. The word appears 118 times over
460 pages. Guy Donahaye asked almost every one of his interviewees about how they
dealt with pain in practice. Many gave voluminous answers about therapeutic and spir-
itual necessity, setting the stage for a new generation of readers to surge towards the
»edge«. (Remski, 2019: 143)

Dass Studien mit yoga-based practices eine gute Interozeption in Verbindung brin-
gen (Schmalzl/Powers/Henje Blom, 2015: 102), kann nicht eins-zu-eins auf klassi-
sches Ay tlibertragen werden. Allein das rituelle, festgelegte Setting, in dem keine
der fordernden Positionen ausgelassen werden darf, fiihrt frither oder spater dazu,

257 Siehe hier: http: //www.functional-training-magazin.de/faszientraining-propriozeptives-refinement/
Zugriff: 5.10.2020.


http://www.functional-training-magazin.de/faszientraining-propriozeptives-refinement/

1.3 Kérperstrategien der Praxis 225

dass die Ubenden Stellungen unter Schmerzen ausfiihren. Diese Mischung aus Pro-
priozeption und Nozizeption kann zu dissoziativen Erlebnissen fithren, wie sie die
jahrelange Ay-Praktizierende Diane Bruni in der Retrospektive beschreibt:

[...] practicing asana made us very aware of our bodies. But it also taught us to dissoci-
ate with our bodies. It teaches us how to be okay with pain. You're stretching out, you're
tearing connective tissues that are meant to be stable structures. The postures hurt! But
we keep doing them. (Remski, 2019: 144)

Tatsachlich ist es moglich, dass Schmerzerleben dem Kérperzugang des Yogastitras
wohl dhnlicher ist als die heutige sanft-modifizierende Herangehensweise, die wie-
derum, wie bereits diskutiert, inhaltliche Nahe zur KKB herstellt. Hariharananda
betont beispielsweise, dass Schmerz zunachst nétig ist, um asana (bei ihm eine Sitz-
haltung) zu erlernen: »Practice of Asana cannot be perfected unless some amount
of pain is borne in the beginning.« (1983 [1963]: 229) Dieser Schmerz dient einem
hoheren Ziel: Dem Sitzenbleiben kénnen, um in meditative Zustdnde einzugehen,
und ohnehin werden Schmerz und Leiden im PY$ als Grundlage allen Lebens ver-
standen und ihre Realisation als Teil des »spirituellen Weges«: »The ability to per-
ceive the pervasiveness of suffering is discussed in some detail in 11.15, since it is
an essential prerequisite for undertaking the spiritual path.« (Bryant, 2009: 120)

Der Umgang mit Schmerz hat eine lange Geschichte in religiosen Umgebungen
und dort unterschiedlichste, oftmals iibrigens positiv besetzte Deutungen erfah-
ren: »[Schmerz] fithre zu religiéser Erfahrung, reinige von Verunreinigung, strafe
Siinde, steigere Leistungen usw.« (Koch, 2007b: 172f) Auch in den asketischen
Linien des indischen Hathayogas finden sich viele Beispiele intendierten korper-
lichen Schmerzes mit religiosem Bestreben, etwa zum Zwecke der finalen Befrei-
ung aus dem Kreislauf der Wiedergeburten (mukti) - diese Auffassung mag auch
Jois zum Teil mitgetragen haben. Koch argumentiert, dass in der heutigen west-
lichen Welt Schmerz hingegen zunehmend negativ besetzt ist: »Im Westen ist die
Schmerzfreiheit mit der Abschaffung von Folter, Auspeitschungen und der Erfin-
dung von Schmerzmedikamenten und Betaubungsmitteln zu einem Wert unse-
rer Kultur geworden. Vor diesem Hintergrund gibt es den >guten< Schmerz nicht
mehr.« (2007a: 173) Es treffen mit klassischem Ay und Ayl demnach unterschied-
liche kulturelle Konnotationen von Schmerz aufeinander, die sich allerdings mehr
oder weniger auf die gleichen Praktiken (asana-s) beziehen. Auf das zeitgendssi-
sche (deutsche) Yogaumfeld reagierend, verdndert Steiner gezielt einige potenziell
schmerzhafte Anteile der Ay-Praxis hin zu einer therapeutischeren Herangehens-
weise. Da Schmerz von Jois’ Schiiler*innen noch mit einem spirituellen Weg assozi-
iert wurde, wandelt sich durch eine veranderte Konnotation von Schmerz und der
Absenz von Schmerz folglich auch das Versténdnis von Spiritualitat.



226 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

Gleichzeitig verdeutlichen meine Feldnotizen, dass nur wenige meiner Mitiiben-
den, mich eingeschlossen, aus der Praxis ohne Schmerzen hervorgingen. Ob Ganz-
korper-Muskelkater, gerissene Schultersehnen von einer zu intensiven Handstand-
praxis oder schmerzende Knie von den vielen Lotuspositionen: Schmerz und der
Umgang damit gehort immer noch zum - mittlerweile jedoch beinahe heimlichen
- Erfahrungsraum der fortgeschrittenen Ay-Praxis dazu. Als Reaktion darauf dienen
Steiners Faszientechniken zu einem grof3en Teil als Vorbereitung auf eine intensive
Yogapraxis, oder zum Ausgleichen derselben, denn sie sollen explizit Verletzungen
vorbeugen oder heilen. Es wird deutlich, dass sich Yoga erfolgreich im Gesund-
heitssektor positionieren muss, um im spdtmodernen, europdischen Kulturraum
erfolgreich zu sein. Der einst mit Schmerz vernetzte Spiritualitatsdiskurs wird
mehr und mehr mit Wohlbefinden und Achtsamkeit in Verbindung gebracht. Und
wenn Schmerz auftritt, dann muss dies erwiesen gesundheitsforderlich sein, wie
bei Faszientechniken.

1.3.9 Angewandte Anatomie

Die praktische Vermittlung von Anatomie ist in eine der Spezialitidten des Sport-
mediziners Steiner. Dieser Fokus verdandert die Ay-Praxis in Form von anatomisch
ausgerichteten Modifikationen, und damit einhergehend wandelt sich auch der Dis-
kurs liber die Effekte und die Bedeutung der Praxis. AY und AyI unterscheiden sich
dadurch grundlegend: Wahrend fiir klassisches AY ein gewisser Kérperbau benoé-
tigt und entwickelt wird, schlank und gleichermafien stark wie flexibel, kann durch
Steiners Anpassungen beinahe jeder Korper eine Form von AYI praktizieren, den
Willen und das Durchhaltevermégen fiir eine sehr regelmaf3ige Praxis vorausgesetzt.
Allein durch diese Offnung der Praxis fiir verschiedene Kérpertypen und verschie-
dene Bediirfnisse wird Ay auf dem Weg zu AYI von einer tendenziell elitdr-normier-
ten zu einer inklusiveren Praxis - eine Entwicklung, die beispielsweise auch bei Greg
Nardi zu sehen war. Das hat zur Folge, dass sich auch das dabei benétigte explizite
sowie implizite Kérperwissen verwandelt. Jois vermittelte kaum explizite Wissens-
bestande, und die Kenntnis tiber die Ay-Praxis war rein erfahrungsbasiert und damit
beinahe eine Art »Geheimwissen, das nur durch die Initiation in die Gruppe und die
regelmafiige Orthopraxie akquiriert werden konnte. Demgegentiber findet Steiners
Wissensvermittlung gezielt auf expliziten und impliziten Ebenen statt.

In seinen MTCs lernen die angehenden Yogalehrer*innen an den neuesten medi-
zinischen Erkenntnissen orientiertes Fachwissen und wenden dieses stets direkt
am eigenen Koérper und an anderen Korpern praktisch an. Zum Beispiel wird ver-
mittelt, wie unterschiedlich der natiirliche Bewegungsspielraum des Hiiftgelenkes
bei verschiedenen Menschen sein kann und dass dies unter anderem bedingen
kann, ob eine bestimmte asana ausgefiihrt werden kann oder nicht. Das Kdrperbild,
das Korperschema und die Imagination iiber die eigenen korperlichen Bewegungs-



1.3 Kérperstrategien der Praxis 227

moglichkeiten passen sich langsam dem Wissen an, das die Teilnehmer*innen von
Kurs zu Kurs tiber menschliche Anatomie und durch die Praxisndhe immer auch
iiber ihre eigene Anatomie sammeln. Neuronal unterreprasentierte Kérperteile
wie die Zehen, die Handgelenke oder das Becken erhalten anwendungsorientierte
Aufmerksamkeit und werden besser in das holistische Kdrperschema integriert.
Auch das bestehende Korperbild, unter anderem beeinflusst von populiaren Kor-
per-, Schonheits- und Optimierungsdiskursen, kann durch anatomisch informierte
Diskurse modifiziert werden. Im Laufe der Zeit weif3 die Ubende - theoretisch wie
praktisch -, was ein Korperteil alles kann, was sich auch auf die Bewertung von
Korperbereichen auswirken kann. Ay verwandelt sich dadurch in eine aktive Praxis
zur korperlichen Selbsterforschung und -transformation mit Fokus auf Gesundheit,
eine Tendenz, die sich auch in Steiners Yogastitra-Auslegung widerspiegeln wird,
die eine Selbsterforschungspraxis hin zu positiven (gesunden) mentalen und emo-
tionalen Mustern initiiert, wie Kapitel 111.2.3. zeigen wird.

Die zusatzlichen Methoden, die Steiner in Ay integriert, intensivieren den Kor-
perfokus noch, wie Faszientechniken und die anwendungsbasierte Beschaftigung
mit Anatomie. Das steht in Einklang mit der Feststellung, dass heutiges Positions-
yoga per se ein verstiarktes Im-Koérper-Sein mit sich bringt, und auch Steiners
zusatzliche Techniken tragen dazu bei: »Embodiment explicitly refers to action
with and not separate from the bodily experience. Merleau-Ponty (1996) refers to
this experience as >l am not in front of my body, I am in my body, or rather I am
my body.« Yoga may offer additional tools of embodiment.« (Gard/Noggle/Park et
al,, 2014: 84) Durch die im Folgenden elaborierten Alignmentprinzipien wird ange-
wandte Anatomie im eigenen Korper der Ubenden wirksam, und durch Assists
im Kérper anderer Ubender. Mit Alignment, dem »Feintuning« des Kérpers, geht
zudem eine mehr oder weniger gezielte Verkorperung spiritueller Diskurse einher.

1.3.10 Alignment: Den Korper ausrichten als spiritueller Akt

»Alignment« ist ein aus dem Englischen {ibernommener Terminus, der ins deut-
sche Yogaumfeld iiberfiihrt wurde. Wird das Wort iibersetzt, dann meist mit »Aus-
richtung«. Das englische Verb to align wird vom Cambridge Online Dictionary mit
»to put two or more things into a straight line« definiert, wie in dem Satz »When
you've aligned the notch on the gun with the target, fire!«*® Folglich kann darunter
primér die lokale Ausrichtung zweier oder mehrerer Dinge auf einer raumlichen
Linie verstanden werden. Im Kontext modernen Yogas steht es meist fiir bestimmte
Regeln, wie der Kérper in asana-s auszurichten ist, oft, wie in Abb. 1 gezeigt, gesetzt
als »do’s and dont’s«.

258 Zu finden unter: https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/align, Zugriff: 7.12.2019.


https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/align

228 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

fr:’ang/e 4//3/7/»13/7% 77/05

wrist over
your shoulder

gaze up toward
your hand

chest opening toward
the ceiling

v/

hip points facing
the side of your mat

4

shoulders stacked -~
Ve s

N
thighs

engaged foot parallel

to the back
of your mat

X

hand to the floor,
a block, or your shin

don’t lock your knee

Abb. 1: Ann Pizer, Here Is How to Do the Yoga Triangle Pose (Utthita Trikonasana), 2015,
https: j/www.pinterest.de/pin/432345632952927322/. (Bildrecht: Ann Pizer)

Solche allgemeinen Regeln werden in der globalen Yogaszene zunehmend kritisch
besprochen und relativiert (u.a. Mitchell, 2019), mit dem Verweis auf die Unter-
schiedlichkeit der individuellen Korper. Steiners Alignment-Prinzipien, wie die
von ihm entwickelten Bandhaligns® gehen, wie schon im vorherigen Unterkapitel
angeklungen ist, grundsatzlich in diese neue, biomechanische, individuelle Rich-
tung. Bandhaligns® basieren primar auf spiralférmigen Verschraubungsmechanis-
men (»Helixen«), wie sie auch aus der alternativen Therapieform Spiraldynamik®
bekannt sind, die in den 1980er Jahren vom Schweizer Arzt Christian Larsen und
der franzosischen Physiotherapeutin Yolande Deswarte entwickelt wurde. Somit
stellen sie grundlegend andere Ausrichtungsprinzipien dar als die oben auf dem
Bild gezeigten festgelegten Positionierungen der Glieder in einer Stellung. Sie die-
nen durch, wie Steiner es nennt, »gegenlaufiges Helixen« der Stabilisierung von
Korperstrukturen, besonders von Gelenken, und vernetzen sich dadurch mit den
schulmedizinischen Gebieten der Orthopadie, der Pravention und der Sportmedi-
zin. Steiners Bandhaligns basieren auf minimalen (von lokal verbundenen Korper-
teilen gegenldufig ausgefiihrten) muskuldaren Bewegungen, die sich auf Muskelto-
nus, Haltung und Bewegung auswirken. Beispielsweise ist fiir das »Beinbandhaligng,


https://www.pinterest.de/pin/432345632952927322/

1.3 Kérperstrategien der Praxis 229

welches zu einer Kniestabilisierung fiihren soll, der Oberschenkel nach auf3en und
gleichzeitig der Unterschenkel nach innen zu rotieren (wahrend der Fufd wieder
nach aufen rotiert). Dabei werden nicht nur verschiedene Unterschenkel- und
Oberschenkelmuskeln spiirbar, sondern das dazwischen eingespannte Knie riickt
verstarkt ins propriozeptive Bewusstsein. Diese physische Prazisionsarbeit muss als
gezielte Aufmerksamkeitslenkung verstanden werden, sie verlangt von den Uben-
den eine intensivierte Wahrnehmung des je auszurichtenden Kérperteiles und nicht
nur die visuelle Erfiillung bestimmter Winkel. Der simultane Einsatz aller Band-
haligns fiihrt zur Ganzkérperwahrnehmung. Primar férdern Steiners Alignment-
prinzipien also die Propriozeption, da sie ohne eine grofde Aufmerksamkeit auf die
Koordination des Korpers, der Muskeln, der Gelenke und letztendlich sogar der Kno-
chen nicht ausfiihrbar waren. Somit ist Alignment ein weiterer Fokuspunkt fiir oM.

Propriozeption, allen voran durch diese im AYI allgegenwartigen, komplexen
Alignment-Prinzipien, die bei Jois noch keine Rolle spielten, iibernimmt in AYI
beinahe die Rolle eines »inneren drstis«, eines innerkoérperlichen Fokuspunktes.
Drsti-s wurden im Zuge meiner Ausbildung jedoch nicht konkret vermittelt, im
Gegensatz zum allgegenwartigen Alignment, das grundlegendes Thema eines jeden
MTCs und Teil der darauf je folgenden Hausaufgabe war. Dafiir miissen die jewei-
ligen Alignmentprinzipien (zum Beispiel fiir das Becken, die Hande etc.) einige
Wochen lang zu Hause wiederholt werden. Durch die stete Ubung schreiben sie sich
in den Korper ein und durch veranderte Muskelaktivitat im Kérper verandern sich
seine bestehenden Bewegungsmechanismen meist nachhaltig. Zum Beispiel kann
ein iiber lange Zeit eingeiibtes Fuf3-Bandhalign in einem Plattfuf} ein Fuf3gewolbe
entstehen lassen. Dies kann in Folge die Stellung der Knie, der Hiifte, des unteren
Riickens bis zu den Schultern beeinflussen und die gesamte Korperausrichtung
verdndern und ein Gefiihl von korperlicher Transformation kann sich einstellen.
Diese Transformation geht nun nicht mehr aus einem absoluten Ausschalten des
Auferen und aus einem mit Schmerz vermengten intensiven Kérpererlebnis her-
vor, wie bei Jois. Bewirkt durch eine vertiefte Konzentration auf den Kérper und die
damit einhergehende im eigenen Alltag aufgebrachte Aktivitdt in Form von sanften
Ubungen, die auf biomedizinischen (hier zum Beispiel orthopadischen) Erkennt-
nissen beruhen, verdndert sich der Kérper der Ubenden.

Im Unterrichtssetting von Ayl wird Alignment sowohl von Lehrer*innen in
geflihrten Stunden verbal angeleitet sowie visuell vermittelt - meist ist schon die
Korperhaltung und -ausrichtung der Lehrerin selbst Alignment in Aktion. Ohne die
Imitation anderer, also covert imitation, ist die Umsetzung von Steiners teils sehr
komplexen Alignment-Prinzipien kaum realisierbar. Damit ist Alignment gleich-
zeitig keine rein introspektive, fiir sich ausgefiihrte Praxis, sondern stets eine kol-
lektive und somit soziale Praxis. Visuell imitierbare Stimuli anderer, wie ihre Kor-
perhaltung, in der sich die Alignmentprinzipien nach aufien am starksten zeigen,
aktivieren das Korperschema des Beobachters:



230 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

Emerging data can be made regarding the relationship of perceived bodies and one’s
own body. It appears that imitable stimuli actually activate the perceiver’s own body
schema. Such stimuli generate imitative motoric representations in the brain - that
is, representations of how our own bodies would perform analogous movements [...].
(Wilson, 2006: 212)

Es gibt demnach eine enge Verbindung zwischen wahrgenommenen Haltungen
anderer und dem eigenen Kérperschema - also der mentalen Reprasentation davon,
wie der eigene Korper diese Haltung ausfiihren und einnehmen wiirde. Wenn die
einzunehmende Haltung zudem noch mit Worten genau beschrieben wird, kann
von einem tiefgehenden Lerneffekt ausgegangen werden. Im Zuge der Ausbildung
wurden in den morgendlichen Mysore-Stunden zwei Gruppen gebildet, eine tibte,
die andere beobachtete zuerst und begann dann zu adjusten. Somit wechselten
sich Phasen der Beobachtung anderer Ausbildungsteilnehmer*innen mit Phasen
des Eingreifens ab. Dabei ging es darum, Alignment in den Ubenden abzufragen
bzw. herzustellen. Durch das Beobachten sowie das Wissen iiber das Beobachtet-
Werden reproduzieren sich die einmal eingefiihrten Alignment-Prinzipien und die
damit verbundenen Diskurse beinahe in einer Art Peer-Review-Verfahren wie von
alleine und hochst effektiv.

Der medizinische Gesundheitsdiskurs um die Bandhalign-Prinzipien wird mit
einem holistischen Diskurs verkniipft, wie Steiner ihn auf seiner Homepage definiert:

Bandhalign® - die Kunst der Ausrichtung (Alignment)

Bandhalign® basiert auf den in alten Hatha Yoga Texten beschriebenen Techniken von
Bandha und entwickelt daraus eine auf modernen Erkenntnissen basierende Kunst des
Alignments. Die Idee ist, in jedem Aspekt Deines Seins Balance zu kultivieren - physisch,
aber auch psychisch und emotional. Wo immer Du beginnst - jeder bewusste Schritt

zur Balance zieht seine Kreise in Dein gesamtes Sein.?*

An dieser kurzen Einfiihrung fallt auf, dass die Technik selbst nicht prazisiert wird,
jedoch sofort der Zusammenhang der »Kunst des Alignments« mit »alten Hatha
Yoga Texten« betont wird und die den Kérper transzendierenden Aspekte, die Align-
ment zugeschrieben werden, hervorgehoben werden. Steiner definiert in seinem
Handbuch zum MTC »Alignmentk, den ich am 28./29.11.2015 in Erlangen besuchte,
weitergehend: »Alignment ... heif3t sich ausrichten auf das Lebendige, Ewige und
Wunderbare in Dir und um Dich ... schafft die Basis fiir Heilung und Harmonie.«

259 Vgl. https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/160401-die-ayinnovationr-
methode/, Zugriff 21.9.2021.


https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/160401-die-ayinnovationr-methode/
https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/160401-die-ayinnovationr-methode/

1.3 Kérperstrategien der Praxis 231

Eine gute korperliche Ausrichtung bedeutet demnach nicht nur gesunde Kor-
perstrukturen. Der perfekt ausgerichtete, spiralférmig vernetzte, gesunde Korper-
Geist-Komplex steht in Verbindung mit etwas Ewigem und damit, wie sich zeigen
wird, mit etwas Gottlichem; ein neuer Aspekt, den Steiner mit der Ay-Methode
verbindet, mit dessen Hilfe die Kérperpraxis selbst als spiritueller Akt dargestellt
werden kann. An dieser Stelle tritt eine weitere Bedeutung des Wortes »Alignment«
zu Tage, denn es kann auch in Zusammenhang mit etwas oder jemand anderem
verwendet werden, also »to align yourself with sth./sb.«*° Die Absenz von Align-
ment in Jois’ Ay schliefdt spirituelle Konnotationen desselben aus. Bei Steiner hin-
gegen spielt es eine libergeordnete Rolle, und dabei zeigt sich ein erneuter deut-
licher Unterschied zu Krsnamacaryas und Jois’ Verstdndnis von Orthopraxie und
Orthodoxie. Jedoch findet sich, wie bereits beschrieben, die Annahme der Spiralitat
der Natur und eine damit einhergehende Spiritualisierung bei Stebbins (1892: 61f.).
Der Terminus bedeutet fiir Steiner, sich selbst mittels der eigenen Kérperausrich-
tung zugleich geistig, emotional und energetisch auszubalancieren, um sich letzt-
endlich mit etwas Gottlichem zu verbinden. Wie ich argumentieren werde, traf
das prominent und einflussreich auch auf B.K.S. Iyengar zu. Auf die erste Defini-
tion zurickkommend heifdt das, dass der Mensch selbst mit Gott auf einer »Linie«
steht, gleichauf ist. Alignment, Perfektion, Lebendigkeit, Gesundheit, Balance und
Gottlichkeit gehoren dem gleichen semantischen Feld an. Die Begriindung seines
Spiritualitatsverstandnisses findet Steiner im Vergleich mit der Naturwissenschaft,
wenn er im MTC seine Alignment-Definition als eine >Ausrichtung aufs Lebendige,
aufs Gottliche«>modern« iibersetzt als »die Kraft der Evolutiong, als das >lebendige
Anpassen an die Umwelt« (paraphrasiert nach Steiner, 29.11.2015, FN 168).

Um diese mit der Kérperausrichtung verkniipften Inhalte zu vermitteln, bediente
sich Steiner neuer didaktischer Methoden: Haufig verwendete er Metaphern, um
zum Beispiel Positivitats-Diskurse korperlich erlebbar zu machen. Sebastian Schii-
ler halt diesbeziiglich fest, dass Metaphern nicht nur die sprachlich-kognitive Ebene
ansprechen, sondern strukturell zutiefst im sinnlichen, verkoérperten Erleben ver-
ankert sind:

Als ein frither Ansatz zur Theorie verkorperter Kognitionen kann auch das Werk Leben
in Metaphern von George Lakoff und Mark Johnson (2004 [1980]) genannt werden, in
welchem sie zeigen, dass nicht nur Sprache, sondern auch Denkprozesse allgemein
metaphorisch ablaufen und dass Metaphern tief in sinnlichen Erfahrungen mit dem
eigenen Korper und der Umwelt verankert sind. Orientierungs- und Wertungsmeta-

phern etwa richten sich oftmals am Kérperbau des Menschen aus. (2015: 37)

260 Vgl. https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/align, Zugriff: 23.8.2021.


https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english/align

232 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

Es liegt also nahe, dass der Einsatz von Metaphern effektiv ist, um kérperliches
Erleben auch in eine bestimmte interpretative Richtung zu lenken. Um wirksam
zu werden, muss die Art der Kérperbewegung allerdings intuitiv mit der Metapher
zusammenpassen. Zum Beispiel sollten sich die Ubenden beim MTC »Alignment«
in Erlangen bei der Einatmung, also bei einer aufrichtenden, expansiven Bewe-
gung vorstellen, mit dem Kopf in eine Konigskrone zu schliipfen. Das >Koénigliche«
wurde von Steiner diskursiv mit innerer Aufrichtung, Stolz und Selbstbewusstsein
in Verbindung gebracht. Ein Konig sei >langsam, entspannt, sicher und sich seiner
Besonderheit bewusst« (paraphrasiert nach Steiner, 28.11.2015: FN 41). Kérperliche
und innere Aufrichtung konnen iiber die passgenaue Metapher intuitiv miteinander
assoziiert werden und Alignment dient der Inkorporierung innerer Eigenschaften,
wodurch AYI eine wichtige Motivation fiir Bewegung und Koérperarbeit mit der Kor-
perkulturbewegung teilt. So war es zum Beispiel das dezidierte Ziel von Mensen-
diecks Ubungen, lebendige, positive Eigenschaften wie Mut, Kraft, Elastizitat oder
Jugendlichkeit zu entwickeln und kérperlich zum Ausdruck zu bringen.

Ein dhnliches bei Steiner gingiges Bild ist das des Lowenzahns, einer Pflanze,
die durch alle Widrigkeiten hindurch - sogar durch Beton - zur Sonne strebt. Mit
beiden Metaphern sollten die Ubenden eine iiber den Korper erlangte, letztlich aber
auch innere Aufrichtung hin zu etwas Positivem (zur Koniglichkeit, zur Sonne) fin-
den, welches, wie bereits gezeigt wurde, von Steiner mit etwas »Lebendigem« und
»Gottlichem« gleichgesetzt wird. Perfektion als Topos spielt eine tragende Rolle,
narrativ mit Gott in Verbindung gebracht. Steiner begleitete beim MTc die Ubungs-
praxis der Teilnehmer*innen mit der Imagination, sich beim Praktizieren vorzu-
stellen, man wire Gott, man wére perfekt (paraphrasiert nach Steiner, 28.11.2015: FN
39). Und sein Assistent Ralph Otto ergédnzte, dass perfekt sei, wie man jetzt grade ist
(ebd.: FN 45). Eine darauf aufbauende Ubungsaufgabe im Alignment-Manual lautete,
dass man sich vorstellen solle, dass Gott personlich iibe. Der Imperativ einer regel-
maéfdigen Orthopraxie und einer festgelegten Ausrichtung kann allerdings auch in
entgegengesetzter Richtung verstanden werden, da er impliziert, dass die Ubenden
eben gerade noch nicht perfekt sind, sondern dafiir arbeiten miissen. Doch ermogli-
chen es diese positiven, der Praxis unterlegten Diskurse, dass die Anstrengung und
die harte Arbeit, die mit ihr einhergeht, neu interpretiert werden kénnen. Gard et
al. heben hervor, dass es in vielen Yogastunden iiblich ist, dass die Lehrerin diskur-
siv (philosophisch?!) auf die Praxis der Schiiler*innen einwirkt, damit diese eine
neue Perspektive auf das eigene Tun entwickeln kénnen. So wird durch »cognitive
reappraisal« (Gard et al. 2016: 89), also »kognitive Neubewertung«, darauf abge-

261 »Other reappraisal resources can be acquired through yoga practice. For example, in the course of
yoga classes, teachers often instruct students about deeper aspects of yoga philosophy, such as compassion
and impermanence, which are useful in appraising or reappraising situations as less stressful.« (Gard et al.
2014: 83) Die hier als ganz allgemein gesetzte Philosophie des Yoga ist in diesem Fall Grundvoraussetzung
fiir die oben beschriebenen Veranderungen im Individuum hin zu verringertem Stressempfinden.



1.3 Kérperstrategien der Praxis 233

zielt, Erfahrungen - seien sie korperlich, mental oder emotional - umzuinterpretie-
ren, zum Beispiel, indem ein anstrengendes Erlebnis von Muskelermiidung als ein
voriibergehender Zustand definiert und dadurch der Grad der Anstrengung abge-
schwécht wird (ebd.: 83). Bei diesem Beispiel soll also durch die konkrete verbale
Anleitung, einen inneren Abstand zum Erleben zu schaffen, eine veranderte, positi-
vere Reaktion auf unangenehme Stimuli bewirkt werden. Solche expliziten Umwer-
tungsstrategien konnen den negativen Einfluss langer und wiederholter neuroen-
dokriner Aktivitat verringern, die in Zusammenhang mit hohem Stress steht (ebd.).

Ohnehin sind Atmung, Haltung und Bewegung auf bidirektionale Weise mit
Emotionen und kognitiven Zustanden verkniipft, und genau an dieser Verbindung
setzen Steiners Techniken explizit an. Eine Studie hat gezeigt, dass Kdrperhaltun-
gen auch die Hormonausschiittung beeinflussen, zum Beispiel trug eine ausladende
Haltung zu einer Testosteronausschiittung bei, wahrend eine zusammengezogene
Haltung das Stresshormon Cortisol ansteigen liefs (Payne/Crane-Godreau, 2015: 56).
Depressive Gedanken kénnen sich durch eine zusammengefallene Haltung verstar-
ken, wahrend gedachte Emotionsworte, die mit Stolz zusammenhingen, die Haltung
verbesserten (ebd.). Die vorher beschriebenen Metaphern des Koniglichen und
des zur Sonne hochstrebenden Léwenzahns sind in solche Wirkzusammenhange
zwischen Sprache, Imagination, Kérper und Emotion einzuordnen. Auch der im
Feld elaborierte holistische Diskurs iiber Heilung, Transformation etc., der in Kapi-
tel 11.2.3. auf dem empirischen Datenmaterial aufbauend analysiert wird, ist von
grofder Bedeutung fiir die Ausrichtung und Wirkung von dsana-s. Dieser Diskurs
kann durch die Zusammenfithrung mit Bewegungen inkorporiert werden und wirkt
sich ebenfalls auf Haltung, Kérpertonus und vieles mehr aus. Zum Beispiel nimmt
die Ausdeutung des Sttras 11/46 (sthira-sukham-asanam) ganz konkret Einfluss
auf den Muskeltonus, da dadurch angeregt in den asana-s ein Zustand von Eutonie,
also von ausbalancierter Spannung (Schmalzl et. al, 2015: 102) intendiert und durch
Atem- und Konzentrationslenkung hergestellt wird (vgl. Kapitel 111.2.3.8.). Durch
solche tiefgreifenden Verwebungen von Korperarbeit und damit zusammenhén-
gender Textdeutung sind Sinnlichkeit und Textlichkeit stark vernetzt und werden
wechselseitig effektiv.

Korperbild

Ich argumentiere weitergehend, dass solche wiederholten narrativen Praktiken
Einfluss auf das body image, das bestehende Korperbild der Ubenden haben kén-
nen. Koch merkt an, dass Kérperschemata sich von der aktiven Kérperwahrneh-
mung des Organismus unterscheiden, die mit dem Begriff Kérperbild bezeichnet
werden konne (2007b: 190). Ebenso unterscheidet Gallagher (1995: 229f.) »Korper-
bild« und »Kérperschema« voneinander:



234 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

In any case, attention to or awareness of the body is part of what [ mean by the body
image. Whatever the degree of body consciousness, however, the body schema contin-
ues to function in a nonconscious way, maintaining balance and enabling movement. Yet
by defining the body schema in terms of its prenoetic function, I do not mean to rule out
the possibility that the body image and body schema can work (or fail to work together)

in a complementary fashion.

Der Begriff »Korperbild« umfasst somit einen bewussteren Zugang zur eigenen
Korpergestalt, jede Art von mehr oder weniger bewusster Bewertung von Koérper-
bereichen ist folglich Teil des Kérperbildes. Auch Steiners Metaphern sind Bilder,
meist positive und es wurde vorgeschlagen, dass Metaphern bestehende schmerz-
hafte oder destruktive Kdrperbilder ersetzen konnen (vgl. Johnston, 2018).

Korperlich geht es bei Steiners Alignment ganz grundlegend um physische Sym-
metrie und Spannkraft, um das Strecken von Strukturen sowie um die damit ein-
hergehende mentale und emotionale Entwicklung einer positiven inneren Haltung.
Neu ist dies zwar, wie gezeigt wurde, im Kontext des Ays, aber nicht im modernen
Positionsyoga. Es war B.K.S. Iyengar, der holistisches Alignment zu einem grund-
legenden Topos machte:

We then see that, in its mature form, [yengar Yoga propagates a system of practice
in which a perfect harmonization of the somato-energetic being (annamayakosa plus
pranamayakosa) brings about all manner of healing: physical, psychological and »spir-
ituals, effectively culminating in »Self-realization, or in the attainment of the ultimate
religio-spiritual goal, however described. Harmonization is brought about by (progres-
sively more accurate) orthopractical performance of dsana and pranaydma according
to principles of musculo-skeletal alignment and even pranic diffusion. An analysis of
these principles, as offered above, clearly reveals the kind of materialistic and mecha-
nistic presuppositions of causality that characterize occultistic teachings. In a nutshell:
»perfect« physical alignment allows »perfect« diffusion of prana, which automatically
results in the perfected condition of »Self-realization«. (De Michelis, 2004: 233)

Die Parallelen zum Beschriebenen sind evident: Korrekte/perfekte Kérperausrich-
tung wird letztendlich zu einer spirituellen Selbstrealisation, in Steiners Termi-
nologie zum »wahren Selbst« fiihren, das er seiner Lektiire des Yogastitras ent-
nimmt. Auch die bei Ilyengar auftauchenden Begrifflichkeiten der verschiedenen
kosa-s, »Schichten, finden sich genauso in Steiners Alignment-Manual von 2015:
unter annamaya kosa versteht er die »Physis«, unter prandmaya kosa die »Ener-
gie«, manomaya kosa ist die »Emotion« oder der »Sinn« und vijianamaya kosa der
»Gedanke«. Diese vier Ebenen eines Menschen miissen sich »alignen«, um sich letzt-
lich anandamaya kosa, dem »Lebendigen, Ewigen, Wunderbaren« anzugleichen.
Hervorzuheben dabei ist, dass dies immer iiber eine Verwandlung des Kérpers und



1.3 Kérperstrategien der Praxis 235

Abb. 2: Hedwig Kallmeyer, »Gute Korperhaltung«, 1912. Seminar fir
Harmonische Gymnastik Kallmeyer: Lehrerin der Harmonischen Gym-
nastik. Ein neuer Frauenberuf. Berlin-Zehlenberg: Kulturverlag, S. 38

folglich der dufieren Erscheinung ablauft, ein auf ver-
schiedene Weise wichtiger Aspekt modernen Yogas:
De Michelis betont beziiglich Iyengars Light on Yoga
von 1966: »[...] (along with lyengar’s >Yoga Demon-
strations«<) [it] also created in the Western public
an awareness of the acrobatic and artistic potential
of postural practice. These developments opened
up spaces for the aesthetic appreciation of asanas,
something quite novel in the field of yoga.« (2004: 211)
Wie De Michelis treffend anmerkt, ist dies eine Kom-
ponente modernen Yogas, die sich deutlich von der
indischen Yogageschichte unterscheidet. Diese dsthe-
tische Komponente iibertragt sich in Steiners Setting
auch auf Alignment und die innere Haltung, was wie-
derum Auswirkungen auf die Orthopraxie hat. Der
beschriebene Fokus auf Ausrichtungsarbeit bringt
mit sich, dass in Steiners Umfeld nicht die akroba-
tisch Ubende als fortgeschritten auf dem Yoga-Weg
angesehen wird, sondern jene Ubende, die »philoso-
phische« Grundsatze verkorpert hat und deren gan-

zes Wesen (sichtbar) ausbalanciert ist. T, )
Die Themen Asthetik, korrekte Kérperhaltung etc. Gute Korperhaltung,
sind bereits in den 1910er Jahren in der deutschen, D e S o o

und strammer Bauchdecke.

den Ideen und Techniken Delsartes entlehnten Har-
monischen Gymnastik anzutreffen, die vor allem Hedwig Kallmeyer in Deutsch-
land popular machte, und durchziehen verschiedene Zweige der KKB. So zeigt das
Manual Die Harmonische Gymnastik als Frauenberuf von 1912 eine »gute Koérper-
haltung« (Kallmeyer, 1912: 38), vgl. Abb. 2.

Die dort gezeigte Anleitung - das Gewicht auf den Ballen, das Brustbein geho-
ben und die Bauchdecke stramm?® - konnte einem Alignment-Manual entstammen.
Jedoch werden die stabilen Fiif3e, der feste Bauchraum und die aufgerichtete Brust
von Steiner durch seine mit den hathayogischen bandha-s assoziierten Bandha-
ligns hergestellt. Auch die in der harmonischen Gymnastik verbreitete Annahme
des direkten Zusammenhanges von Koérperpraxis und Spiritualitat deckt sich mit
den beschriebenen Alignment-Vorstellungen: »The external body is, however, an

262 Die »stabile Mitte« zieht sich thematisch durch die KKB. Von Mensendieck als »Zentrale« bezeichnet
(Rincke, 2015: 39), wird ein stabiler Bauch z.B. auch ein Grundpfeiler von Pilates’ Methode.



236 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

imperfect manifestation of this spiritual body and in order for it to express its
spiritual nature perfectly, as is necessary in art and in life, it must be purified and
calibrated - that is, tuned and harmonized - through training.« (Foxen, 2020: 157)
Steiners dem Ay hinzugefiigte Praktiken verbinden es also mit der harmonischen
Lehre Iyengars, die von Anfang an in Austausch mit der amerikanischen New Age-
Bewegung stand (De Michelis, 2004: 209), und weisen Ahnlichkeiten mit Inhalten
der harmonischen Linien der KKB auf.

Uber die im Vorhergehenden aufgezeigten visuellen Codes, die gleichsam tief
verkorpert sind, kommen Diskurse iiber einen bestimmten Lebensstil sichtbar zum
Ausdruck, werden wiederum von anderen imitiert und so reproduziert.

Sind nun Koérperhaltung und ihre Bedeutung auf eine solche Weise stark ver-
netzt, bedeutet dies im Umkehrschluss, dass schon die besprochenen holistischen
Diskurse auf die korperliche Ausrichtung einwirken kénnen? In einer Studie von
2001 wurden fortgeschrittenen Klavierspielern Melodien vorgespielt, die sie bereits
praktisch umsetzen konnten. Obwohl sie sich dabei kérperlich absolut still verhiel-
ten, aktivierte sich ihr Motorcortex, von dem aus willkiirliche Bewegungen gesteu-
ert und aus einfachen Bewegungsmustern komplexe Abfolgen zusammengestellt
werden (Haueisen & Kndsche 2001: 788). Die Vernetzung von Noten, ihren auditiven
Entsprechungen sowie der jeweiligen Finger, die beim Klavierspiel dafiir benutzt
werden, sind kulturell erlernte Zusammenhéange. Ebenso ist die Vernetzung eines
Diskurses iiber Gottlichkeit mit psychophysischem und emotionalem Wohlbefinden
und innerer Balance und den damit zusammengefiihrten Bewegungsqualitdten kul-
turell erlernt. Meine Beobachtungen im Feld weisen tatsdchlich in diese Richtung.
Die Korper derart gepragter Schiiler*innen richten sich schon durch Steiners Satz
am Anfang der Praxis, dass es eigentlich um svatma, das wahre, gottliche Selbst
ginge, sichtbar nach seinen Alignmentprinzipien aus. Der Diskurs ist tief in die
Korper eingegangen, die Kdrperhaltung ist zu einer inneren Haltung geworden.

Abschliefdend mochte ich auf den Vergleich von Alignment mit einem »inne-
ren drsti« zuriickkommen, denn die zuriickliegende Analyse von Alignment zeigte
einen entscheidenden Unterschied zwischen einem visuellen Fokuspunkt und
einem bestimmten Alignmentprinzip als Aufmerksamkeitsanker: Ein drsti ist per
se zundchst neutral, es geht zwar eine Wirkung, aber keine spezielle Wertung oder
Bedeutung mit der Nasen- oder der Fuf3spitze einher. Das beschriebene Alignment
hingegen ist von einer Vielfalt (moderner) Sport-, Gesundheits- und Schonheitsdis-
kurse durchzogen und in Zusammenhang damit von Spiritualitatsdiskursen sowie
letztlich von Erzdhlungen iliber ein optimiertes Menschsein. Genau wie die Kor-
perkulturist*innen mit ihren Methoden praktisch und diskursiv eine holistische
Lebenseinstellung bewirken wollten, durchzieht Steiners zum Beispiel tiber Kor-
peralignment stattfindende Reformulierung von Ay eine dhnliche Thematik.

Alignment wird zudem intersubjektiv geteilt - iber Adjustments, Hilfestellun-
gen, sollen Lehrer*innen es in den Schiiler*innen herstellen.



1.3 Kérperstrategien der Praxis 237

1.3.11 Deictic Touch: Adjustments und Diskurse

Auch das Wort »Adjustment« wurde aus dem Englischen iibernommen, es bezeich-
net das physische Eingreifen der Lehrerin in die Praxis der Ubenden. Lange Zeit
wurde diese Interaktion, wenn ins Deutsche tibersetzt, als »Korrektur« bezeichnet,
bis sich der mit der kindsthetischen Wende heutigen Yogas einhergehende positi-
vere Begriff »Hilfestellung« durchgesetzt hat - im Englischen oft »Assist« genannt.?®®
Der vorhergehende Unterpunkt hat gezeigt, wie deutlich die korperliche Ausrich-
tung mit spirituellen Diskursen vernetzt wird. Dort sollen Adjustments nun nicht
nur, wie es noch bei Jois der Fall war, Orthopraxie herstellen, sondern Alignment
hervorrufen, und kdnnen folglich als Mittel verstanden werden, um die damit ver-
kntipften Diskurse im subjektiven, korperlichen Erleben zu verankern, ja, zu ver-
korpern. Im Folgenden werde ich zeigen, dass Adjustments eine inhaltlich weisende
Funktion erfiillen konnen, die ich als »Deictic Touch« bezeichne. »Deixis« kommt
vom altgriechischen »8ei€ig« und bedeutet »Zeigen«. Eine bei Assists stattfindende
Bertihrung kann eine deiktische Qualitét besitzen, zum Beispiel wenn die Lehrerin
mitihr Alignment herstellen moéchte. Wie beschrieben kann Alignment diskursiv auf
etwas Gottliches verweisen, wodurch dieses Thema potenziell auch durch die adjus-
tende Beriihrung an die Ubende herangetragen und auf sie iibertragen werden kann.

Der hier eingefiihrte Terminus »Deictic Touch« orientiert sich am Konzept der
»Deictic Gestures« aus dem Bereich der Educational Linguistics von Tara McGo-
wan, die diese »zeigenden Gesten« wie folgt definiert: »[...they] work to create
and maintain intersubjective and collective knowledge among participants in small
discussion groups« und resultieren in »socially-constructed knowledge« (2010: 55).
Wichtig ist hierbei der Aspekt der mithilfe der Hinde hergestellten Wissensvermitt-
lung, der auch auf Adjustments zutrifft, hier allerdings auf direkten Beriithrungen
aufbaut. Natiirlich geht mit einer Beriihrung meist eine Intention bzw. eine Aus-
sage einher: primar von den Handen ausgefiihrt, kann sie sanft, intensiv, liebevoll,
hart etc. sein. In der Haut der Hande sitzen iiberdurchschnittlich viele Rezeptoren,
die eine hohe haptische Sensibilitdt ermdglichen. Dadurch kdnnen sie kontrolliert
und prazise mit der Umwelt interagieren wie kein zweites Korperteil, wodurch in
ihnen ein verstarktes Ichgefiihl sitzt - auch dieses Ich kann sich folglich iiber die
Héande ausdriicken. Ebenso bestehen Unterschiede zwischen den beiden Handen,
beispielsweise beim Nagelschneiden, wie Koch (2007b: 212), sich auf den Philoso-
phen Michel Serres beziehend, anschaulich beschreibt:

263 Der Einfachheit halber werde ich jedoch im Folgenden beide Begriffe, »Adjustment« und »Assist,
synonym verwenden.



238 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

Wenn ich als Rechtshidnder mit links meine rechte Hand beschneide, dann ist das Gefiihl,
aus dem Lot zu sein, vorherrschend. »Ich« bin in der rechten Hand mehr als in der linken,
die schneidet, - ich werde geschnitten von mir. Dass es zu einer solchen Formulierung

kommen kann, zeigt wieder das Fluktuieren unseres Ichgefiihls an.

Zum Assisten setzen die Lehrer*innen im Forschungsfeld regelmaflig andere Kor-
perteile ein, wie ihre Fiif3e, die Arme, das Brustbein oder sogar die Stirn. Da auch
diese Beriihrungen sehr gezielt ausgefiihrt werden miissen, verteilt sich dabei
das Ichgefiihl vermehrt auf verschiedene Kérperbereiche. Einer solchen gezielten
Bertihrung steht ein arbitrérer, nicht intentioneller Kérperkontakt gegentiber, bei-
spielsweise, wenn sich zwei Arme unwillentlich in der U-Bahn beriihren, was je nach
Fiillzustand der Bahn moglicherweise nicht einmal bewusst wahrgenommen wird.
Wiirden sich allerdings zwei Handinnenflachen in der gleichen Situation bertihren,
gdbe es sicherlich eine starkere und bewusstere Reaktion. Folglich sind Menschen
zutiefst daran gewo6hnt, mittels Beriihrungen verschiedene Inhalte vermittelt zu
bekommen, aufzunehmen und selbst zu vermitteln. Deictic Touch geht nun tiber die
Bedeutung dieser alltdglichen Kontakte hinaus. Deiktische Beriihrungen dienen der
Erschaffung und Erhaltung von bestimmten sozial konstruierten, intersubjektiven
und kollektiven Wissensbestanden. Auf das Thema Alignment und Assists bezo-
gen handelt es sich dabei einerseits um implizites Wissen iiber die eigene Korper-
haltung und -bewegung und andererseits wird, mit der kdrperlichen Ausrichtung
zusammenhdngend, iber Alignment herstellende Berithrungen ein kollektiver Dis-
kurs liber svatma, das eigene »wahre Selbst« konstruiert und reproduziert.

Zur Ausarbeitung dieser Uberlegungen werden im Folgenden erst Krsnamacaryas
und Jois’ Adjustment-Ansatze analysiert, um dann auf die verschiedenen Herange-
hensweisen im Forschungsfeld einzugehen. Neben der jeweiligen konkreten Tech-
nik werden die dabei vermittelten Diskurse analysiert. Es wird sich deutlich her-
ausstellen, dass es zwischen Krsnamacarya, Jois und heutigen Ay-Lehrer*innen wie
Steiner und Nardi grofde Unterschiede sowohl in der kdrperlichen Performanz von
Assists, als auch, in strukturellem Zusammenhang damit, in ihrer interpretativen
Auslegung gibt. Die im Feld anzutreffende somatisch-spirituelle Konnotation von
Beriihrungen ist eine Innovation. Das trifft ebenso auf die Idee zu, mittels Adjust-
ments Inhalte aus dem Yogastitra zu vermitteln.

Krsnamacarya: Deictic Touch?

Obwohl Krsnamacarya auf verschiedenen Fotos, die im Internet kursieren, ganz
selbstverstiandlich mit anderen Koérpern zu arbeiten scheint, klarte die unabhan-
gige Yogaforscherin Jacqueline Hargreaves im »Silenced Voices Panel« der Brighton
Yoga Conference am 29.7.2019, dass Adjustments keinen Vorganger in der Geschichte
des Hathayogas haben:



1.3 Kérperstrategien der Praxis 239

Ethnographic research by the Hatha Yoga Project, has found little evidence for the use of
touch for instructional guidance, and in particular, no evidence for physical adjustments
amongst contemporary ascetics. In fact, one might argue, that given the thousand-year
long history of physical practices in India, these two aspects of a student-teacher rela-
tionship are not only unique to the Krishnamacharya-Jois system, but might be consid-
ered ultra-modern. (Hargreaves, 2019)

Woher Krsnamacarya die Praxis des Adjustens hatte, ob er sie von seinem Leh-
rer lernte oder selbst entwickelte, ist noch ungeklart. Ein Bild aus den 1950er Jah-
ren zeigt ihn mit einem Kind, das er, Kopf und Schultern zwischen seinen Beinen
abgelegt und die Beine mit seinen Handen haltend, in eine Umkehrposition bringt.
Die Szene sieht viterlich-spielerisch aus.?* Auf einem Bild aus den 1930ern steht
Krsnamacarya auf Rippen und Bauch eines zu einem Bogen geformten kleinen Jun-
genkorpers, seine Hinde ruhen auf den Hiiftknochen des Kindes.?®> Krsnamacaryas
Korpergewicht tibersteigt das des Jungen um ein Vielfaches. Dieser Eingriff in die
perfektionierte Haltung des Kindes scheint weder als Korrektur noch als Hilfestel-
lung Sinn zu ergeben. Daher kann angenommen werden, dass diese Szene in die in
der Zeit liblichen visuellen Darstellungen von Yoga einzuordnen ist, die dem Zwe-
cke der Popularisierung dienten. Es zeigt trotzdem, wie intensiv Krsnamacarya in
einen libenden, sich in einer hilflosen Position befindenden Koérper eingegriffen
hat und dass er zumindest Kindern solche dominanten Assists gegeben hat.?® Ein
Foto von 1963 zeigt die ungewohnliche Szene eines sich bereits in seinen Siebzigern
befindlichen Krsnamacarya, der auf den Unterschenkeln der Amerikanerin Libbie
Mathes sitzt und ihre Fiifde nach unten driickt, in eine Position namens bhekasana,
der Frosch.?” Dieses und einige weitere Fotos aus derselben Serie sind das einzige
Bildmaterial, das Krsnamacarya in so engem Koérperkontakt mit einer (westlichen)
Frau zeigt. Sollte diesem Adjustment eine Funktion zugeschrieben werden, wére
es wohl die der Intensivierung.

Weiterhin ist nichts dariiber bekannt, wann, zu welchem Zweck, wie genau und
bei welchen Personengruppen Krsnamacarya Assists einsetzte und ob es Unter-
schiede zwischen seinen Schaffensphasen gab. Wenn seine Adjustments eine non-
verbale Botschaft an die Ubenden herantrug, dann ging es dabei vermutlich um
Intensivierung und Herstellung von Orthopraxie, aber nicht um einen damit zusam-
menhdngenden spirituellen Diskurs. In seinen Biichern, die allerdings nicht unbe-

264 Das Bild ist abrufbar unter: https://en.wikipedia.org/wiki/File:Krishnamacharya_teaching.jpg,
Zugriff: 11.10.2021.

265 Das Bild ist zu finden unter: https://en.wikipedia.org/wiki/File:Krishnamacharya_mysoreSchool.jpg,
Zugriff: 11.10.2021. Die Stellung des Jungen entspricht Kapotasana B, eine Position der zweiten Serie des AYs.
266 Ebenso maoglich ist, dass diese Praxis in die Methoden korperlicher Ziichtigung eingeordnet werden
kann, die zu Erziehungszwecken in den 1930er Jahren in vielen Teilen der Welt, so auch in Indien, tiblich
waren.

267 Siehe https://pureinspirations.com/my-path-to-yoga/, Zugriff: 11.10.2021.


https://en.wikipedia.org/wiki/File
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Krishnamacharya_mysoreSchool.jpg
https://pureinspirations.com/my-path-to-yoga/

240 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

dingt als Handbiicher fiir Lehrer*innen gedacht waren, finden sich keinerlei Hin-
weise auf die Praxis des Assistens. In jedem Fall muss Jois Krsnamacarya in den
langen Lehrjahren mit ihm beim Adjusten erlebt haben, es ist allerdings nicht klar,
ob er es konkret von ihm gelernt hat.

Pattabhi Jois, Schmerz und das »miilabandha-Adjustment«

We were all practicing to the best of our ability. We were all really nervous, afraid of
being adjusted but really more afraid of being ignored. (Miller, 2003)

Some people have undoubtedly been injured by adjustments. Some people have
undoubtedly been damaged by the strictness of this system. This KPJ Ashtanga yoga
model - with its emphasis on practitioners fitting their body to postures, with its hier-
archy of poses that fuels striving, with its authoritarianism of the guru and disciples -
has definitely broken some people. (Blair, 2018: 4)

Diese beiden Zitate von Jois-Schiilern verdeutlichen, dass unter Jois Adjustments
eine vollig neue Dimension annahmen. Wahrend Tim Millers Zitat die zwiespéltige
Autoritat seines Lehrers aufzeigt, prazisiert Norman Blairs Aussage vielleicht die
von Miller erwédhnte Angst, die unter Jois’ Schiiler*innen herrschte, und macht deut-
lich, dass er einige seiner Schiiler*innen mit Adjustments verletzt hat. Schmerz als
vorrangiges Thema in Mysore hing nicht nur mit der bereits beschriebenen, grenz-
iiberschreitenden, hierarchisch aufgebauten Praxis selbst zusammen, sondern auch
mit Jois »furchterregenden Handen« (»fearsome hands«, Donahaye/Stern 2010:
xiii). Millers paradoxe Beschreibung der gleichzeitigen Angst davor, ignoriert zu
werden, offenbart, wie sehr Jois’ Adjustments fiir seine Schiiler*innen mit person-
licher Anerkennung und Selbstwertgefiihl zusammenhingen.

Korperliches Alignment und damit Gesundheit waren bei Steiner mit einem
holistischen Diskurs von Spiritualitdt und Heilung aufgeladen. In Mysore iibernahm
diese Rolle die Hingabe an den Lehrer und an die Praxis selbst, wie mir Karen Rain
im Interview verdeutlichte, die 2017 mit ihrem #MeToo-Statement tiber den Miss-
brauch durch Jois die Ay-Community in Aufruhr versetzte:

Laura von Ostrowski: Was the notion of spirituality in Mysore connected to self-care?

Karen Rain: I think it’s a bit... Like the way people in Ashtanga talk about Ashtanga,
about whether it’s actually good for the body or not depends on the point that they’re
trying to make, right. Sometimes it was connected to self-care and health and longevity,
and sometimes it wasn’t. Sometimes it was connected to, actually, a sort of rejection of
the body and the body’s needs.

L.v.0.: The practice or the notion of spirituality?



1.3 Kérperstrategien der Praxis 241

K.R.: The notion of spirituality through the practice. Because that’s all there was, you
know: Do your practice and all is coming, ninety-nine percent of practice, one percent
of theory, blablablablabla... So, the practice is the spirituality, and the devotion to the
Guru. Those are the two central pieces of spirituality in the community. As the commu-
nity understands it the spirituality is surrender to the Guru, surrender to the practice. So,
within that, I think self-care would sometimes, occasionally pop it’s head up, and would
be like: »This is great for my body, [ have so much more energy, 'm so much healthier, I
shit every morning«, whatever. But [ think probably more of the time the body was sec-

ondary. The practice was more important than the body. (Rain, 1.2.2019: 52-55)

Die im Unterpunkt »Alignment« gezeigte interpretative Achse Kérperausrichtung -
Lebendigkeit - Positivitit — Gottlichkeit, von den Ubenden selbststindig herstell-
bar, stellt sich bei Jois vollkommen anders dar. Seinen Hinden wurden heilende
Fahigkeiten zugesprochen, wie Nick Evans, ein spaterer Schiiler von Jois beschreibt:

He says, »All is God.« [...] Because when he puts his hands on you, when he smiles atyou,
when he is with you, that’s what’s with you. That understanding, that firm belief, estab-
lished understanding, knowledge, is what pours out of him. And of course it’s every-
where all the time, but because we are so enmeshed in our bodies and our histories and
resistance and fear, we don’t contact it. We don’t make a connection with it. But when
he touches us, it is like light flowing from him into us. Healing love, knowledge, power,
forgiveness, kindness... you are already perfect. He knows it, we don’t know it. He knows
it, he touches us, and with absolute certainty he knows that to be the case. We go, »Oh
yes«, but arrogance and self-preservation get in the way. (Donahaye/Stern, 2010: 410)

Die Identifikation mit dem Korper ist auch bei Evans etwas Negatives - rein tiber
den Korper ist das Gottliche nicht zu erfahren, wenngleich er ein Werkzeug auf
dem Weg ist. Es ist der Lehrer, wie es schon Rain beschrieb, der als die Verkorpe-
rung dieses Gottlichen, als ein im Leben Erloster portratiert wird. Sein »Wissen«
dartiber, dass in jedem Lebewesen etwas Gottliches stecke, durchzieht auch seinen
Korper und kann somit tiber seine Hande weitergegeben werden. Der Lehrer und
die Beriihrung durch ihn werden zum Interface zwischen der Schiilerin und Gott,
seine Adjustments werden zu Sakramenten.

Rains Erfahrungen mit Jois’ Bertihrungen waren allerdings, wie sie erst viele
Jahre spater schildern wird,?®® ganz anderer Art: Nicht nur Rain kommt in Remskis
Buch Do Your Practice And All Is Coming von 2019 zu Wort, sondern viele weitere
Frauen, die von Jois sexuell belastigt wurden. Dort wird das bedriickende Ausmaf3
dieser Falle beschrieben, auf das an dieser Stelle nicht ndher eingegangen werden
kann. In Mysore zum Teil ironisch-beschonigend als »miilabandha-Adjustment«

268 Vgl. https://karenrainashtangayogaandmetoo.wordpress.com, Zugriff: 18.9.2021.


https://karenrainashtangayogaandmetoo.wordpress.com

242 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

bezeichnet, wurden Jois’ Ubergriffe von der internationalen Gemeinschaft totge-
schwiegen. Moglicherweise still auf diese Dynamiken in Mysore reagierend, trans-
formiert sich die prothetische Vernetzung mit dem Lehrer in Steiners AYI in eine
iiber den Kérpervollzug erlangte prothetische Vernetzung mit der Umwelt und dem
Kollektiv. Die Machtverhaltnisse und die Dynamiken dndern sich - nach Einfiihrung
und mit der notigen Ubung kann die erwiinschte kérperliche Ausrichtung von einer
jeden Lehrerin hergestellt werden.

Deictic Touch und Consent: Adjustments im heutigen Ashtanga Yoga
(Innovation)
Im Forschungsfeld werden Adjustments nicht nur mit medizinischen und padago-
gischen Begriindungen versehen und bekommen eine neue Berithrungsqualitét,
sondern es wird ihnen auch neue Bedeutung zugeschrieben. Steiner organisierte
den Aufbau einer »Hilfestellung« so:
1. Die Hand auf den Kérper der Ubenden auflegen und horen, dann erst
Impulse geben. Die Ubende ist immer fiihrend.
2. Intuitives Wahrnehmen, was angemessen ist, zum Beispiel
beziiglich Intimitat.
Neue, unbekannte Schiiler*innen erst einmal nicht beriihren.
4. Beisexuellen Gedanken Korperkontakt vermeiden, die eigene Intention
reflektieren und der Lehrer*innenrolle angemessen reagieren.
5. Perfect Fit (ein aus der Thai-Massage stammender Terminus):
Die Beriihrung soll sich beziiglich des Drucks und der Intensitat anfithlen
wie ein perfekter Hindedruck.
6. Auf die Balance achten, die Schiilerin in der Stellung stets stabilisieren.

@

Des Weiteren formulierte er fiinf verschiedene Adjustmentprinzipien, in denen
deren Funktion zum Ausdruck kommt. Mit einem Adjustment kann
1. Die Atmung unterstiitzt werden,
2. Lange erzeugt werden (vor allem in der Wirbelsdule, aber auch
in anderen Korperteilen),
3. Teile, die komprimiert sind oder unter Spannung stehen, massierend
entspannt werden,
4. Alignment im Atemrhythmus unterstiitzt werden (erst Fiifie, dann Hénde,
Beine, Arme),
5. Eine Position intensiviert werden oder dabei geholfen werden, iiber
Reibungen, Rutschpunkte oder Hindernisse hinweg zu kommen.
(18.3.2016, FN 201-212)

Alle diese Grundlagen stehen fiir Einvernehmlichkeit zwischen der Assistenden
und der Assisteten, sie stehen fiir Sicherheit, fir Stabilitat, fir Wohlbefinden, fir



1.3 Kérperstrategien der Praxis 243

Gesundheit. Durch solche Reformen werden Adjustments zu einem ausgefeilten, auf
moderner Berithrungskultur beruhenden, didaktisch ausgearbeiteten Teil von Yoga-
ausbildungen und Yogastunden. Das Assisten war in Steiners Advanced-Ausbildung
neben der eigenen Yogapraxis eine der grundlegendsten Techniken, die vermittelt
wurden. In allen finf Ausbildungswochen wurde téglich nach den oben genannten
Prinzipien geiibt. Da mich also in meiner Praxis jeden Tag zwei bis drei verschie-
dene Lehrer*innen assistend begleiteten, wurde ich in den zwei Jahren von sehr
vielen verschiedenen Leuten sehr nah beriihrt und habe selbst die Kérper so vieler
verschiedener Menschen angefasst, wie noch nie in meinem Leben zuvor. Im Laufe
der Zeit lernten meine Mitschiiler*innen nicht nur, immer feinfiihliger tiber ihre ein-
gesetzten Glieder mit meinem sich bewegenden Kérper umzugehen, sondern auch
ich lernte, assistet zu werden. Das bedeutete, mich nicht aus meiner Praxis, meiner
Konzentration und meiner Atmung bringen zu lassen und trotzdem die fremden
Impulse aufzunehmen. Manchmal absolvierte ich dadurch Positionen, die ich alleine
nicht hatte einnehmen kdnnen. Mein Kérpererleben war nicht mehr rein mein eige-
nes, ich hatte die Assistende wie ein Hilfsmittel in mein Kérperschema integriert.

Am spéten Vormittag, nach dem Uben und Assisten, gab es Feedbackrunden mit
all denjenigen, mit denen im Laufe der Praxis interagiert worden war. Der allge-
meine Konsens war eine sehr positive Einstellung zum Beriihrtwerden. Die Star-
kung der eigenen Ausrichtung und Lange im Korper entwickelte sich spiirbar, die
Atmung wurde tiefer und bewusster, Verspannungen wurden wegmassiert - insge-
samt verstarkte sich die Selbstwahrnehmung deutlich. Manchmal erweiterten sich
durch die Begleitung einer wohlgesonnenen Helfenden sogar die eigenen Fahigkei-
ten. Assists, die sich nach Steiners Regelwerk richten, sind demnach fiir die meis-
ten Menschen angenehm. Sie sind zu einer intersubjektiven Praxis geworden, die -
wie Massagen - ein Gefiihl von Verbundenheit und Verschmelzung mit anderen
Menschen hervorrufen kann.

Der Anthropologe Edward T. Hall entwickelte schon in den 1960ern das Konzept
der Proxemics, also verschiedener Distanzzonen, die Menschen unbewusst um sich
herum ausmachen, wie in Abb. 3 gezeigt. Die Grenzen des eigenen Korpers sind nie
nur individueller Art, sondern beziehen sich immer; egal ob es um Nahe oder Dis-
tanz geht, auf ein Gegeniiber, auf das Soziale - andere Menschen sind des Menschen
wichtigste Stimuli. Es konnte gezeigt werden, dass sich der peripersonale Raum
(peripersonal space (PPS)) auf andere Personen ausdehnen kann, so dass sie sogar
in ihn inkludiert werden - vorausgesetzt, sie verhalten sich kooperativ und fair:
»Together these findings suggest that in presence of an unknown individual, our PPS
shrinks, as to leave space to the other, whereas after a positive exchange, even if abs-
tract, PPS expands as to create a common space of interaction.« (Serino, 2019: 149)
Somit wéhlte ich selbst vor allem die Personen zum Assisten aus, die mir sympa-
thisch waren, und andersherum wurde ich von eben diesen ausgewahlt. In solch
einem positiven Setting kénnen sich also die peripersonalen Rdume von Ubender



244 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

und Assistender verschranken. Nun betritt eine Assistende auch den von Hall aus-
gemachten intimen Raum. Ich liefd mich tatsachlich mehr und mehr darauf ein, ver-
schiedene Korper in meinen intimen Raum zu integrieren. Ihren Kérper, driickend,
hebelnd, schiebend, massierend, Haut an Haut als Verlangerung meines eigenen
Korpers zu erleben und gefiihlt mit ihnen zu einer stabilen, oder aber, je nach Qua-
litdt der assisteten Position, entspannten Einheit zu verschmelzen. Assists konnen
so, wie Massagepraktiken auch, als eine einerseits personliche und doch deutlich
soziale Praktik bestimmt werden.

PUBLIC SPACE

SOCIAL SPACE

PERSONAL
SPACE

Abb. 3: Edward T. Hall, Ringdiagramm zu Proxemics, 1963, https://en.wikipedia.org/wiki/Proxemics#/
media/File:Personal_Space.svg/https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/deed.en

Prothetisches Kéorperwissen

Um die andere Seite, also die aktive Arbeit des Adjustens zu beschreiben, ist die
bereits eingefiihrte religionsdsthetische Kategorie der prothetischen Wahrneh-
mung erneut hilfreich, da sie erklért, wie Hilfsmittel und Teile der Umwelt ins eigene
Korperschema integriert werden konnen (Koch, 2017: 401). Denn die Adjustende
kann je nach angewendeter Technik den Kérper der Ubenden als Verldngerung des
eigenen Korpers erleben. Beispielsweise wird nichtim distalen, sondern im eigenen
Korper erlebt, ob durch Ziehen an einem Korperteil das gesamtkorperliche Gewebe
des Gegeniibers an einem Punkt nachgibt oder nicht, da die Helfende dadurch die
eigene Korperposition, die aufgewendete Kraft etc. sofort daran anpassen muss.


https://en.wikipedia.org/wiki/Proxemics#/media/File
https://en.wikipedia.org/wiki/Proxemics#/media/File
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/deed.en

1.3 Kérperstrategien der Praxis 245

Auch wenn in einer Position ein gemeinsames, stabilisierendes Gleichgewicht auf-
gebaut wird, wird dieses Gleichgewicht im Kérper der Adjustenden wahrgenommen.
Der aufgeheizte, stimulationsarme Yogaraum erschafft ein auf3eralltagliches, ja
rituelles Ubungssetting, in dem im ungewdhnlich nahen Kontakt mit anderen Men-
schen Korpergrenzen und somit Grenzen des Selbst erfahren und erweitert werden.
Menschen, deren Kreuzbein ich noch eine Stunde zuvor im Yogaraum in der Posi-
tion des herabschauenden Hundes mit meinem Brustbein stabilisierend bertihrt
hatte, wiirde ich in einem alltaglichen Setting keines meiner Koérperteile mehr auf
ihr Kreuzbein legen. Diese rituelle Uberschreitung der persénlichen Kérpergrenzen
kann als eine rituelle Uberschreitung des Alltagserlebens gedeutet werden, die eine
(potenziell lustvolle) Erweiterung des intimen sowie des peripersonalen Raumes
zur Folge hat, wodurch auf angenehme Weise ein gewisser Selbstsinn verschwim-
men kann (Serino, 2019). Fiir Clifford Geertz spielt in einem religiosen Setting die
Ritualerfahrung gegeniiber der Alltagserfahrung eine wichtige Rolle:

Fiir C. Geertz hat Religion eine wichtige Funktion fiir die Verstehbarkeit der Welt. Hier-
bei spielt die gegeniiber der Alltagserfahrung gesteigerte Wirklichkeit der Ritualer-
fahrung eine Schliisselrolle. Das hdngt unter anderem damit zusammen, dass hierin
ein Ganzheitserleben stattfindet. [...] »Denn es ist das Ritual, d.h. der Komplex heiliger
Handlungen, in dessen Rahmen sich in der einen oder anderen Weise die Uberzeugung
herausbildet, dass religiose Vorstellungen mit der Wirklichkeit tibereinstimmen und

religiose Verhaltensregeln begriindet sind« (Geertz 1983: 78). (Koch, 2007b: 30)

Solche feinen rituellen Grenziiberschreitungen haben moglicherweise Anteil
daran, dass dem Setting der Yogapraxis eine transformative, spirituelle Aufladung
zukommt. Jedoch geht es beim heutigen Assisten tatsachlich eher um eine sanfte
Erweiterung der Grenze und nicht um eine echte Transgression. In AYI werden
Adjustments gezielt wohltuend und gesundheitsférderlich ausgefiihrt, aufbauend
aufaktuellen Diskursen um Konsens und Gesundheit. Damit unterscheiden sie sich
deutlich von den rigorosen Beriihrungen Pattabhi Jois’, die eher als Grenziiber-
schreitung gedeutet werden konnen. In Erzahlungen von Jois’ Schiiler*innen findet
sich haufig die Suche nach einer intensiven korperlichen Erfahrung:

Deborah Crooks: Do you think he thought we were more spiritually deprived? Or that

we somehow needed more medicine?

Tim Miller: There’s probably something to that. We were obviously crazy and needed
the purifying of the practice a lot, so we got it. [...] It was also really different being one
of a few students there getting strong adjustments every day. It was pretty transforma-
tive. You'd go into savasana each day at the end, and it would be like being ripped open.
I'd lay there and cry for a half hour and then afterwards just feel completely transpar-
ent. You'd walk the streets of India, and it would be like it was moving right through
you. (Miller, 2003)



246 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

Der »transformative« Prozess, den Miller hier beschreibt, wird tiber »starke Adjust-
ments« eingeleitet, die den Korper gewissermafien »aufreifen«. Der Korper der
Ubenden scheint in dieser Erzihlung als eine sehr harte Schale, die mit intensiven
Mitteln aufgebrochen werden muss, damit sich das verletzliche Innere zeigen kann
(»I'd lay there and cry for a half hour«).

In Steiners und Nardis Kérperverstandnis ist der Kérper hingegen ein vorsichtig
zu stimmendes Instrument, das, wenn richtig eingestellt, das gesamte Wesen des
Menschen und bei Steiner sogar etwas Gottliches in ihm zum Ausdruck bringen
kann, und erneut zeigt sich, dass frither mit Schmerzempfinden verkniipfte Ele-
mente heute durch solche der Propriozeption ersetzt werden. In beiden Konzep-
ten ist der Korper allerdings letztlich mangelbehaftet. Bei Jois muss er gleichsam
ausgeschaltet werden, um zum Inneren zu gelangen. Dieses Innere ist dann nicht
das mundane Selbst, welches ja tiber den Korper zu definieren ware, sondern ein
metaphysisches, das sich auferhalb des Korpers befindet, was im Einklang mit
den meisten indischen Philosophien steht, auch mit der des Yogastitras. Steiners
»Selbst« hingegen ist ein verkorpertes, und dieser derart bedeutsame Kérper muss
bearbeitet werden. Nach LaFleur, dessen Typologie korper-akzeptierende und kor-
per-modifizierende Handlungen unterscheidet (1998: 37), sind sowohl Jois’ Ay als
auch Steiners AYI der zweiten Kategorie zuzuordnen, wenngleich die Modifikation
bei Steiner sanfter ablauft und dabei diskursiv auf Natiirlichkeit abgezielt wird.

Koch merkt an, dass sich die individuelle Berithungsgeschichte in die Haut-
karte einpragt hat: »Streicheln und Kiissen, Schlagen und Anpacken tatowieren
sich ein.« (2007b: 213) Das bedingt moglicherweise auch, welche sensuellen Stimuli
in der eigenen Yogapraxis gesucht werden. Zukinftige Berithrungen kdnnen solche
Einspeicherungen entweder erneut bestatigen oder aber verandern. Sollten sich
gewaltvolle Erfahrungen in die Haut eintdtowiert haben, werden sie durch Steiners
rituelle Praktiken der einvernehmlichen Assists, der Muskeltonus reduzierenden,
massierenden (Selbst-)Beriihrungen, des die Propriozeption férdernden Biofeed-
backs nicht bestatigt. Moglicherweise kann so sogar durch stete Einiibung die per-
sonliche Geschichte der Haut sowie, direkt darunter liegend, die der Faszien, der
Muskeln und des Nervensystems beeinflusst werden.

Gleichzeitig konnen Assists wie angesprochen als »kultische Tatowierungen«
verstanden werden, durch die »die textliche und orale Lehre auf Kérperebene ein-
gelibt und tibertragen wird« (Koch, 2007b: 263): Deictic Touch. Zeigende Beriihrun-
gen konnen potenziell Kérperdiskurse, die in Menschen aufgrund ihrer individu-
ellen Geschichte angelegt sind, verandern. Steiners sanfte und positive Aus- und
Aufrichtung zum (inneren) Goéttlichen, auf Iyengars holistischem Alignment aufbau-
end, wird iiber eine in der Geschichte des modernen Yogas vorher nicht dagewe-
sene Beriihrungskultur effektiv. Assists tragen somit grundlegend zur somatisch-
intersubjektiven Einspeicherung der skizzierten Spiritualitatsdiskurse bei. Mittels



1.3 Kérperstrategien der Praxis 247

Assists konnen sogar Interpretationen des Yogasitras performativ umgesetzt wer-
den, wie Nardi mir im Interview erzahlte:

So when I'm in the classroom I don’t feel like I'm just trying to put people into shapes.
[ feel like what I'm trying to do is maintain a certain energy in an environment in the
classroom. And, and so therefore, ehm, without being a control freak, because I know
everybody needs to have their own process, ehm, I feel like I try to move to the students
but not just to change their body but also maybe if they’re practicing too aggressively
[ encourage them to be more calm, if they’re being apathetic or distracted I encourage
them to be more focused. So, you know, understanding Patafijali’s use of Asana as free-
dom from the pairs of opposites, you know. (7.11.2017: 92)

Nardis Interpretation des Sttras 11/48, auf das er sich mit den »pairs of opposites«
bezieht, zielt, wie Steiners Alignment-Ansatz, auf die Herstellung einer inneren,
psychophysischen Balance ab. Nardi spricht von der Balance zwischen Aggressivi-
tat und Apathie, die sich in der Praxis selbst zu zeigen hat, und sollte einer der bei-
den Pole sichtbar in der Praxis einer Schiilerin tiberwiegen, setzt er Assists ein, um
Balance herzustellen. Somit vermittelt er sein Verstdndnis vom Yogasiitra mithilfe
seines Korpers, meist mit den Handen, an den Koérper der Schiilerin.

Eigentlich spricht das Sitra 11/48 iiber den Effekt, den das Einnehmen von asana
hervorbringen soll: tato dvandva-anabhighdtah, »Daher die Unverwundbarkeit
durch die Gegensatze« (Palm, 2010: 122). Wahrend Nardis Auslegung, angepasst an
seinen Kontext, auf der Kérperebene bleibt, schreibt der Indologe Edwin Bryant
tiber das Sitra: »In other words, the purpose and perfection of dsana indicated by
Patafijali are when one loses all awareness of the body and, consequently, its sen-
sations.« (2009: 289) Dies ist ein deutlicher Unterschied zu Nardis Auslegung, in
der sich eine Anleitung fiir die Ausbalancierung der kdrperlichen Aktivitat seiner
Schiiler*innen findet, welche er liber Beriihrungen herstellen méchte. Verglichen
mit Jois’ extremen, auf Orthopraxie abzielenden Assists bekommt das Yogastitra
im rezenten AY zunehmend die Rolle zugeschrieben, die Kérperpraxis mit einem
tieferen Sinn zu versehen. Seine »Philosophie, die sich schon lange mit einer Viel-
zahl anderer Inhalte vermischt hat, kann so subjektiv verkérpert werden. Diese
Inhalte konnen nicht nur psychologisch-emotionaler Couleur sein, sondern auch
moralisch, sozial oder spirituell aufgeladen, wie im Kapitel 111.2.3. ausgefiihrt wird.
Es ist deutlich geworden, wie sehr sich die Praxis und die Bedeutung von Adjust-
ments im Laufe der Zeit verdndert haben. Im Umfeld nichtautorisierter Lehrer wie
Steiner und Nardj, in deren Unterricht ich meine praktischen Feldforschungspha-
sen absolvierte, werden sie zu einer Technik, mit der Gesundheitswissen und, eng
damit verschrankt, weltanschauliche Diskurse vermittelt und gefestigt werden
koénnen.



248 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

1.3.12 Die Endentspannung: Der kronende Abschluss?

Um die Beschreibung der Praktiken von AY und Ayl abzuschlief3en, soll es um das
Ende einer jeden Yogastunde gehen: Die Endentspannung, auch savasana, die
Totenhaltung genannt. Dazu werden die Schiiler*innen fiir ca. 5-15 Minuten mit
geschlossenen Augen in Riickenlage auf den Boden gelegt. Oft werden dabei Decken,
Augenkissen, Yogakissen oder dhnliche entspannende Hilfsmittel eingesetzt. Sin-
gleton (2005) hat tiberzeugend argumentiert, dass das Thema »Entspannung« als
prasenter Teil modernen Positionsyogas von westlichen Relaxationsmethoden
abstammt, wie zum Beispiel von Jacobsons Progressiver Muskelentspannung aus
den 1920ern. Wahrend in den meisten heutigen Yogastilen eine Yogastunde tatsach-
lich mit einer Spielart von progressiver Muskelentspannung endet und die Lehre-
rin die Aufmerksamkeit der Schiiler*innen durch den liegenden Korper lenkt, trifft
dies nicht auf Ay zu. Krsnamacarya (2006 [1934]: 34) dufdert sich zur Entspannung
am Ende der Praxis so:

After completing their yoga practice consisting of asana and pranayama, the yoga prac-
titioner must rest for fifteen minutes keeping the body on the floor before coming out-
side. If you come outdoors soon after completing yogabhyasa, the breeze will enter the
body through the minute pores on the skin and cause many kinds of disease. Therefore,
one should stay inside until the sweat subsides, rub the body nicely and sit contentedly
and rest for a short period.

Im Ay und in AYI sieht die Endentspannung dhnlich aus: Es ist eine einfache, stille
Ruhephase in Riickenlage, ohne verbale Anleitung und ohne sinnlichen Input. Das
Narrativ, dass es eine Wirkung hatte, wenn der Schweif3 in die Haut einzieht, ist
immer noch anzutreffen, daher sollte nicht sofort nach der Praxis geduscht werden.

Von Schmalzl et al. (2015: 102) als hypertonischer Zustand bezeichnet, tragt die
Endentspannung, wie der Name schon sagt, zur Reduzierung des Muskeltonus und
damit zur somatischen und zum Teil auch zur mentalen Entspannung bei. De Miche-
lis (2004: 251-260) bezeichnet MPY als »healing ritual of secular religion« und macht
drei Phasen aus. Die dritte nennt sie die »Verkérperungphase« und verortet sie in
der Endentspannung:

1. The separation phase (introductory quietening time in MPY)
2. The transition phase (MPY practice proper)
3. The incorporation phase (final relaxation in MPY)

Diese letzte Phase schliefdt laut De Michelis das »Heilungsritual« Modern Postu-
ral Yoga ab, und durch die Entspannung wird alles Getane und Erlebte »integriert
und konsolidiert« (2004: 259). Die Ubenden kénnen dann in die »normale« Welt



1.3 Kérperstrategien der Praxis 249

zuriickkehren, »their lives regenerated by contact with the sacred« (ebd.) Interes-
santerweise sind mir sakralisierende Diskurse iiber die Endentspannung, wie der
Iyengars, aus meinem Forschungsfeld nicht bekannt:

At a deeper or subtler level, Ilyengar states, Savasana means accessing »that precise
state [in which] the body, the breath, the mind and the brain move towards the real self
(Atma)« (ibid.: 232.3). Making a direct connection with the higher stages of yoga (and
of being), he adds that the famous Upanisadic turiya, the »fourth« state of ultimate
metaphysical awakening, may be accessed »in perfect savasana« (LOP: 233.8, [Light on
Prandayama, L.v.0.). (De Michelis, 2004: 258)

Wie das zuriickliegende Kapitel gezeigt hat, sind im AYI nicht so sehr kérperferne
Zustande, sondern vielmehr die Praxis selbst und der dadurch geformte Kérper von
sakraler Bedeutung. Vita activa und Vita contemplativa verschmelzen miteinander.

1.3.13 Zwischenfazit: Die Rolle der Kérperpraxis
fiir heutige Yogaphilosophie

Es wurden der Trennscharfe und Klarheit wegen in diesem Kapitel so oft wie
moglich Techniken der sich transformierenden Ay-Linie komparativ gegentiber-
gestellt. Diese religionsasthetische sowie religionshistorische Herangehensweise
konnte an vielen Stellen zeigen, wie fundamental sich die kérperliche Praxis von
Krsnamacarya tiber Jois zu Steiner und anderen nichtautorisierten Lehrer*innen
verdndert hat. Zwar ziehen sich grundlegende Praxiselemente wie die drsti-s durch,
doch auch was denselben Namen tragt und nach >Tradition< aussieht, verandert
sich: Die jeweilige Technik selbst, die Art und Weise, wie sie performativ eingesetzt
wird, sowie die Bedeutung und die Wirkung, die ihr zugeschrieben werden. Damit
unterscheidet sich, wie Krsnamacaryas Yoga auf Koérper einwirkte, von den Kérpern,
die Jois” Ay produzierte, und Steiners und auch Nardis Methoden bringen wiede-
rum andere Korperschemata, andere Koérperbilder, eine andere Propriozeption, ein
anderes Embodiment hervor, womit ein unterschiedliches Sein in der Welt einher-
geht. Ein solches verandertes Welterleben evoziert vice versa unterschiedliche, mit
der Praxis verkniipfte Glaubenssatze. Zum Beispiel waren bandha-s im mittelalter-
lichen Hathayoga noch asketische Praktiken zur Energielenkung, in Krsnamacaryas
Haushalterlinie verschmelzen sie dann mit der dynamischen vinydsa-Praxis und fiir
die Jois-Familie werden sie mehr und mehr zu expliziten Konzentrationsankern als
Teil einer oM-Aufmerksamkeit. Steiner betont einerseits die muskulare und gesund-
heitsfordernde Wirkung der bandha-s und geht andererseits noch einen Schritt
weiter, indem er die bandha-s in sein Konzept der spiraldynamischen Bandhaligns
einwebt und sie mit einem harmonisch-holistischem Diskurs verbindet. Wahrend



250 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

die Technik bleibt, andern sich die ihr zugrunde liegenden Motivationen und die
mit ihr verkniipften Diskurse.2*

Bereits das historische Kapitel konnte verdeutlichen, dass dsana-s und andere
Korpertechniken bei Krsnamacarya zwar eine wichtige Rolle spielten, er in die-
ser korperlichen Arbeit, gesetzt als Kraftigung, Reinigung, Kontrolle, Stoizismus
etc., trotzdem nur eine Vorbereitung fiir meditative und spirituelle Praktiken sah.
Fir (den spaten) Jois hingegen scheint die Kérperpraxis des Ays alle acht anga-s
Patafijalis zu beinhalten, wenn man seinen Ausspruch »Do your practice and all
is coming« auf diese Weise deutet. Die religionsasthetische Detailanalyse seiner
grundlegenden Techniken konnte dieses Narrativ jedoch nicht bestétigen. Die
dynamischen, tiber Hitze, Intensitat, Schmerzerleben, Konzentration und viele
andere Faktoren wirksamen, in der Gruppe ausgefiihrten Techniken bilden ein
verstarktes Embodiment, eine erh6hte Selbstwahrnehmung und eine bessere sen-
sorische Vernetzung mit der Umwelt aus, aber sie sind nicht vergleichbar mit den
statischen Haltungen des Yogastitras. lhre kollektive, rhythmische Ausfithrung
weist vielmehr in Richtung gymnastischer Traditionen des Westens, denen auch
der damit verbundene holistische Diskurs dhnelt. Das sich zu einem kollektiven
mit dem Atem stoppenden pranayama des Yogastitras gleichzusetzen, und die auf
mehrere Orte verteilte OM-AufmerksamkKkeit durch tristhana kann mit dharana,
Konzentration, verglichen werden, aber entspricht nicht dhyana, Meditation,
oder gar samadhi, absoluter Versenkung. Jois’ Kernpraktiken (von Krsnamacarya
ibernommen, aber modifiziert), also dsana, vinyasa, ujjdyi, bandha und drsti, ent-
wickeln primar ein verstarktes In-der-Welt-Sein. Zwischendrin entstehen auch
Ich-lose, aber stets auf kdrperlicher Aktivitat beruhende Erfahrungen wie die des
Flows oder ein Runner’s High.

Durch das Prinzip der Serien und den - in seiner kollektiv-rhythmisierenden
Funktion ebenfalls mit gymnastischen Traditionen vergleichbaren - Count wird die
AY-Praxis mit einer starken orthopraktischen Rahmung versehen. Der Praxis selbst
sowie den durch sie entstehenden subjektiven Erfahrungen haftet dadurch das
Narrativ einer langen Traditionslinie an. Wie gezeigt tragt der Count andersherum
auch zur rituellen, kollektiven Inkorporierung von philosophischen Inhalten bei.
Zusammen mit Jois’ Beteuerung »This is Patafijali Yoga« war der Mythos geboren -
und wird und wurde weitergesponnen -, dass den Kérpertechniken selbst eine alt-
hergebrachte spirituelle Bedeutung innewohne.

In den letzten zwei Jahrzehnten wurde Jois’ System von einigen seiner Schii-
ler*innen verandert, hin zu mehr Variabilitat, zu mehr physiologisch-medizinischen
Begriindungen und zu Wohlbefinden und Entspannung. Neue Elemente wurden

269 Fiir eine Zusammenfassung der heutigen Techniken, Wirkweisen und Zuschreibungen vgl. Tabelle 2

(s.u.).



1.3 Kérperstrategien der Praxis 251

im Laufe der Zeit hinzugefiigt, bei Steiner unter anderem therapeutische Faszien-
techniken, angewandte Anatomie und Alignment. Der Zwiespalt zwischen der Kor-
peridentifikation, die automatisch mit intensiven, sehr regelmafdig ausgefiihrten
Techniken einhergeht, und einer diskursiven Kérperfeindlichkeit 16st sich in Jois’
Folge langsam auf. Der Diskurs verschiebt sich in Richtung verkérperte Spiritualitat,
die auf harmonischen Diskursstrangen der européischen und nordamerikanischen
Kulturgeschichte beruht, derer sich schon Iyengar in den 1960er Jahren fiir die Aus-
formulierung seiner Yogaphilosophie bediente. Mit dieser Entwicklung hin zu einer
korperzentrierten Spiritualitat wurde zum Beispiel das Sitra 1/19, das von einer
bestimmten Art von spirituellen Aspiranten spricht, die unverkorpert (videha) sind,
von Steiner in der Ausbildung schlicht ausgelassen.

Es konnte gezeigt werden, wie sich bei AyI die klassischen, mit einer spirituellen
Bedeutung angereicherten Aspekte des AYs - die Orthopraxie und der Yogalehrer -
auf den Kérper der Ubenden selbst verlagern: Kérpereinsitze sind nicht mehr der
Weg zum Ziel sondern werden zu »Symbolen und Merkzeichen der religiosen Bot-
schaft« (Koch, 2007b: 251). Die Analyse der sich wandelnden Praktiken konnte nach-
zeichnen, wie sich Jois’ striktes Ay, das fiir eine >spirituelle Entwicklung« Schmerz
und Strenge in Kauf nahm, in ein System verwandelt hat, das ein gesundheitsfor-
derndes, korperbejahendes, holistisches Spiritualitatsverstandnis popularisiert.
Mit diesem Turn existieren sdkulare und sakrale Deutungsmuster nebeneinander
und tiberlagern und verbinden sich.

Wie das folgende Kapitel zeigen wird, geht mit dieser Umformulierung der Kor-
pertechniken ein holistisches, alltagstaugliches, praktisches, ja verkorpertes Ver-
standnis des Yogastitras einher, das nach wie vor eine Schliisselrolle im modernen
Yoga spielt. Ganz im Sinne Kochs, die feststellt: »Korper werden fiir die Rekonst-
ruktion kultureller Phanomene dadurch bedeutsam, dass sie nicht nur Material der
Gestaltung sind, sondern eine eigenstandige Grofie, die aktiv kulturelle Umwelten
mitgestaltet« (Koch, 2007b: 279), kann festgehalten werden, dass die Korper, die
sich durch die so iiberprasente Yogapraxis im heutigen Yoga ausformen, die rezente
Interpretation eines ca. 1600 Jahre alten Textes mitgestalten. Der anschlief3ende
Teil der Arbeit wird weitergehend zeigen, dass Kérperpraktiken und Aussagefor-
mationen haufig interdependent sind - nun von der konkreten Warte der Textaus-
legung her betrachtet.



252 1 Die Orthopraxie von Ashtanga Yoga (Innovation): Formen von Kérperwissen

Techniken Korperwissen Diskurse Konzepte
Bewegungs- - Kdrperschema - Orthopraxie fithrt zu - Ritualisierung
repertoire - Muskeltonus, Haltung, Bewegung spirituellen Ergebnissen
(Serien) - Verdeckte Imitation - »Raus aus der Komfortzone«

- Propriozeption

- Nozizeption
Asana - Muskeltonus, Haltung, Bewegung - Ausbalancierter Muskeltonus

- Kérperschema (»Eutonie«)

- Korperbild - Mut

- Verdeckte Imitation - »Raus aus der Komfortzone«

- Tatowierung

- Prothetisches Kérperwissen
- Peripersonaler Raum

- Propriozeption

- Open Monitoring

Vinydsa - Thermoregulation - Rhythmus - Kollektive
- Propriozeption - Flow Efferveszenz
- Flow - samadhi

- Open Monitoring

Bandha - Focused Attention - Konzentrationsanker
- Open Monitoring - Innere Stabilitat
- Propriozeption - Hitze

Drsti - Open Monitoring - Zuriickziehen der Sinne
- Propriozeption (pratyahara)

- Peripersonaler Raum

Ujjayi - Muskeltonus - Konzentrationsanker

- Flow - Ruhe

- Open Monitoring
Count - Flow - Strukturierung - Ritualisierung

- Verbindung von Individuum - Kollektive
mit Gruppe Efferveszenz

Alignment - Kdrperschema - Verbindung mit dem Gottlichen - Verkérperte

- Korperbild - Perfektion Spiritualitat

- Focused Attention

- Propriozeption

- Open Monitoring

Assists - Peripersonaler Raum - Verbindung mit dem Géttlichen - Deictic Touch
- Korperbild - Perfektion
- Achtsamkeit - Entspannung
- Muskeltonus
- Tatowierung

- Prothetisches Kérperwissen

Angewandte - Korperbild
Anatomie - Kérperschema
- Muskeltonus
- Propriozeption

Tab. 2: Formen von Koérperwissen, 2020. (©Laura von Ostrowski)



2 Das Yogastitra als »gelebte Philosophie«
(in der Ubungspraxis)

Diesem abschlieffenden Analysekapitel geht die Forschungsfrage voraus, wie kon-
kret Yogaphilosophie, mit dem Yogasiitra als Grundlagentext, im 21. Jahrhundert
unterrichtet und verstanden wird. Steiners AYI gilt im Folgenden als ein Untersu-
chungsfeld fiir eine Ausformung von heutiger Yogaphilosophie, dabei liegt der Fokus
auf der Vernetzung von yogaphilosophischen Inhalten und Lehren mit den im vor-
herigen Kapitel diskutierten Kdrperpraktiken, da dieser praxisorientierte Aspekt
heutiger Yogaphilosophie im Forschungsfeld besonders vorherrschend ist. Ein ande-
rer wichtiger Faktor fiir die Interpretation heutiger Yogaphilosophie sind Alltagser-
fahrungen. Die inhaltlichen und praktischen Zusammenhange zwischen Yogaphilo-
sophie, Yogapraxis und Alltagspraxis soll die folgende Abbildung veranschaulichen:
Abb. 4 lasst sich wie folgt zusammen-
fassen: 1. Yogaphilosophie beeinflusst
die Korperpraxis auf verschiedene Art
und Weise. 2. Yogaphilosophie verandert : l T s
das Alltagserleben und -handeln, da den
Philosophiestunden entwachsene Auf-
gabenstellungen und Reflexionen mit
in den Alltag genommen werden sollen.
3. Die der Korperpraxis entwachsenen 4 l T 5
psychophysischen Effekte infiltrieren
yogaphilosophische Inhalte und 4. ver- Alltagspraxis
andern auch die Resultate der Yogapra-
xis selbst das Alltagserleben der Uben-  Abb. 4: Laura von Ostrowski, Die Verflechtung von
den. Solche subjektiven Veréinderungen, Kbirperpraxis, Yogaphilosophie 1-md Alltagspraxis, 2019.
(Bildrecht: Laura von Ostrowski)
zum Beispiel das Etablieren von mehr
Konzentration, werden wiederum mittels Yogaphilosophie diskursiv gerahmt.
5. Zudem hat umgekehrt der Alltag Einfluss darauf, wie die Ubenden ihre Praxis
ausfiihren: war der Tag anstrengend, kann zum Beispiel nicht so intensiv oder kon-
zentriert geiibt werden, und 6. beeinflussen Alltagspraktiken selbst das Verstand-
nis von Yogaphilosophie; so beinhaltet heutige Yogaphilosophie durch ihre expli-
zite Fokussierung auf den Alltag nur noch selten alltagsferne spirituelle Zustédnde
und Ziele. Dies verdandert sogar Vorstellungen von Befreiung (kaivalya, moksa), die
ebenfalls im Diesseits, in der aktuellen verkdrperten Form zu erreichen ist. Im Zuge
meiner Feldforschung begegneten mir viele Yogaiibende, fiir die >ihr< Patafijali im
Laufe der Yogaausbildung ihr gesamtes Leben durchdrungen hatte. Das Yogastitra
war zu einem Vademecum geworden, und es war tatsdchlich auch eine eigene Pra-
xisform im Forschungsfeld, den Text nahe am Kdrper bei sich zu tragen.

Yogaphilosophie

2 K&rperpraxis 6




254 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Die Absolvierung einer Yogaausbildung, die ich, wie im Folgenden naher ausgefiihrt,
mit Victor Turner (1991 [1969]: 94) als »Phase der Liminalitdt« bezeichne, ist im
Umfeld von AYI sozusagen die Brutstatte von heutiger Yogaphilosophie. In dieser
priagenden, noch ungewissen Ubergangsphase zwischen dem Schiiler*in- und Leh-
rer*in-Sein lernen die Ubenden explizit ihre bereits bestehende Kérperpraxis mit
yogaphilosophischen Inhalten anzureichern und sie dementsprechend auszudeu-
ten, und sie lernen dort zusatzliche »yogaphilosophische« Praktiken, wie zum Bei-
spiel Spielarten der Achtsamkeitsmeditation, die der heutigen Interpretation von
Yogaphilosophie entspringen. Die im Folgenden durchgefiihrte detaillierte Analyse
eines zeitgenossischen Verstandnisses ausgewahlter Konzepte des Yogasiitras und
deren iibungspraktischer Bedeutung basiert auf einer Auswahl, die sich aus dem
Datenmaterial ergeben hat. Es sind folgende Fragen fiir die Forschung relevant: Wie
werden die Sanskritbegriffe und die damit verbundenen Konzepte des Yogastitras
tibersetzt und verstanden??° Wodurch wird die Alltags- und die Kdrperpraxis rele-
vant fiir heutige Yogaphilosophie und welche Auswirkungen hat das auf ihr Ver-
standnis? Trifft unter den Bedingungen von heutiger Yogaphilosophie Jois’ Aphoris-
mus noch zu, dass AY »99 % Praxis und 1 % Theorie« sei? Wie und warum wird das
Textwissen des Yogastitras subjektiv wirksam, so dass heutige Rezipient*innen es
als eigenes, erfahrenes Wissen wahrnehmen und inkorporieren kdnnen?

Im Prozess der Datenauswertung bemerkte ich, dass sich meine interview-
ten Experten in einigen Punkten widersprachen, und mir wurde erst im Zuge der
Interviews mit Steiner, Scott, Nardi, Maehle und Rain bewusst, dass Jois tatsachlich
kaum Yogaphilosophie unterrichtet hat, sondern die »hinter« der Praxis stehende
Yogaphilosophie lediglich als grofdes Versprechen im Raum stand. Jois’ senior tea-
chers mussten sich Yogaphilosophie selbst aneignen und sie nutzten dafiir diverse
Quellen, lasen Biicher unterschiedlicher Traditionen und konsultierten verschie-
dene Lehrer*innen. Wahrend sich Scott als deutlich von Zen?! und Advaita Vedanta
gepragt zeigte und gleichzeitig bestandig auf Jois, »Guruji« und seine mehr oder
weniger kryptischen, in gebrochenem Englisch formulierten »Guruji-Stitras« ver-
wies, distanzierte sich Steiner deutlicher von Jois und lieferte innovative und eng

270 Maas und Verdon (2018: 321f.) zeigen, dass schon der friitheste Ubersetzer des PYSs, al Birini, der Ende
des 9. Jhs. in der Region des heutigen Usbekistans lebte, mit Mechanismen des Ubersetzungs- und Kultur-
transfers zu tun hatte. Die inhaltliche Vernetzung mit einer kérperlichen Praxis (namens Yoga) war zu
seiner Zeit zwar nicht Ziel des Transfers, er wollte vielmehr den Text seinem muslimischen Publikum
naherbringen und musste ihn dafiir in vielerlei Hinsicht uminterpretieren. Dies ist nur ein Beispiel dafiir,
wie lange das Yogastitra (zum Teil zusammen mit seinem Bhdsya, wie in al Biriinis Fall), schon interkul-
turell interessiert und adaptiert wird.

271 Schon Krsnamacaryas Sohn Desikachar berichtet, dass er von Zen beeinflusst war - ein Tatbestand,
der dazu einlidt, diese Einfliisse in seinen populdren Yogasiitra-Ubersetzungen und -Kommentaren ge-
nauer zu untersuchen: »Desikachar acknowledges three major influences in his life: >that of my father who
represented the Vedic tradition, that of J. Krishnamurti, an extraordinary Indian personality who repre-
sents everything that is other than the Vedic tradition of India - and Mr. Gerard Blitz from the West who
introduced me to Buddhism, Zen and all that« (Desikachar, 1998: 4).« (Singleton/Fraser, 2014: 105, FN 20)



2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis) 255

mit der modernen Praxis verwobene Deutungen von Yogaphilosophie. Nardi hin-
gegen hatte sich im Laufe der Jahre mit Lehrer*innen in Mysore und den USA aus-
giebiger mit Samkhya beschaftigt und ging in seinen Workshops, im Gegensatz zu
Steiner und Scott, explizit auf die Metaphysik des Samkhya ein. Maehle hatte schon
in frithen Jahren, vor seiner Reise nach Mysore und zu Jois, ein Philosophiestudium
in Berlin absolviert und sich in indische Philosophie und das Yogasiitra eingelesen
und kam mit Vorannahmen nach Indien. Er entfernte sich im Laufe der Zeit von Jois’
Aphorismus »Do your practice and all is coming, der fast alle Ay-Lehrer*innen ver-
bindet, und vertritt die klassisch anmutende Position, dass Korperiibungen ledig-
lich eine Vorbereitung fiir die hoheren Glieder Patafijalis seien. Mit dieser Vielfalt,
die sich aus nur vier Interviews ergab, musste ich einen Umgang finden, und mir
wurde klar, dass es sogar in der Umgebung eines Yogastiles nicht nur ein Modell
von Yogaphilosophie gibt, sondern mehrere, die sich gegenseitig herausfordern
oder sogar widersprechen kénnen.

Die Feinanalyse zeigt, dass sogar Steiners Modell von Yogaphilosophie von Hete-
rogenitat gepragt war: Beispielsweise verschmolz der purusa des Samkhya/Yoga
mit dem atman des Advaita Vedanta, mit einer Beobachterinstanz aus der vom
Zen inspirierten Achtsamkeitsstromung und iiber die Vorstellung eines gottlichen
Korpers mit einer therapeutisch modifizierten, gut ausgerichteten Praxis des Ays.
Im Folgenden argumentiere und begriinde ich anhand der Auswertung der empi-
rischen Daten, dass der Erfolg heutigen Yogas in seiner Hybriditdt begriindet liegt,
die schon damit beginnt, dass Yoga in all seinen Auspragungen, von Stressreduktion
bis zur Vorstellung einer spirituellen Befreiung, mit dem Koérper zusammenfillt,
dem in der (spdt-)modernen Religiositit eine ganz besondere Relevanz zukommt
(Klinkhammer/Tolksdorf, 2015; Ostrowski, 2018c).

Der nun folgende, kulturanalytische Teil der Arbeit geht wie folgt vor: Kapitel
111.2.1. beschaftigt sich mit der Analyse der Vermittlungsformate und geht auf das
diskursive Personal, also auf Sprecher*innenrollen, Experten-?2 und Lai*innen-
positionen ein. Daran anschliefdend, da der Sprachtransfer eine Grundlage fiir die
Yogastitra-Rezeption bildet, reflektiert Kapitel 111.2.2. die feldinterne Rolle von Sans-
krit und den Sprach- und Kulturtransfer, der mit der Terminologie des Yogastitras
einhergeht. Viele der einflussreichen indischen Yogalehrer des 20. Jahrhunderts
waren sehr bemiiht, Sanskritbegriffe an ihr westliches Publikum anzupassen, und
weder Krsnamacarya noch Jois oder Iyengar gaben westlichen Schiiler*innen mei-
nem Wissensstand nach Sanskritunterricht. Trotzdem ist im Zuge von heutiger
Yogaphilosophie eine Sanskritkultur (und ein regelrechter Sanskritkult) entstan-
den, deren Inhalte vor allem deswegen funktionieren, da die Rezipient*innen Sans-
krit nicht beherrschen (Grammatik, Vokabular etc.). Das fordert zum Beispiel den

272 Ohne es darauf abgesehen zu haben, waren alle von mir interviewten Experten ménnlich, denn vor
allem Minner treten als Lehrer fiir Yogaphilosophie in die Offentlichkeit, daher wird im Folgenden ledig-
lich die maskuline Form »Experte« verwendet.



256 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Glauben, dass Sanskrit eine meditative Sprache sei, und bewirkt, dass Praktiken
wie das Aussprechen und das Schreiben der Devanagari-Schrift oder das Chanten
des Yogasiitras oder von Mantras oft ausschlief}lich der meditativen Ubung dienen
und vo6llig von ihrem soziohistorischen Kontext befreit sind.

Die folgenden Ausfiihrungen zeigen heutige Yogaphilosophie in Aktion: Im
Umfeld der Advanced-Ausbildung von AYI haben sich im Laufe von zwei Jahren
Weltsichten geformt, in den Akteur*innen ist ein personlicher, lebensweltlicher,
praxisnaher Zugang zu Yogaphilosophie entstanden und Yogaphilosophie ist zu
einem Teil ihres Lebens geworden.

2.1 Das Aushandeln von Deutungshoheiten:
Sprecherpositionen, Wissensvermittlung
und Wissenserwerb

Die empirische Analyse zeigt in der Vermittlung von Yogaphilosophie eine Hier-
archisierung von diskursivem Personal und diskursiven Sprecherpositionen, an
deren Spitze meist Manner stehen (vgl. Abb. 5).27 Experten fiir Yogaphilosophie
sind fortgeschrittene Praktizierende verschiedener Techniken und Ausbilder. Unter
ihnen in der Vermittlungs-Pyramide stehen die angehenden Yogalehrer*innen. Das
grofe Fundament bilden unterschiedlich stark involvierte Praktizierende, die pri-
mar Korpertechniken ausfiihren und mit philosophischen Inhalten nur implizit in
Kontakt kommen (zum Beispiel, wenn Stitras in Yogastunden paraphrasiert oder
explizit eingebunden werden):

Einflussreiche Yogalehrer des 20. Jahrhunderts I

> Vorwiegend mannlich

Philosophielehrer

AN

Angehende Yogalehrer*innen

> Vorwiegend weiblich

Yogapraktizierende

J

Abb. 5: Laura von Ostrowski, Pyramide »Vermittlung von Yogaphilosophie im 21. Jahrhundert«, 2019.
(Bildrecht: Laura von Ostrowski)

273 Sogar in der von einer Frau geleiteten Inspired-Ausbildung, aus der mir Lenas Hausaufgaben vorlie-
gen, libernahm ein Mann die Philosophiestunden.



2.1 Das Aushandeln von Deutungshoheiten 257

Uber der Pyramide schweben die Darlegungen einiger bereits verstorbener, ein-
flussreicher Yogalehrer des 20. Jahrhunderts, deren Lehren einerseits in Form ihrer
Veroffentlichungen fiir jede der drei unteren Stufen zugédnglich sind und die ande-
rerseits teilweise in ihren Schiiler*innen weiterleben und durch sie weitertradiert
werden.

Ubergangsriten auf dem Weg zum/zur Yogalehrer*in

Einfiihrend stelle ich der Yogasiitra-Vermittlung ein exemplarisches Modell voran,
das an Arnold van Genneps Ritualtheorie angelehntist, die von Victor Turner (1991
[1969]) weiterentwickelt wurde. Es zeigt rites de passage auf (van Gennep, 1960), die
eine Lernende im Zuge einer Ausbildung nach Ay durchléduft. Dabei wird ersichtlich,
dass diese Ubergangsrituale unter anderem mit der fortschreitenden Lektiire des
Yogasiitras zusammenhingen. Diese Ubergangsrituale sind mit einer zunehmenden
institutionellen Anbindung verbunden:

1. Regelmaflig Praktizierende, die sich (noch) nicht in einer Yogaausbildung
befinden.
2. Auszubildende, in Steiners System unterteilt wie folgt:?"*

a Stufe 1: Inspired-Ausbildung, allgemeine Einfiihrung in Yogaphilosophie,
in das Yogasttra, die Upanisaden, Hathayoga und moglicherweise
andere Inhalte.

b Stufe 2: Advanced-Ausbildung, Chanten des Yogastitras und Durch-
sprechen des 1.-3. Kapitels, Upanisaden und evtl. Hathayoga-Texte.

3. Lehrer*innen in Weiterbildung: Expert Convention, Chanten und

Diskussion des 4. Kapitels des Yogasiitras, evtl. (neue) Hathayoga-Texte.

Die erste Stufe der regelmafiig Praktizierenden entspricht der »Phase der Losl6-
sung« (»phase of seperation«, Turner, 1991 [1969]: 94), die mit der Entwicklung
eines neues Korpergefiihls und dadurch moglicherweise eines neuen Lebensge-
fithls einhergehen kann. Hier werden neben neuen (kdrperlichen) Fahigkeiten, die
aus einer intensiver werdenden dasana-Praxis erwachsen, haufig neue Gewohnhei-
ten entwickelt, die eine Loslosung von giangigen soziokulturellen Gepflogenheiten
mit sich bringen. Das kann sich auf das soziale Umfeld auswirken, beispielweise
wenn eine AY-Ubende friih aufstehen muss, um in die Mysore-Stunde zu gehen, und
dadurch abends nicht mehr an sozialen Veranstaltungen teilnimmt, oder sie Erndh-
rungsgewohnheiten durch den Einfluss eines neuen Umfeldes zum Beispiel auf
eine vegane Ernahrung umstellt, um gesiinder zu sein oder besser praktizieren zu
koénnen (vgl. z.B. Schnabele, 2009: 231ff.). Yogaphilosophie ist in dieser Phase meist
noch ein leerer Signifikant. Denn Yoga wird haufig zuerst als etwas Sdkulares, mit

274 Stand Juni 2019.



258 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

dem Korper Befasstes angesehen,?”” doch gleichzeitig beginnt und endet schon die
Korperpraxis des Ays mit einem Anfangs- und einem Schlussmantra auf Sanskrit,
und das kann zusammen mit der tiefen, in einen konzentrierten Zustand fihren-
den Atmung (ujjayi), den Blickpunkten (drsti-s) und anderen Anteilen der Praxis
bereits die Annahme stirken, dass Yoga »mehr«als nur gymnastische Ertiichtigung
sei. Dies kann als eine schwache Form von heutiger Yogaphilosophie verstanden
werden, in der die Idee von Yogaphilosophie angelegt wird, aber noch nicht aus-
differenziert ist.?’

Die zweite Stufe umfasst die Ausbildungsstufen 2a) und b). Sie bilden die »Phase
der Liminalitét«, die Turner so beschreibt: »During the intervening >liminal« period,
the characteristics of the ritual subject (the >passenger<) are ambiguous; he passes
through a cultural realm that has few or none of the attributes of the past or coming
state.« (1991 [1969]: 94) Auf dem Weg zur Yogalehrerin oder zum Yogalehrer wer-
den die Ubenden zu >Yogis«,?”” wie Steiner die Gruppe regelmifig nennt, doch sie
sind noch nicht vollkommen >transformiert«. Es ist eine pragende Zwischenphase,
in der die Auszubildenden von einer sehr regelmafigen und intensiven Yogapra-
xis geformt werden, begleitet von einer intensiven Lektiire des Yogasttras, sowohl
in den abendlichen Philosophiestunden als auch zu Hause. Denn nach jeder Aus-
bildungswoche gibt es Hausaufgaben, die das Yogastitra in den Alltag tiberfithren
sollten (17.3.2016: FN 166):

Schreibe Dir einen Abschnitt aus dem Yoga-Sutra in der Sanskrit Lautschrift auf. Ver-
gegenwadrtige Dir seine Bedeutung. Trage Deinen Aufschrieb fiir sieben Tage bei Dir
und nehme Dir mindestens dreimal am Tag Zeit, den gewahlten Abschnitt im Sanskrit
zu lesen. Beobachte, inwieweit der Abschnitt im Verlauf des Tages und der Woche fiir
Dich seine Bedeutung verandert und inwieweit er einen Bezug zu Deinem Alltag oder

[zur] Yogapraxis bekommen kann.

Angeregt von der Lektiire des Yogastitras, teils in Kombination mit anderen yoga-
philosophischen Werken wie den Upanisaden, werden in dieser Phase eigene Ver-
haltensmuster reflektiert, ein neues Selbst- und Weltbild entwickelt, ein neuer

275 Dies bestétigte mir die Pressesprecherin des BDY in einem Telefonat am 9.9.2020.

276 Im Grunde ist dies die Phase, in die Jois seine Schiiler*innen gefiihrt, in der er sie dann aber durch
den Mangel an weiteren Erklarungen alleine gelassen hat. Die nachsten Stufen haben seine Schiiler*innen,
zumindest die von mir interviewten Experten Scott, Steiner, Nardi und Maehle, selbst initiiert.

277 Fuchs beobachtet in der deutschen Yogaszene der spéten 1980er Jahre noch, dass »die Bezeich-
nung >Yogin/Yogi« von deutschen Yoga Vertretern so gut wie nie gebraucht wird. Das mag nicht nur
daran liegen, dass die Bezeichnung beim Grofdteil der hiesigen Bevolkerung immer noch einiges Befrem-
den auslost, sondern kann auch als Indiz einer formalen Abgrenzung gewertet werden. Der Begriff
»Yogin« signalisiert einen Grad der Identifikation mit dem Yoga, der deutlich iiber die bei uns tibliche und
vor allem an beruflichen Kriterien orientierte Bezeichnung >Yogalehrer< hinausgeht.« Mein Datenmaterial
zeigt, dass dieser Grad der Identifikation heute erreicht ist (1990: 258).



2.1 Das Aushandeln von Deutungshoheiten 259

ethischer Kompass und vieles mehr. Andererseits kann auch ein bereits etablier-
ter Lebensstil mit yogaphilosophischen Begriffen und Rationalisierungen neu ge-
rahmt werden. Beispielsweise kann eine bereits erfolgte Umstellung auf vegane
Erndhrung, die moglicherweise primar auf sozialen oder tibungspraktischen Griin-
den beruhte, zunehmend durch die im Yogastitra verankerte ethische Regel der
Gewaltlosigkeit (ahimsa) begriindet werden. Das Ausbildungssetting kann zu sol-
chen Anderungen von Erndhrungsgewohnheiten und der dementsprechenden
yogaphilosophischen Rahmung bedeutend beitragen, so war die Verpflegung in der
Advanced-Ausbildung vegan.

Neben einem meist schlankeren und trainierteren Korper, der sich durch die
neue Erndhrung und die intensive Praxis entwickelte, wurden in der Ausbildungs-
zeit oft auch bewusste Veranderungen am dufieren Erscheinungsbild vorgenom-
men: Einige angehende Yogalehrer*innen lief3en sich im Laufe der Ausbildung ein
Tattoo in Devanagari stechen, meist bestehend aus einem Satz des Yogastitras (vgl.
Kapitel 111.2.2.). Eine Praktik, die mit Koch, unter Bezugnahme auf Elisabeth List, als
ein identitatsstiftendes Schmerzritual gedeutet werden kann: »Unter dem Stich-
wort Schmerzrituale interpretiert List heutige mitteleuropdische Tatowierungen,
Piercings und Brandings als Ubergangsrituale in eine neue Identitit. Uber Schmerz
koénne die Transformation spiirbar und sichtbar gemacht werden (List 1997: 110-
112).« (2007b: 177) Aber auch durch den (meist positiv konnotierten) Schmerz, den
die angehenden Lehrer*innen aufgrund der tiglichen intensiven Praxis in den Aus-
bildungswochen auf sich nehmen mussten, wie Ganzkdrper-Muskelkater, Gelenk-
schmerzen durch zu viele Lotus-Positionen etc., ist die Yogapraxis selbst als identi-
tatsstiftendes Schmerzritual zu verstehen. Das Yogastitra und einige seiner Inhalte
sind zu einem sinnstiftenden Uberbau der Yogapraxis und des Alltags, und damit zu
einem Teil der eigenen Identitdt geworden. Dieser Phase entstammt der Grof3teil
der empirischen Daten, die den folgenden Teil der Arbeit informieren.

In der letzten »postliminalen Phase« (oder »reincorporation phase«, Turner; 1991
[1969]: 94f.), die in der abschliefRenden Zeit der Advanced-Ausbildung (Ausbildungs-
stufe b) und in der Expert Convention (Ausbildungsstufe c) angesiedelt werden kann,
ist die Ubende im Kérper und im mentalen Setting einer Yogalehrerin angekommen.
Der durch die stete Praxis, wie in Kapitel 111.1.3. erlautert, gefiihlt und sichtbar trans-
formierte Korper ist vollkommen zur eigenen Identitat geworden. Der Muskeltonus,
das Korperschema, das Kérperbild und die Propriozeption haben sich genauso wie
mentale Zustidnde (durch FA und oM, regelméafiige Flow-Erfahrungen etc.) nachhal-
tig verandert und damit das Selbst -und Weltbild der Ubenden. In dieser Stufe wurde
meist die zweite oder auch die dritte Serie geiibt, also wurden sehr fordernde Kor-
pertechniken ausgefiihrt, die ein Langzeit-Ubungswissen voraussetzen.

Spatestens in der letzten Stufe von Steiners Ausbildungssystem, der Expert
Convention, hat sich die Sichtweise gefestigt, dass Yoga eine spirituelle Praxis
ist, sonst konnten Konzepte wie kaivalya, die hauptsiachliche Thematik des vier-



260 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

ten Kapitels des Yogasiitras, nicht Teil
des Curriculums sein. Diese Entwick- Sakular
lungsstufen kdnnen mit Abb. 6 in einem
Ringdiagramm dargestellt werden: «—— Philosophisch
Der dufierste Ring entspricht der oben
beschriebenen ersten Phase (Praktizie-
rende), der zweite Ring der zweiten
Phase (Ausbildung a) und b)) und der Spirituell
innerste Ring der dritten Phase (Ausbil-
dung b) und C)), natiirlich sind die Gren-  Abb. 6: Laura von Ostrowski, Ringdiagramm
zen flieRend und es gibt individuelle >Die Stufen des:Yogawegesc, 2019.

(Bildrecht: Laura von Ostrowski)
Abweichungen davon.

Die Sichtweise der Akteur*innen auf Yoga verwandelte sich im Laufe ihres »Yoga-
weges« von einem sdkularen Verstandnis (allgemeine Yogastunden, Phase 1), vor
allem iiber die Kérperpraktiken definiert, zu einem philosophischen Zugang (die
Ausbildungen a) und b), Phase 2), der Yoga als Lebensweg versteht, hin zu einem
spirituellen Versténdnis (die Ausbildungen b) und c), Phase 3), bei dem es um das
Erkennen des »wahren Selbst« (dtman) geht. Abweichend von der Meinung, dass
die spirituelle Praxis jenseits der Korperpraktiken liege, durchzieht die Kérper-
arbeit allerdings, wie der Querstrich darstellen soll, jede dieser Stufen, und im Bei-
spiel der Ausbildung nach Ayl wurde sie sogar immer intensiver. Wenn der Korper
der Hauptort des Erlebens dessen, was Yoga ist, bleibt, dann ist es nur naheliegend,
dass auch das Verstandnis von Spiritualitdt mit dem Kérper vernetzt ist: Im moder-
nen Yoga iberlagern sich das Sdkulare, das Philosophische und das Spirituelle und
durchdringen sich haufig gegenseitig.?”®

Esistallerdings moglich, dass noch nach vielen Jahren kontinuierlicher Yogapra-
xis eine fortgeschrittene asana-Praxis, beispielsweise aufgrund gesundheitlicher
Einschrankungen, nicht realisierbar ist. Hier kann heutige Yogaphilosophie eine
inklusive Rolle iibernehmen: Die personliche Integration von Inhalten und Prakti-
ken heutiger Yogaphilosophie erméglicht es, dass vielmehr bestimmte Einstellun-
gen von Ubenden als fortgeschritten wahrgenommen werden kénnen, wie das Bei-
spiel von Charlotte zeigt, die wahrend der Advanced-Ausbildung mit langwieriger
Krankheit zu kimpfen hatte: »Mir blieb nicht viel Variantenreichtum in der Praxis.

Korperpraktiken

278 Der Soziologe Konecki zieht aus seiner ethnographischen Forschung im Umfeld des polnischen Iyen-
gar Yogas dhnliche Schlussfolgerungen. Er bezeichnet die dritte Phase »[of] the process of becoming a
hatha yoga practitioner« als »spirituelle Phase« (»spiritual phase«) (2015: 137), die unverandert stark mit
der Kdrperpraxis zusammenhangt, wodurch die Praxis selbst zu etwas Spirituellem wird: »However, after
achieving above values, the individual starts to reflect on the spiritual dimension of yoga, and then she/he
moves to the third stage of the development of the identity. Yoga then appears to the individual not only as
an opening of the body, but also as a »philosophical openness.c Work on the body becomes a spiritual prac-
tice. Some of them feel a greater sense of humility and openness towards the world. These people already
know the hatha-yoga terminology and its philosophy.« (2015: 138)



2.1 Das Aushandeln von Deutungshoheiten 261

Durch die starke koérperliche Einschrankung reduzierte sich meine Praxis auf das
Wesentliche: Atmen und spiiren und loslassen. Zudem rezitiere ich fast taglich die
Sutren.« (Hausaufgabe 2. Woche, zu Stitra 11/1, Charlotte: 19)

Zumindest theoretisch ging es demnach bei der Absolvierung der Ausbildung
nicht darum, immer akrobatischer zu iiben, sondern die Philosophie individuell zu
verstehen und zusammen mit einer unterschiedlich beschaffenen Praxis (asana-
Praxis, Yogastitra-Rezitation, pranayama, Meditation) zu verinnerlichen. Im Yoga
fortgeschritten zu sein, definiert sich dann tiber eine als spirituell gesetzte Entwick-
lung, im Zuge derer die Ubenden ihre Einstellung zur Welt gemif den lebenswelt-
lich erfahrenen Inhalten heutiger Yogaphilosophie verwandelt haben. Trotzdem
gab es ein Primat der Praxis, egal wie sanft diese Praxis aussehen mochte - ein
Aussetzen der Praxis war im Ausbildungssetting nicht vorgesehen, die Ausbildung
musste sonst pausiert werden.

Einerseits steht diese inklusive Funktion von Yogaphilosophie in deutlichem
Gegensatz zum elitdren, brahmanischen, mannlich-dominierten Milieu, dem das
Yogastitra entstammt,”® und markiert somit einen weiteren Unterschied zwischen
dem PY$ und heutiger Yogaphilosophie. Andererseits ist die Ambiguitat, die sich
aus diesem Setting ergibt, offensichtlich: Warum ist und bleibt die Kérperarbeit
fir die meisten Ubenden trotzdem der wichtigste Teil ihrer Praxis??® Je weiter
die Teilnehmer*innen die Leiter des Yogalehrer*innen-Daseins erklommen, umso
regelmafiiger und intensiver iibten sie, und umso weiter wurden sie simultan in
Yogaphilosophie eingefiihrt, denn in der Ausbildung gab es morgens Mysore-Stun-
den und abends Philosophiesitzungen, und beides verschrankte sich zunehmend.
Diese Gleichzeitigkeit ist wichtig, denn die sich in der Ausbildung iiberschneidende
Beschaftigung mit einerseits regelmafdiger Praxis und andererseits Yogaphiloso-
phie veranderte, wie die Auszubildenden ihre Yogapraxis wahrnahmen und inter-
pretierten. Fiir die meisten (wenngleich nicht fiir alle) wurde die Praxis auf der
Yogamatte per se zu einer spirituellen Ubung.

Yogasiitra-Experten

»Yogasutra-Experte« ist mein Arbeitsbegriff fiir einen (Yoga-)Lehrer, der das Yoga-
sutra explizit in Ausbildungen oder speziellen Workshops unterrichtet oder es
iibersetzt hat und dadurch seine Siitra-Auslegungen kommerzialisiert hat. Auch die
Kostenpflichtigkeit solcher Angebote suggeriert, dass der Anbieter ein Kenner der
Materie ist. Bei meinen Interviewpartnern trifft diese Definition auf die Ay-Lehrer

279 Maas stellt diesen Tatbestand klar heraus: »Patafijali uses the Sanskrit term brahmana at four instan-
ces of his PYS in order to refer to a yogi. See PY$ 2.30, 2.33, 3.51 and 4.29.« (2018: 54) Allein dadurch, dass der
Text auf Sanskrit verfasst wurde, war er besagter Elite vorenthalten.

280 In meiner Ausbildungsgruppe gab es nur diese eine angehende Advanced-Yogalehrerin, Charlotte,
die zeitweise kaum asana-s tbte. Alle anderen Teilnehmer*innen intensivierten ihre Praxis im Laufe der
Ausbildungswochen.



262 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Steiner, Scott, Nardi sowie Maehle zu. Mit Skuban kommt ein weiterer Experte zu
Wort, der 2011 eine populire deutsche Ubersetzung des Yogasiitras veroffentlichte
und daher fiir das Forschungsfeld von Bedeutung ist. Er ist allerdings im Gegensatz
zu den anderen Interviewpartnern kein Lehrer fiir modernes Positionsyoga, son-
dern ausschliefdlich fiir philosophische oder psychophysische Techniken wie Medi-
tation, Tiefenentspannung (Yoga Nidra), prandyama etc. Diese Experten hatten bei
der Yogasutra-Vermittlung im Forschungsfeld die Deutungshoheit inne.

Wie Keller feststellt, sind gesellschaftliche Spezialdiskurse, wie zum Beispiel
Religion, hierarchisch aufgebaut: »Potentielle Sprecher miissen eine entsprechende
Karriere, Ausbildung, Sozialisation durchlaufen, um innerhalb solcher Diskurse und
der dort verfiigbaren Sprecherpositionen das Recht auf AufRerung zu erwerben
[...]-« (2013: 37) Doch ein solches institutionalisiert erworbenes Wissen fehlte den
von mir interviewten Experten. Keiner von ihnen war nach akademischem Stan-
dard in Sanskrit ausgebildet und konnte sich durch ein solches philologisches Fach-
wissen und ein Zertifikat oder einen Titel als Sanskrit- oder Yogasiitra-Experte
ausweisen. Thr Erfolg?® lag primar daran, dass die Akteure liberzeugend vermit-
teln konnten, dass sie individuelle Erfahrungen mit Inhalten des Textes gemacht
haben - praktisches Wissen wird im Umfeld modernen Yogas grundsatzlich hoher
bewertet als theoretisches Wissen.?®

Wie meine Interviews nahelegen, mussten Jois’ Schiiler*innen ihre Einfiihrung
ins Yogasttra selbst initiieren. Meine Interviewpartner beschaftigten sich alle bereits
seit geraumer Zeit mit dem Text, mindestens seit Mitte der 2000er Jahre (Skuban,
Scott), seit den 1990er Jahren (Nardi) oder sogar schon seit ihrer Kindheit (Steiner).
Auch Maehle gab an, schon 1978 das erste Mal mit dem Yogastitra in Kontakt gekom-
men zu sein.?® Bei den vier Jois-Schiilern entstand das Interesse am Text entweder
im Zuge ihrer Mysore-Aufenthalte oder es bestand schon vorher. Es zeigte sich, auch

281 Skuban gab beispielsweise im Jahr 2016 eigenen Angaben nach ca. 20 bis 25 Yogastitra-Kurse deutsch-
landweit (13.9.2015: 2633), was zeigt, wie gefragt diese Angebote sind. Natiirlich basierte diese spezielle
Nachfrage auch auf seiner Yogastitra-Ubersetzung und -Kommentierung von 2011; Buchveréffentlichungen
tragen sicherlich zum Etablieren eines Expertenstatus bei.

282 Dies zeigt das folgende Kapitel an mehreren Stellen. Steiner formuliert im Interview z.B.: »Das ist so
wie mit einem Apfel - ich weif, ein altes Bild. Man kann ihn analysieren. Dann kennt man seine Inhalts-
stoffe, man kann ganze Doktorarbeiten iiber Apfel schreiben. Aber wie ein Apfel wirklich schmeckt, weif3
man erst dann, wenn man hineinbeif3t. Wir beifien in diesen Apfel und dann wissen wir, wie er schmeckt.
So ist das Yoga Sutra auch. Wir kdnnen es analysieren, libersetzen, dariiber reden, diskutieren - doch nur
wenn wir es noch zusatzlich praktizieren, dann erfahren wir seinen Geschmack. Die Praxis auf der Matte
ist ein ideales Lernfeld.« (9.12.2015: 68) Das Yogastitra muss letztlich praktiziert, nicht analysiert werden.
Wer glaubhaft machen kann, es praktiziert und verinnerlicht zu haben, erfahrt Expertenstatus.

283 »The Yoga Sutra was recommended to me together with many other books by a Persian mystic when
I was 15 years old. I got my first copy of the Sutra then and have studied it ever since. I only ever knew of
Patanjali’s yoga as Ashtanga Yoga. During an India trip in 1990 somebody told me about this guy Pattabhi
Jois who was teaching the physical aspects of what I was practising. When I met Jois I had studied Compa-
rative Religion at Berlin’s Free University and had very clear ideas of what the Sutra was and what not.«
(26.8.2018: 20) Besagten jungen Perser traf Maehle bezeichnenderweise nichtin Indien, sondern in Deutschland.



2.1 Das Aushandeln von Deutungshoheiten 263

bei Maehle, als ein allgemeines Interesse an »Spiritualitat« oder an alten Traditionen
und ihren »Weisheitstexten, in das auch das Yogasiitra eingeordnet wurde. Dies traf
ebenso auf Skuban zu, der nicht mit der Jois-Linie in Verbindung steht:

Wir haben 2016, ich wiirde sagen, mit dem Yogasutra [beschaftige ich mich, L.v.0.] seit
zehn Jahren. Das kann ich dir so genau gar nicht sagen, weil es sich in meinen Weg einge-
schlichen hat. Ich habe vor allem immer wieder liber die ersten vier Verse nachgedacht
und ich habe mich nie nur in eine Richtung mit diesen Themen beschiéftigt, sondern mit
dem Zen, mit buddhistischer Esoterik, mit Buddhismus, mit dem Taoismus. Und auch
nicht so systematisch, wissenschaftlich, wie man das jetzt vielleicht in einer Dissertation
machen wiirde, oder in einer Literaturrecherche, sondern ich habe versucht, Geheim-
nissen nachzusptiren, zu fragen, was denn das grofde Versprechen ist, und da war das
Yogasutra eben einer der Texte. (Skuban, 7.6.2016: 4)

Skubans und Maehles Erzdhlungen verdeutlichen, dass das Yogasiitra Ende des
20. Jahrhunderts durch vielfiltige (populidre) Ubersetzungen zu einem leicht
zugdnglichen Text geworden war, eine Anlaufstelle fiir ein sinnsuchendes Publi-
kum, flr spiritual seekers.

Nardi besuchte Yogasttra-Kurse bei Dr. M. Jayashree und Narahimsa vom Sans-
krit-College in Mysore, die einige daran interessierte Schiiler*innen von Jois in
ihrem Haus aufnahmen. Zudem nahm Nardi Sanskritkurse beim American Sans-
krit Institute unter der Fithrung von Vyaas Houston:?*

I've over the years taken courses with this one or that one, or that one. So, I've got-
ten I would say at least three different teachers who I've sat through a course on the
Yogasutras with, but with Jayashree and Narasimha I've gone through multiple years
of studying. Ehm, the tendency [ would say is that the focus is always on the first two
books. (Nardi, 7.11.2017: 56)

Diese Einfliisse zeigten sich in den beiden zweistlindigen Yogastitra-Sessions, die
ich bei ihm am 9./10.11.2017 besuchte, da er Teile des Textes entsprechend seiner
dualistischen Samkhya-Grundlage erklarte, was innerhalb der Jois-Linie unge-
wohnlich ist. Doch durch den von ihm erwédhnten Fokus auf die ersten zwei Kapitel
(pada-s) des Textes muss sich Nardi zumindest die Inhalte der letzten beiden Ka-
pitel des Textes ebenfalls selbst angeeignet haben.

Scott beschéftigte sich eigener Aussage nach sogar erst im Zuge der von ihm
angebotenen Yogalehrer*innen-Ausbildungen intensiver mit dem Yogasiitra, also

284 Die Homepage von Vyaas Houstons American Sanskrit Institute lautet: http: //www.americansans
krit.com/vyaas-houston, Zugriff: 16.10.2018.


http://www.americansanskrit.com/vyaas-houston
http://www.americansanskrit.com/vyaas-houston

264 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

ab 2004/2005,%5 wohingegen Steiners Mutter bereits Yogalehrerin war. Schon als
Kind hielt er sich mit ihr in indischen Ashrams auf und setzte sich lange vor seiner
ersten Reise zu Jois nach Mysore mit dem Yogasiitra auseinander (9.12.2015: 42).
Skubans Erzdhlung zeigt, dass er sich erst im Zuge seiner eigenen Ubersetzung und
Kommentierung des Yogastitras ausfiihrlicher mit Sanskrit beschéftigte, und zwar
mithilfe bestehender Ubersetzungen:

Ich habe mir verschiedene Ausgaben angeschaut und dann drehte sich mein Denken
immer wieder um die ersten paar Verse, und irgendwann dann hatte ich das Gefiihl, dass
ich es soweit verstanden habe, dass ich in der Lage wére, es vollstdndig in eigenen Wor-
ten auszudriicken. Und das ist weniger ein sprachliches Thema, weil sprachlich ist es ja
nicht so schwierig, sondern ich wollte verstanden haben, was Patafjali meint, wenn er
zum Beispiel sagt »Geist«, »cittax, was meint er, wenn er von Stille spricht, was soll da
still sein, in welcher Form soll das still sein, und so weiter. Also ich wollte das wirklich
in der Tiefe verstehen. Begleitet von meiner eigenen Praxis. Und irgendwann hatte ich
dann das Gefiihl, jetzt weifs ich was, und ich habe es aufgeschrieben, und dann wurde
unerwartet ganz schnell ein Buch daraus. (Skuban, 7.6.2016: 5)

Skubans Aussage verdeutlicht, dass er sich weniger philologisch, sondern vielmehr
komparativ mit dem Text beschaftigte, sein Urteil iiber die Schwierigkeit der Spra-
che mag durch den gewdhlten Zugang beeinflusst sein. Skuban, ebenso wie die
anderen interviewten Experten, eignete sich die Inhalte des Yogasiitras selbst an.
Er erinnert sich: »Bei den meisten Sachen hatte ich keinen Lehrer.« (7.6.2016: 49)
Eine solche Herangehensweise, die unter anderem die alte Kommentarliteratur
nicht miteinbezieht, interessiert sich weniger fiir den soziohistorischen Kontext
des Textes, sondern vielmehr fiir den »Weisheitstext« selbst und seine Uberset-
zungen. Dies bildet die Grundlage fiir die vielen Dekontextualisierungen, die sich in
der Analyse der modernen Exegese des Textes zeigen werden.?®¢ Durch eine solche
Hermeneutik infiltriert eine grof3e Anzahl kollektiver Wissensbestiande, mit denen
sich der Inhalt des Textes im Laufe der iiber hundert Jahre andauernden Kultur-
transfers, die mit Ubersetzungen automatisch einhergehen, vernetzt hat.

In Steiners Advanced-Ausbildung erschlossen sich die Teilnehmer*innen den
Text ebenfalls mithilfe verschiedener Ubersetzungen, und ein komparativer Text-

285 Die Datierung von Scotts erstem Teacher Training entstammt der personlichen E-Mail-Kommunika-
tion mit Nardi vom 7.1.2019, der dort als Philosophielehrer tatig war.

286 Scholz verallgemeinert die oben getroffenen Beobachtungen und denkt die beschriebenen Tenden-
zen mit der Bibelexegese zusammen: »The difference is that mostly white Western yogi/ni/s have adop-
ted Patanjali in the twenty-first century, and so they lead the way in perpetuating the orientalist outlook of
what is called yoga today. The orientalist outlook imposes Western hermeneutical ways of dealing with an
Indian text, as developed in the interpretation of the Bible. It singles out a text as authoritative for spiritual
matters, disconnects the text from its socio-cultural and religious context, and endows it with a message
about personal-individualistic salvation.« (2017: 2)



2.1 Das Aushandeln von Deutungshoheiten 265

zugang war gangig und aufgrund fehlender Sprachkenntnisse sogar notwendig. Das
Yogasiitra ist seit Jahrzehnten ein so bekannter und vielfach iibersetzter Text, dass
er auch ohne Sanskritkenntnisse zugdnglich wird. Sanskrit bekommt im Zusam-
menhang mit heutiger Yogaphilosophie, wie sich zeigen wird, eine ganz andere
Rolle zugeschrieben, wie der Artikel des Jivamukti Yoga-Lehrers Moritz Ulrich auf
dem populiren Yoga-Blog Fuck Lucky Go Happy zeigt:

Ich lenkte den Fokus auf die Ubung, das Lernen und das Erfahrung sammeln und nicht
auf das »richtig machen« oder gar Vokabeln lernen. Plotzlich wurde mir klar, dass genau
hier die Schonheit des Sanskritlernens liegt. Aufgrund seiner Komplexitatlasst es einem
kaum eine andere Wahl, als sich fiir einen hingebungsvollen Weg zu entscheiden und
einfach nur in diesem Moment zu verstehen, ohne Sorge, es spater zu erinnern. »Im
Moment sein« und »Hingabe« sind wohl zwei der wichtigsten Zutaten jeder Yogapraxis,
und genau als solche sehe ich Sanskrit heute. (Ulrich, 2021)

Dass Sanskrit nicht als »echte« Sprache wahrgenommen wird, die das Erlernen
von Wortschatz und Grammatik impliziert, fithrt auch dazu, dass sich viele der
bereits bestehenden Deutungsschemata des Yogastiitras, mit deren Hilfe es von den
Akteur*innen des 21. Jahrhunderts ausgelegt wird und werden muss, wiederholen.?®
Trotz der diskursiven Emphase von Praxis versus Theorie wohnt Biichern somit
eine grundlegende Deutungsmacht im weitldufigen Yogastitra-Diskurs des 21. Jahr-
hunderts inne. Diese Beobachtung impliziert, dass es kulturelle Wissensbestande in
Form besagter Ubersetzungen/Kommentare gibt und dass diese Wissensbestinde
einen Teil des Expertenwissens ausmachen.

In heutiger Yogaphilosophie ist, wie bereits festgestellt, eine fundierte Kennt-
nis von Sanskrit keine Grundvoraussetzung dafiir, von den Rezipient*innen als
Yogasiitra-Experte anerkannt zu werden. Im Forschungsfeld war praktisches
(Ubungs-)Wissen fiir den Expertenstatus viel relevanter als eine philologische oder
kulturwissenschaftliche Vorbildung. Fiir diejenigen interviewten Experten, die Ay-
Lehrer sind, beinhaltete das praktisches Wissen iiber die korrekte Ausfithrung der
Ubungsfolgen des Ays, Trainingswissen iiber die Ubungen selbst und das somati-
sche, emotionale, habituelle Wissen, das damit zusammenhangt, sowie Wissen iiber
Anatomie, Physiologie und Psychologie. Wie bereits betont, musste ein Yogastitra-
Experte zum Zeitpunkt der Feldforschung tiberzeugend vermitteln kdnnen, dass
er seine Erfahrungen auf der Yogamatte auf sein alltidgliches Handeln tibertragen
hat und ihn dies »transformiert« hat, er sich also durch die Praxis zum Beispiel zu

287 Zu den im Westen einflussreichen Yogasiitra-Interpretationen der vorherigen Generation gehdren
neben anderen B.K.S Iyengars Light on Yoga (1966), Mircea Eliades Yoga. Immortality and Freedom (1973)
und Bettina Baumers Patafjali. Die Wurzeln des Yoga (1995 [1976]). Welche Ubersetzungen genau fiir meine
Experten relevant waren, kann an dieser Stelle nicht weiter herausgearbeitet werden, denn es handelt sich
um sehr weitldufig und vielfaltig vernetzte, kulturiibergreifende Wissensvorréte.



266 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

einem moralisch besseren Menschen entwickelt hat oder verschiedene Selbstre-
flexionen daraus erwachsen sind.

Nur auf Skuban, den einzigen interviewten Yogastitra-Experten, der nicht zugleich
Lehrer fiir heutiges Positionsyoga ist, traf das Beschriebene nicht vollkommen zu,
da er die Konzepte des Yogastitras nicht mit dem Erfahrungsraum einer physischen
Yogapraxis abglich. Aber es galt genauso fiir ihn, dass praktisches Wissen von gro-
Berer Relevanz war als sprachliches oder philosophisches Fachwissen, durch ent-
sprechende Abschliisse und Zertifikate verbiirgt. Bei Skuban bestand beispiels-
weise die hinter der Philosophie stehende Praxis aus Yoga Nidra, eine Art der
Tiefenentspannung, und er strebte aufderkorperliche Erfahrungen (AKE) an, die
er unter anderem mit dem Yogastitra legitimierte. Daran zeigt sich, dass Prakti-
ken, die mit dem Yogasiitra in direkte Verbindung gebracht werden, sehr vielfaltig
sein kdnnen und sie inhaltlich trotzdem mit dem jeweiligen Verstandnis des Textes
zusammenhdngen. Gleichzeitig bekraftigt dies die Beobachtung, dass praktische
Erfahrungen eine Voraussetzung fiir die interne oder externe Zuschreibung eines
Expertenstatus darstellten. Sich auf Sri Aurobindo als Autoritit beziehend, assozi-
iert Skuban sein personliches Wissen iiber AKEn mit dem samadhi des Yogastitras:

Dann gibt es alle mdglichen, verschiedensten Formen erweiterter Bewusstseinszu-
stande, und das waren auch samadhis. Shri Aurobindo wiirde zum Beispiel einen luzi-
den Traum so nennen - das ist ja auch ein erweitertes Bewusstsein, dahingehend, dass
du dein Wachbewusstsein in den Traumzustand hineintrdgst und ihn dann vollig anders
erlebst. Er nennt das dann samadhi, auch wenn man es im Schlaf erlebt. Und aufer-
korperliche Erfahrungen wéren im Grunde auch ein samadhi. (Skuban, 7.6.2016: 24)

Seine eigene praktische Erfahrung, die er mit verschiedenen erweiterten Bewusst-
seinszustidnden gemacht zu haben scheint, diente Skuban als Legitimation dafiir,
tiber das Yogasitra, in diesem Fall iiber samadhi, als Eingeweihter zu sprechen.
Zur Untermalung dieser Thematik folgt ein Gesprachsausschnitt zwischen Skuban
und einer Teilnehmerin seines Yogastitra-Seminares von 2015, das hier nur para-
phrasiert wiedergegeben werden kann. Das Gesprach kreiste um das schwierige
Konzept samaddhi und kann die Deutungsmacht von Experten verdeutlichen. Die
Teilnehmerin dufderte, dass sie sich damit schwertue, zu wissen, was zum Beispiel
konkret unter pratyahara oder samadhi verstanden werden kdnne. Sie war sich
nicht sicher, wie beide Zustdnde empirisch zu unterscheiden seien, und wollte wis-
sen, ob sie es merken wiirde, wenn sie in einem solchen Zustand sei, oder ob sie sich
vielleicht nur einbilde, dass ein bestimmter Zustand einem der Sanskrit-Begriffe
entsprache. Skuban antwortete ihr darauf, dass sie es merken wiirde, wenn sie in
einem solchen Zustand sei (Seminar am 12.9.2015: 8-13).

Die Unterhaltung drehte sich um nonpropositionales Wissen in Form von
erweiterten Bewusstseinszustianden, samadhi oder turiya genannt. Der Dialog



2.1 Das Aushandeln von Deutungshoheiten 267

zeigt grundlegende Schwierigkeiten seitens der Laiin bei der Textexegese auf, vor
allem wenn der Fokus auf konkreten Praktiken liegt, die in greifbarer Nahe liegen
koénnten, und macht deutlich, wie sehr Schiiler*innen »Expertenwissen« Vertrauen
schenken miissen. Die aufgezeigten Schwierigkeiten hangen mit dem Sprachtrans-
fer von Sanskrit zu Deutsch und in diesem Beispiel zusatzlich mit dem Transfer von
theoretischem zu performativem Wissen zusammen.

Im Gegensatz zu einem solchen experimentellen, komparativen Zugang hebt die
indische Tradition der Textexegese die Relevanz von Kommentarliteratur hervor,
um einen knappen, erklarungsarmen Text wie das Yogasutra durchdringen zu kon-
nen. Sttra-Literatur ist klassischerweise eine Textgattung, die ohne Kommentar-
literatur oder die personliche Unterweisung eines Lehrers, der seinerseits direkt in
die Tradition eingefiihrt wurde, nicht auskommt. Dies impliziert eine detailreiche,
intellektuelle Beschaftigung mit den philosophischen Grundlagen des Textes sowie
den darauf aufbauenden philosophischen Diskussionen - etwas, zu dem rezente
Yogaiibende oftmals keinen personlichen Zugang bekommen.

Ausgebildet in indischer Philosophie: Meine Sonderrolle als Indologin
Gegeniiber den von mir interviewten Experten hatte ich als ausgebildete Indologin
und als Teilnehmerin ihres Yogasiitra-Unterrichts automatisch eine Sonderrolle
inne. Ich versuchte mich in diesen Situationen mdéglichst unauffallig und beobach-
tend zu verhalten, um nicht durch eigene Interpretationen die Diskussion zu beein-
flussen. Trotzdem merkte ich, dass allein meine Anwesenheit und das antizipierte,
aber natiirlich nicht im Detail bekannte und daher imaginierte Wissen, das mit mir
als nach wissenschaftlichen Standards ausgebildeter Indologin mit im Raum zu sit-
zen schien, die Darstellung der Materie und den Diskurs veranderte. Denn in allen
drei Settings, in denen ich anwesend war - bei Steiner, Skuban und Nardi - fragte
mich der Lehrer mindestens einmal, ob seine Darstellung eines philosophischen
Themas denn so stimmen wiirde.

Insofern wurde ich eher als Expertin fiir Wissensbestinde angesehen, die histo-
risch-faktischer Natur waren. Zum Beispiel fragte mich Nardi noch vor Beginn unse-
rer Interviewsituation am 7.11.2017, ob ich der Meinung ware, dass die Yogasiitra-
Tradition und die Hathayoga-Tradition ein und dieselbe oder zwei verschiedene
Traditionen seien. Der Hintergrund zu seiner Frage war die in der Umgebung des
Ays bestehende Hoffnung, dass zu einem moglichst frithen Zeitpunkt der Yoga-
geschichte Hathayoga und Patafijalayoga als ein und dieselbe Tradition angese-
hen werden kdnnen, so dass Jois’ Aussage »This is Patafijali Yoga« ein historisches
Fundament zugrunde lage, was, wie im historischen Kapitel argumentiert wurde,
nicht der Fall ist.

An diesem Beispiel lassen sich zwei grundsatzliche und widerstreitende Exper-
tenpositionen im Yogadiskurs aufzeigen: Die der westlichen Wissenschaft (deren
Verkérperung ich vermutlich fiir Nardi darstellte) versus die der indischen Uber-



268 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

lieferungstradition, parampara, auf die sich die Yogameister des 20. Jahrhunderts
beriefen, nach deren Darlegung Hathayoga und das Yogasiitra durchaus als Teile
derselben Yogatradition verstanden werden kénnen. Hier wird eine Art Bruch in
der Wissensweitergabe in heutiger Yogaphilosophie erkennbar. Wahrend indische
Yogameister und ihre Tradition unverdndert als unangefochtene Autoritat gelten,
wenn es um die Vermittlung tiefgehender, nonpropositionaler Erfahrungen geht,
werden in Zusammenhang mit historischen und anderen expliziten Wissensbestan-
den oftmals (eklektisch) die Ergebnisse der westlichen Wissenschaft rezipiert.?® In
einigen Fallen entstehen dadurch diskursive Briiche: Zum Beispiel kursiert mittler-
weile im (Ashtanga) Yoga-Umfeld Maas’ Datierung des Yogastitras.?® Maas datiert
den Text deutlich spater, als es zuvor der Fall war, auf das 4./5. Jahrhundert n.u.Z.
(2013: 66). Gleichzeitig werden die Maas’ Datierung zugrunde liegenden Annah-
men, zum Beispiel, dass das Yogastitra und sein wichtigster Kommentar, Vyasas
Bhasya, vom selben Autor verfasst wurden, oftmals nicht mitrezipiert. Dem Bhasya
eine solche Autoritdt zuzuschreiben, wiirde viele der heutigen Interpretationen des
Yogastitras unmaoglich machen, inklusive der Interpretationen von Krsnamacarya
und Jois, die wohl nicht von Maas’ These eines Autokommentars tiberzeugt gewe-
sen waren. Nicht nur an dieser Stelle werden Diskurstiberlagerungen erkennbar,
die zu oftmals unvereinbaren Mehrdeutigkeiten fiihren. Im beschriebenen Beispiel
setzen sich demnach nur einige Teile der wissenschaftlichen indologisch-histori-
schen Expertenmeinung durch und andere Teile bleiben aufden vor. So sind sich
eigentlich gegenseitig widersprechende Wissensbestande Teil heutiger Yogaphilo-
sophie und bilden ein interessantes Patchworkmuster.

Vor allem fiir Yogasiitra-Experten war ich durchaus eine - manchmal etwas
misstrauisch bedugte, aber meist eine gerne gesehene - Ansprechpartnerin fiir
indologische Fragen, derer es viele gab. Obwohl ich jedoch fiir Steiner an seiner
Neubearbeitung des Yogastitras arbeitete, wurde ich von den anderen Auszubilden-
den nur selten fiir Yogasutra-Interpretationen zu Rate gezogen, und wenn, dann
in solchen Féllen, in denen sich die Auslegung eines Satzes mit unterschiedlich
verstandener grammatikalischer Struktur verdnderte. Besonders wurde mir von
den anderen Teilnehmer*innen nicht automatisch ein Expertenstatus beziiglich der
Erfahrungen, die im Yogasitra beschrieben werden, zugeschrieben, und die typi-

288 Hier - und, wie ich im Folgenden darlegen werden, in vielen weiteren Situationen - wird die Gegen-
iiberstellung von »Osten« versus »Westen« immer noch als Dichotomie von »Gefiihl«, »Intuition« und
»Spiritualitat« versus »Rationalitat«, »Materialitdt« und »Wissenschaft« gesetzt.

289 Beispielsweise schreibt die deutschlandweit bekannte Anna Trokes, die zusammen mit Steiner Yoga-
ausbildungen leitet, in der Ankiindigung ihres Workshops »Patafijali. Einfithrung in die Yogakonzepte
des Yoga Siitras«, geplant fiir den 21./22.11.2020: »Diese Textsammlung, die ca. 400 n.u.Z. entstand, fasst
alle wesentlichen Aspekte - das >wie« - des Yogaweges zusammen. Hier finden wir Anleitungen fiir die
innere Ausrichtung unserer Ubungspraxis, die verschiedenen Glieder und die Qualititen, die im Uben deut-
lich werden sollen.« https://www.yogability.de/workshops/anna-troekes-patanjali-yoga-sutra-11-2020/,
Zugriff: 24.8.2021.


https://www.yogability.de/workshops/anna-troekes-patanjali-yoga-sutra-11-2020/

2.1 Das Aushandeln von Deutungshoheiten 269

sche Dichotomie zwischen »scholar« und »practitioner« wurde fiir mich geltend
gemacht. Das Wissen, das ich zu verkdrpern schien, war primar theoretischer, nicht
praktischer Natur - sicherlich auch deswegen, weil ich es bewusst dabei beliefd und
keine personlichen Interpretationen zu Sitras gab. In Anbetracht der skizzierten
Bedingungen liegt aufierdem die Vermutung nahe, dass dies damit zusammenhing,
dass ich selbst eine Novizin in der Praxis des AYs war, was meinen Expertensta-
tus, zusammen mit meiner offensichtlichen Verschwiegenheit beziiglich philoso-
phischer und auch persoénlicher Interpretationen des Sitras, moglicherweise von
Anfang an diskreditierte.

Yogasiitra-Lai*innen

Koneckis Beobachtung beziiglich polnischen Iyengar Yogas zeigt, dass nicht nur im
Umfeld des globalen Ays Inhalte und Terminologie des Yogasiitras oftmals stark
vereinfacht bei jenen Ubenden ankommen, die sich in der frithen Phase des Ubens
befinden und somit als Yogaphilosophie-Lai*innen bezeichnet werden kénnen.
Héufig wissen Schiiler*innen bis zur Absolvierung einer Yogaausbildung nicht,
woher Begriffe oder Inhalte, die eine Art Hintergrundsummen zur Yogapraxis zu
bilden scheinen, tatsachlich stammen und in welchem Kontext sie stehen. Durch
die sich im Material zeigende Dekontextualisierung von Yogaphilosophie von ihrem
Ursprungskontext bleibt dieser Zustand haufig noch bestehen, nachdem Schii-
ler*innen zu Lehrer*innen geworden sind.

Dies trifft allerdings besonders auf die erste Phase des Praktizierens zu, in der
die Schiiler*innen durch ihr eigenes fehlendes Wissen von der Kompetenz ihrer
Lehrer*innen abhéngig sind.?*° Konecki nennt diese Phase »becoming the practitio-
ner« und er definiert: »The first breakthrough moment and concrete effect of the
work on the body in yoga practice can be the better physical feeling of the practi-
tioner. In addition, he or she acquires the identity of a practitioner by perceiving
the physical effects [...].« (2015: 102) Damit leitet Konecki zu einer Aussage eines/
einer polnischen Yogalehrer*in iiber, in der klar wird, dass mit dem besseren Kor-
pergefiihl eine Interpretation und Wertung desselben einhergeht, und zwar, dass
es darum ginge, zu lernen, den Kérper wertzuschatzen und zu lieben. Sicherlich

290 Auch Henrichsen-Schrembs & Versteeg (2011) haben bereits eine Klassifizierung von Yoga-Prakti-
zierenden vorgenommen, dafiir ihre »spirituelle Involvierung« hinterfragt und Aspekte wie Herkunft,
Erziehung etc. mit einbezogen. Fiir ihre Definitionen von Yogaphilosophie und Spiritualitat beziehen sich
die Autoren auf Patafjali und verstehen darunter u.a. Selbstsorge (12), ein ethisches Regelwerk (10), eine
innere Verbindung oder Ubereinstimmung mit dem Géttlichen oder metaphysische Themen wie Reinkar-
nation (2). Mit dieser Definition tibernehmen sie die moderne, eklektische Auslegung des Yogastitras und
gehen ebenfalls im Einklang mit dem emischen Diskurs davon aus, dass sich die Yogapraxis durch den Ein-
fluss westlicher (korperzentrierter) Akteur*innen von ihren spirituellen Wurzeln entfernt hatte - etwas,
das die vorliegende Arbeit zu widerlegen versucht. Die hier vorgenommene Analyse ist einerseits begrenz-
ter, da der Fokus mehr auf dem direkten Einfluss des Yogasiitras liegt, andererseits gibt diese Arbeit weit-
aus differenziertere Einblicke in die Entstehungsgeschichte, Beschaffenheit und in die Vermittlung von dem,
was unter heutiger Yogaphilosophie im 21. Jahrhundert verstanden werden kann.



270 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

kann festgehalten werden, dass sich bei Yogapraktizierenden besonders am Anfang
ein verbessertes Wohlbefinden einstellt, welches im Zuge regelmifigen Ubens zur
Identifikation mit der Praxis und zur Selbstbezeichnung als Yogapraktizierende
fithren kann und die Ubenden weitergehend dazu anregen kann, mehr {iber die
Urspriinge und Implikationen dieser Praxis wissen zu wollen.

Wie bereits erwdhnt, spielen in diese stark von der Kérperpraxis gepragte erste
Phase, von den Ubenden oft unbemerkt, »philosophische« Inhalte hinein. Zum Bei-
spiel findet das bereits kurz angeschnittene, von Baumer (1995: 121) mit »Die Sitz-
haltung soll fest und angenehm sein« iibersetzte Siitra 11/46: sthira-sukham-asanam
Einzug in heutiges Positionsyoga, da Lehrer*innen es in ihre Stunden integrieren,
indem sie es zu einer Praxisanweisung werden lassen. Zu diesem Zwecke wird
es meist ohne direktes Zitat paraphrasiert, was zum Beispiel so klingen konnte:
»Splire, dass Deine Position stabil und gleichzeitig angenehm ist.« Auf diesem Wege
beeinflussen Inhalte heutiger Yogaphilosophie oft von Anfang an unbemerkt die
Art und Weise, wie Schiiler*innen Yoga iiben lernen. Im genannten populédren Bei-
spiel richtet sich die Ansage auf die angestrebte Bewegungsqualitit und verandert
in diesem Fall das dabei aufgebaute Kérperwissen in Form eines ausbalancierten
Muskeltonus (»Eutonie, s. Kapitel 111.2.3.8.) und beeinflusst so bereits psychophy-
sische und emotionale Effekte der Yogapraxis.

Die zweite Phase des Schiiler*in-Seins ist in der ersten Ausbildung zur Yoga-
lehrerin zu verorten. Wahrend zu den von Yogaschulen angebotenen Yogastitra-
Workshops nur tatsachlich Interessierte kommen, miissen sich die meisten Auszu-
bildenden mit Yogaphilosophie und dem Yogastitra beschaftigen, ob sie es darauf
abgesehen hatten oder nicht. So erzdhlten mir auf Nachfrage alle vier interviewten
(angehenden) Advanced-Lehrer*innen, dass sie erst im Zuge ihrer (ersten) Aus-
bildung anfingen, sich mit dem Text zu beschaftigen, was sich durch Steiners fiinf-
wochige, tiber zwei Jahre gehende Advanced-Ausbildung noch einmal intensivierte.
Der Ausbildungsstoff beinhaltete neben dem Erlernen von Devanagari-Schrift und
Sanskritaussprache eine Satz-fiir-Satz-Lektiire des Yogastitras bis zum dritten Kapi-
tel sowie das Auswendiglernen der ersten Siitras. Der Lektiire und der Diskussion
der Sttras dienten abendliche Philosophiestunden.

Durch die Kombination von Yogapraxis- und Philosophiestunden und durch
die jede Ausbildungswoche abschliefienden Hausaufgaben, in denen Satze des
Yogastitras in den Alltag iiberfiihrt werden sollten, stellte sich wahrend der Ausbil-
dung eine klare Identifikation von Praxiserfahrungen und Stutra-Inhalten ein, und
die angehenden Yogalehrer*innen begannen, durch yogaphilosophische Setzungen
ihre Praxis als philosophisch oder spirituell wahrzunehmen und zu bezeichnen.
Eine steigende Intensitat und Haufigkeit der kérperlichen Praxis ging folglich oft
mit einem zunehmenden Kontakt zu Yogaphilosophie einher. Die Definition von
»Yoga« scharfte sich dementsprechend einerseits in Zusammenhang mit den inten-
siven psychophysischen Erfahrungen, die der Yogapraxis entwuchsen, und anderer-



2.1 Das Aushandeln von Deutungshoheiten 271

seits durch den regelméfligen Input der Philosophiestunden. Allerdings bedeutet
eine solche beinahe simultane Lehrsituation keineswegs, dass nur die Kérperpraxis
unidirektional von philosophischen Ausdeutungen durchdrungen wird, sondern es
impliziert genauso, dass Interpretationen von Yogaphilosophie von der Kérperpra-
xis beeinflusst werden, wie im Fortgang im Detail herausgearbeitet wird.

Fiir einen Zugang zum Yogastitra und die Erschlieffung von Yogaphilosophie
waren die Schiiler*innen auf Ubersetzungen des Textes sowie auf Auslegungen
eines oder mehrerer Lehrer*innen angewiesen. Sie wahlten, wie schon die Exper-
ten, aus dem reichhaltigen Angebot jene Ubersetzungen aus, mit denen sie per-
sonlich am besten zurechtkamen; unter den Auszubildenden lagen die aktuellsten
Veroffentlichungen unter den Favoriten. Neben der fiir die Advanced-Ausbildung
obligatorischen, bisher unveroéffentlichten Ausgabe von Steiners Yoga Sutrani
Patafijali. Ein Leitfaden im Yoga - von Patanjali (in progress), wurde primar mit
diesen vier rezenten Ubersetzungen gearbeitet:

=

R. Sriram: Patanjali. Das Yogastitra (2003)

R. Skuban: Patafijalis Yogasutra (2011)

T.K.V. Desikachar: Uber Freiheit und Meditation. Das Yogastitra

des Patafijali (2012)

4. S.V. Bretz: Die Yogaweisheit des Patanjali fiir Menschen von heute (2005)

w N

Moéglicherweise abweichend von anderen Yogaausbildungen legte Steiner sogar
Wert darauf, dass die Auszubildenden sich mit verschiedenen Ubersetzungen des
Textes auseinandersetzten, und forderte sie dazu auf, eigene Ideen in die Textaus-
legung einzubringen. Davon angeregt dufderten die Auszubildenden in den Philo-
sophiesitzungen verschiedene Arten von Eingebungen, personliche Erfahrungen
aus dem eigenen (Alltags-)Leben etc., und Steiner betonte immer wieder, dass
keine Assoziationen falsch seien. Wenngleich die Schiiler*innen dazu aufgefordert
wurden, eigene Siitra-Interpretationen anzubringen, lasen viele Teilnehmer*innen
stattdessen Ubersetzungen aus den besagten Biichern vor. Es éffnete sich dadurch
in der Diskussion ein gewisser Raum an moglichen Interpretationen, der einerseits
gerahmt war vom Text selbst und von anderen »spirituellen« Texten des alten Indi-
ens wie den Upanisaden und der Bhagavadgita, und andererseits von den beste-
henden (deutschen) Ubersetzungen der Experten. Es lisst sich also entgegen der
These, die starke Individualisierungstendenzen im modernen religiésen Feld kon-
statiert, mit Altglas festhalten: »[...] individuals become more dependent on the
dictates of various institutions and experts (including religious movements) to lead
them on an increasingly important quest for self-fulfillment.« (2014: 4) Der Weg zur
Selbsterkenntnis, den sich Schiiler*innen von der Yogapraxis und dem Studium der
Yogaphilosophie versprechen, ist kein individuell-einsamer Weg, ganz im Gegenteil:
Er wird eingeleitet von Experten, darauf aufbauend ausdiskutiert und gleichzeitig
konstruiert in einem Gruppensetting.



272 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

In der dritten Phase, in der Schiiler*innen offiziell selbst Lehrer*innen sind und
sich bereits eine Zeitlang ausfiihrlicher mit dem Siitra beschaftigt haben, hat sich
die Ansicht, dass Yoga mehr ist als nur sportive Gymnastik, gefestigt und mit Inhalt
gefiillt. Die fertig ausgebildeten AYI Advanced-Lehrer*innen sollten laut Steiner
folgende Kompetenzen haben: 1. die Beherrschung einer korrekten Sanskritaus-
sprache,®! 2. das Lesen von bekannten Siitras in Devanagari-Schrift, 3. Kenntnis
liber jedes besprochene Siitra, so dass es an Schiiler*innen weitergegeben werden
kann, und 4. das Abhalten einer Themenstunde mit Siitra-Fokus (25.4.2017, FN 199).

Der vierte Punkt dieser Liste schlief3t den Kreis zur ersten Phase des Schiiler*in-
Seins - die Lehrer*innen kdnnen nun selbst in Yogastunden paraphrasierte Sitra-
Inhalte an Noviz*innen weitergeben. Steiner prazisierte, dass das Yogastitra als
Einstieg in die Stunde genommen werden kdnne, und betonte erneut, dass es dabei
nicht so wichtig sei, dass die eigenen Reflexionen tliber das Stitra objektiv stimmten,
sondern die Hauptsache ein personlicher Zugang dazu sei: »Wenn du etwas tiber
das Sutra sagst und du liest es nur vor, ist es nicht authentisch.« (Ebd.: 200) Diese
Aussage steht im Einklang mit seinem eigenen Umgang mit dem Text, den er im
Interview explizit als Reflexionsfolie fiir die Leserschaft darstellt:

Mir geht es bei meiner Betrachtung des Yoga Sutras nicht darum, was Patafjali vor
2000 Jahren meinte, sondern mir geht es darum, wie ich mich im Yoga Sutra reflektieren
kann, mich also wie in einem Spiegel anschauen und dabei etwas iiber mich erkennen.
Ich bin in diesem Bezug kein Indologe, der wissen méchte: Was hat Patanjali sich damals
bei diesem Satz gedacht. Mir geht es darum, was kann ich, als einer, der heute lebt, mit
der heutigen Praxis erfahren, wenn ich in das Yoga Sutra schaue. (Steiner, 9.12.2015: 52)

Ob und wie explizit Lehrer*innen Inhalte des Sitras tatsachlich selber weitergeben,
hdngt zwar von den eigenen Interessen und der individuellen Schwerpunktsetzung
ab, doch war meiner Beobachtung nach am Ende der Yogaausbildung bei allen Schii-
ler*innen ein personlicher Zugang zum Yogastitra entstanden, der jedoch gerahmt
war vom allgemeinen Konsens, den Steiner mit seiner Ubersetzung und Auslegung
vorgab, und der sich, wie die Detailanalyse zeigen wird, wiederum in einem gesell-
schaftlich vorstrukturierten, interpretativen Raum bewegt, den zum Beispiel indi-
sche Yogalehrer im 20. Jahrhundert eréffneten, am explizitesten B.K.S. Iyengar.
Abgesehen von diesem personlichen Bezug zum Text kannten jedoch viele
Yogalehrer*innen auch nach der Ausbildung die metaphysischen Grundlagen des
Yogastitras nicht. Nur wenige Lehrer*innen gehen zur ndchsten und letzten Phase
der Yogasttra-Beschaftigung iiber und geben als Expert*innen explizites Wissen
tiber den Text in kostenpflichtigen Angeboten weiter. Viel haufiger fungiert das

291 Fir eine detaillierte Besprechung des Sanskritunterrichts s. Kapitel 111.2.3.



2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie 273

Yogasiitra als ein mehr oder weniger flexibler Wissensbestand, der die Yogapraxis
und den Alltag infiltriert.

Als Experten habe ich Yogalehrer bezeichnet, die explizites Wissen iiber das
Yogasiitra in Workshops oder Ausbildungen vermittelten und moglicherweise eine
Ubersetzung des Textes angefertigt haben. Alle interviewten Experten besafien
propositionales, philosophisches Wissen iiber die grundlegenden Konzepte des
Yogasiitras, das sie sich allerdings in keinem institutionellem Rahmen angeeignet
haben. Oftmals stellten sie das Siitra trotzdem nicht in seiner eigenen Logik dar,
sondern gaben eigenen Interpretationen oder Erfahrungen Vorrang. Die Experten
waren grofsteils fortgeschrittene Praktiker kdrperlicher oder mentaler Techniken,
die glaubhaft vermitteln konnten, eigene Erfahrungen mit Inhalten des Yogasiitras
gemacht zu haben.

Gab es folglich im Forschungsfeld keinen Expertendiskurs, der wie in anderen
gesellschaftlichen Teilbereichen von Fachgréfden bestritten wurde? Und war der
Yogastitra-Diskurs und das damit zusammenhangende somatische, durch die Yoga-
praxis gewonnene Wissen tatsdchlich demokratisch organisiert, wie es von man-
chen Yogalehrern wie Steiner suggeriert wurde? Meiner Beobachtung nach waren
die Teilnehmer*innen aufgrund der vielen fremden Konzepte des Textes und des
oft in Ubersetzungen beibehaltenen aphoristischen Stils des Yogastitras von exter-
nen, in ihrer Landessprache verfassten Interpretationen abhangig, und nur nach
wiederholter Auseinandersetzung mit dem Text waren eigene Auslegungen mog-
lich. Diese entfernten sich dann haufig vom Inhalt des Textes selbst, ein Vorgehen,
zu dem Experten wie Steiner ihre Schiiler*innen gezielt aufforderten.

Gleichzeitig blieben in einer pluralistischen Gesellschaft Briiche nicht aus. So
gab es durchaus Teilnehmer*innen, die sich tiber die mangelnde Ausbildung der
Experten beklagten und objektives Fachwissen iiber die Inhalte des Yogastitras ver-
missten. Solche Akteur*innen befragten dann etwa mich als Indologin zu unklaren
Themen oder luden mich sogar dazu ein, Workshops oder Seminare anzubieten.
Zusammen mit den Aushandlungen iiber Deutungshoheiten zwischen praktischen
Expert*innen und akademischen Expert*innen sowie zwischen kulturspezifischen
Wissensformen und Arten der Wissensvermittlung kann festgehalten werden, dass
es sich um ein Wissensgebiet handelt, das stark verhandelt wird und seinen Platz
im europaischen und anglo-amerikanischen Kulturraum erst entwickelt.

2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger
Yogaphilosophie

Das folgende Kapitel bietet eine Untersuchung der Aussageformationen iiber Sans-
krit, die als ein Diskursstrang heutiger Yogaphilosophie bestimmt werden, sowie
ihrer strukturellen und zum Teil institutionalisierten Materialisierungen. Dem
Kapitel stelle ich einleitend einen kurzen historischen Kontext iiber die Herkunft



274 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

von Sanskrit und iiber seine Ausbreitung in Indien voran, es ist jedoch vorwegzu-
nehmen, dass dieser diachrone, wissenschaftliche Zugang zu Sanskrit nicht Teil des
Forschungsfeldes war. Es wird sich zeigen, dass Sanskrit im Umfeld des gegenwar-
tigen AYs ebenfalls hauptsachlich praxisnah verstanden und - als Aussprache- und
Schreibpraxis - zu Meditationszwecken genutzt wird.

Sanskrit ist die altindische Sprache, in der das Yogasiitra verfasst wurde. Es ent-
stammt dem indoarischen Zweig der indogermanischen Sprachfamilie und basiert
auf dem Vedischen, der dltesten Form der indoarischen Sprachen. Die Indoarier*in-
nen wanderten aller Wahrscheinlichkeit nach im 2. Jahrtausend v.u.Z. in den indi-
schen Subkontinent ein (Masica, 1991). Das Vedische unterscheidet sich noch deut-
lich von der Form des klassischen Sanskrits, das der Grammatiker Panini in seinem
Werk Astadhydyi ca. im 4. Jahrhundert v.u.Z. festlegte (Bronkhorst, 2016: 171). Die-
ses unterscheidet sich wiederum leicht vom Sanskrit des Vyakarana-Mahabhasyas,
eines Kommentars zu Paninis Ashtadhyayi, der dem Grammatiker Patafijali zuge-
schrieben wird und ca. auf das 2. Jahrhundert v.u.Z. zu datieren ist (Maas, 2013: 76).

Dieses Sanskrit, genau wie das Vedische zuvor, fungierte als Sprache der altin-
dischen Priester, also der Brahmanen, die noch heute im Kastensystem an oberster
Stelle stehen. Die ihnen untergeordneten Kasten verstiandigten sich in verschiede-
nen Volkssprachen wie zum Beispiel Praktit und hatten keinen direkten Zugang
zum Erlernen von Sanskrit. Sanskrit galt in diesem Kontext als eine heilige Sprache,
als Hochsprache fiir religiose Themen, vergleichbar dem Latein, der européischen
Kirchensprache, und fand im klassischen Sanskrit den Abschluss ihrer Entwicklung.
Das Vedische war im Gegensatz zum klassischen Sanskrit eine natiirliche Sprache -
das Wort »Sanskrit« stammt vom Verb sam-\/kr ab, das mit »zusammenfiigeng,
»zurechtmachen, »bilden« tibersetzt werden kann (Pw, s.v.). Es ist also eine konst-
ruierte, geregelte Sprache, die vor allem den Zweck hatte, den brahmanischen Pries-
tern die Kommunikation mit ihren Géttern vorzubehalten. Laut brahmanischem
Diskurs konnte erst dann, wenn die Mantras des Vedas exakt rezitiert wurden, der
gottliche Wille beeinflusst werden. Die Aussprache war ausschlaggebend fiir ritu-
ellen, und damit in engem Zusammenhang stehend fiir weltlichen Erfolg.?? Solche
Rituale hatten meist ganz pragmatische Anliegen, wie zum Beispiel eine gute Ernte
oder den Erfolg des Konigs in einer Schlacht zu sichern.

Sanskrit war einer Elite vorbehalten und ist es noch heute. Nur ca. 25.000 Men-
schen gaben bei der indischen Volkszahlung 2011 an, dass Sanskrit ihre Mutterspra-

292 Der Indologe Johannes Bronkhorst schreibt dazu: »Brahmins, in their self-understanding, owed their
special status to the fact that they knew and preserved the Veda, which includes numerous mantras that
are supposed to be effective if correctly pronounced in the right circumstances. Their particular concern
with the correct pronunciation of those mantras is responsible for their interest in phonetics, and for the
composition of treatises dealing with this topic, either in general or focused on specific Vedic texts. The
effectiveness of those mantras, furthermore, showed that these mantras, and the language of these mant-
ras, had a close affinity with reality. Sanskrit and reality were, in their opinion, closely connected, and this
is a theme that comes up again and again in Brahmanical thought.« (Bronkhorst, 2016: 190)



2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie 275

che sei,*® ein Wert, der weit unter 0,1 % der Bevolkerung liegt. Die frithe Normie-
rung von Sanskrit stellte sicher, dass es niemals zur Volkssprache wurde, da es sich
dem natiirlichen Sprachwandel entzog. Es wurde von Brahmanen an Brahmanen
weitergegeben. Sanskrit war demnach die rituelle Sprache der geistigen Elite des
alten Indiens und galt als deren Medium zu einem - exklusiven - Zugang zur gott-
lichen Sphare. Tatsiachlich sahen sich die Brahmanen selbst als Gotter, wie Bronk-
horst auf den Punkt bringt:

Brahmanical literature tells us, as a matter of fact, that Brahmins are gods. We find this
claim already in Vedic literature, and texts from the period we are studying say much
the same. [...] The observation that Brahmins were looked upon, or wanted to be looked
upon, as gods helps to explain that the features of a brahmanized society can to a fair
extent be described in terms of imitation, the imitation of Brahmins by those who are
not Brahmins themselves. However, it does not answer the question why others would
be willing to accept the divine status of Brahmins. Did they not have eyes to see that
Brahmins were human beings like themselves? (2016: 223f.)

Sanskrit, die »heilige Sprache des Yogas«

Im Umfeld des heutigen Positionsyogas findet sich das gangige Narrativ, dass Sans-
krit die Sprache der Gotter, eine heilige Sprache sei. Seltener wird die historische
Dimension hervorgehoben und vermittelt, dass Sanskrit schon immer die Sprache
der Brahmanen war und es streng genommen immer noch ist, wenngleich sich im
modernen Indien der Zugang zu Sanskrit teilweise demokratisiert hat.

In der Zusammenfassung ihres ersten AyI Inspired-Ausbildungswochenendes
formulierte Lena zum Beispiel, dass das Wort Sanskrit selbst mit »heilig« libersetzt
werden konne (Hausaufgabe 1.-3.5.2015: 21). Das Deutungsmuster der Heiligkeit
wird im Forschungsfeld auf verschiedenen Ebenen ausgehandelt und gefestigt. In
einer Philosophie-Gruppensitzung im Zuge der zweiten Woche der Advanced-Aus-
bildung zeichnete ich eine Konversation auf, die ich hier nur paraphrasieren darf:
Eine Teilnehmerin beschrieb ihre Erfahrungen mit dem Rezitieren des Yogastitras,
genannt Chanten, welches ihr am Anfang schwerfiel, aber von Mal zu Mal leichter
wurde (28.7.2015: 10). Daraufhin entgegnete Steiner, dass sich die Menschen vor lan-
ger Zeit in einer alten »Wurzelsprache« unterhalten hatten und dass Sanskrit das
»alteste Kind« dieser Wurzelsprache sei (ebd.: 11). Die Teilnehmerin versuchte dar-
aufhin mit der Gruppe die schlichte, lernpsychologische Erfahrung zu teilen, dass
das Chanten durch wiederholtes Uben immer eingingiger werde (ebd.: 12), aber
Steiner deutete diese Aussage erneut aus. Er erlauterte, dass Sanskrit als indoger-
manische Sprache mit dem Deutschen fern verwandt, letztlich »unsere Sprache,

293 Die Volkszahlung findet sich hier: http://www.censusindia.gov.in/2011Census/Language-2011/Part-A.
pdf, Zugriff: 2.5.2019.


http://www.censusindia.gov.in/2011Census/Language-2011/Part-A.pdf
http://www.censusindia.gov.in/2011Census/Language-2011/Part-A.pdf

276 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

und uns damit nicht ganz fremd sei und es zugleich die Sprache sei, die der Tele-
pathie am nachsten sei (ebd.: 13). Die Verbalwurzeln dieser intuitiven Sprache wie-
sen lautmalerisch eine Ndhe zu ihrer jeweiligen Bedeutung auf (ebd.), was Steiner
durch die Aussage zu stiitzen versuchte, dass er den Inhalt des Yogastitras verste-
hen wiirde, wenn er ihn lange genug chante, wenngleich nicht auf eine intellektuelle,
sondern vielmehr auf eine intuitive Art und Weise (ebd. 19).2*

Diese Aussagen sind als Exotismen zu bewerten, die mit den anfangs bespro-
chenen Mechanismen der Dekontextualisierung und Domestizierung einhergehen.
Sanskrit wird von seinem soziokulturellen Hintergrund geldst und als exotische
religiose Ressource beschrieben, die universell giiltig und intuitiv erfassbar sei.
Edward Saids Feststellung »what mattered was not Asia so much as Asias’s use to
modern Europe«®®® lasst die in Steiners Zitat hervorgehobene Sprachverwandt-
schaft und die damit einhergehende Riickbindung an die deutsche Kultur als Mit-
tel zur Regenerierung der eigenen, als iiberintellektuell wahrgenommenen Kultur
erscheinen. Nicht iberraschend kamen dhnliche Auffassungen im Interview mit
Peter vor, einem Schiiler von Steiner. Zum Zeitpunkt des Interviews war Peter zwar
noch Teilnehmer der Advanced-Ausbildung, aber bereits als Lehrer titig, und gab
neben Ay-stunden auch Philosophiestunden. Sanskrit war fiir ihn etwas, das dem
Weltlichen entriickt scheint:

Ja weil’s 'ne gewisse Verborgenheit hat und irgendwie auch nicht ganz so, naja, von
dieser Welt ist, zumindest nicht aus meiner Welt kommt ((lacht)). Und damit auch ein
bisschen heilig irgendwie ist, ja, oder heilig, sagenumwoben, oder ((lacht)) so ... Irgend-
wie hat’s halt was [...], fiir mich is’ des zum Beispiel dann gar nicht unbedingt »indisch«
oder so, das Sanskrit. (Peter, 22.8.2016: 45)

Den Gedanken, dass Sanskrit nicht von dieser Welt kdme, fiihrte Peter noch aus. Er
erzahlte mir, dass er sich sogar vorstellen kdnne, dass die Sprache sich nicht durch
eine normale >evolutiondre< Entwicklung herausgebildet habe:

[...] weil's wie hohergestelltist, oder so, ja, also des klingt jetzt sehr pathetisch fast schon,
ja, aber is” halt trotzdem so, dass man sagt [...], das ist eben extra so, oder da schwingt

dieses Vermitteln von Wissen und von spiritueller Magie oder Energie mit, die halt

294 White (2014: 214f)) fithrt eine solche Auffassung auf Krsnamacaryas Sohn und Schiiler T.K.V. Desika-
char zuriick: »There is no need to understand the Yoga Sutra analytically; rather, it is sufficient to become
a tuning fork for its sound structure, which is nothing other than the voice of the original teacher of Yoga,
the God of Yoga himself. This was the voice Patanjali would have heard, which would have enabled him to
compose the Yoga Sutra. Desikachar’s is an ingenious position, which posthumously absolves his teacher
of any need to clearly explain the Yoga Sutra - something he appears never to have done, in writing at least.
It also fits well with the ingoing fetishization of the Yoga Sutra by current yoga subculture, since it allows
for the Yoga Sutra to be venerated without being understood.«

295 Zitiert nach Altglas (2014: 12).



2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie 277

vielleicht intelligenter oder irgendwie allwissender ist als das, was man so als Mensch
immer so Stick fiir Stiick nur fiir sich mit sich rumtragt. Man will halt immer irgendwie
auch trotzdem dran glauben, ja, dass es 'was Hoheres gibt. Das liegt anscheinend im
Menschen generell so drin. Ob das 'ne Ahnung is’ oder ob das einfach nur eine Sache is’,
dass man das braucht, um so’n bisschen ((seufzt)) mehr voranzukommen und sich 'n
bisschen aufrechter zu halten. (Peter, 22.8.2016: 47)

Die Zuschreibungen von »Verborgenheit«, »Heiligkeit«, »spiritueller Magie« oder
»Energie«, »Allwissenheit« und »Hohergestelltheit« romantisieren die alte, rituelle
Sprache der Brahmanen, indem sie Sanskrit emotionalisieren und von intellek-
tuellen Wissensbestdnden und Lebensweltlichkeit 18sen. In der historischen Rea-
litdit wurde Sanskrit zu Zwecken gebraucht, die heutige Akteur*innen wohl nicht
genauer erforschen mochten, wie beispielsweise in Zusammenhang mit Tieropfern.

Der Indologe Georg Feuerstein merkt etwas niichterner und technischer an:
»Sanskrit, the language in which most Yoga scriptures are written, is particularly
suited for philosophical and psychological discourse. It allows the concise expres-
sion of nuances in thought thatin English often require several terms.« (2002: 3) Mit
Feuerstein kann festgehalten werden, dass gewisse Konzepte des Yogasiitras in ihrer
gesamten Bedeutungsspanne und mit allen Nuancen nur durch die jeweiligen Sans-
krit-Termini wiedergegeben werden kdnnen. Das hat damit zu tun, dass es fiir einige
Konzepte, beispielsweise fiir samadhi, in der deutschen Kulturgeschichte sowie in
der vieler anderer Volker kein klares sprachliches wie inhaltliches Aquivalent gibt.
Die zum Beispiel mit diesem Sanskrit-Terminus verkniipfte Ideengeschichte ent-
stammt schlicht dem indischen und nicht dem europiischen Kulturraum, jedoch
hatte dieser Terminus, wie alle anderen Sanskrit-Termini auch, im Laufe der indi-
schen Kulturgeschichte verschiedene Bedeutungen und Konnotationen.

Genau in diesem Spannungsfeld bewegt sich die (spat-)moderne Auslegung
des Yogasttras. Auf Seite der Schiiler*innen zeigte sich eine Spannung zwischen
dem Wunsch, Inhalte intuitiv zu verstehen, und dem Bediirfnis, sie auch intellek-
tuell durchdringen zu konnen. So war Sanskrit laut Peter einerseits der »magische
Aspekt« des Yogastitras und die Sprache wies keine Kulturspezifik auf (»es ist nicht
indisch«), andererseits wollte er trotzdem verstehen, welche deutsche Bedeutung
dahintersteht: »[...] wenn ich jetzt was rezitieren wiirde, wo ich nicht weif3, wie die
Ubersetzung ist, dann wurmt mich das, ne, dann will ich das trotzdem nachschlagen
und wissen.« (Peter, 22.8.2016: 41)

Waire Sanskrit nun eine gottgegebene und/oder intuitiv verstindliche, direkt
erfahrbare Sprache, miissten Sanskrit-Termini eigentlich jenseits jeglicher Inter-
pretierbarkeit liegen. Doch welche universelle, zeitlose Erfahrung wiirde gemaf3
der Pramisse des intuitiven Verstehens zum Beispiel hinter samadhi stehen? Ware
es einer der verschiedenen meditativen Versenkungszustinde, die das PYS unter
samadhi fasst? Oder der steingleiche samadhi-Zustand der Hathayoga-Texte (vgl.



278 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Birch, 2014: 411)? Oder ware er ein Flow-Zustand, wie er durch die moderne phy-
sische Yogapraxis entstehen kann und als welcher samadhi heutzutage oftmals
gedeutet wird?*® Und obwohl Sanskrit und der Inhalt des Yogasiitras essentialis-
tisch aufgefasst wurden, hatten die Akteur*innen auf solche Fragen keine eindeu-
tige Antwort, da die Auslegung des Stitras durchaus flexibel gehandhabt wird, wie
sich im Folgenden zeigen wird. Die ausgewerteten Interviews mit Yogaschiiler*in-
nen zeigen jedoch, dass der Text von Noviz*innen keineswegs intuitiv verstanden
wurde, sondern die Annahme eines intuitiven Zuganges konkret vermittelt werden
musste und sich eine eigene Auslegung des Textes erst nach einer langen Phase
der Exegese entwickeln konnte.?” Die Verwandschafts-/Intuitions-Hypothese muss
also als ein wirksames Mittel der Akkulturation verstanden werden.

Mein Datenmaterial zeigt einerseits eine willkommene Exotisierung der altindi-
schen Sprache und Ideengeschichte auf, wenn es darum geht, Sanskrit als Medium
zum Erlangen einer Einheitserfahrung darzustellen. Doch mit einer solchen mys-
tifizierenden Einordnung geht andererseits, und scheinbar widerspriichlich dazu,
eine Domestizierung desselben Gedankenguts durch Dekontextualisierung und kul-
turelle Adaption einher. Allerdings sind Exotisierung und Domestizierung lediglich
zwei Seiten einer Medaille, wie Altglas feststellt (2014: 15). Tatsdchlich wird Sanskrit
sogar doppelt domestiziert. Um zum Beispiel »samadhi« zuriickzukehren, lasst sich
festhalten: Der Terminus wird als »intuitiv verstandlich« imaginiert und auf diese
Weise dekontextualisiert, was die Voraussetzung fiir die zweite Stufe der Domes-
tizierung, die »Modernisierung« bildet.”® Dabei werden die Begriffe modernisiert
und rekontextualisiert, sodass samadhi nicht nur der aufdergewdhnliche Zustand
ist, um den sich das Yogastitra dreht, sondern ein Zustand sein kann, der sich etwa
beim Sport, beim Spazierengehen oder bei kreativen Betatigungen einstellen kann.
Dies spiegelt einen typischen Prozess spatmoderner religioser Bewegungen wider:
Oftmals »0ostliche« Inhalte werden zwar exotisiert, wodurch erwiinschte Unter-
schiede zur (intellektuellen, verkopften, unintuitiven) Empfangerkultur hervor-
gehoben werden konnen. Gleichzeitig werden sie aber - zum Beispiel mittels der
aufgezeigten mangelnden Kulturspezifik - domestiziert, wodurch Unterschiede
neutralisiert werden (Altglas, 2014: 328). Sanskrit als tote Sprache, mit der im For-
schungsfeld keine spezielle ethnische Gruppe verkniipft wurde, fungiert als eine
Art globales, erfahrungsbasiert-spirituelles Esperanto, zum Beispiel beim Chanten
von Sanskritmantras.

296 S.von Ostrowski (2019: 185ff.) und Kapitel 111.2.3.9.

297 Das wird z.B. an Adaptionsschwierigkeiten ersichtlich, mit denen Schiiler*innen zu kampfen haben.
298 Die Figur der Dekontextualisierung bereiteten, wie bereits aufgezeigt, prominent die beiden Inder
Swami Vivekananda und B.K.S Iyengar vor. Somit kann dieser Prozess nicht ausschlief3lich als kulturelle
Aneignung verstanden werden, denn er wurde zum Teil auch von indischer Seite eingeleitet und fazilitiert,
vgl. dazu auch Kapitel 111.3.2.



2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie 279

Die »Rsis«, die Weisen des alten Indiens, galten im Forschungsfeld als eine Art Griin-
dungsgestalten dieser universellen Erfahrung, die auch heute noch als genauso
reproduzierbar angesehen wird. Steiner formulierte in einer Nachmittagssitzung
der zweiten Ausbildungswoche, dass diese Rsis die ersten Menschen seien, die
eine Erfahrung gemacht hatten, die er mit dem Inhalt des »Purnamada-Mantras«
verglich, das die Gruppe regelmafiig gemeinsam in den Philosophiesitzungen sang:
eine Erfahrung von Unendlichkeit und Ewigkeit, eine Erfahrung, die jenseits von
Raum und Zeit lage (21.3.2016: 4-5). Steiner bereitete die Yogalehrer*innen mit die-
ser Geschichte auf eine Ubung vor, fiir die er die Teilnehmer*innen in vier Grup-
pen aufteilte: Er zahlte vier verschiedene Handlungen auf, die er den alten Rsis
zuschrieb, mit denen diese der Erfahrung »der Fiille im AufReren« und »der Fiille
im Inneren« nahegekommen seien. Analog dazu sollte die erste Gruppe lediglich
beobachten (»sehen«), die zweite Gruppe sollte wiederholt das Ay-Anfangsmantra
singen, die dritte eine sanfte Yogapraxis ausfiithren. Bei den Gruppen zwei und drei
ging es Steiner darum, einen gemeinsamen Rhythmus zu kreieren. Die vierte und
letzte Gruppe sollte die Yogaiibenden der dritten Gruppe mit Hands-on-Assists
in ihrer Praxis unterstiitzen, als Ausdrucksform dafiir, die angestrebte Erfahrung
weiterzutragen. Diese Praktiken konnen als Fortfithrung eines erfahrungsbasierten,
antiintellektuellen und demokratisch anmutenden Verstandnisses von indischer
Religiositét interpretiert werden, wie es schon Swami Vivekananda vorgelegt hat.
Denn laut ihm koénne jeder »Erfahrungen« machen:

The truth came to the Rishis of India - the Mantra-drashtas, the seers of thought - and
will come to all Rishis in the future, not to talkers, not to book-swallowers, not to schol-
ars, not to philologists, but to seers of thought. The Self is not to be reached by too much
talking, not even by the highest intellects, not even by the study of the scriptures. [...]
That is religion which makes us realise the Unchangeable One, and that is the religion
for every one [sic!]. He who realises transcendental truth, he who realises the Atman
in his own nature, he who comes face to face with God, sees God alone in everything,
has become a Rishi. And there is no religious life for you until you have become a Rishi.
Then alone religion begins for you, now is only the preparation. Then religion dawns

upon you, now you are only undergoing intellectual gymnastics and physical tortures.?”®

Ein jeder kann zum »Rishi« werden, also »weise«, beziehungsweise, laut Vive-
kananda, erlost. AY und AYI prasentieren sich als Wege, die Praktiken fiir diesen
Befreiungsprozess bereithalten: Allen voran die Korperpraxis, zusétzlich das

299 Swami Vivekananda, The Complete Works of Swami Vivekananda, Volume 3, Lectures from Colombo
to Almora, The Work Before Us, hier abrufbar: https://en.wikisource.org/wiki/The_Complete_Works_of_
Swami_Vivekananda/Volume_3/Lectures_from_Colombo_to_Almora/The_Work_before_us, Zugriff:
1.11.2021. Mir ist nicht bekannt, ob Steiner Vivekananda direkt rezipiert hat, die Ahnlichkeit der Aussagen
lasst zumindest einen anhaltenden Diskursstrang vermuten.


https://en.wikisource.org/wiki/The_Complete_Works_of_Swami_Vivekananda/Volume_3/Lectures_from_Colombo_to_Almora/The_Work_before_us
https://en.wikisource.org/wiki/The_Complete_Works_of_Swami_Vivekananda/Volume_3/Lectures_from_Colombo_to_Almora/The_Work_before_us

280 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Chanten von Sanskritversen inklusive des Rezitierens des Yogastitras, ein eigent-
lich dualistischer Text, der als Sastra, als Lehrwerk, traditionell gar nicht gesungen
wurde, wie es zum Beispiel die Mantras des Rg-Vedas wurden.

In Steiners Ausbildungssystem gab es zum Zeitpunkt der Datenerhebung erst
in der Advanced-Ausbildung expliziten Sanskritunterricht, mit dem ich mich im
Folgenden auseinandersetze.

Vermittlungsstrukturen von Sanskrit: Inhalte, Akteur*innen und Verbreitung
Der Sanskritunterricht der Advanced-Ausbildung drehte sich vor allem um korrekte
Aussprache und um das Erlernen der Devanagari-Schrift. Theoretische Aspekte des
Sprachelernens, also grammatikalische und lexikalische Inhalte, fehlten im Unter-
richt. Die Aussparung dieser wichtigen Anteile der Sprache hat einerseits sicher-
lich mit der begrenzten Zeit zu tun, die in Yogaausbildungen neben den anderen
Inhalten zur Verfiigung steht, doch es hangt auch mit der Funktion zusammen, der
Sanskrit im modernen Positionsyoga innewohnt. Das mdglichst prazise Ausspre-
chen der Sprache selbst, zum Beispiel in Form von Chanten, soll bereits zu jener
Einheitserfahrung fiithren, die als Essenz des Yogasiitras angesehen wird. In diesen
Diskursstrang konnen die Deutungsmuster »Aussprache als Meditation«,** oder
»Schreiben als Meditation«**! eingeordnet werden, und dienen zudem der Begriin-
dung des Erlernens von Sanskritaussprache und Devanagari fiir Yogalehrer*innen.
Die zuvor erwdhnte Annahme der »Vertrautheit durch eine gemeinsame Sprach-
familie« versieht die Lerninhalte zudem mit einer historischen Dimension. Die-
ses letzte Deutungsmuster kann als Teil eines modernen Diskurses identifiziert
werden: Sanskrit zeigt sich hier als ein Aspekt des Diskursstrangs »Yoga ist eine
5000 Jahre alte Philosophie« und seine indogermanischen Wurzeln dienen dazu,
die Theorie einer uralten Yogageschichte zu stiitzen, und wiederum das Lernen
von Sanskrit zu legitimieren.

Traditionslinien?

Die oben implizierte Verbindung von Sanskrit und der deutschen Sprache evoziert
eine alte Traditionslinie, die Vertrautheit schaffen soll. Sanskrit als Sprache des
Yogas, und Devanagari als die zugehorige Schrift, die dem so wichtigen Klang per-
fekt Ausdruck verleihe, verbinde die Yogatradition mit der deutschen Tradition,
womitauch dem so hervorgehobenen Erfahrungsraum eine imaginierte historische
Tiefe verliehen werden soll. Uber die Annahme einer sprachhistorischen Zugeho-
rigkeit wird fremdes Kulturgut erneut domestiziert, wodurch seine Bedeutsamkeit
fiir Auszubildende erh6ht werden soll. Auf eine dhnliche Weise dient eine moglichst

300 Zitiertnach https://de.ashtangayoga.info/philosophie/sanskrit-und-devanagari/sanskrit-aussprache/,
Zugriff: 28.8.2021.
301 Zitiertnach https://de.ashtangayoga.info/philosophie/sanskrit-und-devanagari/devanagari-schrift/,
Zugriff: 28.8.2021.


https://de.ashtangayoga.info/philosophie/sanskrit-und-devanagari/sanskrit-aussprache/
https://de.ashtangayoga.info/philosophie/sanskrit-und-devanagari/devanagari-schrift/

2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie 281

prazise Aussprache nicht mehr der Kommunikation mit den Gottern, wie es in der
vedischen Zeit der Fall war, sondern fungiert primér als Meditationsiibung.

Das Thema der korrekten Aussprache der Verse des Yogasitras kam in meiner
Arbeit am Yogastitra mit Steiner schnell auf, und als eine Form indologischer Exper-
tise wurde es Teil meines Aufgabengebietes. Besonders die aspirierten Laute (zum
Beispiel die Silbe »dha« vs. »da«) und kurze Vokale vs. lange Vokale (zum Beispiel
»a« im Gegensatz zu »a«) stellten eine Aufgabe dar, die Steiner unbedingt bewaltigen
wollte und mit grofiem Eifer anging. Seine Perfektion beziiglich praziser Ausspra-
che trug er an die Auszubildenden heran: In mehreren Sitzungen {ibte die Gruppe
die verschiedenen Lautklassen und Artikulationsorte im Mund, angefangen mit den
Vokalen: Nach einem Singsang-dhnlichen Call-and-Response-Prinzip »chanteten«
wira-3a,i-1,u-1,r-t -] e-ai,oundau und lernten, sie an ihren Artikulations-
orten und mit Kiirzen und Langen auszusprechen und zu unterscheiden.

Mein akademisches Sanskritstudium kannte hingegen einen solchen Fokus aufs
Singen einzelner Laute nicht, dort nahmen Grammatik, Vokabular, Worterbuchbe-
nutzung und vor allem das méglichst prizise Ubersetzen den meisten Raum ein.
Jedoch zeigen diese konkreten Ausspracheiibungen Ahnlichkeit zur sogenannten
»Vokalatmungg, die im Deutschland des frithen 20. Jahrhunderts in esoterischen,
theosophischen und therapeutischen Zirkeln en vogue war. Wie die Religionswis-
senschaftlerin Beatrix Hauser (2018: 518ff.) aufzeigen konnte, kann die Vokalatmung
in Deutschland tiber hundert Jahre zuriickverfolgt werden, was einen strukturell
anderen und iiberzeugenderen historischen Tiefblick auf diese Praktiken gewah-
ren kann als das Deutungsmuster der Sprachverwandtschaft. Wie Hauser erortert,
blickt das »Tonen« sowie das Singen von Mantras in Deutschland sogar auf eine lan-
gere Geschichte zuriick als die physischen Yogapraktiken (asana-s). Von Atemthe-
rapeut*innen wie Clara Schlaffhorst wurde es beispielsweise bereits mit gesund-
heitlichen Wirkweisen zusammengedacht. Diese therapeutischen oder am »Osten«
interessierten esoterischen Akteur*innen, die meist intellektuellen und kiinstleri-
schen Milieus entstammten, weisen sowohl Uberschneidungen mit Akteur*innen
der Korperkulturbewegung als auch strukturell-demografische Ahnlichkeiten zur
heutigen Yogaszene auf. Jene Vokaliibungen hatten zwar mit Sanskritaussprache
erst einmal nichts zu tun (es wurden dort ebenso Umlaute wie »d« getont), sie kdn-
nen sich jedoch im Laufe der Zeit, im selben Umfeld zirkulierend, damit vernetzt
haben, genauso wie sie sich - sowohl auf diskursiver als auch auf praxisorientierter
Ebene - zunehmend mit der sich ebenfalls erst spater auspragenden dsana-Praxis
verbunden haben. Dementsprechend restimiert Hauser: »This nexus of voice trai-
ning, mantra chanting and yoga continues to the present with only varied termin-
ology.« (Ebd. : 522) Die sich im Zuge von heutiger Yogaphilosophie zunehmend in
den Curricula von Yogaausbildungen sedimentierende Praxis der prazisen Sans-
kritaussprache scheintin vielerlei Hinsicht den Praktiken der Vokalatmer*innen im
Deutschland des frithen 20. Jhs. dhnlicher zu sein als einer traditionellen indischen
Sanskritschule oder dem Sanskritunterricht an deutschen Universitaten.



282 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Akteur*innen, Vermittlung, Adaptionsprozesse und Adaptionsschwierigkeiten
Dass Steiner mich als Indologin fiir das Thema Aussprache zu Rate zog, legt die Ver-
mutung nahe, dass Ausspracheregeln in seiner vorherigen Beschiaftigung mit Yoga
sowie in der Zeit mit Jois keine bedeutende Rolle gespielt haben, wenngleich Jois
des Sanskrits kundig war. Fiir Brahmanen stellte die Sanskritaussprache ein zent-
rales Element ihrer rituellen Tatigkeiten dar und diente dem Kontakt mit der gott-
lichen Sphare, jedoch war dies ihrer Kaste vorbehalten. Das Streben nach korrekter,
authentischer Sanskritaussprache, das sich im Forschungsfeld zeigte, wurde somit
nicht von Jois eingeleitet, sondern muss als neuere Entwicklung verstanden werden.

Jois selbst unterrichtete weder Sanskritaussprache noch Devanagari und regte
auch nicht dazu an, die Sprache selbst zu erlernen. Ganz im Gegenteil, wie diese
Erinnerung Nardis an Jois’ Unterricht zeigt:

But, again, the way that he would often times answer questions, if a student had a ques-
tion, he would just start quoting Shastras at you, and you didn’t know what Shastra he
was quoting, it was often times in Sanskrit, and then he would start to translate what
he said, but unless you really knew to pay attention, you didn’t really know what he was
referring to, he didn’t make citations, right. (7.11.2017: 12)

Jois trug demnach nicht dazu bei, dass seine Schiiler*innen etwas liber indische
Literatur- und Kulturgeschichte lernten, und gab ihnen keinen Zugang zu Sans-
krit, wenngleich er sich oft daraufbezog und dessen Relevanz tiberdeutlich machte.3%?
Somit blieb er, der Brahmane, ein »Hiiter« dieses Wissens. Die von Jois vermittelten
Inhalte (»Shastras«) waren zudem ahistorisch, frei von Autorschaft und fiir westli-
che Adept*innen damit vorerst aufier Reichweite. Es kann demnach die Hypothese
aufgestellt werden, dass Jois’ implizite Vermittlungsweise von Anfang an die Vor-
stellung starkte, dass Sanskrit eine Art religioses, ja »libermenschliches« Wissen
beinhalte beziehungsweise ein solches Wissen tiber Sanskrit zum Ausdruck kame.

Wahrend sich Steiner seine Sanskritkenntnisse mehr mit westlich-akademi-
schem Fokus selbst aneignete, berichtete mir Nardi, dass er Anfang der 2000er
Jahre anfing, die Grundlagen des Sanskrits bei dem jungen Brahmanen Vidwan
Lakshmish Bhat, dem Sanskritlehrer des KPJAYI in Mysore, zu lernen (7.11.2017:
54).2% Die Aussprache setzte sich aber erst fest, als er sie in den USA mit Vyaas
Houston vertiefte:3*

302 Auch Maehle bestétigte mir im Interview mit ihm, dass er keinen direkten Sanskritunterricht bei Jois
hatte. Er lernte Sanskrit zuerst in Mysore mit einem 9ojdhrigen Professor namens Naryanachar und stu-
dierte spater die Bhagavadgita in Australien mit einem Dr. Chandrashekara. Mit beiden Lehrern lag sein
Fokus vor allem auf »phonetics and dissecting compounds« (2006: 196).

303 Seit wann genau Lakshmish am KPJAYI Sanskritunterricht gibt, konnte ich nicht herausfinden, sicher
ist aber, dass er dort seit mindestens 20 Jahren unterrichtet.

304 Houston war laut Nardi ein Schiiler Shri Brahmananda Sarasvatis aus dem Ananda Ashram in Manro,
New York, vgl. https://www.americansanskrit.com/founder-vyaas-houston, Zugriff: 28.8.2021.


https://www.americansanskrit.com/founder-vyaas-houston

2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie 283

[ worked with Vyaas Houston of the American Sanskrit Institute and some of his teach-
ers and this was really worth it, it started to stick and made a little more sense to me,
because he really taught us about mouth positions and how to feel the language in your
body rather than trying to just memorize, and for me, to make it a felt experience, a tan-
gible experience changed everything about how I was learning, ja. [...] It's nice, what
he’s done is, he’s created a lot of online resources, he’s color-coded the language and so
he works with a lot of your senses when you're studying, it tends to penetrate deeper |
think, you learn it quick. (Nardi, 7.11.2017: 56— 62)

Wihrend der durch einen indischen Brahmanen vermittelte, eher intellektuelle
Zugang zur Sprache bei Nardi kaum fruchtete, hatte dsthetisches Lernen Erfolg.
Sowohl in Steiners Ausbildung als auch in Nardis Erzdhlung wird Sanskrit als
gefiihlte, korperbasierte Sprache unterrichtet (»feel the language in your body«),
woflir der Kérper und moglichst viele Sinne eingesetzt werden und Inhalte wie
Grammatik, die als »theoretisch« verstanden werden, ausgespart werden.

An Sanskritvokabular waren in der Advanced-Ausbildung nur die in einer nor-
malen Ay-Stunde vorkommenden Sanskrit-Termini von Interesse, also die asana-
Bezeichnungen, die AY-Lehrer*innen zu Beginn einer jeden Position nennen miissen,
sowie die Zahlen, um den Ay-Count auf Sanskrit wiedergeben zu konnen. Wahrend
die Bedeutung der Zahlen keine grofde Aufgabe darstellt, wurde die Kenntnis der
asana-Namen und deren »korrekte« Aussprache zwar vorausgesetzt, die Bedeu-
tung der darin vorkommenden Sanskritworter wurde hingegen nicht konkret
besprochen, es wurde primar phonetisch, nicht semantisch gelernt.

Zusammenfassend bezweckte der Sanskritunterricht nicht, iber Sprachkennt-
nisse einen eigenstandigen Arbeitszugang zur Geschichte oder Philosophie des
Yogas zu gewinnen. Damit in Einklang wurden die Teilnehmer*innen in den Philo-
sophiestunden dazu angehalten, den Text »intuitiv« auszulegen und sich ihm durch
ihre eigenen Erfahrungen, Gefiihle und Lebensgeschichten anzunahern, meist in
engem Konnex mit der Korperpraxis.3®

Mein Datenmaterial zeigt demnach in vielerlei Hinsicht, dass gelungene Adap-
tionsprozesse entscheidend dafiir sind, ob sich genuin altindisches Gedankengut
in der heutigen Yogaszene verankern kann oder nicht. Mir liegen jedoch auch ver-
schiedene Beispiele von Stérungen in diesem Kulturtransfer vor. Zu Beginn der
Ausbildung argerten sich einige der Auszubildenden t{iber den Sanskritunterricht.
Sie sahen darin keinen tieferen Sinn und die dafiir aufgewendete Zeit erschien zu
umfangreich. Einer solchen ablehnenden Haltung sowie Schwierigkeiten mit dem
Text begegnete Steiner mit den bereits aufgezeigten Mechanismen der Domesti-
zierung und der Herstellung eines individuellen, erfahrungsbasierten Bezuges zur
Sprache. Zum Beispiel dufierte Renate in einer abendlichen Yogaphilosophie-Sitzung
auf Steiners Frage, was in den Satzen 1/40 und 1/41 »Alltagstaugliches« zu finden sei:

305 S. Kapitel 111.2.3.



284 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

In diesen Abschnitten, die hier jetzt so kommen, Abschnitt 40 und dann Abschnitt 41
folgende, das ist schon ziemlich heftig mit diesen Begriftlichkeiten. Also im Grunde
konnte man sagen, naja, der beschreibt jetzt noch mal genauer von einer zur anderen
Ecke, was sich hinter dem Begriff samadhi, und dann halt ja erstmal diesen Begriff des
sa-, sabija samadhi und dann des anderen verbirgt, aber des is’, dann wenn du so nach
Alltagstauglichkeit fragst, dann ... Man kénnte sagen, ja klar, er erklart’s einfach nur.
Aber mit diesen Begrifflichkeiten find ich’s dann schon, da wiirde ja keiner darauf kom-
men im Alltag: Pass auf, wenn du so und so meditierst, und hast des und des Erlebnis,

dann haste nirvicara samapatti oder des andere oder so dhnlich. (Renate, 23.3.2016: 59)

Steiners Reaktion war in diesem Fall gegenlédufig zu seiner Aussage, dass in Sans-
kritworten selbst die damit einhergehende Erfahrung schon angelegt sei, denn
er antwortete, dass das ja nur Worte seien, und fiir jemanden, der nicht einge-
weiht sei, wire atha®*® ebenso abstrakt wie samadhi (ebd.: 62), was natiirlich nur
so lange stimmt, bis die Worte libersetzt werden, denn die Bedeutung von »jetzt«
ist inhaltlich sicherlich schneller zuganglich als die von »meditativer Versenkung«
oder »Befreiung aus dem Kreislauf der Wiedergeburten«. Mit dieser Relativierung
sollte wohl Renates Angst vor dem Moment des Nichtverstehens zerstreut werden,
und sie zeigte sich mit der Antwort zufrieden. Das Beispiel veranschaulicht, dass
zur Verfiigung stehende Domestizierungsmechanismen nicht immer koharent, son-
dern situationsflexibel sind.

Es gab jedoch bis zum Ende der Ausbildung Teilnehmer*innen, die sich nicht fiir
Sanskrit begeistern lief3en. Es zeigte sich bei mehreren Themenkomplexen, dass bis
in hohere Ausbildungsstufen die Zuschreibung von Yoga als sdkular, philosophisch
oder spirituell variabel ist und individuell und situativ erfolgt. Somit musste im
Forschungsfeld Sanskrit kein elementarer Teil von Yoga(-philosophie) sein, wenn
das Individuum keinen individuellen Zugang dazu finden konnte. Im Einklang mit
dieser Beobachtung konstatiert der Kultursoziologe Andreas Reckwitz in Bezug
auf die globale Mittelklasse: »Die valorisierten Gegenstande der Kultur - seien es
nun attraktive urbane Umgebungen, Berufe mit intrinsischer Motivation, Designob-
jekte, Reiseziele oder selbst die spirituellen Offerten auf dem Markt der Religionen -
bilden nun Versatzstiicke, in denen sich das Individuum seine subjektive Kultur
zusammensetzt.« (2017b: 6) Auch bezogen auf einen mehr oder weniger geschlos-
senen Themenkomplex wie heutige Yogaphilosophie ldsst sich ein solches Erschaf-
fen subjektiver Kulturen feststellen, und das Versatzstiick »Sanskrit« ist in diesem
Zusammenhang nur ein mogliches unter vielen, wenngleich es mittlerweile ein sta-
biler Inhalt von Yogaausbildungen ist. Haufiger hingegen als in Form einer totalen
Ablehnung kann in der von Reckwitz beschriebenen, nach Selbstverwirklichung
strebenden, spdtmodernen »Hyperkultur [...] potenziell alles in hochst variabler

306 Das Wort atha wird im Forschungsfeld mit »jetzt« iibersetzt, vgl. Kapitel 111.2.3.1.



2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie 285

Weise kulturell wertvoll werden« (2017b: 5). Dies umfasst auch Sanskrit, das vor
allem aufgrund der Visualitdt von Devanagari relativ einfach vermarktet werden
kann und damit soziokulturell relevant wird.

Verbreitung: Stichwort #Sanskrittattoo
Sanskrit bzw. insbesondere Devanagari ist ein Teil heutiger Yogaphilosophie, der
genauso wie die Kérperiibungen das Potenzial besitzt, iiber soziale Medien mittels
visueller Verarbeitung und Vervielfaltigung auf globaler Ebene verbreitet und aus-
gehandelt zu werden. Objekte wie T-Shirts oder Tassen und ganz besonders Tattoos
mit Devanagari-Zeichen, seien es Mantras, Yogastitra-Verse oder einzelne Sanskrit-
worter, sind sehr beliebt und werden tiber Facebook oder Instagram zunehmend
verbreitet.?” Wahrend Darstellungen der Kérperiibungen primar Trainingswissen
zur Schau stellen, ver(sinn)bildlicht das in der Haut verewigte Sanskrittattoo deut-
licher den mit der physischen Yogapraxis verbundenen philosophischen Diskurs.
Es ist denkbar, dass ohne soziale Medien und die dartiber geteilten Hashtags heu-
tige Yogaphilosophie in ihrer globalisierten Verwobenheit nicht existieren konnte.
Die Visualitdt von Sanskrit spielt eine zunehmende Rolle in einer sich global mithilfe
von Bildern vernetzenden Yoga-Community. Der Sprung von den Yogasystematisie-
rungen der einflussreichen Yogalehrer des 20. Jahrhunderts zu den globalen Yoga-
darstellungen und -interpretationen des 21. Jahrhunderts ist grof3, und die sozialen
Medien tragen dazu bei, dass sich eine Weltanschauung derart schnell global aus-
formen kann. Ein Konzept, das Hauser (2018: 514) zur Theoretisierung von »media
representations« vorschlagt, ist das der Mediascapes, der medialen Landschaften.
Damit kniipft sie an die Arbeit Appadurais (1996) an, jedoch ohne es umfassender
fiir die Yoga-Community ausgearbeitet zu haben: »The perspective of a mediascape
would substantiate the power of traveling media representations and their social
efficacy, for instance regarding the association of yoga with particular lifestyles.«
(Ebd.) Dass eine individuelle Auslegung von Yogaphilosophie einen grofden Teil
des Lifestyles »Yoga« ausmacht, zeigt sich deutlich in der Social-Media-Landschaft.
Sanskrittdtowierungen sind in der globalen Yogagemeinschaft und besonders
unter AY-Praktizierenden weit verbreitet und lassen sich durch ihre Visualitat
gut auf sozialen Medien teilen. Auch wenn ein auf einer Oberfldche aufgebrachter
Schriftzug im wahrsten Wortsinn oberflachlich erscheinen mag, zeigt mein empi-
risches Datenmaterial, dass sich dahinter ein tieferes Bediirfnis verstecken kann.
Peter berichtete mir, dass er sich iiberlegt habe, Siitra 1/123%, genauer nur die zwei

307 Das Hashtag #sanskrittattoo hatte am 25.5.2019 um 17:02 Uhr 4596 Eintrdge auf Instagram. Die meis-
ten der jiingsten Beitrage stellten Devanagari-Schrift dar, einige allerdings auch ganz andere Schriften. Zur
gleichen Zeit hatte das Hashtag #bibletattoo nur 2849 Beitrage, die meisten der jiingsten Beitrage waren
Bilder, wenige davon waren tatsdchliche Bibelzitate.

308 Siutra 1/12 lautet: abhyasa-vairagyabhydam tan-nirodhah, »Das Zur-Ruhe-Kommen der seelisch-geis-
tigen Vorgange erlangt man durch >Ubung« (abhydsa) und >Loslésung« (vairdgya).« (Baumer, 1995: 37)



286 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Begriffe abhyasa und vairagya auf die Haut tatowieren zu lassen, und ich fragte
nach: »Aber es driickt ja so'n Wunsch aus, das irgendwie permanent bei dir zu tra-
gen?« worauf Peter antwortete:

Genau, genau, dass man daran, wo man schon die letzten sechs Jahre vielleicht gearbei-
tet hat, dass man das nicht einfach wieder loslasst, weil man vielleicht irgendwie nicht
standig Fortschritte oder sowas hat, dass es eben auch nicht immer hoher, schneller,
weiter geht und auch diese, diese Leichtigkeit, eben dieses Loslassen [...]. Einerseits
wiird’ ich mich manchmal so’n bisschen als faul bezeichnen, ja. Das heif3t eben, dass
man sagt, okay, tu’ was, also dieser, libe, ja, dieser abhyasa-Aspekt, der kommt, den sich
einfach zu Herzen nehmen, ja, es wird dann besser, das weifst du schon aus der Erfah-
rung, aber halt mit vairagya auch nicht so zu kdmpfen, also nicht stdndig irgendwie sich
tiberbeanspruchen und halt auch loslassen von den Dingen, wo man weif3, die tun einem
nicht gut irgendwie so, ja. (Peter, 22.8.2016: 22-23)

In seinen Worten wird das Bediirfnis, eine Leitlinie fiir das eigene Handeln zu haben,
erkennbar. Tattoos stehen, neben dem Wunsch nach Sichtbarkeit und Anerken-
nung (wie ihn die sozialen Medien mit ihrer Like-Funktion widerspiegeln), fiir
den Wunsch nach Permanenz. Es kann als eine Art heutige, stark vereinfachte Art
Mnemotechnik gedeutet werden: Um sich zu erinnern, muss etwas wieder und
wieder wiederholt werden - was ist besser dafiir geeignet, als es tatsachlich sicht-
bar in den eigenen Korper einzuschreiben? Natiirlich handelt es sich hierbei nicht
um den Veda, der memoriert werden muss, es geht Peter auch nicht um den eigent-
lichen Sinngehalt des Siitras, den der Autor wahrscheinlich intendierte,*® relevant
fir ihn sind hingegen seine Aufgaben auf seinem ganz persénlichen Lebensweg.
Haufig sind es positive Werte, an denen Yogapraktizierende festhalten méchten:
Sei es Peters abhyasa, im Einklang mit seiner Erzdhlung frei mit »Dranbleiben«
libersetzt, sei es upeksa, von Steiner als »Fehlerfreundlichkeit« verstanden, oder
das sehr populare ahimsa, »Gewaltlosigkeit«, das erste yama des Yogastitras, das
besonders in veganen Zirkeln verbreitet ist. Heutige Yogaphilosophie iibernimmt
die Funktion der Charakterbildung und hat damit Teil an einer alternativen, selbst-
gewahlten Erwachsenenbildung: Mittels »alter Weisheitstexte« wird es eigens ini-
tiiert, das heif3t nicht durch die potenziell charakterbildenden Institutionen der
westlichen Gesellschaft, wie Elternhaus, Schule oder Kirche. Eine Beobachtung, die
zum Beispiel zum Bild eines Selfmademan oder einer Selfmadewoman sowie zum
anhaltenden Erfolg von Ratgeberliteratur passt.

Eine auf verschiedene Weise hergestellte direkte korperliche Nahe zum eigenen
»Mantra« (zu eigenen Werten), wie zum Beispiel mithilfe eines Tattoos, ist dabei von

309 Fiir eine Diskussion iiber eine mogliche urspriingliche Bedeutung des Sitras 1/12 siehe z.B. Bryant
(2009: 47ft).



2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie 287

grofder Relevanz. Auch durch den kdrperlichen Schmerz, der dabei empfunden wird,
kann eine Transformation zu einem neuen, zu dem erwiinschten, besseren Ich spiir-
bar gemacht werden - auch Tattoos kénnen als Ubergangsrituale in eine neue Identi-
tat gedeutet werden. Es ist demnach nicht verwunderlich, dass sich viele angehende
Yogalehrer*innen im Laufe der Ausbildung ein Tattoo in Devanagari stechen lief3en.
Es kann zudem auch ein Zusammenhang zwischen der Kérperpraxis, die durch Trai-
ning gewisse yogaphilosophische Codes und Bedeutungen wie innere Ruhe, Balance,
Entspannung, korperliches und spirituelles Alignment etc. in den Koérper einschrei-
ben soll und den yogaphilosophischen Sanskrit-Tatowierungen angenommen wer-
den, die diese oder dhnliche Codes nach aufden sichtbar machen sollen.

Einblick und Ausblick: Sanskrit als Tor zu den Erfahrungen des Yogasiitras
Wahrend bisher auf Devanagarl und Aussprache eingegangen wurde, also auf
die Signifikanten-Ebene eines Zeichens, die wie gezeigt allerdings selbst stark
ausgedeutet werden kann, tritt durch die Auslegungspraxis des Yogasitras eine
Inhaltsebene hinzu. Da in Kapitel 111.2.3. ausfiihrlicher auf die Ausdeutung von Sans-
krit-Termini im Forschungsfeld eingegangen wird, sei an dieser Stelle einleitend
erwahnt, dass einerseits die Auslegung des Textes wiederum bei den Signifikanten
ansetzt und andererseits der beschriebene Diskurs tiber Sanskrit das Verstandnis
des Yogasiitras beeinflusst. Eine Yogasiitra-Hausaufgabe (genannt »Vertiefung«)
aus der flinften Ausbildungswoche der Advanced-Ausbildung zeigt, wie stark
der Zugang zur Inhaltsebene des Yogasttras iiber die Materialitdt des Sanskrits
geschaffen wird:

[...] Schreibe Dir einen Abschnitt in [...] Devanagari Schrift auf. Schon das [S]chreiben
kann eine kleine meditative Ubung werden. Nehme Dir Deine Zeilen in Deinen Alltag
mit. Lese sie mindestens dreimal tdglich durch. Nutze die Gelegenheit, Dich mit der
Aussprache und Schrift [ ...] vertraut zu machen. Beobachte, wie sich der Sinn der Satze
fiir Dich entfaltet. Haben die Satze Bezug zu Deinem Alltag?

[...] Schreibe Dir die Satze auf kleine Lernkartchen, die Du bequem in den Alltag mit-
nehmen kannst. Oder fotografiere sie und nutze sie als Sperrbildschirm fiir Dein Smart-

phone. So kannst Du [Dich] immer wieder an das Yoga Sutra erinnern.

Devanagari-Schreiben wird ebenso als Meditation verstanden wie das Chanten auf
Sanskrit. Zudem erméglicht diese voluminds-sinnliche Schrift eine visuelle Mate-
rialisierung der Inhalte des Yogasiitras. Es scheint, als ob diskursiv dem Signifikan-
ten als materielle oder quasimaterielle Form, also dem Schriftzeichen oder dem
Lautbild, grofiere Relevanz zugeschrieben wird als dem Méglichkeitsraum seiner
Inhaltsseite. Allein durch das prazise Aussprechen der Sanskritworte kann sich
schon die »echte¢, nonpropositionale Erfahrung des Yoga(-sitra)s einstellen.



288 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Der zuvor beschriebene Fokus auf die korrekte Aussprache hat in der Krsnamacarya-
Linie in Bezug auf das Yogastitra auch eine historische Komponente, die zum Bei-
spiel Steiners ausgeprégtes Interesse daran erkldaren kann. Laut White kann sie
allerdings nur bis zu Krsnamacaryas Lehrer Ramamohan Brahmacari und nicht
weiter zuriickgefiihrt werden:

As the last authentic yogi on the planet, Brahmachari’s transmission of the Yoga Sutra
»with an exactness of pronunciation, tone, and inflection that echoed as nearly as pos-
sible their first utterance thousands of years earlier« made Krishnamacharya modern
man'’s sole link to Patafijali’s ancient revelation. This also explains his insistence on
precise chanting with his son and disciple: without it, that line of transmission would
have been severed for all time. And so Yoga Sutra chanting has become an integral
part of the yoga training offered by Desikachar, Iyengar, and several of their pupils and
pupil’s pupils - and many of their recordings of hauntingly beautiful chanted renditions
of Patanjali’s work, in perfect Sanskrit. In spite of this, there is scant evidence or doc-
umentation anywhere in the classical commentarial literature or the historical record
to indicate that the chanting was ever a component of apprenticeship in the Yoga Sutra.
(White, 2014: 212)

Brahmacari gilt demnach als Vermittler des alten, echten Wissens, dem man sich
nur mit einer exakten Aussprache anndhern kann. Wie White beschreibt, waren es
besonders Desikachar und Iyengar, die Wert auf das Chanten des Yogastitras legten,
nicht aber Jois.> Jois’ mangelnder Fokus darauf hat eine gewisse Liicke im Umfeld
des globalen Ays hinterlassen, die nicht nur Steiner zu fiillen versucht, sondern
auch Jois’ Enkelsohn Sharat. Es ist eine Liicke, die besonders durch die globale Ver-
netzung der Yoga-Community sichtbar wird und die gleichzeitig genau durch diese
Vernetzung gefiillt wird. Aufgrund des schnellen und einfachen globalen Austau-
sches iiber soziale Medien, der das 21. Jahrhundert charakterisiert, halten Diskurs-
elemente in Yogastilen Einzug, die dort vorher nicht genuin verankert waren, wie
zum Beispiel das kollektive Chanten und die ausfiihrliche Exegese des Yogasiitras
in Jois’ Ay, ein dhnliches Beispiel ist die Einfiihrung von Alignment ins Ay, wie im
vorherigen Kapitel gezeigt.

310 Diesen Fokus auf das Chanten des Yogasiitras initiierte Krsnamacarya selbst: »Krishnamacharya’s
most unique contribution to modern applications of the Yoga Sutra lies, however, in the practice of chan-
ting, of accurately reproducing the sounds of the sutras as grounding for postural practice. That an ortho-
dox brahmin should have innovated such a practice is understandable: the accurate chanting of the Veda
was central to the traditional education he had received at Parakala.« (White, 2014: 211f.) Da Jois das YS in
seinem Unterricht weder selbst chantete noch chanten lief3, kann die Vermutung aufgestellt werden, dass
Krsnamacarya es eher in spateren Jahren unterrichtete. Nevrin merkt tibergeordnet an: »Krishnamacharya
regarded chant as being of central importance, even as a universal tool to spiritual growth that transcends
the barriers of religion, gender, social structure, caste and age.« (2004) Folglich kann Krsnamacarya als Weg-
bereiter der heutigen universalistischen und erfahrungsbasierten Zugiange zum Text verstanden werden.



2.2 Sanskrit als Praxiselement heutiger Yogaphilosophie 289

Mit Blick auf das Thema Sanskritaussprache offenbart sich in der skizzierten
Yogasiitra-Auslegung ein Paradoxon: Sie ist aufgespannt zwischen korrekten Sans-
kritregeln, die eigentlich die absoluten Grundpfeiler einer Gelehrtensprache dar-
stellen, und diametral entgegengesetzt dazu einer individuellen, alltagsbasierten
Auslegung der Inhalte des Yogastitras, fern von einer akademischen Herangehens-
weise an den Text. Die wichtigsten Ubersetzungen und Kommentierungen des
Yogasiitras in der deutschen Yoga-Community stammen von deutschen Praktikern
wie Steiner, Skuban oder Bretz, nicht von indischen Pandits und ebenso wenig von
Wissenschaftler*innen.

Die Art und Weise, wie Sanskrit unterrichtet wird (mit Fokus auf die Erfah-
rungsebene, nicht auf grammatikalische und lexikalische Wissensbestdnde), beein-
flusst die Auslegung des Yogasiitras noch auf anderer Ebene. Ein Beispiel dafir
ist der Einsatz des Sanskritwortes drastu, ein Synonym fiir purusa, den »Seher«.
Diese Bezeichnung taucht gleich zu Beginn des Textes, in Siitra 1/3 auf: tada drastuh
svartipe’vasthanam, »Dann ruht der Sehende in seiner Wesensidentitit.«, wie Biu-
mer (1995: 21) iibersetzt, ohne den Kasus des Wortes drastu in ihrer Ubersetzung
wiederzugeben. Denn drastu ist der Genitiv Singular des Wortes drastar (oder
drastr), bedeutet libersetzt also »des Sehenden«. Doch da die Schiiler*innen nicht
mit Grammatik oder Vokabular vertraut waren, setzte sich drastu als allgemeine
Bezeichnung fiir purusa durch.?! Dies ist nur eines von vielen Beispielen dafiir, dass
sich mit der heutigen Yogaphilosophie eine neue »Tradition« ausbildet und sehr viel
im Zuge von Kulturtransfers ausgehandelt wird und werden muss. Die Bedeutung,
die Sanskrit diskursiv zugeschrieben wird, die gewéhlten Inhalte sowie die Ver-
mittlungsformen von Sanskrit tragen zur Genese dieses neuen spirituellen, erfah-
rungszentrierten Feldes bei.

Fazit

Im Vorhergehenden wurden verschiedene Vermittlungsstrukturen, Deutungsmus-
ter und Adaptionsweisen von Sanskrit im Forschungsfeld aufgezeigt: Das Erler-
nen und Schreiben von Devanagari und Sanskritaussprache fungieren als Medita-
tionspraktiken, Sanskrit sei mit dem Deutschen verwandt und fiir Deutsche damit
intuitiv erfassbar. Devanagari und Aussprache werden erst relativ spat vermittelt
(zum Beispiel in einer Advanced-Ausbildung) und damit zusammenhédngende Wis-
sensinhalte werden so selektiert und aufgebaut, dass sie multisensuell erfahrbar
sind. Eine klare Traditionslinie im Ay fiir die meisten dieser Praktiken konnte nicht
zuriickverfolgt werden, so trug Jois zum Beispiel nicht viel zur Vermittlung von
Sanskrit, Schriftlehre oder praziser Aussprache bei, obwohl er des Sanskrits mach-

311 Z.B.im Interview mit Skuban (7.6.2016: 38) und in den Hausaufgaben von Silja (1. Woche: 86) und
Anton (1. Woche: 243).



290 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

tig war. Uber seine Griinde dafiir kann nur spekuliert werden.?? Dafiir formen sich
vielfaltige neue Praktiken in der deutschen sowie in der globalen Gemeinschaft des
(Ashtanga) Yogas aus.

Es gab im Forschungsfeld keine Experten mit gesellschaftlich verbiirgter Fach-
kompetenz, also einer (wissenschaftlichen) Ausbildung in Sanskrit. Die von mir
interviewten Yogalehrer, die auch Sanskrit vermittelten, wurden vor allem wegen
ihrer Konnerschaft in der physischen asana-Praxis als Experten akzeptiert. Aus-
sprache, Schriftlehre und Rezitation dienten primar als Hilfsmittel, um dem ange-
strebten, meditativ-versenkten Zustand des Yogas ndher zu kommen, wie er in der
Lektiire des Yogastitras entdeckt wird. Besonders das Chanten dient als Tool, um
Flow-Zustdande und andere Arten vertiefter Prasenzzustdnde zu evozieren und
letztlich dadurch den Inhalt des Textes auf der Erfahrungsebene zu durchdringen.

Das im Zuge der Ausbildung erworbene Wissen iiber Devanagari und Sanskrit-
aussprache ist letztlich ein Wissen ohne konkrete gesellschaftliche Relevanz. Sogar
im Yogaumfeld wurde ich haufig gefragt, was man mit einem Studium der Indolo-
gie »machen konne«. Diskursiv wird keine 6konomische Relevanz dieses Wissens
in Aussicht gestellt, sondern eine transzendente. Trotzdem stellen grundlegende
Sanskritkenntnisse beziehungsweise die Zurschaustellung von Devanagari zuneh-
mend kulturelles Kapital in der internationalen Yoga-Community dar, das sich zum
Beispiel in Form von auf sozialen Medien geteilten Tattoos zeigt und im Zuge dessen
zu sozialem Kapitel werden kann.

2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher
Konzepte des Yogasttras

Words were evolved with this, concepts of God (Purusa) and nature (prakrti), religion
(dharma) and Yoga developed. Since it is so difficult to define these concepts, each man
has to interpret them according to his understanding. (Iyengar, 1983 [1981]: 3)

And so I encourage my students to be more critical in their thinking, so not necessar-
ily to discard the Yogasttras but that they should consider how does this apply more
in their own lives and is this something that is useful for them. So, instead of trying to
say, for instance, for brahmacarya, which is always a sticking point for students in the
modern world, oh, this was strict celibacy and that we should practice strict celibacy,
or saying that Patafjali actually meant something like moderation, which is clearly a
more modern interpretation, [ say, Patafijali may have meant celibacy, and in the mod-

ern world we should have to interpret it in a way that works for us. (Nardji, 7.11.2017: 68)

312 Vgl. Kapitel 111.3.2.



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 291

In diesen Zitaten zeigt sich eine flexible hermeneutische Ausgangssituation heuti-
ger Yogaphilosophie, die auch Steiners Textausdeutung bestimmte. In einer Philo-
sophiesitzung erklarte er, dass es in seinen Augen darum ginge, ob man im Text eine
Weisheit fiir das eigene Leben finden kénne (paraphrasiert nach Steiner, 30.7.2016:
38). Darauf aufbauend ist das folgende Kapitel nicht primar von den originiren
Konzepten der exegetischen Pataiijali-Tradition informiert, vielmehr sollen anhand
eines Fallbeispiels Grundlagen und mogliche thematische Ausformungen von heu-
tiger Yogaphilosophie aufgezeigt werden.

Dabei geht es nicht um ein Kontrastieren »klassischer« mit »modernen« Deutun-
gen des Textes, wodurch eine Einordnung der jeweiligen Interpretationen in »rich-
tig« und »falsch« beinahe unumganglich erschiene. Dennoch stelle ich der Analyse
stets eine wissenschaftliche Ubersetzung voran, um den Satz, um den es gehen soll,
in einen philologisch informierten Deutungsraum zu stellen. Dazu eignet sich die
Arbeit des Indologen Paul Deussen von 1908, da sie 1. auf Deutsch vorliegt, 2. nicht
mehr Teil des aktuellen Diskurses ist®® und 3. zwar manchmal etwas altertiimlich
erscheint, aber meist unkompliziert und gut verstandlich ist. Allerdings ist Deus-
sens Ubersetzung aufgrund seiner altmodischen Wortwahl nicht immer direkt ein-
gingig, weshalb in solchen Fillen die Ubersetzung der deutschen Indologin Bettina
Baumer von 1995 préaferiert wird, die im Feld ebenfalls nicht rezipiert wurde. Nur
wenn es fiir die Klirung eines Sachverhaltes nétig ist, greife ich auf weitere Uber-
setzungen des Siitras, des Bhasyas oder anderer klassischer Kommentare zurtick,
zu denen ich auch Hariharananda Aranyas spaten Kommentar von 1963 zihle.

Im Anschluss daran wird auf die Ubersetzungen der »Yogasiitra-Experten« ein-
gegangen, da diese, wie bereits beschrieben, fiir den Zugang der Schiiler*innen zum
Text absolut grundlegend waren. Danach fokussiere ich so oft wie méglich die Deu-
tungen der Rezipient*innen, in Form ihrer Kommentare zu Fragen im Philosophie-
unterricht, ihrer Hausaufgaben oder basierend auf den Interviews, um den grofe-
ren Deutungsraum meines Feldes darzustellen. Diese Vorgehensweise ermoglicht
es mir, grundlegende Unterschiede zwischen der exegetischen Tradition des PYSs
und heutiger Yogaphilosophie aufzuzeigen. Aufderdem beschreibe ich die vielen
zusatzlichen Techniken, die neben der Korperpraxis im Setting des Philosophie-
unterrichts eingesetzt wurden, um verschiedene Inhalte des Siitras praktisch und
lebensweltlich erfahrbar zu machen. Fiir die Akteur*innen des Forschungsfeldes
erflllte der Text psychologische, emotionale und spirituelle Bediirfnisse, die sich
meist wechselseitig durchdrangen. Im folgenden Abschnitt der Arbeit zeigt sich

313 Eine Protoversion von Steiners neuer Ubersetzung des Yogasiitras, die seit dem 12.2.2020 sukzessive
online gestellt wird, stand den Schiiler*innen meines Forschungsfeldes bereits zur Verfiigung. Fiir dieses
von mir unterstiitzte Ubersetzungsprojekt hat sich Steiner dazu entschieden, Deussens Translation als Ver-
gleichsfolie mit anzugeben (das Einpflegen davon war meine Aufgabe). Somit wurde Deussen in den Philo-
sophiesitzungen manchmal als Beispiel fiir eine »originale« oder »typische« Bedeutung eines Satzes vor-
gelesen, doch dariiber hinaus hatte sein Werk keinen Einfluss auf die Exegese des Textes.



292 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

zum Beispiel immer wieder ein gentissliches Oszillieren zwischen psychologischer
und emotionaler Selbstfindung und spiritueller Selbstsuche.

Um die Daten szenisch zu untermalen, sei vorweg ein typischer Ablauf einer
abendlichen Philosophiesitzung beschrieben, am Beispiel der Sitzung tiber abhydsa
und vairdgya am 27.7.2015. Zuerst legten sich alle Schiiler*innen Kissen, Blocke
oder dhnliches auf ihrer Yogamatte zurecht und suchten sich eine bequeme Sitz-
position, oft unterstiitzt von vielen Polsterkissen und Decken. In einer Philosophie-
stunde wurden immer jene Stitras gechantet, die in der jeweiligen Ausbildungswo-
che durchgenommen wurden, ca. dreifig an der Zahl. Steiner leitete das Chanten
stets mit einem langen Om ein, in das die Gruppe kollektiv und raumfiillend ein-
stimmte. Daraufhin sang Steiner in der Reihenfolge, die das Yogastitra vorgibt, ein
Sttra, und zwar oftmals erst in seinen einzelnen Wortern oder in Segmenten, dies
wurde von den Schiiler*innen wiederholt. Anschliefend setzte er es Schritt fiir
Schritt zusammen - jedes Siitra wurde auf diese Weise drei bis vier Mal wiederholt.
Die Schiiler*innen chanteten in Call-and-Response Steiners Vorgaben, also dem
Klang und der Aussprache nach, und lasen dabei in einer transliterierten Version
des Textes mit. Sie versuchten umzusetzen, was sie in den Devanagari-Stunden tiber
Aussprache gelernt hatten. Das Singen des Yogasiitras wurde als meditative Ubung
eingesetzt und dauerte im Schnitt ca. 20 Minuten. War der jeweilige Abschnitt des
Sttras fertig gesungen, folgte ein gemeinsames Om zum Abschluss. Stille machte
sich im Raum breit, wenn der intensive Klang des ungefahr dreif3igstimmigen, har-
monischen Gleichklangs verklungen war. Einige Schiiler*innen verdnderten ihre
Sitzposition. Steiner leitete eine ca. 15-mintitige Meditation ein, indem er die Schi-
ler*innen dazu aufforderte, die Augen zu schliefden, sich aufrecht hinzusetzen und
den Nachklang des Singens zu spiiren (27.7.2015: 4). Diese stille Meditation wurde
von Steiner mit einem ruhigen, langen Om beendet, in das die Gruppe wieder ein-
stimmte. Einige Schiiler*innen begannen daraufhin, sich nach ca. 40 Minuten Sitzen
wieder zu bewegen, und bereiteten sich fiir die Philosophiestunde vor, indem sie
verschiedene Ubersetzungen des Textes hervorholten.

Doch vorher wollte Steiner noch wissen, was die Schiiler*innen beim Meditieren
erlebt hatten. André berichtete: »Ich fand’s unheimlich méachtig. Also ich kriege nur
sowas Ahnliches wie 'ne Aussprache hin, aber wenn dann so der Chor anschwoll,
dann ist das, dann ging das ziemlich ab bei mir.« (Ebd.: 10) Wahrend André ein Gefiihl
der Uberwiltigung vom gemeinsamen Klang der Gruppe zu schildern schien, inter-
pretierte Steiner dies als die meditative Wirkung des Chantens. Es sei eine Technik,
um zu meditieren und Yoga erfahren zu kénnen. All diese Techniken seien nur unter-
schiedliche Wege zum selben Ziel - das Minimieren der Gedankenwellen (ebd.: 12).

Nach dieser »experimentellen« Beschiaftigung mit dem Text folgte eine Diskus-
sion derjenigen Sitras, die je aktuell durchgenommen wurden. Ein Siitra wurde
meist erst einmal von Steiner frei iibersetzt, manchmal mit anderen Ubersetzungen
kontrastiert, wie der Deussens, und danach in der Gruppe diskutiert. Diese Diskus-
sionen bilden die Grundlage der folgenden Ausfiihrungen.



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 293

2.3.1 Athayoga: »Yoga ist immer jetzt«

Schon das emische Verstandnis des ersten Sanskritwortes des Yogasiitras, atha,
versetzt den ca. 1600 Jahre alten Text mitten in die Gegenwart und zeigt genau
den Spannungsraum auf, in dem sich gegenwartige Yogasiitra-Interpretationen
stets bewegen: Zwischen der urspriinglichen Bedeutung des Wortes im Kontext
des Stitras, seiner Verknlipfung mit den Erlebnissen, die der Kérperpraxis namens
Yoga entstammen und die den Hauptanreiz fiir moderne Praktizierende darstellen,
sowie der Suche nach einem (am Besten in einem alten Weisheitstext verorteten)
Leitfaden fiir das eigene (Alltags-)Leben.

Der ganze erste Satz, atha yoga-anusasanam iibernimmt in der exegetischen
Tradition des Yogastitras vor allem eine den Text er6ffnende und nicht so sehr
eine inhaltliche Funktion, wie Deussens Ubersetzung gut wiedergibt: »Nunmehr
die Belehrung iiber den Yoga.« (1922 [1908]: 511) Und das Bhasya prazisiert: »The
word >Atha< (now then) (1) indicates the commencement of a subject which is under
discussion. It is to be understood that the Sastra dealing with the regulations rela-
ting to Yoga is now going to be explained.« (Hariharananda Aranya, 1983 [1963]: 1)
Dass Jois’ YMA dieses erste Siitra nicht erwédhnt, es im Forschungsfeld aber ein inter-
pretatives Cluster heutiger Yogaphilosophie einldutet, ist eines von vielen Anzei-
chen fiir eine grundlegende interpretative Verschiebung des Textes.

In meinen Daten findet sich »jetzt« als hiufigste Ubersetzung von atha, wodurch
gleich das erste Wort den Fokus auf Gegenwartigkeit, durch eine Form von Acht-
samkeit, als interpretatives Moment heutiger Yogaphilosophie herauskehrt. Steiner
ibersetzt den Satz mit »Jetzt Yoga - eine Einflihrung in die Erfahrung« (Steiner1/1),**
und bringt damit einen Leitgedanken zum Ausdruck, der sich wie ein roter Faden
durch mein empirisches Material zieht, und zwar, dass Yoga kein intellektuell-refle-
xives, sondern ein praktisch-erfahrbares Unterfangen sei, in den Worten Jois’: »Yoga
is 99 % practice and 1 % theory.«

In der Philosophiesitzung zum ersten Sitra erwahnte Steiner den vielleicht »his-
torisch korrekten« Einsatz von atha als ein Wort, das in ein Thema einleitet, doch
er betonte sofort im Anschluss, dass in diesem Satz durchaus mehr stecken wiirde
(paraphrasiert nach Steiner 25.7.2015/2: 16). Ein moégliches historisches, also in der
Kommentarliteratur des Yogastitras angelegtes Verstandnis des Satzes beschaftigte
die abendliche Philosophierunde nicht weiter und atha wurde als eine schriftliche
und, wenngleich uminterpretiert, durch sein Alter verbtirgte Aufforderung zu einer

314 Steiners Ubersetzung des Yogasiitras ist Stand 10.4.2020 unter dieser URL abzurufen: https://de.
ashtangayoga.info/philosophie/quelltexte-und-mantren/yoga-sutra/kapitel-1/. Ich beziehe mich auf die
Version vom 10.4.2020, eine neue wurde Stand 2.9.2021 bereits unter derselben URL online veroffentlicht.
Ich beziehe mich jedoch weiterhin auf die vorherige Version, da sie Gegenstand meiner Untersuchung war.
Im Folgenden referiere ich fiir Steiners Ubersetzungen sowie Kommentare einzelner Siitras auf diese Seite
und verweise auf das jeweilige Siitra in diesem Stil: »(Steiner: 1/1)« bedeutet »Ubersetzung Ronald Steiner,
erstes Kapitel, erstes Sitra« etc.


https://de.ashtangayoga.info/philosophie/quelltexte-und-mantren/yoga-sutra/kapitel-1/
https://de.ashtangayoga.info/philosophie/quelltexte-und-mantren/yoga-sutra/kapitel-1/

294 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

regelméifiigen Ubungspraxis ausgelegt - vor allem stand atha fiir die Disziplin, die
notig ist, um sich auf die Yogamatte zu begeben. Charlottes Ansicht nach steckte da
»auch 'ne Aufforderung drin. >Atha< ist immer »jetzt«. [...] Da steht auch drin, dass
Yoga Disziplin ist, und zwar eine angenehme. [...] Ja, sowas steht da fiir mich auch
drin« (Charlotte, 25.7.2015/2: 17). Dieser so beliebte erste Satz ware, ginge es nach den
Ubenden, am besten mit einem Ausrufezeichen zu versehen: atha yoganusasanam!,
»Ube Yoga heute, jetzt, und nicht erst morgen!« Diese Deutung wurde von Steiners
Kommentar eingeleitet, in dem er »Atha Yoga« als »Mantra« bezeichnet:

Die zwei Wortchen kdnnen zu einem Mantra fiir Dich werden. Aller Anfang ist schwer, so
auch der Anfang der Yoga-Praxis. Ganz egal, ob es um die Anmeldung fiir unseren aller-
ersten Yoga-Kurs geht oder ob wir schon erfahrene Yogis sind und unsere Praxis begin-
nen mochten. Immer wieder sehen wir viele Griinde, warum wir gerade jetzt kein Yoga
iiben konnen. Wenn wir uns nur schwer aufraffen konnen und immer auf die perfekte
Zeit fiir das Yoga warten, dann hilft uns »Atha Yoga«. Denn Jetzt ist genau der richtige

Zeitpunkt fiir die Praxis des Yoga. (Steiner 1/1)

In diesem Verstandnis von atha fungiert das Wort als Legitimierung fiir eine regel-
mafiige (AY)-Praxis. Davon abgesehen, dass Motivationshilfen fiir sportliche Betati-
gungen sicherlich grundsatzlich gern gesehen sind, stellt sich die im Kapitel 111.1.3.
diskutierte psychophysische Transformation, von der viele Ubende berichten, die
sie haufig emotional stark bertihrt und an die Yogapraxis bindet, umso deutlicher
ein, wenn regelmaf3ig praktiziert wird - im Ay iiblicherweise sechs Tage pro Woche.
Genauso wie atha in altindischen Texten zur Erdffnung der daraufhin folgen-
den schriftlichen Unterweisung dient, eroffnet atha die Erfahrungsdimension der
modernen Yogapraxis. »Yoga ist immer jetzt!« ist eine Einsicht, die laut Renate auf
das alltdgliche Leben zu libertragen sei: »Wenn man das noch ein kleines bisschen
weiterspinnt, dann ist das namlich wirklich so, dass das, was man in der Praxis
auf der Matte macht - dann ist die Aufforderung, in jedem Moment so eine innere
Einstellung auch zu entwickeln.« (Renate, 25.7.2015/2: 19) Als Reaktion auf Renates
Feststellung definierte Steiner Yoga als das radikale Gegenteil von »dann«, Yoga
kénne immer nur »jetzt« sein (25.7.2015/2: 23). Der sich in der darauffolgenden Dis-
kussion herausbildende Konsens prazisierte die »innere Einstellung«, die Renate
erwahnte: Yoga lehre durch die Konzentration auf das Hier und Jetzt, nicht mit dem
Leben zu warten und wichtige Plane auf spater zu verschieben, sondern das eigene
Leben in der je aktuellen Fiille auszukosten. Eine Lebenseinstellung, die an Horaz’
bekannten Ausspruch »Carpe diem« erinnert. Gleichzeitig zeichnet sich hier bereits
eine Sakralisierung der Gegenwart ab, als eine Zeit, die voller Potenzial steckt.?®

315 Diese Sakralisierung des gegenwartigen Momentes radikalisiert sich im emischen Verstdndnis des
Begriffes purusa, des »wahren Selbst«, dabei wird eine achtsam-beobachtende Konzentration auf den gegen-
wartigen Moment zum letzten Ziel.



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 295

»Atha Yoga« ist der textinduzierte Einstieg in die Transformation des eigenen Selbst
hin zu einer inneren Einstellung, die jeden Moment als kostbar ansieht. Diese inter-
pretative Verschiebung wird weitergehend mit der Wertschatzung der eigenen
(psychophysischen) Lebendigkeit verkniipft - etwas, das die Yogapraxis, wie das
vergangene Kapitel ausgefiihrt hat, zum Beispiel durch propriozeptives Training,
Korper- und Atemtechniken tatsiachlich evozieren kann. Steiner stellte klar her-
aus, dass atha den Moment der Erfahrung der eigenen Lebendigkeit markiere, die
immer nur jetzt sein konne (paraphrasiert nach Steiner, 25.7.2015: FN 2). Die Analyse
von atha zeigt bereits, dass sich heutiges Yoga tiber das Medium »Yogaphilosophie«
mit Achtsamkeitskonzepten verbindet und diese unter Bezugnahme auf einen alten
Text legitimiert. So dhneln die genannten Auslegungen von atha dem, was der Psy-
chologe Marc Wittmann im Kontext von Achtsamkeit als »Prasenz« bezeichnet.

Wittmann zieht zur Definition von »Prasenz, die er neben »Akzeptanz« als eine
der beiden »Hauptkomponenten der Achtsamkeit« bestimmt, den Freiburger Fra-
gebogen zur Achtsamkeit (FFA) heran und fasst zusammen, dass eine »hohe Pra-
senz« aufweise, wer »offen ist fiir die Erfahrung des Augenblickes« und »wahr-
nimmt, wie sich seine Gefiihle im Korper ausdriicken«, oder wer »beim Essen,
Kochen, Putzen, Reden in seinen Korper hineinspiirt« - gelebte, kdrperbewusste
Erfahrung des Momentes also« (2015: 68). Neben der Aufforderung zur regelmaf3i-
gen Ubungspraxis, die in atha gesehen wird, soll die Bewegung folglich auch eine
verdnderte, korperbewusste Prasenz mit sich bringen, die wiederum von atha zum
Ausdruck gebracht wird. Diese Auslegung von Sitra 1/1 entspringt den Erfahrun-
gen der Korperpraxis, denn sie liegt weder im Sttra selbst noch in anderen Teilen
des Textes begriindet.

Das Thema »Achtsamkeit« hat sich im Laufe der Zeit so sehr mit Yoga vernetzt,
dass es heutige Yogasiitra-Auslegungen durchdrungen hat. Auf Iyengars Lehren
aufbauend schreibt Konecki (2015: 123) dieses Element ganz allgemein »6stlicher
Religion« zu: »Being in the here and now and gaining the awareness of the present
is an extremely important element of teaching in the religion of the East.«*¢ Diese
Aussage ist in ihrer Verallgemeinerung nur eines von vielen Beispielen dafiir, wie
exotische religiose Ressourcen von westlichen Akteur*innen genutzt werden, um
eigene Lehren wiederzugeben, in diesem Beispiel die Universalisierung und Spiri-
tualisierung von »Achtsamkeit«: »|[...] exotic religious resources are, indeed, cons-
tructed and disseminated on the terms of those who appropriate them - that is, as
universal and flexible techniques for the realization of the self.« (Altglas, 2014: 13)

Wird er beim Wort genommen - atha -, geht es Patafijali um eine Einleitung
der im Folgenden dargelegten Lehre des Yogas und atha zielt tatsachlich auf etwas

316 lyengar war der Erste, der Konzentration (dharana), Meditation (dhyana) und Versenkung (samadhi),
zusammen samyama genannt, in Zusammenhang mit dsana und auf den Kérper bezogen unterrichtet
hat (Goldberg, 2016).



296 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Kommendes und somit in die Zukunft. In Ubereinstimmung damit ist eine Uberset-
zung von atha »dann« (PW, s.v.). Die Kernlehre des Textes, die in den kommenden
Stutras dargelegt wird, bezieht sich nicht auf eine kérperbewusste, im Handeln eta-
blierte Achtsamkeit, denn der gesamte Text kreist um das Erlangen der Erkenntnis,
eben nicht der handelnde Koérper zu sein, sondern der mit dem Kérper durch einen
Irrtum assoziierte purusa, ein korperloses, passives und unvergangliches Selbst.

Jedoch vermischen sich die mit atha assoziierten Inhalte auch mit der Defini-
tion von purusa, dem »Seher« (drastr), in meinen Daten beinahe durchgangig als
»der Beobachter« iibersetzt. Empirisch zeigt sich diese Uberlagerung bereits in
der Diskussion zu atha, die einen Teilnehmer der Ausbildung zur Reflexion darii-
ber anregte, wie denn mit leidvollen Erfahrungen in dem »sicheren Hafen« des so
gepriesenen Hier und Jetzt umzugehen sei:

Und was ist mit dem, der hier sitzt und eventuell eine Verletzung hat, der leichte Schmer-
zen hat oder wirkliche kérperliche Probleme hat. Der sitzt ja nicht einfach da, das kén-
nen wir ja nicht ... Wie passt das denn jetzt in das Konzept rein? Da muss ja kein Leiden
sein, aber nennen wir’s mal kleshas, Sorgen, mein Bauch fiihlt sich nicht gut an, ich
fiihl mich im Bauch nicht wohl, das ist jetzt aber schon so in dem Moment so. (Fredrik,
25.7.2015/2: 28)

Steiner antwortete mit einem allgemeinen Verweis auf Buddha, der trotz der wahr-
scheinlich viel schwierigeren Bedingungen zu seiner Zeit gepredigt habe, dass sich
Schmerz aufldsen wiirde, wenn es einem geldange, wirklich in der Gegenwart anzu-
kommen. Ohne dies weiter zu prazisieren, navigierte er iiber zu einer Legende liber
Vivekananda, der sich bewusst einer Operation ohne Narkose unterzogen haben
soll und diese extrem schmerzhafte Erfahrung einfach nur wahrnahm, aber nicht
interpretierte (ebd.).?” Diese Aussage kann laut FFA mit der zweiten Hauptkom-
ponente von Achtsamkeit (neben »Prdsenz«) assoziiert werden, der »Akzeptanz«:
»Eine hohe >Akzeptanz« zeigt, wer mit>unangenehmen, schmerzhaften Empfindun-
gen und Gefiihlen in Kontaktc< oder wer sich »der Fliichtigkeit und Vergénglichkeit
seiner Erfahrungen bewusst« ist« (Wittmann, 2015: 68). In Sofies Reaktion auf Fre-
driks Einwurf zeigte sich diese Komponente sehr deutlich:

Also ich sage immer, das ist so ein bedingungsloses »Ja« zu der Erfahrung, die wir grade
machen. [...] Also wir bewerten ja, es gibt Erfahrungen, die mégen wir, es gibt Erfah-
rungen, die mégen wir nicht, und die, die wir nicht moégen, da weichen wir dann aus.
Und grade bei den unangenehmen Dingen dann einfach zu sagen: »Ja, so ist das grade
und so fiihle ich mich grade, und das steht halt grade ang, [...] und dann wird’s dadurch

317 Ich konnte nichts iiber eine solche Legende in Verbindung mit Vivekananda herausfinden.



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 297

besser. [...] Es funktioniert nicht immer, aber man kann auch unangenehmen Gefiihlen
Raum geben und dann passiert auch was und dann kann man auch damit was anfangen.
(Sofie, 25.7.2015/2: 28)

Laut Sofies und Steiners Aussage sollen auch unangenehme Gefiihle bewusst wahr-
genommen, jedoch nicht bewertet werden, und das im Raum stehende, mit Buddha
und Vivekananda verbiirgte Versprechen war sogar, dass Schmerz sich dadurch
ganzlich auflose. Prasenz und Achtsamkeit erscheinen hier als eine Art Panazee,
und es liegt in der eigenen Hand, unangenehme Zustande wie Schmerzempfinden
aufzulodsen, es braucht lediglich eine Verdnderung der inneren Einstellung.

Das zuriickliegende Kapitel hat bereits im Ansatz gezeigt, dass die Figur der
»Gegenwartigkeit« heutige Yogaphilosophie durchzieht, etwas, das bereits von der
fritheren Generation von Yogalehrern angelegt wurde. Ilyengar war es daran gele-
gen, »to draw the practitioner into a different, sacralized time and space, the time of
the here and now«« (De Michelis, 2004: 253), doch sein autoritdrer Ansatz, Gegen-
wartigkeit herzustellen - Iyengar schlug seine Schiiler*innen mitunter, sicherlich
ein wirksames Mittel, jemanden ins »Hier und Jetzt« zu holen - unterscheidet sich
von den Methoden Steiners:

One of the reasons why, as a teacher of asana, I am so intense... is that [ want to give the
students one and a half hours of present life in a lesson. As I shout at them to straighten
their legs in Siréasana (headstand), they cannot be wondering what is for dinner or
whether they will be promoted or demoted at work. For those who habitually flee the
present, one hour’s experience of »now« can be daunting, even exhausting, and I wonder
if the fatigue felt by some students after lessons is due more to that than to the work of
performing asanas. Our perpetual mental absences are like tranquillizing drugs, and
the habit dies hard. (LOYSP: 221). (Ebd.)

Die Methoden haben sich gedndert, der Diskurs jedoch kaum, und das erwiinschte
Ergebnis, Prasenz, wird nun tiber Methoden der Achtsamkeit hergestellt. Auch
haben die einflussreichen indischen Yogalehrer das Bild des unkonzentrierten
»Westlers« gestarkt, der mit seinen Gedanken vor allem in Vergangenheit und
Zukunft schwelgt und sein Leben verpasst, und diesen Topos zur Distribution ihrer
Praktiken und Weltanschauungen genutzt.

2.3.2 Yogas-citta-vrtti-nirodhah?

Das zweite Siitra definiert Yoga als einen stillen Geisteszustand: yogas-citta-vrtti-
nirodhah, von Deussen iibersetzt mit »Der Yoga ist die Unterdriickung der Funktio-
nen des Bewuf3tseins.« (1922 [1908]: 511) Steiners Ubersetzung klingt lebensnaher:
»Im Zustand des Yoga sind alle Triibungen (Vritti), die im Wandelbaren des Men-



298 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

schen (Chitta) bestehen konnen, aufgeldst« (Steiner: 1/2), worauf im Folgenden
naher eingegangen wird. Satz 1/2 ist wichtig fiir eine grundlegende Dichotomie des
Yogasiitras, die sich auch in heutiger Yogaphilosophie noch zeigt. Er leitet die Dua-
litdt von Geist (citta) und Seele (purusa) ein, denn wie in Kapitel L.5. bereits erldu-
tert, kann citta als Teil von prakrti in der Weltsicht des Yogasitras als Gegenstiick
zu purusa verstanden werden, es entwickelt sich dadurch eine Dialektik zwischen
»der wandelbaren Natur« und der »wahren Natur, wie Siljas Reflexion zu Stitra 1/2
zeigt: »Unsere wahre Natur ist weder Chitta noch Vritti — das Ziel des Yoga ist
immer das gleiche, die Wege dahin sind allerdings unterschiedlich (s. unterschied-
liche Traditionen).« (Hausaufgabe 1. Woche: 25-26)

Diese metaphysische Unterscheidung zwischen citta und purusa muss bekannt
sein, um zu verstehen, warum das citta laut Yogasiitra unbedingt »unterdriickt,
oder, wie nirodha haufig iibersetzt wird, »zur Ruhe gebracht« werden soll, und was
dies mit dem eben besprochenen atha yoga, dem »im Hier und Jetzt Ankommen«
zu tun hat. Die Definition von Yoga als Methode, die Aufmerksamkeit in der Gegen-
wart zu verankern, woraus ein ruhiger Geist resultieren soll, hat Yoga das populare
Image eingebracht, dem unfokussierten modernen Geist Entspannung schenken
zu konnen.®® Die Analyse der Korpertechniken konnte zeigen, dass verschiedene
Methoden der Ay-Praxis dazu beitragen konnen, fokussierte Aufmerksamkeit, Open
Monitoring oder Flow-Zustande herzustellen, und neu hinzugenommene Prakti-
ken wie Alignment und Faszientechniken kénnen Propriozeption und damit eine
gewisse Form von korperzentrierter Achtsamkeit fordern. Doch verstehen die
Schiiler*innen solche konzentrierten Zustande tatsachlich als spirituelle Selbst-
findung? Um dies erfassen zu konnen, werde ich zuerst auf den emischen Diskurs
liber citta eingehen, in Steiners Ubersetzung »das wandelbare Wesen des Men-
schen«, woraufhin heutige Methoden des Zur-Ruhe-Bringens analysiert werden.

Um zu verstehen, welche Bedeutung die Beschaftigung mit citta fiir die Aus-
zubildenden hatte, sollen einige Situationen und Diskussionen aus dem Ausbil-
dungssetting nachgezeichnet werden, einen Einstieg gibt Ingrids Hausaufgabe zu
den Siitras 1/1-11, in der sie die Thematik rund um citta wie folgt zusammenfasst:

Sutra 1-4: Beginn, nun startet Yoga, mit der Ausiibung des Yoga konnen die Gedanken -
Citta - zur Ruhe gebracht werden. Wenn dies geschieht, ist Ruhe in seinem wahren
Selbst - Drashtu. [st keine Ruhe da, konnen Gedankenwellen, Triibbungen - vritti - die-
sen Zustand der Wahrnehmung verhindert haben.

318 Als Nebenbemerkung sei hier zum einen daran erinnert, dass dies nur eine Definition von Yoga neben
vielen anderen ist, welche die indische Ideengeschichte hervorgebracht hat (vgl. z.B. Mallinson/Singleton,
2017: viii-xxii). Zum anderen sei angemerkt, dass das Yogastitra diese Geistesruhe nicht primar mittels Kor-
perpraktiken erlangen mochte, sondern vielfaltige meditative und imaginative Methoden dafiir vorschlagt,
von denen einige noch Erwahnung finden werden. Wie Kapitel 111.1.3. bereits gezeigt hat, stellt Ay hingegen
z.B. eine gezielt fokussierte Aufmerksamkeit tiber Kérperpraktiken wie die bandha-s her.



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 299

Sutra 5-11: Es gibt 5 Triibungen - vrittis -, in der Aufzahlung: pramana - richtige Wahr-
nehmung, viparyaya - Fantasie, vikalpa - Vorstellung, nidra - Désen/Tiefschlaf, smriti -
Erinnerung. Ohne Vrittis konnen wir nicht leben. Sie sind niitzlich und leidbringend. Die
verschiedenen geistigen Konstruktionen helfen, das Citta zu verstehen. Aus Patanjali -
Das Yogasutra R. Sriram: »Die Auflistung seiner Tatigkeit hilft uns, das Citta zu verste-
hen. Es ist einerseits fahig, uns zu verblenden, und andererseits, uns zu wahrhaftiger
Erkenntnis zu fithren - vor allem zu unmittelbarer Erkenntnis (Pratyaksa-Pramana).
Diese kommt weder aus dem Gedachtnis noch durch die Aussagen von jemand ande-
rem noch durch intellektuelles Reflektieren zustande, sondern einfach dadurch, dass
das Citta still und innehaltend die Wahrnehmung durchldsst.« (Hausaufgabe 1. Woche,
Ingrid: 10-12)

Die Aussage, dass die flnf vrtti-s, die »Triibungen«, wie Ingrid sie in Ubereinstim-
mung mit Steiner nannte, auch niitzlich und wichtig seien, da der Mensch ohne sie
nicht leben kénne, ist eine Bemerkung, die von Steiner stammte (Philosophiesit-
zung 26.7.2015: 6). Ingrid bediente sich fiir ihre Auslegung der Sanskritsétze aller-
dings verschiedener Quellen, und auch der von ihr zitierte Buchautor und Yogaleh-
rer R. Sriram mochte durch »die Auflistung seiner Tatigkeit« dazu beitragen, citta
zu »verstehen«, und verweist damit auf die Aktivitat der finf vrtti-s.

Citta hat laut Yogasitra fiinf verschiedene vrtti-s, »Zustande« (Pw, s.v.), die von
den Stitras 1/5-6 eingeleitet werden: vrttayah paficatayyah klista-aklistah (1/5),
pramana-viparyaya-vikalpa-nidra-smrtayah (1/6), von Baumer so iibersetzt: »Es
gibt fiinferlei seelisch-geistige Vorgédnge, (und sie sind entweder) leidvoll oder leid-
los. (Und zwar die folgenden:) Giltiges Wissen, Irrtum, Vorstellung, Schlafbewuf3t-
sein und Erinnerung.« (1995: 28) Steiners Ubersetzungen der beiden Sitze lauten:
»Es gibt fiinferlei von diesen Triibungen (Vritti), manche sind leidvoll, andere ange-
nehm. Gegenstdndliche Wahrnehmung (Pramana), Fantasie (Viparyaya), mentale
Konstruktion (Vikalpa), Désen (Nidra) und Erinnerung (Smriti).« (Steiner 1/5-6)

In der Diskussion der abendlichen Philosophiesitzung am 26.7.2015 zu den
Sttras 1/5-11 ging es vor allem darum, diese fiinf verschiedenen Regungen des eige-
nen citta zu identifizieren und zu differenzieren. Nach dem Chanten des Yogasitras
und einer Meditation leitete Steiner die Philosophiestunde mit der Frage ein, wel-
che vrtti-s wahrend des Singens aufgetaucht seien (26.7.2015: 3), und die Schiiler*in-
nen versuchten, die Beobachtungen iiber ihre eigene Gedankenwelt mit den fiinf
vom Yogastitra genannten Konzepten zu assoziieren. Neben der Reflexion iiber den
eigenen Geist kam es dabei in der Gruppe, ausgehend von Steiners Ubersetzun-
gen, zu angeregten Diskussionen. Wie Renate anmerkte, rief seine Ubersetzung
der zweiten Kategorie von citta-vrtti-s, viparyaya, als »Fantasie« im Deutschen ver-
schiedene Assoziationen wach, durchaus auch angenehmer Natur. André machte
daraufhin mit seinem Verweis auf die gingige Ubersetzung von viparyaya als »Irr-
tume, auf die das Siitra 1/8 dann auch direkt hinweist, indem es viparyaya als



300 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

mithya jiianam, als »falsches Wissen« definiert, genau auf solche Schwierigkeiten
des Sprachtransfers aufmerksam:*"”

Irrtum ist ‘ne andere Ubersetzung, die ich gefunden hab’ fiir viparyaya. Also die finde
ich bisschen trennscharfer, also die Fantasie geht ja auch in diese Richtung Luftschlds-
ser bauen. Und Irrtum ist, ich hab’ das Gefiihl, das Handy klingelt, aber es klingelt gar
nicht. [...] Also, wenn man jemandem sagt: »Oh, du hast ja viel Fantasie« hat das fiir
mich 'ne andere Bedeutung als zu sagen: »Das ist ein Irrtum«. Du kannst sagen »Oh,
mein Handy klingelt« und ich kann sagen: »Oh, Du hast aber 'ne tolle Fantasie«, aber
was fiir mich da immer drinsteckt ist dieser Irrglaube, also da ist was, was gar nicht da
ist. (André, 26.7.2015: 16)

Steiner begriindete daraufhin seine Ubersetzung als »Fantasie« erneut mit der
lebensweltlichen Kategorie der »Niitzlichkeit«, wenn er erklart, dass das Wort zwar
auch eine negative Komponente habe, aber eine gesunde Fantasie lebensnotwendig
sei, damit neue Gedanken entstehen kénnen, das Wort »Irrtum« hingegen sei aus-
schliellich negativ besetzt (ebd.: 18). Die oben bereits erwdhnte Unterscheidung
zwischen »nitzlichen« und »leidvollen« vrtti-s bezieht sich auf Siitra 1/5, dabei wird
aklista als »nitzlich« oder »angenehm« iibersetzt (Baumer tbersetzt es als »leid-
los«) und klista mit »leidvoll«. Diese Gegentiberstellung ergibt erst im gréfieren
Kontext der Metaphysik des Sitras Sinn, wie Bryant erlautert:

Vyasa states that the detrimental vrttis are caused by the five klesas, the impediments
to the practice of yoga, ignorance, ego, attachment, aversion, and clinging to life, that
will be discussed in 11.3. The term for detrimental, klista, comes from the same root as
klesa (klis, to trouble or torment). These types of mental states are detrimental to the
goals of yoga because they are the fertile soil from which the seeds of karma sprout;
the klista-vrttis culminate in bondage. They are essentially the products of rajas and
tamas. Aklista-vrttis are sattvic and have the opposite effect; they are born of insight and
culminate in liberation. When under the influence of the detrimental vrttis, the mind
becomes attracted or repelled by sense objects drawing its attention. In its attempt to
attain that which attracts it, and avoid that which repels it, the mind provokes action,

karma, which initiates a vicious reactive cycle. (2009: 28)

Somit sind aklista-vrtti-s nicht einfach niitzliche Gedanken, die Menschen zum
Leben brauchen, sondern insofern leidlose Gedanken, als dass sie frei von den

319 Das Sitra 1/8 lautet viparyayo mithya-jidanam-atadripa pratistham, von Badumer so iibersetzt:
»Irrtum ist eine falsche Erkenntnis, die sich auf etwas griindet, was dem Wesen der Sache nicht entspricht.«
(1995: 28) In seinem Kommentar verweist Palm auf ein gangiges Bild, das mit viparyaya in Verbindung
gebracht wird: »Ein klassisches Beispiel fiir den hier definierten Irrtum ist die Missdeutung des Seils. Man
sieht ein Seil und halt es fiir eine Schlange. Das Objekt, das Seil, wird zwar mit den Augen gesehen, aber mit
einer Schlange verwechselt.« (Palm, 2010: 17)



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 301

klesa-s sind, kein neues karma anhaufen und somit zum Ziel des Yogas, kaivalya
fithren. Ein Hintergrund, den Steiner nicht erwéhnte, als er anmerkte, dass jedes
vrtti sowohl positive (seine Setzung von aklista) als auch negative (seine Setzung
von klista) Eigenschaften haben kénne (26.7.2015: 18). Die Ubersetzung von aklista
als »positiv, »niitzlich« und »angenehm« scheint sich sehr direkt auf sinnliche
Erfahrungen zu beziehen, ein Eindruck, der sich verstarkte, als Steiner noch einmal
auf die Fantasie bezogen erlduterte, dass es einerseits eine kreative Fantasie und
andererseits Wahnvorstellungen gebe, also eine positive und eine negative Seite
von Fantasie (ebd.). Genau auf diesen Fallstrick in der Auslegung bezieht sich Ban-
gali Baba mit seinen kurzen Kommentaren zu den Ausfithrungen des Bhdasyas zu
Sttra 1/5, wenn er einerseits zu den aklista-vrttis schreibt, die fiinf Bestandteile des
kriya-yoga als Beispiel nehmend: »The austerities and study, etc., though painful at
the time of performance, become not-painful in the long run.« (2010 [1976]: 3, FN 2)
Und tber die klista-vrtti-s schreibt er: »The sensual enjoyments, though not-pain-
ful in the beginning, become painful at the end.« (Ebd.: 3, FN 3)

Bei der Einordnung von Gedanken in die Kategorien des Yogasiitras, also in
leidvolle oder leidlose Gedanken, kann demnach nicht einfach die direkte (»niitz-
liche«) Erfahrung als Grundlage genommen werden, sondern es muss das im Kon-
text der Metaphysik des Yogasiitras begriindete Verstandnis geltend gemacht wer-
den. Die von Steiner vorgenommene Loslosung dieses Satzes aus dem inhaltlichen
Zusammenhang des Sitras lasst die grundlegende Logik, auf der das Siitra sowie
seine Methoden und der von ihm beschriebene Prozess der Befreiung aufbaut, in
den Hintergrund, und einen lebensweltlichen Kontext in den Vordergrund treten.
Erneut zeigt sich, dass Steiner gezielt die negative Konnotation der Geistesregun-
gen, die das Yogasttra implizit vornimmt, indem es vor allem deren Stilllegung
hervorhebt, in eine alltagstaugliche und moglichst wertfreie Ausdeutung tiberfiih-
ren mochte. Der fehlende Zugang zum Sanskrit des Originaltextes, die Absenz von
traditioneller Kommentarliteratur wie dem Bhasya sowie das Konsultieren unter-
schiedlicher Ubersetzungen fithrt, wie nicht nur dieses Beispiel zeigt, zwar einer-
seits zu Freiheiten in der Auslegung und zu angeregten Diskussionen, andererseits
zu Unsicherheiten und zur Unscharfe.

Trotz solcher Diskussionen ging es der Gruppe letztlich grade nicht um ein »kor-
rektes« Verstindnis der vom PY$ vorgeschlagenen Kategorien und um das pri-
zise sich Eindenken in Patafijalis Weltsicht, das damit unweigerlich einhergehen
wiirde, wenngleich einige der Schiiler*innen moglicherweise dazu angeregt wur-
den. Die Beschaftigung mit citta leitet im Feld vielmehr eine Erforschungspraxis
der eigenen, sich standig verandernden Geistesregungen in die Wege - und diese
sind, wie Steiner betont, eng mit Emotionen verkniipft, also umfasst der Begriff
citta nicht nur den Geist, sondern auch das »Herz«. Patafijalis Kategorien dienen -
nach einem Prozess der Dekontextualisierung von der textinternen Logik - als Folie
fiir das Nachdenken tiber den eigenen Kosmos, folglich einer Form der lohnen-



302 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

den Selbstreflexion, wie es Hanna im Interview zum Ausdruck bringt: »Also fiir
mich sind viele Satze sehr gewinnbringend um, um mich psychisch zu starken, mir
Gedanken tiber mich zu machen, liber das, was einfach mit unserm Geist passiert
[...].« (20.2.2016: 13) Das Datenmaterial ldsst immer wieder erkennen, dass vielen
Schiller*innen eine solche Form der »psychisch starkenden« Selbstbeschaftigung
in ihrem regularen Leben fehlt. Die aus der freien Lektiire des Yogastitras gezoge-
nen Praktiken, hier in Form von Erforschung der eigenen Gedanken, bieten neue
Méglichkeiten, sich mit sich selbst - in diesem Fall bedeutet das mit der eigenen
Psyche - auseinanderzusetzen.

Im Interview stellt Steiner das Yogastitra als ein mehr oder weniger willkurli-
ches Weisheitsbuch zur Selbsterforschung dar:

Ich nehme das Yoga Sutra als einen Spiegel, in dem ich mich reflektiere. Es hilft mir,
eine neue Sicht auf mein eigenes Denken und Fiihlen zu erlangen und schliefdlich mehr
iiber den in mir wohnenden Wesenskern zu erfahren. Ich bin mir sicher, es wiirde mit
einem anderen Weisheitstext genauso funktionieren. Doch das Yoga Sutra hat einige
Vorteile: Es ist kompakt, tiberschaubar und dufderst pragnant. Gleichzeitig gibt es genti-
gend Raum fiir eine Projektionsflache, die eine Sicht auf verschiedene Aspekte ermog-
licht. (Steiner, 9.12.2015: 50)

Am Beispiel des Yogasiitras als Handbuch zur Selbsterforschung lassen sich weitere
Aspekte aufzeigen: Es offenbart sich ein Zwiespalt zwischen einer aktiven Selbster-
forschung (»sich Gedanken tiber sich machen«) und dem beobachtenden Bewusst-
seinszustand der Achtsamkeit, den Nehring und Ernst (2013: 373) als »eine passive
Widerspiegelung von Gedanken und Empfindungen in einer gegebenen Situation«
definieren. Ein weiterer Zwiespalt zeigt sich zwischen der (lustvollen) Beschaftigung
mit dem eigenen Geist und der Distanzierung davon. Zwar wurde das Kennenlernen
des eigenen cittas fiir viele Schiiler*innen ein schoner Nebeneffekt, doch wurde dies
von einer bestimmten Weltsicht tiberformt, denn wenngleich Steiner den Gedan-
ken Wichtigkeit fiirs Leben zusprach, wurde im Einklang mit dem Yogastitra immer
wieder betont, dass dieses Erkunden der vrtti-s nicht Selbstzweck sei, sondern die
eigenen Gedanken letztlich zu transzendieren, und als »Nicht-Selbst« zu identifizie-
ren seien, wie er in seinem Kommentar zu Stitra 1/3 schreibt:

Im Yoga mochten wir vor allem uns selbst, unsere wahre Natur, erfahren. Wir selbst
werden hier zum Objekt der Betrachtung, doch diese ist den gleichen Verzerrungen
unterworfen wie die Wahrnehmung dufderer Objekte. Die Praxis des Yoga baut syste-
matisch die Verzerrungen (Vrtti) unserer Wahrnehmung (Citta) ab und gewdahrt uns

letztendlich eine freie Sicht auf unsere wahre Natur (Drastu).

Steiners Ubersetzung von citta als »das wandelbare Wesen des Menschen« definiert
den psychisch-emotionalen Komplex eines Individuums weitergehend als etwas,



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 303

das sich verwandeln kann, und eroffnet damit eine Dichotomie zwischen etwas
»Wandelbarem« und etwas »Statischem«. Da ein weiteres Attribut zu citta, dem
»Wandelbareng, die Verganglichkeit ist, geht auf der anderen Seite das »Statische«
mit dem »Ewigen« einher. Nach diesem Verstandnis verschwindet citta, der wan-
delbare, vergdngliche Komplex des Menschen, nach seinem Tod, wéhrend purusa,
»das wahre Selbsty, als »ewiges« Prinzip verstanden, unsterblich ist. Steiners Uber-
setzung von vrtti als »Verzerrung« oder, wie er an anderer Stelle schreibt, als »Trii-
bung« ergibt erst dann Sinn, wenn Gedankenregungen als Verklarung von etwas
gesehen werden, und dieses etwas ist purusa, das »wahre Selbst«. »Verzerrung«
sowie »Triibung« ist das Gegenteil der »freien Sicht«, und dieses Gegensatzpaar
ist neben »wahrnehmen« oder »beobachten« nur ein Beispiel aus einer ganzen
Reihe von Sehmetaphern, die erahnen lassen, dass die Lektiire des Yogastitras die
Suche nach der Transformation der eigenen Weltsicht einleitet. Im Einklang mit
den »Triibungen« beschreibt Steiner citta als »Schleier«, der uns die Welt wie ein
Zerrbild wahrnehmen lasst:

Yoga will diesen Schleier liiften, Dir den Kuss der Wahrheit geben. Erstmals kannst
Du die Realitdt wirklich wahrnehmen, erstmals kannst Du auch Dich selbst wirklich
wahrnehmen. Eine Erfahrung, die von Grund auf das Leben verdndert. [...] Einzig unser
wahres Wesen bleibt immer gleich und beobachtet durch den sich stets wandelnden
Schleier die Welt und sich selbst. (Steiner 1/2)

Das hier gezeichnete Bild geht von uni- (Schleier)
direktionalem Sehen und einem stets sieht
gleichbleibenden Subjekt des Sehens  Subjekt(wahres Selbst//,Du") ———— Welt

aus, wie in Abb. 7 dargestellt:

Laut Steiner kann sich also konventi-  Abb. 7: Laura von Ostrowski, Die verschleierte Sicht auf
onelles visuelles Sehen durch das Auflo- die Welt, 2019. (Bildrecht: Laura von Ostrowski)
sen des interpretativen Filters (der eige-
nen Gedankenwelt, citta-vrtti-s) in eine Art spirituelles Sehen verwandeln, und
dieses istinteressanterweise gleichgesetzt mit objektivem Sehen, bei Bestehenblei-
ben des Subjekts, denn der Agens und der Mittelpunkt bleibt der im Leben stehende
Mensch, lediglich seine (nicht tatsachlich die visuelle, sondern die durch Pragun-
gen bestimmte) Sicht klart sich - ein Thema, auf das in den folgenden Unterpunk-
ten weiter eingegangen wird.?? Dies fiihrt zur Frage, inwiefern eine »objektive«

320 Auch das Yogasitra nimmt nur eine einzige echte Art des Sehens an, doch dieses geht eben nicht vom
Menschen aus, sondern von der metaphysischen Kategorie drastar, dem »Seher, der sich ungliicklicher-
weise mit der menschlichen mentalen Fakultét citta verbunden hat. Dieser »Seher« ist das »wahre Selbst«
(purusa) und wird definiert als »reines Bewusstsein« (cit/cetand). Dieses reine Bewusstsein ist es, das tat-
sachlich wahrhaftig »sieht, es ist sozusagen purstes, klarstes und objektives, vollkommen neutrales Sehen,
wohingegen nach dieser Logik auch die menschlichen Augen nur ein Objekt des Sehens darstellen, da sie
vergdnglicher Teil von prakrti sind.



304 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Weltsicht bei Weiterbestehen der subjektiven Fakultaten, das heifdt des Geistes,
der Sinne etc. iiberhaupt mdglich ist und ob das »Liiften des Schleiers« nicht eher
das Anlegen eines neues Schleiers ist, also das Einnehmen einer neuen, subjektiv
gefarbten Weltsicht.

Fiir die Metaphysik des Yogastitras ist citta-vrtti-nirodhah, das Stilllegen der
Regungen des citta, ein solch wichtiges Moment, da es sich bei der Form von Befrei-
ung (kaivalya), die das PY$ anstrebt, um eine vollkommene Verwandlung des Kor-
per-Geist-Komplexes handelt, in dem das citta vollstandig von der Erkenntnis des
purusa durchdrungen ist, wie Hariharananda Aranya in seinem Kommentar zu
Stutra 1/2 schreibt: »Moreover, the mind becomes full with the realization of Purusa,
the pure Self, or with the knowledge thereof. This is what is called Samapatti (i.e.
true and balanced insight) relating to Viveka-khyati. Such a mind remains occupied
only with the realization of the distinction between Purusa or the pure Self and
Buddhi.« (1983 [1963]: 9) Die Entleerung des Geistes ist demnach die Vorausset-
zung fiir eine neue Fiillung, und zwar fiir das vollkommene Erfiilltsein von purusa.

Hariharananda nutzt ebenfalls Sehmetaphern, doch differieren sie von Steiners,
und werden um weitere Begriffe erganzt, wie Wissen (»knowledge«) und Reali-
sation (»realization«). Laut Hariharananda geht es dem Yogastitra nicht um das
Erreichen eines vollkommen transformierten, gereinigten Sehapparates, der von
Triibungen befreit ist, so als waren die Brillenglaser geputzt worden, sondern um
das Gewinnen einer ganz bestimmten Ein-Sicht (»insight«). Diese Einsicht kann als
»Realisation« bezeichnet werden, und sie stellt eine Form erlosungsrelevanten Wis-
sens dar: Das Ziel ist, citta (und zwar in Form seiner subtilsten Qualitat, der buddhi)
vollkommen vom Wissen zu erfiillen, dass purusa das eigentliche Selbst ist.**! Es
geht dem PYS um eine durch meditative Methoden gewonnene, also erfahrungsba-
sierte Einsicht in die der Metaphysik seines Systems zugrunde liegende Weltsicht.
Esist eine Erkenntnis, die mit einer starken Transformation des psychophysischen
Komplexes einhergeht und als unvermeidbare Konsequenz seine Aufldsung mit sich
bringt (vgl. Angot, 2012; Burley, 2007: 151).3 Denn die finale Befreiung (kaivalya)
ist eine Art Ubergehen in purusa, also in »reines Bewusstsein« (cetand), und nicht

321 Im Forschungsfeld hingegen wurde nicht explizit gelehrt, wie der Transformationsprozess von citta
hin zu purusa tatsachlich von der Yogatradition imaginiert wird, nur im Yogasitra-Workshop von Nardi
wurde dieser Zusammenhang erldutert.

322 De Michelis schreibt: »The other oft-invoked great textual source of inspiration is Patafijali’s Yoga Stitra
which we could however claim, along with Michel Angot, is >plus célebre et célébré que vraiment connu.c
According to his translator and commentator, in fact, the Yoga Siitra was, originally, ultimately and primar-
ily about radical transcendence or >deliverance« (kaivalya) of the individual resulting in the self-effacement
and eventual extinction of the practitioner (2012: 120-143), an outcome that is hardly attuned to the aims
sought in virtually all forms of modern yoga, that is, some kind of improvement in one’s life conditions.«
(2020: 443f.) Und Angot betont, dass sich moderne Yogaiibende mit dem Ziel des Yogasiitras nicht unbe-
dingt leicht identifizieren konnen, wenn sie es denn durchdrungen haben: »La perspective de la libération
congue selon le Yoga-Siitra n’est pas forcément attractive pour les Occidentaux quand ils en connaissent la
nature exacte.« (Angot, 2012: 137)



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 305

nur das »Liiften eines Schleiers«. Wie Burley betont, ist kaivalya eben kein psycho-
physischer Zustand mehr und somit keine »Erfahrung, die von Grund auf das Leben
verandert«, wie Steiner es formuliert, sondern ein »aufderweltlicher« Zustand, da
sich dieses »reine Bewusstsein« vollkommen von jeglicher Materie abzuspalten hat:

Samkhya and Yoga declare, not only that the state of pure consciousness that they strive
for is one in which the factors that give form to physical objects (including the human
body) have receded into an unmanifest condition, but that the final goal of human life -
and of manifest existence in general - involves a decisive split with the body ($arira)
and the detachment of consciousness, or the conscious subject, from the spatiotempo-
ral world. (Burley, 2007: 151)

2.3.3 Neue Methoden des Zur-Ruhe-Bringens

Obwohl ein Diskurs iiber die Suche nach dem »wahren Selbst« stets im Hintergrund
steht, sind im Forschungsfeld die angestrebten Zustdande primar alltagsorientiert
und werden meist iber den sich bewegenden Koérper hergestellt. Das Yogastitra
ware wohl auch einer Aussage wie yogah kaya-karma-nirodhah, »Yoga ist das zur
Ruhe bringen der Bewegungen des Kérpers« nicht abgeneigt. Denn es ist zwar der
Geist, der durch seine buddhi-Instanz zu kaivalya verhilft und aus diesem Grund zu
seinem »reinsten« Zustand, dem der absoluten Stille, gebracht werden soll, jedoch
sind Korper und Geist gleichsam Teile von prakrti und miissen still werden, damit
sich purusa zeigen kann. In heutiger Yogaphilosophie hingegen ist es der Korper,
der als positiv konnotiertes Gegenstiick zum Geist fungiert, da er zu einem Zustand
von Nonreflexivitat verhelfen soll. Das zur Ruhe bringen des Geistes geht somit
haufig mit einem antiintellektuellen Diskurs einher, wobei primér iiber Kérperbe-
wegung, aber auch iiber Chanten und andere als meditativ gesetzte Techniken der
rastlos umherspringende Geist (hdufig »monkey mind« genannt) zur Ruhe gebracht
werden soll.*#

Dieser in modernem Yoga oft erwdhnte »Affengeist«, der unkontrolliert von Ort
zu Ort, von Gedanke zu Gedanke springt, kann mit der in Studien tiber Yoga haufig
erwdhnten Geistesqualitat des mind wandering assoziiert werden, als deren Gegen-
stiick Clark et al. (2015: 37) Techniken nennen wie die bereits erwahnte Focused
Attention, die im Ay zum Beispiel durch den Fokus auf gewissen Korpertechniken
wie die bandha-s hergestellt werden kann. Was heutige Yogaphilosophie also als
(vom PYS abweichendes) Ziel formuliert, und zwar das Etablieren eines ruhigeren
Geistes bei Weiterlaufen des normalen Lebens, wird von heutiger Yogapraxis tat-
sachlich durch die ihr inhdrenten psychosomatischen Konzentrationsanker ein-

323 Kapitel I1.2. hat gezeigt, dass schon Vivekananda (2017: 90) den Begriff »monkey mind« in Zusammen-
hang mit dem Yogastitra popularisierte.



306 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

geleitet und hergestellt. Heutige Praxis und heutige Philosophie begriinden und
legitimieren sich in vielerlei Hinsicht gegenseitig.

Diese mentale Fokussierung, die, wie in Kapitel 111.1.3.2. diskutiert, ein ausgeklii-
geltes, auf bewusster, gezielter und kontrollierter Bewegung aufbauendes Praxissys-
tem mit sich bringen kann, ist von grofRem Wert fiir die Ubenden und unterscheidet
die Yogapraxis von anderen Praktiken, wie der fitnessorientierte Lothar feststellt:

In dieser Woche habe ich etwas mehr den Sinn der Yogapraxis verstanden - stehst du
noch nicht auf der Matte, hast du viele Ausreden, dich nicht hinzustellen. Stehst du auf
der Matte und machst es einfach - entsteht nur aus der reinen Entscheidung, ES ZU TUN,
ein Hochgefiihl bzw. Gliicksgefiihl, dich wieder tiberlistet zu haben - als Dank sind die
Gedanken am Ende so klar und rein. Einfach gliicklich mit dir und der Welt. Leider hélt
das Gefiihl nicht ganz so lange an. (Hausaufgabe 2. Woche, Lothar: 45)

Diese »klaren und reinen« Gedanken, die der Kérperpraxis entwachsen, gehen
mit einem Gliicksgefiihl einher und sind ein (wenngleich kurzfristiger) Gewinn
fiir Lothar. Im Interview erzihlte mir Nardi iiber seine eigene Praxis, dass er ver-
suche, diese so auszurichten, dass ein »sattvischer Zustand«, wie er es nennt, in
ihm selbst entstehe:

I do my Asana practice so that when I finish my Asana practice I feel in a more peaceful
state. And the Asana practice can be very disturbing, or it can be very calming. And it
really depends on how you do it and not necessarily what you do. And so [ try to bear
that in mind. (Nardi, 7.11.2017: 109)

Das Yogastitra und die Beschaftigung mit seinen Inhalten lasst Nardi seinen eigenen
Gemiitszustand reflektieren und halt ihn beim Praktizieren zu einer verdnderten
Ubungsqualitit an. Die sich potenziell positiv auf den mentalen Zustand auswir-
kende asana-Praxis steht sicherlich an erster Stelle der Praktiken, die sich im Zuge
heutiger Yogaphilosophie ergeben, um das eigene citta zu »beruhigen«. Im Vorher-
gehenden wurde zudem bereits das Beobachten der eigenen Gedankenregungen
(vrtti-s) als praktische »citta-Ubung« besprochen, die allerdings fiir die Schiiler*in-
nen eine zusatzliche Komponente des Sich-selbst-Kennenlernens beinhaltet.

Eine weitere Technik zur Beruhigung des Geistes war das Chanten des Yogastitras,
das bereits besprochen wurde - eine Praxis, die den Prasenzzustand von atha und
das Einhegen der citta-vrtti-s zusammenfiihren soll. Dementsprechend warf Stei-
ner nach dem gemeinsamen Chanten in den noch stillen Raum, dass das Singen
eine Praxis fiir sich sei und legte nahe, dass die Singenden wie in der asana-Praxis
>hier im Raum angekommenc seien (paraphrasiert nach Steiner, 20.3.2016: FN 161).
In einer anderen Sitzung beschrieb er das Singen des Sanskrittextes als konkre-
tes Mittel, um das Wahrnehmungsfeld und die Moglichkeit der vrtti-s einzugren-



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 307

zen, und bezeichnete dieses Einhegen als Meditation (paraphrasiert nach Steiner,
26.7.2015: FN 162-163). Steiner stellte das Chanten demnach als Methode dar, die
zum Ziel des Yogas fiihren soll. In der Philosophiesitzung am darauffolgenden Tag,
nach dem Chanten und der stillen Meditation, woran stets eine Diskussion iiber die
dabei gemachten Erlebnisse angeschlossen wurde, reflektierte Anton: »Sehr schon
war’s, also schon wiahrend des Singens und dann wahrend der Meditation hatte ich
zwischendurch das vrtti, das gar nicht mehr so viele vrttis da sind« (27.7.2015: 8),
und Jonathan beschreibt seine Erfahrungen in der stillen Meditation, in der er das
Yogastitra fiir sich im Kopf weitersang, so:

Ja, am Anfang der Meditation, vikalpa, wie immer so ein bisschen, und dann hab’ ich
mich erinnert, ich weifd nicht wer das gestern gesagt hat, ich hab’ einfach weitergesun-
gen, das erste Mantra, das hat unglaublich gut funktioniert, dann waren die vrttis weg
und ich hab’ das Gefiihl gehabt, mein ganzer Kérper schwingt sozusagen. Keine Ahnung,
ob man das von aufden beobachten konnte oder ob das nur eine Empfindung war, aber
es hat gut funktioniert. (Jonathan, 27.7.2015: 14)

Durch die kollektive, kontemplative Praxis des gemeinsamen Chantens und durch
den regelmafdigen Austausch dariiber in der Gruppe, wodurch die Erfahrungen
nicht nur subjektiv und implizit bleiben, sondern intersubjektiv geteilt und expli-
ziert werden, wird die Praxis der Selbstreflexion und die Suche nach ruhigen inne-
ren Zustanden regelméafiig als erstrebenswert hervorgehoben und von vielen der
Teilnehmer*innen zunehmend erlebt und verankert. Das Chanten des Textes ist
mittlerweile eine gangige Praxis, um das Yogasiitra performativ umzusetzen, so
berichtet auch Nardi: »I have found chanting to be one of my primary practices,
obviously [ do my asana every day but there is something that happens when [ am
chanting that my mind becomes very clear and open and that for me gives me as
much fulfillment as any other form of yoga.«3**

Auch die Praxis des Chantens wurde in der Advanced-Ausbildung in Form einer
Hausaufgabe als »meditative Praxisinspiration« (Aufgabenstellung 1. Woche) mit
in den Alltag genommen. Ingrid beschreibt ihre Erfahrungen damit und wiederholt
die Figuren der »Ruhe« sowie der »Verbundenheit mit sich selbst«, die sich durch
das Chanten auch zu Hause, im Alltag einstellen und eingeiibt werden kénnen:

Ich geniefRe das Chanten der Sutren sehr. Durch die tolle Aufnahme, die wiahrend der
Intensiv-Woche gemacht wurde und des Chants der Gruppe, macht es grof3en Spaf. In
der folgenden Stille habe ich es nie intellektuell interpretiert, es war eher der Genuss,
tief in mir verbunden zu sein und die Stille und Ruhe wahrzunehmen.« (Hausaufgabe
1. Woche, Ingrid: 17-18)

324 Nachzulesen auf https://clairmoves.com/the-many-faces-of-yoga-interview-with-greg-nardi/,
Zugriff: 20.3.2022.


https://clairmoves.com/the-many-faces-of-yoga-interview-with-greg-nardi/

308 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Diese Ruhe, die mit Siitra 1/2 assoziiert wird, ist eine qualitative, alltdgliche Ruhe,
die das Leben bereichert und die sich fiir Ingrid jenseits von Intellektualitat bewegt.
Solche mit dem Siitra verbundenen Erfahrungen, die der Kérperpraxis, dem Chan-
ten, den kurzen Meditationen und anderen Praktiken entwachsen, beeinflussen das
Verstandnis, das die Schiiler*innen im Laufe der Ausbildung vom Yogastitra, seinem
Inhalt und seinen Praktiken entwickeln.

2.3.4 Abhyasa und vairagya: Die Suche nach innerer Balance

Im Sitra 1/12, abhydsa-vairagyabhyam tan-nirodhah, nennt Patafijali nun selbst
zwei Methoden, mit deren Hilfe das von ihm angestrebte citta-vrtti-nirodhah aus
Siitra 1/2 erreicht werden kann, und zwar durch »Ubung« (abhydsa) und »Gleich-
giiltigkeit« (vairagya).®®® Maas (2009: 271) versteht unter abhydsa das Herstellen
einer stabilen Verbindung zwischen dem citta und einem Objekt, auf das es sich
fokussiert. Vairagya stellt sicher, dass der Fokus nur auf dem gewdhlten Objekt
liegt und citta anderen Dingen gegentiber eine Art Indifferenz entwickelt (ebd.).

Deussen Ubersetzt Sitra 1/12 so: »Die Unterdriickung jener [Funktionen des
Bewuf3tseins] entsteht durch Ubung und Leidenschaftslosigkeit« (1922 [1908]: 512),
und Steiner schreibt: »In der Balance aus Beharrlichkeit (Abhyasa) und Gelassen-
heit (Vairagya) wird der Zustand des Yoga erreicht.« (Steiner 1/12) Dieser Satz
(zusammen mit den darauffolgenden, eher implizit rezipierten Siitras bis 1/16) war
einer der favorisierten, in den Hausaufgaben am meisten kommentierten sowie in
den Interviews am meisten erinnerten Satze und leitet zur emotionalen Kompo-
nente heutiger Yogaphilosophie tiber. Wieder stellt sich die Frage nach dem Kon-
text: Was soll eigentlich geiibt werden und was fiir eine Art von Leidenschaftslo-
sigkeit, gegeniiber welchen Inhalten, ist eigentlich gemeint? Annett definiert in
ihrer Hausaufgabe:

abhyasa = beharrliches Uben der yogischen Disziplinen wie sie Patafijali beschreibt,
hilft die Hindernisse auf dem Weg zum klaren Bewusstsein aus dem Weg zu rdumen.

vairagya = Gleichmut. Auch Gelassenheit, Grof3ziigigkeit, Nachgiebigkeit. Abstand
nehmen von Dingen, die den Weg zur Klarheit verhindern. Dieser Gleichmut zahmt
auch die Willenskraft, die oft iiberhandnimmt und uns in Situationen mandvriert, in
denen wir den Uberblick verlieren, in denen wir uns verlieren. (Hausaufgabe 1. Woche,
Annett: 8-9)

325 Beide Ubersetzungen nach dem Pw (s.v.). In Biumers Ubersetzung findet sich der zeitgemafere Ter-
minus »Losldsung« fiir vairagya (1995: 37).



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 309

Abhyasa und vairdgya sind in diesen Ausfithrungen bewusst zu stellende Weichen
im eigenen Leben, eine Art Aussortieren. Satz 1/12 erschien im empirischen Mate-
rial immer wieder auf meine Frage hin, welche Sitras Einfluss auf die Kérperpra-
xis oder den Alltag haben, und erneut zeigt sich, dass es darum geht, die zwei von
Steiner genannten Qualitdten im Alltag einzuiiben:

[...] oder »abhyasa-vairagyabhyam-tan-nirodhah«, »Gleichgewicht aus, dhm, der
Balance aus Gelassenheit und, ah, aus Beharrlichkeit und Gleichmut«, wo ich dann mir
so Gedanken gemacht hab’, was ist bei mir mehr vordergriindig immer, ich bin eher eine,
die beharrlich is’ und immer gerne so ((macht eine Geste, die fiir sie fiir Beharrlichkeit
steht)) ... Und [...] so’n Satz hat mir die Aufgabe gegeben, im Alltag zu gucken, wo kann
ich einfach auch mal Gleichmut tiben, zum Beispiel. (Hanna, 20.2.2016: 17)

Dieses Sttra wurde ebenfalls genutzt, um das eigene Verhalten zu reflektieren,
angeleitet von Steiner, der im Laufe der ersten Woche die Aufgabe stellte, wéh-
rend der Praxis zu erkunden, wohin man tendiere und warum, und ob es Momente
der Balance gebe (paraphrasiert nach Steiner, 26.7.2015: FN 158). Stitra 1/12 gibt den
Schiiler*innen mehr oder weniger konkrete Handlungsanweisungen, seine Ausle-
gung regte eine Suche nach der Ausbalanciertheit beider Pole, also von Aktivitat
und Geschehenlassen (Passivitit) an, der grofRe Uberbegriff war dabei die Figur der
»Balance«. »Abhyasa und Vairagya brauchen eine gute Balance«, und dies fithrt zu
Zufriedenheit, wie Anton in seiner Hausaufgabe formuliert:

Ein zu viel von dem einen oder anderen fiihrt einen nicht weiter zum angestrebten Ziel.
Wir missen lernen mit dem zufrieden zu sein, was gerade ist und mit dem, was wir
gerade konnen. Dies bezieht sich natiirlich auch auf die Hatha Yoga Praxis. Sei zufrie-
den mit deiner Praxis und den Mdglichkeiten, die dein Kérper hat, aber iibe beharrlich
weiter und gehe weiter auf dem Weg. Das kann ein gutes Motto fiir eine entspannte
Weiterentwicklung sein. Abhyasa ist die Moglichkeit zu probieren was man gerade kann
und was alles im Moment méglich ist. Dabei aber nichts zu erwarten oder zu erzwingen,
das ist vairagya. (Hausaufgabe 1. Woche, Anton: 104)

In den Daten zeigt sich das Siitra als eine Art treibende Kraft, die diesmal, im Gegen-
satz zu atha, weniger auf die Quantitit des Ubens Einfluss nimmt, obwohl dieser
Aspekt durchaus mit abhyasa in Verbindung gebracht werden kann: »Wir entwi-
ckeln abhyasa indem wir immer wiederholen und weiter praktizieren«, denn nie-
mand wird erfahren »ob ein Ziel erreicht werden kann, wenn der Weg dorthin
nicht gegangen wird« (Hausaufgabe 1. Woche, Anton: 104). Vor allem beeinflusst
und definiert das Gegensatzpaar jedoch die Qualitat hinter der eigenen (Yoga- oder
Alltags-)Praxis, wie Anton weiter reflektiert, und diese Qualitdtsveranderung der
eigenen Praxis ist eine wichtige Funktion, die heutige Yogaphilosophie tibernimmt:



310 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Die Eigenschaften Beharrlichkeit, Enthusiasmus und Gelassenheit beziehungsweise
Gleichmut sind nétig und bilden ein starkes Fundament fiir den Weg zum Ziel. Ob das
Ziel, sei es der Zustand von Yoga oder ein anderes Ziel, erreicht wird, liegt nicht alleine
in der Hand und Tat des Praktizierenden, sondern ist von uniiberschaubaren und unbe-
einflussbaren Bedingungen abhangig. (Ebd.)

Das Zitat verdeutlicht wieder ein Moment der Dekontextualisierung - der Inhalt des
Sttras ist auf alle moglichen Ziele anwendbar und nicht nur auf yogische Ziele. Es
steht fiir die Entwicklung innerer Qualititen, einerseits sein Bestes zu geben und
andererseits das Ergebnis der eigenen Bemiihungen nicht beeinflussen zu wollen,
sondern sich in Zufriedenheit mit dem zu tiben, was nicht in der eigenen Hand
liegt. Die Figur der »Balance, die sich schon auf kérperlicher Ebene im Alignment-
Thema gezeigt hat, und dort diskursiv mit Perfektion, Lebendigkeit, Gesundheit und
Gottlichkeit zusammengefiihrt wurde (vgl. Kapitel 111.1.3.10.), findet sich demnach
auch - wenngleich etwas anders eingesetzt — in der dazu vermittelten Philosophie
wieder und beeinflusst als innerer Fokus, als eine Form eigener emotionaler Regu-
lation den Alltag und die Praxis. Vairdgya, haufig iibersetzt als »Gelassenheit« oder
»Gleichmut«, kann auf die Yogapraxis bezogen zudem konkret dazu dienen, das
potenziell aggressive Trainingsregime des klassischen Ays abzumildern, indem (zur
richtigen Zeit) Zufriedenheit mit den eigenen Grenzen eingeiibt wird. Emotionale
Richtungsweisungen hin zu mehr innerer Balance sind ein wichtiger Faktor, der
aus der spatmodernen Yogasttra-Lektiire erwachsen kann.

2.3.5 Die antaraya-s: Hindernisse auf dem Weg

Das Yogastitra weifd auch von inneren »Hindernissen« (antardaya, Pw, s.v.) zu
berichten. Wie von den Siitras 1/23-29 vorbereitet wird, kdnnen diese neun Hin-
dernisse durch das repetitive Wiederholen (japa) von der Silbe »Om« (pranava),
im Zuge von iSvara-pranidhdna beseitigt werden, von Deussen libersetzt als
»Hingebung an Gott« (1922 [1908]: 515). Siitra 1/30 zdhlt die neun Hindernisse
auf: vyadhi-styana-samsaya-pramada-alasya-avirati-bhrantidarsana-alabdha-
bhiimikatva-anavasthitatvani citta-viksepds te ‘'ntardayah. Deussen libersetzt es
wie folgt: »Krankheit, Apathie, Zweifel, Unbesonnenheit, Tragheit, Nichtentsa-
gung, irrige Ansichten, Ermangelung der Yogastufen (2,27) und Unbestdndigkeit
sind die Zerstreuungen des Cittam (Geistes), und sie bilden die Hindernisse.« (1922
[1908]: 516) Siitra 1/31 fiigt Symptome dieser Zustande an: duhkha-daurmanasya-
angamejayatva-svasa-prasvasa viksepa-sahabhuvah, »Schmerz, Triibsinn, Kérper-
zittern sowie [ungeregeltes] Einatmen und Ausatmen sind die Begleiter der Zer-
streuungen, und 1/32 schlagt ein weiteres Gegenmittel vor: tat-pratisedha-artham
eka-tattva-abhyasah, »Diese (die Zerstreuungen und ihre Begleiterscheinungen)
zu beseitigen, dient die Konzentration auf eine einzelne Realitdt [angeblich: auf
eines der vierundzwanzig Prinzipien des Sinkhyam]« (beide Ubersetzungen ebd.).



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 311

Steiner zahlt die neun Hindernisse wie folgt auf: (1) vyadhi = Krankheit, korperli-
che Einschrankung, (2) styana = Stumpfsinn, geistige Tragheit, Steifheit, Rigiditat,
(3) samsSaya = Zweifel, Zoégern, Unentschlossenheit, (4) pramada = Aufgeblasen-
heit, Arroganz, Achtlosigkeit, Nachlassigkeit, Gleichgiiltigkeit, (5) alasya = Faul-
heit, (6) avirati = Abgelenktheit, (7) bhranti-darsana = Verblendung, Fanatismus,
(8) bhiimi = Erde, Stufe, alabdha-bhiimikatva = fehlende Zielstrebigkeit, Nichterrei-
chen einer Stufe, (9) anavasthitatvani = Unstetigkeit, Unbestandigkeit (Steiner 1/30).
Annetts Hausaufgabe zu diesen »Hindernissen« zeigt erneut den direkten Bezug zum
Alltag in Form von alltdglichen Techniken, um den antardya-s entgegenzuwirken:

Sie triiben das wandelbare Wesen des Menschen. Leid, Depression, Nervositit, unruhige
Atmung sind Symptome dieser Triibung. Most impressive ...! Fiir mich. Wo man immer
wieder so schnell bemerken kann, dass die Atmung schnell und flach wird im Alltag unter
Strefs. Einige der Punkte kamen richtig hoch dabei, als ich mich gerade mit diesen zwei
Sutren befasst hatte. Beobachten konnte ich auch fast alle Punkte der Hindernisse [...].
Dazu kam es mir gerade passend, Pranayama oder Asana zu {iben - wenn ich bemerkte,
dass es mal wieder so weit war. An den Tagen im Biiro oder unter vielen Terminen
WUSSTE ich, dass ich abends Praxis machen werde! (Hausaufgabe 2. Woche, Annett: 211)

Erneut regt die Beschaftigung mit dem Text zur Beobachtung des eigenen Lebens
an. Die Sutras 1/30 und 31 dienen Annett als Bestatigung dafiir, dass die Yogapra-
xis eine Art »Medizin« gegen Stress, flachen Atem etc. sei. Auch die »Hindernisse«
selbst sind in der Yogapraxis zu erforschen und zu identifizieren: »Man guckt sich
[...] die Hindernisse [...], sind’s jetzt Hind-, Widerstdnde, Widerstiande guckt man
sich in der Praxis mehr an, woher kommen die Widerstande, was sind’s fiir Wider-
stande, also warum man Positionen nicht machen mag.« (Karin, 7.5.2016: 36) Dies
wird von Steiners langem Kommentar zu diesem Sttra eingeleitet, in dem er alle
neun Hindernisse mit Bezug zur Yogapraxis durchgeht, so schreibt er zum Beispiel:

Mit dem richtigen Wissen kénnen wir alle Hindernisse tiberwinden. Oft reicht es schon,
dass uns das Problem bekannt ist - und schon ist es tiberwunden. Werden wir uns bei-
spielweise bewusst, dass der verstauchte Zeh (Vyadhi) eine vorziigliche Ausrede ist,
koénnen wir uns die Absurditét vor Augen fithren und dennoch Yoga praktizieren. Mor-
gens um 5 Uhr hilft mir der Gedanke an Alasya, die Faulheit, aufzustehen und mich auf
die Yogamatte zu stellen. (Steiner, 1/30)

Mehrere Stellen zeigen, dass diese mit den antardya-s assoziierten problemati-
schen Zustdnde im Alltag durch Willenskraft und durch die Yogapraxis selbst tiber-
wunden werden sollen, jedoch insbesondere durch das Bewusstsein iiber ihr Wir-
ken, wie Charlotte schreibt:



312 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

YS 1.30-31 - Diese zwei Sutrani waren mit dem ersten Tag der Riickkehr nach der letzten
Ausbildungswoche meine standigen Begleiter. Ich bin nach Hause gekommen und hatte
starke Bauchbeschwerden. Es wurde immer diffuser und ich habe innerlich mit mir
gekampft. Bis nach langer Zeit klar war, es ist der Gallenstein. Styana zerstreut meinen
Geist also seither, aber ich werde ihn schon wieder einfangen! Die Hindernisse gucke
ich mir nun immer bewusster an. Einfach nur angucken reicht oft schon! (Hausaufgabe
2. Woche, Charlotte: 6)

In der Besprechung einer Gruppensitzung zu den antardya-s assoziierte Charlotte
es nochmal ganz klar mit der bereits erwdhnten Beobachterposition des citta (im
Alltag):

Wir hatten da in der Gruppe driiber gesprochen, &hm, dass man’s einfach mehr im All-
tag beobachtet und dhm, vielleicht bei bestimmten Dingen, ob’s jetzt nun die Yogapra-
xis is’ oder die Vorhaben, die man jetzt aus dieser Gruppe mitnimmt, dhm, wie man die
umsetzen kann und wenn sie sich verlieren, warum, woran das liegt, dass man einfach
bisschen achtsamer ist und das vielleicht einfach reflektiert, also das erst mal vielleicht
nur beobachtet. (Charlotte, 23.3.2016: 5)

Zu einen dhnlichen Schluss kam auch André, obwohl er in einer anderen Gruppe
als Charlotte war:

Wobei [...] wir in der Gruppe gefunden haben, dass die auch ganz schon eben mit dem
Mantra davor, mit der 29 zusammenhéangen, weil du brauchst ja erst mal diese Bewusst-
heit, diese, diese Klarheit, um dann zu sehen, dass diese antarayas tiberhaupt wirken.
[...] Ja, weil sonst, wenn man so unbewusst vor sich hinlebt, dann merkt man’s ja nicht,

ne. Durch die Praxis hebt sich’s dann ja auch so langsam raus erst. (André, 23.3.2016: 7)

Hier spricht André Sttra 1/29 an, das, wie beschrieben, in Zusammenhang mit den
Stitras 1/23-28 iSvarapranidhdna, und im Zuge dessen das repetitive Wiederho-
len (japa) der Silbe »Om« (pranava), als Praxis zu Beseitung der Hindernisse vor-
schlagt. Zwar erwahnte Renate kurz diesen Zusammenhang mit »Omg, doch die
Diskussion und die Reflexionen in den Hausaufgaben verdeutlichen, dass fiir die
Gruppe das »Bewusstmachen« die eigentliche Praxis zur Uberwindung der Hin-
dernisse war - wie gezeigt eingeleitet durch Steiners Kommentar (»Oft reicht es
schon, dass uns das Problem bekannt ist - und schon ist es liberwunden.«). André
und seine Gruppe interpretierten im obigen Zitat gemafs diesen Pramissen auch
i$vara selbst als eine allgemeine »Bewusstheit« oder »Klarheit«. In Zusammenhang
mit moderner Achtsamkeitsmeditation sprechen Nehring und Ernst von der Ent-
wicklung eines »Differenzwissens« »um die Wechselwirkung von Bewusstsein und
Korper« und erwdhnen eine dadurch mogliche hohere Toleranz gegeniiber »dys-
funktionalen Bewusstseinszustdnden«:



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 313

Achtsamkeitsmeditation kann als eine Praxis betrachtet werden, die dem spatmoder-
nen Subjekt durch die in ihr vermittelten Bewusstseinstechniken ein Differenzwissen
um die Wechselwirkung von Bewusstsein und Kérper zur Verfiigung stellt. Bewusst-
sein wird als somatisches Bewusstsein erfahren. Sinn und Zweck dieser Praxis scheint
zu sein, die phdnomenale Vergadnglichkeit von Bewusstseinszustdnden einzuiiben und
auf diese Weise eine hohere Toleranz gegentiber Affekten, aber auch dysfunktionalen
Bewusstseinszustdnden zu erzielen. In der existenziellen Selbstvergegenwartigung von
Motiven wie Verganglichkeit wird ein Antidot gegen »dysfunktionale« Zustande gesehen.
Was diese >Dysfunktion« allerdings ist, ist hochgradig von der jeweiligen diskursiven

Aneignung von Achtsamkeit abhdngig. (2013: 397)

Die antaraya-s konnen nach dieser Beobachtung als solcherlei »dysfunktionale
Zustande« verstanden werden, und Achtsamkeit prasentiert sich erneut als yoga-
philosophische Methode der Wahl. Die von den Autoren angesprochene Flexibili-
tat innerhalb der Achtsamkeitsstromung beziiglich der genauen Definition dieser
»Dysfunktion« mag solch eine Aneignung durch andere Systeme wie zum Beispiel
die Einspeisung in heutige Yogaphilosophie erleichtern.

2.3.6 Maitri, karuna, mudita, upeksa: Nachstenliebe
statt Gesellschaftsriickzug

Der Satz, der die Schiiler*innen emotional am meisten beriihrte, war jedoch
Stitra 1/33: maitri-karuna-mudita-upeksanam-sukha-duhkha punya-apunya-
visayanam bhavandtas citta-prasadanam. Deussen iibersetzt: »Die Beruhigung
des Cittam erfolgt durch die Vergegenwartigung von Freundschaft (1), Mitleid (2),
Freude (3) und Nachsicht (4), welche sich auf Lust (1), Leid (2), Gutes (3) und
Boses (4) beziehen.« (1922 [1908]: 516) Im Zuge einer ganzen Reihe von Methoden,
den Geist zu beruhigen (citta-prasadanam) nennt der Text in diesem Siitra die vier
Prinzipien maitri, karuna, mudita und upeksa, die einem buddhistischen Kontext
entstammen. De Michelis (2004: 222) hat unter Riickgriff auf die Kommentarlitera-
tur argumentiert, dass im PY$ das Etablieren dieser vier »Herzenseigenschaften«
kein Selbstzweck ist, sondern dazu dient, einen stabilen Zustand des Geistes zu
erreichen (sthitipada), der zu mentaler Einplinktigkeit (ekagra) und folglich zu kai-
valya fiihren soll.3 So prazisiert das Bhasya: »Further, the mind becomes transpa-
rent therefrom; the transparent mind becomes one-pointed and hence attains the
position of steadiness.« (Baba, 2010 [1976]: 18) Dem entgegen steht die in Steiners
Ubersetzung zu findende »Harmonisierung« (prasddana) des »wandelbaren Men-
schen« (citta), die den lebensweltlichen Zweck hervorhebt und die dahinterste-
hende meditative Komponente auslasst.

326 Vgl. auch PY$ 1/32,24-33,5 in Maas (2006: 55f.).



314 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Zur Einfiihrung in die Rezeption meines Forschungsfeldes sei aus Mathias’ Haus-
aufgabe zitiert, in der zuerst Steiners Ubersetzung, so wie sie im Buch stand, wie-
dergegeben ist und dann Mathias’ eigene Reflexionen iiber das Sttra:

Das wandelbare Wesen des Menschen (Chitta) wird harmonisiert (Prasadana) durch
die Kultivierung von Empathie (Maitri), Hilfsbereitschaft (Karuna), positive Bestatigung
(Mudita) und Fehlerfreundlichkeit (Upeksha) in Situationen von Gliick (Sukha), Leid
(Duhka), Erfolg (Punya) oder Misserfolg (Apunya). ||33]|

Flir mich eine der schonsten Sutren im ersten Kapitel. Ich finde, dass hier eine per-
fekte Beschreibung der sozialen Kompetenz beschrieben ist, die es ermoglicht mit allen
Lebewesen in Harmonie zu leben. Da ich generell der Meinung bin, dass das Leben in
Harmonie ein Grundbediirfnis eines jeden Menschen ist, finde ich es auch in der Form
sehr kraftvoll. Ich beschiftige mich viel mit dem Thema Tierschutz, Umwelt und Leid.
Daich es aber nicht akzeptieren und glauben kann, dass es »schlechte« Menschen gibt,
die einfach so geboren wurden, gibt mir dieses Sutra auch sehr viel Kraft. [...] Somit ver-
suche ich diesen Menschen gegentiber genau diese Gefiihle (Maitri, Karuna, Mudita und
Upeksha) zu entwickeln, in diesem Fall vor allem in Situationen von Leid und Misserfolg.
Fiir mich bislang eine der wichtigsten und (vor allem heute) aktuellsten Sutras. Sie gibt
immer wieder Kraft und durch die Meditation iiber diesen Vers auch immer wieder den

Input sie umzusetzen. (Hausaufgabe 2. Woche, Mathias: 41-47)

Fiir Mathias verweist dieses Stitra auf die Entwicklung einer »sozialen Kompetenz,
die es »ermdglicht mit allen Lebewesen in Harmonie zu leben«. Seine Worte las-
sen durchscheinen, dass er der Meinung ist, dass auf der Welt nicht alles gerecht
zugeht (Stichwort Tierschutz und Umwelt), wenngleich Mathias’ Ansicht nach Men-
schen ein tiefes inneres Bediirfnis nach Harmonie verspiiren. Er scheint manch-
mal Schwierigkeiten damit zu haben, diese Ungerechtigkeiten auszuhalten, und
das Sitra inspiriert Mathias zu inneren Einstellungen, die ihm dabei helfen. Das
bedeutet erneute Arbeit an sich selbst, denn der Satz regt ihn dazu an, diese vier
»Gefiihle«, maitri, karuna, mudita und upeksa durch eigene Reflexionsarbeit zu ent-
wickeln sowie aktiv in den Alltag zu integrieren, besonders in schwierigen Situa-
tionen. Die Meditation iiber den Vers, als eine Art inneres Mantra genutzt, hilft bei
der Umsetzung, und das Yogasiitra prasentiert sich erneut als Wegweiser zu einer
veranderten inneren Einstellung, die das Leben strukturiert, hier in Form von Wer-
ten und Normen, nun auch in Bezug auf den Umgang mit anderen.

Karin nennt sie die »vier yogischen Qualitdaten« (7.5.2016: 22), die fiir sie eine
»Grundhaltung«, oder eine »Lebenshaltung« (ebd.: 20) geworden seien und die
ihr generell dabei helfen wiirden, die »Geisteshaltung so’n bisschen freundlich zu
bekommen« (ebd.: 24). Ein solcher Bezug hat sich wohl deswegen entwickelt, weil
dieses Sitra ebenfalls als Hausaufgabe mit in den Alltag genommen wurde. Bei-



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 315

nahe alle waren sich einig dartiber, dass Sttra 1/33 eines der wichtigsten Sttras
iiberhaupt sei, denn es konne direkt ins Leben getragen werden und wie Charlotte
es beschreibt, zeitige es sofortige Effekte:

YS 1.33 - eine meiner Lieblingswochen: Die Kultivierung von Liebe, Hilfsbereitschaft,
Mitfreude und Gelassenheit. Ich habe mich selber liberrascht und urplétzlich gab es
Gelegenheiten anderen zu helfen. Meine Umwelt nahm mich auf einmal anders wahr
und suchte mich als Ratgeber in wichtigen Lebenssituationen. Eine sehr schone Erfah-
rung! (Hausaufgabe 2. Woche, Charlotte: 9)

Auch Lothar, der sich die Worte eine Woche lang auf seinen Handrticken schrieb
und sie als eine Art tempordres Tattoo stets vor Augen hatte, war zu Achtsamkeit
im Straflenverkehr angeregt sowie zu einer veranderten Sozialitdt seinem Umfeld
gegentiber:

Das Sutra welches mir am meisten Spass gemacht hat. Die Worte maitri, karuna, mudito
und upeksana auf meine Riickhand geschrieben war ich in der Woche unterwegs. Die
Worte brannten sich in meine Haut ein - selbst beim Fahrradfahren war ich ihnen aus-
gesetzt - und fuhr noch achtsamer - ein tolles Gefiihl. In dieser Woche habe ich vor allem
maitri - selbst an Leute, die ich (warum auch immer) nicht so leiden kann verteilt - das

kannte ich nicht von mir aber es hat Spass gemacht. (Hausaufgabe 2. Woche, Lothar: 47)

Das »Einbrennen« in seine Haut steht nicht fiir die Worte selbst, sondern fur das
Verinnerlichen der Qualitaten, und dass Lothar den Sandhi des Sanskritwortes
mudita nicht aufloste und sich mudito auf die Hand schrieb, zeigt, dass es nicht um
die Worte selbst geht, wenngleich in anderen Kontexten auch dem Klang der Sans-
kritworte Bedeutung zugesprochen wird. Es geht vielmehr um das Entwickeln von
jenen mit den Worten verkniipften Qualitaten, die den Schiiler*innen personlich
wichtig sind und die spiirbar dabei helfen, das Leben zu meistern. Neben diesen
Hausaufgaben wurden im Ausbildungssetting positive und liebevolle innere Eigen-
schaften auf zweierlei Art und Weise eingeiibt: 1. durch eine stille Meditation auf
maitri (oft einfach mit »Liebe« libersetzt) und 2. durch die citta-maitri-Ubung. Die
erste Ubung ist von buddhistischen Praktiken inspiriert und beide sind von moder-
ner Neurowissenschaft beeinflusst.

Die in einer Philosophiesitzung der zweiten Ausbildungswoche geiibte maitri-
Meditation wurde zwar in der Gruppe, aber still ausgefiihrt. Die Aufgabenstellung
lautete, sich erst eine nahestehende Person vorzustellen und dieser das Gefiihl von
Liebe entgegenzubringen und im Folgenden dasselbe innere Gefiihl immer ferne-
ren, ja sogar unlieben Personen gegeniiber zu entwickeln. Jonathan berichtete in
der von Steiner am nachsten Abend eingeleiteten Diskussion dartiber, dass ihm die
Aufgabe grundsatzlich leichtfiel:



316 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Ich hab’ dem einfach Raum gegeben, hab’ das laufen lassen, und das war sehr spannend.
Manchmal ging das dann sehr gut, dieses Gefiihl aufrechtzuerhalten, was tiberraschend
war, bei mir gar nicht nahestehenden Personen, bei anderen ging’s gar nicht. ((Lacht))
Was da dann geholfen hat, war’s, mir vorzustellen, dass das Menschen sind, die auch
gliicklich sein wollen, die ganz schwache, verletzliche, dngstliche ... ]a, die voller Zweifel
sind, mir das vorzustellen, hat mir auch geholfen, fiir diese Personen so eine liebevolle
Zuneigung, ein Gefiihl zu entwickeln. (Jonathan, 20.3.2016/1: 14)

Jedoch brachte eine solche Einiibung von Empathie neue Erfahrungen fiir einige
Schiiler*innen mit sich, so berichteten Charlotte und Sofie, dass sie weinen mussten,
und Sofie realisierte, dass »Empathie« auch »Mitleiden« bedeuten kann:

Mir wurde wiederholt klar, dass Empathie nicht nur bedeutet, sich mit Leuten mitzu-
freuen, sondern halt auch mitleiden kénnen, naja, bei mir kam einiges hoch irgendwie.
Zu lieben hat fiir mich auch immer bedeutet, zu leiden. Zu lieben hat fiir mich auch
immer bedeutet, Leiden mit zu ertragen. War schmerzhaft. Ich hab’ mir viele Gedanken
gemacht, ob diese Traurigkeit, die da kam, ob das wirklich dazugehdrt oder ob man das
tiberwinden muss? (Sofie, 20.3.2016/1: 11)

Steiner gab auf diese Frage keine konkrete Antwort, sondern ermutigte Sofie, es
selbst herauszufinden. Es klingt nach einer individuellen, psychologischen Emoti-
ons- und Erinnerungsarbeit, die einige der Teilnehmer*innen durch diese Ubung
leisteten. Auch Charlotte war iiberwaltigt von ihren Erfahrungen, konnte sie jedoch
nicht konkret festmachen oder wollte es nicht mit der Gruppe teilen: »Also, ich hab’
dann stiandig irgendwie versucht, meine Tranen zu trocknen, weil damit hatte ich
eigentlich iiberhaupt nicht gerechnet. Und das ging eigentlich den ganzen Abend
so weiter und in der Nacht und heute morgen bei der Praxis. Also, ich hab’ immer
wieder ...« (20.3.2016/1: 13). Trotzdem bewertete sie diese Erfahrung als positiv
bewegend: »Also, das hat mich einfach umgehauen, wie ich mich gefiihlt habe, das
war toll, bewegend. Ja, war sehr schon.« (Ebd.) Auch in der darauffolgenden Haus-
aufgabe ging es flr Charlotte intensiv mit Sitra 1/33 weiter, wie sie der Gruppe
in der nachsten Ausbildungswoche erzidhlte (2.8.2016: 6). Es zeigt sich, dass das
Ausbildungssetting fiir manche Teilnehmer*innen subjektiv effektive Methoden
bereitstellte, um gewisse emotionale Zustdnde und Umgangsweisen mit anderen
Menschen einzutiben, indem diese - durch einen alten Text verbiirgt - im aufderall-
taglichen und rituellen Ausbildungssetting und daraufhin im Alltag stets wiederholt
wurden: »Also, mich hatte bei der letzten [Ausbildungs-]Woche das Thema maitri-
karuna-mudito-upeksha sehr begleitet. Und, dhm, das ist eigentlich dann in der
letzten Zeit immer starker geworden und immer prasenter.« (Charlotte, 2.8.2016: 6)

In der zu zweit und im Sitzen mit geschlossenen Augen ausgefiihrten citta-
maitri-Meditation, die in der gesamten Ausbildungszeit regelméafiig praktiziert
wurde, soll eine der beiden Ubenden ihre Gedanken laut ausformulieren, wahrend



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 317

die andere mit voller und wohlwollender Achtsamkeit »lauschen« soll, ohne einzu-
greifen oder das Gehorte zu bewerten. Aufgabe der Erzdhlenden ist es, vollkommen
in die Aktivitat des eigenen »wandelbaren Wesens, des citta, einzutauchen und
jedes Vorgehen direkt zum Ausdruck zu bringen, seien es Reaktionen auf dufiere
Reize, eigene Gedanken und Gefiihle, oder Wertungen derselben oder der Umge-
bung. Die »Lauschenden« waren dazu angehalten, sich mit voller Aufmerksamkeit
auf das citta der anderen Person zu konzentrieren sowie die eigenen Reaktionen
darauf zu beobachten und in eine stets wertfreie, liebevolle Richtung zu lenken.
Die Partner*innen wechselten und diese Ubung schweifite die Gruppe auch des-
wegen zusammen, da sie ein Kennenlernen auf neuen und intimeren Ebenen mit
sich brachte. Auch die citta-maitri-Ubung begleitete als Hausaufgabe in den Alltag,
in dem die Ubung mit dem/der Partner*in oder einem Freund/einer Freundin aus-
gefiihrt werden sollte.

Zumindest diese zweite Meditation entstammt nicht dem Kontext des Siitras,
wenngleich der Name der citta-maitri-Meditation auf den Text zu verweisen scheint,
der allerdings ausschliefilich auf solo ausgefiihrte Meditationstechniken fokussiert.
Diese Form der »gemeinsamen Meditation« gleicht vielmehr der »Meditation mit
Zeuge, die im Zuge des von der Max-Planck-Gesellschaft geférderten »ReSource-
Projektes« entwickelt wurde, das von Frau Prof. Dr. Tania Singer im Rahmen der
Sozialen Neurowissenschaften in Berlin initiiert wurde. Dieses zwischen 2013 und
2016 durchgefiihrte Projekt hat einige Erkenntnisse und Methoden hervorgebracht.
Die hierbei getestete Partnermeditation ist konkret auf moderne Bediirfnisse zuge-
schnitten und heifdt nicht citta-maitri-Meditation, sondern neben »Meditation mit
Zeuge« auch »affect dyad« oder »kontemplative Dyade«: »In the affect dyad, speaker
and listener take turns describing feelings and bodily sensations during a difficult
situation and a gratitude-eliciting situation experienced during the last day. The
listener does not respond, either verbally or nonverbally, instead focusing on active,
empathic listening.« (Kok/Singer, 2016: E2)

Sie ist eine von zwei »core exercises« des Affekt-Moduls, in dem es um die
Themen »Care/compassion/gratitude; Prosocial motivation; Dealing with diffi-
cult emotions« geht (ebd.). Die zweite kontemplative Technik dieses Moduls, die
»Loving-kindness meditation, entspricht Steiners stiller > maitri-Meditation« »|...]
participants learn to self-generate loving feelings and prosocial motivation toward
themselves and others.« (Ebd.) Dem Projekt ging es um »eine gesunde Emotionsre-
gulation, Selbstfiirsorge, Empathie und Mitgefiihl«, besonders um die Verbesserung
sozialer Kompetenzen und sozioaffektiver Kapazitaten.®” Heutige Yogaphilosophie

327 Siehe die Webseite des Projektes: https: //www.resource-project.org, Zugriff: 18.9.2021. Auf der Seite
wird das als »sdkular« angepriesene Projekt so beschrieben: »Das ReSource-Projekt ist eine weltweit ein-
zigartige, grofs angelegte Studie zum mentalen Training mithilfe westlicher und fernostlicher Methoden
der Geistesschulung. Uber einen Zeitraum von elf Monaten wurden interessierte Laien an ein breites Spek-
trum von mentalen Ubungen herangefiihrt, mit deren Hilfe Fihigkeiten wie Aufmerksamkeit, Kérper- und
Selbstgewahrsein, eine gesunde Emotionsregulation, Selbstfiirsorge, Empathie und Mitgefiihl sowie Pers-


https://www.resource-project.org

318 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

wird, wie sich hier nochmals deutlich zeigt, zu einem Austragungsort fiir moderne,
sdkulare Achtsamkeitsdiskurse und die damit zusammenhangende neurologische
Forschung, und implizit antwortet sie damit auch auf die gleichen modernen, sozia-
len Problematiken, die vom ReSource-Projekt so formuliert werden: »Perceiving
oneself as socially connected is deeply embedded in human functioning, and the
absence of feeling connected prospectively predicts both mental and physical ill-
ness and premature mortality.« (Ebd.: E7)

Durch solche zeitgendssischen Ubersetzungsweisen von Sitra-Inhalten - und
damit sind sowohl sprachliche als auch praktische Ubersetzungen gemeint - ste-
hen zuséatzlich zur dominanten Kérperpraxis auf der Yogamatte eine Vielzahl an
Methoden zur Verfiigung, zum Beispiel emotionaler Art, die als yogaphilosophische
Techniken wahrgenommen werden und, wie dieses Unterkapitel zeigen konnte, von
den Ubenden teils als transformativ erlebt werden.

Dass es wie erwahnt bei den in diesem Sitra aufgezahlten Qualitdten letztlich
um das Entwickeln eines klaren Geistes zum Zwecke der Meditation geht, wird
jedoch selten thematisiert. Es kann hingegen von - durch die Lektiire des Sttras
etablierten - emotionalen Haltungen gesprochen werden, die, wie Koch in Bezug-
nahme auf Ole Riis und Linda Woodhead schreibt, »sich meist habituell ausge-
bildet haben um die Emotionen innerhalb von Gesellschaften zu regulieren und
dafiir sorgen, dass sie aufeinander abgestimmt werden und ein moglichst fried-
fertiger Umgang herrscht.« (Koch, 2018: 7f.) Zumindest trifft dies auf die heuti-
gen Rezipient*innen zu, denn das asketische Zielpublikum des Yogastitras hatte -
wenngleich es sich nach ethischen Vorgaben richtete - ein zuriickgezogenes, letzt-
lich passiv-asoziales Dasein zu wahlen, das sich aufderhalb des gesellschaftlichen
Lebens abspielte.

2.3.7 Kriya Yoga: Mut, Staunen und Zufriedenheit

Im zweiten, sddhana pada genannten Kapitel scheinen neue Thematiken hinzu-
zukommen, doch es werden einige sich durchziehende Grundtopoi erkennbar. So
gehort es zum Beispiel zur heutigen Yogaphilosophie dazu, positive Eigenschaften
zu entwickeln. Im Forschungsfeld sind das neben der zuvor beschriebenen liebevol-
len inneren Einstellung vor allem Achtsamkeit, Beharrlichkeit/Mut/Starke, Zufrie-
denheit und Vertrauen. Im Folgenden wird das Sutra 11/2 beispielhaft fiir die einzu-
iibenden Eigenschaften Mut, Staunen und Zufriedenheit analysiert.3® Viele Aspekte

pektiviibernahme trainiert werden. Insgesamt zielte das Training darauf ab, mentale Gesundheit und soziale
Kompetenzen zu verbessern, um z.B. Stress zu reduzieren, mehr geistige Klarheit zu erlangen, die Lebens-
zufriedenheit zu steigern sowie andere Menschen besser verstehen zu lernen. Es handelt sich um ein saku-
lares Programm, das mit einem Team von erfahrenen Meditationslehrern, Wissenschaftlern und Psycho-
therapeuten entwickelt wurde.«

328 Genauso kann das Sitra 1/20 in diese interpretativen Cluster eigeordnet werden, dort werden fiinf
»Eigenschaften« aufgezahlt, Sraddha, virya, smrti, samadhi und prajiia, die im Kontext des PY$s als Grundla-
gen (»fiir manche, itaresam) zum Erreichen eines samprajiiata samadhi genannt werden. Wie Silja (Haus-



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 319

der Interpretation dieses Verses iberschneiden sich mit dem bereits besprochenen
Gegensatzpaar abhyasa und vairagya, worauf Steiner die Gruppe selbst hinwies
(30.7.2016: 4).

Zu Beginn des zweiten Kapitels wird ein weiterer Yogaweg beschrieben, genannt
kriya yoga: tapas-svadhyaya-isvarapranidhanadni kriyayogah (11/1). Baumer iiber-
setzt: »Askese, eigenes Studium (der heiligen Schriften) und Hingabe an Gott
machen den Yoga der Tat aus« (1995: 83), und Deussen schreibt: »Askese, Veda-
Studium und Gottergebenheit bilden den Werk-Yoga.« (1922 [1908]: 520) Satz 11/2
erliutert das Ziel dieser Ubungen: »Der Zweck (dieses Yoga) ist die Meditation und
die Versenkung, und er setzt die Spannungen herab.« (Baumer, 1995: 83) Deussen
lasst die Sanskritbegriffe stehen und iibersetzt die klesa-s etwas unverbliimter als
»Plagen«: »Er (dieser Werk-Yoga) bezweckt Forderung des Samadhi und bezweckt
Abschwachung der Klecga's (Plagen).« (1922 [1908]: 520) Die darauffolgenden Satze
zahlen die klesa-s, die »Spannungen« oder »Plagen« einzeln auf, sie lauten: avidya-
asmita-raga-dvesa-abhinivesah klesah (11/3), »Die leidvollen Spannungen sind:
Nichtwissen, Ichverhaftung, Begierde, Hafs und Selbsterhaltungstrieb.« (Ebd.) Die
fiinf klesa-s sind folglich Arten des Leidens, die den Gemdits- und Geisteszustand
beeinflussen.

Bryant merkt an, dass der kriya yoga-Abschnitt dazu dient, diese den vrtti-s
zugrunde liegenden klesa-s zu erklaren, um das mit dem Vernichten der klesa-s
zusammenhangende Erreichen von Yoga verstandlich zu machen (2009: 241). Es geht
demnach bei den drei von Patafijali genannten Praktiken, tapas (Askese), svadhydya
(Veda-Studium oder Selbststudium (der Schriften)) und iS§varapranidhana (Gotter-
gebenheit) darum, die klesa-s zu zerstoren, denn sonst kdnnen die citta-vrtti-s nicht
beruhigt werden, sondern werden wieder und wieder von den klesa-s getriggert.

Waéhrend die traditionelle Lesart demnach einen urspriinglichen Yogin nach-
zeichnet, Brahmane und als solcher ein Veda-kundiger Asket, der liber die zuneh-
mende Dekonstruktion seiner eigenen Personlichkeit inbriinstig samadhi und kai-
valya anstrebt, bezeichnete Steiner in der Philosophiestunde zu Siitra 11/1 den kriya
yoga als den Yoga des Tuns, als eine Form von Yoga, die im Alltag erlebt werden
koénne. Die Gruppendiskussion drehte sich um Steiners moderne Ubersetzung der
drei Begriffe tapas, svadhyaya und i$varapranidhana als »Mutk, »Staunen« und
»Zufriedenheit«. Auch im Interview mit ihm hob er das Siitra 11/1 hervor:

aufgabe 1. Woche: 43-55) auflistet, steht Sraddha fiir das »Vertrauen // daran glauben, dass man etwas kann
und dass etwas real wird (— wenn ich denke, ich werde nie frei im Handstand stehen, werde ich das auch
nie)«, und ist sowohl in das Cluster »Zufriedenheit« als auch in das Cluster »Mut« einzuordnen. Virya ist zu
verstehen als »Energie, fester Wille, Kraft // 2. Schritt ist ausprobieren, etwas tun, uns anstrengeng, also ein
Pendant zu tapas und samadhi ist die »vorurteilsfreie Betrachtung, von dem was ist // sich objektiv bewusst
machen: Wer bin ich, wo stehe ich, wo will ich hin? Was ist iiberhaupt und aktuell moglich? Was ist mein
Ziel?«, und ahnelt somit svadhydya, der »staunenden« Betrachtung seiner selbst.



320 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Unter tapas verstehe ich dabei nicht die Askese, sondern den Mut und auch den Enthu-
siasmus, unbekannte Dinge zu wagen. Ich libersetze es daher als »Mut« - den Mut, der
uns etwas ausprobieren ldsst, der uns etwas wagen lasst, der uns vorantreibt. Oft haben
wir viel zu viel Angst: Wir glauben zu wissen, was moglich ist und was nicht méglich
ist, und wir ziehen uns zuriick auf die Bereiche in unserem Leben, von denen wir glau-
ben, dass wir sie kdnnen. Die Bereiche dagegen, von denen wir glauben, dass wir sie
nicht kénnen, schlieflen wir aus, die wagen wir gar nicht erst. Wir sperren uns so ein in
unseren eigenen Kafig. Unser Leben wird dadurch zunehmend statisch und unlebendig.
(Steiner; 9.12.2015: 55)

Steiner deutet den Begriff tapas, den Jois als intensiven, physisch erlangten Hitze-
Aspekt mit Reinigung und Perfektion der Sinnesorgane assoziierte, in die emotio-
nalen Qualitdten Mut und Enthusiasmus um und bringt ihn mit »Lebendigkeit« in
Verbindung.®®*® Das Entwickeln von Mut ist von konkreter Relevanz fiir die Praxis
des Ays, die potenziell respekteinflofiende Ubungen beinhaltet, wie den haufig als
Beispiel genannten Handstand - dass zu einem »Yoga der Tat« Mut gehort, erscheint
den mit solchen Aufgaben in ihrer tiglichen Yogapraxis konfrontierten Schiiler*in-
nen eingingig. Die motivierende, lebensweltliche Auslegung von tapas inspiriert
die Gruppe. Eine Modernisierung des Konzeptes, weg von seinem urspriinglichen
Zusammenhang mit »Askese, initiierten bereits die indischen Yogalehrer des
20. Jahrhunderts, die selbst grofitenteils nicht enthaltsam lebten, zumindest nicht
in der Haushalter-Linie Krsnamacaryas.

Svadhyadya, das »Veda-Studiumg, oder das »eigene Studium der Schriften, ist
ebenfalls ein Terminus, der schon im 20. Jahrhundert eine v6llig neue Konnotation
bekam. Zu nennen ist hier B.K.S Iyengars populare Auslegung, die fiir De Michelis
in Richtung Selbsterforschung und Selbstoptimierung geht:

lyengar, however, interprets the word in typically modern fashion along individualistic
and eclectically pluralistic lines: »Sva means self and adhyaya means study or education.
Education is the drawing out of the best that is within a person. Svadhyaya, therefore, is
the education of the self... The person practising svadhyaya reads his own book of life,
at the same time that he writes and revises it... it is essential to study regularly divine
literature... The sacred books of the world are for all to read. They are not meant for the
members of one particular faith alone. [...] Not surprisingly, these psychological univer-
salistic interpretations of yoga have found favour with esoterically and occultistically
inclined practitioners already accustomed to the language of Jungian and Transpersonal
psychology. (De Michelis, 2004: 221)

329 Die Deutung von tapas hin zu einer Form lebendiger Intensitat ist beinahe ironisch, denn der Begriff
tapas steht in der Geschichte des asketischen Yogas direkt mit dem Tod in Verbindung (vgl. Michaels, 2016:
210).



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 321

Als Steiner svadhydya im Gegensatz zu Deussens »Veda-Studium« als »Studium des
Selbst« libersetzte, reagierten einige Schiiler*innen zufrieden darauf, dass es auch
»sich selber kennenlernen« heifden kdnne (zum Beispiel 30.7.2015, Friederike: 6),
dhnlich lyengars »reading one’s own book of life«. Und noch bevor Steiner erklaren
konnte, wie er zur Ubersetzung »Staunen« gekommen sei, wurde diese unvermit-
teltin Richtung Selbstfindung gelesen: »Man kann auch erstaunt sein, was man auf
dem Weg alles findet, wenn man sich selbst studiert«, warf Katrin ein (30.7.2015: 14).
Steiner bezeichnet svadhyaya, »Stauneng, im Interview als ein schéneres Wort
fiir »Neugier«, oder »Unvoreingenommenheit« und als Beispiel dafiir nennt er
ein Kind, das »[...] mit neuen, unverbrauchten Augen die Blume am Wegesrand
anschaut und sie neu entdeckt« (9.12.2015: 56). Das Kind iibersehe die Blume nicht,
wie es Erwachsene tun wiirden, die schon das Ziel des Spaziergangs visualisieren
und nicht mehr in der Erfahrung selbst ankommen. An diesem Exempel zeigt sich
eine von vielen thematischen Uberschneidungen, die sich in der Ubersetzung von
Sanskritbegriffen ergibt, wodurch die gangige Praxis der Universalisierung von
Yogaphilosophie verdeutlicht werden kann. Denn auch svadhyaya, urspriinglich
»das Studium des Veda« (PW, s.v.), nun verstanden als »Staunen, verbindet sich mit
dem Topos, fiir den schon atha einstand, es dient der Aufforderung prasent »im Hier
und Jetzt« anzukommen - daher gefiel Steiner Andrés Ubersetzung von svadhyaya
als »Achtsamkeit« (30.7.2016: 8). Dieses achtsame, wahrnehmende Im-Hier-und-
Jetzt-Sein wird ganz besonders auf das eigene (Yoga iibende) Selbst bezogen:

Fiir mich ist es ein nach innen Schauen, das Hineinschauen in mich selbst. Dabei erlebe
ich, was in mir geschieht, wahrend ich praktiziere, mit eben jenen beiden Qualitdten
»Mut« und »Zufriedenheit«. Ich kann wahrnehmen, welche Verdnderungen in meinem

Geist entstehen und in meinem Korper, wahrend ich praktiziere. (Steiner, 9.12.2015: 63)

Eine dhnliche begriffliche Uberschneidung ergibt sich beim dritten Prinzip,
iSvarapranidhana, das Steiner als Balance zu tapas versteht:

Wortlich ist es die Hingabe zum Gottlichen, fiir mich ist es auch eine Hingabe an das,
was ist, und deswegen libersetze ich es mit »Zufriedenheit«. In unserer Gesellschaft sind
wir oft in der Zukunft mit unseren Gedanken. Wir gehen zur Schule, um das Abitur zu
machen, wir studieren, um den Abschluss zu bekommen, wir schreiben eine Doktor-
arbeit, um den Doktortitel zu bekommen. Mit genau dieser Einstellung kommen wir
zum Yoga. Wir tiben dann Yoga, um die grofden Zehen anzufassen. Was wir mit dieser
Einstellung verpassen, ist das Leben selbst. Denn wir verpassen in diesem Moment
zu sein und ihn wirklich zu erleben. Auch diese zweite Komponente habe ich auf der
Yogamatte gelernt: Ich habe erfahren, dass nicht alles, um was ich mich bemdiihe, sich
auch einstellt. Halte ich an meinen Zielen zu stark fest, so fithrt das nur zu Frustration.
(Steiner, 9.12.2015: 57)



322 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Einerseits tUberschneidet sich i§varapranidhdna, »Zufriedenheit«, durch den
Jetzt-Bezug mit dem zuvor erlduterten »Staunen, andererseits gibt es Kontakt-
punkte mit dem Prinzip vairdgya aus Sttra 1/12, das ebenfalls beinhaltet, »nichts
zu erwarten oder zu erzwingen« (Hausaufgabe 1. Woche, Anton: 104), sondern mit
den Ergebnissen einer Tat zufrieden zu sein, nachdem man sein Bestes gegeben
hat (abhydsa oder tapas).>*

Wie Renate in der Gruppensitzung bemerkte, doppelt sich die Ubersetzung von
i$varapranidhana als »Zufriedenheit« erneut mit einem anderen prominenten Kon-
zept des Yogasiitras, samtosa, eines der finf niyama-s aus Satz 11/32: »Aber spater
kommen dann eben auch, also dieser Begriff, den Du eben sagtest, >Zufriedenheits,
[...] ist doch eher >santosha< oder nicht?« (30.7.2016: 31) Steiner erlduterte Renate
seine Interpretation noch einmal und diese schien Renate eingdngig, doch sie fragte
weiter nach: »Also ich wiird’ mich halt dann fragen, wenn dieses ishvara-pranid-
hana mit dem Begriff>Zufriedenheit« mehr oder weniger vergeben ist, was wiirdest
du dann spater fiir »santosha« sagen?« (30.7.2016: 36), worauf Steiner entgegnet,
dass er das ebenfalls mit »Zufriedenheit« tibersetzen wiirde, und es ja 6fters vor-
kommen wiirde, dass zwei Worte das Gleiche bedeuten.

Spitzfindigkeiten zu Ubersetzungen und thematische Uberschneidungen hin
oder her, Steiners praxisnahe und alltagsgerechte Auslegung dockte bei den Schii-
ler*innen an - sie inspirierte die Runde problemlos zu Beispielen und wurde sofort
auf die Yogapraxis angewendet:

Also, ich find das ganz interessant, wenn ich das jetzt mit Asana vergleiche, also zum
Beispiel mit dem Handstand. Wir brauchen Mut, es zu tun, wir miissen es selbst starten,
und wenn ich dann fertig bin, bin ich zufrieden, dass ich den Mut aufgebracht hab. Also,
man kann das ja auf alle Situationen im Leben, die neu fiir einen sind, unbekannt ... Man
braucht Mut, ihnen entgegenzutreten, erstaunlicherweise ist es oft halb so schlimm, wie
man es sich vorstellt, und im Anschluss daran ist die Zufriedenheit, dass man’s gemacht
hat. (Bettina, 30.7.2016: 39)

Erneut zeigt sich die Suche nach Balance, nach der Mitte zwischen mutiger, beharr-
licher Arbeit, dem Sich-ins-Zeug-Legen und Etwas-Wagen und der Zufriedenheit
mit sich selbst und der Welt sowie der Gelassenheit, dass schon alles richtig so sei,
wie es letztendlich komme. Der Handstand hat sich als eine Metapher fiir das poten-
ziell Erreichbare, doch haufig sehr weit Entfernte, das trotzdem tagtéglich geiibt
werden kann, etabliert. Hinter der asana-Praxis stecken somit neue Motivationen,
obschon diese mit einem alten Text begriindet und verbiirgt werden sollen, und

330 An anderer Stelle assoziiert Steiner diese Auslegung mit dem karma yoga der Bhagavadgita (Stei-
ner, 11/1), vgl. Kapitel 111.2.3.10.



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 323

stets geht es um die qualitative - wenngleich meist allgemein bleibende - Verbes-
serung des eigenen Alltags, des eigenen Selbst und des eigenen Lebens.

2.3.8 Die astanga-s: Der Weg zur Selbstverwirklichung

Sttra 11/28 zahlt die berithmten acht Glieder auf wie folgt: yama-niyama-asana-
pranayama-pratyahara-dharana-dhyana-samadhayo’stav angani. Da Deussens
Ubersetzung sehr altmodisch ist, sei Baumers zitiert: »Auf3ere und innere Disziplin,
(yama und niyama), Kérperhaltung, Atemregelung, Zuriickhalten der Sinne (von
den Objekten), Konzentration, Meditation und Versenkung sind die acht Aspekte
des Yoga.« (1995: 115) Die astanga-s als »acht Aspekte« zu iibersetzen, ist eine relativ
ungewohnliche Wortwabhl, »acht Glieder« (Palm, 2010: 98) ist gelaufiger, doch Sing-
leton und Mallinson ziehen den »eight limbs« die Ubersetzung »eight auxiliaries,
also »acht Hilfsmittel« vor, wenn das Wort »Yoga« das Ziel, und nicht die Methode
bezeichnet: »There, while the arngas may be indispensable for reaching the goal,
they may themselves not be considered as yoga, and may be subsidiary to other
methods.« (2017: 7) Demnach schlussfolgern sie auch fiir das PYS, dass der Termi-
nus astangayoga als »yoga [attained] by means of the eight auxiliaries<rather than
»the yoga of the eight limbs«« interpretiert werden sollte (ebd.: 11).

In Steiners Ubersetzung der astdnga-s aus Siitra 11/29 als »Glieder des achtfa-
chen Pfades« steckt eine Wegmetapher.®' Der sogenannte »Yogaweg« vom Grob-
stofflichen zum Feinstofflichen, vom Kdrper zum Geist, vom Weltlichen zum Spiri-
tuellen, vom Aktiven, Beherrschbaren zum Passiven, sich von alleine Einstellenden,
kann ein tragendes Bild fiir die Ubenden sein, das ihren Weg der »Selbstverwirkli-
chung« strukturiert und mit einer Teleologie und einer Prozesshaftigkeit versieht.
Als einen solchen Prozess zeichnet auch Krsnamacarya die astariga-s nach, wenn er
sich einer sukzessiven Stufenmetapher bedient und in der Yogamakaranda erklart,
dass die anga-s wie eine Leiter funktionieren, die »Schritt fiir Schritt« hinaufzu-
Kklettern sei (2006 [1934]: 14). In der Yogamakaranda 11 formuliert er beziiglich des
siebten anga-s, dhyana, der Meditation: »Progress and benefit in this step is ensu-
red only by systematically following the previous steps: yama, niyama, asana, prana-
yama etc.« (Mohan, 2012: 109)

Einerseits existiert diese Stufenmetapher in der heutigen Yogaumgebung als
stille Grundlage fort, gleichzeitig zeigt sich im Datenmaterial eine Bedeutungsver-
schiebung insofern, als die sukzessive Wegmetapher, verkniipft mit der Vorstel-
lung eines Zeitstrahls Richtung Zukunft, in die Gegenwart verlagert wird. Dies hat
bereits Steiners Interpretation von kriya yoga gezeigt, bei dem es »um den Akt des

331 Palm rasoniert dazu: »Zu der Meinung, dass es sich beim achtgliedrigen Yoga um einen Weg (marga)
handelt, trug gewiss auch der >Edle achtfache Pfad< des Buddha bei (ariya-atthangika-magga), weshalb
Patafjalis Lehre bisweilen als astanga-marga bezeichnet wird. [...] Doch ist in den Sitras 11.28f. nur von
einem achtgliedrigen Yoga die Rede [...].« (2010: 98)



324 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Erprobens, des Spielens« ging. Erproben und Spielen - also der Weg - ist bereits
selbst das Ziel, das Ergebnis ist zweitrangig. Erneut prasentiert sich das »Hier und
Jetzt« als jener Moment, dem alles Potenzial innewohnt, denn auch wenn der Weg
begangen wird, ist das Ziel des Weges der Weg selbst, ein mégliches Endziel ist
zugleich staunend, zufrieden und enthusiastisch prasent zu vergessen. Mit den
astanga-s stehen somit zwei Wegmetaphern nebeneinander, und das kann fiir Rei-
bungspunkte sorgen, wie im Folgenden weiter ausgefiihrt wird.

Kapitel 11. hat gezeigt, wie bedeutend die astanga-s fiir die Rezeptionsgeschichte
des Yogastitras waren und wie ausschliefllich sie die Rezeption des Textes bestimm-
ten, zum Beispiel bei Krsnamacarya und Jois. Die acht Glieder sind noch immer
wichtig, wenngleich, wie beschrieben, in heutiger Yogaphilosophie auch andere
Konzepte des Textes an Bedeutung gewinnen. Eines der Hauptergebnisse der
astanga-Rezeption ist sicherlich, dass sie die dsana-Praxis auf ein spirituelles Ziel
(samadhi) ausrichten, und dass sich die Behauptung, Yoga sei mehr als Gymnastik,
global durchgesetzt hat. Natiirlich ist mittlerweile vielen Schiiler*innen klar, dass
Patafjalis Beschreibung und sein Einsatz von dsana mit der heutigen Kérperpraxis -
die zwar asana-Praxis genannt wird, sich aber von Patafjali und zunehmend auch
von den Praxissystemen der indischen Yogalehrer des 20. Jahrhunderts entfernt -
nur wenig zu tun hat. Gleichzeitig hat ein abgespeckter astanga-Diskurs eine sol-
che Popularitat erlangt, dass er die Sportszene erreicht hat, und fitnessorientierte
Yogabiicher wie zum Beispiel Cross-Yoga fiir Sportler. Trainieren mit Kettleball und
Superband von Michaela Weller versprechen, dass die beschriebenen Kérperiibun-
gen zu Patanjalis samddhi-Zustand fithren konnten. Die Autorin verweist gleich
zu Anfang ihres Buches auf den »Achtfachen Pfad« und bringt die Kérperitibun-
gen, die das gesamte Buch ausfiillen werden, in den Kontext eines »moralischen
Kodex« sowie in Zusammenhang mit der »Klarung des Geistes« und »der Lenkung
der unser Leben bestimmenden Energie Prana iiber Atemiibungen« (Weller, 2017:
14f.). Auch die mit Kettleball und Superband trainierende Yogini wird die h6heren
Glieder des Yogas, das heif3t herausgehobene Bewusstseinszustdande erreichen, und
zwar erstens auf ganz einfachem Wege, und zweitens wahrend dieser oder jeder
anderen intensiven sportlichen Praxis, wie Wellers Buch klar macht und wie auch
Steiner betont. Weller geht die acht Glieder durch und schreibt:

Mit der Konzentration auf die Atmung und die Ubungen erfolgt automatisch eine Ein-
kehr der Sinne, ein gewisser Riickzug ins Innere. Die Yogis nennen dies Pratyahara. Man
kénnte es auch als Flow oder »Runner’s High des Yogis« bezeichnen. [...] Wenn Du dann
noch konzentriert bei der Sache bleibst - und das ist die nachste Saule -, kann nichts
mehr schiefgehen. (2017: 15)

Dies ist laut Weller dharana, die meditative Konzentration, ein intensiver Fokus,
den im Prinzip jeder Sportler in jedem Training nutze: »Wenn du dich ganz auf



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 325

deine Ubung, dein Vorhaben oder deine Taktik konzentrierst, dann wirst du zum
Yogi, ob du willst oder nicht.« (Ebd.) Daraufhin ist auch samadhi nicht mehr fern:

Und wenn wir dann in die Zielgerade einlaufen, im Fufsball das lang ersehnte Tor schie-
3en oder im Workout endlich den gewlinschten PR (»Personal Record«) holen - wie
fithlt sich das an? Dieses Gefiihl kann kurzzeitig die Welt bedeuten, alles andere wird
unwichtig, und du spiirst nur noch diese Erleichterung, unendliche Liebe und totales
Gliick. So in etwa kdnnte Samadhi sich anfiihlen, die Erleuchtung, oder sagen wir besser:

das Erwachen, das jeder Yogi langfristig anstrebt. (Ebd.)

Fiir die Autorin, die eine vierwdchige Ashtanga Vinyasa-Ausbildung in Indien absol-
viert hat, ist klar: Egal, welche Koérperiibungen genau das dritte Glied der Kette,
asana, bilden, sei es Fuf3ball oder Crossfit, es wird, auf die richtige Weise ausgefiihrt,
zu den gleichen Ergebnissen fithren und vielleicht am Ende sogar zur Erleuchtung,
fiir sie gleichbedeutend mit samadhi.

Bewusstseinszustiande wie samddhi seien in Wahrheit »etwas ganz Einfaches,
wie auch Steiner es formuliert, »einfach zu erreichen«, zum Beispiel mit den Tech-
niken, die das modernisierte Verstidndnis von kriyd yoga bereitstellt, »der Yoga
des Alltags«, der »eine Moglichkeit [ist], im Alltag diesen Zustand von samadhi zu
erfahren - auch auf der Yogamatte, deswegen praktiziere ich Yoga, kann ich die-
sen Zustand von samadhi immer wieder erreichen« (9.12.2015: 60). Bei genauerer
Betrachtung von Steiners Verstandnis von kriya yoga erscheint der in diesem Kon-
zept entdeckte sportliche Eifer (tapas), die staunende, prasente Selbstvertieftheit
(svadhyaya) und das gleichzeitige Geschehenlassen (isvarapranidhana) als Eben-
bild von Wellers Beschreibung der astarga-s. Im Philosophieunterricht zu den
astanga-s betonte Steiner auf meine Frage hin, ob ein Laufer ebenfalls Yoga mache,
dass wenn es dem Laufer bei seiner Tatigkeit darum gehe, sein wahres Selbst zu
erfahren, er Yoga und Patafijalis astarigayoga praktizieren wiirde. Stdnde jemand
andersherum nur auf der Yogamatte, um den Handstand zu praktizieren und zu
meistern, mache er kein Yoga, sondern lediglich Leistungssport (20.4.2017: 23-24).
Obwohl die Prozesshaftigkeit und die Zielabgewandtheit der Yogapraxis oftmals
stark hervorgehoben wird (»Do your practice and all is coming«), steht das Ziel
also doch in Form einer tiefen Motivation an vorderster Stelle.

Dieser Exkurs hat erneut gezeigt, dass, wenn notig, in heutiger Yogaphilosophie
Yogastitra-Konzepte und -Begriffe ins Konkrete, Alltagstaugliche entfaltet werden.
Dann gibt es sowohl kriya yoga als auch die astanga-s, abhyasa und tapas, jedoch
schmelzen sie schnell zu einem »grof3en Ganzen« zusammen. Dabei muss es immer
»einfach« sein, die »philosophische« Detailarbeit und die (im Yogastitra) gesuchten
Praktiken genau wie die holistischen Erfahrungen und Zustdnde. Krsnamacaryas
fehlende Yogasiitra-Ubersetzung, Jois’ philosophische Verschwiegenheit und Iyen-
gars Freibrief zu einer individuellen Auslegung von Sanskrit-Termini haben, vor



326 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

allem in der Krsnamacarya-Linie, solche alltagstauglichen Deutungen erleichtert
und letztlich hervorgebracht. Ist es mit »This is Patafijali Yoga« iiberschrieben, ist
die Bezeichnung »Yoga« gerechtfertigt, und wenn die Praxis wiederum mit Sport
(Laufen, Fufdballspielen etc.) gleichgesetzt wird, kann sichergestellt werden, dass
sich auch Sportler angesprochen fithlen, das Yogabuch kaufen und sich nicht von
spirituellen Einsprengseln abgeschreckt fiihlen. Die astanga-s dienen erfolgreich
dazu, tiber (ein altindisches) Yoga sprechen zu kdnnen, es aber gleichzeitig so dar-
zustellen, dass es die breite Masse erreicht.

Im Gegensatz zu anderen Yogasiitra-Inhalten hat der astanga-Diskurs im
21. Jahrhundert stabile Dimensionen angenommen, da seit iiber 150 Jahren wieder
und wieder liber den »achtfachen Pfad« geschrieben und gesprochen wird. Es gibt
mittlerweile verschiedene, aber relativ bestdndige Diskurspositionen; Wellers und
Steiners Ansicht, dass sich die hoheren, meditativen Glieder durch die Kérperpra-
xis von allein einstellen, ist dabei nur eine mégliche und in bestimmten Zirkeln
populére Variante. Eine andere Ansicht vertritt Maehle, der sich mittlerweile teil-
weise vom AY-Diskurs (und vollkommen von der Jois-Familie) gel6st hat. Er nennt
Jois’ AY »ekanga yoga« (vgl. Maehle, 2018a) »eingliedriges Yoga«, womit er auf die
Dominanz des dritten anga, asana anspielt. Er schrieb mir, dass Ay und der sich
durch die Praxis entwickelnde starke Korper lediglich eine gute und wichtige Vor-
bereitung fiir Patafjalis Yoga seien: »Jois was actually right when he said, >This
yoga will give you the light and strong body of a lion«. Question is only what are we
then doing with such a body? We need to put it into the service of Patanjali yoga.«
(26.8.2018: 60) Maehle erlauterte weitergehend, dass Ay lediglich als Sprungbrett
fiir eine andere (sitzend-meditative) Praxis zu sehen sei: »But I think the practice
really does shine if we simply use it as a jumping board from where to launch into
higher limbs practice.« (26.8.2018: 125)

Die yama-s und niyama-s

Die finf yama-s, die fiinf »(Regeln der) dufieren Disziplin« sind laut Sitra 11/30:
1. ahimsa (Gewaltlosigkeit), 2. satya (Wahrhaftigkeit), 3. asteya (nicht stehlen),
4. brahmacarya (reiner Lebenswandel) und 5. aparigraha (nicht Besitz ergrei-
fen), und die fiinf niyama-s, die »inneren Disziplinen« lauten gemaf? Sttra 11/32:
1. Sauca (Reinheit), 2. samtosa (innere Ruhe), 3. tapas (Askese), 4. svadhyaya (eige-
nes Studium) und 5. iSvarapranidhana (Hingabe an Gott).?*? Sie sind zwar als ethi-
sche Uberlegungen ein wichtiges Thema in heutiger Yogaphilosophie, ihre Relevanz
wird aber von den Schiiler*innen sehr unterschiedlich bewertet:

332 Alle Ubersetzungen nach Biaumer (1995: 119f.).



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 327

Ah, acht Glieder? (1,0) Ich kenn'’ die zwar, ich kann des an sich auch aufsagen und so, aber
ich denk’ da nich’ so dran. Weil ich ndmlich glaube, dass alles zeitgleich passiert. Und
du drehst dich eher mit 'ner Spirale immer drumherum, und du hast alles... Deswegen,
diesen Samadhi-Effekt streifst du immer wieder mal und des weitet sich nur aus. Und,
ah, ’s is’ nich’ so dass du mit... Weil wenn du mit yama und niyama anfangen miisstest,
dann wiirdest du ja nie zu Asana kommen. Weil yama und niyama zu perfektionieren,
waér’ ja schon so eine grofde Aufgabe als Mensch, dann hatt’ ich noch gar nich’ anfangen
diirfen, so, ja. (Peter, 22.8.2016: 112)

Peters Aussage fiihrtin die grofe Frage ein, die beziiglich der yama-s und niyama-s
im Raum steht: Sind diese »zehn Gebote« die Voraussetzung dafiir, dass die Ubende
zu dsana, und erst nach deren Meisterung zu den hoheren Gliedern iibergehen kann,
wie es Krsnamacarya an mehreren Stellen in seinen Biichern schreibt,** oder ent-
wickeln sich jene moralischen Eigenschaften auf dem Weg? Sind die acht Glieder
in einer sukzessiven Stufenfolge gedacht oder durchweben sie sich standig gegen-
seitig?®** In der Philosophiesitzung iiber die astanga-s fragte sich Lothar:

Also ich hab'’s nie verstanden, seitdem ich Yoga mache, wieso dann die Reihenfolge. Ich
hab’ angefangen mit Asana und hab mich, sagen wir mal, vom dritten Schritt zum vier-
ten, fiinften, sechsten gearbeitet. Und dann bin ich immer in dem Bereich geblieben.
Und irgendwann hab’ ich mir dann iiberlegt, okay, da gehort ja mehr dazu, und dann
bin ich runter zum ersten Schritt. Und hab dann mich mit der Philosophie beschaftigt,
also das war mein Weg. Ich frage mich, warum das dann diese Reihenfolge ist. War das
wirklich so gedacht, dass du wirklich erst yama und niyama und dann darfst du asana
machen, oder? (Lothar, 20.4.2016: 27)

333 Eslassen sich in Krsnamacaryas Publikationen keine Anzeichen der Auffassung entdecken, dass sich
im Zuge der asana-Praxis die ersten beiden anga-s mitentwickeln kénnten. Krsnamacarya rat sogar kon-
kret davon ab, wahrend der Praxis der spéteren anga-s zur moralischen Verfeinerung gelangen zu wollen
(wie es Jois in seinem Buch Yoga Mala schreibt, es haufig in der heutigen Umgebung des AYs zu horen ist,
und wie es - mutatis mutandis - in Zusammenhang mit Kérperiibungen auch der Agenda der KKB ent-
spricht), sondern stelltklar, dass Korperiibungen nur mit der richtigen moralischen Einstellung dahinter ihre
volle Wirkung entfalten kdnnen: »If these two steps of Yama and Niyama are well established the third step
of ASANA will be easy of attainment. If one is indifferent or imperfect in the two steps then the third step
becomes either too difficult or too dangerous.« (Mohan, 2012: 72)

334 Vyasa schreibt zu Sitra 11/29, das die acht anga-s aufzahlt: yatha-kramam esam anusthanam
svaripam ca vaksyamah. Palm deutet Vyasas Aussage so, »dass die Ausfithrung dieser acht Glieder der
Reihe nach erfolgen muss [...].« (2010: 99) Angot argumentiert hingegen, dass die Auslegung der anga-s
als sukzessive Praktiken von Vijiiana Bhiksu, dem bekannten Kommentator des 16. Jhs. stamme, der jedoch
dafiir den Satz philologisch fragwiirdig zerlege. Angot tibersetzt ihn, wie viele andere auch, im Gegensatz
dazu so: »Leur réalisation et leur nature propre vont étre expliquées sucessivement.« (Angot, 2012: 476)
Nach diesem gangigen Verstidndnis handelt es sich hier also gar nicht um eine Aussage liber die Praxisrei-
henfolge der ariga-s, sondern einfach darum, dass die anga-s im Folgenden (im Bhasya) Schritt fiir Schritt
erlautert werden (vgl. u.a. Hariharananda Aranya, 1983 [1963]: 207).



328 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Steiner entgegnete darauf, dass yama und niyama sowieso schon im Grofden und
Ganzen in der Gesellschaft verankert waren, in den Religionen und im Grundgesetz,
und dass die ndhere Beschiftigung mit ethischen Prinzipien, zu der das Yogasiitra
anrege, das noch ausbauen kénne (20.4.2017: 28). Dieser Argumentation nach kann
asana als der erste aktive Schritt der Praxis verstanden werden. Laut Jois’ Auffas-
sung sollten die ersten beiden anga-s sogar nicht an erster Stelle stehen, er argu-
mentiert allerdings, anders als Steiner, dass yama und niyama in pratyahara, dem
Sinnesriickzug, und dharana, der Konzentration, integriert seien, und legitimiert
diese Ansicht mit fiir ihn autoritativen Quellen, der Sandilya Upanisad und der
Hathapradipika: »Here it has been written that there are but six limbs of yoga, yama
and niyama being included under the limbs of pratyahara and dharana. Since the
views of Swatmarama and the Upanishadic sages are in agreement on this point,
their view is also acceptable to us.« (2002 [1999]: 16f.)

Doch wie Lothars Einwurf und Peters Gedanken zeigen, fragten sich einige Schii-
ler*innen, welchen Stellenwert eine konkrete Beschéftigung mit den yama-s und
den niyama-s im Yogasetting haben sollte, zum Beispiel war fiir Peter klar, dass,
sollten die yama-s und niyama-s als Grundlage der restlichen Glieder gedacht sein,
er gar nicht erst mit dsana hatte anfangen diirfen. Die hoheren Glieder betreffend
sind Peters und Lothars Standpunkte im Einklang mit Renates Anmerkung, dass
sich alles durchweben wiirde, zudem verband sie diese »All-in-One«-Theorie klar
mit der Ay-Praxis: »Ich finde Asana, Pranayama, Pratyahara, Dharana, ich finde, dass
sich das immer wieder durchwebt, auch grade in unserer Praxis, im Ashtanga Yoga,
finde ich, dass die sich mehr oder weniger alle da drin finden.« (20.4.2017: 11) Jedoch
ging es Renate dabei nur um die Glieder von dsana aufwaérts, die sich gegenseitig
durchweben, die ersten beiden ariga-s sind ihrer Ansicht nach trotzdem die abso-
lute Grundlage fiir die restliche Praxis (20.4.2017: 38). Letztlich kdnnen Schiiler*in-
nen wahlen, wie die astanga-s zu verstehen sind - die Gruppendiskussion dariiber
fiihrt nicht zu Handlungsanweisungen oder festgelegten Wahrheiten, sondern zu
Wahlmaglichkeiten.

Steiner tibersetzt die fiinf yama-s mit 1. nicht verletzen (ahimsa), 2. Wahrhaftig-
keit (satya), 3. nicht stehlen (asteya), 4. Handeln im Bewusstsein eines hoheren Ide-
als (brahmacarya) und 5. Unbestechlichkeit (aparigraha), und die finf niyama-s mit
1. Sauberkeit (Sauca), 2. Zufriedenheit (samtosa), 3. Selbstdisziplin (tapas), 4. Lernen
von sich selbst (svadhyaya), 5. Annehmen seines Schicksals (iSvarapranidhana). In
den entsprechenden Philosophiesitzungen wurden die Schiiler*innen, zwar einer-
seits auf der Grundlage dieser Ubersetzungen, aber zusitzlich unterstiitzt von den
ublichen weiteren Ubersetzungen von Desikachar, Skuban und Sriram, dazu angehal-
ten, eigene Assoziationen zu den Sitras zu entwickeln und ihre personlichen Werte
zu reflektieren. Steiner betonte wiederholt, dass die Regeln des Textes keine uner-
schiitterliche Wahrheit darstellen wiirden, die es stur zu befolgen gilte, denn Yoga
sei keine Religion und die zehn Regeln des Siitras keine zehn Gebote (21.4.2017: 11).



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 329

André bestatigte diesen Reiz heutiger Yogaphilosophie und bezeichnete genau die-
sen Prozess des Reflektierens tiber sich selbst und, in diesem Fall, tiber die indivi-
duellen Werte als »Selbsterkenntnis«:

Fiir mich ist das, ahimsa ist ja auch immer ... Wir konnen uns ja nicht gewaltlos durchs
Leben bewegen. Also wir kénnen fiir uns Prioritdten setzen, also wir kénnen sagen: Ich
ess’ aus ethischen Griinden kein Fleisch, aber fiir mich ist es ethisch okay, mit dem Auto
hierher zu fahren. Mit dem Wissen, dass durch die Teerstrafie Leben zerstort wird, dass
durch die Abgase Leben zerstort wird, und so weiter, dass es ungesund ist. Das find’ ich
das Spannende da dran, dass ich mir Gedanken dariiber machen muss, wo zieh'’ ich fiir
mich die Grenze, was ist’s fiir mich persénlich. Und in dieser Auseinandersetzung mit
mir selber, das ist ja genau der Prozess der Selbsterkenntnis letzten Endes, dass ich
bewusst durchs Leben geh und ja, mit sehr viel Achtsamkeit und Klarheit und in jeder
Handlung tiberlege, ist das ethisch so korrekt, so zu handeln, oder wo zieh’ ich da meine
Grenzen, und das kann fiir jeden dann sehr individuell sein. Da hat jeder eine andere
Grenze. (André, 21.4.2017: 12)

Bewusstsein, Achtsamkeit, Klarheit, Selbsterkenntnis sind durchgéngige Topoi heu-
tiger Yogaphilosophie. Es wird in der Philosophierunde erneut wenig dartiber dis-
kutiert, was genau unter den jeweiligen »Geboten« zu verstehen ist. Steiner unter-
streicht wieder und wieder, dass jene Interpretation, die im Leben weiterbringe
und die zu mehr Klarheit und zu >mehr Yoga< im eigenen Leben fiihre, eine wert-
volle Interpretation sei (ebd.: 10).

Tatséchlich halt sich Patafijali im Stitra-Teil des PYS$Ss mit Einzelheiten zuriick:
Die Bestandteile der beiden ersten ariga-s werden in den Sitras 11/30 und 11/32
zwar aufgezahlt, aber nicht definiert, dafiir wird jedes einzelne der zehn >Gebote«
prazise mit einem mehr oder weniger iibersinnlichen Effekt assoziiert, der sich
einstellt, wenn das jeweilige Gebot zuverlassig befolgt wird (pratistham) (vgl.
dazu Sttras 11/35-45). Dieser Tatbestand macht die einzelnen ethischen Regeln
bis zu einem gewissen Grad auslegbar, vorausgesetzt, dass die Kommentarliteratur
nicht zu Rate gezogen wird. Auch Nardi betont, dass gewisse Konzepte Patafijalis
in der heutigen Welt keine Anwendung mehr finden kdnnten, wie das vierte yama,
brahmacarya (Enthaltsamkeit), und er kommt ebenfalls zum Schluss, dass Schii-
ler*innen zur eigenen Exegese ermutigt werden mussen:

And so [ encourage my students to be more critical in their thinking, so not necessar-
ily to discard the Yoga Sutras but that they should consider how does this apply more
in their own lives and is this something that is useful for them. So, instead of trying to
say, for instance, for brahmacarya, which is always a sticking point for students in the

modern world, oh, this was strict celibacy and that we should practice strict celibacy,



330 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

or saying that Patafijjali actually meant something like moderation, which is clearly a
more modern interpretation, I say, Patafijali may have meant celibacy, and in the mod-

ern world we should have to interpret it in a way that works for us. (Nardi, 7.11.2017: 68)

Im Einklang mit Nardis Aufruf zu individuellen, »modernen« Interpretationen
wurde zum Beispiel in der Gruppendiskussion iiber ahimsd, Gewaltlosigkeit, und
asteya, nicht stehlen, hitzig tiber Globalisierung, die Ausbeutung von Landern der
Dritten Welt sowie liber unfaire und gewaltsame Produktionsbedingungen von
Fleisch und Kleidung geredet (21.4.2017: 15). Ein liber das Yogastitra und die ersten
beiden anga-s hergeleitetes, modernes ethisches Regelwerk ist ein wichtiger Grund
dafiir, dass Yoga meist auch in Form eines gesamten Lebensstils mit bestimmten
Kaufentscheidungen (Stichwort Umweltschutz, Nachhaltigkeit etc.), einer veganen
Ernidhrungsweise und Ahnlichem zum Ausdruck kommt. Aufbauend auf der per-
sonlichen Auslegung der yama-s entbrannte eine Diskussion iiber »ethische Situa-
tioneng, die eine Entscheidung zwischen der einen oder anderen Regel erfordern,
in denen man es nicht richtig machen kann. Der Konsens war stets: die Situation
so gut losen, wie es geht, den Regeln folgen, die nach reiflicher Beschaftigung als
wichtig befunden wurden (ebd.: 15-20). Und wieder ist Yogaphilosophie ein >Cha-
maleong, sie lasst sich interpretativ sehr weit spannen, gleichzeitig beinhaltet die
Absenz fester Regeln einen Aufruf zur Selbstverantwortung.

Steiner hielt die Schiiler*innen nach solchen »intellektuellen« Auseinander-
setzungen mit den yama-s und niyama-s immer wieder dazu an, diese Eindriicke
»meditativ« zu festigen: Nachdem die Siitras von 11/29-11/45 in Call-and-Response
gechantet wurden, sollten Assoziationen zum Siitra in die Runde geworfen werden,
sei es ein Gedanke, eine eigene Erfahrung, eine Ubersetzung, ein Bild. Dieser Ein-
wurf war von der Gruppe jedoch nicht mehr zu kommentieren oder zu diskutie-
ren, sondern im Stillen zu kontemplieren. In diesem kontemplativen Raum wurde
asteya zu Selbstgeniigsamkeit (Charlotte, 21.4.2017: 23), aparigraha zum Nichthor-
ten von unnotigen Dingen (Renate, 21.4.2017: 22), brahmacarya zur Ausrichtung,
dem roten Faden, der sich in Form eines hoheren Ideals durchs Leben zieht (Sofie,
20.4.2017: 48) oder zur Ego-Uberwindung (André, 21.4.2017: 27). Sie folgen dem
bereits erwahnten Motto, dass eine wertvolle Interpretation die ist, die einen im
Leben weiterbringt, mit stetem Fokus auf Positivitdt und Potenzialentwicklung.

Dies steht in deutlichem Kontrast zu Erzdhlungen aus Mysore unter Jois, die
deutlich machen, dass unter seinem Regime die angestrebten ethischen Zustande
viel praskriptiver und statischer waren: »Yama and Niyama were taught in a prac-
tical and harsh way - when perceived imperfections of the student’s ego arose i.e.
frustration, impatience, anger etc., the response was often punishment and dis-
pleasure not compassion, guidance, understanding or love.« (Donahaye, 2019) Das
Ideal, das durch eine gebotsgleiche, normative Auslegung von yama-s und niyama-s
im Raum stehen kann, kann demnach den Druck zur Folge haben, als Yogalehrerin



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 331

ein ethisches Leben flihren zu miissen, in dem negativ bewertete Eigenschaften wie
Frustration, Ungeduld und Wut nicht zum Ausdruck kommen diirfen. Auch Rain
schildert mir im Interview dhnliche Erfahrungen aus ihrer Zeit in Mysore, und sie
hebt zudem den bereits angeklungenen, auf Jois’ Lehre beruhenden Diskursstrang
hervor, dass die regelméfiige Orthopraxie des AYs selbst als Weg zu einem - nicht
naher prazisierten - ethischen Verhalten dargestellt wurde:

The yamas, the ethical stuff, it was supposed to come if you do the practice, I think that’s
what people thought. And if someone wasn’t living by the yamas, like I heard people
say: »Well imagine what they’d be like if they didn’t do yoga.« As if the yoga was making
them so much better and that they would be really horrible if they didn’t do it, and so
they’re just on this path and Ashtanga is going to bring them to the end. That’s how it
was going to work. It wasn’t that there was training in the yamas and the niyamas, and
discussion of the yamas and niyamas, or at least yamas. The yamas were just supposed
to come through the practice. (Rain, 1.2.2019: 26)

Steiner liefd diesen Gedanken einer ethischen Ausrichtung durch Kérperpraxis
nicht verpuffen, sondern ging ihn von einer etwas anderen Warte an, indem er
den Schiler*innen im Ausbildungssetting immer wieder die Aufgabe stellte, philo-
sophische Themen, unter anderem ethischer Natur, in Yogastunden einzuflechten.
Ein haufiges und beliebtes Beispiel dafiir ist, ahimsa als »Gewaltlosigkeit gegeniiber
sich selbst«, in Form einer achtsamen und wohltuenden Yogapraxis umzusetzen.**
Da dies auch von den Lehrer*innen weitergegeben wird, erreicht individuell aus-
gelegte Yogaphilosophie in Form einer gewissen Intention oder Motivation hinter
der Praxis ein immer breiteres Publikum. So kann beispielsweise auch jemand,
der vielleicht nur einen Krankenkassen-Yogakurs besucht, danach der Ansicht sein,
dass sich hinter der Yogapraxis eine korperfreundliche und lebensweltliche Philo-
sophie der Selbstfiirsorge verberge.

Heutige Yogaphilosophie findet, wie bereits erwahnt, auch ihren Weg in die kog-
nitiven Neurowissenschaften. Gard et al. prasentieren die yama-s und niyama-s als
»the foundation of the yogic path of self-regulation, sie definieren die Bestandteile
dieser »ethical and moral precepts« entlang dhnlicher selbstreflexiver, alltagstaug-
licher und areligidser Deutungsschemata wie der meines Forschungsfeldes, und auf
diesem Wege verbreiten sich die Grundlagen heutiger Yogaphilosophie, verpackt als
alte Weisheitslehre zur Selbstregulation, in der wissenschaftlichen Gemeinschaft:

Yama refers to ethics regarding the outside world, and therefore is particularly import-
ant in social contexts. It comprises non-violence (Sanskrit: ahimsa), truthfulness,

non-stealing, moderation of senses, and greedlessness. Niyama refers to ethics regard-

335 Das Thema Selbstliebe wird auch mit Sitra 1/33 assoziiert: »Und [...] wiederum auch maitri-karuna-
mudita-upeksha in der Praxis anzuwenden. Dieses Liebevoll-mit-sich-selbst-Sein.« (Karin, 7.5.2016: 36)



332 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

ing the inner world. It comprises purification or cleanliness and contentment, austerity
(Sanskrit: tapas), self-reflection and surrender or devotion to something greater than
oneself. As such, the ethics suggested in yoga are devoid of religious connection - they
are not based on moral value judgments of right and wrong - but are rather seen as
actions that help to quiet an overactive mind, regulate emotions, and enhance prosocial
and skillful behaviors. (2014: 79)

Heutige Yogaphilosophie sedimentiert sich mit tragenden, positiven Deutungssche-
mata wie »Selbstreflexion«, »Zufriedenheit« und »Sozialitat« und versteht sich als
eine Philosophie, die auf Wahlfreiheit basiert. Die Normativitat, die sich potenziell
hinter diesen modernen Konzepten verbergen kann, bleibt auf3en vor.3¢
Unabhédngig von solchen trotzdem expliziten ethischen Regeln wie denen des

Yogastitras wurde in einer Studie von 2012 Kabat-Zinns MBSR in Zusammenhang
mit moralischer Entscheidungsfahigkeit gebracht, bezogen auf die gleiche Beob-
achterperspektive, die heutige Yogaphilosophie durchzieht: »Mindfulness enhances
our capacity to shift from our subjective, personal perspective to a more objective,
witness-like perspective.« Diese Eigenschaft, einen Schritt zuriickzutreten und eine
emotionale Situation, beispielsweise ein »schwieriges ethisches Dilemma« objekti-
ver betrachten zu kdnnen wird »reperceiving, also in etwa »nachspiiren« genannt:
»Preliminary empirical evidence demonstrates that mindfulness meditation signi-
ficantly increases one’s ability to repercieve.« (Shapiro/Jazaieri/Goldin, 2012: 512)
Es geht wieder um das Wahrnehmenkdnnen der eigenen Emotionen, was im yoga-
philosophischen Setting von AYI regelméafiig und auf sehr verschiedene Weise ein-
gelibt wird, im Gegensatz zu Jois’ Unterrichtssetting. Wie bereits diskutiert, war
Jois” AY nicht auf Achtsamkeit, Beobachtung und Emotionsregulation ausgelegt,
sogar im Gegenteil. Der Konsens bestand im reinigenden Effekt der intensiven
Arbeit selbst, die (alte) Emotionen wie von alleine (zum Beispiel ibers Schwitzen)
ausschwemmen sollte (vgl. Smith, 2008). Das in Mysore etablierte, strikte Regel-
werk um yama und niyama passt strukturell mit der ebenso strikten Orthopraxie
zusammen, genau wie Steiners modifizierte, individuelle Orthopraxie mit der freien,
selbstbestimmten Auslegung der ersten beiden anga-s harmoniert. Die Reflexionen
tiber ethisches Regelwerk in der Ausbildungsgruppe waren gepragt davon, einen
Schritt zuriickzutreten und erst dann eine Entscheidung zu treffen: »Das zeigt ja
doch auch, dass wir [...] Herr unserer Gedanken sind. Und man sich da nicht so fort-
schwemmen lassen muss, von dem, was da so vor sich geht, sondern man bewusst

336 »Diszipling, eine heutige Interpretation von tapas, kann eine mit der Leistungsgesellschaft einher-
gehende negative Wertung von »Faulheit« implizieren, wenngleich diese durchaus (in gewissem Maf3e)
gesundheitsfordernd sein kann, »Zufriedenheit« eine negative Wertung von »Unzufriedenheit«, obwohl
Unzufriedenheit (z.B. mit gewissen gesellschaftlichen Umstdnden) in manchen Féllen angemessen, wichtig
und effektiv ist etc.



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 333

eine Richtung einschlagen kann, und die Gedanken bewusst in eine Richtung len-
ken kann [...].« (Silja, 20.4.2017: 65)

Die rezenten Auslegungen des Yogastitras helfen dabei, eine Art Struktur vor
Augen zu haben, die dabei unterstiitzt, eine individuelle Entscheidung zu treffen.
Werte prasentieren sich als nichts Feststehendes, und schon David Hume war der
Ansicht, dass Werte nicht gottgegeben, nicht einmal universell seien - sie seien
lediglich eine abstrakte Art, das zu artikulieren, was zu einem bestimmten Zeit-
punkt und an einem bestimmten Ort human und niitzlich erscheint; er konstatierte:
»Jede Entscheidung basiert letztlich auf personlichen Kriterien.« (Blom, 2013: 190f.)
Was zu Humes Zeit nach Gottesldsterung geklungen haben mag, wird heute immer
noch in Differenz zur praskriptiven Religion gesehen, doch nun sehr positiv gewer-
tet. Allerdings stellt sich die heutige Auslegung damit ebenfalls gegen die gleich-
sam praskriptive Linie, die das Yogastitra mit seinen yama-s und niyama-s vorgibt.

Auch isvara, Gott, bekommt im Kontext ethischer Entscheidungen eine Art Rat-
geberfunktion zugeschrieben. So schlug Steiner vor, sich in schwierigen ethischen
Situationen zu fragen, was iSvara tun wiirde, der unpersonliche und als eine Art
Ideal gedachte Gott aus Stutra 1/23 (21.4.2014: 3) - was letztlich erneut darauf hin-
auslauft, Abstand vom Geschehen zu nehmen und daraufhin eine individuelle Ent-
scheidung zu treffen. Die dargelegten Entwicklungen kdnnen weitergehend zudem
als eine Art postreligiose Selbstverantwortung gelesen werden, die dem Menschen
von heute durch die Absenz von festen Regeln auferlegt ist.

Sthira-sukham-asanam: Neue Bewegungsqualititen

Das knappe Siitra 11/46, Sthira-sukham-asanam, »Die Sitzhaltung soll fest und
angenehm sein« (Baumer,; 1995: 121), ist neben den Einstiegs-Sitras sicherlich das
bekannteste des Textes. Weniger bekannt ist, dass es syntaktisch mit Sitra 11/47
zusammenhangt, prayatna-saithilya-ananta-samapattibhyam, und es somit noch
weitergeht: »Die Sitzhaltung soll man in vélliger Entspannung und in einem Zustand
der Betrachtung des Unendlichen einnehmen.« (Ebd.)*’

Eine Google-Suche am 19.4.2020 nach »sthira sukha« ergab viele Treffer, die
mit »Tanz der Polaritidten«®®¢ oder »Wechselspiel der Polaritiaten«®° iiberschrie-
ben waren, teils mit Referenz zu B.K.S Iyengar. Diese Deutungsschemata ver-
weisen erneut auf die Figur der »Balance«, nun konkret auf dsana bezogen. Die

337 Palms Ubersetzung driickt den Zusammenhang der beiden Siitras noch besser aus: »Die Sitzstellung
[ist] fest und angenehm ...« (2010: 118) »... aufgrund von [beidem:] Entspannung in der Anstrengung und
In-Eins-Fallen mit dem Unendlichen.« (Ebd.: 120)

338 Zu finden unter: https://www.asanayoga.de/sthira-sukham-asanam/, Zugriff: 19.9.2021.

339 Die bekannte Online-Plattform yoga easy schreibt weiter: »Sthira Sukham Asanam: Immer locker blei-
ben, vor allem in der Anstrengung, sagt Patanjali im Yoga Sutra. Wie wir die jahrtausendealte Yoga-Philoso-
phie auch in unserem Alltag von heute nutzen kénnen.« (https: //www.yogaeasy.de/artikel/wechselspiel-
der-polaritaeten-sthira-und-sukha, Zugriff: 19.9.2021)


https://www.asanayoga.de/sthira-sukham-asanam/
https://www.yogaeasy.de/artikel/wechselspiel-der-polaritaeten-sthira-und-sukha
https://www.yogaeasy.de/artikel/wechselspiel-der-polaritaeten-sthira-und-sukha

334 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

angestrebte Balance besteht, in der freien Ubersetzung Hannas, zum Beispiel aus
»Harte« (sthira) und »Leichtigkeit« (sukha):

[...] ich sag’ des am Anfang an, zum Beispiel »sthira-sukham-asanag, des passt ja auch
ganz gut, und dann lass’ ich die iiben, bring’ die ins Uben, mit allem, was zum Ashtanga
gehort, und dann sag’ ich immer wieder: »Schau, wo is’ fiir dich [...] des sthira, wo is’
sukham, findest du was fiir dich an Leichtigkeit oder gehst du in die Harte. (Hanna,
20.02.2016: 21)

Im Datenmaterial wird das Sitra 11/46 also mit einer individuellen, vielfaltigen
asana-Praxis assoziiert und nicht primar mit der sitzenden Haltung, auf die sich
das PY$ wahrscheinlich bezog.**° Wie Hannas Beispiel zeigt, und wie im Umfeld heu-
tigen Positionsyogas tiblich, wird diese Figur der Polaritat explizit von Lehrer*in-
nen ins Unterrichtssetting eingebaut und die Kérperpraxis dadurch mit verschie-
denen Qualitdten angereichert. Eine Studie iiber die Wirkung von Yoga bezeichnet
einen solchen ausbalancierten korperlichen Zustand als »Eutonie«. Zwar werden
die Sanskrit-Termini sthira und sukha nicht explizit genannt, aber wie dieser ange-
strebte Zustand beschrieben wird, deckt sich mit der erlauterten Interpretation
und dem Einsatz von Sttra 11/46:

Lastly, yoga-based movement is practiced with the intent of obtaining a balanced mus-
cle tone that allows the movement to feel stable and well rooted, yet light and effortless.
While individual postures or parts of the practice may be characterized by a hypertonic
(e.g., arm balances that require a high level of muscle tension) or hypotonic (e.g., a
supine relaxation pose) state, the overall aim of the practice is to create a state of eutony
or »well-balanced tension« (Alexander, 1985). (Schmalzl/Powers/Henje Blom, 2015: 102)

Die rezente Auslegung des Stitras kann sich demnach konkret auf den Muskeltonus
der Ubenden auswirken, da angeregt davon in den asana-s ein Zustand von Euto-
nie, also von ausbalancierter Spannung gesucht und zum Beispiel mittels Atem-
und Konzentrationslenkung hergestellt wird (vgl. ebd.). Kérperarbeit vernetzt sich
explizit mit Textausdeutung, und Sinnlichkeit und Textlichkeit werden reziprok
wirksam. Das Sitra als Stundenthema leitet die Suche nach einem gewissen Kor-
perzustand ein und der erlangte korperliche Zustand wirkt sich wiederum auf das
Versténdnis des Sutras aus.

Gleichzeitig vernetzt sich die dsana-Praxis durch diese Auslegung von Siitra 11/46
nicht nur mit Zustanden, die schon in der Gymnastikbewegung des frithen 20. Jahr-
hunderts angestrebt wurden, sondern sogar mit damals entstandenen Konzep-
ten. Denn der von Schmalzl et al. verwendete Begriff der »Eutonie« wurde von

340 Vgl. auch Kapitel 111.1.3.3.



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 335

der bereits erwahnten Gerda Alexander gepragt, die beim Dalcroze-Schiiler Otto
Blensdorf lernte und damit in die Delsarte-Linie einzuordnen ist. Somit besteht
eine starke Ahnlichkeit zwischen der mit Siitra 11/46 assoziierten Suche nach einem
ausbalancierten muskuldren sowie inneren Zustand mittels Bewegung (hinter der
sich das Narrativ der Einheit von Kérper und Geist verbirgt) und den Motiven von
Alexanders harmonischer Gymnastik des frithen 20. Jahrhunderts. Im Yogastitra,
klassisch ausgelegt, findet sich dieser Topos von psychischer Transformation via
Korperarbeit nicht, wenngleich das Stitra an mehreren Stellen durchscheinen lasst,
dass sich Korper und Geist wechselseitig beeinflussen.?* Durch Inhalte heutiger
Yogaphilosophie beeinflussen kérpertherapeutische Motivationen und Themen,
die denen der KKB dhneln und teils sogar mit ihrem Vokabular versehen werden
(»Eutonie«) verbreiten sich, die heutige Yogapraxis. Einen direkten Bezug zur Kor-
perpsychotherapie stellt mein Interviewpartner David her, als er das Gesprach auf
Sttra 11/46 lenkt und von seiner ersten Yogaausbildung berichtet:

Also gleich am Anfang [...] ham’ wir halt diese, was bedeutet dieses Asana-Sutra, wie
'ne Asana gehalten wird. Die soll einmal stabil und fest sein, was war des, »sthira« und
»shukha« [...], also die soll gliickselig machen, oder freudvoll sein, aber sie soll auf alle
Falle angenehm sein. (David, 11.8.2016: 31)

Ihn regt das Sitra weitergehend zu einer selbstregulierten Grenzziehung und zu
einem besseren Umgang mit sich selbst in seiner Yogapraxis an:

Und ich glaub’, ich versuch’, jede Asana so zu halten, dass sie so stabil wie méglich is’,
und wenn sie nicht freudvoll ist, dann ist es 'ne Asana, die ich falsch ausfithr’ oder 'ne
Asana, die mich noch iiberfordert. Deswegen geh’ ich dann immer sehr schnell 'n Schritt
zuriick, und ich glaub’ so, so komm ich selbst auch beim Ashtanga Yoga niemals in die
Verlegenheit, iiber meine eigenen Grenzen zu gehen, sondern bis zu den Grenzen heran,
aber niemals driiber, [...] nicht, ahm, wie ich des zuvor in meinem Leben gemacht hab’,
einfach gnadenlos liber meine Grenzen geschritten bin, ohne Wenn und Aber. (Ebd.)

Davids Reflexion verdeutlicht, dass er diese durch seine asana-Praxis entwickelte
Fahigkeit, seine korperlichen Grenzen zu achten (und moglicherweise dadurch
einen ausbalancierten Muskeltonus aufrechtzuerhalten), auch auf seinen Alltag
iibertragen kann. Auf meine Nachfrage hin antwortet er:

341 In Sitra 1/31 heifdt es etwa: »Begleiterscheinungen der Zerstreuung [sind]: Schmerz, Triibsinn,
Korperzittern, Stohnen, Japsen.« (Palm, 2010: 42) Der Satz zéhlt hier korperliche Symptome auf, die ein
zerstreuter Geist zur Folge haben kann, der in Siitra 1/30 schon eine Rolle spielt (citta-viksepa).



336 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Ja, ich wiird’ sagen, die Haltung, die ich beim Yoga einnehm’, die Haltungen, sind ja
immer auch innere Haltungen, die du lernst, und dass du das natiirlich um so, wenn
du regelmafig tibst, dass sich des natiirlich auf dein Leben iibertragt, wie soll’s denn

anders sein? [...] Also Korperpsychotherapeuten arbeiten immer so, ja. (Ebd.: 32-35)

ExKkurs: Das Yogasiitra und der Korper

Eine solches somatopsychisches Verstandnis von Korperarbeit, getragen von der
Annahme und der subjektiven Erfahrung, dass somatische Erlebnisse auch auf
andere Seinsebenen einwirken kénnen, ist hingegen mit dem pPY$ schwerlich zu
begriinden, da seine gesamte Weltanschauung grundsatzlich bei mentaler, nicht bei
somatischer Arbeit ansetzt. Laut Maas geht es bei den Siutras 11/46 und 11/47 viel-
mehr um den umgedrehten, psychosomatischen Prozess, er tibersetzt: »A steady and
comfortable posture (YS 2.46) [arises] from a slackening of effort or from merging
meditatively into infinity (YS 2.47).« (2018: 60) Es gibt demnach zwei Methoden, um
die besagte sthira-sukha-Qualitit zu erreichen: 1. die Lockerung von Anstrengung
(prayatna-saitilya) und 2. das meditative Eingehen in die Unendlichkeit (ananta-
samdpatti oder anantya-samapatti). Der Bhdsya-Teil und der relativ frithe Kom-
mentar von Sankara zu Siitra 11/47 erlautern beziiglich der »Lockerung von Anstren-
gung« (prayatna-saitilya), dass die sich in Korperzittern dufiernde, fiir die (Sitz-)
Haltung aufgebrachte Anstrengung nach einiger Ubung aufhért und die Haltung
still werden kann. Vijfianabhiksu, der beriihmte Kommentator aus dem 15. Jahr-
hundert, ist hingegen der Meinung, dass sich in dsana Zittern einstellt, wenn zuvor
ibermafiige physische Aktivitat ausgefithrt wurde: »He explains the slackening of
effort as the way to this [steadiness]. >By which the body does not [tremble].< If one
practises a posture immediately after a lot of activity, the posture will not become
steady because the body is shaking.« (Maas, 2018: 82)

Die zweite Methode, das meditative Eingehen in die Unendlichkeit (anantya-
samadpatti), war laut Maas wahrscheinlich urspriinglich »related to a series of pro-
minent Buddhist meditation techniques called >Attainments of Formlessness«< (in
Sanskrit driipya-samdpatti and druppa-samapatti in Pali), which consist in medi-
tations on the four so-called spheres of formlessness.« (Ebd.: 84) Sankaras Kom-
mentar zu Sitra 11/47 lautet dementsprechend:

Or from merging meditatively into infinity. Infinite means the All (visva); infinity means
being infinite. The steady mind (citta), being the All, having merged into that, i.e., having
pervaded it (i.e., infinity), brings about, i.e., makes firm, the posture. (Ebd.: 85)

Ein meditativer Geisteszustand bringt hier die angestrebte stabile Kérperhaltung
hervor. Asana ist nicht als eine aktive, bewegte Titigkeit gedacht gewesen, und die
psychosomatischen Methoden, asana zu erreichen, zielen genau auf eine solche
unbewegte Haltung ab.



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 337

Das schlangenhafte Zischen des Atems

Es gibt in der Kommentartradition eine weitere und weitverbreitete Interpreta-
tion von anantya-samapatti, dann gelesen als ananta-samapatti, die allerdings von
einem dhnlichen psychosomatischen Prozess ausgeht: »According to Vacaspati, the
word ananta refers to the name of a mythical serpent king who is believed to live
in a certain underworld where he carries the earth on top of his thousand hoods.
Vacaspati explains that the mind of the yogi, on entering meditatively into Ananta,
produces a posture [...].« (Maas, 2018: 83) Diese Interpretation, dass der Vers von
der mythischen Schlange Ananta handle, dann oft gleichgesetzt mit dem schlangen-
kopfigen Patafijali, kannte auch Krsnamacarya. Jedoch wandelte er die Bedeutung
erneut ab, so dass sie auf sein dynamisches Yogasystem passte:

So some schools suggest that one should focus on a mental image of Adiesa or Patafi-
jali. It may be possible, but it is uncomfortable to think that Patafijali would write that
one should focus on his form for the success of asana practice. So what might ananta
symbolically signify? The word ananta can be considered to be derived from the root,
»ana« - to breathe (ana svase). We are all familiar with the group of words prana, apdna,
vyana, etc., names of the five pranas derived from the root »ana.« So in the siitra, ananta
could mean »breath«; ananta-samapatti is then translated as »focusing the mind on the
breath.« (Ramaswami, 2007: 23)

Eine Mischung beider Versionen fithrt zu Steiners Ubersetzung: »Verlingere
($aithilya) die Spannung Deines Atems (prayathna) und lausche meditativ
(samapatti) auf das schlangenhafte Rauschen des Ujjayi (ananta).« (Steiner 11/47)3*
Dies eroffnet eine weitere moderne Auslegungsdimension und fiihrt, in Steiners Aus-
legung, zur Begriindung der starken Korperzentriertheit modernen Yogas. Das so
ausgedeutete Sitra, verkniipft mit 11/46, bezieht sich so auf die Atemarbeit wahrend
(dynamischer) asana-Praxis und definiert sie als die im Ay gingige Ujjayi-Atmung.
Auch den néchsten Satz, 11/48, reiht Steiner in der Gruppendiskussion in diese Logik
ein, wenn er konstatiert, dass eine solche Praxis ein Spiel mit der dualen Schwer-
kraft und ihre zunehmende Meisterung mit sich bringen wiirde (22.4.2017/3: 31).3#
Die Siitras selbst erinnern jedoch an die Legende Buddhas; sogar im Zustand
desim Leben Erlosten schien sein Képer voller Schmerz und Leid gewesen zu sein:

342 Hierabrufbar: https: //de.ashtangayoga.info/philosophie/quelltexte-und-mantren/yoga-sutra/kapitel-2 /,
Zugriff: 19.9.2021.

343 Sutra 11/48, tato-dvandvanabhighatah, kann libersetzt werden mit »Dann erfolgt Unbetroffensein von
den Gegensétzen [wie Hitze und Kalte, Lust und Schmerz usw.].« (Deussen, 1922 [1908]: 527) Hariharananda
kommentiert: »A state of anaesthesia, in which heat or cold is not felt, sets in when the body becomes like
void from attaining steadiness in Asana. A similar feeling of tranquility applied to centres of sensation of
hunger or thirst, makes one insensitive to these feelings.« (1983 [1963]: 230) Laut Hariharanandas Kom-
mentar, der sich hier auf der gleichen interpretativen Linie wie das Yogastitra bewegt, wird der Kérper also
zunehmend Richtung »Stillstand« gefiihrt.


https://de.ashtangayoga.info/philosophie/quelltexte-und-mantren/yoga-sutra/kapitel-2/

338 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

We pointed out in the main text that the Buddha was purportedly free from psycholog-
ical suffering but not free from physical suffering. [...] We first consider the words in
which the Buddha is believed to have announced his approaching end to his favorite
disciple, Ananda: »[...] It is only when the Buddha withdraws his attention from out-
ward signs, and by the cessation of certain feelings, enters into the signless-absorp-
tion-of-mind, that his body knows comfort.« This passage presents the remedy against
bodily pain which our theory has led us to expect. Withdrawal of attention from all
sensory input, including pain, through objectless (»signless«) absorption of the mind is
exactly what our theory would have predicted as an appropriate method to avoid phys-
ical suffering. To be sure, this method does not cure the body: the Buddha is reported to
have pronounced these words a short time before his demise. (Bronkhorst, 2012: 200f.)

Die im Vorhergehenden von Steiner erwdhnte Legende iiber Buddha, dass sich
physischer Schmerz durch vollkommenes »Ankommen in der Gegenwart« auflo-
sen wiirde, wird damit in ein anderes Licht gertickt. Durch einen Zustand hochster
Meditation gelingt es Buddha, den schmerzenden Kérper zu vergessen und Schmer-
zen auszublenden. Auch die »Gegensatze« aus Stitra 11/48, wie Hitze, Kalte, Hunger
und Durst, sind korperliche Empfindungen, die in einem gewissen Versenkungszu-
stand, wie er von Siitra 11/ 47 eingeleitet wird, vergessen werden kénnen. Vielleicht
steht Jois’ Ay solch einer Annahme der kérpervergessenen Trance naher als seine
therapeutischen, achtsamkeitsbasierten Reformulierungen, die auch Umdeutungen
des Yogastitras nach sich ziehen.

Der Koérper - Ein Tempel fiir die Seele?

Heute steht der Kdrper meist im absoluten Zentrum der Yogapraxis. Er ist, wie Kat-
rin auf Steiners Frage nach dessen Bedeutung hin wie aus der Pistole geschossen
antwortete »... mein Tempell« (22.4.2017/3: 3), ein Ausdruck, den moglicherweise
B.K.S. Iyengar in den Yogadiskurs eingefiihrt hat.3** Der Kérper wird sogar als »gott-
lich« verstanden - laut Steiner eine Grundidee des Hathayogas, die auf tantrischen
Ideen basiere (22.4.2017/3: 3). Anhand dieser Argumentation ldsst sich eine der
Grundlagen heutiger Yogaphilosophie aufzeigen, und zwar das gezielte, eklektische
Verbinden verschiedener indischer Weltanschauungen, hier von der Metaphysik
des PY$s und von Hathayoga-Traditionen. Solche Synthesen haben zwar, wie in

344 »Although he recognizes that the body is perishable, the sadhaka does not regard it with disgust or
distaste but keeps it clean and pure out of respect for the dweller, purusa, within. To that extent, he respects
the body as a temple (see 11.43). As a temple or a church is kept clean each day, the inner body, the temple of
the soul, should be bathed with a copious supply of blood through asanas and pranayama.« (Iyengar, 2002
[1993]: 153f.) Damit wendet sich Iyengar konkret gegen das Stitra 111/40, das im Folgenden besprochen wird.
Jedoch wurde bereits gezeigt, dass sich diese Formulierung schon weit vor Iyengar in Zusammenhang mit
spiritualisierten Korperpraktiken findet. So ging es den Vertreter*innen der frithen Gymnastikbewegung
darum, eine »Personlichkeitskultur« zu entwickeln, »die durch eine >Einheit von Korper, Seele und Geist«
gekennzeichnet sei und die den Kérper als »heiligen Tempel< auffasse.« (Wedemeyer-Kolwe, 2012: 314)



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 339

Kapitel 11.1. skizziert, schon die Yogasutra-Auslegung in Indien seit Jahrhunderten
gepragt, doch nehmen sie im westlichen Kulturraum durch eine gewisse Willkiir-
lichkeit neue Dimensionen an.

Dass dem Korper im Yogastitra nur wenig Bedeutung zugeschrieben wird** und
er sogar in negativem Sinne Erwdhnung findet, wurde in der Gruppendiskussion
iiber Stitra 11/40 ebenfalls thematisiert, das Resultate des ersten niyama-s, Sauca
(Reinheit) aufzahlt: Saucat svanga-jugupsa parair asamsargah. Deussen iibersetzt:
»Aus der Reinheit erfolgt Abscheu vor dem eigenen Leibe und Nichtberiihrung mit
andern.« (1922 [1908]: 526) Deussens Ubersetzung warf auch Steiner in die Gruppe
ein, wo der »Ekel vor dem eigenen Korper« (svanga-jugupsa) sowie die Asozialitat,
die die »Nichtberiihrung mit andern« (parair asamsarga) impliziert, auf Unbeha-
gen, Unverstiandnis und Missfallen stiefs. Doch Steiner nutzte dieses Siitra, um her-
vorzuheben, dass Patafijali in vielerlei Hinsicht veraltet sei (22.4.2017/3: 4-5) - ein
weiteres Mittel, das eine modernisierte Sichtweise legitimieren kann. Die kérper-
zentrierte, alltagsorientierte Interpretationslinie wird demnach auf verschiedenste
Weisen begriindet, sei es iiber einen bewussten Abstand zum Originaltext mit dem
Argument der notigen Aktualisierung oder iiber eine (mal mehr, mal weniger expli-
zite) Uminterpretation.

Die lebendige Diskussion, die sich nach dieser Feststellung um Sttra 11/40
herum entspinnen konnte, entfernte sich weit von Deussens »Ekel« und drehte
sich um ein positives Kérperbild, iiberzogene Schonheitsideale, nachbearbeitete
Fotos und darum, dass es durchaus helfen kénne, wenn dem Kérper und seinem
Aussehen nicht zu viel Bedeutung zugeschrieben wird, sondern innere Werte zih-
len. Der Rahmen heutiger Yogaphilosophie ermdglicht es, tiber hegemoniale Schon-
heitsvorstellungen und Konsumgewohnheiten zu diskutieren. Gleichzeitig bietet
das AY beste Voraussetzungen dafiir, den starken, gesunden, resilienten, gut ausge-
richteten, symmetrischen, schlanken und wahrscheinlich allgemein als schén emp-
fundenen Korper genau jener hegemonialen Schonheits- und Gesundheitsdiskurse
herzustellen. Es zeigt sich ein innerer Widerspruch, der von héchster Relevanz fiir
den Erfolg von korperzentrierter Yogaphilosophie ist: Die Praxis und der mit Yoga
verbundene Lifestyle stellen einen als asthetisch wahrgenommenen Koérper her, tat-
sachlich wird mit sehr viel Einsatz an ihm gearbeitet. Ein solcher Kérper wird einer-

345 Maas fasst diesen Tatbestand so zusammen: »Die geringe Relevanz der Heilung korperlicher Krank-
heiten im Patafijala-Yogas$astra ist keineswegs verwunderlich, wenn man die aus der soteriologischen Aus-
richtung des Werkes resultierende generell negative Einstellung Patafijalis zum menschlichen Kérper
bedenkt. Denn der Kérper gehort nach den Vorstellungen des Sankhya-Yoga zum Bereich der Materie und
damit zu denjenigen Entitdten, von denen sich das Subjekt zur Vermeidung zukiinftigen Leidens trennen
muss. Dariiber hinaus stellt der menschliche Korper in zweierlei Hinsicht eine Gefahrenquelle fiir den
Erfolg der spirituellen Praxis dar. Auf der einen Seite gilt der weibliche Kérper als méglicher Gegenstand
des Verlangens, dem der Yogi mit Begierdelosigkeit (vairagya) zu begegnen hat. Auf der anderen Seite
besteht fiir den Yogi die Gefahr, sich mit den Empfindungen des eigenen Korpers zu identifizieren und so
die Bindung des Subjektes an die Materie zu verfestigen.« (Maas, 2014: 69)



340 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

seits zu sozialem Kapital und gilt als Garant fiir ein gelungenes weltliches Leben.
Gleichzeitig wird dieser Tatbestand diskursiv, tiber yogaphilosophische Inhalte ins
Spirituelle gewendet und genau der gleiche Kérper bringt dann eine ausbalancierte,
physisch und psychisch transformierte Personlichkeit zum Ausdruck. Eben diese
stete Ambiguitédt zwischen materiellem Erfolg und materieller Freiheit durchzieht
heutiges Yoga und ist eines seiner grofden Erfolgsrezepte. Je mehr normative Vor-
gaben das Leben durchziehen, je knapper getaktet die Zeit der urbanen Mittelklasse
ist und je hoher der Druck der Selbstverwirklichung (vgl. Altglas, 2014: 331), desto
erfolgreicher ist sicherlich ein »All-In-One«-Produkt, zu dem heutige Yogaphiloso-
phie wird, indem sie ein materiell orientiertes und gleichzeitig spirituelles Leben
verspricht. Diese Uberlegungen werfen nochmal ein neues Licht auf den Tatbestand,
dass heutige Yogaphilosophie meist deutlich mit den Praktiken heutigen Positions-
yogas zusammenhangt.

Zuletzt eine abschliefende Beobachtung: Patafijalis Diskurs iiber die Nicht-
Selbstheit des Geistes, citta, ein Diskurs, der mit Antiintellektualitdt einhergeht und
sich mit dem Erlangen mentaler Stille beschaftigt, wurde von den Schiiler*innen
meines Forschungsfeldes kommentarlos akzeptiert und tibernommen. Gleichzeitig
istzwar allgemein bekannt, dass der Kérper geméaf Patafijali ebenfalls Nicht-Selbst
ist, jedoch wurde dies durch Verweise auf einen tantrischen, gottlichen Korper
umgedeutet. Mit dem Satz »Du bist nicht Dein Geist, sondern Dein bestes verkoérper-
tes (gottliches) Selbst« lief3e sich die Metaphysik des Forschungsfeldes gut zusam-
menfassen. Und es ist ebenso dieses (transformierte) verkorperte Selbst, durch
dessen Aktivitét sich aufdergewdhnliche Bewusstseinszustiande einstellen sollen.

2.39 Samadhi, Prasenzerfahrungen und Flow

Der Begriff samadhi kommt elf Mal im Yogastitra und 85 Mal im gesamten PYS vor,
an vielen weiteren Stellen wird ohne explizite Nennung darauf verwiesen und er
wird in jedem der vier Kapitel aufgegriffen. Der Terminus hat eine lange, schillernde
Begriffsgeschichte in der indischen Kultur und Literatur:

In the Patafijalayoga tradition and the systems which draw inspiration from it, samadhi
is the highest state of cognitive refinement, synonymous with yoga itself. Pataiijali’s
descriptions of the levels of samadhi provide a rare exposition of the most elevated
states of consciousness, which carry the yogi even beyond individual existence. In the-
istic, tantric systems, samadhi is the mastery of meditative visualizations [...] to the
point when the aspirant’s elemental make-up is dissolved and he becomes completely
merged with the deity. Thereafter, he ascends the levels of consciousness within the
godhead itself. In other systems, especially hathayoga, samadhi is a death-like trance
in which the yogi is insensible to stimuli and even unaware of himself [...]. (Mallinson/
Singleton, 2017: 323)



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 341

Anhand von samadhi zeigt sich, wie unterschiedlich ein Konzept in der Tradition
des PYSs, im Tantra und im Hathayoga verstanden werden kann. Samddhi kann
sicherlich als der wichtigste Terminus des PYSs bezeichnet werden, setzt doch der
Bhasya-Teil des Siitras 1/1 sogar Yoga selbst mit samadhi gleich - damit bezieht
sich der Text allerdings nur auf die hochstmoglichen, das heifdt intensiv versenkten
und durchgingigen samadhi-Zustande, denn es werden verschiedene Level unter-
schieden. Samadhi hat es als finales Glied der astanga-s in den popularen Diskurs
geschafft, doch sind dabei seine diffizilen Abstufungen haufig verloren gegan-
gen. Da auch in meinem empirischen Material kaum Aussagen zu den samadhi-
Schattierungen des Yogastitras vorliegen, sollen einleitende Erklarungen den Stel-
lenwert und den Bedeutungsspielraum des Begriffes im PY$ klaren, um danach die
Interpretationen des Forschungsfeldes zu analysieren.

Samadhi im Pataiijalayogasastra

Das Bhasya zu 1/1 erlautert, dass samadhi eine Art grundlegendes Charakteristikum
des Geistes ist und in jedem Geisteszustand auftreten kann (sarva-baumas-cittasya
dharma), das heifdt in einem unruhigen (ksipta), einem verworrenen (mtdha),
einem zerstreuten (viksipta),®*® einem einplinktigen (ekdgra) und einem stillge-
legten (niruddha) Geist:

Of these, in the concentration that is attainable by a distracted mind, the moment of
concentration is subordinated to the moments of unrest. Such concentration cannot,
therefore, be regarded as pertaining properly to Yoga. But the concentration attained
by a mind which is one-pointed, i.e. occupied with one thought, which brings enlighten-
ment about a real entity, weakens the Klesas, loosens the bonds of Karma and paves the
way to the arrested state of mind, is called Samprajfiata-yoga. (Hariharananda Aranya,
1983 [1963]: 2f.)

Samprajiiata yoga oder samprajiiata samadhi ist folglich eine vergleichsweise nied-
rige Stufe von samadhi im bereits sehr fortgeschrittenen Rahmen, den das PYS vor-
gibt, auf den als finale Stufe asamprajiiata samadhi folgt. Samprajfiiata samadhi
(1/17) konnte mit »samadhi mit Erkenntnis (von einem Objekt)« ibersetzt werden
(»concentration being conscious of an object«, »concentration with content, vgl.
Maas (2009: 273f.), asamprajiidta samdadhi, oder die hochste Stufe von samadhi, die
das PYS$ kennt, mit »samadhi ohne Erkenntnis (von einem Objekt)«. Das Ergebnis
von asamprajiiata samadhi (1/18) ist laut Maas ein schwerwiegendes:

346 Dazu erkldrt Hariharananda in seinem Kommentar: »There can be concentration even with a distrac-
ted mind, but such concentration does not last long, because the basic trait of such a mind is calmness at
one time and restlessness at another.« (1983 [1963]: 3) In dieser Beschreibung eines teils ruhigen, teils auf-
gewiihlten Geisteszustandes findet sich der »normale« Mensch wohl treffend wieder.



342 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

The yogi, in order to let the transcendental self appear within the mental capacity - clear
and uneclipsed by any content of consciousness - even has to detach himself from the
coherence of his own existence as an individual. The yogi, as it were, gives up his empir-
ical personality in order to win his true self. (2009: 274)

Dieses Zitat kehrt den Dualismus heraus, der dem PY$ zugrunde liegt, und zwar,
dass der Yogin auf dem Weg der Befreiung seines purusa zunehmend sein psycho-
physisches Selbst aufzugeben hat. Diese hier beschriebene Form von samadhi ist
nun gleichbedeutend mit kaivalya, der Befreiung aus dem Kreislauf der Wieder-
geburten (vgl. Oberhammer, 1977: 161).3

Neben diesen samddhi-s des ersten Kapitels gibt es noch den samadhi des
Sttras 111/3, der das letzte, achte Glied der astarnga-s bildet. Der in Sitra 111/4
beschriebene Zusammenschluss der letzten drei anga-s, dharana, dhyana und
samadhi wird »das Zusammenbinden« (samyama, PW, s.v.) genannt, dabei handelt
es sich um ein stufenweises Durchdringen eines meditativen Gegenstandes. Alle
drei mentalen Zustdnde stehen untrennbar miteinander in Verbindung und stellen
aufeinanderfolgende Stufen ein und desselben Erkenntnisvorganges dar: dharana
ist das konzentrative Binden des citta an einen bestimmen Ort (vgl. Stitra 111/1) und
dhyana ist darauf aufbauend eine Art verstehende und durchdringende Betrach-
tung des fokussierten Gegenstandes (vgl. Stitra 111/2).3*® Der samaddhi aus Stitra 111/3
ist dann die Objektivierung dieser Betrachtung, »eine erkenntnismafige »-Bemach-
tigung« des Meditationsinhaltes«, mit der einhergeht, »diesen so objekthaft-unmit-
telbar als moglich« zu erfahren (Oberhammer, 1977: 229).3

Die Komplexitét der hier verhandelten Seins-Zustinde kénnte Krsnamacaryas
Aussage, dass die ariga-s ab pratyahara von entsprechenden Lehrern zu lernen
seien, erkliren (Hall, 2012: 86). Der samadhi, den das PYS mit dem Zustand des
Yogas gleichsetzt, ist weder ein »einfacher« samadhi, noch entsteht er aus oder
wahrend einer Koérperpraxis.

Samadhi in heutiger Yogaphilosophie

Anhand der analysierten Interviews, in denen ich konkret nach dem Verstandnis
von samadhi gefragt habe, kann die rezente Deutung des Begriffes im erweiterten
Umfeld des AYs in drei Kategorien eingeteilt werden (mit thematischen Uberschnei-
dungen): 1. Konzentration/Versunkenheit, 2. Erfiillung, 3. Auflésung des Ichs. Im Fol-
genden liste ich einige der Aussagen der Interviewten gemaf$ dieser Systematik auf:

347 Das erste Kapitel erwdahnt zwei weitere Formen von samddhi, sabija und nirbija samadhi, die mit
samprajiiata samadhi und asamprajiata samadhi zusammenhdngen und die an dieser Stelle allerdings
nicht weiter Erwdhnung finden sollen, vgl. Stitras 1/46-51.

348 Vgl. Frauwallner (1953: 433) und Oberhammer (1977: 226).

349 Oberhammer weist zudem darauf hin, dass die Struktur dieses samadhi der Struktur der samapatti
aus Kapitel I gleicht, s. Oberhammer 1977: 177-209 und, in Zusammenhang mit samyama, S.125 und S.228.



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 343

1. Konzentration/Versunkenheit:
»starke Konzentration«, »ganz bei der Sache sein«, »zutiefst konzentriert
seing, »ein eingetaucht sein in das, was grade ist«, »Verschmelzungserfah-
rung« (Skuban, 12.9.2015: 16-17).
»ein Moment von absoluter Klarheit im gegenwartigen Moment« (David,
11.8.2016/2: 16).

2. Erfiilllung (durch das Gefiihl der Entleerung des Geistes):
»ich bin friiher viel gelaufen, und ich kenn’ diesen Zustand, wo du'’s Gefiihl
hast, der Kopfist total leer und du kénntest noch stundenlang weiterlaufen,
»da bist du so voller Endorphine wahrscheinlich« (Hanna, 20.2.2016: 71).
»ich war in einem Finale von diesem Tischtennisturnier und ich war wah-
rend diesem ganzen Finale in diesem Zustand, hatte ich das Gefiihl, ich war
die ganze Zeit nur konzentriert und ich hab’ nur noch gehandelt, ohne driiber
nachzudenken« (David, 11.8.2016/2: 16), »die allumfassende Zufriedenheit«
(ebd.: 20), »dadurch, dass keine Gedanken da sind, oder nur wenige, und man
nur prasent ist, ist es sehr friedvoll« (ebd.: 18).

3. Auflosung des Ichs:
»das stellt sich ein, das passiert, also dass du in diesem bewussten, freien
Zustand bist, das kann ich nicht erzeugen, sondern das entsteht einfach in
einem, von daher kann ich da nicht hinwollen« (Karin, 7.5.2016: 80).
»da gibt’s auch kein Ich mehr, da gibt’'s keine Zeit mehr, da gibt’s keinen
Hunger mehr, nichts mehr. [...] ein modernes Wort dafiir ware Flow« (Sku-
ban, 12.9.2015: 16).

Samadhi ist fiir meine Interviewpartner*innen folglich ein mental hochst fokussier-
ter Zustand, der nicht mit reflexivem Denken, jedoch fiir die meisten (bis auf Skuban)
mitdem handelnden Kérper als Vermittler des aktuellen Erlebens zusammenfallt. Er
wird beschrieben als ein Moment absoluter Gegenwartigkeit im »Hier und Jetzt«, der
mit grofier Zufriedenheit und Gliicksgefiihlen einhergehen kann. Jene Aufmerksam-
keit, die im jeweiligen Moment mit dem Tun zusammenféllt - das oben beschriebene
»Gefiihl der Entleerung des Geistes« -, wird von meinen Interviewpartner*innen
als Gegenstiick zu diskursivem Denken gesehen und ist folglich nicht propositiona-
ler Art. Dieser Zustand wird von einigen direkt als Flow-Erlebnis bezeichnet, und
in starker Form sogar mit einem Runner’s High verglichen. Weller, die Autorin von
Cross Yoga, setzt hingegen, wie im Vorhergehenden bereits zitiert, schon das flinfte
anga, das Zuriickziehen der Sinne (pratydhara), mit einem Zufriedenheit spenden-
den Runner’s High gleich (2017: 15).3° In heutiger Yogaphilosophie findet sich eine

350 Ein Runner’s High entsteht bei anhaltender aerober kdrperlicher Betdtigung; dabei wird unter ande-
rem Anandamid ausgeschiittet, ein Endocannabinoid, das angstlésend und schmerzlindernd wirkt (Fuss/
Steinle/Bindila et al., 2015: 13105), wodurch auch die Beschreibungen eines Zustandes volliger Zufrieden-



344 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

grofde Variabilitat, wenn Sanskritbegriffe und Konzepte der psychologisch-neuro-
logischen Forschung wie das Runner’s High miteinander abgeglichen werden.

Samadhi als Flow

Trotzdem gibt es eine gewisse Einigkeit in den empirischen Daten tiber die Asso-
ziation von samddhi mit einem Flow-Zustand. Zur Einfiihrung seien die wichtigs-
ten Bedingungen fiir das Erreichen eines Flow-Zustandes nochmals zusammenge-
fasst:*! 1. Die Tatigkeit muss genau auf die eigenen Fahigkeiten abgestimmt sein,
und darf 2. weder iiberfordern noch langweilen und sie muss 3. Selbstzweck sein.
Alle drei Aspekte konnen, wie die Interviews zeigen, von sportiven oder kreativen
Tatigkeiten, aber eben auch von AY(1) bedient werden. Im AYI und der damit einher-
gehenden Yogastitra-Interpretation kdnnen die drei Bedingungen fiir Flow sogar
noch besser umgesetzt werden: Zum einen lenkt Steiner, zum Beispiel durch seine
Auslegungen von vairagya und isvarapranidhana, die Motivation hinter der Praxis
diskursiv gezielt Richtung Selbstzweck. Zum anderen basiert AyI grundlegend auf
den anspruchsvollen Bewegungsabfolgen des Ays, erlaubt darin aber Spielraum fiir
ein individuelles Anpassen an die eigenen Moglichkeiten und Grenzen. Auch Nardji,
der ebenfalls individuell angepasstes Ay unterrichtet, geht es darum, in der Praxis
einen Trance-Zustand zu evozieren, und die Ansicht, dass es zwar zuerst um Align-
ment, Prazision und Koérpererleben, letztlich aber um etwas anderes in der Praxis
geht, zieht auch er aus seiner Yogastitra-Lektiire:

And one of the things I feel is really important is this idea of going into a trance state
during practice. And so I think that the key to that is the Vinyasa method, so it’s rhyth-
mic, movement and breath together, because that seems to elicit a certain response in
the body, in the mind, so that’s primarily is what I'm interested in as a teacher. [...] So,
the technique of asana is only important up to a certain point, but it’s sort of a means
to an end, and that’s really what I try and encourage in the students. And that to me is
a direct result of my having studied the Yogasutras. So, it is much more of an embodied
transmission of the Yogasutras rather than actually an exposition on the Yogasutras.
Even though I do both. (Nardi, 7.11.2017: 119-120)

Wie es Nardi bereits andeutet, brauchen Flow-Momente Abstand von einem kon-
kreten Fokuspunkt wie zum Beispiel in der Yogapraxis vom Kérperalignment, denn
damit Flow entstehen kann, miissen Koérper, Emotionen und Sinneswahrnehmun-
gen sogar durch eine voriibergehende Deaktivierung des préafrontalen Kortex aus-
geblendet werden und jegliches analytische, explizite Denken ist in diesem Zustand

heit in Zusammenhang mit Erfahrungen, die als samadhi ausgelegt werden, erklart werden kann, vgl.
Kapitel 111.2.3.9. Anandamid verdankt seinen Namen kurioserweise dem Sanskritwort ananda, was soviel
wie »Lust, Wonne« bedeutet (PW, s.v.).

351 Fiir einen praxisorientierten Blick auf Flow-Zustiande vgl. Kapitel 111.1.3.3.



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 345

unmoglich (Dietrich, 2004: 746). Dass der prafrontale Kortex kurzfristig deaktiviert
wird, bedingt auch die tibrigen Charakteristika von Flow: den Eindruck, vollkom-
men fokussiert zu sein, das damit einhergehende Gefiihl von Zeitlosigkeit und die
Auflosung des Ichs. Doch gleichzeitig ist dieses Im-Hier-und-Jetzt-Sein ein automa-
tisierter, unbewusster Vorgang (ebd.: 758).

Solche gezielt wiahrend der Korperpraxis hergestellten Flow-Zustdnde werden
demnach haufig als samadhi interpretiert. Doch wird die Ubersetzung als »Flow«
dem Bedeutungsraum von samadhi gerecht? Ist Wellers »Personal Record, bei
dessen Erreichen alles andere unwichtig wird und nichts da ist als »diese Erleich-
terung, unendliche Liebe und totales Gliick«, wirklich »Samadhi [...], die Erleuch-
tung, oder sagen wir besser: das Erwachen, das jeder Yogi langfristig anstrebt«?
Ist samddhi so einfach, so korperlich? Nardi formuliert auf meine Nachfrage, ob er
jene praxisinduzierten »Trance-Zustdnde« als samadhi bezeichnen wiirde, etwas
vorsichtiger: »I think it would be arrogant to say that [ would go into samadhi states,
but I certainly know that there is a beneficial transformation of my consciousness
as a result of doing my asana practice.« (7.11.2017: 114) Und Skuban antwortete auf
meine Frage hin, ob sich durch die dsana-Praxis ein samadhi einstellen konne, dass
ein vollkommenes Eingehen in die eigene Praxis vielleicht als einfacher samadhi
bezeichnet werden koénne, dies jedoch kein langfristig transformierender Zustand
sei (12.9.2015/2: 19). Eine Flow-Erfahrung als einen einfachen samadhi zu bezeich-
nen, konnte sich mit der anfangs erlauterten Taxonomie des Bhasyas decken, die
besagt, dass sich in jedem Geisteszustand mehr oder weniger kurze Momente von
samadhi, Versenkung, einstellen konnen, die allerdings nicht synonym zum Zustand
des Yogas sind (s. Bhasya 1/1).

Nach diesen etwas vorsichtigeren Einschatzungen zurtick zu Steiners auf Flow-
Zustinden aufbauendem Evozieren eines samadhi-Erlebnisses, denn die Zusam-
menfiihrung von Flow und samadhi beinhaltet ein Paradox, das bei einigen Teilneh-
mer*innen zu Verstandnisproblemen fiihrt: Das fiir Flow notwendige, autotelische
Handeln soll zu einem dezidierten, explizierten Ziel - samadhi - und damit zusam-
menhangend letztlich zum »Erkennen des wahren Selbst« fiihren. Doch wenn es um
Flow geht und dieser sich durch zielloses Handeln einstellt, wozu dient die Zielvor-
stellung? Warum kann nicht das autotelische Handeln selbst geniigen, fragte sich
Lothar in einer Gruppendiskussion, als er von einem gewissen Druck berichtete,
den der samadhi-Diskurs auf ihn ausiibe:

Wenn ich Yogalehrer bin, muss ich irgendeine Form von samadhi erlebt haben. Und ich
hab’ mich einfach gefragt, ob man’s iiberhaupt mdchte. Bei mir ist’s so, dass ich sag: okay,
ich hab’ viel mehr Spafd daran, mich jeden Tag zu verrenken, und in Muster reinzugehen,
wo ich dachte, die hab’ ich schon mal gelost ... [...] Es geht doch darum, dass Du’s machst,
nicht wie Du’s machst, sondern ob. Und mich drgert immer, dass ich denke, da ist ein Ziel,
und du musst das irgendwie erreichen, weil, keine Ahnung weil. (Lothar, 30.7.2016: 55)



346 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Wiahrend sich in Indien im Laufe einer langen ideen- und begriffsgeschichtlichen
Entwicklung in den verschiedenen sektiererischen Umgebungen unterschiedliche
Bedeutungen von samadhi herausgebildet haben, drangt sich rezenten Akteur*in-
nen die Frage nach der Definition von samadhi und der dahinterliegenden Motiva-
tion auf. In Lothars Aussage klingt die Ansicht an, dass samadhi ein ferner, ja, ein
erhabener Zustand sei, eine Vermutung, die auch in Nardis Zitat und in Skubans
Unterscheidung zwischen »einfachem« und »transformierendem« samadhi steckt.
Genau an dieser Stelle setzt Steiners lebensweltliches samadhi-Verstandnis an, und
er versichert Lothar in seiner Antwort, dass wenn er wirklich so Yoga iibe, wie er
es beschreibe, also einfach nur aus Spaf3 an der Sache, er alles richtig mache und
bereits samadhi-Zustande erlebe (30.7.2016: 56). Und wieder zeigt sich der Weg
als Ziel.®? Im Interview flhrte Steiner dies aus und verkniipfte das Erreichen von
samadhi mit dem bereits besprochenen kriya yoga:

Ich glaube, samadhi ist etwas ganz Einfaches. Es ist einfach zu erreichen. Es ist ein vol-
liges Ankommen im Augenblick, in dem sich Raum, Zeit und sogar wir selbst auflésen.
Und der Kriya-Yoga, iber den wir gerade sprechen, also der Yoga des Alltags, ist eine
Moglichkeit, im Alltag diesen Zustand von samadhi zu erfahren - auch auf der Yogamatte,
deswegen praktiziere ich Yoga, kann ich diesen Zustand von samadhi immer wieder
erreichen. Der Schliissel dafiir ist eben tapas und ishvarapranidhanani, also Mut und
Zufriedenheit. (Steiner, 9.12.2015: 60)

Diese Beschreibung fithrt zuriick zu Flow-Zustdnden. »Mut« ist der »etwas wagen«-
Aspekt, den es braucht, um sich nicht zu langweilen, und »Zufriedenheit« soll auto-
telisches, also nicht zielgerichtetes Handeln férdern. Yoga tiben ist Selbstzweck und
dies istletztlich samadhi, gleichgesetzt mit Yoga und Selbstverwirklichung. In dieser
Zusammenfiihrung von Flow und Selbstverwirklichung zeichnet sich neben einem
noch einmal neu begriindeten Imperativ zur steten Praxis ein wichtiges Moment
heutiger Yogaphilosophie ab, denn diese Handlungsanweisung Steiners deckt sich
unter anderem mit der Idee von Selbstverwirklichung der Self-growth-Psycholo-
gie, die sich in den 1950er Jahren in den USA entwickelte und in die auch Czikscent-
mihalyis Flow-Forschung eingeordnet werden kann. Reckwitz fasst zusammen:
»Andererseits meint Selbstverwirklichung eine alltidgliche Handlung, die Maslow
die »Motivation S(ein)« (b-motivation) im Unterschied zur »Motivation M(angel)«
(d-motivation) nennt und mit einem permanenten Streben nach »Gipfelerlebnis-
sen« (peak experiences) identifiziert.« (2012: 219) Diese »Seinsmotivation« ist »an
einem zweckfreien Erleben des einzelnen Moments in seiner ganzen Intensitat

352 Mit einer dhnlichen Argumentation und Logik lenkt Steiner vom sukzessiven Serienprinzip des klas-
sischen Ays weg und betont vielmehr die Erfahrungen auf dem Weg gegeniiber dem steten Fortschritt auf
der Matte.



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 347

orientiert« (ebd.). Steiner geht es darum, derart definierte samadhi-Zustande mit-
tels seines kriya yogas in jedem Moment des Alltags zu entwickeln, sei es beim Spa-
zierengehen oder beim Geschirrspiilen (30.7.2016: 32). Die Yogapraxis wird damit
auch zu einem Austragungs- und Einlibungsort positiver Psychologie, die den All-
tag mit Gipfelerlebnissen anreichern soll, und der emische Begriff samadhi wird
zur Bezeichnung fiir einen alltdglichen Flow-Zustand. Schon De Michelis umkreiste
dieses Thema im Yogaumfeld und kommt zur Schlussfolgerung, dass solche Gipfel-
erlebnisse, oder »psychosomatische Hochs«, wie sie es nennt, auch zu Abhangig-
keiten fiihren konnen, besonders wenn sie, wie oben beschrieben, mit Erlésung
oder anderen religiésen Versprechen verkniipft sind:

But relevant studies on addiction have also shown that physical exercise is a double-
edged sword: voluntarily induced psychosomatic highs can become addictive and can
take, under certain circumstances, pathological overtones. While this is not likely to hap-
pen in the case of gentler forms of yoga, such a scenario is theoretically possible in the
case of more strenuous forms of the discipline, especially if reinforced by extreme claims
concerning their effects as >religious« or >revelatory« events. (De Michelis, 2004: 257)%*

Die in heutigem Yoga gesuchten Zustdnde, die sich deutlich von den meditativ-
versenkten samadhi-Definitionen des Yogasiitras, aber genauso vom unbewegten,
steingleichen samadhi des Hathayogas unterscheiden, sind zudem deutlich auf Pro-
duktivitat und Anwendbarkeit auf das Leben ausgerichtet, und bekanntlich wird
auch das Handeln selbst im Zustand des Flows immer produktiver. Es geht dem-
nach um psychosomatisch induzierte »Highs«, die das Leben bereichern, produk-
tiver machen, die Stimmung heben und zusatzlich einen schoneren, gesiinderen
Korper mit sich bringen.

Die Lektiire des Yogastitras leitet folglich, und das ist ein wichtiger Unterschied
zur Bhagavadgita oder Hathayoga-Texten, durch seinen Fokus auf einen Zustand
namens samddhi eine Suche nach Flow-Zustdnden ein, die den Alltag durchzie-
hen. Anders gesagt legitimiert eine solche Lesart des Textes eine bereits existie-
rende Suche nach selbstvergessenen Versenkungszustianden, wie sie zum Beispiel
im Umfeld der Self-growth-Psychologie und der positiven Psychologie besteht, mit
einer alten Philosophie. Jedoch ist samadhi, im Gegensatz zu einigen anderen Kon-
zepten, die das Yogasitra eher skizziert als definiert, im Text ziemlich klar nach-
gezeichnet. Und da das Yogasiitra in Steiners Ausbildung tatsdchlich Satz fiir Satz
durchgegangen wird, so auch in den Hausaufgaben der Schiiler*innen, und da
besonders zu Hause weitere Ubersetzungen zu Rate gezogen werden, sind diese
Ausfithrungen in gewisser Weise Teil des Diskurses.

353 Schnébele hat ebenfalls Aussagen in ihren empirischen Daten, die Yoga mit Drogen und Sucht zusam-
mendenken (2009: 245f.).



348 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Als Beispiel fiir den teils unsicheren Umgang der Schiiler*innen mit diesen The-
men soll die Diskussion tiber die Siitras 1/41-46 dienen, die von vier verschiedenen
Stufen von Versenkung (samapatti), handeln, die alle vier in Stitra 1/46 als sabija
samadhi bezeichnet werden, »samadhi mit Sameng, die demnach noch nicht den
finalen, erlosungsrelevanten samadhi-Zustand darstellen. Siitra 1/41 beschreibt
samapatti allgemein: ksina-vrtter abhijatasya-iva maner grahitr-grahana-grahyesu
tat-stha-tad-anjanata samapattih, das Deussen so tibersetzt: »Sind die Funktio-
nen des Cittam unterdriickt, so erfolgt, wie fiir einen klaren Kristall, bei Erkenner,
Erkennen und Erkenntnisobjekt als das Aufgehen in dem letzern [sic!] und das
Durchdrungenwerden von ihm die Samapatti (Erhebung).« (1922 [1908]: 517) Es geht
hier um einen mentalen Zustand, in dem alle vrtti-s, bis auf ein bewusst gewdahltes
vrtti, vollstandig und zuverlassig aus dem Geist verschwunden sind, samapatti ist
dann der Zustand, in dem der Geist von diesem (groberen oder subtileren) Medi-
tationsgegenstand vollkommen eingenommen ist. Als Beispiel fiir diesen Prozess
des totalen Zusammenfallens von Geist und Meditationsobjekt nutzt Sitra 1/41 die
Metapher eines klaren Diamanten (mani), wie das Bhasya prazisiert: »As a transpa-
rent crystal influenced by the colour of an adjacent article appears to be tinged by
it, so the mind resting on an object, and engrossed in it, appears to take its nature.«
(Hariharananda Aranya, 1983 [1963]: 89)

Steiner libersetzt den Begriff samapatti aus Sttra 1/41 mit »Erleuchtung«: »Sind
die Vorurteile (Vritti) minimiert, ist das wandelbare Wesen des Menschen (Chitta)
klar wie ein Diamant. Dann ist das Wahrnehmende, die Wahrnehmung, das Wahr-
genommene miteinander verschmolzen. - Eines steht auf dem anderen, eines
farbt das andere. Dies ist die Erleuchtung (Samapatti).«** Mathias’ Reflexion zu
Siitra 1/41 geht auf Steiners Ubersetzung von samapatti als »Erleuchtung« ein und
setzt samapatti mit einer vedantischen Einheitserfahrung gleich:

Hier wird die Erleuchtung und der eigentliche Prozess beschrieben. So kénnen wir
beispielsweise in den einzelnen Bereichen liber das »Wahrnehmende, die »Wahrneh-
mung« oder das »Wahrgenommene« meditieren, erfahren aber erst im Samapatti, dass
alles EINS ist, jenseits von Meditation, jenseits von Zeit und Raum. »Tat Twam Asi« - »Du
bist Das«. (Hausaufgabe 2. Woche, Mathias: 74-75).

Tat tvam asi, »Das bist Dug, ist das wohl bekannteste der vier mahavakya-s, der
»grofien Satze« des Vedanta, und entstammt der Chandogya Upanisad 6.8.7.3° Diese

354 Inseiner neuen Version libersetzt Steiner samapatti mit »das Zusammenfallen, ein »tiefe[r] Zustand
der Meditationg, https://de.ashtangayoga.info /yoga-sutra-1-ueber-erleuchtung/201126-yoga-sutra-140-41-die-
tiefe-meditation-samapatti-ronald-laura/, Zugriff: 19.9.2021. Da sich die Ausfithrungen der Schiiler*innen
des Forschungsfeldes jedoch auf seine friihere Ubersetzung beziehen, wird weiterhin auf diese verwiesen.
355 »The finest essence here - that constitutes the self of this whole world; that is the truth; that is the self
(atman). And that’s how you are, Svetaketu.« Chandogya Upanisad 6.8.7 iibersetzt nach Olivelle (1996: 152).


https://de.ashtangayoga.info/yoga-sutra-1-ueber-erleuchtung/201126-yoga-sutra-140-41-die-tiefe-meditation-samapatti-ronald-laura/
https://de.ashtangayoga.info/yoga-sutra-1-ueber-erleuchtung/201126-yoga-sutra-140-41-die-tiefe-meditation-samapatti-ronald-laura/

2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 349

Synthese aus Yogastitra und monistischen Inhalten der Chandogya Upanisad, die im
Philosophieunterricht bei Steiner ebenfalls besprochen wurden, bringt fiir Mathias
die von ihm angestrebte Einheitserfahrung zum Ausdruck.3*

In der Gruppendiskussion hatten die Schiiler*innen allerdings Schwierig-
keiten mit diesen »diffizileren« Konzepten, wie Renate es ausdriickte (23.3.2016:
59). Sie erzidhlte von ihrer Unsicherheit dariiber, wie die verschiedenen samadhi-
Abstufungen unterschieden werden kénnen (ebd.). Steiner lenkte in seiner Reak-
tion darauf von den »schwierigen« Fachtermini weg, die Sanskrit bereithalt, indem
er darauf verwies, dass fiir jemanden, der nicht eingeweiht sei, atha®*’ ebenso abs-
trakt sei wie samadhi (23.3.2016: 62). Jedoch erhellen auch die deutschen Begriffe
die Materie nicht unbedingt, so befindet Charlotte in ihrer Hausaufgabe zu den
gleichen Siitras: »Tja ... vom klaren Diamanten bin ich noch etwas entfernt. Mehr
kann ich zu dieser Woche nicht sagen;-).« (Hausaufgabe 2. Woche, Charlotte: 13)
Friederike berichtete in der nachsten Ausbildungswoche etwas ausfiihrlicher von
ihren Problemen, die sie in ihrer Hausaufgabe mit den Stitras 1/41f. hatte:

Also der Diamant ist mir dann immer so vor Augen gewesen. Das vrtti sich als Diamant
vorzustellen ... (Steiner wirft ein: »Das citta.«). Genau, das citta, das man irgendwie
unterscheiden kann, wenn man sich das als Diamant vorstellt, der das Wahrgenommene
einfach filtert und alle falschen Farben, alle falschen Wahrnehmungen, alles Falsche da
rausfiltert, und zuriick bleibt irgendwie dieses edle, dieses glitzernde Wahre. Und dann
hab’ ich mich immer gefragt, ja, wie macht man das eigentlich? Wie kann man sich sicher
sein, dass das, was man jetzt wahrnimmt, was man da fithlt und denkt, nicht irgendwie
gepragtist oder gefarbt oder eingefarbt ist von irgendwas? Und, ja, ich finde, wenn man
da so driiber nachdenkt, dann wird man so vollig kirre. (1,0) Ich find’ das total schwierig.
Und muss man sich jedes Mal fragen, wenn ich jetzt auf irgendwas reagiere: Ist das jetzt
mein wahres Selbst oder nehm’ ich das wirklich wahr? Ist das jetzt 'ne Wahrnehmung,
die ich nur so deute, weil ich so geprédgt bin? Oder ist das jetzt 'ne wahre Wahrnehmung,
die wirklich so dasteht. Und mich beunruhigt das eigentlich. (Friederike, 2.8.2016: 33)

Steiner gab darauf keine inhaltliche Antwort, sondern lobte Friederikes Reflexio-
nen; solche Fragen hitten sich bereits die alten Yogis gestellt und dariiber disku-
tiert und sinniert (2.8.2016: 34). Friederikes Gedanken zu Siitra 1/41, zu der Rolle
von citta und purusa, kdnnen Auskunft iiber eine grundlegende Schwierigkeit im

356 Sie scheint der Definition von samadhi in der Hathapradipika zu dhneln: »Wenn der Atem aufgehort
hat und das Bewusstsein schwindet, so heifst dieses Aufgehen in der Substanz der Allseele (samarasatvam)
Samadhi. Diese vollkommene Identitdt des Individuums (jivanatman) mit der Allseele (paramatman) ist
der alles Verlangen vernichtende Samadhi.« (Walter, 2009 [1893]: 76) Gleichzeitig stellt sich dieser samadhi
erst ein, »wenn der Atem aufgehort hat und das Bewusstsein schwindet, und bezieht sich somit auf einen
Zustand vollkommen am Rande oder gar aufierhalb des empirischen Selbst.

357 Atha wird im Forschungsfeld mit »jetzt« iibersetzt, vgl. Kapitel 111.2.3.1.



350 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Verstandnis von yogaphilosophischen Inhalten geben. Da jeglicher Inhalt an den
Alltag angepasst wird, kann in den Rezipient*innen ein gewisser Druck entstehen,
mit dem eigenen Geist, im eigenen, weltlichen Alltag, zu transformativen Ergeb-
nissen zu gelangen.

Steiner gab auch mehr oder weniger konkrete Meditationshausaufgaben (die
jedoch in der Ausbildung selbst nicht gelibt wurden), mit frei wahlbaren, grobe-
ren und subtileren Objekten, bezogen auf die vier immer subtiler werdenden Ver-
senkungsstufen von samapatti. Lothar fasst seine Erlebnisse mit diesen Aufgaben
zu den Sttras 1/41-46 so zusammen:

- Savitarka samapatti = Transformation verbunden mit rationalem Denken/Um-
setzung durch Meditation z.B. zum Thema Liebe mit der Verbindung von dem Wort,

deren Bedeutung und Erkenntnissen — sehr gut umsetzbar

- Nirvitarka-Samapatti = Transformation verbunden ohne rationales Denken/Umset-
zung durch Meditation z.B. zum Thema Geborgenheit mit Trennung von dem Wort,
deren Bedeutung und Erkenntnissen — begrenzt umsetzbar da:

- nur das reine Gefiihl zu erzeugen und dies zu beobachten funktionierte nicht immer

- hin und wieder erfolgte in mir die Zuordnung »Das ist Geborgenheit« bzw. eine

Bewertung des Gefiihls - welche ich aber immer bemerkte

- nun das Ganze mit subtilen Objekten - etwas zu finden fiel mir sehr schwer, daher
entschied ich mich zum Thema Sehnsucht zu meditieren

- Savichara Samapatti/meditieren mit Bewertung, Zuordnung und Identifikation
- Nirvichara-Samapatti/meditieren ohne Bewertung, Zuordnung und Identifikation

— hierbei safd ich mehrmals ca. 20 min und versuchte zuerst den Savichara und dann

den Nirvichara Zustand zu erreichen

— Savichara schien leichter zu sein als Nirvichara da ich fiir »Sehnsucht« nur ein Gefiihl

habe und merkte das ich es an irgendeinem Objekt festmachen wollte

— im Nachhinein iiberlegte ich, ob das Thema Sehnsucht die richtige Wahl war.

(Hausaufgabe 2. Woche: 73-93)

Seine Entscheidung, seinen Geist mit »Liebe«, »Geborgenheit« und »Sehnsucht«
in Eins fallen zu lassen, zeigt die Schwierigkeiten auf, die heutige Interpretationen
zur Folge haben konnen. Uber den letztmoglichen Zustand schreibt Lothar dann:
»da ich Nirvichara-Samapatti nicht regelmafdig erfahren habe, hielt ich von dieser
Umsetzung Abstand«. Anhand dieser Reflexionen zeigt sich erneut, wie schwierig
es fiir Schiiler*innen ist, allein durch eine individuelle und vom Ursprungskontext



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 351

entfernte Lektiire des Yogasiitras zu eindeutigen Handlungsanweisungen im All-
tag und zu klaren Wissensbestdnden zu gelangen. Beziiglich meditativer Konzepte
und Zustande ist heutige Yogaphilosophie bisher eher unprazise und ermangelt
konkreter Techniken.?®

Einfacher wird es, wenn die in den genannten Sitras beschriebenen samadhi-
Formen als »Flow« interpretiert werden und die Yogapraxis als Ubungs- und Erfah-
rungsraum fungiert. In diesem Kontext wird haufig argumentiert, dass das voll-
kommene meditative (mentale) Eingehen in die Kérperpraxis auch den Zustand
von samdpatti beziehungsweise samadhi hervorrufen kénne, und dies kann wiede-
rum als Beschreibung einer Flow-Erfahrung verstanden werden. Lothar schreibt
in seiner Hausaufgabe zu Stitra 1/40 und 1/41 dementsprechend: »[...] auch wenn
Praxistage unterschiedlich waren, spiirte ich die Einheit von Subjekt, Objekt und
Wahrnehmungsprozess beim Uben.« (Hausaufgabe 2. Woche, Lothar: 76) Durch die
Korperpraxis induzierte, vollkommen versunkene Flow-Erfahrungen und (oftmals
mit Flow zusammenhangende) als vedantisch ausgedeutete Einheitserfahrungen
lassen sich fiir rezente Interpret*innen leichter mit samadhi verkniipfen als die einer
sitzend-meditativen Tatigkeit entsprungenen Zustinde, von denen das PY$ erzihlt.

2.3.10 Purusa, atman und kaivalya: Zwischen Selbstbeobach-
tung, Selbstsuche und Selbstverwirklichung

Dieses letzte grofde analytische Kapitel zu heutiger Yogaphilosophie beschaftigt sich
mit einem komplexen Thema, und zwar mit den Seelenvorstellungen in den empi-
rischen Daten. Jedoch ist an die Stelle des christlich gepragten Wortes »Seele« der
Terminus »wahres Selbst« getreten, der einen unsterblichen Kern denominiert, der
jedem Menschen innewohnt, und im Forschungsfeld eine gingige Ubersetzung fiir
purusa ist. Im Begriff des »Selbst« zeigt sich die Flexibilitat heutiger Yogaphiloso-
phie in besonderer Auspragung: Einerseits kann damit jenes »wahre, unsterbliche
Selbst« gemeint sein, andererseits wird mit dem »Selbst« das empirische Selbst, das
heifdt die eigene Personlichkeit, der eigene Charakter, Geist und Korper assoziiert.
Dass fiir das empirische Selbst und das unsterbliche Selbst im Deutschen (sowie
im Englischen) das gleiche Wort verwendet wird, tragt sicherlich zur sukzessiven
und lustvollen Vermischung beider Konzepte bei, etwas, das schon B.K.S Iyengar
vorlegte.3> Die grofde Bedeutung, die der phanomenologischen Selbstheit in west-

358 Zwar lief? Steiner die Ubenden in den ersten beiden Ausbildungswochen selbst gewihlte Meditatio-
nen anbieten, jedoch wurden solche Praxisiibungen nicht direkt mit Konzepten des Yogasiitras assoziiert.

359 »lyengar uses the term sself< to translate the Sanskrit atman (for example, LOY: 51), but he also uses
»soul¢ and »>spiritg, at times with added qualifiers (see note 11 here). This multiplicity of translations can be
somewhat confusing [...]. This brief terminological discussion also provides us with a demonstration of why
the term»Self-realization< has become so successful in Neo-Vedantic (and related) discourses: its ambiguity
as descriptive of both material and intellectual operations works perfectly well in whichever way the rela-
tionship between the two terms »self<and >God«is defined. And if such relation is not defined, or defined in



352 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

lichen Gesellschaften zugesprochen wird, ist zum Beispiel sedimentiert im positiv
besetzten Wort »Selbstbewusstsein«.

Im Forschungsfeld und im Yogaumfeld im Allgemeinen spielt das Konzept der
»Selbstsuche« eine wichtige Rolle. Es lasst entweder anklingen, dass etwas verlo-
ren gegangen ist, das nun gesucht und wiedergefunden werden muss, oder aber,
dass etwas bisher Inexistentes aufgespiirt werden soll. Beide Deutungsmoglich-
keiten kénnen wiederum in Verbindung mit einem empirischen Selbst stehen, das
optimiert werden kann, das wachsen und moglichst zu seinem vollen Potenzial
gelangen, also sich verwirklichen soll, sei es in Bezug auf den Kérper (Stichwort
Alignment), auf Emotionen (Stichwort maitri (Liebe)) oder die Psyche (Stichwort
Gegenwartigkeit und Konzentration). »Selbstsuche« kann sich jedoch ebenso - und
oft mit dem empirischen Selbst eng verwoben - auf das metaphysische Selbst bezie-
hen, das im Laufe des Lebens verschiittet wurde und wieder freigelegt werden
muss, wie Skuban mir erldauterte: »Ja, nattirlich suche ich es. Wir suchen es alle, ob
wir es wissen oder nicht. Atman. Wer ist letztlich nicht auf der Suche nach dem, was
er ist.« (7.6.2016: 47) Im Forschungsfeld sind beide Instanzen tiefgehend vernetzt,
da es darum geht, mittels gewisser psychosomatischer Praktiken ein empirisches
Wissen dariiber zu erlangen, nicht das psychosomatische Selbst zu sein, sondern
eben jenes (bis zu diesem Punkt der Erkenntnis nur imaginierte) wahre Selbst.

Ich argumentiere im Folgenden, dass sich im Diskurs um die Dichotomie zwi-
schen empirischem Selbst und dem wahren, metaphysischen Selbst die grundlegen-
den Topoi heutiger Yogaphilosophie zuspitzen. Die empirischen Daten offenbaren
eine flexible Uberlagerung dieser beiden Versionen von »Selbst« und im Folgenden
werden vier sich tiberschneidende sowie sich gegenseitig bedingende Auslegun-
gen von purusa herausgearbeitet. Damit zusammenhangend stehen Selbstkonzepte,
die sich fluide zwischen beiden Selbst-Begriffen bewegen und die teilweise deut-
lich von einem bestimmten Verstdandnis von Achtsamkeit beeinflusst sind. Zur Ein-
leitung dient eine Skizze der metaphysischen Entitit purusa im PY$ (1) sowie ein
Einblick in Iyengars einflussreiche Darstellungen (2). Die folgenden Unterpunkte
geben das empirische Datenmaterial wieder: »Purusa als Beobachterinstanz« (3),
»Purusa als transzendentes, wahres Selbst« (4), »Purusa als isvara (Gott), ein ideal
gedachtes Wesen« (5), und »Purusa als Gott vs. der gottliche Korper« (6). Alle
Setzungen von purusa sind mit dem empirischen Selbst, seiner Entwicklung und
Transformation verwoben.

contradictory ways within the same text (as is often enough the case in Modern Yoga sources), the readers
will be free to interpret it according to their inclination: whether the two entities are identical, or whether
one is part of the other, or whether the two are completely distinct, the term >realization< works. Indeed, it
can even be made to accommodate non-theistic, materialistic, skeptical or agnostic convictions if instead of
»selfcand »>God< one uses terms such as >living spirit< and »divine spirit¢ (ibid.: 50) or >individual soul« and
»Divine Universal Soul« (ibid.: 28).« (De Michelis, 2004: 223f.)



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 353

Purusa im Patafijalayogasastra (1)

Die Reichweite dieser metaphysischen Entitdt wird gleich von den Anfangs-
Stutras 1/2-4 verdeutlicht: 1/2, yogas citta-vrtti-nirodhah, definiert Yoga als das voll-
kommende Stillstehen aller psychisch-emotionalen Regungen. Sitra 11/3 fahrt fort:
tada drastuh svariipe ‘vasthanam, »Dann wird erreicht das Bestehen des Sehers
(des Purusa) in seiner eigenen Natur.« (Deussen, 1922 [1908]: 511) Und Siitra 1/4
erldutert weiter: vrtti-sarupyam itaratra, »Im andern Falle teilt er die Natur der
Funktionen.« (Ebd.: 512) Purusa nimmt demnach erst dann seine eigene Gestalt an,
wenn das empirische Selbst, das Teil von prakrti, der materiellen Welt ist, authort
zu existieren, denn solange irgendwelche »Funktionen, Geistesregungen da sind
(vrtti-s), identifiziert sich purusa mit jenen Regungen, und dies ist der Grund fiir
die fundamentale Unwissenheit (avidya), die den nicht erlésten (und in prakrti
gefangenen) Menschen verblendet und ihn nicht erkennen lasst, was er eigentlich
ist, und zwar purusa. Dieses metaphysische Selbst ist vollkommen inaktiv, eine
Vorstellung, die bei aller Divergenz von allen indischen Traditionen geteilt wird:

Knowledge of the true nature of the self becomes an oft-recurring theme in Indian
religious thought. This self was thought of in various ways: some thought it was pure
consciousness, others added bliss, others again took both away and stated that the true
self was as unconscious as a stone. But all agreed on one thing: the true self never acts.
And this was crucial because this feature of the self turned knowledge of the self into
a prerequisite for liberation from the cycle of rebirth and karmic retribution. (Bronk-
horst, 2011: 19)

Doch wie realisiert dieser vollkommen passive purusa nun sich selbst, wie 10st er
sich von der Illusion, das empirische Selbst zu sein, wenn er doch nichts Aktives
tun kann? Patafjjalis Antwort darauf heift viveka-khyati, das Unterscheidungswis-
sen, dem tatsédchlich die Transformation des empirischen Selbst vorausgeht, und
zwar die Transformation der hochstmoéglichen empirischen Instanz, des buddhi-
Anteils des citta. Buddhi steht in der Liste der 25 tattva-s (»Grundprinzipien«, PW,
s.v. tattva) des Samkhya in der Entwicklungsstufe direkt unter purusa, sie ist sozu-
sagen die subtilste Stufe der prakrti, und nur sie kann den fundamentalen Unter-
schied zwischen sich selbst (citta, empirisches Selbst) und purusa (metaphysi-
sches Selbst) erkennen, woraufhin Letzterer von seiner illusorischen Bindung an
die Materie (prakrti) befreit ist. Die prakrti, die materielle Natur, ist demnach eine
Art Sprungbrett zu kaivalya, sie existiert laut Samkhya und Yoga ohnehin nur des-
wegen, um purusa, ihren »Herrng, zu seiner wahren Natur zu fiihren.

Samadhi ist in diesen Zusammenhdngen der hochste Zustand im Prozess der
Transformation des Geistes in Form des Zur-Ruhe-Bringens, um purusa hervor-
kommen zu lassen. Diese Umwandlung geht Schritt fiir Schritt vonstatten (davon
erzahlen zum Beispiel die unterschiedlich versenkten samadhi-Zustiande), doch



354 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

die Realisation des purusa bringt einen vollkommenen Umwandlungsprozess
der Personlichkeit mit sich, besser gesagt ein Hintersichlassen der empirischen
Personlichkeit:

Until the mind and all the organs completely cease to function, the state of resting in
Purusa cannot be attained. [...] So as long as the mind continues to be affected by its
modifications there would, therefore, be the impure, empirical seer. >l am the cogniser
of knowledge« - this feeling is its true character. When cognition ceases completely, the
Knower of that quiescent state who remains in his own self is Purusa, or the real Seer.
(Hariharananda Aranya, 1983 [1963]: 91)

Purusa ist in diesem Bild lediglich verdeckt, denn eigentlich ist er immer da, er
muss nur durch gewisse Methoden, und zwar laut PY$ durch intensive Meditation,
wieder aufgedeckt werden. Gemafd der Weltsicht des PYS sind demnach empiri-
sches Selbst und metaphysisches Selbst absolute Gegenpole. Trotzdem muss sich
das empirische Selbst, das citta, hin zu einem Zustand starker Konzentration und
Geistesstille verwandeln, damit das metaphysische Selbst hervorkommen kann. Fiir
den Yogin geht damit ein zuriickgezogener (asketischer) Lebensstil einher sowie
ein vollkommenes Hintersichlassen der eigenen Vergangenheit und das Ausschal-
ten aller vergangenen Pragungen (samskara-s), unter anderem durch tapas, aske-
tische Entbehrungen.

Dies ist dann die letztendliche Befreiung, die das PYS mit dem speziellen Ter-
minus kaivalya, »Alleinheit« (PW, s.v.), versieht. Im Gegensatz zum Vedanta gilt
der purusa dann namlich als »vereinzelt« (kevala) und von aller Materie befreit.
Eine Entitit wie brahman, eine grofRe »Uberseele, existiert in der Metaphysik des
PYS$ nicht, was mit ganz grundlegenden ontologischen Unterschieden zwischen
Samkhya/Yoga und Vedanta zusammenhingt. Gemaf} der Weltsicht des PYSs
hat jeder Mensch einen eigenen purusa, und diese Vielzahl von purusa-s besteht
auch nach Befreiung von der Materie (nach dem Tod des Menschen) fort. Trotz-
dem ist aufgrund der Lehren indischer (vedantisch gepragter) Yogalehrer wie
Krsnamacarya, Jois und Iyengar meist atman, der Terminus des Vedanta fiir das
unsterbliche Selbst, in Verwendung. Tatsachlich sind der Begriff und das Kon-
zept purusa in Krsnamacaryas und Jois’ Yogaphilosophie inexistent, demnach ent-
stammen die rezenten Ausdeutungen, die im Folgenden erldutert werden, nicht
der Ay-Linie. Allerdings entsprechen auch die im Vorhergehenden geschilderten
Grundlagen des Textes nur bedingt heutigen Bediirfnissen, und erneut greift die
notwendige Flexibilitat heutiger Yogaphilosophie, um verschiedene Weltsichten
eklektisch und haufig auch situativ miteinander zu verbinden, wie es die indischen
Lehrer, allen voran B.K.S. Iyengar, so iberzeugend vorbereiteten.



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 355

Iyengars flexibler Einsatz von purusa (2)

Woraus jedoch speisen sich die rezenten Auslegungen? Wahrend sich Krsnamacarya
und Jois mit Referenzen auf purusa bedeckt hielten, verwendet B.K.S Iyengar den
Begriff zwar nicht in seinen allgemeineren und praxisorientierten Publikationen,
dafiir gewinnt er in seinem Buch Light on the Yoga Sitras of Patafijali von 1993
an Bedeutung. lyengars monistische Theorien werden im Forschungsfeld nicht
direkt diskutiert, doch seine populadre Reinterpretation von Yogaphilosophie kann
im vernetzten, globalisierten 21. Jahrhundert und besonders in den Kreisen der
von Krsnamacarya abstammenden Yogalinien als grundlegendes Deutungsarsenal
verstanden werden, besonders, da sich Krsnamacarya und Jois mit der expliziten
Vermittlung von Yogaphilosophie zuriickhielten. Iyengars originelle Auslegungen
bieten auch fiir den Diskurs um das »wahre Selbst« einen fruchtbaren Boden fiir
heutige Interpretationen, wenngleich diese wiederum in eine etwas andere Rich-
tung steuern. Dennoch erweist sich Iyengars Interpretation fiir viele der grundle-
genden Tendenzen heutiger Yogaphilosophie als richtungsweisend.

Ein wichtiges Ereignis seiner Darstellung ist, dass purusa zu einem Synonym
fiir dtman wird, verstanden als »individual soul« (Iyengar, 2002 [1993]: 79), etwas,
das im Forschungsfeld ebenfalls giangig ist. Dieser vedantischen Richtung folgend
nennt lyengar isvara, der in Siitra 1/24 als purusa visesa, als »spezieller purusa,
bezeichnet wird, »Universal Soul« sowie »God« (ebd.), wodurch auch brahman in
die Philosophie des Yogastitras Einzug halten kann. Laut Autor geht es beim Trans-
formationsprozess, den der Text beschreibt, um eine Verschmelzung von (miila)
prakrti*® und purusa: »The merging of nature into spirit is a divine marriage, which
becomes possible through the work of yoga.« (Ebd.: 128) An dieser Stelle taucht in
Iyengars Interpretation, wie schon in der von ihm entwickelten Kérperpraxis, die
Figur des perfekten Gleichgewichts (»perfect equilibrium«) auf. Wenn die Natur,
prakrti, mit ihren drei Eigenschaften rajas, tamas, und sattva in solch einem per-
fekten Gleichgewicht ist, entsteht eine »Divine Union« zwischen purusa und einer
vollkommen ausgeglichenen miila prakrti (ebd.: 132).3°! Diese Umdeutung der Rolle

360 Miila bedeutet »Wurzel« (PW, s.v.). Diese urspriingliche Form der Urnatur prakrti steht in Zusammen-
hang mitihren drei Konstituenten (guna-s), rajas, tamas, und sattva. Die drei Eigenschaften der prakrti sind
in ihrem unentfalteten Zustand als miila prakrti noch im Gleichgewicht, wahrend sie nach der Evolution,
also nach ihrer Entfaltung, im vollen Entwicklungsprozess sind. Aus diesem Prozess entsteht gemaf3 der
Ontologie des Samkhya/Yoga die gesamte phanomenale Welt (also alles aufRer purusa).

361 Schon Eliade (1999 [1962]: 104) hat argumentiert und durch seine Breitenwirksamkeit popularisiert,
dass das Yogasttra einen Prozess der »Enstase« (samprajiata samadhi) und darauf aufbauend einen im
Leben erldsten Zustand (kaivalya) beschreibt. Burley hingegen fasst zusammen, dass sich gemaf3 der Welt-
anschauung von Samkhya und Yoga prakrti nach der Befreiung des purusa regelrecht auflost und in ihren
urspriinglichen, vollkommen unentfalteten Zustand zuriickkehrt, was der urspriinglichen Bedeutung von
mula prakrti entspricht: »That both Samkhya and Yoga conceive kaivalya to be a disembodied state is evident
in the classical texts. A biological body, being part of our empirical world and perceived as an item within a
wider physical environment, is thoroughly dependent upon prakrti’s manifestation. And, as the Yogasttra
and Samkhyakadrika insist, purusa’s aloneness coincides with the return of prakrti and its three constituent
strands to their original unmanifest homeostasis, their purpose having been fulfilled (YS 4.34, SK 68).«



356 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

prakrti-s fiihrt zu Iyengars Alignment-Verstandnis, mit dem er die perfekte Aus-
richtung von Kérper, Geist und Emotionen als Weg zur Befreiung beschreibt. Purusa,
»der Meister«, von Samkhya und Yogastitra als vollkommen passive Entitdt ver-
standen, die sich erst zeigen kann, wenn alles Aktive zur Ruhe gekommen ist, wird
bei Iyengar zum Agens, und damit ist sprachlich eine Dopplung von Noten: »If the
master maintains constant watchful awareness of his consciousness, associates
with nature without attachment and remains a witness, nature (prakrti) leads its
owner, the soul, to freedom, moksa.« (Ebd.: 134) »Der Meister«, purusa, beobach-
tet folglich sein eigenes reines Bewusstsein - eine Fahigkeit, die purusa im Yoga/
Samkhya-System nicht besitzt, da er nichts als reines Bewusstsein ist. In dieser
Wendung wird purusa demnach zu einer rein beobachtenden, bewussten Instanz
(die Teil des Geistes sein muss) und ist gleichzeitig das ultimative, reine Bewusst-
sein. Diese Emphase Iyengars wiederholend stellt ein*e im Umfeld des polnischen
Iyengar Yogas Interviewte*r fest, und zeigt dabei auf, dass diese Beobachtungsfa-
higkeit als aktiv trainierbar verstanden wird: »It teaches observation. Yoga, above
all, teaches observation.« (Konecki, 2015: 185)

Iyengar geht noch einen Schritt weiter - fiir ihn geht es bei der Praxis von Yoga
nicht mehr um Trennung von purusa und prakrti und die Vereinzelung von purusa
(kaivalya), sondern um deren spirituelle »Kooperationg, die zur »Befreiung« fiihrt:
»As our physical essence is sperm or egg, so our spiritual essence is the soul. Their
relationship should be based on co-operation. It is the creative relationship of purusa
and prakrti which leads to freedom.« (Ebd.: 151) Purusa muss somit direkt mit der
Yogapraxis zusammenhangen oder durch sie zu erreichen sein, und tatsachlich steht
er in [yengars Version ganz direkt mit dem psychosomatischen Komplex in Kontakt:

Bracing of the inbreath is the evolution of the soul or the ascending order of the purusa.
When the self comes in contact with the physical body, inhalation is complete. Here,
the purusa embraces prakrti. The outbreath moves from the external body towards
the seer, layer after layer. It is involution, or the descending order of prakrti to meet its
Lord, purusa. If the inbreath is the divine union of purusa with prakrti, the outbreath is
the union of prakrti with purusa. (Ebd.: 151)

Im Gegensatz zu lyengars Umfunktionierung von prakrti, in beinahe tantrischer
Manier, in der eine rituelle Vereinigung von mannlichem Prinzip (§iva) und weib-
lichem (Sakti) abgestrebt wird und prakrti als weibliches Prinzip eine vitale Rolle

(Burley, 2007: 140) Damit einhergehend ist ein im Leben befreiter Zustand nicht mit dem Weltkonzept des
Yogastitras vereinbar, wie auch Mallinson und Singleton restimieren: »However, the continued presence
of the jivanmukta’s body in the liberated state is philosophically problematic on account of the two stages
of samadhi (with and without cognition, 9.1.3), and because the modifications must be entirely abolished
before the highest wisdom manifests - facts which did not escape the text's commentators, and which ulti-
mately made living liberation an unsustainable notion within Patafijala yoga.« (2017: 399)



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 357

spielt, ist das so wichtige Gegenstiick zu purusa aus der im Forschungsfeld anzu-
treffenden, iibergeordneten Metaerzdhlung von Yogaphilosophie jedoch beinahe
verschwunden. Der volle Fokus liegt auf purusa, einem Begriff, der verschiedene
Zuschreibungen bekommt.

Purusa I: Purusa als Beobachterinstanz (3)

Das Bild, das sich anhand meiner Daten vom Begriff purusa nachzeichnen lasst, ver-
steht ihn, haufig drastu(h) genannt, als einen »inneren Beobachter«, wie es schon
Iyengars Deutung vorlegte. Diese Auslegung erlaubt auch Teilnehmer*innen, die
nicht religios sind, mit dem Begriff zu arbeiten. Anton definiert in seiner Hausauf-
gabe zu Stitra 1/4:

Hier erfahren wir, dass Drastuh (kann auch als Synonym von Purusha betrachtet wer-
den) unser Wesenskern ist. Er ist der Beobachter beziehungsweise das, was sieht. Dabei
ist Drastuh unveranderlich. Citta ist wandelbar durch vrtti. Hier lernen wir auch, dass
Drastuh nicht der Geist und seine Bewegung ist. Citta ist das Feld der Wahrnehmung
(der Erkenntnis). Wir nehmen nur das Spiegelbild der Welt wahr, gefarbt durch unsere
Erfahrung. (Hausaufgabe 1. Woche, Anton: 36)

Drastuh, die Genetivform von drastar, »der da sieht, schaut« (Pw, s.v.) in der das
Wort im so prominenten Stitra 1/4 auftaucht, wird zum Begriff fiir eine vollkommen
neue Entitdt. Purusa in seiner Funktion als drastuh wird zu einer inneren Instanz,
deren Natur ein (wertfreier, distanzierter und bewusster) Beobachterzustand ist,
wie er auch in moderner Achtsamkeit gelehrt wird:

Angenommen, jemand kommt zu mir und reizt mich in irgendeiner Weise und ich ver-
halte mich wie ein wilder Trottel vor lauter Wut, ich habe mich total vergessen und
mich hineingezerrt in diese Situation. Da, wiirde ich sagen, ist wenig Bewusstheit da,
da ist ein Wesen, das wertet und halb durchdreht. Viel Purusha wiirde bedeuten: Viel
Klarheit, Distanziertheit im Sinne von Losgeldstheit, achtsam - es wiirde am Ende zu
einer ganz verniinftigen Reaktion fithren, aber es ist wenig von einem Ich da, das sich
gekrankt fihlt. Das citta ist weniger aktiv in einer Weise, auf die es die Situation in »bin
ich« oder »bin ich nicht« einteilt - das ist eigentlich das, was es am stdrksten zum Aus-
druck bringt. Das ist diese manas-Qualitdt in der Kooperation mit dem ahamkara: Bin
ich, bin ich nicht, will ich, will ich nicht. Und wenn das nicht so stark da ist, dann kann
einfach reine Prasenz mehr da sein. (Skuban, 7.6.2016: 40)

Das Erreichen von purusa ist demnach kein fernes Ziel, sondern kann jederzeit im
Alltag hervorgerufen werden, indem sich ein prasenter, (vom Ich und dem Objekt)
distanzierter, klarer Zustand einstellt, ja, »es gibt vielleicht einfach nur mehr oder
weniger Einflief3en dieser Purusa-Wirklichkeit in unser Leben« (ebd.: 39). Skuban



358 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

sowie alle anderen von mir zu diesem Thema befragten Yogalehrer (Steiner, Scott,
Nardi) zeigen sich als Vertreter eines Interpretationsstranges, der sich auch in der
modernen Yogaforschung in gewissen Kreisen etabliert hat, zum Beispiel bei Chris-
topher Chapple und lan Whicher. Whicher {ibersetzt dafiir das Sttra 1/2 mit »Yoga
is the cessation of [the misidentification with] the modifications of the mind« (1998:
1, cf. 1995: 47).« (Burley, 2007: 139) Burley kommentiert diese Auslegung kritisch:

The expression inserted in brackets by Whicher is crucial to his interpretation, and
yet he does not attempt to justify its inclusion. Rather, he merely asserts it and then
proceeds to examine the entire Yoga system in the light of this assertion, as though his
translation of the aforementioned siitra were uncontroversial. It is, however, extremely
controversial, for it allows Whicher to claim that the goal of Yoga is not to induce the
cessation of mental activities or s modifications of the mind« (citta-vrtti) themselves, but
consists in merely the cessation of misidentification with those activities or modifica-
tions. The implication of Whicher’s translation of this important sutra is therefore that
mental activities (states, modes) can continue after the attainment of Yoga’s goal, and,
moreover, that they can do so in a way that has been >purified«< of any misidentification
with those activities or with the mind itself. (Ebd.: 139)

Es gehtin einer solchen kontroversen Interpretation nicht mehr um ein Entweder-
Oder, also entweder Aktivitat des citta oder Selbstrealisation des purusa, sondern
lediglich um das Uberfiihren von citta in einen Zustand von »Reinheit«, im gleichen
semantischen Feld wie die »Klarheit« Skubans - ein Zustand, der die Selbstrealisa-
tion des purusa mit sich bringt. Um genau eine solche transformierte Weltsicht und
die damit einhergehende veranderte individuelle Identitat geht es in heutiger Yoga-
philosophie, Prioritat ist, dass all dies inmitten der Welt stattfindet, und dement-
sprechend fasst Burley Whichers Interpretation zusammen: »In accordance with
his overall emphasis on misidentification, Whicher’s vision of the goal of Yoga is
one in which the yogin is liberated from a false sense of identity but not from the
world as such.« (Ebd.)

Zwar beschreibt die Samkhyakarika, das bekannteste Samkhya-Werk, purusa
(drastr) als »witness, free, indifferent, a spectator and inactive« (Bryant, 2009: xlvi),
trotzdem machen ihn diese Charakteristika nicht zu der weltlichen Instanz, zu der
er im Forschungsfeld wird. Es kann jedoch von Analogien zwischen dem Yogastitra
und Achtsamkeit gesprochen werden, durch die die Rezeptionen im Feld iiber-
haupt moglich werden. Eine grofde Differenz zum Ziel des Yogasiitras ist, dass es
den Akteur*innen im Feld um eine bestimmte Art des In-der-Welt-Seins geht, und
dazu tragt auch die dort etablierte Beobachterposition bei. Katrin berichtete in
einer Philosophiesitzung: »[...] wenn man anfingt, den Beobachter einzuschalten,
also die Emotionen rausnimmt und nicht auf irgendeiner personlichen Ebene wir-
ken lasst, sondern wirklich wie einen Schritt zurticktritt aus der Position, aus der



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 359

leidvollen, in der man grade ist, dann machen sich neue Tiiren auf.« (25.7.2015/2: 34)
Renate verwies auf Katrins obige Aussage hin direkt auf John Kabat-Zinns »Mind-
fulness-Based Stress Reduction« (MBSR) und Steiner bestatigte diese Assoziation
mit der Aussage, dass es sehr viele gute Studien zur Wirkung von Achtsamkeits-
training gebe (25.7.2015/2: 38). Ein solches Einnehmen einer wertfreien Beobach-
terposition, die beim Ankommen im Hier und Jetzt helfen soll, findet sich tatsach-
lich prominent im Achtsamkeitstraining, das der amerikanische Molekularbiologe
Kabat-Zinn in den 1970er Jahren entwickelte. Wahrend es bei Kabat-Zinn allerdings
keinen speziellen Begriff dafiir gibt (und insbesondere keinen aus einer indischen
Tradition), etabliert sich im Forschungsfeld zunehmend »drastuh« oder manchmal
in der Nominativform »drstar«. Wird purusa allerdings als eine solche beobach-
tende Instanz verstanden, die aktiv eingeschaltet werden kann, muss diese logi-
scherweise ihren Sitz im menschlichen Geist haben, der laut Yogasiitra das citta ist.

Auf verschiedene Formen von Aufmerksamkeit wurde bereits im Unterpunkt
tristhana im Zusammenhang mit den Kérpertechniken des Ays verwiesen und im
Riickgriff auf neurologische Studien zwischen einer singular fokussierten Aufmerk-
samkeit (FA) und einer Open-Monitoring-Aufmerksamkeit (OM) unterschieden, die
sich ebenso durch die Methoden von tristhdna entwickeln kdnnen. Beide Formen
von Aufmerksamkeit konnen durch verschiedene Techniken wahrend der Yogapra-
xis etabliert werden, doch wird oM in Studien meist mit Achtsamkeitstraining in Ver-
bindung gebracht und mit Eigenschaften, die in diesem Punkt mit purusa verkniipft
wurden: Open Monitoring »involves a non-judgmental, non-selective awareness of
the present moment« (Milliere/Carhart-Harris/Roseman et al., 2018: 3). Josipovic
(2014: 11) assoziiert sogar FA, OM und Flow-Zustdnde miteinander, da alle drei eine
Deaktivierung des intrinsischen Netzwerks mit sich bringen, doch er betont, dass
lediglich fortgeschrittene Formen von FA und oM zu Versenkungszustanden fiihren,
in denen phdnomenaler Inhalt signifikant reduziert ist, und er bezeichnet FA und
oM dementsprechend als Meditationen mit »object-only approach« (ebd.).3¢? Acht-
samkeitstraining, beispielsweise nach Kabat-Zinn, bringt also eine Reduktion der
subjektiven Seite der eigenen Erfahrungen, der intrinsischen Netzwerke mit sich.
Es evoziert selbstvergessene Zustande, jedoch bei gleichzeitiger Aktivierung der
extrinsischen Netzwerke. Achtsamkeitstraining mittels FA- und oM-Methoden ruft
folglich einen Geisteszustand mit speziellem (extrinsischem) phdnomenologischem
Inhalt hervor, oder, um es in der Terminologie des Yogasitras auszudriicken, evo-
ziert einen speziellen Zustand des citta und gleicht somit nicht der Definition des
Textes von purusa, der sich erst dann zeigt, wenn jeglicher phdnomenologischer
Inhalt zum Stillstand gekommen ist.

362 »Theideaunderlyingan object-only approach is to inhibit the subjective side of experience and the self-
related mental processes, and emphasize the objective extrinsic side, usually through focus on the momen-
tary nature of experience.« (Josipovic, 2014: 11) Josipovic merkt weitergehend an, dass es fragwiirdig sei, ob
die damit einhergehende Unterdriickung selbstrelevanter Netzwerke auf lange Sicht gesund sei (ebd.: 12).



360 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Durch den Verweis auf MBSR und Achtsamkeit kann die Interpretation von purusa
als (weltimmanenter) objektiver Beobachter mit den Achtsamkeitslehren Kabat-
Zinns und anderer assoziiert werden,*? deren kursorische Betrachtung verschie-
dene Punkte aufzeigt: 1. Kabat-Zinn etabliert die gleiche Dichotomie zwischen Acht-
samkeit und Gedankenverlorenheit (vgl. Schmidt, 2020: 233), die sich in heutiger
Yogaphilosophie zwischen purusa als drastu und den cittavrtti-s abzeichnet, 2. der
zentrale Dreh- und Angelpunkt Kabat-Zinns ist ebenfalls das Hier und Jetzt (ebd.:
236), damit zusammenhangend wird 3. das »Innere des Selbst« auch von Kabat-
Zinn sowohl als »Universelles« als auch als »individuell Einzigartiges bestimmt,
ein Paradox, wie Schmidt anmerkt (ebd.: 234), und 4. geht es Kabat-Zinn stets um
eine Art verandertes Handeln in der Welt, womit er sich deutlich vom Transzen-
dentalisten Henry David Thoreau (1817-1862) beeinflusst zeigt (ebd.: 229). Bezeich-
nenderweise nennt bereits De Michelis in ihrem Buch von 2004 Thoureau die erste
Landmarke modernen Yogas, noch vor Vivekananda:

There are two crucial dates regarding the beginnings of Modern Yoga: 1849 and 1896.
The former, relating to the 150 years mentioned in the previous paragraph, refers to
what seems to be the first recorded affirmation, by a Westerner, that he considered him-
self a yoga practitioner - after a fashion. This was the Transcendentalist Henry David
Thoreau, who, in a letter to a friend, wrote: »... | would fain practice the yoga faithfully.

To some extent, and at rare intervals, even | am a yogi.« (2004: 2f.)

Die Besonderheit liegt fiir De Michelis darin, dass sich Westler mit Yoga bis zu die-
sem Zeitpunkt lediglich als exotische Angelegenheit auseinandergesetzt hatten,
anders Thoreau: »In Thoreau'’s case yoga was taken up by a Westerner while remai-
ning a Westerner. [...] Westerners were starting to perceive >yoga< as something they
could engage in, not just as something »out there«« (Ebd.: 3) Die Wandlungspro-
zesse heutiger Yogaphilosophie kdnnen mit dieser Feststellung, mit diesem Turn,
den De Michelis in der Rezeption beobachtet, assoziiert werden, denn heute geht es
ebenfalls um das Ubernehmen bestimmter yogaphilosophischer Vorstellungen und
Einstellungen bei gleichzeitiger Weiterfiihrung eines »westlichen« Lebens(-stiles).

Thoreau ist jedoch auch inhaltlich von Relevanz, eben durch seinen Einfluss auf
Kabat-Zinn und andere Achtsamkeitslehrer, deren Lehren sich in heutiger Yoga-
philosophie wiederfinden. Thoreaus Lektiire der damals ersten Ubersetzungen
indischer Schriften, besonders Charles Wilkins’ Ubertragung der Bhagavadgitd,
aber auch Colebrookes Edition der Samkhyakadrika, offenbaren seine frithe Beein-
flussung von indischem Gedankengut und von Yoga. Besonders begeistert zeigte

363 Schmidt nennt die Form der Achtsamkeit, an der Kabat-Zinn partizipiert »Achtsamkeit 11«. Neben
Kabat-Zinn sind in dieses Modell der Achtsamkeit als kulturelle Praxis auch der vietnamesische Ménch
Thich Nhat Hanh einzuordnen sowie Jack Kornfield.



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 361

Thoreau sich vom Konzept des karma yoga, der »disinterested action«: »This
teaching, contradictory though it appears, reconciled for Thoreau the apparent
conflicts between religious renunciation and practical action in a way that no other
ancient source apparently could do, and it served, furthermore, to authorize his
own spontaneous experience of contemplative nonattachment.« (Hodder, 2010:
33) Hodder betont zudem, dass Thoreau und seine Zeitgenoss*innen kein Sanskrit
beherrschten und den »6stlichen« Lehren besonders deswegen zugetan waren, da
sie der Legitimierung eigener bereits bestehender Glaubensinhalte dienten: »][...]
Thoreau also valued these books for the light they shed on his own spirituality and
contemplative experience« (ebd.). Und er resiimiert: »[...] there is little doubt that
these writers’ views on the subject were unabashedly personal, subjective and even
perhaps idiosyncratic.« (Ebd.: 34) Thoreau und andere Transzendentalisten betrie-
ben demnach eine subjektive, eklektische und die eigenen Ansichten affirmierende
Rezeption von indischem Gedankengut und Yoga.®**

Nicht geklart scheint allerdings, woher Thoreau die Idee von einer Form der
Beobachterinstanz hatte, durch deren Etablierung »der Poet« (und nicht der Yogin)
seine eigenen Zustdnde und Emotionen beobachten kénne: »The poet is a man
who lives at last by watching his moods,« Thoreau writes, as if to extend the arena
of observation to even the finest expressions of subjectivity.« (Hodder, 2001: 295)
Purusa als zwar objektiver, doch weltimmanenter Beobachter; als objektive Instanz
der eigenen Psyche, ist, wie gezeigt, nicht mit dem Yogastitra selbst zu begriinden,
findet sich aber im Transzendentalismus wieder, einer Bewegung, die als Wegberei-
ter der Achtsamkeitsmethoden sowie des modernen Yogas gesehen werden kann.

In den 1950er Jahren gewannen die Ideen der Transzendentalisten und beson-
ders Thoreaus erneut an Bedeutung, denn sie hatten bedeutenden Einfluss auf die
»Beat Generation«, namentlich auf den stark von Thoreau gepragten Jack Kerouac
sowie Allen Ginsberg und Gary Snyder, »and, through them, a whole generation of
younger Americans who gravitated to Asian religions and ideas during the turbulant
period of the 1960s and 1970s.« (Hodder, 2010: 36) In die 1970er Jahre, die Flower-
Power-Bewegung und ihre starke Begeisterung fiir »den Osten« und besonders
fiir Indien, fallen auch die ersten Reisen der ersten »Ashtangis«, namentlich der
Amerikaner David Williams, David Swenson, Tim Miller, Nancy Gilgoff und ande-
rer, und die langsame Popularisierung von Jois’ Ay im Westen. Den Beatniks ging es
darum, »im intensiven Leben religiose Erfahrungen zu machen, im Gewdhnlichen

364 Fiir eine Analyse der historischen und inhaltlichen Zusammenhénge zwischen neo-hinduistischen
Wegbereitern modernen Yogas und Transzendentalisten vgl. De Michelis (2004: 80ff.). Beispielsweise
schreibt sie iiber Ralph Waldo Emerson: »Emerson’s Romantic idealism and especially his concept of the
Over-Soul, allowing for a diffused but personally accessible dimension of the divine, were particularly
influential. Emerson believed that by cultivating selfreliance and selfdevelopment all human beings could
attune themselves to the Over-Soul, and thence draw inspiration, guidance and support.« (Ebd.: 81) Mit
einer solchen Psychologisierung von Religion, die damals zunehmend in Neo-Vedanta Einzug hielt, beschaf-
tigt sich das folgende Unterkapitel genauer.



362 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

das Auf3ergewohnliche zu finden, im Konkreten tiber das Konkrete hinauszugehen.«
(Schmidt, 2020: 227)%° Diese Einordnung erweitert die Genealogie der modernen
Auslegung des Yogasiitras um eine weitere historische Komponente, da sich dhn-
liche Motive noch in heutiger Yogaphilosophie niederschlagen und zudem direkte
personale Uberschneidungen der Beatniks und der ersten »spiritual seekers, die
nach Indien reisten und dort AY entdeckten, angenommen werden kdnnen. Dies
schliefd3t zudem den Kreis zum gleichzeitig profanen wie sakralen Seelenbegriff in
meinen Daten, der ebenfalls vom »Aufdergew6hnlichen im Gew6hnlichen« ausgeht,
oder eben Kabat-Zinns Auffassung von etwas »Universellem als auch individuell
Einzigartigem« dhnelt. All diese Setzungen kdnnen aufderdem mit der intensiven
Korperpraxis des AYs zusammengedacht werden. Im Yogaphilosophie-Verstandnis
im Umfeld des AYs zeigt sich etwa durch die Gleichzeitigkeit der Intensitat der Kor-
perpraxis, durch die dabei gemachten Flow-Erfahrungen und deren Uberfiihrung
in spirituelle Konzepte wie samadhi oder purusa ein dhnliches Bediirfnis danach,
»im intensiven Leben religiose Erfahrungen zu machen«.

Purusa 11: Purusa als »reines Bewusstsein« und transzendentes,

wahres Selbst (4)

Purusa wird vom PYS als »reines Bewusstsein« (cetand, citi-Sakti) definiert und hat
verschiedene Eigenschaften. So schreibt Hariharananda in seinem Kommentar zu
Stutra 1/2 Uber purusa:

Chiti-sakti or pure Consciousness has been given five adjectives, viz. pure, infinite,
immutable, untransmissible and illuminator of things presented. Although objects are
revealed under its influence, pure Consciousness is neither active nor mutable. That is
why it has been called untransmissible, i.e. inactive and detached. »lmmutable« means
being without any change. (1983 [1963]: 10)*%®

365 Schmidt zitiert aus dem Gedicht Footnote to Howl von Ginsberg, das hervorragend die von Ginsberg
und anderen Transzendentalisten popularisierte Gleichzeitigkeit von Profanem und Sakralen aufzeigt:
»Everything is holy! everybody is holy! everywhere is holy! everyday is eternity! Everyman’s an angell«, aus
der Ausgabe von 2009, S. 142. (Schmidt, 2020: 227)

366 Bryant hingegen bezeichnet die Zuschreibung der Passivitat zu purusa als einen Fehler der Kommen-
tatoren und argumentiert, dass das Yogastitra nirgendwo explizit schreibt, dass purusa inaktiv sei, und
dass eine solche Setzung durch eine fehlerhafte Assoziation mit dem Samkhya-System der Samkhyakarika
ins Yogasttra ibernommen worden sei (Bryant, 2009: 462ff.). Allerdings geht es in der Diskussion, die
Bryant im Zusammenhang damit entwickelt, vor allem um die Frage, ob purusa einen freien Willen hat,
durch den der Mensch tiberhaupt befahigt wird, nach Erlésung zu streben. Bryant restimiert: »For there
to be any coherence to the law of karma, the condition of the living beings in samsara, and the decision
to take up the path of yoga and follow the yamas and niyamas of 11.30-45; or the friendship, compassion,
joy, and equanimity prescribed in 1.33; or essentially any of the prescriptions of the Yoga Sitras; one must
assign free will to the purusa as the ultimate agent of its condition.« (Ebd.: 466) Es ginge somit zwar nicht
um eine weltliche, willentliche Aktivitat des hoheren Selbst, allerdings wirkte sich ein Streben des purusa
nach Erlésung natiirlich auch auf das Handeln des Menschen in der Welt aus.



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 363

Der Begriff purusa, der diese als rein, ewig und unveranderlich imaginierte Entitat
bezeichnet, wird im Feld synonym zum Begriff atman aus der Vedanta-Tradition
verwendet. In einer privaten Facebook-Konversation vom 4.3.2020 mit einer Aus-
bildungsteilnehmerin meiner Ayl Advanced-Ausbildung wurde mir klar, dass sich
fiir sie purusa zu zwei Entitaten ausgeformt hatte, die sie nicht miteinander asso-
ziierte: Den im vorherigen Unterkapitel besprochenen >Drashtu« verstand sie als
etwas Beobachtendes, Neutrales, wahrend sie >Atman« mit ihrem eigenen >gottli-
chen Funkencidentifizierte (4.3.2020: FN, 193). Der Fokus auf atman in meinen empi-
rischen Daten hdngt unter anderem mit dem Ay-Anfangsmantra zusammen, das vor
jeder Praxis rezitiert wird und in dem gleich zu Beginn svatman, »das eigene Selbst«
(Pw, s.v.), angerufen wird: vande gurinam carandravinde samdarsita-svatma-
sukhavabodhe, von Steiner so iibersetzt: »Ich verneige mich vor den Lotusfiif3en
[meiner] Lehrmeister (guru), weil sie [die Lehrmeister] die siifse Erkenntnis des
eigenen Selbst (svatma) enthiillen.« Und Steiner kommentiert: »Zwar unterlagen
die Techniken des Yoga stets dem Wandel der Zeit. Im Grunde ging es jedoch immer
um die gleiche Essenz, namlich sein wahres Selbst »svatmac« zu erkennen.«3

Im vorherigen Unterkapitel klang im Zitat von Anton bereits die Rolle des purusa
als transzendentes, unveranderliches Selbst an, denn wie er schreibt, ist purusa
als drastu »der Beobachter beziehungsweise das, was sieht«, doch gleichzeitig ist
er auch »unveradnderlich« (Hausaufgabe 1. Woche, Anton: 36). Neben der Beobach-
terposition, die, wie im Vorherigen begriindet, als eine bestimmte Form psycho-
physischer Aktivitat verstanden werden kann, zeigt diese Aussage auf, dass der
Beobachter eigentlich ein vollkommen passives, statisches Gewahrsein »hinter«
den Wahrnehmungen des citta ist, es konnte als ein »reines Bewusstsein« ohne
Bewusstseinsinhalte bezeichnet werden, die Inhalte entstehen erst durch citta und
dessen Kontakt zur Welt. Die finale Befreiung (kaivalya) wird als eine Art Uber-
gehen in dieses vollkommen reine Bewusstsein (purusa) imaginiert. Doch ist dies,
wie Burley betont, eben kein psychophysischer Zustand mehr, sondern ein »aufier-
weltlicher, da sich dieses »reine Bewusstsein« vollkommen von jeglicher Materie
abzuspalten hat:

Samkhya and Yoga declare, not only that the state of pure consciousness that they strive
for is one in which the factors that give form to physical objects (including the human
body) have receded into an unmanifest condition, but that the final goal of human life -
and of manifest existence in general - involves a decisive split with the body (Sarira)
and the detachment of consciousness, or the conscious subject, from the spatiotempo-
ral world. (Burley, 2007: 151)

367 Beide Zitate sind zu finden unter: https: //de.ashtangayoga.info/philosophie/quelltexte-und-mantren/
mantra/ashtanga-yoga-mantra/, Zugriff: 21.9.2021.


https://de.ashtangayoga.info/philosophie/quelltexte-und-mantren/mantra/ashtanga-yoga-mantra/
https://de.ashtangayoga.info/philosophie/quelltexte-und-mantren/mantra/ashtanga-yoga-mantra/

364 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Oder, wie Angot trocken anmerkt: »[...] personne n’a connu le kaivalya de Patafi-
jali puisque le kaivalya est précisement 'absence de cette personne.« (2012: 121)3¢®
Neurologische und psychologische Studien beschiaftigen sich in den letzten Jah-
ren vermehrt damit, ob ein Zustand reinen Bewusstseins durch Meditation, das
heif3t unter Beibehaltung der Lebensfunktionen, moglich ist. Dieser miisste jedoch,
gemafd dem Yogasiitra, noch etwas anderes als kaivalya sein. In Abgrenzung von
Methoden, die die objektive Seite von Erfahrungen betonen, wie Focused Attention
und Open Monitoring, werden in einigen Studien zwei weitere Arten von Meditation
genannt, die vielmehr eine Subjekt-Objekt-Dichotomie zu iiberwinden suchen und
sich mit der potenziellen Moglichkeit eines reinen Bewusstseins und dem Erreichen
eines solchen Zustandes beschiftigen: 1. Non-dual Awareness (NDA) und 2. Pure
Consciousness (PC). Milliere et al. resiimieren beziiglich dieser beiden Kategorien:

As we have suggested, one possible construal of non-dual awareness is in terms of the
inhibition of both narrative and multisensory aspects of self-consciousness, leading to
a temporary loss of experiential boundary between self and world, or between endoge-
nous and exogenous stimuli. In turn, purely conscious states could be defined as states
of extreme absorption involving high sensory gating, whose sparse phenomenal content
has little overlap with the rich phenomenology of ordinary wakeful experience. If these
tentative definitions are sound, states of pure consciousness should also be states of
non-dual awareness, because they should lack ordinary phenomenal content including
the narrative and multisensory components of self-consciousness. By contrast, non-dual
awareness might not entail pure consciousness, because states of total self-loss (lacking
narrative and multisensory self-consciousness) need not have very sparse phenomenal
content. (2018: 16)3%

Die Autor*innen stellen folglich die Hypothese auf, dass die beiden genannten
Bewusstseinszustdnde nicht ganzlich von phianomenalem Bewusstsein befreit
sind, sondern gewohnlicher phdnomenaler Inhalte ermangeln. Sie argumentieren
beispielsweise, dass in einem Zustand von PC narrative und somatosensorische
Aspekte des Selbstbewusstseins »[are] lacking self-referential thoughts, bodily
ownership, body awareness and self-location« (ebd.: 15). Dies ware daher kein
Zustand, der wahrend korperlicher Betdtigung auftreten kann, und damit ware er
nicht allein durch eine kdrperliche Praxis (des AYs) zu erreichen. Zudem kommt
dem narrativen Selbst im Transformationsprozess, der von modernem Yoga ange-
strebt wird, eine wichtige Rolle zu.

368 Die Ubersetzung lautet: »[...] niemand kannte Patafjali’s kaivalya, denn kaivalya ist genau die Abwe-
senheit dieser Person.« (Ubs. L.v.0.)

369 Gleichzeitig stellen die Autor*innen klar: »[...] there is not yet enough data on the phenomenology
and neurobiology of alleged states of »pure consciousness< and >»non-dual awareness«< to determine whether
these are valid and distinct constructs.« (Milliere/Carhart-Harris/Roseman et al., 2018: 16)



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 365

Im Gegensatz zur Metaphysik des Yogasiitras zeigt sich in der Erzahlung des Ay-
Lehrers John Scott iiber seine Vorstellung von »enlightenment, wie er es nennt,
dass es dabei gar nicht unbedingt um herausgehobene Bewusstseinszustiande geht.
Auch ist er nicht an der Anwendung spezieller, meditativer (im Sitzen auszufiih-
render) Methoden interessiert, um solche Zustdnde zu evozieren. Vielmehr strebt
er eine gewisse innere Haltung gegeniiber dem absolut profansten Alltdglichen an,
bei Weiterfiihrung desselben Alltaglichen. In Scotts Version von »enlightenment«
istals Transzendenzmoment eine Art reines, uninvolviertes Bewusstsein durch die
Yogapraxis zu gewinnen und dieses wird im (auch banalsten) Alltag beibehalten,
wodurch erneut heutige Yogaphilosophie, Yogapraxis und Alltagspraktiken zusam-
menfallen. Es resultiert daraus eine Befreiung von einer gewissen Involvierung in
das Leben, bei Aufrechterhalten desselben Lebens, mit denselben Praktiken:

So if you do keep a practice and that’s what the important thing is, even if you are suc-
cessful with your practice and it takes you to a place where you're able to transcend your
ordinariness within the mundane, you're still in the mundane. So, for example the old
Zen ones, the Zen-woodchopper is chopping wood. And then he becomes enlightened
from his practice and when he’s enlightened, he still continues to chop wood. That’s try-
ing to explain that you can still be in the mundane. So, I still have to book workshops,
still have to travel, I still have to do taxes, I still have to answer my emails, have to open
my envelopes, I still even have to cook food and go to the toilet. So, there’s all of these
things, but it’s done from a, from a different place. It's done from a place where there’s
no attachment to it and it is what it is. (Scott, 30.8.2015: 70)

Scott vermischtin seiner Erzahlung, die klingt, als wiirde er von sich selber sprechen,
gleich drei Traditionsstrange: Er verbindet Konzepte (aber nicht Meditationsprak-
tiken) des Zens mit Konzepten (aber nicht Meditationspraktiken) des Yogasiitras
mit Alltagspraktiken (Holzhacken) und den Praktiken des Ays. Einerseits bezieht
er sich auf Zen, wenn er seine Vision der Befreiung zu Lebzeiten anhand der profa-
nen Tatigkeit des Holzhackens exemplifiziert, an der sich auch dann rein gar nichts
andert, wenn der Holzhackende erlost ist. Dieser innerlich losgeldste Zustand wird
wahrend korperlicher Tatigkeit erreicht, dies ermoglicht demnach, dass er wahrend
der Praxis des AYs eintreten konne (»if you do keep a practice« bezieht sich auf
die Ay-Praxis). Das Yogastitra spielt hinein, wenn dafiir, wie Scott weiter ausfiihrt,
»mind-controlg, Geisteskontrolle zu etablieren ist - Scotts und, wie er betonte, auch
Jois’ Ubersetzung von citta-vrtti-nirodhah:

When you are in mind-control and in the mundane, there is no grasping to it. So, you're
able to live in the awareness and accept things as, just as they are. And so, then you're
flowing also not just in your own form, you're flowing with the flow of everything that’s
around you and there is being no stress. The stress only comes if you then don’t except
what is. (Scott, 30.8.2015: 70)



366 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Wenn diese Geisteskontrolle nicht da sei, verliere sich der Mensch im Weltlichen,
ist sie jedoch da, befindet sich der Mensch immer noch mitten in der Welt, ist
aber innerlich geldst und unabhangig von ihr, und damit vollzieht Scott eine voll-
kommene Umdeutung des citta-vrtti-nirodhah des Yogasiitras, und zwar auf eine
strukturell und inhaltlich vergleichbare Weise wie der oben genannte Whicher: Im
Zustand des Yogas hort der Geist keinesfalls auf zu arbeiten, das Leben geht ganz
normal weiter, nur die fehlerhafte Identifizierung mit den eigenen Geistesregun-
gen hat sich eingestellt.

Wie bereits erwahnt, spielt bei Kabat-Zinn, Kornfield und Nhat Hanh eine »Sak-
ralisierung des Konkreten und Alltdglichen« (Schmidt, 2020: 238f.) eine bedeutende
Rolle, und sie verweisen fiir ihre Vorstellung der Transzendenz des Alltdglichen
direkt auf Zen.*”® Das Ergebnis ist auch bei Kabat-Zinn keine Abkehr vom empiri-
schen Selbst, sondern die »empirische Welt der Dinge« wird »als eine Dimension
verstanden, die es zu erganzen gilt.« (Ebd.: 241) Eine vergleichbare Art der Auf-
wertung der empirischen Welt vollziehen auch Scott mit seinem profanen Beispiel
des transformierten Holzhackers und Steiner mit seiner in Kapitel 111.2.3.2. bespro-
chenen Umwandlung von konventionellem, visuellem Sehen in spirituelles Sehen.
Letzteres erinnert, wenngleich verpackt in die Begrifflichkeiten des Yogastitras, an
Kabat-Zinns »spirituelles Sehen«: »Perhaps the most »spiritual« thing any of us can
do is simply to look through our own eyes, see with eyes of wholeness, and act
with integrity and kindness.« (Kabat-Zinn, 1994: 270, Herv. L.v.0.) Die Kernaussage
ist, dass das eigene Sehen transformiert werden miisse, dann zeige sich die Welt,
»wie sie wirklich ist«. Mit solchen Setzungen geben Scott, Steiner und andere die
im Yogadiskurs dringend bendtigte Begriindung dafiir, warum die Ay-Praxis immer
weiter und weiter ausgefiihrt werden muss, gelten doch auf der anderen Seite die
Korpertechniken haufig immer noch als Vorbereitung fiir die meditativen Praktiken,
wie es im Umfeld des Ays zum Beispiel Maehle mittlerweile vertritt (vgl. Maehle,
2018a). Die repetitiven Praktiken des Ays bekommen durch eine solche Zusammen-
fiihrung mit moderner Achtsamkeit eine neue Legitimierung.

Befreiung vom weltlichen Treiben und seinen Folgen ist fiir Scott und Steiner
liber eigene Arbeit, tiber eine Transformation des Geistes und des eigenen Selbst-
Welt-Verhéltnisses zu erreichen. Laut den Sitras 1/2-3 tritt das wahre Selbst
(purusa) zutage, wenn der Geist (citta) still wird, und dieser Meinung ist auch Scott.
Das obige Zitat von ihm ist als Realisation des purusa zu verstehen, doch zeigt
sich dieses wahre Selbst laut Scott durch vollkommenes Im-Fluss-Sein und damit
durch Verbundenheit mit der Welt, durch totale Akzeptanz, durch die sich jegli-
cher Stress auflose. Die Setzung von »Akzeptanz« als Antonym von »Stress« sowie

370 Alle drei Autoren verweisen auf ihre Beeinflussung von Zen-Lehren (vgl. Schmidt, 2020: 239). Kabat-
Zinn z.B. schreibt: »The idea of transcendence can be a great escape, a high-octane fuel for delusion. This is
why Buddhist tradition, especially Zen, emphasizes coming full circle, back to the ordinary and the everyday,
what they call >being free and easy in the marketplace«.« (Kabat-Zinn, 1994: 267, Herv. im Original)



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 367

ihre Bedeutsamkeit als Weg zu einer spirituellen Weltsicht findet sich erneut bei
Kabat-Zinn: »Acceptance means seeing things as they actually are in the present.« -
den Autoren dieser Auspragung von Achtsamkeit geht es dabei ebenfalls um eine
mungetriibte< Erkenntnis der Realitdt« (Schmidt, 2020: 110). Die hier zum Einsatz
kommende Sehmetapher, mit der einer »klaren« Sicht eine »getriibte« Sicht gegen-
iibergestellt wird, erinnert an Steiners Ausdeutung des Sitras 1/2. In seinem oben
analysierten Kommentar dazu wurde deutlich, dass er von einer Transformation
des konventionellen visuellen Sehens - durch das Aufl6sen des interpretativen Fil-
ters (der eigenen Gedankenwelt, der citta-vrtti-s) - in spirituelles Sehen ausgeht,
bei Weiterbestehen des sehenden Subjektes. Dies entspricht der Realisation des
purusa, des »wahren Selbst« - iibrigens eine ungewohnliche Ubersetzung des Sans-
kritterminus, von Hariharananda als »Supreme Soul« oder »Absolute Awareness«
iibersetzt (1983 [1963]: 466). Ebenso wie Steiners und Scotts Erl6sungsvorstellung
findet sich der Begriff des »wahren Selbst« bei Kabat-Zinn, Kornfield und Nhat
Hanh,¥! die zwar ein bestdndiges Ich ablehnen, jedoch gleichzeitig - und im Unter-
schied zu anderen Achtsamkeitsschulen, die in buddhistischer Manier von einem
»Nicht-Selbst« (anatman) ausgehen - ein wahres Selbst konzipieren, das verschiit-
tet ist und wiederentdeckt werden muss, und es als ein »fundamental mit allem
verbundenes Selbst« bestimmen (Schmidt, 2020: 111), oder, in Scotts Worten, »then
[...] you're flowing with the flow of everything that’s around you«.

Ein dhnliches von Zen und moderner Achtsamkeit gepragtes Verstandnis von
Selbsterkenntnis wird von den angehenden Yogalehrer*innen weitergetragen. Fir
Karin ware die Realisation des wahren Selbst nicht mit dem physischen Tod ver-
bunden, sondern kann sich durch gewisse Ereignisse im Leben manifestieren, und
diese hangen wiederum mit dem Beobachter und innerer »Klarheit« zusammen. In
Karins Zitat klingt allerdings im Gegensatz zu Scotts Aussage an, dass sie den von
ihr beschriebenen Zustand nicht auf sich selbst bezieht, sondern eher als Ideal ver-
steht. Auch sie verwendet nicht das Wort purusa, sondern »Atmanc; »das Selbst«
ist fiir sie »das, was iibrig bleibt, wenn ich alles Strukturierte, Gepragte von mir
ablege« (7.5.2016: 94):

[...] die nackte Seele, hm, weifd nicht, so ganz rein von deinen Pragungen, von deinen
Vorstellungen, von Wertungen, sondern dieses so, so ganz viel, ich wiird’ da jetzt viveka
wieder reinbringen, so Klarheit. [...] Viveka, so dieses Klare zu haben [...]. Und das, was
dann so aus dir herausstromt, das, was dann dein Sein ist, bestimmt namlich das Selbst,
was so dahinter ist, hinter dem Ganzen, was wir uns so angeeignet haben im Leben. Wie

371 Schmidt schreibt: »Das affirmierte Selbstmodell der Achtsamkeit IT lehnt zwar analog zu dem der
Achtsamkeit I ein bestdndiges Ich ab, aber nun werden Begriffe wie >wahres Selbst< (>true self, vgl. Korn-
field 1993: 104, 198), >wahrstes Selbst« (»truest self«, vgl. Kabat-Zinn 2013a: 86 bzw.), > wahre Natur< (>our true
natures, vgl. ebd.: 336) oder >reales Selbst¢ (>real selfs, vgl. Nhat Hanh 1987: 42) verwendet.« (2020: 110)



368 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

wir reagieren, wie wir uns verhalten, wie wir meinen, wie wir uns zu verhalten hatten,
und [...] wenn des weg ist, und man dann einfach nur noch so ist, ohne Erwartungen

zu erfiillen, ohne zu denken, man miisste Erwartungen erfiillen. (Karin, 7.5.2016: 96)

Auf meine Frage hin, ob das Denken dann noch aktiv wire, antwortete sie: »Den-
ken gehort fiir mich dann schon noch dazuk, etwas, das Siitra 1/2 kategorisch aus-
schliefdt. Allerdings ist jegliche psychophysische Aktivitat in diesem Zustand zum
Positiven transformiert: »Aber ich glaub’, es ist halt, hm, also ich stell’ mir sowas
ganz Positives, Liebevolles, Gutes darunter vor, [...] ja, Liebe letztendlich irgend-
wie. Da ist beim wahren Selbst dann ganz viel Liebe auch dabei. Aber ohne Angst,
die zu zeigen, zu verlieren, verletzt zu werden, sonst irgendwas.« (Ebd. 98) Wie
Scott geht es auch Karin darum, eine klare, positive, wertfreie, authentische und
bewusste Lebenseinstellung zu finden, die nicht von den eigenen (unbewussten)
Pragungen gesteuert ist, sondern von einer solch unbewussten Form der Subjek-
tivitdt Abstand nimmt und eine neue Subjektivitat erschafft, die als schon immer
dagewesene konstruiert wird. Beim Etablieren einer solchen neuen Lebensein-
stellung ist dann trotzdem Wille am Werk: »Man ist nicht nur so, dass man so’'n
Aktions-/Reaktions-Opfer, [...] also des sind bestimmt viele Menschen, des nimmt
man ja manchmal so wahr, die so Aktions-/Reaktions-Opfer sind, aber man hat ja,
ich glaub’ auch durch den Yoga, die Kraft, das selber in die Hand zu nehmen, und
da ist ja dann Wille auch dabei.« (Ebd.: 112)

Die pravalente Seelenvorstellung in meinen Daten zeichnet demnach eine Seele
nach, die zwar einerseits in Einklang mit dem Yogasitra passiv, ewig und unver-
anderbar ist, andererseits im Widerspruch dazu aktiv und verdnderbar ist sowie
Potenzial hat, und an dieser Stelle zeigt sich die Vermischung von transzendentem
und empirischen Selbst in aller Deutlichkeit: »Die Seele hat den Wunsch, zu handeln,
d.h. tatig zu sein. Die menschliche Seele wird als Knospe betrachtet. Sie ist einge-
schrankt, hat aber die Moglichkeit, zu erblithen.« (Hausaufgabe 1.-3.5.2015, Lena:
41) An anderer Stelle fragt sich Lena: »Wie kénnen wir >Gut¢« und »Schlecht« iiber-
greifend definieren? Als Grundregel gilt: Alles, was uns zur Selbstverwirklichung
und »Gott« flihrt ist gut, und alles, was uns davon wegfiihrt, ist schlecht« (Hausauf-
gabe 24.-25.10.2015, Lena: 196). Erneut geht es um eine positive, gute Lebensgestal-
tung, die als spirituell gesetzt wird. »Das vorrangige Ziel im Leben ist es, sich von
der Dunkelheit ab- und dem Licht zuzuwenden. Dabei ist die eigene spirituelle
Grundlage (zum Beispiel die spirituelle Praxis morgens und abends) ausschlag-
gebend. Das Bewusstsein, die Achtsamkeit darauf, warum und fiir wen wir etwas
tun.« (Ebd.: 197) Neben der hier explizit genannten Achtsamkeit betont Lena die
Neutralitat, die der wertfreien Beobachterperspektive der Achtsamkeitsstromung
inhdrentist: »Allerdings ist Neutralitdt das Sprungbrett zum Transzendentalen. Um
von einer wertenden Haltung abzukommen, beschéaftigen wir uns mit dem Tran-
szendentalen.« (Ebd.) Dabei hangt sie an dieser Stelle noch eine legitimierende



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 369

Warnung an, die sie wohl von ihrem Philosophielehrer tibernimmt: »Dabei gilt es
zu erinnern, dass die Grundlage alles yogischen Wissens Patanjalis Sutren und die
Bhagavad-gita sind. Sekundarliteratur ist mit Vorsicht zu geniefden. Haufig werden
Inhalte unverstanden aufbereitet und verfalscht.« (Ebd.) Tatsachlich partizipiert
heutige Yogaphilosophie - in Abgrenzung von den Inhalten des Yogastitras und der
Bhagavadgitd - am kulturellen Modell einer bestimmten Auspragung moderner
Achtsamkeit und generiert sich dadurch teilweise erst.

Purusa 111: Purusa als ideal gedachtes Wesen (isvara) (5)

Die Uberhéhung des »guten Menschen« zum Géttlichen fallt mit isvara, dem gott-
lichen Prinzip des Yogasiitras, zusammen. Der Abschnitt liber i§vara umfasst im
Text die Verse 1/23-29, und in Sitra 1/24 wird isvara als purusa-visesa eingefiihrt,
als »besonderer purusa« bezeichnet, der als eine Art unbertihrte und von der Mate-
rie vollkommen getrennte Entitat gedacht wird: »Gott (igvara) ist ein besonderer
Purusha, welcher [im Gegensatz zu allen andern Purusha’s] nicht bertihrt wird von
den Plagen (kleca), Werken, Werkfriichten und Werkresiduen (a¢aya = samskara =
vasana).« (Deussens Ubersetzung von Stitra 1/24,1922 [1908]: 515) Doch wie bereits
im Zusammenhang mit den yama-s und niyama-s angesprochen, wird i§vara im
Feld nicht unbedingt als »Gott« verstanden, da dieses Konzept mit dem christlichen
Gottesbegriff assoziiert wird, sondern i$vara bekommt eine Art Ratgeberfunktion
zugeschrieben.

In diesem Sinne schlug Steiner vor, dass man sich in schwierigen ethischen Situ-
ationen fragen konne, was i§vara tun wiirde (21.4.2014: 3), - was letztlich erneut
darauf hinauslauft, Abstand von einer personlichen (begrenzten) Perspektive auf
das Geschehen zu nehmen, um daraufhin eine individuelle Entscheidung zu tref-
fen. Dementsprechend bezeichnet auch Annett in ihrer Hausaufgabe isvara als
»Inspirationsquelle«:

1$vara = zeitlose und vollkommene Kraft, die der Mensch in seiner tiefsten Vorstellung
findet - im Gegensatz zu seiner eigenen Kraft, die begrenzt ist. Eine Inspirationsquelle,
die wir nicht nur in Notsituationen anrufen sollten, sondern durch konstante Anru-
fung in meditativer Besinnung an uns/in uns anbinden kénnen. (Hausaufgabe 2. Woche,
Annett: 10)

Mit der »konstanten Anrufung« bezieht Annett sich auf die Silbe Om (pranava), um
die es in Stitra 1/27 geht: tasya vacakah pranavah, »lhn bezeichnend ist der heilige
Laut Om.« (Deussen, 1922 [1908]: 515) und Steiner tbersetzt: »OM ist ein Symbol
fiir Ishvara.« Annett reflektiert dazu: »OM ist eine heilige Silbe, DIE Silbe aus der
aller Klang entsteht, somit steht sie auch fiir das gottliche Wesen. oM ist ein Symbol
fiir Ishvara. oM ist aller Anfang, Symbol fiir ihn.« (Hausaufgabe 2. Woche, Annett:
90) Eine »meditative Besinnung« auf iSvara hebt auch Silja hervor, und bezieht sie



370 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

direkt aufihre eigene Meditationspraxis: »[...] wenn ich dieses Hochste als Medita-
tionspunkt wahle, kann es mich einer Sache ndherbringen.« (Hausaufgabe 2. Woche,
Silja: 73) Wieder dient, in einer etwas gewendeten Deutung, purusa, das eigene
>wahre«Selbst, dem Finden von Antworten auf und von Umgangsweisen mit lebens-
weltlichen Inhalten. Die Meditierende sucht Antworten in einer Meditation und ruft
dabei ihr eigenes Selbst an — und bewegt sich somit zirkular um sich selbst. I$vara
ist die perfekte Version des eigenen Selbst, es dient der Inspiration und ist in nuce
voller Weisheit, und diese (eigene) innere Weisheit ist durch praktische Methoden
wie die Meditation auf dieses Selbst oder das Chanten der Silbe »Om« abrufbar.

Die Hingabe an i§vara wird im Yogastitra in eine Reihe verschiedener Wege zum
versenkten Zustand von samprajidta samadhi eingeordnet und im Zuge dessen als
eine mogliche Technik dafiir beschrieben. Siitra 1/23 lautet: iSvara-pranidhdanad-va,
von Bryant tibersetzt mit »Or; [this previously mentioned state is attainable] from
devotion to the Lord.« (2009: 81) und Hariharananda iibersetzt: »From Special
Devotion To I$vara Also (Concentration becomes imminent).« Seine Ubertragung
des Bhasya-Kommentares zu Stitra 1/23 fiihrt aus:

Through a special kind of devotion called I$vara-pranidhana, on the part of the devotee,
I$vara inclines towards him and favours him with grace for fulfilment of his wish. From
such a grace also a Yogin obtains concentration and its result, the attainment of libera-
tion, becomes imminent. (1983 [1963]: 56)

Wahrend Hariharanandas Kommentar einerseits verdeutlicht, dass es um das glei-
che unbeteiligte Handeln geht, das das kriydyoga-Siitra 11/1 mit isvarapranidhana
beschreibt, von Steiner als »Zufriedenheit« tibersetzt, wird andererseits ersicht-
lich, dass es es sich hierbei tatsachlich um eine Form der devotionalen Gotteshin-
gabe handelt. [$vara ist somit fiir das YS nicht einfach das in seiner Makellosigkeit
imaginierte eigene Selbst, das Antworten auf schwierige Fragestellungen und Ent-
scheidungen bereithalten kann, sondern es geht um die Gnade Gottes, die durch
Hingabe erlangt werden kann. Es zeigt sich dabei ein grundlegender Unterschied
zwischen Krsnamacaryas devotionaler Erlosungsvorstellung (besonders in seinen
spaten Jahren) und den Diskursen des Forschungsfeldes. Wenngleich Sitra 1/23
i$vara als purusa visesa beschreibt, betete Krsnamacarya nicht lediglich etwas Per-
fektioniertes, Gottliches in sich selbst an, das durch eigene Arbeit wachgerufen
werden kann, vielmehr war es ihm, besonders in seinen spaten Jahren, an tatsach-
licher Gottesanbetung gelegen, in seiner Familienlinie personifiziert als Gott Visnu.
Fir Krsnamacarya war Gotteshingabe der einzig wahre Weg zur Geistesruhe des
Yogasttras, und dementsprechend paraphrasiert Scott Rennie in seinen Notizen zur
Yogavalli T.K.V. Desikachar: »TK (Tirumalai Krsnamacarya, L.v.0.) said ONLY by sur-
rendering to a Higher Power can we find peace of mind« (2009: 8), und auch Desika-
chars Schiiler Maréchal konstatiert: »In his last commentary on the Yoga-Sutras, the



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 371

Yogavalli, the Professor gives an entirely devotional interpretation to the whole text.
For example, he attributes to the word »va«< from sutra 23, chapter 1 (>ishvarapranid-
hanat-va<) the sense of >only« whereas most other commentators translate it as »or«.«

Die Divinisierung des perfektionierten, individuellen Menschen zeigt hingegen
Ahnlichkeiten mit esoterischen Traditionslinien auf und kann bis in die Renaissance
zuriickverfolgt werden:

Das Besondere an esoterischen Traditionslinien ist die Tendenz, die menschliche Seele
nicht nur im Sinne eines Neuplatonismus als den »wahren Kern« des Menschen zu
betrachten, sondern sie bis zur Gottlichkeit aufzuwerten. [...] Mehr noch: »Der géttliche
Mensch der Renaissance ist die Basis fiir das menschliche Autonomiedenken der Zeit.«
Der Mensch braucht keine Vermittlung mehr zu Gott, sondern ist in der Lage, sich selbst
zu erlosen. (Stuckrad, 2004: 221f.)%7

Wahrend Krsnamacaryas von bhakti gepragte Auslegung des Yogastitras den auto-
nomen Menschen tendenziell entmachtet und ihn einer hoheren, géttlichen Macht
unterordnet, finden sich im Datenmaterial zwar auch Aspekte dieser Auslegung,
die aber Seite an Seite neben weiteren moglichen Setzungen von Gott, von etwas
Gottlichem oder einer hoheren Macht stehen, die wiederum auf individuelle Auto-
nomie ausgelegt sind. Hier spielt wieder das bereits besprochene Verstandnis von
Yoga als selbstbestimmter »Philosophie« im Gegensatz zur fremdbestimmten »Reli-
gion« hinein: »Yoga = Philosophie: gibt jedem einen direkten Zugang zu Gott (wir
brauchen keinen Priester, kein Dogma etc. als Instrument).« (Hausaufgabe 2. Woche,
Silja: 80) Yogaphilosophie tibernimmt die Rolle einer undogmatischen philosophi-
schen Leitlinie, durch die sich in den Ubenden nach und nach ein individuelles Ver-
standnis von »Spiritualitat« ausformt, die stets zutiefst mit dem eigenen Selbst und
dem Alltaglichen verkniipft ist.

Um eine solche individuelle Leitlinie darstellen zu kdnnen, muss Yogaphilosophie
flexibel sein, und in diesem Sinne steht iSvara parallel zur Ratgeberrolle auch fiir die
Figur der »Akzeptanz, die, wie bereits erwdhnt, ein wichtiger Topos der Achtsam-
keitsstromung ist. Stiitra 11/1 stellt, wie bereits beschrieben, iSvarapranidhana als
eines von drei Bestandteilen von kriyayoga vor, in seinem Kommentar zu Stitra 11/1
schreibt Steiner dazu: »Wortlich ibersetzt bedeutet es die Hingabe an einen per-
sonlichen Gott. [$vara ist der Gott deiner Vorstellungen, egal welcher Religion du
angehorst. Hingabe an eine hohere Macht fiihrt zu Akzeptanz und Erwartungslo-
sigkeit.« Die beiden Darstellungen von iSvara - das eigene, innere Gottliche und
der Gott der eigenen Vorstellungen - schlief3en sich im Feld keinesfalls aus. Der

372 Von Stuckrad zitiert hier Monika Neugebauer-Wolk: »Hohere Vernunft< und >Hoheres Wissen« als
Leitbegriffe in der esoterischen Gesellschaftsbewegung. Vom Nachleben eines Renaissancekonzepts im
Jahrhundert der Aufklarungg, in: Monika Neugebauer-Woélk (unter Mitwirkung von Holger Zaunstock)
(Hrsg.): Aufklarung und Esoterik, Hamburg 1999, S. 201.



372 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Ubergang von der Hingabe an einen persénlichen Gott zu »Akzeptanz« ermoglicht
erneut diese lebensweltliche, anhand der Yogapraxis exemplifizierte Komponente
von isvarapranidhana, in Rickgriff auf die Bhagavadgita:

Wenn man sich bemiiht und anstrengt und der gewiinschte Erfolg sich trotzdem nicht
einstellt, konnte Enttduschung und Wut entstehen. Das Kriya-Yoga lehrt uns jedoch,
jedes Resultat unserer Bemiithungen zu akzeptieren. Wir handeln mit tapah (Selbstdis-
ziplin), doch unser Ziel ist nicht ein bestimmtes Ergebnis, sondern die Erfahrungen und
Erkenntnisse auf unserem Weg (svadhydya). »Handle, Arjuna, ohne mit den Friichten
deiner Taten verhaftet zu sein« - so legte es Krsna in der Bhagavad Gitd seinem Schii-
ler Arjuna nahe. [...] Das Prinzip von isvarapranidana kommt hier als Akzeptanz zum
Ausdruck. Gerade in meiner spirituellen Tradition, dem Astanga Yoga, wird das Prinzip
von iSvarapranidana oft verkannt. Manche Menschen verwechseln die dufsere Form der
Praxis mit dem spirituellen Wachstum. Wie deine physische Praxis aussieht, hdangt ab
von Alter, Kérperbau, Talent und Genetik. Es gilt, diese Gegebenheiten zu akzeptieren
und jegliche Erwartungen aufzugeben. Astanga Yoga ist nicht Hindu-Aerobic! Die phy-
sische Form ist nur das Vehikel auf einem internalen, spirituellen Weg. (Steiner, 11/1)

Diese auf korperliche, handelnde Aktivitat fokussierte Auslegung fithrt deutlich
vom formulierten Ziel Patafijalis weg, kann jedoch, im Anschluss an De Michelis,
erneut mit Iyengars Darlegung von Yogaphilosophie assoziiert werden, die er stets
mit seinem Verstdndnis von Orthopraxie verwob:

It may be argued that, along with his other Neo-Hathayoga interpretations, Iyengar
elaborates a parallel, or rather intertwining, Neo-Visistadvaita one in which devotional
dedication and concentration (dhyana) on one’s ortho-performative practice substitutes
the classical, samadhi-oriented sitting meditation. As in Ramanuja’s case, the ultimate
aim would be an enhancement of devotion rather than the attainment of a transcen-
dent state. (2004: 244)

Auf diese Weise ausgefiihrt, soll demnach die devotionale Hingabe an die eigene
Yogapraxis eine sitzende Meditation ersetzen.

Purusa? - »Gott« und der gottliche Kérper (6)

Im Vorhergehenden wurde bereits das Bild des Korpers als Tempel fiir die Seele
diskutiert. Auch wurde erlautert, dass das Yogastitra in einer solchen Weise ausge-
deutet wird, dass durch eine Anderung des »mind-sets« kaivalya moglich sei, und
dies wurde mit Ideen der Zen-nahen Achtsamkeitsstromung assoziiert. Inwiefern
passt nun der bereits erwadhnte »gottliche Kdrper« zu diesen Setzungen und kann
dieses Konzept weiteren Aufschluss iiber Selbst-Konzepte in heutiger Yogaphilo-
sophie geben?



2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 373

Wahrend Scott trotz seiner Zen-Metapher und seiner Emphase der Kérperpraxis
im Interview deutlich machte, dass die Kérperarbeit lediglich eine »Kindergarten«-
Stufe der spirituellen Entwicklung darstelle, in welcher der Kérper »only the vehicle«
zur Erlosung sei (30.8.2015: 119), sah Steiner den Kérper selbst als géttlich an. Doch
auch in Steiners Umfeld fanden sich Aussagen, die den Korper als etwas »nicht Ewi-
ges« darstellen, das hinter sich zu lassen ist, so schreibt Lena in ihrer Hausaufgabe
zur (nicht von Steiner geleiteten) Inspired-Ausbildung: »Wir sind nicht der Kérper,
sondern ein ewiger bewusster Energiefunken (Seele).« (Hausaufgabe 11./12. 4. 2015,
Lena: 37) Und sie prazisiert: »Selbstverwirklichung bedeutet, sich selbst nicht als
Korper, sondern als gottlichen Funken zu verstehen, der ewig ist« (ebd.: 160), eine
»Selbstverwirklichung, die sie mit »Gott« in Verbindung bringt (ebd.: 192) sowie
mit Yoga: »Yogac (yuj) heifst sVerbindungx. Fiir sie bedeutet Yoga beides: » [...] sich
mit dem eigenen spirituellen Lebewesen zu verbinden und mit >Gott«.« (Ebd.: 193)
Wie koénnen das »wahre Selbst«, der Kdrper und Gott zusammenhadngen? Was
genau wird unter »Gott« verstanden, den Lena in Anfithrungszeichen setzt? Ist der
Korper nun das Gegenteil vom »wahren Selbst«, wie es das Yogasitra lehrt, oder
ist der Korper gottlich, und woher kommt die Vorstellung eines gottlichen Kor-
pers? Ausgehend von lyengars Tempel-Metapher bringt Konecki, das Yogastitra
offensichtlich vollkommen aufder Acht lassend, ein spirituelles Kérperverstandnis
ganz allgemein mit »dstlicher Philosophie« zusammen und ist der Meinung, dass
sich durch die von ihm erforschte, rezente Yogapraxis das als westlich-cartesia-
nisch und fragmentiert diagnostizierte Weltbild der Ubenden in eine holistischere
Vision iiberfiihren lief3e: »The work on the body can change the Western perspec-
tive of defining the body as a material element of human existence (the Cartesian
vision), to a vision of treating the body as a spiritualized substance (the vision of
Eastern philosophy).« (Konecki, 2015: 83f.) Steiner wird etwas konkreter und ver-
weist fiir seine Ansicht, dass der Korper gottlich sei - eine Sichtweise, die fiir seine
Trainingsmethode von grof3er Relevanz ist - immer wieder auf die mittelalterliche
Tradition des Hathayogas und des (weifen) Tantra (etwa in der Philosophiesit-
zung am 26.7.2015: 44). Da die Hathayoga-Texte oftmals sehr rigorose, ja zum Teil
sogar korperverstiimmelnde Techniken beschreiben,?® scheint »Tantra, vielleicht
durch die vornehmlich positiven und sinnlichen Assoziationen, die es im Westen
hervorruft, oftmals eine geeignetere Referenz zu sein.?” Gleichzeitig hangt Steiners
»gottlicher Kérper« mit einer bestimmten Auffassung des im Leben Erldstseins

373 Z.B. wird zum erfolgreichen Praktizieren des khecarimudra das Zungenbandchen an den Seiten ein-
geschnitten, denn bei diesem mudra soll die Zunge iiber die Nase in den Schadel hochgefiihrt werden, wie
es beispielsweise das Dattatreyayogasastra aus dem 13. Jh. beschreibt: »Next [the yogin] should turn back
his tongue and hold it in the hollow in the skull while looking between the eyebrows. This is the sky-roving
seal (khecarimudra).« (Mallinson, 2013: 7)

374 »Weifles Tantra« wurde prominent von der modernen Yoga-Bewegung »Kundalini Yoga« popularisiert,
entstammt aber nicht den indischen Tantra-Traditionen.



374 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

zusammen. Mallinson und Singleton gehen auf ein paar Vorstellungen von einem im
Leben erldsten Zustand ein, die sich in tantrisch gepragten Hathayoga-Texten finden
lassen und die ein beinahe iibermenschliches Wesen beschreiben: »Especially in
tantric-oriented texts, the liberated yogi is not only fully cognizant but able to fulfil
all his desires by virtue of the powers (siddhis) that he has accumulated. Eternally
young, he roams the universe sporting in the three worlds, having sex with divine
women, omniscient and omnipotent.« (2017: 400) In manchen Traditionen hat der
Yogin auch Wahlméglichkeiten:

A similar choice is offered by the Dattatreyayogasastra (124c-31b) in which the yogi may
cast off his body or; if it is dear to him, wander the worlds exercising his supernatural
powers. This equivalence in value accorded to what might initially appear contradictory
paths is particularly characteristic of tantric Saiva texts, in which magic and soteriology
are placed on the same plane, and in which >liberation, (mukti) and the enjoyment of
supernatural powers (bhukti) are both goals to be attained through the same means«.
Such equivalences may also represent a synthetic compromise born of the impulse to
ease the ancient tension between the life of the renouncer ascetic and that of the worldly
householder. (Mallinson/Singleton, 2017: 400)

Die hier erwdhnte Spannung zwischen einem der Welt entsagten und einem weltli-
chen Leben beschaftigte schon shivaitische Tantriker, die diesen Widerspruch aller-
dings anders losten, als es sich in heutiger Yogaphilosophie ausformt. Steiners Vor-
stellung von einem gottlichen Kdrper ist aus einem anderen Guss, denn obgleich er
sie diskursiv (und eher allgemein bleibend) mit Tantra und Hathayoga begriindet,
geht es ihm nicht um einen tibermenschlichen Kérper mit Superkraften, sondern
um einen gut ausgerichteten, gesunden, aber doch menschlichen Kérper. Wie in
Kapitel 111.1.3.10. ausgefiihrt, muss Steiners Idee eines gottlichen Kérpers mit seiner
Idee von Alignment zusammengedacht werden, die er ebenfalls mit Techniken des
Hathayogas, mit den bandha-s, in Bezug setzt und sie daher »Bandhaligns®«, »die
Kunst der Ausrichtung (Alignment)« nennt.

Bandhalign® basiert auf den in alten Hatha Yoga Texten beschriebenen Techniken von
Bandha und entwickelt daraus eine auf modernen Erkenntnissen basierende Kunst des
Alignments. Die Idee ist, in jedem Aspekt Deines Seins Balance zu kultivieren - physisch,
aber auch psychisch und emotional. Wo immer Du beginnst - jeder bewusste Schritt

zur Balance zieht seine Kreise in Dein gesamtes Sein.*”

Wie mehrfach argumentiert und gezeigt, ist diese Idee modernen Alignments nicht
direkt im indischen Hathayoga und Tantra zu verorten. Steiner geht es darum, sich

375 Zu finden unter: https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/160401-die-
ayinnovationr-methode/, Zugriff: 21.9.2021.


https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/160401-die-ayinnovationr-methode/
https://de.ashtangayoga.info/philosophie/philosophie-und-tradition/160401-die-ayinnovationr-methode/

2.3 Die iibungspraktische Bedeutung einflussreicher Konzepte des Yogasiitras 375

selbst mittels der eigenen Korperausrichtung auch geistig, emotional und energe-
tisch auszubalancieren, um sich letztendlich mit etwas Gottlichem zu verbinden -
Alignment, Perfektion, Lebendigkeit, Gesundheit, Balance und Gottlichkeit gehdren
dem gleichen semantischen Feld an. Der perfekt ausgerichtete, ausbalancierte und
somit - und das ist folgenreich - als gesund verstandene psychosomatische Kom-
plex steht in Verbindung mit etwas Ewigem und damit mit etwas Gottlichem; wie
bereits erwahnt ein neuer Aspekt, den Steiner im Kontext des Ays lehrt, in Uber-
einstimmung mit Iyengar: »Wie wollen Sie Gott kennen, wenn Sie nicht mal [hren
grofen Zeh kennen? Bis heute sind die »>Asanas< (Yogahaltungen) meine Gebete,
Meditation in Bewegung. Denn ich kann das Endliche ausweiten, um das Unend-
liche zu erreichen.« (Schmidt-Garre, 2014)%°

Iyengars Ansatz, die Kdrperpraxis als einen Schliissel fiir die Anndherung an Gott
zu verstehen, findet sich in dhnlicher Form bei Steiner wieder. In einer Philosophie-
stunde am 6.8.2017 berichtete er, dass er morgens auf die Matte ginge, um seinen
Korper als etwas Gottliches zu geniefden und zu erleben (paraphrasiert nach Stei-
ner, 6.8.2017: FN 104), wiederum eine Einstellung, die er wiederholt mit dem Tantra
zusammenfihrte. Fiir Steiner findet sich diese »tantrische« Idee des Erfahrens von
etwas Gottlichem durch den und im eigenen Korper sogar bereits im Rg-Veda, im
»Bhadram Santi-Mantra«, das wiederum fiir ihn eine gelungene Abgrenzung von kor-
perfeindlichen indischen Systemen und ihren Praktiken wie dem Hathayoga bietet:

Erstauf den zweiten Blick erkannte ich den Bezug. Das Mantra nimmt im Grunde einen
tantrischen Gedanken vorweg. Es geht darum, dass wir jetzt, in diesem Moment, das
Gottliche, das Lebendige erfahren. Dass wir jetzt in diesem Moment auch unsere wahre
Natur erfahren. Das ist ein Unterschied zu vielen anderen Vorstellungen, die es im Yoga
ebenfalls gibt. Etwa, dass man erst den Kérper geifieln und reinigen muss, bis man
irgendetwas bekommt, irgendetwas erreicht. Oder sich auspeitschen muss, sich in die
Sonne stellen muss, Feuer um sich herum anziinden muss - das ist alles nicht das, was

wir praktizieren. Wir wollen uns nicht quélen, sondern wir wollen hier und jetzt das

376 An dieser Stelle sei nochmal erwiahnt, wie sehr sich Iyengar hierbei vom einflussreichen Yoga-Refor-
mer Swami Vivekananda unterscheidet, der schreibt: »The first obstruction is an unhealthy body: if the
body is not in a fit state, the practice will be obstructed. Therefore we have to keep the body in good health;
we have to take care of what we eat and drink, and what we do. Always use a mental effort, what is usu-
ally called »>Christian Science,« to keep the body strong. That is all - nothing further of the body. We must
not forget that health is only a means to an end. If health were the end, we would be like animals; animals
rarely become unhealthy.« (Vivekananda, 2017: 75) Foxen analysiert dazu: »Thus while Vivekananda conti-
nues to cast along shadow on the history of yoga in America, he appears rather out of place among many of
the yogis who would follow him over the next half-century. His dismissal of bodily health as a primary goal,
and especially the use of physical practice toward that end, is an aberration rather than a universal trend.«
(2020: 228) Vivekananda und lyengar wahlten zwei sehr unterschiedliche Methoden, um als traditionell
indisch markierte Lehren an ihr Zielpublikum - den Westen und insbesondere Nordamerika - anzupassen;
sicherlich ist dies auch mit ihren unterschiedlichen historischen Kontexten zu begriinden.



376 2 Das Yogasiitra als »gelebte Philosophie« (in der Ubungspraxis)

Gottliche erfahren. Das, genau das, steht in diesem Mantra. In meinen Augen hat Patt-
abhi Jois also recht, wenn er in diesem Mantra die Essenz des Ashtanga Yoga sieht. Und

diese hat sich nicht gedndert - seit der Rig-Veda nicht. (Steiner, 9.12.2015: 23)

Die Suche nach spirituellen Erfahrungen mittels des Kérpers ist zwar nichts per se
modernes, aber die zu diesem Zwecke angewandten Methoden und das dahinter-
stehende Verstandnis von »Spiritualitit« sind es durchaus. Die erwdhnte Verwe-
bung von empirischem und metaphysischem Selbst zeigt sich an diesem Beispiel
erneut in aller Intensitdt, und zwar in Form einer Sakralisierung des empirischen
Selbst. Dabei geht es allerdings nur um den Korper, der Geist hingegen muss ruhig
werden, damit sich jenes Gottliche iiberhaupt zeigen kann.

Das Vorangegangene hat gezeigt, dass die modernen Auslegungen des Yogastitras
und die damit assoziierten Praktiken empirisches Selbst und »wahres Selbst« ver-
binden wollen, obwohl es dem PY$ eigentlich mittels Entbehrungen (tapas), medi-
tativer Zustande (dhyana und samadhi) sowie kriya yoga zum Abschwachen der
klesa-s und anderer Techniken letztlich um eine Desidentifikation mit dem empiri-
schen Selbst und eine Trennung davon (das heifst auch vom Kérper) geht. Heutige
Yogaphilosophie interessiert sich jedoch nicht mehr fiir eine solche vollkommene
Uberwindung von Subjektivitit, sondern fiir die Neukonstruktion der eigenen Sub-
jektivitat, was sich zum Beispiel im Deutungsschema »Achtsamkeit« gezeigt hat.
Diesen Fokus teilt die analysierte Version heutiger Yogaphilosophie mit jener spe-
zifischen Form moderner Achtsamkeit, die Schmidt als »Achtsamkeit 11« bezeich-
net. Diese »AchtsamkKeit 1I zentriert sich (...) nicht mehr um das Versprechen der
Erlosung von einer leidhaften Welt, sondern besteht auf ein gelingendes Leben in
dieser Welt.« (Schmidt, 2020: 104)

Mit einer regelmafiigen (Ashtanga) Yoga-Praxis geht ein verstarktes Im-Korper-
Sein, ein intensiviertes Embodiment einher (vgl. Gard/Noggle/Park et al., 2014: 84).
Der erwdhnte Fokus auf ein gelingendes verkorpertes Leben wird in Zusammen-
hang mit rezentem Yoga besonders in Anbetracht der Erkenntnis versténdlich, dass
die so pravalente Kérperarbeit nachweislich das Selbst(-wert-)gefiihl starkt, das
Gleiche gilt sogar in vielen Fallen fiir Meditationserfahrungen.*”” Mit solchen sub-
jektiven Erfahrungen im Gepack ist es nur nachvollziehbar, dass von heutigen Yoga-
libenden das spirituelle Ziel als ein verkdrpertes imaginiert wird.

377 Im Vergleich mit verschiedenen bewusstseinserweiternden Drogen restimieren z.B. Milliere et al.
(2018: 18) liber Meditationserfahrungen: »Although we have specifically focused on disruptions of self-con-
sciousness in this paper, it is important to underline that both meditation and psychedelics can not only
inhibit various aspects of self-experience, but may also increase their salience in other cases. In particular,
meditation techniques focusing on the awareness of the breath, as well as psychedelic drugs such as LSD
and psilocybin, may temporarily increase awareness of bodily sensations. This apparent paradox is resol-
ved when one considers the many parameters that may modulate the phenomenology of meditation prac-
tice and psychedelic states. As we have insisted, there are many different styles of meditation, and states of
»self-losscare usually reported by highly experienced individuals trained in specific traditions.«



3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren -
(wie) geht das?

Die Methode, die in den 1970er Jahren den Namen Ashtanga (Vinyasa) Yoga bekom-
men sollte, hat sich im Laufe ihrer fast 100-jahrigen Geschichte durch zunehmen-
den Kulturkontakt verandert - und zwar trifft das sowohl auf die Kérperpraxis als
auch auf das mit ihr verkniipfte Verstandnis von Yogaphilosophie zu, das direkt der
Lektiire des Yogastitras entwéachst.

Die ausgewerteten empirischen Daten haben das Yogastitra als ein mehrschich-
tiges Bild erscheinen lassen. Der Text leitet einerseits konkrete Topoi ein, die im
folgenden Punkt systematisiert werden sollen, andererseits sind diese Themen von
personlichen Auslegungen durchdrungen, die sich jedoch ebenfalls in einem vor-
geformten Deutungsvorrat bewegen, da die hermeneutische Praxis nicht in einem
sozialen Vakuum vonstatten geht. Das impliziert, dass der Inhalt des Yogasiitras
entgegen der emischen Uberbetonung von Individualitit nicht allein im subjekti-
ven Auge der Betrachterin liegt oder sich von selbst erschlieft. Altglas konstatiert
zu dieser Thematik:

[...] this understanding of bricolage with foreign religions largely overestimates its eclec-
ticism, takes for granted the availability of religious resources, and misunderstands
religious individualism. Overall, inflating the eclectic and personal nature of practices
of bricolage has led to a neglect of their social and cultural logics. (2014: 6)

In Ubereinstimmung mit dieser Kritik an einem iibermiRig individualistischen
Religionsverstandnis konnte aufgezeigt werden, dass die von mir interviewten
Yogaphilosophie-Experten zwar keiner alten Traditionslinie folgen, sie ihre Aus-
legungen trotzdem nicht willkiirlich mit »Intuition« und eigenen »Erfahrungen«
anreichern, sondern sich in historisch und gesellschaftlich vorstrukturierten Sche-
mata bewegen.

Meine Daten zeigen, dass die Yogastitra-Exegese von bestimmten Inhalten
gepragt ist. Zum einen wird der Text mit diversen »exotischen religiosen Ressour-
cen« verbunden, die eklektisch rezipiert werden, allen voran weitere (alt-)indische
Literatur wie die Bhagavadgita mit ihrem Konzept des selbstlosen Handelns (karma
yoga), die Upanisaden und die darin elaborierte Seelenvorstellung (atman) sowie
Techniken und Energiekonzepte aus Hathayoga-Texten - etwas, das sich als histo-
risch linear erwiesen hat. Genauso werden Versatzstiicke des Zen-Buddhismus rezi-
piertund es finden sich vage bleibende Referenzen wie wiederholte Bezugnahmen
auf (»weifdes«) Tantra. Zum anderen ist heutige Yogaphilosophie durch einen mal
mehr, mal weniger systematischen Einsatz weiterer Ressourcen gepragt, zum Bei-
spiel von Inhalten, Konzepten und Praktiken der Kérperkultur- und spezieller der



378 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

Gymnastikbewegung, die heute zu einem Teil der popularen Kultur geworden sind,
von den Ideen der Achtsamkeitsstromung, von Versatzstiicken des New Age oder
der akademischen Psychologie. Somit basiert Yogaphilosophie heute grundlegend
auf einer solchen unterschiedlich kohdrenten und flexiblen Mischung verschiede-
ner Weltanschauungen. Insofern lasst sich Knoblauchs Feststellung tiber heutige
Spiritualitdt auf die Akteur*innen des Forschungsfeldes tibertragen: »Doch auch
die Subjekte sind in der Rekomposition nicht frei und autonom. Denn das Subjekt
zehrt von dem Wissen, das kulturell angeboten wird und als Angebot immer allge-
meiner zuganglich ist, also [dem Wissen, L.v.0.] der populdren Kultur.« (2009: 79)

Durch den Fokus auf die Vermittlungssituation in den Yogaphilosophie-Stunden
und die Analyse ihrer Hausaufgaben konnte die empirische Untersuchung das Text-
verstdndnis der Schiiler*innen beleuchten und aufzeigen, dass Yogastitra-Lai*innen
fiir die Entwicklung eines Verstandnisses von Yogaphilosophie grundlegend auf die
Interpretationen der Lehrer*innen und auf Literatur angewiesen waren. Sie beweg-
ten sich in ihrem Verstdndnis von Yogaphilosophie in einem dreifach begrenzten
Deutungsarsenal: Erstens schrankte die Sprachbarriere den personlichen Zugang
zum Text ein, da die Rezipient*innen (sowohl die Schiiler*innen als auch die zu
Wort gekommenen Experten) von (englischen oder deutschen) Ubersetzungen
des Sanskrittextes abhangig waren, die sie intensiv konsultierten. Zweitens waren
die Auslegungen der Schiiler*innen durch die selektiven Vorgaben der Lehrer*in-
nen limitiert, die einige Sitras besonders heraushoben und andere aussparten.
So wurde durch Steiners speziellen Fokus darauf das Sitra 1/33, das sich mit den
vier »Herzenseigenschaften« beschaftigt, auch von den Schiiler*innen starker rezi-
piert, wiahrend Siitra 1/19 von Steiner bewusst ausgelassen wurde und somit kei-
nen Einzug in die Reflexionen der Schiiler*innen hielt. Trotzdem konnten durch
die von yogaphilosophischen Werken und insbesondere vom Yogastitra vorgegebe-
nen Themenkomplexe neue Reibungspunkte entstehen, denn die Auszubildenden
beschéftigten sich dadurch mit Themen, die selten Teil ihres Alltags sind, wie bei-
spielsweise mit ihren eigenen Geistesregungen (citta-vrtti-s), mit der Beruhigung
des Geistes (citta-vrtti-nirodha), mit emotionalen und moralischen Thematiken
(brahmavihara-s,yama-s und niyama-s), mit einer Vorstellung eines unsterblichen
Selbst (purusa) und vielen weiteren Inhalten.

Diese Auseinandersetzung mit neuen Themenkomplexen, die der Beschaftigung
mit dem Yogasitra entspringt, kann wiederum dadurch abgeschwacht werden, dass
sich aufgrund der Emphase einer personlichen, praxisnahen und alltagstauglichen
Ausdeutung und einer lebensweltlichen Umsetzbarkeit von Yogastitra-Inhalten eine
dritte Einschrankung ergab. Die Schiiler*innen beschaftigten sich zwar mit Themen,
die in ihrem Alltag moglicherweise fehlten, jedoch ging es dabei meist nicht um das
ErschliefSen von vollkommen Neuem, sondern um die Beschaftigung mit bereits
Bekanntem (wenngleich moglicherweise »Verschiittetem«, »Verdrangtem« etc.). Bei
solch einer von Dekontextualisierung und Domestizierung gepragten Aneignung



3.1 Ubergeordnete Inhalte 379

von Yogaphilosophie miissen Schiiler*innen ihren kulturellen, intellektuellen Hori-
zont nicht unbedingt erweitern - etwas, das die Beschéftigung mit einem fremden
Kulturgut von den Rezipient*innen verlangen und mit sich bringen kénnte.

3.1 Ubergeordnete Inhalte

Im Folgenden werden die ibergeordneten Themenkomplexe, als deren Rahmung
sich das Yogasiitra im Datenmaterial erwiesen hat, zusammenfassend diskutiert.
Sie bilden das inhaltliche Grundgeriist fiir heutige Yogaphilosophie, so wie sie sich
auf der Datenanalyse aufbauend ausformt. Diese »yogaphilosophischen« Topoi
wurden im Feld stets auf Alltagstauglichkeit und auf einen Zusammenhang mit
der Yogapraxis gepriift und miindeten in konkreten Handlungsanweisungen, die
sich ebenfalls auf die Yogapraxis und den Alltag beziehen:

1. Selbsterforschung, dazu zahlt zum Beispiel

a. Die Beschiftigung mit eigenen Geistesvorgangen (citta-vrtti-s); Hand-
lungsanweisungen: 1. die Entwicklung positiv konnotierter mentaler
Instanzen wie zum Beispiel eines inneren, wertfreien und unbeteilig-
ten Beobachters (purusa I) sowie 2. das Beruhigen des Geistes durch die
Korperpraxis oder das Chanten etc.

b. Das Erkunden der Qualitit der eigenen (physischen) Aktivitat (abhyasa
und vairdgya); Handlungsanweisung: die Suche nach (physischer, psychi-
scher und emotionaler) Balance in der Yogapraxis und im Alltag.

c. Die Auseinandersetzung mit den neun Hindernissen (antardya-s); Hand-
lungsanweisung: das Bewusstmachen und Uberwinden der Hindernisse
(durch Selbstreflexion und kontinuierliche Yogapraxis).

d. Die Beschaftigung mit den eigenen Handlungen (kriya yoga); Handlungs-
anweisung: das Entwickeln von Mut, Staunen und Zufriedenheit (tapas,
svadhydya und isvarapranidhana) wahrend des eigenen Tuns.

2. Prosoziales Verhalten

a. Durch die »lauschende« Erforschung der inneren Welt eines anderen
Menschen (citta-maitri-Meditation); Handlungsanweisungen: 1. die Ent-
wicklung eines inneren, wertfreien und unbeteiligten Beobachters
(purusa 1) sowie 2. die Ausbildung positiv konnotierter emotionaler
Qualitaten (maitri, karuna, mudita, upeksa).

b. Durch die Reflexion des eigenen Wertekompasses; Handlungsanweisun-
gen: 1. der alltagliche Einsatz von yama-s und niyama-s, 2. wenn moglich
die Integration von yama-s und niyama-s in die eigene Yogapraxis (zum
Beispiel ahimsad) und beim Assisten anderer Ubender und 3. die Imagi-
nation des (ethischen) Vorgehens eines perfekten Wesens (welches das
Selbst eigentlich ist) (purusa I1).



380 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

3. Die Suche nach herausgehobenen Bewusstseinszustanden

a. Prasenz-Zustinde (atha, purusa I); Handlungsanweisung: die bewusste
Wahrnehmung eines jeden Momentes »wie er ist«.

b. Hohe Konzentration und Geistesruhe (pratyahara, dharand, dhyana, citta-
vrtti-nirodha); Handlungsanweisungen: 1. der Einsatz von tristhana in der
Yogapraxis (Open Monitoring), 2. konzentrierte Kérperwahrnehmung
(Focused Attention, Propriozeption), 3. das Chanten des Yogastitras.

c. Flow-Zustdnde (samadhi); Handlungsanweisungen: 1. die Entwicklung
von Mut, Staunen und Zufriedenheit (tapas, svadhyaya, isvara-pranid-
hana) als Grundlage, daraufhin selbstvergessenes Eintauchen in die
AY-Praxis, 2. der Einsatz von tristhana.

4. Die Suche nach einem unsterblichen Selbst

a. Die Realisation von atman; Handlungsanweisung: die Ausrichtung der
(Ay-)Praxis auf dieses Ziel (purusa 111).

b. Das Erleben der Gottlichkeit des eigenen Korpers; Handlungsanweisun-
gen: 1. durch die Praktiken des Ays und heutiger Yogaphilosophie die
Transformation des eigenen psychophysischen Komplexes hin zu mehr
Gesundheit, Ruhe und Balance, gleichgesetzt mit »Gottlichkeit, 2. Selbst-
sorge (in Form von Faszientechniken etc.).

Schon die Analyse und Systematisierung moglicher Themenkomplexe heutiger
Yogaphilosophie kann aufzeigen: Ja, Yogaphilosophie lasst sich praktizieren, und
zwar, weil jede (Um-)Deutung eine Handlungsanweisung impliziert und sich die
aus der Beschaftigung mit Yogaphilosophie resultierenden Praktiken mit den Kor-
pertechniken des jeweils geiibten Yogastils vernetzten kdnnen. Durch die Beschaf-
tigung mit yogaphilosophischen Themen entwickelt sich zudem ein neues Ubungs-
repertoire effektiver (Selbst-)Techniken.

3.2 Neue yogaphilosophische Praktiken
und ihre Verbreitung

Heutzutage werden asana-s und prandyama sowohl durch informelle yogaphi-
losophische Praktiken erweitert als auch durch formalisierte Praxisformate, die
sich im Zuge der Entwicklung einer zeitgenossischen Yogaphilosophie herausge-
bildet haben. Beide Praxisarten sollen im Folgenden mit Reckwitz in intersubjek-
tive (zum Beispiel miindliche Kommunikation, Sexualitdt), interobjektive (zum
Beispiel Handwerk, Haushalt) und selbstreferenzielle (der Umgang des Subjektes
mit sich selbst, »Technologien des Selbst«) Aspekte von Praktiken unterschieden
werden (2008: 135f.).

Bereits das Uben von dsana, pranayama und Alignment deckt alle drei Aspekte
ab: Per se selbstreferenziell, sind die Techniken stets von intersubjektiven Prak-



3.2 Neue yogaphilosophische Praktiken und ihre Verbreitung 381

tiken wie Adjustments durchzogen, wodurch Lehrer*in und Schiiler*in wahrend
der Yogapraxis in direktem Kontakt oder sogar Austausch stehen, aufderdem wird
diese Praxis intersubjektiv gelehrt und erlernt. Der interobjektive Aspekt ist durch
den Gebrauch von Hilfsmitteln und in der Interaktion mit dem Yogaraum gegeben.

Dieses Setting wird durch informelle philosophische Ubungsformate erweitert,
wenn sich Inhalte, die der Lektiire des Yogastitras entnommen sind, einerseits auf
die Quantitat der Praxis auswirken (Stichwort atha) und andererseits auf die Qua-
litdt, etwa wenn heutige Yogaphilosophie als ein der Praxis unterlegtes Orientie-
rungsgeriist fungiert und zu einer gewissen Art und Weise des Ubens auffordert. In
Kapitel 111.1.1. wurde dementsprechend argumentiert, dass sich in Yogaausbildun-
gen durch drei verschiedene Formen der Wissensvermittlung (visuell, verbal und
somatisch) sowie durch die regelméafiige Yogapraxis ein spezifisches Kérper- und
Ubungswissen entwickelt. Kapitel 111.2. hat darauf aufbauend gezeigt, dass die so
erworbene Praxiskompetenz fiir in heutige Yogaphilosophie »Eingeweihte«, das
heifst fiir ausgebildete Lehrer*innen, von einem Hintergrundwissen durchzogen
ist, das auf besagten »yogaphilosophischen« Inhalten beruht. Diese Inhalte wurden
im kollektiven Setting der Yogaausbildung erworben, in dem sukzessive in heutige
Yogaphilosophie eingefiihrt wurde, die daraufthin regelmafdig mit der Yogapraxis
verwoben sowie im Alltag eingeiibt wurde. Wahrend Wissen tiber die technische
Ausfiihrung der asana-s zum Teil iiber Medien wie Biicher, Yogavideos etc. erworben
werden kann, miissen die damit verkniipften Weltanschauungen, die eher implizit in
den Praktiken zum Ausdruck kommen, iiber lange Zeit und im direkten Unterricht
erlernt werden. Durch die von Yogaphilosophie eingeleiteten Themenkomplexe
entwickelt sich eine spezifische (Kérper-)Kompetenz, die sich mit dem durch die
Yogapraxis generierten Kérperwissen vernetzt. Aufgrund dieser Verflechtung wird
Yoga zu einem spezifischen Ubungssystem, das sich von anderen Trainingsarten wie
Sport unterscheidet. Somit kann heutige Yogaphilosophie selbst als eine intersub-
jektive Praxis bestimmt sowie als ein Faktor definiert werden, der auch die poten-
ziell selbstreferenzielle Kdrperpraxis in eine intersubjektive Praxis verwandelt.

Im Rahmen der rituellen asana-Praxis konnen yogaphilosophische Inhalte dem-
nach hergestellt und aktualisiert werden, durch wiederholte Einiibung kénnen sie
sich (somatisch) sedimentieren und sie werden im Yogaunterricht von Yogaleh-
rer*innen weitergetragen. Auf diesen Wissensbestanden aufbauend analysieren
die Lehrer*innen die Praxis ihrer Schiiler*innen und stellen mittels Deictic Touch
eine gewisse Ausrichtung in der Praxis her. Dies passiert zum Beispiel geméafs den
folgenden Leitlinien: Wird tiberhaupt geiibt (atha), wird also das fiinfte Hinder-
nis (antaraya) »Faulheit« (alasya) iiberwunden? Ist die Praxis ruhig und konzent-
riert (dharand, citta-vrtti-nidrodha), wenden die Ubenden dafiir tristhana (bandha,
ujjayi und drsti) an? Bewegen sich die Schiiler*innen in Balance, also {iben sie mit
Enthusiasmus/Beharrlichkeit (abhyadsa) bei gleichzeitiger Gelassenheit (vairagya)?
Wird asana stabil und gleichzeitig angenehm ausgeiibt (sthira/sukha, Eutonie) und



382 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

iben sie holistisch-ausbalanciert (Alignment)? Wird unter Einsatz von Mut (tapas),
Staunen (svadhyaya) und Zufriedenheit (iSvarapranidhana) geiibt? Praktizieren sie
sich selbst gegeniiber gewaltfrei (ahimsa)? Entsteht ein meditativer Fluss wahrend
der Yogapraxis (samadhi, Flow)? Ist die Praxis auf das »wahre Selbst« (purusa)
ausgerichtet?

Um auf die Schiiler*innen gemaf diesen Pramissen heutiger Yogaphilosophie
einzuwirken, wenden die Lehrer*innen nicht nur somatische Formen der Wis-
sensvermittlung an (zum Beispiel Assists), sondern auch visuelle (demonstrative)
und verbale (zum Beispiel metaphorische). Somit reproduziert sich heutige Yoga-
philosophie durch explizite und implizite Vermittlungsweisen, etwa durch den
somatischen oder imitierten Erwerb von Korperwissen. Damit hat Patanjalis Text
bedeutenden Anteil an der soziokulturellen Praxis »Yoga«, was einen grundlegen-
den Unterschied zur historischen Rezeption markiert, die einen solchen interak-
tiven sozialen Rahmen nicht kannte. Yogaphilosophische Inhalte schreiben sich
durch die stete, von den Akteur*innen gezielt hergestellte diskursive Vernetzung
mit den Korperpraktiken sowie mit dem Alltag in die Kdrper- und Alltagspraxis
ein. Dadurch aktualisieren sich die Inhalte mit jeder Yogapraxis sowie situativ im
Alltag - zum Beispiel ein ruhigerer Geisteszustand, psychophysische Balance oder
eine (beobachtende) Achtsamkeit. Spatestens nach der Yogaausbildung war fiir die
Lehrer*innen Yoga durch die Inhalte und die damit einhergehenden Handlungsan-
weisungen heutiger Yogaphilosophie nicht mehr nur eine Kérperhaltung, sondern
esistzu einer gesamten Lebenshaltung geworden, die den Kérper, den Geist und die
Emotionen durchzieht, strukturiert und leitet. Eine solche, hdufig sichtbare Umset-
zung yogaphilosophischer Themen in der Yogapraxis fiihrt wiederum zu sozialem
Kapital innerhalb der Gruppe.

Des Weiteren konnte das vorangegangene Kapitel zeigen, dass sich durch das
Yogaphilosophie-Setting zusatzliche Praktiken herausbilden kénnen, die Selbstre-
flexion, Verinnerlichung, Geistesruhe, eine gewisse Lebensfiihrung und anderes
einiiben sollen. Dazu zdhlten — meist selbstreferenzielle - Aufschreibepraktiken wie
die Yogasiitra-Praxisreflexionen, die eine Art Tagebuchcharakter hatten und eine
dem Tagebuchschreiben vergleichbare Praxis der Selbstreflexion darstellten, die
jedoch von (oft abstrakten) Handlungsanweisungen (»Uberfiihre Sitra xy in den
Alltag!«) geleitet waren sowie auszugsweise in den Gruppensitzungen diskutiert
und intersubjektiv geteilt wurden.

Genauso fithren zum »Zustand des Yoga« nicht mehr die meditativen Stufen des
Yogasiitras selbst, deren praktische Umsetzung laut Krsnamacarya der Einweisung
durch einen speziellen Lehrer bedarf, sondern neue Praktiken. Die Funktion der
meditativen Ubung {ibernahm im Forschungsfeld neben der Yogapraxis, die im Ay
durch tristhana als Meditation in Bewegung gilt, das Chanten des Siitras und ande-
rer Mantras sowie das Schreiben von Devanagari. Das Siitra-Rezitieren wurde von



3.2 Neue yogaphilosophische Praktiken und ihre Verbreitung 383

Steiner als Mittel zur »Minimierung der Gedankenwellen« (27.7.2015: 12) eingefiihrt,
eine Methode des »Zur-Ruhe-Bringens, die auch die Schiiler*innen ibernahmen.

Zusatzlich entwickeln sich neue ethische Meditationsformate, wie die zu zweit
ausgefiihrte, intersubjektive Praxis der citta-maitri-Meditation, die mit der »kon-
templativen Dyade«, einer Meditationspraxis aus einem neurowissenschaftlichen
Setting, assoziiert werden konnte, oder die in Stille ausgefiihrte maitri-Meditation,
die ebenfalls intersubjektive Effekte zeitigen soll, denn beide Meditationsformate
dienen der Entwicklung liebevoller Eigenschaften und der Erhéhung der Soziali-
tat. Durch die mit Yogaphilosophie angereicherten Kérpertechniken sowie solche
neuen expliziten Praxisformate kann Yoga als ein Phdnomen verstanden werden,
das eine Vielzahl von Lebensbereichen infiltriert und zur »Ethisierung des Lebens«
beitragt (Reckwitz, 2017a: 292).

Im Zuge der Entwicklungsgeschichte des modernen koérperorientierten Yogas
fanden demnach drei »Praxisturns« statt, die teilweise mit dem Yogastitra in Ver-
bindung stehen und zum heutigen Status quo fithrten:

1. Die Hinwendung zum Kérper und die damit einhergehenden innovativen
Yogapraktiken der einflussreichen indischen Yogalehrer des frithen 20. Jahr-
hunderts, die sich vom Diskurs eines »Mentalyogas« entfernten, der vor
allem im europdischen Raum unter anderem von den Theosophen und der
Schulpsychologie, aber auch von Vivekananda etabliert wurde.

2. Die enge Verbindung dieser sich global etablierenden Yogaformate mit
Praktiken anderer Korpertechniken, zum Beispiel erst mit der Delsarte-
Linie und spater mit Fitness, Sport, praventiven Techniken, Faszientech-
niken etc., wodurch sich sukzessive im Laufe des 20. Jahrhunderts unter
dem Namen Yoga die heutige Ubungsvielfalt ausbildete, die sich stetig wei-
terentwickelt und

3. Die Hinzunahme von neuen, yogaphilosophischen Praktiken im 21. Jahrhun-
dert, die sich zunehmend ausprédgen und etablieren.

Dass die untersuchte Ausformung von rezenter Yogaphilosophie also eingelibt
und angewandt werden kann, setzt die erwdhnten sowie weitere hermeneutische
»Turns« voraus, die im Folgenden diskutiert werden. Vorweg fasse ich die grund-
legenden Prozesse zusammen, die diese Turns iiberhaupt ermoglichen, und zwar
solche der Exotisierung, der Dekontextualisierung und der Domestizierung.



384 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

3.3 Der Umgang mit »exotischen religiosen
Ressourcen«: Exotisierung, Domestizierung,
Dekontextualisierung und Universalisierung

Altglas’ zu Beginn dieser Arbeit ausformulierte Theorie des Umganges mit »exoti-
schen religiosen Ressourcen« kann auf verschiedene Weise die Datenanalyse infor-
mieren. Die Basis des exotisierenden Narrativs bildeten dort auf der einen Seite die
singenden »Rsis«, die Weisen des alten Indiens, die mit keinem speziellen kultur-
historischen Ereignis verbunden wurden und trotzdem als eine Art Griindergestal-
ten jener universellen Erfahrung imaginiert wurden, die tiber die Yogapraxis und
tiber philosophische Praktiken zu erlangen ist. Auf der anderen Seite wurde das
Yogastitra im untersuchten Ausbildungssetting zwar in seiner Ganze durchgenom-
men, wodurch sich potenziell in heutigem Yoga eine grofiere Vielfalt an yogaphilo-
sophischen Inhalten sedimentieren kann, als es in der Rezeption des 20. Jahrhun-
derts der Fall war, die sich hauptsachlich auf die astarga-s beschrankte. Trotzdem
wurden dabei einige Aspekte, die sehr deutliche und unwillkommene Riickschliisse
auf die Ursprungskultur erlauben, entweder umgedeutet oder ausgelassen, zum
Beispiel das Sttra 11/40, das den »Ekel vor dem eigenen Korper« (svarnga-jugupsa)
als etwas Erstrebenswertes bezeichnet oder das Siitra 1/19, das von einem »kor-
perlosen« Zustand erzahlt (videha). Ein solch widerspriichlicher, zweischneidiger
Zugriff auf indische Kulturgiiter zeigte sich mehrfach im Datenmaterial.

Die Indienrezeption bewegt sich demnach zwischen (oft gleichzeitiger) Ableh-
nung und instrumentalisierender, exotisierender Mystifizierung, trotzdem dient
beides gleichermafien der Legitimation eigener Glaubenssatze, was anhand von
Steiners Aussagen iiber Hathayoga sowie {iber die von ihm als »Bhadram Shanti
Mantra« bezeichneten Verse aus dem Rg-Veda exemplifiziert werden kann:

Es geht darum, dass wir jetzt, in diesem Moment, das Gottliche, das Lebendige erfahren.
Dass wir jetzt in diesem Moment auch unsere wahre Natur erfahren. Das ist ein Unter-
schied zu vielen anderen Vorstellungen, die es im Yoga ebenfalls gibt. Etwa, dass man
erst den Korper geifdeln und reinigen muss, bis man irgendetwas bekommt, irgendet-
was erreicht. Oder sich auspeitschen muss, sich in die Sonne stellen muss, Feuer um
sich herum anziinden muss - das ist alles nicht das, was wir praktizieren. Wir wollen
uns nicht quélen, sondern wir wollen hier und jetzt das Goéttliche erfahren. Das, genau
das, steht in diesem Mantra. In meinen Augen hat Pattabhi Jois also recht, wenn er in
diesem Mantra die Essenz des Ashtanga Yoga sieht. Und diese hat sich nicht gedndert -
seit der Rig-Veda nicht. (Steiner, 9.12.2015: 23)

Steiner lehnt verschiedene verschiedene hathayogische Praktiken ab, die noch von
heutigen indischen Asketen - Yogis - ausgefiihrt werden, wie dhuni tap, also das



3.3 Der Umgang mit »exotischen religiosen Ressourcen« 385

Sitzen in der Mittagssonne umgeben von Kuhdung-Feuern, um tapasyd, eine innere,
asketische Hitze zu entfachen, und er wendet sich gegen traditionelle Vorstellungen
von Harte, Geifselung und Reinigung,*”® da sie den Grundlagen der von ihm gelehrten
Spiritualitat, wie Alltagstauglichkeit, Niitzlichkeit und Gesundheit entgegenstehen.
Gleichzeitig fungiert das alte Indien als Allgemeinplatz zur Legitimierung eigener
Praktiken und Diskurse, zum Beispiel wenn Steiner sein Streben nach einem ver-
korperten gottlichen Dasein mit dem Rg-Veda, also der altesten religiosen und auto-
ritativen Schrift des brahmanischen Indiens beglaubigen méchte. Diesen Bezug zu
jenem urspriinglichen Indien stellt er wiederum tiber den Inder Jois her, wodurch
eine Traditionslinie, paramapara, impliziert wird, die im Ay von grofser Bedeutung
ist. Wenngleich diese Verse aus dem Rg-Veda in Jois’ YMA Erwahnung finden, wo er
sie als »Shanti Mantrag, also als »Friedensmantra« bezeichnet,*”° konnte im histo-
rischen Teil dieser Arbeit gezeigt werden, dass die Idee eines gottlichen Korpers
nicht mit Jois’ Verstandnis von Kérper und Spiritualitat ibereinstimmt. Sie ist viel-
mehr als eine spidtmoderne, szientistische Ausformung von somatischer Religion
zu identifizieren, die via Jois liber den Rg-Veda legitimiert wird.

Durch die iibergeordnete Pramisse der Anwendbarkeit auf das eigene Leben
impliziert der Umgang mit fremden Kulturgiitern folglich einerseits Prozesse der
Bewertung und der Aussortierung, andererseits gehen damit gleichzeitig Prozesse
der Dekontextualisierung und Domestizierung einher. In diesem Zusammenhang
konnte verdeutlicht werden, dass die Maxime der Niitzlichkeit von Yogaphiloso-
phie fiir westliche Akteur*innen immer noch das Nonplusultra der Rezeption dar-
stellt. Es geht darum, im Text eine Weisheit fiir das eigene Leben zu entdecken.?®
Der Nutzen der Textrezeption liegt darin, in einer postreligiosen Gesellschaft eine
neue Form der Spiritualitdt sowie damit einhergehende Werte und Praktiken zu
verankern, die das Leben erleichtern und optimieren sollen und die zwar diskursiv
im alten Indien verortet und mit ihm legitimiert werden, deren tatsachliche Glau-
benssatze und Praktiken allerdings hochst modern sind.

Steiner setzte Domestizierung und Dekontextualisierung bei der Yogastitra-
Exegese gezielt ein, wenn er formulierte, dass das Stitra letztlich von nichts als dem
eigenen Selbst erzahle, und genau beim Thema »Selbstsuche« setzte das Interesse
am »spirituellen Osten« meist an. Ab und zu zeigten Schiiler*innen in den Philoso-

378 Diese Ansicht hat auch Jois noch in gewissen Aspekten vertreten (vgl. Smith, 2008).

379 Vgl.Jois (2002 [1999]: 30f.), jedoch fiigt er keine explizite Erkldrung dazu an, warum er den Vers an die-
ser Stelle zitiert. Das Mantra bildet den Abschluss eines Kapitels, in dem Jois bereits den folgenden Abschnitt
iiber den Sonnengruf} (surya namaskara) und dsana-s einleitet, daher kann durchaus davon ausgegangen
werden, dass er die im Mantra geforderten »strong and steady limb« mit der asana-Praxis assoziiert. Jois’
Ubersetzung geht wie folgt: »While praising, may we be of strong and steady limb enjoy the life given by
the Gods. Om Peace Peace Peace.« (Ebd.) »Starke« (strength) war eine von Jois’ Hauptmotivationen fiir die
asana-Praxis, und es mag dieser Starke-Topos sein, den er aus dem Mantra fiir seine asana-Praxis heraus-
gezogen hat.

380 Paraphrasiert nach Steiner, 30.7.2016: FN 165.



386 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

phiestunden Interesse an der originaren Bedeutung gewisser Sitras oder Konzepte,
etwa wenn Renate auffiel, dass samtosa und isvarapranidhana beide mit »Zufrieden-
heit« tibersetzt werden und sie den Unterschied wissen wollte. Solche Impulse wur-
den im Unterricht manchmal kurz aufgegriffen, jedoch eher selten weiterverfolgt.

Die Figur der Universalisierung von Yogaphilosophie hdangt eng mit der bereits
besprochenen Dekontextualisierung zusammen. Ein Beispiel ist der Umgang mit
Sanskrit, eine urspriinglich Brahmanen vorbehaltene Sprache, die in exotisieren-
der Manier als »magische« oder »intuitive« Sprache universalisiert wurde. Nach
erfolgter Assoziation von Sanskrit und Deutsch durch die geteilte indogermanische
Sprachfamilie konnte Sanskrit als »unsere Sprache« imaginiert werden, wodurch
kulturelle Eigenheiten assimiliert werden. Somit ist es zum Beispiel auch einer
deutschen Frau (als idealtypischer Gegensatz zum mannlichen Brahmanen) mog-
lich, durch das Chanten des Yogastitras zu der Einheitserfahrung zu gelangen, fiir
die der Text fiir die Rezipient*innen steht. Sanskrit-Chants als direkten Zugang
zu den hinter einem Wort verborgenen Erfahrungen darzustellen, basiert auf den
zuvor genannten Prozessen.

Universalisierung ist aufderdem der Nahrboden fiir die Figuren der Veralltagli-
chung, der Verachtsamung, der Somatisierung und der Praxiszentriertheit heutiger
Yogaphilosophie. Wahrend das Yogasitra seine beschriebenen Methoden auf das
Ziel des Zustands des Yogas (samadhi und kaivalya) bezieht, weitet sich das Anwen-
dungsgebiet des Textes durch Verallgemeinerung ins Unermessliche. Exemplifiziert
sei dies nochmal anhand Antons Reflexion tiber abhydsa und vairdagya:

Die Eigenschaften Beharrlichkeit, Enthusiasmus und Gelassenheit beziehungsweise
Gleichmut sind nétig und bilden ein starkes Fundament fiir den Weg zum Ziel. Ob das
Ziel, sei es der Zustand von Yoga oder ein anderes Ziel, erreicht wird, liegt nicht alleine
in der Hand und Tat des Praktizierenden, sondern ist von uniiberschaubaren und unbe-

einflussbaren Bedingungen abhdngig. (Hausaufgabe 1. Woche, Anton: 104)

Durch Dekontextualisierung wird der Text zu einem Handbuch fiir den Alltag und
damit zu einem universellen Ratgeber, der auf das Erreichen aller méglichen Ziele
anwendbar ist und nicht mehr nur auf »yogische« Ziele. Universalisierung ist logi-
scherweise eine Grundvoraussetzung fiir die Zuganglichkeit des Textes fiir die All-
gemeinheit, die Scholz mit einer »protestantischen Hermeneutik« assoziiert, die
von einer »Priesterschaft aller Glaubigen« ausgeht:

Accordingly, Miller emphasizes that the Yoga Sutra is not territory of specialized schol-
arship, and the interpretation does not require special authorization from religious
authorities. In predictable »Protestant« fashion that affirms the »priesthood of all
believers,« Miller regards the Yoga Sutra as available to anyone who reads the text
itself and seeks spiritual guidance. A literalist-literary hermeneutics promises individ-



3.3 Der Umgang mit »exotischen religiosen Ressourcen« 387

ualistic, personal, and universal spiritual truth. Without explicit acknowledgment, then,
Miller adheres to the central Protestant hermeneutics of sola scriptura. [...] Only one’s
»pondering of this ancient teaching« is required. In short, Miller’s translation represents
a text-focused, internalized, and privatized hermeneutics that cuts itself off from the
text’s interpretation history, as it promises individualized salvation to contemporary
yogi/ni/s. (2017: 6f.)

Sola scriptura, Luthers Ansatz, dass »allein durch die Schrift« Erkenntnis erwachse,
mag von Expert*innen (zum Beispiel von Autor*innen wie der von Scholz erwahn-
ten Barbara Stoler Miller) versprochen werden, doch verweist mein Datenmaterial
nicht darauf, dass sich dies lebensweltlich tatsachlich so ausformt. Denn ganz so
zuganglich, wie hdufig behauptet wird, zum Beispiel durch den >intuitiven< Zugriff
auf den Text durch Chanten, ist das Yogasiitra nicht - sonst konnte es beim Chanten
des Textes bleiben, doch er wurde iiber zwei Jahre lang in der Ausbildung durchge-
gangen und begleitete die Schiiler*innen in Form von Hausaufgaben in ihre Lebens-
welt hinein. Ihn letztlich als einen individuellen Leitfaden zur Selbstverwirklichung
verstehen zu konnen und ihn im Alltag, auf die Yogapraxis und den Unterricht anzu-
wenden, ging fiir die meisten Rezipient*innen mit viel Arbeit einher: Das Verglei-
chen verschiedener Ubersetzungen, sich iiber mehrere Wochen streckende Grup-
pendiskussionen, Yogastitra-Hausaufgaben, auf Siitra-Interpretationen aufbauende
Praxiserfahrungen, das durch Ausspracheregeln zu verfeinernde, wiederholte
Chanten, das Auswendiglernen von Stitras und vieles mehr. Damit deutschsprachige
Rezipient*innen den Text als universellen Alltagsratgeber und als spirituellen Text
wahrnehmen und annehmen kénnen, braucht es viel Zeit, Einsatz und Sitzfleisch.
Altglas (2014: 76f.) nennt drei Kernelemente der Domestizierung von Hinduismus,
1. »an accommodating Eastern »spirituality««, 2. »pragmatism« und 3. »denial of cul-
tural differences, die sich alle drei im Datenmaterial wiederfinden. Sie zeigen sich
in der Analyse des Umgangs mit Konzepten und Begrifflichkeiten des Yogasitras,
die einerseits als willkommene >spirituelle« Inspirationsquelle genutzt werden und
andererseits pragmatisch an den eigenen Alltag angepasst werden, wiahrend das
Ziel heutiger Yogaphilosophie letztlich die universalistische und kulturbefreite Pra-
misse der Selbstverwirklichung bleibt. Weller, Steiner und Co. konnten schlicht fest-
stellen, dass eine intensive sportliche Betdtigung herausgehobene Bewusstseinszu-
stande wie Flow oder ein Runner’s High evozieren kann, sie werden aber gezielt mit
Sanskrit-Termini, zum Beispiel mit samadhi, gleichgesetzt. Es gibt demnach keine
kulturellen Unterschiede zwischen samddhi-Formen des alten (oder mittelalter-
lichen) Indiens und den Flow-Zustidnden heutiger Yogapraktizierender. Trotz der
allgegenwartigen Veralltaglichung, der Verwissenschaftlichung und der Verallge-
meinerung heutiger Yogaphilosophie muss der altindische »Touch«, zum Beispiel in
Form von Sanskritbegriffen, bestehen bleiben. Die Figur der Exotisierung ist jener
Auspragung von Spiritualitét, die heutiger Yogaphilosophie entwéchst, inhédrent.



388 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

3.4 Die Figur der Veralltaglichung und
die Spiritualisierung des Alltags

Wie Abb. 4 gezeigt hat, sind heutige Yogaphilosophie, heutige Yogapraxis und All-
tagspraxis im Datenmaterial untrennbar miteinander verbunden, sie durchdringen
sich und deuten sich wechselseitig aus. Die Effekte der im Mittelpunkt stehenden
Korperpraxis beeinflussen das Alltagserleben der Praktizierenden, und da der All-
tag die Hauptinspirationsquelle fiir die Auslegung des Yogastitras ist, pragt dies
wiederum die hermeneutische Arbeit.

Die Applizierbarkeit von Sitra-Inhalten auf alle moglichen Bereiche des all-
taglichen Lebens, egal wie genau dieser Alltag aussehen mag, bezeichne ich als
Veralltaglichung des Yogastitras und heutiger Yogaphilosophie. Diese Figur ist eng
verzahnt mit der Verachtsamung von Yogaphilosophie sowie mit der Entwicklung
spezifischer yogaphilosophischer Praktiken. Als Grundlage fiir diese Entwicklung
kann die konkrete Handlungsanweisung gesehen werden, die den Philosophiestun-
den entwachsenen Aufgabenstellungen und Reflexionen mit in den Alltag zu neh-
men, wodurch einerseits Yogaphilosophie das Alltagserleben und -handeln infilt-
rierte und andererseits das Verstandnis von yogaphilosophischen Inhalten selbst
von Alltagserfahrungen beeinflusst wurde. Insofern forderte jede der tiber zwei
Jahre lang gestellten Hausaufgaben zu Siitra-Abschnitten den gleichen »Alltagsfo-
kus« von den Auszubildenden. Damit also Alltagspraktiken und Alltagserleben fiir
das Verstandnis heutiger Yogaphilosophie relevant und wirksam werden konnten,
entwickelten sich neue, alltdgliche (Lese-)Praktiken: Dazu zdhlte zum Beispiel das
in der Hausaufgabe geforderte Beisichtragen einzelner Sitras und die darauf fol-
genden Alltagsreflexionen als Hausaufgaben, sogar das (kurzfristige, oder durch
Tatowierung langfristige) auf die Haut schreiben von Siitra-Inhalten sowie das
Chanten des Yogastitras zu Hause. Diese neuen Praktiken trugen dazu bei, dass das
dem Yogasutra entnommene Textwissen subjektiv wirksam werden konnte, so dass
zeitgenossische Rezipient*innen es als eigenes, auf Erlebnissen und Erfahrungen
aufbauendes Wissen wahrnehmen, einspeichern und daraufthin durch veranderte
Alltagspraktiken inkorporieren konnten. Dabei stellte sich heraus, dass eine kollek-
tive Auslegungspraxis vonnoten ist, um das Yogasitra als Alltagsratgeber zu posi-
tionieren, wenngleich der individuelle lebensweltliche Einsatz von einer gewissen
Flexibilitdt und Situativitat bestimmt ist.

Auf der Inhaltsebene leitete schon das Verstdndnis des ersten Stitras, atha yoga-
anusasanam, diese Lesart ein, indem es (unter anderem) so gedeutet wird, dass
Yoga »immer jetzt« sei und die Prinzipien von Yogaphilosophie in jedem Moment
des Lebens Anwendung finden kénnen und sollten. Der daraus resultierende Ein-
satz des Sttras als Leitfaden fiir den Alltag wurde von den Akteur*innen haufig
intensiv und lustvoll umgesetzt, zum Beispiel wenn Hanna mir im Interview tiber
abhyasa und vairdgya berichtete: »[...] so’n Satz hat mir die Aufgabe gegeben, im



3.4 Die Figur der Veralltdglichung und die Spiritualisierung des Alltags 389

Alltag zu gucken, wo kann ich einfach auch mal Gleichmut tiben, zum Beispiel.«
(20.2.2016: 17) Das in seinen Grundlagen weltabgewandte Yogasiitra wendet sich
in der modernen Rezeption ganz grundlegend dem Leben zu und positioniert sich
dadurch unter anderem im Genre zeitgenossischer Ratgeberliteratur, in der Rat-
schlage wie das »Im-Moment-Ankommen« ebenfalls en vogue sind.

Yogaphilosophie im Alltagseinsatz kann auch bedeuten, eine Beobachterposi-
tion auf das eigene Leben zu entwickeln, sie kann einen veranderten inneren Fokus
einleiten, Stichwort Achtsamkeit, oder aber sich in Form emotionaler Regulation
dufdern. So konnte sich beispielsweise Annett bei einer flachen und gestressten All-
tagatmung an Stitra 1/31 erinnern, das »[ungeregeltes] Einatmen und Ausatmen« als
»Begleiter der Zerstreuungen« (Deussen, 1922 [1908]: 516) definiert, woraufhin sie
ihre aktuelle Lebenswelt auf die neun Hindernisse (antardya-s) iiberpriifte (Haus-
aufgabe 2. Woche, Annett: 211). Das kontextualisierende Sitra 1/32 jedoch, das zur
Uberwindung der Hindernisse vorschligt, sich auf »eine Wahrheit« zu fokussie-
ren (eka-tattva-abhyasah, »one truth«, Baba (2010 [1976]: 16)), fand keinen Einzug
in Annetts Reflektionen. Das von ihr genannte Antidot gegen die Hindernisse und
ihre Auswirkungen war hingegen, abends nach einem stressigen Tag pranayama
oder asana zu liben, was die untrennbare Verbindung von heutiger Yogaphilosophie
und Korperpraxis unterstreicht: »An den Tagen im Biiro oder unter vielen Termi-
nen WUSSTE ich, dass ich abends Praxis machen werde!« (Hausaufgabe 2. Woche,
Annett: 211). Durch Dekontextualisierung prasentieren sich die Kérperpraktiken
als Antwort auf die Inhalte heutiger Yogaphilosophie. Charlotte verwies in Bezug
auf die antaraya-s wiederum auf die fiir die Figur der Veralltaglichung so wichtige
Beobachterposition:

Wir hatten da in der Gruppe driiber gesprochen, 4hm, dass man’s einfach mehr im All-
tag beobachtet und vielleicht bei bestimmten Dingen, ob’s jetzt nun die Yogapraxis is’
oder die Vorhaben, die man jetzt aus dieser Gruppe mitnimmt, wie man die umsetzen
kann, und wenn sie sich verlieren, warum, woran das liegt, dass man einfach bisschen
achtsamer ist und das vielleicht einfach reflektiert, also, dass man erst mal vielleicht
nur beobachtet. (Charlotte, 23.3.2016: 5)

Eine verdnderte innere Einstellung, die mit der Veralltdglichung von Yogaphiloso-
phie einhergeht, impliziert also Prozesse der Beobachtung, der Reflexion und der
Verinnerlichung, stets mit dem eigenen Selbst im Mittelpunkt. Funktionieren diese
Interpretationsmechanismen nicht, zum Beispiel weil das Sitra von herausgeho-
benen Bewusstseinszustanden spricht,*! kommen konkretere Mechanismen der

381 Dies zeigte sich z.B. anhand der zuvor besprochenen Diskussion zwischen Renate und Steiner iiber
die Siatras 1/40 und 1/41, die verschiedene samadhi-Zustande schildern, wenn Renate befindet, dass es
schon »ziemlich heftig mit diesen Begrifflichkeiten« werde (23.3.2016: 59).



390 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

Aneignung zum Einsatz, wie beispielsweise eine explizite »Modernisierung« durch
einen bewussten Abstand zum Originaltext mit Verweis auf sein Alter, bis hin zur
volligen Uminterpretation.

Da der Text in der Umgebung heutigen Positionsyogas ein »spirituelles« Hand-
buch bleibt, das in letzter Instanz von Erlésung und »spiritueller Selbstverwirkli-
chung« erzahlt, verlagern sich auch diese Topoi in den Alltag. Vorstellungen von
spiritueller Befreiung (kaivalya, moksa) beziehen sich folglich aufs Diesseits und
sind in der aktuellen verkérperten Form zu erreichen - der Alltag spiritualisiert
sich. Der Text ist metaphysisch komplex und basiert auf Konzepten verschiedener
indischer Traditionen, deren Kenntnis fiir einen Schiiler, der zu der Zeit Patafija-
lis in den Text eingefiihrt wurde, sicherlich Voraussetzung war. In der Spatmo-
derne hingegen wird bisher vor allem das rezipiert, was Alltagspotenzial besitzt.
Genau diese gelungene Positionierung des Yogastitras, legitimiert als altes Weis-
heitsbuch, das gleichzeitig im Alltag vollkommene Anwendung finden kann, ist die
Grundlage dafiir, dass der Text subjektiv wirksam wird. Das Individuum setzt sich -
in den Worten Reckwitz’ - seine subjektive Kultur zusammen (2017b: 6), wenn-
gleich dies in starker sozialer Einbindung geschieht und in kulturell vorgezeich-
neten Schemata.

Hanegraaff (1996: 113ff.) hat argumentiert, dass das Diesseits der Dreh- und
Angelpunkt des New Age sei, und diesen Fokus teilt es mit heutiger Yogaphiloso-
phie. Es kann festgehalten werden, dass verschiedene Versatzstiicke der ehemali-
gen New-Age-Bewegung in der Umgebung heutigen Yogas fortleben. Esoterische
Zirkel hingegen zeichneten sich durch einen steten Fokus auf das Aufieralltagli-
che aus. In Zusammenhang damit kann die tentative Hypothese aufgestellt werden,
dass im Kontext von heutigem Positionsyoga Alltagswissen eine Art neues Geheim-
wissen darstellt: Die Yogapraktiken und das Wissen iiber Yogaphilosophie sind eine
Art Geheimwissen, das durch verschiedene Initiationsriten und (spiir- und sicht-
bare) Transformationsprozesse erworben wird. Gleichzeitig driickt sich dieses Wis-
sen jedoch in einem gelungenen Leben aus - die moderne Yogini manipuliert also
mit wissenschaftlich verbiirgten Methoden ihren eigenen Mikrokosmos durch die
Sakralisierung taglicher, profaner Routinen. Mit einer Aufwertung des Niitzlichen
und des Alltaglichen geht demnach eine Sakralisierung des Profanen einher. Grund-
legende Bedeutungsstrukturen des New Age sind »schon lange in das Bewusstsein
der Gesamtgesellschaft hinein diffundiert« und leben, wie gezeigt werden konnte,
unter anderem in heutiger Yogaphilosophie fort.3?

382 Vgl. Knoblauch (2009: 118). In Riickgriff auf Otten merkt Knoblauch tiber die deutsche, diffuse neureli-
giose Umgebung an, dass es zu einer grundlegenden Transformation »esoterischen« Wissens komme: »Das
zuvor vielleicht nur in geheimen Logen unter dem Siegel der Verschwiegenheit miindlich weitergereichte,
nicht selten auch noch hochgradig verschliisselte Wissen erreicht den >Suchenden< heute in nach dem
Vereinsrecht strukturierten Gruppierungen oder - gegen Teilnahmegebiihr - frei zuganglichen Workshops,
wenn er dieses Wissen nicht ohnehin schon in leichtverstindlich dargereichter Form aus den in traumhaft



3.5 Die Verachtsamung heutiger Yogaphilosophie 391

3.5 Die Verachtsamung heutiger Yogaphilosophie

Die sich im Datenmaterial immer wieder zeigende interpretative Figur der Gegen-
wartigkeit, die sich um das Ankommen »im Hier und Jetzt« dreht, hat sich als eine
eng mit der rezenten Achtsamkeitsstromung verkniipfte Deutungsrichtung her-
ausgestellt, insbesondere zeigten sich Ubereinstimmungen mit jener Spielart von
Achtsamkeit, die der Mediziner Jon Kabat-Zinn mit seinem klinischen Programm
MBSR schuf und die Schmidt mit dem Metabegriff »Achtsamkeit 11« theoretisiert
(vgl. Schmidt, 2020: 234ff.). Die Akteur*innen in meinem Feld stellten selbst einen
inhaltlichen Bezug zwischen ihrem Verstandnis von Yogaphilosophie und Kabat-
Zinns MBSR-Programm her, das Liiddeckens als ein alternatives Heilverfahren
bezeichnet, das sich selbst im Bereich Religion/Spiritualitit verortet (2012: 290).
Auf die Relevanz der Lehren der Achtsamkeitsstromung fiir das Verstandnis von
purusa, also fiir die Seelenvorstellung in heutiger Yogaphilosophie und der damit
einhergehenden Spiritualisierung von Achtsamkeit wird im nachsten Unterpunkt
naher eingegangen, an dieser Stelle soll die »Verachtsamung des Alltags«,*? die
auch Kabat-Zinns Lehren pragt, im Vordergrund stehen.

Schon atha, das erste Wort des Textes, welches fiir die Rezipient*innen das
Potenzial des gegenwartigen Momentes hervorhob, leitet diese interpretative Rich-
tung ein, die das yogaphilosophische Verstdndnis des Forschungsfeldes weithin
durchzog und pragte, wodurch eine Tendenz der Verachtsamung heutiger Yoga-
philosophie vorgeschlagen wird. Das MBSR-Programm, das unter anderem eine
sanfte dsana-Praxis beinhaltet, fordert zu einer korperbewussten Aktivitat auf und
steht damit in deutlichem Kontrast zur Kernlehre des PYS$s, wie sie sich in den
Stutras 1/3ff. darstellt. Wahrend das Yogasiitra stetig um das Erlangen der Erkennt-
nis (viveka-khyati) kreist, eben nicht der handelnde Korper zu sein, sondern der
mit dem Korper durch einen Irrtum assoziierte purusa, ein kdrperloses, passives
und unvergéngliches Selbst, das sich erst zum Todeszeitpunkt zeigt,*** setzt Kabat-

hohen Auflagenzahlen unter den Sparten >Lebenshilfe/New Age /Esoterik« gefiillten Regalen der Buchhand-
lungen gezogen hat. [...] Vielmehr breiten sich die genannten Vorstellungen und Praktiken in der Gesellschaft
soaus, dass ihre Herkunft aus der ohnehin nur schwach bestimmten Bewegungen [sic!] schon in den 1990er-
Jahren nicht mehr erkennbar ist. Es geht nicht um die »New-Age-Bewegungs, weil hier nicht mehr ein wie
immer geartetes kultisches Milieu im Vordergrund steht. Zwar sind am Rande zweifellos noch Bewegungs-
strukturen zu beobachten, doch haben sich [sic!] die Inhalte des New Age schon lange in das Bewusstsein
der Gesamtgesellschaft hinein diffundiert.«

383 Schmidtverwendet die Begrifflichkeit der »Verachtsamung des Alltags« explizit, um die Programmatik
der »Achtsamkeit 11« von anderen Formen moderner Achtsamkeit zu unterscheiden (vgl. Schmidt, 2020: 113).
Eine solche Verachtsamung des Alltags oder »Emphase des Alltaglichen« (ebd.) driickt sich z.B. bei Kabat-
Zinn aus, indem »der gesamte Alltag — vom Gehen iiber Busfahren und Arbeiten bis hin zum Geschlechts-
verkehr - in Achtsamkeit gelebt werden [soll] [...].« (Ebd.)

384 Diesichhier zeigende Abkehr von der Tradition des PYSs ist gleichzeitig eine Hinwendung zu anderen
(religisen) Traditionen, speziell dem Zen, sowie zur Agenda der Romantik: »Die im vorigen Teil herausge-
arbeitete Verachtsamung des Alltdglichen, die Ontologie der Interdependenz und die Emphase des alltag-
lichen Wunders verweist dabei, meist explizit angegeben, auf Doktrinen des Zen. Es ist nun diese Achtsam-



392 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

Zinns Programm direkt bei Kdrpererfahrungen an und ist somit leicht anwendbar.
Es konnte gezeigt werden, dass Steiners neue Methoden ebenfalls eine achtsamere
Ausfithrung der Yogapraxis mit sich bringen (sollen), namlich seine (therapeuti-
schen) Modifikationen der Ay-Serien sowie die neu hinzukommenden, proprio-
zeptiven Praktiken, die sich von Jois’ Ansatz unterscheiden. Ein solche Herange-
hensweise an Korpertechniken ist allerdings schon lange in Europa verankert und
findet sich zum Beispiel im Umfeld der KKB bei Akteur*innen wieder, die gezielt
eine wahrnehmende Achtsamkeit in die von ihnen angebotenen Koérpertechniken
integrierten, wie unter anderem Elsa Gindler. Ein auf Propriozeption aufbauender
Ubungsansatz ermoglicht den Zusammenschluss von Yogaphilosophie und Acht-
samkeit moglicherweise iiberhaupt erst, da die Ubenden ihre Erfahrungen aus der
Yogapraxis mit Achtsamkeitsparadigmen assoziieren konnen und von dort ausge-
hend mit Inhalten des Yogastitras verbinden.

Wenn Schmidt betont, dass es den Vertreter*innen der »Achtsamkeit 11« darum
geht, das »Besondere im Moment« sowie »Lebendigkeit« zu fokussieren (2020: 113),
zeigen sich Uberschneidungen mit Steiners Diskurs iiber achtsame Lebendigkeit.
Schmidt fiihrt weiter aus, dass es besagten Autor*innen eben nicht um eine analy-
tische, kalte, beobachtende Form der Achtsamkeit gehe, sondern um ein »Staunenc,
einen korperzentrierten, lebendigen »Wow-Moment, der sich ebenfalls in Steiners
Verstandnis von kriyda-yoga wiederfindet:

Anstatt eine distanzierte und objektive Beobachtung zu betonen, steht hier vielmehr
eine Emphase der gegenwartigen Erfahrung im Mittelpunkt. So schreibt Kornfield etwa
in Bezug auf die achtsame Beobachtung des Atems: »Wow, this experience is interesting,
isn’t it? Let me take another breath.« [...] Auch Kabat-Zinn wendet sich gegen eine Vor-
stellung von Achtsambkeit, die »cold, analytical, or unfeeling« [ ...] sei. Statt der Beschrei-
bung der Achtsamkeit als ein scharfes und objektives >Sehen<wird nun Achtsamkeit als
ein emphatisches >Fithlen< und >Horen< oder >Lauschen« (»listening«) semantisiert, das
mit einer Wertschédtzung (»appreciation«) einhergeht [...]. Aus der distanzierten Beob-
achtung wird hier also ein »celebration of now« [...]. (Ebd.: 117)

Genauso fiillt die Yogapraxis selbst dieses positive Verstandnis von Achtsamkeit mit
Erfahrungen aus der Praxis, denn es soll dem eigenen Kérper nicht distanziert, son-
dern bewusst wertschatzend begegnet werden, und genauso wird anderen Kérpern
beim Assisten »gelauscht« und ihnen Empathie und Fiirsorge entgegengebracht,
mit dem Ziel, die »Lebendigkeit« im anderen zu fordern.

keit 11, die sich zudem in das romantische Selbst-Welt-Modell einschreibt. Die Erfahrung des Wunders im
Alltaglichen, das von der organizistischen, interdependenten Einheit aller Einzeldinge zeugt und damit die
Uberwindung der beklagten Vereinzelung momenthaft erahnbar macht, zapft die romantische Sehnsucht
an, die seit der Jahrhundertwende hin zum 19. Jahrhundert immer wieder in sub- und gegenkulturellen
Bewegungen fortgeschrieben wurde.« (Schmidt, 2020: 250)



3.6 Zwischen Wiederverzauberung undVerwissenschaftlichung 393

Durch diesen Schulterschluss mit der Achtsamkeitsstromung werden zudem die

formellen, rituellen Yogapraktiken auf der Yogamatte durch »informellere« Acht-
samkeitspraktiken erweitert, erneut ein geteiltes Merkmal mit der Achtsamkeit 11
(vgl. Schmidt, 2020: 115), wodurch sich das emische Verstandnis von Yoga von der
Ausfiihrung formeller Kérperhaltungen loslést und sich auf (innere) Alltagshal-
tungen ausweiten kann, denn »Yoga ist immer jetzt«, wie Renate es ausdriickte

(25.7.2015/2: 19). Diese fiir die Achtsamkeit 11 charakteristische »Achtsamkeit bei,
eine Art »Achtsamkeit wihrend, bezieht sich auf alltdgliche, routinierte Hand-
lungen: »So werden bei Nhat Hanh zahlreiche Tatigkeiten - etwa Essen, Autofah-
ren oder Telefonieren - zur Méglichkeit, die »Achtsamkeit bei« zu iiben und dabei
die jeweilige Tatigkeit langsam auszufiihren, jede Kleinigkeit bewusst wahrzuneh-
men und dabei gleichzeitig im langsamen Atmen des gegenwartigen Moments zu
ruhen.« (Schmidt, 2020: 117f.) In sehr dhnlicher Manier betonte auch Steiner stets,
dass Yoga - verstanden als achtsam staunende, zufriedene Haltung und Handlung -
tiberall im Alltag Anwendung finden kénne. Durch seine Ubersetzungen der drei
Bestandteile von kriya-yoga, des Yogas der Tat, also »Mut«, »Staunen« und »Zufrie-
denheit«, kann so zum Beispiel profanes Geschirrspiilen zu etwas Besonderem wer-
den, ja sogar zu einem samadhi-Erlebnis fithren. Eine weitere mit der Achtsamkeits-
stromung geteilte Praxis ist die in MBSR und bei Nhat Hanh so hervorgehobene

Gehmeditation (ebd.: 114), die ebenfalls im Ausbildungssetting praktiziert wurde.

Gleichzeitig sollten sich im Forschungsfeld formelle und informelle Prakti-
ken vernetzen und vermischen, denn die formelle Yogapraxis wurde als eine Art
Ubungsfeld fiir den Alltag gesehen: Durch das gezielte Etablieren von gewissen
inneren Haltungen und durch qualitative Bewegung auf der Yogamatte sollte das
Gleiche fiir den Alltag eingetibt werden. Dadurch ist das sich durch die wiederholte
Praxis heutigen Positionsyogas ausbildende Ubungswissen ein spezielles, das eine
reine Korperkompetenz gezielt erweitern mdchte.

Viele der erwdhnten neuen, formellen Praktiken, die sich im Zuge heutiger Yoga-
philosophie ausbilden, entstammen also der Assoziation mit der Achtsamkeits-
stromung, wie die von Steiner eingesetzte, mit dem Yogasiitra assoziierte citta-
maitri-Meditation. Durch diesen Zusammenschluss mit (neuen) Methoden der
Achtsamkeitsstromung, die aktuell intensiv beforscht werden (vgl. Kok/Singer,
2016), sichert sich auch der wachsende »philosophische« Anteil von Yoga wissen-
schaftliche Bestatigung liber seine Wirksamkeit.

3.6 Zwischen Wiederverzauberung und
Verwissenschaftlichung
Der Terminus »Wiederverzauberung« baut in den folgenden Ausfiihrungen auf dem

Begriff der »Entzauberung der Welt« auf, der sich auf Prozesse der Intellektuali-
sierung und Rationalisierung bezieht und der popular von Max Weber (1917) in die



394 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

soziologische, kulturwissenschaftliche Debatte eingefiihrt wurde (Weber, 1995: 19).
Die daraufaufbauende Dialektik zwischen Entzauberung und Wiederverzauberung
spielt besonders seit den 1980er Jahren eine bedeutende Rolle im Umfeld neuer reli-
gioser Bewegungen wie dem New Age (Hartmann, 2006: 520),** hat sich allerdings
schon viele Jahrzehnte frither in der Umgebung der Kérperkulturist*innen gezeigt.
Diese Dialektik ist immer noch von grofder Bedeutung im gegenwartigen Yoga, das
mit beiden genannten Gruppierungen einige Uberschneidungspunkte aufweist.
Denn es verbreiteten sich - und das wurde von Weber iibersehen®®¢ - bereits zu
seiner Zeit neuromantische Bewegungen der Wiederverzauberung, besonders mit
starker Bezugnahme auf die Natur: »Although such a philosophy of nature came
under increasing pressure owing to industrialization and the advance of new natu-
ral sciences, holistic, monistic, vitalist, and pantheistic ideas were current in the first
half of the twentieth century as an »antidote« to the mechanistic view of nature.«
(Stuckrad, 2014: 76) Hier kénnen auch die im vernetzten Umfeld der frithen Yoga-
rezeption aufkommenden Anschauungen eigeordnet werden, zum Beispiel die der
Indologen und Religionswissenschaftler des frithen 20. Jahrhunderts (und damit
unter Webers Zeitgenossen) - sie hatten ebenfalls eine Begeisterung fiir romanti-
sche, exotische, naturverbundene, holistische und monistische Ideen und verstan-
den diese oft als eine Art »Gegengift« zu mechanistischen Weltsichten. Aufbauend
auf diesen langen, historischen Prozessen konstatiert Altglas beziiglich Neo-Hin-
duismus (und Kaballah): »[they] have gradually been constructed as ancient, aut-
hentic, mysterious, and vibrant alternatives to the disenchantment of the modern
West« (2014: 329), und diese Beobachtung trifft ebenso auf das Yogasiitra zu.
Kapitel 111.2. hat gezeigt, dass trotz des zunehmenden Kontaktes von Yoga und
den empirischen Wissenschaften - und zwar gerade durch die steigende Bedeut-
samkeit von Yogaphilosophie fiir heutiges Positionsyoga - im 21. Jahrhundert eine
Spiritualisierung, oder Wiederverzauberung auszumachen ist. Doch gingen solche
aus dem Datenmaterial extrahierten Tendenzen in vielen Fillen mit einer gleichzei-
tigen Bewegung der Verwissenschaftlichung einher*®” Zur Veranschaulichung sollen
drei Beispiele aus dem Feld diskutiert werden: Erstens liefd sich anhand Steiners
holistischer Kérperalignment-Lehre zum Beispiel eine Spiritualisierung des Korpers

385 Der Begriff der »Wiederverzauberung« wurde prominent vom Kulturkritiker Morris Berman in sei-
nem Buch The Reenchantment of the World von 1981 eingefiihrt: »For Morris Berman, a protagonist of the
program of reenchantment, a disenchantment of the world stands for the breach with a premodern tradi-
tion of an independent, participating consciousness (alchemy, mysticism). According to Berman, the cause
of this breach - the Cartesian paradigm of the division of spirit and body, subject and object - is to be defea-
ted by way of a modern form of reenchantment, embracing especially the areas of a totalizing thinking: a
disappearance of the >I«-consciousness and modern individualism, in behalf of a reconciliation of the human
being with nature.« (Hartmann, 2006: 520)

386 Vgl.z.B. Lehmann (2009: 15).

387 Moglicherweise geht eine solch starke Emphase auf Wissenschaftlichkeit auf die von Strauss beob-
achtete deutsche Vorsicht zuritick, nicht als Kult wahrgenommen werden zu wollen (2005: 109).



3.7 Heilung oder Heilsbringer? 395

durch »yogaphilosophische« Inhalte feststellen, die allerdings nicht nur parallel zu
einem biomedizinischen Korperverstandnis existierte, sondern zutiefst mit ihm ver-
schlungen war. Steiners Alignment kniipfte sowohl an Orthopédie und Sportmedizin
und an alternativmedizinische Methoden wie die Spiraldynamik an, aber gleichzeitig
auch an indische Energiekonzepte wie die bandha-s und an holistische (spiraldy-
namische) Diskurse des Westens, die schon im Umfeld der Kdrperkulturbewegung
auftauchen. Zweitens gehen mit dem Schulterschluss von heutiger Yogaphilosophie
und der akademischen Medizin, der Neurowissenschaft und der Psychologie neue
syogaphilosophische« Praktiken einher, die zum Beispiel als Achtsamkeitsprakti-
ken wissenschaftlich beforscht werden, weitergehend jedoch tiber den Bezug zum
Yogastitra und die Assoziation mit seinen Sanskrit-Termini spiritualisiert werden,
wie zum Beispiel wenn der vollkommen unberiihrte, passive und als reines Bewusst-
sein imaginierte purusa als »innerer Beobachter« verstanden wurde und dadurch
mit der Beobachterposition libereinstimmt, die in Kabat-Zinns Programm MBSR
gefordert wird. Drittens zeigt sich eine weitere Assoziation mit der Wissenschaft,
wenn im Forschungsfeld eine sprachwissenschaftlich korrekte Sanskrit-Aussprache
unterrichtet wurde, Sanskrit allerdings gleichzeitig als »intuitive, magische Sprache«
dargestellt wurde. Dass sich Yogaphilosophie im heutigen europaischen Kulturraum
ansiedeln kann, setzt augenscheinlich eine Assoziation mit den Wissenschaften vor-
aus, und dies trifft auch auf Vorstellungen von Heil und Heilung zu.

3.7 Heilung oder Heilsbringer?

Es ist unter anderem der Alltagsfokus heutiger Yogaphilosophie, der ein verdnder-
tes Heilungsverstandnis mit sich bringt. Das zurtickliegende Kapitel konnte ver-
deutlichen, dass es der untersuchten Form heutiger Yogaphilosophie um etwas
grundlegend anderes geht als klassischer Yogaphilosophie. Zwar konnten beide
in ihren Grundlagen in den Kontext »Heilung« eingeordnet werden, jedoch unter
sehr unterschiedlichen Pramissen. Medizinmetaphern finden sich im indischen
Literaturkanon haufiger, wenn es um das Thema Befreiung geht. In seiner Version
von Advaita Vedanta mochte zum Beispiel Sankara die »Augenkrankheit« (timira)
heilen, »which is our false way of seeing and understanding the world and oursel-
ves and which is known as avidya.« (Halbfass, 1991: 244) Und Maas fiihrt bezilig-
lich inhaltlicher Ubereinstimmungen zwischen dem PY$ und klassischer indischer
Medizin (wie sie in der Carakasamhita definiert wird) aus:

Sowohl Medizin als auch die yogische Soteriologie wollen demnach Fehler beheben und
zielen darauf ab, Vollkommenheit herzustellen. Medizin stellt die Vervollkommnung
des Korpers und der Psyche her, wiahrend Yoga die spirituelle Perfektion bezweckt. |[...]
Die Medizin kann nichts anderes erreichen, als zeitlich befristet Leid, d.h. Krankheit, zu
heilen. Das Patafijala-Yogasastra bietet hingegen weit mehr, namlich vollkommene und
ewige Befreiung vom Leid. (2014: 9)



396 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

Im Kontext der religiés-philosophischen Weltsicht des PYSs kann somit unter Riick-
griff auf eine Medizinmetapher, die von indischen Autoren selbst angewandt wird,
Befreiung (kaivalya) mit Gesundheit gleichgesetzt werden und der Kreislauf der
Wiedergeburten (samsara), bedingt durch avidya (Unwissenheit), mit Krankheit.
Doch nicht nur im PYS$, sondern auch im Ay-Anfangsmantra, das vor jeder Praxis
rezitiert wird und der Yogatdaravali (14. Jahrhundert) entnommen ist, wird der Guru
als Toxikologe (jangalika) bezeichnet, der das Gift des Kreislaufs der Wiedergebur-
ten (samsara) heilen kann (vgl. Birch, 2015: 4). Diese Beispiele zeigen deutlich, dass
der Code gesund/krank auf einer anderen Ebene angesiedelt ist als in heutigem
Yoga. Im Kontext des PYSs wire der Kérper demnach stets in das Feld »krank« ein-
zuordnen, da er Teil der verganglichen Materie ist. Seine »Heilung« durch Medizin
ist unter diesem Gesichtspunkt eine Sisyphusarbeit oder, wie Halbfass (1991: 254)
resiimiert: »Medicine itself, as seen from this perspective, is an integral part of the
fundamental >disease« of avidya and samsdra.«*® Die »echte« Heilung kann sich
nicht innerhalb dieser Welt ereignen. In der (westlichen) Moderne hat sich der
Diskurs um gesundheitliche Heilung und religioses Heil hingegen ins Diesseits ver-
schoben und ist mit der psychosomatischen Gesundheit eng verbunden:

Heilung ist in der Moderne tendenziell plausibler als Heil geworden und Bewertungen,
was im Leben als relevant anzusehen ist, haben sich verschoben. Der Referenzrahmen
ist nicht mehr ein Dasein auf das Ewige Leben hin, in welchem zum Beispiel Schmer-
zen als religiose Passion verstanden werden kénnen. Stattdessen werden Schmerzen
in einem Leben, das als Selbstzweck gesehen wird, als sinnlos gedeutet, wobei sie im
Rahmen alternativmedizinischer Angebote wieder als sinnvoll konzipiert werden kon-
nen. (Liddeckens, 2012: 292f.)

In einem spiritualisierten Gesundheitsverstdndnis dient dann der »weise Osten«
mit seiner alten »Philosophie« eher der Inspiration und der Legitimation und seine
Methoden und Ziele sind keine Heilsbringer per se. Die »echte« Heilung wird pri-
mar somatisch und psychologisch definiert und mit abendlandischen, wissen-
schaftlichen Methoden erreicht. In Ubereinstimmung mit Liiddeckens Feststellung
istin diesem Setting zum Beispiel nur noch der positiv konnotierte, therapeutische
Schmerz zugegen, der etwa bei der Ausfithrung von Faszientechniken mit Ausblick
auf Heilung ausgehalten werden muss, oder auch die Schmerzerfahrung eines star-
ken Ganzkorpermuskelkaters, der von der intensivtransformativen Praxis des vor-
herigen Tages erzahlt. Schmerzerfahrungen, die mit einer zu intensiven Praxis ein-
hergehen, wie gerissene Sehnen oder Ahnliches, gibt es zwar auch im Umfeld von

388 Das bedeutet nicht, dass es nicht moglich ist, dass der Korper in verschiedenen sektiererischen Aus-
pragungen des alten Indiens gepflegt und gesund gehalten wurde, um z.B. ungestorter meditieren zu koén-
nen. Doch ist der Zweck, den psychosomatische Gesundheit erfiillt, nie Selbstzweck.



3.7 Heilung oder Heilsbringer? 397

AYI noch, jedoch werden sie nicht mehr positiv als »Opfer« auf dem religiosen Weg
wahrgenommen, wie es noch unter Jois’ Schiiler*innen gangig war. Der Alltag sollte
positiv beeinflusst, aber nicht beeintrachtigt werden. In ahnlicher Manier geht es in
heutiger Yogaphilosophie nicht um die radikale Anderung der eigenen Sichtweise
und damit um das vollige Transformieren (und das Hintersichlassen) der eigenen
Existenz, sondern vielmehr um einen erleichterten Umgang mit dem Alltag bei Fort-
bestehen des Alltags, also zum Beispiel unter Beibehaltung der Arbeits- und Fami-
lienstrukturen. Reckwitz assoziiert dhnliche Topoi mit der Personlichkeitstheorie
der positiven Psychologie, die »nicht mehr bei der Heilung des Kranken [ansetzt],
sondern bei der qualitativen Verbesserung des Mittelmafligen« (2012: 217).

Durch den Vergleich mit dem in eine religiose Kosmologie eingebetteten Men-
schenbild des PYSs, in dem der Mensch auf ganz grundsitzliche Weise als ein vom
Leid der Welt zu Erlosender verstanden wird, konnte ein zumeist sdkulares Gesund-
heitsverstindnis in meinem Feld herausgearbeitet werden, das sich in seinen
Grundziigen an der allopathischen Medizin orientiert. Aus historischer Perspektive
sucht der facettenreiche Kulturimport Yoga, der mit »Ganzheitlichkeit« assoziiert
und haufig als eine Methode angesehen wird, die »Korper, Geist und Seele vereint,
seit iiber hundert Jahren seinen Platz in den ausdifferenzierten Gesellschaftsstruk-
turen des europdischen und nordamerikanischen Kulturraums. Ist Yoga Sport? Ist
es eine Religion? [st es etwas Spirituelles? Ist es Medizin, und wenn, eher Alterna-
tivmedizin oder Schulmedizin?

In Kontrast zur klassischen Yogaphilosophie spielt der Kérper die zentrale
Rolle im heutigen Yoga, und das hat Implikationen fiir die Adaption des Kulturim-
ports Yoga in die ausdifferenzierten Gesellschaften der westlichen Moderne und
ist vice versa fiir heutige Yogaphilosophie folgenreich. Der aktuelle breitenwirk-
same Erfolg von Yoga ist in Industrieldndern von seiner 6ffentlichen Assoziation
mit dem Gesundheitswesen abhédngig, im Zuge dessen neue Passungen zwischen
Yoga und Medizin/Pravention etc. geschaffen wurden und weiterhin werden, etwas,
das ebenso auf Indien zutrifft. Yoga wird von der breiten Masse als gesunde, meist
ganzheitliche Art der Fitness gesehen, mit Fokus auf »gesundheitsfordernde Bewe-
gung«, »Dehnung« und »Stressabbau«.?® Gleichzeitig wurde der Kérper im Feld als
spiritualisierte Substanz verstanden, und dies weicht, in Einklang mit B.K.S. Iyen-
gar, sowohl vom schulmedizinischen Diskurs als auch von Jois’ Kérperverstand-
nis sowie von dem des PY$s ab. In Zusammenhang damit zeigten sich im Material
zwei Versionen von Gesundheit, die jedoch zusammenhangen: eine psychophysi-

389 So wurden in der Yoga in America-Studie von 2016 als die zwei wichtigsten Griinde, Yoga zu machen,
»flexibility« (61 % »strongly agree«, 33 % »somewhat agree«) und »stress relief« (65 % »strongly agree,
29 % »somewhat agree«) genannt (2016: 18). In der Studie des BDY von 2018 sind die zwei meistgenannten
Antworten auf die Frage »Warum praktizieren Sie aktuell Yoga?«, 1. »Verbesserung des korperlichen Befin-
dens, z.B. bei Riickenleiden etc.« (66 %) und 2. »Verbesserung des geistigen Befindens, wie z.B. [bei] Stress-
zustanden etc.« (62 %) (2018: 19)



398 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

sche und eine »spirituelle« Version (die allerdings abweichend von der Auslegung
des PYSs verstanden wird), die zusammen eine holistische Vision eines gesunden
Menschen bilden.

Seit sich Yogaphilosophie im Zuge des 21. Jahrhunderts inhaltlich zutiefst mit
der westlichen Lebenswelt, ihren Werten, ihren Strukturen und Notwendigkeiten
verbindet, siedelt sie sich folglich zunehmend in drei gesellschaftlichen Bereichen
an und zeigt damit gleichzeitig eine Entdifferenzierung dieser Bereiche auf: 1. in
der Alternativmedizin, 2. in der Biomedizin und 3. im religiésen/neo-spirituellen
Feld.*° Somit schwebt Yogaphilosophie heute fluide und flexibel zwischen wissen-
schaftlicher Legitimation und spiritueller Verzauberung und steht dabei stets in
einem engen Spannungsverhéltnis mit dem primaren gesellschaftlichen Fokus auf
die psychosomatischen Yogapraktiken wie asana-s, prandyama etc.

Laut WHO ordnet sich Yoga, verstanden als eine psychosomatische Methode,
einerseits durch seine Betonung von Harmonie und Ganzheitlichkeit in den Bereich
der Komplementar- und Alternativmedizin ein (CAM = Complementary and Alter-
native Medicine) (vgl. van Garmissen, 2015: 289).3! Begriffe wie Holismus, Har-
monie oder die Vereinigung von Mikro- und Makrokosmos gehoéren zur Semantik
alternativmedizinischer Methoden, so unterschiedlich sie sein und wirken mogen,
und diese Zuschreibungen dienen haufig der bewussten Abgrenzung von der
Biomedizin:

Der Begriff der »Ganzheitlichkeit« postuliert die Wahrnehmung einer Einheit von Koér-
per/Sinnen, Geist/Intellekt und emotionalem Erleben. Er fungiert als Gegenbegriff
(Bette 2005: 45) zu einer Sicht auf den Menschen, die - von Moderne, Naturwissen-
schaften und Technik gepragt - als defizitdr und mechanistisch gewertet wird. (Liid-
deckens, 2012: 286)

Die als mechanistisch wahrgenommene, ausdifferenzierte Schulmedizin wurde
im Forschungsfeld unter anderem durch Steiners holistische Vision von Kérper-
alignment implizit kritisiert. Andererseits sedimentiert sich entgegen der Einord-
nung der WHO zumindest in Deutschland der Zusammenschluss von Yoga mit der
Schulmedizin seit Jahrzehnten - Yoga wird primar als somatische, wenngleich als
ganzheitliche Methode verstanden. Dies ermdglichte, dass Yogaangebote von den
gesetzlichen Krankenkassen erstattet wurden und werden, was Yoga zur Breiten-

390 Liiddeckens (2012: 290) konstatiert: »Wahrend sich akademische Medizin an der Wissenschaft orien-
tiert, finden sich Affinitdten der Alternativmedizin zu Religion.« Diese Trennung wird von heutigem Yoga
und heutiger Yogaphilosophie unterlaufen.

391 Die World Health Organization (WHO) definiert »CAM« wie folgt: »The terms >complementary medicine«
or»alternative medicine« are used interchangeably with traditional medicine in some countries. They refer
to a broad set of health care practices that are not part of that country’s own tradition and are not integra-
ted into the dominant health care system.« https: //www.who.int/health-topics/traditional-complementary-
and-integrative-medicine#tab=tab_1, Zugriff: 8.8.2020.


https://www.who.int/health-topics/traditional-complementary-and-integrative-medicine#tab=tab_1
https://www.who.int/health-topics/traditional-complementary-and-integrative-medicine#tab=tab_1

3.7 Heilung oder Heilsbringer? 399

wirksamkeit verhalf.*? In diese Zusammenhange eingebunden interagieren viele
Akteur*innen der deutschen Yogaszene, unter anderem der Sportmediziner Steiner,
gekonnt mit dem schulmedizinischen Mainstream.

Ein Beispiel fiir den Schulterschluss von Yoga mit modernen wissenschaftlichen
Erkenntnissen ist das sich wandelnde Narrativ um die Warme im Yogaraum. Wah-
rend Jois noch davon ausging, dass die Hitze im Raum tapas in den Ubenden pro-
duziere, imaginiert als ein durch intensive Anstrengung bewirkter Prozess korper-
licher Reinigung, jedoch auch als ein Verbrennen von karma, hat sich die schon seit
langerer Zeit gdngige Begriindung durchgesetzt, dass sich im Raum eine kollektive
»Energie« sammle. Steiner hingegen stellte dem mit dem »Creeping-Effekt« eine
medizinische Begriindung an die Seite, die besagt, dass die Warme (im Raum und
durch die Bewegung generiert) eine kurzfristige Langenveranderung der binde-
gewebigen Strukturen innerhalb und aufderhalb des Muskels bewirkt. Der heifse
Raum bleibt, die mit ihm assoziierten Erzdhlungen dndern sich und reagieren auf
die soziokulturellen Umstiande, in denen sie sich wiederfinden.

Ein anderes Beispiel ist, dass Steiner Yogatherapie in ein zentrales Handlungs-
feld der Medizin, in den Bereich der Pravention integriert, indem er seine holis-
tischen Methoden auf ihren therapeutischen Standards aufbaut und mit ihnen
begriindet und somit fiir den biomedizinischen Bereich rezipierbar und adaptier-
bar macht. Auf der anderen Seite greift das Konzept der Yogatherapie gezielt die
Handlungsmacht von Arzt*innen an, die im Gesundheitswesen das héchste Pres-
tige geniefden, insofern Heilwissen als individuell anwendbares Regulationswissen
angeboten wird - Yogatherapie nach Steiner ist alleine zu Hause oder im Mysore-
Setting anzuwenden und stellt in Aussicht, den Gang in die Arztpraxis oder zur Phy-
siotherapie durch den Besuch im Yogastudio zu ersetzen.?*® Yoga bewegt sich somit
flexibel zwischen den gesellschaftlich ausdifferenzierten Feldern der Alternativ-
und der Schulmedizin und entdifferenziert diese. Die physische Yogapraxis kann
insbesondere aufgrund dieser Umstdnde als absolute Grundlage fiir heutige Yoga-
philosophie verstanden werden. Denn der Schulterschluss mit dem Gesundheits-
wesen hat zur Folge, dass Yoga - verstanden als »uralte< Philosophie - in modernen
Gesellschaften stets mit jenem Yoga - eine (auf aktuellen Gesundheitskonzepten
beruhende) Bewegung(-stherapie) - in Einklang gebracht werden muss. Yoga hétte
ohne ein an die Schulmedizin angepasstes und validiertes Image wohl kaum seine
aktuelle Popularitit ausbilden, geschweige denn halten kdnnen. Dieser Tatbestand,

392 In Deutschland wurde Yoga 1989 von den Krankenkassen als Entspannungstechnik, d.h. als Préven-
tionstechnik anerkannt und erstattungsfahig. Mit Unterbrechungen und neuen Regelungen ist das bis
heute unverdndert so geblieben (Befiler, 2017).

393 Ohne dass es einen direkten Zusammenhang gibt, und die grof3en soziohistorischen Unterschiede
nichtauRer Betrachtlassend, ist hier dennoch eine Uberschneidung mit dem Hathayoga der Hathapradipika
festzustellen. Die dort aufgezahlten sechs Reinigungstechniken (satkarma-s) hatten den Zweck, dass sich
die Yogins damit selbst heilen konnten, im Gegensatz zur Behandlung durch einen ayurvedischen Arzt
(Birch, 2018a: 48f.).



400 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

der mit den Gesellschaftsstrukturen der Empfangerkulturen und der genealogisch
schon friih erfolgten Medikalisierung moderner Yogapraxis zusammenhangt,***
bietet eine mogliche Erklarung fiir die Somatisierung heutiger Yogaphilosophie.

Dabei war die Medikalisierung von asana- und prandyama-basierten Yogaprak-
tiken viel wirkméchtiger als der in Kapitel 11.2. skizzierte Versuch der Psychologi-
sierung von Yogaphilosophie, der mit Vivekananda begann, sich mit der frithen aka-
demischen Psychologie um 1900 zuspitzte und iiber das Abgleichen mit damaligen
psychologischen Interessensgebieten wie der »Hypnose«, dem »Somnambulismus«
oder der »selbstinduzierten Trance« erfolgte. Die damalige Yogaphilosophie stand
Korpertechniken noch diametral entgegen, wiahrend die aktuelle Version sich expli-
zit mitihnen vernetzen muss und, damit in Zusammenhang stehend, auch mit Medi-
zin, Neurowissenschaft und Psychologie, um ausreichend Legitimationsgrundlage
zu haben. Dementsprechend beobachten auch Singleton und Fraser (2014: 89), auf
die globale Rezeption bezogen, dass zeitgendssische psychotherapeutische Diskurse
zunehmen, wenn westliche Akteur*innen das Yogastitra auslegen. Gleichzeitig ist es
dieselbe Yogaphilosophie, die Yoga potenziell in das Feld der alternativen Religio-
sitit einspeist. Dass es also, wie Koch (2005: 44) konstatiert »ein sehr attraktives
Merkmal der deutschen Ayurveden [ist], dass sie eine Klammer bilden zwischen All-
tag, Wissenschaft, Medizin und Religion, trifft ebenso auf heutiges Yoga zu.

3.8 Die Somatisierung von Yogaphilosophie
und verkorperte Spiritualitat

Die Forschungsergebnisse der vorliegenden Arbeit stehen in Gegensatz zu Fuchs’
allgemeiner Feststellung einer Sdkularisierung heutigen Yogas, wenn er schreibt:
»This Western development can therefore be designated, as a whole, secularization
of yoga.« (2016:1997; Herv. im Original) Fuchs’ Aussage funktioniert nur unter der
Annahme eines alten, spirituellen Indiens inklusive seiner heiligen Schriften und
Rituale, von dem sich das moderne, materielle, da korperzentrierte, Yoga entfernt
hat. Einleitend wurde die These aufgestellt, dass durch die grof3e Verbreitung der
dynamischen Yogastile, die erst Ende der 1990er Jahre in Europa Fuf3 fassten, die
Ansicht immer giangiger wird, dass die Kdrperarbeit selbst eine spirituelle Pra-
xis sei. Eine Auffassung, die besonders von Akteuren der Krsnamacarya-Linie wie
Iyengar und Desikachar verbreitet wurde, die von der amerikanischen Subkultur
gepragt waren und in ihren Lehren grofden Wert auf die Etablierung einer refor-
mierten Yogaphilosophie legten.

Demnach markiert heutige Yogaphilosophie Yoga als Produktionsstatte und Ver-
handlungs- und Austragungsort einer bestimmten Form rezenter Spiritualitat, die

394 Vgl. Alter (2005).



3.8 Die Somatisierung von Yogaphilosophie und verkdrperte Spiritualitit 401

in starker Verbindung mit den Korperpraktiken steht - in einigen seiner Auspra-
gungen spiritualisiert sich heutiges Positionsyoga also. Dass dies in Kontrast zum
kérperfernen Yogastitra steht, wird unter anderem dadurch geldst, dass die Meta-
physik von Samkhya/Yoga mit tantrischen Lehren zusammengefiihrt wird. Dieser
interpretative Turn ist von grofder Relevanz fiir ein System, das durchgdngig den
Korper einsetzt, denn wie in Abb. 6 dargestellt, bleibt eine intensive Kérperarbeit
in allen »spirituellen« Entwicklungsstufen des heutigen Yogas bestehen, und selbst
fortgeschrittene Yogalehrer*innen, die sich moéglicherweise selbst als erlost wahr-
nehmen, gehen unverdndert einer ausfithrlichen Praxis auf der Yogamatte nach. Das
steht in Einklang mit breiteren gesellschaftlichen Entwicklungen, wie Huss (2014:
50) iiber zeitgendssische Spiritualitit restimiert: »In contemporary definitions and
uses of the term, the dichotomy between spirituality and corporality/materiality
is much less distinct« und der Begriff »Spiritualitat« somatisiert sich im Gegensatz
zu einem fritheren Verstandnis zunehmend: »In medieval terminology, spirituality
was occasionally connected to physical activities [...] yet, such physical-spiritual
practices were intended to subdue the physical, in order to increase the power of
the spiritual.« (Ebd.: 50f.) Gleiches traf im GrofRen und Ganzen auf mittelalterliches
Hathayoga zu, von dem Jois in seinen Diskursen sowie in seinen grenziiberschrei-
tenden Korperpraktiken noch gepragt war. Wie gezeigt werden konnte, sah er den
Korper eher als ein mittels harscher Anstrengung (tapas) zu reinigendes Gefaf3, ein
Mittel zum Zweck,**> wihrend der agile, gut ausgerichtete, gesunde Korper selbst,
der die Praxis genau so gestaltet, wie es ihm gut tut (so, wie es »gesund« ist) im
Forschungsfeld sogar als etwas Gottliches verstanden wird.

Das Phdnomen der Sakralisierung des Korpers kann mit Klinkhammer und Tolks-
dorf als »somatische Religion« bezeichnet werden, »verstanden als therapeutisch
und korperlich orientiertes Religionsverstandnis« (2015: 76). Die Autorinnen wol-
len somatische Religion als »Schliisselbegriff zum Verstidndnis einer postsdkularen
Gesellschaft« untersuchen (ebd.), jedoch kann somatische Religion mit den gegebe-
nen Koordinaten in Europa und Amerika mindestens in das spate 19. Jahrhundert
zuriickverfolgt werden, in die Umgebung der KKB (vgl. Ostrowski, 2018c), mit der
modernes Positionsyoga eine Art ideeller Verbindung eingegangen ist. Im Umfeld
der modernen Yogabewegung hingegen musste sich der Nexus von kérperorientier-
tem Yoga und spiritueller Yogaphilosophie erst entwickeln, hin zum heutigen Status
quo, in dem der Koérper aus bestimmten Ausformulierungen rezenter Yogaphiloso-
phie nicht mehr weggedacht werden kann und sie sogar mitdefiniert. Denn wahrend
die frithen (theosophischen, neugeistlichen, psychologischen, neo-vedantischen)
Rezeptionsstrange von Yogaphilosophie und speziell des Yogasiitras sich (wenn-

395 Der Indologe Axel Michaels schreibt iiber die asketische Vision des menschlichen Kérpers: »They
regard the body as no more than an external envelope, filled with blood and excrement, a sign of frailty,
age, and death.« (Michaels, 2016: 209)



402 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

gleich praxisorientiert) sogar explizit von Koérperlichkeit, zum Beispiel vom klassi-
schen Hathayoga oder von Delsartismus distanzierten (vgl. z.B. Vivekananda, 2017:
74£.), andert sich das langsam nach dem Zweiten Weltkrieg. Geférdert wird dies vor
allem durch die im 20. Jahrhundert steigende Popularitat von kérperorientiertem
Yoga, das sich seit den 1920er und 1930er Jahren langsam etabliert, sich jedoch erst
seit den 1960er und 1970er Jahren tatsachlich globalisiert. Damit in Zusammenhang
steht die innovative Arbeit verschiedener Akteure wie B.K.S Iyengar, der sehr gezielt
Yogapraxis und Yogasiitra miteinander verband, jedoch nahm er dies in signifikanter
Ausfiihrlichkeit allerdings erst in seinem Buch von 1993 vor.

Dieser »body turn« hangt unter anderem mit gesellschaftlichen Entwicklun-
gen der Empfangerkulturen zusammen, zum Beispiel bekommt der Kérper in der
»neuen Mittelklasse« der Spatmoderne eine herausragende Bedeutung. Reckwitz
spricht von

[...] unerbittliche[n] Prozesse[n] der kulturellen Valorisierung [...]: die gesunden und
gewandten Korper stehen den ungesunden, iibergewichtigen und unbeweglichen Kor-
pern gegeniiber. Die industrielle Moderne hatte den Korper weitgehend funktionalisiert.
Er war entweder Mittel zum Zweck der Erwerbsarbeit oder wurde - bei den »Kopfarbei-
tern« - stillschweigend tibergangen. [...] In der spatmodernen Kultur wird der Koérper
in einer spannungsreichen Weise zum Gegenstand alltaglicher Sorge, vor allem in der
akademischen Mittelklasse. (2017a: 325f.)

Iyengars Somatisierung des Yogastitras kann somit erneut als Anpassung an sein
Zielpublikum verstanden werden - wollte das Yogasiitra in einer somatospirituell
gepragten Umgebung seinen Wert behalten, so musste es »verkérpert« werden
konnen. Dementsprechend denken heutige »Yoga-Philosophen« weder am Schreib-
tisch sitzend philosophische Inhalte intellektuell durch, noch sitzen sie still und
zurilickgezogen auf ihrem Meditationskissen, um sie experimentell zu durchdrin-
gen, sondern sie leben und verkdrpern yogaphilosophische Inhalte inmitten eines
ausgefiillten Lebens. Entgegen sowohl einem zweckorientierten Kérperverstand-
nis des alten Indiens als auch des »intellektualisierten Westens« kommen dem
Kérper in meinem Datenmaterial zwei gegensatzliche und doch zunehmend ver-
schmelzende Rollen zu: Einerseits ist er der wissenschaftliche Faktor, iiber dessen
anvisierte (und gesellschaftlich zunehmend relevante) Gesundheit sich heutiges
Positionsyoga und heutige Yogaphilosophie legitimieren lassen und ausbreiten
konnen, andererseits ist er eine spirituelle und durch die Praxis zu spiritualisie-
rende Substanz. Diese Entwicklung von »klassischer« Yogaphilosophie zu einer mit
dem Terminus »Yogaphilosophie« gerahmten Spiritualitdt, die iiber Yogapraxis und
Adjustments erfahren und weitergegeben werden kann, basiert auf einem sozio-
kulturellen Konstruktionsprozess, der durch einen auf Kulturkontakt basierenden
Austausch zustande gekommen ist und der sich bis tief ins Kérperliche vollzieht.



3.8 Die Somatisierung von Yogaphilosophie und verkdrperte Spiritualitit 403

Von dieser offensichtlichen Relevanz des Korpers in der Umgebung des rezenten
Positionsyogas ausgehend startete diese Untersuchung mit der Hypothese, dass
diese dominante psychophysische Komponente auch fiir das Verstdndnis heutiger
Yogaphilosophie ausschlaggebend ist. Dass die Kérpererfahrungen seit einiger Zeit
explizit mit »gelebter Yogaphilosophie« assoziiert werden, ist mittlerweile zwar
immer verbreiteter, wird jedoch in seinen Details aktuell intensiv ausgehandelt. Die
religionsasthetische Detailanalyse der spezifischen Korperpraktiken in Kapitel I11.1.
konnte aufzeigen, dass nicht nur das implizite Kérperwissen, das Ay1 ausbildet, die
Ubenden verindert, sondern dass dieses Wissen genauso die philosophischen Aus-
legungen beeinflusst, und dieser Erkenntnisgewinn kann eine theoretische Basis
fiir zukiinftige Untersuchungen von Spielarten rezenter Yogaphilosophie bilden.
Dabei istin jedem Yogastil durch die je andersgearteten Techniken bzw. die je unter-
schiedliche Gewichtung dieser Techniken von etwas anderen Effekten auszugehen.

Mithilfe verschiedener religionsasthetischer Analysekategorien konnten Effekte
der psychosomatischen Praktiken von AY(1) herausgearbeitet werden, wie eine
sowohl singular fokussierte als auch auf mehrere Orte verteilte Konzentration,
eine korperliche (und, damit einhergehend, eine emotionale) Aufrichtung, Flow-
Zustande, einvernehmlicher, entspannender Hautkontakt, die (nachhaltige) Veran-
derung des Muskeltonus sowohl hin zu mehr Kraft als auch zu Entspannung sowie
hin zu >Eutonies, die positive Beeinflussung des Korperschemas und des Korper-
bildes, eine verstirkte Selbstwahrnehmung und vieles mehr. Uber genau diese psy-
chosomatischen, therapeutischen Wirkweisen, die Yoga problemlos in den Gesund-
heitssektor inklusive dem von ihm vorgegebenen Code gesund/krank einspeisen,
generiert sich auch der Diskurs tliber Spiritualitit - es spiritualisieren sich gewisse
positive und damit normative psychosomatische Zustande.**® Das verstarkte Embo-
diment, das sich iiber die neuen propriozeptiven Techniken von Ay1 ausbilden kann,
steht zum Beispiel fiir eine Art spiritualisierter Selbstsorge. Auch die Herstellung
von Alignment fufdt auf einer verstarkten Propriozeption, und die kérperlich (mit-
tels Alignment) gesund (und gleichzeitig immer sichtbar und asthetisch) ausgerich-
tete Ubende wird sich automatisch psychisch, emotional und spirituell ausrichten,
was wiederum mit »Gesundheit« assoziiert wird. In ahnlicher Manier durchzieht
ein verstirktes Embodiment die Delsarte-Linie, in Form expliziter Ubungen der
Koérperwahrnehmung stets in Kombination mit einer holistischen Vision des sich
bewegenden, verkdrperten Menschen (Mullan, 2016: 17).

Laut Foxen kann zudem auch die den Korper liberschreitende Flow-Katego-
rie hervorragend auf die spiritualisierten psychophysischen Praktiken des spaten
19. Jhs. angewendet werden (2020: 264), und hierin besteht eine weitere Uberein-

396 Liiddeckens (2012: 284) erwahnt, dass sich das akademische Medizinsystem mit der Genese der Codes
von Gesundheit und Krankheit u.a. von Mdoglichkeiten der religiésen Kommunikation abgrenzte, mit dem
Ergebnis der Entdifferenzierung. Diese Entdifferenzierung weicht durch ein spiritualisiertes Verstandnis
von Bewegungsweisen, die nach aktuellen medizinischen Erkenntnissen ausgerichtet sind, wieder auf.



404 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

stimmung zwischen den Motiven fiir Bewegung im heutigen Yogaumfeld und der
KKB. Die Bewegungspraktiken der von Reckwitz analysierten »neuen Mittelklasse«
zeichnen sich unter anderem dadurch aus, dass sie »aufderalltdgliche Erlebnisse, die
subjektiv als ekstatische Grenzerfahrungen erlebt werden kénnen« versprechen.
Zu solchen »kleinen Transzendenzen, die im Zusammenhang mit (rhythmisierter,
kollektiver sowie individueller) korperlicher Betdtigung entstehen konnen, zihlen
auch die Flow-Zustande, von denen das Yogastitra nach verschiedenen Adapations-
prozessen zu erzdhlen scheint.3®” Es ldsst sich mit Grieser und Johnston (2017: 6)
festhalten, dass das Konzept der »Erfahrung« von grofder Attraktivitat und Relevanz
fiir heutige spirituelle Praktiken ist, denn »[d]er kulturwissenschaftliche Fokus auf
Religion hat auf3er Acht gelassen, dass die religiése Erfahrung ein extrem erfolg-
reiches Konzept in unserer Kultur geblieben ist.« Die Suche nach transzendenten
Erfahrungen geht im Datenmaterial mit einer Abkehr von institutionalisierter Reli-
gion und einer Suche nach (verkorperter) Spiritualitdt einher. Jedoch basiert, wie
gezeigt werden konnte, die Abkehr von einer vermeintlichen Sdkularisierung selbst
auf sdkularen Praktiken, wie beispielsweise therapeutischen Kérperhaltungen oder
Techniken der Achtsamkeitsbewegung.

3.9 Die Seele und das Primat der
Selbstverwirklichung

Am Seelenbegriff zeigte sich verstarkt, dass heutige Yogaphilosophie, obwohl das
Yogasutra als hauptsichliche Inspirationsquelle und >Uberwerk« gilt, von einer
Vielzahl weiterer Inhalte durchdrungen ist, und diese Inhalte werden von den
Akteur*innen in einer Art Pick-and-Mix-Ansatz flexibel miteinander verbunden.
In Zusammenhang mit ihrer Feststellung, dass exotische religiése Lehren letztlich
nicht so frei verfiigbar und auslegbar sind, wie es oft angenommen wird, postuliert
Altglas jedoch, dass diese meist darin iibereinstimmen, dass sie lebensweltliche
Selbstverwirklichung versprechen:

Increasingly drawing on ideas and methods from popular psychology, they provided
standardized methods for self-realization. In fact, there is considerable coherence
within bricolage, whose central narrative is the inner-worldly realization of the self.
Despite their different cultural roots and provenance, exotic religious teachings tend to
offer similar methods for assessing, improving, and normalizing the self toward more

resilience, autonomy, and adaptability. This coherence around a central narrative and

397 Der Produktion nicht-alltaglicher Erlebnisse dient seit fast zwei Jahrhunderten nicht mehr nur der
religiose Sektor, sondern verschiedene gesellschaftliche Trager, neben alternativ-religiésen Stromungen
sind Korpertechniken sowie Kunst zu nennen, wie van der Veer anmerkt: »The connection between art and
spirituality points at the way in which art comes to stand for the transcendental interpretation of experi-
ence that is no longer the exclusive province of institutional religion.« (2014: 40)



3.9 Die Seele und das Primat der Selbstverwirklichung 405

the standardization of religious teachings through their psychologization explain the

facility with which social actors use many of them, successively or simultaneously. [...]

Their biographical discourses are standardized and emphasize the desire to realize

one’s self, a perception of life as a process of self-improvement, the emphasis on auton-
omy and resilience, a sense of individual responsibility and voluntarism in the process

of self-improvement, and an accepting attitude. Self-realization is what drives practices

of bricolage. (2014: 330f)

In Einklang mit Altglas’ Forschungsergebnissen kann Selbstverwirklichung als
zentrales Narrativ gegenwartiger Yogaphilosophie bezeichnet werden, so wie sie
sich im Datenmaterial gezeigt hat.**® Der inhaltlichen Fiillung dienen einerseits
Konzepte des PYSs wie citta - das empirische Selbst - und purusa/atman - das
transzendente Selbst -, doch werden sie andererseits so von der Ursprungskultur,
dem alten, brahmanischen Indien, entfernt, also dekontextualisiert und universa-
lisiert, dass sie als Aufruf zu einer individuellen, lebensweltlichen Selbstverwirk-
lichung gelesen werden kdnnen. So wurde beispielsweise, wohl initiiert von lyen-
gar, svadhyaya, das »Veda-Studium, zur allgemeinen Figur der »Erforschung des
eigenen Selbst«. Dabei hat sich an mehreren Stellen der Datenanalyse gezeigt, dass
die hier allgemein bleibende »Selbsterforschung« zwischen somatischer, psycho-
logischer und emotionaler Selbstfindung auf der einen Seite und einer als spiri-
tuell gesetzten Selbstsuche auf der anderen Seite oszilliert, und dass beide fiir die
Akteur*innen, und zwar besonders fiir die mit den Begrifflichkeiten des Yogasttras
nicht so bewanderten Schiiler*innen, sukzessive und spielerisch zusammenwach-
sen. Dabei lasst auch die Tatsache, dass das Wort »Selbst« im Deutschen (und Eng-
lischen) ein Homonym ist, also einerseits fiir die eigene Personlichkeit steht und
andererseits als Synonym fiir »Seele« fungiert, die Grenzen zwischen dem Sakula-
ren und dem Sakralen verschwimmen.

Wéhrend der Geist (citta) laut Yogasitra zwar ganz klar »Nicht-Selbst«
(anatman) ist, zeigte sich in der Ausbildungsgruppe eine geniissliche Beschafti-
gung mit dem eigenen citta und seinen vrtti-s, die einen ludischen Wert hatte. Die
Beobachtung eigener mentaler Vorgange fiihrte immer wieder zur Realisation, dass
gewisse Methoden wie die Yogapraxis oder das Chanten des Yogasiitras mentale
Ruhe erzeugen. Diskursiv wurde dies gerahmt von einer angestrebten Transforma-
tion der eigenen Weltsicht, indem durch die Yogapraxis und weitere Methoden die
Triibungen (citta-vrtti-s) abgebaut werden sollen (nirodha). Es wurden bestimmte
Eigenschaften wie geistige Unruhe und Zerstreutheit abgelehnt und eine gewisse
mentale Haltung gegentiber der Welt, und zwar eine achtsam-sorgsam-beobach-

398 Reckwitz (2017a:290) ordnet den Selbstverwirklichungsgedanken in eine breitere historische Entwick-
lung ein und bezeichnet ihn als »das >gesunkene Kulturgut« der Kultur der Spatmoderne und ihrer neuen
Mittelklasse nach 1968.«



406 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

tende (purusa I), wurde von einigen Akteur*innen bis zur Erlésung zu Lebzeiten
hochstilisiert, wiederum eine Vorstellung, die heutige Yogaphilosophie mit moder-
ner Achtsamkeit teilt.

Wahrend der purusa des Yogasiitras als absolut unverdanderlich gedacht wird,
basiert heutiges Yoga grundlegend auf der Vorstellung der Wandelbarkeit des
Selbst. Strebt der Yogastitra-Yogin die absolute Befreiung und Trennung von jegli-
chen weltlichen Inhalten an, geht es bei der Selbstverwirklichung modernen Yogas
um eine Selbstoptimierung, Selbstreflexion und Selbstkontrolle, wodurch sich die
Ubenden unumgénglich mit sozialen Normen vernetzen (Altglas, 2014: 241). Im Ein-
klang damit konnte Kapitel 111.2.3.10. zeigen, dass das empirische Selbst - wenn-
gleich in den Philosophiesitzungen ebenfalls thematisiert wurde, dass es letztlich
als Nicht-Selbst erkannt werden soll - in seinen verkérperten, positiven Anteilen
und seiner spiritualisierten Aktivitat zelebriert wird. Das psychosomatische Selbst
bewegt sich hin zu mehr mentaler Ruhe, physischer Lebendigkeit (Fitness), pro-
sozialem Verhalten und emotionaler Regulation. Die Dichotomie zwischen empi-
rischem Selbst und wahrem Selbst 18st sich auf, woran erneut das Zusammenspiel
von Verwissenschaftlichung (in Form von Psychologisierbarkeit, durch neurowis-
senschaftliche Studien bestatigte Achtsamkeit, gesundheitsfordernde Kérperarbeit
etc.) und Wiederverzauberung (durch das Zusammenfiithren mit einem transzen-
denten, unsterblichen Selbst) veranschaulicht werden kann.

Hier kann eine Parallele zu lyengars populdren Ausfiihrungen gezogen wer-
den, dessen Setzung von »Self-realization« De Michelis als »chameleonic concept«
bezeichnet: »The marvellous ambiguities of this concept, whether used by Iyengar
or by other MPY representatives, allow it to become all things to all people.« (2004:
223) Svadhyaya, »self-study« dient in diesem Sinne der vorbereitenden Selbstopti-
mierung, die in »Selbstrealisation« miinden soll (ebd.), alternativ libersetzt Iyen-
gar svadhydya mit »character building« (ibid.: 38), >study... of [one]self« (ibid.: 47),
»self-examination« (ibid.: 48). But all represent propaedeutic strategies aimed at
the attainment of Neo-Vedanta style >spiritual evolution« (ibid.: 37), culminating in
»Self-realization«.« (Ebd.) Daran zeigt sich, dass im 21. Jahrhundert, trotz Weiter-
entwicklungen von Yogaphilosophie durch ein neues diskursives Personal gewisse
interpretative Figuren des 20. Jahrhunderts unverandert bestehen bleiben.

Zu Analysezwecken wurde der Seelenbegriff des Forschungsfeldes in verschie-
dene Aspekte aufgespalten, doch kennt das Yogastitra nur ein einziges Prinzip, das
als »Seele« gilt, ndmlich purusa. Der Logik der vorliegenden Daten folgend ergibt
sich, nach Zusammenfiigung aller Bestandteile, folgendes »chaméaleonartiges«
Bild: Die Seele, das Selbst, ist unsterblich, ewig und unwandelbar, doch gleichzei-
tig aktiv und titig, und daher hat die Ubende es ebenfalls zu sein. Dieses Selbst
kann in seiner perfekten Form als Ratgeber fungieren (i$vara) und muss somit -
entgegen der Metaphysik des Yogastitras - deckungsgleich mit der besten Version
des eigenen empirischen Selbst sein, daher ist psychosomatische und emotionale



3.9 Die Seele und das Primat der Selbstverwirklichung 407

Arbeit von Noten, um zu dieser besten, authentischsten Version vorzudringen, die

in jedem Menschen schlummert und nur verdeckt ist. Folglich sind es dann posi-
tive psychische und physische Eigenschaften und Fahigkeiten, grofiteils gefasst

unter dem Begriff »Gesundheitx, die eine grofRere Nahe zum angestrebten (gott-
lichen) Zustand aufzeigen, etwas, das auch nach aufden hin sichtbar wird. Beim

»wahren Selbst« des Forschungsfeldes handelte es sich folglich in vielen Fallen um

die Imagination eines »authentischen, weltlichen Selbst, das spirituell aufgeladen

ist. Dieses Selbst hat einen fitten Kérper, ist mental und emotional ausbalanciert
und »bewusst«, es kennt seinen eigenen, authentischen Charakter und strebt stets

danach, seine beste Version zu leben und sie anderen zu prasentieren. Wie ausfiihr-
lich begriindet wurde, sind diese lebensweltlichen, kdrperzentrierten, dsthetischen

und potenzialorientierten Deutungen Stebbins’ Ideen viel ndher als der Vorstellung

von purusa im Yogasttra:

[...] the art of being able to always express the true self; to elevate the soul to its highest
aspiration and the mind to express its highest possible plane of thought; and last, but
not least, to concentrate the whole vital energy at a moment’s notice to any portion of
the body for the immediate execution of the behests of the will [...]. (Stebbins, 1892: 70)

Erworben wird all dies durch »necessary training, also intensive Bewegung, Kor-
perwahrnehmung und direkten Kérperausdruck (ebd.). Stebbins’ Beschreibung
ihrer Motivationen bringt die verkdrperte Suche nach Selbstverwirklichung, defi-
niert als ein Zustand der alltdglichen, psycho-physio-spirituellen Perfektion, die
viele der heutigen Yogaaspiranten umtreibt, so gut zum Ausdruck, wie es keine
indische Philosophie kann.>*°

Die physische Yogapraxis kann daher als Tool verstanden werden, jene Imagi-
nation eines »authentischen, weltlichen Selbst« zu verfolgen und dieses zum Aus-
druck zu bringen, und nicht den purusa des Yogasiitras, und die in dieser Arbeit
analysierten Praktiken tragen dazu bei. Zudem zeigt sich erneut eine Ubereinstim-
mung mit der »Achtsamkeit I1«, der es nicht mehr um das Versprechen der Erlosung
von einer leidhaften Welt geht, sondern um ein gelungenes Leben in dieser Welt
(Schmidt, 2020: 104). Und genau einem solchen gelingenden Leben in dieser Welt
dienen die im Feld etablierten Selbsttechniken.

399 Dies zieht sich durch verschiedene Zweige, Auspragungen und Weiterentwicklungen der Kérperkul-
turbewegung. Elsa Gindler und Heinrich Jacoby ging es bei Kérperbewegung ebenfalls um bewusste Selbst-
verwirklichung und um Befreiung des personlichen Potenzials: »Yet the basis of their teaching was the same:
the freeing and cultivating of the human potential in each person.« [...] Her approach is now seen as a form of
>intuitive restoration< of the body [...]. Somatics theorist Don Hanlon Johnson wrote that her approach might
be most accurately described as »embodied inquiry [...] It is an inquiry into experience simply as it is given,
without interpretation [...] The only goal is to become increasingly awake« (1994: 1).« (Mullan, 2016: 22)



408 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

Einerseits verwissenschaftlicht das Verstandnis von Spiritualitat durch dieses
Zusammenspiel eines psychophysischen, an den Erkenntnissen der modernen Bio-
medizin ausgerichteten Gesundheitsverstandnisses mit einer holistischen Agenda.
Andererseits geht der emische Diskurs iiber die gesundheitliche Rahmung hinaus,
wenn diese gesundheitsfordernde Yogapraxis zum Beispiel tiber psychophysisch-
emotionales Alignment mit einer spiritualisierten Selbstfindung, also der Suche nach
dem »wahren Selbst« (purusa 11, atman), assoziiert wird. Diese von den Akteur*innen
des Forschungsfeldes hergestellte Passung (Yoga = gesundheitsfordernd = zugleich
spirituell) diffundiert auch in die zeitgendssische Medizin hinein, die zunehmend
Meditationspraktiken und Yogaphilosophie beforscht, beispielsweise um (zuneh-
mend »holistische«) Ansatze fiir Pravention zu entwickeln. Des Weiteren sakralisie-
ren sich gewisse (positive) psychologische Kompetenzen, wodurch sich potenziell
auch Spiritualitat psychologisiert — etwas, das sich schon in der Neuromantik zeigt,
speziell in der Arbeit C.G. Jungs, der »[g]rofden Anteil an der Ausformung des moder-
nen esoterischen Seelenkonzeptes hatte« (Stuckrad, 2004: 222f.).

Die als perfekt imaginierte Version des eigenen Selbst ist Gott, iSvara, den das
empirische Selbst durch Meditationen oder Om-Chanten »anrufen« kann. Diese
sich im Material zeigende Divinisierung der perfektionierten, individuellen Men-
schen weist Ahnlichkeiten mit esoterischen Traditionslinien auf und kann bis in
die Renaissance zurtickverfolgt werden (Stuckrad, 2004: 221f.).

3.10 Philosophieren: Ein Raum der Welt-
und Selbsterkundung?

Steiner vergleicht das Lesen des Siitras damit, sich selbst im Spiegel anzuschauen,
wodurch er den Text primar als Mittel zur Selbstentdeckung und -reflexion darstellt.
Wenn die Schiiler*innen vor der gemeinsamen Praxis auf ihrer Matte stehend die
Hande vor dem Herzen falten, ihre Augen schlief3en und der/die Lehrer*in das AY-
Anfangsmantra anstimmt und in Riickgriff darauf nochmal betont, dass das wirklich
Wichtige in der Praxis sei, dem wahren Selbst - svatma - naher zu kommen, weist
dies ebenso auf die zuvor diskutierte, spiritualisierte und gleichzeitig weltliche
»Selbstsuche« hin. Altglas ist der Ansicht, dass bei solch einer Unternehmung die
Entwicklung echter »Selbstautoritdt« nicht gegeben ist, sondern dass vielmehr mit
jener verstarkten Verantwortung, sich selbst zu realisieren, eine starke Anpassung
an soziale Werte und Normen (der urbanen Mittelklasse) einhergeht, was haufig
impliziert, sich zu optimieren, zu regulieren und anzupassen:



3.10 Philosophieren: Ein Raum der Welt- und Selbsterkundung? 409

[...] bricolage is not characterized by »self-authority.« Indeed, the socialization to norms
and values is great, even in privatized and deregulated religious sectors. Besides, brico-
lage is a class- and gender-based practice, structured by the personal responsibility for

realizing one’s self in the context of neoliberal politics. (Altglas, 2014: 23)

Reckwitz nennt neben sozialem Kapital eine weitere Art von Ressource, die er
in Anlehnung an Bourdieus Kapitalsorten als »psychophysisches Subjektkapital«
bezeichnet, das es unter spitmodernen Verhaltnissen zunehmend zu entwickeln gilt:

Gemeint ist damit die Notwendigkeit, dass das Subjekt an seiner physischen und psychi-
schen Struktur arbeitet, damit diese ein stabiles Fundament sowohl fiir den beruflichen
Erfolg als auch den gegliickten Lebensstil liefert. Das Subjekt tibt sich hier in Selbst-
optimierung. Zentral in diesem Zusammenhang ist die Statusinvestition in Gesundheit
und Fitness, daneben kann eine Arbeit an der eigenen psychischen Stabilitat (Stichwort
»Resilienz«), aber auch an den psychischen Entwicklungs- und Entfaltungsmoglichkei-
ten an Bedeutung gewinnen (Stichwort »Therapie«). Auch die Arbeit an der physischen
Attraktivitdt - iiber Sport oder Stilberatung etwa - ist unter den Bedingungen des unbe-
rechenbaren Wettbewerbs kultureller Markte ein wichtiges Asset. (2017a: 305)

Neben dieser iibergeordneten, sozio6konomischen Einordnung konnte das Daten-
material, vor allem durch den Fokus auf die liminale Phase der Yogaausbildung und
die Lebenswelt der Schiler*innen, eine weitere, dazu in ambivalentem Verhalt-
nis stehende Perspektive aufzeigen, und zwar die der spielerischen Selbsterkun-
dung. Auch Schnibele beobachtet eine Ambivalenz in Bezug auf die Wirkung der
Yogapraxis:

Einerseits wird ein groferer »innerer« Freiraum erreicht, eine grofiere mentale Distanz
zur verinnerlichten Arbeitsethik, andererseits wird grade im Zuge dessen die Anpas-
sung an die Arbeitsbedingungen verbessert. Die spezifische Wirkung des Modern Postu-
ral Yoga, d.h. die Konstitution eines »niitzlichen Kérpers« und kontrollierteren Denkens,
istin ihrer Wirkung innerhalb einer kapitalistisch organisierten Arbeitsgesellschaft an
und fiir sich ambivalent. Sie ist bessere Anpassung und Subversion zugleich. Sie erhélt
den Status Quo und tiberschreitet ihn. (2009: 274f.)

Schnabeles Arbeit zeigt einerseits, dass durch Yoga erworbene Eigenschaften wie
Belastbarkeit, Gelassenheit und Flexibilitit von den Ubenden oft auf ihr Erwerbs-
leben tibertragen werden, wodurch heutiges Yoga mit Reckwitz’ Ausfiihrungen
verkniipft kann. Andererseits betont Schnabele, dass die Yogapraxis eine »latent
widerstdndige Praxis« sein kann, um sich eben diesen Anforderungen des Arbeits-
marktes zu widersetzen (ebd.: 287). Dies resultiert »aus der besonderen Erfahrung
der Kérperpraxis, in der die Grenzen der eigenen Belastbarkeit etabliert werden



410 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

[...]. Die grofdere Wertschatzung des eigenen verkorperten Bewusstseins fithrt dazu,
dass diese Grenzen geachtet und verteidigt werden« (ebd.: 288), da die »langsame,
bewusste Korperpraxis des Yoga [...] in Kontrast zum Alltagsleben in der heutigen
Gesellschaft« steht (ebd.: 289) - sie spielt auf etwas an, das als »Downshifting«
bekannt ist.**

Diese Ambivalenz zwischen gesellschaftlicher Anpassung und Widerstandigkeit
ist auch heutiger Yogaphilosophie inhdrent, denn auf der einen Seite bedient sie
einen neoliberalen, spatmodernen Selbstrealisierungs- und Selbstoptimierungs-
ethos. Dementsprechend ist Steiners lebensweltlicher, potenzialorientierter und
positivistischer Fokus mit der spadtmodernen Arbeitswelt vereinbar und hilft dabei,
ein gewisses kulturelles Kapital zu entwickeln oder zu festigen,

[...] das vor allem im Akademikermilieu reichlich vorhanden ist [...] und jene fragile
Balance zwischen Konzentration und Lassigkeit (frei von Unsicherheit, Verbissenheit
oder gar Unverschamtheit) herzustellen hilft, das die creative economy in vielen Bran-
chen schatzt und voraussetzt - also jene raffinierte Mischung aus Selbstbewusstsein und
Sichinfragestellen, aus Experimentierfreudigkeit und subtilem Profilierungsinteresse,
welche die Performanzokonomie erwartet. (Reckwitz, 2017a: 214)

Auf der anderen Seite darf nicht tibergangen werden, dass es den zu Wort gekom-
menen Ubenden beim »Philosophieren« immer wieder um eine sehr private und
als wohltuend wahrgenommene Selbsterkundung und -entwicklung ging und sich
durch Yogaphilosophie und Yogapraxis moglicherweise ein »Selbstkapital« ent-
wickeln kann, das zwar einen gesellschaftlichen Mehrwert haben mag, allerdings
nicht nur zu diesem Zweck erworben wird, sondern vorrangig aus einer intrinsi-
schen Motivation heraus.

Bereits der Yogaphilosophieunterricht war in einen aufieralltdglichen Rah-
men eingebettet, der die philosophische Beschaftigung zu einer herausgehobenen
und subjektiv wirksamen Tatigkeit werden ldsst. Eine Ausbildung, in der die Teil-
nehmer*innen fiir jeweils eine ganze Woche zusammenkommen, findet, ebenso
wie Retreats, meist in ruraler Umgebung statt, wodurch sich fiir die meisten Aus-
zubildenden bereits eine Differenzerfahrung zum stadtischen Alltag einstellen
kann. Zwar war der Tag von verschiedenen Programmpunkten strukturiert, doch
bestanden diese in rituellen, aufieralltdglichen Handlungen wie der morgendlichen
prandyama- und dsana-Praxis, der Beschaftigung mit Sanskrit sowie dem Chan-
ten von Mantras und dem Yogasiitra. Kombiniert mit einem verdnderten Essens-
rhythmus (an ahimsa, Gewaltlosigkeit, orientiert gab es zwei vegane Mahlzeiten,

400 Dabei geht es darum, den »Workload« zu verringern, z.B. durch eine Anderung der Arbeitsbedingun-
gen, eine Reduzierung der Arbeitszeit oder sogar durch den Wechsel zu einer weniger gut bezahlten, aber
ruhigeren Arbeitsstelle 0.A.



3.10 Philosophieren: Ein Raum der Welt- und Selbsterkundung? 411

um 11 Uhr morgens und wieder um 17 Uhr abends), den Ruhephasen zwischendrin,
dem Schweigetag und eingebettet in den geschiitzten Rahmen der Gruppe eroft-
nete speziell die Beschaftigung mit heutiger Yogaphilosophie fiir viele der Teil-
nehmer*innen einen ungekannten Raum fiir Selbst- und Welterkundung. Ahnlich
wie die Kérperpraxis, die im 21. Jahrhundert immer experimenteller, propriozepti-
ver und spielerischer wird, impliziert die Beschaftigung mit dem Yogasiitra haufig
einen dhnlich spielerischen Impetus beim »Philosophieren«.

Das Hinterfragen eigener (korperlicher, mentaler, emotionaler) Muster kann
verschiedene (individuelle, physische, mentale, soziale) Kompetenzen entwickeln,
die fiir die Schiiler*innen primar einen personlichen Gewinn darstellen und das
dialogische Setting der Philosophiestunden bietet einen moglicherweise nicht
gekannten Rahmen, um tiber »sich und die Welt« zu reden. Der erwédhnte »Impe-
rativ zur Selbstfindung« kann demnach zugleich ein echter Méglichkeitsraum zur
Selbsterforschung sein. Von dieser Warte aus prasentiert sich heutige Yogaphilo-
sophie als potenzieller Ort einer besonderen Art der Erwachsenenbildung: wieder-
holt hat sich gezeigt, dass es entgegen der emischen Uberbetonung von Objektivitit
nicht um eine vollkommene Uberwindung des subjektiven Daseins a la Patafijali
geht, die unvermeidbar mit einem Gesellschaftsriickzug einhergehen wiirde, son-
dern um die Neukonstruktion der eigenen Subjektivitat. Der Fokus liegt auf Kérper-
transformation, Konzentrationstraining, Charakterbildung, es geht um das Erler-
nen von Strategien zur Weltbewdltigung und darum, inspiriert zu werden. Die
Gruppendiskussionen schérften das Selbstkonzept durch den gezielten Austausch
mit anderen Menschen iiber oft grundlegende Themen und Fragestellungen, und
dabei durfte, wie Steiner immer wieder betonte, formuliert werden, was in den
Sinn kam, wenngleich es Patafijalis Rahmen weit tiberschreiten mochte - es gab im
Forschungsfeld beim Formulieren subjektiver Erfahrungen und Interpretationen
selten Richtig und Falsch.

Das Zusammensein in der Gruppe und ein liber eine gewisse Zeitspanne anhal-
tende Austausch mit anderen mag sogar das soziale Selbstkonzept stirken, da ande-
ren Meinungen und inneren Erfahrungsraumen aufmerksam »gelauscht« und Platz
eingeraumt wird. Es scheint sich beim Thema »spielerisches Philosophieren« eine
gesellschaftliche Leerstelle zu offenbaren, die von keinem anderen gesellschaft-
lichen Trager iibernommen wird und auf die das Setting einer Yogaausbildung
erfolgreich zu reagieren scheint: die der »holistischen« Erwachsenenbildung. In
der Frage, ob heutiges Yoga und heutige Yogaphilosophie nur eine allgemein blei-
bende Selbstverwirklichung versprechen oder ob sie das Potenzial bergen, echte
Selbstautoritat zu entwickeln, klingt ein Desiderat an, das einer genaueren Erfor-
schung bedarf.



412 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

3.11 Reflexionen zur kulturellen Aneignung

Abschlief3end soll auf das schwierige, aber relevante Thema der kulturellen Aneig-
nung eingegangen werden. Die Genese heutiger Yogaphilosophie hangt in nuce mit
historischen Entwicklungen auf dem indischen Subkontinent zusammen, im Zuge
derer das Yogasiitra bereits auf eine gewisse Weise dekontextualisiert wurde: Das
Revival des Yogasiitras in Indien war, wie sich in Riickgriff auf aktuelle indologi-
sche Forschungsergebnisse herausgestellt hat, von Beginn an gepragt von einer
vedantisch-monistischen Lesart, zudem wurde der Text zunehmend von Inhalten
und Praktiken des Hathayogas iiberlagert. In diesem Prozess wurde Patafijalis Text
bereits von seiner dualistischen Metaphysik entfernt und neue Themenkomplexe
wie Gesundheit hielten Einzug. Krsnamacarya nutzte den bekannten Text als eine
Projektionsflache, als Legitimation fiir seine Lehren, und das hat sich in der Umge-
bung heutigen Positionsyogas nicht gedndert, wenngleich sich gewandelt hat, was
genau damit legitimiert wird. Wahrend der Brahmane das Siitra einsetzte, um sei-
ner innovativen Kérpermethode eine Berechtigung zu geben, wird es heute genutzt,
um einen alternativen, spirituellen Lebensstil und die rezenten Selbsttechniken,
die damit einhergehen, zu generieren und zu begriinden. Die historischen Ent-
wicklungen kénnen daher zwar als strukturelle Grundlagen fiir rezente Auslegun-
gen gesehen werden, beide Ansatze unterscheiden sich jedoch inhaltlich deutlich
voneinander.

Krsnamacarya pflegte einen innovativen Umgang mit dem Yogasiitra, jedoch
passte er Yogaphilosophie nicht, wie andere Yogalehrer, an die Empfangerkulturen
an - dies wurde besonders wirkméachtig beschleunigt von B.K.S. Iyengar ab den
1960er Jahren. In diesem Sinne kann festgehalten werden, dass weder das Narrativ
von Sanskrit als Spiritualisierungsmedium noch die domestizierende Modernisie-
rung und Veralltaglichung von Yogaphilosophie ausschliefdlich von den Empfanger-
kulturen veranlasst wurde - der Exotismus, der heutiger Yogaphilosophie inharent
ist, wurde auch von verschiedenen indischen Yogalehrern zum Teil bewusst fazili-
tiert. Schon Edward Said (1993) stellte fest, dass die Subjekte exotischer Diskurse
nicht passiv sind, sondern sich der ihnen auferlegten idealisierten Diskurse selbst
bedienen, um Imperialismus zu trotzen. Auch Altglas fiihrt aus:

Orientalistideas about India’s spiritual supremacy, for instance, have been appropriated
in the elaboration of an anti-colonial Hindu nationalism, but also by gurus who came
to Europe and North America in a >counter-missionc« [...]. More recently, contemporary
gurus and Kabbalists actively contribute to the making of idealized Eastern spirituali-
ties and Kabbalistic mysteries, respectively. (2014: 11)

Ebenso néhrte Jois, wenngleich eher implizit, den Mythos eines »spirituellen Indi-
ens«und sein Aphorismus »Do your practice and all is coming« wurde zum stehen-



3.11 Reflexionen zur kulturellen Aneignung 413

den Ausdruck dafiir, dass der asana-Praxis ein tieferes, spirituelles Ziel inhadrent
ist. Dadurch passte er die Praxis an die spirituellen Bediirfnisse der Empfanger-
kultur an.*"!

Vivekananda, Iyengar, Jois und andere einflussreiche Yogalehrer strebten nach
globaler Verbreitung ihrer Lehren, wie sich unter anderem in Jois’ und Iyengars
Reisen nach Nordamerika und Iyengars dezidiert englischsprachigen Publikatio-
nen zeigt. Heute noch ist Indien sehr daran interessiert und beteiligt, am Narrativ
eines alten, spirituellen Indiens weiterzustricken, besonders in Zusammenhang
mit Yoga.*? Hatte sich die deutsche Rezeption zum Beispiel auf Hegels Feststellung
beziiglich des Terminus »Joga« versteift, ware Yoga(-philosophie) ein Interessen-
gebiet von wenigen fiir wenige geblieben: »Unsere Sprache kann nicht wohl ein
Wort besitzen, welches solcher Bestimmung entsprache, weil die Sache nicht in
unserer Bildung und Religion liegt.«*® Die hier von Hegel geforderte distanzierte
Herangehensweise lag, wie sich besonders deutlich an Iyengars Arbeit zeigt, nicht
im Sinne vieler moderner indischer Akteur*innen. Dass heutzutage eine deutsche
Yogainteressierte das »heilige« Stitra »intuitiv« auslegt, um eine scheinbar private
und personliche Vorstellung von Spiritualitdt zu entwickeln und ihren als iiberin-
tellektuell wahrgenommenen, spdtmodernen Lebensstil in einer westlichen Gesell-
schaft damit anzureichern, entspricht in mancherlei Hinsicht dem, was von indi-
schen Akteuren vorbereitet wurde.

Kann unter diesen Bedingungen von kultureller Aneignung gesprochen werden,
wenn zum Beispiel die Akteur*innen des Forschungsfeldes eines der wichtigsten
Konzepte des Yogasiitras, purusa, von seiner eigentlichen Bedeutung entfernen und
es so dekontextualisieren, dass es letztendlich fur die beobachtende Entitat steht,
die im Zuge moderner Achtsamkeit entwickelt werden soll, wenn der Begriff also
im US-amerikanischen und europdischen Kulturraum ein Eigenleben annimmt?
Einerseits ist hier in Anbetracht der propadeutischen Arbeit der einflussreichen
indischen Yogalehrer primar festzuhalten, dass diese hermeneutische Richtung

401 Altglas (2014: 26f.) zeigt auf, dass die interkulturellen Prozesse, die mit der Konstruktion eines »spi-
rituellen« Indiens und dem Topos einer »europdischen Renaissance« einhergingen, eine Modernisierung
des Hinduismus zur Folge hatten: »However, this representation of a Hindu >golden age,« capable of gener-
ating a European renaissance, was not simply a unilateral discourse imposed on others. It was also orien-
talism’s »most enduring ideological contribution to India’s cultural self-image«< (Kopf 1969, 284), appealing
to the Indian elite, who were trying to reform traditions and shape a national identity through religion. In
other words, for the Indian elite, the idea of renaissance meant regenerating India, rather than Europe, even
if, paradoxically, this rehabilitation meant the modernization and westernization of Hinduism itself.«

402 Nur ein Beispiel unter vielen ist die Initiative des Premierministers Narendra Modi, der Yoga zu einer
»soft power< Indiens ernannte und 2015 den International Day of Yoga ins Leben rief. Am 27.9.2014 defi-
nierte er Yoga auf der UN Generalversammlung in moderner, romantisierender, naturverbunden holisti-
scher Fagon: »Yoga is an invaluable gift of India’s ancient tradition. It embodies unity of mind and body;
thought and action; restraint and fulfillment; harmony between man and nature; a holistic approach to
health and wellbeing. It is not about exercise but to discover the sense of oneness with yourself, the world
and the nature.« (Shearer, 2020: 326)

403 http://hegel.religion.phil-splitter.com/html/joga.html, Zugriff: 12.7.2020.


http://hegel.religion.phil-splitter.com/html/joga.html

414 3 Diskussion: Yogaphilosophie praktizieren - (wie) geht das?

Iyengars Ratschlag folgt, den er seinem englischsprachigen, internationalen Pub-
likum gibt, wenn er tiber purusa, prakrti und dharma schreibt: »Since it is so dif-
ficult to define these concepts, each man has to interpret them according to his
understanding.« (1983 [1981]: 3) Nicht nur diese Aussage, sondern auch die Arbeit
zahlreicher indischer Yogalehrer zeigt, dass es sich nicht um einen unidirektionalen
Aneignungstransfer von der Ursprungs- in die Empfangerkultur handelt, wie es der
Akt der Rezeption eines altindischen Textes nahelegt, sondern um einen zutiefst
verwobenen Prozess kulturellen Austausches. Andererseits haben die Empfanger-
kulturen, hat der »Westen«, heute eine andere Verantwortung, denn diese verwo-
benen Aneignungsprozesse des 20. Jahrhunderts sind mittlerweile bekannter. Sie
sollten diese viel offener diskutieren, um mit dem interkulturellen Produkt »heu-
tiges Yoga« an jenen Stellen kulturell wertschdtzend umgehen zu konnen, die im
indischen Kulturraum zu verorten sind.

Beziiglich der Kérperpraktiken heutigen Positionsyogas stellt sich die Frage
nach kultureller Aneignung allerdings auch von einer ganz grundsatzlichen Warte,
und zwar in Hinblick auf die Verwendung des Sanskrit-Terminus »Yoga«. Foxen geht
so weit zu sagen, dass das Problem der kulturellen Aneignung nicht in den Prakti-
ken selbst liege, sondern darin, sie Yoga zu nennen:

For the majority of popularized American yoga, the kind we find in gyms and other
nonlineage/nondevotional contexts, the case is surprisingly rather more simple. If a
charge of cultural appropriation is to be leveled, it bears not on the practice itself but
rather on the term used to identify that practice. In those cases, what we call yoga is
in reality simply a continuation of nineteenth-century harmonial gymnastics - a prac-
tice that can be derived with little to no reference to Indian sources. Indeed if cultural
appropriation is truly a concern, it might be more intellectually honest to simply stop
calling such practices yoga. (2020: 41)

Wiirde die Bezeichnung »Yoga« jedoch vollkommen verschwinden, wére, wie Foxen
selbst anmerkt (ebd.), der vielfaltige Kulturtransfer, der diese Praktiken informiert
hat, nicht mehr sichtbar. Jedoch bleibt dieser Austausch ebenfalls im Dunklen, wenn
die Koérperpraxis schlicht »Yoga«, oder die weltanschaulichen Praktiken »Yogaphi-
losophie« genannt werden und der nachhaltige Einfluss der Empfangerkulturen
aufden vor bleibt.

Genauso wie die Praktiken ein Hybrid sind, miisste der Klarheit halber ebenso
der Name ein Hybrid sein. Fiir modernes Positionsyoga kommt bereits De Miche-
lis’ Terminus »Modern Postural Yoga« zum Einsatz, eine andere Moglichkeit ist der
Begriff »yoga-based practices«, der in neurowissenschaftlichen Studien genutzt
wird. Allerdings geben beide die spiritualisierten Tendenzen heutigen Yogas nicht
adidquat wieder. Ahnliches gilt fiir das diskursive Ereignis »Yogaphilosophie, das
heute neue inhaltliche Ziige angenommen hat, jedoch klar auf das Yogasiitra ver-



3.11 Reflexionen zur kulturellen Aneignung 415

weist. In Anbetracht dieser Umstande ware es nicht nur angesichts der Debatte um
kulturelle Aneignung, sondern der Klarheit halber ratsam, die allgemeine Bezeich-
nung »Yogaphilosophie« zu vermeiden, da diese einen direkten Riickbezug auf das
altindische darsana Yoga impliziert. Es miisste sich vielmehr eine Benennung fin-
den, die es als spatmoderne Entwicklung kennzeichnet. Eine Mdoglichkeit wére,
dezidiert von »heutiger Yogaphilosophie«, oder im Englischen von »Contemporary
Yoga Philosophy« zu sprechen und damit einen historischen und inhaltlichen Wand-
lungsprozess zu markieren, so, wie es in dieser Arbeit gehalten wurde. Dadurch
wiirde der Riickbezug auf das altindische Yogastitra bestehen bleiben, jedoch kénn-
ten exotisierende Momente wie die Referenz auf eine »uralte, indische Tradition«
vermieden werden, denn wenngleich dieser Topos auch als Autoorientalismus iden-
tifiziert werden konnte, ist es ratsam und angemessen, diesen nicht zu repetieren.






4 Resumee: Patafjali auf der Matte

Die Studie konnte nachverfolgen, wie sich AY, ein vergleichsweise traditioneller, da

mit einer Linie von Lehrern assoziierter Yogastil, im 21. Jahrhundert in der Folge

des Todes dieser Lehrer weiterentwickelt und sich dabei mit neuen Praktiken und

Inhalten verbindet. Daflir wurde diachron und synchron die Rezeption eines alt-
indischen Textes, des Yogasitras, in der Umgebung des Ays nachverfolgt, mit spe-
ziellem Fokus auf den deutschen Kulturraum. Die Arbeit hatte demnach nicht zum

Ziel, zu formulieren, was Yogaphilosophie gemaf? alten Quellen ist, sondern hat eine

heutige Ausformung analysiert und somit ein bestehendes Forschungsdesiderat

nach einer ethnographischen, lebensweltlichen Untersuchung von Yogaphilosophie

im 21. Jahrhundert erfiillt. In diesem Sinne wurden weltanschauliche Aspekte eines

hybriden, transnationalen Yogasystems untersucht, die sich als zutiefst mit Inhal-
ten, Normen und Werten der Empfangerkultur vernetzt herausgestellt haben. Es

konnte gezeigt werden, dass durch die Beschaftigung mit dem Yogastitra einerseits

Sanskritbegriffe und Inhalte des Textes Einzug in die Diskurse des Forschungsfelds

halten, die zu spezifischen Tatigkeiten einladen, wie etwa zu der Beschéftigung mit

dem eigenen Geist und der Suche nach Konzentration. Andererseits werden Inhalte

des Textes in vielen Fallen dekontextualisiert und neue Kontexte generiert, die vor

allem aus der Yoga- und der Alltagspraxis gespeist werden. Davon ausgehend kenn-
zeichnetbereits der Titel der Arbeit das Yogastitra als Praxiselement heutigen Posi-
tionsyogas und greift damit den emischen Nexus von Yogapraxis und Yogastitra auf,
der das vornehmliche Forschungsinteresse der Untersuchung bildete.

Schon zu Ende des 19. Jahrhunderts verlangten Helena Blavatsky und die Theo-
sophische Gesellschaft handeringend nach einer praktischen Yogaphilosophie.
Schnell reagierten die einflussreichen, neo-hinduistischen Reformer auf die vom
Westen an Indien herangetragene, romantische Sehnsucht nach heiligen, alten Tex-
ten einerseits und deren praktischer Umsetzung andererseits. Reformer wie Dvi-
vedi und Vivekananda befriedigten diese Nachfrage unter anderem dadurch, dass
sie das Yogasiitra als jene »klassische« und gleichzeitig »praktische« Philosophie
darstellten, nach der ihr Publikum suchte, allerdings zeigten sie noch kein direk-
tes Interesse an Korpertechniken. Auf dieser historischen Basis hat sich durch ver-
schiedene Formen des Kulturkontaktes und durch den Einfluss unterschiedlicher
indischer wie nicht indischer Weltanschauungssysteme die heutige praktische
Yogaphilosophie herausgebildet. In starkem Konnex mit dem so dominanten Posi-
tionsyoga formt sich im 21. Jahrhundert ein Verstandnis von »Praxis« aus, welches
der zum Beispiel an Astralreisen und Magie interessierten Blavatsky vermutlich
nicht zugesagt hatte - heute fungieren vor allem die asana-Praxis und Alltagsprak-
tiken als lebensweltliche Umsetzungen des Yogasiitras.



418 4 Restlimee: Patafjali auf der Matte

Etwas, das »praktische Yogaphilosophie« genannt wird, existiert demnach heutzu-
tage tatsachlich, und es entstand in diesem interkulturellen, seit beinahe 150 Jah-
ren andauernden Konstruktionsprozess, durch den der »praktische Patafijali« in
einer Art Selffulfilling Prophecy zu einer globalen Realitdt und zu einem Teil der
alternativ-religiésen Landschaften geworden ist. Durch verschiedene Transfers ist
das Yogasiitra in der westlichen Lebenswelt angekommen und Yogaphilosophie
ist, wie das vom Religionswissenschaftler Kocku von Stuckrad definierte »Esoteri-
sche« (2004: 21), als ein Diskurselement der Europdischen Religionsgeschichte zu
bestimmen. Auf seinem Weg hat es Versatzstiicke der Esoterik, der Kérperkulturbe-
wegung, des New Age, der Achtsamkeitsstromung etc. in sich aufgenommen - alle-
samt monistisch und holistisch gepragte Weltanschauungen. Fiir das Zusammen-
schmelzen mit diesen Weltbildern war die frithe Verbindung von Yogastitra und
Advaita Vedanta ausschlaggebend, denn die sich dadurch ergebende monistische
Ausrichtung von Yogaphilosophie bot einen entscheidenden Ankniipfungspunkt
fir die aufgezahlten Stromungen.

Auf diesen Erkenntnissen aufbauend habe ich vorgeschlagen, die rezente Aus-
einandersetzung mit dem Text als »heutige Yogaphilosophie« zu bezeichnen. Dafiir
habe ich anhand eines Fallbeispiels sechs Charakteristika herausgearbeitet, aus
denen sich das Phdnomen zusammensetzt. Die Punkte 1-3 bilden die historisch-
strukturelle Grundlage heutiger Yogaphilosophie und die Punkte 4-6 stellen den
Erfahrungsraum bereit, aus dem lebensweltliche yogaphilosophische Praktiken
abgeleitet und generiert werden:

1. Heutige Yogaphilosophie basiert auf der Synthese verschiedener indischer
und nicht indischer Weltanschauungssysteme und Texte, mit Patafijalayoga
als Rahmung.

2. Siebautgenuin aufBriichen mit der alten Kommentarliteratur des Yogastitras
auf, an deren Stelle neue (synthetische) Kommentare treten.

3. Rezente Auslegungen fufien einerseits unverdandert auf einer selektiven
Beschaftigung mit dem Text, sind jedoch andererseits von einer im Vergleich
zur historischen Rezeption breiteren Auseinandersetzung mit Inhalten des
Yogasiitras gepragt. Diese Ausweitung bedingt, dass sich die Deutung bisher
unbekannter Sitras, die noch relativ frei von pragenden Interpretationen
geblieben sind, direkt aus Inhalten der spatmodernen Lebenswelt speisen
kann. Beispielsweise werden auch die in fritheren Darstellungen stets aus-
gesparten siddhi-s (»Zaubermacht«; Pw, s.v.) aus dem dritten pdda im For-
schungsfeld durchgegangen und lebensweltlich ausgedeutet.***

404 Da es den Rahmen dieser Arbeit gesprengt hitte, weitere Aspekte der Sitra-Auslegung im Feld zu
analysieren, wurde dieser Teil des Textes ausgespart. Der Einzug des siddhi-Abschnittes in die rezente Text-
exegese konnte jedoch als Fragestellung fiir eine weitere Untersuchung dienen.



4 Resiimee: Patafjali auf der Matte 419

4. Die Alltagsorientierung in der hermeneutischen Arbeit bildet einen von zwei
grundlegenden Interpretationsrahmen fiir heutige Yogaphilosophie.

5. Der zweite wichtige Aspekt ist ein deutlicher Bezug der Exegese zur asana-
Praxis und den damit einhergehenden Erfahrungen.

6. Die Beschiftigung mit Sanskrit und das Chanten des Yogasiitras (und von
Mantras) fungiert neben der dsana- und der Atempraxis als wichtiger Erfah-
rungsraum fiir das Verstandnis heutiger Yogaphilosophie. Es geht nicht um
die Sprache selbst, sondern um das Anzapfen der »Wirkung« des »heiligen«
Sanskrits durch die Performanz des »korrekten« Chantens.

Das flinfte Charakteristikum, die Verwobenheit von philosophischer und kérperli-
cher Praxis, fithrte zu einer der tragenden Forschungsfragen der Arbeit, und zwar,
wie diese Verbindung praktisch und theoretisch hergestellt wird und wie sich Text-
deutungspraktiken und Korperpraktiken gegenseitig beeinflussen. Die historische
Untersuchung hat zur Klarung der Frage nach der Genese dieser heutigen, prakti-
schen Yogaphilosophie beigetragen und sie als ein rezentes Phanomen bestimmen
konnen. Die zweigeteilte kulturanalytische Analyse hat exemplifiziert, wie sich das
untersuchte Phanomen konkret, in steter Wechselwirkung mit den - sich ebenfalls
wandelnden - Kérperpraktiken heutigen Yogas ausformuliert und wie sich neue
Praktiken generieren, die unter anderem durch den Riickgriff auf Ergebnisse der
sozialen und kognitiven Neurowissenschaft und der Psychologie legitimiert wer-
den. Heutige Yogaphilosophie ist eine historisch gewachsene, soziokulturelle Praxis,
die unter anderem insofern mit den Koérperpraktiken heutigen Yogas (sowie seinen
Atem- und Meditationstechniken) zusammenhangt, als sich ihre Inhalte durch die
Performanz der Ubungen aktualisieren.

Mit dem in der Analyse zur Anwendung gekommenen historisch, religionsas-
thetisch und empirisch ausgerichteten Forschungsdesign wurde zudem ein metho-
dologischer Vorschlag zur wissenschaftlichen Untersuchung des komplexen Pha-
nomens heutiger Yogaphilosophie unterbreitet und fiir zukiinftige Erforschungen
dhnlicher »body-mind-practices« bereitgestellt. Die gezielte religionsasthetische
Analyse der Korperpraktiken konnte die Beschreibung des diskursiven Ereignisses
»praktische Yogaphilosophie« gewinnbringend verdichten und den Nexus Praxis/
Philosophie auf vielfache Weise exemplifizieren und erhellen. So wurde beispiels-
weise festgestellt, dass »Flow« zu einer Bezeichnung fiir samadhi geworden ist,
jedoch erweitert sich diese Erkenntnis ungemein, wenn die prazise Erforschung
der Korperpraktiken herausstellen kann, dass die Erfahrungswelt Ay-Ubender von
Flow-Zustanden gepragt ist und dies die Auslegungspraktiken beeinflusst.

Der Forschungsansatz der lebensweltlichen Ethnographie konnte aufzeigen, wie
Patafijalis Text im Feld adaptiert und von den Akteur*innen lebensweltlich verstan-
den und umgesetzt wird, und aus der Datenanalyse sind acht Schliisselkategorien
hervorgegangen, »Veralltaglichung«, »Verachtsamung«, »Wiederverzauberung,



420 4 Restlimee: Patafjali auf der Matte

»Verwissenschaftlichung«, »Heilung«, »verkorperte Spiritualitat«, »Selbstverwirk-
lichung«, und »Philosophieren als Welt- und Selbsterkundung«. Diese Ergebnisse
konnen die Erforschung anderer Auspragungen heutiger Yogaphilosophie erleich-
tern, denn es kann mit einer weiteren Zunahme und Formalisierung dieses Pha-
nomens gerechnet werden.

Das hdngt unter anderem damit zusammen, dass durch die priméare Assoziation
von Yoga mit Korperpraktiken, mit deren Hilfe Yoga in der breiteren Gesellschaft
Fufd gefasst hat, derzeit dazu fiihrt, dass es sich zunehmend mit anderen Trainings-
formen vermischt, zum Beispiel wird in Fitnessstudios mittlerweile Yogilates ange-
boten, eine Mischung aus Yoga und Pilates.*® Trotz und vielleicht gerade wegen
der Verbindung mit anderen Ubungssystemen sind die Bemiihungen heute grofer
denn je, Yoga diskursiv von diesen Trainingsmethoden zu unterscheiden und ein
Alleinstellungsmerkmal herauszubilden. Der alte Trennstrich zwischen Yoga und
Sport, den - mutatis mutandis - bereits die Kérperkulturist*innen bemiiht waren
zu ziehen und der auch Yoga schon friih begleitete, lebt heute neu auf. Yoga posi-
tioniert sich demnach immer héufiger als »Lebensphilosophie« - eine Einordnung,
die es von einer rein kdrperlichen Betatigung differenzieren soll, wenngleich diese
immer ausgepragter wird. Bei einer solchen Darstellung wird der Fokus von der
genauen Form der korperlichen Betédtigung weggelenkt und die dahinterstehende
Motivation hervorgehoben. In dieser Funktion avanciert besonders Yogaphiloso-
phie zurzeit zu dem Faktor, der Yoga von anderen Ubungssystemen unterscheiden
soll. Im Konnex mit seiner »Philosophie« wohnt Yoga heute meist eine dhnliche
gesellschaftliche Funktion inne wie der Delsartik zu Beginn des 20. Jahrhunderts -
es bietet eine psychosomatische, als holistisch wahrgenommene und innerwelt-
liche Arbeit am Selbst und evoziert einen spiritualisierten, verkdrperten, astheti-
sierten Lebensstil. In diesem Zusammenhang wurde angemerkt, dass sich in der
Yogaumgebung derzeit verstarkt, wenngleich »Philosophie« genannt, eine kdrper-
zentrierte Spiritualitat ausbildet, die moglicherweise durch die amerikanisierten,
dynamischen Yogastile in Deutschland Einzug hielt - eine Vermutung, der weiter-
gehend nachgegangen werden sollte.

Solche hybriden, spirituellen Systeme punkten damit, dass sie selbst ultramo-
dern sind und sich daher heutigen Lebensbedingungen sehr gut anpassen konnen.
Die von ihnen angebotenen Methoden, wie zum Beispiel solche der Achtsamkeits-
stromung, konnen - selbst der Moderne entwachsen — unvermittelt und passgenau
auf die Bedtrfnisse spirituell Suchender reagieren. Zugleich sind sie von sdkularen
Praktiken und Diskursen durchdrungen und ermoglichen somit eine relevante Ver-
bindung zum Alltagsleben. Diese Prozesse lassen darauf schlief3en, dass sich der

405 Diese Mischung erstaunt nicht, denn wie argumentiert wurde, sind viele der heutigen Yogaformen
und Pilates historisch im Umfeld der sehr populdren Kérperkulturbewegung gewachsen und wurden schon
damals von der gleichen demographischen Gruppe in dhnlichen biirgerlichen Zirkeln praktiziert.



4 Restlimee: Patafjali auf der Matte 421

religiose Sektor an die sich wandelnden sozialen Bedingungen, die flexible dko-
nomische Gesellschaften mit sich bringen, anpassen muss. Die kérperliche Flexi-
bilitat, die in heutigen Yogapraktiken gesucht wird, ist mit jener vergleichbar, die
sich in heutiger Yogaphilosophie gezeigt hat - beide erscheinen nicht nur in dieser
Hinsicht interdependent. Vermutlich ist es diese psychosomatische Biegsamkeit,
die sich somatisch bis ins Gewebe erstreckt, die Yoga einen Teil seiner aktuellen
Attraktivitat verleiht. In einer sich sehr schnell wandelnden Zeit kann fiir manche
ein anpassungsfahiges, dynamisches Weltanschauungssystem - das in vielfalti-
ger Hinsicht zu einem Teil des Selbst geworden ist - lebensweltliche Orientierung
bedeuten. Die doppelte - sdkulare wie spirituelle - Ausrichtung rezenten Yogas
ermdglicht zudem eine ebenso flexible Bewegung zwischen verschiedenen gesell-
schaftlichen Teilbereichen wie dem Gesundheits-, dem Sport- und dem religiésen
Sektor. Dadurch kann es einerseits »die Minderheit« sein, die »aus spirituellem
Interesse Yoga praktizier[t]«,*® andererseits wird in Yogaausbildungen vermittelt,
dass das Ziel des Yogas kaivalya, die Befreiung aus dem Kreislauf der Wiederge-
burten (samsara) ist. In dieser rezenten, zwischen Spiritualitdt und Sakularitat
aufgespannten Vision von Yogaphilosophie entsteht derzeit in Yogaausbildungen
eine Vielzahl von Expert*innen, die ihr lebensweltliches und zugleich spirituelles
Verstandnis von Yogaphilosophie in ihren Yogastunden offline oder online vermit-
teln und verbreiten. Wenngleich sie neu ausgedeutet und als anpassungsfahige
»Lebensphilosophie« dargestellt werden, haben solche religiosen Aspekte heuti-
gen Yogas durchaus Konfliktpotenzial in Anbetracht der Agenden der groféen Welt-
religionen, wie das erwidhnte Beispiel der griechisch-orthodoxen Kirche zeigt. Es
ist aufgrund der beschriebenen Entwicklungen zu erwarten, dass sich Yoga in den
kommenden Jahren verstarkt positionieren muss, da bei steigender Popularitat das
elastische »Schwingen« zwischen Sport und Spiritualitat in einer ausdifferenzier-
ten Gesellschaft zu Schwierigkeiten fiihren kann.

Ein anderes Konfliktpotenzial besteht darin, dass dieser lebensweltlich und
praktisch orientierte, wenngleich spirituelle Diskurs durch die damit einherge-
henden Dekontextualisierungen weiter dazu beitragt, heutiges Yoga von einem
moglichen Ursprungskontext zu entfernen. Denn es ist freilich ein historischer
Tatbestand, dass Yoga in der indischen Kulturgeschichte die meiste Zeit nicht mit
asana assoziiert wurde; yogah samadhih, »Yoga ist samadhi«, wie zum Beispiel das
Bhasya 1/3 definiert. Auch angesichts der immer ausfiihrlicheren akademischen
Rekonstruktionen der indischen Yogageschichte erstaunen die intensiven emischen
Aushandlungsprozesse dariiber, was Yoga (und Yogaphilosophie) ist, nicht. Unter
diesem Gesichtspunkt ist neben zunehmend praxis- und alltagsorientierten Aus-

406 Dies dufderte die Pressesprecherin des BDY, Jessica Fink, im Zuge des Yogaverbotes, das die griechisch-
orthodoxe Kirche im Sommer 2020 an ihre Mitglieder in Griechenland und Zypern aussprach. Vgl. https:
//www.stern.de/panorama/weltgeschehen/orthodoxe-kirchen-ueber-yoga---hat-im-leben-von-christen-
nichts-zu-suchen--9360780.html, Zugriff: 9.10.2020.


http://www.stern.de/panorama/weltgeschehen/orthodoxe-kirchen-ueber-yoga---hat-im-leben-von-christen-nichts-zu-suchen--9360780.html
http://www.stern.de/panorama/weltgeschehen/orthodoxe-kirchen-ueber-yoga---hat-im-leben-von-christen-nichts-zu-suchen--9360780.html

422 4 Restlimee: Patafjali auf der Matte

pragungen von Yogaphilosophie in den kommenden Jahren ein deutlicher Anstieg
einer weiteren Form von »Verwissenschaftlichung« zu erwarten, diesmal seitens
der indologisch-historischen Forschung. Besonders im englischsprachigen Raum
floriert dieser vertikale Transfer in die populédre Yogaszene bereits seit einigen
Jahren, durch zunehmende Medienwirksamkeit einiger Indolog*innen und ihrer
Projekte. Beispielsweise hat der bereits erwahnte Indologe Seth Powell im Herbst
2017 mit seiner Plattform fiir Online-Kurse*” ein globales Format entwickelt, um
die Yoga-Community mit der neuesten indologischen Forschung zur Geschichte
des Yogas, unter anderem zum Yogasiutra, zu versorgen. Andere namhafte Indolo-
gen stellen der Allgemeinheit - oft kostenlos - Erkenntnisse aus ihrer Forschung
zur Verfligung, zum Beispiel in Form eines Comics, in dem der Werdegang des
Hathayoga-Forschers James Mallinsons und im Zuge dessen die Geschichte des
Hathayogas nachgezeichnet wird.**® Diese Entwicklungen beeinflussen bereits die
englischsprachige Yogagemeinschaft in Richtung einer verstarkt indologisch infor-
mierten Exegese.

Von Steiner und Nardi ist mir bekannt, dass sie solche neuen Forschungsergeb-
nisse schon zum Zeitpunkt der Datengenerierung und -analyse rezipierten, jedoch
hatten sie noch keinen bedeutenden Einfluss auf ihr Verstdndnis von Yogaphilo-
sophie. Es ist davon auszugehen, dass diese exegetischen Richtungen im intensiv
vernetzten Yogaumfeld, in dem viele der Yogaforscher*innen gleichzeitig Prakti-
zierende sind, in den kommenden Jahren weiter zunehmen und lebensweltliche
Auslegungen dadurch herausgefordert werden oder sich neu positionieren miissen.
Die Weiterentwicklung heutiger Yogaphilosophie durch diesen vertikalen Transfer
ist besonders aus dem Grund spannend, da aller Voraussicht nach die beschrie-
benen Passungen zwischen Yoga und dem Gesundheitssektor bestehen bleiben
werden, Yoga demnach in einer verwissenschaftlichten Gesellschaft zunehmend
verschiedenen akademischen Anspriichen gerecht werden muss, beispielsweise
der Forderung nach wissenschaftlich nachgewiesener Gesundheitsforderung einer-
seits und praziser historischer Forschung andererseits. Mit diesen Prozessen im
Feld sind Autoritatsverschiebungen zu erwarten, die zwischen einflussreichen
indischen Yogalehrern, westlichen Praktiker*innen und zunehmend westlichen
Akademiker*innen ausgehandelt werden. Es ist sogar denkbar, dass das aktuell
stark umgedeutete Yogasiitra durch diese historisierenden, philologischen Ein-
flisse an Relevanz verliert und neue Quellen gesucht werden, die heutige Prak-
tiken gelungener abbilden und legitimieren konnen. Ein Beispiel fiir solche Ent-
wicklungen ist Steiners Projekt einer deutschen Ubersetzung des Hathayoga-Texts
Dattatreyayogasastra mit dem Indologen Niels Jacob Liersch, mit dem er sich seit
Ende 2019 in seinen Expert-Ausbildungen praxisorientiert beschaftigt.

407 Die Platform findet sich unter www.yogicstudies.com, Zugriff 1.11.2021.
408 https://erccomics.com/comics/hathayoga/, Zugriff: 8.8.2020.


http://www.yogicstudies.com
https://erccomics.com/comics/hathayoga/

4 Restlimee: Patafjali auf der Matte 423

Jedoch weben im 21. Jahrhundert nicht nur westliche Akteur*innen an der aktuellen
Form von Yogaphilosophie mit, sondern auch Inder*innen, die wiederum Guru-Sta-
tus und Deutungsmacht fiir sich beanspruchen. Im Umfeld des Ays ist dies beispiels-
weise Sharat Jois, der sich wie sein Grofdvater »Guruji« nennen lasst. Seine Schule
in Mysore besuchen allerdings weitaus mehr Yogainteressierte aus Europa, Nord-
amerika und anderen Teilen der Welt als aus Indien.*”® Somit ist einerseits davon
auszugehen, dass in Indien ebenfalls (inhaltlich und praktisch) auf die Erwartungen
der globalen Yogagemeinschaft reagiert und eingegangen wird. In diesem Sinne
ware es zum Beispiel interessant, zu erforschen, inwiefern rezente Achtsamkeits-
praktiken auch in die Yogastitra-Vermittlung in Indien Einzug halten (kdnnen). Die
Untersuchung aktueller Darstellungen von Yogaphilosophie in Indien stellt ein For-
schungsdesiderat dar und ein kulturvergleichender Ansatz mit den Ergebnissen der
vorliegenden Untersuchung kann bei einem solchen Unterfangen von komparati-
vem Mehrwert sein. Andererseits ist von Akteur*innen mit einer traditionsverbun-
deneren und nationalistischeren Agenda zu erwarten, dass sie Yogapraxis und -phi-
losophie zu traditionalisieren suchen. Sollen solche Bemiithungen jedoch nicht nur
nationalen, sondern internationalen Erfolg zeitigen, muss es indischen Akteur*in-
nen wohl trotzdem gelingen, ihre Lehren an die Bediirfnisse der Konsument*in-
nen anzupassen, wie es schon ihre Vorganger zu Beginn der Popularisierung von
Yoga taten. Jedoch ist ebenso denkbar, dass der steigende Bekanntheitsgrad von
modernem Positionsyoga im heutigen Indien zur Folge haben wird, dass sich eigene
traditionalistische Yogaformen inklusive entsprechender philosophischer Systeme
auspragen werden, die sich deutlich von westlichen Ansitzen unterscheiden.
Zwar hat sich immer wieder gezeigt, dass die zu Wort gekommenen Schiiler*in-
nen dankbar fiir die Inspirationsquelle Yogasiitra waren. Heutige alltags- und kor-
perzentrierte Auslegungspraktiken jedoch einfach als Yogaphilosophie zu bezeich-
nen, kénnte in Zusammenhang mit den zuvor beschriebenen Dynamiken in Zukunft
problematisch werden. In diesem Sinne kann zum Beispiel der Begriff »heutige
Yogaphilosophie« (oder »Contemporary Yoga Philosophy«) der Klarheit dienlich
sein, indem er die heutige, zutiefst mit der westlichen spatmodernen Lebenswelt
vernetzte Yogaphilosophie als Hybrid kennzeichnet, an dem indische wie westliche
Akteur*innen beteiligt waren und sind. Ebenso ermoglicht die Verwendung dieses
Begriffes, (zum Beispiel angehende) Praktiker*innen adaquat zu informieren. Da
heute in jeder ernst zu nehmenden Yogaausbildung Yogageschichte und -philoso-
phie gelehrt werden und das Ausbildungssetting zudem als pragende Lernphase
beschrieben werden konnte, steht fiir ein derart ausgerichtetes Unterfangen bereits

409 Die auf Sharat Jois’ Internetseite veroffentlichte »List of students authorised or certified by Sharath
Yoga Centre« ist nach Kontinenten geordnet. Auf der Unterseite https://sharathyogacentre.com/autho
rised-teachers-directory/wpbdp_category/india/ [Zugriff: 9.10.2021] sind unter »India« 26 zertifizierte
Lehrer*innen aufgezahlt, nicht alle haben einen indischen Namen. Die Liste der Lehrer*innen aus Nord-
amerika und Europa ist weitaus ldnger.


https://sharathyogacentre.com/authorised-teachers-directory/wpbdp_category/india/
https://sharathyogacentre.com/authorised-teachers-directory/wpbdp_category/india/

424 4 Restlimee: Patafjali auf der Matte

ein struktureller Rahmen zur Verfiigung. Wie gezeigt werden konnte, geht es den
Akteur*innen im Feld primér um Selbstreflexion, und es kénnte von Mehrwert sein,
diese Reflexionsarbeit auch auf die Techniken und Diskurse auszuweiten, die die-
ses »Selbst« anwendet. Somit kénnten die Praktizierenden noch eine andere Art
von »Klarheit« gewinnen, indem sie sich als in ihre soziokulturelle Umgebung ein-
gebettet verstehen.

Zwischen psychologischem, seelsorgerischem, religiosem, sportivem und the-
rapeutischem Feld aufgespannt wurde gleichzeitig evident, dass das syntheti-
sche, interdependente Modell aus Praxis und Theorie, das heute Yogaphilosophie
genannt wird, verschiedene (zwischen-)menschliche Bediirfnisse befriedigen kann,
und sein Erfolg lasst ein gesellschaftliches Desiderat erahnen. Es scheint aktuell
kein gesellschaftlicher Trager fiir das zu existieren, was Yogaphilosophie bereit-
stellt - einen explorativen Raum der Selbsterkundung, den regelmafdigen und sys-
tematischen Austausch mit Gleichgesinnten iiber »Gott und die Welt, die Reflexion
liber ethische und gesellschaftliche Dilemmata sowie tiber den Umgang mit den
Schwierigkeiten des Alltags und die Entwicklung effektiver Selbsttechniken. Auch
von dieser Warte aus gesehen klingt die Feststellung von Hermann Hesse, mit der
die vorliegende Studie begonnen hat - dass Yoga gerade das sei, »wonach Europa
den wildesten Hunger hat« — derart aktuell. Sie hat zur Reflexion dariiber eingela-
den, welche genauen Bediirfnisse dieses heutige Yoga eigentlich befriedigt, nach
deren Erfiillung Europa und mittlerweile viele weitere Teile der Welt verlangen,
und hat gezeigt, dass es sowohl dhnliche sind wie zu Hesses Zeit, sich jedoch einiges
gedandert hat. In Anbetracht der Anpassungsfiahigkeit dessen, was sich heute unter
dem Uberbegriff »Yoga« versammelt, ist es sogar denkbar, dass Hesses Zitat noch in
100 Jahren aktuell erscheinen wird - wenngleich wiederum unter neuen Pramissen.



Glossar

Ashtanga (Vinyasa) Yoga

Ein auf den Lehren T. Krsnamacaryas aufbauender, dsana-basierter, dynamisch-
intensiver Yogastil, der in Mysore, Siidindien beheimatet ist. Krsnamacaryas Schii-
ler Pattabhi Jois entwickelte das System ab den 1970er Jahren weiter und gab ihm
seinen Namen, der anklingen lasst, dass die gelibten Kérperpraktiken mit Patafjalis
Yogastitra in Zusammenhang stehen.

Ashtanga Yoga Innovation®

Ein Yogasystem, das sich in die Linie von Jois’ Ashtanga Yoga einordnet, vom Sport-
mediziner Dr. Ronald Steiner entwickelt wurde und in Deutschland ansassig ist.
Steiners Aussagen nach verbindet Ashtanga Yoga Innovation die »traditionellen«
Ubungsserien des Ashtanga Yogas mit therapeutischen Modifikationen.

Heutiges Positionsyoga

Rezente Yogaformen, in denen die dsana-Praxis im Vordergrund steht. Sie stel-
len Weiterentwicklungen des Positionsyogas des 20. Jahrhunderts dar und kénnen
mehr oder weniger eng mit weltanschaulichen Inhalten, zum Beispiel mit heutiger
Yogaphilosophie, verbunden sein. Es gibt allerdings auch Stile heutigen Positions-
yogas, die nicht mit einer speziellen Weltanschauung verbunden sind, sowie solche,
die sich nicht auf Patafijalayoga, sondern zum Beispiel auf den Daoismus beziehen,
wie der Yogastil Katonah Yoga®.

Heutige Yogaphilosophie
Ein sich im 21. Jahrhundert neu auspragendes Verstandnis von Patafijalis Yogastitra,
das auf verschiedene Weise mit heutigem Positionsyoga in Verbindung steht.

Moderndes Positionsyoga

Die asana-zentrierten Yogaformen, die sich Anfang des 20. Jahrhunderts im Kul-
turkontakt zwischen dem kolonialisierten Indien und dem westlichen Kulturraum
ausgebildet haben.






Abbildungsverzeichnis

Abb. 1:

Abb. 2:

Abb. 3:

Abb. 4:

Abb. 5:

Abb. 6:
Abb. 7:

Ann Pizer, Here Is How to Do the Yoga Triangle Pose (Utthita Trikonasana),

2015, https://www.pinterest.de/pin/432345632952927322/..................... 228
Hedwig Kallmeyer, »Gute Kérperhaltung«, 1912. Seminar fiir Harmonische
Gymnastik Kallmeyer: Lehrerin der Harmonischen Gymnastik.

Ein neuer Frauenberuf. Berlin-Zehlenberg: Kulturverlag, S.38...................... 235
Edward T. Hall, Ringdiagramm zu Proxemics, 1963, https://en.wikipedia.org/
wiki/Proxemics#/media/File:Personal_Space.svg/ ................coocooiiiin. 244
Laura von Ostrowski, Die Verflechtung von Yogapraxis, Yogaphilosophie

und Alltagspraxis, 2019 ... 253
Laura von Ostrowski, Pyramide »Vermittlung von Yogaphilosophie im

21. Jahrhundert«, 2019 ... 256
Laura von Ostrowski, Ringdiagramm »Die Stufen des >Yogaweges«, 2019....... 260
Laura von Ostrowski, Die verschleierte Sicht auf die Welt, 2019.................... 303

Tabellenverzeichnis

Tab. 1:
Tab. 2:

Qualitative Interviews, 2019 ... ... 57
Formen von Korperwissen, 2020 ............ooooiiiiiiii 252






Bibliographie

Adelmann-Huttula, Willy (1922). Der Yoga-Katechismus des Patanjali (Originaltext).
Der Meister-Schliissel zur Geheimlehre Indiens. Pfullingen: Johannes Baum Verlag.

Adelmann-Huttula, Willy (1923). Jeder Deutsche ein Yogapraktiker! Pfullingen:
Johannes Baum Verlag.

Alter, Joseph S. (2005). »Modern Medical Yoga: Struggling with a History of Magic,
Alchemy and Sex«. Asian Medicine, 1, 119-146.

Altglas, Veronique (2014). From Yoga to Kabbalah: Religious Exoticism and the Logics
of Bricolage. New York: Oxford University Press.

Angot, Michel (2012). Le Yoga-Siitra de Pataiijali; Le Yoga-Bhasya de Vyasa. La parole
sur le silence. Paris: Les Belles Lettres.

Aupers, Stef/Houtman, Dick (2006). »Beyond the Spiritual Market Place: The Social
and Public Significance of New Age Spirituality«. Journal of Contemporary Reli-
gion, 21, 201-222.

Baba, Bangali (2010 [1976]). Yogasiitra Pataiijali. With the Commentary of Vyasa.
Delhi: Motilal Banarsidass Publishers.

Baier, Karl (1998). Yoga auf dem Weg nach Westen. Wiirzburg: Konigshausen &
Neumann.

Baier, Karl (2001). Modern Yoga Research: Insights and Questions. Verfligbar unter:
https: //www.academia.edu/1239028 /Modern_Yoga_Research [Zugriff: 1.9.2020].

Baier, Karl (2006). »Unterwegs zu einem anthropologischen Begriff der Spirituali-
tat«. In: Karl Baier/Josef Sinkovits (Hrsg.), Spiritualitit und moderne Lebenswelt.
Berlin: Lit-Verlag, 21-43.

Baier, Karl (2009). Meditation und Moderne. (Bd. 1). Wien: Kénigshausen & Neumann.

Baumer, Bettina (1995). Pataijali. Die Wurzeln des Yoga. Miinchen: Otto Wilhelm
Barth Verlag.

Bernardi, Luciano/Gabuttia, Alessandra/Portaa, Cesare et al. (2001). »Slow breat-
hing reduces chemoreflex response to hypoxia and hypercapnia, and increases
baroreflex sensitivity«. Journal of Hypertension, 19 (12), 2221-2229.

Berufsverband der Yogalehrenden in Deutschland e.V., (BDY) (2018). Yoga in Zahlen.
Verfiigbar unter: https: //www.yoga.de /yoga-als-beruf/yoga-in-zahlen/ [Zugriff:
9.9.2020].

Befiler, Angelika (2017). »Geschichte der Praventionsforderung«. In: Friederike von
Schwanenflug (Hrsg.), 50 Jahre BDY. 0.A., 42-43.

Bevilacqua, Daniela (2017). »Let the Sadhus Talk. Ascetic understanding of Hatha
Yoga and yogasanas«. Religions of South Asia, 11 (2), 182-206.

Birch, Jason (2014). »Rajayoga: The Reincarnations of the King of All Yogas«. Inter-
national Journal of Hindu Studies, 17 (3), 401-444.


https://www.academia.edu/1239028/Modern_Yoga_Research
https://www.yoga.de/yoga-als-beruf/yoga-in-zahlen/

430 Bibliographie

Birch, Jason (2015). »The Yogataravali and the Hidden History of Yoga«. Namaripa,
20, 4-13.

Birch, Jason (2018a). »Premodern Yoga Traditions and Ayurveda: Preliminary Remarks
on Shared Terminology, Theory, and Praxis«. History of Science in South Asia, 6,1-83.

Birch, Jason (2018b). »The Proliferation of Asana-s in Late-Medieval Yoga Texts«. In:
Karl Baier/Philipp A. Maas/Karin Preisendanz (Hrsg.), Yoga in Transformation.
Historical and Contemporary Perspectives. Gottingen: V&R unipress, 101-179.

Birch, Jason/Hargreaves, Jacqueline (2016). Textual Evidence for a Namaskara as
an Asana. Verfiigbar unter: https: //www.theluminescent.org/2016/06/textual-
evidence-for-namaskara-as-asana.html [Zugriff: 19.8.2019].

Birch, Jason/Singleton, Mark (2019). »The Yoga of the Hathabhyasapaddhati: Hathayoga
on the Cusp of Modernity«. Journal of Yoga Studies, 2, 3-70.

Blair, Norman (8.5.2018). Ashtanga Yoga Stories. Delights, Insights, Difficulties. Ver-
fiighar unter: https: //www.yogawithnorman.co.uk/space/1ffide774005f8da13f
42943881c655f/pdfs/ashtanga_yoga_stories_may_20181.pdf [Zugriff: 13.12.2021].

Bloch, Maurice (2002). »Are religious beliefs counter-intuitive?«. In: Nancy K. Fran-
kenberry (Hrsg.), Radical Interpretation in Religion. Cambridge: Cambridge
University Press.

Blom, Philipp (2013). Bdse Philosophen. Ein Salon in Paris und das vergessene Erbe
der Aufkldrung. Miinchen: dtv.

Brautigam, Uwe (2004). »Die Welt der Asanas. Zur Geschichte der Kérperiibungen
des Yogax. Viveka, 33, 6-15.

Bronkhorst, Johannes (2011). Karma. Honolulu: University of Hawai'i Press.

Bronkhorst, Johannes (2012). Absorption. Human Nature and Buddhist Liberation.
Paris u.a.: University Media.

Bronkhorst, Johannes (2016). How the Brahmins Won: From Alexander to the Guptas.
Handbook of Oriental Studies, Section 2: South Asia, (Bd. 30). Leiden u.a.: Brill.

Bryant, Edwin F. (2009). The Yoga Sutras of Patafijali. A new Edition, Translation
and Commentary. New York: North Point Press.

Burley, Mikel (2007). Classical Samkhya and Yoga. An Indian metaphysics of expe-
rience. Routledge Hindu Studies Series. London u.a.: Routledge.

Ciotkosz, Matylda (2022). Thinking in Asana: Movement and Philosophy in Viniyoga,
Iyengar Yoga, and Ashtanga Yoga. Sheffield: Equinox Publishing Ltd.

Clark, Dav/Schumann, Frank/Mostofsky, Stewart H. (2015). »Mindful movement and
skilled attention«. In: Laura Schmalzl/Catherine E. Kerr (Hrsg.), Neural Mecha-
nisms Underlying Movement-Based Embodied Contemplative Practices. Lausanne:
Frontiers Media, 21-53.

Colebrooke, Thomas H. (1837). Miscellaneous Essays. (Bd. 1). London: W.H. Allen.

Csikszentmihalyi, Mihalyi/Csikszentmihalyi, Isabella S. (Hrsg.) (1991). Die auf3erge-
wdéhnliche Erfahrung im Alltag. Die Psychologie des Flow-Erlebnisses. Stuttgart:
Klett-Cotta.


https://www.theluminescent.org/2016/06/textual-evidence-for-namaskara-as-asana.html
https://www.theluminescent.org/2016/06/textual-evidence-for-namaskara-as-asana.html
https://www.yogawithnorman.co.uk/space/1ff1de774005f8da13f42943881c655f/pdfs/ashtanga_yoga_stories_may_20181.pdf
https://www.yogawithnorman.co.uk/space/1ff1de774005f8da13f42943881c655f/pdfs/ashtanga_yoga_stories_may_20181.pdf

Bibliographie 431

Csordas, Thomas J. (1993). »Somatic Modes of Attention«. Cultural Anthropology, 8
(2), 135-156.

De Michelis, Elizabeth (2004). A History of Modern Yoga: Patanjali and Western
Esotericism. London: Continuum.

De Michelis, Elizabeth (2007). »A Preliminary Survey of Modern Yoga Studies«. Asian
Medicine 3, 1-19.

De Michelis, Elizabeth (2020). »The Modern Spirit of Yoga. Idioms and Practices«. In:
Gavin Flood (Hrsg.), Hindu Practice. Oxford: Oxford University Press, 425-454.

Desikachar, Kausthub (2005). The Yoga of the Yogi. The Legacy of T. Krishnamacarya.
New York: North Point Press.

Desikachar, T.K.V. (1997). Sri Krishnamacharya The Piirnacarya. Chennai: Krishna-
macharya Yoga Mandiram.

Desikachar, T.K.V. (2012). Yoga, Heilung von Kérper und Geist jenseits des Bekannten:
Leben und Lehren Krishnamacaryas. Bielefeld: Theseus.

Deussen, Paul (1899). Allgemeine Geschichte der Philosophie: Die Philosophie der
Upanishad’s. (Bd. 1,2). Leipzig: Brockhaus.

Deussen, Paul (1922 [1908]). Allgemeine Geschichte der Philosophie: Die nachvedische
Philosophie der Inder. (Bd. 1,3). Leipzig: Brockhaus.

Dietrich, Arne (2004). »Neurocognitive Mechanisms Underlying the Experience of
Flow«. Consciousness and Cognition, 13, 746-761.

Donahaye, Guy (25.12.2018). How We did not Acknowledge Sexual Assault Happe-
ning Before our Very Eyes. Verfiigbar unter: http: //yogamindmedicine.blogspot.
com/2018/ [Zugriff: 18.10.2019].

Donahaye, Guy (25.3.2019). Parampara and the Cult of the Guru. Verfligbar unter:
https://yogamindmedicine.blogspot.com/2019/03/parampara-and-cult-of-guru.
html [Zugriff: 19.4.2020].

Donahaye, Guy/Stern, Eddie (2010). Guruji. A portrait of Sri K. Pattabhi Jois through
the eyes of his students. New York: Northpoint Press.

Dvivedi, Manilal Nabhubhai (1890). The Yoga-Sutra of Patanjali. Mumbai: Bombay
Theosophical Publication Fund.

Eliade, Mircea (1999 [1962]). Der Yoga des Patanjali. Der Ursprung éstlicher Weis-
heitspraxis. Freiburg: Herder Spektrum.

Eskine, Kendall ]./Kozbelt, Aaron (2015). »Art That Moves: Exploring the Embodied
Basis of Art Representation, Production, and Evaluation«. In: Alfonsina Scarinzi
(Hrsg.), Aesthetics and the Embodied Mind: Beyond Art Theory and the Cartesian
Mind-Body Dichotomy. London: Springer, 157-173.

Feuerstein, Georg (2002). The Yoga Tradition. Its History, Literature, Philosophy and
Practice. Delhi: Motilal Banarsidass.

Flick, Uwe (2000). »Triangulation in der qualitativen Forschung«. In: Uwe Flick/
Ernst Von Kardorff/Ines Steinke (Hrsg.), Qualitative Forschung: Ein Handbuch.
Reinbek: Rowohlt Taschenbuch Verlag, 309-318.


http://yogamindmedicine.blogspot.com/2018/
http://yogamindmedicine.blogspot.com/2018/
https://yogamindmedicine.blogspot.com/2019/03/parampara-and-cult-of-guru.html
https://yogamindmedicine.blogspot.com/2019/03/parampara-and-cult-of-guru.html

432 Bibliographie

Foster, Stephen W. (1982). »The Exotic as a Symbolic System«. Dialectical Anthro-
pology, 7, 21-30.

Foxen, Anya P. (2020). Inhaling Spirit. Harmonialism, Orientalism, and the Western
Roots of Modern Yoga. New York: Oxford University Press.

Frauwallner, Erich (1953). Geschichte der indischen Philosophie. (Bd. 1). Wien: Otto
Miiller Verlag.

Fuchs, Christian (1990). Yoga in Deutschland: Rezeption, Organisation, Typologie.
Stuttgart [u. a.]: Kohlhammer.

Fuchs, Christian (2016). »Yoga«. In: Kocku von Stuckrad (Hrsg.), The Brill Dictionary
of Religion, (Bd. 1). Leiden u.a.: Brill, 1996-1997.

Fuller, Robert C. (2001). Spiritual but not religious: Understanding unchurched Ame-
rica. New York: Oxford University Press.

Fuss, Johannes/Steinle, Jorg/Bindila, Laura et al. (2015). »A Runner’s High Depends
on Cannabinoid Receptors in Mice«. Proceedings of the National Academy of
Sciences of the United States of America, 112.42, 13105-13108.

Gallagher, Shaun (1995). »Body schema and intentionality«. In: José L. Bermudez/
Naomi Eilan/Anthony ]. Marcel (Hrsg.), The Body and the Self. Oxford: Oxford
University Press.

Garbe, Richard (1896). Samkhya und Yoga. Strassburg: Karl ]. Triibner.

Gard, Tim/Noggle, Jessica ]J./Park, Crystal L. et al. (2014). »Potential self-regulatory
mechanisms of yoga for psychological health«. In: Laura Schmalzl/Catherine E.
Kerr (Hrsg.), Neural Mechanisms Underlying Movement-Based Embodied Con-
templative Practices. Lausanne: Frontiers Media, 76-95.

Gauci, Monica (17.5.2018). Why I Left the Mysore Community in 1999 - My Statement.
Verfligbar unter: https: //chintamaniyoga.com/why-i-left-the-mysore-community-
in-1999-my-statement/ [Zugriff: 5.7.2019].

Gerritsen, Roderik ].S./Band, Guido P.H. (2018). »Breath of Life: The Respiratory
Vagal Stimulation Model of Contemplative Activity«. Frontiers in Human Neuro-
science, 12:397, 1-25.

Glaser, Barney G./Strauss, Anselm L. (1967). The Discovery of Grounded Theory. Chi-
cago: Aldine Transaction.

Goldberg, Elliot (2016). The Path of Modern Yoga. The History of an Embodied
Spiritual Practice. Rochester: Inner-Traditions.

Grieser, Alexandra (2015). »Aesthetics«. In: Robert A. Segal/Kocku von Stuckrad
(Hrsg.), Vocabulary for the Study of Religion, 1. Leiden: Brill, 14-23.

Grieser, Alexandra/Johnston, Jay (2017). »What is an Aesthetics of Religion? From
the Senses to Meaning - and Back Again«. In: Alexandra Grieser/Jay Johnston
(Hrsg.), Aesthetics of Religion: A Connective Concept. Berlin u.a.: De Gruyter, 1-49.

Halbfass, Wilhelm (1988). India and Europe. An Essay in Understanding. New York:
State University of New York Press.


https://chintamaniyoga.com/why-i-left-the-mysore-community-in-1999-my-statement/
https://chintamaniyoga.com/why-i-left-the-mysore-community-in-1999-my-statement/

Bibliographie 433

Halbfass, Wilhelm (1991). Tradition and Reflection. Explorations in Indian Thought.
Albany: State University of New York Press.

Hall, Anthony Grim (2012). Krishnamacharya’s Yogasanagalu. Verfiigbar unter: http:
//tinyurl.com/z9jy7cp [Zugriff: 9.9.2019].

Hall, Anthony Grim (5.3.2014). Updated: DRISHTI: Overview of Drishtis indicated for
the Surynamaskaras by the different authors resp. Instructors ALSO Krishnama-
charya’s Gaze. Verfligbar unter: https://grimmly1997.blogspot.com/2014/03/
drishti-overview-of-drishtis-indicated.html [Zugriff: 5.10.2019].

Hall, Anthony Grim (28.8.2015). Did Pattabhi Jois practice some or all of the Series
he created and if so for how long? Verfiigbar unter: http: //grimmly1997.blogspot.
com/2015/08/did-pattabhi-jois-practice-some-or-all.html [Zugriff: 7.10.2019].

Hall, Anthony Grim (19.8.2019). Balasahib’s »original« 1928 Surya Namaskar, sun
salutation. The Ten Point Way to Health by Shrimant Balasahib Rajah of Aundh.
Verfligbar unter: https: //grimmly1997.blogspot.com/2012/05/balasahibs-original-
1928-suya-namaskar.html [Zugriff: 7.6.2021].

Hanegraaff, Wouter J. (1996). New Age Religion and Western Culture. Esotericism in
the Mirror of Secualar Thought. Leiden u.a.: Brill.

Hargreaves, Jacqueline (2019). Silenced Voices Panel. Brighton Yoga Foundation.
Transcript of Speech by Jacqueline Hargreaves.

Hariharananda Aranya, Swami (1983 [1963]). Yoga Philosophy of Patafijali. Albany:
State University of New York Press.

Hartmann, Georg (2006). »Disenchantment/Re-enchantment of the World«. In: Kocku
von Stuckrad (Hrsg.), The Brill Dictionary of Religion (Bd. 1). Leiden u.a.: Brill.

Hauer, Jacob W. (1931a). »Eine Ubersetzung der Yoga-Merkspriiche des Patafijali mit
dem Kommentar des Vyasa«. In: Helmut Palmié (Hrsg.), Yoga. Internationale
Zeitschrift fiir wissenschaftliche Yoga-Forschung, 1. 25-43.

Hauer, Jacob W. (1931b). »Yoga und Zeitenwende«. In: Helmut Palmié (Hrsg.), Yoga.
Internationale Zeitschrift fiir wissenschaftliche Yoga-Forschung, 1. 5-8.

Hauer, Jakob W. (1937). »Der Yoga im Lichte der Psychotherapie«. In: Jakob W. Hauer
(Hrsg.), Glaubensgeschichte der Indogermanen. Stuttgart: Kohlhammer, 293-318.

Hauser, Beatrix (2013a). »Introduction: Transcultural Yoga(s). Analyzing a Traveling
Subject«. In: Beatrix Hauser (Hrsg.), Yoga Traveling: Bodily Practice in Transcul-
tural Perspective. New York: Springer;, 1-34.

Hauser, Beatrix (2018). »Following the Transcultural Circulation of Bodily Practices:
Modern Yoga and the Corporeality of Mantras«. In: Karl Baier/Philipp A. Maas/
Karin Preisendanz (Hrsg.), Yoga in Transformation. Historical and Contemporary
Perspectives, 16. Wien: V&R unipress, 505-528.

Heelas, Paul (2008). Spiritualities of Life: Romantic Themes and Consumptive Capi-
talism. Oxford: Blackwell.

Heelas, Paul (2011). Spirituality in the Modern World: Within Religious Tradition and
Beyond. (Bd. 1). New York: Routledge.


http://tinyurl.com/z9jy7cp
http://tinyurl.com/z9jy7cp
https://grimmly1997.blogspot.com/2014/03/drishti-overview-of-drishtis-indicated.html
https://grimmly1997.blogspot.com/2014/03/drishti-overview-of-drishtis-indicated.html
http://grimmly1997.blogspot.com/2015/08/did-pattabhi-jois-practice-some-or-all.html
http://grimmly1997.blogspot.com/2015/08/did-pattabhi-jois-practice-some-or-all.html
https://grimmly1997.blogspot.com/2012/05/balasahibs-original-1928-suya-namaskar.html
https://grimmly1997.blogspot.com/2012/05/balasahibs-original-1928-suya-namaskar.html

434 Bibliographie

Henrichsen-Schrembs, Sabine/Versteeg, Peter (2011). »A Typology of Yoga Practi-
tioners: Towards a Model of Involvement in Alternative Spirituality«. Practical
Matters, 4, 1-19.

Hesse, Hermann (1920). »Keyserlings Reisetagebuch«. Vivos Voco. Eine deutsche
Monatszeitschrift, 780-782.

Hirschauer, Stefan (2008). »Korper macht Wissen - Fiir eine Somatisierung des
Wissensbegriffes«. In: Karl-Siegbert Rehberg (Hrsg.), Die Natur der Gesellschaft
2006, 2. Frankfurt am Main: Campus, 943-960.

Hitzler, Ronald (2011). »Ist da jemand? Uber Apprisentationen bei Menschen im
Zustand >Wachkomac«. In: Reiner Keller/Michael Meuser (Hrsg.), Kérperwissen.
Wiesbaden: vs-Verlag, 69-84.

Hitzler, Ronald/Gothe, Miriam (2015). »Zur Einleitung. Methodologisch-methodi-
sche Aspekte ethnographischer Forschungsprojekte«. In: Ronald Hitzler/Miriam
Gothe (Hrsg.), Ethnographische Erkundungen. Methodische Aspekte aktueller
Forschungsprojekte. Wiesbaden: Springer Vs, 9-16.

Hodder, Alan D. (2001). Thoreau’s Ecstatic Witness. New Haven, London: Yale Uni-
versity Press.

Hodder, Alan D. (2010). »Asian Influences«. In: Joel Myerson/Sandra Harbert Petru-
lionis/Laura Dassow Walls (Hrsg.), The Oxford Handbook of Transcendentalism.
Oxford: Oxford University Press, 27-37.

Honer, Anne (1989). »Einige Probleme lebensweltlicher Ethnographie. Zur Metho-
dologie und Methodik einer interpretativen Sozialforschung.«. Zeitschrift fiir
Soziologie, 18 (4), 297-312.

Huggan, Graham (2001). The Postcolonial Exotic. Marketing the Margins. London
u.a.: Routledge.

Hunley, Samuel B./Lourenco, Stella F. (2018). »What is peripersonal space? An exa-
mination of unresolved empirical issues and emerging findings«. WIREs Cogni-
tive Science, 1-17.

Huss, Boaz (2014). »Spirituality: The Emergence of a New Cultural Category and its
Challenge to the Religious and the Secular«. Journal of Contemporary Religion,
29, N. 1, 47-60.

Iyengar, B. K. S. (1983 [1981]). Light on Prandyama. Pranayama Dipika. London: Unwin
Paperbacks.

Iyengar, B. K. S. (2002 [1993]). Light on the Yoga Sttras of Pataiijali. London: Thornsons.

Iyengar, B. K. S. (2006). Light on Life: The Yoga Journey to Wholeness, Inner Peace,
and Ultimate Freedom. USA: Rodale.

Jain, Andrea R. (2015). Selling Yoga: From Counterculture to Pop Culture. New York:
Oxford University Press.

Johnston, Anita (30.1.2018). Using Metaphor and Storytelling to Heal Body Image.
Verfiigbar unter: https: //www.edcatalogue.com/using-metaphor-storytelling-
heal-body-image/ [Zugriff: 5.10.2019].


https://www.edcatalogue.com/using-metaphor-storytelling-heal-body-image/
https://www.edcatalogue.com/using-metaphor-storytelling-heal-body-image/

Bibliographie 435

Jois, Pattabhi (2002 [1999]). Yoga Mala. The Seminal Treatise and Guide from the
Living Master of Ashtanga Yoga. New York: North Point Press.

Josipovic, Zoran (2014). »Neural correlates of nondual awareness in meditation«.
Annals of the New York Academy of Sciences, 9-18.

Judge, William Q. (1889). The Yoga Aphorisms of Patanjali. An Interpretation by Wil-
liam Q. Judge. Preview. Theosophical University Press electronic version.

Kabat-Zinn, Jon (1994). Wherever You Go, There You Are. Mindfulness Meditation in
Everyday Life. New York: Hyperion.

Keller, Reiner (2013). »Zur Praxis der Wissenssoziologischen Diskursanalyse«. In
Methodologie und Praxis der Wissenssoziologischen Diskursanalyse, 1: Interdis-
ziplindre Perspektiven. Wiesbaden: Springer, 27-68.

Kellner, Carl (1989 [1896]). »Yoga. Eine Skizze liber den psycho-physiologischen
Teil der alten indischen Lehre«. In: Josef Dvorak (Hrsg.), Satanismus, Geschichte
und Gegenwart. Frankfurt am Main: Scarabdus bei Eichborn, 315-327.

Keyserling, Hermann (1919). Reisetagebuch eines Philosophen. Miinchen u.a.:
Duncker & Humblot.

King, Richard/Carrette, Jeremy (2005). Selling Spirituality. The Silent Takeover of
Religion. London u.a.: Routledge.

Klatzky, Roberta L. (1998). »Allocentric and egocentric spatial representations:
Definitions, distinctions, and interconnections«. In: Christian Freksa/Christo-
pher Habel /Karl F. Wender et al. (Hrsg.), Spatial cognition - An interdisciplinary
approach to representation and processing of spatial knowledge; Lecture Notes
in Artificial Intelligence 1404. Berlin: Springer Verlag.

Klinkhammer, Gritt/Tolksdorf, Eva (Hrsg.) (2015). Somatisierung des Religiosen:
Empirische Studien zum rezenten religiosen Heilungs- und Therapiemarkt.
Bremen: Universitat Bremen.

Knoblauch, Hubert (2003). Qualitative Religionsforschung. Paderborn: Schoningh.

Knoblauch, Hubert (2006). »Soziologie der Spiritualitat«. In: Karl Baier (Hrsg.), Hand-
buch Spiritualitdt: Zugdnge, Traditionen, interreligidse Prozesse. Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft.

Knoblauch, Hubert (2009). Populdre Religion. Auf dem Weg in eine Spirituelle Gesell-
schaft. Frankfurt u.a.: Campus.

Koch, Anne (2005). »Spiritualisierung eines Heilwissens im lokalen religiosen Feld?
Zur Formierung deutscher Ayurveden«. Zeitschrift fiir Religionswissenschaft, 13
(1), 21-44.

Koch, Anne (2006). »Wie Medizin und Heilsein wieder verwischen. Ethische Plau-
sibilisierungsmuster des Ayurveda im Westen«. Zeitschrift fiir medizinische
Ethik, 52 (2), 169-182.

Koch, Anne (2007a). »Die Religionswissenschaft als Theorieschmiede der Kulturwis-
senschaften: Religions6konomische und kognitionswissenschaftliche Zuginge



436 Bibliographie

im Test«. In: Anne Koch (Hrsg.), Watchtower Religionswissenschaft. Marburg:
Diagonal Verlag.

Koch, Anne (2007b). Kérperwissen. Grundlegung einer Religionsaisthetik. Habilita-
tionsschrift. Perspektiven der Religionswissenschaft. Miinchen: Ludwig-Maxi-
milians-Universitat Miinchen.

Koch, Anne (2016). »Korper-Wissen< - Korpermacht. Wie die Formierung des Korpers
als Wissen ihn neuen Praktiken des Regierens unterwirft«. In: Almut B. Renger/
Christian Wulf/Jan O. Bangen et al. (Hrsg.), Paragrana. Internationale Zeitschrift
fiir Historische Anthropologie. Special Issue: Kérperwissen. Transfer und Innova-
tion, 25.1. Boston u.a., 61-75.

Koch, Anne (2017). »The Governance of Aesthetic Subjects through Body Knowledge
and Affect Economies. A Cognitive-Aesthetic Approach«. In: Alexandra Grieser/
Jay Johnston (Hrsg.), Aesthetics of Religion. A Connective Concept. Berlin:
De Gruyter, 389-412.

Koch, Anne (2018). »Ubungswissen. Subjekttheoretische Bemerkungen zu soma-
tischer Konditionierung, Widerstandigkeit und Externalisierung«. In: Almut
B. Renger/Alexandra Stellmacher (Hrsg.), Ubungswissen in Religion und Philo-
sophie. Produktion, Weitergabe, Wandel. Berlin u.a.: LIT-Verlag, 1-18.

Kok, Bethany E./Singer, Tania (2016). »Effects of Contemplative Dyads on Engage-
ment and Perceived Social Connectedness Over 9 Months of Mental Training.
A Randomized Clinical Trial«. JAMA Psychiatry, E1-E9.

Konecki, Krysztof T. (2015). Is the Body the Temple of the Soul? Modern Yoga Practice
as a Psychosocial Phenomenon. Lodz u.a.: Lodz University Press & Jagellonian
University Press.

Krishnamacharya, Tirumalai (2006 [1934]). Yoga Makaranda. Madurai: Madurai
C.M.V. Press.

Kuske, Silvia/Czerny, Astrid (2016). Orientalism/Exoticism. In: Kocku von Stuckrad
(Hrsg.), The Brill Dictionary of Religion, (Bd. 3). Leiden u.a.: Brill, 1380-1382.
LaFleur, William R. (1998). »Body«. In: Mark C. Taylor (Hrsg.), Critical Terms for

Religious Studies. Chicago: The University of Chicago Press, 36-54.

Larson, Gerald James (2016). »The End of Sacrifice< and the Absence of >Religion«:
The Peculiar Case of India«. In: Peter Jackson/Anna-Pya Sjodin (Hrsg.), Philo-
sophy and the End of Sacrifice. Disengaging Ritual in Ancient India, Greece and
Beyond. Sheffield: Equinox Publishing Ltd., 63-85.

Lehmann, Hertmut (2009). Die Entzauberung der Welt. Studien zu Themen von Max
Weber. Gottingen: Wallstein Verlag.

Loscher, Gabriele (2006/2007). Yogalehrer-Ausbildung 2006/2007, Handbuch.
Unverd6ffentlichtes Manuskript.

Liddeckens, Dorothea (2012). »Religion und Medizin in der europdischen Modernex.
In: Michael Stausberg (Hrsg.), Religionswissenschaft. Berlin u.a.: De Gruyter,
283-297.



Bibliographie 437

Maas, Philipp A. (2006). Samadhipada. Das erste Kapitel des Patafijalajayogasdstra
zum ersten Mal kritisch ediert. Aachen: Shaker Verlag.

Maas, Philipp A. (2008a). »The Concepts of the Human Body and Disease in Classi-
cal Yoga and Ayurveda«. Wiener Zeitschrift fiir die Kunde Siidasiens, 51, 125-162.

Maas, Philipp A. (2008b). »Descent with Modification«< The Opening of the
Patanjalayogasastra«. In: Walter Slaje (Hrsg.), Sastrarambha: Inquiries into the
Preamble in Sanskrit, 62. Wiesbaden: Harrassowitz, 97-119.

Maas, Philipp A. (2009). »The so-called Yoga of Supression in the Patafijalaya
Yoga$astra«. In: Eli Franco (Hrsg.), Yogic Perception: Meditation and Alte-
red States of Consciousness. Wien: Verlag der Osterreichischen Akademie der
Wissenschaften, 263-282.

Maas, Philipp A. (2010). »Valid Knowledge and Belief in Classical Samkhya Yoga«.
In: Piotr Balcerowicz (Hrsg.), Periodization and Historiography of Indian Philo-
sophy. Delhi: Motilal Banarsidass, 371-380.

Maas, Philipp A. (2013). »A Concise Historiography of Classical Yoga Philosophy«.
In: Eli Franco (Hrsg.), Periodization and Historiography of Indian Philosophy.
Vienna: Sammlung De Nobili, 53-90.

Maas, Philipp A. (2014). »Der Yogi und sein Heilsweg im Yoga des Patafijali«. In:
Karin Steiner (Hrsg.), Wege zum Heil(igen): Sakralitdt und Sakralisierung in
hinduistischen Traditionen? Wiesbaden: Harrassowitz, 65-89.

Maas, Philipp A. (2018). »Sthirasukham Asanam«: Posture and Performance in
Classical Yoga and Beyond«. In: Karl Baier/Philipp A. Maas/Karin Preisendanz
(Hrsg.), Yoga in Transformation. Historical and Contemporary Perspectives.
Wien: V&R unipress, 49-100.

Maas, Philipp A./Verdon, Noémie (2018). »On al-Biran1’s Kitab Patangal and the
Patafjalayogasastra«. In: Karl Baier/Philipp A. Maas/Karin Preisendanz (Hrsg.),
Yoga in Transformation. Historical and Contemporary Perspectives, 16. Wien:
V&R unipress, 283-334.

Maehle, Gregor (2006). Ashtanga Yoga. Practice and Philosophy. Novato, CA: New
World Library.

Maehle, Gregor (23.6.2018). Ashtanga or only Ekanga Yoga? Verfiigbar unter: https:
//chintamaniyoga.com/ashtanga-or-only-ekanga-yoga/ [Zugriff: 27.7.2019].

Maehle, Gregor (17.5.2018). My Initial Response to Karen Rain’s Interview About Sexual
Abuse. Verfiigbar unter: https://chintamaniyoga.com/my-initial-response-to-
karen-rains-interview-about-sexual-abuse/ [Zugriff: 18.10.2019].

Maehle, Gregor (29.6.2019). Did KP Jois Invent Ashtanga Yoga? Verfiighar unter: https: //
chintamaniyoga.com/did-kp-jois-invent-ashtanga-yoga/? [Zugriff: 5.10.2019].
Mallinson, James (2011a). »Hatha Yoga«. In: Knut A. Jacobsen (Hrsg.), Brill Encyclo-

pedia of Hinduism, (Bd. 3). Leiden: Brill, 770-781.


https://chintamaniyoga.com/ashtanga-or-only-ekanga-yoga/
https://chintamaniyoga.com/ashtanga-or-only-ekanga-yoga/
https://chintamaniyoga.com/my-initial-response-to-karen-rains-interview-about-sexual-abuse/
https://chintamaniyoga.com/my-initial-response-to-karen-rains-interview-about-sexual-abuse/
https://chintamaniyoga.com/did-kp-jois-invent-ashtanga-yoga/
https://chintamaniyoga.com/did-kp-jois-invent-ashtanga-yoga/

438 Bibliographie

Mallinson, James (2011b). A Response to Mark Singleton’s Yoga Body by James Mallin-
son. Verfiigbar unter: https: //www.academia.edu/1146607/A_Response_to_Mark_
Singletons_Yoga_Body [Zugriff: 3.9.2020].

Mallinson, James (2013). Dattatreya’s Discourse on Yoga. Verfiigbar unter: https://
www.academia.edu/3773137/Translation_of_the_Datt [Zugriff: 9.10.2019].

Mallinson, James/Singleton, Mark (2017). Roots of Yoga. London: Penguin.

Maréchal, Claude (2013/2014). »Teachings of Professor Krishnamacarya«. In: Robert
Moses/Eddie Stern (Hrsg.), Namartpa. 52-58.

Marx, Esther/Stephan, Thomas/Nolte, Annina et al. (2003). »Eye closure in darkness
animates sensory systems«. Neuroimage, 19, 924-934.

Masica, Colin P. (1991). The Indo-Aryan Languages. Cambridge u.a.: Cambridge
University Press.

Mauss, Marcel (1975 [1935]). »Die Techniken des Korpers«. In: Wolf Lepenies/
Henning Ritter (Hrsg.), Soziologie und Anthropologie, 2. Miinchen: Carl Hanser
Verlag, 199-220.

McGowan, Tara (2010). »Abstract Deictic Gestures in Interaction: A Barometer of
Intersubjective Knowledge Development in Small-Group Discussion«. Working
Papers in Educational Linguistics 25/2, 55-79.

Medin, Alexander R. (2004). »3 Gurus, 48 Questions. Matching Interviews with Sri
T.K.V Desikachar, Sri B.K.S. Iyengar & Sri K. Pattabhi Jois«. Namartpa (Fall), 6-18.

Mensendieck, Bess (1907 [1906]). Die Kérperkultur des Weibes. Miinchen: Verlags-
anstalt F. Bruckmann A.-G.

Menzler, Dora (1924). Die Schénheit Deines Kérpers. Stuttgart: Verlag der Stuttgarter
Sportbiicher.

Merleau-Ponty, Maurice (1974 [1966]). Phdnomenologie der Wahrnehmung. Berlin:
De Gruyter.

Michaels, Axel (2016). Homo Ritualis. Hindu Ritual and Its Significance for Ritual
Theory. New York: Oxford University Press.

Miller, Tim (2003). Tim Miller Interview. By Deborah Crooks. Verfiigbar unter: http: //
www.ashtanga.com/html/article_miller_tim.html [Zugriff: 16.8.2019].

Milliere, Raphaél/Carhart-Harris, Robin L./Roseman, Leor et al. (2018). »Psychedelics,
Meditation, and Self-Consciousness«. frontiers in Psychology, 9, 1-29.

Mitchell, Jules (2019). Yoga Biomechanics: Stretching redefined. Pencaitland: Hand-
spring Publishing Limited.

Mitra, Rajendralal (1883). The Yoga Aphorisms of Patanjali. Kalkutta: Asiatic Society
of Bengal.

Mohan, A.G. (2010). Krishnamacarya. His Life and Teachings. Boston u.a.: Shambhala.

Mohan, A.G. (2012). Yoga Makaranda (Part II). Verfiigbar unter: http: //nitayoga.com/
wp-content/uploads/2013/08/Yoga-Makaranda-Part-2-Sri-T-Krishnamacharya.
pdf [Zugriff: 5.4.2019].

Mohan, A.G. (2013). Yoga Yajiiavalkya. Wroclaw: Svastha Yoga (Amazon Fulfillment).


https://www.academia.edu/1146607/A_Response_to_Mark_Singletons_Yoga_Body
https://www.academia.edu/1146607/A_Response_to_Mark_Singletons_Yoga_Body
https://www.academia.edu/3773137/Translation_of_the_Datt
https://www.academia.edu/3773137/Translation_of_the_Datt
http://www.ashtanga.com/html/article_miller_tim.html
http://www.ashtanga.com/html/article_miller_tim.html
http://nitayoga.com/wp-content/uploads/2013/08/Yoga-Makaranda-Part-2-Sri-T-Krishnamacharya.pdf
http://nitayoga.com/wp-content/uploads/2013/08/Yoga-Makaranda-Part-2-Sri-T-Krishnamacharya.pdf
http://nitayoga.com/wp-content/uploads/2013/08/Yoga-Makaranda-Part-2-Sri-T-Krishnamacharya.pdf

Bibliographie 439

Mohan, A.G./Mohan, Ganesh (2017). Hatha Yoga Pradipika with notes from Krishna-
macharya. Wroclaw: Svastha Yoga (Amazon Fulfillment).

Mullan, Kelly (2016). »Harmonic Gymnastics and Somatics: A Genealogy of Ideas«.
Currents, 16-28.

Nardi, Greg (28.5.2016). The Many Faces of Yoga: Greg Nardi. Verfiigbar unter: https://
clairmoves.com/the-many-faces-of-yoga-interview-with-greg-nardi/ [Zugriff:
17.12.2021].

Naul, Robert (2008). Olympic Education. Aachen: Meyer & Meyer Verlag.

Nehring, Andreas/Ernst, Christoph (2013). »Populdre Achtsamkeit. Kulturelle Aspekte
einer Meditationspraxis zwischen Prasenzerfahrung und implizitem Wissen.
In: Christoph Ernst/Heike Paul (Hrsg.), Prdsenz und implizites Wissen. Zur
Interdependenz zweier Schliisselbegriffe der Kultur- und Sozialwissenschaften.
Bielefeld: transcript, 373-401.

Nevrin, Klas (2004). Performing the Yogasutra - Towards a Methodology for Studying
Recitation in Modern Hatha Yoga. Paper on the Conference »Ritual Practices in
Indian Religions and Contexts«. Lund, Sweden.

Newcombe, Suzanne (14.2.2017). Krishnamacharya on yoga as indigenous medicine.
Verfiigbar unter: http://ayuryog.org/blog/krishnamacharya-yoga-indigenous-
medicine [Zugriff: 31.7.2020].

Nicholson, Andrew ]. (2010). Unifying Hinduism: Philosophy and Identity in Indian
Intellectual History. New York: Columbia University Press.

Oberhammer, Gerhard (1977). »Strukturen Yogischer Meditation«. Osterreichische
Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse, Sitzungs-
berichte, 322 (13), 1-244.

Olivelle, Patrick (1996). Upanisads. New York: Oxford University Press.

Ostrowski, Laura von (15.3.2018). Boris Sacharow: Germany’s First Hathayoga
Teacher. Verfiigbar unter: https://www.theluminescent.org/2018/03/boris-
sacharow-germanys-first-hathayoga.html [Zugriff: 5.7.2020].

Ostrowski, Laura von (2018b). »Is the Body the Temple of the Soul?: Modern Yoga
Practice as a Psychosomatic Phenomenon. - by Krysztof T. Konecki«. In: Michael
Baltutis (Hrsg.), International Journal for Hindu Studies, 22. Springer, 523-5409.

Ostrowski, Laura von (2018c¢). »Somatische Religion. Ein postsdkulares Phanomen?«.
In: Stefanie Burkhardt/Simon Wiesgickl (Hrsg.), Verwandlungen. Vom Uber-Set-
zen religidser Signifikanten in der Moderne. Stuttgart: Kohlhammer, 75-78.

Ostrowski, Laura von (2019). »Die sakrale Zeit des Hier und Jetzt. Deutung und
somatische Herstellung von Gegenwartigkeit in der rezenten deutschen Yoga-
szene«. In: Juliane Engel/Mareike Gebhardt/Kay Kirchmann (Hrsg.), Zeitlich-
keit und Materialitdt — Kultur- und sozialwissenschaftliche Perspektiven auf die
Interdependenz von Prisenz und implizitem Wissen. Bielefeld: transcript, 179-192.

Palm, Reinhard (2010). Der Yogaleitfaden des Patafijali. Stuttgart: Reclam.

Paul, Nobin C. (1851). A Treatise on the Yoga Philosophy. Benares: Recorder Press.


https://clairmoves.com/the-many-faces-of-yoga-interview-with-greg-nardi/
https://clairmoves.com/the-many-faces-of-yoga-interview-with-greg-nardi/
http://ayuryog.org/blog/krishnamacharya-yoga-indigenous-medicine
http://ayuryog.org/blog/krishnamacharya-yoga-indigenous-medicine
https://www.theluminescent.org/2018/03/boris-sacharow-germanys-first-hathayoga.html
https://www.theluminescent.org/2018/03/boris-sacharow-germanys-first-hathayoga.html

440 Bibliographie

Payne, Peter/Crane-Godreau, Mardi A. (2015). »The preparatory set: a novel
approach to understanding stress, trauma, and the bodymind therapies«. In:
Laura Schmalzl/Catherine E. Kerr (Hrsg.), Neural Mechanisms Underlying Move-
ment-Based Embodied Contemplative Practices. Lausanne: Frontiers Media, 54-75.

Powell, Seth (2018). »The Yoga Sutra of Patanjali: A Biography, by David G. White
(Review)«. Religions of South Asia, 11 (2-3), 351-353.

Ramaswami, Srivatsa (2007). »My Studies with Sri Krishamacharya«. Namariipa,
Spring, 13-23.

Ramaswami, Srivatsa (31.8.2017). Huge variety of Krishnamacharya’s teachings - Inter-
view with Srivatsa Ramaswami. Verfligbar unter: https: //grimmly2007yo.blogspot.
com/2017/08/variety-of-krishnamacharyas-teachings.html [Zugriff: 17.12.2021].

Reckwitz, Andreas (2008). Subjekt. Bielefeld: transcript.

Reckwitz, Andreas (2012). Die Erfindung der Kreativitdt: Zum Prozess gesellschaft-
licher Asthetisierung. Berlin: Suhrkamp.

Reckwitz, Andreas (2017a). Die Gesellschaft der Singularitdten. Berlin: Suhrkamp.

Reckwitz, Andreas (2017b). Zwischen Hyperkultur und Kulturessenzialismus. Die
Spdtmoderne im Widerstreit zweier Kulturalisierungsregimes. Verfiigbar unter:
http: //www.soziopolis.de/beobachten/kultur/artikel /zwischen-hyperkultur-
und-kulturessenzialismus/ [Zugriff: 4.5.2020].

Remski, Matthew (2019). Practice and all is Coming. Abuse, Cult Dynamics, and
Healing in Yoga and Beyond. New Zealand: Embodied Wisdom Publishing.

Rennie, Scott (2009). Krishnamacharyas Yogavalli. Notes from a Workshop with
T.K.V. Desikachar. Unveroffentlichtes ManusKkript.

Rincke, Eva (2015). Joseph Pilates. Der Mann, dessen Name Programm wurde. Frei-
burg: Herder.

Rosel, Richard (1928). Die psychologischen Grundlagen der Yogapraxis. Stuttgart:
Kohlhammer.

Ross, Alyson/Brooks, Alyssa/Touchton-Leonard, Katherine et al. (2016). »A Different
Weight Loss Experience: A Qualitative Study. Exploring the Behavioral, Physical,
and Psychosocial Changes Associated with Yoga That Promote Weight Loss«.
Evidence-Based Complementary and Alternative Medicine, Volume 2016, Article
ID 2914745, 11.

Rothe, Katja (2014). »The Gymnastics of Thought: Elsa Gindler’s Networks of Knowl-
edge«. In: Laura Cull/Alice Lagaay (Hrsg.), Encounters between Performance
and Philosophy: Theatre, Performativity and the Practice of Theory. Basingstoke:
Palgrave Macmillan, 197-222.

Russell, Tamara A./Arcuri, Silvia M. (2014). »A Neurophysiological and Neuropsycho-
logical Consideration of Mindful Movement. Clinical and Research Implications«.
In: Laura Schmalzl/Catherine E. Kerr (Hrsg.), Neural Mechanisms Underlying
Movement-Based Embodied Contemplative Practices. Lausanne: Frontiers Media,
14-30.


https://grimmly2007yo.blogspot.com/2017/08/variety-of-krishnamacharyas-teachings.html
https://grimmly2007yo.blogspot.com/2017/08/variety-of-krishnamacharyas-teachings.html
http://www.soziopolis.de/beobachten/kultur/artikel/zwischen-hyperkultur-und-kulturessenzialismus/
http://www.soziopolis.de/beobachten/kultur/artikel/zwischen-hyperkultur-und-kulturessenzialismus/

Bibliographie 441

Sacharow, Boris (1958). Indische Korperertiichtigung (Hatha-Yoga). Praktische Methode
der Kérperkultur in 12 Lehrbriefen nach indischem Muster. (Bd. 2). Biidingen-Get-
tenbach: Lebensweiser-Verlag.

Said, Edward W. (1993). Culture and Imperialism. London: Chatto & Windus.

Schleip, Robert (2019). Faszien Fitness. Miinchen: Riva.

Schmalzl, Laura/Kerr, Catherine E. (2016). Neural Mechanisms Underlying Movement-
Based Embodied Contemplative Practices. Lausanne: Frontiers Media.

Schmalzl, Laura/Powers, Chivon/Henje Blom, Eva (2015). »Neurophysiological
and neurocognitive mechanisms underlying the effects of yoga-based practices:
towards a comprehensive theoretical framework«. In: Laura Schmalzl/Cathe-
rine E. Kerr (Hrsg.), Neural Mechanisms Underlying Movement-Based Embodied
Contemplative Practices. Lausanne: Frontiers Media, 96-114.

Schmidt, Jacob (2020). Achtsamkeit als kulturelle Praxis. Zu den Selbst-Welt-
Modellen eines populdren Phdnomens. Bielefeld: transkript.

Schmidt-Garre, Jan (24.8.2014). »Die Welt auf den Kopf gestellt«. In: Welt am
Sonntag. Verfiigbar unter: https: //www.welt.de/print/wams/lifestyle/article
131531151/ Die-Welt-auf-den-Kopf-gestellt.html [Zugriff: 16.12.2021].

Schnébele, Verena (2009). Yogapraxis und Gesellschaft. Eine Analyse der Transfor-
mations- und Subjektivierungsprozesse durch die Korperpraxis des modernen
Yoga. Bewegungskultur, (Bd. 6). Hamburg: Verlag Dr. Kovac.

Scholz, Susanne (2017). »Reading Patanjali’s Yoga Sutra Like the Bible in Sunday
School: About Orientalist and Western Protestant Hermeneutical Assumptions
in Contemporary English Translations of Patanjali’s Yoga Sutra«. In: Stanislav
Grodz/Ulrich Winkler (Hrsg.), Shifting Locations-Reshaping Methods: How New
Fields of Research in Intercultural Theology and Interreligious Studies Elicit Metho-
dological Extensions. Berlin: Brill.

Schréer, Norbert/Poferl, Angelika/Kreher, Simone et al. (2012). »Vorwort«. In: Norbert
Schréer/Angelika Poferl/Simone Kreher etal. (Hrsg.), Lebenswelt und Ethnogra-
phie. Beitrdge der 3. Fuldaer Feldarbeitstage, 3. Juni 2011. Essen: Oldib Verlag, 9-13.

Schiiler, Sebastian (2012). »Synchronized Ritual Behavior. Religion, Cognition and
the Dynamics of Emodiment«. In: Davin Cave/Rebecca Sachs Norris (Hrsg.), Reli-
gion and the Body. Modern Science and the Construction of Religious Meaning.
Leiden u.a.: Brill, 81-101.

Schiiler, Sebastian (2015). »Der Korper, die Sinne und die Phdnomenologie der Wahr-
nehmung: Vom Embodiment-Paradigma zur Religionsasthetik«. In: Gritt Klink-
hammer/Eva Tolksdorf (Hrsg.), Somatisierung des Religiésen. Empirische Stu-
dien zum rezenten religiésen Heilungs- und Therapiemarkt. Bremen: Universitat
Bremen, 13-46.

Seminar fiir harmonische Gymnastik, Kallmeyer (Hrsg.). (1912). Lehrerin der Har-
monischen Gymnastik. Ein neuer Frauenberuf. Berlin-Zehlenberg: Kulturverlag.


https://www.welt.de/print/wams/lifestyle/article131531151/Die-Welt-auf-den-Kopf-gestellt.html
https://www.welt.de/print/wams/lifestyle/article131531151/Die-Welt-auf-den-Kopf-gestellt.html

442 Bibliographie

Serino, Andrea (2019). »Peripersonal space (PPS) as a multisensory interface between
the individual and the environment, defining the space of the self«. Neuroscience
and Biobehavioral Reviews, 99, 138-159.

Shapiro, Shauna L./Jazaieri, Hooria/Goldin, Philippe R. (2012). »Mindfulness-based
stress reduction effects on moral reasoning and decision making«. The Journal
of Positive Psychology: Dedicated to furthering research and promoting good
practice, 7 (6), 504-515.

Shearer; Alistair (2020). The Story of Yoga. From Ancient India to the Modern West.
London: Hurst & Company.

Singleton, Mark (2005). »Salvation Through Relaxation: Proprioceptive Therapy and
its Relationship to Yoga«. Journal of Contemporary Religion, 20, 289-304.

Singleton, Mark (2008). »The Classical Reveries of Modern Yoga: Patafijali and Cons-
tructive Orientalism«. In: Mark Singleton (Hrsg.), Yoga in the Modern World:
Contemporary Perspectives. London: Routledge, 77-99.

Singleton, Mark (2010). Yoga Body. New York: Oxford University Press.

Singleton, Mark (4.2.2011). The Ancient & Modern Roots of Yoga. One scholar’s quest
to trace his practice back to its source ultimately gives him a glimpse of yoga’s
greater truth. Verfiigbar unter: https: //www.yogajournal.com/yoga-101/philo
sophy/yoga-s-greater-truth/ [Zugriff: 17.12.2021].

Singleton, Mark (2013). »Transnational Exchange and the Genesis of Modern Postural
Yoga«. In: Beatrix Hauser (Hrsg.), Yoga Traveling: Bodily Practice in Transcultural
Perspective. Heidelberg: Springer, 37-56.

Singleton, Mark/Fraser, Tara (2014). »T. Krishnamacarya, Father of Modern Yoga«.
In: Mark Singleton/Ellen Goldberg (Hrsg.), Gurus of Modern Yoga. New York:
Oxford University Press, 83-106.

Singleton, Mark/Larios, Borayin (2021). »The Scholar-practitioner of Yoga in the
Western Academy. In: Suzanne Newcombe/Karen O’Brien-Kop (Hrsg.), Rout-
ledge Handbook of Yoga and Meditation Studies. New York: Routledge, 37-50.

Singleton, Mark/Narahimsan, M./Jayashree, M.A. (2012). »Yoga Makaranda of T.
Krishnamacarya«. In: David Gordon White (Hrsg.), Yoga in Practice. Princeton
u.a.: Princeton University Press, 337-352.

Sjoman, Norman E. (1999). The Yoga Tradition of the Mysore Palace. New Delhi:
Abhinav Publications.

Skuban, Ralph (2011). Patafijalis Yogasutra. Miinchen: Arkana.

Smith, Benjamin Richard (2008). »With Heat Even Iron Will Bend«: Discipline and
Authority in Ashtanga Yoga«. In: Mark Singleton/Jean Bryrne (Hrsg.), Yoga in
the Modern World. Contemporary Perspectives. New York: Routledge, 140-160.

Stebbins, Genevieve (1892). Dynamic Breathing and Harmonic Gymnastics. A Com-
plete System of Psychical, Aesthetic and Physical Culture. New York: Edgar S.
Werner & Company.


https://www.yogajournal.com/yoga-101/philosophy/yoga-s-greater-truth/
https://www.yogajournal.com/yoga-101/philosophy/yoga-s-greater-truth/

Bibliographie 443

Steiner, Ronald (2019). Der Yoga-Doc, Heilen mit Yoga. Die besten Ubungen fiir zahl-
reiche Beschwerden. Miinchen: Riva.

Stern, Eddie (2002). »Foreword«. In: Pattabhi Jois (Hrsg.), Yoga Mala. The Seminal
Treatise and Guide from the Living Master of Ashtanga Yoga. New York: North
Point Press, xiii—-xvii.

Stern, Eddie (2019). One Simple Thing. New York: North Point Press.

Still, Thomas (2014). 1 Percent Theory. An Attempt to Reconstruct the Forgotten
Lessons of Ashtanga Yoga as Taught by Shri K. Pattabhi Jois. Leipzig: Amazon
Distribution GmbH.

Strauss, Sarah (2005). Positioning Yoga: Balancing Acts across Cultures. Oxford: Berg.

Streib, Heinz/Klein, Constantin (2016). »Religion and Spirituality«. In: Michael Staus-
berg/Steven Engler (Hrsg.), The Oxford Handbook of the Study of Religion. Oxford:
Oxford University Press, 73-83.

Stuckrad, Kocku von (2004). Was ist Esoterik? Kleine Geschichte des geheimen Wis-
sens. Miinchen: Verlag C.H. Beck.

Stuckrad, Kocku von (2014). The Scientification of Religion. A Historical Study of
Discursive Change, 1800-2000. Boston/Berlin: De Gruyter.

Tietke, Mathias (2011). Yoga im Nationalsozialismus. Kiel: Verlag Ludwig.

Turner, Victor (1991 [1969]). The Ritual Process. Structure and Anti-Structure. New
York: Cornell University Press.

Ulrich, Moritz (25.7.2021). Sanskrit: Wozu sollen wir die Sprache der Yogis noch iiben?
Verfligbar unter: https: //www.fuckluckygohappy.de/sanskrit-wozu-ueben-wir-
die-sprache-der-yogis/ [Zugriff: 17.12.2021].

van der Veer, Peter (2014). The Modern Spirit of Asia. The Spiritual and the Secular
in China and India. Princeton: Princeton University Press.

van Garmissen, Alexandra (2015). »Was kann ich fiir mich tun, um zu iiberleben?«
Komplementar- und alternativmedizinische Heilmethoden als (Be-)Handlungs-
optionen fiir Frauen mit Brustkrebs«. In: Gritt Klinkhammer/Eva Tolksdorf
(Hrsg.), Somatisierung des Religiésen: Empirische Studien zum rezenten religiésen
Heilungs- und Therapiemarkt. Bremen: Universitat Bremen, 283-299.

van Gennep, Arnold (1960). The Rites Of Passage. Chicago: The University Of Chi-
cago Press.

Verrel, Julius/Almagor, Eilat/Schumann, Frank et al. (2016). »Changes in neural
resting state activity in primary and higher-order motor areas induced by a
short sensorimotor intervention based on the Feldenkrais method«. In: Laura
Schmalzl/Catherine E. Kerr (Hrsg.), Neural Mechanisms Underlying Movement-
Based Embodied Contemplative Practices. Lausanne: Frontiers Media, 201-211.

Vivekananda, Swami (2017). The Complete Works of Swami Vivekananda. (Bd. 1).
New York: Discovery Publisher.

Walter, Hermann (2009 [1893]). Hatha-Yoga Pradipikd. Die Leuchte des Hatha-Yoga.
Hamburg: Phanomen Verlag.


https://www.fuckluckygohappy.de/sanskrit-wozu-ueben-wir-die-sprache-der-yogis/
https://www.fuckluckygohappy.de/sanskrit-wozu-ueben-wir-die-sprache-der-yogis/

444 Bibliographie

Weber, Max (1995). Wissenschaft als Beruf. Stuttgart: Reclam.

Wedemeyer-Kolwe, Bernd (2012). »Francois Delsarte und die deutsche Koérper-
kulturbewegung«. In Ars Semeiotica, 35. Tibingen: Gunter Narr Verlag, 313-318.

Weller, Michaela (2017). Cross-Yoga fiir Sportler. 50 Ubungen fiir die perfekte Balance.
Miinchen: Christian Verlag GmbH.

White, David G. (2014). The Yoga Sutra of Patanjali. Princeton: Princeton UP.

White, David Gordon (2009). Sinister Yogis. Chicago u.a.: The University of Chicago
Press.

Wildcroft, Theodora R. (2018). Patterns of Authority and Practice Relationships in
»Post-Lineage Yoga«. PhD thesis The Open University. Verfligbar unter: http: //oro.
open.ac.uk/59125/1/thesis_TRW19.pdf [Zugriff: 9.1.2022].

Wilson, Margaret (2006). »Covert Imitation. How the Body Schema Acts as a Predic-
tion Device«. In: Giinther Knoblick/Ian M. Thronton/Marc Grosjean et al. (Hrsg.),
Human Body Perception From the Inside Out. Oxford: Oxford University Press,
211-228.

Wittmann, Marc (2015). Wenn die Zeit stehen bleibt. Kleine Psychologie der Grenz-
erfahrungen. Miinchen: C.H. Beck.

Yoga-Alliance/Yoga-Journal (2016). The 2016 Yoga in America Study. Verfiigbar unter:
https: //www.yogaalliance.org/Get_Involved/Media_Inquiries/2016_Yoga_in_
America_Study_Conducted_by_Yoga_Journal_and_Yoga_Alliance_Reveals_Growth_
and_Benefits_of_the_Practice [Zugriff: 9.1.2022].


http://oro.open.ac.uk/59125/1/thesis_TRW19.pdf
http://oro.open.ac.uk/59125/1/thesis_TRW19.pdf
https://www.yogaalliance.org/Get_Involved/Media_Inquiries/2016_Yoga_in_America_Study_Conducted_by_Yoga_Journal_and_Yoga_Alliance_Reveals_Growth_and_Benefits_of_the_Practice
https://www.yogaalliance.org/Get_Involved/Media_Inquiries/2016_Yoga_in_America_Study_Conducted_by_Yoga_Journal_and_Yoga_Alliance_Reveals_Growth_and_Benefits_of_the_Practice
https://www.yogaalliance.org/Get_Involved/Media_Inquiries/2016_Yoga_in_America_Study_Conducted_by_Yoga_Journal_and_Yoga_Alliance_Reveals_Growth_and_Benefits_of_the_Practice







Ist Yoga Gymnastik, Spiritualitat, Philosophie oder Religion? Zur Beant-
wortung dieser Frage tragt seit jeher der Diskurs uber »Yogaphilosophie«
mallgeblich bei. Das vorliegende Buch widmet sich der Erforschung dieses
Phanomens und fokussiert dabei auf das Yogasdtra, ein meist als philoso-
phischer Uberbau der kérperlichen Yogapraxis verstandenes, jedoch primar
meditativen und soteriologischen Inhalten gewidmetes altindisches Werk.
Von Ostrowskis Monografie konzentriert sich auf den Yogastil Ashtanga
Yoga als Fallbeispiel und geht historisch und ethnographisch der bewegten
Geschichte des Yogasatras bis in die Gegenwart nach.

Da die moderne Rezeption des Textes stets von der Suche nach einer prak-
tischen Umsetzung gepragt war, legt das Buch einen religionsasthetischen
Schwerpunkt auf die heute zunehmende Vernetzung von Textinhalten mit
der Korperpraxis namens Yoga. Das langst in die Europaische Religionsge-
schichte eingegangene Diskurselement »Yogaphilosophie« war und ist von
Synthese und interkulturellem Transfer gepragt. Die Arbeit zeigt, dass es sich
heute unter anderem mit Inhalten der Korperkulturbewegung, des New Age,
der Positiven Psychologie und der Achtsamkeitsbewegung verbunden hat.
Nicht zuletzt unterstreicht das Buch so die bestandige Relevanz der (kultur-)
wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit diesem vielschichtigen Diskurs.

Laura von Ostrowski studierte Indologie, Religionswissenschaft und Roma-
nistik an der LMU Munchen, promovierte an der LMU in Religionswissen-
schaft und gehorte als Stipendiatin dem DFG-Graduiertenkolleg , Prasenz
und implizites Wissen” an der FAU Erlangen-Niirnberg an. Sie praktiziert
Yoga seit 2004, arbeitet als Yogalehrerin und freiberufliche Kulturschaffende
und schreibt auf dem Blog »yoganerds_de« uber ihre Forschung.

49,90 €
ISBN 978-3-487-161150

www.olms.de




	Fakultätstitelblatt
	Titelei
	Impressum
	Inhaltsverzeichnis
	OLE_LINK22
	OLE_LINK23
	OLE_LINK5
	OLE_LINK6
	OLE_LINK17
	OLE_LINK18
	OLE_LINK19
	OLE_LINK20
	OLE_LINK21
	OLE_LINK13
	OLE_LINK14
	OLE_LINK3
	OLE_LINK4
	OLE_LINK9
	OLE_LINK10
	OLE_LINK1
	OLE_LINK24
	OLE_LINK25
	OLE_LINK26
	OLE_LINK27
	OLE_LINK7
	OLE_LINK8
	OLE_LINK15
	OLE_LINK16

