MARIAS VERSCHWINDEN

METAPHORISCHE UMGESTALTUNG MARIAS IN DER NURNBERGER LITERATUR DES 15. UND
16. JAHRHUNDERTS UND BEI LUTHER

INAUGURALDISSERTATION
ZUR ERLANGUNG DES DOKTORGRADES DER PHILOSOPHIE
AN DER LUDWIG-MAXIMILIANS-UNIVERSITAT MUNCHEN

vorgelegt von
Julia Schmeer
aus Stuttgart
2017



Erstgutachterin: PD Dr. Anja Becker
Zweitgutachter: PD Dr. Jan Mohr

Datum der miindlichen Priifung: 26.6.2017



Fiir Samuel Christian Becker und fiir Simeon Schmeer, aber vor allem fiir Katharina Schmeer.



Danksagung

Diese Arbeit wurde ermoglicht durch die finanzielle und ideelle Forderung des Evangelischen
Studienwerks Villigst. Die Erinnerung an die Zeit als Stipendiatin und Villigsterin erfiillt
mich mit tiefer Dankbarkeit. Freundschaftlicher Dank gebiihrt insbesondere Dr. Ingo
Rekatzky und Dr. Elena Brandenburg.

Mein herzlicher Dank gilt auBerdem meiner Betreuerin PD Dr. Anja Becker, die mich auf so
vielen Ebenen begleitet und gefordert hat. Ohne sie wire mein Blick auf Literatur ein anderer
und meine Freude an dieser Arbeit nur halb so grol3 gewesen.

Ich danke weiter PD Dr. Jan Mohr fiir das ausfiihrliche Zweitgutachten und Prof. Dr. Harry
Oelke fiir die Moglichkeit, meine Arbeit ficheriibergreifend anzulegen.

Meiner gro3en Familie danke ich fiir die Unterstiitzung und die Liebe, die mich auf jedem
Arbeitsschritt begleitet hat. Vor allem danke ich meinem Opa Ernst Wilhelm Kaufmann, der
die Veroffentlichung dieser Arbeit leider nicht mehr miterleben kann, aber mein erster und
enthusiastischster Leser war. Ich danke meinen Briidern Johannes und Valentin Kaufmann
sowie meinen Eltern Ingeborg und Karl-Wilhelm Kaufmann fiir den bestidndigen Austausch
und die Bestidrkung. Meiner Schwiegermutter Sophie Bauer-Schmeer danke ich fiir den
Zuspruch in schwierigen Zeiten und meinem Schwiegervater Dr. Georg Schmeer fiir die Hilfe
bei den letzten Korrekturen.

Aber mein groBter Dank gebiihrt Martin Schmeer.
Julia Schmeer

Freyung, Ostern 2019



Inhaltsverzeichnis

L BINIEITUNG «eeeevieeiiie ettt ettt ettt e et e et e et e e e st e e ensaeesasaeesnsaeeassaeessaeenssaeensseeennns 3
1.1 Thema und Aufgabenstellung...........coovviiiiiiiiiiieeiiie et eaaeeeaae s 3
1.2 BegrifflIChKEITON .....vveeieieeciieeeiee ettt et e e e e e e e v e e enseeennaeeas 7
1.3 Konfessioneller Vorbehalt............c.coiiiiiiiiiiiiiiiiiiee et 13

2. Reformation, NUrnberg und Maria........c.cccocveeeiiieiiiieeiiiecie et eeiee e e e e e eeveeeenee e 18
2.1 Reformation und Humanismus in NUIMDEIg .......cccceeviiiieeiiiieiiiieeriie e 18

2.2 Das literarische Niirnberg der Reformationszeit, Hans Sachs und der Meistergesang .. 35

2.3 Frauenkloster, Mystik und Marias Gotteserfahrung..............cooooiieiiiiiininniniceees 49
2.4 Maria im gelebten Glauben. Reformatorische Kritik und praktische Neuansitze ......... 60
2.4.1 Rosenkranz und Mariengrull............cc.cooiiieiiiieiniieniieeeiee ettt 60
2.4.2 Die Konigin der Messliturgie verschwindet. Veit Dietrichs Agendbiichlein und
HAUSPOSHIILE ...ttt ettt e et e st e st e e s be e e saaeessaeesseeennseeennnas 73
2.4.3 Der Streit um das SAIVe REZINA ............cccuueeecueeeiiieeiiieeeieeeeie e esieeesveeesveesevee s 77
3. Marianische Texte des 15. und 16. Jahrhunderts. Vorstellung des Textkorpus................... 96
3.1 Das Niirnberger MArieNDUCH. .................cccueeeceeeeeieeeiieeeeeeeeieeeeaeeeevee e e esaeeeaaeeeenas 96
3.2 Hans Sachs und weitere Niirnberger MeiStersinger ...........ceevveeerveeenieennveenneeennieeennnes 99
3.3 Martin LUTNET ......eoiiiiiieeeee et 101
4. Marienmetapher und Marienbild.............cccooiiiiiiiiiiiiiie e 103
4.1 DefINItOTISCRES .....eeiiiiiieieet et e 103
4.2 Metapher als Medium, neue Metaphern und die Wahrheit von Metaphern................. 110
4.3 Luther, Maria und ,leere® Metaphern ............cccceeiiiiiiiiiiiiiiniieeeiecee e 118
4.3.1 Luthers MagnifikatQuSIEGUNG ..............cccoccueecueeriieiieeieeieesie ettt 119
4.3.2 Leere Marienmetaphern nach Marias Verschwinden aus Text und Theologie?.... 123
4.4 Untersuchung grundlegender Marienmetaphern mit Blick auf die Reformation.......... 128
4.4.1 Familienmetaphorik .........cceeeiiieiiiieiiiie et 128
4.4.2 Tages-, Reinheits-, Schmuck- und Karfunkelmetaphern............ccccoocveevvvieennnnnnns 133
4.4.3 Behiltnis- oder Tragerinmetaphern ..........cccoecvveeiiieiiieeeiieeeiee e 140
4.4.4 Meerstern, Morgenstern, Morgenrot und die Bearbeitung von Metaphern........... 144
4.5 Marienmetapher und Marienbild .............coooiiiiiiiiiiiiiieeeeee e 159
4.5.1 Metapher, Vergleich, AlI€ZOTIE ........cooiiiiiiiiiiiiiiieteeeee e 159
4.5.2 Metapher, Bild und BildKUnSt...........cccueiiiiiiiiiieeiieeeeeecee e e 160

4.5.3 Das Problem mit dem Bild und ein Losungsansatz nach Luther........................... 166



4.5.4 Eine Reflexion iiber das (menschengemachte) Bild mit Hans Sachs .................... 176

5. Untersuchung verschiedener Aspekte der literarischen Darstellung Marias...................... 183
ST MArIAs LEDEM ..o 184
5.1.1 Unbefleckte Empfingnis, Geburt und Siindlosigkeit Marias.........c.ccccocveevueennennee. 184
5.1.2 Verkiindigung und Weihnachten .............cccooieiiiiiiiiiiiniiiicececceeee e 195
5.1.3 Marias Leben, Maria im Kloster und ihre Himmelfahrt .............ccccccvvvvvvviviineennnn. 208
S5.1.4 Maria und die JUen ........cocueiiiiiiiiiiiiicececceee e 217
5.2. Marias ROIIEI ...coouiiiiiiiiiceee et 219
5.2.1 DI€ JUNZE MULLET ....couviiiiiieiiiiieeitie ettt ettt ettt e et e e e it e e sabeesaaees 220
5.2.2 Die SChMEIZENSIMULLET ........eouiiiiiiieenieeieesite ettt et 234
5.2.3 Di€ MItETIOSETIN c...ceniiiiieeiiiiiie ettt ettt et 245
5.2.4 Die Himmelskonigin wird zur Magd .........cccceeeiiieeiiieeiiieeeeeciee e 250
5.3 Das literarische Phidnomen auf einen Begriff gebracht: Die Gratwanderung der
ANZEMESSEINEIL. ..ccueiiiiiiiieiiieeiee ettt ettt e st e e st e e st e e st eesabeeenreeeas 262
5.4 Maria als Vorbild.........coouiiiiiiiiiie e 275
5.4.1 Marias Ehe und SeXUalitil .........c.coviiiiiiiiiiiiieieeceeeeeecece e 283
5.4.2 Aktivitit und Passivitdt Marias ........ccooeereeeiiienieeieneeeeseceeee e 291
5.5 Marias VersChwinden? ..........coc.coiiiiiiiniiiiiiieeieee ettt 302

6. Fazit und Ausblick: Theologische Verdringung und metaphorische Wandlungsprozesse 322

6.1 Die Gratwanderung soll beendet werden und geht doch weiter............cccceeevvveeneennns 323
6.2 ,Verschwinden‘ nun doch mit Fragezeichen? ............cccoovciieniiieiiiieniieceeeee e 325
6.3 Das theologische und literarische Verschwinden Marias und seine Folgen ................ 326
6.3.1 Die Folgen fiir die Protestantin...........cccoceeeeieeeiieeeiieeeieeeieeesieeesveeesveeeevee s 326
6.3.2 Was bleibt von ,Maria‘ und wichtiger noch: Was bleibt nicht? ............c..c.......... 327
TEXEKOTPUS ...ttt ettt ettt et e et e e bt e e bt e e eabb e e s bt e e sabeeesabeeesabeesaaseeenseas 329
Text Das Maria-bild zu EinSidel.................cccooioieiiiiiiaiiiiieiiie ettt 332
Primiérliteratur und QUELLEN..........oc.oiiiiiiiiiiieeee e e e e e e eerrare e e 335
Sekundirliteratur und Nachschlagewerke..........oocuioiiiiiiiiiiiiiiiiie e 336

ADBKUIZUNZSVEIZEICHINIS ...eeiuiiiiiiiiiiiiieeiieeeite ettt ettt e s e s 349



1. Einleitung

1.1 Thema und Aufgabenstellung

Ein paar Worte zur Genese des Themas, bevor die konkrete Aufgabenstellung dieser Arbeit
vorgestellt wird. Die Ausgangsfrage ist, welche Rolle Maria fiir den Protestantismus,
insbesondere als religiose Identifikationsfigur fiir Frauen spielen kann. Es liegt nahe fiir
diese Frage bei Luther selbst anzusetzen, aber die wechselseitige Beeinflussung von
Theologie und Literatur im Blick zu behalten. Denn Literatur ist bei der Erschaffung von
emotionaler Verbundenheit zu einer religiosen Figur sehr viel wirkmiéchtiger, als abstrakte
theologische Abhandlungen. Um angesichts des weiten Themenfelds ,Maria‘ mit seiner
Fiille an Texten und theologischen Details ein handhabbares Vorhaben zu formulieren,
erscheint eine textbasierte und -geleitete Herangehensweise, die sich auf einen bestimmten
Zeitraum konzentriert, sinnvoll. Eine Grundannahme ist, dass Maria aus der protestantischen
Literatur verschwindet und von Luther in ihrer Bedeutung abgewertet wird. Daraus ergibt
sich die Uberlegung, wie ein solches Verschwinden Marias nachverfolgt werden konnte, wo
also ein methodischer Ansatzpunkt zu finden sei. Da von einer schon angesprochenen
Emotionalitidt ausgegangen werden muss, féllt der Blick schnell auf das bedeutsamste
literarische Stilmittel, wenn es auf die Vermittlung von Gefiihlen und Sinnlichkeit ankommt:
Die Metapher. Die Vermutung ist, dass sich in der Gestaltung und Entwicklung von
Marienmetaphern Marias theologische Abwertung zeigen miisse. Da Metaphern sowohl in
genuin theologischen als auch literarischen Texten vorkommen, bieten sie dafiir direkte
Vergleichspunkte, was dem ficher- und gattungsiibergreifenden Ansatz dieser Arbeit
entgegenkommt. Problematisch bleibt die Textauswahl: Das Spéatmittelalter hat eine
uniiberschaubar grofle Anzahl an Marientexten zu bieten, ebenso die Frithe Neuzeit, blickt
man auf die Textproduktion, die der Gegenreformation nahe steht. Gemil3 der Annahme
eines generellen Bedeutungsverlusts Marias im Verlauf der evangelischen Konfes-
sionalisierung sind dort jedoch nur noch wenige Marientexte zu finden. Wie kann ein
Korpus gewihlt werden, das zum einen die altglaubige Gestaltung von Metaphorik und zum
anderen das Verschwinden Marias in neugldubigen Texten zeigt, ohne dass auf der einen
Seite betrdchtlich mehr Texte prisentiert werden, als auf der anderen? Wobei eventuell
Texte prisentiert werden wiirden, die gar keinen sichtbaren Bezug mehr haben zu Maria,
also dem Vorwurf einer vollkommen willkiirlichen Auswahl ausgesetzt wiren. Die

eleganteste Losung dafiir wiren Marientexte, fiir die es eine Version vor und eine nach

3



Einsetzen der Reformation gibt, die also die Entwicklung der religivsen Uberzeugung in
ihrer Uberlieferungsgeschichte spiegeln. Dazu briuchte es aber auch einen Ort, an dem
Maria und mit ihr die Marienliteratur nach Einfithrung der Reformation als nicht iibermifig
,gefidhrlich® fiir den neuen Glauben eingestuft wurde, an dem Marienverehrung und
Reformation eine gewisse Zeit koexistieren konnte — denn sonst, so die Uberlegung, wiren
alte, marianische Versionen von Texten ,reinigenden‘ MaBnahmen zum Opfer gefallen,
bspw. wihrend der Bilderstiirme, die Marienstatuen aus den Kirchen verbannten. Das fiihrt
zuriick zur Ausgangsiiberlegung, welche Bedeutung Maria fiir die evangelische Kirche
haben kann und ob sie iiberhaupt problematisch gesehen werden muss. Diese Uberlegung
hatte fiir diese Arbeit einen konkreten Ausgangspunkt und Ort: Die Niirnberger
Lorenzkirche. Unter dem wunderschonen ,Englischen Gru3‘ von Veit Sto} stellt sich die
Frage, was eigentlich fiir und gegen die Marienverehrung in der evangelischen Lehre
spricht.! Die Lorenzkirche ist evangelisch, Niirnberg schloss sich sehr schnell der
Reformation an und dennoch iiberdauerte dort dieses imposante, beleuchtete Marienbild
(und ebenso weitere Mariendarstellungen). Tatsédchlich lédsst sich ein gewisser Grundton des
Niirnberger Reformationsprozesses daraus ableiten — nicht nur hier zeigte sich die
grundsitzlich sehr reformatorisch iiberzeugte Stadt nachsichtig gegeniiber Vertretern des
alten Glaubens, auch die Frauenkloster wurden nicht gezwungen zu verschwinden. Da in
jenen Frauenklostern auch Maria verehrt wurde, hat sich damit eine Stadt gefunden, in der
neuer Glaube und alte Marienfrommigkeit im 16. Jahrhundert eine Weile parallel existierten.
Dass die Stadt sich wiederum so frith Luther anschloss, lag, neben der humanistischen
Grundhaltung ihrer Biirgerschaft, an ihrer literarisch beriithmtesten Bevolkerungsgruppe, den
Meistersingern und an einem der iiberzeugtesten Lutheranhinger: Hans Sachs. Dass dieser
ein sehr groB3es literarisches Werk hinterlassen hat, das schon vor seinem ersten Kontakt mit
Luthers Ideen einsetzt, ndhrt die Hoffnung, eben dort geeignete Texte fiir die Beobachtung,
wie Maria aus der Literatur verschwindet, zu finden.” Damit ergeben sich die wichtigsten
Eckpunkte dieser Arbeit: Niirnberger Literatur des 15. und 16. Jahrhunderts unter
besonderer Beriicksichtigung der Bibliotheken der Frauenkloster und Hans Sachs. Luthers
eigene Texte heranzuziehen, liegt von dieser Seite nahe, da Wittenberg und Niirnberg in
direktem Kontakt standen, Luther selbst die Stadt besuchte und nachweisbar Lutherschriften
in regem Umlauf waren. Die Marienmetaphorik bietet einen Vergleichspunkt zwischen

diesen unterschiedlichen Texten. Bewusst werden in dieser Arbeit die Grenzen zwischen

' Vgl. zum erwihnten Kunstwerk Noll: Der "Englische GruB" des Veit StoB.
% Eine Hoffnung, die, wie noch zu sehen sein wird, nur bedingt erfiillt wurde.

4



weltlicher und geistlicher Literatur sowie zwischen theologischem Gebrauchstext und
literarischem Text tiberschritten, der Annahme folgend, dass Luthers Werk einen ebenso
literarischen wie theologischen Charakter aufweist, wihrend die im engeren Sinne
literarischen Texte des Korpus auch theologisch ernst genommen werden konnen. Die
Einbeziehung des historischen Kontextes ist ebenfalls im Sinne einer facheriibergreifenden
Betrachtung, soll aber ohne Kurzschliisse zwischen verbiirgten Ereignissen und Literatur
auskommen, sondern das Textverstindnis vertiefen. Zur Beschreibung der beobachteten
literarischen Phénomene wird die Bezeichnung ,Gratwanderung der Angemessenheit
vorgeschlagen und als aus der Natur der Metaphern kommend dargestellt, wobei die
Metaphernwahl wiederum die literarische Antwort ist auf die komplexen Diskussionen
innerhalb der Mariologie. Die Grundannahme der Arbeit, Maria verschwinde vollstindig
aus neugldubiger Textproduktion, muss im Verlauf der Arbeit an den Texten in Frage
gestellt, wenn auch nicht gédnzlich verneint werden; sie erscheint in einem neuen Licht, wenn
mit der Bezeichnung ,Gratwanderung® die Dynamik der Gesamtheit der Marienmetaphern
eines Textes in den Blick kommt. Gemall der Ausgangsfrage kann und mochte diese Arbeit
einen feministischen Blickwinkel nicht leugnen, gleichwohl werden Themenkomplexe wie
Gender und die gesellschaftliche Stellung der Frau eng gekoppelt an Textbefund und -

interpretation.

Der Aufbau der Arbeit gestaltet sich wie folgt: Nach einigen vorauszuschickenden
Erlduterungen der verwendeten Begrifflichkeiten, widmet sich die Einleitung dem
Problemfeld des konfessionellen Vorbehalts. Das Auftreten der literarischen Figur Maria
eignet sich nicht per se als Konfessionsmarkierung, obwohl Marianik tendenziell als
,katholisch® bzw. ,altgldubig‘ wahrgenommen wird. Die theologische Bewertung der Rolle
Marias in der Heilsgeschichte ist ein zu komplexes Thema fiir klare Grenzziehungen.
Insbesondere im 16. Jahrhundert ist die lange Tradition der Marianik im Alltagsleben noch
sehr priasent und fiihrt zu einem differenzierten Umgang mit der Mariologie auf
neugldaubiger Seite. Da die Marienverehrung innerhalb der evangelischen Kirchen seit
damals stetig an Bedeutung verloren hat, ist es vonnéten, den wissenschaftlichen Blick
selbst als durch diese konfessionelle Entwicklung vorgeprédgt zu begreifen. Dem Versuch,

die lange wund vielfarbige Geschichte der Marianik und Mariologie verkiirzend



zusammenzufassen, wurde dabei widerstanden.® Vielmehr wird iiber die gesamte Arbeit
hinweg angestrebt, der textnahen Herangehensweise gerecht zu werden. Die Auswahl der
vorgestellten Zusammenhinge orientiert sich an der Notwendigkeit fiir das Verstindnis des
Textkorpus, daher finden sich iiber die Linge der Arbeit verteilt kurze marianische
Erlduterungen. Auf einen zusammenhidngenden Forschungsbericht wurde verzichtet, da
innerhalb der jeweiligen Themenkontexte auf die verwendete Forschungsliteratur kurz
eingegangen wird, auch dies geschieht iiber die gesamte Arbeit verstreut. Das zweite Kapitel
verbindet einen Abriss der Niirnberger Reformationsgeschichte inklusive dem Schicksal der
jidischen Gemeinde und der FrauenklGster, mit einem ersten Blick in die Primérliteratur.
Dies dient dazu, den historischen Kontext mit Textausziigen, z.B. aus Kirchenordnungen, zu
untermalen und den zeitgendssisch gefiihrten Diskussionen um spezielle Praktiken der
Marianik nachzuspiiren; es wird ersichtlich, warum die Ablehnung des Rosenkranzes als ein
sehr viel deutlicheres Abgrenzungssignal dienen konnte, als die Umarbeitung des Salve
Regina. Im dritten Kapitel findet sich die Vorstellung des Textkorpus, samt einiger
Hintergrundinformationen zum jeweiligen Werkkontext. Dies gebiindelt vorzustellen ist
notwendig, da im vierten und fiinften Kapitel, dem Kernteil dieser Arbeit, die
Textinterpretationen nach Themen und nicht nach Werken geordnet vorliegen. Die
Ausfiihrungen zur Definition von ,Marienmetapher‘, Gedanken zum Wesen der Metapher
sowie ein Blick auf Marienmetaphern bei Luther er6ffnen das vierte Kapitel. Hier werden
einige grundlegende Marienmetaphern identifiziert und diskutiert, worauf exemplarisch
einer konkreten Metapher (,Morgenrot‘) im gesamten Textkorpus nachgespiirt wird. Das
Kapitel wird abgeschossen, indem die Begriffe ,Marienbild‘ und ,Marienmetapher‘ als
voneinander abgegrenzt aber aufeinander bezogen diskutiert werden; anhand von Luther und
Hans Sachs wird dargestellt, welche theologischen Probleme aber auch Chancen das ,Bild*
in sich birgt. Untersuchungen verschiedener Aspekte der literarischen Darstellung Marias
finden sich im fiinften Kapitel, wobei unweigerlich gewisse alt- bzw. neuglidubige
Schwerpunkte auffallen. Marias Leben beschiftigt altglaubige Texte sehr viel detaillierter
und mit einer starken Betonung der Narration, ebenso Marias Rollen, die auf neugldaubiger
Seite in der (auch altgliubig wichtigen) Rolle des marianischen Vorbilds kulminieren. Als
eine Art Zwischenfazit wird die beobachtete metaphorische Dynamik der Marientexte auf

den Begriff ,Gratwanderung der Angemessenheit® gebracht. Ein Blick auf Texte, in denen

? Einen Versuch unternimmt Goérecka: Das Bild Mariens in der deutschen Mystik des Mittelalters, S. 25-94. Fiir
die Annidherung an Mariologie und Marianik unerlisslich sind das sechsbidndige ,Marienlexikon‘ und das
zweibidndige ,Handbuch der Marienkunde*.

6



Maria im Wortsinn ,verschwindet®, runden das Kapitel ab, bieten aber keine vorbehaltlose
Bestitigung der Annahme, Maria miisse generell aus neugldubiger Literatur verschwinden.
Das sechste Kapitel bietet einige abschlieBende und weiterfilhrende Gedanken iiber das
einerseits beobachtete und andererseits nur eingeschrinkt vorangetriebene Verschwinden

Marias aus der Literatur der Reformationszeit.

1.2 Begrifflichkeiten

Auf die Definitionen der in dieser Arbeit verwendeten Begriffe wird zumeist an
entsprechendem Ort und innerhalb des betreffenden Kontextes eingegangen, jedoch miissen
einige Begrifflichkeiten schon einleitend kurz problematisiert werden, zuvorderst die aus der
Theologie stammenden Begriffe ,Marianik‘, ,Mariologie‘ und ,marianisch‘. Schon ein
kurzer Blick in das ,Marienlexikon‘ und das ,Handbuch der Marienkunde*‘ zeigt, dass es fiir
eine Arbeit wie die vorliegende unsinnig wére, zu versuchen, einen Uberblick oder eine
Zusammenfassung der Geschichte der Marienverehrung oder auch nur eine prizise
Definition der obigen drei Begriffe zu liefern — ,Maria‘ als historisches, theologisches und
literarisches Thema stellt ein viel zu weites Feld dar.* Um die Sprachkonventionen dieser
Arbeit einfach zu halten, orientiere ich mich an Heiner Grote, der ,Marianik® versteht als
Oberbegriff fiir die verschiedenen Formen der praktischen und gelebten Marienverehrung
und -frommigkeit, wihrend er mit ,Mariologie* die Marienlehre und -kunde bezeichnet, also
die theologisch-dogmatische Reflexion.” Es erscheint weiter sinnvoll, diese beiden Bereiche
nicht als streng getrennt zu begreifen, sondern als aufeinander bezogen und einander
spiegelnd, daher ist der Begriff ,marianisch‘ nétig, um etwas bezeichnen zu kénnen, das mit
diesem Themenfeld zu tun hat, ohne es im Einzelfall dem einen oder anderen Bereich genau
zuordnen zu koOnnen. Bspw. sind marianische Metaphern fester Bestandteil der
Mariengesinge oder -lieder, die als Teil der praktizierten Frommigkeit zur Marianik gezihlt
werden, gleichzeitig konnen sie sich aber auf mariologische Sachverhalte beziehen oder in
der Ausformulierung von Mariendogmen vorkommen (z.B. ,jungfrduliche Mutter* oder

,Gottesgebirerin®).

Da die metapherntheoretischen Grundlagen, auf denen die Textarbeiten und die daran

anschlieBenden Uberlegungen fuBen, erst im vierten Kapitel niher vorgestellt werden, ist es

* Auch diese grundlegenden Nachschlagewerke kapitulieren an vielen Stellen vor der Komplexitiit ihres Themas,
nichtsdestotrotz bilden sie mehr als nur die Basis jeder Anniherung an Maria und die Geschichte ihrer
Verehrung: Bdumer/Scheffczyk: Marienlexikon und Beinert/Petri: Handbuch der Marienkunde.
> Vgl. Grote: Art. Maria/Marienfrommigkeit II. Kirchengeschichtlich, S. 120.

7



notwendig zentrale Begrifflichkeiten hier zu bestimmen, damit im Weiteren keine
Missverstiandnisse entstehen. Die in dieser Arbeit verwendete Definition von ,Metapher®
ordnet ,Symbol‘ der Metapher unter als eine Sonderform derselben, ebenso ,Allegorie‘. Da
genaue Unterscheidungen zwischen Stilmitteln, die mit verschiedenen Arten von
Ubertragungsleistungen operieren und daher der Metapher nahe stehen, iiberaus schwierig
sind, wird in dieser Arbeit immer von Metapher gesprochen und auf die Verwendung
weiterer Unterkategorien verzichtet. Der Begriff ,Marienmetapher® bezeichnet in dieser
Arbeit jedes Wort (Verb, Substantiv, Adjektiv, Adverb, usw.), das Maria in irgendeiner
Weise beschreibt; gleiches kann fiir syntaktische Wortverbindungen und ganze Sitze gelten.
Damit entfallen Unterscheidungen wie Mariensymbol, Marientitel, Marienpridikation, usw.,
die hier alle unter dem Begriff Marienmetapher subsummiert werden. Es handelt sich immer
um ein {ibertragendes Sprechen. Auf die tatsdchliche, historische Maria wird sprachlich
lediglich mit ihrem Namen und der Bezeichnung ,die Mutter des Jesus von Nazareth*
referiert und daher ist dies strenggenommen das einzige nicht-metaphorische Sprechen iiber
sie. Schon bei ,Mutter’ muss ein metaphorischer Gehalt mitgelesen werden, da sie so nicht
nur in Bezug auf ihren biologischen Sohn, sondern auch beziiglich aller Christ_innen
genannt werden kann.® Zu Recht wird nun ein gliubiger Mensch emport einwenden, dass
dann ,Jungfrau‘ auch nur eine Metapher fiir Maria wire. Und diese Arbeit wire gezwungen
zu antworten: Ja, ,Jungfrau‘ ist auch eine Marienmetapher. Die historisch-kritische
Bibelexegese legt dies nahe, aber das ,nur‘ wire entschieden zuriickzuweisen.” Doch mit
dem Blick auf die in dieser Arbeit zu interpretierenden Texte muss dennoch zugegeben
werden: ,Jungfrau Maria® ist hier in den meisten Fillen eine nicht-metaphorische
Bezeichnung. Die Texte gehen ganz selbstverstindlich davon aus, dass die Jungfriulichkeit
schlichtweg zu Maria gehort — ,Jungfrau® ist ihnen daher oft keine Metapher, sondern ein
historisches Faktum. Dennoch wird diese Bezeichnung oft genug metaphorisch und kreativ
genutzt. Das kann nun mitten hinein in das Problem der biblischen Historizitét fiihren, das
hiermit sogleich fiir diese Arbeit zu 16sen ist: Es sei vereinbart, dass die vor ca. 2000 Jahren
real existierende Maria von Nazareth in dieser Arbeit nicht von Bedeutung ist, sondern die
literarische Figur der Maria, die auch als ,Jungfrau Maria‘, ,Muttergottes‘, ,Gottesmutter’,
usw. angesprochen wird. Das sind ihre Namen und dass diese schon in sich eine gewisse

(durchaus produktive) Metaphorik tragen, sollte klar sein.

® In der gesamten Arbeit wird mit Verwendung des Unterstrichs gegendert (z.B. Christ_innen, Protestant_innen,
Leser_innen), allerdings nur, wenn von Genderdiversitit ausgegangen werden muss; dies ist nicht der Fall, wenn
es bspw. um die Bewohnerinnen des Niirnberger Klaraklosters geht.
" Vgl. dazu die Frage nach dem Wahrheitsgehalt von Metaphern im vierten Kapitel.

8



Weiter ist fiir diese Arbeit wichtig, dass Metaphern iiber die Zeit tradiert werden und
Menschen sie, wenn sie aus demselben Kulturkreis stammen, intuitiv verstehen konnen. Die
Basis fiir diese grundsitzliche Vorstellung vom Wesen der Metapher ist die einflussreiche
gemeinsame Arbeit von Aleida und Jan Assmann zum ,kulturellen Gedéchtnis‘. Da sich
diese Arbeit auf den konkreten Fall der Marienmetaphern und spezielle Einzeltexte
konzentriert, wird nicht vertieft auf diese iibergreifende kulturwissenschaftliche Theorie
eingegalngen.8 Diese Arbeit strebt keine Auflistung von Marienmetaphern an, zum einen,
weil die Niirnberger Texte des 15. und 16. Jahrhunderts, selbst wenn man sie in ihrer
umfassenden historischen Gesamtheit betrachten wiirde, nicht alle in Sprach- und Zeitraum
moglichen Marienmetaphern prisentieren konnten, zum anderen, weil diese Arbeit
methodische Vorbehalte gegen das bloe Sammeln und Sortieren von Marienmetaphern
hat.” Die Metaphorik lebt von ihrer steten kreativen Bearbeitung und keine Metapher, die in
einem religiosen Kontext mit langer Tradition existiert, kann isoliert betrachtet werden, ohne
dass dabei ihr Bedeutungsreichtum beschnitten wird. Im vierten Kapitel dieser Arbeit zeigt
sich, dass Gruppierungen zwar moglich sind und sich bestimmte Grundmuster in der
metaphorischen Gestaltung Marias auffinden lassen, aber ebenso dass diese niemals an
konkrete Einzelmetaphern starr gebunden sind. Auch das fiinfte Kapitel bestitigt diese
Beobachtung, da die vorgenommene Einteilung nach marianischen Lebensabschnitten und
Rollen bzw. literarisch bearbeiteten Aspekten nur ein Vorschlag bleiben kann und sich
bestindig thematische Uberschneidungen ergeben. Bestimmte Aspekte konnen sehr
unterschiedlich metaphorisch ausgestaltet werden und eine konkrete Metapher kann in

Richtung einer Vielzahl von Marienbildern ausgedeutet werden.

Das fiihrt zur Frage, was diese Arbeit als ,Bild‘, genauer als ,Marienbild bezeichnet.
Marienbild meint in den meisten Fillen eine Imagination, die durch Marienmetaphern im
Innern der Leser_innen heraufbeschworen wird bzw. ein bildkiinstlerisch gestaltetes Abbild
Marias. Ein Bild wird durch unterschiedliche Medien realisiert und spricht primér den
Sehsinn an. Es ist ausgezeichnet dadurch, dass es eine scheinbare Einheit bildet, aber bei
genauerer Betrachtung in einzelne Metaphern zerlegt werden kann. Demgegeniiber erscheint
die Metapher als nicht scharf umrissen durch ihre semantische Offenheit und Vielzahl an

assoziierten Eigenschaften, jedoch werden jene in der Metapher gebiindelt und direkt

8 Erwihnt seien dennoch Assmann/Assmann: Das Gestern im Heute; Assmann: Religion und kulturelles
Gedichtnis; Assmann: Erinnerungsrdaume; Assmann: Das kulturelle Gedéchtnis.

® Eine um Vollstindigkeit bemiihte Auflistung findet sich bei Salzer: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in
der deutschen Literatur und lateinischen Hymnenpoesie des Mittelalters.

9



verstanden. Die Implikationen einer Metapher konnen nicht beliebig verdndert werden,
sondern nur neu gewichtet. Ein Bild kann in seine Metaphern zerlegt, durch neue ergénzt
oder abgewandelt und dadurch neu ausgedeutet werden. Untrennbar zum Marienbild gehort
die Marienrolle bzw. Rollen, die Maria durch Metaphern zugeschrieben werden. In ihnen
duBern sich Aufgaben, Handlungs- und Imitationsforderungen fiir die Betrachter und
Zuhorer; Marienrollen sind aber insbesondere vorbildhaft fiir Betrachterinnen und
Zuhorerinnen. Hiufig kann schon eine einzelne Marienmetapher ausreichen, um eine
Marienrolle zu présentieren, die wiederum deckungsgleich mit einem Marienbild sein kann.
Durch die Darstellung Marias in verschiedenen Rollen soll das Publikum und sollen speziell
die Rezipientinnen der Texte, aufgefordert werden, Marias Lebensweise, ihre Haltung und

Handlungen nachzuahmen.

Damit wurde implizit ein weiterer Begriff angesprochen, der in dieser Arbeit mehrfach
auftauchen wird, und daher kurz definiert oder zumindest problematisiert werden muss:
,Weiblichkeit‘. Was Maria zugeschrieben wird, darf als ,weiblich® gelten, insofern sie als
Rollenvorbild fiir Frauen gesehen wird. Die Metaphorik spricht basale Lebensvollziige an,
um nachfiihlbar zu werden. Besonders als vollkommen irdische Person (im Gegensatz zur
Trinitdt) bietet sie die Moglichkeit ,Weiblichkeit’, und damit immer implizit auch
,Minnlichkeit’, als Eckpunkte der geschlechtlichen, menschlichen Existenz darzustellen. Thr
werden allgemein menschliche Eigenschaften zugeschrieben, die Minner wie Frauen
ansprechen sollen, aber v.a. Marias Geschlechtsgenossinnen sind aufgefordert, sich mit ihr
zu identifizieren.'® Es kann nicht in jedem Fall klar herausgearbeitet werden, wann eine
Marienmetapher speziell ,Weiblichkeit® transportieren soll, aber ich gehe davon aus, dass
die Texte an vielen Stellen geschlechtlich konnotierte Identifikationsmomente bieten, die
von Frauen wie Minnern fiir ,weiblich‘ erachtet werden. Wie genau ,Weiblichkeit* definiert
werden kann, muss immer vage, weil prozesshaft bleiben. Geschlecht ist immer nur ein
Entwurf und wenn in Bezug auf die Marienmetapher von ,weiblich‘ oder von ,Weiblichkeit*
gesprochen wird, meint das, dass die vorliegenden Texte einen Beitrag dazu leisten.
Wissenschaftlich korrekt wire es, auf den Terminus ,Geschlecht® zu verzichten, da dieser
unscharf eine Fiille biologischer, sozialer und kultureller Faktoren zur Dualitit von ,Mann*

und ,Frau‘ vereinfacht. Die Problematik hinter den Begriffen ,Geschlecht’ und ,Gender*

1 Das schlieBt alle Menschen ein, die sich selbst als Frau oder Midchen bezeichnen, deren Gender also
,weiblich® ist. Weitere Spielarten von Geschlechtszugehorigkeit zwischen oder aulerhalb von ,ménnlich‘ und
,weiblich‘ finden sich in den bearbeiteten Texten nicht und werden in dieser Arbeit nicht beriicksichtigt.

10



' Daher muss die

kann diese Arbeit jedoch weder aufarbeiten noch nachzeichnen.'
Ungenauigkeit an diesen Punkten akzeptiert werden, mit Verweis darauf, dass die hier
behandelten Texte von einem direkten Zusammenhang zwischen den korperlichen
Gegebenheiten eines Menschen und dessen sozialer Stellung und gesellschaftlichen Rolle
ausgehen. Es wird implizit eine (Geschlechts-)Norm vorausgesetzt und gleichzeitig wird erst
ein Bild erschaffen, das die christliche Frau reprisentieren soll. Die Texte selbst nehmen an,
dass sie eine seit dem Urpunkt der Schopfung feststehende Unterscheidung innerhalb der

Menschheit nachzeichnen und an die Gesellschaftsbedingungen ihrer Gegenwart anpassen.

Abschliefend miissen noch zwei weitere und theologische Begriffspaare kurz erldutert
werden: ,Alt‘- und ,neugldaubig® in reformatorischen Zusammenhéingen sowie ,hebriische*
und ,griechische® Bibel in exegetischen. Letztere Bezeichnungen verwendet diese Arbeit,
um deutlich zu machen, dass die christliche Bibel zwischen ihren beiden groBen Schriften-
sammlungen mit der Betitelung ,Altes und Neues Testament’ einen
Traditionszusammenhang  erschafft und in  ,Prophezeiung und  Erfiillung-
Deutungsstrukturen umsetzt. Aulerdem soll mit dieser Sprachregelung Achtung ausgedriickt
werden vor dem jiidischen Tanach (2'2m>7 mw23 71n), denn in zu vielen Fillen wird das
,Alte Testament® von christlichen Texten (auch) herangezogen, um die jiidische Religion zu
diskreditieren. Es wire wiinschenswert, die sich iiberschneidenden Traditionen als
Bereicherung zu begreifen. Die Schriftsteller des vorliegenden Textkorpus berufen sich
zusitzlich auf eine Vielzahl ,biblischer® Schriften, die heute als apokryph bezeichnet werden
bzw. aus dem Kanon ausgeschlossen wurden, und nehmen selbstverstindlich einen direkten
Zusammenhang zwischen dem an, was das Christentum ,Altes’ und ,Neues Testament®
nennt. Gleichzeitig gibt es im Spitmittelalter verstirkt Bemiithungen nicht nur die Vulgata
und Uberlieferungen der Vetus Latina zu betrachten, sondern die Urtexte in Griechisch und
Hebriisch zur Exegese heranzuziehen. Fiir theologieinteressierte Laien kann aber nicht
angenommen werden, dass sie diese Sprachen beherrschten, ihnen erdffneten erst die
volkssprachigen Bibeliibersetzungen, v.a. Luthers Ubersetzung, den Zugang zu den

biblischen Texten.'?

""" Als Einfithrung in und Uberblick zum Angebot der Genderstudien empfiehlt sich Faulstich-Wieland/Kriiger:
Einfiihrung in Genderstudien. Einen Einblick in die Zusammenhinge zwischen Gender und Religion bieten das
,Handbuch Gender und Religion‘ hrsg. v. Anna-Katharina Hopflinger, Ann Jeffers und Daria Pezzoli-Olgiati
und der Sammelband ,Gender - Religion - Kultur® hrsg. v. Renate Jost, Klaus Raschzok und Wanda Deifelt. Eine
Definition von ,Gender*, die allerdings fiir die vorliegende Arbeit zu tief in die Materie fiihrt, formuliert Pezzoli-
Olgiati: Einfiihrung, S. 14.

2 Vgl. dazu Blanke: Bibeliibersetzung.

11



Der Bezeichnung ,altglaubig®, bezogen auf die Teile der Gesellschaft des
16. Jahrhunderts, die sich nicht der Reformation anschlossen, das entsprechende
,neugldubig® fiir die Luther und der Reformation nahestehenden Gruppen entgegen zu
setzen, folgt einer Begriffskonvention der evangelischen Kirchengeschichte. Damit wird
vermieden, von ,katholisch® zu sprechen, da die Gegenkonfession zu ,evangelisch® gemeint
ist und von ,evangelisch® oder ,protestantisch® erst im Laufe der Konfessionalisierung
gesprochen werden kann. Ebenso re-formiert sich die romisch-katholische Kirche im Laufe
der Konfessionalisierung, sodass mit ,altglaubig‘ der Blick auf den christlichen Glauben vor
dem Zeitalter der Konfessionalisierung gerichtet wird und auf die Bestrebung, in diesem
dem Wortsinn nach ,katholischen® (also die ganze Christenheit umfassenden) Glauben zu
verbleiben. Auch ausgedriickt ist damit, dass es den Wunsch gab, das ,alte’ Kirchen- und
Papstsystem zu behalten, der mit Blick auf die gleichbleibend wichtige Stellung des Papstes
in der romisch-katholischen Kirche erfiillt wurde. ,Neugldaubig® meint demgegeniiber die
vielgestaltigen Stromungen und Gruppierungen, die sich von der Reformation und Martin
Luther inspirieren lieBen und die nicht alle in die evangelisch-lutherische Konfession
miindeten und strenggenommen nicht alle als ,protestantisch® bezeichnet werden konnen.'
Da die in dieser Arbeit interessierenden Texte einen zeitlichen Schwerpunkt auf die
Frithphase der Reformation legen und Konfessionalisierungsprozesse nicht oder nur
ansatzweise nachzeichnen, erscheint es gerechtfertigt, bei der Bezeichnung ,alt’- und
,neugldubig‘ zu bleiben, ohne ndher auf die verschiedenen entstehenden Konfessionen
einzugehen. Zu bemerken ist, dass mit ,alt’ und ,neu‘ in diesem Fall keine Wertung
verbunden ist, wie sie bspw. fiir die Bezeichnung Altes und Neues Testament insbesondere
in der Frithen Neuzeit mit Blick auf judenfeindliche Tendenzen angenommen werden muss.
Weiter soll vermieden werden missverstindlich von ,vorreformatorisch® zu sprechen, da
hiermit hdufig Vorldufer Luthers bezeichnet bzw. vermeintlich ,schon‘ reformatorische
Ideen in ilteren Texten ausgewiesen werden. Sachs’ Werk bietet sowohl vor seiner
Bekanntschaft mit Luthers Ideen als auch danach dieser Arbeit eine interessante
Textgrundlage und es kann aufgezeigt werden, wo die reformatorischen Ideen Ansatzpunkte
bei ihm finden. Schon seine frithen Marientexte beweisen eine deutliche Sensibilitit fiir
bestimmte, in der Reformation kritisierte, marianische Problemkomplexe. Dennoch kann
Sachs nicht als ein Vor-Reformator gewertet werden, seine frithen Marientexte sind

Zeugnisse seines Schaffens vor einem reformatorischen Einfluss und in diesem Sinne vor-

" Diese Arbeit geht aber nicht auf die Entstehung der reformierten Kirche ein oder auf den Ablauf der
Protestation zu Speyer 1529, auf die die Bezeichnung ,Protestant_innen‘ zuriickgeht.

12



reformatorisch, da seine spiteren Texte sehr ausdriicklich reformatorisch genannt werden

koOnnen.

1.3 Konfessioneller Vorbehalt

Diese Arbeit stiitzt sich stark auf Hans Diifels Arbeit zu Martin Luthers Stellung zur
Marienverehrung, die immer noch als die Grundlage fiir die Beschiftigung mit Luthers
AuBerungen zur Gottesmutter gelten kann.'* Mit Blick auf die Reihe, in der Diifels Arbeit
erscheint, wird deren stark konfessionell geprigter Unterton und die Blickrichtung auf das
,reformatorisch Neue® verstindlich."> Die Blickrichtung auf das Ergebnis des Konfessiona-
lisierungsprozesses ist eine Einbruchstelle fiir Subjektivitiat und daher muss die Frage nach
einem moglichen konfessionellen Vorbehalt gestellt werden. Diifel macht dies dadurch, dass
er die konfessionskundliche Ausrichtung seiner Arbeit von vornherein klar herausstellt.'®
Doch auch bei von der Konfession der Forschenden unabhéngigen Arbeiten, muss mit einem
Einfluss der konfessionellen Prigung oder dem Fehlen einer solchen Prigung gerechnet
werden. Es ist ein Gemeinplatz der Religionspiddagogik, dass eine um menschliche
Authentizitdt bemiihte Lehrkraft die eigene Personlichkeit mit ihren jeweiligen (religidsen)
Vorprigungen nie ginzlich aus der beruflichen Arbeit ,heraushalten‘ kann.'” In gleicher
Weise konnen sich m.E. Theolog_innen niemals vollstindig von ihrer eigenen religidsen
,Herkunft® trennen, wenn sie fiir die existenzielle Ansprache im Glauben offen bleiben
wollen. Bei der Behandlung von Marias Rolle im Christentum scheint die Reflexion der
personlichen Glaubenshaltung und der eigenen Vorbehalte besonders notwendig - wie
iberall, wenn eine wissenschaftliche Fragestellung auf emotionale Reaktionen trifft. Schon
die in manchen Arbeiten und im wissenschaftlichen Diskurs auszumachende Tendenz, die
Frage nach Maria im Protestantismus eindeutig und unproblematisch zu beantworten bzw.

abtun zu wollen, fordert ein zweites Hinsehen heraus.

' Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung.
"> Band 13 der Reihe ,Kirche und Konfession. Verdffentlichungen des Konfessionskundlichen Instituts des
Evangelischen Bundes®.
'® Das Schlusswort (4. Kapitel) von Diifel zitiere ich nicht, vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung,
S. 270-279. Es bietet aber auf der Metaebene einen ganz direkten Blick in die Problematik des konfessionellen
Vorbehalts. Sein Fazit fillt etwas eindimensionaler aus, als die differenzierte und nuancierte Arbeit an den
Luthertexten in den iibrigen Kapiteln vermuten lieSe und sein Hauptziel scheint es zu sein, die katholische
Mariologie als kompletten theologischen , Irrweg* (ebd. S. 272) darzustellen und eine dkumenische Annéherung
tiber Maria, zumindest was Luthers Theologie betrifft, scharf abzulehnen, vgl. ebd. S. 278. Da diese Arbeit
ausdriicklich keinen Beitrag zu einer moglichen dogmatisch-theologischen Diskussion um Maria leisten mochte
und auch nicht kann, kann kein Urteil dariiber abgegeben werden, ob Diifel Erfolg hat mit seinem Vorhaben ein
Fazit zu finden fiir die Bedeutung von Luthers Stellung zur Marienverehrung fiir die ,gegenwirtige*
Christenheit, vgl. ebd. S. 274-279.
7 Vgl. zB. die unterschiedlichen Reflexionen iiber die Rollen und Aufgaben der Lehrkraft in
Kalloch/Leimgruber/Schwab: Lehrbuch der Religionsdidaktik.

13



Maria ist kein Zentralthema der Theologie Luthers, dementsprechend gibt es keinen
prominenten Luthertext iiber sie mit einer allgemein bekannten, prignanten Aussage, der
seine Stellung zur Gottesmutter unmissverstdndlich darstellt, und er hat sich nicht bemiiht,
AbschlieBendes zu dulern. Maria wird von altgldubiger Seite als Identifikationsfigur,
Schutzheilige und im Zeitalter der Konfessionalisierung gewissermalen als Galionsfigur in
gegenreformatorischen Bestrebungen genutzt, weshalb ihr Kult von beiden Seiten als
Konfessionsmarkierung wahrgenommen wird."® Daraus ergibt sich eine gewisse Skepsis
heutiger Protestant_innen gegeniiber Maria und einer reformationsgeschichtlichen
Beschiftigung mit ihr. Die Problematik des konfessionellen Vorbehalts wird nicht nur beim
direkten Blick auf Marientexte deutlich, sondern ebenso bei der wissenschaftlichen
Beschiftigung mit Luthers Deutung und Bewertung von Marientexten. Diese erscheinen je
nach Standpunkt der schreibenden Wissenschaftler_innen in einem anderen Licht, wobei
betont werden muss, dass speziell bei Maria die konfessionelle Pragung nochmals iiberlagert
zu sein scheint von einer personlichen Zu- oder Abneigung dem Marienkult gegeniiber.
Erasmus von Rotterdam, der immer marianisch konform mit der Kirche bleiben wollte,
spricht stellenweise dennoch beinahe polemisch gegen Auswiichse der Marianik, wéhrend
protestantische und ausgesprochen kritische Feministinnen des 20. und 21. Jahrhunderts
teilweise wieder un-okumenischen Gefallen an Maria als religioser Identifikationsfigur fiir
Frauen finden." Damit kann es klare Lager (Pro/Contra Maria/Marianik/Mariologie) weder
syn- noch diachron geben. Auch Beth Kreitzer bietet einen kurzen Uberblick iiber
Geschichte und Stand der Forschung zu Maria und Luther bzw. anderen Reformatoren und
zeigt dabei auf, dass innerhalb der katholischen und protestantischen Forschung zu Luther
widerspriichliche Aussagen zu seinem Verhiltnis zu Maria existieren.” Sie beendet ihren
Uberblick mit dem Hinweis, dass die protestantischen Kirchen sich offensichtlich nicht an
der personlichen Marienfrommigkeit der Reformatoren orientieren konnen, um einen
eigenen Standpunkt zu Mariologie und Marianik zu gewinnen.21 Bei der Arbeit mit Luther
konnen dessen vage Formulierungen einmal als Indifferenz mangels evangelischer Relevanz
abgetan werden, ein andermal als zogerliches Verhaften im alten Glauben oder als implizite

Zustimmung zur Mariologie, wie sie noch heute katholisch gelehrt wird, gewertet werden.

'8 Vgl. Petri: Maria in der Sicht evangelischer Christen, S. 382f.
' Vgl. zu Erasmus: Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 49-57. Zu den unterschiedlichen
Perspektiven des Feminismus auf Maria vgl. Jost: Von altorientalischen Gottinnen zu Marienvorstellungen,
S. 52.
% vgl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 6-11.
' vgl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 11.

14



Dies zeigt sich beispielhaft im Vergleich von Sekundirliteratur zu Luthers Deutung von

Marias Taubenopfer:

Wiewohl nun Maria solches tun nicht verpflichtet [bezieht sich auf das Taubenopfer
Lk 2,22, J.S.], und Moses mit seinem Gesetz kein Recht iiber sie hatte, denn sie hat
ohne Schmerzen geboren und ihre Jungfrauschaft ist unversehrt blieben, dennoch hat
sie still geschwiegen, sich unter das gemein Recht aller Weiber gegeben und sich
lassen unrein schelten. (Hennig: Die Lehre von der Mutter Gottes in den evangelisch-
lutherischen Bekenntnisschriften und bei den lutherischen Vitern, S. 75)22

Dieses Zitat nimmt H. J. Hennig zum Anlass, Luthers Ansicht mit der des Papstes Alexander
VIII iiber die Siindlosigkeit Marias zu harmonisieren.” Luther sagt zwar sehr deutlich, dass
Maria keiner Reinigung durch das mosaisch verordnete Opfer bedurfte, bedeutsamer ist aber
m.E., was mit dem dennoch hervorgehoben wird: Maria erniedrigt sich, bleibt bescheiden,
demiitig und ordnet sich unter. Luther lenkt den Blick darauf, dass das Wunder Gottes keine
duBeren Zeichen braucht, und er zeigt eine Maria, deren Demut nachzuahmen ist, wéahrend
ihre schmerzlose Geburt und Jungfrauschaft unerreichbar sind. Vergleicht man damit Diifels
Prasentation der Predigten Luthers vom 21.9.1520 und 8.12.1520 zur Reinheit und
Siindlosigkeit Marias (ausgehend von Lk 2,22; vgl. WA 9, 477, 9ft. und WA 9, 492, 1ff)),
wird deutlich, wie unterschiedlich die Annidherung Luthers an diese Bibelstelle bewertet
werden kann: Diifel ldsst langere lateinische Lutherzitate fiir sich selbst sprechen und weist
auf die christologisch ausgerichtete Exegese von Marias Reinigung hin und darauf, dass

Luther selbst die Frage, ob Maria ohne Erbsiinde empfangen ist, offen lisst.**

Die Entstehung vorliegender Arbeit ist gepridgt von der Bemiihung, vermutlich
konfessionell vorgeprigte Aussagen zu Luther und zu Maria zu erkennen — auch und
besonders im eigenen Arbeitsprozess. Die Strategie dieser Arbeit ist es immer, den
Primértext selbst sprechen zu lassen und zwar in seinen Metaphern. Ohne behaupten zu
wollen, dass die Methode und Fragestellung dieser Arbeit dem Einfluss des konfessionellen
Vorbehalts komplett entgegen wirkt, besteht die Hoffnung, dass die Marienmetaphern den
Prozess hinter ihrer Auswahl und Verwendung offen legen. Auch fiir Luther selbst muss
immer bedacht werden, dass er bemiiht war, im Sinne der eigenen gréferen Sache zu
argumentieren. Durch die starke Prdsenz Marias auf altglaubiger Seite liegt die Vermutung

nahe, Luther wende sich in provokanter Weise (wozu er ja durchaus fdhig ist) von ihr ab,

2 Hennig zitiert die Erlanger Lutherausgabe von 1857, Zitat: Bd. 6, S. 122.
* Vgl. Hennig: Die Lehre von der Mutter Gottes in den evangelisch-lutherischen Bekenntnisschriften und bei
den lutherischen Vitern, S. 75.
* Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 105.
15



bespriche ihre Bedeutung gar nicht oder nur abweisend. Nicht wenige Mitglieder der
heutigen Evangelisch Lutherischen Kirche (Theolog_innen ausgenommen) wiirden wohl
vermuten, dass Luther Maria hochstens noch in der Weihnachtsgeschichte duldet und ihre
Jungfriaulichkeit anzweifelt. Doch dem ist natiirlich nicht so. Luther stand allerdings vor
mehreren Problemen. Erstens vor einem, vor dem schon vor ihm viele Theologen und
speziell Mariologen standen: Maria wird nur selten in der Bibel erwihnt und die meisten
bekannten und gern geglaubten Informationen zu ihr entstammen anderen Traditionen.
Zweitens einem Problem, das ihn im Zuge seiner Ablehnung des Ablasses und des gesamten
Verdienstgedankens in der Heiligenverehrung besonders beschiftigte: Die ausufernde Praxis
ithrer Verehrung, wodurch sie quasi-gottlich wird. Auch das ist beziiglich der Vergéttlichung
Marias ein Problem, das schon vor ithm viele Theologen beschiftigte. Soweit die relativ
einfach zu umreiflenden (reformatorischen) Probleme mit Maria, doch hinzu kommt eine
Problemkonstellation, die sich sogar der Aufzdhlung entzieht: Die hohe Zuneigung zu
Maria, die Beliebtheit der marianischen Tradition und damit verbunden die Empfindsamkeit,
wenn es darum geht, wie sie zu behandeln sei. So legitim jemandem die Kritik an der
kirchlichen Praxis erscheinen konnte, eine Herabsetzung der Gottesmutter wurde im
16. Jahrhundert als Affront empfunden, nahe der Gottesldsterung. Sich iiber sie abfillig zu
duBern, bedeutet auf metaphorischer Ebene Gewalt gegeniiber einer unschuldigen Jungfrau.
Und darauf nehmen Luthers Texte Riicksicht, weil er ja selbst Riicksicht auf die Schwachen
einforderte, aber vermutlich auch aus eigener Zuneigung oder zumindest eigenem Interesse
an Maria.”® Denn egal wie kritisch Luther die Auswiichse glithender Marianik sah und wie
ablenkend von Christus ihm die Mariologie an sich erschien, sein Grundsatz sola scriptura
brachte thm Maria doch wieder nahe. Er musste sich mit den wenigen, aber weitldufig
bekannten und geliebten, biblischen Marientexten (einer sogar von ihr selbst gesungen: Das
Magnifikat) auseinander setzen. Ob er dies als Miissen oder als Wollen oder als frommes
Sollen oder ganz anders empfunden hat, bleibt reine Spekulation. Sein fester Glaube an die
heilige Autoritit der geistinspirierten Schrift und ihres zentralen Nutzens fiir die
Christenheit, fiihrte ihn zu Maria und bestimmt seine schriftliche Beschiftigung mit ihr.
Diifel stellt, nachdem er die Arbeit Luthers an Maria analysiert hat, dar wie Luther von
katholischer Seite gegen die evangelische Theologie ausgespielt wird: Die Protestant_innen
lehnen die Marianik als nicht-evangelisch ab, berufen sich dabei auf Luthers Kritik an der

Heiligenverehrung und miissen sich dann vorhalten lassen, dass Luther selbst

* Vgl. Luthers spitere Reflexion des eigenen Mariendienstes bei Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung,
S. 65-71.
16



Marienverehrer war.” Dieses Dilemma zeigt auf, dass die Frage nach Maria bei Luther nicht
zur Konfessionstrennung taugt, obwohl die Marianik als eine solche angesehen wird.
Luthers Sicht auf Maria ist zu differenziert, als dass sie eine klare Grenze zwischen den

Konfessionen bilden konnte.

Jegliches Sprechen iiber Maria ist von einem (gldubigen) Vorbehalt geprigt. Da die
Heilige Schrift als verbindliche religiose Autoritit Vieles ungesagt ldsst, haben die
Glédubigen die Freiheit, ihren je eigenen Blickpunkt auf Maria selbst zu finden. Natiirlich
zeigt diese abschlieBende Feststellung nebenbei auch den konfessionellen Vorbehalt der

Autorin der vorliegenden Arbeit.

% Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 246-248.
17



2. Reformation, Niirnberg und Maria

2.1 Reformation und Humanismus in Niirnberg

Die Prisentation Niirnbergs am Vorabend der Reformation soll ebenso wie die
Darstellung der Durchfiihrung der Niirnberger Reformation der Kontextualisierung der
bearbeiteten Texte dienen. Es geht also nicht darum, konkrete Ereignisse in der Stadt
Niirnberg mit konkreten Texten in direkte Verbindung zu bringen, solche Kurzschliisse
sind zu vermeiden, sondern das Verstindnis fiir die Literatur der Zeit durch den Blick
auf kirchenhistorische Darstellungen zu vertiefen und vice versa. Fiir die vorliegende
Arbeit waren die rein reformationsgeschichtliche Studie von Berndt Hamm und die

mehr auch literaturgeschichtlich interessierte Untersuchung von Beate Lesting-

1'27

Buermann besonders wertvol Hamm bietet die Grundierung fiir das hier zu

zeichnende Bild von Niirnberg, die zugleich das kirchenhistorische Interesse an der
Stadt begriindet:

Die Reichsstadt an der Pegnitz war damals eine GroBstadt von europédischem
Rang, begiinstigt durch die zentrale Lage im Reich, wo sich die
FernhandelsstraBen und die Bildungseinfliisse kreuzten, eine — mit Augsburg
vergleichbare — reiche Wirtschaftsmetropole, deren Wohlstand sich auf die
Leistungskraft des Handwerks, des Exportgewerbes und des weltweiten
GroBhandels griindete. Einzigartig war zwischen 1490 und 1530 die Niirnberger
Verquickung von Reichtum, Frommigkeit, sakraler Reprédsentation, Lese- und
Schreibfidhigkeit, Gelehrsamkeit, Humanismus, technologischem
Innovationsvermogen und Kunstproduktion im Ubergang von der Gotik zur
Renaissancekultur. [...] Im Blick auf die Entstehungsvoraussetzungen und den
Verlauf der Reformation kann man allerdings feststellen, dass Niirnberg nicht nur
eine Ausnahmestellung innehatte, sondern auch sehr typisch und exemplarisch fiir
die Stadtreformation in Deutschland und der Schweiz war. (Hamm: Die
Reformation in Niirnberg, Sp. 856)*

*7 Literaturangaben s.u. Himms Arbeiten schaffen es, das ausufernde kirchenhistorische Forschungsfeld rund um
Niirnberg und die Reformation zu strukturieren, bieten einen Uberblick und gehen dort in die Tiefe, wo es dem
Verstiandnis des groBen Zusammenhangs dient. Lesting-Buermann blickt auf die Niirnberger Reformation als
Rahmenbedingung fiir die Literaturproduktion. Sie gibt einen Einblick, der an manchen Stellen ins
Anekdotenhafte gleitet und gerade deshalb ein deutliches Bild der Stadt zeichnet. Hamm bietet aus
kirchengeschichtlicher Sicht einen differenzierten und informativen Blick auf die Reichsstadt, der nicht an der
Oberfliache der geschichtlichen Ereignisse hidngen bleibt, ohne sich in Details zu verlieren. Es ist leicht, von
Hamms Meinung zu historischen Ereignissen eingenommen zu werden, insbesondere wenn nur eine verkiirzte
Wiedergabe der Ereignisse moglich ist. Es ist nicht zu bestreiten, dass der hier gebotene Blick auf die
Niirnberger Reformation von Hamms Interpretation der historischen Zusammenhinge stark beeinflusst wurde.

¥ Der von Gerhard Pfeiffer herausgegebene Band ,Niirnberg. Geschichte einer europiischen Stadt® verzeichnet
den Zeitraum von 1438 bis 1555 als ,Niirnbergs groRe Zeit*. Fiir einen Uberblick vgl. auch Moeller/Kaufmann:
Reichsstadt und Reformation.

18



Es ist die Sonderstellung bei gleichzeitiger Beispielhaftigkeit Niirnbergs, die diese
,,GroBstadt von europdischem Rang“ (s.0.) so interessant macht.”’ Eine fiir damalige
Verhiltnisse riesige Stadt, die schon allein dadurch eine Ausstrahlungskraft tiber ihr
direktes Umland hinaus hatte. Dies nédhrt die Hoffnung, dass Ergebnisse dieser Arbeit
sich in Teilen als verallgemeinerbar erweisen.

Schon vor 1525, dem offiziellen Datum der Einfiihrung der Reformation in
Niirnberg, zog der Rat Machtbefugnisse der kirchlichen Obrigkeit an sich, obwohl
Niirnberg offiziell dem Bamberger Bischof unterstellt war. Das politisch administrative
System Niirnbergs war auf allen Ebenen vom Rat bestimmt: ,,In keiner anderen Stadt
war die oligarchische Ratsverfassung so ausgeprigt wie in Niirnberg. Es gab kaum
einen Bereich im stddtischen Leben, in dem nicht der Rat als Alleininhaber politischer
Gewalt sein Mitspracherecht ausiibte.“”" Sozialer Stand und Ansehen in der Stadt
richteten sich nach der Ratsfihigkeit einer Familie bzw. des ihr vorstehenden Mannes.”’
Und durch Kleider- und Luxusordnungen war genau geregelt, wie die jeweilige Stellung
in der Stadtgemeinschaft nach auflen hin reprisentiert werden durfte.’ In Niirnberg
waren faktisch schon vor der Reformation Stadt- und Kirchengemeinde in eins gefallen,
die politische Fiihrung sorgte sich um das Seelenheil der Stadtpopulation und wollte
deren Sittlichkeit befordern.*®> Dem Rat war das ,richtige® Verhalten der Stadtbewohner
und ihrer Familien besonders wichtig und, selbst wenn die Regelungen hiufig
iibertreten wurden, entsprachen sie dem Schutzbediirfnis und den Wertevorstellungen
der Gemeinde.”® Die Bemiihung, sich ein vernunftgemiBes Verhalten anzueignen,
konnte durch die Orientierung an &duleren Normen in Niirnberg gerade die
obrigkeitliche Kontrolle befordern. Die Reformation brachte zwar eine ,christliche
Freiheit‘, aber eben nur fiir den religiosen Bereich, der bisher vom romischen

Kirchenrecht mit Absolutheitsanspruch geregelt worden war, und nicht in Bezug auf die

¥ Humanisten wie Johannes Regiomontanus und Johannes Cochlaeus [priesen] Niirnberg vollmundig als
»Zentrum Europas und Deutschlands«* (Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 856). Und Niirnberg war
Anfang des 16. Jahrhunderts mit ca. 40.000 Einwohnern gut 20mal so grofl wie die allermeisten Stidte im
deutschen Raum, vgl. ebd. Zur Einwohnerzahl, vgl. Endres: Sozialstruktur Niirnbergs, S. 194f. Zur
Sonderstellung und Beispielhaftigkeit Niirnbergs, vgl. auch Seebal3: Die Reformation in Niirnberg, S. 253.
0 Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 38.
' Vgl. zum Aufbau des Niirnberger Rates und dem Ansehen seiner unterschiedlichen Mitglieder Endres: Sozial-
und Bildungsstrukturen friankischer Reichsstiddte im Spatmittelalter und in der Frithen Neuzeit, S. 40f.
2 Vgl. Endres: Sozial- und Bildungsstrukturen frinkischer Reichsstidte im Spitmittelalter und in der Friihen
Neuzeit, S. 40f. Anhand dieser Verordnungen ldsst sich die Stiandestruktur der Stadt rekonstruieren: ebd. S. 45f.
3 Vgl. Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 43. Vgl. auch Seeba$: Die
Reformation in Niirnberg, S. 261 & S. 265f.
** Vgl. zu den stidtischen Grundwerten Rublack: Grundwerte in der Reichsstadt im Spitmittelalter und in der
Friithen Neuzeit, S. 20. Diese Werte sind per se schon religios legitimiert, vgl. ebd. S. 26.

19



weltlichen Machtverhiltnisse, die weiter theologisch untermauert waren.>> Bevor niiher
auf die Niirnberger Gemeinde eingegangen wird, soll es erlaubt sein, ein paar
vorausweisende Gedankenspiele einzuwerfen, denn dass es eine so prasente Obrigkeit
gab, ist fiir die Betrachtung von Marienmetaphern interessant. Wie sind vor einem
solchen Hintergrund Herrschaftsmetaphern fiir Maria zu verstehen? Kann sie als milder
Gegenentwurf zur weltlichen Obrigkeit gesehen werden oder wird aus ihr eine Instanz,
die das Sittlichkeitsbestreben des Rats unterstiitzt bzw. legitimiert? Zu fragen wére, ob
die metaphorische Herrscherinnenrolle im Protestantismus wegfallen musste, weil sie
als zu repressiv wahrgenommen wurde. Oder korrespondiert dieses metaphorische Bild
Marias mit dem wohligen Gefiihl, in einer Stadt zu leben, deren herrschende Schicht
sich um die Sittlichkeit der Biirger kiimmert? Es muss immer vorsichtig bedacht
werden, was Forderung, Wunschbild, Realitit, Kritik oder subjektive Wahrnehmung ist,
und deshalb lassen sich diese Fragen sicherlich nicht eindeutig beantworten. Beate
Lesting-Buermann postuliert fiir Humanismus und Protestantismus eine Verlagerung
der sittlichen Instanz, des Kontrollsystems fiir normkonformes Verhalten ins Innere des
Individuums.*® Die protestantische Theologie verweigert parallel dazu Maria koniglich-
hoheitliche Metaphern, diese werden allein dem trinitarischen Gott zugesprochen. Um
dessen bedrohliche Abstraktheit abzumildern, wird die traditionelle Passions-
frommigkeit mit Fokussierung auf den menschgewordenen Sohn weiter und neu
ausgestaltet, einhergehend mit einer Verinnerlichung des Bildes Christi. Maria kann als
rein menschliche Figur nicht in der gleichen Weise verinnerlicht werden. Dies greift
voraus und versucht, den historischen Rundblick mit der spiter folgenden
literaturwissenschaftlichen Arbeit am Einzeltext zu verkniipfen, und muss an dieser
Stelle als Gedankenfragment stehen bleiben.

Die Individuen, die fiir das vorliegende Textkorpus das zeitgendssische Niirnberger
Publikum konstituieren, lebten nicht vereinzelt, sondern in sozialen Beziigen
zusammen. [hr Familien- und Alltagsleben war von humanistischen Werten geprigt.

Zu Beginn des 16. Jahrhunderts iiberwog auch in den Stiddten noch die ,groB3e
Haushaltsfamilie‘ [...]. Die Familie war als Produktionsgemeinschaft zugleich
Besitzer und Nutzer der Produktionsmittel. Dementsprechend waren Wohnung
und Arbeitsstitte zumeist unter einem Dach, und die Frau hatte Anteil an der
Arbeit ihres Mannes. Hausvater und Hausmutter standen der Familie vor. Auf die
bedeutende Stellung des Hausherrn mit gewissen Machtbefugnissen iiber Kinder
und Gesinde einerseits und politischen Rechten in der Gemeinde als Vertreter

» Vgl. Seebah: Die Reformation in Niirnberg, S. 268f. vgl. auch ebd. S. 266.
%% Vgl. Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 44.

20



seines Hauses andererseits, weist die im 16. Jahrhundert -einsetzende
,Hausviterliteratur* hin, eine Sammlung von Sachbiichern iiber die Ordnung des
tiaglichen Lebens. Das Abhiéngigkeitsverhiltnis der Familienmitglieder vom Vater
betraf in besonderem MafBe Frauen und Tochter. (Lesting-Buermann: Reformation
und literarisches Leben in Niirnberg, S. 47f.)

Die Familie ist bis heute die kleinste Einheit innerhalb der gesellschaftlichen Struktur,
und zwar sowohl aus wirtschaftlicher als auch sozialer Sicht. In dieser kleinsten
gesellschaftlichen Einheit Niirnbergs des 16. Jahrhunderts teilten sich Mann und Frau
die Arbeit, wobei der Vater die Familie rechtlich nach auflen vertrat. Innerhalb der
Familie verfiigten Mutter und Vater iiber Bestimmungsgewalt. Die Familie war @hnlich
hierarchisch strukturiert wie die Gesellschaft. Kloster und Klerus stellten die einzigen
anerkannten alternativen Lebensformen dar. Selbstredend war die Realitédt weit entfernt
vom Ideal, nach dem jeder Mann sein Gliick in der verantwortungsbewussten
Hausherrenrolle fand, sich andernfalls mit einem niedereren Platz in der Haus-
gemeinschaft zufrieden gab oder zolibatir lebte. Und nicht jede Frau fand einen ihr
zugedachten Platz an der Seite eines Hausvaters oder in einem Kloster. Auch um die
eheliche Treue war es nicht so gut bestellt, wie es dem Ideal nach sein sollte. Aber im
Allgemeinen kann davon ausgegangen werden, dass die meisten Niirnberger in der oben
beschriebenen , groBen Haushaltsfamilie‘ lebten, wenn sie nicht eine religiose Laufbahn
eingeschlagen hatten. Das Familienideal ist zu allen Zeiten ein ethisch-moralisches (und
religioses) und dariiber hinaus ein politischer Stabilitdtsfaktor. Die Stadtregierung war
interessiert daran, dass die Niirnberger Familien ,intakt‘ blieben, und griff
gegebenenfalls bei Ehestreitigkeiten ein, wobei sich durchaus ,,entweder die Beteiligten
selbst oder die Nachbarn mit der Bitte um Hilfe an den Rat wandten.”’

Durch die Familie und in ihr finden die Einzelnen ihren Platz in der Gesellschaft.
Das galt schon vor der Reformation, aber durch den Wegfall der alternativen religisen
Lebensformen im Protestantismus wurde die Familie noch weiter aufgewertet. Luther
sieht die Familie als den Ort, an dem christliche Lehre und sittliches Verhalten erlebt
werden konnen und den Hausvater in besonderer Verantwortung auch als geistliches
Oberhaupt seines Hauses.*® Bildung allgemein und Schulbildung im Besonderen sollen
dazu dienen, alle Aspekte der menschlichen Existenz auf den Willen und das Gebot

Gottes auszurichten.” Luther sicht dabei den kindlichen Eigenwillen als eher hinderlich

7 Vgl. Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 48; Zitat ebd.
38 Vgl. Schilling: Katechismen, S. 311 sowie WA 27, 444, 20 und WA 30, I, 20-23. Vgl. auch zur
Hausgemeinschaft als Publikumsgemeinschaft Kleinschmidt: Literatur und stadtische Gemeinschaft, S. 80.
¥ Vgl. Wriedt: Bildung, S. 232.
21



bei der Verfolgung dieses Ziels, was aus seiner kritischen Sicht auf den menschlichen
Eigenwillen insgesamt resultiert. Im Gegensatz zum humanistischen Bildungsideal des
Erasmus glaubt Luther nicht an eine menschliche Vernunft, die sich mithilfe der
Bildung der gbttlichen nihern kann.** Vielmehr miissen in Erzichung und Bildung die
Voraussetzungen fiir den Glauben geschaffen werden. Eltern konnen ihren Kindern den
Weg ebnen in das von Luther propagierte demiitige Ergeben in den Willen und die
Gnade Gottes. Das Priestertum aller Getauften liel die bisher starke Mittlerfunktion des
Priesters wegfallen und die Autoritit des Vaters wurde parallel zu der der weltlichen
Herrschaft gestirkt. Doch bei der Wertevermittlung zeigt sich die Reformation nicht nur
als Bruch mit der Tradition, sondern sie intensivierte die schon vorhandene
Hochschitzung des Familienlebens. Niirnberg begreift sich bereits im 15. Jahrhundert
als Wertegemeinschaft, Reformation und Konfessionalisierung fithren zu einer
,normativen Zentrierung‘ (Hamm), die alle bisherigen Tendenzen biindelt und
zusammenfiihrt.*! Die Stadt bildet eine Art Schutzraum, vorrangig fiir alle, die den
Biirgereid abgeleistet haben, durch Stadtrecht und -verfassung aber auch fiir alle
anderen, die sich in ihr aufhalten.*> Berndt Hamm nennt einige stddtische Grundwerte,
die den Sozialkorper Niirnberg zusammenhalten sollten, wie das Gemeinwohl aller
Stadtbewohner, stddtische Freiheit und Gleichheit der Biirger, Frieden, Eintracht, Recht
und Ordnung.* In den literarischen Texten aus Niirnberg wird zu sehen sein, wie Maria
als Wertevorbild inszeniert wird. Neben den erwihnten typisch stddtischen Werten
waren um die Jahrhundertwende die zu Lebensmaximen verdichteten humanistischen
Werte prigend. Diese machten die Niirnberger reformwillig, aber zum Teil auch
widerstindig der Reformation gegeniiber. Hamm spricht mit Bezug auf Niirnberg ,,nicht

d“44

nur, aber immer wieder deutlich hervortreten von einer

Ethik der Ehrbarkeit, die den Tugendkanon der herrschenden Patrizierschicht
widerspiegelt und damit auch ihren Anspruch auf Vernunftbesitz, Herrschaft und
Kontrolle. Man war ja in diesen Kreisen davon iiberzeugt, und Spengler formuliert
es auch so, daf} sich im patrizischen Regiment das Streben nach Tugend im Sinne
einer verchristlichten Stoa und der altromisch-republikanischen virtus verkorpert,
wihrend im Gemeinen Mann die Leidenschaften hervorbrechen und durch ein

' ygl. Wriedt: Bildung, S. 234.

*'Vgl. zum Begriff ,Normative Zentrierung‘: Hamm: Biirgertum und Glaube, S. 73ff.

2 ygl. Hamm: Biirgertum und Glaube, S. 38f.

# Vgl. Hamm: Biirgertum und Glaube, S. 57-63. Vgl. auch Rublack: Grundwerte in der Reichsstadt im
Spétmittelalter und in der Frithen Neuzeit, S. 20. Rublack zeigt auch die zentrale Bedeutung der ,Ehre einer
Person auf, vgl. u.a. ebd. S. 11.

* Hamm: Reichsstidtischer Humanismus in Niirnberg, S. 162.

22



strenges Regiment geziigelt werden miissen. (Hamm: Reichsstddtischer
Humanismus in Niirnberg, S. 163f.)45

An diesem ethischen Ideal fanden die Mitglieder der Oberschicht, aber auch
,,wohlsituierte Hiandler und Handwerker der oberen Mittelschicht Gefallen: ,,Die mit
stoischen Idealen gesittigte Tugendlehre des Hans Sachs ist ein Beispiel dafiir.“*® Die
Waurzeln der Reformation zeigen sich darin weniger revolutionir und umstiirzlerisch, als
(vielleicht) erwartet werden konnte. Die neue Theologie gab Reformimpulse und neue
Sichtweisen auf Altbekanntes, der Ruf nach Verdnderungen entsprang aber primér
einem Ordnungsbediirfnis, gerade im Schutzraum Stadt. Im stoisch inspirierten
Tugendmodell Niirnbergs findet sich ein gemeinsamer Nenner fiir Marianik,
Reformation und Humanismus, der allerdings auch den Ausgangspunkt bildet, von dem
aus diese drei auseinanderdriften. Strebt die altgldubige Marianik von der Fokussierung
auf die Tugendhaftigkeit Marias immer wieder weg und hinauf in himmlisches Lob und
glanzvolle Ausgestaltung ihrer Wiirde, bleiben Reformation und Humanismus der Welt
verbunden. Das reformatorische Tugendlob Marias richtet sich auf Alltdglichkeit aus.
Fiir den Humanismus ist Tugend:

nach der Richtschnur der Vernunft und einer entsprechend verniinftig
interpretierten Bibel zu leben. Und das heilt: Selbstbeherrschung und
Selbstkontrolle, Ziigelung der niederen sinnlichen Affekte, Kampf den
Leidenschaften, Besonnenheit und MaBhalten in allen Dingen (der
frithneuhochdeutsche Ausdruck fiir miBige Zuriickhaltung ist
“Bescheidenheit”: die Fihigkeit, sich nicht zu unkontrollierten Gefiihlen und
Handlungen hinreien zu lassen), Demut statt Uberheblichkeit, Geduld, Verzicht
und Alﬁeidensbereitschaft. (Hamm: Reichsstiddtischer Humanismus in Niirnberg, S.
161)

Diese Art von Tugend findet sich auch zu allen Zeiten im von jungfriulicher Keuschheit
gepridgten Marienbild. Der Begriff ,Bescheidenheit® taucht in den Marientexten als eine

Qualitdt Marias auf und ebenso steht er hinter der Beschreibung ihrer Lebensumstinde,

* Die Uberwachung des 6ffentlichen Lebens galt auch als ein Mittel zur Friedenswahrung, Erich Kleinschmidt
spricht von einer ,,ideelle[n] Einbindung* des kulturellen Lebens ,,in die stadtische Verfassungswirklichkeit*
(Kleinschmidt: Literatur und stddtische Gemeinschaft, S. 77).

46 Vgl. Hamm: Reichsstddtischer Humanismus in Niirnberg, S. 164; Zitate ebd.

7' Solche Anweisungen zur Tugend begegnen uns z.B. in den Briefen, die Sixtus Tucher, Propst von St. Lorenz
(gest. 1507), nach 1500 an Caritas Pirckheimer, die Abtissin des Klara-Klosters, geschrieben hat, oder in
Ermahnungen zu einem tugendhaften Wandel aus der Feder des Ratsschreibers Lazarus Spengler (um 1500) oder
in einer Lebensbeschreibung des Ratskonsulenten Christoph Scheurl, in der er das Leben des verstorbenen
Niirnberger Propstes Anton Krefl als Vorbild stilisiert (1515), oder auch in gleichzeitigen literarischen
Versuchen Albrecht Diirers. Besonders auch an Willibald Pirckheimers Werk ist zu denken, z.B. an seine 1522
erschienene ‘Apologia seu podagrae laus’, ein einziges Loblied auf das tugendhafte Leben* (Hamm:
Reichsstidtischer Humanismus in Niirnberg, S. 161).

23



die in der frommen Vorstellung von freiwilligem Verzicht geprigt sind.*® Alle
Marientexte des vorliegenden Korpus verbindet, dass sie in der ,schlichten Magd‘ Maria
einen Ankniipfungspunkt finden. Die politisch-soziale Situation Niirnbergs gibt den
humanistischen Werten ein ganz eigenes Geprige, das sich iiberraschend harmonisch
zum Marienideal des frithen 15. Jahrhundert verhilt, denn sich selbst zuriicknehmen
und miBigen zum Wohle der Gemeinschaft wird als wichtiger angesehen als die
humanistisch geforderte individuelle Personlichkeitsentfaltung.”* ,,[Dl]er Biirger-
humanismus der Reichsstadt [betont] in besonders intensiver Weise die
Gemeinschaftsbindung des Individuums, seine Begrenzung und soziale Verpflichtung
gegeniiber dem bonum commune.“>° Damit konform wird in vielen Niirnberger Texten
Marias Demut und Bescheidenheit hervorgehoben. Das Niirnberger Marienbuch und
seine Beschreibung von Marias Lebenswandel, der sehr gut zu diesem reichsstadtisch-
humanistischen Frommigkeitsideal passt, stammen vom Beginn des 15. Jahrhunderts. In
Anschluss an die These, dass in der spatmittelalterlichen Frommigkeit eine Wurzel des
Humanismus zu sehen ist,51 kann man spekulieren, ob speziell die marianischen Ideale
mit den humanistischen Idealen in wechselseitiger Beziehung stehen. Sie passen
jedenfalls, was die MaBhaltung anbelangt, recht gut zusammen und finden in der Figur
des gelehrten Heiligen Hieronymus eine Schnittstelle. Er vereinte in seiner Person
Frommigkeits- und Bildungsideal, Bibeliibersetzung und -exegese mit antikem Wissen
und Rhetorik, war damit ,,der Inbegriff eines zugleich hochgelehrten und heiligen
Mannes, der wahre christliche Philosoph* und wurde im 16. Jahrhundert ,,zum
Lieblingsschriftsteller und Lieblingsheiligen des Niirnberger Humanismus[.]**> Im

Niirnberger Marienbuch wird Hieronymus hiufig zitiert als Autoritét fiir von der Bibel

* Vgl. bspw. im Niirnberger Marienbuch die Beschreibung von Marias Bett: Das pet der lieben junckfrawen
Marien was nit gezirt mit gold noch mit seiden nach mit kainerlaye zird. Es was ain herter rainer strat, den het
sy gelegt auf ein stro, vnd ain klaines kiisse, dar auf ruten irew zartew gelider (73.7-10).
* Vgl. Hamm: Reichsstidtischer Humanismus in Niirnberg, S. 162.
* Hamm: Reichsstidtischer Humanismus in Niirnberg, S. 162.
> Vgl. Hamm: Reichsstidtischer Humanismus in Niirnberg, S. 163.
52 Vgl. Hamm: Reichsstddtischer Humanismus in Niirnberg, S. 167; Zitate ebd. Auch Caritas Pirckheimer war
eine Hieronymusverehrerin, vgl. ebd. ,Man wollte, im Riickgriff auf antike Tugendlehrer, die Bibel und die
Kirchenviter, gelehrt und fromm zugleich sein. Zur Leitgestalt dieser Synthese wurde fiir die Niirnberger
Humanisten, besonders im Zeitraum zwischen 1510 und 1515, der Kirchenvater Hieronymus, von dem Diirer elf
Darstellungen schuf. Man sah in ihm den vorbildlichen Biicher- und Bibelgelehrten, der sein Leben in wahrer
BuB- und Tugendgesinnung ganz an der Nachfolge des armseligen Passionschristus ausrichtete und so das Ideal
weltiiberwindender christlicher Tugend vollgiiltig realisierte. Das solus Christus der Reformation samt seiner
kreuztheologischen Zuspitzung riickt bereits in das Blickfeld, nur dass es hier noch unldsbar mit dem sola virtus
(allein die Tugend) kombiniert ist* (Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 859).

24



nicht abgesicherte Informationen iiber die Gottesmutter.”> Allerdings ist dieses Buch
dlter als der von Hamm beschriecbene fromme Humanismus. Das Niirnberger
Marienbuch kann damit beispielhaft zeigen, dass der Niirnberger Humanismus in einer
langen Frommigkeitstradition wurzelt, in die antike Philosophie und Ethik {iber den
gelehrten Heiligen beinahe nahtlos eingewoben wurden. Dass dieser fromme
Humanismus ein Niéhrboden fiir die Reformation werden konnte, lag an Staupitz’
Einfluss, der frischen Wind in das geistige Leben Niirnbergs brachte. Durch Johannes
von Staupitz lernten die humanistisch gebildeten Kreise Niirnbergs die
,christozentrische[] Tiefe des Vertrauens auf Gottes Gnade und Barmherzigkeit*
kennen.>* Die ,optimistische* humanistische Einstellung zum Menschen schrieb diesem
trotz ,,aller Betonung der gottlichen Gnade und der menschlichen Schwiche die letzte
Entscheidung doch immer* selbst zu, dem ,,Menschen, der iiber sich selbst Verfiigt.“55
Staupitz hinterfragte diesen Optimismus grundlegend und konfrontierte Niirnberg mit
der Gegeniiberstellung von (menschlicher) Vernunft und dem Géttlichen, das diese ganz
generell iibersteigt. Dieses Gegensatzpaar taucht in vorliegender Arbeit noch hiufiger in
unterschiedlichen Formen und auf unterschiedlichen Ebenen auf — selbst in ihrer
Methodik. Denn wegen ihrer prinzipiellen Uneindeutigkeit ist kaum etwas un-
verniinftiger als die Metapher. Und schon allein daher ist sie geeignet, das
Vernunftiiberschreitende Gottes darstellbar zu machen. Gleichzeitig bemiiht sich die
Literatur des 15. und 16. Jahrhundert um die Darstellung vernunftgeméfBer Tugenden
und insbesondere die reformatorische Literatur um verniinftige Argumentation und
Eindeutigkeit. Auch das problematische Potenzial Marias wird in diesem Licht sichtbar:
Wenn Maria als tugendhaft-vernunftbegabter Mensch ganz iiber sich selbst verfiigt, ist
sie gottgleich, denn dann trifft sie die Entscheidung, das Heil der Menschen zu gebiren.
Gleichzeitig ist sie grofiter Beweis der Gnade und Liebe Gottes und wird in der
Beschreibung ihrer Tugendhaftigkeit sofort wieder dynamisiert. Denn immer ist zu
fragen, was Gnade bei ihr und was eigene Leistung ist. So wunderbar die humanistische
Wertschidtzung der Demut und der Einfiigung in die Gesellschaft zur demiitigen Magd
Maria passt, der optimistische Blick auf den Menschen wird problematisch, wenn er auf

den Menschen Maria trifft. Sie vor allen anderen verkorpert die menschliche Tugend,

>3 Ein Beispiel ist die Jeronimus zugeschriebene Behauptung, die Redewendung Gor lon dir gehe auf Maria
zuriick, Niirnberger Marienbuch 15.1-3; Zitate 15.1f. Diese Zitierweise richtet sich nach der in Jungs Edition
verwendeten.
>* Vgl. Hamm: Reichsstidtischer Humanismus in Niirnberg, S. 168; Zitat ebd.
> Vgl. Hamm: Reichsstidtischer Humanismus in Niirnberg, S. 166; Zitate ebd.

25



doch wenn sie die letzte Entscheidung fiir Gott selbst trifft, gerit sie in die Gefahr,
selbst fiir gottgleich gehalten zu werden. Aus reformatorischer Sicht riickt, den
Menschen als von der Gnade Gottes abhingig zu sehen, auch die Marianik wieder
zurecht. Die Mariologie ringt mit der Nicht-Gottlichkeit Marias bei aller ihr
zukommenden Ehre; die Reformation mochte hier klarer sehen. Die Werte des
Protestantismus wurzeln in Niirnberg im gedachten und gelebten Humanismus,
entwickeln dessen Ideen weiter und grenzen sich von ihnen ab. Die Bewertung Marias
als Gegenstand frommer Verehrung und als literarische Figur spiegelt diese Prozesse
und fordert die theologische sowie literarische Auseinandersetzung mit ihr immer
wieder neu heraus.

Nach den Werten, die Niirnberg im 15. und 16. Jahrhundert prigten, und bevor der
Ablauf der Niirnberger Stadtreformation kurz dargestellt wird, sollen die Medien
angesprochen werden, mit denen Werte und Ideen kommuniziert wurden und iiber die
reformatorische Gedanken ihren Weg in die Niirnberger Gesellschaft fanden. Wie
Humanismus und Medien in Bezug auf die Reformation zusammenhingen, macht schon
der im zeitgenOssischen Vergleich recht hohe Prozentsatz der Lesefidhigen in Niirnberg
deutlich: Immerhin um die 40 % der Bevolkerung konnte von den vielen ansdssigen
Druckern mit Flugblidttern und -schriften versorgt werden und bekam so die
Méoglichkeit sich selbst zu bilden und zu einem kritischen Publikum zu werden.’® Durch
Vorlesen, Diskutieren, insgesamt durch gemeinschaftliche Rezeption der Texte und
ihrer Bebilderung sowie durch das gut funktionierende Bildungssystem konnten
letztlich alle Schichten von reformatorischer Literatur profitieren.57

Am Beispiel des Niirnberger Marienbuchs zeigt sich aulerdem, wie das literarische
Publikum durch mundliche Kommunikation vorstrukturiert wird, denn dieser Text stand
in einer Klosterbibliothek und nur Nonnen nahmen an den Mahlzeiten teil, bei denen
aus ithm gelesen wurde.” Die Schwestern bezogen daraus ihr Wissen iiber Maria, und
Wiederholungen im Text sicherten die Einpriagsamkeit. Meistergesang als anderes

Beispiel nahm den geschriebenen oder gedruckten Text als Gegenpol zur

56

Vgl. Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 858.

7 Vgl. zum Niirnberger Bildungsbetrieb um 1500 mit besonderer Beriicksichtigung des Wissenstransfers bzw.
der Schnittstellen zwischen humanistischer Bildungselite und volkssprachiger Elementarbildung Lepper: Wo die
Meistersinger das Lesen lernten, S. 127-131. Das Publikum der volksprachigen Literatur ist in allen Schichten zu
finden, vgl. Kleinschmidt: Literatur und stddtische Gemeinschaft, S. 88f.

58

Vgl. zur Vorstrukturierung des literarischen Publikums durch miindliche Kommunikations-

Nachrichtensysteme: Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 62.

26

und



Kunstfertigkeit des gesungenen Vortrags wahr.”

Verschriftlichung bzw. Verof-
fentlichung der Lieder war nicht uneingeschrinkt kompatibel mit deren Préisentation in
der Singschule.®® Beides geschah als Archivierungs- und ProtokollierungsmaBnahme
und zum Austauschen der Lieder, was die miindliche Kommunikation innerhalb der
Meistersingergesellschaft zu einer Kommunikation iiber die Stadtgrenzen hinaus
erweiterte.’’ Fiir eine literaturwissenschaftliche Arbeit, die 500 Jahre nach den
untersuchten Ereignissen entsteht, kann die miindliche Kommunikation zwangslidufig
nicht in ihrer reinen Form im Mittelpunkt stehen, sondern immer nur mittelbar in ihrer
verschriftlichten Form. Fiir das Verstehen der historischen Abldufe ist es aber
notwendig zu bedenken, dass auch miindliche, stiddtische Kommunikation stattfand und
zeitgenossisch  (selbst bei einem ,hohen‘ Prozentsatz von Lesefdhigen) das
bedeutsamere Medium darstellte.

Die Niirnberger Humanisten standen im intensiven iiberregionalen Austausch,

. . . . .. 2
insbesondere mit Personen in befreundeten Reichsstidten.®

Der Einfiithrung der
Reformation kam das sehr zugute und das rege Nachrichtensystem der humanistischen
Elite wurde von der erstarkenden Biirgerschaft iibernommen.®® Von Briefkontakten
profitierten dabei ganze Gruppen, da Briefe (z.B. von Luther, Melanchthon u.a.)
herumgereicht oder bei einer Zusammenkunft verlesen wurden. Ein Beispiel fiir die
Ubermittlung speziell reformatorischer Ideen per Brief nach Niirnberg ist das Schreiben
von Georg Spalatin an Hieronymus Ebner 1518 zif Augspurg am Sontag dem achten der
hymmelfart der gebenedeyten miitter gottes und ewigen junckfraw Marie, dem Spalatin
die Auslegung des 109. (110.) Psalms® von Martin Luther anhingt. Er habe diese
Auslegung drucken lassen und hoffe, dass sie vil leiiten zi besserung ires irrigen wesens

und ﬁ'irnemens65 helfe. Der Text findet sich in WA 1, 689-710%° und wird an anderer

Stelle hinsichtlich der Morgenrotsmetapher noch zu beriicksichtigen sein.

* Vgl. zur Skepsis der Meistersinger dem neuen Medium ,Druck‘ gegeniiber Baldzuhn: The Companies of
Meistergesang in Germany, S. 234.

% Ingeborg Spriewald geht von einem ,de facto Druckverbot aus (Spriewald: Literatur zwischen Horen und
Lesen, S. 7 Anm. 9). Uta Dehnert prizisiert das dahingehend, dass ,,nur handschriftliche Aufzeichnungen von
Meisterliedern angefertigt und Lieder, die einmal im Druck erschienen waren, nicht mehr auf der Singschule
vorgetragen werden durften (Dehnert: Freiheit, Ordnung und Gemeinwohl, S. 131. Vgl. ebd. auch Anm. 180).

' Zum Nutzen den die Meistersinger aus der Verschriftlichung zogen, vgl. Baldzuhn: The Companies of
Meistergesang in Germany, S. 247.

62 Vgl. Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 75-77.

53 Vgl. Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 77f.

% Nach der Zihlung der heutigen Lutherbibel handelt es sich um den 110. Psalm.

% Schaft [ als rundes s wiedergegeben.

% Die Weimarer Lutherausgabe (hier: Bd. 1, S. 689-710), wird wie im Flietext als WA abgekiirzt, wobei
teilweise nach der Bandnummer noch die Abteilung innerhalb des Bandes und nach den Seitenzahlen auch noch

27



Der Begriff ,Reformation‘ wird (auch in dieser Arbeit) so selbstverstiandlich
verwendet, dass leicht iibersehen werden kann, dass er wie jeder andere Begriff eine
implizite Definition mit sich fiihrt, die explizit gemacht werden muss, um
diskussionsfihig zu werden. Eine gut handhabbare Definition von ,Reformation®, die
fiir die notwendigen Uberlegungen zum Epochenbegriff Raum lisst, bietet Hamm:

Unter ,Reformation’ verstehe ich jenen Vorgang in der ersten Hilfte des 16.
Jahrhunderts, der bei aller Vielfalt unterschiedlichster Stromungen darin seine
Eigenart und Kohirenz hat, da er einen Bruch mit dem mittelalterlichen System
von Kirche, Theologie und Frommigkeit bedeutet. Dieser Systembruch ist
zugleich Destruktion und Neugestaltung (Hamm: Biirgertum und Glaube, S. 15)°

und zeigt sich ,,in der Riickbesinnung auf die Norm und das Legitimationsprinzip der
HI. Schrift[.]“68 Die Niirnberger Reformation stellt dabei sowohl einen Sonderfall dieses
Systembruchs als auch den Prototyp einer ,stidtischen Reformation‘® dar. Diese
paradox anmutende Einschitzung erkldrt sich aus dem Charakter Niirnbergs: Eine
wahre Grof3stadt der Zeit stellte einerseits besondere Voraussetzungen fiir die
reformatorischen Umbriiche bereit (wie z. B. die weitverbreitete Lesefdhigkeit) und
besall andererseits eine groBe Ausstrahlungskraft im Reich, diente als Vorbild und
wurde beispielhaft. Daher konkretisiert sich fiir Hamm eine Definition einer
,Niirnberger Reformation* wie folgt:

Unter Niirnbergs Reformation versteht man den Bruch der Reichsstadt mit dem
mittelalterlichen Gefiige von Kirche, Theologie und Frommigkeit und die
Neugestaltung ihrer kirchlichen Verhiltnisse nach der Norm und dem alleinigen
Legitimationsprinzip der HI. Schrift. Jener Vorgang ist also gemeint, der aus dem
spatmittelalterlich-katholischen ein evangelisches, genauer gesagt lutherisches
Gemeinwesen nach den Malstiben der Wittenberger Reformation machte.
(Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 855)

Auch wenn bei diesen Umbriichen die Mitglieder des Niirnberger Rats und der geistigen
Elite der Stadt die unangefochtene Fiihrungsrolle iibernahmen, darf der Einfluss der

breiten Bevolkerung nicht unterschitzt werden. Wiren die neuen theologischen Anstof3e

Zeilennummern angegeben werden. Zur Konvention der Zitierweise dieser ,,als Standardausgabe geltende[n]
kritische[n] Lutherausgabe[,]* vgl. Beyer: Lutherausgaben, S. 5f.; Zitat S. 5.
" Da in dieser Arbeit insbesondere die frithe, umwilzende Zeit der ,Reformation‘ von Interesse ist, wird diese
Benennung beibehalten. Allgemein wird fiir die Zeit ab 1555 der Begriff ,Konfessionelles Zeitalter* verwendet
und fiir die Zeit davor bietet sich unter Beriicksichtigung der Aufweichung des Epochenbegriffs und der
Bemiithung um einen nicht konfessionell vorgeprigten Blick auch die Bezeichnung ,Zeitalter der
Konfessionalisierung® an, einen kurzen Einblick bietet das entsprechende Kapitel bei Sommer/Klahr/Nieden:
Kirchengeschichtliches Repetitorium.
% Hamm: Biirgertum und Glaube, S. 15.
% Welche besondere Konstellation die Reformation in den Stidten vorfindet und wie sich Stidte als Triiger der
Reformation hervortun, bespricht Hamm ausfiihrlich in Hamm: Biirgertum und Glaube, S. 77-103. Vgl. auch den
Fragenkatalog, den Martin Pabst erarbeitet und am Beispiel Rigas anwendet Pabst: Die Typologisierbarkeit von
Stidtereformation und die Stadt Riga als Beispiel.

28



aus Wittenberg nur unter Theologen und anderen Gelehrten diskutiert worden, hitte die
Reformation wohl nie stattgefunden, und gerade in Niirnberg kann von einer
wahrhaftigen ,Laienbewegung‘ gesprochen werden.”” Die besondere Beteiligung der
,mittleren und unteren Bevolkerungsschichten* sorgt fiir eine ,bemerkenswerte
Vielstimmigkeit®, aber auch fiir Streitigkeiten innerhalb der Reformationsbewegung.”’
Diesen vielen unterschiedlichen Stromungen kann hier kaum Rechenschaft getragen
werden, sie seien nur zu bedenken, wenn in der Darstellung des Ablaufs der
Reformation in Niirnberg notwendiger-, aber filschlicherweise der Eindruck von
Einheitlichkeit und Glétte entsteht. Dieser Hinweis ist gerade fiir Niirnberg wichtig, da
es von Seiten der Stadtelite die Bemiihung gab, Konsens in reformatorischen Fragen zu
schaffen und dabei ganz dem theologischen Programm Wittenbergs zu folgen.”* Die
,Freiheit eines Christenmenschen® war zwar ein Wert, der nun von vielen
Bevolkerungsschichten in Anspruch genommen wurde, aber er beinhaltete keine
Meinungsfreiheit und schon gar keine Anderung der Machtverhiltnisse.”

Die Reformation war eine Bewegung, die fiir einige Jahre die gesamte Stadt
beschiftigte, sowohl Reiche als auch Besitzlose, jegliche Gesellschaftsschicht war
zumindest intellektuell beteiligt.”* Niirnberg hatte ein schicht- und milieuiibergreifendes
sehr reges religioses Leben,” es gab schon im 14. und 15. Jahrhundert kritische
Stimmen gegen die romische Kirche, doch die reformatorischen Bewegungen wurzeln
primidr in ,innerer Mitarbeit am vertieften religiosen Leben innerhalb der mittel-
alterlichen Kirche.“’® Es war eine Zeit gesteigerter Religiositit und intensiver
Auseinandersetzung mit dem kirchlichen System und dem Klerus, dabei wurden
Reformforderungen  immer lauter, wund gleichzeitig erzeugten  Seuchen,
Naturkatastrophen  und  sonstige = Bedrohungen  (Stichwort  Tiirkengefahr)
Endzeitstimmung und Angste; der Riickzug ins Kloster war im Spitmittelalter fiir viele

Menschen aller Schichten die logische Konsequenz und blieb es fiir diejenigen, die sich

'Vgl. Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 863.

"' Vgl. Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 864; Zitate ebd.

& Vgl. Dehnert: Freiheit, Ordnung und Gemeinwohl, S. 56f.

¥ Vgl. Seebaf: Die Reformation in Niirnberg, S. 268, vgl. auch S. 266.

™ Vgl. Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 863.

> Was sich z.B. an den ~immer wieder aufgedeckten Waldenserkreisen des 14. und 15.Jahrhunderts* (Sehling:
Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, S. 15) zeigt.

76 Sehling: Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, S. 15. Prediger und Ratsschreiber
,vermittelten einerseits die reformatorischen Impulse an ihre Ratsobrigkeit, wihrend sie andererseits die
reformatorische Botschaft in der Weise agitatorischer Polemik und Propaganda, lehrhafter Darstellung und
erbaulicher Anleitung dem Gemeinen Mann nahebrachten* (Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 863).

29



nicht dem lutherischen Gedankengut anschlossen.”’ Die ,,Jutherische Lesebewegung“,78

die Hamm als Auftakt der Niirnberger Reformation ausmacht, entspringt diesem regen
religiosen Leben und befriedigt die Sehnsucht nach klaren theologischen Aussagen, es
steht ,,Gotteswort gegen Menschenwort, biblische Schrift gegen menschliche Lehren,
Zeremonien und Satzungen, [...] Christi Mittlerschaft allein gegen die Anrufung Marias
und der Heiligen[.]“79 Diese scharfe ,,Alternativstruktur“80 findet sich im altgldubigen
Niirnberger Marienbuch nicht. In der Passage von der Verlobung Marias mit Joseph
(16.12-21.26) gibt es keine &hnlich klare Trennung zwischen Gotteswort bzw. -
entscheid und Menschenwort.®! Dem menschlichen Gelubde, ndmlich dem bestehenden
Keuschheitsgeliibde der beiden Verlobten, muss ebenso nachgegeben werden, wie dem
Beschluss Gottes, dass sie heiraten sollen. Bei aller Konstanz zwischen
spatmittelalterlicher Frommigkeit und reformatorisch-intensiviertem religiosem Leben
zeigt sich in der klaren Abgrenzung etwas Neues, das die Bevolkerung bereitwillig und
unter tatkrdftiger Vermittlung der Obrigkeit aufnahm. Der Niirnberger Rat nutzte die
neu erstarkte Rolle der Prediger,”® um die humanistischen und dann auch
reformatorischen Ideen zu verbreiten. Dem Rat kam dabei entgegen, dass Stadt- und
Kirchengemeinde im Niirnberg des 16. Jahrhunderts faktisch identisch waren. Er
begriindete seine Einmischung in den kirchlichen Verantwortungsbereich damit, dass er

als von Gott eingesetzte Obrigkeit nicht nur fiir das leibliche und irdische Wohl
der Biirgerschaft, sondern auch und vornehmlich fiir deren Seelenheil
verantwortlich sei und iiber die Wahrnehmung dieser »cura religionis« vor dem
gottlichen Richter Rechenschaft ablegen miisse. (Hamm: Die Reformation in
Niirnberg, Sp. 857)

Dabei musste auf das erneute Erstarken der alten Riten achtgegeben werden, denn so
einleuchtend die neue Lehre war, so lebendig blieben alte Gebrduche, wenn &dufere
Unsicherheiten nach bewihrten Wegen zum Seelenheil suchen lieBen. Der Rat hatte

sich schon lange vor 1525 darum bemiiht, seine Autonomie auf den kirchlichen Bereich

7 Vgl. Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 80f.

® Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 861. Zu den Hauptabschnitten der Niirnberger Reformation, vgl.

auch Seebal}: Die Reformation in Niirnberg, S. 252f.
7 Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 862.
% Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 862.

81 Als Maria verheiratet werden soll, gibt sie den Priestern zu verstehen, das sie got het gehaissent in rainikait ze
leben, vnd dar vmb so moht sy kainen man genemen. Do sprachen die prister des tempels vnd ir freunt zu ir:
>Maria, das mag nit gesein, das du magt peleibest, wan es ist von got also geseczet, das in dem geslecht von
Israhel alle junckfrawen man schullen nemen.< [...] Da ontwort Maira vnd sprach: >Got bewert die menschen in
der keiischkait, wie er woll von in gelobet werden.« |...] [>|Dar vmb hab ich mir vestigleich in mein hercz geseczt,

das ich mein keusch behalten wil vnd das kain man mein nimer gewaltig werd.< (16.28-17.13)
%2 Vgl. Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 863.
30



auszudehnen, was ihm (u.a. weil Niirnberg nie Bischofsitz gewesen ist, sondern zum
Bistum Bamberg gehorte) so gut gelungen war, dass schon vor der Reformation de facto
in Niirnberg ein landesherrliches Kirchenregime etabliert war, das nur noch durch

reformatorische Grundsitze bestitigt wurde.®

Man darf, wie oben schon angesprochen, nicht {ibersehen, dass humanistisches
Denken und intensive spatmittelalterliche Frommigkeit sehr gut zusammengingen. Die
Kritik an Kirche und Theologie hie3 keineswegs Sékularisierung im modernen Sinne,
ebenso wenig wie gelebte Frommigkeit mit Verzicht auf (akademische) Bildung
gleichzusetzen ist. Auch ohne eigene Universitit und mit einer kaufménnischen
Fiihrungsschicht war Niirnberg die Heimat vieler (zumeist in Italien ausgebildeter)
Akademiker, die humanistische Kritik in die 6ffentliche Diskussion einbrachten, gegen
die Scholastik kidimpften (Stichwort Reuchlinstreit) und ganz allgemein ,,weite Teile der
Bevolkerung an die Reflexion iiber kirchliche Zustinde® gewdhnten.®® In Niirnberg
entstand die Sodalitas Staupitiana, die groBlen Einfluss auf die offentliche Meinung
hatte, neueste theologische Literatur in der Stadt rezipierte und sich spiter Sodalitas
Martiniana nannte, ihr gehorten viele namhafte Biirger an: Anton Tucher, Hieronymus
Holzschuher, Martin und Endres Tucher, Christoph und Sigmund Fiirer, Hieronymus
Baumgartner, Caspar Niitzel, Hieronymus Ebner, Albrecht Diirer, u.a.% Es entwickelten
sich gute Beziehungen zu Wittenberg (z.B. iiber Wenzeslaus Linck, der als Prediger
nach Niirnberg versetzt wurde).*® Durch Briefkontakte mit Luther selbst (iiber Christoph
Scheurl) und an den kurfiirstlichen Hof in Sachsen (iiber Anton Tucher) bekamen die
Niirnberger die Lutherschriften sehr schnell und trugen (teilweise durch
Ubersetzungstiitigkeit) zur raschen Verbreitung seiner Schriften bei.®” Die Niirnberger
nahmen Luthers Meinungen als die eines humanistisch-frommen Gleichgesinnten auf;

so fasste die Reformation Fuf} auch mithilfe einer Frommigkeit, die sie spéter verwarf.

% Vgl. Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 81f. Vgl. auch Seeba: Die
Reformation in Niirnberg, S. 264f.

% Vgl. Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 82f.; Zitat S. 83. Zu Niirnberg
als Bildungsstandort, vgl. Lepper: Wo die Meistersinger das Lesen lernten, S. 127-131.

% Vgl. Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 84. Vgl. Sehling: Die
evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, S. 16: 1516 Griindung eines Religiosen Ménnerkreises:
Societas Staupitziana nach einem Besuch von Staupitz, 1517 Umbenennung in Societas Augustiana nach der
Versetzung von Wenzeslaus Linck ans Niirnberger Kloster und nachdem Luther 1518 auf seiner Heimreise aus
Augsburg in Niirnberg zu Besuch gewesen war: Sodalitas Martiniana.

% Vgl. Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 84f. Vgl. auch Hamm:
Reichsstiddtischer Humanismus in Niirnberg, S. 165: Frommigkeit des Alltags und Klosterhumanismus. Auch der
in dieser Arbeit mit Texten vertretene Veit Dietrich brachte eine wittenbergische Prigung mit.

% Vgl. Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 85. Vgl. zu den tragenden
Personlichkeiten innerhalb der stidtischen Reformation auch Seeball: Die Reformation in Niirnberg, S. 253-257.

31



Ebenfalls die ganz praktisch ausgerichtete, spatmittelalterliche Sorge um das eigene
Seelenheil bedingte im humanistisch gepridgten, gebildeten Milieu den Erfolg der
Reformation einige Zeit lang: ,,Caspar Niitzel und Hieronymus Ebner gaben ihre
Tochter ins Klarakloster und letzterer liel 1524 [!] fiir sich und seine Familie einen
AblaBbrief ausstellen.“®® Obwohl also die Niirnberger so friih in Kontakt mit Luthers
Kritik am Ablass kamen, bewahrten sie die Praxis noch einige Zeit bei. Es zeigt sich
daran, wie anachronistisch die Vermutung ist, von der verbreiteten Kirchen- und
Kleruskritik auf Kirchen- und Klerusablehnung oder mangelnde Frommigkeit zu
schlieen, im Gegenteil stand dahinter ein leidenschaftliches Interesse und ein Wille zur
religivsen Teilhabe.® Die geistesgeschichtlichen Vorginge sollten nicht vergessen
lassen, dass die Reformation eine juristische und politische Seite hatte. Die Niirnberger
setzten sich teilweise auch auf dieser Ebene fiir Luther ein und Willibald Pirckheimers
Name taucht 1520 in der Bannandrohungsbulle gegen Luther auf.”® Allerdings dauerte
es wegen der Bemithung der Reichsstadt Niirnberg um gute Beziehungen zum Kaiser
noch einige Jahre voll vorsichtigen Taktierens, bis die Reformation endgiiltig
durchgefiihrt wurde. Erst nachdem Reichskammergericht und Reichsregiment nach
Esslingen verlegt wurden, entspannte sich die Lage fiir den Niirnberger Rat, und im
Friithjahr 1525 bekannte Niirnberg sich ganz offiziell zu Luther.”' In den Anfingen war
die Niirnberger Reformation damit weniger eine ,Ratsreformation® als vielmehr eine
,Reformation von unten‘, genauer eine von ,,Predigern* und ,,Flugschriftenverfassern
wie z.B. Spengler, ,,mobilisierte Gemeindereformation, die den Rat [...] unter Druck
setzte[.]“92 Die Herren des Rats standen allerdings iiberwiegend schon vorher auf
Luthers Seite.”> Und: ,INachdem sich der Rat allerdings erst einmal auf den Weg der
Neuordnung des Gottesdienstes eingelassen hatte, ergriff er immer stirker die Ziigel der
Reformation und zog sie in seine obrigkeitliche Regie[.]*** Er setzte zielstrebig die
MaBnahmen durch, die im Sinne der neuen Lehre notig waren, v.a. eine einheitliche

Gottesdienstordnung, ein Verbot antilutherischer Schriften und die Eingliederung der

88 Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 85, Anm. 17.

% Vgl. Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 858. ,,Auffallend ist dabei die wachsende religiose Miindigkeit
der Laien und Laienfrauen® (ebd.).

% Vgl. Holzberg: Willibald Pirckheimer, S. 159.

' Vgl. Pfeiffer: Entscheidung zur Reformation, S. 153.

%2 Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 867.

% Vgl. Seebaf: Der Niirnberger Rat und das Religionsgesprich vom Mirz 1525, S. 483.

% Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 867.

32



Kleriker in die Biirgergemeinschaft.” Jedoch erreichten die Verinderungen nicht alle
Menschen des Stadtgebiets: ,,Die Dominikaner und Barfiisser mit den dazu gehdrenden
Frauenkl6stern St. Klara und St. Katharina verharrten beim alten Glauben.“*® Dass die
Frauenkl6ster nicht sofort aufgelost wurden, bildet einen interessanten lebensweltlichen
Hintergrund fiir diese Arbeit. Denn dieser Umstand ldsst annehmen, dass die zeitlich
recht weit auseinanderliegenden Teile des bearbeiteten Textkorpus, das Marienbuch aus
dem frithen 15. Jahrhundert und die anderen Texte aus dem 16. Jahrhundert, zur
gleichen Zeit in zwei parallel in Niirnberg existierenden Gruppen rezipiert wurden. Und
blickt man auf die Langlebigkeit altglaubiger Briauche und die engen familidren
Beziehungen innerhalb der Oberschicht, ldsst sich kaum von ,Briichen‘ reden. Auch
wenn die oben genannten reformatorischen Maflnahmen eine klare Abwendung vom
bisherigen System darstellen, ist eine solche weder in der gelebten Frommigkeit noch in
literarischen Werken an jeder Stelle nachzuweisen. Es ist gerade mit Blick auf die sehr
emotional und personlich gefarbte Marienverehrung wichtig anzuerkennen, dass man
der in Literatur kreativ gedullerten, gelebten und gefiihlten Religiositit mit der
Postulierung ,klarer Entscheidungen‘ und krasser Briiche mitunter nicht gerecht werden
kann.

Ein Beispiel verdeutlicht das: In Niirnberg gab es keinen reformatorischen
Bildersturm.”’” Der Niirnberger Rat ging sehr gemiBigt bei der Einfiihrung der
Reformation vor und das Ausbleiben des Bildersturms ist beispielshaft dafiir, wie einige
Elemente des alten Kultes in einer Hochburg des jungen Protestantismus bewahrt
wurden. Der Opposition aus Patrizierkreisen (z.B. Pirckheimer und seine Abkehr von
Luther) gegen ein zu entschiedenes Vorgehen bei der Verwirklichung der Reformation
wurde nachgegeben.” Diese Gegenstimmen schienen den Rat weniger zu bedrohen als
radikal-reformatorische Sympathien in der Bevolkerung, z.B. in Niirnberg

untergetauchte Taufer oder Thomas Miintzer und Karlstadt, die ihre Ideen in der Stadt

» Vgl. Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 89. Zu den reformatorischen
Verdnderungen und dem Aufbau des Kirchenwesens zwischen 1525 und 1533, vgl. Seebal3: Die Reformation in

Niirnberg, S. 262-264.

% Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 89. Zur Situation der Kloster, vgl.
auch Pfeiffer: Entscheidung zur Reformation, S. 152-154. Und zur chancenlosen Position der Kloster beim

Religionsgesprich, vgl. Seebali: Der Niirnberger Rat und das Religionsgespriach vom Mirz 1525, S. 483f.

7 Diese Besonderheit der Niirnberger Reformation gab einen thematischen AnstoB fiir die vorliegende Arbeit

und verdient nicht nur deshalb Aufmerksamkeit.

% Vgl. Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 92f.; zu Pirckheimer S. 92,

Anm. 37.
33



verbreiteten, gegen die strenger vorgegangen wurde.” Den gemiBigten Einwinden
(insbesondere der Oberschicht) wurde Verstindnis entgegen gebracht, solange
bestimmte reformatorische Grundwerte als gesetzt anerkannt wurden.'® Im Zuge dessen
wurde das ,,obrigkeitlich angeordnete[] Entfernen religioser Bildwerke aus den Kirchen,
wie es planméBig etwa in Ziirich, StraBburg und Ulm vorgenommen wurde*, abgelehnt,
und das galt sogar fiir ,,die Entfernung solcher Bilder, die einen offenkundigen Bezug

zur altgldubigen Heiligenverehrung hatten. '’

Die kirchenhistorische Erkldarung des
Ausbleibens eines Niirnberger Bildersturms fillt daher beinahe lapidar aus:

Die Kirchenbilder waren groBtenteils von Patriziern gestiftet worden. Die
Familientradition war den Ratsherren offensichtlich wichtiger als ein
bilderstiirmerisches Vorgehen gegen den alten Kult. Entscheidend war fiir sie,
dass mit den Bildern kein Kult mehr getrieben wurde, dass die Bilder also keine
Macht mehr iiber die Seelen der Glidubigen hatten. Das war eine typisch
lutherische Einstellung. Als der Rat 1529 bemerkte, dass das schwarze Marienbild
in der Frauenkirche am Markt Anlass zur »Abgotterei« gab, liel er es sofort
entfernen. (Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 872)'"*

Festzuhalten bleibt, dass trotz Verschonung der Bilder in Kirchen, nicht jedes
Marienbild an seinem angestammten Ort verbleiben konnte, aber ein Verbleiben scheint
auch nicht automatisch als ein Riickfall in alte Sitten oder als Verfiihrung zur
,»Abgotterei” gewertet worden zu sein. Wo dies geschieht, verschwindet Maria, wo
nicht, darf sie bleiben. Der Rosenkranz entwickelte sich in der Zeit der Selbstfindung
der Konfessionen zu einem ,Parteizeichen‘ des Katholizismus und andernorts reichte
schon dieses marianische Accessoire aus, um reformatorische Polemik und
Bilderstiirme auszuldsen, nicht so in Niirnberg. Der Englische Gruf, ,.die imposante
Darstellung der Verkiindigung des Engels an Maria mit seinem rahmenden Kranz aus
50 Rosen und sieben Medaillons“'® hing (mit kurzen Unterbrechungen) und hiingt bis

heute in der Niirnberger Lorenzkirche.

Abschliefend eine kurze Bemerkung zum ,judenfreien‘ Niirnberg. Die Stadt hatte

1498/99 alle Juden vertrieben und diese Einwohnergruppe fehlte in der Stadt bis weit

% Zur Niirnberger Auseinandersetzung mit unterschiedlichen, auch radikaleren Stromungen der Reformation

1524/25 vgl. Vogler: Niirnberg 1524/25.

1% Martin Brecht sieht in Luther den gedanklichen Ausgangspunkt jeder innerreformatorischen Strémung, als
,wesentliche Gemeinsamkeit* der reformatorischen Theologie bezeichnet er die ,,Lehre von der Rechtfertigung
allein aus dem Glauben®. (Brecht: Theologie oder Theologien der Reformation?, S. 115-117; Zitate S. 116) Fiir
die Nirnberger Biirgerschaft war insbesondere das Abendmahl in beiderlei Gestalt und das Priestertum aller
Getauften wichtige zentrale Elementer ,ihrer Reformation, vgl. Dehnert: Freiheit, Ordnung und Gemeinwohl,

S.57.
"' yol. Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 872; Zitate ebd.
192 yol. auch Oelke: "Da klappern die Steinn... und das Maul plappert", S. 114f.
19 Oelke: "Da klappern die Steinn... und das Maul plappert”, S. 114f.
34



ins 19. Jahrhundert hinein.'™ Es ist durchaus moglich, dass gerade deshalb im
vorliegenden Textkorpus verhdltnismédig wenig Polemik gegen Juden bzw.
offensichtlicher Judenhass gefunden werden kann. Wahrscheinlicher ist jedoch, dass die
Aussparung der Literatur zu Marienwundern und -legenden dazu beitrigt, dieser Arbeit
die iiberméBige Prasentation von Judenhass zu ersparen. Juden und Jiidinnen werden
hiufig in marianischen Texten als Marienschinder, als zu Bekehrende oder in anderer
Art diffamierend dargestellt. Allein der Blick in die Registerbinde des ,Repertorium der

‘" zu marianischen Stichworten geniigt, um das

Sangspriiche und Meisterlieder
festzustellen. Als Gegenspieler der hilfreichen, liebevollen und tugendhaften Maria
erscheinen die Juden und Jiidinnen besonders bose und grausam. Die Marientexte tragen
damit den Makel, die christliche Gemeinschaft gegen die jiidischen Gemeinden
aufgehetzt zu haben bzw. sind trauriges Beispiel fiir die tiefen Wurzeln des
Antisemitismus.'” Nicht einmal die Maria zugeschriebene versshnende Funktion und
ihre in manchen Texten ausfiihrlich beschriebene Hinwendung zu Jiidinnen'”’ ILisst
irgendeine Art von interreligioser Verstindigung zu, denn letztlich lassen die
christlichen Texte die jiidische nicht neben der eigenen Religion gelten. Es wird noch
hidufig zu sprechen sein vom ,problematischen Potenzial® Marias, aber die
judenfeindliche Tendenz der Marienliteratur steht mit der reformatorischen Ablehnung
der Marianik in keinem Zusammenhang. Sie ist vielmehr auf allen Seiten der

Kirchenspaltung zu finden, im historischen Kontext zu bedenken und mit ein Grund,

hinter die Oberfldche der Marienverehrung und der dazugehorigen Literatur zu blicken.

2.2 Das literarische Niirnberg der Reformationszeit, Hans Sachs und der
Meistergesang

In einer wohlhabenden Stadt wie Niirnberg mit vielen ansdssigen Druckern wurde
Literatur einer breiteren Masse zugédnglich und mit der zunehmenden Verbreitung der

Lesefdhigkeit entstanden immer mehr private Bibliotheken, auflerhalb der Kloster und

104 ,.Mittelalterliche Formen der Pluralitit der Einwohnerschaft — Laien, Kleriker, Ordensleute, Angehorige der
Dritten Orden und Beginen, Christen und Juden — sind [in Niirnberg] einer frithneuzeitlich-konfessionellen
Homogenisierung und »normativen Zentrierung« gewichen* (Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. §70).

19 Brunner/u.a.: Repertorium der Sangspriiche und Meisterlieder des 12. bis 18. Jahrhunderts. = RSM.
Registerbiande: Bd. 14-16.

1% Gleiches gilt fiir Passionsspiele, in denen die jiidische Bevolkerung Jerusalems als fiir Jesu Tod
verantwortlich dargestellt wird.

97 Im Register des RSM finden sich beispielsweise eine Vielzahl an Texten aufgefiihrt, die das Thema ,Rettung
einer Jiidin durch Maria‘ behandeln.

35



198 Wie schon erwihnt, hatte Luther seit 1518 in

der Hauser humanistischer Gelehrter.
Niirnberg personliche Bewunderer in der Sodalitas Martiniana, die aus einem religiosen
Minnerkreis um Staupitz hervorging. ,.Das intensive personliche und institutionelle
Kommunikationsnetz zwischen Niirnberg und Wittenberg machte es moglich, dass in
keiner Stadt die Schriften Luthers so schnell bekannt wurden wie an der Pegnitz.“'"’
Luther selbst besuchte Niirnberg 1518 zweimal auf seiner Hin- und Riickreise zur
Begegnung mit Thomas Cajetan in Augsburg und hinterlie offenbar einen bleibenden
Eindruck.''® Niirnberg war damit von Anfang an durch persénliche Kontakte mit Luther
und Wittenberg verbunden, wobei besonders bemerkenswert ist, dass wichtige

kirchliche Amter an Lutherfreunde und -schiiler gingen.111

Einer der wichtigsten
Antreiber der Reformation in Niirnberg war Andreas Osiander, der durch seine
Predigten das Stimmungsbild in der Bevolkerung, durch seine beratende Funktion den
Rat und durch seine Mitarbeit die Kirchenordnung von 1533 maBgeblich beeinflusste.''*
Literarisch war er durch diese oOffentlichen Aktivititen weniger aktiv als der
unbekanntere St. Sebalder Prediger Veit Dietrich; dessen Hauspostille war eine lange
Rezeptionsgeschichte beschieden und kleinere Abschnitte daraus und aus seinem
Agendbiichlein sind in dieser Arbeit zu betrachten.'"” Trotz der mehrheitlich
lutherfreundlichen Grundhalltung114 lasst sich bspw. an der Familie Pirckheimer gut
zeigen, dass es in Niirnberg auch andere Stimmen gab und manche altgldubigen
Tendenzen im lutherischen Milieu weitergefithrt wurden bzw. eine Parteinahme fiir
Luther gerade mit humanistischem Hintergrund nicht unbedingt endgiiltig sein musste.
Willibald Pirckheimer, ,,Niirnberger Ratsherr und bedeutender Humanist, der Luthers

Gegner Eck satirisch verspottet hatte, [hat] sich aber 1523 bereits wieder aus

Enttauschung iiber die bildungsfeindlichen Tendenzen der Reformation von dieser*

"% Vgl. Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 122f. Bei Lesting-Buermann
findet sich eine Auflistung Niirnberger Drucke, die, ohne Vollstindigkeit zu beanspruchen, einen guten Einblick
gibt in die Texte, die dem Niirnberger Publikum zur Verfiigung standen, vgl. Lesting-Buermann: Reformation
und literarisches Leben in Niirnberg, S. 111-116. Zur Wechselwirkung zwischen dem Lebensraum Stadt und der
in ihr entstehenden und rezipierten Literatur vgl. auch Kleinschmidt: Stadt und Literatur in der frithen Neuzeit.
"% Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 860.
"% yol. Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 860.
"' Eine Liste findet sich bei: Sehling: Die evangelischen Kirchenordnungen des X V1. Jahrhunderts, S. 16f.
"2 ygl. SeebaB: Die Reformation in Niirnberg, S. 262f. und Lesting-Buermann: Reformation und literarisches
Leben in Niirnberg, S. 152-156.
'3 Vgl. Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 156f. Text Hauspostille s.
Dietrich: M. Veit Dietrich's Haus-Postille, das ist: Predigten iiber alle Sonn- und Festtags-Evangelien, sowie
tiber die Leidensgeschichte Christi und WA 52, 1ff.; Text Agendbiichlein s. Sehling: Die evangelischen
Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, S. 481ff.
"% vgl. Kemper: Deutsche Lyrik der friithen Neuzeit, S. 252f.

36



distanziert.!"> Blickt man auf die Protagonisten der Reformation, werden Jahreszahlen
zu individuellen Wegmarken, iiber die ein Geschichtsverstindnis, das sich rein auf die
Datierung der ,groBen‘ Ereignisse stiitzt, zu hinterfragen ist. Zu den
,bildungsfeindlichen Tendenzen* der Reformation ist zu sagen, dass in scheinbarem
Widerspruch dazu es zu einem Allgemeinplatz der Reformationsforschung gehort, dass
gerade die Reformation die flichendeckende Bildung von Kindern forderte und
forderte.''® Auch die Veroffentlichung der Reformationsdialoge von Hans Sachs, der
darin ,,als einer der ersten die Form des lateinischen Humanistendialogs zugunsten der
Reformation auf lebendige, volksnahe Weise ins Deutsche iibertrug[,]*!'” implizieren
ein Interesse daran, dem Publikum humanistische Bildung nédherzubringen. Bei dieser
,,volksnahe[n]* Vermittlung war aber immer eine gewisse Elementarisierung von Noten,
die gewisse ,Qualitdtsverluste® mit sich bringt. Die von der Reformation angestrebte Art
von Massenbildung scheint Pirckheimers Vorstellung von ,wertvoller* Bildung nicht
entsprochen zu haben.''® Aber obwohl es auch solche persénlichen Entscheidungen
gegen Luther gab, ldsst sich sagen:

Niirnberg wurde in der reformatorischen Bewegung geradezu eine AufBenstelle
Luthers und Wittenbergs. [...] Nirgend sonst wurde, was sich in Luther durchrang
und klérte, so schnell, so tief und so tatbereit miterlebt und aufgenommen.
(Sehling: Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, S. 15)

Eine solche ,tatbereite Aufnahme‘, die sich im rezipierenden Produzieren von
reformatorischer Literatur duflert, findet sich im Schaffen des angesprochenen Veit
Dietrich (1506-1549), der teilweise stark bearbeitete Luthertexte in seiner Hauspostille
herausgab.'"” Wohl gerade wegen solcher Anhinger, die eine geistige Nihe zu
Wittenberg sicherstellten, sah Luther in Niirnberg ein Vorbild.'? Prediger und
Ratsschreiber (ein weiteres Beispiel ist Lazarus Spengler) waren, neben der literarischen
GrofBe Hans Sachs, die einflussreichsten Autoren der Reformation in Niirnberg, weil sie
die Moglichkeit erkannten (und nutzten), durch gedruckte Predigten und Flugschriften

auf die offentliche Meinung zu wirken. Das allgemeine Selbstbewusstsein der Autoren

"> Kemper: Deutsche Lyrik der frithen Neuzeit, S. 253. Vgl. zu Pirckheimers Abkehr von der Reformation auch
Holzberg: Willibald Pirckheimer, S. 161f.
" 7Zu Luthers Auseinandersetzungen mit dem mittelalterlichen Bildungssystem sowie zu seiner
bildungsreformerischen Grundeinstellung vgl. Wriedt: Bildung.
""" Kemper: Deutsche Lyrik der frithen Neuzeit, S. 253.
'8 ygl. zu Pirckheimers Leben und humanistischem Wirken Holzberg: Willibald Pirckheimer, S. 149ff.
"9 Der gesamte Text ist zu finden in WA 52, 1ff. Diese Arbeit verwendet die Edition von Miiller und geht nur
auf die Musterpredigt zum ersten Sonntag nach Epiphanias ein: Dietrich: M. Veit Dietrich's Haus-Postille, das
ist: Predigten iiber alle Sonn- und Festtags-Evangelien, sowie iiber die Leidensgeschichte Christi, S. 49-55. Vgl.
zur Hauspostille Zschoch: Predigten, S. 317.
120 yol. Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 871.

37



wuchs, bzw. man miisste vielleicht zutreffender sagen, es dnderte sich das Selbstbild der
Autoren und der Boden, auf dem sich ihr Selbstbewusstsein griindete. Sich in eine lange
Traditionskette einzureihen wird nebensdchlicher. Man veroffentlichte nicht mehr
anonym, sondern betrachtete das literarische Werk als ,,ein individueller Schopfungsakt,
der zur Verbreitung personlicher Gedanken diente[.]*'*! Lesting-Buermann fiihrt dies
zuriick auf den reformatorischen Aufruf, sich anhand der biblischen Schriften in eigener
Lektiire eine Meinung zu bilden:

Erst dieser ProzeB3 berechtigte den Autor, sein Werk als individuelles
Gedankengut zu proklamieren und 16ste die Fiille des sich allerdings affirmativ an
Luther anlehnenden Schrifttums aus, bis die weltliche Obrigkeit, die die Rolle der
alten Kirche als Ordnungsfaktor iibernahm, neue Grenzen setzte. (Lesting-
Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 134)

Das sola scriptura und die Aufwertung der Laien im Priestertum aller Getauften in
dieser Weise engzufilhren mit Autoren(selbst)bewusstsein ist natiirlich verkiirzend,
jedoch bedenkenswert. Die theologische Aufwertung der individuellen Bibellektiire und
die volkssprachigen und damit nachvollziehbaren Exegesen, die nicht nur auf
theologischem Wissen, sondern priméir auf der Arbeit am Bibeltext fuen, wirken in die
Literatur(produktion) hinein. Die Niirnberger Autoren tun es Luther gleich, und ihre
Texte verhandeln theologische Sachverhalte vor dem Hintergrund des Bibeltextes,
durchaus mit eigenem Standpunkt. In dieser Arbeit bildet Luthers Rhetorik mit ihrem
wohldurchdachten = Metaphernreichtum  die  Nahtstelle zwischen theologie-
geschichtlichen Wandlungen und der davon beeinflussten Literatur, indem die
Luthertexte im Bewusstsein ihres kirchenhistorischen Quellenwerts als Primirliteratur

behandelt werden.

. . . . 122
Die meisten in dieser Arbeit besprochenen Texte stammen von Hans Sachs. " I

n
seinem  Werk trifft sich  Reformatorisches und (zeitlich  verstanden)
Vorreformatorisches. Es liegt nahe, anzunehmen, dass man am Beispiel seiner
Meisterlieder das ,Verschwinden Marias® sichtbar machen kann. Sachs wurde am
5.11.1494 in Niirnberg geboren und besuchte zwischen 1501 und 1509 eine stidtische
Lateinschule, was fiir einen Sohn wohlhabender Handwerker nicht selbstverstindlich,

aber auch nicht auBBergewohnlich war, da eine Grundbildung als sehr wiinschenswert

12! yol. Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 133; Zitat ebd.
'22 Einen umfassenden Uberblick bietet Niklas Holzbergs ,Hans-Sachs-Bibliographie‘. Vgl. dazu auch Ders.:
Nachtrag zur Hans-Sachs-Bibliographie. Holzberg stellt die Weiterfithrung seiner Bibliographie zum Download
bereit: http://niklasholzberg.com/Homepage/Bibliographien.html [Abrufdatum: 27.9.2018]

38



erachtet wurde.'”®> Von 1509 bis 1511 dauerte seine Schuhmacherlehre, anschlieBend
folgte die (bis heute in manchen Gebieten unter Handwerkern traditionelle)
Wanderschaft als Geselle, bei der er u.a. in Miinchen, Wiirzburg und Frankfurt
arbeitete.'** Ab 1516 lebte er wieder in Niirnberg, erwarb 1517 das Meisterrecht, 1519
heiratete er Kunigunde Creutzer und iibernahm das Elternhaus in der Kotgasse
(heute: Brunnengasse). Dort lebte seine Familie bis er 1542 ein Haus in der Spitalgasse
kaufte, wobei dies nicht seine einzigen Immobiliengeschifte waren und die finanzielle
Situation seiner Familie scheint durchweg komfortabel gewesen zu sein.'”> 1560 starb
Kunigunde, 1561 folgte seine zweite Ehe mit Barbara Endres geb. Harscher, einer 27
jdhrige Witwe mit sechs Kindern. Alle seine eigenen Kinder hatte Hans Sachs iiberlebt,

als er am 19.1.1576 in Niirnberg starb.'*

Fiir die literaturwissenschaftliche Forschung ist Sachs bedeutsam, weil er schon zu
Lebzeiten ein sehr erfolgreicher, dulerst produktiver Schriftsteller war. Er betitigte sich
literarisch sehr vielseitig: Aufler einem Prosaroman findet sich beinahe jede
zeitgenossisch verbreitete Gattung127 in seinem Werk; und seine Texte sind durch seine
eigene Schreibtitigkeit gut iiberliefert. Insgesamt umfasst das Werk von Hans Sachs
mehr als 6000 Dichtungen, die sich grob in strophische Dichtung und Reimpaardichtung
gliedern lassen. Darunter sind etwas weniger als 4300 Meisterlieder, wobei iiber die

128 Hinzu kommen ca.

genaue Anzahl von Sachs’ Meisterliedern Unsicherheit herrscht.
70 volkstiimliche Lieder (groBtenteils verloren), 1700 bis 1900 Spruchgedichte, um die
130 Komddien und Tragodien, 85 Fastnachtspiele und 7 Prosadialoge. Er selbst hat

1560 ein Generalregister aller seiner Werke angelegt.'” Seine strophische Dichtung

12 ygl. Lepper: Wo die Meistersinger das Lesen lernten, S. 134 & S. 136; Lebenslauf und Bildungsgang von

Hans Sachs ebd. S. 134-139. Zum Pflichtgefiihl der reichsstddtischen Eltern ihre Kinder lesen, schreiben und
rechnen lernen zu lassen, vgl. Endres: Sozial- und Bildungsstrukturen friankischer Reichsstidte im
Spétmittelalter und in der Frithen Neuzeit, S. 60. Bildung war ein Mittel zum sozialen Aufstieg, vgl. ebd. S. 63.
12 Zur Bedeutung der Gesellenwanderung fiir die ,,Zirkulation von Wissen* vgl. Lepper: Wo die Meistersinger
das Lesen lernten, S. 136f.; Zitat S. 137.
12 Vgl. Dehnert: Freiheit, Ordnung und Gemeinwohl, S. 65; Lebenslauf und beruflicher Werdegang von Sachs
ebd. S. 64-66.
126 _ebensdaten zu Hans Sachs finden sich u.a. auch bei Hahn: Hans Sachs, S. 408; Brunner: Hans Sachs — Sein
Bild nach 500 Jahren, S. 17; Spriewald: Literatur zwischen Horen und Lesen, S. 117f. und Stahl: Die
Meistersinger von Niirnberg, S. 264-269.
127 Wobei insbesondere die Gattungen ,Meisterlied® und ,Spruchdichtung‘, wie auch noch zu sehen sein wird,
schwer zu fassen sind. Reinhard Hahn verweist auf die Notwendigkeit den ,Funktions- und
Wirkungszusammenhang® (Sachs: Das handschriftliche Generalregister des Hans Sachs, S. 10) immer zu
beriicksichtigen.
128 Vgl. Dehnert: Freiheit, Ordnung und Gemeinwohl, S. 61f.
'* Eine Reprintausgabe nach dem Autograph von 1560 bietet Sachs: Das handschriftliche Generalregister des
Hans Sachs, S. 5-18 Einfithrung von Reinhard Hahn, zum Umfang des Werkes vgl. ebd. S. 12. Zum Werk, vgl.
auch Stahl: Die Meistersinger von Niirnberg, S. 266f.

39



besteht zum grofen Teil aus Meisterlieddichtung, in die er vom Leineweber Lienhard
Nunnenbeck'*® eingefiihrt wurde, sie ist grundsitzlich fiir den gesungenen Vortrag
bestimmt. Zur Reimpaardichtung oder Spruchdichtung gehoren viele verschiedene
Texte vom kurzen Spruch bis hin zum Drama, im engeren Sinn bezeichnet man die
nichtdramatischen, epischen und paargereimten Gedichte als Spruchgedichte.
AuBerdem verfasste Sachs sieben Prosadialoge von denen sechs iiberliefert sind und die
sich nicht in das grobe Schema (strophische oder Reimpaardichtung) eingliedern lassen.
Vier der Dialoge befassen sich mit reformatorischen Themen und leisteten einen

wirksamen Beitrag zur Verbreitung lutherischer Ideen.'?!

In der einschldgigen Literatur wird hdufig Sachs’ Schaffenspause zwischen 1520
und 1523 erwihnt und unterschiedlich gedeutet. Darauf soll kurz eingegangen werden,
um danach eine solche literatursoziologische Anndherung an Sachs nicht weiter zu
verfolgen.'** Exemplarisch zitiere ich Hans-Georg Kemper:

Die Reformation wurde auch fiir den frischgebackenen Handwerksmeister [Hans
Sachs, J.S.] zum lebensbestimmenden Ereignis. Seit 1520 beschiftigte er sich so
intensiv mit Luthers Anliegen, dafl seine poetische Produktion fiir drei Jahre
vollig verstummte. 1522 bereits besal3 er immerhin 40 Schriften des Reformators
und seiner Anhinger, und 1523 schrieb er das Meisterlied >Das Walt got<, das er
noch im selben Jahr zum Spruchgedicht >Die Wittenbergisch Nachtigall<
umarbeitete und im Druck ausgehen lie: unter eigenem Namen und zwei Jahre
vor Einfiihrung der Reformation in seiner Heimatstadt. (Kemper: Deutsche Lyrik
der frithen Neuzeit, S. 252)'%

Kemper argumentiert hier fiir die Jahre zwischen 1520 und 1523 #hnlich wie Gerald H.

Seufert.'**

Dass es jedoch schwierig ist solche biographischen Riickschliisse zu ziehen,
zeigt sich m.E. schon allein daran, dass diese Schaffenspause zwar in einigen
Publikationen Erwidhnung findet, aber sich der Schluss, die intensive Beschéaftigung mit
Luther sei der Grund dafiir, lediglich auf eine Notiz von Sachs selbst griindet.'* Sachs

vermerkt darin, er habe im Jahr 1522 schon 40 Lutherschriften besessen und zum

1 Zu Nunnenbeck vgl. Stahl: Die Meistersinger von Niirnberg, S. 250 und umfassend Klesatschke: Lienhard
Nunnenbeck: Die Meisterlieder und der Spruch.
B! yol. zum Werk von Hans Sachs: Hahn: Hans Sachs, S. 410-415. Zur reformatorischen Ausrichtung seines
Werks, vgl. Spriewald: Der Biirger ergreift das Wort, S. 118ff. Und Brunner: Meistergesang und Reformation.
2 Eine solche Arbeitsweise findet sich bei Stahl: Die Meistersinger von Niirnberg. Und speziell auf Sachs
Lieddichtung angewendet bei Feuerstein: Derhalb stet es so uebel Icz fast in allem regiment.
'3 Beide erwihnten Werke, sowie seine Reformationsdialoge sind gut greifbar in Sachs: Die Wittenbergisch
Nachtigall.
1 yal. Sachs: Die Wittenbergisch Nachtigall, S. 167.
" Vgl. z.B. Sachs: Das handschriftliche Generalregister des Hans Sachs, S. 11. Und Spriewald: Der Biirger
ergreift das Wort, S. 1911, vgl. auch S. 1925, Anm. 7 zu S. 1911.

40



Nutzen seiner Mitmenschen zusammenbinden lassen.'*® Frieder Schanze versucht eine
dhnlich definitive Deutung wie Kemper und Seufert, aber in Richtung der
Gattungsgeschichte von Sangspruchdichtung und Meistergesang. Er nimmt an, dass
Sachs in dieser Schaffenspause mit dem Meistergesang ginzlich brach und ihn danach
als ,nachreformatorischen‘ Meistergesang wieder aufnahm.”” In der ,INeubestimmung
des thematischen Zentrums der meisterlichen Kunstausiibung* bricht der Meistergesang
mit der zuvor gepflegten Tradition und verschreibt sich ganz reformatorischen
Themen."*® Schanze sieht also in diesen drei Jahren den Wandlungspunkt der Gattung
,Meisterlied* und schreibt Sachs zu, diesen Wandel herbeigefiihrt zu haben. Martin
Arnold bietet eine umsichtige Anndherung an die Zeit zwischen 1520 und 1523 im
Leben und Werk von Sachs, indem er den gesamten zeitlichen Kontext mit einbezieht

139 Dass Sachs sich intensiv in dieser Zeit mit

sowie an Sachs’ familidre Situation denkt.
Luther beschiftigt hat, ist mit einiger Sicherheit anzunehmen, aber dass gerade deshalb
seine literarische Produktion zum Erliegen kam, kann nicht mit letzter Sicherheit
angenommen werden. Ebenso wenig kann mit Sicherheit angenommen werden, dass er
sich nicht mehr in der Meistersingergesellschaft engagierte, ist doch das Meisterlied
selbst primér das vorgetragene Lied und erst in einem zweiten Schritt ein geschriebener
Text. Dass ein Wandel stattfindet im Werk von Sachs und anderer Meistersinger ist
iiberdeutlich, ein kiinstlerischer ,,Stillstalnd“140 ist damit aber nicht zwangsldufig
gegeben. Luther traf sicher einen Nerv bei Sachs, was ich anhand der frithen
Marienlieder aufzeigen kann, aber gerade als ,,frischgebackene[r] Handwerksmeister*
und, wie ich anfiigen mochte, Ehemann und neuer Hausherr wird es auch andere Dinge
in seinem Leben gegeben haben, die seine Aufmerksamkeit fesselten. Und es muss

immer noch mit einer nicht vollstindigen Uberlieferung gerechnet werden, selbst bei

Hans Sachs — man denke nur an die eher informellen, nichtoffentlichen Zechsingen der

%% Vgl. Goetze/Keller, Bd. 25, S. 9 Sachs vermerkt in seinem Sammelband (Das erst gesamelt puch der sermon
vnd tractetlein 40 stileck) mit lutherischen Schriften: Diese puechlein habe ich Hans Sachs also gesamelt, got
vnd seinem wort zw eren vind dem nechsten zw guet ainpiinden lassen, als man zelt nach Cristi gepurt 1522 jar.
Die warheit pleibt ewiglich (ebd.). Zu Sachs’ Buchbesitz vgl. das Bibliotheksverzeichnis in Goetze/Keller Bd.
26, S. 152-156 oder fiir einen Uberblick: Lepper: Wo die Meistersinger das Lesen lernten, S. 139-141.
7 Vgl. Schanze: Meisterliche Liedkunst zwischen Heinrich von Miigeln und Hans Sachs, S. 5. Im zweiten Band
bietet Schanze ein Verzeichnis der Werke des jungen Hans Sachs.
138 Vgl. Schanze: Meisterliche Liedkunst zwischen Heinrich von Miigeln und Hans Sachs, S. 4f.; Zitat S. 4.
9 Vgl. Arnold: Handwerker als theologische Schriftsteller, S. 60-64. Arnold fiihrt nach einer Zusammenfassung
der Lebensverdnderungen von Sachs (Heirat 1519, Schuhmachermeister 1520 und Hauskauf 1522) folgendes
auf: Abkehr vom alten Glauben, belegt anhand seiner Bibliothek (ebd. S. 61), Zensurbestimmungen durch das
,Wormser Edikt‘ (ebd. S. 62), Luthers Bibeliibersetzung 1522 (ebd.) und die personliche Entwicklung von Sachs
in ihrem Zusammenhang mit der evangelischen Bewegung in Niirnberg (ebd. S. 63f.).
10 Arnold: Handwerker als theologische Schriftsteller, S. 60.

41



Meistersingergesellschaften'*! oder mdogliche private Zusammenkiinfte — kein
menschliches Leben und kreatives Arbeiten kann je als génzlich protokolliert gelten.
Sich auf biographische Spekulationen einzulassen und zu versuchen literarische Texte,
historische Ereignisse und individuelles, religioses (Er-)Leben direkt aufeinander zu
beziehen, ist reizvoll, aber prekir selbst bei bekannten und griindlich erforschten
Reformationsbiographien. Dennoch muss zum wirklichen Verstindnis der Texte der
historische Kontext, der natiirlich bis in die Vita von Autoren und Autorinnen
hineinreicht, beachtet werden. Im Falle von Sachs sind dies die von Wittenberg
ausgehende Reformation und der Niirnberger Meistergesang mit seinem
Traditionsbezug.

Wie sich Sachs im Einzelnen literarisch mit Luther und dem reformatorischen
Gedankengut auseinandersetzt, ist natiirlich kirchengeschichtlich von Interesse. Er
reflektiert die reformatorischen Ideen und eignet sie sich an. Faszinierend ist zu sehen,
dass Sachs in Bezug auf Maria dabei nicht nur auf von auflen kommende Impulse
reagiert, sondern geméil eines eigenen religiosen und intellektuellen Bediirfnisses agiert,
das sich schon in seinen fritheren Marientexten zeigt. Dass es sich dabei nicht um eine
reine  Wiedergabe lutherischer Positionen handelt, wird in der exegetischen
Herangehensweise deutlich, die das sola scriptura anzuwenden bestrebt ist. Hans Sachs

war ,ein engagierter Parteiginger Luthers'*

und sah sich ganz auf dessen
theologischer Linie, gerade weil er die von Luther betonte und geforderte religiose
Miindigkeit der Laien ernst nahm.'# ,Er unterstiitzte Luthers Aufwertung des
Laienstandes, wie der religionspropagandistische Dialog Disputation zwischen einem
Chorherren vnd Schuhmacher (1524) zeigt.“'** Literarisch riicken Wittenberg und
Niirnberg bei Hans Sachs ganz nah aneinander.

Man darf sich jedoch auch keine falschen Vorstellungen von der Nihe des
Schuhmachers zu Luther machen. Er ist keine Kopie Luthers in Kleinformat oder
Handwerkerausgabe. Rezeption Luthers bedeutet bei ihm sogleich Umformen und
Weiterdenken. (Hamm: Biirgertum und Glaube, S. 179)

Publikationstechnisch kann ,,[m]an [...] davon ausgehen, dass beide gegenseitig vom

Ruhm des anderen profitiert haben.“'*> Das literarische Werk von Hans Sachs ist

141 Vgl. Dehnert: Freiheit, Ordnung und Gemeinwohl, S. 131.

142 Bremer: Literatur der Friithen Neuzeit, S. 74.

143 Vgl. Dehnert: Freiheit, Ordnung und Gemeinwohl, S. 82-85.

'* Bremer: Literatur der Frithen Neuzeit, S. 75. Text des Dialogs findet sich in Sachs: Die Wittenbergisch
Nachtigall, S. 41-71.

145 Bremer: Literatur der Friihen Neuzeit, S. 75.

42



untrennbar mit seiner Heimatstadt Niirnberg verbunden und seine Texte hatten neben
der unterhaltenden immer auch eine informierende Funktion.'*°

In den fiir diese Arbeit ausgewihlten Texten wird zu beobachten sein, wie
Metaphern eine theologische Botschaft vermitteln und wie mit ihrer Hilfe mit dieser
Botschaft gerungen wird. Metaphern verfiigen dabei iiber eine faszinierende Freiheit
und konnen semantische Riume 6ffnen, die eine streng dogmatische Herangehensweise
vielleicht verurteilen miisste. Hans Sachs ragt vielleicht mit seiner literarischen
Produktion aus heutiger Sicht nicht unter den schreibenden Handwerkern hervor, da er
Themen bearbeitet, die dem unmittelbaren Zeitgeist entsprachen, und sich an bekannte

147

Gattungen hilt, aber ihm gelingt es gerade dadurch, populér zu schreiben. ™" Er erreicht

mit einem umfangreichen Werk ein groBes Publikum und prisentiert diesem in
einfacher Form komplexe Inhalte, die bisher der Bildungsschicht, dem Klerus und den
Akademikern vorbehalten waren — und dies vornehmlich zu Gunsten der Verbreitung
der lutherischen Lehre.'®

Einen kleinen literaturwissenschaftlichen Vorgeschmack auf Sachs’ Verwendung
von Metaphern, um theologische Uberzeugungen differenziert darzustellen, bieten

149

Ausziige aus dem Epitaph, das er zu Ehren Luthers gedichtet hat.”~ Darin lobt er den

Verstorbenen panegyrisch, ldsst die personifizierte Theologie in Gestalt einer
weillgewandeten Frau um ihn trauern und fordert sie auf, wohlgemut zu sein, weil es

noch geeignete Nachfolger Luthers gebe.

Ein weib in schnee-weissem gewand,
Theologia hoch genand.

Die stund hin zu der todten-par.

Sie wand ihr hend und raufft ir har,
Gar kldglich mit weynen durch brach,
Mit seufftzen sie anfieng und sprach:
Ach, das es miif3 erbarmen Got!

Ligst du denn yetz hier und bist tod?

146 Vgl. zum selbsterkldarten ,Nutzen‘ seiner Schriften Dehnert: Freiheit, Ordnung und Gemeinwohl, S. 79;
Brunner: Das Repertorium der Sangspriiche und Meisterlieder des 12. bis 18. Jahrhunderts, S. 5. Sowie Ders.:

Hans Sachs — Sein Bild nach 500 Jahren, S. 19.

“7'Vgl. zur recht wechselvollen Rezeptionsgeschichte des Autors (und der Person) Hans Sachs, z.B.: Brunner:
Hans Sachs — Sein Bild nach 500 Jahren, S. 13-16; Dehnert: Freiheit, Ordnung und Gemeinwohl, S. 59-63 und

Sachs: Das handschriftliche Generalregister des Hans Sachs, S. 5f.

18 ygl. allgemein zur Rolle der Literatur im Niirnberger Reformationsprozess Dehnert: Freiheit, Ordnung und
Gemeinwohl, S. 35-37. Zur Verdnderung der Literatur durch die Reformation Spriewald: Reformation und
deutsche Literatur, S. 693f. zu Hans Sachs und Meistergesang. Zu Sachs’ literarischem Einsatz vgl. Spriewald:
Der Biirger ergreift das Wort und Dies.: Literatur zwischen Horen und Lesen, S. 117ff. Zum Themenwechsel im
Meistergesang durch die Reformation z.B.: Brunner: Das Repertorium der Sangspriiche und Meisterlieder des

12. bis 18. Jahrhunderts, S. 4.
149 Text Schmidt: Renaissance, Humanismus, Reformation, S. 151-154.

43



[...]

Du thewrer held, auf3 Gottes gnadn,

Da du mich waschen thetst und badn

Und mir wider reynigst mein wat

Von iren [gotloser menschen, Anm. J.S.] liigen und unflat.
[...]

Wer wirt nun mein verfechter sein,

Weyl du genummen hast ein end?

[...]

Ich sprach zu ir: O fiircht dir nit,

Du heylige! sey wolgemut!

Got hat dich selbs in seyner hut,

Der dir hat iiberfliissig geben

Vil treflich mdnner, so noch leben.

[...]

Darumb so laf dein trawren sein,

Das doctor Martinus allein

Als ein uberwinder und siger,

Ein recht apostolischer krieger,

Der seynen kampff hie hat verbracht

Und brochen deiner feinde macht

Und ietz auf aller angst und not

Durch den milt barmhertzigen Got
Gefordert zu ewiger rhu!

Da helff uns Christus allen zu,

Da ewig freud uns aufferwachs

Nach dem elend! das wiinscht Hans Sachs.
(Schmidt: Renaissance, Humanismus, Reformation, S. 152-154)

Der Text ldsst sich als historische Quelle lesen, die die Wahrnehmung Luthers als
Reiniger der Theologie bezeugt, sowie das Selbstverstindnis seiner Anhidnger
beleuchtet. Liest man den Text als literaturwissenschaftlichen Primirtext, zeigt sich
zusitzlich die Bemiihung, ein Bild heraufzubeschworen, das antike Ankldnge hat, aber
v.a. an christliche Vesperbilder erinnert: Trauernde Frau tiber Leichnam, Zusprache von
Trost, denn der Tote ist nicht eigentlich tot, sondern ein Uberwinder und Sieger. Luther
wird mit Christus parallelisiert, was dessen eigenem Anspruch widerspricht.'”® Aber
offensichtlich soll Luther so tiberbordend wie moglich gelobt werden. Weiterhin wird er
mit den Aposteln verglichen: Er sei ein apostolischer Krieger. Und dieser zweite

ebenfalls eigentlich unméafige Vergleich riickt auch den Christusvergleich wieder

1% Dies ist iibrigens nicht einmalig bei Sachs zu beobachten, vgl. Wachingers Beobachtung, dass die Passion
Christi als literarisches Gestaltungsmodell verwendet werden konnte, v.a. fiir Passionsparodien, die ,,vom spiten
13. bis zum spéten 18. Jahrhundert sporadisch entstehen. Keine dieser Parodien will die Passion Christi oder ihre
Darstellung in den Evangelien verspotten. Vielmehr benutzen diese Texte die Anlehnung an die
Evangelienberichte meist zur Darstellung aktueller Ereignisse, freilich mit sehr unterschiedlichen Absichten*
(Wachinger: Die Passion Christi und die Literatur, S. 4). Altestes volkssprachiges Beispiel: >Doctor Martin
Luthers Passion« ,,bald nach dem Wormser Reichstag von 1521 erschienen (ebd.).

44



zurecht, indem metaphorisch Luthers Kampf in die Tradition der Christus
Nachfolgenden gestellt wird. Die einzeln unangebracht erscheinenden Metaphern, die
Luther auf eine Stufe mit Christus und den Aposteln setzen, ergeben gemeinsam das
Bild des fiir die Sache Christi Kdmpfenden, der durch den mildtitigen Gott nun aus
seiner irdischen Anfechtung befreit ist. Als Metaphern werte ich dabei uberwinder und
siger sowie apostolischer krieger, deren Entfaltung bezeichne ich als Vergleich bzw.
Vergleiche:

Das doctor Martinus allein

Als ein uberwinder und siger,

Ein recht apostolischer krieger,

Der seynen kampff hie hat verbracht
Und brochen deiner feinde macht.

Dadurch, dass beide Metaphern innerhalb der Vergleiche verschriankt und aufeinander
bezogen werden, gelangt der Text zu seiner eigentlichen Aussage. Luthers Leben wird
in die Nachfolge Christi gestellt, er wird in die Traditionslinie der biblischen Apostel
eingereiht und ihm wird eine eigene Art von Passion zugesprochen. Der Text realisiert
in den Metaphern genau die existentielle Ndhe zu Christus, die Luther selbst vermitteln

wollte.

Durch die Vesper-Konstellation riickt die angesprochene Frau Theologie in die
Position, die sonst Maria innehat, und sie wird dhnlich angesprochen mit einem ,Fiirchte
dich nicht‘. Doch sie ist keine Konigin, sondern von Gott und geeigneten Ménnern
Beschiitzte. Blickt man wieder auf das Potenzial des Textes als historische Quelle,
erkennt man darin, dass die Theologie als heilige Lehre nicht mehr anderen iiberlassen
werden soll, sondern nach ihrem Missbrauch wieder gesdubert dasteht und weiterhin
von denen gepflegt werden soll, die sich nicht durch ihren Stand, sondern durch ihr
Verhalten als geeignet erweisen. Die Theologie ist zwar durch Luther wieder rein und
heilig, aber fiir Laien nicht unerreichbar. Sachs, der sich in der Signatur als sprechendes
,Ich® zu erkennen gibt, spricht die heylige direkt und trostend an und das mit Worten,
die den Vesperbild-Anklang ergiinzen um Anleihen bei der Verkiindigungsszene des
Lukasevangeliums: O fiircht dir nit, / Du heylige! sey wolgemut! / Got hat dich selbs in
seyner hut. Dass hier unerwartet in der vom Text beschworenen Szenerie Maria
auftaucht, wirft ein Licht voraus auf die weiteren Textarbeiten und ldsst an der
Richtigkeit des Titels dieser Arbeit zweifeln. Der Marienkult wird ersetzt durch die

Pflege der Theologie selbst, doch um Wertschiatzung auszudriicken wird auf

45



marianisches Metaphern- und Bildgut zuriickgegriffen und dieses ermoglicht dann die
Darstellung des gewandelten Zentrums des Kultes. Kann man vom Verschwinden
Marias reden, wenn sie am Totenbett Luthers in der metaphorischen Gestaltung implizit
auftaucht? Diese Arbeit wird zeigen, dass diese Frage nicht mit einem eindeutigen ,Ja‘

oder ,Nein‘ beantwortet werden kann.

Nach diesem kurzen Blick in sein Werk ist nun der Rahmen fiir den
umfangreichsten Teil des literarischen Schaffens von Hans Sachs vorzustellen, der

151 Uta Dehnert bietet

Niirnberger Meistergesang, dessen beriihmtester Vertreter er ist.
den meines Wissens aktuellsten und umfassendsten Uberblick zum Niirnberger
Meistergesang des 16. Jahrhunderts.'” Ihre zeitliche Einordnung des Phinomens deutet
zugleich dessen Verbindung zur mittelalterlichen Sangspruchdichtung an, die sich nicht
mit einer einfachen Abstammung gleichsetzen lédsst: ,Meistergesang ist ein
Jiterarisches Kommunikationsmittel des 15. bis 18. Jahrhunderts, dessen Urspriinge
sich in Zusammenhang bringen lassen mit der Spruchdichtung des spiten 12.
Jahrhunderts.“!>® Was im Zitat ebenfalls schon anklingt, ist, dass Miindlichkeit die
Kunstform prigt, da sie sich in der kommunikativen Auffithrungssituation der
Singschule realisiert.”” Die Singschule als Einzelveranstaltung und die
Meistersingergesellschaft als Institution sind iiber das konstitutiv performative Element
des Meisterlieds untrennbar mit dem Meistergesang verbunden.'”> Dies fiihrt dazu, dass
die Definition des ,Meistergesang‘ bzw. des ,Meisterlieds‘ nie darauf verzichten kann,
auf die ,Meistersingergesellschaft’ einzugehen.156 Kommunikativ ist der Meistergesang
zu nennen, weil durch die Prasenz der Merker die vortragenden Singer (es gab nur sehr

vereinzelt Sédngerinnen) immer mit einer Riickmeldung rechnen konnten und

! Die Tagung ,Mikrokosmos und Makrokosmos. Meistersinger als mentalitits- und ideengeschichtlicher
Ausdruck der Stadt im spiten Mittelalter und Frither Neuzeit* fand am 27./28.2.2015 im Forum Scientiarum in
Tiibingen statt (gefordert von der Graduiertenakademie der Universitit Tiibingen) unter der Leitung von Uta
Dehnert und Julia Schmeer. Das hierfiir ausgearbeitete Tagungskonzept lieferte die Ausgangsbasis fiir den in
folgendem Abschnitt prisentierten kurzen Uberblick zum Thema ,Meistergesang‘. Vgl. auch den Tagungsbericht
von Silke von Fiirich (H-Soz-Kult, 22.5.2015): https://www.hsozkult.de/conferencereport/id/tagungsberichte-
5990 [Abrufdatum: 20.9.2018].

2 Vgl. Dehnert: Freiheit, Ordnung und Gemeinwohl, S. 93-148. Vgl. auch zur Geschichte der
Meistergesangsforschung Baldzuhn: The Companies of Meistergesang in Germany, S. 229.

153 Vgl. Dehnert: Freiheit, Ordnung und Gemeinwohl, S. 93.

'3 yol. zu den Singschulen Baldzuhn: The Companies of Meistergesang in Germany, S. 243.

'35 Vgl. zur Organisation der Meistersingergesellschaften Baldzuhn: The Companies of Meistergesang in
Germany, S. 242-245.

1% Vgl. bspw. die Darstellung der Singschulen und der Organisation der Meistersingergesellschaften bei
Dehnert: Freiheit, Ordnung und Gemeinwohl, S. 113-124. Oder die Definition von ,Meistergesang* bei Cramer:
Geschichte der deutschen Literatur im spéten Mittelalter, S. 335. Vgl. zur Problematik die Gattung ,Meisterlied*
scharf abzugrenzen auch Sachs: Das handschriftliche Generalregister des Hans Sachs, S. 10.

46



mussten."”’ Diese Kommunikationssituation unterlag einer Vielzahl von Regeln, sowohl
beziiglich der Qualitit des Vorgetragenen, als auch beziiglich des sozialen Miteinanders.
Fiir das eine gab es Tabulaturen, die ex negativo beschrieben, wie ein Meisterlied zu
sein habe, um den Vorbildern der ,alten Meister‘ gerecht zu werden, fiir das andere
Schulordnungen, die zusitzlich bestimmte Amter und Ehren festlegten.”® Beide
Begriffe wurden zeitgendssisch und werden in der Forschung nicht immer und iiberall
in genau dieser scharf voneinander abgegrenzten Weise verwendet.'"” Fir die
vorliegende Arbeit besonders interessant ist, dass der Meistergesang einen
intellektuellen Anspruch besaB und gar als ein ,literarisches Fortbildungssystem*'®
bezeichnet werden kann. Er institutionalisiert sich parallel zum schon etablierten Schul-
und Zunftwesen und den humanistischen Kreisen, mit denen er die iiberregionale
Vernetzung teilt.'®" Dies duBert sich in einer durchweg angestrebten ,Richtigkeit® der
Lieder. Die vermittelten Informationen sollten stimmen, Themen angemessen bearbeitet
sowie Bibelstellen stimmig eingebracht werden und auch auf die grammatikalische

Richtigkeit des Lateinischen wurde ggf. gealchtet.162

Und ebenso zeigt sich dieses
Bemiihen in der Regeleinhaltung bzw. Fehlervermeidung, die darauf zielt, sich in eine
hochverehrte Traditionslinie einzufiigen.'® Fiir die Verwendung von Marienmetaphern,
so kann gefolgert werden, ist von einer bewussten Auswahl auszugehen und vom
Versuch ein Bild Marias zu beschworen, das im Einklang mit kirchlichem Dogma, der
Theologie und den biblischen und legendarischen Quellen ist. Was auch heif3t, dass sich
dieses vermittelte Bild dann unter dem Einfluss Luther génzlich aus der Bibel zu
speisen sucht. Frieder Schanze bevorzugt es, die literarische Gattung weiter zu fassen
als ,meisterliche Liedkunst‘ und diese mit Zeitbezug dreifach zu unterteilen in

,Sangspruchdichtung‘ (12. bis 14. Jahrhundert), ,Meistergesang‘ (15. Jahrhundert bis 1.
Drittel des 16. Jahrhunderts) und ,nachreformatorischer Meistergesang® (nach 1523).

7 Vgl. zum gemerk Baldzuhn: The Companies of Meistergesang in Germany, S. 233f.
'8 Vgl. zur Tabulatur und der Vorstellung von Dichtung als Handwerk Baldzuhn: The Companies of
Meistergesang in Germany, S. 233. Sowie zur Abgrenzung von Tabulatur und Schulordnung Dehnert: Freiheit,
Ordnung und Gemeinwohl, S. 124-128. Vgl. dazu auch Taylor: Das Meisterlied als poetologische Urkunde. Vgl.
zusitzlich ebd. S. 364: Metapoetische Meisterlieder werden als ,Schulkunst® bezeichnet.
159 Vgl. Dehnert: Freiheit, Ordnung und Gemeinwohl, S. 125.
10 epper: Wo die Meistersinger das Lesen lernten, S. 133.
1! Vgl. Lepper: Wo die Meistersinger das Lesen lernten, S. 131-133. In Niirnberg fillt die ,quasi-ziinftige
Organisationsform der Meistersingerkorporation® mit Blick auf das dortige Zunftverbot von 1348/49 auf, vgl.
Lepper: Wo die Meistersinger das Lesen lernten, S. 133; Zitat ebd.
12 Vgl. zu Sachs Lepper: Wo die Meistersinger das Lesen lernten, S. 136. So auch Cramer: Geschichte der
deutschen Literatur im spiten Mittelalter, S. 335.
' Zur Verbundenheit mit der literarischen Tradition, vgl. Baldzuhn: The Companies of Meistergesang in
Germany, S. 225-232. Und auch Ders.: Vom Sangspruch zum Meisterlied, S. 486f.

47



Die Gattung gestalte sich auf der Basis des ,Meisterlieds‘ bzw. ,Sangspruchs® aus.'®
Den Meistergesang als die literarische Gattung und das einzelne Meisterlied nur als die
kiinstlerische AuBerung wahrzunehmen, hat den Vorteil, dass die konstitutiv zu
nennende Auffithrungssituation des Meisterlieds zwangsldufig mit in den Blick
genommen werden muss (vgl. oben). Das Verhiltnis des Meistergesangs zu
Miindlichkeit, Schriftlichkeit und Druck ist komplex.'® Das ,Meisterlied* war
historisch primér fiir den Vortrag auf einer Singschule bestimmt, wo es seiner
Uberpriifung auf Regelhaftigkeit bzw. Fehlerlosigkeit unterzogen wurde, und ein Lied,
das gedruckt worden war, konnte nicht mehr aufgefiihrt werden.'®® Jedoch fuBt der
gesamte Traditionsbezug der Meistersinger auf tradierten Liedern und ihren Ténen'®”
und die Singschule selbst kann als ein ,Nachstellen des Singerstreits im
Gemerkvortrag® gewertet werden, also als eine ,,Auffiihrung der (vermeintlichen)
Auffithrung bzw. der imaginierten Wettkampfsituation der verehrten Singern gedeutet
werden.'®® Die Meistersinger hatten die hofische Dichtung, auf die sie sich beriefen und
an die sie anschlossen, nicht mehr selbst erlebt und speisten ihr Wissen aus der
handschriftlichen Uberlieferung.'® Die von ihnen rezipierten Lieder sind durch die
Verschriftlichung ihrer urspriinglichen Vortragssituation entfremdet, wie es die davon
inspirierten Meisterlieder in Folge ebenso wurden.'” Die kritische Haltung zum neuen
Medium Druck kann als Bewusstsein fiir diesen Problemzusammenhang gedeutet
werden.'”! Dass die Uberlieferung der Lieder und ihr Aufbau selbst Spuren der nicht
linearen Entwicklung vom Sangspruch zum Meistergesang tragen, zeigt Michael

Baldzuhn, indem er die Verwendung der Begriffe ,liet* und ,bar untersucht.'”?> Die

1% ygl. Schanze: Meisterliche Liedkunst zwischen Heinrich von Miigeln und Hans Sachs, S. 1-4.

19 yol. Baldzuhn: Vom Sangspruch zum Meisterlied, S. 493f.

166 7um sogenannten ,Druckverbot‘ vgl. Dehnert: Freiheit, Ordnung und Gemeinwohl, S. 131, insbesondere ebd.
Anm. 180. Sowie Spriewald: Literatur zwischen Horen und Lesen, S. 196, Anm. 9 zu S. 7. Und Sachs: Das
handschriftliche Generalregister des Hans Sachs, S. 9. Wobei Reinhard Hahn in seiner Einfiihrung den Vorbehalt
der Meistersingern den gedruckten Liedern gegeniiber etwas anders beschreibt als Uta Dehnert.

17 Vgl. fiir eine kurze Definition von ,Ton‘ und vor welche Probleme beziiglich der Autorschaft das
Wiederverwenden der Tone die Forschung stellt Baldzuhn: The Companies of Meistergesang in Germany,
S.230.

1% yol. Baldzuhn: Vom Sangspruch zum Meisterlied, S. 486f. & S. 490-492; Zitate S. 491.

1% Zur Kolmarer Liederhandschrift, vgl. Baldzuhn: Vom Sangspruch zum Meisterlied, S. 142ff.

70 7ur Uberlieferung der Meisterliedersammlungen des 15. und frilhen 16. Jahrhunderts, vgl. Schanze:
Meisterliche Liedkunst zwischen Heinrich von Miigeln und Hans Sachs, S. 35ff. Einen Uberblick iber die
Uberlieferungssituation des Meistergesang bietet Brunner: Das Repertorium der Sangspriiche und Meisterlieder
des 12. bis 18. Jahrhunderts, S. 5.

"' Zur restriktiven Haltung der schriftlichen Kommunikation gegeniiber und der gleichzeitigen progressiven
Modernitit der Singschule, vgl. Baldzuhn: The Companies of Meistergesang in Germany, S. 234{f.

'"2 Baldzuhn: Vom Sangspruch zum Meisterlied. Meine Darstellung dieser Entwicklung ist notwendigerweise
verkiirzend gegeniiber Baldzuhns Nachverfolgung der Formgeschichte.

48



urspriingliche Einzelstrophe konnte im [liet auch mit weiteren Strophen derselben

173

Melodie kombiniert werden und wurde so kombiniert tradiert. Das Meisterlied

tibernimmt diese Mehrstrophigkeit als bar, dem dann liet bewusst als iiberkommenes

174
d.

und geliebt ,altes’ Wort beigestellt wir Die im Meistergesang entstehenden Lieder

sind dann jedoch prinzipiell mehrstrophig'”

mit einer festen Strophenfolge, sichtbar
z.B. am aufeinander aufbauenden Narrationscharakter der Sachs-Lieder in diesem
Korpus. Bevor mit dessen Bearbeitung begonnen werden kann, soll noch einmal auf
einige reformatorische Umwilzungen in Niirnberg geblickt werden. Zunéchst ist nach
der Situation der Frauenkloster zu fragen, deren Lebensituation als lebensweltlicher
Hintergrund fiir die Textinterpretation von Belang ist, darauf folgt eine exemplarische

Darstellung marianischer Frommigkeit und der auf sie reagierenden reformatorischen

Neuansitze.

2.3 Frauenkloster, Mystik und Marias Gotteserfahrung

Der Niirnberger Rat ging zwar bei der Einfithrung der Reformation, wie dargelegt,
relativ vorsichtig vor, doch mit der Abschaffung des Messkanons und der Einsetzung
der evangelischen Predigt sollten die Kloster ,,aus der Stadt und ihrem Landgebiet
verschwinden.*“!”® Manche Konvente 16sten sich, wie die Augustinereremiten selbst auf,
doch:

Vor allem die Klarissen von St. Klara und die Dominikanerinnen von St.
Katharina, die jeweils im 15. Jh. hohe Standards der regelstrengen Klosterreform
und frommen literarischen Bildung eingefiihrt hatten, erwiesen sich als
widerstandsfihig und lehnten es ab, sich der Seelsorge der reformatorischen
Prediger zu unterwerfen. Sie fiihlten sich als »Briute Christi« ihrem Geliibde der
lebenslangen Treue verpflichtet. (Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 870)

Der Rat lief} das ,Problem* sich selbst 16sen: Neuaufnahmen wurden verboten und die
Frauenkloster starben allméhlich aus. Kirchen- und Klostergut sowie Stiftungskapital
wurde fiir Bediirftige verwendet sowie zur Finanzierung des neuen Kirchenpersonals
und der Schulen.'”” Die zwei aussterbenden Frauenkldster Niirnbergs sind nur eine

Marginalie der Reformationsgeschichte, doch direkte Zusammenhinge zwischen den

' Vgl. zur Bezeichnung ,lier* fiir die Einzelstrophe und das mehrstrophige Lied Baldzuhn: Vom Sangspruch

zum Meisterlied, S. 127-136. Zur Verwendung der Begriffe ,/lier* und ,bar’ in Niirnberg Mitte des 16.
Jahrhunderts vgl. ebd. S. 133-135.
" Zum Bar als Strophenordnungsmuster vgl. Michael Baldzuhns Arbeitshypothesen Baldzuhn: Vom
Sangspruch zum Meisterlied, S. 57-62. Sowie die Auflistung seiner Ergebnisse und dort S. 499. Zur Barbildung
vgl. ebd. S. 137-141
!> Zur Barbildung vgl. Baldzuhn: Vom Sangspruch zum Meisterlied, S. 137-141.
17 ygl. Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 870; Zitat ebd.
""" Vgl. Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 870.

49



hier zu untersuchenden literarischen Texten und dem tatsdchlichen Leben der (Kloster-
)Frauen machen es notwendig, den Blick auf das Klarissen- und Katharinenkloster zu
richten. Da ihrem Verhalten Vorbildhaftigkeit zugeschrieben wird, ist Maria immer
mehr als nur Gegenstand frommer Betrachtung. Andersherum wird ihr vorbildliches
Verhalten zugeschrieben, gemill dem, was gesellschaftlich als ,vorbildlich® gilt. Ein

kurzer Predigtausschnitt soll dies illustrieren.

Als historischer Quellentext zeigt die Marid Himmelfahrt-Predigt von Johannes
Diemar, was den Nonnen gepredigt und dann zur Abschrift fiir spiteres Nachlesen wert
befunden wurde und wie man Maria als Lebensvorbild fiir diese Frauen inszenierte. Als
literaturwissenschaftlicher Primértext belegt diese Predigt zur Auserwihltheit Marias,
die wohl am 15. August 1476 im Katharinenkloster gehalten wurde, dass Maria im
ausgehenden Mittelalter durchaus ohne blumige und iiberschwingliche Metaphorik

gelobt werden kann.'”®

Die Struktur der Predigt wird bestimmt durch klare
Aufzihlungsreihen, die das Gesagte im Geiste der Zuhorerinnen verankern sollen. Die
Worte, die gewihlt werden, um Maria und ihre Auserwihltheit darzustellen, wirken
beinahe sachlich und kiihl. Sie beziehen sich auf die weltliche Standesordnung, womit
an dieser Stelle kirchenhistorische und literaturwissenschaftliche Betrachtung
ineinander greifen. Maria als religios-literarische Figur steht nicht auBerhalb der
weltlichen Gesellschaftsregeln, vielmehr werden diese aufgerufen, um Marias Situation
dem zeitgenossischen Publikum zu erkldren. Diemar spricht Maria bei der Darstellung
threr Vollkommenheit eine gesellschaftliche Situierung zu. Er schreibt Maria in einen
gesellschaftlichen Kontext hinein und erhoht sie mithilfe der weiblichen Stinde, wie er
sie in seiner Lebensrealitdt vorfindet. Aus einigen wenigen nun zu zitierenden Zeilen
wird damit deutlich, wie sich das Leben in Frauenklostern und die Inszenierung Marias
metaphorisch aufeinander beziehen lassen. Maria ist vollkommen, weil sie jedem Stand

zugleich angehort:

Volkumenlich wann ein ee fraw was sie, do sie vermechelt wardt Joseph. Ein witib
was sie, do ir gemachel Joseph gestarb, der sie nye het berurt. Ein ewige
junckfraw was sie des gemucz, der sel, des herczen und des leibs, auch der
gedankcen, wort und werck; und was auch fruchper, und gepar ir und uns den
ewigen seligmacher. (Lee: Materialien zum geistigen Leben des spiten
fiinfzehnten Jahrhunderts im Sankt Katharinenkloster zu Niirnberg, S. 262)

' Text bei Lee: Materialien zum geistigen Leben des spiten fiinfzehnten Jahrhunderts im Sankt
Katharinenkloster zu Niirnberg, S. 261-265.
50



Eine Frau des Spitmittelalters konnte und sollte dem nacheifern, wiirde aber
selbstverstindlich spitestens an der jungfriulichen Mutterschaft versagen. Trotz ihrer
Vorrangstellung ist Maria, wie alle Frauen, fiir zwei ihrer ,Vollkommenheiten® auf
einen Mann angewiesen, der sie zu Ehefrau und dann zur Witwe macht. Dass dies nicht
genutzt wird, um einen Appell an Eheméinner zu richten, unterstreicht noch einmal den
Vorbildcharakter Marias speziell fiir Frauen. Sichtbar wird die Rangordnung der Sténde,
in denen eine Frau sich befinden konnte und nach der sich der Grad ihres ,Gesegnet-
seins‘, ihr (spiritueller) ,Wert‘, bemal3.

Weil Maria die Segnungen jedes Standes zuteil wurde, besitzt sie die benedictio
der verheirateten Frauen, die groflere der Witwen und die grote der Jungfrauen.
An dem dreifachen Segen Marias partizipieren wiederum in der gleichen
Abstufung alle christlichen Frauen, je nachdem, ob sie verheiratet, verwitwet oder
jungfraulich leben. (Gossmann: Die Verkiindigung an Maria im dogmatischen
Verstindnis des Mittelalters, S. 222)

Es ist miiBig dariiber zu diskutieren, was zuerst da war: die gesellschaftliche
Wertschidtzung der sich keusch enthaltenden Frau, wobei eine Witwe, die ,nicht mehr*
beriihrt wird, natiirlich die Mittelstellung zwischen Jungfrau bzw. Nonne und der
Ehefrau einnimmt, oder die Wertschitzung der jungfriulichen, verwitweten Ehefrau
Maria. Miilig, da eindeutig jegliche Spekulationen iiber Marias Jungfraulichkeit und
ihre Ehe deutlich jiinger sind, als ihre Nennung in der religiosen Uberlieferung. Die
Spekulationen kommen aus Gesellschaften, die klare Vorstellungen von der Stellung
von Frauen haben, und sie legen die Uberlieferung in ihrem Sinne aus. Mittelalterliche
Texte beziehen ihre Wertschitzung der Frauenstinde aus dem Vergleich mit Maria,
loben die Jungfrauen, weil das Vorbild Maria jungfraulich war, doch ist es zuerst Maria,
die nach den Konventionen der realen gestaffelten Wertschitzung der verheirateten,
verwitweten und jungfrdaulichen Frauen gelobt und dann als Vorbild inszeniert wird. Der
vorliegende kurze Abschnitt macht deutlich, dass Frauen ihren gesellschaftlichen Wert
am Beispiel Marias ermitteln konnten und sollten. Das macht die Attraktivitit des
Klosters deutlich, nur dort konnte man dauerhaft im am hochsten angesehenen Stand
der Jungfriulichkeit verbleiben und das sogar, nachdem man die anderen beiden Stinde
schon durchlaufen hatte. Die Reformation wird die Jungfrauen, Witwen und Ehefrauen
anders bewerten, die Rangordnung verkehrt sich und die Ehefrau wird als ,niitzlichste*

die hochste Wertschitzung erhalten.

Nun konnte das Bild so einfach zu zeichnen sein: Texte aus dem 15. Jahrhundert

zeigen die bliihende Marianik, und regen mit Maria an, das Klosterleben auf sich zu
51



nehmen. Sie verehren Maria, und diese ist durch die Texte prasent. Im 16. Jahrhundert
verurteilt die Reformation die Kloster, in denen diese Texte rezipiert und produziert
wurden, zum Sterben und mit den Nonnen verschwand Maria. Doch so einfach ist es
nicht. Zwischen dem Kloster und der Stadt bestanden enge Verbindungen, was gelesen
wurde, spiegelt Weltbild und Sichtweisen. Selbst wenn die Buchstaben die
Klostermauern nicht hitten iiberwinden konnen, taten es die Ideen; und beides
verschwand nicht im Grab der letzten Schwester. Die Niirnberger Gesellschaft war
geprdgt von einem frommen Humanismus, der Gegensétze nicht kannte, die wir heute
annehmen. Hamm zeigt am Beispiel der Familie Pirckheimer den ,,integrative[n]
Charakter des Niirnberger Humanismus.“'” Fiir diesen integrativen frommen
Humanismus bestand ,.kein Gegensatz [...] zwischen humanistischer Kleruskritik und
Kirchenfrommigkeit oder intensivem kommunalen Denken und einer Identifikation mit
klosterlicher Lebensweise[.]“180 Der Humanismus, der zu einem modernen
Wissenschaftsverstindnis hinfiihren wird, ist in Niirnberg religiés und damit auch
marianisch. Die Reformation fegt in ihrer Auseinandersetzung mit dem Humanismus

diesen Einfluss nicht einfach hinweg, sondern deutet das Marienbild um.

In den Frauenklostern wird Maria als ein Alltagsvorbild angesehen. Man mochte so
leben, wie man sich ihre Lebensweise vorstellt, und das Niirnberger Marienbuch ist ein
Zeugnis dieser Phantasie. Im Niirnberger Marienbuch als Teil der klosterlichen
Literatur ist vieles (schon) angelegt, was dem Niirnberger Humanismus wichtig ist.
Daher ist es aus einer textgeleiteten Perspektive nicht verfehlt, von einem
,Klosterhumanismus‘ zu sprechen, ein Begriff, den Hamm in seiner Darstellung des
Niirnberger Humanismus nur unter Vorbehalt verwendet. Fiir den Niirnberger

Humanismus sei charakteristisch

seine enge Verbindung mit der konkreten Lebensgestaltung einer Frommigkeit
des Alltags. Eine einfache, nicht iibersteigerte, niichterne Gottféormigkeit des
Lebens wurde erstrebt. [...] Gerade beim sog. Niirnberger Klosterhumanismus
[...] wird deutlich, wie sehr die christliche Spiritualitit, der Gewissensernst, die
BuB3- und Leidensfrommigkeit des Spatmittelalters mit ihrer Bemithung um das
einfache christliche Leben des Alltags zum Gefdl werden kann fiir die
humanistischen Ideale [...] oder umgekehrt formuliert: wie fromm der
Humanismus werden kann. (Hamm: Reichsstadtischer Humanismus in Niirnberg,
S. 165)

' Hamm: Reichsstidtischer Humanismus in Niirnberg, S. 153f.
"% Hamm: Reichsstidtischer Humanismus in Niirnberg, S. 153f.

52



Dieser fromme Humanismus bestimmt die geistige Grundstimmung und beeinflusst auf
unterschiedlichen Ebenen die Niirnberger Reformation. Er spricht aus dem von der
Reformation bedrohten Kloster, wenn die Abtissin des Klaraklosters Caritas
Pirckheimer gegen die Betreuung der Klosterfrauen durch reformatorische Prediger mit
Luther argumentiert: Sie ,,berief sich dabei auf Luthers Grundsatz der Freiheit des

. . . . . e (X 13 1 1
Gewissens, die es verbiete, auf die Nonnen religidsen Zwang auszuiiben. 8

Karin Schneider stellt in threr Untersuchung zur Bibliothek des Katharinenklosters
fest, dass die Schwestern der beiden Frauenkloster ausschlieBlich den zwei hochsten
Standen Niirnbergs entstammen: Dem Patriziats und den jenen in Reichtum um Nichts
nachstehenden ,ehrbaren Familien® (zumeist GroBhéndler, die zwar nicht ratsfihig aber
einflussreich waren), die gemeinsam die oberste Schicht der Niirnberger Gesellschaft
bilden.'®* Damit beherbergten die Niirnberger Kloster den weiblichen, unverheirateten
oder verwitweten Teil der wohlhabenden Biirgerschaft ,,unter anderer Lebensform, aber
nicht eigentlich getrennt vom weltlichen Teil der Familien[.]*'* Hinzu kommt, dass die
Familien der Oberschicht zumeist in ihren eigenen Kreisen heirateten und man so von
einer engen Vernetzung der klosterlichen und stiddtischen Welt ausgehen darf. Die
Reformation in Niirnberg stellt sich beinahe als ,Familienstreitigkeit’ dar. Die
verwandtschaftlichen Beziehungen fiithrten wohl zu der Riicksicht, die man den Nonnen
entgegen brachte, indem man die Frauenkloster nicht einfach aufloste, womit man ihre
Wiinsche libergangen bzw. die Bewohnerinnen unversorgt gelassen hitte. Ein breites
Interesse an theologischen Fragestellungen, immer eng verkniipft mit einer praktischen,
alltdglichen Frommigkeit, hatte die gebildete Niirnberger Oberschicht ins Kloster
gezogen. Wie auch die oben zitierte Predigt nahelegt, waren insbesondere viele
verwitwete Biirgerinnen und Biirger in ein Kloster der Stadt eingetreten.'®* Da die Stadt
sich schon lange vor der Reformation von der geistlichen Jurisdiktion des Bamberger
Bischofs losgesagt hatte, waren die Kloster nicht nur familidr, sondern auch
verwaltungstechnisch ins Stadtleben eingebunden.'®’

Uber Leben und Arbeiten im Frauenkloster berichtet anhand von indirekten und

direkten Quellen Andrew Lee. Indirekte Textquellen spiegeln ,.einen EinfluB} auf das

'8! Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 870.

82 yol. Schneider: Die Bibliothek des Katharinenklosters in Niirnberg und die stidtische Gesellschaft, S. 72.

'8 Schneider: Die Bibliothek des Katharinenklosters in Niirnberg und die stidtische Gesellschaft, S. 72.

'8 yol. Schneider: Die Bibliothek des Katharinenklosters in Niirnberg und die stidtische Gesellschaft, S. 72f.

'8 yol. Schneider: Die Bibliothek des Katharinenklosters in Niirnberg und die stidtische Gesellschaft, S. 73.
53



1“'% und reichen damit niher an die realen

Kloster oder vom Kloster aus wider|
Verhiltnisse heran. Allerdings sind sie schwerer zu finden und daher wertet Lee v.a.
direkte Quellen aus: Vorschriften, ,,die das Leben der Nonnen (theoretisch)
vorschreiben und darstellen[.]“'*" Es ist notwendig, auf diese Quellenlage hinzuweisen
und prisent zu halten, dass Texte jeglicher Art niemals einen tatsdchlichen Zustand
abbilden (konnen) und insbesondere Auflagen und Regeln Ideale mehr reprisentieren
als Realititen.'™ Die Schwestern waren zur fleiBigen Arbeit angehalten und sollten
kaum und nur streng iiberwachten Kontakt nach au3en haben. Benotigte Dinge wurden
durch ein rad hinausgegeben oder von auflen empfangen, Kontakt nach auflen war im
Redhaus unter Aufsicht moglich, hinausgehen durfte eine Schwester ebenfalls nur in
bestimmten Fillen mit der Erlaubnis der Priorin und Besucher konnten das Kloster nur
unter strikten Auflagen betreten.'® Zieht man die schon zitierten Darstellungen von
Hamm und Schneider hinzu, sowie die Beschreibung des weitlaufigen Netzwerks des
Katharinenklosters durch Burkhard Hasebrink, bestitigt sich, dass Regeln Ideale
darstellen und hiufig durch ihre Existenz mehr das Streben nach ihnen als ihre
Erfiillung bezeugen.'”® Zu folgern ist: Es gab mehr Kommunikation als die Regeln, wie
Lee sie wiedergibt, offensichtlich vorsahen, aber es gibt ein Ideal, das in ihnen
festgehalten wird und das wohl auch iiber Wege jener kritisch gesehenen
Kommunikation in Niirnberg préisent war.

Selbstverstindlich  bestimmten Fastenregeln die Nahrungsaufnahme der
Schwestern, es gab erlaubte und unerlaubte Speisen sowie Getranke und im

Y Nur im Krankheitsfall wurden die

Allgemeinen herrschte Schweigen im Kloster.
strengen Regeln etwas gelockert, Fleisch durfte gegessen und das Schweigen gebrochen

werden, die Kranken durften auf Betten schlafen, wihrend alle anderen Schwestern

'% I ee: Materialien zum geistigen Leben des spiiten fiinfzehnten Jahrhunderts im Sankt Katharinenkloster zu
Niirnberg, S. 64.
'8 Lee: Materialien zum geistigen Leben des spiiten fiinfzehnten Jahrhunderts im Sankt Katharinenkloster zu
Niirnberg, S. 64.
'8 I _ee nimmt allerdings an, dass im Katharinenkloster ,.diese Regeln nach der Reform mit annihernder Strenge
eingehalten wurden® und vermutet einen Beweis in der hohen Schreibtitigkeit zwischen 1428 und ,.den ersten
Folgeerscheinungen der Reformation im Jahre 1524 [...], die ja ohne diese Strenge schwer zu erkldren wire*
(Lee: Materialien zum geistigen Leben des spiten fiinfzehnten Jahrhunderts im Sankt Katharinenkloster zu
Niirnberg, S. 84).
'8 Vgl. Lee: Materialien zum geistigen Leben des spiten fiinfzehnten Jahrhunderts im Sankt Katharinenkloster
zu Niirnberg, S. 80f.
%0 Vgl. Hasebrink: Tischlesung und Bildungskultur im Niirnberger Katharinenkloster, S. 199. Hamm und
Schneider s.o.
' vgl. Lee: Materialien zum geistigen Leben des spiten fiinfzehnten Jahrhunderts im Sankt Katharinenkloster
zu Niirnberg, S. 70.

54



mindestens zu dritt auf Strohsicken schliefen.'”” Die Kleidung war wohl durchaus
qualitativ hochwertig: Wolle und Pelz, sofern nicht zu kostbar, waren erlaubt, mussten
aber verdeckt getragen werden, Leinen durften nur Kranke tralgen.193 Das
Erscheinungsbild war damit den Frauen vorgegeben und dariiber hinaus gehender Besitz
wurde streng reglementiert:

[K]eine Schwester durfte Privatbesitz haben, und alle Nonnen muf3ten einmal im
Jahre [sic] (oder Ofter, nach Wunsch der Priorin), ihre habe [sic] in der
Offentlichkeit vorzeigen. AuBerdem hatte die Priorin das Recht, ohne
Vorwarnung und in Abwesenheit der anderen Schwestern, jederzeit ihre
Schlafstitten zu untersuchen. (Lee: Materialien zum geistigen Leben des spéten
fiinfzehnten Jahrhunderts im Sankt Katharinenkloster zu Niirnberg, S. 72)

Allerdings schloss das Verbot des Privatbesitzes Biicher aus, diese gingen erst nach dem
Tod der Besitzerin in den allgemeinen Bestand iiber.!” Es ist vorstellbar, dass so Texte
besondere Bedeutung fiir die Frauen bekamen, da sie sich in der Beschiftigung mit
ihnen freier als sonst bewegen konnten. Ein echter Einblick in das Leben der Frauen im
Kloster ist iiber die Zeiten hinweg kaum moglich. Fiir Frauen auflerhalb der Kloster
gestaltet er sich noch schwieriger. In den noch zu untersuchenden Texten wird Marias
Leben inszeniert als eine Vorform des idealen klosterlichen Lebens und es wird
suggeriert, dass auch eine Frau auflerhalb des Klosters diesem Lebensstil nacheifern
konne. Ein Gedanke, der sich in der Lektirewahl der Patrizierinnen ebenfalls

widerspiegelt.

Bei der Frage nach literarischer Bildung oder nach Rezeption von Literatur sind
genaue wertende Feststellungen unmoglich. Auch rein quantifizierende Angaben zur
literarischen Produktion unterliegen immer dem Risiko einer unvollstindigen
Quellenlage. Dennoch soll versucht werden, der Auseinandersetzung der Frauen mit
Literatur in Niirnberg nachzuspiiren. Am Einfachsten ist dies in den Frauenklostern.

Das Dominikanerinnenkloster St. Katharina in Niirnberg hat durch seine
Bibliothek eine hervorragende Stellung unter den gleichzeitigen deutschen
Frauenklostern eingenommen; es diirfte zu Ende des 15. Jh.s die groBte
Sammlung deutschsprachiger Handschriften besessen haben, die aus dem

192 Vgl. Lee: Materialien zum geistigen Leben des spiten fiinfzehnten Jahrhunderts im Sankt Katharinenkloster

zu Niirnberg, S. 71.
193

zu Niirnberg, S. 71.

Vgl. Lee: Materialien zum geistigen Leben des spiten fiinfzehnten Jahrhunderts im Sankt Katharinenkloster

1% Vgl. Lee: Materialien zum geistigen Leben des spiten fiinfzehnten Jahrhunderts im Sankt Katharinenkloster
zu Niirnberg, S. 72 und ebd. Anm. 31. Sowie die allgemeinen Aussagen zum Bibliotheksbestand bei Hasebrink:
Tischlesung und Bildungskultur im Niirnberger Katharinenkloster und Schneider: Die Bibliothek des

Katharinenklosters in Niirnberg und die stidtische Gesellschaft.

55



Spitmittelalter bekannt ist. (Schneider: Die Bibliothek des Katharinenklosters in
Niirnberg und die stidtische Gesellschaft, S. 70)

Schneider rekonstruiert diesen Buchbestand und bietet dariiber hinaus einen Einblick in
das Selbstverstindnis der gebildeten, frommen Niirnbergerinnen.'””> Denn was die
Frauen dort gelesen haben, informiere iiber den Stand der Bildung und iiber die
Interesselage in geistlichen Belangen im weiblichen Stadtpatriziat zu Beginn des 15.
Jahrhunderts.'”® Wahrscheinlich kamen nicht nur Biicher durch Schenkungen ins
Kloster, sondern gingen von dort auch nach auflen, entweder als Geschenke oder durch
Buchproduktion der Schwestern fiir etwaige Auftraggeber. ,[D]ie Schenkungs- und
Besitzvermerke der alten Klosterkataloge orientieren iiber wenigstens einen Teil des
privaten Buchbesitzes in Niirnberger Biirgerkreisen, iiber den sonst kaum Zeugnisse

«197

existieren. Bemerkenswert ist, wie anspruchsvoll die Werke waren, die

Niirnbergerinnen der Oberschicht teilweise besalen und ,,daf deutschsprachige
Erbauungsliteratur unterschiedslos von Klosterfrauen wie von Laien gelesen wurde.«'®
Kloster und Stadt waren literarisch keine getrennten Welten. Was fiir Nonnen
lesenswert war, war es auch fiir die stddtischen verheirateten und unverheirateten
Frauen. Der ,Geschmack‘ der Niirnberger Patrizierinnen ldsst sich bspw. an dem
ausfiihrlich bei Schneider aufgelisteten Buchbesitz der Katharina Tucherin ablesen, die
1433 verwitwet als Laienschwester ins Katharinenkloster kam und sich an den
Schreibtitigkeiten beteiligte, teilweise indem sie eigene religiése Visionen beschreibt.'”®
Diese kreative Schreibtitigkeit ist allerdings eher eine Ausnahme unter den
Klosterbewohnerinnen und wurde nicht gefordert, zum Teil wegen der mystischen

Tendenzen solcher Texte, auf die noch zu kommen sein wird.

Fir Frauen (wie fiir Ménner) bedeutete Klosterleben zwar Zugang zu Bildung,
aber bei der Frage speziell nach den Klosterfrauen gibt Hasebrink zu bedenken, dass

deren Bildung sich nicht in Textproduktion niederschldgt, sondern in der
Tradierung und Rezeption einer Schriftkultur, die im 15. Jahrhundert fiir
nichtliturgische Bereiche schon fast ausschlieBlich von der Volkssprache

193 yol. Schneider: Die Bibliothek des Katharinenklosters in Niirnberg und die stidtische Gesellschaft, S. 70-81.
196 Schneider: Die Bibliothek des Katharinenklosters in Niirnberg und die stadtische Gesellschaft, S. 81.
197 Schneider: Die Bibliothek des Katharinenklosters in Niirnberg und die stiddtische Gesellschaft, S. 81. Zur
Herkunft der Biicherschenkungen vgl. auch ebd. S. 73.
198 Schneider: Die Bibliothek des Katharinenklosters in Niirnberg und die stadtische Gesellschaft, S. 82.
199 ,.Etwa die Hilfte aller Handschriften der Klosterbibliothek ist von den Schwestern selbst geschrieben worden.
Die andere Hilfte der Biicher kam durch Schenkung von auflen her, meist aus Privatbesitz ins Kloster*
(Schneider: Die Bibliothek des Katharinenklosters in Niirnberg und die stiadtische Gesellschaft, S. 70). Zur
Tucherin vgl. ebd. S. 73-75.

56



bestimmt ist. (Hasebrink: Tischlesung und Bildungskultur im Niirnberger
Katharinenkloster, S. 187f.)200

Die Bildung der Nonnen geschieht zum groflen Teil in der Volkssprache, aber in
,eigentiimlicher liturgischer Prigung.“*"! Das Niirnberger Marienbuch ist dafiir ein
Zeugnis, die Texte, mit denen sich die Frauen auseinandersetzten, sind auf die Liturgie
ausgerichtet und zielen auf ein vertieftes Verstdndnis des religidsen Rituals. Theorie der
Religion und ihre Praxis soll fiir die Frauen eine Einheit bilden.

Wenn die Aneignung einer Religion fiir den, der sie sich aneignet, in keiner Weise
duBerlich sein soll [...], also keine Distanz zwischen ,Lebensdeutung und
Lebensbewegung‘ mehr aufkommen soll, dann darf nicht schon in der Situation
der Aneignung selbst diese Distanz virulent sein. Genau aus diesem Anspruch
erfahrt eine Rezeptionssituation wie die der Tischlesung ihre liturgische
Konnotation; sie vollzieht ein Moment der Lebenspraxis, deren Verstidndnis durch
sie gedeutet und vertieft werden soll. (Hasebrink: Tischlesung und Bildungskultur
im Niirnberger Katharinenkloster, S. 188f.)202

Der noch zu besprechende Text des Niirnberger Marienbuchs wurde vermutlich bei
einer solchen Tischlesung im Klarissenkloster rezipiert und wire damit eng mit der
Lebenspraxis verwoben. Allgemein ist im 15. Jahrhundert ein Bediirfnis der
klosterlichen Rezipientinnen nach  Andachtstexten in ihrer Muttersprache
auszumachen.”” Die Auseinandersetzung in Tischlesung und privater Andacht mit
religioser Literatur wurde von der strengen Observanz der Kloster begriilit, doch
Hasebrink sieht die Observanz nicht als Bildungsreform, vielmehr habe es um die
,Gewichtung von Spiritualitit und Studium eine intensive Auseinandersetzung

204

innerhalb des Dominikanerordens gegeben.” " In Niirnberg gab es fiir die Zeit

tiberdurchschnittlich viele lesende und schreibende Frauen. Die Stadt ist im 15.
Jahrhundert in keiner Weise ,bildungsfern, obwohl sie (noch) keine Universitit besitzt,
der Klerus besal kein Bildungsmonopol und die Schwestern erwarben ihre elementaren
205

Lese- und Schreibkenntnisse zumeist schon vor Eintritt ins Kloster. Die im

0 Wenn im 15. Jahrhundert iiber ein elementares und alltagsorientiertes Niveau hinaus volkssprachige
Bildungsprozesse in organisierter und institutionalisierter Form zu finden sind, dann nicht an den Lateinschulen
und Universitédten, erst recht nicht an den Generalstudia der Orden, sondern in den Konventen der religios
lebenden Frauen® (Hasebrink: Tischlesung und Bildungskultur im Niirnberger Katharinenkloster, S. 188).

2! Vgl. Hasebrink: Tischlesung und Bildungskultur im Niirnberger Katharinenkloster, S. 188; Zitat ebd.
Teilweise konnen auch Lateinkenntnisse angenommen werden, lesefihige Schwestern sollten den anderen die
lateinischen Texte auf Deutsch vermitteln: vgl. ebd. S. 191 & S. 195 Anm. 22.

202 Hasebrink bezieht sich hier auf Dieter Henrich.

%3 ygl. in Bezug auf die ,Gattung* Privatgebetbuch: Ochsenbein: Deutschsprachige Privatgebetbiicher vor 1400,
S. 392.

%" vgl. Hasebrink: Tischlesung und Bildungskultur im Niirnberger Katharinenkloster, S. 201; Zitat ebd.

% Vgl. Hasebrink: Tischlesung und Bildungskultur im Niirnberger Katharinenkloster, S. 192. ,Eine
vielschichtige stidtische Unterrichtskultur geht ordensinternen Bildungsbemiihungen bereits voraus® (ebd.).

57



Katharinenkloster 1428 durchgefiihrte Ordensreform®® begiinstigt die Lese- und
Schreibfihigkeit der Schwestern, aber Lesefdhigkeit soll fiir sie immer ,nur‘ dem
gottlich amptzo7 dienen und nicht der eigenverantwortlichen Auseinandersetzung mit
dem Glauben und der Heiligen Schrift. Aber die Reform

hat mit dem strengeren Leben nach der Ordensregel auch eine Intensivierung
geistiger Interessen gebracht; man kann seither an der Pflege und der Erweiterung
des Biicherbestandes eine grofere Neigung der Schwestern zu erbaulichem und
mystischem Schrifftum [sic] feststellen. Eine lebhafte Schreibtitigkeit setzte
damals im Kloster ein, es wurden sowohl deutsche Handschriften wie die zum
Gottesdienst notigen lateinischen Liturgica hergestellt. (Schneider: Die Bibliothek
des Katharinenklosters in Niirnberg und die stadtische Gesellschaft, S. 70)

Eine vertiefte Bildung der Schwestern war nicht angestrebt, aber sie geschah dennoch.
Manche Schwestern, wie Kunigunde Schreiberin, scheinen durchaus an kirchen-
politischen Ereignissen und an der aktuellen religiosen Literatur interessiert gewesen zu
sein, denn die Handschriften dieser Schwester ,,wirken wie aus personlichem Interesse
und in eigener Initiative von der Besitzerin angeschafft im Hinblick auf ihr angestrebtes
Ordensleben[.]“208 Im Buchbesitz der Tucherin finden sich Schriften, die reiche
Patrizier den Frauen ihrer Familie zur frommen Lektiire empfehlen,209 die Schreiberin
zeigt, dass ein solchermaBen gewecktes Interesse weiter ausgreifen kann.”'® Ein
weiteres Beispiel: Klara Keiperin, Buchmeisterin im Katharinenkloster, erhielt ein
grof3formatiges, fiinf Binde umfassendes, deutsches Altes Testament, ein im Vergleich
iiberaus wertvolles Geschenk, da die sonstigen Biicherschenkungen an das Kloster eher
fir den tiglichen Gebrauch ausgewihlt worden waren.”'' AuBerdem schenkte ihr ein
Patrizier die Erkanntnus von der Siind von Heinrich von Langenstein, inklusive vom
Vorbesitzer notierte Lieder mit tagesaktuellem Inhalt, und besonders bemerkenswert ist,
dass die Keiperin dariiber hinaus ,.eine deutsche Ubersetzung des «Compendium

theologicae veritatis» des Hugo Ripelin von StraBburg™ besal, das als

26 7ur Umsetzung der Klosterreform 1428 vgl. Hasebrink: Tischlesung und Bildungskultur im Niirnberger
Katharinenkloster, S. 197.
%7y gl. Hasebrink: Tischlesung und Bildungskultur im Niirnberger Katharinenkloster, S. 194.
% Vgl. Schneider: Die Bibliothek des Katharinenklosters in Niirnberg und die stidtische Gesellschaft, S. 77f.;
Zitat ebd.
299 ygl. Schneider: Die Bibliothek des Katharinenklosters in Niirnberg und die stidtische Gesellschaft, S. 73-75.
210 Kunigunde Schreiberin spielt ,eine nicht unwichtige Rolle bei der Einfiihrung der Reform im
Katharinenkloster[;]*“ Johannes Meyer berichtet in Buch der Reformatio Predigerordens von ihr, sie finanziert
die Reform des Katharinenklosters mit dem Geld ihres Mannes, das sie mit ins Kloster bringt, daher wollte das
Kloster sie unbedingt in Niirnberg behalten, obwohl sie lieber ins strengere Kloster Schonensteinbach im Elsaf}
gegangen wire, sie blieb ,,jiber 40 Jahre bis zu ihrem Tod 1470 im Katharinenkloster, wo sie als Schafferin
amtierte und sich auch an der Buchproduktion beteiligte* (Schneider: Die Bibliothek des Katharinenklosters in
Niirnberg und die stidtische Gesellschaft, S. 75-77; Zitate S. 76).
*''vgl. Schneider: Die Bibliothek des Katharinenklosters in Niirnberg und die stidtische Gesellschaft, S. 78f.

58



Dogmatikhandbuch ,,im allgemeinen keine Frauenlektiire* war.”'? Fiir die Orden waren
solche belesenen und schreibkundigen Frauen notwendig, um die angestrebte
Regelstrenge (wieder) herbeizufiihren, und gleichzeitig ein Risiko:

Die Uberlieferung religioser Literatur versprach einerseits, die urspriinglichen
Ordensziele wieder ins BewuBtsein zu heben. Barg sie nicht aber auch
andererseits die Gefahr, dal die mit wachsender Schriftkultur einhergehende
Literalitdt eine manchen eher unwillkommene Intellektualisierung bewirkte?
(Hasebrink: Tischlesung und Bildungskultur im Niirnberger Katharinenkloster,
S. 198)

Wie unbequem gebildete Frauen sein konnten, zeigt Caritas Pirckheimer mit ihrer, hier
schon im Zitat erwidhnten, klugen Argumentation mit Luther gegen Luther. Frauen
pflegten, auch wenn ihre ,Intellektualisierung® nicht willkommen war, dennoch einen
eigenen Umgang mit Literatur und konnen als Teil des literarischen Publikums
mitbedacht werden. Mit Blick auf die Marientexte ist der Kontrast bzw. Gleichklang im
Aufgreifen weiblicher Erfahrungswelten interessant, zwischen dem im Kloster

rezipierten Niirnberger Marienbuch und den in der Stadt entstehenden Meisterliedern.

Spricht man iiber Frauenkloster im 15. und beginnenden 16. Jahrhundert darf die
Mystik nicht unerwihnt bleiben.?"® Die Problematik, ,Mystik‘ sauber zu definieren,
beiseite lassend muss mit der Rezeption mystischen Gedankenguts in den Niirnberger

214 Die hier zu

Frauenkl6stern und im Niirnberger Literaturbetrieb gerechnet werden.
besprechenden Texte konnen auf Produktions- wie Rezeptionsseite durchaus mystischen
Einfliissen unterlegen sein. Auch gab es Mystikerinnen in Niirnberg, z.B. Christine

. . . . . 215
Ebnerin, und weniger bekannt, die schon erwihnte Tucherin.

Die Bestrebungen in
den Klostern scheinen jedoch eher dahin gegangen zu sein, das gefdhrliche Potenzial
der Mystik einzuddmmen. Mystik, insbesondere die marianische, tendiert dazu, den
Bereich des Dogmatischen an seinen Grenzen auszukundschaften. Einige Frauen und
ihre ekstatischen unio-Erlebnisse werden dabei iiber eine ,gewohnliche® Heiligkeit
hinaus bewundert, was auf reformatorischer Seite als Gefahr empfunden wurde, aber

auch schon auf altgldubiger. Das Programm der Kloster im 15. Jahrhundert lautete:

22 Vgl. Schneider: Die Bibliothek des Katharinenklosters in Niirnberg und die stiddtische Gesellschaft, S. 78f.;
Zitate ebd.
213 Vgl. zur Frauenmystik auch Cramer: Geschichte der deutschen Literatur im spiten Mittelalter, S. 186f.
2% Grundlegende und umfassende Informationen zur Mystik finden sich bei Ruh: Geschichte der
abendlidndischen Mystik. Im Luther Handbuch folgt Leppin bei der Darstellung der Mystik Kurt Ruh darin
,,Mystik als Traditionszusammenhang zu begreifen* (Leppin: Mystik, S. 57f.).
1 vgl. Schneider: Die Bibliothek des Katharinenklosters in Niirnberg und die stidtische Gesellschaft, S. 74.

59



,Weg von der Mystik und Vision, hin zu Demut und monastischer Kontemplation.“216

Aber die Frage nach der Rezeption mystischer Literatur ist damit noch nicht
beantwortet. Hasebrink macht darauf aufmerksam, dass zwischen Uberlieferung und
Rezeption zu unterscheiden sei, der Tischlesungskatalog des Niirnberger
Katharinenkloster zeige das, da er nicht Alles umfasse, was in der Bibliothek

gleichwohl aufbewahrt und damit iiberliefert wurde.*"’

Bspw. waren Meister Eckharts
Predigten nicht Teil der Tischlektiire, obwohl manche in der Bibliothek zu finden
waren, aber Johannes Tauler wiederum wurde bei Tisch gelesen.218 Die Reformation
bewertet die Mystik (noch) strenger und ist dennoch vor ihren Einfliissen nicht gefeit.*'’
Die Mystik wird schon vorreformatorisch kritisiert und verdringt, aber sie hat selbst auf
Luther noch ihren Einfluss. So schwer es ist, Mystik klar zu definieren, so schwer fillt
es dieser Arbeit, klare Grenzen der Mystikrezeption nachzuweisen. Der Blick in die
Texte wird keine exakte theologische Abgrenzung zwischen ,guten‘ mystischen
Impulsen und ,schlechter® iiber das Dogma hinausdringender Ekstase liefern konnen.

Aber die zu untersuchenden Texte setzen sich differenziert mit mystischen Tendenzen

auseinander und selbst bei Hans Sachs konnen mystische Einfliisse entdeckt werden.

2.4 Maria im gelebten Glauben. Reformatorische Kritik und praktische
Neuansitze

2.4.1 Rosenkranz und Mariengruf3

Der Nutzen des Ave Maria, insbesondere in der Form des Rosenkranzgebets, wird in der
Marienliteratur immer wieder herausgestellt. Ein Beispiel findet sich im Niirnberger
Marienbuch. Die praktische Empfehlung des Ave Maria gegen die Versuchungen des
Teufels schlieBt die Verkiindigungspredigt (vgl. 26.7-31.3) ab: Den engelischen grusz
schitlle wir gern sprechen, wan er tut dem menschen grosen fritmen vnd ist der junckfrawen
jar anminne vnd ist dem teufel jar wieder zem (30.31-35). An einer solchen
alltagspraktischen Verwendung des Mariengrules iibt Luther scharf Kritik. Der

0

Rosenkranz”® als Zeichen einer so gelebten Marianik entwickelt sich daher in der

216 Hasebrink: Tischlesung und Bildungskultur im Niirnberger Katharinenkloster, S. 213 mit Bezug auf
Williams-Krapp: ,,Dise ding sint dennoch nit ware zeichen der heiligkeit*.

7V gl. Hasebrink: Tischlesung und Bildungskultur im Niirnberger Katharinenkloster, S. 213.

1% ygl. Hasebrink: Tischlesung und Bildungskultur im Niirnberger Katharinenkloster, S. 212f.

29 Vgl. Leppin: Mystik.

220 7ur Geschichte der christlichen Rosenkriinze vgl. Dubin: Alle Perlen dieser Welt, S. 88-91. Lois Sherr Dubin
setzt den Rosenkranz in den Kontext von Gebetsperlen weltweit und erldutert den seit Mitte des 16. Jahrhunderts
iblichen Aufbau des Rosenkranzgebets (ebd. S. 90). Sie erwédhnt auch die Bedeutung des Gebetsutensils fiir die
offentliche Wahrnehmung einer Person und die kirchlichen Kontroversen um die teilweise sehr prachtvolle

60



Reformationszeit zu einer Art Parteizeichen der ,Katholiken‘, ebenso wie die noch
anzusprechende Antiphon Salve Regina. Wie an anderer Stelle schon problematisiert,
verlduft die Linie zwischen der Marienverehrerschaft und Glaubigen, denen die Muttergottes
in ihrer personlichen Beschiftigung mit Religion wenig bedeutet, nicht auf einer der
Trennlinien zwischen den unterschiedlichen christlichen Konfessionen. Das ist insbesondere
zu beriicksichtigen beim Blick auf die Sekundirliteratur des 20. und 21. Jahrhunderts, die
immer Gefahr lduft, den eigenen konfessionellen Standpunkt in welcher Art auch immer
zuriick zu projizieren. Am Gebrauch des Rosenkranz’ im 16. Jahrhundert ldsst sich
nachvollziehen, wie es dazu kommt, dass Maria und die mit ihr assoziierten
Frommigkeitspraktiken eher als ,romisch-katholisch® empfunden werden. Die Theologie
rund um Maria und ihre Rolle im Heilsgeschehen eignet sich in ihrer Komplexitit letztlich
nur bedingt fiir eine klare konfessionelle Abgrenzung. Ein tragbarer Gegenstand, wie der
Rosenkranz mit eindeutigem und allgemein bekanntem Verwendungszweck sowie
dekorativer Wirkung, erfiillt diese Aufgabe weitaus besser, insbesondere wenn an ihm
grundlegende Neuansitze in den religiosen Uberzeugungen veranschaulicht werden konnen,

wie dies Harry Oelke herausgearbeitet hat.**!

Die Vorstellung, dass im Rosenkranzgebet quasi ein Kranz aus Rosen fiir Maria
geflochten wird, war gewiss fiir die neue vom Verdienstgedanken abgewandte Theologie
vollkommen unzumutbar. Der Rosenkranz impliziert aber dariiber hinaus die betende
Kontemplation iiber Stationen des Lebens Jesu, etwas, das Luther durchaus empfehlen

konnte.???

Doch die meditative Wiederholung der Gebete in der Frommigkeit verbunden mit
der handwerklichen Vorstellung des Kranzbindens riicken den Rosenkranz fiir die
reformatorische Bewegung in ein génzlich negatives Licht: Er verleite dazu ,nur
mechanisch, ohne innere Anteilnahme reproduziert zu werden®, das Gebet wird zu einem

Werkstiick, zu einer Leistung.223

Luther kommentiert in seinen Randglossen zum
Marienpsalter des Marcus von Weida die zur Seligkeit filhrende Wirkung des Rosenkranzes
mit Kritik an der Werkgerechtigkeit, denn der Glaube an Christus fehlt fiir ihn in den
legendarischen Erzdhlungen von Siindern, die durch regelméBiges Rosenkranzbeten wieder

auf den rechten Weg kommen; allein iiber die Titigkeit der Rosenkranzgebets zur Seligkeit

Gestaltung (vgl. ebd. die Abbildungen auf S. 86f.). Diese Kontroversen sind, wie so viele reformatorische
Streitpunkte, élter als die Reformation, werden im 16. Jahrhundert jedoch zu Konfessionsgrenzen verhirtet.
2! Oelke: "Da klappern die Steinn... und das Maul plappert". Im Folgenden stiitze ich mich vor allem auf diesen
Beitrag.
*2Vgl. z.B. den Sermon von der Bereitung zum Sterben WA 2, 685-697.
3 Vgl. Oelke: "Da klappern die Steinn... und das Maul plappert", S. 109; Zitat ebd.

61



zu gelangen, kommentiert er mit: ,,«Non per Christum: per opera» (nicht durch Christus:
durch Werke)[.]**** Luther #uBert sich auch im Zusammenhang seiner Auslegung des
Vaterunsers von 1517 iiber den Rosenkranz sowie iiber weitere marianische Gebete und
positioniert sich nicht prinzipiell gegen diese Formen des Gebets, er stellt sie aber immer in
den Dienst der Christologie.”” Fiir die Tragweite dieser Verkniipfung von fundamentaler
Kritik an der bestehenden kirchlichen Praxis und dem Rosenkranz muss bedacht werden,
welche Signalwirkung mit dem Rosenkranz verbunden wurde: ,,Trigerinnen und Triger
eines Rosenkranzes unterstrichen durch das offentliche Auftreten mit dem Gebetsuntensil
die Ernsthaftigkeit und Authentizitit des von ihnen vertretenen Christentums.“**® Aus der
ablehnenden Kritik an der Rosenkranzdevotion durch prominente Protagonisten der
Reformation entwickelte sich ,,eine geschlossene protestantische Abwehrfront. Angesichts
des altgldubigen Festhaltens am Paternoster geriet der Rosenkranz gewissermalien zu einem
Differenzkriterium der beiden Religionsparteien.“??’ Andere Elemente der gemeinsamen
Tradition in Liturgie und privater Frommigkeitspraxis wurden beidseitig beibehalten.”® Der
Rosenkranz jedoch symbolisiert fiir die Anhénger Luthers zu viel als negativ Empfundenes
im alten Glauben, wie die alleinige Hinwendung zu Maria anstatt zu Christus, das
unreflektierte, mechanische Beten und den Verdienst, der durch schlichte Handlungen
erworben werden soll. Die teilweise sehr wertvollen und aufwindig gearbeiteten
Rosenkriinze bieten sowohl eine ideale Angriffsfliche fiir Kritik an der reinen AuBerlichkeit
von Religionsvollzug als auch die Moglichkeit, wirkungsvoll und kleidsam die eigene
Konfessionszugehorigkeit zu markieren.

Es scheint aber so, dass die protestantische Ablehnung, die sich [...] vielfach auch mit
Polemik, Spott und Schméhungen verband, dazu beitrug, dass der Rosenkranz bei den
Altglaubigen ganz bewusst als ein Identifikationsmerkmal fiir die eigene
Glaubenspartei verstanden werden konnte. (Oelke: "Da klappern die Steinn... und das
Maul plappert", S. 113)

Als Teil des Konfessionalisierungsprozesses wurden die bislang durch verschiedene Orden
auf unterschiedliche Art kultivierten Gebrauchsformen vereinheitlicht zum heutigen
Gebetstypus, der 50 Ave Maria, fiinf Vaterunser und das Glaubensbekenntnis umfasst.??’

Auf protestantischer Seite war der Rosenkranz (wie auch die Tiara des Papstes in weitldufig

4 ygl. Oelke: "Da klappern die Steinn... und das Maul plappert”, S. 109f.; Zitat S. 110. H. Oelke bezieht sich
auf Marcus von Weida: Der Spiegel hochloblicher Bruderschaft des Rosenkrantz Mariae.
¥ Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 86-88.
26 Oelke: "Da klappern die Steinn... und das Maul plappert", S. 110.
7 Oelke: "Da klappern die Steinn... und das Maul plappert", S. 110.
% Vgl. Oelke: "Da klappern die Steinn... und das Maul plappert", S. 110.
¥ Vgl. Oelke: "Da klappern die Steinn... und das Maul plappert", S. 116.
62



bekannten Darstellungen) integraler Bestandteil des Spotts innerhalb der aktiven
Medienpropaganda, die die Einfiihrung der Reformation in lutherischen Territorien

230 . . .
39 Es kann also kaum verwundern, dass der Rosenkranz und die mit ihm

begleitete.
assoziierte Marianik bis heute als zutiefst katholisch empfunden werden, wobei zu bemerken
ist, dass in der Auseinandersetzung um den Rosenkranz Marias Rolle im Heilsgeschehen
nicht zur Diskussion steht. Zentral ist die gegenseitige konfessionelle Abgrenzung, die sich

bis in die Gegenwart am Rosenkranz manifestieren kann.

Mit Marias Rolle im Heilsgeschehen setzt sich die reformatorische Kritik am Ave Maria
auseinander. Der Mariengruf3 verbindet Mariologie und Marianik miteinander, da seine
Wurzel fest in der biblischen Uberlieferung verankert und sein Rezitieren fester Bestandteil
der religiosen Praxis (v.a. des eben besprochenen Rosenkranzgebets) ist. Damit ist eine
Auseinandersetzung mit dem Ave Maria fiir Luther unumgénglich und eine Chance, auf die
Frommigkeitspraxis aus der Theologie heraus zu wirken. Es iiberrascht daher nicht, dass
Diifel einen Umbruch in Luthers mariologischer Haltung zur Zeit des Erscheinens des
Septembertestaments und der breiten 6ffentlichen Diskussion seiner Ideen erkennt:

Die bisher nur in Vorlesungen und einzelnen Predigten vorgetragenen mariologischen
Gedanken des Reformators werden durch die Veroffentlichung  der
Magnifikatauslegung, der Auslegung des Ave Maria im Betbiichlein und vor allem
durch die Ausfithrungen zum Salve Regina in der Predigt zu Mariae Geburt 1522
bekannt und fithren zu ersten Auseinandersetzungen. (Diifel: Luthers Stellung zur
Marienverehrung, S. 151)*"

Zu Luthers Ave Maria-Auslegung ist zu bemerken, dass er 1522 von den zwei Zusitzen, die
das Ave Maria im Laufe der Zeit erhilt, nur den ersten (Jesus Christus) kennt; erst 1568
wird die mariologische Schlussformel (Sancta Maria, Dei genitrix, ora pro nobis
peccatoribus, nunc et in hora mortis) hinzugefiigt. > Laut Diifel war 1522/23 die

mariologische Entwicklung Luthers letztlich abgeschlossen.””

20 ygl. Oelke: "Da klappern die Steinn... und das Maul plappert”, S. 113. Man kommt nicht umhin bei der
Beschiftigung mit dieser duflerlichen Markierung von Religionszugehdrigkeit an die in Deutschland hitzig
gefiihrte Debatte rund um das muslimische Kopftuch zu denken. Einen semiotischen Ansatz dazu bietet Sahin:
Die Bedeutung des muslimischen Kopftuchs.
3! Luthers Grundgedanken zu Mariengebeten fiihrt Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 152.
genauer aus.
“2Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 141.
3 vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 163.

63



Das Betbiichlein von 1522 (es wurde spiter noch hdufig nachgedruckt) ist eine der

wirkungsvollsten Schriften Luthers.”*

Er geht hierin auf den Gebrauch des Ave Maria ein
und fasst sich dabei sehr kurz. Man erlebt Luther in diesem Text als den einfachen
Glaubigen zugewandt, fiir den alltdglichen Frommigkeitsvollzug schlichte, klare Aussagen
suchend. Luther sieht das Ave Maria als ein Gotteslob (WA 10, II, 408, 4), das, so wie es ist,
als Teil der Bibel vom Heiligen Geist inspiriert wurde. Man darf es nicht zu einem Gebet
abindern (WA 10, II, 408, 8f.), es sei vielmehr zweierlei (WA 10, II, 408, 10ff.): Erstens
eine Betrachtung bzw. Erzdhlung der Gnadentaten Gottes an Maria und zweitens der
Wunsch, dass man Maria als das erkenne, als das sie hier genannt werde.?® Sie ist demnach
,voller Gnade*‘, d.h. fiir Luther von Gott voll alles Guten und ohne Schlechtes gemacht,
,Gott ist mit ihr‘, d.h. er tut alles an ihr, ist bei ihr und beschiitzt sie und sie ist ,gebenedeit
vor allen Frauen‘, hat ohne Schmerzen geboren und ist ohne Siinde Mutter geworden,
auBerdem ist ihre Frucht gebenedeit und damit nicht wie andere Kinder. 1530 wird er im
Sendbrief vom Dolmetschen das ,voll der Gnade‘ ablehnen bzw. sich fiir eine andere
Ubersetzung stark machen, hier jedoch bleibt er (der Einfachheit halber?) dabei. Deutlich
stellt Luther Maria als Beschiitzte und Beschenkte dar, wendet sich also implizit gegen das
Bild der schutzgebenden Maria; man spiirt den Versuch, den Blick auf die wahre Maria frei
zu raumen. Siindlos sei sie, aber der Fokus liegt auf der Gottesgnade und der Passivitit
Marias als Empfangende. Dieser Betrachtung zum Inhalt des Ave Maria fiigt er einen
Abschnitt (WA 10, II, 409, 5ff.) gegen die ,Gegner* hinzu, das seien jene, die Maria und
ihre ,Frucht® vermaledeyen (WA 10, II, 409, 8), und zwar, indem sie viele Rosenkrinze und
Ave Maria stindig vor sich hin beteten. Denn damit lobten sie nur leiblich und nicht geistig.
Nur wer den rechten Glauben habe, konne das Ave Maria sowie alle Gebete richtig
sprechen. Wer keinen rechten Glauben habe, dem werde nach Ps 108 ,Sein Gebet zur
Siinde‘. Luther sagt damit nicht, man solle das Ave Maria nicht mehr sprechen, er sieht es
als genauso legitim an, wie das Lob des Schopfers im Angesicht der Schopfung (WA 10, 1II,
407, 151.), aber er identifiziert den religids-politischen Gegner als jemanden, der es dauernd
auf den Lippen hat. Ein Luther-Anhinger wird darauthin das Ave Maria nicht mehr (laut)

sprechen.

4 Vgl. Schilling: Erbauungsschriften, S. 302. Vgl. auch Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 140-
143.
* Luther sieht deshalb das Ave Maria erst im zweiten Schritt als ein Gebet, vgl. Diifel: Luthers Stellung zur
Marienverehrung, S. 142.

64



Im Sendbrief vom Dolmetschen, den Linck am 15.9.1530 in Niirnberg veroffentlicht,
geht Luther auf die Ubersetzung des Englischen GruBes Lk 1,28 ein.>*® Er rechtfertigt seine

h.>*’” Br mochte fiir das

Ubersetzung des Ave Maria als GruBformel hier philologisc
lateinische ,gratia plena‘ eine Ubersetzung finden, die seiner Ansicht nach ,wirklich
Deutsch® ist. , Voll der Gnaden® ist eine eins zu eins Ubersetzung, die er im Betbiichlein von
1522 stehen ldsst und metaphorisch ausdeutet. Im Sendbrief vom Dolmetschen ist ihm
jedoch daran gelegen, dass der Text selbst in seiner deutschen Form die Ausdeutung vor
Augen fiihrt. Die Worte sollen die aufmerksame Leserschaft mit unmittelbarer Klarheit
ansprechen, wihrend ihm im Betbiichlein wohl mehr die Praxis frommer Gebetsmeditation
auf einfachem volkssprachigem Niveau vor Augen steht. Luther entfernt sich bewusst vom
lateinischen und griechischen Wortlaut des Textes, bringt seine eigene Interpretation in die
Ubersetzung ein und lidsst die Leserschaft an seinen Gedankengingen teilhaben. Er selbst
sieht dies als einzige Moglichkeit, die wahre Bedeutung des Lateinischen offenzulegen,
dessen Bedeutungsspektrum er mit Vergleichsstellen aus der hebrdischen Bibel und
Referenzen auf griechische und hebriische Semantik verdeutlicht. Ausdriicklich will er die
altglaubige Schwérmerei fiir Maria kritisieren und reduziert daher bewusst den
metaphorischen Gehalt der Anrede. Dem Attribut wird das Weihevolle des ,voll der
Gnaden® genommen, indem Luther es erst zu ,holdselig’ dndert und dann in Alltags-
metaphorik iiberfiihrt. Letztlich liest er den GruB3 als ,liebe Maria‘. Diese alltigliche
Formulierung wertet Luther dann aber auf und schreibt gerade ihr im Deutschen einen
besonderen semantischen Gehalt zu. Im deutschen Wort ,lieb/liebe/liebes® sei so viel
Herzlichkeit mitbedeutet, ein gleichwertiges Wort besitze das Lateinischen gar nicht (sonst
stiinde es hier): Und ich weis nicht, ob man das wort ‘liebe’ auch so herzlich und gnugsam
in Lateinischer oder andern sprachen reden miig, das also dringe und klinge ynns hertz,
durch alle sinne, wie es thut in unser sprache (WA 30, II, 638, 35- 639, 3). Luthers
Priferenz des Attributs ,liebe‘ vor ,voll der Gnaden® ist keine Abkehr von metaphorischer
Sprache, wie die betonte Alltdglichkeit des Ausdrucks suggeriert. Vielmehr miissen
,Alltdglichkeit’ und ,Herzlichkeit* als Teile des metaphorischen Bedeutungsspektrums
gesehen werden, das Luther ganz bewusst bei den deutschsprachigen Gldubigen aufrufen
mochte. Er wertet die Volkssprache, mit ihrer Fihigkeit die Herzen der Rezipienten

anzusprechen, auf. Maria liegt Luthers Publikum am Herzen, und die mit ihr verkniipfte

36 Sendbrief vom Dolmetschen WA 30, 11, 632-646; zur Auslegung des Englischen Grufes vgl. hier: 638, 13-
639, 23.
*7 Eine theologische Motivierung liefert Luther 1539 in einer Predigt zu Mariae Verkiindigung, vgl. Diifel:
Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 150. Vgl. zum Sendbrief vom Dolmetschen auch ebd. S. 149.

65



Emotionalitit muss nicht verschwinden und soll nicht abgewertet werden. Bei seiner
Argumentation nah am Text ist Luther sehr sensibel fiir den Beiklang bzw. fiir den
metaphorischen Gehalt seiner Worte. Er will Worte wihlen, die die richtigen Implikationen
besitzen. Er sieht in der Anrede des Engels keine wertende Aussage iiber den Gnadenstand
Marias, sondern er liest sie als einen freundlichen und herzlichen Gruf3 voller Zuneigung.

Maria wird dem Zuspruch ihrer Gnadenvollmacht beraubt, doch ausdriicklich wertgeschitzt.

Eine zentrale Schwierigkeit der Marianik ist die Unterscheidung zwischen Verehrung,
Anbetung, Anrufung etc. Den Gruf}, das Gebet und die Bitte um Weitergabe des eigenen
Gebets zu unterscheiden, ist eine innerliche Sache, die nur die Gldubigen selbst in ihrem
frommen Gefiihl klar definieren kénnen, dies aber schwerlich bei jeder Andacht tun. Diese
Unterscheidung ist den Reformatoren aber ungemein wichtig, um Maria nicht in die Position
einer Mittlerin zu riicken. Die Ablehnung der Vermittlung gottlicher Gnade durch Maria ist
fiir Huldrych Zwingli, seinen Nachfolger Heinrich Bullinger sowie fiir Johannes Calvin

zentral in ihrer Kritik am Marienkult.>*®

Maria bleibt jedoch fiir Zwingli umfassend siindlos
und er betrachtet sie ,keineswegs als eine gewohnliche Christin, sondern als eine
herausgehobene Zeugin fiir die Gnade, die Gott schenkt.“*** Bullinger, dessen Predigten
,beispielsweise auf den Schiffen der niederldndischen Ostindischen Kompanie greitbar*
waren und so viele Passagiere und Seeleute préigten, spricht in seiner Schrift Das
Glockenlduten von 1571 pointiert von der Schwierigkeit, Gebet und Gruf} zu unterscheiden:
Die Grufsworte, [das Ave Maria, J.S.] die du sprichst, wird ein anderer als Gebet verstehen,
auch wenn du es fiir etwas anderes hdltst. (...) Und erkennst du auch, dass du sie griifiest,
ohne einen Auftrag von Goit dazu zu haben...”** Er verbietet nicht, Maria hochachtungsvoll
zu griiBen, aber die Reaktion seiner Leser und Leserinnen wird wohl eher sein, vom
Mariengruf3 abzusehen, um nicht in ,Papisten-Verdacht‘ zu geraten. Damit gilt, was fiir den
Rosenkranz schon gezeigt wurde, letztlich fiir alle marianischen Gebrauchstexte. Inhaltlich
und durch seine feste Verankerung im Bibeltext kann ein Text wie das Ave Maria nicht von
einem konfessionellen Lager allein vereinnahmt werden. Doch um die Unterscheidung
zwischen Grufl und Gebet sichtbar zu machen, muss, wer auf diese Unterscheidung pocht,
auf den (gesprochenen) Text verzichten. Burger macht darauf aufmerksam, wie

wertschidtzend die Reformatoren immer noch von Maria sprechen, ,,dass Maria zwar

2% Vgl. Burger: Spitmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten, S. 128.

#9 Vgl. Burger: Spitmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten, S. 125; Zitat ebd.

0 Vgl. Burger: Spitmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten, S. 125f.; Zitate S. 125 & S. 126.
Bullinger zit. n. C. Burger inklusive Auslassungszeichen.

66



theologisch sehr grundsitzlich zur Mitchristin herabgestuft wird, dass sie aber unterhalb
dieser Ebene von Luther und Zwingli mit Ehrentiteln und auszeichnenden Adjektiven belegt

«“24l yon Calvin werden aber selbst

wird, als hitte sich an ihrer Verehrung nichts geindert.
diese Ehrentitel nur aufgezihlt, ,,um sie abzuweisen.***? Calvin argumentiert schroffer als
Luther, sieht aber genauso wie dieser Maria als auf Gott verweisend:

Maria selbst anerkennt ja, dass Gott allein es verdient, verherrlicht zu werden. Durch
thren Lobgesang predigt sie, was jeden Horer dazu anreizen soll, Gott die verdiente
Ehre zu geben. Fiir sich selbst beansprucht Maria nichts. Sie vernichtet sich selbst
geradezu ([das Wort, das Calvin benutzt, ist, J.S.] anéantit). Will sie doch, dass Gott
allein geehrt werde und dass ihre eigene Seligkeit sich daraus ableite. (Burger:
Spiatmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten, S. 126f.)

Hier trifft sich nun beides: Das protestantische Erstaunen auf der Metaebene der
Forschenden iiber den wohlwollenden Blick der Reformatoren auf Maria und das
Verschwinden Marias, das in Calvins Verstdndnis von ihr selbst gewollt und angestrebt
wird.** Die reformatorische Wertschitzung fiir Maria ist weniger erstaunlich, wenn die
theologischen Reflexionen iiber sie als Mutter Jesu und Schwester im Glauben in Luthers
Texten nachvollzogen werden. Aus dem Blickwinkel der Konfessionalisierung mit ihren
Abgrenzungsbewegungen auf allen Seiten ist jedoch ihr Verschwinden auf protestantischer
Seite nicht zu leugnen. Aber das geschieht, wie an Calvin und bei Bullinger beobachtbar,
gerade aus einer (neu gewonnenen) Wertschitzung heraus. Man kann argumentieren, dass
Luther und Zwingli nur auf das religiose Gefiihl ihres Publikums Riicksicht nahmen und
sich gerne harscher gegen Maria ausgedriickt hitten, aber zumindest fiir Luther kann das
nicht vorbehaltlos stehengelassen werden, da Maria eine biblische Figur und damit ein
positives Bild von ihr von hochster Stelle autorisiert ist. Diese Autoritdt des biblischen
Zeugnisses bestimmt den Umgang mit den Marienfesten in lutherischen Gemeinden.
Abgeschafft werden alle Marienfeste ohne biblische Grundlage: Empfingnis Marias, Geburt
Marias, Tod und Himmelfahrt Marias.”** Aber es gibt noch relativ lange Proteste, wenn zu
harsch gegen den Marienkult vorgegangen wird, und Luther duBlert sich bei aller Kritik

verstindnisvoll und nimmt Riicksicht auf die Marienverehrerschaft.’* Luther will die

! vgl. Burger: Spitmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten, S. 128; Zitat ebd.
2 ygl. Burger: Spitmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten, S. 128; Zitat ebd.
28 Johannes Calvin entlarvt die ,Papisten‘, die Maria méchtiger als Jesus machen, und daher wird laut ihm Maria
selbst um Rache dafiir bitten, vgl. Burger: Spatmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten, S. 127f.
% Empfingnis Marias‘ unabhiingig davon, ob von einer siindlosen Empfingnis der Anna ausgegangen wurde
oder nicht, vgl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 123-125. Vgl. weiter ebd. S. 125-127 sowie S. 127-131. Luther
predigt an Mari Himmelfahrt 1522, aber er kritisiert das Fest als nicht biblisch und spricht nicht weiter iiber die
Muttergottes, vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 143f.
* vgl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 123 & S. 126.

67



Marienfeiertage langsam einschlafen lassen, er will sie nicht gegen den Willen bzw. die
Gewohnheit der Gemeinden abschaffen, sondern es soll sich ,von selbst regeln®;
Purificationis und Annunciationis bleiben als Christusfeste bestehen, das Fest der
Heimsuchung erwihnt er gar nicht.?*® Letzteres vielleicht, weil dieses Fest, wie Kreitzer
herausarbeitet, sich hervorragend eignet, um den Fokus von Marias Person weg auf den

247 Diifel weist darauf hin, dass Luther

Bibeltext und auf ihr vorbildliches Verhalten zu legen.
riicksichtsvoll vorging und nicht uneingeschrinkt, wie teilweise interpretiert, die
Marienverehrung weiter befiirwortete.>*®

Das Nebeneinander von klarer Ablehnung der Marienverehrung und die Vorsicht bei
der Behandlung fest eingewurzelter liturgischer Brduche stellen keine
Doppelgleisigkeit in den mariologischen Anschauungen Luthers dar, sie zeigen
vielmehr bei eindeutiger theologischer Grundhaltung viel seelsorgerlichen Takt und
Riicksichtnahme auf die Schwachen. (Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S.
159)

Diifels Interpretation von Luthers Texten ldsst deutlich werden, dass diese Maria fiir
lobenswert erachten, doch bei Luther ist jedes Marienlob Gotteslob, sodass
konsequenterweise die Begriffe ,Marianik‘ und ,Mariologie‘ bei Luther nicht verwendet
werden konnen. Gegen die von ihm kritisierten Teile der Marianik, z.B. die Salve Regina-
Gesiinge, soll aber immer gewaltlos vorgegangen werden.””’ Die Abschaffung der
marianischen Feiertage und damit die Abwertung des marianischen Traditionsguts, das darin
gefeiert wird, ist aber in jeder Form ein deutlicher Bruch mit dem bisherigen Verhiltnis der
Kirche zu Maria. Trotzdem darf dies nicht dariiber hinwegtiuschen, dass es marianische
Traditionen gibt, die von Luther und seinen Nachfolgern beibehalten wurden: Gottes-
mutterschaft, (ewige) Jungfrauschaft und schmerzlose Geburt; eine schmerzlose Geburt, da
sie vom Fluch Evas ausgenommen war, eine aber ansonsten vollkommen normale Geburt.>
Bemerkenswert ist, dass in der Auseinandersetzung mit den marianischen Uberlieferungen
selbst bei Luthers Nachfolgern noch die Bemiihung spiirbar ist, Maria immer gut
ausbalanciert zu prisentieren, als positive Figur, aber niemals zu positiv; insbesondere in der

bei Kreitzer angesprochenen Eva-Maria-Parallele, die weiterhin in Predigten verwendet

6 ygl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 155.
#7Vgl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 47ff.
¥ Vgl. die Darstellung der dazugehdrigen Diskussion bei Burger: Marias Lied in Luthers Deutung. Christoph
Burger arbeitet aulerdem die nicht durchweg ablehnende Haltung der Reformatoren gegeniiber Maria in
,Spitmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten heraus. Die Vereinnahmung Luthers fiir eine
uneingeschrinkte Marienverehrung zeigt Hennig: Die Lehre von der Mutter Gottes in den evangelisch-
lutherischen Bekenntnisschriften und bei den lutherischen Vitern.
* vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 161f.
»0vgl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 134f.

68



wird, aber mit Bedacht, Maria nicht in eine aktive (Erloserinnen-)Rolle zu riicken.”! Der
protestantische Blick auf Maria im 16. Jahrhundert durchliduft eine Entwicklung von einer
dlteren Predigergeneration, die mit dem groBangelegten Mariendienst des Mittelalters
aufgewachsen ist und ihr scheinbar gewogen bleibt, hin zu einer jiingeren Generation, die

sich immer weiter von Maria entfernt.>>

Die konsequente Abschaffung der Marienfeste und
die immer weitere Entfernung der Prediger von marianischen Traditionen geschieht
wahrscheinlich stark unter dem Eindruck der Gegenreformation, die Marienfrommigkeit
betont und zu einem konfessionellen Stiitzpfeiler macht.”>® Insbesondere der Blick auf
Marias Siindlosigkeit verdndert sich iiber den Verlauf des 16. Jahrhunderts: Bei Luther ist
Maria ausdriicklich rein und siindlos, kann aber (wie die Kirche) irren, bei seinen
Nachfolgern wird ihre Siindlosigkeit (auBerhalb der jungfriulichen Empfingnis) selbst in
Frage gestellt und sie wird fiir ihr Verhalten offen kritisiert (z.B. in Bezug auf den Verlust
des 12jdhrigen Jesus im Tempel [Lk 2,41-52] oder auf ihr Verhalten bei der Hochzeit von
Kana [Joh 2,1—12]).254 Wurde bisher jede Bibelstelle, die sich in irgendeiner Weise dazu
eignet, auf Maria bezogen und moglichst positiv gedeutet, wird nun jede biblische
Erwidhnung Marias genau unter die Lupe genommen und ihr mogliches Fehlverhalten
aufgedeckt. Beth Kreitzer arbeitet das Verhiltnis vom sich im 16. Jahrhundert formierenden
Protestantismus und Maria anhand von Luthers Predigten und denen seiner Nachfolger
heraus und macht plausibel, dass diese in ihrer Gesamtheit als reprisentativ anzusehen sind,
zumindest fiir ,,orthodox, official opinions of the emerging Lutheran tradition in the
sixteenth century.“*>> Dies kann schon allein deshalb Giiltigkeit beanspruchen, weil Luthers
(Muster-)Predigten und Abschriften derselben sowie Bearbeitungen seiner Predigten (wie
bspw. Veit Dietrichs Hauspostille) Vorlagen lieferten fiir Prediger aber auch Hausviter.>
Maria dient den lutherischen Predigern und Luther selbst als Exempel, und die Prediger
beantworten an ihr die Frage ,Was ist ein guter Christ und Biirger?‘*>’ Maria verschwindet

aus dem christlichen Kalender, aber nicht aus den christlichen Vorstellungen eines

angemessenen Lebensstils.

»!vgl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 135.
»2Vgl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 136.
3 Vgl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 137.
24 Vgl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 137f.
3 ygl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 133f,, Zitat S. 133. Dies gelte trotz der von ihr geforderten Umsichtigkeit,
wenn es darum geht zu bedenken, wer fiir welches Publikum schreibt. Die Beriicksichtigung der Zielsetzungen
der Autoren in Bezug auf die potenziellen Rezipienten und Rezipientinnen fordert Kreitzer schon in ihrer
Einleitung, vgl. ebd. S. 20f.
26 ygl. Zschoch: Predigten, S. 316f.
»7Vgl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 133f.
69



Luther spricht in der Predigt von der Geburt Marias vom 8.9.1522 (WA 10, III, 312-
331)** direkt an, dass die Marienverehrung tief im Herzen der Gldubigen verankert ist.>?
Von dieser Zuneigung ist die Wortwahl immer beeinflusst. Luther nimmt auf sie Riicksicht
und nutzt sie fiir seine Zwecke, indem er rhetorisch geschickt Maria selbst sprechen ldsst
bzw. den religiosen Fokus auf sie als etwas darstellt, das Maria als beleidigend empfinden
wiirde.*® Demgegeniiber legt Luther in diesem Sermon den Schwerpunkt auf eine maf3volle
Verehrung der Jungfrau. Sie solle nur nach der Aussage von Paulus aus Rom 12,10 geehrt
werden, wonach jeder Mensch seinen Nichsten ehren soll um Christi willen, der in allen

Glidubigen wohnt.”'

Marias Ehrung solle maflvoll geschehen, damit iiber sie erstens nicht
Jesus und zweitens nicht die Armen vergessen werden.”**> Armenfiirsorge geschah hiufig im
Namen Marias, die sich als Vorbild dem Schwicheren fiirsorglich zuwendet. Sie als Vorbild
zu nehmen, wird nicht von reformatorischer Seite kritisiert. Luther kritisiert, dass die
Armenfiirsorge iiber dem Lob der fiirsorglichen Maria vergessen wird. Maria und alle
anderen Heilige seien gestorben, fromme Christen jedoch seien lebende Heilige und ihnen
solle man sich darum zuwenden und sie ehren.”®® Durch Mt 25,40 (,,Was ihr dem Geringsten
unter euch getan...”) sieht Luther die Aufforderung, sich dem Néchsten und Schwicheren
zuzuwenden, in der Schrift verankert, die Ehre Marias (und der Heiligen) jedoch nicht. Er
bringt Maria auf eine Ebene mit allen anderen Heiligen und beide zusammen auf eine Ebene
mit allen Gldubigen. Die Ehre Marias wird nutzlos, weil der Dienst am und die Ehrung des
Néchsten vor Gott hoher steht und von der Schrift geboten ist. Wer viel von Maria hilt, darf
sie ehren, soll dies aber nicht zur Pflicht machen.”® In der Offenheit, ein liebgewonnenes
Vorbild wie Maria weiterhin zu ehren, zeigt sich die Riicksicht auf die frommen Gefiihle.
Das Argument des ,Nutzen® zeugt von der Bemiihung, die Gldubigen dort ,abzuholen, wo
sie stehen‘, nidmlich in der Uberzeugung, gute Taten seien mit Blick auf Himmelsgnaden
verdienstvoll. Gegen ,gute Taten‘ argumentiert Luther in diesem Text nicht, sondern er

riickt die Definition von ,guten Taten® zu recht: Das Geld der Stiftungen fiir Heilige konne

»% Wie an anderer Stelle erwihnt, nutzt Luther diese Predigt, um kurz und ablehnend auf das Salve Regina
einzugehen vgl. WA 10, 111, 321, 6- 322, 1.
»9Vgl. WA 10, III, 313, 1-3.
20 Diesen Blickwinkel wihlt Luther auch in einer Predigt von 1544: ,Maria sage, ,nicht mich werden sie
ansehen, sondern Gott, weil er mich angenommen hat*‘ (Burger: Spitmittelalterliche und reformatorische
Marienpredigten, S. 123. Das Lutherzitat findet sich: WA 49, 498, 19f. Ubersetzung C. Burger).
1 ygl. WA 10, III, 313, 5-7.
2 vgl. WA 10, I11, 313, 7- 314, 3 beides entfaltet Luther dann 315-319.
3 ygl. WA 10, II, 317, 1- 320, 4.
%4 vgl. WA 10, III, 314, 3-5.
70



besser genutzt werden, um manchen armen jungkfrawen zu helfen.® Gott freue sich iiber
wirklich ,niitzliche‘ Spenden, denn nur solche seien biblisch gefordert, nicht teurer
Marienkult. Es ist sicher kein Zufall, dass Luther in diesem Zusammenhang unverheiratete
Frauen als Beispiel nimmt. Jeder Gedanke an eine gottliche Belohnung oder ein
Tauschgeschift im Sinne des Ablasshandels wird hinfillig, denn der Dienst am Néchsten ist
Gottesdienst und sich damit, ganz nach Marias Vorbild, selbst genug. Entgegen dem Anlass
der Predigt spricht Luther nicht iiber Marias Geburt. Das Fest zu Marias Geburt sei zu
kritisieren und am besten abzuschaffen, weil es nicht schriftgemall sei, im Evangelium
komme die Geburt Marias nicht vor und die hebrdische Bibel sei an den traditionell

266
herangezogenen Stellen anders zu lesen.

Fiir Luther berichtet die Schrift aus gutem Grund
nichts von Marias Geburt, und er wirft den Monchen vor, die Schrift zu verbiegen und
Liigen zu brauchen, um Maria ehren zu konnen, denn Monche wiirden der weiber ere
preysen wollen, was wahrscheinlich absichtlich etwas anziiglich klingt.**” Die enge
Verbindung der Klosterkultur mit Maria wird als auf Liigen gebaut dargestellt, und den
Monchen werden implizit profane Griinde fiir das Marienlob unterstellt. Insbesondere
kritisiert Luther die Identifikation der gottlichen Weisheit mit Maria (als vor aller Welt
geschaffen). Das schwiche Christi Ehre, weil das Buch der Weisheit auf ihn zu beziehen

- 268
SE1.

Luther arbeitet nah und intensiv am Bibeltext und zieht Marias bzw. Jesu biblischen
Stammbaum (Mt 1,1-17 par) heran.”® Besonders interessieren ihn die vier untugendhaften
Frauen der jiidischen Geschichte, die dort genannt werden. Luthers Begriindung fiir deren
ritselhafte Aufnahme in solch eine heilige Liste ist, dass Jesus sich sogar in seiner
Stammlinie den Siindern zuwendet und sie so lieb hat, dass er sie dort zur Ehre kommen
lasst. Eine Aufforderung also, es Jesu gleich zu tun. Implizit wendet sich das gegen die
Siindlosigkeit Marias, jedoch ohne diesen brisanten Gegenstand hier, wo es Luther um etwas
anderes geht, zu verhandeln. Weiterhin wendet sich das implizit gegen die Rolle Marias als
Beschiitzerin gegeniiber dem richtenden Christus, der hier selbst die Siinder aufnimmit.

Luther spricht Jesus eine gewisse Schalkhaftigkeit zu, wenn er davon spricht, nun miisse

WA 10, I1I, 318, 10.
266 Vel. WA 10, 111, 315, 4-8. Vgl. auch Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 144{.
7 Vgl. WA 10, III, 314, 5-7 und WA 10, III, 314, 7- 315, 2. Das Verhiltnis Luthers zum Monchtum ist ein
eigenes kompliziertes Kapitel, vgl. dazu Kopf: Monchtum.
28 vgl. WA 10, III, 315, 1- 315, 12.
*¥ vgl. WA 10, I11, 327, 1- 329, 7.
71



man sagen gnad fraw Rachab.*’® Die Siinderinnen werden nicht der siindlosen Maria
gegeniibergestellt (wie so oft in der Eva-Maria-Gegeniiberstellung) und ihr trotzdem nicht
gleichgestellt, denn Luther umgeht das. Die Siindlosigkeit Marias wird abgetan mit dem
Hinweis, dass auBer Christus niemand siindlos empfangen ist.>’' Er spricht Marias reine
Geburt nicht an, diesen Aspekt des Marienbildes ldsst er kommentarlos verschwinden.
Spannend ist Luthers Erwihnung des Hieronymus, der héufig fiir Informationen zu Maria
zitiert wird, und die Schilderung der Ubersetzungsprobleme, die dieser mit der vorliegenden
Stelle im Stammbaum Christi angeblich hatte. Luther stellt Hieronymus auf eine Stufe mit
sich und macht damit wahr, was er fiir Maria und die Heiligen fordert.”’> Er vergleicht und
misst sich in seiner Arbeit mit dem gelehrten Heiligen. Luther folgert nach seinem Blick auf
Jesu Stammbaum, dass sich echte Heiligkeit immer automatisch dem Siinder annédhert. Auch
damit wird eine Uberhdhung Marias abgewiesen, denn sie, wie Christus, zeigt ihre
Heiligkeit durch Nahbarkeit.””® Das kehrt die Marienverehrung auf den Kopf: Die Heilige
Jungfrau, die bisher immer weiter in den Himmel gehoben wurde, wird nun eben wegen
dieser Heiligkeit zur ,Schwester’. Um die Gleichheit zwischen Maria und ,uns® (= alle
Christen und Christinnen) nach Rom 12,10 auszudriicken, verwendet Luther die Metaphern
,Schwester® und ,Bruder*:

Also ist nun das der erst abbruch unnd schade, das man mit der tieffen eer der muitter
gotts Christi eer und erkantnisz geschwecht hat, so wir doch von Christo Christen
haissen, das wir an jm allain hangen sollen unnd sollen gotes kinder und erben sein,
unnd so seind wir gleich als vil als die muter gotes selbs und sein Marie schwester
unnd briider. (WA 10, 111, 315, 8-12)°"

Maria ist so heilig wie alle Glaubigen; sie zu ehren ist in Ordnung, solange man iiber sie zu

Christus und Gott vordringt.275

Es stellt eine Abwertung Marias dar, sie erst auf eine Stufe
mit allen Heiligen zu stellen (als deren Hochste sie verehrt wurde) und dann alle frommen
Christen zu lebenden Heiligen zu erkliren.”’® Jedoch schwiicht die Geschwistermetaphorik
diese Abwertung ab, indem sie ihr eine herzliche und intime Komponente gibt. Maria steht
nicht mehr iiber uns, sondern kommt uns so nah, wie es die altgldubige Marianik auch gerne

hatte. Eine Schwester Maria darf man weiterhin lieben, kann sie eventuell erst als Schwester

OWA 10, 111, 328, 11.
IWA 10, 110, 331, 4-11.
2 Vgl. WA 10, II1, 327, 7. Hieronymus katzbalgt sich, laut Luther, mit der Stelle. Zu Luthers Prigung durch die
Kirchenvitertradition vgl. Leppin: Kirchenviter.
B Vgl. WA 10, III, 327, 10f.
7 Vgl. auch WA 10, 1II, 316, 11 (nach Ps 22,23) und 323, 5- 324, 1 zur Brudermetapher. Vgl. zu
Geschwistermetaphern auch Sachs’ Schwank Das Maria-bild zu Einsidel Goetze/Keller, Bd. 20, S. 545-548.
P Vgl. WA 10, III, 315, 1 und 316, 8-12.
770 vgl. WA 10, III, 317, 1- 320, 4.
72



richtig herzlich lieben. Luther mochte ein ernsthaftes, biblisch fundiertes Gleichstellen von
ihr und den Gliubigen.””” Das Postulat ihrer Menschlichkeit ist in der Marianik immer
begleitet von ihrer iibergroen Ehre, Tugend und Auserwihltheit. Bei Luther ist das Postulat
ihrer iibergroen Auserwéhltheit immer begleitet (und in seinem Sinne korrigiert) vom
Hinweis auf ihre menschliche Niedrigkeit, er mochte Maria beiseite geriickt sehen, denn nur

so konne der Weg zu Christus frei werden.

2.4.2 Die Konigin der Messliturgie verschwindet. Veit Dietrichs Agendbiichlein und
Hauspostille

Vor dem Einsetzen der Reformation ist die Liturgie, als Antwort auf die Bediirfnisse der
Gemeinde, marianisch geprdgt und dies verstdarkt sich noch im Zuge der katholischen
Konfessionalisierung.””® Da Luther insbesondere die Verehrung Marias als Himmelskonigin
kritisiert, Maria durchgingig auf die gleiche Stufe mit allen Gldubigen stellen mochte und
fordert, sie solle den Blick auf den wahren Herrscher des Himmels und der Erde freigeben,
erscheint sie im Kontrast dazu auf altglaubiger Seite als eine Konigin der Messliturgie. Eine
Konigin, deren Huldigung fester Bestandteil jeder Messe ist und deren Lobpreis nun auf
neugldubiger Seite verstummen soll. Doch zeigt sich gerade in der Liturgie ihr
Verschwinden nicht so klar, wie in der Uberschrift dieses Abschnittes suggeriert. Die neue,
evangelische Messliturgie wurde in Niirnberg erstmals am 5. Juni 1524 in St. Sebald und St.
Lorenz durchgefiihrt und das Salve Regina wurde samt Salz- und Wasserweihe,
Stundengebete, Seelenmessen, usw. abgeschafft.’”” In der neuen Liturgie steht das
Evangelium im Zentrum, das in der Predigt ebenso verkiindet wie ausgelegt wird; alles
andere ist dem untergeordnet, deshalb konnten ,,zahlreiche Zeremonien des Katholizismus,
sind die drgsten Auswiichse einmal abgeschafft, beibehalten werden, wie dies in Niirnberg
der Fall war.“?*° Diese »argsten Auswiichse scheinen alles zu meinen, was ,zu katholisch*
erschien, Marienverehrung im Salve Regina inbegriffen. Oder doch nicht? Messgewinder
waren weiterhin gebrduchlich, die allgemeine Gestaltung der Liturgie und auch die

Beichtkonvention blieb dieselbe — fiir diese Arbeit besonders interessant ist, dass dies das

77V gl. auch Burger: Spitmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten, S. 123.

8 Bspw. ist die (vor-)weihnachtliche Liturgie schon ungefihr ab dem 7. Jahrhundert marianisch geprigt, vgl.
Kleinheyer: Maria in der Liturgie, S. 486 & S. 503f. Ab dem 17. Jahrhundert werden durch pipstliche
Anordnung weitere Marienfeste verbindlich, die sich auf unterschiedliche Traditionen berufen, nicht wenige
davon erlangten wihrend der Gegenreformation im ausgehenden 16. Jahrhundert besondere Bedeutung, vgl.
Kleinheyer: Maria in der Liturgie, S. 494f. Die katholische Kirche begreift die Wertschidtzung Marias in der
nachkonziliaren Liturgie als eine Fortsetzung ihrer Verehrung zu allen Zeiten, vgl. Kleinheyer: Maria in der
Liturgie, S. 504.

7 Vgl. Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 865.

%0 Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 164.

73



Singen marianischer Loblieder durch Schulkinder einschloss, inklusive des Salve Regina,
das wohl in der Niirnberger Liebfrauenkirche weiterhin erklang.”®' Marianischer Lobgesang
erschallt also nach 1524 noch in Niirnberg, teilweise inklusive des so umstrittenen Salve
Regina. Auch zwanzig Jahre spiter, bleibt Maria ein Platz in der Liturgie, wie dem
Agendbiichlein fiir die Pfarrherrn auff dem Land. Durch Vitum Dietrich von 1545 zu
entnehmen ist, hier heifit es im Kapitel VII. Von der vesper: Konte das volk das Magnificat

282 Veit Dietrich scheint

oder Nunc dimitis teutsch lernen und singen, so wer es dest besser.
diesen Teil der Vesper nicht ganz richtig gefunden zu haben, doch auch nicht schédlich. Nur
deutsch solle man singen, vermutlich damit der Gemeinde die Bedeutung der Lieder bewusst
werden kann. Maria verschwindet damit nicht, sie wird sogar sichtbarer durch den
angestrebten Wechsel in die Volkssprache. Die Gldubigen sollen sensibilisiert werden fiir
das, was im Gottesdienst geschieht, und dafiir, was sie an den Feiertagen durch Kirchgang
und Ruhenlassen der Hausarbeit feiern. Marienfeiertage werden im Agendbiichlein nicht
ginzlich abgeschafft, jedoch soll Marid Himmelfahrt durch Marid Heimsuchung ersetzt

werden:

Dise nachgeschribne feirtag sollen dem volk alweg des sontags verkiindet werden, das
sie von der hausarbeit abstehen und zu Gottes wort und dem gebet in die kirchen an
solchen feiertagen gehn sollen: [...] Unser Frauen LiechtmefStag, Purificationis genant
[2.Feb]. [...] Marie Verkiindiung, Anunciationis genant [25.Mirz]. [...] Weil aber
gemeinlich das fest Visitationis Marie [2. Juli] in ein wochen, mit S.Peter und Paul felt
und der feiertage umb der feldarbeit willen dazumal zu vil wollen sein, ists also
bedacht, das solchs fest Visitationis Marie auf den 15. tag Augusti verschoben wer, da
man sonst das fest von der Himelfart Marie helt, welchs doch kein grund in der schrift
und zu grofler abgotterei vil ursach geben hat. Darumb soll man auf solchen tag
Assumptionis die historien halten von der Heimsuchung [Lk 1,39-56], welche in der
schrift gegriindet und derhalb ein niitze lehr geben kan. (Sehling: Die evangelischen
Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, S. 537f.)

Auch hier: Maria verschwindet nicht, ihre Geschichte wird sogar sichtbarer dadurch, dass
ein bekanntes (und in katholischen Gegenden bis heute beliebtes) Marienfest (Marid
Himmelfahrt) durch ein anderes (Marid Heimsuchung) ersetzt wird. Marias Besuch bei
Elisabeth, der Mutter Johannes des Taufers, und damit ihrem irdischem Tun soll
Aufmerksamkeit zuteil werden. Thre legendarische Aufnahme in den Himmel, die gemil3

dem sola scriptura nicht verbiirgt ist, soll nicht gefeiert werden. Die abgotterei, vor der

! Vgl. Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 91.

82 Vgl. Sehling: Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, S. 504f.; Zitat S. 504. Offiziell
giiltig war die Kirchenordnung von 1533, aber in der Praxis nahm das Agendbiichlein ihren Platz ein, auch wenn
es immer ,nur‘ ,als eine praktischer gestaltete Form dieser Kirchenordnung® (Sehling: Die evangelischen
Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, S. 481) angesehen wurde und werden wollte. Die Geschichte der
Evangelischen Kirchenordnungen ist nachzulesen in Sehlings Edition.

74



gewarnt wird, ist die von ihrer Himmelfahrt leicht weiterzuentwickelnde Vorstellung, Maria
konne ,zur Rechten Gottes‘ Platz nehmen. Thre Rolle als Mutter Jesu (daher die Bewahrung
von Frauen Liechtmefitag und Marie Verkiindiung) und ihr zum Vorbild dienendes
mildtitiges Wesen sollen im Kirchenjahr sichtbar sein. Sie kann weiterhin Vorbild fiir den
Dienst am (schlechter gestellten) Nichsten sein:

So wurde denn hier [in der Almosenordnung vom September 1523, J.S.] in
grundlegendem Umsturz gegeniiber der mittelalterlichen Ubung die Liebestitigkeit
nicht auf die Gewinnung eigenen Seelenheiles, sondern auf den Dank fiir die erfahrene
Gnade als Erweis des Glaubens gegriindet. (Sehling: Die evangelischen
Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, S. 17)

Marias Vorbildfunktion im Bereich der Armenfiirsorge kann sich nur aus ihrer dankbaren,
vorbildlichen und biblisch verbiirgten Reaktion auf Gottes Zuwendung speisen. Thre Rolle
als Fiirsprecherin fiir christliche Wohltitige zur Gewinnung von Seelenheil wird implizit
abgelehnt und zum Verschwinden gebracht. Ahnlich ergeht es ihr in ihrer Rolle als
Begleitung der Sterbenden: Im Agendbiichlein fiir die Pfarrherrn auff dem Land wird sie bei
der Sterbebegleitung mit keinem Wort erwihnt.”® Gerade in der ars moriendi des
Spiatmittelalters hatte Maria als Begleiterin in der Todesstunde eine gro3e Rolle gespielt. Die
vormalige Konigin der Messliturgie wird bei Veit Dietrich primér zu einer Vorbildfigur,

deren frommes Handeln zu ihren Lebzeiten im Vordergrund steht.

In der Hauspostille tritt Maria im Rahmen von Erziehungsratschldgen an Eltern als
Vorbild gleichberechtigt neben ihrem Ehemann auf. Die Musterpredigt zum ersten Sonntag
nach Epiphanias bespricht Lk 2,41-52 (Jesus als Zwolfjdhriger im Tempel) und legt den
Schwerpunkt auf das vorbildliche Verhalten der Eltern Jesu und dessen Gehorsam ihnen

L84
gegeniiber. 8

Auch Aussagen iiber die vorsorgenden Pflichten der Eltern und allgemeine
Missstinde werden eingewoben, wobei die aus dem Bibeltext gewonnene, immer noch
giiltige, pddagogische Feststellung, nur ein aktives Vorbild konne Kinder auf den richtigen
Weg bringen, neben der Empfehlung zu Schligen und Zwang steht. Maria erscheint in der
Mutterrolle, aber nicht religios tiberhoht und metaphorisch ausgeschmiickt, sondern ganz

alltiglich.”®

3 Vgl. Sehling: Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, S. 522.

24 Der Text findet sich in Dietrich: M. Veit Dietrich's Haus-Postille, das ist: Predigten tiber alle Sonn- und
Festtags-Evangelien, sowie iiber die Leidensgeschichte Christi, S. 49-55. Der Text der Hauspostille findet sich
auBerdem in WA 52.

285 ,In her service and care for her son and his education, she is a fine model for parents: Mary, along with
Joseph, brought Jesus along with them to church and took care to instruct him in the Scriptures and proper piety.
Just as important, they provided good role models for their son in their virtuous behavior and their devotion to
the things of God rather than the things of the world* (Kreitzer: Reforming Mary, S. 139).

75



Im Kontext dieser Arbeit wird die reformatorisch propagierte Passivitit Marias
herausgearbeitet werden. Veit Dietrich zeigt jedoch, dass die Einbettung Marias in einen (an
das 16. Jahrhundert angepassten) Alltag Maria erneut als Handelnde darstellbar macht,
nachdem eine sie lobpreisende Darstellung abgewiesen wurde. Ihr eigentlich unerreichbares
Mutter-Vorbild wird erreichbar darin, ein aktives Elternteil zu sein, das den eigenen Kindern
ein Vorbild ist. Die Alltdglichkeit muss als gewollte metaphorische Gestaltung gewertet
werden, die diese Seite der Mutter Maria herausstreicht. Dietrich zeigt so, dass Eltern der
Heiligen Familie nacheifern konnen, denn so ideal deren Verhalten in biblischer Zeit war,
die Familien seiner Zeit finden eine sehr viel giinstigere religiose Infrastruktur vor:
Dergleichen thue du auch, sintemal du einen so grofien Vortheil vor ihnen hast. Sie mufiten
dem Tempel weit nachziehen; du hast ihn vor der Thiire.*® Gleichzeitig sieht Veit Dietrich
auch groBeren Bedarf an rechtem Verhalten der Eltern:

So nun dieses Maria und Joseph mit Jesu gethan haben, der heilig und gerecht war,
und nicht konnte umschlagen, noch mifirathen, auch selbst mehr Lust und Willen zu
Gottes Wort und der Kirche hatte, als man Ihn vermahnen oder treiben konnte: was
will uns mit unsern Kindern gebiihren zu thun, die von Natur bose, zur Siinde geneigt,
und wie ein storriges, knorrichtes Holz sich weder biegen noch ebnen lassen wollen?
(Dietrich: M. Veit Dietrich's Haus-Postille, das ist: Predigten iiber alle Sonn- und
Festtags-Evangelien, sowie iiber die Leidensgeschichte Christi, S. 50 [rechte Spalte] -
51 [linke Spalte])

Die Holzmetapher, die eine Formbarkeit der Kinder verdeutlichen soll und gleichzeitig
deren widerspenstiges Verhalten, wird von Luther auf Maria angewendet. Er verwendet die
Metapher, um ihr ,wiirdig sein‘, Gottesmutter zu werden, zu einem ,tauglich sein‘
abzuwerten. Wobei Luther freilich sagen wiirde, dies sei angemessen ausgedriickt, denn

solt sie ein mutter gottis sein, must sie ein weybszbild sein, ein Junpfraw, vom
geschlecht Juda, und der Englischen botschafft glewben, auff das were datzu tuglich,
wie die schrifft von yhr gesagt hat, gleych wie des holtzs keinn ander vordienst und
wirdickeit ist geweszen, den das zum Creutz tuglich und von got vorordenet war. (WA

7,573, 20-24)

Veit Dietrich und Luther beschreiben Kinder bzw. Maria damit metaphorisch als Material,
aus dem etwas geformt werden kann und soll. Gott wird zum Handwerker, der das geeignete
Material fiir seine Pldne auswihlt. Genauso konne Maria an der Seite aller Eltern verfahren,
die damit zum tatkriftigen Formen der eigenen Kinder aufgerufen sind. Jesus war ein
ideales Kind, dennoch brachten seine Eltern alle Miihen auf, um ihm ein rechtes Vorbild zu

sein. Wie oben schon angesprochen, ist dieser Aufruf an Eltern zur vorbildhaften Aktivitit

% Dietrich: M. Veit Dietrich's Haus-Postille, das ist: Predigten iiber alle Sonn- und Festtags-Evangelien, sowie
tiber die Leidensgeschichte Christi, S. 51 [rechte Spalte].

76



durchaus zeitlos giiltig, jedoch haben sich seit dem 16. Jahrhundert die Begriindungen und
die daraus folgenden Handlungsanweisungen veridndert. Bei Jesus ist schon das aktive,
vorbildhafte, fromme Verhalten der Eltern mehr als genug.

Du aber hast solche Kinder, wenn du nicht, wie gesagt, mit eigenem Exempel ihnen
vorgehefs, und sie mit Worten, ja auch mit Schldgen treibest, so lernen und lieben sie
Gottes Wort nimmermehr; das ist gewifilich wahr. (Dietrich: M. Veit Dietrich's Haus-
Postille, das ist: Predigten iiber alle Sonn- und Festtags-Evangelien, sowie iiber die
Leidensgeschichte Christi, S. 51 [rechte Spalte] -52 [linke Spalte])

Was hier nur angedeutet werden kann, ist der faszinierende Blick in das Alltagsdenken der
Zeit. Nicht-normkonformes Verhalten wird als ein Aufstand gegen die gottliche Ordnung
gewertet und der (erwachsene) Mensch in der Pflicht gesehen, nicht zu ruhen, bis solche
Fehler korrigiert sind: Wenn nun die Aeltern ldssig und faul sind, und die unartigen jungen
Bdume nicht bei Zeiten birgen und recht aufziehen, was konnen sie Gutes hoffen, das daraus
werden soll?*®" Fiir das Marienbild von Veit Dietrich ist besonders bedeutsam, dass Maria
(erneut) aktiv sein darf, jedoch auf einer alltiglichen Ebene; er ist bemiiht, ganz nah an der
biblischen Darstellung der Eltern Jesu zu bleiben. Maria ist an der Seite ihres Mannes zu
sehen und in einer fiir das damalige Publikum leicht vorstellbaren Szenerie rund um die
Erziehung der Kinder zu Kirchgang und Frommigkeit. In dieser Arbeit wird dargestellt
werden, wie Marias Aktivitit ansonsten von reformatorischer Seite kritisch gesehen und

stark eingeschrinkt wird.

2.4.3 Der Streit um das Salve Regina

Salve, Regina, mater misericordiae,

vita, dulcedo, et spes nostra, salve.

Ad te clamamus exsules filii Evae.

Ad te suspiramus,

gementes et flentes in hac lacrimarum valle.
Eia, ergo, advocata nostra,

illos tuos misericordes oculos ad nos converte.
Et Jesum, benedictum fructum ventris tui,
nobis post hoc exsilium ostende.

O clemens, O pia, O dulcis Virgo Maria. Amen.
(Gotteslob, Nr. 666,4)**

Das in der Niirnberger Reformation anscheinend umstrittene Salve regina ist bis heute ,,noch

zahlreichen katholischen Christen selbst in der lateinischen Fassung geldufig [...]*, deutsche

7 Dietrich: M. Veit Dietrich's Haus-Postille, das ist: Predigten iiber alle Sonn- und Festtags-Evangelien, sowie
tiber die Leidensgeschichte Christi, S. 51 [linke Spalte]. Vgl. dazu Kreitzers Ausfithrungen iiber die Vermanung
von der Kinderzucht von 1567 von Veit Dietrich:Kreitzer: Reforming Mary, S. 87.
28 Gotteslob, S. 859f. Nr. 666,4 bietet den lateinischen Text des Salve Regina (11. Jahrhundert) mit Melodie (17.
Jahrhundert).

77



Bearbeitungen und Paraphrasen finden sich spitestens ab der ersten Hilfte des 15.
Jahrhunderts.”®” Die Melodie eines deutschen Salve Regina kann vom Original abweichen,
wie in diesem Beispiel aus dem Cantional des Rektors Johann Greis aus Benediktbeuern von

1479:

Das teusch Salue.

Fraw von hertzen wir dich griissen
kunigin der parmherczigkait,

Vnsser leben vnser suesse

vnser troest der grues ist dir perait.

Zu dir wir schreyen ellende kinder
Jfrawen euen jamers qual.

Zu dir wir seuften clagende vnd waynent
in disem zdcher tal.

Eya darumb seit du pist vaser viirsprechlich zue flucht
dein parmherczig augen zu vns wende
Vnd den hailer Jhesum crist

deines lebis gesegnete frucht

vns erzaig zuo troest nach dem ellende.
O du selfte, O du giitige,

O du suosse maria.

(PraBl: Das Mittelalter, S. 49)*”°

In einer deutschen Bearbeitung kann aber durchaus versucht werden, die Originalmelodie
beizubehalten, wie in diesem zweiten Beispiel verfasst von Erasmus Werbener aus der

zweiten Hailfte des 15. Jahrhunderts, der wohl fiir Kaiser Friedrich III. und fiir ein

. . . oo 291
Frauenkloster in der Didzese Passau literarisch tétig war. ?

Gegruest seistu kunigin
der parmhercigkait.
Das leben suessigkait
vnd vnser hoffnung bist gruest.
Czw dir rueffen wir ellende chynder eue.
Czu dir sewffczen wir trawrund vad waynund in diesem tall der zacher.
Eya, darumb unser vorsprecherin, deine parmherczige awgen cher zw vns.
Vnd ihesum die gesegenten frucht deins leibs
zaig vns nach diesem elende.
O gutige, o milte
O suesse Junchfraw mueter maria.
(PraBl: Das Mittelalter, S. 49)

%9 Vgl. PraBl: Das Mittelalter, S. 49; Zitat ebd. Allgemeine Informationen zur Gattung , Antiphon* sowie speziell
zur hier besprochenen Antiphon Salve Regina finden sich ebd. S. 41, S. 47f. & S. 55f.
0 Weitere Angaben zur Uberlieferung und Quellenlage s. dort.
#!'vgl. PraBl: Das Mittelalter, S. 49.
78



Mit der oben zitierten Feststellung PraBls, dass insbesondere katholischen Christinnen und
Christen dieser Gesang vertraut ist, deutet sich an, dass das Salve Regina gemeinhin als eine
Art Konfessionsmarkierung wahrgenommen wurde und wird. Geméfl dem reformatorischen
Bestreben, klare Heilsbotschaften zu senden, wird auch beim Umgang mit dem Salve Regina
ein klares und eindeutiges Vorgehen angestrebt oder zumindest suggeriert. Wie schon
erwihnt, wurde mit der neuen, evangelischen Messliturgie am 5. Juni 1524 das Salve Regina

albgeschalfft.292

Jedoch scheint es in Niirnberg viel Riicksichtnahme auf Marienverehrer und
insbesondere -verehrerinnen gegeben zu haben, ganz dhnlich dem liberalen Umgang mit den
FrauenklGstern, vielleicht in Bezug auf die Singpraxis ebenfalls aus familidren Griinden. Die
neue Liturgie trug noch einige Ziige der alten, und teilweise erklang weiterhin marianischer
Lobgesang. Dies steht im Einklang mit einer neugldubigen Theologie, die Maria als Mutter
Christi und menschliche Vorbildfigur in der Heiligen Schrift wiirdigt. Doch um das nicht
biblisch verbiirgte Salve Regina, kam es durchaus zum Streit in Niirnberg. In der
Forschungsliteratur fehlt bislang eine nédhere Beschreibung dieses Streits, Hans-Georg
Kemper erwihnt ihn und auch in Emil Sehlings Edition der Kirchenordnungen des 16.
Jahrhunderts wird er als eine literarische Auseinandersetzung angesprochen (s.u.), die sich

293

an den reformatorischen Umdichtungen der Antiphon entziindet.”~ Dass am Salve Regina

festgehalten wird, kann als eine Positionierung in der Zeit der Konfessionalisierung
verstanden werden, zumindest zeigt es die zértlich-frommen Gefiihle Maria gegeniiber. Auf
diese nimmt Luther in seiner Stellungnahme zum Salve Regina Riicksicht, ohne jedoch von
der Aufforderung, es nicht mehr zu singen, abzuriicken. Reformatorische Umdichtungen
zeugen vom Bemiihen, beides unter einen Hut zu bringen: ,.eine so bekannte und beliebte

«294

Antiphon weiter singen zu konnen und dennoch von dieser Form der Marienverehrung

Abstand zu nehmen.

Anfangs [sic] 1524 dichtete der Rektor der Spitalschule, Sebald Heyden, das Salve
Regina in evangelischem Sinne um. Er verwendete diese Form auch in den gestifteten
Salvegottesdiensten am Samstagabend, bei denen er die musikalische Leitung hatte.
Dariiber erhob sich ein heftiger literarischer Streit. (Sehling: Die evangelischen
Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, S. 18)295

2 Vgl. Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 865.

% Vgl. Sehling: Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, S. 18. Sowie Kemper: Deutsche
Lyrik der frithen Neuzeit, S. 253.

24 praBl: Das Mittelalter, S. 49.

% Vgl. hier Anm. 25 mit weiterfiihrender Literatur, die allerdings sehr alt ist, sowie Kemper: Deutsche Lyrik der
frithen Neuzeit, S. 253. Der Text von Sebald Heydens umgeschriebenem Salve findet sich in Heyden, Sebald:
Das der eynig Christus unser mitler, [Straburg] 1525 [BSB Signatur Res/Polem. 3133 x]; verfiigbar unter:
http://daten.digitale-sammlungen.de/~db/0008/bsb00083244/images/ (Abrufdatum 9.8.2015). Ich danke Lydia
Wegener, die mir den Weg zum Digitalisat dieses Textes gewiesen hat.

79



Vielleicht erhellt ein Blick auf die reformatorischen Umarbeitungen selbst, warum dieser
Streit so heftig gefiihrt wurde. Sie kommen nicht an das Original heran bzw. die blof3e
Umdeutung auf Jesus will nicht recht in den Wortlaut passen. Die Resemantisierung der
Metaphern funktioniert nicht, ein Salve rex Christe wiegt auf lutherischer Seite das Gewicht
des als Konfessionsmarkierung wahrgenommenen Salve Regina nicht auf.”®® PraBl stellt
daher wenig iiberraschend fest, dass reformatorische Paraphrasen, die das Salve Regina
christologisch umdeuten, keine ,,groBere Verbreitung® fanden, auch wenn ,Philipp
Wackernagel voll Glaubenseifer bemerkt: ,Dieses Gedicht und das nachfolgende deutsche
sind wol die dltesten Umbildungen abgottischer romisch=katholischer Texte in

12T Eg handelt sich zum einen um eine lateinische

lutherisch=rechtgldubige, und aus Tyrol
Umarbeitung aus dem Hymnar von Sigmundslust von 1524 und zum anderen um eine
deutsche Variante aus dem Erfurter Gesangbuch von 1527. Die lateinische Variante im

Hymnar von Sigmundslust zeigt sich Gegeniiber dem Salve Regina kaum verindert:

Wa IIl, Nr. 569. Salue Ad laudem Christi

Salve, Jhesu Christe! misericordia,

vita, dulcedo et spes nostra, salue!

Ad te clamamus exules filii heue,

ad te suspiramus gementes et flentes in hac lachrimarum valle.

Eia ergo, aduocate noster, illos tuos misericordes oculos ad nos connerte,
et teipsum benedictum filium dei patris nobis post hoc exilium ostende!

O clemens,

o pie,

o dulcis Jhesu Fili Marie!

(Wa III, Nr. 569)*

Und auch die nun zu prisentierende deutsche Variante unterscheidet sich auf den ersten
Blick kaum von den ilteren volkssprachigen Ubertragungen des Salve Regina. Der
Spielraum des Ubersetzers, die Bedeutungsweite der lateinischen Metaphern einzu-
schrinken, wurde ausgenutzt, um den Klang der Antiphon subtil zu dndern. Jedoch lisst das
Ziel, Maria verschwinden zu lassen, um Jesus klarer zu sehen, auch den Reiz der Antiphon
verschwinden. Bleiben die Anderungen subtil, klingt die Antiphon kaum verindert und

damit marianisch (und altgldubig), werden die Metaphern konsequenter auf Jesus hin

% Wie stark die konfessionelle Zuordnung des Salve regina ist, zeigt auch Kempers verkiirzte Darstellung der
Geschehnisse von 1524 in Niirnberg: ,,[D]ie lutherisch gesinnten Schulmeister Leonhard Culman und Sebald
Heyden dnderten das bis dahin tiberall gesungene >Salve regina< um in >Salve Jesu Christe< und schafften damit
zum Arger der in der Stadt ansissigen altgliubigen Orden den Marienkult ab* (Kemper: Deutsche Lyrik der
frithen Neuzeit, S. 253).
7 PraBl: Das Mittelalter, S. 49f.
% Alle [ werden als s wiedergegeben. Text auch bei PraBl: Das Mittelalter, S. 50.

80



abgewandelt, tritt der theologisch gravierende Unterschied zwischen Maria und ihrem Sohn
so offen zutage, dass die Notwendigkeit, eine marianische Antiphon iiberhaupt umzu-

arbeiten, fragwiirdig wird. Der Text aus dem Erfurter Gesangbuch nach Wa III, Nr. 571:

Das Salue regina Christlich verendert.

Herre Got, von hertzen wir dich grussen,
konig der barmhertzickeyt!
Unser leben, unser susse,
unser trost, der grufs sey dir bereyt.
Zu dir wyr ruffen, elende
kinder Heue ynn diesem jamertall,
zu dir wyr schreien, seufftzende
weynende ynn diesem zehertal.
Eya, darumb so du bist
unser fiirsprecher und zuflucht,
deine barmhertzigen augen zu uns wende,
Und den Herren Jhesum Christ,
Marie leib gesegnete frucht,
erzeyg uns nach diesem elende!
O du barmhertziger,
O du viel gutiger,
O gebenedeiter Got Zebaot.
(WaIII, Nr. 571)*”

Insbesondere die verinderte Wiedergabe der ,O‘-Anrufungen am Ende fillt auf. In der
lateinischen Umarbeitung des Hymnars (Wa III, Nr. 569) werden sie iibernommen, dazu
aber das Fili Marie ans Ende gesetzt, wodurch der marianische Klang bleibt. Im Erfurter
Gesangbuch (Wa III, Nr. 571) entfernt man sich von den {iiblichen Ubersetzungen, 0]
clemens, O pia, O dulcis Virgo Maria wird wiedergegeben als: O du barmhertziger, / O du
viel guetiger, / O gebenedeiter Got Zebaot. Die Ubersetzung ist nicht ,falsch*, aber entfernt

sich doch von dem, was den Lateinkundigen zuerst in den Sinn kiime. %

Damit gesteht der
Text implizit ein, dass Maria als Himmelsknigin nicht — wie Luther kritisiert’' — einen fest

von Jesus besetzten Platz einnimmt, denn sonst wiirde es ausreichen in dieser marianischen

% Abkiirzungen fiir nn aufgelost und t5 zu tz aufgelost. Text auch bei PraBl: Das Mittelalter, S. 50.
*% Die Eintrige im Georges/Georges ,Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handworterbuch® fithren vor Augen,
warum clemens, pia(-us) und dulcis zwar Jesus beschreiben kann, ohne theologisch falsch zu sein, aber auch,
warum diese Zuschreibungen fiir Maria verwendet werden. Thre Grundbedeutungen sind in einer europidischen
Gesellschaft eher weiblich konnotiert, vgl. clemens, -entis: ,mild, gelind von Charakter und Benehmen, I) v.
Personen u. personl. Zustdnden, mild gelind, glimpflich, schonend, gnidig* (ebd. Bd. 1, Sp. 1205); pius, a, um:
,1) pflichtméBig handelnd, pflichtméBig, fromm a) = rechtschaffen, gottesfiirchtig, tugendhaft, gewissenhaft [...]
b) = zirtlich (gesinnt), liebevoll gegen Vaterland, néchste u. ferne Anverwandte, Obrigkeit, Wohltiter, Lehrer,
viterlich, kindlich, pflichtgetreu Erst unter II) findet sich: ,,giitig, gndadig™ (ebd. Bd. 2, Sp. 1722f.); dulcis, -e:
,suf, lieblich von Geschmack [...] II) iibertr. A) sii} = anziehend, angenehm, lieblich [...] B) insbes., liebreich,
freundlich, gefillig, zértlich“ (ebd. Bd. 1, Sp. 2309).
1 vgl. WA 10, III, 322, 3-5.

81



Antiphon nur den Namen zu ersetzen, um eine christologische Antiphon zu bekommen. Das
gelingt aber nicht. Weder hier (Wa III, Nr. 571) noch in der obigen, lateinischen Bearbeitung
(Wa III, Nr. 569): Die lateinischen Worte O clemens, / o pie, / o dulcis Jhesu scheinen das
Fili Marie beinahe zu erfordern, weil diese Adjektive an sich schon einen marianischen
Klang mitbringen, und so bleibt der gesamten Ubertragung ein marianischer Beiklang. Im
Erfurter Gesangbuch wird der Spielraum des Ubersetzens mit Bedacht genutzt, um die
Adjektive auf den anstelle von Maria nun angesprochenen ,Herr der Heerscharen®
anzupassen. Es kann auch argumentiert werden, dass gerade diese spezielle Benennung
,Zebaoth* bewusst gewihlt wird in Hinblick auf die beriihmte dreiteilige O-Anrufung. Denn
auf diese Weise wird eine macht- und kraftvolle Gottesbezeichnung eingefiigt, wo das Salve
Regina seine Bitten an eine alleinig milde/fromme/siiBe Maria richtet. Im urspriinglichen
Salve Regina scheint also eine Rolle impliziert zu sein, die Jesus (oder Gott) nicht in der
gleichen Weise ausfiillt wie seine Mutter; eine Rolle aulerdem, die mit Luthers Theologie
nicht zu vereinbaren ist und die daher gegenreformatorisch stark gemacht werden kann. Man
konnte argumentieren, dass die protestantisch als unangemessen verurteilte Marienmetapher
der ,Ko6nigin® verschwinden muss (vgl. Luthers Kritik), damit man die restlichen Metaphern
auf Jesus umdeuten kann. Nur sind diese zu sehr marianisch durchdrungen: Mit der Tilgung
der ,Konigin‘ verschwindet nicht der weiblich-fiirsorglicher Beiklang. Das Jesusbild
wiederum kann so viel Weiblichkeit nicht integrieren, auch wenn mit Weiblichkeit
assoziierte Beschreibungen Gottes so alt wie die hebridische Bibel sind und sich Jesus
explizit an Frauen und Kinder wandte.*"

Bei Sebald Heydens Kritik am Salve Regina3 03 fillt auf, dass er im Begleittext (stirker
noch als Luther) die gleichbleibende Verehrungswiirdigkeit der Gottesmutter betont. Threr
Ehre soll kein Abbruch getan werden durch die Abschaffung des Salve Regina. Gleichzeitig

tilgt er sie griindlicher aus dem Text als die oben aufgefiihrten Beispiele:

SAlue Jesu Christe

ein kiinig d[er| barmhertzikeit

Vnser leben sussikeit

vnd hoffnung

bif3 gegruf3t. Zii dir schryen wir ellenden kinder Heue
zt dir sitfftze[n]d wir klagenden

weinenden

in disem tal der trahnen. Eya darumb vnser mitler

302 Vergleichsstellen sind u.a. Gen 1,2 (7 ['ruax] der Geist Gottes ist grammatikalisch weiblich), Jes 66, 13
(Gott sorgt wie eine Mutter), Spr 8, 22ff. (die gottliche Weisheit wurde bezeichnenderweise im Mittelalter auf
Maria hin ausgelegt), Mt 15,21ff. oder 18, 3b und wie unten auch aufgefiithrt Lk 13,34.
% Heyden, Sebald: Das der eynig Christus unser mitler, [StraBburg] 1525, Aij. Quellennachweis s.o.

82



dine barmhertzigen ougen ker zit vans. O gesegneter Jesu
zeig vns nach disem ellend das angesicht dines vaters. O milter
o giitiger Jesus Christe.’™*

Maria verschwindet vollkommen aus diesem Text. Auch wird nicht mehr darum gebeten,
dass Jesus am Ende ,gezeigt* werden soll, sondern nun wird darum gefleht, das Angesicht
Gottvaters schauen zu diirfen. Mit der Bitte des Salve Regina, Jesus sehen zu diirfen,
scheinen die Umdichtungen Schwierigkeiten zu haben. Implizit muss anerkannt werden,
dass in der urspriinglichen, reformatorisch kritisierten Form Maria nur eine ostentative
Funktion einnimmt, als Zeigende ihres Sohnes (und damit Gottes) angesprochen wird. Eine
Funktion und Rolle, die ihr Luther ausdriicklich zugesteht, wenn er argumentiert, dass sie

395 Und auch das ist eine

selbst immer wieder von sich weg auf Jesus und auf Gott verweist.
Rolle, die Jesus nicht fiillen kann, da er sich nicht selbst auf diese Weise présentiert bzw.
prasentieren kann. Im oben zitierten Text aus dem Erfurter Gesangbuch wird dies gelost,
indem das Salve an Gott direkt gerichtet und dieser dann gebeten wird, den Herren Jhesum
Christ, / Marie leib gesegnete frucht zu zeigen. Doch eine solche Bitte nimmt dem Text die
klare Blickrichtung vom irdischen Leben hinauf in die himmlische Seligkeit. Eine
Blickrichtung, die Maria mit den Gldubigen teilt und die nicht innertrinitarisch vollzogen
werden kann. Im Erfurter Gesangbuch bleibt Maria sichtbar, weil Gott den Blick auf Jesus
freimachen soll und ihr Leib das Medium dafiir ist. Doch die Offnung des Blickes zum
Himmel wird aufgegeben, da nun Gott direkt angesprochen wird und von diesem der Blick
zuriick auf seinen menschgewordenen Sohn und seine Mutter féllt. Anders behélt Heyden
die Blickrichtung bei, hier wird Jesus gebeten, seinen Vater zu zeigen. Die Umarbeitungen
miissen implizit eingestehen, dass Marias Rolle als Zeigende nicht kritisiert zu werden
braucht. Das Erfurter Gesangbuch behilt sie als solche, als Medium der Menschwerdung
Gottes. Heyden duldet dies nicht, bei ihm riickt wie reformatorisch gewiinscht Jesus als
Mittler der Gnade ganz in den Fokus, doch auf ihn gewendet verdndert sich die Funktion der
urspriinglichen Marienmetaphern. Aus der Freude an der glanzvollen und doch die
Gléaubigen liebevoll anblickenden Maria, die damit nah ist und gleichzeitig zum Himmel
weist, wird eine viel allgemeinere Glaubensfreude am Gottessohn und dessen Verweisen auf
den Gottvater. Auch Heyden kommt nicht heraus aus dem Dilemma, entweder der beliebten

Antiphon den Reiz zu nehmen, weil er sie komplett umschreibt, oder sie nah am Original zu

% Schaft [ als rundes s wiedergegeben, Abkiirzungen in eckigen Klammern aufgelost. S Zierinitiale am Anfang.
% vgl. z.B. WA 7, 555, 21ff.
83



belassen und dabei altgldubig zu klingen. Er wihlt ein komplettes Verschwinden Marias, mit

den erlduterten Folgen.

Hans Sachs beschiftigt sich ebenfalls innerhalb der Tradition der deutschen Antiphon-
Bearbeitungen mit dem Salve Regina. In zwei Meisterliedern von 1515 und 1516 gibt er den

lateinischen Text wieder und verwebt ihn mit deutschem Text, der das Latein iibersetzt,

306

erklart und um weitere Aussagen zu Maria frei ergidnzt.” Der Editor Frances Hankemeier

Ellis hebt hervor, dass in diesen von ihm als Nr. 14 und 15 gezihlten Liedern die ergiinzten
Metaphernreihen nicht ablenken vom Salve Regina, sondern ,,a colorful tapestry“307 bilden.
Sachs erweitert den an Metaphern reichen Text der Antiphon um noch mehr Metaphern,
doch betrachtet man das entstehende metaphorische Zusammenspiel, wird deutlich, dass
dies mit dem Ziel geschieht, den iiberlieferten Text zu vereindeutigen. Ellis’ Hinweis ist sehr
wertvoll: Es geht nicht darum, vom lateinischen Ausgangstext abzulenken, sondern ihn zu
einem bunten Klangmosaik auszugestalten. Das Lied Ellis, Nr. 14 gibt den kompletten
lateinischen Text des Salve Regina wieder, zusammen mit einer deutschen Paraphrase,

beides wird durch weitere Aussagen liber Maria frei ergiinzt. 08

In des Hans Saxen Silber weis vnd
sein gedicht 3 lieder

1 Sal

ve ich griies dich schone
reigina in dem drone

seit das dw dregst die krone
misericodie

Al

er parmherczikeite

ein miitter man dich seite

an vnser leczten zeite

vus jiinckfraw pey geste

Vita diilcedo pist viirbar

des lebens vrespriing

et spes nostra wan an dir gar
leit al vnser hoffniing

salue jiinckfraw wir griissen dich
ein keisserin gewaltiklich
gar hoch in jerarcheye

atte zw dir mareye

clamamus wir stet schreye
hilff vns aiiss allem we

% ygl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 71.

%7 Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 73.

% Vgl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 71.
84



2 Eck

xiiles gar ellende

filli kinder wir sende

dar in pracht vns behende
Eiie im paradeis

Weck

hast den fliich verdriben
pey dir ist heil becliben

als von dir hat geschriben
maniger proffet weis
Jiinckfraw atte siispyramus
zw dir so seiifczen wir
gementes ich auch melde siis
et flentes mit begir

wir weinen vnd clagen gar ser
in hac lacrimarvm er her
valle in drubsal friime

eia ergo darvme

advocata sa kiime

nostra ich gib dir preis

3 Rein

e viirsprecherine

illos tiios mit sine

Maria kiinigine
misericordies

Dein

ociilos mit gere

ad nos coniiertte kere

et Jesiim dein sun here

von siinden vns beles
Benedicktum gebenedeit
friichtum ventris tiii

sey diy frucht deines leibs geseit
nobis post hoc merck wy
exylliiim osstende nach

dem ellent o clemens enpfach
o pia giitigs pilde

o duldcys siis vnd milde
Maria secz dein schilde

viir vns dem veinde pes 1515
(Ellis, Nr. 14)*”

Nur zweimal wird ein Wort des lateinischen Hymnus unterschlagen. Das erste Mal in der
ersten Strophe, die Marias herrschaftliche Wiirde herausarbeitet, das zweite Mal erst in 3, 19
(virgo). Im ersten Stollen wird mater weggelassen, und damit nur von der reigina (1, 3)

gesprochen. Mit der misericodie (1, 5) ist sie nicht identifiziert, sondern sie trigt sie als

% Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 71.
&5



Krone (1, 4f.).>'° Der komplett deutsche zweite Stollen der ersten Strophe triigt den Titel
,Mutter der Barmherzigkeit* (1, 7f.) nach und verbindet ihn mit der Bitte um Beistand in der
Todesstunde. Die zwei Aspekte des Wesens der Gottesmutter, die im Hymnus in vier
Worten komprimiert erscheinen, werden hier in zwei Stollen ausgestaltet: Der Gruf3 gebiihrt
der Konigin Maria, deren Schmuck und Auszeichnung die Barmherzigkeit ist. Zum Beistand
in der intim-personlichen Situation des nahenden Todes wird die Mutter angerufen. ,Mutter*
und ,Konigin® signalisiert eine unterschiedliche Erreichbarkeit der Barmherzigkeit, die
Maria zugeschrieben wird. Als Konigin gehort die Barmherzigkeit zu ihrer koniglichen und
verehrungswiirdigen Ausstattung, als (jungfrduliche) Mutter verteilt sie sie und steht dem
Sterbenden bei (1, 10). Im Abgesang wird der lateinische Text weiter wiedergegeben und
deutsch paraphrasiert bzw. kommentiert. Dabei wird diilcedo (1, 11) ibergangen und Maria
frei lebens vrespriing (1,12) genannt, laut Ellis eine ungewohnliche Zuschreibung,
Quellmetaphern sind in Bezug auf Maria jedoch (auch im Textkorpus dieser Arbeit) hiufig

zu finden.*"!

Es ist nicht anzunehmen, dass hier die Aufzidhlung des Salve Regina: vita,
dulcedo falsch {ibersetzt wird, eher ist von einer intentionalen Weiterfiihrung der
lateinischen Metapher auszugehen, wobei die Freude und das Leben mit dem ,wahren®
Leben gleichgesetzt wird, welches Jesus Christus schenkt, den uns Maria gebiert. Fiir eine
solche Weiterfithrung spricht auch, dass bis zum Ende der ersten Strophe der lateinische
Text nicht einfach tibersetzt, sondern weiterfithrend interpretiert wird. Maria ist al vnser
hoffnung (1, 14) und der Grul} salue gilt der jiinckfraw und Keisserin gewaltiklich (1, 15f.).
Das Adjektiv ist laut Ellis eine Hinzufiigung von Sachs, es soll erkldaren, warum sich die
Rufe des betenden ,Wir‘ mit Hoffnung auf Hilfe an sie richten (atte [...] clamamus
1, 18f.).*' Sachs dndert das zw dir mareye (1, 18) seiner dltesten Version etwas spéiter zu du
kiinigin freye.”"> Und auch dies unterstreicht Marias hohe Stellung in der jerarcheye (1, 17),
die im lateinischen Salve Regina an dieser Stelle nicht angesprochen, aber bei Sachs nun

zum zentralen Punkt der ersten Strophe wird. Zwischen 1526 und 1528 schrieb er diese

Strophe dann vollkommen neu, nachdem er sich der Reformation angeschlossen hatte. Aus

39 Tm Salve Regina wird Maria mater misericordiae genannt.
' Vgl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 256.
12 yVgl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 256.
1 Vagl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 256. Die von Sachs handschriftlich vorgenommenen
frihen Anderungen (Ellis, Nr.14: 1,18; 3,5, 10 & 20) gegeniiber der urspriinglichen Version von 1515 sind
wahrscheinlich auf vor 1524 zu datieren, vgl. ebd. S. 255f.

86



dem Salve Regina wird ein Salve Rex Criste.*™ Vorerst soll nur die vorreformatorische

Version und die zweite Paraphrase weiter besprochen werden.

Die zweite Strophe birgt die Erklidrung fiir die Notwendigkeit der Anrufung Marias. Der
erste Stollen (2, 1-5) erldutert, inwiefern ,wir‘ Evas Kinder sind und daher im Elend. Der
zweite Stollen (2, 6-10) ist wie in der ersten Strophe komplett deutsch und stellt dar, dass
Maria den Fluch Evas vertreibt und dass bei ihr das Heil bleibt (2, 7f.), was maniger proffet
weis (2, 10). Damit ist die Situation geklirt, aus der heraus der Sidnger zusammen mit dem
,wir‘ des Salve Regina aus dem lacrimarvm [...] valle (2, 16f.) der Jungfrau als advocata
[...] nostra (2, 19f.) sein Leid klagt und sie preist. Erst in der dritten Strophe iibersetzt er
advocata, um dann reine viirsprecherine (3, 1f.) als zentrales Motiv der letzten Strophe zu
verwenden und mit der frei hinzugefiigten aber traditionellen Bitte an diese, ihren Schild vor
uns zu setzen, zu schlieBen (3, 19f.). AuBBer dass Sachs in 3, 19 zum zweiten Mal ein Wort
(virgo) gegeniiber dem Original auslésst, orientiert er sich mit seiner Paraphrase sehr nah am
lateinischen Text. Die Auslassung erscheint gerechtfertigt, weil die Jungfrau als solche an
zwei anderen Stellen des Liedes schon angesprochen wurde. Die erginzte Bitte in 3, 19f.:
secz dein schilde / viir vns dem veinde pes, deren zweiter Vers laut Ellis noch vor einem
reformatorischen Einfluss gedndert wurde in das vns der veind niches diit, zeigt deutlich,
dass das Lied Maria als Beschiitzerin inszenieren soll.>’> Das ist sie aber nicht in
Konkurrenz mit ihrem Sohn: In 3, 10 wird deutlich gesagt, dass es Jesus ist, der die Siinden
erldsst. Ebenso deutlich und durch die rein volkssprachige Gestaltung der Verse
hervorgehoben, wird Maria als Fiirsprecherin (3, 1f.), ihr Verhéltnis zu Jesus (frucht deines
leibs 3, 13) und ihre Schutzfunktion (3, 20) benannt. Sachs présentiert das Salve Regina als
eine Bestimmung erstens der himmlischen Wiirde und miitterlichen Haltung Marias,
zweitens der Situation der Gldubigen vor ihr und drittens der Rolle Marias Jesus gegeniiber
als Beschiitzerin der Gldubigen. Er setzt dabei dezente eigene Schwerpunkte, aber v.a. ist er
bemiiht, durch die volkssprachigen Passagen das Latein des Originals verstindlich zu
machen, nicht im grammatikalisch-syntaktischen Sinne oder nach einem neuzeitlichen
Ubersetzungsprinzip, sondern indem er gewissermaBen deutschsprachige Briicken von
einem lateinischen Wort zum nichsten baut, die das Verstehen des Hymnus leiten und seine

Aussagen ergédnzen, ohne ihn allzu sehr zu erweitern.

" Vgl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 255f. Der Text findet sich als Silberweise in Puschmann:
Das Singebuch des Adam Puschman, S. 81, Nr. 281. = Miinzer, Nr. 281.
13 vgl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 257.

87



In Sachs’ zweiter Paraphrase von 1516 des Salve Regina (Ellis, Nr. 15) sind die

deutschen Passagen deutlich ldanger.

In caspars singers schlechten don
5 lieder H S gedicht

1 Sich freiit hercz miit vnd sine

seit mein miint aber sol

dich loben kiinigine

aller genaden vol

wie wol

mein hercz dar zw ist vnpereit
Saliie niin pis gegriisset

tw celi reigina

dein nam der ist diirch siisset

vnd heisset Maria

iunckfra

vnd miitter der parmherczigkeit
Matter missericordie

dw pist der wiirczel von iesse

ein edler stam

von kiinigklicher arte

der cristen heit ein kron

der himelfricht ein garte

dw vel her Jedion

da von

vns wol vitta diilcedo kam

2 Des lebens siissikeite
pIstw ein vrespriing
et spes nostra in leitte
pistw vnser hoffniing
kein ziing
der lerer nie dein lob ergrint
Saliie dw clarer spigel
die engelischen zir
atte der schom ein rigel
clamamus fraw zw dir
schrey wir
exulles filly eiie kint
Atte zw dir dw fiirstin clar
seliffczen wir armen sunder gar
Sispiramus
gementes zw dir reinen
et flentes in fraw niin
clag wir zw dir vnd weinen
dw genadreiche siin
dw priin
aller parmung ein vber fliis

88



3 Hac lacrimariim valle

seit wir doch al gemein

in dissem jamerdale

in grossem dribsal sein

in pein

anfechtiing angst vnd grosser net
Er leiicht in disser diinckel

ale die dein pegern

dw licht klarer karfiinckel

dw heller meres steren

lw zern

eya ergo dw morgen ret
Advocata in seraffin

nostra vnser viirsprecherin

viir vnsser schiild

vor deinem liben kinde

dw miltes palsam vas

mach seinen zoren linde

dw gotlicher pallas

dw stras

die vns dreget in gottes hiild

4 Dw himelischer sarche
der drinidat ein schlos
kiinigin der patrijarche
on doren dw edle ros
Jjllos
tiios missericordies
Octilos at noss wende
dein atigen zw vns her
coniiertte ins allende
vnser driibsal vnd schwer
verker
dw prinender piisch moyses
Et Jesiim benedictum sis
friictum ventris tiii nobis
dein edle friicht
die zeig vns dort in freiden
in seinem keissertum
wen wir von hinen scheiden
post hoc exilliiim
sokiim
ostende vns dein keiische ziicht

5 O clemens o maria

dw senftmiitiges pild

mon nenet dich o pia

den giilden aimer myld

dw schild

aller die stet hoffen in dich
O dulcis stiesser daiie

&9



dw siisses elpaiimreis

der himel kor ein frawe

dw part des paradeis

peweis

die miiter vns parmhercziklich
Wan wir sollen aus dem ellent

so kiim zw vnsrem leczten ent

halt vns in pflicht

vnd dw vns meit beware

vor deuffelischem neit

hinan der engel schare

gib dw vns das geleit

in freit

viir deines kindes angesicht 1516

(Ellis, Nr. 15)*'°

Der erste Stollen der ersten Strophe (1, 1-6) bildet die Einleitung: Maria als die kiinigine /
aller genaden vol (1, 4f.) soll der Mund des Séngers loben, auch wenn dessen Herz dazu
vapereit (1, 6) ist. Im zweiten Stollen (1, 7-12) setzt die Wiedergabe des lateinischen Textes
ein, hier erginzt Sachs die Ansprache der reigina (1, 7) durch tw celi und nennt dann ihren
nam (1,9): Maria, Jungfrau und Mutter der Barmherzigkeit (1, 10-12). Der ehrerbietende
GruB gilt der himmlischen Konigin, Maria ist aber auch die matter missericordie (1, 13), die
dem religiosen Gefiihl zuginglicher ist. Der Abgesang der ersten Strophe (1, 13-21) zéhlt
einige Marienmetaphern in ihrer heilsgeschichtlichen Chronologie auf und bietet damit die
Ansatzpunkte fiir die Verehrung der Gottesmutter. Dies ist allerdings nicht, wie es auf den
ersten Blick scheint, losgelost vom lateinischen Text, vielmehr wird durch die Metaphern
schrittweise verdeutlicht, was die matter missericordie (1, 13) gleichzeitig zur Bringerin der
vitta diilcedo (1, 21) macht. Die lateinische Aufzdhlung wird dabei wie im Lied Nr. 14: 1, 11
als Genitivkonstruktion verstanden und als lebens siissikeite (Ellis, Nr.15: 2,1)
wiedergegeben. Nach der Jesaja-Prophezeiung bringt die Wurzel Jesse den Messias und
daher ist Maria der Wurzel koniglicher Stamm (1, 14—16).317 Sie gebiert den Messias und
steht durch diese Gnade iiber allen Menschen (kron 1, 17). Die himelsfricht (1, 18) sind nach
Ellis die ,,fruits of the Mass*'® und damit letztlich Jesus selbst als Gabe an die Glaubigen.
Maria ist der Ort, an dem diese Friichte zu finden sind (garte 1, 18). Die Reihe schlie3t mit
einer weiteren Figuration: Gideons Fell (vgl. Ri 6,36-40), das sich durch das Motiv des Taus

einfiigt. Der Tau, der in zwei gottlichen Zeichen das Fell bedeckt, ohne den Boden zu

316 Bllis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 73-75.
*'7 Lateinisch: virga. Wegen der Klangverwandtschaft mit virgo und weil der Krummstab eines Bischofs ebenso
bezeichnet wird, eine sehr beliebte und kreativ zu verwendende Marienmetapher im Mittelalter.
'8 Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 258.
90



befeuchten, und andersherum, wird auf die Gnade bezogen, die der Gottesmutter zu Teil
wird. Maria wird von ihr benetzt und dadurch jungfriulich unberiihrt Mutter. Diese
typologische Verbindung wird hier mit der ebenfalls typologischen Garten- und
Pflanzenmetaphorik iiber das ,Betauen‘ verbunden. Maria als das Fell Gideons, Garten der
Himmelsfrucht und Stamm aus der Wurzel Jesse bringt vitta diilcedo. Ellis muss zugestimmt
werden, dass die Metaphernreihung hier nicht ablenkt vom Hymnus, sondern vielmehr
dessen Stichworte iiber eine farbenfrohe, aber harmonisch aufgebaute Bezugskette verbindet

und erklirt.>"’

Wobei deutlich wird, dass wie im Lied Nr. 14 ein bestimmtes theologisches
Verstidndnis des Hymnus seiner Paraphrase zugrunde liegt. Sachs ringt darum, theologisch
klare und eindeutige Aussagen iiber Maria zu machen, aber im Einklang mit der

marianischen Tradition.

Dass Sachs mit der marianischen Tradition, wie er sie in Ellis, Nr. 14 und 15 noch
prasentiert, dann ,,[ulnter dem Eindruck des Niirnberger »Salve regina-Streits« von 1524
bricht, suggeriert Kemper: Nun ,, [...] begann Sachs mit einer korrigierenden Umdeutung
seiner katholischen Marien- und Heiligenlieder auf Christus [...] sowie — beeinfluflt durch
Luther — mit seiner Psalmendichtung.“*** Sachs kommt wohl 1520 oder 1521 das erste Mal
mit Luthertexten in Beriihrung und positioniert sich spitestens 1523 mit der Wittenbergisch
Nachtigall deutlich auf der Seite Luthers. Betrachtet man seine zuvor entstandenen
Marienlieder, zeigen aber m.E. schon diese die Bemiihung, theologische Aussagen Marias
auf ein biblisches Fundament zu stellen und klare, einfache Wahrheiten iiber sie zu finden.
Dies steht im Einklang mit Luthers Bestreben, bedenkt man dessen zentrale Grundsitze
solus christus, sola scriptura, sola fide. Etwas unscharf ist die Feststellung, dass Sachs nun
als durchaus glithender Lutheranhidnger seine ,,katholischen Marien- und Heiligenlieder auf
Christus* umdeutet. Zu den Heiligenliedern kann in dieser Arbeit nichts gesagt werden,
doch es konnten auBler der Umarbeitung einer, der gerade besprochenen zwei Paraphrasen,
keine Texte gefunden werden, in denen Sachs eigene Marienlieder korrigiert.*!
Wackernagel fiihrt jedoch zwei anonyme Marienlieder an, die von Sachs umgearbeitet

322

wurden.” Dies konnte nahelegen, dass der ,reformatorische Bruch® in Sachs Werk als

39 Vgl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 73.

320 Kemper: Deutsche Lyrik der friihen Neuzeit, S. 253. Vgl. auch Sachs: Die Wittenbergisch Nachtigall, S. 153

& S. 170.

321 Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 71. = Ellis, Nr. 14 zu Puschmann: Das Singebuch des Adam

Puschman, S. 81. = Miinzer, Nr. 281.

22 Wackernagel: Das deutsche Kirchenlied von der iltesten Zeit bis zu Anfang des XVIL. Jahrhunderts. Bd. 3,

S.55f. = Wa IlII, Nr. 80 eine Bearbeitung von Maria zart Ders.: Das deutsche Kirchenlied von der éltesten Zeit

bis zu Anfang des XVII. Jahrhunderts. Bd. 2, S. 804-807. = Wa II, Nr. 1036 und Ders.: Das deutsche Kirchenlied
91



weniger radikal bewertet werden sollte, als dies aus konfessionell geprigter Perspektive
nahe liegt. Sachs schreibt reformatorisch nicht mehr viel iiber Maria, doch sein Marienbild
als solches dndert sich nicht grundlegend. Sie findet fiir ihn einen angemessenen Platz. Was
das Salve Regina anbelangt, scheint Sachs aber dennoch das Bediirfnis gehabt zu haben, eine
evangelisch akzeptable Version zu bieten. Trotz intensiver Recherche konnte im Rahmen
diese Untersuchung nur die erste Strophe seiner Umarbeitung aufgefunden werden, zu
wenig, wie schon ausgefithrt, um auf eine generelle Ablehnung seiner eigenen élteren
Marientexte zu schliefen, doch genug, um noch einmal zu untermauern, was oben anhand
reformatorischer Umarbeitungen schon festgestellt wurde. Ich biete die ersten Strophen als

Synopse, wobei das Druckbild sich an der Versgestaltung von Ellis orientiert:

Sal

ve ich griies dich schone
reigina in dem drone

seit das dw dregst die krone
misericodie

Al

er parmherczikeite

ein miitter man dich seite
an vnser leczten zeite

vus jiinckfraw pey geste

Vita diilcedo pist viirbar

des lebens vrespriing

et spes nostra wan an dir gar
leit al vnser hoffniing

salue jiinckfraw wir griissen dich
ein keisserin gewaltiklich
gar hoch in jerarcheye

atte zw dir mareye

clamamus wir stet schreye
hilff vns aiiss allem we

(Ellis, Nr. 14: 1. Strophe)**

Sal

ve ich grus dich schone
Rex Christe in dem throne
der du tregest die krone
misericordie

Al

ler barmhertzikeite

Am heiland man dich seite
an vnsern letzten zeite

vns hilflich beigeste

vita dulcedo bist furwar

des lebens vresprung

Et spes nostra wan an dir gar
leit all vnser hoffnung

Salve Christe wir grussen dich
Ein herr himel vnd erdtereich
gar hoch in Hierarcheie

Ad te Christe gar freie
Clamamus wir stets schreie
Hilff vns auss allem wee
(Miinzer, Nr. 281)324

Der Text scheint genauso sangbar zu bleiben, wie es Sachs urspriingliche Version ist
(Puschmann {iberliefert eine Melodie dazu), doch auf Christus gewendet verlieren die
Metaphern an Reiz: an vaser leczten zeite / vns jiinckfraw pey geste zieht seine Wirkung aus

der Imagination der Jungfrau direkt am Bett der Sterbenden, eine trostliche und weibliche

von der dltesten Zeit bis zu Anfang des XVII. Jahrhunderts. Bd. 3, S. 56f. = Wa III, Nr. 81 eine Bearbeitung von
Die Frau vom Himmel Ders.: Das deutsche Kirchenlied von der éltesten Zeit bis zu Anfang des XVIIL
Jahrhunderts. Bd. 2, S. 799f. = Wa II, Nr. 1030.

3 Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 71.

** Puschmann: Das Singebuch des Adam Puschman, S. 81.

92



Rolle. Marias misericodie des Originaltexts wird durch die deutsche Ausgestaltung
vereindeutigt zur praktischen Titigkeit ihrer Zuwendung und ihres Beistands in der
Sterbestunde. Auf Christus kann unproblematisch die ,Krone der Barmherzigkeit®
iibertragen werden, doch wirkt bei ihm das Beispiel fiir diese Barmherzigkeit schmal. Denn
das christliche Jesusbild ist geprdgt von seiner umfassend erlésenden Gnade und seiner in
den Evangelien verbiirgten Zuwendung zu ausnahmslos allen Menschen. Seine
Barmherzigkeit wird also nicht greifbarer durch die bisher von Maria eingenommene Rolle
der Fiirsorgerin am Totenbett. Diese Rolle kann Jesus durchaus einnehmen, und Luther wird
anstelle der Heiligen und Maria Christi Bild ans Bett der Sterbenden imaginieren.** Jedoch
nur im konkreten Kontext der Vorbereitung der Frommen auf ihr Ende. Im Allgemeinen
duBert sich Jesu Barmherzigkeit durch die Tilgung der Siinden der Menschheit, eben durch
umfassende Gnade und Zuwendung, durch das Herabkommen des Géttlichen ins
Menschliche. Marias Barmherzigkeit sieht Sachs als trostend, pflegend, zuwendend,
realisiert in einer weiblichen Rolle, in der sie die Nihe entfaltet, die sie als ,Mensch wie wir*
zu uns hat. So wird in der Umarbeitung der Sprung vom ,Heiland® zum Fiirsorger am
Totenbett relativ groB, wo der Ubergang von ,Mutter* zur ,Jungfrau‘ an der Seite des
Sterbenden sich ganz harmonisch in eine weibliche Rolle einfiigt (die auB3ergewohnliche
Doppelnatur Marias als jungfriuliche Mutter selbstverstindlich vorausgesetzt). Statt der
,Mutter* ist Christus ,Heiland®, statt ,Jungfrau® ist er hilflich, der Riickgriff auf den Begriff
der ,Rolle‘ ist begriindet, wenn man bedenkt, dass die weiblichen Metaphern durchaus fiir
Jesus als Wesenseins mit Gott fruchtbar gemacht werden konnen oder konnten. Denn Gott
kann in der Bibel auch als Mutter vorgestellt werden®® und Jesus war (so die kirchliche
Traditi0n327) sein kurzes Leben lang unverheiratet, also ,jungfrdulich‘. Dass hier bei dem
Versuch, das Salve Regina eins zu eins auf Christus hin umzuwidmen, die weiblichen
Metaphern ausgetauscht werden, ldsst sich nur erkldren mit Rollenvorstellungen zu Jesus
und Maria und zu Minnlichkeit und Weiblichkeit, die zu prisent sind, als dass der Versuch
unternommen worden wire, die vorgefundenen Marienmetaphern fiir Christus passend zu
gestalten. Dass das Jesusbild im Vergleich zum Marienbild ein viel machtvolleres ist,
erschliefft sich in der Umarbeitung von ein keisserin gewaltiklich zu Ein herr himel vnd

erdtereich. Maria steht sehr hoch in der himmlischen Hierarchie, doch wihrend die

325 Vgl. Sermon von der Bereitung zum Sterben WA 2, 685-697.

26 ygl. Lk 13,34.

**7 Der Frage nach dem Liebes- oder gar Eheleben des historischen Jesus von Nazareth, kann anhand von
biblischen und apokryphen Textzeugen nachgegangen werden — wie es sogar schon in populdrer
Unterhaltungsliteratur versucht wurde.

93



allgemeinere Herrschaftsmetapher ,Konig/in® auch fiir Christus funktioniert, ist ,Kaiser‘ zu
weltlich und damit zu eng. ,Kaiserin‘ malt die Hohe der Erhebung Marias iiber alle anderen
Menschen aus, doch Jesus ist natiirlich weit dariiber hinaus der ,Herr der Himmel und der
Erde‘. Zu Maria konnen ,wir‘ rufen, weil sie als hilfreich und méachtig imaginiert wird. Die
Umarbeitung zeigt an dieser Stelle den durch Luther verinderten Blick: Jetzt kann gar freie
Christus als der Hochste direkt angesprochen werden und von ihm direkt machtvolle Hilfe

erwartet werden.

Versuchen die umgearbeiteten Salve-Lieder die geliebte Antiphon fiir den am
Evangelium orientierten neuen Glauben zu retten bzw. mit diesem zu harmonisieren, so
lehnt Luther dieses spezielle Marienlob rundweg ab. In seiner Predigt von der Geburt
Marias vom 8.9.1522 (WA 10, I, 321, 7- 322, 10) beweist er viel Feingefiihl und
Riicksicht auf die fromme Zuneigung zu Maria und sieht genug Griinde, sie als hochgelobte
(WA 7, 546, 22) anzusprechen.328 Er lehnt daher nicht alle marianischen Gesidnge ab. Er
kritisiert den Gebrauch; und da er den beobachteten Falsch-Gebrauch der Lieder und Texte
der gegnerischen Seite zuschreibt, ist fiir Lutheranhiinger naheliegend, Maria wenn
tiberhaupt nur im Stillen zu loben oder wie oben schon gezeigt, sie aus dem Liedgut zu
tilgen. Luther ldsst damit aber prinzipiell marianischen Gesang als Wegweiser zu Gott zu —

330 verhilt es

doch speziell das Salve Regina nicht. Beim Ave Maria®® und beim Magnifikat
sich anders, da beide durch die Heilige Schrift bezeugt sind. Er sieht die Notwendigkeit, sich
mit diesen Marientexten zu beschiftigen, weil er an ihre Qualitit, als vom Geist inspiriert,
glaubt. Daher miissen sie einen Nutzen fiir den Glauben haben. Dem Salve Regina fehlt
diese Autorisierung. Dennoch setzt Luther sich in seiner Predigt zur Geburt Marias mit dem
Text auseinander, aus Riicksicht auf das fromme Gefiihl in gewachsener Tradition. Als
anstoBig isoliert er die Metaphern ,Leben‘, ,SiiBe‘ und ,Barmherzigkeit*:

was do wort seind die man ir zillegt ‘bif3 gegriufit ain kiinigin der barmhertzigkait,
vnser leben, vnser sussigkait und unser hoffnung’. Ist das nit zivil? wer wil das
verantwurten, das sy unser leben, barmhertzigkeit unnd sissigkait sein sol, so sy sich
doch laf3t geniigen, das sy ain arms gefef3 sey?( WA 10, 111, 321,6- 322, 1)

Luther weifl um die Macht von Metaphern bzw. von Worten, wie er es ausdriickt, und die im
Salve Regina gewihlten, haben eine zu groBe Weite. Auch Sachs empfindet das so, wenn er

die ,Barmherzigkeit’ zur ,Krone‘ Marias macht und diese dann in ihre Fiirsorgerolle am

328 Beginn der Magnifikatauslegung, 1521.
¥ Vgl. bspw. die Besprechung des Ave Maria im Betbiichlein (WA 10, 11, 407-409) oder der Abschnitt dazu im
Sendbrief vom Dolmetschen (WA 30, 11, 638f.).
0 Vgl. Magnifikatauslegung WA 7, 538-604.
94



Totenbett einmiinden ldsst. Luther verweist direkt auf Marias bescheidenes Selbstbild und
macht dabei die GefdBmetapher stark. Er argumentiert mit Maria als Person, deren
Selbstbild er anfiihrt, um das kritisierte Marienlob sogar als ,unverschamt‘ zu kennzeichnen:
Also ist es auch mit dem Regina celi, das ist auch nicht besser, do man sy ain kiinigin des
himmels nennet. Ist das nit ain unere Christo gethon, das man ainer creatur zitleget das
allain gott gebiirt? Darumb lafy man von den unverschampten worten. (WA 10, III, 322, 2-
6) Das ist ein Seitenhieb auf das Regina coeli, das er in seinem kurzen Abschnitt iiber das
Salve Regina mit abhandelt, da fiir ihn wohl beide durch ,Himmelskonigin‘ und die daran
anschlieBenden Metaphern untragbar werden. Mit dem Argument, dass Maria selbst solche
Metaphern als Unverschdmtheit empfinden muss, dreht er einen moglichen Vorwurf der

Beleidigung der Gottesmutter um.>’

Die Wertschitzung Marias kann dabei bestehen
bleiben, aber im Sinne der von ihm fiir sie stark gemachten GefdaBmetapher und (im Kontext
seines Sermons) der Schwester- bzw. Brudermetaphorik.>** Sie und ihre Bitte sind ihm so
viel wert, wie die eines jeden anderen Menschen. Sein komplexes Verhiltnis zu Marias
Fiirbitte, um die ja letztlich im Salve Regina gebeten wird, bringt er so auf den Punkt:

Gern will ich sy haben, das sy fiir mich bitte, aber das sy sol mein trost und leben
seyn, das wil ich nicht, und dein gebet ist mir gleich als lieb als jrs. Wie so? dann
wenn du glaubest, das Christus gleich als wol in dir als in ir wonet, kanst du mir
gleich als wol helffen als sy. (WA 10, III, 322,6-10)

! Wie ihn beispielsweise auch Zwingli abwehren muss, vgl. Burger: Spitmittelalterliche und reformatorische
Marienpredigten, S. 124.
P2 vgl. z.B. WA 10, III, 315f.

95



3. Marianische Texte des 15. und 16. Jahrhunderts. Vorstellung des
Textkorpus

Anzumerken ist, dass diese Arbeit als eine literaturwissenschaftliche die Werke des
Textkorpus als Primdrliteratur versteht, die mithilfe von Sekundirliteratur bearbeitet und
interpretiert wird. Jeder Text kann jedoch auch als kirchenhistorische Quelle betrachtet
werden, ohne dass dies einen Widerspruch darstellt, einige Texte wurden daher schon im
vorigen Kapitel prisentiert.” Ich fiihre an dieser Stelle nur die ausfiihrlicher bearbeiteten

Texte auf, eine alphabethische Auflistung findet sich im Anhang.

3.1 Das Niirnberger Marienbuch

Ich verwende die Edition des Niirnberger Marienbuchs von Bettina Jung und stiitze mich
auf ihre Ausfithrungen zu Inhalt, Aufbau und Quellenfragen.3 34 Jung datiert das Werk auf
den Beginn des 15. Jahrhunderts: ,,Viten-, Predigt- und Mirakelteil des >Marienbuches<
diirften im letzten Jahrzehnt des 14. Jahrhunderts entstanden sein, das gesamte >Marienbuch«
in der uns vorliegenden Form wohl kurz nach 1410.“** Das Werk ist damit das élteste im
hier untersuchten Korpus und kann den Ausgangspunkt des Prozesses markieren, den diese
Arbeit nachzeichnen mochte. Es prisentiert die Marianik, wie sie in Niirnberg zu seiner
Bliitezeit gepflegt wurde und deren Einfluss ein Jahrhundert spiter in Hans Sachs’ frithen
Dichtungen noch spiirbar sein wird. Zum Verfasser des Buches kann wenig gesagt werden,
da das Marienbuch anonym iberliefert ist; einige Indizien weisen jedoch auf eine
Beheimatung des Verfassers im Dominikanerorden.”*® Jung vermutet fiir die ersten zwei von
drei Teilen, dass sie ,,im alemannischen Sprachraum entstanden oder von einem

alemannischen Autor in Niirnberg verfa3t wurden; jedenfalls wurde das Ensemble des

3 Dies sind: Luthers Auseinandersetzungen mit dem Ave Maria sowie dem Salve Regina in seiner Predigt von
der Geburt Marias vom 8.9.1522, dem Betbiichlein von 1522 und dem Sendbrief vom Dolmetschen von 1530.
Ebenfalls schon behandelt und beinahe als Luthertexte zu werten sind Veit Dietrichs Hauspostille und sein
Agendbiichlein fiir die Pfarrherrn auff dem Land von 1545. Weiter wurde schon bearbeitet: Das Epitaph, das
Sachs zu Ehren Luthers nach dessen Tod gedichtet hat und dessen Auseinandersetzungen mit dem Salve Regina
in Ellis, Nr. 14 und 15 sowie weitere Beispiele fiir deutsche Salve Regina-Bearbeitungen. Aulerdem wurde die
Marid Himmelfahrt Predigt von Johannes Diemar erwihnt.
3 Jung: Das Niirnberger Marienbuch. Meine Zitierweise entspricht der von Jung gewihlten, die Seiten ihrer
Vorbemerkungen sind mit Sternchen versehen, die Seiten der Edition werden mit Seiten- und Zeilenangabe mit
Punkt dazwischen zitiert. Fiir das Verstehen des Niirnberger Frithneuhochdeutschen und seiner
Schreibkonventionen (sowohl beziiglich des Niirnberger Marienbuchs als auch der meistergesanglichen Texte)
war Josef Pfanners Beschreibung ,Die deutsche Schreibsprache in Niirnberg von ihrem ersten Auftreten bis zum
Ausgang des 14. Jahrhunderts* hilfreich.
% Jung: Das Niirnberger Marienbuch, S. 32*.
36 vgl. Jung: Das Niirnberger Marienbuch, S. 33*.

96



>Marienbuches<, wie es heute vorliegt, in Niirnberg iiberarbeitet oder zusammengestellt.**’

Die Besonderheit des Werks liegt in der kunstvollen Zusammenstellung, die lateinische wie
deutsche Quellen gleichwertig verarbeitet.®® Die Anlage des Werks kommt dem Vorgehen
dieser Untersuchung, Texte unterschiedlicher Gattungen miteinander hinsichtlich der
verwendeten Metaphern direkt zu vergleichen, entgegen, denn

[dlas Werk, das den Rahmen der herkOmmlichen, auch der kommentierenden
Marienleben weit iiberschreitet, 148t sich durch seine gattungsiibergreifende
Textaufnahme als eine Art von Marienkompendium charakterisieren und ist dem
Typus der libelli vergleichbar, die ausfiihrlicher gestaltete Legenden, Predigten und
Lobpreisungen zu einzelnen Heiligen umfassen. Das kleine Format des Codex weist
ebenfalls auf den libellus-Typus hin. (Jung: Das Niirnberger Marienbuch, S. 8%*)

Die Auswahl der im Folgenden zu analysierenden Textpassagen ist notwendigerweise
willkiirlich angesichts der Reichhaltigkeit und Aussagekraft des Textes. Ein kurzer
Uberblick iiber den Inhalt des Niirnberger Marienbuchs zeigt nicht nur, was erzihlt wird,
sondern auch was iiberraschenderweise nicht mit aufgenommen wurde:

Sein heilsgeschichtlicher Bogen spannt sich, unter Verwendung der bekannten
biblisch-apokryphen Quellen, der »>Vita rhythmica« und Bruder Philipps
>Marienleben<, von der Erschaffung der Welt und der gleichzeitigen Auserwihlung
Marias als Mutter Christi bis hin zu Marida Himmelfahrt; ihre nach dem Tode
vollbrachten 102 Mirakel zeugen von ihrer Wirkung bis in die Gegenwart. Der
Vitenteil schildert die Kindheit und Jugend Marias, die Verkiindigung und Christi
Geburt, sehr knapp den Besuch der heiligen drei Konige, LichtmeB, die Flucht der
Heiligen Familie nach Agypten sowie die Episode mit dem zwolfjihrigen Jesus im
Tempel. Unter Fokussierung des Lebens Marias werden nicht nur die bislang tiblichen
zahlreichen apokryphen (Wunder-)Berichte ausgelassen, sondern auch die Kindheit
Christi und sein gesamtes Leben und Wirken. Dies ist der wohl auffilligste inhaltliche
Unterschied zu allen iibrigen deutschsprachigen und lateinischen Marienleben, die
dem Leben Christi mindestens die Hélfte ihres Umfangs widmen. Das >Niirnberger
Marienbuch« dagegen setzt erst nach der Kreuzigung Christi wieder ein mit Marias
groBem (Mit-)Leiden und beendet die Schilderung ihres Lebens mit der Darstellung
von Tod, Grabtragung und ihrer leiblichen Himmelfahrt. (Jung: Das Niirnberger
Marienbuch, S. 8%)

Christus scheint im Niirnberger Marienbuch gewissermallen zugunsten Marias zu
verschwinden — eine Bewegung, die sich bei den protestantischen Dichtern umdrehen wird,
um den Blick wieder auf Christus zu richten. Gleichwohl wire es maBlos iibertrieben, dem

Text eine komplette Ersetzung des Erlosers Jesus Christus durch seine Mutter Maria als

337 Jung: Das Niirnberger Marienbuch, S. 32*.

3 Vgl. dazu: Jung: Das Niirnberger Marienbuch, S. 15%. Zu den Quellen des Marienbuches: Jung: Das
Niirnberger Marienbuch, S. 16¥-30*. Die Edition des Marienbuches: ebd. S. 1-207, Bibelstellen und Angaben zu
Seitenumbriichen in der Handschrift werden in Klammern im Editionstext angegeben (ich gebe beides in meinen
Zitaten nicht wieder), sonstige Quellen (auch apokryphe Schriften) im Apparat, wobei einzelne, freiere
Bibelzitate im Text nicht ausgewiesen wurden, was sicherlich der dichten Verschrinkung der Vorlagen im
Marienbuch geschuldet ist.

97



Erloserin zu bescheinigen. Der Text fokussiert Maria, ohne ihren Sohn bzw. das
Heilsgeschehen zu vergessen, er bewahrt mit erstaunlicher Kunstfertigkeit die Balance
zwischen panegyrischem Lob der Gottesmutter und der Ausgestaltung ihrer demiitigen
Teilhabe am Heilsgeschehen. Im Weiteren wird lediglich der Viten- und Predigtteil
bearbeitet (das ist der erste Teil der Handschrift: 1.1-105.34), der ,.ein ausfiihrlich
kommentiertes Marienleben* umfasst, wobei ,[iJn die chronologische Darstellung von
Marias Vita [...] Predigten eingefiigt [sind], die das eben Erzihlte vertiefen und deuten.***
Immer wieder verweist der Text auf das entsprechende Marienfest im Kirchenjahr.>** Die
Wiederholungen deuten m.E. darauf hin, dass der Verfasser bemiiht war, in sich
geschlossene Abschnitte zu kreieren, eventuell um das Vorlesen oder die Eigenlektiire zu
erleichtern bzw. zu strukturieren. Jung bietet als Hilfe zur Ann#dherung an dieses
umfangreiche Werk eine schematische Inhaltsiibersicht des Niirnberger Marienbuchs nach
der Bamberger Handschrift.**' Auf die in den Vitenteil integrierten deutschen Predigten
trifft zu, was Regina Schiewer iiber die inhaltlichen Grundkonstituenten der Gattung ,friihe
deutsche Predigt‘ herausgearbeitet hat: Es existiert ein gewisser ,,Grundstock von Themen
zu einem bestimmten Anlal des Kirchenjahrs® aus dem der Prediger wie aus einem
,Baukastensystem‘ auswiéhlt, ,,je nach Interessenlage einige Themen eingehender, andere
nur am Rande* behandelt und dabei ,,den lateinunkundigen Laien die Inhalte der Liturgie*

erklirt.**

Das Niirnberger Marienbuch bringt seiner Leserschaft dariiber hinaus die
Gewichtung dieser Inhalte niher und welche theologischen Konsequenzen sich aus den
vermittelten Informationen iiber Maria ergeben, wobei Predigten mit ldngeren narrativen
Passagen verschrinkt werden. Beide Textgattungen sind im Marienbuch inhaltlich eng
verzahnt. ,.Die Wiederholung von bereits Bekanntem, die dem heutigen Leser langweilig
und monoton erscheinen mag, war gewollt. [...] Die bewulite Wiederholung wird als etwas
Positives verstanden” und dient der Festigung des religiosen Wissens.”*® Was in den
legendarischen und biblischen Quellen als auffillige Dublette oder widerspriichliche

Doppelung vorliegt, wird im Marienbuch zum Wohle der gesamten Textanlage geglittet:

Doppelungen und Wiederholungen dienen zumeist der Textgliederung und sind hiufig

39 Jung: Das Niirnberger Marienbuch, S. 10*. , Eine umfangreiche Marienmirakelsammlung (107.1-194.29) und
zwel marianisch-exegetische Texte (195-203.37) folgen als Teil II und III des >Marienbuches<; zwei
Lobpreisungen (205.1-207.23) runden das Buch ab.* (ebd.)
#0Vgl. Jung: Das Niirnberger Marienbuch, S. 10*.
! Vgl. Jung: Das Niirnberger Marienbuch, S. 9*f. Die Bamberger Handschrift ist zwar hochstwahrscheinlich
lediglich eine Abschrift, jedoch lisst sich laut Jung die Vorlage nicht mehr rekonstruieren, vgl. ebd.
2 vgl. Schiewer: Die deutsche Predigt um 1200, S. 38, Zitate ebd.
3 Vgl. Schiewer: Die deutsche Predigt um 1200, S. 39; Zitat ebd.

98



abgeschwicht. Irritierende Anschliisse werden vermieden und Textkohédrenz schaffende
Motive betont, z.B. die letzten Bitten Marias oder das Tuch, das Thomas erhilt (vgl.
74.621f.; 83.1ft.).

3.2 Hans Sachs und weitere Niirnberger Meistersinger

Eine trotz aller Unschidrfe in der Gattungsfrage feststehende Tatsache ist, dass der
Meistergesang eine Kunstform darstellt, die sich zwischen Individuum und Kollektiv
entfaltet, da sie mit den ,Singschulen‘ zeitweise einen festen Ort in der Gesellschaft hatte
und sich durch die Tradierung der Téne®** und die Einhaltung der Regeln immer auf ein
Kollektiv bezieht. In dieser Stellung zwischen personlicher Gestaltung durch ein Individuum
und FEinbindung in einer realhistorischen Gruppierung &hnelt der Meistergesang in
faszinierender Art der Marianik, denn auch diese hat als kulturelle Erscheinung zeitlich
verschwommene Grenzen sowie Hochphasen und behélt immer den Anspruch, im Sinne des
Kollektivs zu sein, obwohl sie durchaus stark individuelle Ziige zeigen kann. Bei der
Behandlung der vorliegenden Texte bleibt die Frage unbeantwortbar, wie reprisentativ die
Exempel sind. Alle hier bearbeiteten Texte bieten nur einen kleinen Einblick in die
vielfdltige Marienliteratur, doch gerade im Meistergesang konnen an ihnen abstrahierbare
Beobachtungen gemacht werden, dank dem in Gegenstand und Gattung erkennbaren
Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit. Auf den ersten Blick mag es einem modernen Publikum
widersinnig erscheinen, den nach isthetisch-poetischen Regeln vollzogenen, literarisch-
musischen Wettbewerb (auch) als kultische Feier zu begreifen. Doch blickt man auf Thomas
Cramers Definition von ,geistlichem Lied‘ und die von ihm erlduterten Schwierigkeiten,
zwischen ,geistlich® und ,weltlich® im Einzelfall zu unterscheiden, und zieht dann noch
Peter Ochsenbeins Darlegung der Schwierigkeit, ,liturgisch® und ,privat® voneinander
abzugrenzen, heran, wird schnell deutlich, dass fiir die hier interessierende Literatur ein
solches Zusammenfallen von Kunst, Vergniigen, Andacht und (Gottes-)Dienst nicht

undenkbar ist.**’

Der Meistergesang verhandelt in diesem Sinne mit Vorliebe Themen, die
er fiir gesellschaftlich, theologisch und kulturell wichtig ansieht, und ist gleichzeitig eng mit
der jeweiligen ,Lehrmeinung‘ verkniipft. Als Prototypen der im Spétmittelalter und v.a. im
16. Jahrhundert immer selbstbewusster auftretenden Laien widmen sich die Meistersinger

vielen theologischen Fragestellungen, darunter sind, freilich vor Einsetzen der Reformation,

*** Zu den Ténen im Repertoire der Niirnberger Meistersinger vgl. Die Téne der Meistersinger.
* Vgl. Cramer: Geschichte der deutschen Literatur im spiten Mittelalter, S. 215f. Und vgl. Ochsenbein:
Deutschsprachige Privatgebetbiicher vor 1400, S. 380f.

99



vielfach auch solche, die Maria betreffen. Mit dem reformatorischen Einfluss verschwindet
Maria aus vielen Meisterliedern.**® Bei Hans Sachs machen allerdings schon seine friihen
Marienlieder deutlich, dass er den Impuls der Reformation nicht brauchte, um ein gewisses
Unbehagen dem Gegenstand Maria gegeniiber zu entwickeln. Sachs setzt sich mit ihrer
Verehrung auseinander und ringt um einen fiir ihn angemessenen Standpunkt.

Die Kunstauffassung des Meistergesangs kann Leserinnen und Leser vom Anfang des
21. Jahrhunderts sehr fremd bzw. alteritir erscheinen, besonders beim Gedanken an die
vorliegenden Marientexte, die ein Ausdruck hochemotionaler Marianik sein kénnen. Denn:
Wie gehen Regeleinhaltung und religioses Gefiihl zusammen? Die Alteritidt der Literatur
und der im Vergleich zur Gegenwart vollkommen andere Blick auf Religion und Theologie
kommen hier zusammen und erschweren den Zugang zu den vorliegenden Texten.”*” Man
darf Meisterlieder zwar nicht vollig als Ausdruck eines individuellen Gefiihls lesen, aber
gleichzeitig sollte man die emotionale Seite nicht vollig ausblenden. Berndt Hamm weist
darauf hin, dass im Spitmittelalter sich das individuelle religiose Erleben in kollektiven

Ritualen ausdriicken konnte.**®

Was gesagt bzw. gesungen wird, wird im Rahmen der
Regeln gestaltet und wird zur gemeinsamen Aussage. Das Marienlied ist schon in seiner
thematischen Anlage immer beides: Ausdruck ganz individueller Frommigkeit und Teil der
kollektiven Marianik. Regeleinhaltung und Anspruch auf thematische Richtigkeit klingt wie
das Gegenteil von kreativer Auseinandersetzung und Problemldsung, aber m.E. geschieht
beides in den vorliegenden marianischen Meisterliedern. Die Texte setzen sich aus dem
Anspruch heraus, nur Wahres zu singen, mit der Mariologie auseinander. Sie mogen dabei
in ihrer regelgerechten Gestaltung keine Individualleistung im modernen Sinne sein, aber sie
sind auch keine unreflektierte Nachdichtung vorgebeteter Glaubenslehren.

Eine vollstindige Liste aller Lieder von Meistersingern, die in dieser Arbeit
herangezogen werden, findet sich im Anhang. Von Schriften des Hans Sachs, die nach der
Reformation entstanden sind, bearbeite ich den Schwank Das Maria-bild zu Einsidel, ein
Tagelied auf Luther: Wacht aiif wacht aiif es taget und Die Wittenbergisch Nachtigall. An
dlteren und (zeitlich gesehen) vor-reformatorischen Schriften verwende ich insbesondere
Sachs’ frithe Meisterlieder aus der Edition von Ellis und zwar die Lieder 8 bis 18 (Ellis, Nr.

8-18). Dazu kommt das Lied Ach we mir armen sunder we (Wa II, Nr. 1408) sowie die der

6 ygl. Cramer: Geschichte der deutschen Literatur im spiten Mittelalter, S. 341. Zu religiosen Themen bei
Hans Sachs vgl. Dehnert: Freiheit, Ordnung und Gemeinwohl.
7 Vgl. zum Umgang mit der Alteritit mittelalterlicher Literatur den Sammelband , Alteritiit als Leitkonzept fiir
historisches Interpretieren‘ hrsg. v. Anja Becker und Jan-Steffen Mohr. Zum fremden Blick auf Religion vgl.
Hamm: Theologie und Frommigkeit.
¥ Vgl. Hamm: Theologie und Frommigkeit im ausgehenden Mittelalter, S. 190.

100



Form nach als Tagelieder zu bezeichnenden Lieder: Es ruf ein wachter faste und Zwhort,
wie im puech der hohen gesange. Fiir die Betrachtung reformatorisch inspirierter
Umdichtungen durch Hans Sachs sind folgende Texte von Bedeutung: Eine Umdichtung der
ersten Strophe seiner eigenen Salve Regina-Paraphrase (Ellis, Nr. 14): Salve Rex Christi
(Miinzer, Nr. 281), die beiden dlteren Marienlieder (Wackernagel nennt keine Verfasser):
Die fraw von himel ruff ich an (Wa II, Nr. 1030) und Maria zart (Wa II, Nr. 1036) sowie
Sachs’ Umarbeitungen dieser Lieder: Christum von hymmel ruff ich an (Wa III, Nr. 81) und
O Jesu zart (Wa III, Nr. 80). Die ausfiihrlicher bearbeiteten Texte aus den Editionen von
Ellis, Wackernagel sowie Goetze/Keller finden sich auch als Abschriften (teilweise im
Anhang), inklusive zweier Synopsen umgearbeiteter Marienlieder.

AuBerdem wurden weitere Meisterlieder als Vergleichsmaterial herangezogen: Das von
Cramer als Friimon II gezéhlte Lied Schrein der gotheit, ein keiserein. Die Lieder 3 und 12
bis 14 von Jorg Schechner (Zdhlung nach seiner Editorin und Biographin Irene Stahl).
AuBerdem ein Passional von Hans Folz O cristenn mensch, betracht. Sowie von Sachs’
Lehrmeister Lienhard Nunnenbeck die Lieder 21 bis 24 und 42 (Zdhlung nach Eva
Klesatschke). Um ein gewisses MaB an Ubersichtlichkeit zu gewihrleisten, zitiere ich die

meisten Lieder mit Kurztiteln.

3.3 Martin Luther

Die Auseinandersetzung mit Maria ist kein Zentralthema von Luthers Theologie, doch er
lebt in einer stark marianisch geprigten Zeit und sieht immer wieder Anlass, iiber die Mutter
Gottes zu schreiben. Seinen eigenen Klostereintritt fiithrt er auf ein Geliibde an die Heilige
Anna zuriick, die als Mutter Marias in enger Verbindung zum Marienkult zu sehen ist. Eine
durchaus umfassende Anndherung an Luthers Person und Werk sowie seine Wirkung bietet
das ,Luther Handbuch‘ hrsg. v. Albrecht Beutel, dort finden sich dariiber hinaus viele
weiterfilhrende Informationen zu den hier erwihnten Luthertexten.”* Einen generellen
Uberblick iiber alles, was Luther je zu Maria geduBlert hat und eine differenzierte
Betrachtung dieser Quellen bietet Hans Diifel, der meines Wissens die bisher einzig
umfassende, deutschsprachige Arbeit zu ,Luthers Stellung zur Marienverehrung® vorgelegt
hat.*®® Die Auswahl der in dieser Arbeit niher zu betrachtenden und zu vergleichenden
Luthertexte stiitzt sich auf Diifels minuziose Auflistung und Darstellung. Auch wird immer

wieder auf, an dieser Stelle nicht zu nennende, weitere Texte verwiesen werden, deren

** Luther Handbuch, S. 517-521 Werkregister.
0 Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung.

101



Auffindung zum GroBteil durch Diifels Quellenarbeit ermoglicht wurde. Neben Diifel
verdankt diese Arbeit Christoph Burger und seiner Kenntnis reformatorischer Schriften sehr
viel, z.B. die Zentralstellung von Luthers Magnifikatauslegung, als wichtigster
Anndherungspunkt an das Thema ,Luther und Maria‘. Burger widmet Luthers
Magnifikatauslegung eine ganze Abhandlung, er richtet dabei immer auch den Blick auf die
gesamte Theologie Luthers und arbeitet die besonderen reformatorischen Akzente im

Umgang mit Maria heraus. ™"

Diese Arbeit versucht, einige Eckpunkte von Luthers
Marienbild anhand seiner Marienmetaphern herauszuarbeiten und diese den iibrigen
Marientexten des Textkorpus gegeniiberzustellen. Die ausgewihlten Luthertexte sollen dazu
(auch) als literarische Texte verstanden werden, gerade Luthers souveridner
Metapherngebrauch erlaubt diese Anndherung. Wichtig an der Magnifikatauslegung von
1521 (WA 7, 538-604) ist, dass in Luthers Augen im Magnifikat Maria selbst iiber sich und
ihre Bedeutung spricht. Die Auslegung des 109. (110.) Psalms von 1518 (WA 1, 689-710)
zeigt Luthers Auseinandersetzung mit der traditionellen allegorischen Bibeldeutung, die
Maria in diesem Psalm préfiguriert sieht. Seine Auseinandersetzung mit dem Ave Maria,
Salve Regina, der Metapher ,Himmelskonigin® und der Frage, wie Maria als unser aller
,Schwester‘ zu begegnen ist, findet sich in der auch schon erwihnten Predigt von der
Geburt Marias von 8.9.1522 (WA 10, III, 312-331). Luthers Bemithen um praxisnahe
Handreichungen wird in der ebenfalls schon angesprochenen Auslegung des Ave Maria im
Betbiichlein von 1522 (WA 10, II, 407-409) deutlich. Im Sendbrief vom Dolmetschen von
1530 (WA 30, II, 632-646) findet sich Luthers textkritische Ubersetzung des Ave Maria
(ebd. 658.13-33) bzw. Uberlegungen dazu, wie Maria anzureden ist. Zusitzlich wird noch
das schwer zu verortende Lied: Sie ist mir lieb die werte Magd | Ein Lied von der Heiligen
Christlichen Kirchen (WKL 35, Nr. 30)3’52 betrachtet. Hinzu kommen die oben schon

genannten Texte von Veit Dietrich sowie kurze Verweise auf weitere Luthertexte.

31 zur Magnifikatauslegung: Burger: Marias Lied in Luthers Deutung. Auf der Suche nach den explizit
reformatorischen Ansitzen vergleicht Burger Luthers Ubersetzung und Deutung mit denen von Zwingli und
Miintzer. Auerdem waren folgende Arbeiten Burgers fiir die Entstehung dieser Arbeit bedeutsam Burger:
Transformation theologischer Ergebnisse fiir Laien im spédten Mittelalter und bei Martin Luther. Sowie Burger:
Spétmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten. Und seine Untersuchung des umstrittenen Liedes Sie
ist mir lieb die werte Magd / Ein Lied von der Heiligen Christlichen Kirchen in Burger: ,Sie ist mir lieb die
werte Magd"*.

2 Das ist Wackernagels originale Ausgabe, die ansonsten mit , Wa* abgekiirzten Biinde sind Nachdrucke.

102



4. Marienmetapher und Marienbild

4.1 Definitorisches

Wie genau ,Metapher® definiert werden kann, so dass alle moglichen Fille abgedeckt
werden, erscheint aullerordentlich schwer, wenn nicht gar als ein unlosbares Problem.*?
Hier eine Arbeitsdefinition: Eine Metapher iibertrdgt die semantischen Eigenschaften einer
Entitdt auf eine andere, wobei deren Eigenschaften nicht ersetzt, sondern erweitert oder
spezifiziert werden. Dies geschieht iiber einen von den Rezipient_innen zu konstruierenden
Ahnlichkeitsbezug; dieses Ahnlichkeitsverhiltnis ist kontextabhiingig, sowohl textuell als
auch kulturell und personlich. Dies sei als Basisdefinition angenommen, v.a. um deutlich zu
machen, dass ich mich den Texten nicht aus der Perspektive einer zeitgendssischen Rhetorik
nihere, sondern aus der heutigen Perspektive, die zwangsldufig anachronistisch neuere
Erkenntnisse iiber Metapherngebrauch mitdenkt, die aber auch die Alteritit der Texte
wahrnehmen kann. Eine Alteritit, die der Literaturwissenschaft doppelt entgegenschligt,
wenn sie auf fremdgewordene Texte eine fremde Theorie anzuwenden versucht. Gert
Hiibner macht darauf aufmerksam, dass Metaphern in einem bestimmten historischen
Kontext (mit eigenen zeitgenossischen Metapherntheorien) gebildet werden, diesen
historischen Kontext miisste ein_e Interpret_in beziiglich des ,Weltwissens®, des Zeitgeistes,

.. . . . . 354
assoziierter Bilder usw. berticksichtigen.

Hiibners Aufsatz sensibilisiert grundsitzlich fiir
den historisch bedingten differenzierten Umgang mit Metaphern, der geistesgeschichtliche
bzw. wissenschaftliche Paradigmenwechsel in seine Uberlegungen mit einbeziehen muss.
Dieser differenzierte Umgang soll eine Uberinterpretation verhindern und die Verfremdung
durch die modernen Rezipienten verringern. Jedoch tendiert seine Herangehensweise dazu,
eine angenommene Eindeutigkeit von Metaphern zu betonen und den Interpretations-
spielraum dadurch {ibertrieben stark einzugrenzen. Auch ist es problematisch, ein
,Paradigma der Zeit‘* zu postulieren, da dieses in sich variabel ist und kaum génzlich
greifbalr.355 Ebenso ungewiss ist es, inwieweit ein mittelalterlicher Autor mit der antiken
Rhetorik bzw. Metapherntheorien seiner Zeit vertraut war. Hiibner hélt historisch plausible

Textzugdnge fiir absolut notwendig und dogmatisiert m.E. dabei die antike, rhetorische

Metapherntheorie fiir den Umgang mit mittelalterlichen Texten. Um den Texten und ihren

353 7u unterschiedlichen Vorschligen zur Definition der Metapher vgl.: Max Black (insbesondere: ,Die Metapher

[1954/1962]° und ,Models and metaphors‘), Ekkehard Eggs (,Art. Metapher) sowie Katrin M. Kohl
(,Poetologische Metaphern‘ und ,Metapher®).
»*Vgl. Hiibner: Uberlegungen zur Historizitit von Metapherntheorien, S. 117f.
3 Vgl. Hiibner: Uberlegungen zur Historizitit von Metapherntheorien, S. 117f.
103



Metaphern die Chance zu bieten, auch in der Gegenwart eine Wirkung auf die Leser_innen
zu entfalten, nimmt diese Arbeit einen Anachronismus innerhalb ihrer Arbeitsmethoden in

Kauf.

In dieser Arbeit interessieren vorrangig spezielle Metaphern und nicht Fragen der
Definition, im Besonderen: Marienmetaphern. Zu hoffen ist, dass eine Metapherndefinition,
die im GroBen und Allgemeinen immer neu scheitern muss bzw. bisher nicht abschlieBend
gefunden wurde, im Kleinen fiir eine Weile (idealerweise fiir die Lénge dieser
Untersuchung) gliickt. Die hier angelegte pragmatische Definition einer ,Marienmetapher®
lautet: Alles was Maria darstellt, ist Marienmetapher, mit Ausnahme ihrer Namen, die aber
metaphorisch fruchtbar gemacht werden konnen. Das schlieft neben Worten, Schrift und
Text auch weitere Arten der Darstellung wie bildlich-ikonographische mit ein. Bedeutsam
ist, dass diese weite Definition Aussagen iiber Maria als Metaphern bezeichnet, die auf den
ersten Blick vollkommen un-metaphorisch wirken. Aussagen wie: ,Maria sprach zu mir‘. Es
wire leicht zur Begriindung auf das Diktum zu verweisen ,wir konnen ohne Metaphern nicht
kommunizieren‘.**® Doch in diesem Fall muss gar nicht zu solcher Philosophie gegriffen
werden, um klar zu machen, inwiefern diese scheinbar so simple Aussage metaphorischen
Gehalt hat. Maria, die historische Frau aus Nazareth, mag im nicht-iibertragenen oder nicht-
metaphorischen Sinn gesprochen haben, doch die Glaubensfigur Maria tut dies nur iiber das
Medium der Vision und Audition. Sie kommuniziert durch ein religioses Erlebnis, das als
erlebte Metapher gelten kann. Hier werden biochemische Prozesse (die religiose Erfahrung)
als Bilder, Gerdusche und Sinnzusammenhinge gedeutet. Etwas poetischer und
theologischer ausgedriickt: Das Himmlische, das jenseits von uns ist und das wir nicht
wahrnehmen konnen, kleidet sich in Sinneseindriicke, die der Mensch auf die Transzendenz
hin ausdeutet (Licht, Wolken, Engelsfiguren, Worte, Musik usw.). Spricht Maria mit den
Glédubigen, so ist dies ein iibertragenes Sprechen, das mit dem ,Dialog‘ als (es sei hier der
Riickgriff auf rhetorische Termini erlaubt) verbum proprium vieles aber nicht alles gemein
hat. Es ist ein religioses Erleben, das sich im Medium des Zwiegesprichs prasentiert und so
wird das ,Gesprich mit Maria® selbst zur Metapher. Eine notwendige Metapher, weil die
Sprache die Kontaktaufnahme mit dem Gottlichen nicht anders darstellen kann, der Mensch
sie sich nicht anders vorstellen kann. Eine Notwendigkeit, aber eben eine Metapher, weil ein

solches metaphorisches ,Gesprich‘ mehr und zugleich weniger ist als ein gewdohnliches

36 Vgl. Lakoff/Johnson: Leben in Metaphern oder auch den ,symbolischen Interaktionismus‘ nach Herbert
Blumer, der sich auf George H. Mead stiitzt: Blumer: Symbolic interactionism.

104



Gespriach. Es ist eben nur ,wie‘ ein Gesprich; religioses Sprechen kann immer nur
metaphorisches Sprechen sein, weil die Dinge, iliber die gesprochen wird, immer nur
anniherungsweise beschrieben werden konnen.”’ Die besprochenen Sachverhalte sind
transzendent und ewig, die Sprache ist immanent und vergénglich. Die geistliche Sprache ist
daher, ,,im Verhéltnis zur Alltagssprache immer nur entweder negierend-iibertrumpfend [...]

(un-endlich, iiber-irdisch) oder metaphorisch (Vater, Licht).“3 58

Man konnte gegen die Weite meiner Definition von Marienmetapher mit Blick auf die
basalen Eigenschaften religioser Sprache einwenden, dass damit die Metapher zum
Normalfall im Sprechen iiber Maria erkliart wird und Marienmetaphern sich nicht mehr als
offensichtlicher Ansatzpunkt préasentieren, um das Verschwinden Marias aus der
neuglidubigen Literatur zu beobachten. Der Blick auf die Texte scheint beliebig zu werden.
Daher muss die Aussage ,Alles Sprechen iiber Maria ist metaphorisches Sprechen® etwas
eingegrenzt werden: Tritt Maria als Person in einer Erzdhlung auf, in der sie mit ihrem
Sprechen nicht die Grenze zwischen Transzendenz und Immanenz iiberschreitet, dann ist
dieser Akt des Sprechens tatsidchlich auch ,nur‘ ein Sprechakt. Fiir Zwiesprachen mit Gott
oder Christus, sowie Visions- und Auditionserzdhlungen halte ich jedoch daran fest, schon
den Sprechakt selbst ,Metapher‘ zu nennen. Damit kénnen sich ineinander verschachtelte
Metapherngebilde ergeben, was eng mit meiner Auffassung von Metapher als Medium
zusammenhiéngt. Damit wird aber die eben gemachte Aussage letztlich nicht eingegrenzt,
sondern eher erweitert. Diese weite Definition von Metapher lduft also immer noch Gefahr,
beliebig zu werden. Das soll sie nicht, sie soll den Blick 6ffnen fiir das Phdnomen der
religiosen Metapher. Die Moglichkeit, beinahe jeden Teil eines Textes metaphorisch zu
lesen, wird in dieser Arbeit nicht ausgeschopft. Es sei nur deutlich gemacht, dass die
historische Maria in den vorliegenden Texten nicht dargestellt wird, denn diese kdnnte auch
ohne Metaphern dargestellt werden, so wie auch der Name ,Maria‘ nicht an sich schon
metaphorisch ist. Doch die Literatur des 15. und 16. Jahrhunderts interessiert sich (ohne das
zu reflektieren) gar nicht fiir die historische Maria, sondern nur fiir die Muttergottes
innerhalb der religiosen Heilsgeschichte. Und daher muss betont werden, dass die Texte
immer eine Metaphorik beinhalten, auch wenn es nicht immer den Anschein hat. Diese
unterschwellige Metaphorik wird bei der literaturwissenschaftlichen oder auch

theologischen Arbeit an den Texten nicht immer von Bedeutung sein, doch bleibt sie

#7 Vgl. bspw. dazu Jiingel: Metaphorische Wahrheit und Ricceur: Stellung und Funktion der Metapher in der
biblischen Sprache.
38 Wachinger: Blick durch die braw, S. 112.

105



bestindig anwesend und beeinflusst den Gebrauch von offensichtlicheren Metaphern wie
,Rose‘, ,Karfunkel‘, ,Quelle des Heils‘ usw. Ein Beispiel um die pragmatische Giiltigkeit
der weitgefassten Basisdefinition zu untermauern: Maria bewohnt laut dem Niirnberger
Marienbuch unter der Obhut von Johannes (Bezug auf Joh 19, 25-27) eine kleine,
abgeschlossene Kammer: Das kemerlein was verslohsen mit ainem slohzz vnd in das
kemerlein was ain klaines fensterlein, vnd ein tuch was vor dem vensterlein. (68.16-18) Dies
scheint ,nur‘ eine Beschreibung des erzidhlten Raums zu sein, doch gleicht dieser der
Vorstellung einer Klosterzelle und triagt so unterschwellig und implizit zu einem klosterlich
gepriagten Marienbild bei. Die einfache Kammer hat einen iibertragenen Sinn, es sollen
Aussagen iiber Maria transportiert und Aufforderungen zur Nachahmung gemacht werden.
,Maria wohnt zuriickgezogen in einer einfachen Kammer*‘, kann nicht einfach als ,Maria ist
eine Nonne‘ gelesen werden, aber es meint neben anderem auch das. Dem Text ist gleich-
giiltig, dass er nicht exakt Marias historische Wohnstitte abbildet, denn das will er gar nicht.
Er mochte in der Beschreibung ihres Wohnraums ihre Tugendhaftigkeit und Sittsamkeit, die
der damaligen Uberzeugung nach zur Griindung religidser Orden beitrug, darstellen. Von
der rhetorischen Metapherntheorie kommend, ist dieses kurze Beispiel schwer verstindlich
oder eine nichtssagende Textstelle, die metaphorisch verblasst neben den folgenden
Beschreibungen von Marias Glanz im Verborgenen.359 Blickt man nur auf die Textstellen
mit den ,auffélligeren® Metaphern, die Marias Glanz beschreiben, kann iibersehen werden,
dass dieser Glanz mit Einsiedlertum und nonnenhafter Zuriickgezogenheit durch die
Beschreibung ihres Wohnraums metaphorisch umfangen wird. Die hier vorgeschlagene
Definition kann die Dynamik und Struktur beleuchten, die die Metaphorik innerhalb einer

Texteinheit (im Beispielsfall eines Erzidhlabschnitts) bildet.

Auch wenn diese Arbeit zumeist auf aufféllige und hiufig bekannte Marienmetaphern
fokussiert, halte ich es dennoch fiir notig, den Blick bei der Frage der Definition weit zu
offnen, weil nur so klar werden kann, wie tief Metaphern reichen und wie unersetzlich sie
fir den Glauben sind. Durch den weiten Metaphern- und insbesondere Marien-
metaphernbegriff wird klar, dass beides seine Richtigkeit hat: Der religiose Glaube, dass
man in Metaphern die Realitit der Gottesmutter erkennen kann, sowie der kritische Hinweis,

dass metaphorisches Sprechen vorliegt und darin keine abschlieBenden Aussagen gemacht

9 Vgl. 68.21-26. Alle Sinne werden angesprochen in der Beschreibung des Strahlens, das von ihr ausgeht, der
Engel, die ihr dienen und dem edlen Geruch, den der am vensterlein stehende Beobachter wahrnimmt.

106



werden konnen.>® Sprache ist grundsitzlich defizitir, da sie die Realitit niemals exakt und
abschlieend abbilden kann. Gleichzeitig hat sie in Metaphern die Moglichkeit, iiber sich
selbst hinauszuweisen. Da Metaphern in der sinnlichen Wahrnehmung wurzeln, konnen sie
Konzepte vorstellbar machen, die jenseits dieses Bereiches liegen.*®' Laut Cristina Cacciari
ist anzunehmen, dass die neuronalen, korperlichen Strukturen des Menschen eng mit dem
menschlichen Geist interagieren und dass die Bildung von Metaphern nicht eine reine
,Verstandessache* ist, sondern mit korperlichen Vollziigen zusammenhiingt.**® Es ist daher
unsinnig zu differenzieren zwischen einer blumigen und ,bildhaften‘ metaphorischen
Sprache und einer reinen und verniinftigen Verstandessprache, wobei auf den Begriff ,Bild*
noch niher einzugehen ist.*®® Die Worte, die Sinneseindriicke beschreiben, passen nicht
vollkommen auf diese Eindriicke; sie erfassen sie niemals vollstindig und sie weisen iiber
diese hinaus.’®* Aber Metaphern konnen trotzdem nur iiber die von allen Menschen geteilten
sensorischen Fahigkeiten verstanden werden. Der Sehsinn wird dabei zumeist als der
angesprochene Sinn ausgemacht, was dazu fiihrt, dass ,Bild‘, ,bildliche Sprache® und
,Metapher‘ austauschbar verwendet werden. Das ist zuriickzufiihren auf die antike
Hierarchie der Sinne nach Aristoteles, der im Tastsinn den basalen, korperlichsten Sinn, der
am Anfang des Lebens steht, im Sehsinn den am weitesten entwickelten und dem Geist am
niichsten stehenden Sinn annimmt.’® Daher werden fiir Verstandesvorgiinge gerne ,Seh-
Metaphern® verwendet: ,jemandem geht ein Licht auf®, ,etwas leuchtet ein‘, ,Einsicht
gewinnen‘ usw. Menschen nehmen ihre Umwelt primér visuell wahr und passen alle

anderen Sinneseindriicke in dieses visuelle Modell ein.*®¢

Der Sehsinn wird als wichtigster
Sinn fiir das Verstehen wahrgenommen und die anderen Sinne leisten nur Hilfestellungen.
Interessant ist der Hinweis, dass die hebriische Tradition Wissen nicht unbedingt mit dem

Sehsinn verbindet, sondern mit dem Gehor.>®” Ich wiirde annehmen, dass diese Aufwertung

360 v gl. dazu auch: Hoffmann: Alles nur Bilder?

! Fiir eine Diskussion des Begriffs verweise ich auf Anja Becker, die Rainer Forst und John Rawls in ihrer
zweigeteilten Einleitung heranzieht, um den Begriff des zugrundeliegenden ,Konzepts‘ von der im
Kommunikationsakt realisierten ,Konzeption® zu unterscheiden (Becker: Remetaphorisierungen).

%62V gl. Cacciari: Crossing the Senses in Metaphorical Language, S. 425f.

3 Tch wende mich gegen Kern: Trinitdt, Maria, Inkarnation, S. 39f., Anm. 32 und sehe zwischen
ausschmiickender ,Bildlichkeit‘ und dem ,Sinn‘ von Metaphern keinen so krassen Gegensatz wie ihn Kern und
die von ihm herangezogenen Autoren suggerieren. Warum sollte ein ,Bild‘, weil es ,,wie eine Bilderschrift*
(ebd.) oder eher kognitiv als visuell wahrgenommen wird (vgl. ebd.), seine ,Bildhaftigkeit* verlieren?

364 Vgl. Cacciari: Crossing the Senses in Metaphorical Language, S. 426.

5 Vgl. Cacciari: Crossing the Senses in Metaphorical Language, S. 428. Vgl. auch zu Aristoteles und der
Annahme, dass innere Bilder eine Briicke zwischen den Sinnen und dem Verstand darstellen: Asmuth: Seit wann
gilt die Metapher als Bild?, S. 302.

796y gl. Cacciari: Crossing the Senses in Metaphorical Language, S. 428 sowie ebd. Anm. 8.

%7 Vgl. Cacciari: Crossing the Senses in Metaphorical Language, S. 429. Diesen Hinweis nimmt Cacciari nach
eigenen Angaben von Umberto Eco auf.

107



des Gehors fiir eine Religion, die in ihrer historischen Entwicklung zu einem unsichtbaren,
nicht lokal gebundenen Gott hinstrebte, nur folgerichtig ist und weise hiermit ausdriicklich
darauf hin, dass eine dhnliche Gewichtung der Bedeutung des ,Horens von Offenbarung®
auch fiir das Christentum unter dem Einfluss der jiidischen Bibel angenommen werden
muss. Gleichzeitig bietet die Hierarchie der Sinne eine Erkldrung, warum in den geistlichen
Texten des Spétmittelalters erstaunlich hiufig der Sehsinn weniger stark angesprochen wird,
als man unter der Annahme einer starken Verbindung von ,Sehen‘ und ,Verstehen‘ erwarten
wiirde. Denn es geht diesen Texten nicht einfach um intellektuelle Durchdringung, sondern
um das Ergriffensein als ganzer Mensch vom Gottlichen und um die Prisenz des
Transzendenten im Immanenten. Der Sehsinn mit seiner engen Verbindung zum Verstand
und das Gehor in der hebraischen Tradition reichen in die Transzendenz hiniiber, indem sie
von dort Signale empfangen konnen. Geruch, Geschmack und Beriihrung stehen dem
gegeniiber fiir wahrhaftige Immanenz, die gerade das Wunderbare der christlichen
Heilsgeschichte ausmacht. Metaphern sind das Mittel der Wahl, um die Sinne des
Publikums anzusprechen. Eine Metapherndefinition zu stark mit Visualitidt oder Bildlichkeit,
oder mit Vernunft und Wissensgewinn, zu verkniipfen, ist deshalb unsinnig, wenn es um
geistliche Texte geht, die das religiose Gefiihl und Erleben ansprechen und ihre Gegenstinde
iber die Metaphorik sinnlich erfahrbar machen wollen. Dennoch sind auch Wissensgewinn,
Klarheit und Anschaulichkeit Absichten hinter der Verwendung von Metaphern. Folgt man
der engen, bis ins menschliche Nervennetz reichenden Verbindung von Sprache und
Erleben, das in der Metapher ihren Ausdruck findet, zeigt sich, dass Metaphern unsere
neuronale Architektur spiegeln.368 Darin liegt die Anschlussfahigkeit der modernen,
neuronal-linguistischen Metaphernforschung an die Mediévistik begriindet: Die evolutionédre
Entwicklung des menschlichen Gehirns umfasst vollkommen andere Zeitrdume als die
(kulturellen) Verdnderungen der letzten Jahrhunderte. Trennen Metapherntheorien, die auf
jingeren wissenschaftlichen Erkenntnissen fundieren, das 21. Jahrhundert vom 15. und 16.,
so verbindet beide Zeitriume die Grundlage des Verstehens von Metaphern: der
menschliche Geist und sein korperlicher Wohnsitz. Metaphern sind und waren schon immer
Briicken zwischen dem Gehirn in seiner neuronalen Korperlichkeit und dem menschlichen

Verstand.”® Die Bildung ,neuer‘ Metaphern erfolgt daher emotional nachvollziehbar mit

368 Vgl. Cacciari: Crossing the Senses in Metaphorical Language, S. 436. Cacciari zeigt die Wechselwirkungen
auf zwischen der Sensorik und der Kognition, die sich darin zeigen, dass weder allein die Sinneseindriicke noch
allein das semantisch-linguistische Wissen dazu befihigt, Metaphern zu verstehen. Vgl. ebd. S. 432.
% [Llinguistic bridges between the mind and the brain“ (Cacciari: Crossing the Senses in Metaphorical
Language, S. 439).

108



einer gewissen neuronalen Logik der sinnlichen Wahrnehmungen und der mentalen
Strukturierung dieser Wahmehmungen.370 In der geistlichen Literatur wird diese Logik stark

beeinflusst von der kirchlichen und biblischen Tradition.

Die Metapher erscheint als das unkonventionelle Sprechen, das von Uberraschung und
Innovation lebt, doch besonders in der geistlichen Literatur, die auf eine lange Tradition des
metaphorischen Sprechens vom Gottlichen zuriickblickt, setzt sich die Metapher immer in

Beziehung zur Konvention. Die Metapher

beruht [...] auf Denkkonventionen, denn nur so bleibt sie verstindlich. Die Metapher
weicht von diesen Konventionen und ihrem sprachlichen Ausdruck zwar ab, aber nur
soweit, als die Identifizierung zweier Begriffe im Wort noch moglich ist, weil ihre
Ahnlichkeit erkannt wird. (Ueding: Rhetorik des Schreibens, S. 69)

Anja Becker geht sogar noch einen Schritt weiter und erhebt das Wiederverwenden und
Neuverwenden schon bekannter Metaphern zu einem Charakteristikum geistlicher Literatur

und ihrer Metaphern.””!

In der geistlichen Literatur wird nicht nur auf sprachliche
Konventionen rekurriert, sondern auf ein ganzes Arsenal an Metaphern zuriickgegriffen, die
durch ihre Bekanntheit nicht etwa leblos in ihrer Wirkung werden, sondern in den Texten
immer wieder neue, semantische Riume eroffnen konnen. Becker hat fiir diese Art der
Verwendung bekannter, in vielen Fallen lexikalisierter Metaphern den Begriff
Remetaphorisierung gewdhlt. Die Remetapher ist enger noch mit der religidsen
Sprachkonvention verbunden, als es Gert Ueding fiir seine allgemeine Metapherndefinition
formuliert. Thre Verstindlichkeit wird dadurch garantiert und kann gleichzeitig durch die
Fiille der semantischen Referenzen unterlaufen werden. Becker zeigt, dass solche
Remetaphern nicht weniger innovativ sind, sondern sehr erfolgreich ein ganzes

Metapherngeflecht aktivieren, damit iiber sich selbst hinausweisen und Texte strukturieren

konnen.

Um die fiir diese Arbeit giiltige pragmatische Definition von Marienmetaphern zu
prazisieren: Alles Sprechen von der Jungfrau Maria, der Gottesmutter, muss als Metapher
angesehen werden, wenn es den engen Bereich ihrer Namen verlésst, da dann iiber einen
semantischen Mehrgehalt versucht wird, das Transzendente und das Heilige versteh- und
erfahrbar zu machen. Das Sprechen iiber Maria deutet iiber sich selbst hinaus auf die

Heilsgeschichte. Die am leichtesten zu identifizierenden Marienmetaphern sind jene, die

%'V gl. Cacciari: Crossing the Senses in Metaphorical Language, S. 438.
31 ygl. Becker: Remetaphorisierungen.

109



nach Becker als Remetaphern zu bezeichnen sind und von der kirchlichen und biblischen
Tradition bereitgestellt werden. Alle Marienmetaphern vermitteln die Hoffnung, in ihnen
Marias religioses Wesen begreifbar (und erlebbar) zu machen, und entziehen sich
gleichzeitig einer abschlieenden Deutung, da sie immer zugleich ausdriicken ,wie Maria

ist* und ,wie sie nicht ist*.37?

4.2 Metapher als Medium, neue Metaphern und die Wahrheit von Metaphern

Christian Kiening verdeutlicht, dass viele Dinge sowie unstoffliche Entitdten als Medien
fungieren konnen, er nennt neben anderem: ,,basale Zeichensysteme oder AuBerungsorgane
(Sprache, Stimme)®, ,institutionalisierte Ausdrucksformen bzw. soziale Subsysteme
(Literatur, Kunst)* und laut ithm gilt ,[aJuch der Mensch selbst [...] in bestimmten
Zusammenhiéngen als Medium[.]**”® Daran anschliefend zeigt sich auch die Metapher als
Medium.*”* Die Marienmetapher ist ein Medium fiir Informationen iiber die Gottesmutter,
die in der Metapher vermittelt werden, z.B. ,Maria ist die Vorbotin des kommenden
Messias* in der Metapher ,Morgenrot*.*” Gleichzeitig ist die Marienmetapher transmedial,
da sie sich nicht nur in der Sprache ausformen kann, sondern ebenso in anderen Medien z.B.
der bildenden Kiinste, zu nennen wéire die ,Rose‘ als ein beliebtes marianisches Ornament.
Gemil Kienings Grundsatz, dass es notwendig sei, von der Frage: ,,was ist ein Medium?*
zur Frage: ,,was kann wie als Medium funktionieren?* zu kommen, kann sich die Definition
einer Marienmetapher nicht darin erschopfen, ein Medium fiir Informationen iiber die
Gottesmutter zu sein.”’® Die Marienmetapher selbst gehdrt zu den Informationen iiber die
Gottesmutter ebenso, wie sie dieselben transportiert und die Metapher kann wiederum als
das Material angesehen werden, in dem sich Maria als Medium realisiert. Die Frage nach
der Definition von Marienmetaphern entfaltet sich hier auf einer zweiten Ebene, da man

nicht nur Metaphern als Medien sehen kann, um Maria zu beschreiben und darzustellen,

7 Vgl. hierzu auch: ,,Metaphorische Redeweise deutet auf das Unfertige, Offene der Gegenstinde und Themen
hin, indem sie nicht fix und fertige Benennungen {ibernimmt, sondern diese gerade negiert, durch neue
Identifizierungen ersetzt und damit die gemeinte Sache in der Schwebe hilt oder erneut schwebend macht*
(Ueding: Rhetorik des Schreibens, S. 70).
7 Kiening: Medialitit in medidvistischer Perspektive, S. 286.
374 ,Diese ,Unschirferelation’ des Medialen, verbunden mit der Vervielfachung der Medienbegriffe, legt es
nahe, sich auf das breite Bedeutungsspektrum von medium zu besinnen, um {iiber die Kommunikations-,
Verbreitungs- und Ubertragungsmedien hinaus zu einer systematischen Bestimmung des Medialen vorzustoRen.
Das lateinische Substantiv medium bezeichnete schon in der Antike in allgemeiner rdumlicher wie zeitlicher
Hinsicht die Mitte, den Mittelpunkt, das Mittlere, das Mittel, das Vermittelnde, ohne daf} dabei die spezifisch
materiellen Bedingungen von Ubertragung, Vermittlung oder Verbreitung im Blick gewesen wiren. Das gilt
auch fiir das Mittelalter* (Kiening: Medialitét in medidvistischer Perspektive, S. 287f.).
7 Vgl. die Definition eines Mediums nach: Kiening: Medialitiit in medizvistischer Perspektive, S. 329.
76 vgl. Kiening: Medialitit in mediivistischer Perspektive, S. 330f.; Zitate: S. 331.

110



sondern Maria selbst zur Metapher werden kann, um anderes zu beschreiben (z.B. im
Ausdruck ,madonnenhaft®). Auch das ist ein Vorgang, der wiederum mit dem
zusammenhingt, was Becker Remetaphorisierung nennt, denn Marienmetaphern sind in den
meisten Féllen eng verstrickt in traditionelle Redekonventionen. Ihre allgemeine
Bekanntheit und Konventionalitidt ermdglicht es, sie als formbares Material wahrzunehmen,
dessen (erneute) Verwendung als Medium neue Sinngehalte erschafft.’’’ Die Begriffe
Metapher und Medium zeigen sich darin eng verschréinkt, es gibt die Metapher, die als
Medium fiir Informationen fungiert, aber gleichzeitig muss die Marienmetapher selbst zu
den Informationen iiber Maria gezdhlt werden deren Medium die Sprache ist. Im
Zusammenhang dieser Arbeit ist jedoch v.a. der mediale Zusammenhang zwischen
,Metapher‘ und ,Bild‘ von Interesse, also die Unterscheidung dieses vielfach verschrinkten
Verhiltnisses von Metapher und Medium vom ,Bild* der Gottesmutter. Dieses Marienbild
ist das, was im Zusammenspiel aller einzelnen Elemente transportiert wird, eine suggerierte
Ganzheit, die Maria darstellt, oder man konnte auch sagen eine medial suggerierte

Imagination von Maria.®"®

Insbesondere bei geistlicher Literatur wird eine Wahrheit hinter dem Text angenommen,
die ewig ist, also die Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit des Textes transzendiert.
Bearbeitungen des Textes dienen dieser angenommenen religiosen und ewigen Wahrheit. Da
ein einzelner Text niemals die gesamte gottliche Wahrheit erfassen kann, bedarf er der
Kommentierung und der Aktualisierung (durch das kirchliche Lehramt, die Tradition, eine
Ubersetzung usw.).””” Die Beliebtheit bestimmter Metaphern spiegelt diesen Prozess wider,
in dem die Literatur versucht, sich an die ewige Wahrheit anzundhern. Die Frage nach
,neuen‘ Metaphern ist bei Maria immer eher eine Frage nach der ,Wiederentdeckung‘ von
Metaphern oder der Neudeutung bekannter Metaphern, um gewandelte theologische
Ansichten darzustellen. So ist fiir Maria z.B. die Muttermetapher eigentlich — da direkt den
Evangelien zu entnehmen — élter als die Koniginmetapher, erfihrt aber dieser gegeniiber im

12. Jahrhundert eine Aufwertung und Neudeutung:

77 Vgl. dazu auch die nach Kiening zentrale Stellung von ,Wiederholung und Abweichung“ in der
mittelalterlichen Kunst: Kiening: Medialitét in medidvistischer Perspektive, S. 351.

¥ Die begriffliche Niihe zum ,Bildnis* der Malerei ist insofern passend, da auch dieses eine solche Imagination
der Gottesmutter ist, die sich des Mediums der Farbe bedient und metaphorische Komponenten aufweist, bspw.
den blauen Schleier, bestimmte Bliiten und Tiere, usw. Die Informationen, die solche Metaphern tragen, sind
Teil des Marienbildes. Dieses ist in seiner Gesamtheit mehr als die real existente Farbe und Leinwand, ebenso
verhélt es sich mit dem Marienbild eines Textes.

379 Vgl. dazu: ,,Texte wurden nicht als Originale, nicht als ,fixierte Lebensduflerungen ihrer Autoren‘ (Gadamer)
begriffen, sondern als verdnderliche, verfiigbare Gegebenheiten, die der konkreten Gebrauchssituation, in die
hinein sie sprechen sollten, angepaBt werden konnten* (KraB: Spielrdume mittelalterlichen Ubersetzens, S. 99).

111



Unter dem Einflul der Theologie und Frommigkeit Bernhards von Clairvaux trat an
die Stelle des hierarchisch-koniglichen Marienbildes des friihen Mittelalters das Bild
einer menschlichen, liebenden Mutter, zu welcher der Christ personlichen Zugang
sucht und findet. (KraB: Spielriume mittelalterlichen Ubersetzens, S. 98)

Die Langzeitwirkung dieses ,neuen‘ Marienbildes, das auf der Muttermetapher aufbaut, ldsst
sich noch in den hier vorgestellten Luthertexten erkennen. Nach Kra3 gab es einen
umgreifenden Wandel der Marienfrommigkeit begleitend zu klosterlichen Innovationen des
12. Jahrhunderts, der dem wachsenden volkssprachigen Publikum der geistlichen Literatur
dieses Nihe schenkende, miitterliche Marienbild prisentieren wollte.® Metaphern machen
in ihrer Sinnlichkeit die Theologie verstdndlich. Die Fahigkeit der Metapher, iiber sich selbst
hinauszuweisen und dennoch in der menschlichen Wahrnehmungswelt verankert zu sein,
ermOglicht es, Maria immer wieder neu aber mit bekannten Worten zu beschreiben. Kraf3
bietet ein beeindruckendes Beispiel fiir die volkssprachige Umsetzung der Marienmetapher
,regina caeli‘ sowie der Muttermetapher, die iiber Paradoxie ,.die heilsgeschichtliche
Verschrankung der Gottesmutter mit dem Gottessohn auf irdischer Ebene sinnfillig
machen will: ,,das Geschopf bringt den Schopfer zur Welt, das Geborene wihlt die

Gebirerin, das Genihrte ist Speise fiir die Nahrungsspenderin.**®'

Die wissenschaftliche Frage oder Suche nach ,neuen‘ Worten bzw. Metaphern geht am
Wahrheitsanspruch der geistlichen Texte vorbei. Da immer die Uberzeitlichkeit und
Ewigkeit der theologischen bzw. religiosen Inhalte angenommen wird, muss die
metaphorische Ausgestaltung stirker danach befragt werden, wie und mit welchem Ziel sie
diese Inhalte umsetzt und weniger wie originell oder ,neu‘ diese Umsetzung ist. Auch wenn
Luther viele neue Worte findet, neue Ideen prisentiert, so wiirde er die Verbindung von
,neu‘ mit ,noch nie gehort‘ als Abwertung seiner Theologie empfinden, denn er baut auf die
fiir ihn entscheidende biblische Uberlieferung und setzt sich mit der kirchlichen Tradition
produktiv auseinander. Ebenso kann das kreativste spitmittelalterliche Marienlob nicht
losgelost von der marianischen Tradition existieren. Das Neue existiert in und durch das
Bekannte, eine Metapher dient dem (geistlichen) Text in besonderer Weise, wenn sie Altes
neu sagt oder Neues mit alten Worten. Dennoch lassen sich Marienmetaphern als Medien
einer religiosen Wahrheit nicht auf ihre jeweilige Geschichte reduzieren. So fragwiirdig es

ist, in diesem Zusammenhang von ,neu‘ zu sprechen, so fragwiirdig ist es auch, nur nach der

30 ygl. KraB: Spielrdume mittelalterlichen Ubersetzens, S. 99. Diesen Zusammenhang hebt KraB hervor um die
Mariensequenz aus Muri als ,.eine sinnkonstituierende Lektiire der Sequenz ,Ave praeclara maris stella** (ebd.)
erkennbar zu machen, die Aktualisierungsbemiihen spiegelt.
381 Vgl. Kra3: Spielrdume mittelalterlichen Ubersetzens, S. 97, Anm. 25; Zitate ebd.

112



Herkunft einzelner Marienmetaphern zu forschen. Man verstellt unter Umstidnden den Blick
auf das gesamte Bild, das im Text erzeugt wird, und dabei auf dessen kreative, re-
metaphorisierende Leistung. An einem von Hans Sachs niedergeschriebenen Lied von
Grimon ldsst sich gut zeigen, warum es sinnvoll sein kann, durch einen verallgemeinernden
Metaphernbegriff einen Schritt weg von der Uberlieferungsgeschichte zu gehen.”® Die
Handschrift wurde 1517 von Sachs angefertigt, das Lied entstand wahrscheinlich Ende des
15. Jahrhunderts und arbeitet mit Metaphern, die aus der allegorischen Bibelauslegung
stammen. Die Tradition der allegorischen Schriftauslegung bietet das Ahnlichkeitsverhltnis
oder die assoziierten Allgemeinplitze®®’ iiber das/die Metaphern gebildet, semantisch gefiillt

und verstanden werden konnen. Grimon zelebriert es, Maria in Bibelstellen metaphorisch zu

384

entdecken.”™" Vorbildliche Frauen der (jiidischen) Geschichte werden zu Metaphern fiir

Maria (vgl. Strophe zwei). In diese Reihung eingewebt finden sich zusitzliche Metaphern,

die Cramers Feststellung einer Ahnlichkeit mit der Goldenen Schmiede rechtfertigen.*®

In Six Peckmessers giilden don 5 lieder | Grimon gedicht

1 Schrein der gotheit, ein keiserein,
dein rein- es lob ich singe,

wer mein kiinst nit zu ringe,

zu dir stet mein gedinge.

du wolst mir, jiinkfraw, geben steiir
her diirch das himelisch gemeiir,
und das ich arme creatiir

dir sing zu lob, junkfraw geheiir
und durch figeiir

deins lobs ein ort verkiinde.

wer- de miitter und maget her,

mer ger ich dich zu preisen,

du wares oblateisen:

der cristenheit zu speisen

piichst du in dir das himelprot,

382 Cramer sieht Friimon oder Frumon als Autor des Liedes in Six Peckmessers Ton, obwohl die Handschrift es
ausweist als: In Six Peckmessers giilden don 5 lieder / Grimon gedicht (Cramer: Die kleineren Liederdichter des
14. und 15. Jahrhunderts, S. 238-242 [Text des Liedes]; Zitat: S. 238 Hervorhebung J.S.). Brunner benennt, der
Handschrift offensichtlich folgend, Grimon als Autor und weist Cramers Gleichsetzung mit Frumon ab, vgl.
Brunner: Art. Grimon, S. 260 und vgl. auch Brunner: Art. Frumon, S. 992. Cramer geht zwar davon aus, dass die
Lieder I und II, die in der von ihm edierten Handschrift als zwei Lieder iiberliefert werden (Berlin, mgq 414, fol.
404"-407", ein einziges Lied sind (vgl. Cramer: Die kleineren Liederdichter des 14. und 15. Jahrhunderts,
S.457). Ich beschrinke meine Beobachtungen auf das nach der Handschrift zweite Lied und schliee mich also
implizit nicht dieser Einschétzung an.

3 Zum Begriff vgl. Black: Die Metapher [1954/1962].

3 Zum Vergleich: Jérg Schechner lisst Maria hinter anderen biblischen Figuren fast unsichtbar werden.

385 Vgl. Cramer: Die kleineren Liederdichter des 14. und 15. Jahrhunderts, S. 458. Eine kommentierte Edition
sowie neuhochdeutsche Ubersetzung der Goldenen Schmiede bietet Bertau: Konrad von Wiirzburg. Zur
Sprachkunst dieses Marienlobs. Vgl. auch Grenzmann: Studien zur bildhaften Sprache in der "Goldenen
Schmiede" Konrads von Wiirzburg.

113



du pist der piisch diirchflamet rot,
den Moyses gesehen hot,

daran nie plettlein wardt verschrot,
kein missedot

dich, iiinkfraw,nie enziinte.

ave, du siisser namen fran,

der gotheit hort,

du himelpfort,

diirchgiindet wol,

genaden vol,

dar umb mein ziing dich loben sol;
zol gabst viir ewiklichen zorn,

got vaters dochter hochgeporn,
miiter des suns viir die verlorn,
gespons des geistes aiiserkorn!
mit wirde kan

den lob nimant diirchgriinde.

2 Frit prachts du, wol gezirt liidit,
mit sit tust du peschemen
Oliverniim und nemen

sein haiipt durch dodes klemen.
du halfst Jonam aiis wages fliit,
du pist die edel arch so giit,

darin Noe schon was pehiit,

du reine Aaronisriit,

die griint und pliit,

pracht peide leib und friichte.

got half diirch dich Adam aus not,
drot hot dein keiisch gehiildet,
was Eiia hat verschiildet,

dar umb manch proffet diildet
gar williklich fiinf daiisent iar.
driich dich die israhelisch schar
was frei gefiirte offenpar

diirch das rot mer in siisser nar,
und Pharo gar

erdrank diirch sein unziichte.

du reine Ester wol gethan,

drit viir dein kint

mit worten lint,

pitt viir uns, meit

gar unverzeit,

wan kein pitt wirt dir nicht verseit.
gleit, das kiing Duaiiit sterke gab,
da er Goliam in sein grab

pracht, velt mit seiner schlingen stab |/.../.
du palsam fran,

frei uns vor helle siichte!

3 Mar- ia, du pist leiter zwar,
114



gar klar du ich veriehen,

lacob im schlaf det sehen

die engel gottes prehen,

ab und aiif steigen zu dem dron;
du pist das vel her ledion

mit himeldau pefeuchtet schon,
darunder er den sig gewan.

o0 maget fron,

dein lob stet hoch gemessen.

rein pist du, erent schon so fein,
dein schein macnh mensch erloste,
dich got selb gab zu droste

viir arger gifte roste.

du halfst atich Daniel aiis klag,

do er vor siben lewen lag.

du nerst Isaak vor der plag,

diirch schwertes schlag

sein leben wolt abpressen.

der engel kam mit giitem fiig,
sprach: "Abraham,

merk ane scham,

nim hinder dir

den wider schir,

den opfer got mit reicher zir."
wir- diger tempel Salamon,

in dir das ewig worte glan,

nam die menscheit gar wol gethon;
von zwelf steren dregst du ein kron.
o jiinkfraw kliig,

du unser nit vergessen!

4 Glanz, der waren gotheit siibstanz,
pflanz, kranz der engel wiinne,
du gnadlfliisiger priinne,

du pist die klare siinne,

die Josiia gunt stillestan,

do er mit kraft streiten pegan
und sein veinten gesiget an.

du gert, do mit Moyses schan /.../
wasser schlug aus dem steine.
darzu pist du die schon Thamar,
gar klar pist du der wage,

der Heliam kiint drage

ins paradeis an klage.

dich preiset Salamon, der king,
do er dich schon on himelsring,
am arme dein den jiingeling,

ein giilder reife dich umbfing;
mein drost geding

stet zu dir, jiinkfraw reine.

115



du edler gart von Jesse stam,
daraiif ein pliim

in holzen riim

entspriingen ist,

war got und Crist,

dar umb du wol zu loben pist;
zwist iiinkfraw mit deins fiisses drit
die schlang und det ir haiipt zu glit.
dir wont Susana unschiild mit,

dein keiisch und aiich dein kliiger sit
der gotheit zam

viir arger helle peine.

5 Meit, miitter der parmherzikeit,
gleit, freit der armen siinder,

der waren gotheit ziinder,

die engel also miinder

loben dich gar mit siissem don

in angeli, dem kor so fron,
archangeli dich preisen schon,
droni di sein dir underdon;

aiif gottem won

hab ich zu dir gedrawen.

sich, dominacio lopt dich,

sprich ich, do volktin here

und principat noch mere,
potestat mit pegere,

virtiites loben dein gemiit

und Gerubin dein keusche pliit
und Serapfin in freuden gliit,

o jiinkfraw rein, diirch al dein giit
du uns pehiit

vor aller helle grawen.

du ware gottes pererin,

pit uns dein frucht,

du keiische zucht,

setz deinen schilt

der parmiing milt,

itinkfraw, viir, als menschliches pilt
gilt vir uns den ewigen zorn

den, der menschlichen wart geporn,
umb das der mensch nit wert verlorn;
du edel ros on alle dorn,

hilf uns dohin,

do wir dich oneschawen.

(Grimon Lied II, Str. 1—5)386

% Eriimon II bei Cramer: Die kleineren Liederdichter des 14. und 15. Jahrhunderts, S.238-242 Auslassungen
sic.

116



Mit dem bekannten Marienlob Konrads von Wiirzburg gemein hat dieses Lied, dass ein
Nachvollzug der Geschichtlichkeit der Einzelmetaphern in ein Wirrwarr an vermeintlichen
Traditionsstridngen fiihrt. Die Texte wollen vielmehr als Ganzes klingen und iiber
Gruppierungen bestimmter Metaphern ein Marienbild entwerfen und glorifizieren. Dies
geschieht im Kontext ihrer jeweiligen Geschichte, aber nicht von ihr eingezwingt. Das Lied
Grimons schldngelt sich dabei von einer Metapher flieBend zur nichsten, sodass die
interpretative Prdsentation einer isolierten Stelle, dem klingenden Gesamtbild nicht
Rechnung trigt. Die Traditionen verbindende Arbeit mit Marienmetaphern bspw. in Strophe
vier Verse 27 bis 32, stellt Maria als Jungfrau dar, die der Schlange (= dem Teufel, vgl.
Gen 3) den Kopf zertritt, bevor die Strophe damit endet, dass Marias Keuschheit und kluge
Sittsamkeit vor der Hollenqual schiitzt. [Fliisses drit wird auf kliiger sit gereimt, iiber den
vierfachen Reim des Tons miteinander klanglich verbunden und aufeinander bezogen (vgl.
Str. 4, V. 27-30), ohne dass sich beides gegenseitig abschwichen wiirde. Es ist ein
wehrhaftes, gleichzeitig unschuldig-reines Bild der Jungfrau, das hinfiihrt zu einem

87
Schutzversprechen.’

Dem Fluss der durch die Metaphern transportierten Informationen
iiber Maria ist zu folgen, um die Gesamtheit des Marienlobs zum Klingen zu bringen.
Gleichzeitig zeigen sich bewusste Schwerpunktsetzungen des Textes, der bestimmte
Metaphern aus biblischen Vorlagen erstellt, iibernimmt, weiter ausbaut und diese dann
wiederum gruppiert, um in altbekannter Weise neu auf Maria zu blicken. Die Verbindung
von unterschiedlichen oder sogar scheinbar kontriren Metaphern versucht, im Textganzen
den verschiedenen Aspekten Marias gerecht zu werden und sie angemessen zu loben. Durch
das Schlingeln von einer Metapher zur nichsten und das direkte Zusammenbringen von
aggressiven (Abwehren des Teufels) und unschuldigen Implikationen (Susanna als
schutzbediirftige Frau) wird im Text eine literarische Dynamik erzeugt, die diese Arbeit
,Gratwanderung der Angemessenheit’ nennt. Es handelt sich um einen literarisch-
metaphorischen Balanceakt bei dem es darum geht, die Jungfrau Maria angemessen
darzustellen, also bei Grimon als unschuldig und keusch, aber auch als schiitzend und
wehrhaft. Dieses Phianomen lésst sich in allen Marientexten dieses Korpus beobachten. Es
scheint mit dem komplexen Verhiltnis von Mariologie und Marianik zusammenzuhéngen,
also dem Verhiltnis von kirchlichem Dogma und gelehrter Theologie auf der einen Seite
und der leidenschaftlichen marianischen Frommigkeit auf der anderen Seite. Die Literatur

versucht, die Anforderungen beider Bereiche umzusetzen, wobei jeder Text eigene

*7 Vgl. auch Judith als Metapher fiir Maria in Strophe zwei: Frit prachts du, wol gezirt liidit, / mit sit tust du
peschemen / Oliverniim und nehmen / sein haiipt durch dodes klemen. (Str. 2, V. 1-4)
117



Schwerpunkte legt und in der dynamischen Gesamtheit der Marienmetaphern ein jeweilig
ausbalanciertes Marienbild prisentiert. Der nédchste Abschnitt wirft einen ersten Blick auf

Luthers Umgang mit diesem Aspekt marianischer Metaphern.

4.3 Luther, Maria und ,leere Metaphern

Luther néhert sich Maria von zwei Seiten: Zum einen von der Schrift. Sie ist eine Jungfrau,
die Muttergottes und ein Vorbild in ihrer Gottesfiirchtigkeit und Demut. Zum anderen von
der Perspektive Rom 12,10 bzw. als ,Schwester‘. Luther nimmt die Gratwanderung
zwischen der zu ehrenden Jungfrau, die als Gottesmutter kaum glanzvoller sein kann, und
dem Menschen ,wie wir‘ auf sich, obwohl er generell eine Fokussierung auf Christus
anstrebt. Er weil}, dass die zértliche Zuneigung der Glaubigen zu Maria die Bemiihung eines
solchen Balanceakts erfordert. Aber auch wenn er Riicksicht auf solche Gefiihle nimmt, will
er doch die marianische Praxis kritisieren, die den Blick auf Jesus durch ihren Prunk
versperrt. Die Marianik inszeniert eine glanzvolle Gottesmutter, die niher ist (oder sein soll)
als der strafende Gottvater. Luthers Basis fiir seine Kritik hat Schnittmengen mit den
Quellen der Marianik, doch wo diese biblische Informationsliicken mit Legendenbildung
schlieBt, mahnt er zur Vorsicht. Luther mochte nah am Menschen bleiben, sich nicht in
unverstdandliche, theologische Spekulationen versteigen und findet sein Marienbild, indem er
versucht, sich gemidl seines sola scriptura ausschlieflich am Bibeltext zu orientieren.
Jedoch sieht er sich bei Maria jener dominanten liturgischen Tradition gegeniiber, die er aus
Riicksichtnahme auf religiose Gefiihle nicht einfach abtun kann. Hier hilft ihm seine
brillante Rhetorik und sein Gespiir fiir Metaphern. Er interpretiert die biblischen und die
sonstigen traditionellen Marienmetaphern so, dass beide Seiten sich treffen gemif einem
,Gott sieht in die Tiefe‘: Maria ist durch Gottes Gnade ausgezeichnet, aber in ihrer Demut.
Luthers Leistung liegt m.E. darin, vorhandene zirtliche Zuneigung fiir Maria zu schonen
und Maria iiber ihre Metaphern nicht abzuwerten, sondern sie als Person nédher zu bringen,
bevor sie dann in der frommen Praxis verschwindet. Oder positiv ausgedriickt: Fiir Luther
muss Maria zwar aus vielen Bereichen des Religionsvollzugs verschwinden, ihr diirfen
einige Rollen und die dazugehorigen Metaphern nicht mehr zugeschrieben werden, aber im
biblischen Kontext, als Glaubensvorbild wird sie bei und durch Luther sichtbarer, nahbarer
und bis zu einem gewissen Grad fiir die Nachahmung erreichbarer. Denn ihre grofite und
wichtigste Leistung liegt nun in ihrer bescheidenen Freude an Gottesgaben und Gottes Taten

am Nichsten.

118



4.3.1 Luthers Magnifikatauslegung

Die Magnifikatauslegung von 1520/21 kann als ein Kernstiick der Auseinandersetzung
Luthers mit Maria angesehen werden. Sie ist wichtig fiir Luthers Marienbild, weil nach
Luthers Auffassung Maria selbst hier ihren Platz in der Heilsgeschichte bezeichnet.*®® Diifel
stellt in seiner Arbeit die Behandlung dieses Textes an eine zentrale Stelle und verweist auch

in anderen Katpiteln389

immer wieder darauf, dass diese Arbeit Luthers an Marias Lobgesang
eine ,,Zusammenfassung seiner mariologischen Haltung* darstellt.** Luther sieht in diesem
Canticum eine geeignete Lehre fiir Fiirsten und ,[d]arum tritt auch das eigentlich
mariologische Moment nicht so stark in den Vordergrund, wie man es vielleicht erwartet.

Die Auslegung bietet keine abschlieBende Mariologie ihres Verfassers.***!

Die Auslegung
des Magnifikat stellt eine Zusammenfassung von Luthers theologischer Stellung zu Maria
dar, aber keinen mariologischen oder marianischen Abschluss.*’* Das Hauptthema ist nicht
Maria selbst, sondern Gottesfurcht und Gottesbegegnung, nicht ,,theologische oder gar
mariologische Spekulation®, sondern Gottes Wirken, das Maria erfihrt.**® Luther billigt die
besondere liturgische Wiirdigung des Gesangs, aber er kritisiert den Missbrauch, das falsche

9% Die Abhandlung strebt eine differenzierte Ubersetzung und Auslegung des

Singen.
Bibeltextes an und nihert sich dem Text Vers fir Vers und Wort fiir Wort: ,,Im Stil einer
exegetischen Vorlesung legt Luther Worter auf die Goldwaage. Er legt bspw. groflen Wert
auf die Abfolge der Worter innerhalb biblischer Sitze. Aus ihr zieht er wiederholt

«35 T uther sucht bewusst nach Wortern und benennt dieses Suchen auch, denn die

Schliisse.
gewihlten Worte sollen eine bestimmte Semantik implizieren bzw. einen bestimmten
Beiklang haben oder eben nicht haben, gemidfl dem Sinn, den er in der zu iibersetzenden

Schrift sieht oder den er vermitteln méchte.™® Sowohl in seinem eigenen Text als auch in

¥ Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 240.
% Vgl. z.B. den Paragraph zu den Schriften zwischen Thesenanschlag und der Auslegung des Magnifikat,
Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 89ff.
% Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 113-134; Zitat S. 113. Hervorzuheben ist, dass Diifel
zwischen einer dogmatisch ausgearbeiteten Mariologie und einer mariologischen Haltung unterscheidet, das eine
biete Luther grundsétzlich nicht, das andere finde sich in komprimierter Form in der Magnifikatauslegung.
*! Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 114.
2 Vielleicht erklirt sich das mit der niemals abgeschlossenen Beschiftigung mit der Heiligen Schrift und Gottes
Wirken oder mit der unabschliebaren und leicht auf theologische Irrwege fithrenden Thematik rund um Maria.
393 Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 115; Zitat ebd. Sekundirliteratur, die sich mit den
nicht-mariologischen Themen der Magnifikatauslegung beschiftigt, findet sich ebd. S. 114, Anm. 2; neuer und
umfassend den Text erhellend ist Burger: Marias Lied in Luthers Deutung.
3% Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 115.
3% Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 14. Burger verwendet und zitiert durchgehend die Martin Luther-
Studienausgabe (Vgl. ebd. S. 20), um Verwirrung vorzubeugen gebe ich seine zahlreichen Textbelege beim
Zitieren nicht wieder. Ich verwende lediglich aus praktischen Griinden durchgehend die WA.
% Vgl. auch seine Uberlegungen im Sendbrief vom Dolmetschen WA 30, 11, 632-646.

119



seiner Betrachtung des Ausgangstextes® ' zeigt sich groBe Feinfiihligkeit fiir den
Zusammenhang von Stilistik, Satzbau und Wortwahl. Obwohl er in den im Rahmen dieser
Arbeit besprochenen Texten nicht explizit iiber Metapherntheorie oder Rhetoriktheorie
schreibt, so bieten sich viele seiner Uberlegungen geradezu an, nicht nur von theologischer
oder kirchenhistorischer Seite aus betrachtet zu werden. Seine Betrachtungen iiber Maria in
der Magnifikatauslegung zeichnen sich auf vielen Ebenen als anspruchsvoll und

h‘398

,akademisc aus und sind doch gleichzeitig seelsorgerlich ausgerichtet. Der Aufbau der

Schrift folgt dem gemél nicht nur dem Muster eines Bibelkommentars, sondern versucht
wihrend der Priasentation der Exegese, Wissensliicken zu schlielen, die das Nachvollziehen

der Ergebnisse behindern kénnten:

Weil Luther den ,einféltigen‘ Laien dienen will, kann er wenig voraussetzen. Deshalb
schreibt er beispielsweise innerhalb seiner Auslegung des Magnifikat einen langen
Exkurs zur Anthropologie oder zur Demut. Luther setzt hier theologische Ergebnisse
fiir einfache Christen, fiir ,Laien‘, um. Fiir den Leserkreis der sozial wie intellektuell
einfachen Christen ist nach Luthers Uberzeugung gerade dieser Text besonders
geeignet. [...] Die Grenze zur Predigt ist in diesem Kommentar fiir einen breiteren
Leserkreis manchmal flieBend. Nicht selten schlieit Luther sich mit den Adressaten
durch ein ,wir‘ oder ,uns‘ zusammen. Er ist dann sowohl Autor als auch Adressat und
kann auch durchaus den Ton der Predigt wéhlen, die er im Kommentar weiterfiihrt.
(Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 13)**

Da fiir Luther Maria ein durch und durch einfaches, armes Médchen ist, eignet sie sich
besonders um ,,einfache Christen zu erreichen, gleichzeitig tendiert er allgemein dazu, zur
Duldung der hoheitlichen Umsténde zu ermuntern, man denke an seine Reaktion auf den
Bauernkrieg 1525 und seine Vorstellung der ,zwei Reiche*.*” Im Kontext dieser Arbeit
passt dies zu seiner Abweisung der koniglichen Stellung Marias, die ansonsten als ein
Gegenbild zur weltlichen Herrschaft inszeniert werden konnte. Die Treue zur marianischen
Autoritit kann die Gldubigen zumindest innerlich frei machen von ihren Verpflichtungen

den Herrschenden gegeniiber.401 Wihrend Thomas Miintzer das Magnifikat sozialkritisch

*7 Bzw. der Ausgangstexte, denn er blickt nie nur auf die Vulgata und nie nur auf die vorliegende Stelle. Er
sucht hiufig Vergleichsstellen fiir eine schwierige Vokabel, vgl. bspw. seine Ubersetzung des EngelsgruBes im
Sendbrief vom Dolmetschen W A 30, 11, 632-646, hier besonders: 638, 13-639, 23.

% Ohne jedoch zeitgendssisch als akademisch markiert zu sein, da in der Volkssprache verfasst.

399 ,In den Fillen, in denen Luther im ,wir-Stil spricht, meint er die vorfindlichen Christen, nicht die Christen,
wie sie sein sollten. Den so umschriebenen Christen fehlt beispielsweise der Glaube. Sie sind nicht etwa einfach
identisch mit den ,Frommen°, die Luther den ,Bosen‘ gegeniiberstellen kann* (Burger: Marias Lied in Luthers
Deutung, S. 13). Zum bei Luther positiv besetzten Begriff der ,Einfalt‘ bzw. ,einfiltig*, vgl. ebd. S. 11.

4 ygl. zur Problematisierung der ,zwei Reiche‘ bzw. ,Regimente* bei Luther vgl. Herms: Leben in der Wel,
S. 425-428. Zum Bauernkrieg vgl. Kohnle: Luther und die Bauern.

U Damit lieBe sich der Bogen bis ins 20.Jahrhundert schlagen: Im Dritten Reich erwiesen sich die
evangelischen Kirchen als weniger widerstindig als die katholische, die eine iiber den Nationalstaat
hinausgehende Treue zur kirchlichen Hoheit verspiirte.

120



liest und mit seiner Hilfe ,,dazu ermutigt, Millstinde zu beseitigen®, sieht Luther den
Missstand im Herzen der Menschen und ermuntert mit dem Magnifikat dazu, bescheiden
dankbar fiir alle Gaben Gottes zu sein, egal in welcher Situation man sich befindet.*”?
Luthers Akzent liegt nach Burger auf den Hoffartigen bzw. den Hochmiitigen, als deren
Gegenbild Maria inszeniert wird.*” Luther liest zwar den Text auch als ,Fiirstenspiegel®
inklusive einer verbalen Entmachtung der Herrschenden, aber das gesellschaftliche Gefiige,
wie Luthers Publikum es vorfindet, wird dennoch durch die Auslegung gestirkt und nicht

hinterfragt.***

Diifel stellt immer wieder heraus, was fiir eine zentrale Stellung die Magnifikat-
auslegung fiir die Bewertung von Luthers Marienbild spielt, er betont aber auch, dass die
darin vorhandenen marianischen Anrufungsstellen nicht iiberbewertet werden diirfen.*”> Ob
Luther, wie Diifel annimmt, diese Stellen gestrichen hitte, wenn er um die Wirkung dieser
Stellen bis zum heutigen Tag gewusst hitte, wage ich zu bezweifeln, wenn gleichzeitig
anzunehmen ist, ,,dal die Formen der bisherigen Mariologie [...] den Menschen am
Ausgang des Mittelalters schon durch die Liturgie in Fleisch und Blut iibergegangen

406 Dyiifel hat aber m.E. recht festzustellen, dass den marianischen Formeln kein zu

[waren.]
groBes Gewicht beigemessen werden darf. Fiir was ihre Beibehaltung steht ist die
Verinnerlichung marianischer Liturgie und mit ihr eines zirtlichen Gefiihls Maria
gegeniiber, das — nimmt man Luthers Blick auf sie mit all der von Diifel prisentierten
Differenziertheit wahr — bestehen bleiben darf.*"’ Burger weist die Vermutung ab, dass
Luther in dieser Schrift ,noch katholisch® sei. Sie hat allerdings zu einigen Kommentaren
und Stellungnahmen auf romisch-katholischer Seite angeregt, aber ich stimme Burger zu,
der diesen widersprechend betont, dass Luther in der Magnifikatauslegung die
altgliubige Praxis der Marianik kritisiert und somit keinen Weg in die Okumene eroffnet.*”®

Wenn Luthers Schrift dennoch in den ©Okumenischen Dialog fiithrt und sich dabei

Gemeinsamkeiten und Ubereinstimmungen finden, ist dies jedoch m.E. zu begriiBen. Burger

2 Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 19; Zitat ebd. Luther warnt eher davor, sozialen Missstand
als Rechtfertigung des eigenen Tuns zu sehen: Geféhrlich sei nimlich ,,Selbstgefilligkeit, die in aller Bedringnis
eben doch auf die eigene vortrefflich bescheidene Einstellung reflektiert und dadurch die von Gott geschenkte
Demut zerstort. [...] Unterdriickung als solche niitzt nichts, solange man sie nicht gern und bereitwillig ertragt*
(Ebd. S. 76).
%3 yol. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 181.
4% ygl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 181 & 184f., vgl. zusiitzlich auch S. 100.
43 ygl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 251.
% Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 251.
7 Vergleichbar vielleicht mit zwischenmenschlicher Hoflichkeit und Sympathie trotz gegensitzlicher
Standpunkte und Werte.
%% Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 20.

121



sieht Luthers Verehrung Marias hier im Einklang mit seinen weiteren Schriften: ,,Bei allen
ehrenvollen Beinamen, mit denen er sie auszeichnet, bleibt sie doch stets eine Gefihrtin im
Glauben. Nie riickt sie auf eine Weise in die Néhe ihres Sohnes, die ihre Verehrung
irgendwie mit der Christi konkurrieren lassen konnte.“*” Maria ist (und bleibt wie in der
altglaubigen Metaphorik) bei Luther ,rein‘ und ,zart‘, aber sie soll in erster Linie ein
bescheidenes Vorbild sein, eines das ermuntert, anstatt durch Unerreichbarkeit zu

1% Die Marienpredigten der Jahre 1520/21 stehen der Auslegung des Magnifikat

dngstigen.
inhaltlich nahe, so betont Luther in einer Predigt zu Marid Heimsuchung 1520 ebenfalls
Marias Niedrigkeit und Normalitit, weil er darin das trostende Potenzial Marias sieht.*!! Fiir
Luther steht fest, ,,dal wir uns um den Trost bringen, wenn wir Maria zur G6ttin machen. Es
war Gottes Wille, sich gerade in solcher Niedrigkeit zu offenbaren, damit wir nicht vor
seiner Majestidt erschrecken miissen[.]“412 Gerade zu Marias Leben fehlen biblische
Informationen®'? und Luther wertet das als wichtigen Hinweis auf Gottes Offenbarung in der
Niedrigkeit und zentral in Jesus: ,,Damit wir unser Heil nicht woanders suchen, schweigt die
HI. Schrift iiber das Leben Marias[.]**'* Was die Bibel jedoch berichtet (z.B. den Gang zu
Elisabeth), nimmt Luther zum Ankniipfungspunkt den ,,pardnetischen Teil seiner Predigt im
Hinblick auf den weiblichen Teil seiner Gemeinde* zu gestalten und wie in der bekannten
Stelle in An den christlichen Adel von 1520 (WA 6, 404-469) die Aufforderung zu
formulieren, Méadchen zur Schule zu schicken.*'> Maria ist bei Luther ein nachahmbares
Vorbild, kein unerreichbares weibliches Idealbild. In einer weiteren Predigt dieser Jahre zu
Maria Geburt (1520) spricht er ausdriicklich nicht iiber Marias Geburt, sondern von der

416 [ uther ldsst Maria durchaus

Wiedergeburt des Gldubigen durch ihren Sohn.
verschwinden, aber dort, wo er sie im biblischen Text findet, macht er sie in ihrem Alltag
sichtbar. Er zeigt sie in einer von ihm imaginierten und inszenierten Normalitét, die Maria
zu einem erreichbaren Vorbild fiir die Gldubigen machen soll. Burger versammelt die

Magnifikatauslegungen des Erasmus und weiterer mittelalterlicher Exegeten und beleuchtet

% Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 20. Er stiitzt sich auch auf Diifel: Luthers Stellung zur
Marienverehrung, S. 18-20, 22 & 131, dieser harmonisiert jedoch Luthers unterschiedliche Aussagen zu Maria
nicht so pauschal wie Burger.
19 ygl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 182 & 184.
“1'ygl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 102-105.
412 Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 103. Diifel sieht in den Predigten der Jahre 1520/21 ,.einen
gewissen Hohepunkt in der Stellung Luthers zur Mariologie®, an ihnen zeigt Diifel einige, seiner Ansicht nach
,charakteristische Ziige in Luthers Marienbild*, auf, vgl. ebd. S. 102-105; Zitate S. 102.
413 Das sind Informationsliicken, die Marienlegenden schlieen wollen.
*% Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 103.
1% vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 104; Zitat ebd.
16 ygol. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 104f.

122



so die verinderte, reformatorische Sicht auf Maria.*'” Er fasst die Tendenz in der Marianik
vor Luther wie folgt zusammen: ,,In dem MalBle, in dem Christus statt als barmherziger
Heiland mehr und mehr als wiederkommender Richter betrachtet wurde, wurde Maria
diejenige, von der man sich Barmherzigkeit erhoffte.“*'® Damit fallen der Ausgangspunkt
fiir Luthers Marienbild und der Ausgangspunkt fiir seine Rechtfertigungslehre zusammen
und die Magnifikatauslegung zeigt sich als ebenso bedeutsam fiir das Verstindnis von

Luthers Theologie allgemein wie fiir Luthers Umgang mit Marienmetaphern.

4.3.2 Leere Marienmetaphern nach Marias Verschwinden aus Text und Theologie?

Maria tritt in der reformatorischen Theologie immer weiter in den Hintergrund, doch durch
ihre Priasenz im Bibeltext kann sie besonders fiir Luther nicht komplett verschwinden. In den
Textanalysen zeigt sich, dass Maria bei Luther auch ausdriicklich sehr nahe an die
Gldubigen herangefiihrt wird. Es handelt sich um eine Tendenz zur Entfremdung und
gleichzeitigen Neufindung, die sich in allen reformatorischen Medien zeigt, da sie danach
streben die von Luther zentral propagierte Klarheit des Evangeliums umzusetzen. So
entwickelt sich im 16. Jahrhundert eine sprode, intellektualisierte Kunst, die aus heutiger
Sicht mit der Entwicklung des modernen Protestantismus ,,iiberfliissig geworden[]* ist,
wihrend die vorherige ,spatmittelalterliche Bilderfiille® auch fiir die protestantischen
Betrachter_innen wieder neue religiose Identifikationspunkte bereithalten kann.*'® Doch
gerade Luther zeigt, dass auch im Streben nach klaren Aussagen literarisches Potenzial
stecken kann. Die Marienmetapher biit in der Reformationszeit einerseits ihre farbenfrohe
Fiille ein, wird eingegrenzt, neugedeutet, transformiert oder muss gar komplett
verschwinden, gleichwohl entfaltet sich in ihr weiterhin ein (wenn auch gewandeltes)
Marienbild, das in der Literatur priasentiert wird und selbst kreativ zur neuen

reformatorischen Theologie beitréigt.420

7 Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 183f.

*!¥ Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 184.

% Das ganze Zitat von Dieter Koepplin: ,,Ein heutiger Bildernarr (und Kunsthistoriker) muf irgendwie mit der
Tatsache fertig werden — oder sie in Gottes Namen als Frage wirken lassen — , dal gerade die
Widerspriichlichkeit des religiosen Bildbegriffs des Spitmittelalters und gerade die Glaubensnot, die der
vorreformatorische Luther erfahren hat, die spétmittelalterliche Bilderfiille und Bildsubstanz hervorgebracht
haben, welche viele heutige Betrachter sehr oft mehr berithrt (wohl auch religios bewegt) als die
durchschnittliche, quasi iiberfliissig gewordene Kunst der Reformationszeit™ (Koepplin: Kommet her zu mir alle,
S. 190). Vgl. zur Kunst der Reformationszeit die bereits zitierte grundsétzliche Darstellung Schuster:
Abstraktion, Agitation und Einfiihlung.

420 Aber selbst wenn es so ist, dal die Kunstwerke als zeichenhafte Hinweise ihre alte Bildmacht einbiif3ten,
selbst wenn die protestantische Theologie die Kunst entmachtete und jedenfalls mit dem Anschein, »dal} die
Kunst von der Religion mehr wisse als diese selbst«, Schlufl machte, selbst dann sollte man, meine ich, mit dem
(katholischen) Kunsthistoriker Rudolf Berliner bereit sein, »einen vorstellungsbildenden Einflufl der Kunst, also

123



Die Reduzierung der marianischen Metaphern insgesamt fiithrt bei Luther zur
Konzentration auf einige wenige, die er wohliiberlegt der (biblischen) Tradition entnimmt
und gemil3 des von ihm in der Magnifikatauslegung anvisierten Marienbildes umwandelt.
Luther selbst bietet dabei dieser Arbeit eine Stiitze fiir die aufeinander bezogenen
Definitionen von ,Metapher® und ,Bild‘, die an dieser Stelle lediglich durchscheinen und
erst zu Ende dieses Kapitels ndher ausgefiihrt werden. Dass Luthers Texte das Nachdenken
iber sprachliche Phidnomene unterstiitzen, kann nicht verwundern, da Luthers Umgang mit
Sprache auf allen Ebenen reflektiert ist. Er bemiiht sich, um eine genaue Lektiire des
biblischen Urtextes (bzw. was er fiir diesen halten muss, also die griechische und hebriische
Bibel), bewertet die lateinische Version des Textes in der Vulgata und zielt auf eine
deutsche Wiedergabe und Auslegung, die den von ihm erkannten Sinn des Textes
differenziert prasentiert. Die von ihm in seinen Texten gewéhlten Metaphern dienen der von
ihm propagierten Theologie. Den biblischen Metaphern bringt er groBen Respekt entgegen
und hilt es im Zweifelsfall fiir angemessener, die menschliche Unwissenheit und
Ratlosigkeit zu akzeptieren, als ein ritselhaftes Bibelwort bis ins Letzte auszudeuten. Doch
fiir die verstdndliche Auslegung der Heiligen Schrift und einer trostlichen und erbauenden
Darstellung der am Evangelium orientierten Theologie, legt er jedes Wort auf die
Goldwaage. Fiir Luther kann prinzipiell jeder Teil eines Textes metaphorisch verstanden
werden: Wollen ein wort nach dem andernn bewiegen. (WA 7, 550, 19) Zu fragen ist, ob die
Marienmetaphern durch die Bemiihung um Klarheit und Eindeutigkeit an semantischer Fiille
verlieren und sich gewissermallen entleeren. Die zentrale Fihigkeit der Metapher, iiber sich
und die Sprache hinauszuweisen, muss eingeschrinkt werden, wenn in genauer Lektiire
eines jeden Wortes dessen theologische Implikationen dargelegt werden sollen.**! Nur ist es
ebenfalls eine Grundeigenschaft der Metapher, dieser Bemiihung immer entgegen zu laufen.
Im Vergleich zum spitmittelalterlichen Marienlob sind Luthers Marienmetaphern sprode,
doch die Konzentration auf wenige fiihrt zu einer Emphase und legt neues Gewicht in
bekannte Metaphern. Gleichwohl arbeitet sich der protestantische Erkldrungswille an der
Metapher ab und lduft Gefahr, leere Metaphern zu erschaffen, indem er diese auserklért und
zu Begriffen vereindeutigt. Doch ebenso wirft Luther der farbenfrohen Metaphorik der
spatmittelalterlichen Marianik vor, nur aus leeren Metaphern zu bestehen, die letztlich

keinerlei Bedeutung mehr tragen. Das bloBe Anhédufen von Metaphern und Aneinander-

gewissermallen eine eigenstdndige kiinstlerische Theologie in Einzelfillen anzunehmen«* (Koepplin: Kommet
her zu mir alle, S. 190).
#! Zum Potenzial der Metapher iiber sich selbst hinauszuweisen vgl. Hartl: Metaphorische Theologie, S. 212.

124



reihen von lobenden Attributen, das kein Interesse hat, die metaphorische Semantik zu
erkunden, resultiert fiir ihn in einem Lobgesang der leeren Worte. Die in seinen Augen
falsche Marianik kritisiert er, denn sie trage Lobgesdnge nur um der Schonheit des Gesangs
willen vor und Maria werde darin zum Abgott.*”* Luthers kritischer Blick zerlegt das
spatmittelalterliche Marienbild und mochte die Fiille der Metaphern, aus dem es entsteht,
ernst nehmen, als Weg Gottes Herrlichkeit zu erfassen. Doch er findet in ihnen ,nur‘ eine
tiberhohte Gottesmutter. Die richtige Anrede und das richtige Lob Marias umfasst fiir
Luther, dass eben nicht sie hochgeachtet ist, sondern Gott, weil er ihre Niedrigkeit
angesehen hat.*”® Luther formuliert eine Marienanrede, die Maria selbst so gerne hdren

wiirde, auch wenn sie in den Ohren von Luthers Zeitgenossen abfillig klingen muss:

O du selige junpfraw unnd mutter gottis, wie bistu szo gar nichts unnd gering voracht
geweszen, und got hat dich doch szo gar gnediglich und reychlich angesehen und
grosz dinck in dyr gewirckt, du bist der selben yhe keynisz wirdig geweszen, und ist
ubir alle dein vordienst weyt und hoch die reyche ubirschwencklich gnade gotis in dyr.
O wol dyr selig bistu von der stund an bisz in ewickeit, die du einen solchen got funden
hast. (WA 7, 568, 11-17)

Das Marienbild, das sich die Gldaubigen ausmalen sollen, ist dem priachtigen Marienbild
entgegengesetzt.*** Es ist aus sparsameren Metaphern gebildet, aber kommt keineswegs
ohne Metaphern aus, die dann erneut Luthers Bestreben um ein klares Marienbild
unterlaufen (konnen). Er mochte sie alda blosz machen und yhr nichtickeit (wie sie sagt)
ansehen, darnach sich wundern der ubirschwencklichen gnaden gottis[.] (WA 7, 568, 35-
36) Maria muss erniedrigt werden, um die iibergrofe Gnade Gottes sichtbar zu machen,

425 Man sollte festhalten, dass Luther durch

denn durch Maria sollen wir zu Gott kommen.
das Beispiel Marias (sie will die eigene Erniedrigung) die Selbsterniedrigung von Frauen
stark befiirwortet und Eigenlob in den Verdacht der Gotteslidsterung riickt. Aber nur fiir
Frauen, denn obwohl die Selbsterniedrigung vor Gott am Beispiel Marias auch fiir Méanner
empfohlen wird, gibt es bei Luther ménnliches Eigenlob, das von ihm als gerechtfertigt
angesehen wird, z.B. sein eigenes, bei dem er sich auf das Vorbild von Paulus beruft.**® Fiir

Frauen gibt es das nicht: Konigin Esther wird von Luther als Beispiel fiir Bescheidenheit

22 yol. WA 7, 568, 21-32.

2 yol. WA 7, 568, 5f.

2% Luther spricht von: fur sich bilden (WA 7, 568, 33).

3 yol. WA 7, 569, 8f.

26 Vgl. WA 30, 635, 12ff. Luther #uBert sich zu Beginn des Sendbriefs vom Dolmetschen zu katholischen
Bibeliibersetzungen und den Angriffen der ,Papisten‘ und stellt dabei seine eigenen Qualifikationen und
Fahigkeiten heraus — er rechtfertigt dies mit einem Verweis auf 2. Kor 11, 22ff.

125



und, wenn nicht fiir Selbstverachtung, so doch fiir Selbst-Geringachtung aufgefiihrt.**’ Bei
Paulus und Luther selbst darf das bilde als positiv gedeutet werden, bei Esther und Maria
soll trotz glanzvollem bilde das gesichte bescheiden und niedrig sein. Luther hélt beziiglich
Marias Bewertung aber dennoch eine feine Balance. Er betont Marias Niedrigkeit und
Nichtigkeit, was aus der Sicht des marianischen Spatmittelalters ein Affront bedeuten muss.
Dann spricht er sie wieder direkt an, wie in bekanntem Marienlob. Dies aber so, dass Gottes
Handeln an ihr im Zentrum steht. Er erklirt, sie selbst wolle unwiirdig dieser Gnade genannt
sein. Luther nimmt Maria alle Ehre, gibt ihr aber selbst das Wort und lésst sie ihren Willen
erkldren. Er nutzt damit geschickt ihre Autoritdt und die Liebe ihrer Anhinger, denen sie
lieb bleibt, trotz der Sympathie fiir reformatorische Ideen. Die gro3e Ehre Marias ist, was

428 Marias

Gott an ihr getan hat und das meint in erster Linie ihre Gottesmutterschaft.
Mutterschaft muss als Gnade angesehen werden. Maria ist durch ihre Mutterschaft so nah an
Gott wie ein Mensch nur sein kann. Es ist ein Geschenk Gottes, dass sie seinen Sohn in sich
tragen darf. Schwangerschaft und Geburt des Heilands sind damit nicht Marias Leistung.
Beides ist bei Luther Metapher fiir eine Gnade, die nur Maria zu Teil wird. Will eine Frau
sich iiber die Mutterschaft mit Maria identifizieren bzw. Jesu nahe sein, wertet das bei
Luther Gesagte die ,normale‘ Mutterschaft ab. Auch sie kann dann als Geschenk an die Frau

. . . 42
gesehen werden, an der sie keinen Anteil hat.**

Die Metapher ,Mutter* fiir Maria hat gro3es
Identifikationspotenzial fiir Frauen, aber dieses wird bei Luther ausgehohlt, indem er
versucht, der Metapher das Bestirkende und Glanzvolle zu nehmen, und den Fokus
wegriickt von der ,Ndhe zu Jesus‘. Mutterschaft bei Maria ist singuldre Gnade und ein
Wirken an Maria, dem sie passiv gegeniibersteht. Luther macht damit die Metaphern
,Mutter* und ,Mutterschaft’ als Metapher erkennbar und deutet sie im Sinne seiner
Theologie. Seine Ausfithrungen sind nur mit Bezug auf das Alltagswissen und -erleben um
und von Mutterschaft nachvollziehbar, gleichzeitig versucht er der emotionalen Marianik,
die Nihe zu Jesus durch Nihe zu Maria sucht, den Boden zu entziehen. Eine Mutter soll die

Metapher ,Mutter* fiir Maria nicht in Glanz, Hohe und Nihe zu Gott nachfiihlen konnen,

sondern in Passivitit, Niedrigkeit und in der Dankbarkeit fiir erhaltene Gnade.**° Fiir Luther

27 ygl. WA 7, 563.

28 yol. WA 7, 572, 26- 573, 3.

42 Vgl. ,Frau‘ als Material wie das ,Holz‘ (vgl. WA 7, 573) bzw. ein Ort wie ,Werkstatt*: Ich byn nur die
werckstat[.] (WA 7, 575, 8)

430 ,die selbst hat nichts dazu getan, Gottes Mutter zu werden™ (Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S.
102). Und weiter: ,,Nach dem Kenntnisstand der Gynikologie, den wir bei Luther voraussetzen diirfen, wulite er
nichts von einer weiblichen Eizelle* (Ebd. Anm. 749, vgl. auch S. 5f.). Das macht deutlich fiir wie angemessen
Luther den direkten Vergleich einer Frau mit einem Stiick Holz hilt. (Vgl. ebd. S. 98f.) Ohne Wissen um eine
Eizelle und alle daran anschlieBenden (damals unsichtbaren) Vorginge wihrend einer Schwangerschaft stellt

126



liegt der Fokus auf Marias Unwiirdigkeit, nicht auf ihrer Tugendhaftigkeit, denn laut ihm

war sie trotzdem der iibergroBen Gnade, Gottesmutter werden zu diirfen, unwiirdig.43 !

Sie gybts auch frey gottis gnaden, nit yhrem verdienst, denn wie wol sie on sunden
geweszen, ist doch disze gnade szo ubirtrefflich, das in keinem weg sie des wirdig
geweszenn. Wie solt ein creatur wirdig sein gottis mutter zu seinn? wie wol etlich
Scribenten hie viel schwetzen von yhrer wirdickeit zu solcher mutterschafft. Aber ich
glewb yhr selb mehr denn yhnen. (WA 7, 573, 4-8)

Luther versucht, die Marienverehrerschaft nicht zu heftig vor den Kopf zu stoen, denn er
behilt Marias Siindlosigkeit bei und nutzt die ihr eigene Autoritit, indem er auf Marias
eigene Aussagen verweist. So verteidigt er seinen Anspruch, keine ,leeren Worte* iiber sie
zu schreiben, sondern vielmehr die Marienmetaphern so zu verwenden, wie Maria selbst sie
verstanden haben will. War in der spitmittelalterlichen Marianik gerade das Singulédre an
Marias Mutterschaft ein Grund, Maria und ihre Tugenden zu er- und iiberh6hen, ist dies bei
Luther Grund, die Marienmetaphorik im Alltag zu verankern. Soeben wurde argumentiert,
dass Luther den Marienmetaphern Identifikationspotenzial nimmt bzw. so neu aufbaut, dass
Frauen sich nur in Bescheidenheit und Dankbarkeit darin wiederfinden kénnen. Das forciert
er mit einem ganz von Normalitit, beinahe Banalitit, gezeichneten Marienbild, das aber
gleichzeitig das Heilige ins Alltdgliche bringt. Womit den weiblich konnotierten Tatigkeiten
rund um Haus und Hof eine metaphorische Aufwertung zugesprochen wird, da in ihnen die

Nihe Gottes erlebt werden kann.

[Maria] thut doch eben wie vorhyn, da sie der keynisz hatte, fragt auch nicht mehr
noch ehren den vorhyn, brust sich nit, bricht nit auff, rufft nit ausz, wie sie gottis
mutter worden sey, foddert kein ehre, geht hyn unnd schafft ym hausz wie vorhyn,
milckt die kuhe, kocht, weschet schussel, keret, thut wie ein hauszmackt odder
hauszmutter thun sol, in geringen vorachten wercken, als were yhr nichts umbsolch
ubirschwenckliche gutter unnd gnaden. Sie ist unter andern weybern und nachpawrn
gehalten nichts hohersz den vorhyn, sie hats auch nit begert, ist ein arm burgeryn
blieben unter dem geringen hauffenn. O wie ein eynfeltig, reyn hertz ist das, wie ein
wunderlich mensch ist das, wie seynd da szo grosz ding vorporgen unter solcher
geringen gestalt, wie viel haben sie angriffen, mit yhr geredt, geessen und truncken,
die sie villeicht voracht und einn gemeyn, arm, schlecht burgerynn geacht, die sich
sonst ]2431; vhr entsetzt hettenn, szo sie solch ding von yhr gewist hetten. (WA 7, 575,
14-27)

sich eine werdende Mutter tatsdchlich als eine primér ,Tragende* dar, das Holz des Kreuzes riickt damit in die
Nihe der Orts- und GefaBmetaphern, vgl. WA 7, 573.

! Laut Burger wird die Siindlosigkeit Marias hier ,,ganz beiliufig erwihnt (Burger: Marias Lied in Luthers
Deutung, S. 97). Vgl. WA 7, 573, 4-15.

2 Auf die Bezeichnung Marias als hauszmackt odder hauszmutter wird noch eingegangen.

127



Luther visiert ein neues Marienbild an, aber eines, das auf dem schon vorhandenen fuf3t, da
es im Bibeltext und dessen Metaphern verankert sein soll. Die traditionellen Metaphern in
ihrer lobenden Verwendungsweise mochte er als ,leer’ entlarven und er veridndert deren
Deutung in seinem Sinne. Den engen Konnex von Metaphern und einer Identifikation des
Publikums, die iiber die Verfiigbarkeit von Alltags- bzw. Weltwissen das Verstehen erst
ermdglicht, nutzt er neu. Maria wird bei Luther nah in ihrer Niedrigkeit, aber in dieser
alltdglichen Nichtigkeit wird dann fiir ihn das erlebbar, was man als ,nahe Gnade**
bezeichnen kann. Er nimmt bekannten Marienmetaphern den Glanz, um ihnen dann
unverhofft wieder ein heimliches Leuchten zuzusprechen mit einer Heiligung des Alltags.
Luther ist bemiiht, lebensnah und personlich zu bleiben und so behandelt er auch Maria. Er

spricht sehr direkt von ihr, fiihlt sich in sie ein und ldsst sie selbst sprechen und kann so

rhetorisch ihre Autoritit und Beliebtheit fiir sich nutzen.

4.4 Untersuchung grundlegender Marienmetaphern mit Blick auf die
Reformation

4.4.1 Familienmetaphorik

Schon aufgrund der zwei wichtigsten Bezeichnungen fiir Maria ,Jungfrau® und
,Gottesmutter® oder ,Muttergottes* bietet sich der Mariendichtung die Metaphorik rund um
familidre Beziehungen als ideales Ausdrucksmittel an. Im Rahmen dieser Arbeit werden die
Bezeichnungen ,Jungfrau‘, ,Gottesmutter* oder ,Muttergottes‘ in den meisten Fillen als
unmetaphorische Namen gewertet, die Maria mit ihren Ehrentitel benennen und als
Tatsachen geglaubt wurden. Als Marienmetaphern konnen sie dann gelten, wenn das in
ihnen schlummernde metaphorische Potenzial im Text genutzt wird. Familienmetaphern wie
,Mutter‘, ,Vater, ,Tochter’, ,Sohn‘, ,Schwester‘ oder ,Bruder‘ sind jedem Menschen
unmittelbar zugédnglich und tauchen daher héufig in religiosen Texten auf, um die Néhe

434 In

Gottes und die Relevanz des Glaubens fiir das alltigliche Leben zu verdeutlichen.
Marias Fall fiihrt die Familienmetaphorik hédufig in die Paradoxie, da ihr Verhiltnis zum
trinitarischen Gott sowohl mit ,Mutter als auch mit ,Schwester‘, ,Tochter‘ und ,Geliebte*
dogmatisch korrekt zu beschreiben ist. Sie empfiangt vom Heiligen Geist also durch Gottes

Wirken, gebiert den Gottessohn, der zugleich Sohn, Vater und aller Menschen Bruder ist.

3 Dieser Begriff geht auf Berndt Hamm zuriick, der die spitmittelalterliche Sehnsucht nach innerweltlich

spiirbarer Heilsgewissheit als Wurzel sieht der von ihm sog. ,Gnadenmedialitit, vgl. z.B. den von ihm, Volker
Leppin, und Gury Schneider-Ludorff herausgegebenen Band: ,Media salutis‘. Dazu auch: Hamm: Religiositit
im spiten Mittelalter, S. 513ff.

% Vgl. auch Luthers schon zitierte Beschreibung Marias als hauszmutter.

128



Marias paradoxe Familienverhiltnisse spiegeln das der Trinitit innewohnende Geheimnis,
das nur iiber die Paradoxie ausgedriickt werden kann und menschliches Verstehen
iibersteigt. Um Marias Stellung in der Heilsgeschichte zu umschreiben, greift die Marien-
dichtung auf nicht aufzulosende Familienmetaphorik zuriick, die einerseits Nihe aufbaut

und andererseits das Geheimnis um das Wesen Gottes und sein Heilswirken erahnen lésst.

got vaters dochter hochgeporn,
miiter des suns viir die verlorn,
gespons des geistes aiiserkorn!
(Grimon Lied II Str. 1 V. 27-30)*°

Familienmetaphern zeigen sich auf Maria bezogen als prototypisch, da sie ganz
selbstverstindlich aus der Alltagssprache abgeleitet und verstanden werden, aber zusitzlich
die Moglichkeiten der Sprache ausweiten. Marienmetaphern zeigen, dass Gottes Wirken das
menschliche Verstehen iibersteigt und grundsitzlich alles in Frage stellen kann, auch das
selbstverstindliche menschliche Erleben von Verwandtschaftsbeziehungen. Es entsteht eine

metaphorische Spannung, die nicht ohne Verlust an Bedeutungsreichtum aufgelost werden

kann.**

Das Niirnberger Marienbuch bietet in einer Predigt iiber Marid Verkiindigung (26.7-
31.3) ein Beispiel, das zeigt, dass Marientexte die traditionell iiberlieferte und im Falle von
Jungfrau und Mutter sogar dogmatisch festgesetzte Metaphorik in ihrem Bedeutungs-
reichtum sehr bewusst einsetzen konnen.*’ Die Predigt ist in vier Abschnitte gegliedert, die
vier Fragen zum Ave-Gru3 an Maria beantworten, wobei an dieser Stelle nur der dritte
Abschnitt von Interesse ist, der die Empfingerin der Verkiindigung (also Maria) beschreibt
(28.35—30.29).43 % Das Bewusstsein des Textes fiir die Metaphorik und den kreativen
Moglichkeiten ihrer Verwendung innerhalb des vorgegebenen traditionellen Rahmens, zeigt
sich darin, dass die verwendeten Familienmetaphern im Bewusstsein ihrer gleichzeitigen

Angemessenheit und Unzulédnglichkeit, verwendet werden.

Im ersten Abschnitt der Predigt, in dem Gott mit sich selbst berit, wird der Vorgang
einmal in 26.19 bis 28.17 als eine Art Diskussionsrunde dargestellt, zuvor aber als ein
innerer Monolog Gottes, dessen Wesen nicht menschlich vorstellbar ist, markiert: Vnd ward

ze rat mit im selber vnd wetrahtet in seiner haimlichen gothait. (26.18f.) Alles Folgende

435 Cramer: Die kleineren Liederdichter des 14. und 15. 7 ahrhunderts, S. 238.

36 yo]. dazu Ricceur: Die lebendige Metapher.

7 Zu den Mariendogmen vgl. Beinert: Die mariologischen Dogmen und ihre Entfaltung, S. 267ff. (Maria und
das Dogma) und S. 306ff. (Die mariologischen Dogmen).

¥ Ich behandle weitere Abschnitte dieser Predigt noch an anderer Stelle.

129



wird so unter diese geheimen Wahrheiten gestellt, die nur im Glauben und in der ihm
gemidBen metaphorischen Sprache entschiisselt werden konnen. All das, was in dieser
Diskussion dargelegt wird, fiihrt hin zur Empfingerin des Ave Maria.** Die Jungfrau, die
Tochter ist und Mutter wurde und in der Art einer Tochter Christi empfing und dabei

dreifach Jungfrau blieb:

[W]an die da was tohter, die wart da muter, vnd in der tohter weisz entpfing sy
Yhesum Cristum, die claren sunnen, on alles mannes hilf sunder von der ordenung des
heiligen gaistes. Das selb vnseglich wunder wart vor mals nie gesehen noch gehort
noch wirt nimer gesehen, das ain junckfraw enpfing vnd swanger wird vnd geper
ainen sun vnd vor der gepurt vnd nach der gepurt junckfraw belibe. (29.1-7)

Maria als Geliebte/Verlobte des Heiligen Geistes zu bezeichnen, wird vermieden und der
Fokus liegt auf Marias Jungfrauschaft, die auf wundersame Weise, trotz ihrer familidren
Einbindung ins Heilsgeschehen, unversehrt bleibt, was mit der auch in anderen Texten
beliebten ,Sonne-durch-Glas‘-Metapher beschrieben wird (vgl. 29.3 & 20). Die Darstellung
ihrer engen Verwobenheit mit den trinitarischen Personen muss an der Paradoxie dieses
Verhiltnisses scheitern: Sie ist die Tochter, die Mutter wurde und als Tochter Gottes den
Sohn Jesus empfing vom Heiligen Geist (vgl. 29.2-4). Es sind im religidsen Kontext der
Heilsgeschichte real geglaubte Familienverhiltnisse aber zutiefst metaphorische, denn die
Paradoxie kann nicht anders denkbar werden als in der Metapher. Maria als Geschopf Gottes
ist seine Tochter, ist die Mutter Jesu und sie empfingt vom Heiligen Geist. Doch sie
empfingt als Tochter den Christus, der Gott ist, vom Heiligen Geist, der ebenfalls Gott ist.
Dies kann nicht zufriedenstellend aufgeldst werden und so sind die Bezeichnungen aus dem
Bereich der Familie unbedingt metaphorisch zu verstehen. Obwohl gleichzeitig eine Formu-
lierung wie das ain junckfraw enpfing vnd swanger wiird vnd geper ainen sun vnd vor der

gepurt vad nach der gepurt junckfraw belibe (29.5-7)*°

nicht metaphorisch zu lesen ist,
denn dies wurde (und teilweise wird) als Tatsachenbeschreibung geglaubt. Die weiteren
Ausfiihrungen iiber den jungfriulichen Zustand Marias, die durch Hinzuziehen von
Num 17,8 den blithenden Zweig Aarons zu einer Metapher fiir die Jungfrau machen, sind

41 Trotz aller Vorbehalte im Sinne der historisch-

aber unbedingt metaphorisch zu lesen.
kritischen Exegese muss ,Jungfrau‘ im Falle Marias als zwar metaphorisierbar aber nicht per

se als Metapher angesehen werden, wenn es um ihr literarisches Auftauchen im 15. und

9 Eine Auflistung des Plan Gottes zur Menschwerdung Christi findet sich als Rede Gottvaters 27.30 bis 28.17.
% Die Formulierung legt nahe, dass an die dreifache Jungfrauschaft, wie Augustin sie propagiert, gedacht
wurde. Vgl. dazu Gérecka: Das Bild Mariens in der deutschen Mystik des Mittelalters, S. 48.
! Ganz deutlich wird dies in der Formulierung Pey der gerten ist vns wezaichent die edel jvnckfraw Maria, die
on alle menschliche hilf vns hat gepraht den sussen mandel Jhesum Cristum (29.17-19).

130



16. Jahrhundert geht. Auch die reformatorischen Kritiker der Marianik nehmen im
Allgemeinen an, dass ihre Jungfriulichkeit ein historischer Fakt ist, der erst im néchsten
Schritt zur Metaphorik anregt. Und so wollen die Metaphern anschaulich machen, wie die
dreifache Jungfrau vorzustellen sei. Die hier besprochene Predigt stellt dafiir biblische
Metaphern zusammen und prézisiert so Marias heilsgeschichtliches Tun. Thre vornehmste
Aufgabe wurde schon angesprochen: Jesus zu gebiren. Dem Text liegt aber sehr am Herzen,
Marias dariiber hinausgehende Vermittlerschaft nachvollziehbar zu machen. Sie erwirbt
drew dinck (29.31) fiir die Siinder, erstens: Gott wiirde den Siinder sofort in die
verdampnusz (29.34) schicken, Maria wendet dieses harte Urteil ab (vgl. 29.31-30.10).
Zweitens: Maria bereitet den Weg zu Christus und iiber jenen zu Gott (vgl. 30.10-24) und
drittens: Maria versohnt Gott und Jesus mit dem Siinder (vgl. 30.24-29). Den ersten Punkt
verdeutlicht der Text ganz iiber die biblische Allegorese. Er erzéahlt 1. Sam 25, 2-35 (29.35-
30.5) nach und legt diesen Text auf Maria hin aus (30.5-10). Wie Abigail zu David geht um
fiir ihren (Abigails) Mann zu bitten, so geht Maria fur Cristum, ir libes kind, (30.8) und
bittet fiir den Siinder. Maria ist MiterlOserin, weil sie als Mutter ihren Sohn direkt bitten
kann.**? Die Geschichte von Abigail und David (1. Sam 25,2-35) wird als allegorischer
Schriftbeweis fiir diese Verbindung prisentiert (29.31-30.10). In 30.7-10 wandelt sich die
biblische Nacherzihlung zu einer Darstellung des Eintretens Marias fiir den Siinder vor
Gott, in der aber der Name Abigail stehen bleibt. Abigail wird zur Metapher fiir Maria.
Allerdings wird Abigails Geschichte gekiirzt, das Ende der Daviderzdhlung wird
verschwiegen — David nimmt Abigail nach dem Tod deren torichten Mannes zur Frau
(1. Sam 25,39). Ein Kniff, um die paradoxe Familienmetaphorik nicht zu weit zu treiben und
inzestudse Formulierungen zu vermeiden, dafiir werden die Handlungs- und Bewegungs-
verben: ,hingehen‘, ,bitten‘ und ,Urteil wandeln‘ zu Metaphern. Sie dienen dem Nach-
vollzug des transzendenten Heilswirken Marias. Im Bernhard zugeschriebenen Zitat miinden
sie in die Muttermetapher ein:Du muter der parmherczikait, du miiter des ewigen reichs, du
muter gotes vnd des menschen, du muter der armen vnd der elenden. Als du seist ir paider
muter, gotes vnd des menschen, so lest tu kainen vnfrid vnter in nit werden. (30.26-29) Dass
Maria den Weg zu Christus bereitet, der den Weg zu Gott bereitet (vgl. 30.40f.), wird in
Zusammenhang mit ihrer Mutterrolle gesetzt. Die Mutter zeigt ihrem Sohn ihre Brust und
ihr Herz (Die muter zaiget dem sun ir hercz vnd irew prustlein, 30.15f.), der Sohn darauthin

dem Vater seine Passionswunden (der sun zaiget dem vater die seyten vnd die werden

2 Vgl. auch Grimon Lied II Str. 2, V. 22-26 in Cramer: Die kleineren Liederdichter des 14. und
15. Jahrhunderts, S. 239.
131



wunden, 30.16f.), und das sichert den Weg zu der gab der gnaden (30.19; Hbr 4,16). An
dieser beinahe szenischen Aufstellung — Maria vor Christus vor Gott — werden die
imaginierten Bewegungen des Heils deutlich: Die erste Richtung ist das Wegbereiten zu
Gott hin, wobei Marias Korper zur Metapher des Heilswerks wird. Das vom Schmerzens-
schwert zerstochene Herz (vgl. Lk 2,35) und die das Heil der Welt Jesus ndhrende Brust
machen Maria zum ersten Opfer fiir die Erlésung der Siinder.*** Christus Korper nimmt die
Bewegung auf, wendet sich mit seinen Wundmalen — Metapher seines Leidens — Gott zu.
Maria riickt in Christusnihe, indem dessen Stigmata mit ihrer Brust parallelisiert werden.
Diese Bewegung auf Gott zu wird mit dem Verweis auf ihr Ziel abgeschlossen, das sich in
Hbr 4, 16 findet: Wir schullen gen mit ganczen trewen zu der gab der gnaden (30.19). Die
Gnade von der in Hbr 4, 16 gesprochen wird, wird als identisch mit dem Thron, den
lohannes in apokalipsy sah (30.20) angesehen.*** Dieser apokalyptische Thron dreht die
Bewegung in eine zweite, entgegengesetzte um: Von Gottes Thron fliet der Gnadenfluss
durch die Christenheit (Ausz dem tron ging der flusz, das ist ir gnad. Vnd mitten durch die
stat ist mitten durch die cristenhait, 30.22f.). Das verortet Maria (O, wie mangen siinder hat
sy gefurt vind hat im den weg berait irs liben kindes! 30.23f.) als Ausgangspunkt der ersten
Bewegung und Wegbereiterin wieder unter den Menschen. Das Bernhardzitat schlieft im
dritten Dienst an den Siindern die zwei Bewegungen ab und fiihrt die Metaphorik in der
Mutterrolle zusammen. Maria wandert zwischen der gottlichen und menschlichen Sphire.
Diese Bewegung verstirkt die Dynamik ihrer Darstellung, weil sie in ihr unfassbar bleibt

und sich einer endgiiltigen Zuordnung entzieht.

Maria durch Familienmetaphern darzustellen, 16st das Geheimnis um das Heilswirken
Gottes nicht auf, bringt aber menschliche und gottliche Sphire zusammen, indem die
religiose Botschaft durch Beziige auf das allgemein menschliche Familienleben transportiert
wird. Am deutlichsten an Stellen, wie der eben zitierten, in der Maria als die Mutter des
einen Gottes UND der Menschen bezeichnet wird. Gott wird somit zu einem Geschwister-
kind der Menschheit und muss ebenso wie ein Kind auf die Ermahnung seiner Mutter zu
Versohnlichkeit horen. Die Wirkkraft der familidaren Marienmetaphorik lebt von dieser
schillernden Dynamik des existenziell Nachvollziehbaren und der Gefahr an den Rand der
Dogmatik zu stofen, da Maria als Mutterfigur fiir die Gott und Menschen umfassende

Allgemeinheit leicht zu einer Alternativgottin werden kann. Damit nihrt sich die Schonheit

3 Anzumerken ist, dass die Jesu nihrende Muttermilch Marias im Mittelalter parallelisiert wird mit dem die
Gldubigen nihrenden Blut Christi.
% Wahrscheinlich wurde hier an Offb 7 gedacht.

132



der marianischen Familienmetaphern aus dem, was diese Arbeit ,Gratwanderung der Ange-
messenheit’ nennen mochte, da sie in der ihnen eigenen metaphorischen Spannung den
Balanceakt vollfilhren zwischen der angemessenen Liebesbekundung und dem unan-

gemessenem Nahetreten an die Gottesgebarerin und Gott selbst.

4.4.2 Tages-, Reinheits-, Schmuck- und Karfunkelmetaphern

Ausgehend von der biblisch verbiirgten (vgl. Lk 1,27) und dogmatisch verfestigten
Bezeichnung ,Jungfrau‘ und ihrer géttlichen Hervorhebung liegt es fiir die Marientexte des
gesamten Mittelalters nahe, Maria durch Metaphern zu beschreiben, die Reinheit und
Schonheit implizieren. Das reicht von der simplen Metapher ,rein® iiber Tages- und
Helligkeitsmetaphern zu Schmuck- und Edelsteinmetaphern. Das Licht und das Strahlen
wird dabei mit Marias korperlicher, geistiger sowie seelischer Reinheit assoziiert, ebenso
ihre metaphorische Schonheit und diese mit ihrer Auszeichnung durch Gott. Sie ist von Gott
geschmiickt mit Tugenden und ihrer jungfriulichen Mutterschaft und sie ist selbst ein
Schmuck fiir Gott, der in ihr seine Gnade offenbart. Diese im Wortsinn ,schonen’
Metaphern sind von allen hier besprochenen diejenigen, die am ehesten in die Kategorie der
bloBen Ausschmiickung fallen, da sie hédufig nicht die zentrale Aufmerksamkeit biindeln,
sondern auf ausdrucksstarke und -stirkere weitere Metaphern hinarbeiten. Aus medid-
vistischer Sicht zeigt sich in ihnen klar die Verbindung von Tugendhaftigkeit und Schonheit
sowie die Zuordnung Marias iiber ihre weltliche Schonheit zum Adel. In mittelalterlichen
Texten ist der adelige Korper immer auch der schéne Koérper und auch noch weit in die
Neuzeit bzw. bis in die Jetztzeit reichend ist die Assoziation zwischen positiven
Charaktereigenschaften und #uBerlicher Schonheit beobachtbar. Dabei reicht diese
metaphorische Ausschmiickung Marias iiber die Asthetik des Textes hinaus, denn Maria
wird zur metaphorischen Zierde der Weiblichkeit, also zum Vor- und Idealbild der Frau.
Speziell die Lichtmetaphern ziehen ihre Wirkung aus der Jesus zugeschriebenen Aussage:
,Ich bin das Licht der Welt“ (Joh 8,12), womit die in vielen Kulturen festzustellende
Verbindung zwischen ,gut und ,hell® fiir Christen eine explizit religivse Komponente
erhilt. Das Heil Christi wird im Licht vorstellbar und weil das Jesusbild somit eng mit der
groBen und umfassenden Metapher ,Licht’ verbunden ist, kann Maria als Jesu Mutter
metaphorisch als die Tréagerin dieses Lichts gesehen werden. Da auch ihr (mittelbar) die
Fahigkeit zugesprochen wird, Gutes zu verteilen, wird sie ebenso wie Jesus direkt mit
Lichtmetaphern beschrieben. Fiir die Einschitzung der theologischen Sicht eines Textes auf

sie sind jedoch die Edelsteinmetaphern interessanter, denn insbesondere die verbreitete
133



Karfunkelmetapher kann nahe bei Lampen- und Behiltnismetaphern gesehen werden.*®
Wird Maria als ,Lampe* metaphorisch beschrieben, dann bezieht sich dies auf ihr Verhiltnis
zu ihrem Sohn, den sie wihrend der Schwangerschaft in sich trigt. Da Jesus als ,das Licht
der Welt* bezeichnet wird, ist Maria die ,Lampe* fiir sein Licht. Daran anschlieBend wird sie
ebenfalls gerne als Leuchte auf dem Weg der Gerechtigkeit, Wegweiserin oder Weg-
bereiterin ins Paradies dargestellt. Insbesondere in Ellis, Nr. 16, einem friihen Meisterlied
von Hans Sachs, wird deutlich, dass die nur dekorativ wirkenden Edelsteinmetaphern, iiber
allegorische Ausdeutungen der Natur der Edelsteine hinaus, in engem Bezug stehen zur
marianischen Licht-, aber auch zur Behiltnismetaphorik bzw. zur Lampenmetaphorik, die

. .1 446
beides zusammenfiihrt.

Die Metaphern sollen Maria lobpreisen und in ihrer Schonheit und
Tugendhaftigkeit darstellen, aber sie sollen auch ihre theologische Stellung lokalisieren. Der

Karfunkel leuchtet nicht von selbst, er wirft lediglich das Licht Gottes zuriick.

Es ist klarzustellen, dass Marienmetaphern sehr hdufig gleichzeitig Jesusmetaphern
sind. Das Licht wurde schon angefiihrt, aber auch die roten Edelsteine wurden als
Metaphern fiir Christus gesehen, wobei die rote Farbe fiir Christi Blut und Leiden steht. Dies
widerspricht jedoch nicht der marianischen Ausdeutung bzw. bedeutet nicht zwangsliufig
eine Ubertragung christologischer Metaphern auf Maria im Sinne ihrer Aufwertung zur
Miterl6serin. Dem Mittelalter waren parallele Existenzen von semantischen Bezugssystemen
durchaus bewusst, eine Metapher kann in unterschiedlichem Kontext auf Unterschiedliches
bezogen werden, ohne dass diese Bedeutungsrdume sich gegenseitig beeinflussen.*’’ Die
Dingallegorese deutet die Edelsteine auf Christus hin aus, aber die vorliegenden Texte
miissen sich nicht zwangslidufig an solche Zusammenhénge anschliefen, wenn sie Maria als
Edelstein bezeichnen. Jedoch entstehen teilweise unbeabsichtigte Uberblendungseffekte, die

der reformatorischen Kritik am Marienlob als unzumutbar erscheinen.**®

Ellis, Nr. 16 bietet ein Beispiel fiir die auf den ersten Blick rein dekorative, aber bei

niherer Betrachtung theologisch durchdachte Verwendung von Licht- und Edelstein-

45 Ein Karfunkel bezeichnet einen roten Edelstein, bspw. einen Rubin, Granat oder Spinell.

% Einen Einblick in die marianisch-allegorischen Ausdeutungen verschiedenster Naturphinomene bietet das
,Marienlexikon‘ hrsg. v. Remigius Bédumer und Leo Scheffczyk.

*7Vgl. Ohly: Vom geistigen Sinn des Wortes im Mittelalter (1958), S. 9-11.

¥ Vgl. dazu die reformatorische Umarbeitung von Marienliedern an anderer Stelle. Es ist interessant zu
beobachten, welche marianischen Metaphern eben gerade nicht in Christusmetaphern iiberfiihrt werden konnen.

134



metaphern. Sachs verfasst 1516 noch unbeeinflusst von reformatorischen Schriften eine

deutsche Bearbeitung des seit dem 8. Jahrhundert iiberlieferten Hymnus Ave Maris Stella.**

In frawen Eren don das Aiie Maris
stellis 7 lieder H S gedicht

1 Aiie maris stella ich griies

dich lichter meres steren

maria himel dawe siies

dw genadreiche siine

dw morgenrot vnd wiiniklicher dag
Dey mater alma dw pist

ein miitter Gottes heren

geheilliget zw aller frist

der paremiing ein prunen

dw palsam raiich vnd susser veiel hag
Atque semper virgo reine jiinckfrawe

pist tw ewig dw himelische aiie

felix celi porta in hohem preisse

pistw der seligkeit ein pfort

dar diirch wir ein gen vnzw stort

wol in des himelische paradeisse

2 Siimens illiid aiie enpfach

aiie das wort diirch siiesset

kein stisser wort vor vnde nach

aiif erden nie erclange

dan das aiie als manig lerer schreib
Gabrihelis ore der miindt

Gabrihellis dich griiesset

atigenplicklich die selben stiindt

hastw jiinckfraw enpfange

war got vad mensch in deinem keiischen leib
Fiinda nos in pace dw vns beschyrmen

in stettem frid vor den helischen wyrmen

miitans nomen Eiie hastw gar schone

verwandelt den nomen Elia

in das aiie o maria

des dregstw wol von zwelff steren ein krone

3 Soliie vincla reis los aiif

den schiildigen ir pande

das der helisch drack nit er laiif

seit das dw pist alleine

virsprecherin der armen siinder schar
Profer liimen cecis gib licht

*9 Fiir eine eingehendere Untersuchung der Hymnusbearbeitung vgl. den Beitrag von Anja Becker und mir (,Ave
Maris Stella. Hans Sachs und Maria im Spannungsfeld von Tradition, Innovation und Reformation‘) im
Tagungsband ,Maria in Hymnus und Sequenz. Interdisziplinare mediavistische Perspektiven®.

135



den dis verloren hande

vnd in siinden gesehen nicht

lichter karfiinckel steine

erleiicht ir hercz diirch rew peichtpiisse gar
Malla nostra pelle dreib von vns gancze

al missedat dw gottes monastrancze

bona ciincta peste dw lilgen stengel

erwirb vns cristen alles giit

das wir mit andechtigem miit

got loben vnd dich kiinigen der engel

4 Monstra te esse matrem zeig

dich sein ein miitter milde

der cristenheit dw rossenczweig

dein mantel fiir vns schwinge

das vns gottes zoren nit pring in we
Siimat per te preces diirch dich

dw senftmiitiges pilde

nempt got aiif vnser pet so rich

dw pist des hails vrspringe

qiii pro nobis natus tiilit esse
Tiiiis dem siin den dw vns hast geporen

dar zw pistw von ewigkeit erkoren

dar vm dir ale himlisch her wol sprichte

dw pist der giildin aymer zart

dw gottes sarch vnd maien gart

dw hast vns pracht die himelischen frichte

5 Virgo singularis noch mer
pist ein jiinckfraw pesiinder
dir dint das engelische her
al profetten mit sine
die loben dich dii vel her gedion
Inter omnes mitis in ziicht
pistw warlichen vnder
allen weiben die giitigst friicht
dw himel keisserine
dw pist der piisch der her moysem pron
Nos ciilpis saliitos al die sind freye
von den sunden den ste dw hilfflich peye
fac mittes et castos mach vns mit gire
senfftmiitig in dem iamer dal
seit dw der diigent pist ein sal
der giiet vnd keiischeit dw edler saphire

6 Vitam presta piiram vns gib
Jjiinckfraw ein reines leben

das wir pleibe in gottes lib

dw spigel one mackel

dw pist die daiib die her Noe aiis sant

136



Iter para tiitum vnd pfleg
dw milt stisser wein reben
das wir haben sicheren weg
ziint vns die lichte fackel
aiif das wir kiimen in das vatter lant

Vit videntes Jesiim das wir an sehen
Jesiim dem wir ewiges lob veriehen
semper coletemiir da wir an leite
besiczen himelfreiden vil
mit englischem seitten spil
hillf vns da hin dw gottes herpffen seite

7 Sit laiis deo patri lob sey

got vatter alle friste

der alle ding beschiiff sso frey

wie wol menschlich geschlechte

verdamet wart vimb das einig gepot
Siimo cristo deciis geleich

lob sey dir hochster criste

der viir vuns starb gar willikleich

aiif das er wider prechte

menschlich geschlecht von dem ewigen dot
Spiritiii sancto dem heilling geiste

sey zir der vns mit sein genaden speiste

honor drinus et vnus sey gesiinge

den dreyen er in ainigkeit

maria keisserliche meit

secz wiir vns deinen schilt der paremiinge 1516

(Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 76-79)

Die sieben Strophen des Meisterlieds lehnen sich strukturell an den Aufbau des Hymnus an
und geben dessen lateinischen Text wieder. Je vier Verse des Ave Maris Stella, die dort eine
Strophe bilden, sind in die 16 Verse der meistergesanglichen Stollenstrophe eingegliedert.450
Die lateinischen Verse sind regelmif3ig verteilt, die einzige UnregelmifBigkeit findet sich in

der vierten Strophe.*"

Hans Sachs Marienlob paraphrasiert den lateinischen Text und gibt,
wo es Sachs notig erscheint, weiterfithrende Erkl'airungen.452 Der erste Stollen der ersten
Strophe (Ellis, Nr. 16: 1, 1-5) gestaltet den Ave-Grul3, indem maris stella durch weitere

Himmelslicht und -wassermetaphorik ergénzt wird. Der zweite Stollen (1, 6-10) fiihrt die

% Der Tonname legt die marianische Verwendung schon nahe: In frawen Eren don (Ellis: The early
Meisterlieder of Hans Sachs, S. 76).
1 Ellis erldutert die Strukur niher: ,,Systematically he opens each Stollen and each Abgesang with one line of
the Latin, then lets the fourth Latin verse constitute the beginning of the third verse in the Abgesang. The fourth
strophe alone in the Meisterlied deviates from this regularity, for there Hans Sachs combined two Latin lines
(except for one word), which normally would appear in the Abgesang, to form the whole last verse of the second
Stollen, so that nothing is left for that particular Abgesang save that solitary word* (Ellis: The early Meisterlieder
of Hans Sachs, S. 76).
2 Vgl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 76.

137



Wassermetapher weiter im ,Brunnen des Erbarmens‘ (1, 9) und in der ,flieBen‘-Metapher,
wozu dw palsam raiich vnd susser veiel hag (1, 10) hinzu gerechnet werden kann, da Duft

. . . . .. 453
als aus einer Bliite flieBend imaginiert wurde.

Womit das hervorgerufene Bild der alma
mater bestimmt wird durch Frische, Helligkeit und ein (Uber-)FlieBen. Es gewinnt eine
angedeutete Raumlichkeit, die dann im Abgesang (1, 11-16) konkretisiert wird: Die Immer-
jungfrau ist die ,himmlische AueP* (1, 12) und die ,Pforte des Paradies‘ (1, 14-16). Die
zweite Strophe widmet sich ganz der Reflexion iiber den Ave-Grufl. Die Empfingnis des
Gottessohnes wird als im Moment des Grul3es erfolgend gedacht (2, 8-10), wodurch sich das
Anagramm Eva — Ave ergibt. Im Moment der Empfingnis verwandelt sich die siindige
,Eva‘ in das ,Ave‘ als Ankiindigung des Heilsgeschehens. Die Strophe drei stellt Marias

Rolle bei der Vergebung der Siinden dar. Sie kann die Siindenbande als Fiirsprecherin der

Siinder 16sen (3, 1-5). Sie bringt das Licht denen, die es vor lauter Siinden nicht sehen:

Profer liimen cecis gib licht

den dis verloren hande

vnd in siinden gesehen nicht

lichter karfiinckel steine

erleticht ir hercz diirch rew peichtpiisse gar
(3, 6-10)

Hier fiigt Sachs die Metapher des leuchtenden Karfunkelsteins ein, die so im Hymnus nicht
angelegt ist. Er kommentiert die Licht- und Blindenmetapher des Hymnus, indem er die
Siinden als metaphorischen Ausloser der Blindheit benennt und die Rollen Marias als
Lichtgeberin in der Karfunkelmetapher ausarbeitet. Der Karfunkel leuchtet nicht aus sich
selbst, das von Maria gebrachte Licht soll als Widerschein verstanden werden. AnschlieBend
an die blutrote Farbe des Karfunkels, die auf Christi Leiden und im Anschluss auf Marias
Mitleiden hindeutet, erleuchtet Maria als Karfunkel die Herzen mit dem Licht der reuigen
BeichtbuBle (3, 10). Es ist also explizit nicht das Licht der Erlésung, das allein Jesus bringt.
Der Edelstein wird metaphorisch zu einer Art Lampe fiir das Licht Gottes, edelsteinrot
gefirbt in der BuBle. Dass Sachs damit eine theologische Aussage machen mochte, wird auch
daran deutlich, dass er iiber die marianische Verbindung von Lampen- und GefdSmetaphern,
die nidchsten Verse des Hymnus in seinen Gedankengang einfiigt: Maria vertreibt das Bose:
Malla nostra pelle dreib von vns gancze / al missedat dw gottes monastrancze (3, 11f.) Doch
sie tut dies nicht aktiv und direkt, sondern als Monstranz Gottes, also als passive Tragerin

des Leibes Christi. Die vierte Strophe baut den visuellen Aspekt der bisherigen Metaphern

3 ygl. dazu Schmidt/Egbers: Art. Rose, S. 548f. )
44 Der Gleichklang von ,Ave‘ und ,Aue‘ macht dieses Bild besonders reizvoll. Ahnlich bei ,virga‘ und ,virgo®.

138



ausgehend vom Monstra des lateinischen Textes weiter aus, indem auf bekannte
Bildprogramme angespielt wird (vgl. 4, 1-7). Die Gldubigen konnen sich in das vom Text
durch die Metaphern hervorgerufene Bild hinein imaginieren, das sie aus kiinstlerischen
Darstellungen der Schutzmantelmadonna kennen — sie sind die unter ihrem weiten Mantel
Geborgenen. Dieses senftmiitige [...] pilde ist es, das auf Gott einwirkt das Gebet der
Gldubigen aufzunehmen (4, 6-8). An dieser Stelle fillt nun die erwédhnte formale
UnregelmiBigkeit ins Auge: Der lateinische Vers ist teilweise vorgezogen, sodass im ersten
Vers des Abgesangs [t]iiis (4, 11) allein steht. Ich werte das als eine Ausgleichsbewegung
bezogen auf das Bild der Schutzmantelmadonna. In diesem Bild, das vor dem inneren Auge
in den zwei Stollen der vierten Strophe beschworen wurde, spielt der Heilsbringer Jesus
Christus keine Rolle. Dies wird nun nachgetragen, indem ganz klar — mit Autoritédt des
lateinischen Hymnus — gesagt wird, dass Maria, des hails vrspringe (4, 9), ihren fiir uns
gestorbenen Sohn (nur) geboren hat. Worauthin der Abgesang beginnen und diese Funktion
Marias durch Raum- und GefidBBmetaphern ausgestalten kann. Die Strophen fiinf und sechs
stellen Marias Besonderheit (vgl. bes. 5, 1-10) durch biblische Verweise und ihre Funktion
als Fiihrerin auf dem Weg ins Paradies dar. In 5, 11f. wird daher wenig Wert gelegt auf eine
exakte lateinische Ubersetzung, es geht in diesen Strophen vielmehr darum, Maria als
Werkzeug Gottes zu zeigen, mit dem er die Gldubigen zu sich leitet: Sie ist Gottes Harfen-
saite (6, 16), sie beleuchtet mit einer Fackel den sicheren Weg (6, 9). Die siebte Strophe
beendet das Lied mit je einen Stollen umfassendem Lob Gottes und Christi, sowie im
Abgesang einem Lob des Heiligen Geistes und der Trinitét, bevor am Schluss losgeldst vom
lateinischen Text noch einmal eine Bitte an die Jungfrau um Schutz formuliert wird. Es zeigt
sich, dass durch Marias heilsgeschichtliche Stellung, die Sachs moglichst prézise darstellen
mochte, sich Licht- und Schmuckmetaphorik organisch mit Raum-, Weg- bzw. Fiihrungs-,
und GefidBmetaphorik verbindet. 1516 muss Sachs als von reformatorischen Schriften
unberiihrt gelten, aber seine differenzierte Arbeit an den strahlenden Metaphern des Hymnus
zeigt eine Einstellung zu Maria, die ihrer reformatorischen Einschitzung entgegen kommen
wird. Von ,Reformation vor der Reformation® oder gar einem Vordenkertum zu sprechen,
wire zu viel. Aber Sachs’ differenzierter Umgang mit den traditionellen Metaphern, der
diese daraufhin ausdeutet und prézisiert, dass Maria primir das Werkzeug Gottes und
lediglich Behiltnis fiir dessen Licht ist, zeigt ein grofles theologisches Interesse und
Sensibilitit fiir die dogmatische Gefahr, Maria metaphorisch zur vergottlichten Miterloserin
zu machen. Die potenziell in dogmatisch nicht zu verantwortende Uberhohungen Marias

fiihrende Lichtmetapher kann iiber die marianischen Behiltnismetaphern ausgeglichen
139



werden. Dies ist eine textuelle Ausgleichsbewegung mit dem Ziel, die theologisch wichtige
Verortung Marias literarisch angemessen wiederzugeben. Maria als metaphorisch
heilspendend und leuchtend muss immer als ,Lichttriagerin® zu deuten sein und soll nicht als

,Lichtquelle‘ missverstanden werden.

4.4.3 Behiiltnis- oder Trigerinmetaphern

Wie alle Marienmetaphern kommen Behéltnis- oder Triagerinmetaphern selten isoliert vor
und konnen in vielfiltiger Weise ausgestaltet und kombiniert werden. Da sie wie die bereits
besprochenen Metaphern auf sehr grundlegende theologische Aussagen zu Maria Bezug
nehmen, ndmlich darauf, dass Maria Jesus in sich trug und zur Welt bringt, tauchen sie in
beinahe allen Marientexten auf. Sie bringen eine rdumliche und/oder instrumentelle
Komponente in das Marienbild ein. Maria erscheint als Gefil}, das das Heil herantragt oder
in sich birgt, bzw. das von der Gnade Gottes iiberflieBt, oder als Ort, an dem sich Gott
aufhilt. Zu dieser Metapherngruppe kann die Metapher des Schiffes fiir Maria ebenso
gezdhlt werden wie das Holzkreuz. Durch ihre Identifizierung als Gefall oder Geritschaft
zum Transport von etwas kommt Maria in eine tendenziell passive Rolle, sie erscheint als
Mittel zum Zweck und als Ort, wo etwas gefunden werden kann.* Durch den direkten
Bezug auf das ,Tragen‘ und ,Bringen‘ eines Kindes durch eine Frau in Schwangerschaft und
Geburt ist aber ebenso eine ermichtigende und aktive Lesart solcher Metaphern moglich
und wird héaufig von den Marientexten bewusst intendiert, um Marias besondere Giite und
Gnadenvollmacht darzustellen. Die hier gewihlten Oberbegriffe ,Behdltnis‘ oder ,Trigerin®
fiir diese Metapherngruppe sind etwas sperrig, die darunterfallenden Metaphern gehoren
aber zu den grundlegendsten Marienmetaphern und sind durch ihren direkten Bezug auf
menschliches Welt- und Raumerleben sehr ansprechend. Insbesondere der heimelige Aspekt
des Geborgenheit vermittelnden UmschlieBens 14dt dazu ein, Maria immer wieder neu als
ein Gefidl} oder als eine Tragende zu imaginieren. Insbesondere GefiBmetaphern wie ,Eimer*
erscheinen dabei dem heutigen Ohr seltsam abwertend, was zeigt, wie sich Metaphern im
Laufe ihrer Tradierung mit dem Wandel der Sprache veridndern. Eine leise Abwertung, die
in der Verwendung von Geritschaften oder Behiltnissen als Metaphern mitschwingen kann,
wird in der Marianik mit Adjektiven wie ,golden® oder durch ihre besondere Wiirde als

Triagerin aufgewogen.

3 vgl. das schon besprochene Meisterlied Ellis, Nr. 16.
140



Ein Blick auf Luthers Magnifikatauslegung von 1520/21 (WA 7, 538-604) zeigt, wie er
mit diesen nicht direkt durch die Bibel verbiirgten Metaphern umgeht und wie verschiedene,
auf den ersten Blick vollig unterschiedliche, Metaphern unter besagten Aspekten
zusammengefiihrt werden konnen. Gefd- und Behéltnismetaphern sind aufgrund der
Beschaffenheit des Frauenkorpers genuin weiblich konnotiert und spielen schon allein daher
fiir Maria tiber alle Jahrhunderte hinweg eine wichtige Rolle.*® Luther nimmt den von der
Mutterschaft abgeleiteten, aber im Laufe der Tradition von dieser losgeldsten,
metaphorischen Gedanken ,Maria ist ein Gefd3‘ auf, aber er versteht es meisterhaft, die
tradierten Formen religiosen Sprechens in seinem Sinne weiterzuentwickeln. Wahrend die
von Luther kritisierte Marienverehrung Maria erhebt und ihre Gaben preist, betont Luther,
dass Maria selbst sich als dieser Gaben unwiirdig empfindet und dass allein Gott dafiir zu

preisen ist:

Maria hat sich darauf beschrinkt, als Mutter lediglich ,Herberge‘ und ,Wirtin‘ des
Gottessohnes zu sein. An dieser Stelle gilt es sich daran zu erinnern, was Luther als
Kind seiner Zeit iiber die biologische Rolle einer Frau bei Zeugung und Geburt eines
Kindes hat wissen konnen. Die Rolle des Vaters galt als entscheidend. (Burger: Marias
Lied in Luthers Deutung, S. 52f.)45 7

Die letzte Anmerkung ist zu bedenken, soll iiber die Metaphern ,Herberge‘ und ,Wirtin*
nachgedacht werden. Wird im allgemeinen Verstindnis der Zeit angenommen, dass der
Vater das Kind in den Mutterleib ,hineingibt‘, erscheint Marias vaterlose Schwangerschaft
umso wunderbarer. Wird ihre Rolle als Mutter positiv und aktiv bewertet, kann das
Mutterschaft allgemein aufwerten. Luther harmonisiert nach Burger den Vorgang mit dem
allgemeinen medizinischen Kenntnisstand, wenn er die Gottesmutter zu einer passiven
(voriibergehenden) Behausung des (Jesus-)Kindes macht, wie es in den Augen der Zeit jede
andere Schwangere auch ist. Fiir Luther beweist das Erschrecken Marias vor dem Engel
z.B., dass sie keinen Verdienst an sich selbst sieht.*® Kirchenlieder oder andere in der
marianischen Tradition verankerte Texte ldasst Luther nicht als Beweis von Marias

Wiirdigkeit gelten, aber er nimmt den Vergleich mit dem Holz des Kreuzes auf:

% Die Vorstellung der weiblichen Vagina und des Uterus als Hohle oder GefiB, in dem sich das ungeborene
Leben entwickelt, beeinflusst bis heute die Metaphorik fiir Weiblichkeit. Ein Beispiel wire der bayerische
Brauch zur Geburt eines Médchens den Eltern Dosen oder Biichsen an die Tiir zu hingen. Ein Médchenvater
wird im Dialekt dementsprechend ,Biichsenmacher® genannt. Vgl. dazu , Art. Biichsenmacher, der® in: Zehetner:
Bairisches Deutsch, S. 75.
7 Vgl. Burgers Ausfiihrungen dazu in der Einleitung unter ,Medizinischer Kenntnisstand und theologische
Aussage‘ Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 5f.
¥ Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 98.

141



,Verdienst und ,Wiirdigkeit‘ des Kreuzes lagen nur einerseits darin, dall seine Balken
und seine Verbindungen dazu tauglich waren, den Erfordernissen zu geniigen.
Vergleichbares gilt auch von Maria: Um Mutter Gottes werden zu kénnen, mullte sie
die Voraussetzungen erfiillen, eine Frau zu sein, genauer gesagt: eine Jungfrau aus
dem Stamm Juda. Das geniigte, um fiir die Aufgabe tauglich zu sein, die Gott ihr
zugedacht hatte. (Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 98)

Das Hineinsprechen in die Alltagserfahrung von Frauen wird deutlich. Maria ist hier
wirklich ,eine von uns‘, da sich unter diesem Gesichtspunkt jede Frau als fiir eine
vergleichbar ehrenvolle Aufgabe geeignet fithlen konnte und im iibertragenen Sinn sich
jeder Mensch als fiir die von Gott gestellten Aufgaben tauglich erkennen kann. In den
Metaphern ,Herberge® und ,Wirtin® spiegelt sich beides: Alltdglichkeit und Tauglichkeit.
Diifel wertschitzt die Schonheit dieser Marienmetaphern, die er Luther zuschreibt: ,,Maria
eine Herberge und Wirtin Gottes! Das gehort mit zum GroBten und Schonsten, was je iiber
die Mutter unseres Herrn gesagt worden ist.“*>> Wobei m.E. nicht mit Sicherheit gesagt
werden kann, dass diese Marienmetaphern zum ersten Mal bei Luther auftauchen. Man muss
Diifel aber zustimmen, dass Luther hier dem Repertoire der ,Behiltnis-° oder

40 Uber die dazu passende

,Ortsmetaphern® eine sehr schone hinzufiigt bzw. daraus wibhlt.
Rollenmetapher ,Wirtin‘ spannt Luther den Bogen hin zu seiner Intention des persdnlichen
Nachempfindens des Wirken Gottes in Maria und im Alltdglichen. Ehren- und glanzvolle
Metaphern wie ,Himmelskonigin‘ sind Luther eher suspekt und in anderen Schriften spricht
er sich auch komplett gegen sie aus. In der Magnifikatauslegung bejaht er, dass Maria
Himmelskonigin sei, mahnt aber zur MiBigung bei der Verwendung dieser Anrede.*®' Im
Sinne von Marias ,Tauglichkeit‘ anstelle ihres ,Verdienstes‘ wendet Luther sich gegen die
Formulierung im Regina celi letare ,Den du hast vordient zutragen‘ (WA 7, 573, 16f.), denn
in seinen Augen hat sie es ebenso ,verdient’ wie das Holz es ,verdient* hat, Christus am
Kreuz zu tragen: singt man doch auch vom heyligen Creutz eben die selben wort, das doch
ein holtz war und nichts vordienen kund. (WA 7, 573, 18f.) Er parallelisiert ,Frau‘ und
,Holz* in der Metapher. Beides ist Material, um den von Gott gewollten Zweck zu erreichen.
Maria war so wiirdig Jesus zu tragen, wie das Holz des Kreuzes. ,Wiirdig‘ nur im Sinne von
,dazu geeignet*:

[S]olt sie ein mutter gottis sein, must sie ein weybszbild sein, ein Junpfraw, vom
geschlecht Juda, und der Englischen botschafft glewben, auff das were datzu tuglich,

9 Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 119; vgl. auch S. 129.
%9 vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 129, auch zu den Behiltnis- oder Ortsmetaphern:
, Werkstatt*, , frohliche Herberge®, ,Zelt".
1 ygol. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 99.
142



wie die schrifft von yhr gesagt hat, gleych wie des holtzs keinn ander vordienst und
wirdickeit ist gewesen, den das zum Creutz tuglich und von got vorordenet war. (WA
7,573, 20-24)

Auch wenn er den Text des Regina celi letare kritisiert, wendet er sich hier (noch) nicht
prinzipiell gegen die Bezeichnung ,Himmelskonigin‘, doch er mahnt zur maBvollen

Verwendung solcher Metaphern:

Es darff auch wol ein masz, das man nit zuweyt treybe den namen, das man sie ein
konigyn der hymel nennet, wie wol es war ist, aber doch sie da durch keine abtgottin
ist, das sie geben odder helffen muge, wie etliche meynen, die mehr zu yhr denn zu got
ruffen und zuflucht haben. Sie gibt nichts, szondern allein got, wie folgt. (WA 7, 573,
31-574,2)

Daran anschlieBend legt Luther die vollkommene Machtlosigkeit der Menschen dar, da Gott
allein alle Dinge tut (vgl. WA 7, 574). Bemerkenswert ist, wie bei Luther Metaphern
aufeinander treffen, die ihrer Basissemantik nach wenig miteinander gemein haben. Er
verbindet sie aber zu einem Sinngefiige. Maria als ,Herberge‘ und ,Wirtin‘ Gottes teilt sich
die Alltdglichkeit und Tauglichkeit mit der Holzmetapher, deren Eigenschaft zu ,tragen‘
wiederum zuriickweist auf den Komplex der ,Behiltnismetaphern® rund um Marias
Schwangerschaft. Die metaphorische Aneinanderreihung zeigt, wie Gott Maria zur ge-
eigneten Behausung und zum geeigneten Material macht, und erst daraus ergibt sich die
Metapher der ,Himmelskonigin®, die aber im Lichte der anderen nur noch gemifigt
verwendet werden darf — nicht um Maria Ehre zu nehmen, sondern um ihre wahre Ehre zu

zeigen. Das ist fiir Luther ihre Nihe zu Gott und Gottes Hinabsehen auf sie.

Es wird deutlich, dass das Grundlegende an den in diesem Abschnitt verhandelten
Metaphern nicht abschlieBend benannt werden kann, sondern dass gerade der flieBende
Ubergang von einer Metapher zur Nichsten und das individuelle Gruppieren von Metaphern
essenziell fiir die literarische Darstellung Marias ist. Die grundlegenden Marienmetaphern
kreisen lose um die marianischen Aussagen der Bibel und der kirchlichen Tradition, aber die
Literatur gibt sich nie zufrieden mit dogmatisch abgesicherten Metaphern, sondern sie sucht
bestindig nach weiteren Moglichkeiten, ein Marienbild zu erschaffen, das der jeweils
intendierten theologischen Aussage gerecht wird. Diese Metapherntypen grundieren das
metaphorische Sprechen iiber Maria, ohne es endgiiltig festzulegen. Anhand der benannten
Metaphern konnen so grundlegende Mechanismen der marianischen Metaphorik
herausgearbeitet werden. Der wichtigste ist die bestindige Weiterarbeit an Metaphern und

die Wandelbarkeit von Metaphern. Wie soeben an Luther gesehen, konnen Metaphern durch

143



die Kombination mit anderen Metaphern neue Bedeutungen erlangen oder gar
bedeutungslos werden. Das macht es hdufig schwer, einzelne Metaphern aus den
literarischen und textuellen Zusammenhéngen zu 16sen und ihre Entwicklung durch das
reformatorische Zeitalter hindurch nachzuvollziehen.*®* In folgendem Abschnitt soll aber
genau dies exemplarisch versucht werden an der sich in vorliegendem Textkorpus besonders
anbietenden Morgenrotsmetapher, die in ihrer Eigenschaft, Licht- und Tagesmetapher zu

sein, nach der hier getroffenen Auswahl als ,grundlegend‘ bezeichnet werden kann.

4.4.4 Meerstern, Morgenstern, Morgenrot und die Bearbeitung von Metaphern

Die Schwierigkeit eines exemplarischen Exkurses zu einer speziellen, grundlegenden
Marienmetapher zeigt sich schon darin, dass an dieser Stelle Textbeispiele bemiiht werden,
die nicht wortwortlich dieselbe Metapher verwenden. Das Niirnberger Marienbuch
vergleicht Maria in der Predigt zu ihrer Geburt (8.18-12.7) mit dem Aufgang der Sonne und
bezeichnet Maria direkt als das Morgenrot (9.38 u.a.). In zwei seiner dlteren Meisterlieder,
einem Weihnachtslied und einer Ave Maris Stella-Paraphrase, macht Sachs eigentlich genau
dasselbe, aber sein Ausgangspunkt ist die Metapher ,Meerstern‘ des Ave Maris Stella.*®
Vom Meerstern kommt Sachs auf die Metapher ,Morgenstern‘ — nicht ,Morgenrot‘ — und
dennoch kann insbesondere Ellis, Nr. 10 als literarische Verarbeitung der Morgenrots-
metapher gelesen werden, denn Maria als Morgenstern ist bei Sachs in einer ganz dhnlichen
Rolle zu sehen wie Maria als Morgenrot im dlteren Marienbuch. Auch Luther beschéftigt
die Morgenrotsmetapher, die er bei seiner Auslegung des 109. (110.) Psalms (WA 1, 689-
710) vorfindet und zu deren traditionell marianischer Auslegung er sich positioniert. Ob
Sachs diese 1518 nach Niirnberg versandte Psalmenauslegung im Sinn hatte, als er sich
1523 mit der Wittenbergisch Nachtigall als Luthers Anhédnger 6ffentlich zu erkennen gab,

kann kaum zuverlissig festgestellt werden.**

Es ist jedoch interessant zu beobachten, wie
hier die Morgenrotsmetapher verwendet wird. Sie wird losgelost von der vormals

marianischen Bedeutung genutzt, aber im Bewusstsein, dass diese existiert.

2 Daher gliedert sich das fiinfte Kapitel nach , Aspekten in der literarischen Darstellung Marias und nicht nach
einzelnen Marienmetaphern.
%3 Ich beziehe mich hier auf Ellis, Nr. 10: In des zorens ziig weis 3 lieder / H S gedicht (ein Weihnachtsgedicht),
Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 60-62. Sowie Ellis, Nr. 16: In frawen Eren don das Aiie Maris /
stellis 7 lieder H S gedicht (Ave Maris Stella-Paraphrase), ebd. S. 76-79.
%% Ich behandle sowohl die bekannte Schrift Die Wittenbergisch Nachtigall als auch das dazu passende
Meisterlied Wacht aiif wacht aiif es taget. Die Texte finden sich beide in der von Gerald H. Seufert
herausgegebenen und kommentierten Reclamedition: Sachs: Die Wittenbergisch Nachtigall, S. 5-8 & 9-40.

144



Die Predigt iiber die Geburt Marias im Niirnberger Marienbuch (Niirnberger
Marienbuch 8.18-12.7) orientiert sich in ihrem Aufbau an Jes 11,1, indem sie drei
Hauptaussagen dieser Bibelstelle herausstellt und nacheinander bespricht.*®® Diese
Gliederung wird aber ab 9.3 nach einem angeblichen Schriftverweis*®® unterlaufen, worauf
Lichtmetaphorik, verbunden mit (iiberwiegender) Schmuck- und Behéltnismetaphorik den
Text bestimmt (vgl. insbesondere 9.11-19), was erneut zeigt, wie grundlegend diese
Metaphern fiir die Marianik sind. Erst in 10.36 wird Jes 11,1 wieder aufgenommen. Die hier
interessierende Morgenrotsmetapher entnimmt das Niirnberger Marienbuch dem Hohelied
(HId 6,9 vgl. das Konig Salomo zugeschriebene Hohelied Zitat 9.38-10.1) und sie taucht das
erste Mal in 9.38 auf, um Marias besondere, wiirdige Befdhigung fiir die Gottesmutterschaft

herauszustellen:

Wan ir gepurt ist miczer vnd rainer den alle die gepurt, die ye wurden oder ymmer
werden on got allein, wan sie ist ain freihait aller heilikait. Aber spricht die geschrifft,
das sie geporn ist aller wirdigst, wan ir gepurt was vor lang geweisagt von den
propheten. Sumlich haizzen sy ain morgen rot|.] (9.34-38 [Hervorhebung J.S.])

Mit der Morgenrotsmetapher beschreibt das Niirnberger Marienbuch Marias Geburt als ein
Vorzeichen des kommenden Heils. Die Lichtsemantik der Metapher soll hindeuten auf
Christus als der wahre ,Tag® und das wahre ,Licht der Welt‘, verbunden mit einer tages-

zeitlichen Metaphorik, die das ,Friithe®, das ,Erste‘ und den ,Anbeginn der neuen Zeit des

467

Heils* umfasst.”’ Maria wird unter groer Freude geboren und erfreut die Welt wie der

Aufgang der Sonne, sie kommt aus der siindigen Finsternis in das Licht der Welt.

Vnd das was ain zaichen, das sy scholt alle die werlt erfrewen mit ir gepurt. Als etlich
tier vnd vogel, die sint wetrubt in der nacht, dar vmd das [sie] nit lihtes mugen
gehaben. Aber so aller schirst der morgen rot auf get, so werdent sy singen vnd
frewent sich, das der tag auf gegangen ist: Also ist vnser lihter morgen rot, die edel
Jjunckfraw Maria, geporn von der vinster ausz irem muterlichem leib in dicz lieht
dieser werlt. (10.3-8 [Hervorhebung J.S.])

Maria bringt nicht das Licht, sondern wird in es hineingeboren. Damit wird versucht, das

theologische Problem zu 16sen, wie ein vollkommen siindenfreier Mensch wie Maria aus

5 Nv von disen ob gesriben worten Ysays schiille wir draw dinck mercken an irr gepurt, als er spricht: >Es get
ausz ain gert«. Zu dem andern mal schullen wir merken, so er spricht: >ain gertc. Zu dem dritten mal sul wir
merken ir edelkait, so er spricht: >von der wurczeln Yesse«. (8.29-32)

46 Es spricht aber die geschrifft: Das ist der heillig tag, der vns erlevichtet hat, wan es ist heiit auf gegangen ain
grosz lieht allen geleiiwigen menschen vnd selen, als die weissagen vor langer zeiten geweissaget haben von der
aller heiligsten vnd wirdigsten gepurt der junckfrawen Maria, vad ayn hail vand ain hofnung aller sunder. (9.3-7)
%7 Das ,Morgenrot* erscheint wegen des Aspekts der ,Frithe* als besonders geeignete Marienmetapher, weil dies
an Spr 8,22-24 erinnert. Die Darstellung der Weisheit als erster Schopfung Gottes vor aller Zeit wird traditionell
auf Maria hin ausgedeutet.

145



dem siindigen Leib seiner Mutter geboren werden kann. Gleichzeitig wird Maria als
metaphorisches Morgenrot vom Licht der Welt (Christus) unterschieden. Als weitere
Bedeutungskomponenten der Metapher zeigt sich neben ,Licht‘ und ,Tageszeit‘ die davon
ausgehende lokal zu denkende Naturszenerie, die das Niirnberger Marienbuch mit der
Schilderung der erwachenden Tiere ausbaut (vgl. 10.4-7). Beinahe unmerklich verschiebt
sich der Fokus der Predigt von der Geburt Marias hin zur Empfingnis und Geburt Jesu,
indem diese weitere Hoheliedanklinge verwendet und so das Morgenrot mit
Blumenmetaphorik verbindet. Das fiihrt die Predigt zu einem Bernhardzitat, in dem Marias

Geburt und die Geburt des Herrn in Marias Worten beschrieben werden:

Da von spricht Pernhardus in irr person: Mein gepurd ist nit gepildet noch andern
frawen purd, sunder sy ist ain geleichnusz an der gepurd an der creatur. Ob du nv
fragest, wie ich mein libes kint gebunen hab, so sprich ich: Als die plum iren smack.
Ob du die plumen geprochen vindest, dar vmb das sy iren smack geb, so gelaub, das
mein magtum unverwert sey, dar vmb das ich gewunen hab den heilant aller der werlt.

(10.14-19)**

Die Morgenrotsmetapher bildet den Ausgangspunkt fiir eine ineinander {iibergehende
Reihung von Marienmetaphern, die Marias Bedeutung fiir die Heilsgeschichte (als Vorbote
des Kommenden und Bringerin des Tags wird ihre Geburt selbst zur Metapher) verbinden
mit einem Lob ihrer Schonheit und Reinheit (Naturidylle und Blumenmetaphorik). Von
einer Metapher ausgehend bringt die Predigt ithrem Publikum Marias Erscheinen in der
Heilsgeschichte niher und verwebt es sogleich mit der iibergeordneten Heilszusage Christi.
Aus der Morgenrotsmetapher entsteht ein friedliches und liebliches Naturbild, das die
theologisch komplexen Inhalte auf anschauliche Art vermitteln soll und das gleichzeitig iiber
den Verdacht erhaben ist, iiber Lichtmetaphorik Maria ithrem Sohn gleichzustellen. Denn
leicht konnte die Metapher ,Morgenrot‘ fiir Maria verstanden werden als ein Hinweis auf sie
in der Rolle der Erloserin, da Jesus in dieser Rolle mit dem hereinbrechenden Tag
metaphorisch umschrieben wird.*”® Dieser Gefahr wird Luther begegnen, indem er die
Befahigung Marias fiir die Mutterrolle in Behiltnis- und Trigerinmetaphern ausdriickt und
immer wieder auf die Bedeutung der Erwihlung durch Gott hinweist. Im Niirnberger
Marienbuch (9.26-36) wird diese Erwidhlung Gottes zur Erhohung Marias gefiihrt: ,,Wan ir

gepurt ist nuczer vnd rainer den alle* (9.34) und miindet von dort in die

%% Dieses Zitat wird an anderer Stelle niher betrachtet.
%9 Vgl. auch das obige Zitat: Niirnberger Marienbuch 10.3-8. Die Morgenrotsmetapher ist damit auch ein
Beispiel fiir die schon erwédhnten Uberschneidungen bei Christus- und Marienmetaphern.

146



Morgenrotsmetapher (9.38), die ausgefithrt wird (9.38-10.14) und in das Bernhardzitat
(10.14-19) iiberleitet.

Hans Sachs beschiftigt sich vor seinem 6ffentlichen literarischen Bekenntnis zu Luther
mit Licht- und Tagesmetaphorik, die Maria als Vorbotin des kommenden Heils darstellt, und
unter reformatorischem Einfluss mit der Morgenrotsmetapher, die dort aber ihren direkten
marianischen Bezug verliert. In seinem Weihnachtslied von 1515 Ellis, Nr. 10 ist nicht vom
,Morgenrot‘ die Rede, sondern vom ,Morgenstern‘. Der im Ave Maris Stella besungene
,Meerstern‘ aus dem Sachs diese Metapher ableitet, symbolisiert die Schutzpatronin der
Seeleute, zu der Maria im Laufe der Jahrhunderte wird. Im (meerfernen) Niirnberg spielt
diese praxisnahe Bedeutung keine Rolle, und Sachs bearbeitet in Ellis, Nr. 10 die zentrale
Metapher des Hymnus Ave Maris Stella so, dass sie in die Nihe der Morgenrotsmetapher

rickt.

In des zorens ziig weis 3 lieder
H S gedicht

1A

iie maris stella ich griisse

dich maria die lichtprehender morgen stern

erleticht mein hercz vnd al mein sin

das ich dich lob zw dissen weyhenachten
Da

mit ich hoch mit worten siisse

dein lob aiis schrey / dar nach stet meines herczen gernn

dw kiinigin aiis serafin

hilff mir kiinstlich dein hohes lob betrachten
Von deiner frolichen gepiirt

da von die profetten haben geschriben

pald ein steren aiif dringen wiird

von Jacob dar nach wiird die nacht verdriben

vnd wiir aiif gen der helle dag

des begerten sie al

vnd lagen diff in der vorhelle giial

vand schrien mit cleglicher stim

kunig Daiiit vnd her Isaias

her reis entzwey vnd vns vernym

die tron sent vns dein siin der parmung vas

vn den vns nyment helffen mag

zw dir her in den himelichen sal

o0 her vernym die vnser clag

147



hylff vns armen aus der varhele dal

21Ir

schreien wert fiinf daiissent iare

vnd dennoch mer zw gott vatter in ewigkeit

pis in parmiing so hoch ermant

das er sein siin wolt lassen menschlich sterben
Viir

der menschlichen grossen schare

des war gotter siin aiich gar willigklich bereit

zw hant wart gabrihel gesant

zw Maria vnd det dy pothschafft werben
Er sprach aiie vnd griisset sy

vand sprach dw solt ein kindelein geperen

ecce ancilla domini

nym war ich pin ein dinerin des heren

mir gesche nach den wortten dein

atigenplicklichgeschwint

enpfing die mait das himelische kint

von des heilligen geistes krafft

driig sie neiin monet vnd sechs dage me

vn czerdrenvng ir jiinckfrawschafft

dar nach gepar sie ketischlich one we

zw betlahem ir kindelein

in odem stal vor essel vnd vor rint

drang aiif des lichten dages schein

den vns her precht der morgen steren lint.

3 Hoch

in dem liifft die engel siingen

Gloria in exelcis deo also sys

lob sey got hochin jerarchey

der sein siin hat gesendet auf die erden
Noch

et in terra pax ercliingen

ir stim hominibus bone voliintatis

dem menschen frid aiiff erden sey

die sein des willens giit mti herczen gerden
Das neii gesang war pald erhert

von den hirten wy cristus wer geporen
sie gingen dar in schneller fert

vnd petten on das kindlein aiiserkoren
darvmb sey wir cristen verpflicht

zw dinst der maget clra
148



seit sie vns ye das hochste heil gepar

etia pracht vns die vinster nacht

die nam diirch das rein aiie wider ent

wan es den lichten dag her pracht

dar vm maira pilich wirt genent

der prehent morgen steren licht

wan sie geit schein der cirsten heit viir bar
zw lob schenck ich das new gedicht

dem morgensteren zw dem netien iar
1515
(Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 60-62)

Das Lied konzentriert sich ganz auf die Gottesmutter, einige Passagen, die in den anderen
Weihnachtsliedern von Sachs wiedergegeben werden, entfallen hier und der Fokus liegt auf
Ankiindigung, Empfingnis und Geburt.*”® Laut Ellis iibertriigt Sachs den Christustitel
,Morgenstern® aus Offb 22,16 auf Maria (Ellis, Nr. 10: 1, 3). Ich denke aber, dass diese
Einschitzung zu kurz greift und die metaphorische Struktur missversteht.*’' Das Lied
stilisiert Maria nicht als christusdhnliche Erloserfigur, wie es eine reine Ubernahme der
Metaphorik nahelegen wiirde. Sondern es macht einen klaren Unterschied zwischen beiden
durch die Metaphorik deutlich. Der Marienhymnus Ave Maris Stella liefert die
Leitmetaphorik fiir dieses Lied: Maria als lichtprehender morgen stern (1, 3) soll Herz und
Sinn erleuchten (1, 4). Die Metaphern entfalten sich im Lied und erldutern sich dabei selbst.
Die Metapher ,Stern‘ wird als alttestamentarischer Verweis gekennzeichnet: ein stern wird
aiif dringen (1, 13), der den helle[n] dag (1, 15) bringen wird.*’? Die zwei Metaphern ,Stern*
(Maria) und ,Tag* (Christus) stehen in Relation zueinander. Der Stern bringt den Tag. Die
Aussagen im Buch Jesaja (vgl. Jes 9) zum Friedefiirst werden durch die Metaphorik nicht
ginzlich auf Maria bezogen, sondern dhnlich zerlegt wie in Gen 1,3 & 14f. das Licht und die
Gestirne: Das Licht existiert schon, bevor die Gestirne geschaffen werden, aber sie diirfen es
aussenden. Auf die Selbstbezeichnung Christi in Offb 22,16 als Morgenstern nimmt das
Lied aber keinen Bezug. Die Figuren der hebridischen Bibel rufen nach Gott, der seinen
Sohn als das Licht senden soll (1, 16-25 & 2, 1-5; vgl. dazu auch Ellis, Nr. 9). Die Erhérung
dieses Gebets erfolgt durch Gabriels Ave-Gru3 an Maria (2, 6-25). Dabei macht Sachs sein
Verstindnis Marias deutlich: Sie ist demiitige Dienerin — nicht Mit-Erl6serin, sondern Magd

Gottes (2, 13f.). Sie ist nur der Morgenstern, der den Tag — also den Erloser Jesus Christus —

9 ygl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 60.
"1 vgl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 249.
72 Wahrscheinlich wird hier an Jes 9 gedacht.

149



bringt. Sie ist nicht das Licht selbst, sondern nur lichtprehender morgen stern (1, 3). Ellis
ibersetzt lichtprehend mit ,hellfunkelnd®, ich wiirde hier auch ,,lichtbrechend* in Erwédgung
ziehen, weil dies m.E. den Aspekt, dass der Stern das Licht nur ,weitergibt‘, deutlicher
hervorhebt — beides riickt die Sternmetapher in die Nédhe der ebenfalls von Sachs ver-
wendeten Edelsteinmetapher.*” 2, 24f. nimmt das metaphorische Leuchten wieder auf und
beschreibt den Stall als von gottlichem Licht, das vom Morgenstern gebracht wurde,
durchdrungen. Der Metapherngebrauch zeigt das Bewusstsein fiir die theologische
Rangordnung zwischen Maria und Jesus, ohne dass das Bild der demiitigen Maria etwas von
seinem Glanz einbiilen muss. Sie wird als maget clar (3, 16) der Eva gegeniibergestellt, die
die vinster nacht (3, 18) brachte, in der sich die Menschheit vor der Geburt Jesu befand. Das
aiie (3, 19) beendet die Nacht und bringt den Tag (3, 19f.). Daher meint Sachs, dass es nur
pilich sei Maria den Morgenstern zu nennen (3, 21). Eva ist nicht die ,Nacht’ — also die
erlosungsbediirftige Welt, die Siinden-Finsternis — und genauso ist Maria nicht der ,Tag‘,
sondern die beiden Frauen bringen nur jeweils das Dunkel oder das Licht, erhalten es aber
von jemand anderem. Dass die Tageszeitmetaphorik bei Sachs so stark und allumfassend
wird, rechtfertigt eine experimentelle Gleichsetzung von ,Morgenstern‘ und ,Morgenrot‘ bei
der Interpretation dieses Meisterlieds. Maria nimmt bei Sachs eine dhnliche Rolle ein (die
der Lichtbringerin), wie im Niirnberger Marienbuch, wenn sie dort ,Morgenrot‘ genannt
wird. Sachs schenkt in den letzten zwei Versen das Lied dem Morgenstern zw dem neiien iar
(3, 25). Das offnet die Metaphorik hin zur Lebenswelt und lisst eschatologische Hoffnung
einflieBen. Weihnachten als die zyklische Erinnerung an das Kommen Christi auf die Erde
und zw dem neiien iar (3, 25) in Verbindung mit der Jahreszahl 1515 unter dem Lied holt
das Geschehen in die Gegenwart. Die Metapher ,Morgenstern‘ wird zum Medium, das Heil
in der Welt sichtbar zu machen, indem sie das Heilsgeschehen in einen Begriff

zusammenfasst, der das Neue Jahr von Anfang an ,beleuchtet’.

Auf jeweils eigene Art bieten das Niirnberger Marienbuch und Hans Sachs literarische
Moglichkeiten, Maria mit der Licht- und Tageszeitenmetapher ,Morgenrot’ oder
,Morgenstern® zu bezeichnen, ohne sie in die Rolle der Erloserin zu riicken. Beide Texte

verwenden diese Metaphern, um Maria als leuchtendes Zeichen des kommenden Heils

473 Vgl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 249. Vgl. auch Ellis, Nr. 16: Ahnlich wie in Ellis, Nr. 10
ist Marias Stellung zum Licht (Christus) in Ellis, Nr. 16 durch die Edelsteinmetapher ausgedriickt (vgl. auch
Ellis, Nr. 15). Sie leuchtet durch Christus, wie der Stein im Licht funkelt (vgl. die bereits vorgestellten
grundlegenden Marienmetaphern). Sachs kommentiert und korrigiert eine mogliche Falschinterpretation des
lateinischen Hymnus, indem er dessen Bild einer ,Erloserin Maria® durch seine Ausgestaltung der
Meersternmetapher abschwicht (vgl. auch Becker/Schmeer: Ave maris stella).

150



darzustellen und fiihren die Metaphorik so weiter, dass sie auf Jesus als ,Licht der Welt*
hindeutet. Es wird deutlich, dass nicht nur eine Metapher in unterschiedlicher Weise
ausgedeutet werden kann, sondern dem Wortlaut nach verschiedene Metaphern in gleicher
Weise verwendet werden konnen. Marienmetaphern sind als Netzwerke oder Verbund zu
betrachten, innerhalb derer von einer zur nichsten Marienmetapher flieBend gewechselt
werden kann. So interessant es ist, einer bestimmten Metapher iiber die sog. Epochengrenze
hinweg zu folgen, so deutlich zeigt sich in den bisher besprochenen Texten die
Schwierigkeit, eine Einzelmetapher isoliert zu betrachten. Ich habe hier dafiir argumentiert,
,Morgenstern® bei Sachs effektiv gleichzusetzen mit dem ,Morgenrot’ im Niirnberger
Marienbuch, ebenso verwenden die nun folgenden reformatorischen Texte nicht in erster
Linie die Metapher ,Morgenrot‘, sondern einen Verbund weiterer Metaphern, die im Sinne
der reformatorischen Theologie schnell weg von Maria weisen. Die in diesem Abschnitt
angewandte Gleichsetzung kann also mit guten Griinden angezweifelt werden, diesen
Zweifeln tragt der restliche Aufbau der Arbeit Rechnung, der sich nicht mehr an
Einzelmetaphern orientiert, sondern an bestimmten literarischen Darstellungsaspekten

Marias.

Luthers Auslegung des 109. bzw. 110. Psalms*™* ist fiir diese Arbeit schon allein auf-
grund des vorgelagerten Schreibens von Interesse; vor Luthers Text wird ein Brief von
Spalatin (Augsburg) an Hieronymus Ebner (Niirnberg) iiberliefert, der den Text auf Marid
Himmelfahrt (15.8.) 1518 datiert. Die Auslegung ist damit, wenn auch nicht von Luther
selbst, an Niirnberg adressiert. Luther setzt sich darin intensiv mit der vor ihm {iblichen
Exegese auseinander. Wegen der grolen Wirkmacht von Marianik und Mariologie im
Spiatmittelalter kommt Luther nicht umhin, an entsprechend signifikanten Stellen auf Maria
zu sprechen zu kommen. Diifel sieht in der Auslegung primér eine Auseinandersetzung

Luthers mit der traditionellen Exegese:

Man spiirt diesen Auslegungen an, wie Luther — trotz aller noch erkennbaren
Gebundenheit an die mittelalterlichen Methoden der Exegese — um eine neue Deutung
ringt, die nicht ,herauf gezwungen und getriben* [WA 1, 701] ist, auch was das
herkdmmliche mariologische Verstindnis von Schriftstellen anbelangt. (Diifel:
Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 92)

7% Nach der Zihlung, die Luther 1518 noch verwendet und die hier mit der Zihlung der heutigen Vulgata
ibereinstimmt, ist es der 109. Psalm, nach der spiter entstandenen Z#hlung der Lutherbibel der 110.

151



Diifel sieht den Schwerpunkt bei der Jungfrauengeburt, die Jesu Geburt aus den anderen

biblischen Beispielen heraushebt.*”

Er erwihnt dabei nicht Luthers antisemitische Haltung,
die dessen AuBerungen zu Christi Volk und Kirche begleitet.476 Ich gebe Diifel recht, dass
das Ringen Luthers um eine neue Deutung diesen Text zentral bestimmt, allerdings wiirde
ich Luther den Teil, in dem er die traditionelle, marianische Auslegung darlegt, nicht als
hindernde Gebundenheit an zu Uberwindendes auslegen, sondern als bewusstes Abholen
seiner Zuhorerschaft bzw. als Offenlegung seiner eigenen gedanklichen Ausgangslage.
Diifel sieht Luthers Interesse an dem mariologischen Verstindnis biblischer Texte, denn ihn
treibt um, was iiber Maria anhand der Bibel gesagt werden kann.*”’ Luther legt eine
Ubersetzung des 109./110. Psalms vor und erldutert sie Vers fiir Vers. Zu beachten ist, dass
sich seine Verszihlung teilweise von der heute gebrduchlichen in der Biblia Sacra Vulgata
(sowie der Lutherbibel) unterscheidet, ebenso der Wortlaut des Latein, den er vor seiner
Ubersetzung zitiert.*’”® Letzteres ist an dieser Stelle von besonderer Bedeutung, da sich nur
in der von Luther verwendeten Textversion ex matrice aurore findet.*”® Luther selbst geht
auf dieses Uberlieferungs- und Ubersetzungsproblem ganz am Ende seiner Auslegung ein
und 16st es, indem er die Varianten in eins fithrt.**® Luthers Umgang mit bzw. seine Deutung
der Morgenrotsmetapher wird zentral deutlich aus dem entsprechenden Abschnitt: Aufs dem
leib der muter der morgenrot wirt dir geborn werden der taw deinr kindschaft. (Vgl. WA 1,
700-702; Zitat: 700, 26f.) AuBerhalb dieses Abschnitts verbannt Luther die Jungfrau
weitestgehend aus seiner Interpretation. Er bespricht das Wort virga und erwdhnt Maria

1 Diese wiirde das biblische

dabei mit keinem Wort, was deutlich mit der Tradition bricht.
Signalwort sogleich auf Jes 11,1 beziehen und ein wortspielerischer Blick auf die virgo wire
moglich und naheliegend. Luther legt dagegen Wert auf den exakten Wortlaut und die
Bedeutung, und verweist seinerseits ebenfalls auf mehrere Vergleichsstellen.*®* Aber da er
Jes 11,4 anstelle des ersten Verses heranzieht, kann m.E. nicht mit letzter Bestimmtheit
gesagt werden, dass er in diesem Text schon komplett mit der Deutung von Jes 11 auf Maria

bricht. Bei der Ausdeutung der Morgenrotsmetapher bzw. ,Mutter der Morgenrote® geht

7 Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 91f.

7% Die Judenfeindlichkeit von Marientexten spricht diese Arbeit an verschiedenen Stellen an.

477 ygl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 91f.

8 val. WA 1, 690, 13-24.

479 Vgl. WA 1, 690, 18 und 700, 26 sowie den Text der Biblia Sacra Vulgata an dieser Stelle: Ps 109, 3: de vulva
orietur. Eventuell bezieht sich Luthers Textversion auf eine Variante der Vetus Latina.

0 yvel. WA 1, 708, 11-709, 2.

1 val. WA 1, 694, 11-30.

2 Die WA identifiziert Gen 47,31, Hebr 11,21, Eph 5,2, Ps 45,7, Jes 11,4 und Eph 6,17. Zu Luthers Umgang
mit den Ubersetzungsschwierigkeiten zwischen den Sprachen der Uberlieferungen, vgl. auch WA 1, 708f.

152



Luther darauf ein, welche Rolle er Maria in der Deutung des Psalms (noch) zuerkennt.*®?
Dazu zitiert er die traditionelle Deutung, um dann seine eigene als ,nicht erzwungen‘ zu
prasentieren. Zuvorderst macht er klar, dass fiir ihn schon das Wort ,Mutter rein
metaphorisch zu verstehen ist: Das wortlin muiter im latein matrix oder uterus, haif3t hie nit
ain gantz personliche miiter, als ain weib muter haif}t, sonder das, da die frucht in miter
leib empfangen und bif3 zit geburt ernort wirt. (WA 1, 700, 28-30) In Luthers Wahrnehmung
wendet sich das direkt gegen die Leugner der wahren Menschheit und Sohnschaft Jesu:
Wann das auf$ der selbigen muter ains weibs empfangen und geborn wirt, das ist on zweifel
nit ain findling, sonder ain natiirlich kind, von desselben weibs flaisch und bliit warhafftig
genommen, erwachsen und ernoret, acht oder neiin monat lang. (WA 1, 700, 33-36) Fiir ihn
lasst sich die Muttermetapher aus dem biblischen Kontext deuten, in dem sonst immer
davon die Rede sei, dass Kinder von dem samen und auf3 den lenden oder leib der mann
kommen. (Vgl. WA 1, 700, 40f.; Zitat ebd.) Maria ist fiir Luther der Bruch mit der jiidischen
Tradition; die Muttermetapher wendet sich in seinen Augen wider das einsagen der Juden,
die nicht wollen, das Maria, ain Jjunckfraw, miiter sey. (Vgl. WA 1, 700, 38f.; Zitat ebd.)
Jesus ist die Erfiillung der Psalmen, und iiber seine Zuordnung allein zur Mutter abgehoben

4 Das wertet

von der hebriischen Tradition, wie Luther sie mit einem Hiob-Zitat darstellt.
einerseits die Korperlichkeit der Mutterschaft zu einem integralen Bestandteil der
christlichen Heilsgeschichte auf, andererseits setzt Luther die antisemitische Tradition fort,
die Maria gegen das Judentum ausspielt. Bei Luther reduziert sich Marias Bedeutung
tendenziell auf einen Affront gegeniiber ,den Juden‘.*® Nicht das wundersame Geschehen
an Maria steht in seinem Fokus, sondern die christliche Sicht auf ,Altes und ,Neues
Testament®. Jesus nur als Sohn der Mutter ohne ménnliches Zutun darzustellen, bewertet die
Hochschitzung der Keuschheit Marias in der Marianik neu. Die Jungfraulichkeit Marias ist
kein Wert an sich mehr, sondern bedeutsam nur in Bezug auf die Abweisung der

Andersgldubigen. Das Singuldre der Mutterschaft Marias riickt zusitzlich in den

Hintergrund durch Luthers Ausdeutung von ,Mutter‘ als Metapher, deren Bedeutung iiber

3 val. WA 1, 700, 26-702, 19.

4 yal. WA 1, 701, 4f. Zitat des Ps 22, 10 & 5f. Zitat Hiob 10, 10.

5 Luther fiihrt aus, wie Gott durch Maria seine Weissagungen erfiillt: Ohne Zutun von Mann und Frau schenkt
Gott dem Geschlecht Abrahams einen Sohn, er erfiillt seine Weissagungen, aber wir kdnnen nicht begreifen wie.
Er macht Abraham den samen einen naturlichen szon von seiner tochter eine, einer reynen junpfrawenn Marie
durch den heyligen geist on mansz werck. (WA 7, 599, 13-15) Sihe, das ist der same Abrahe, der von keinem
seiner sone, darauff die Juden altzeit gesehen und gewarttet, sondern allein von seiner eynigen tochter Maria
geporn ist. (WA 7, 599, 24-26) Mit Maria riickt die ,Tochter an die Stelle des ,Sohnes‘ — diese unverhoffte
Aufwertung von Weiblichkeit in der Genealogie wird aber von Luther lediglich genutzt, um die Juden in ihrem
religiosen Warten auf den Messias eines Sohnes Abrahams als Verprellte darzustellen.

153



das personale Mutter-Sohn-Verhiltnis hinausreicht. Dies ist ein fiir Luther typischer
Umgang mit Marienmetaphern: Im ersten Anlauf bricht er mit der erwarteten Verwendung,
dann wertet er Maria geschickt in neuer Weise auf, m.E. um ihre Anhéngerschaft
theologisch dort abzuholen, wo sie sich befinden, und um Maria dann in den Hintergrund
treten zu lassen. Bei der ,Morgenréte‘ angekommen, geht Luther wieder zunéchst auf die
traditionelle Deutung der Morgenrots- und Taumetapher*™® ein, nach der Maria die
Morgenrote ist, die den waren tag und das ewig liecht und die sonnen der gerechtigkait,
Christum, herfiir bracht hat. (WA 1, 701, 8f.) Und Christi kindthait kommt wie der Tau auf
das Erdreich (= Maria), der ohne menschliches Zutun in den Morgenstunden falle.*s” Uber
den ,Tau‘ ist die Morgenrotsmetapher verbunden mit dem ,Fell Gideons‘, das auf die
jungfrauliche Empfingnis hin ausgedeutet wird und auf das Luther mit einem Psalmenzitat
verweist, wobei er allerdings subtil den Schwerpunkt auf Christus legt und abriickt vom
Konnex zwischen Jungfriulichkeit und Tau/Regen.”*® Er beweist an dieser Stelle seine
exegetische Ausbildung und seine Kenntnisse der kirchlichen Traditionen und gesteht der
traditionellen Deutung eine gewisse Nachvollziehbarkeit zu (wohl aufgrund der
Schliissigkeit des Bildes und des Verweises auf die Heilige Schrift), obwohl sie ihm
erzwungen erscheint: Nun wiewol die wort disen verstand geben und leiden, so ist er doch
herauf3 gezwungen und getriben. Aber nach selbstfliessendem verstand ist hie geschrieben
die geburt des volcks Christi. (WA 1, 701, 17-19) Er nimmt fiir seine alternative Deutung
der Textstelle in Anspruch, dass sie niher liege und sich selbstverstindlich anbiete. Er 16st
sich aus dem Gefiige der {iiberlieferten Deutungen, das (ebenso selbstverstindlich)
bestimmte semantische Verbindungen zwischen den biblischen Metaphern annimmt, indem
er die vorgegebenen Metaphern weiter generalisiert. Er liest sie nicht als einfach auf die
Mutter-Sohn-Beziehung von Jesus und Maria hindeutend, sondern als eine generelle
metaphorische Beschreibung der Christenheit und der Kirche als Kinder Christi. Er 6ffnet
die Metaphern von neuem, macht die Weite der moglichen Interpretationen deutlich, um
diese dann im Sinne seiner Theologie wieder auf eine klare Aussage engzufiihren. Seine
alternative Deutung identifiziert die Morgenrote als Braut Christi, also als die Kirche, die
Christi Kinder bringt.** Und in der Metapher ,Tau‘ erkennt er primir, was auch die
traditionelle Deutung betont: Das geheimnisvolle Tun Gottes — denn niemand kommt durch

menschliches Zutun in die Kindschaft Christi. Aus Adams Kinder werden Christi Kinder

0 yol. WA 1, 701, 7-16 gemiB seiner Ubersetzung (s.0.).
7 vgl. WA 1, 701, 9-15 Zitat 701, 10 u.a.
" val. WA 1, 701, 15f.; Ps 72, 6, Fell Gideon Ri 6, 38.
9 val. WA 1, 701, 25-31.

154



allain durch wiirckung gottes von himel herab wie der daw. (Vgl. WA 1, 701, 39f.) Maria
wird in seiner Deutung zur Metapher fiir die Kirche als Braut Christi und Mutter dieser

Kinder (der Kirchenmitglieder):

[Slein weib, praut und kiinigin haifit aurora, die morgenrot, das ist die christlich
kirch, auf3 derselben muiter oder leib kommen im seine kinder. [...] Dise morgenrot ist
ain gaistlich junckfraw, durch Mariam figuriert und bedeiit, und enpfacht von
gaistlichem samen, das ist des worts gots, das nimpt ir ir junckfrawschaft nit, sondern
meer bewart. (WA 1, 701, 30-36)

Marias Bedeutung wird entkorperlicht im Vergleich mit ihrer Bedeutung fiir das Wesen
Christi (s.0.). Dort war sie in ihrer Leibhaftigkeit als Verkorperung der Muttermetapher
bedeutsam, doch riickte diese Metapher schon in den Vordergrund vor einer (ehemals
glorifizierten) personalen Gottesmutter. Nun verkehrt sich das Verhiltnis von Maria und den
Marienmetaphern vollstindig, Maria selbst wird eine Metapher, die auf die biblische
Metaphorik hinweist. Sie ist ein metaphorischer Teil eines biblischen Bedeutungs-
zusammenhangs den Luther (jiidische wund christliche Uberlieferungen ganz
selbstverstidndlich harmonisierend) annimmt. An die Stelle von ,Maria ist die Mutter der
Morgenrote, weil... ¢ tritt ein Gesamtblick, der ,Maria‘ neben das ,Morgenrot® stellt als zwei
Metaphern, die beide zur geistlichen Kindschaft hinfithren, was wiederum das Kirchenvolk
Christi meint, das durch den geistgewirkten Glauben geeint ist. So sieht Luther die ,Mutter*
als zentrale Metapher an, die das Verhiltnis von Christus und seinen Kindern beschreibt:
Nun die muter diser morgenrot ist die liebe im hertzen, in der empfacht sy alle mennschen,
tregt sy, nort sy (WA 1, 702, 5f.). Die Mutter der Kirche ist die Liebe zu Gott. Maria
verschwindet aus der Ausdeutung der Muttermetapher in Bezug auf die Kirche als
Versammlung der Kinder Gottes. Sie ist nur noch bedeutsam als eine weitere Metapher fiir
die geistliche Kindschaft im Glauben, deren Mutter eine gaistlich junckfraw ist, die den
Glauben gebiert durch gaistliche[n] samen ohne menschliches Zutun (vgl. WA 1, 701, 34f.),
was sich fiir Luther auch klar gegen Werkgerechtigkeit und den angenommenen
Zusammenhang von Lebensfiihrung und garantiertem Eintritt ins Himmelreich wendet (vgl.
WA 1, 702, 18f.). Doch besonders wichtig ist Luther die Polemik gegen das jiidische Volk,
dem er schon zu Beginn des Abschnitts die wahre Jungfrau- und Mutterschaft Mariens
entgegen gehalten hat (vgl. WA 1, 700, 38f.) und dem er nun die geistliche Braut des
Messias vorfiihrt, den jene daher nicht als solchen erkennen kénnen (vgl. WA 1, 701, 28f.).

Luthers Abstraktion der Muttermetapher, die Maria aus dem Bedeutungszusammenhang der

155



christlichen Kirche als Versammlung der Kinder Gottes bzw. des Volkes Gottes

verschwinden lésst, zielt gegen den jiidischen Anspruch das Volk Gottes zu sein:

Diese wort seind nun gesagt wider die spenstig hochfart und flaischlich vermessenhait
der Juden, die da mainen sy sollen allain gotes kinder sein, darumd das sy Abraham
und der hailigen patriarchen kinder seyen, von flaisch und flaischlichen wercken
geborn: Dieselbig geburt ist verworffen[.] (WA 1,702, 10-14)

Immer wieder muss hervorgehoben werden, dass Maria und der Antisemitismus aufs Engste
verkniipft sind, in dieser Psalmenauslegung wird deutlich, dass die Hochachtung der
(judischen!) Frau Maria fiir Luther besonders dann bedeutsam ist, wenn er darin eine Spitze
gegen die jiidische Sicht und das jiidische Warten auf den Messias sieht, wihrend an anderer
Stelle die bezeichnenderweise mit ihrem jiidischen Namen Mariam Angesprochene zu einer
Metapher abstrahiert wird, um die Ganzheit und Richtigkeit der christlichen Bibel zu be-
tonen — also die Richtigkeit einer christlichen Deutung der heiligen Schriften, die die
judische Tradition fiir sich vereinnahmt und in den christlichen Bedeutungszusammenhang
eingliedert. AuBerhalb dieser Vereinnahmung verschwindet Maria, indem sie zur Metapher
fiir die Kirche und dann in die allgemeine Muttermetapher eingegliedert wird. ,Morgenrot*
auf Maria bezogen ist fiir Luther untrennbar verbunden mit der Muttermetapher und beide
vereint der Aspekt ,Trdgerin und auch ,Vorbotin‘. Eine von der Morgenrotsmetapher
ausgehende {iiberbordende marianische Lobesreihung aus Metaphern, wie dies im
Niirnberger Marienbuch geschieht, wird bei Luther ginzlich unmdéglich. Maria bleibt aber
wichtig und prasent fiir die wahre Menschheit Christi. Bestehen bleiben die
Beziehungsmetaphern: Braut — Kirche — Christi — Kinder — Mutter. Maria verschwindet aus
dem Deutungszusammenhang, aber es bleibt ein marianischer Rest in diesen Metaphern
verborgen, da nur so Christi wahrhaftiges irdisches Dasein begreifbar gemacht werden kann.
Die Emotionalitdt der Muttermetapher, die vermutlich in weiten Teilen die Emotionalitéit der
Marianik befeuert, prigt den Schluss des Luthertextes, der iiber das Wunder der
Mutterschaft die zuvorkommende Gnade Gottes darlegt — in Parallelitdt zu Marias Mutter-
rolle, die Jesus niherkommen ldsst, aber unter Ausschluss von Maria als (biblische) Figur,

die zu diesem existenziellen Glaubenserlebnis nur noch die Metapher beitragen kann.

Fiir die Metapher ,Morgenrot* wird in Sachs’ Schriften zum Auftakt der Reformation
Wacht aif wacht aiif es taget™ und Die Wittenbergisch Nachtigall”®' (1523) die schwierige

Unterscheidung zwischen dem, der das Licht bringt (Maria) und dem wahren Licht (= Tag =

0 Text Sachs: Die Wittenbergisch Nachtigall, S. 5-8.
1 Text Sachs: Die Wittenbergisch Nachtigall, S. 9-40.
156



Christus) aufgehoben. Stattdessen wird die Metapher ,Nachtigall® erginzt: Wacht auf wacht
auf es taget / Ein nachtigal die waget / ir stim mit suessem hal. (V. 1-3) Diese ,neue**”?
Metapher passt sich in das schon vorhandene semantische Feld der Morgenrotsmetapher ein
(Natur, Licht, Morgen bzw. Tagesablauf), lenkt es aber in eine neue Richtung durch die vor-
und ausformulierten Deutungshilfen, die das in den Metaphern aufgebaute Bild dem

Publikum erkléren.

Die morgenrot deut freye / gesecz vnd propheczeye / Die sune ist Cristus / Der tag das
Ewangeli sus / Die nach pedewt die sunde / Wer die nachtigal seye / Der vns den tag
ausschreye / Jst doctor Martinus / Von wittenberg Her lutherus (V. 28-36)

Ganz im Sinne des reformatorischen Schrifttums sollen (metaphorische) Zwei- und
Mehrdeutigkeiten aufgehoben und der Prozess der Metaphernfindung durchschaubar
werden. Traditionelle Metaphern klingen in der Lichtmetaphorik an, sowie in den Anleihen

an das Tagelied, aber sie zeigen sich als wandelbar, aktualisierbar.*”>

WACcht auff es nahent gen dem tag / Jch hor singen im grunen hag / Ain wunnigkliche
Nachtigall / Jr stymm durchklinget berg vnd tall / Die nacht naygt sich gen Occident /
Der tag get auff von Orient / Die rotpriinstige morgenrot / Her durch die truben
wolcken got / Darauf3 die liechte Sunn thit blicken / Der Mones schein thit sy
verdriicken (Die Wittenbergisch Nachtigall V. 1-10)

In den anderen hier besprochenen Texten fiihrt die Morgenrotsmetapher unweigerlich in
differenzierte literarische Abhandlungen iiber das Wesen Marias bzw. des Lichts, das mit
dem christlichen Heil gleichgesetzt wird. Dass diese potenzielle Macht und Tragweite der
Metapher bei Sachs unter dem ersten Einfluss der Reformation dazu verwendet wird, einen
Rahmen zu bieten fiir die Vorstellung der neuen Theologie nach Luther, sagt etwas iiber die
Intensitdt aus, mit der in Niirnberg die reformatorischen Ideen aufgenommen wurden.
Luthers Blick auf die Bibel ersetzt die lange metaphorische Tradition und macht fiir Sachs
die biblischen Heilszusammenhinge einfach. Maria verschwindet bei Sachs aus der
Morgenrotsmetapher, weil er sie schlichtweg nicht mehr braucht, um das Evangelium
existenziell zu verstehen. Dass sein Bild von Maria jedoch nicht auf diese Aussage reduziert

werden darf, wird an anderer Stelle klar, wo er Maria wieder in einem Schwank auftreten

492 Seufert weist auf einen Zusammenhang hin mit der Ansicht des 14. Jahrhunderts, dass die Nachtigall ,,eher
den Tod erleide, als von ihrem Gesang ablasse* (Sachs: Die Wittenbergisch Nachtigall, S. 5, Anm. zu V. 2).
Damit ist auch diese Luthermetapher in gewissem Sinne remetaphorisiert, fiigt sich ein in eine Tradition und
zeigt gleichzeitig kreativ-neues Potenzial.
3 Besonders deutlich auch in den fantasievollen Spitznamen der Gegner Luthers, die in das Naturbild eingebaut
werden, vgl. V. 55.

157



lisst.*** In Wacht aiif wacht aiif es taget und der Wittenbergisch Nachtigall behilt er von der
Morgenrotsmetapher die Aspekte ,Friihe‘, ,Vorbotin® und verwendet sie im starken
Bewusstsein ihrer rdumlichen und naturszenischen Komponente, jedoch mit deutlich
geschirfter Richtung. Das Morgenrot kiindigt nicht mehr nur den Schein des himmlischen
Lichts an, es ist nun auch der innermenschliche Siindenabgrund, auf den die Nachtigall

Luther im Morgenrot aufmerksam macht.

Gottes gesetz vnd die Propheten / Bedeiitten vns die morgenroten / Darinn zaygt
Luther das wir all / Miterben seind Adams fall / Jn bofer begir vad naygung / Defhalb
kain mensch dem gsetz thiit gnung / Halt wirs schon auffwendig im scheyn / So ist doch
vuser hertz vareyn (Die Wittenbergisch Nachtigall V. 343-350)

Im Rahmen dieser Arbeit bleibt bemerkenswert, dass trotz der deutlich reformatorischen
Neuausrichtung der Morgenrotsmetapher das Ziel ihrer Semantik dasselbe bleibt. Auch
literarisch losgelost von Maria behilt das Morgenrot einen weihevollen Glanz, sowie ihre
Tageliedankldnge und den Aspekt des ,Herantragens® (durch beides kann auch Maria
niemals gidnzlich vom Bedeutungshorizont verschwinden), die genutzt werden, um auf die

zentrale Heilsbotschaft von Jesu Kommen und Wirken zu sprechen zu kommen:

So dringet her des tages glantz / Bedeiit das Ewangelium / Das zayget dem menschen
Christum / den aingebornen Gottes Son / Der alle ding fiir vns hat thon / Das gesetz
erfiilt mit aignem gwalt (V. 362-367)

In diesem Exkurs zur Morgenrotsmetapher sollte gezeigt werden, was das Grundlegende an
Marienmetaphern ist, nimlich ihre Verbindung zueinander und die Eigenschaft beinahe un-
merklich ineinander iiber zu gehen. Mit wortwortlich denselben Metaphern konnen sehr
unterschiedliche Bilder von Maria hervorgerufen werden und mit dem Wortlaut und der
Geschichte nach sehr unterschiedlichen Metaphern kann am selben Marienbild gearbeitet
werden. Die Morgenrotsmetapher ist fest in der Tradition verankert, sowohl als Christus- als
auch als Marienmetapher, und wird in diesem Bewusstsein genutzt, um das Verhiltnis von
Maria und ihrem Sohn, von ,Lichtbringerin® und ,Licht* literarisch auszuarbeiten. Es zeigt
sich, dass gerade das Ringen um die richtige und ausgewogene Verwendung der
Marienmetapher (was diese Arbeit ,Gratwanderung der Angemessenheit’ nennt) den
literarischen Reiz der Marientexte ausmacht. Die Bemiihung, komplexe theologische
Wahrheiten im literarischen Text angemessen anschaulich zu machen, eroffnet kreative
Moglichkeiten zur Remetaphorisierung der Morgenrotsmetapher. Dem literaturwissen-

schaftlichen Blick zeigt sich ein Zusammenlaufen metaphorischer Semantik, die

% Vgl. Das Maria-bild zu Einsidel Text Sachs: Werke, Bd. 20, S. 545-548.
158



vermeintlich unterschiedliche Metaphern in eins fiihrt, aber auch die gegenldufige
Bewegung, die marianisch konnotierte Metaphern unter Beibehaltung bestimmter
Semantiken in neue Richtungen fiihrt. Der isolierte Blick auf eine einzelne Marienmetapher
erscheint, nachdem er hier versucht wurde, nur bedingt produktiv, da er zwangslidufig
abgeschlossene Gruppierungen Kkonstruiert. Die Marientexte jedoch verwenden die
Marienmetaphern im Hinblick auf ihr jeweiliges Marienbild und nutzen gerade die
flieBenden Ubergiinge verschiedener Marienmetaphern zueinander. Die hier verwendete
pragmatische Definition von Metaphern konnte damit in actu beobachtet werden und so ist
es notwendig, noch einmal einen Schritt zuriick zu treten und erneut iiber den Begriff

,Metapher‘ und seine Abgrenzung von ,Vergleich® aber insbesondere ,Bild‘ nachzudenken.

4.5 Marienmetapher und Marienbild
4.5.1 Metapher, Vergleich, Allegorie

,Vergleiche* und Metaphern bedingen sich gemil der hier verwendeten Metaphern-
definition gegenseitig. Eine Metapher beinhaltet implizit einen Vergleich, der aber héufig
nicht klar benannt werden kann. Ein Vergleich kann in einer Metapher konzentriert
ausgedriickt werden, zielt aber tendenziell darauf, die semantische Weite, das Feld der
moglichen Assoziationen rund um eine Metapher einzugrenzen, indem die Vergleichs-
momente entfaltet und festgeschrieben werden. Metapher und Vergleich gehen hiufig
ineinander iiber, und ich halte mit Aristoteles die Metapher fiir das sprachliche
Ausgangsphinomen, das Vergleichskonstruktionen ("x ist wie/dhnelt y") nach sich ziehen
kann.*” Hartl sieht das ihnlich, auch er grenzt seine Metapherndefinition gegeniiber

Allegorie, Gleichnis und Vergleich deutlich ab und sieht die Metapher als Ausgangspunkt:

[D]ie Metapher als Ubertragung semantischer Konzepte ist die Grundform bildhafter
Rede. Das Gleichnis ist eine ausgefithrte Metapher. Vergleich und Allegorese
versuchen auf unterschiedliche Weise, die metaphorische Spannung aufzulGsen: der
Vergleich durch Einfithrung eines Vergleichspartikels, der die semantische
Impertinenz auf syntaktischer Ebene als moglich erscheinen ldsst, und die Allegorese
durch Ubersetzung der bildhaften Gehalte in satzhafte Aussagen nach MaBgabe eines
analogischen Bedeutungsverhéltnisses. (Hartl: Metaphorische Theologie, S. 171)

Die durch die Metapher erzeugte semantische Spannung steht im Mittelpunkt von Hartls

Metapherndefinition, sie wird im Vergleich ebenso wie in der Allegorese ausgedeutet und

3 Aristoteles behandelt das Verhiltnis von Metapher und Vergleich in seiner Rhetorik. Ich wende mich damit
notwendigerweise gegen die Auffassung von Cicero und Quintilian, die die Metapher als verkiirzten Vergleich
sehen.

159



vereindeutigt. Die Allegorie wird erst bei der Auslegung sichtbar und erzeugt nicht, wie die
Metapher, im Text selbst eine wahrnehmbare Spannung.496 Die Allegorie ist damit eine
Sonderform der Metapher, die ihre Uneindeutigkeit verloren hat und dennoch gleichzeitig
geheimnisvoller ist als eine gewohnliche Metapher, da sie auf speziellem Wissen (dem
Wissen um allegorische Figuren und Auslegepraxis) und nicht auf Alltagswissen basiert.
Die Ubergiinge zwischen Metapher, Vergleich und Allegorie sind aber letztlich flieBend, das

literarische Spiel mit diesen Formen entzieht sich immer wieder einer starren Definition.

4.5.2 Metapher, Bild und Bildkunst

Ohne Frage besteht ein enger Bezug zwischen Metaphern und Bildern, daher ist zu fragen,
ob es den Marienmetaphern in der Reformationszeit genauso ergeht wie den bild-
kiinstlerischen Darstellungen. Luther sieht in ,Bildern® ein gefihrliches Potenzial, wobei
seine Terminologie sich nicht ganz mit der hier verwendeten deckt und deshalb seine
Ausfiihrungen zu Bildern hédufig auch fiir das zutreffen, was in dieser Arbeit ,Metapher®
genannt wird. Texte und bildkiinstlerische Darstellungen verbinden sich in der Kunst der
Reformationszeit, sodass der hier verwendete transmediale Ansatz einer Metaphern-
definition fiir angemessen erachtet werden kann, die Entwicklungen zu verfolgen. Die

fiir unseren allegorienfeindlichen Geschmack eher blutleer wirkende protestantische
Agitations- und Gedankenkunst versuchte mit ihrer Einbindung des Wortes ins Bild
einer von Luther sehr klar erkannten Besonderheit der Bilder Herr zu werden, ihrer
Vieldeutigkeit. (Schuster: Abstraktion, Agitation und Einfiihlung, S. 117)

Schuster verwendet das Wort ,allegorisch® kunstwissenschaftlich, er bezieht sich nicht auf
das exegetische Verfahren der allegorischen Bibelauslegung, das von der Reformation
besonders in Bezug auf Maria durchaus kritisch gesehen wurde, sondern auf allegorische
Figuren auf Gemailden und Graphiken. Ich wiirde einfacher von (rein) metaphorischen
Darstellungen sprechen. Es wurde schon aufgezeigt, dass Luther die Vieldeutigkeit der
Metapher in seinen Texten geschickt einzugrenzen weill, um seine theologischen Aussagen
zu prizisieren. Wie am Beispiel der ,Mutter der Morgenrote‘ gut zu sehen war, zielt er
absichtlich darauf, aus einer Metapher einen Vergleich zu machen, um ihre Bedeutungsweite
einzuschrianken. Aber er behilt immer die Moglichkeit in der Hinterhand, die Metaphorik
der Worte wieder zu 6ffnen, um den Blick zu weiten und sein gewandeltes Marienbild zu

prasentieren.

4% yol. Hartl: Metaphorische Theologie, S. 171. Allerdings unterscheidet sich Hartls Bildbegriff von dem in
dieser Arbeit angenommenen.

160



Bildkiinstlerische Darstellungen, also ,Bilder‘ im engeren Sinne, korrespondieren eng
mit den Zusammenhingen, die diese Arbeit zwischen Metaphern und daraus entstehenden
mentalen  Bildern  aufzeigt.  Gingige  ikonographische = Bezeichnungen  fiir
Mariendarstellungen, wie z.B. Hodegetria, Nikopoia usw., beziehen sich auf marianische

7D h. dass Maria unter demselben Titel

Ehrentitel, aber nicht zwingend auf den Bildinhalt.
sehr unterschiedlich dargestellt werden kann oder unter verschiedenen Titeln sehr dhnlich.
Ein Phidnomen, das sich fiir die Marienmetapher ,Morgenrot‘ auch beobachten ldsst. Die
kunstwissenschaftlichen Bezeichnungen der Marienbilder legen also noch keine bestimmte
Art der metaphorischen Gestaltung nahe. Es muss jedoch angenommen werden, dass
bestimmte bildkiinstlerische Darstellungskonventionen auf die literarische Gestaltung
eingewirkt haben. Wie die Muttergottes in der Kunst dargestellt wird, kann das mentale Bild
der Glaubigen und in Wechselwirkung die Metaphorik der Marientexte beeinflussen. In der
Gotik gewinnt die bildliche Darstellung der Gottesmutter an Menschlichkeit und Wirme,
dabei sind besonders zu erwihnen ,,die »Schonen Madonnen« des sog. Weichen Stils um
1400[.1“*® Im 16. Jahrhundert tritt fiir die Gegenreformation die hoheitsvolle Darstellung
Marias als Herrscherin und Himmelskonigin zusammen mit der Immaculata und Assunta in
den Mittelpunkt.*”® Dieser Befund fiir die Bildhauerei und Malerei fiigt sich ein in die
Beobachtungen an den Niirnberger Texten aus dem 15. und frithen 16.Jahrhundert: Die
miitterliche, menschlich-nahbare Maria ist fiir die Texte von gleichbleibend groBer
Bedeutung, gleichzeitig sind aber auch Unbefleckte Empfiangnis und die im Anschluss an
die Himmelfahrt Marias erfolgende Kronung zur Himmelskonigin als zentrale Motive

auszumachen.

Im nidchsten Schritt sei umrissen, was fiir diese Arbeit ,Marienbild‘ in Abgrenzung zur
,Marienmetapher‘ meint. Zunichst sei auf die Arbeit von Bernhard Asmuth verwiesen, der
sich fragt, wie es iiberhaupt zu der Frage nach einer klaren Abgrenzung von ,Bild‘ und
,Metapher* kommt.® Denn seiner Beobachtung nach ist das Bedeutungsspektrum von
,Bild‘ vor 1700 noch eindeutig von dem, was die Rhetorik ,Metapher nennt, getrennt.so1
Asmuth problematisiert den Wandel des Bedeutungsspektrums: ein ,,poetisches Bild* hief3

,vor 1700 Gleichnis®, d.h. dass ein heutiger metasprachlicher Begriffsgebrauch auf einen

7 ygl. Riese: Seemanns Lexikon der Ikonografie, S. 275. Vgl. auch Kolb: Typologie der Gnadenbilder.
4% Vgl. Riese: Seemanns Lexikon der Tkonografie, S. 276; Zitat ebd. Die ilteste Darstellung der Gottesmutter
stammt aus dem 2. Jahrhundert.
9 Vgl. Riese: Seemanns Lexikon der Ikonografie, S. 276f.
2% Asmuth: Seit wann gilt die Metapher als Bild?
' vgl. Asmuth: Seit wann gilt die Metapher als Bild?, S. 300f. & 303.
161



dlteren objektsprachlichen trifft, der ,Bildlichkeit‘, ,Metaphorik‘ und ,Malerei‘ noch klar

trennt.502

Asmuth sieht eine geschichtliche Entwicklung hin zu einem metaphernzentrierten
,Bild‘-Verstindnis, ein Blick nach England zeige, dass dort spitestens ab 1860 mit ,image*
(Bild) eine Metapher beschrieben werden konnte, fiir den deutschsprachigen Bereich
beobachtet Asmuth diese Bewegung friiher und nimmt sie als richtungsweisend an.””® Damit
allein wire ausreichend begriindet, fiir die in dieser Untersuchung vorliegenden Texte eine
begriffliche Trennung zw. Metapher und Bild vorauszusetzen. Asmuth nimmt an, dass vor
1700 der Bereich Dichtung mit dem Stilmittel Metapher und der Bereich bildkiinstlerisch
erzeugter Bildlichkeit streng getrennt gesehen werden; was ich aber anzweifle, da Luthers
Texte den Begriff ,Bild° durchaus transmedial innerhalb der grolen Frage, wie
Glaubensdinge vermittelt werden konnen, verhandeln.”® Auch bei Hans Sachs und im
Meistergesang lassen sich transmediale Prozesse feststellen, da bewusst bildkiinstlerische
Programme in der Wahl der Metaphern aufgerufen werden. Asmuths Hinweis, dass sich die
Terminologie stark von der heutigen unterscheidet, ist aber ernst zu nehmen.’” Luther
spricht selbstverstdndlich in seiner eigenen Terminologie, die sich von der heute
gebrduchlichen stark unterscheidet. Was aber m.E. nicht ausschlieBt, dass er von etwas
spricht, was diese Arbeit ,Metapher‘ nennt. Zum Gebrauch des Wortes ,Bild‘ (englisch
,image‘, lateinisch imago, griechisch eikwv oder €ldwiov) vor 1700 spricht Asmuth zwei

Bereiche®®

an, die auch fiir den Bildbegriff dieser Arbeit bedeutsam sind: Das ,Bild* als
,Gebilde* hebt die kreativ schaffende Komponente des Bildes hervor, wie sie laut Asmuth in
Gen 1,26 (der Mensch als Bild Gottes) und Ex 20,4 (das Verbot des Gottesbildnisses)
erkannt werden kann; diese Verwendung steht damit in engem Bezug zu der Vorstellung
vom Dichter als Schépfer (analog zu Gott).””” Der Bildbegriff dieser Arbeit teilt diese
schopferische Komponente. Der nach Asmuth am wenigsten wirkméchtige Bereich ist die
Abgeschlossenheit eines Bildes, was fiir die Etymologie von ,Idylle* entscheidend ist.’”® Fiir
diese Arbeit ist jedoch gerade die Abgeschlossenheit des Bildes bei der Frage seiner

Veranderbarkeit bedeutsam. Ein Bild erscheint als Entitit und muss erst in seine

(metaphorischen) Bestandteile zerlegt werden, bevor es neu gedeutet werden kann. Die

%02'Vgl. Asmuth: Seit wann gilt die Metapher als Bild?, S. 299f.; Zitat S. 300 Hervorhebungen von B.A.
%3 Vgl. Asmuth: Seit wann gilt die Metapher als Bild?, S. 300f.
% Vgl. Asmuth: Seit wann gilt die Metapher als Bild?, S. 300f.
%5 ygl. Asmuth: Seit wann gilt die Metapher als Bild?, S. 299f.
%06 ygl. Asmuth: Seit wann gilt die Metapher als Bild?, S. 301-303. Er erliutert insgesamt fiinf Bereiche in denen
das Wort ,Bild‘ vor 1700 gebraucht wird.
7y gl. Asmuth: Seit wann gilt die Metapher als Bild?, S. 302.
% vgl. Asmuth: Seit wann gilt die Metapher als Bild?, S. 303.
162



Frage nach der klaren begrifflichen Trennung von ,Metapher‘ und ,Bild‘, die sich auch diese
Arbeit stellen muss, sieht Asmuth fiir die Zeit vor dem 18. Jahrhundert als geklirt: eine
,Metapher galt nicht als Bild[.]*** Damit ist in vorliegendem Zusammenhang jedoch nicht
die Frage beantwortet, wie ,Metapher‘ und ,Bild‘ aufeinander bezogen sind. Insbesondere,
weil diese Arbeit (wie anderorts erortert) keine Rhetoriktheorien aus dem 15. und
16. Jahrhundert verwenden mochte, um sich den Texten und ihren Metaphern zu néhern,

sondern die Perspektive des 21. Jahrhunderts nicht leugnet.

Das ,Bild‘ erscheint als eine Einheit, ist aber gegeniiber der Metapher aus einzelnen
(metaphorisch aufgeladenen) Einzelaspekten zusammengesetzt. Die Metapher ist innerhalb
ihres jeweiligen Mediums eine Einheit, die in sich verschiedene Eigenschaften vereinen
kann (z.B. vereint die Metapher ,Gottes Lade‘ die Eigenschaft ,Ort, an/in dem sich etwas
befindet®, ,schiitzend umschlieBen* aber auch ,edel/schén‘ und ,heilig® usw.), diese miissen
aber fiir das Verstindnis der Metapher vorausgesetzt werden und sind daher nur mit Miihe
auszuformulieren.’'® Die Metapher kann alle Sinne ansprechen.’’’ Das Bild spricht immer
dominant den Sehsinn an. Eine einzige Metapher kann ausreichen, um ein Bild
heraufzubeschworen, das in verschiedenen Medien existieren kann und nicht auf
darstellende Medien wie Gemailde beschrinkt ist. Gerade rein mentale Bilder konnen aus
einer einzelnen Metapher entstehen, doch zumeist setzt sich ein Bild aus verschiedenen
Metaphern zusammen. Die Macht der Metapher begriindet sich darin, geistige Bilder zu
erschaffen, deren Deutung die Kultur bestimmt. Je nach Deutung eines Bildes konnen die es
formenden Metaphern ihren metaphorischen Gehalt verlieren und werden bedeutungsloser
Zierrat. Bilder konnen aber auch als so eindriicklich wahrgenommen werden, dass sie selbst
wieder zu Metaphern werden.”'> Werden Metaphern neu gedeutet, verindern sich in Folge
die Bilder bzw. der Blick auf die Bilder. Um die Wirkung eines Bildes zu hinterfragen,
miissen die ihm zugrundeliegenden Metaphern erkannt und benannt werden. Bilder konnen
teilweise leichter transformiert werden als Metaphern, da Metaphern tief im kulturellen
Bewusstsein verankert sind und zum Teil auf korperliche Grundbediirfnisse/-zustinde/-
erfahrungen basieren, die nur wahrgenommen aber nicht um-bewertet werden konnen.”'?

Zur Umwandlung eines Bildes miissen jedoch die einzelnen Bestandteile desselben zerlegt

%9 yVgl. Asmuth: Seit wann gilt die Metapher als Bild?, S. 303; Zitat ebd.
>10ygl. die sog. ,assoziierten Gemeinplitze* bei Black: Die Metapher [1954/1962].
> 'vgl. dazu Kohl: Metapher und auch Cacciari: Crossing the Senses in Metaphorical Language.
212 Madonnenhaft* wurde schon genannt auch das ,Mona-Lisa-Licheln* wiire ein Beispiel.
> Vgl. dazu grundlegend Lakoff/Johnson: Philosophy in the flesh. Und mit Bezug auf die deutsche Literatur
Kohl: Poetologische Metaphern.
163



werden. Die Offenheit und Vieldeutigkeit der Metaphern ermoglicht immer wieder neue
Deutungen, wihrend ein Bild (wie eine Sonderform des Vergleichs) auf grotmogliche
Klarheit zielen kann. Notwendigerweise unterwandert eine Metapher diese Bemiihung

immer wieder.

Kreitzer weist auf, dass die von ihr besprochenen ,images of the Virgin Mary* textuell
evozierte Bilder meinen und dass diese Bilder Stand- und Blickpunkte von gebildeten
(ménnlichen) Klerikern innerhalb einer von Minnern dominierten Gesellschaft
reprasentieren, die an ein diverses Publikum gerichtet waren, dessen Reaktion aber nicht
nachzuvollzichen ist.’' Die von Marienmetaphern erschaffenen Marienbilder spiegeln
kulturell dominante Denkmuster wider, ihre Macht besteht darin, dass diese Représentation
immer auch zugleich eine Produktion ist. Kreitzer zeichnet nach, wie Luther den biblischen
Text erweiternd deutet: Dass Maria ,eilig® durch die Berge reist (Lk 1, 39), wird von Luther
zu einem ziichtigen Bild der Jungfrau ausgebaut und als vorbildhaft fiir junge Frauen
prisentiert.’’” Insbesondere kritisiert Luther das Verhalten der jungen Frauen, das er mit
dem von ihm imaginierten Verhalten Marias vergleicht, denn dass Maria offenbar alleine zu
ithren Verwandten reist, sollen junge Frauen nicht als Ermutigung ,spazieren zu gehen*
verstehen, sondern als Mahnung, sich nur mit festgesetzten Aufgaben auf die Strale zu
begeben und sich drauBen nur so lange wie unbedingt notwendig aufzuhalten.’'® In der
Begrifflichkeit dieser Arbeit wire zu sagen, dass Luther ein im Bibeltext unauffilliges Wort
metaphorisch liest, um einen bestimmten Zweck zu erreichen. Das zeigt nicht nur, wie im
religiosen Kontext und besonders in der marianischen Literatur alles zur Metapher werden
kann, sondern auch wie aus einer einzelnen Metapher ein Bild entstehen kann, das dann
genutzt wird, um ein erwiinschtes Verhalten (von Frauen) zu propagieren. Die Metapher
gewinnt in der Wirkmacht des Bildes an reeller Macht, da das Bild zum Rollenvorbild

stilisiert und so zur Bewertungsgrundlage weiblichen Handelns wird.

Kern, der sich ausfiihrlich mit marianischen Texten und Marias Verhaltnis zur Trinitét
im Mittelalter auseinandersetzt, nimmt gar eine dominierende Kraft des ,Sinns‘ des

Gesagten wahr, die das Visuelle eines Bildes in den Hintergrund treten lisst:

1 ygl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 20f. Kreitzer hat keinen geschiirften Metaphern- oder Bildbegriff und
scheint auswechselbar von ,religious symbols‘ und ,images‘ zu sprechen. Es sei jedoch betont, dass ihre Arbeit
theologiegeschichtlich ausgerichtet ist und von ihrer Sensibilitdt fiir die Macht der Sprache und ihren
Uberlegungen nur profitiert, ohne von der genannten Unschiirfe limitiert zu werden.
13 Vgl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 50f. Der entsprechende Bibeltext lautet: ,Maria aber machte sich auf in
diesen Tagen und ging eilends in das Gebirge zu einer Stadt in Juda® (Lk 1,39). Luther arbeitet mit seiner den
Text erweiternden Exegese nicht grundsitzlich anders als seine altgliubigen Vorginger seit Ambrosius.
216 ygl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 51.

164



Bei der eigenartigen Zusammensetzung: ,des hochsten Thrones Angelhaken® — ein
Unding, solange man Stimmigkeit des gewihlten Bildes verlangt — wird man
bedenken miissen, dal im Mittelalter, besonders unter dem Einfluf des gebliimten
Stils, haufig nicht so sehr die ,Bildhaftigkeit* des Ausdruckes realisiert und statt
dessen viel stirker der damit intendierte Sinn erfaft wurde. (Kern: Trinitdt, Maria,
Inkarnation, S. 39)

Kern problematisiert an dieser Stelle nicht die Definition von Bildern gegeniiber Metaphern,
ich sehe jedoch keinen so krassen Gegensatz zwischen kognitivem Sinn des Gesagten und
der ,Bildhaftigkeit‘ des Ausdrucks, wie ihn Kern und die von ihm herangezogenen Autoren
suggerieren. Warum sollte ein Bild, weil es ,wie eine Bilderschrift® oder eher kognitiv als
visuell wahrgenommen wird, seine Bildhaftigkeit verlieren?’'’ Daher empfinde ich in
diesem Zusammenhang den Begriff ,Metapher‘ nach meiner Definition hilfreicher, da mit
ihm die vermeintliche Unvereinbarkeit von ,visuell* und ,kognitiv*‘ oder ,Schrift* und ,Bild*
verschwindet. Metaphorik spricht nicht ,nur‘ den Verstand oder ,nur‘ den Gesichtssinn an,
sondern erdffnet die Maglichkeiten vielfiltiger Verkniipfungen.’'® Was bei Kern in einer
FuBnote als ,Sinn‘ bezeichnet wird, den die Texte hinter ihrer Bildhaftigkeit vermitteln
wollen, ist m.E. nicht etwas konkret Fassbares, das der gebliimte Stil gleichsam aufbauscht
und fiir unseren heutigen Blick verdeckt, Kern scheint dies aber in Anschluss an die von ihm
zitierten Autoren zu glauben.5 Y Der ,Sinn‘¢ ist vielmehr etwas, das gerade im Reichtum und
durch die oberflichliche Unvereinbarkeit der Metaphern vermittelt wird. Das religiose
Mysterium transzendiert die Moglichkeiten der Sprache, es ist nur fassbar im potenziellen
,Mehr* der Metapher. Das Beispiel Kerns: [d]es hichsten sedels hamme erscheint nur dann
als ein ,,Unding®, wenn nach einer klar umrissenen christlichen Botschaft im Text gesucht
wird, deren dogmatische Formulierung hier lediglich dekorativ ausgeschmiickt erscheint.”*
Aber die vorliegenden Texte (damit meine ich Kerns Korpus, aber auch mein eigenes)
wollen nicht einfach blumige Dekoration fiir Altbekanntes sein, sondern sie wollen das
Altbekannte neu zeigen, nachfiihlbar und -erlebbar machen. Kurz gesagt: Ich sehe in der
Metaphorik nicht einfach ein schmiickendes oder gar ablenkendes Beiwerk, das allein
besondere Kunstfertigkeit préasentiert, sondern den Versuch, etwas Unsagbares, sagbar
werden zu lassen. Ich schliee mich Becker an, die im Begriff der ,Remetaphorisierung’
eben jene Aktivierungstendenz beschreibt, die tiberkommene, religiose Metaphern nicht

einfach nur aufnimmt, sondern neu belebt und &sthetisch anschlussfihig erhilt. Auch sollte

St Vgl. Kern: Trinitdt, Maria, Inkarnation, S. 39f., Anm. 32.
>% vgl. den Sammelband , The Cambridge handbook of metaphor and thought*.
519 Vgl. Kern: Trinitit, Maria, Inkarnation, S. 40, Anm. 32.
520 Vgl. Kern: Trinitit, Maria, Inkarnation, S. 39; Zitate ebd.
165



nicht der Fehler gemacht werden, eine etwaige ,Wiirde‘ bestimmter semantischer Bereiche
anzunehmen oder nach der Kostbarkeit von Substanzen und Dingen zu fragen. Denn ich
vermute, Kern versucht implizit, die Wertlosigkeit eines Angelhakens mit dem Verweis auf
die ,bildlose Bildhaftigkeit® zu entschuldigen.””' Doch ein Grundsatz der mittelalterlichen
Typologie besagt, dass sich Gott in allem Geschaffenen selbst offenbart, auch in den
alltiiglichsten, kleinsten Dingen.”* Gerade die Irritation, die wir heute bei der Lektiire
empfinden, kann der Trittstein zum tieferen Verstindnis der Texte sein. Kern fiihrt das
anhand der von ihm besprochenen Frauenlob-Verse in wunderbarer Weise vor, aber ohne
die unausgesprochene Frage nach der Wertigkeit ganz beiseiteschieben zu kénnen.”* Mir
erscheint die Frage nach dem Realwert eines Gegenstandes, den ein als Metapher
gebrauchtes Wort bezeichnet, vollkommen irrelevant fiir die Untersuchung der

metaphorischen Struktur eines Textes.

4.5.3 Das Problem mit dem Bild und ein Losungsansatz nach Luther

Das Problem mit dem Bild ist fiir diese Arbeit ein zweifaches: Erstens betrifft es die
literatur-, sprach- und kulturwissenschaftliche Begriffsdefinition, also die Frage, was meint
,Bild‘; und zweitens die religiose Frage, welche weiteren Folgen das biblische Bilderverbot
(vgl. Ex 20, 4 und Dtn 5, 8) hat. Beide Problembereiche treffen bei Luther zusammen. Im
hinldnglich bekannten Bilderstreit der Reformation wird auf die Siindengefahr, die hinter der
,Augenlust’ lauert, geantwortet. Kritik wird geiibt an der oberfldachlichen Prachtentfaltung
verbrimt als Frommigkeit und der zum Gotzendienst sich hinneigenden Bilderehrung und -
verehrung. Luthers Sicht ist hier sehr abwigend und differenziert — auch das ist hinlidnglich
bekannt. Seine Uberlegungen erschopfen sich nicht in einer Handlungsanweisung zum
Umgang mit Bildwerken im Kirchenraum, sondern beziehen sich auf ,Bilder® als
medieniibergreifende Phinomene. Sie konnen daher einen Beitrag zur Diskussion um den
Bildbegriff leisten, auch wenn Luther selbst diese methodische Metasprache nicht verwendet
hat. Betrachtet man die nachfolgend zu zitierenden Passagen seiner Texte wird offenbar,
dass er Bilder als eine eigene Form von Sprache ansieht, deren Macht nicht auf kiinstlerische
Bildwerke beschrinkt ist, sondern im Innern einer Person wirken kann.”** Luther sieht die

von ihm kritisierte Theologie auch und v.a. in Bildwerken, die ihn und seine Theologie

521 ,Bert Nagel spricht von ,bildloser Bildhaftigkeit‘ bei den Meistersdngern [...]; die Bilder seien ,offensichtlich

mehr gedacht als geschaut‘“ (Kern: Trinitét, Maria, Inkarnation, S. 40, Anm. 32).
322 Vgl. Ohly: Vom geistigen Sinn des Wortes im Mittelalter (1958), S. 5f.
523 Vgl. Kern: Trinitit, Maria, Inkarnation, S. 38-43.
>** Auch Diifel spricht davon, dass Luther Bilder als eine Art Sprache versteht, vgl. Diifel: Luthers Stellung zur
Marienverehrung, S. 239.
166



5

beeinflussten.”” Diifel zitiert Luthers Abweisen des mit Bernhard von Clairvaux

verbundenen Bildprogramms um Marias Milch und Briiste:

Und man hat S. Bernhard auch also gemalet, das er die Jungfrau Maria anbetet,
welche jrem Sohn Christo weiset die briiste, so er gesogen hat, ach was haben wir der
Marien kiisse gegeben, aber ich mag Marien briiste noch milch nicht, denn sie hat
mich nicht erloset noch selig gemacht. (WA 46, 663, 33)526

Luther spielt hier mit der sexuellen Komponente von Marias entblof3ter Brust, ohne vulgir
zu werden. Er weist Maria nicht ab, wie ein leichtes Médchen, sondern seine Abweisung
threr Brust und Milch ist eine Hinwendung an dessen Brust und ,Milch®, der selig macht,
also Christus. Luther zerlegt das auf Bernhard zuriickgehende Bild wieder in seine
metaphorischen Bestandteile, dekonstruiert es gewissermaBen.’>’ Wie Diifel an Luther selbst
aufzeigt, finden Bilder Eingang in die Gedanken und Herzen der Gldaubigen und darin liegt
ihr gefihrliches Potenzial: Luther weil um die trostliche Wirkung von Bildern und ist

2% Eine

bemiiht, seiner christuszentrierten Theologie gemie Marienbilder zu verstirken.
pragmatische Definition von ,Bild‘ im Sinne Luthers ldsst sich wie folgt umreiflen: Ein Bild
ist eine visuelle Dar- oder Vorstellung von jemandem oder etwas, die real existent in einem
kiinstlerischen Bildwerk vorliegen kann oder aber durch Worte und imaginative Vorginge
Eingang in die Gedankenwelt der Menschen findet. Luther strebt eine verwandelte
Blickrichtung auf solche Bilder an. Sie und das Medium, in dem sie existieren, sind an sich
gleichgiiltig, die Sichtweise ist entscheidend. Nicht das Vorhandensein von Bildern, sondern
thre Deutung ist Beweggrund der literarischen und theologischen Arbeit. Was im Rahmen
dieser Arbeit immer wieder fiir Maria nachgewiesen werden kann, gilt damit im

Methodischen fiir alle Bilder: Sie miissen nicht verschwinden, nur in ihrer Bedeutung

,richtig® (d.h. fiir Luther evangelisch) erkannt werden.

Es kommt auf die Betrachtungsweise an, nicht auf die ,Bilder‘, mit denen sich jemand
beschiftigt. Luther belegt das durch den Hinweis auf mehrere Bibelstellen. Christus
selbst hat gesagt, ehe ein ,Auge‘ den ganzen Leib in die Holle verfithre und den Weg
zum Leben versperre, miisse es ausgerissen werden [vgl. Mt 5,29; 18,9]. Erst nach
dem Siindenfall sahen die Voreltern, daf3 sie nackt waren [vgl. Gen 3,7]. Die Konigin

¥ Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 67.
326 ygl. dazu auch Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 66f.
27 Hier geschieht dabei genau das, was Kreitzer beschreibt: Die Bedeutung eines Bildes kann unabhiingig vom
Gender des Bildes sein, selbst wenn das Bild — wie hier — seine Wirkkraft aus dieser Genderzugehorigkeit
(Stillen) erhilt. Kreitzer mahnt dazu, den Genderaspekt weder zu ignorieren noch grundsitzlich vorrangig zu
betrachten: ,,One cannot even simply assume that because the Virgin Mary is a female symbol, her significance
is always related to her female gender — it often is not. However, to ignore the issue of gender when discussing
Mary and how she is presented (by men, and often specifically to women) would be to miss much of the
complexity present in her image* (Kreitzer: Reforming Mary, S. 21; vgl. auch S. 19-21 & 23).
> vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 65-71.

167



Esther war umgeben von hohen ,Bildern‘. Sie hatte nicht einmal etwas Niedriges, das
sie hitte anschauen konnen. Aber ihre Sehweise war ,nidrig‘, wahrhaft demiitig [vgl.
Esther 14,16]. (Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 73f.)

Die rechte Sichtweise, die Luther fordert, steht im engen Zusammenhang mit dem, was er
zur Konzentration des Christen auf Gottes Tun an ihm selbst salgt.529 Luther verwendet die
Begriffe bild und gesichte, um die Korrektur der eigenen Wahrnehmung zu umschreiben.

Man kann nicht dndern, was da ist, aber wie man es sieht:

Der halben ists nichts nutz, das man demut lere auf die masse, das man ynn die augen
bildet geringe, vorachte ding, widderumb wirt niemant davon hohmutig, das man hohe
ding ynn die augen bildet. Nit die bilde, szondernn das gesichte musz man
abethun: wir mussen hie leben unter hohen und nidrigen bildenn, aber wie Christus
sagt, das aug musz ausgestohen seynn. (WA 7, 563, 5-9)*°

Am Beispiel der Konigin Ester stellt Luther dar, dass ein ,Bild‘ das ist, was man eventuell
auch nur geistig vor Augen hat, das gesichte aber ist, was man darin sieht.”' Der
marianische Demutsbegriff ist fiir Luther in Bezug auf diese vor Augen stehenden Bilder ein
Extremfall, denn Maria hat zwar echte Demut, aber nur Gott kann diese Demut erkennen.
Sie selbst sieht, demiitig wie sie ist, ihre eigene Demut nicht: [Dlas bild ist allein dem
gotlichen gesicht behalten. (WA 7, 563, 32f.)532 Der Mensch soll sich nicht auf das
konzentrieren, was Gott in Maria sieht und dies darstellen, sondern bedenken, was fiir ein
darmliches und unbedeutendes bild Maria vor den Menschen abgab und darin Trost finden,

dass Gott sich sein eigenes bild macht. Luther

kritisiert die Maler, die auf ihren Bildern Maria mit allen Attributen der Hoheit
ausstatten. Dadurch stellen sie sie den Betrachtern so vor Augen, dal} diese sich als
Individuen mit Maria vergleichen statt Maria mit Gott, wie es angemessen wére.
Dadurch machen diese Maler die Betrachter, zu denen Luther auch sich selbst rechnet,
in einer unfruchtbaren Weise furchtsam. Die armselige Maria, die durch ihre sozial
niedrige Lage Anschauungsunterricht fiir Gottes Gnade bietet, wird dadurch zu einer
augenverblendenden Schonheit, die es verdient hat, Gottes Mutter zu werden. Die
Verblendung verdeckt den Anblick der Gnade Gottes[.] (Burger: Marias Lied in
Luthers Deutung, S. 90)

Der Vergleich Marias mit Gott, den Burger anspricht, hat zum Ziel, Maria weit unter Gott zu

533

positionieren, und nicht sie auf eine Ebene mit Gott zu heben.””” Burger betont diese

Gegeniiberstellung von Gott und Maria, von Mangel und Uberfluss, bei Luther.”** Blickt

32 Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 78.
330 Verweis auf Mt 18.,9.
31 Vgl. WA 7 563, 5-23 und Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 73f.
332 praktische Hinweise fiir das eigene Verhalten, um wahre Demut zu erlangen, gibt Luther WA 7, 564, 6-15.
>3 Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 90, hier auch Anm. 609.
¥ Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 91.
168



man schwerpunktmifig auf die Entwicklungen des Marienbildes, steht Luthers Marienbild,
das Maria in der Tiefe mit Gottes Handeln an ihr zeigt, der erhohten Maria gegeniiber. Fiir
Luther ist die Niedrigkeit Marias unser Trost, und Gemélde sollen sie daher idealerweise in
dieser Niedrigkeit darstellen. Luthers Ringen um die richtige Darstellung Marias folgt

335 Maria als

seinem Bewusstsein dafiir, dass Bilder jeglicher Art Bilder im Kopf formen.
Konigin muss nicht als Bild verschwinden, sondern die Wahrnehmung des Bildes muss
gedndert werden. Jedoch kann ein sprachliches Bild leichter wieder in seine metaphorischen
Komponenten zerlegt werden, wie am obigen Lutherkommentar zur bernhardischen
Laktationsvision zu sehen ist. Auf einem Gemailde wird ein hoheitliches Attribut nicht mehr
so leicht als Metapher erkannt — wie es im Sinne Luthers wire, der Marias Hoheit als auf
Gottes Allmacht verweisend deutet. So erklért sich, warum Luthers Aussagen zu Bildern auf
unterschiedlichen Punkten der Skala zwischen rigoroser Ablehnung und befiirwortender
Zustimmung liegen. Sein Fokus ist der Nutzen der Bilder und ihre Wirkung. Ein dufleres
Bild muss, wenn es nicht zu @ndern ist, richtig angesehen werden. Wenn es zu dndern ist,
soll es moglichst der intendierten Aussage entsprechen, also sollte Maria bspw. als Magd
dargestellt sein. Denn ein duf3eres Bild wird das innere Bild des Publikums formen und muss
dieser Wirkung entsprechend geeignet sein, den Gldubigen ein trostliches Bild mitzugeben.
Luthers Texte selbst versuchen, ein solches inneres Bild hervorzurufen, das den
personlichen Glauben und die existenzielle Ergriffenheit vom Erlosungsgeschehen fordert.
In einer Weihnachtspredigt der Kirchenpostille von 1522 betont Luther diese ganz
personliche Aneignung: ,,Es geht darum, dal wir uns die Geburt Christi ganz zu eigen
machen: ,... wilchs geschicht, o du alffo glewbist, fso sitzistu gewiflich der junpfrawen
Marien ym schof8 und bist yhr liebes kindt.“>*® Luther entwirft ein Bild Marias, in das sich
der Zuhorer und die Zuhorerin direkt hinein imaginieren kann und soll. Eines, das keinen
abschreckenden Glanz besitzt, sondern gemil} einer Heiligung des Alltags Maria und ihr

Kind den Glidubigen nahebringt.

Diifel definiert nie explizit, was er unter einem (Marien-)Bild versteht, scheint aber
meiner Definition nahe zu stehen, die das ,Bild‘ als potenziell medieniibergreifend ansieht
und mentale Bilder mit einschlieBt.””’ Wichtig ist Diifels Differenzierung zwischen biblisch

und nicht-biblisch motivierten Bildwerken; Bilder, die auf Marienlegenden oder

3 Vgl. Burgers Hinweis auf die Vokabeln furbilden und fur sich bilden. (Burger: Marias Lied in Luthers
Deutung, S. 90f., und besonders S. 90, Anm. 608)
>3 Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 137; vgl. auch S. 133-138. Diifel zitiert hier wahrscheinlich
WA 10, I, 72.
>7vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 236f.

169



theologischen Spekulationen basieren, lehnt Luther ebenso wie diese selbst ab.”*® Luther
steht nicht allen Arten von Abbildungen ablehnend gegeniiber, er unterscheidet genau
zwischen der abergliubischen Hoffnung auf Wundertaten von Bildnissen und
Gedichtnisbildern, die den Gliubigen helfen die Heilsgeschichte zu verinnerlichen.”® Er
sieht, wie ein dulleres Bild ein inneres beeinflussen kann und handelt wohl nicht zufillig die
Bildnisse im Zusammenhang mit dem Abendmahl ab, das als Symbolhandlung Erinnerungs-
und Zeichencharakter hat und ein Bild in der Handlung erschafft, das die Empfangenden die
Giite Gottes erleben ldsst. Luthers Schwerpunkt sind die erwiinschten inneren Bilder,
dennoch gab es in seinem Haus reale Mariendarstellungen und den Tischreden ist zu
entnehmen, dass er Freude an der Betrachtung hatte, diese Darstellungen ihn aber immer hin
zu christologischen Gedanken fiihrten.>*° Bilder, die Luther ausdriicklich ablehnt, mochte er
als Bildwerke entfernt sehen und als innere Bilder korrigiert. Dazu gehoren nicht generell
die Vielzahl an Passions- und Heiligenbilder (auch wenn er die falschen Hoffnungen in
diese kritisiert), sondern v.a. Bilder, die das Erlosungswerk als ,iiber Maria abgestufte
Fiirbitte Christi vor dem zornigen Gottvater und Maria als Schutzmantelmadonna
inszenieren.’*! Luther ersetzt das Bild des marianischen Schutzmantels nicht nur, er zerlegt
es zuvor in seine Metaphern. Das Weiblichkeit integrierende Gottesbild aus Mt 23,37, das
Luther bevorzugt, teilt mit dem Marienbild die metaphorischen Bestandteile des ,Schiitzend
bedecken® und der ,Miitterlichkeit‘: Aber also solstu zu Got kommen, als ein kuchlein unter
die flugel der gluckhennen, durch den glauben[.] (WA 47, 460, 39)>** Das Marienbild der
Schutzmantelmadonna muss bei Luther verschwinden bzw. wird unnotig durch Riickkehr zu

einem élteren Gottesbild, das Weibliches und Fiirsorgliches integriert. Zumindest inszeniert

538 Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 234f. ,Die Bilder haben keinen sakralen oder
magischen Charakter, sie sind keine ,Heiltimer®, sondern als Sprache, als anschauliche Bedeutungstriger zu
verstehen. So wie die biblischen Autoren mit ihren Worten ein Bild der Heilsgeschichte gezeichnet haben, so
soll und darf die Kunst im Raum der Kirche mit der Sprache des Bildes allein diese im biblischen Wort gegebene
Heilsgeschichte verkiindigen. [...] Rechte Marienbilder sind allein solche, auf denen Maria auf dem ihr in der
Heilsgeschichte zugewiesenen Platz sichtbar wird. [...] Alle Marienbilder, die nicht in der biblischen Geschichte
begriindet sind — dazu gehoren alle Darstellungen der Marienlegende und auf mariologische Spekulationen sich
griilndende Bilder — sind abzutun® (Ebd. S. 239f.).
>* Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 236f. Diifel fiihrt die Schriften: Von beider Gestalt das
Sakrament zu nehmen 1522, WA 10, 11, 33, 18ff. und Wider die himmlischen Propheten, von den Bildern und
Sakrament 1525, WA 18, 68, 25ff. an.
>0 Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 239. Diifel zitiert hier Luthers Tischreden,
Quellenangaben vgl. ebd.
! Vgl. Koepplin: Kommet her zu mir alle, S. 158; Zitat ebd. Vgl. auch die Bildtypen rund um das
,Kirchenschiff, wie dem ,,in Maria zentrierten »St. Ursula-Schiffleins«, dessen Mast zwar aus dem Kruzifix
besteht, das aber der pipstlichen Kirche mehr oder weniger die Befugnis gibt, die im Meer schwimmenden
Seelen entweder aufzunehmen oder aber ertrinken zu lassen, und das der Mutter Gottes die Rolle vorbehilt, fiir
die Seelen gleichsam Zubringerdienst zu leisten® (Ebd. S. 160f.).
> Vgl. dazu Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 69.

170



Diifel das so, wenn er obigen Predigtauszug zu Mt 23 aus dem Jahr 1538 in Bezug setzt zu

Luthers Riickblick auf seine eigene Monchszeit aus einer Predigt im Jahr zuvor:

Als ich im kloster in der kappen steckete, do wahr ich Christo so feind, das, wen ich
sein gemelde oder Bildnis sahe, wie ehr am Creutz hienge etc. so erschrack ich dafur
und schluge die augen nidder und hette lieber den Teuffel gesehen. Den mein Hertz
wahr gahr vergifft mit dieser Papistischen Lehre, [...] Christus habe nur fiir die
Erbsunde gnug gethan, aber wer nach der empfangenen tauffe sundige, der mag selbst
gnug thun, und ist aus Christo dem Heiland nur ein Teuffel worden. Darumb ist man
auch Marien unter den Mantel gekrochen, zu den heiligen waltfart gegangen, dieses
und jhenes gethan. (WA 47, 310, 7)°%

Die Schutzmantelmadonna existiert, laut Diifel, als Bildtypus erst seit dem 14. Jahrhundert
und bezog ,sich urspriinglich wohl nur auf die Jungfrau als Protektorin einzelner
Monchsorden* bevor man Maria in ihrer Mutterrolle generalisierte und alle Glaubigen unter
ithrem Mantel Schutz finden lieB: ,,so wie es in dem alten Volkslied ,Maria, breit' den Mantel
aus ...° heillt: ,Dein Mantel ist sehr weit und breit, er deckt die ganze Christenheit... ““*
Diese Arbeit kann nicht nachverfolgen, ob und wie Weiblichkeit aus der Vorstellung von
Gott erst verdriangt wurde, dann durch eine quasi vergottlichte Maria ersetzt und im
Versuch, Maria wieder auf ihren dogmatisch rechtméfigen Platz zu verweisen, zuriickgeholt
wird. Aber in Luthers Aussagen wird deutlich, dass Maria im Spitmittelalter eine von den
Glaubigen empfundene Leerstelle gefiillt hat. Die Metapher des schiitzend umschlie3enden
Mantels spricht ein Bediirfnis nach fiirsorglichem Schutz an, dem auch die Metapher der
Glucke aus Mt 23 entgegenkommt. Nichts anderes als das Bild der Schutzmantelmadonna in
seine metaphorischen Bestandteile zerlegen, tut Luther, wenn er einen Teil dieses Bildes mit
einem gewissen lakonischen Humor herausnimmt: Darumb ist man auch Marien unter den
Mantel gekrochen. Er macht sichtbar, welche religiosen Note die Gestaltung des
Marienbildes bestimmen. Konzentriert man sich nur auf Luthers Abweisen der
Schutzmantelmadonna, {iibersieht man, dass er die fortgesetzte Wirkmaichtigkeit der

einzelnen Marienmetaphern durchaus wahr- und ernstnimmt.

Luther gestaltet Trost- und Merkbilder, die den von ihm empfundenen religiGsen
Bediirfnissen entgegenkommen, nicht nur in seinen Texten. Die Gestaltung seines
Wappenzeichens, der beriihmten Luther-Rose, ,reprédsentiert ganz das, was Luther von

religiosen Bildern erwartet, ndmlich christliches Merkzeichen zu sein, zu bezeugen, zu

>3 Auslassung nach H.D. vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 69. Er verweist auch auf
WA 10,1, 2, 236, 15.

> Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 68f.; Zitate S. 68 und S. 68f. Diifel bringt dies in
Verbindung mit der Vorstellung der Mater omnium.

171



mahnen, zu trosten, zur geistlichen Frohlichkeit zu verhelfen im unmittelbaren Bezug auf
das Wort der hl. Schrift.>* Die typisch marianische Metapher der Rose lisst er das von ihm
,»selbst konzipierte Siegelbild des Kreuzes im Herzen* einfassen.”*® Er spricht nach
Koepplin von der ,,frohlichen weilen Rose* und wie er ,,mit dem ins Herz geprigten Kreuz
offenbar auch einen Unterschied zu den in Metall geprigten, amulettartigen Bildgegen-
standen und vor allem zu dem im Spéitmittelalter besonders aufgegriffenen Tau-Zeichen [...]
demonstrieren wollte”, so konnte die (Luther-)Rose als ein Ersatz fiir die marianisch
konnotierte ,Rose ohne Dornen‘ gedeutet werden.’*” Ich sehe hier Luthers Sensibilitiit fiir
metaphorische Gestaltung, die ihn das in der spétmittelalterlichen Kirche vorgefundene
Bildprogramm in die einzelnen Metaphern zerlegen lisst, die er dann kreativ neu verwendet.
Dies geschieht, indem er zu den Wurzeln eines Metaphernverbundes vordringt und, wie bei
,Glucke®, eine biblische Metapher findet, die auf dieselben Aspekte zuriickgefiihrt werden
kann. Einem Amulett mit dem Taukreuz wurde im Spéatmittelalter ,,unter Berufung auf das
von Moses in der Wiiste errichtete Taukreuz, an welchem die eherne Schlange hing,
magische Abwehrkraft gegen die Pest oder den schnellen Tod* zugeschrieben, doch Luther
fiihrt diese biblische Metapher zur generellen Ebene: Es geht nicht darum ein spezielles
Bildwerk zu einem speziellen Zweck mit einer speziellen Metapher zu prigen, sondern
darum, das er [gemeint ist Jesus, J.S.] ins hertz gesiegelt wurde: statt dem Tau also das
Kreuz Christi und statt auf ein Amulett direkt in die Herzen der Gliiubigen.548 AuBerdem
transformiert er Metaphern bzw. zeigt auf, dass sie ausdeutbar sind und nicht fixer
Bestandteil eines bestimmten Bildes. So kann die ,Rose‘ iiber das mit ihr geschmiickte
Marienbild hinaus auf die Freude an Gott weisen oder die oben zitierte ,Milch‘ und ,Brust*
auf Jesu Heilswerk. Bilder sind in jedem Medium eine Hilfe, um religiose Aussagen zu
verstehen. Koepplin spricht davon, dass Luther Bilder als eine Konzession an den kindlichen

Glauben zulieB3:

Denn Luther war bereit, die Schwierigkeit zu beriicksichtigen: »Man kann die
geistlichen Sachen nicht begreifen, wenn man sie nicht in Bilder fafit.« Freilich
komme es dann darauf an, dal mit solchen Bildern blo eine Hilfe gewéhrt und kein

3 vgl. Koepplin: Kommet her zu mir alle, S. 162f.; Zitat S. 162.

346 7itat: Koepplin: Kommet her zu mir alle, S. 162.

47 Zitate: Koepplin: Kommet her zu mir alle, S. 162 und S. 163.

¥ Zitate: Koepplin: Kommet her zu mir alle, S. 163 und WA 47, 60, vgl. auch ebd. S. 162f., Anm. 47. Luther
verweist selbst auch auf die hebriische Bibel, aber auf das Hohelied Salomo und nicht auf Num 21,8f. Auch das
ein Hinweis, dass es ihm darum geht, Metaphern als solche sichtbar zu machen und dann gemill seiner
Theologie zu deuten.

172



gottesldsterlicher Miflbrauch getrieben werde. (Koepplin: Kommet her zu mir alle,
S. 173y%

Um dies zu vermeiden oder riickgingig zu machen, konnten reale Bildwerke ebenso
umgedeutet werden, wie dies soeben fiir sprachliche Bilder nachgezeichnet wurde.
Bestehende Bilder, z.B. von Cranach, und das meint ganz konkret, Holzschnitte fiir die

schon ein ,,schoner Holzblock bereitstand®, wurden reformatorisch umgedeutet.550

Bspw.
wurde die Tugendleiter von einer ,,Leiter des Menschen zu Gott [zu] eine[r] Leiter Gottes zu
den Menschen[.]“55 ! Die protestantische Bildkunst tendiert dazu, eine (oben schon kurz
beschriebene) ,,Agitations- und Gedankenkunst* zu betreiben, die Worte ins Bild einbindet,
um groftmaogliche Eindeutigkeit zu erreichen.”” Die Vieldeutigkeit oder semantische Weite
ist eines der zentralen Merkmale jeder Metapher und in Folge jedes daraus entstehenden
Bildes. Schuster spricht von ,Bildern® als Bildwerke, insbesondere von den in der

Reformationszeit weitverbreiteten (Flugblatt-)Drucken und Bibelillustrationen, fiir die er die

enge Verkniipfung von Text und Abbildung als charakteristisch protestantisch beschreibt:

So wie Luther das hermeneutische Problem vieldeutiger Bibeltexte etwa im Falle der
»Apokalypse« dadurch 16ste, daB3 er die Beigabe erlduternder Bilder empfahl [...],
ebenso hat Luther zum eindeutigen Verstdndnis von Bildern immer wieder Inschriften
verlangt und die von ihm empfohlenen >Merkbilder< stets mit Spriichen versehen.
(Schuster: Abstraktion, Agitation und Einfiihlung, S. 117)

Was Luther als gefihrlich ansieht, ist nicht das ,Bild‘, textuell oder bildkiinstlerisch, sondern
die potenzielle Vielzahl an moglichen Deutungen, die jede Kunstform begleitet. Wie
Schuster nahelegt, begegnet die protestantische Kunst dem Risiko, sie in eine theologisch
nicht erwiinschte Richtung zu deuten, damit, die Bedeutung des Dargestellten schon in und
wihrend der Darstellung zu erkldren. Luther strebt in seiner Arbeit Klarheit und
Eindeutigkeit an, die er im Text dadurch erreicht, dass er vorgefundene Bilder in ihre
Bestandteile zerlegt und neudeutet oder ersetzt, und wo er den Text nicht andern kann und
mochte — also in seiner Bibeliibersetzung — iiber die Beigabe von Bildern, die aber wiederum
moglichst konkret sein sollen und deren Bestandteile sich klar auf die textuellen

Bestandteile beziehen.

549 ,Kinder meint bei Luther auch Menschen mit einem ,.kindlichem Glauben,* den er ,,auch fiir erwachsene
Menschen hochhielt” (Koepplin: Kommet her zu mir alle, S. 173; Zitat ebd.). Koepplin bespricht v.a. Luthers
Reaktion auf Darstellungen des sog. ,Gnadenstuhls® vgl. ebd. S. 174. Zu Gersons Ablehnung bestimmter
Darstellungen vgl. Fiores: Maria in der Geschichte von Theologie und Frommigkeit, S. 163f.
»0'vgl. Koepplin: Kommet her zu mir alle, S. 180-182; Zitat S. 181.
»!'vgl. Koepplin: Kommet her zu mir alle, S. 182; Zitat ebd.
2 Vgl. Schuster: Abstraktion, Agitation und Einfiihlung, S. 117; Zitat ebd.

173



Ein Bild, das sich in seiner Visualitit immer als eine vermeintliche Einheit présentiert,
muss fiir Luther zerlegt werden. Eine Metapher, die eine Vielzahl Anklinge mitbringt, muss
ausgedeutet und damit vereindeutigt werden. Das von ihm entworfene Marienbild ist ein an
der alltidglichen Realitdt seines Publikums orientiertes, moglichst naturgetreues Bild eines
einfachen Midchens. Wobei jedoch kiinstlerischer Naturalismus nicht ist, was Luther
anstrebt, denn diesen Weg geht die ihn prigende spitmittelalterliche Passionskunst, die ,,den
Ausdruck des anklagenden Bildes Christi mit naturalistischen Mitteln zu steigern® versucht
und die er dafiir kritisiert; sie verwische damit die Grenze zwischen der Darstellung und
dem Heil, auf das die Darstellung verweisen soll.>* Das Abbild wird zum Zentrum der
Aufmerksamkeit und ebenso konnen Texte {iber eine farbenfrohe metaphorische Ausmalung
das Beschriebene letztlich der hilfesuchenden Seele entziehen. Das ist der Kern dessen, was
Luther an ,,den populdren, die Bilder benutzenden Kultpraktiken (Altarbilderstiftungen,
Reliquiarplastiken, Gnadenbilder)* missfiel und warum er die Entfernung solcher Objekte

aus dem Kirchenraum empfahl.”>*

Die einseitige Konzentration auf ,,Anklage und Drohung,
die mit dem kirchlichen Mechanismus der kompensierenden »guten Werke« verkniipft war®,
lasst in ihrer dramatischen, naturalistischen Darstellung vergessen, welcher Trost im
,rechtfertigenden Glauben an die Erlosung durch Christi Tod und Auferstehung® liegt.”>
Luthers bescheidenes Marienbild soll die Gldubigen néher an sie herankommen lassen, um
Marias Menschlichkeit zu sehen und ihr Erleben der Gnade nachfiihlen zu kdnnen — ihre
alltagsnahe Darstellung riickt weg von diesem soeben nach Koepplin beschriebenen
spatmittelalterlichen Bildprogramm, dessen auf die Affekte zielende Wirkung die Glaubigen
in Luthers Augen weg von der trostspendenden Gnade bringt. Luther kann durchaus eine
compassio Jesu beflirworten, um die existenzielle Abhédngigkeit des Menschen von der
Gottesgnade nachfiihlbar zu gestalten.””® Doch da ihm daran gelegen ist, den Menschen das
Bild des Heilswerks ins Herz zu pflanzen, miissen Bildwerke daran gemessen werden, ob sie

dies erreichen konnen. D.h. sie miissen in Passionsdarstellungen Jesu Leiden, aber auch

seinen Sieg iliber den Tod und Gottes heilbringende Nihe darstellen. Maria soll nicht als

>3 Vgl. Koepplin: Kommet her zu mir alle, S. 153f.; Zitat S. 153. Vgl. Luthers Aussage: ,.wenn einer ein Bild
hette, so hielt ers dem gleich, der das Bild were...” (Zit. n. ebd. S. 153, Anm. 2).
34 Vgl. Koepplin: Kommet her zu mir alle, S. 153; Zitat ebd.
3% Vgl. Koepplin: Kommet her zu mir alle, S. 154; Zitat ebd.
5% Luther interpretiert das Mitleid mit Christus um, er zitiert ,Lukas 23, 27f.: »Es folgten ihm aber [bei der
Kreuztragung] (...) Weiber, die beklagten und beweinten ihn. Jesus aber wandte sich um zu ihnen und
sprach: Ihr Tochter von Jerusalem, weinet nicht tiber mich, sondern weinet {iiber euch selbst...«
[WA 2, 136, 138]. Luther deutete das Wort so: Erkennt eure Siindhaftigkeit, werdet im Gewissen gemartert dem
gemarterten Christus dhnlich, la3t eurer [sic] Herz weich werden durch solchen Schmerz bis zu dem Punkt wo
dann, statt dal die Verzweiflung tiberhand nimmt, der Christ erkennt und glaubt: Er hat es fiir mich getan®
(Koepplin: Kommet her zu mir alle, S. 187. Auslassung D. Koepplin).

174



Konigin, sondern als von Gott Begnadigte und einfache Magd gezeigt werden — auf die das
Attribut ,koniglich® nur mit Blick auf den gilt, der sie gnéddig erwihlt. Luther hat einen
differenzierten Blick auf Maria, den er aber in ein klares und einfaches Bild von ihr
einflieBen lassen mochte. So miissen physische Marienbilder verschwinden, die diesem

einfachen Bild nicht entsprechen.

Gleichwohl scheint der Rat in Niirnberg dieser Forderung nicht so forsch
nachgekommen zu sein, wie anderorts und wie die Niirnberger Gemeinde es teilweise

forderte.”’

Wie im zweiten Kapitel schon angemerkt konnte die Reformation in Niirnberg
eine regelrechte Familienstreitigkeit werden, bei der jedoch ein gemeinsamer Nenner der
biirgerlicher Humanismus war, der zu einer gewissen MaBigung und der Orientierung auf
das ,rechte Leben‘ mahnte. Das Ausbleiben eines Bildersturms in Niirnberg zeigt, wie beim
,Problem mit dem Bild® zwei Werte fiir den Niirnberger Rat aufeinandertrafen: die
Familientraditionen und die neue Lehre. Denn die im Rat vertretenen Patrizierfamilien
hatten die nun fraglich gewordenen Bildnisse hiufig selbst gestiftet.””® Der pragmatische
Umgang mit Kirchenbildern ist dabei in seiner familidren Riicksichtnahme auf Reste des
alten Kultes ,,typisch lutherisch[]“— denn wichtig war v.a., ,,dass mit den Bildern kein Kult
mehr getrieben wurde, dass die Bilder also keine Macht mehr iiber die Seelen der Glaubigen
hatten.“™ So verbleiben viele Abbildungen Marias in den Niirnberger Kirchen, doch nur
unter der Pramisse, dass eben keine ,,Abgotterei” mit ihnen getrieben wird, wurde eine

. . 60
solche entdeckt, mussten sie verschwinden.’

Durch die Fokussierung auf die intellektuelle
Wirkung von Kunst und die Richtigkeit ihrer theologischen Aussage konnen Werke des
16. Jahrhunderts aus der Perspektive des 21. Jahrhunderts etwas ,,blutleer* wirken.>®! Luther
selbst sah schon diese Gefahr, die hinter dem Bediirfnis lauert, religiose und metaphorische
Sprache eindeutig zu machen. So bewusst ihm die Gefahr der Vieldeutigkeit von Metaphern
und Bildern ist, insbesondere wenn es um Maria geht, so bewusst ist ihm die auf das
Gottliche verweisende Qualitit der Kunst, die diese nur in der semantischen Weite erreicht.

So schreibt er in seiner Vorrede zu dem 1524 in Wittenberg erschienenen Chorgesangbuch:

Auch daf} ich nicht der Meinung bin, daf3 durchs Euangelion sollten alle Kiinste zu Boden

»7Vgl. dazu Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 872.

%% Vgl. Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 872.

%9 Vgl. Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 872; Zitate ebd.

%60 ygl. Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 872; Zitat ebd. Hamm nennt das Beispiel eines schwarzen
Marienbildnisses in der Frauenkirche am Markt, das 1529 entfernt wurde.

%1 Schuster: Abstraktion, Agitation und Einfiihlung, S. 117. Schuster beobachtet das fiir Bildwerke, ich kann es
anhand der hdufig fehlenden Begeisterung fiir die Literatur der Reformationszeit auch fiir diesen Bereich
bestitigen.

175



geschlagen werden und vergehen, |...] sondern ich wollt alle Kiinste, sonderlich die Musica,
gerne sehen im Dienst des, der sie geben und geschaffen hat>** Dieser Gottesdienst der
Kiinste meint bei Luther zugleich, dass Glaube immer ,,im klaren Wort fundiert [ist], nicht
in komplexen Bildern[.]*°®® Gleichwohl behilt Luthers Sprechen iiber Maria und sein
Marienbild eine grole Komplexitit und Luther ist durchaus in der Lage, religiose
Paradoxien als solche gldubig zur Kenntnis zu nehmen. Das Ringen um Klarheit und die
Bemiihung einer trostlich einfachen Grundlage des Glaubens, die konzentriert in einem Bild
dargestellt werden kann, das alle metaphorische Weitschweifigkeit auf Gottes Heil

fokussiert, bleibt notwendig ein Prozess.

4.5.4 Eine Reflexion iiber das (menschengemachte) Bild mit Hans Sachs

Vergleicht man Hans Sachs’ Schwank Das Maria-bild zu Einsidel’®* mit den Texten, die vor
seiner Begegnung mit Luther entstanden, fillt es schwer zu glauben, dass alle von
demselben Autor stammen. Zwischen 1514 und 1518 finden sich traditionell geprigte
Marienlieder im engeren Sinne. Sie sind metaphernreich, aber iiberlegt arrangiert und mit
klarem theologischen Programm, das Ansatzpunkte erkennen ldsst, die eine Empfianglichkeit
des Autors gegeniiber reformatorischen Ideen durchaus nachvollziehbar erscheinen lassen.
Ihr iibergeordnetes Ziel ist das Lob der Gottesmutter. In der Reformationsphase finden sich
dann Korrekturen eben solcher metaphernreicher Marienlieder, in denen Sachs diese zu
Christusliedern umwandelt und dabei die Metaphorik dahingehend bearbeitet.
Ubergeordnetes Ziel dieses Vorgehens ist die reformatorische Fokussierung Christi — das
Lob der Gottesmutter soll zu einem Lob Christi werden und zu diesem Zweck transformiert
er Marienmetaphern zu Christusmetaphern. 40 Jahre spéter 1562 entsteht ein Schwank, der
die Marienmetaphorik vollkommen banalisiert und entzaubert. Es ist der jiingste Marientext
von Hans Sachs, den diese Arbeit beriicksichtigt, und markiert damit, wohin die marianische
Entwicklung von Sachs fiihrt. Er setzt sich darin mit dem Verhiltnis von Bild (das konkrete
Marienbild in Einsiedel) und Abgebildeter (Maria) auseinander und verdeutlicht die
reformatorisch gewandelte Haltung zu den Medien ,Metapher’ und ,Bild‘ in denen die
Gottesmutter reprasentiert wird. Die Gattung Schwank ist das wichtigste Werkzeug der
Entzauberung der marianischen Metaphorik. Eine klare Definition der Gattung scheitert aber

nach Hermann Bausinger daran, ,,daf} keine bestimmte Theorie fiir alle Schwankgeschichten

262 Rossler: Art. Gesangbuch, Sp. 1292. Zum Geystliche gesangk Buchleyn von Joh. Walter, vgl. ebd. Sp. 1291f,
263 7it. n.: Koepplin: Kommet her zu mir alle, S. 190.
%% Sachs: Werke, Bd. 20, S. 545-548. Der gesamte Text findet sich im Anhang.

176



zutrifft.*® Einige Merkmale der Gattung zeigt er auf, wobei sein Hauptziel die
Unterscheidung vom ,Witz* bleibt und er diesem wesentlich mehr Raum zugesteht als dem

Schwank. Kai Bremer wagt dennoch eine kurze Definition der Gattung ,Schwank‘:

,Schwank‘ meint [...] eine Kurzerzihlung, die in Prosa oder im Knittelvers stehen
kann. Die Konfliktkonstellation im Schwank ist einfach: Meist geraten zwei Personen
aneinander, die unterschiedliche gesellschaftliche Typen reprisentieren. Dabei ist die
Sympathie eindeutig verteilt. Der Leser bzw. Zuhorer solidarisiert sich mit dem Sieger
des Konflikts. Der Verlierer wird verspottet. [...] Der Schwank hat seine Urspriinge in
der mittelalterlichen, miindlichen Erzihltradition und verliert in der Frithen Neuzeit
langsam an Bedeutung. Strukturell ist er dem Witz verwandt. Er setzt auf
abschliefende Pointen. Allerdings wird ausfiihrlicher im Schwank erzihlt als im Witz.
[...] Der Schwank gleicht strukturell der Fabel, mit der er die typisierte
Darstellungsweise und das geringe Personal gemeinsam hat. Allerdings ist er weniger
moralisierend und belehrend als sie. (Bremer: Literatur der Frithen Neuzeit, S. 88f.)

Bausinger hebt ebenfalls die Einbettung des Schwanks in die biirgerliche und biuerliche
Stindegesellschaft hervor und stellt fest, dass der Witz jene Grenzen iiberschreite.’®® Er

konkretisiert, wie sich das ,ausfiihrlichere‘ Erzdhlen, nach Bremer, im Schwank gestaltet:

Witze werden oft im Présens erzihlt: eine Situation wird kurz prisentiert. Schwinke
werden im allgemeinen in einer Vergangenheitsform erzihlt: Der Erzéhler gibt sich
der Erinnerung hin, malt das Geschehen behaglich aus, flicht sprichwortliche
Weisheiten ein (was im Witz undenkbar ist) und zieht Folgerungen aus dem erzéhlten
Geschehen. Die Komik des Schwanks ist offenkundig; sie wird meist in anschaulichen
Bildern entwickelt; der Witz spitzt sich in einer Pointe zu, die ich verstehen muf3. Der
Witz ist also stiarker im Geistigen verankert. (Bausinger: Schwank und Witz, S. 703)

Das von Bremer fiir den Schwank ,typisch® genannte Personal findet sich in Sachs’ Text
(Handwerker, Handwerksgeselle, Wirt, biirgerliche Mitglieder des Rates). Der Schwank
beginnt im Gasthaus und endet vor dem Rat. Bausinger sieht die Indifferenz den Stédnden
gegeniiber als ein Merkmal des Witzes, fiir den vorliegenden Text wiirde ich sie als Hinweis
auf die selbstbewusste Haltung des protestantischen Biirgertums lesen. Die Stidnde-
gesellschaft wird angesichts der religiosen Wahrheit und der protestantischen Gleichheit
aller Christen, aus der heraus der Geselle argumentiert, unbedeutend fiir den Ausgang. Das
Einflechten eines Sprichwortes am Ende des Textes deutet nach Bausinger ebenso auf einen
Schwank wie die ausfiihrliche Erzdhlung in der Vergangenheitsform. Fraglich sind jedoch
mit Blick auf Sachs’ Text Bausingers Annahmen, dass die Komik des Schwanks
,offenkundig* und der Schwank weniger stark im Geistigen verankert sei. Sowohl die an der

Textoberfliche verhandelten Themen als auch die darunter liegenden Themenkreise sind im

°%5 Bausinger: Schwank und Witz, S. 700.
266 ygl. Bausinger: Schwank und Witz, S. 703.
177



vorliegenden Fall hochgradig intellektuell, auch wenn sie recht derb behandelt werden,
indem leichthin iiber die Abwendung eines Todesurteil erzdhlt wird und letztlich alles in
Heiterkeit ohne tieferes Verstindnis miindet. Es ist schwierig zu sagen, inwieweit der Text
mit seiner Komik die Alteritit, die zwischen dem ,Damals‘ des Textes und dem ,Heute‘ der
Leser_innen besteht, iiberwinden kann.>®” Schon einige der Beispiele, die Bausinger fiir
,moderne‘ Witze und Anekdoten bringt, haben ihr komisches Potenzial in den letzten 55
Jahren verloren, daher halte ich es fiir ratsam, Komik nicht als Ausschlusskriterium in der
Gattungsfrage zu gebrauchen.”® Fiir Sachs’ Text kann bei der Gattungsbezeichnung
,Schwank* verblieben werden, durch den Text selbst bestdrkt, der seine Hauptperson mit
folgenden Worten einfiihrt: Ein gsell, der nicht dar-kommen was / Umb dises hiiltzen bilds
walfart, / Der war auch gut schwencklicher art (S. 546 Z. 14-16). Ich spreche in Folgendem
bei dem Gesellen vom ,Schwankhelden® und bei seinen Gesprichspartner im Rat von
,Schwankgegnern‘, um damit einerseits die von Bremer angesprochene Sympathieverteilung
deutlich zu machen und andererseits zu signalisieren, dass von Figuren innerhalb der
Schwankerzidhlung und nicht von realen, konfessionellen Gegnern im bis heute katholischen
Einsiedel die Rede ist. Schwankheld, -gegner und -konflikt haben jedoch reale
Entsprechungen im Zeitgeschehen. Der Schwank bearbeitet Marienmetaphern, indem er sie
nicht mehr als Lobpreis présentiert, sondern indirekt und zitiert wiedergibt. Der Blick richtet
sich auf Innerweltliches, auf Zeitgeschehen, konkret: auf die von protestantischer Seite als
falsch angesehene Wallfahrtspraxis und Bilderverehrung. Die Losung des Schwankkonflikts
liegt aber iiberraschenderweise nicht in der Einsicht von gricht und rath (S. 547 Z. 1),
sondern im allgemeinen Geldchter iiber ein Missverstidndnis beziiglich der Gottesmutter
Maria und ihres holzernen Abbildes. Uberraschend ist diese Losung zu nennen, weil die
theologische Begriindung von Seiten des Schwankhelden auf die Kritik der
Frommigkeitspraxis zielt (vgl. S. 547 Z. 28-33) und sie im Schwank durchaus als
ausreichend hétte inszeniert werden konnen, um den Rat zu reformieren. Es ist also nicht die
richtige oder falsche religiose Praxis, die zentral verhandelt wird (die Position, aus der Sachs
schreibt, wird dennoch deutlich), sondern etwas anderes. Meine These, die sich im
Folgenden entfalten wird, ist, dass es um die richtige oder falsche Verwendung von
Marienmetaphern und die richtige Wahrnehmung des menschengeschaffenen Bildnisses

geht. Die theologische Frage, die die Beschreibung der Wallfahrtspraxis aufwirft und die der

%7 Vgl. den Sammelband: , Alteritit als Leitkonzept fiir historisches Interpretieren® hrsg. v. Anja Becker und Jan
Mohr zum Umgang mit der Alteritit vormoderner Texte.
°%% Bausinger: Schwank und Witz, S. 703.

178



Schwankheld als erstes beantwortet (vgl. S. 547 Z. 28-33), ist: Wer ist in Einsiedel
wundertitig? Die Frage der Schwankgegner ist jedoch: Darf der Geselle Maria ,Schwester*
(vgl. S. 547 Z. 34f) nennen? Die Schwankgegner erkennen nicht die eigentliche
Vorrangstellung der ersten Frage. In der Medialitit des Bildes treffen beide Fragen
aufeinander. Das Medium und seine Gestaltung werden hinterfragt.’® Bedenkt man wie
hiufig schon in Sachs’ friihen Marienliedern Medienmetaphern wie z.B. die Lichttriger/-
iiberbringer ,Fackel‘, ,Karfunkel‘ usw. auftauchen, zeigt sich in dieser Neuverortung seine
reformatorische Umwandlung des Marienbildes. Die neue literarische Pridsentation Marias
ist gegeniiber dem bisherigen Marienlob eine banalisierte, entzauberte, die sich im
Zeitgeschehen verortet und zwar ganz wortlich: War bei Sachs’ dlteren Marientexten die
Frage nach dem Ort des Geschehens eher uninteressant (selbst Maria unter dem Kreuz

8570), fillt bei diesem Text sofort die

erscheint seltsam ,unverortbar® vgl. Ellis, Nr.
Verortung in einer real existierenden Stadt auf, die bis heute fiir ihre Marienfigur (eine
Holzpuppe in prunkvoller Kleidung) bekannt ist. Der Schwank spielt an verschiedenen
fiktiven und nicht weiter ausgestalteten Orten im erzdhlten Raum FEinsidel; mit Matias
Martinez und Michael Scheffel gesprochen, handelt es sich bei Einsidel um einen
,,unbestimmt realen® Raum, also nach Katrin Dennerlein um ein ,,Raummodell®, das ,,aus

der aktualen Welt“ seine ,,Rauminformationen erhalt.”’!

Die Verortung in einem
Raummodell der aktualen Welt untermauert die Kritik an der religiosen Praxis — es geht
Sachs nicht (mehr) um eine abstrakte theologische Abhandlung und Darlegung eines
Sachverhaltes bzw. um ein hymnisches Lob, sondern um ein aus neugldaubiger Sicht
konkretes Fehlverhalten Maria gegeniiber, aber v.a. Gott und Jesus Christus gegeniiber. Dies
wird beispielhaft an diesem Wallfahrtsort aufgezeigt und kritisch kommentiert.”’* Der Raum
gewinnt Bedeutung, weil an ihm die Wundertitigkeit Marias erlebt wird, was aber zu der
kritisierten Bilderverehrung fiihrt, da die Wundertétigkeit nicht mehr der transzendenten
Gottesmutter, sondern dem prédsenten, immanenten Holzbild zugeschrieben wird. Die

Verehrung soll den innerweltlichen Raum eigentlich transzendieren und tut es nicht mehr.

Uber Einsidel wird gesagt:

%% Ich beziehe mich fiir den Begriff ,Medium* auf Kiening: Medialitit in medivistischer Perspektive, S. 329-
331.

570 Text findet sich in: Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 51-55.

7 Vgl. Martinez/Scheffel: Einfithrung in die Erzihltheorie, S. 152 und Dennerlein: Raum, S. 162; zur Definition
von ,Raum‘ und ,Ort‘ s. S. 158.

72 Es ist anzumerken, dass das Einsiedel der ,aktualen Welt* in bequemer Ferne von Niirnberg liegt und Sachs
sich damit nicht in die Gefahr begibt, als ernstzunehmender Kritiker aufzutreten. Seine lockere Behandlung des
theologisch und im 16. Jahrhundert tagespolitisch brisanten Themas zielt letztlich nur auf eine Zustimmung von
Gleichgesinnten.

179



Wie Maria so gnediglich

Da rastet, und so wunderlich

Sich aller menschen thet erbarmen,
Beide den reichen und den armen,
Der jungen und darzu der alten,
Theten gar hoch und heilig halten
Dises hiiltzen Maria-bild,

Das wer mit gnaden also mild

Fiir alle bild im teutschen land,

Keins ward so genadreich erkandt
(S.546 Z. 1-10)

Maria ist in Einsidel prasent und erbarmt sich aller Menschen, diese jedoch verehren das
holzerne Bild und damit nicht Maria selbst. Hier wird prignant die theologische Kritik, die
der Geselle (anders formuliert) dem Rat vorlegt (S. 547 Z. 28-33), schon vom Erzihler
vorweggenommen. Sachs 6ffnet das Problemfeld von der Wirkmichtigkeit der Bilder, doch
subversiv kritisch erscheint es, dass dies nicht das im Schwank dialogisch erorterte Problem
ist. Die Aussage, dass ein Bild niemandem helfen kann, die Hilfe des Menschen allein bei
Gott liegt (S. 547 Z. 28-33), wird von den Schwankgegnern akzeptiert. Die eigentliche
Provokation liegt fiir sie in der Verwendung des Wortes ,Schwester* fiir Maria. Dabei ist die
metaphorische Ansprache ,Schwester® fiir Maria nicht ungewohnlich. Allerdings wird sie
zumeist im Kontext ihres paradoxen familidren Verhéltnisses zur Trinitdt so genannt oder
wie bei Hans Sachs als schwe/ster der engel (Ellis, Nr. 17: 1, 16f.). Als Tochter des
Schopfergottes kann sie als die Schwester aller Geschopfe Gottes angesehen werden.’”
Aber dieser Zusammenhang wird im vorliegenden Schwank gar nicht angesprochen, obwohl
die Losung des Konflikts den Schopfergott ins Spiel bringt. Die Schwankgegner verstehen
nicht, dass der Geselle mit seiner theologischen Kritik an der Bilderverehrung schon seine
Erkldarung fiir die Aussage: Die Maria mein Schwester ist (S. 546 Z. 20) impliziert. Denn es
geht nicht um die Frage, ob das Wort im wortlichen oder im iibertragenen Sinne gebraucht
wird, sondern um die Frage, welche ,Maria‘ seine Schwester ist. Die Schwankgegner
unterscheiden nicht zwischen Bild und dargestellter heilsgeschichtlicher Person, sie konnen
daher die Kritik des Gesellen an der Bilderverehrung unproblematisiert akzeptieren, weil sie
die Wallfahrtspraxis vor Ort als auf Maria bezogen, die Muttergottes, reprasentiert durch das
Marienbild, ansehen. Das Bild als Medium ist transparent und erlaubt den direkten Blick auf

die transzendente Maria — somit wird grundsitzlich kein Bild um Hilfe angefleht, sondern

573 Vgl. dazu: ,,Die Beziehungskette: ,Tochter Gott Vaters, Mutter Gott Sohnes, Braut des Heiligen Geistes* gibt
es in der deutschen Dichtung seit der Mitte des 13. Jahrhunderts; wihrend ,Mutter‘ und ,Braut‘ Bezeichnungen
sind, die Mariens Rolle bei der Menschwerdung Gottes widerspiegeln, meint ,Tochter’ ihr kreatiirliches
Verhiltnis zum Vater, dem Schopfergott* (Kern: Trinitéit, Maria, Inkarnation, S. 89f.).

180



Maria im Bild und durch das Bild. Dieses ist fiir sie nicht wirkmichtig, doch lassen sie es
zu, dass die Pilgerpraxis genau das suggeriert (vgl. S. 545 Z. 3- S. 546 Z. 8). Gleiches gilt
fiir das Austeilen von Hilfe, die von Gott, nicht von Maria kommt. Auch das sehen die
altglaubigen Gegner genauso und die implizite Kritik an der Frommigkeitspraxis, die nicht
immer scharf in ihrer Anbetung trennt, perlt an ihnen ab. Allein die Priadikation ,Schwester*
stort sie. Das Attribut ,nicht hilfreich® ist mit dem Verweis auf Gottes alleinige Hilfe
hinreichend erklidrt. Der Schwankkonflikt erfihrt seine iiberraschende Wendung und
Auflosung in allgemeiner Heiterkeit, indem der Geselle die Trennung von Abbild und
Abgebildeter aufzeigt. Das Bild ist nicht Maria selbst. Das widerspricht nicht ihrer
angenommenen Prisenz im Medium ,Holzpuppe‘ und daher konnen die Gegner diese
Trennung annehmen, ohne ihre theologische Meinung zu dndern. Der Schwank endet also
tiberraschend harmlos, die komplexen theologischen Begriindungszusammenhinge
vereinfachend. Der Schwankheld kommt wieder auf freien Ful}, seine Aussagen werden
akzeptiert, aber die Schwankgegner haben letztendlich nichts dazugelernt. Die zu falschen
Annahmen (das Marienbild selbst ist wundertitig usw.) verleitende Wallfahrtspraxis wird
beibehalten. Dem Publikum verschafft der Schwank dennoch Erkenntnisgewinne (und
eventuell Heiterkeit, da die Schwankgegner ihre Ignoranz offenbaren). Zum einen die
ausgesprochenen und reformatorisch gefiarbten Aussagen: Gott allein hilft den Gldaubigen
(vgl. S. 547 Z. 32), das Bild ist nicht die Sache selbst (vgl. S. 547 Z. 23f.) und manche grof3e
Streiterei wird zu einer Kleinigkeit, wenn der Blickwinkel gedndert wird (vgl. S. 548 Z.
17f.). Aber es wird zum anderen noch etwas entworfen, das die Banalisierung und die
Entzauberung der Metapher, wie sie mit der Trennung von Abgebildeter und Abbild
einhergeht, durch einen neuen Wert ersetzt: die Wirkmichtigkeit des Kiinstlers, das neue
Selbstbewusstsein des Bildschopfers. War bisher die Metaphorik des Lobpreis, und in
gleicher Weise die Holzstatue, ganz direkt Medium der Gottlichkeit und Mittel zur Andacht,
wird sie nun zum Produkt menschlicher Gestaltung — der Bildhauer Vater (vgl. S. 548 Z. 2)
wird mit dem Schopfergott Vater parallelisiert. Die Bilder und Machwerke (inklusive der
eigenen Kinder!) sind nicht mehr nach dem, was sie darstellen, gruppiert: Gott, Teufel,
Maria, denen der Bildhauersohn verehrend gegeniiber stehen soll, sondern nach ihrem
Schopfer: das Bild des groB3en Gottes, die Teufelsstatue, das Mariabild in Einsidel und der
Geselle stammen alle von einem Bildhauer, der ihnen die Existenz geschenkt hat. Daher die
Geschwistermetaphorik, die eine Gleichheit zwischen ihnen impliziert. Die Frage, wer das
Medium gestaltet — sei es nun metaphorische Sprache oder Holz — und das von ihm

tibermittelte Bild definiert, wird neu beantwortet. Die Transzendenz zeigt sich nicht mehr
181



selbst, sondern wird in der Immanenz dargestellt. Maria prasentiert sich nicht mehr selbst im
Bild, sondern der Bildhauer gestaltet das Bild so, dass es sie reprisentiert. Diese Umdeutung
konnen die altglaubigen Gegner akzeptieren und sie spiegelt eine reformatorische
Besonderheit Niirnbergs wider — den ausbleibenden Bildersturm und die fehlenden
theologischen Bedenken gegen die Existenz von religiosen Bildern generell. Nicht die
Existenz des Mediums wird kritisiert, sondern seine Verwendung. Sachs’ Vorgehen
entspricht dem: Er banalisiert die Marienmetaphorik in der Beschreibung der
Frommigkeitspraxis und in der Rede des Gesellen, um den Blick auf das Wahre hinter den
Bildern zu lenken und ebenso korrigiert er Marienlieder nicht, um Maria zum Verschwinden
zu bringen, sondern um den Blick auf Christus frei zu machen — auch iiber das Medium
marianischer Metaphorik. Sachs fiihrt damit aus, was Luther fiir den Umgang mit Bildern
bzw. Bildwerken fordert. Sein Marienbild bleibt im Schwank letztlich theologisch vage,
denn der Blick fokussiert auf die mildtitige Hilfe Gottes, die von irdischen Bildern nicht
heraufbeschworen werden kann, sondern deren Resultat lediglich von diesen représentiert

wird.

182



5. Untersuchung verschiedener Aspekte der literarischen Darstellung
Marias

Dieses Kapitel betrachtet zunédchst verschiedene Aspekte des Lebens Marias, wie es die
Marienliteratur darstellt, darauffolgend einige der heilsgeschichtlichen Rollen, die ihr
zugesprochen werden. Dies sind Themen, die die Marianik traditionell stark interessieren,
und so finden hier beinahe ausschlieBlich Texte aus dem altgldubigen Teil des bearbeiteten
Korpus Erwidhnung. Gleichwohl bleiben diese marianischen Themen, insbesondere wenn sie
sich auf Bibeltexte berufen konnen, auch fiir neugldubige Literaten interessant, auch wenn
sich die Bewertung Marias teilweise drastisch @ndert. Eine iiber die Linge dieser Arbeit
offenkundig gewordene Konstante der Marienliteratur ist der ausgleichende Einsatz von
Metaphern, den diese Arbeit vorschligt ,Gratwanderung der Angemessenheit’ zu nennen.
Im dritten Teil dieses Kapitels wird dieses literarische Phinomen néiher beschrieben und die
metaphorische Namensgebung am Textbeispiel erldutert. Es ist ein Phdnomen, das sich an
allen Marientexten beobachten ldsst, da sie grundsitzlich um eine ausbalancierte und
angemessene Darstellung Marias ringen. Ebenso gibt es kaum einen Text im vorliegenden
Korpus, der nicht mit unterschiedlicher Gewichtung alle im fiinften Kapitel genannten
Aspekte von Marias Darstellung bereithalten wiirde. Fragt man jedoch nach dem
reformatorisch ,Neuen‘ innerhalb der literarischen Prisentation Marias, zeichnet sich ab,
dass die neugldubige bzw. evangelisch-lutherische Literatur insbesondere beim Aspekt der
Vorbildhaftigkeit (im vierten Teil des Kapitels behandelt) gegeniiber der traditionellen und
altglaubigen Marienliteratur neue Akzente setzt. Da alle Aspekte marianischer Darstellung
enggefiihrt werden konnen auf die impliziten Forderungen an Frauen, die das metaphorisch
gestaltete Marienbild vermittelt, zeigen sich bei der Vorbildhaftigkeit Marias am
deutlichsten konfessionelle Trennlinien (so sie vorhanden sind), aber auch Konstanten. Eine
Konstante, die ebenfalls iiber die Linge dieser Arbeit wiederholt auftaucht und alle
Lebensstationen und Rollen Marias begleitet, ist die Frage nach Marias Aktivitdt und
Passivitit, der an dieser Stelle (ebenfalls im vierten Teil des Kapitels) anhand von
Luthertexten nachgegangen wird. Die Gegeniiberstellung von Aktivitit und Passivitit kann
als eine Ausgestaltung des literarischen Phinomens der Gratwanderung angesehen werden,
die den direkten Aufruf zur innerweltlichen Nachfolge Marias im Blick hat. Der Abschluss
des Kapitels widmet sich der iibergeordneten Fragestellung dieser Arbeit nach Marias
Verschwinden aus der Reformationsliteratur anhand von Texten, die selbiges tatsichlich

literarisch umsetzen. Dennoch muss schlussendlich festgestellt werden, dass ein génzliches

183



oder gar spurloses Verschwinden Marias aus der neugldubigen Literatur nicht

unproblematisiert behauptet werden kann.

5.1 Marias Leben
5.1.1 Unbefleckte Empfingnis, Geburt und Siindlosigkeit Marias

Unbefleckte Empfingnis Marias meint, dass ihre Mutter Anna sie ebenso ohne Siinde
empfangen habe, wie Maria ihren Sohn Jesus. Mit dem entscheidenden Unterschied, dass
Anna weder als Jungfrau noch als umfassend siindlos betrachtet wird, was die theologische
Diskussion um Marias Unbefleckte Empfingnis sehr kompliziert macht.’” Annas
Schwangerschaft wird in den entsprechenden apokryphen Schriften (v.a. in den sog.
Kindheitsevangelien) und daran anschlieBend in der Legendenliteratur als eine hochgradig
unwahrscheinliche Schwangerschaft inszeniert, und die Empfangnis einer Tochter ist daher

ein von Engelsbotschaften begleitetes Wunder.””

Aber es ist keine jungfriduliche
Mutterschaft wie die marianische. Jedoch wird sie literarisch in diese Richtung geriickt,
wenn Joachim und Anna zur Zeit der Verkiindigung des Engels (vgl. im Niirnberger
Marienbuch 4.22-6.11) betont als rdumlich getrennt dargestellt werden. Wie Anna Maria
empfiangt und wie Maria Jesus empfingt, wird im Sinne einer ununterbrochenen Tradition
der wundersamen Geburten aneinander angeglichen. Fiir die Marianik ist dariiber hinaus die
Feststellung der umfassenden Reinheit Marias wichtig, denn sie wurde durch die
Unbefleckte Empfangnis von der Erbsiinde im Leib ihrer (von der Erbsiinde wie jede andere
Frau befleckten) Mutter bewahrt. Diese Feststellung trigt im Spétmittelalter das Potenzial in
sich, eine heftige Diskussion um Marias Unbefleckte Empfingnis zu entfachen. Wie noch
anzusprechen sein wird, gibt es in den theologischen Uberlegungen zu diesem Thema zwei
Sichtweisen auf den biologischen Vorgang der Empfingnis, wobei Maria entweder als
schon siindlos geschaffen erscheint oder als im Mutterleib von aller Siinde gereinigt oder
bewahrt. Das Niirnberger Marienbuch, das einige Abschnitte Marias Empfingnis und

Geburt widmet, positioniert sich in dieser Frage literarisch — ohne eine Prizision, die von

theologischen Abhandlungen erwartet werden konnte, aber mit der deutlichen Absicht, im

™ Um sich auf den theologischen Terminus bzw. das Dogma (,Unbefleckte Empfingnis Mariens‘) zu bezichen,
wird ,unbefleckt grof} geschrieben, bei der Wiedergabe von religiosen Diskussionen um dieses Thema wird es
dann klein geschrieben, wenn hervorgehoben werden soll, dass es sich bei ,unbefleckt* um ein Adjektiv zur
Beschreibung des ,Wie® der Empfingnis handelt und noch um keine weitergehende theologische Aussage. Der
Terminus ,Siindlosigkeit Marias® (s.u.) versucht die Diskussion zu einer — auch Skumenisch annehmbaren —
grundsitzlichen Aussage zu fiihren.

>3 Es gibt Parallelen zwischen Anna und den Stammmiittern Sarah, Rebekka und Rahel (und auch Lea) sowie
Elisabeth, der Mutter Johannes des Taufers, aulerdem konnte der Traditionslinie weiter zur Geschichte von
Hannah, der Mutters des Propheten Samuel, Simsons Mutter und der Frau in 2. K6n 4 nachgegangen werden.

184



Sinne des hochsten Marienlobs Stellung zu beziehen. Dafiir ist die Unbefleckte Empfingnis
als literarisches Thema deutlich ergiebiger, denn die Geburt Marias wird primir dazu
erzihlt, um ihre Bedeutung fiir die Gldubigen herauszustellen — das Bringen des Heilands,
ihre Fiirsprache und den Schutz ihrer Verehrerschaft. Marias Siindlosigkeit priasentiert die
marianische Literatur zu Marias Lobpreis, aber dariiber hinaus um ihre Vorbildhaftigkeit
dem (weiblichen) Publikum nahe zu bringen. Bei Sachs’ noch altgldubig zu nennenden
Marienlob zeigt sich der Versuch, den theologischen Diskussionen literarisch gerecht zu
werden, bei Luther dominiert ganz die Pardnese, die sich wegbewegt von der Frage, wie
genau Marias Siindenreinheit vorzustellen sei, und hin zu der Frage, was die Gldaubigen von

ihr lernen konnen.

Das Marienbuch beginnt bei der Schopfung der Welt und der Auserwihlung Marias vor
aller Zeit (1.1-26). In schneller Abhandlung folgen der Engelsturz (1.27-37), die
Erschaffung der Menschen und der Siindenfall (1.38-2.11), die ganze restliche Erzdhlung
von Noah, dem Exodus, dem Konigtum, den Stammvitern und den Propheten wird auf
knapp einer Seite zusammengefasst (2.11-3.4), bis hin zur Immanuel-Prophezeiung aus
Jes 11,1 (3.4-3.9) und dem Auftritt der frommen Eltern Marias Joachim und Anna (3.1-
3.26). Die Verkiindigung von Marias Geburt an ihre Eltern wird gleich zweimal erzihlt: Der
Engel Gottes erscheint Joachim und Anna (4.22-6.10) zur gleichen Zeit, wihrend sie
getrennt voneinander sind (Joachim zieht nach seiner Vertreibung aus dem Tempel in die
Wiiste, 3.27-4.21). Erst bei der zweiten Darstellung des Engelsbesuchs in einem
eingeschobenen Abschnitt, der die angekiindigte (angesichts der Unfruchtbarkeit Annas
hochst unwahrscheinliche) Geburt als Erfiillung der Prophezeiungen des Alten Testaments
und die gottliche Freude darstellt (6.10-25), wird der Engel als Raphael identifiziert (6.22).
Dies geschieht nicht um ein Spannungsmoment zu erzeugen, sondern weil hier eine wahre,
als historisch geglaubte Begebenheit erzédhlt wird, die dem Zielpublikum576 schon bekannt
ist, die Nennung des Engelsnamens erfolgt als Wiederaufnahme des vorher Gesagten, nimmt
die Zuhorerschaft mit in die weiteren Ausfithrungen, die sich nun von der Ankiindigung und
der ersten Darlegung der Bedeutung der wundersamen Geburt der Jungfrau ab- und der
tatsdchlichen Empfingnis Marias im Leib ihrer Mutter zuwenden (6.25-7.11). Die
Schilderung des Vorgangs im Mutterleib zeigt das theologische Profil des Textes: Maria

wird ohne fleischliche Begierde empfangen, bekam die vollkommenste Seele, die Gott je

76 Zum Sitz im Leben des Textes vgl. den Kontext der Uberlieferung in der Bibliothek des Niirnberger
Klaraklosters um 1410, s. Jung: Das Niirnberger Marienbuch, S. 34*f.
185



geschaffen hat, einen vollkommenen menschlichen Korper und war frei von der Erbsiinde

(6.25-30).%"

Jung unterstellt dem unbekannten Verfasser, er lehne ,den zu seiner Zeit noch
umstrittenen  Standpunkt der Unbefleckten Empfingnis ab.“>’® Wobei sie sich
wahrscheinlich auf die darauffolgende Aussage zum Festtag des 8. Dezembers bezieht: Also
beget man den tack der rainen iunckfrawen Maria, als sie geheiligt ward in ir muter leib,
(7.2f.). Maria wurde demnach erst bei ihrer Beseelung von der Erbsiinde befreit und nicht
schon unbefleckt empfangen. Ein feiner Unterschied, der in der iiberbordenden Freude des
folgenden Abschnitts und der Verherrlichung der Gottesmutter als beinahe vernachldssigbar
erscheint. Es stellt sich die Frage, was Maria mehr emporhebt: Sie von Anfang an als von
den Menschen durch ihre (Erb)Siindenlosigkeit zu unterscheiden oder ihr wegen ihrer
Vorziiglichkeit die Gnade der Erbsiindenlosigkeit zuzusprechen, die ihr durch eigene
Leistung schon reines Wesen noch perfektioniert. Der dominikanische Standpunkt’”
verleiht der inhdrenten Dynamik des Marienlobs noch mehr Schwung. Wer solche Gnade
schon im Mutterleib empfingt, kann kaum noch ein Mensch sein, doch lebt Maria (wie

anderorts ausgefiihrt, vgl. z.B. 70.11-74.9) so vollkommen gottgefillig, dass sie diese Gnade

verdient — dennoch bleibt es innerweltlich (im Mutterleib) eine geschenkte Gnade.

Die Geburt Marias wird als einzige Aneinanderreihung von Freude geschildert (7.12-
8.17) und zum Anlass genommen, verschiedene Rollen Marias zu konturieren und den
freudig Beteiligten beizustellen: Sie ist die tohter des vater, gemahel fiir den heilig gaist und
durch diese Rollen ist sie letztlich der cristenheit eine muter, versinerin, helferin,
derhorerin und derloserin (Zitate: 7.16.22.32-34 & 8.1). Die Erzihlung ihrer Geburt richtet
damit den Blick auf ihre Bedeutung fiir die Gldubigen, die in diesen Paarungen an der in
trinitarischen Aufzdhlungen von Christus besetzten Stelle genannt werden. In der
darauffolgenden Predigt iiber Marid Geburt (8.18-12.7) wird die damit eindringlich
dargestellte religiose Bedeutung ihrer Geburt mit einer Vielzahl von Metaphern und
Bibelzitaten gefeiert.”®® Aufgebaut als eine Auflistung von Freudenzeichen sind es vier
markante Quellen, die der Text aufnimmt und ausarbeitet: Jes 11,1 — der Reis Jesse, der

sogar zweimal zitiert (8.22f. & 10.36) und mit Verweisen auf das 4. Buch Mose (Num 20,11

77 Gottes eigene Seele ausgenommen: die got ye geschouf on sein selbs sel (6.29).

°7 Jung: Das Niirnberger Marienbuch, S. 34*.

7 Die Dominikaner waren die letzten, die die traditionelle Ansicht weiterhin vertraten — mit Erbsiinde behaftet
empfangen, aber dann davon gereinigt, vgl. Jung: Das Niirnberger Marienbuch, S. 34*f.

%0 ygl. dazu auch die Ausfithrungen zur ,Morgenrotsmetapher*.

186



& 24,17) ausgedeutet wird (10.39 & 11.11). Dazu das Hohelied (Hld 6,9; 9.39-10.1), dessen

581

Bilder weiter gesponnen werden und zum angeblichen Bernhardzitat (10.14ff.)™"" iiberleiten,

das die Geburt Jesu mit der Rose und ihrem Duft vergleicht. Die vierte Vorlage ist aus der
Offenbarung (Offb 11,19) und deutet die Bundeslade auf Maria hin aus. Hinter all dem steht
natiirlich die Geburt Jesu, die Marias Geburt erst zu etwas Bedeutsamen macht, diese
Zielrichtung wird insbesondere in dem Bernhardzitat deutlich, dessen Marienmetaphorik zur
Geburt Jesu hinfiihrt: Als die plum iren smack. Ob du die plumen geprochen vindest, dar

vmb das sy iren smack geb, so gelaub, das mein magtum unverwert sey, dar vmb das ich

gewunen hab den heilant aller der werlt. (10.17-19)°%

Sachs steht mit dem nun zu betrachtenden Lied Ellis, Nr. 13 ganz in der Tradition seines

Lehrers Lienhard Nunnenbeck. Denn nach seiner Editorin Klesatschke hat ,,Nunnenbeck

«583

[...] eine besondere Vorliebe fiir mariologische Themen. Dass Sachs ein ganzes

Meisterlied der sorgfiltigen Auseinandersetzung mit Marias Unbefleckter Empfingnis
widmet, kann als eine Verbeugung vor dem Lehrmeister verstanden werden, fiir den diese in

seinem literarischen Marienlob von besonderem Interesse ist:

Er wird nicht miide, Kirchenlehrer aufzuzihlen und zu zitieren, die er fiir Verfechter
der Unbefleckten Empfingnis hilt. Stets von neuem fiihrt er den Kanon der
Bibelzitate, Prafigurationen, Beispiele und Argumente auf, die Marias Siindenreinheit
beweisen sollen. (Klesatschke: Lienhard Nunnenbeck: Die Meisterlieder und der
Spruch, S. 32)

Hans Sachs stellt in seinem Lied in drei Strophen die drei Empfingnisse Marias dar. Das

Tonschema wird genutzt, um die theologische Reflexion zu strukturieren.”®*

In dem freyen don Meister hans
volzen die drey enpfencknus
3 lieder H S gedicht

10

keisser dreyer jerarchey

begab hercz miit mit kiinst der sin
aiif das ich heut frolich aiis schrey
das lob der himel kiinigin

81 7um Teil zitiert das Niirnberger Marienbuch Pseudo-Bernhardtraktate, Jung hat ihrer Edition einen
ausfiihrlichen Apparat beigestellt, der die jeweiligen Quellen ausweist.

%2 Dieses Zitat wird auch an anderer Stelle niiher besprochen.

83 Klesatschke: Lienhard Nunnenbeck: Die Meisterlieder und der Spruch, S. 32; fiir eine Auflistung seiner
Lieder nach Themen geordnet vgl. S. 31.

% Der erste Stollen hat acht Verse, der zweite sieben — die unterschiedliche Verszahl ist aber im Vortrag nicht
zwangsldufig zu horen, weil der erste Vers des Aufgesanges nur einsilbig ist. Der Abgesang besteht aus 15
Versen.

187



von dreyen entpfencknusen ir

in welchen sie drey hohe kir

enpfing vber al menschen schar
Gotlich ist ir erst enpfenckniis

weliche was von ewigkeit

wann got al creatiir beschliis

in dem spigel seiner weisheit

dar in er al geschopf viir sach

die zw kiinfftig wiirden her nach

alda was auch Maria clar
Enpfangen von got ye vnd

da von geschriben stet lobsam

proverbioriim octaiio niin hert

hy nondiim erant abbissy

ego iam concepta eram

in der enpfenckniis wirt ir ciir peclert

wan da mit wirdikeit die rein

vber draff alle creatiir

englisch menschlich ir mercken selt

seit sie von der gotheit so piir

zw einer miitter wart gewelt

zw geperen das ewig wort

menschlich das dy siint wiirt zw stort

50

adam wiirt verschiilden sein

2 Dy
ander enpfencknus die ist
leiplich do maria dy zart
in miitter leib zeitlicher frist
natiirlich nach menschlicher art
enpfangen wart von der geschicht
ist clerer hy zw kiinden nicht
ein zuchtig schweigen zimet pas
Hir in sol mon ir kiir versten
ist das sie so zart was gezilt
das sie mt ir leip lichen schen
vber draff al weipliche pild
nemlichen nach Bernhardiis sag
das mon leicht lich probiren mag
diirch zwii vrsach so mercket das
Die erst sie was von edlem stam
von patrijarchen kiinig friim
Mateiis eigentlich melt ir geschlecht
nent ir zwen vnd virczig mit nam
in seinem ewangeliiim
ziim andren die menscheit cristj an secht
welcher geporen wart von ir
der doch aiif erd der schonest was
der ir er schon aiich zeiickniis git

188



Vdoch sol mon hy mercken klar
das mon disser enpfencknus nit
beget in dem heiitigen fest
aiich nit die erst allein die lest
wy

wol die zwu aiich eren wir

3 Her
nach die drit ich nen vnd czel
die genadreichen die becleib
do maria ir reine sel
enpfing in iren reinen leib
frey aller erbsiind ich verkiindt
auch do zw neigvng aller siindt
dotlich deglich wardt sie giiitirt
Mit dysser kiir sie vber hoch
viir draff al pur menschlich persan
so ye waren vnd werden noch
wider disse enpfenckniis man
mit nichte argwiren sol
seit sie ist vor beweret wol
vnd von der kirchen confirmirt
Alis disser kiir wirt sie erkent
speculum sine maciila
seit sie atigenplicklich nie siint diirch biit
darvm wirt sie pillich genent
Virgo mater purissima
wan sie ist ye nach got das hohest giit
mit im ein wil kiir imer me
on dreffent die parmherczikeit
in not sie kein kristen verlat
pevor wer sie mont der freiheit
disser rein enpfenckniis verstat
des frolocket ir cristen al
eret das fest nit reichem schal
der
rein enpfencknus Marie Deo gracias 1517
(Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 68-70)

Jeder Empfingnis ordnet das Lied ein zentrales Adjektiv zu — gottlich, leiblich und seelisch,
was an die antike, philosophische Unterscheidung von Geist, Korper und Seele erinnert.
Wobei das Geistige Gott zugeschrieben wird und seinen alle Ewigkeit umfassenden Plénen,
eine Interpretation, die die Scholastiker vertraten, in ihrem Versuch, Philosophie und
Religion zu harmonisieren. Gotlich ist ir erst enpfenckniis (Ellis, Nr. 13: 1, 9), womit Marias
Erwihlung durch Gott von ewigkeit (1, 10) gemeint ist. Die zweite Empfingnis in Strophe
zwei ist leiblich: Marias irdische Empfangnis im Leib ihrer Mutter. Und die dritte in Strophe

drei seelisch — wie Sachs’ Editor Ellis es ausdriickt: ,,the infusion of Mary's pure soul into
189



her pure body.“® Dies erinnert an die Theologie des Benediktiners Eadmer aus dem
12. Jahrhundert, der mittelalterlichen, biologischen Vorstellungen folgend zwischen aktiver

(sexuell-siindiger) und passiver (siindloser Seelen-) Empfingnis unterscheidet.”®

Der erste Stollen der ersten Strophe (1, 1-8) fiihrt das Thema des Liedes ein: das lob der
himel kiinigin / von dreyen entpfencknusen ir / in welchen sie drey hohe kir / enpfing vber al
menschen schar (1, 5-8). Die Erwihlung Marias als Mutter der Gottheit — ihre erste
Empfingnis — wird belegt durch ein lateinisches Bibelzitat aus dem achten Kapitel der
Spriiche (1, 18f. vgl. Spr 8,24), das hdufig auf Maria hin ausgelegt wird. Die Erwéhlung
durch Gott peclert (1, 21) wiederum ihre Wiirde, Mutter der Gottheit zu werden. Diese Art
der zirkuldren Darlegung findet sich auch in der Wahl des Zitats: in den Spriichen (Spr 8)
wird von der (Frau) Weisheit gesprochen, die vor Anbeginn der Schopfung von Gott
geschaffen und erwihlt wurde. Sie entspricht typologisch Maria, die Gott aber wiederum im
spigel seiner weisheit (1, 12) sieht und vor allen anderen Menschen erwihlt. Maria ist die
Weisheit und der Spiegel der Weisheit, aber gleichzeitig ist sie diejenige, die im Spiegel
gesehen wird und wegen ihrer Wiirde von Gottes Weisheit ausgewdhlt wurde und ihrer
Auserwihltheit entspricht wiederum ihre Wiirde. Das Bild eines hermeneutischen Zirkels
driangt sich angesichts dieser Darstellung auf, der sich so eng nach oben schraubt, dass er
bestidndig in der Gefahr schwebt, zum blofen Zirkelschluss zu verkommen. In den Strophen
zwei und drei verdandert sich der Metapherngebrauch und dient nicht mehr dazu, die
Erkenntnis der religidsen, geheimnisvollen Zusammenhénge zu beférdern, sondern dazu die
theologischen Ausfithrungen miteinander zu verbinden, zu strukturieren und auf das
Marienlob im Abgesang der letzten Strophe (3, 16-30) zulaufen zu lassen. Die zentralen
Stichworte der zweiten Strophe sind ,Leib‘ und ,Schweigen‘: Die Leiblichkeit der irdischen
Empfingnis, ihr korperliches Entstehen in normal menschlichen Zusammenhédngen wie im

587 Dem

Protevangelium des Jakobus geschildert, wird mit Schweigen tiberdeckt (vgl. 2, 7f.).
entspricht, dass ihre Eltern nicht namentlich genannt werden. Es scheint Sachs wichtig zu
sein, dass diese zweite, sexuelle, aktive und menschlich ,normale‘ Empfingnis stattfand —
sonst wiirde er nicht so beredt davon schweigen. Es geht dabei um die klare Unterscheidung

zwischen der Empfingnis des Messias und der seiner Mutter. Denn bei jenem gibt es

385 Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 68.

%% Vgl. Fiores: Maria in der Geschichte von Theologie und Frommigkeit, S. 157; s. auch ebd. Anm. 241.

7 Der Text des Protevangeliums findet sich in Markschies/Schroter: Antike christliche Apokryphen in
deutscher Ubersetzung, Bd. I, Teilbd. 2, S. 914-929. Das im Mittelalter weithin bekannte Libellus de Nativitate
Sanctae Mariae aus dem die meisten Informationen zur Herkunft der Gottesmutter abgeleitet werden, stiitzt sich
auf das Pseudo-Matthius-Evangelium, dessen eine Quelle wiederum das Protevangelium des Jakobus ist.

190



natiirlich keine leibliche Empfingnis, iiber die man ziichtig schweigen miisste. Die
Leiblichkeitsthematik wird dazu genutzt, auf Marias vollkommene Schonheit (2, 11f.) zu
sprechen zu kommen, die wiederum sorgfiltig im Abgesang belegt wird, dieses Mal nach
Bernhard von Clairvaux (nach Bernhardiis 2, 13). Erstens muss sie so iiberméfig schon
gewesen sein, weil sie von edlem stam (2, 16) war. ®® Zweitens weil Christus selbst als ihr
Sohn aiif erd der schonest was (2, 23). Der adelige Korper Marias ist der duBerlich schone
Korper, der ihrer inneren Schonheit, Reinheit und Wiirde entspricht. Der 8. Dezember soll
aber als Festtag Maria Empfingnis nicht nur wegen der Empfiangnis ihres vollkommenen,
irdischen Korpers begangen werden, sondern dient ebenso der Ehre der zwei anderen
Empfingnisse (vgl. 2, 25-30). Sachs formuliert es nicht, aber seine Auffassung von Marid
Empfingnis scheint eine Einheit in der Dreiheit zu implizieren, dhnlich der gottlichen
Trinitdt. Er zerlegt die Unbefleckte Empfiangnis in die Erwidhlung vor aller Zeit, einen
korperlichen und seelischen Teil zu biblischer Zeit. Alle drei Empfangnisse sind Gegenstand
des Festes am 8. Dezember fiir das er dieses Lied verfasst (dem heiitigen fest 2, 27).>% Auf
der dritten Empféangnis in der dritten Strophe liegt am meisten Gewicht, weil hier im zweiten
Stollen (3, 9-15) mit ihrer Hilfe die Kritik der Gegner der Unbefleckten Empfingnis
zuriickgewiesen wird. Die Diskussion, auf die Sachs hier Bezug nimmt, wird sich noch bis
ins 19. Jahrhundert fortsetzen, bevor ihr Ergebnis dogmatisiert werden kann.”” Die
Verbindung von Marias reiner Seele mit ihrem reinen, aber vollkommen menschlichen
Korper, gab ihr die Erbsiindenfreiheit, die Freiheit von aller Neigung zur Siinde und von der
Herrschaft des Todes (3, 6—8).591 Weil diese Lehren von der Kirche confirmirt (3, 15)
werden, soll man nicht gegen die Unbefleckte Empfingnis argwohnen (3, 13). Der
Abgesang (3, 16-30) widmet sich den Marientiteln, deren Metaphorik sich aus disser kiir (3,
16) speist, die sie durch die drei Empfingnisse erhilt. Sie iiberfiihrt die theologische

Darlegung in das Festlob.

Die Zerlegung der Unbefleckten Empfingnis Marias in drei Empfingnisse (gottlich,
leiblich und seelisch) zeigt die Bemiihung, die Gottesmutter intellektuell fassbar zu machen,

ohne die intrinsische Ambivalenz der Marianik in die eine oder andere Richtung zu

%8 Die Verse Ellis, Nr. 13: 2, 18-20 verweisen auf Mateiis und dessen Genealogie mit zwen vnd virczig
Geschlechtern, allerdings nennt das Matthdusevangelium (Mt 1,16) nur den Stammbaum Josephs, Sachs verweist
auf Pseudo-Matthdus (Ps.-Mt 1.[1]), dort findet sich Marias Abstammung s. Markschies/Schroter: Antike
christliche Apokryphen in deutscher Ubersetzung, Bd. I, Teilbd. 2, S. 988.
% Vgl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 68.
% 7u diesem Dogma vgl. im ersten Band des ,Handbuch der Marienkunde den Abschnitt ,Maria ist von der
Erbschuld bewahrt geblieben‘ bei Beinert: Die mariologischen Dogmen und ihre Entfaltung, S. 332-338.
' vgl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 68.

191



verschieben. Die Korperlichkeit Marias ist der Ort und die Voraussetzung des Geschehens
an ihr. Thr Korper unterscheidet sich beziiglich seiner leiblichen Entstehung nicht von
anderen Menschenkorpern, iibertrifft sie aber alle an Schonheit im umfassenden Sinn. Die
Erwihlung Gottes vor aller Zeit entspricht einer Vorherbestimmung, die dem Individuum
keine Wahlfreiheit zum Guten oder Bosen ldsst. Diese Wahlfreiheit ist dem Menschen aber
trotz Gottes ilibergeordnetem Heilsplan gegeben, und daher zeichnet Maria die reine Seele
aus, die in ihren reinen Korper kommt und die keinerlei Neigung zur Siinde verspiirt. Maria
ist nicht nur auserwihlt, sie bejaht diese Auserwihltheit auch. Sie ist nicht nur durch Gottes
Gnade frei von der Erbsiinde, sondern kennt dariiber hinaus keine Neigung zur Siinde —
weder korperlich noch seelisch. Die drei Aspekte der immaculata conceptio zeigen das
Zusammenwirken von Gottesgnade und Marias Bereitschaft fiir diese Gnade. Das
wunderbare Geschehen, das Sachs hier verteidigt, ist ein Beweis und eine Offenbarung der
Macht und Gnade Gottes und daher nicht zu bezweifeln. Das Lied zeigt eine grofle
Sensibilitit fiir die kirchliche Lehre und das Dogma, aber darin noch eine theologische
Argumentationsstruktur, aus der Sachs spiter unter dem Einfluss der Reformation
ausbrechen wird. Die Siindenfreiheit Marias wird von Luther nicht prinzipiell in Frage
gestellt, doch theologische Spekulationen, wie sie Sachs 1517 noch literarisch bearbeitet,
werden unnotig, wenn mit dem evangelischen sola scriptura und dem Septembertestament
alle Informationen zu Marias Geburt zu netten Belanglosigkeiten in der christlichen

Legendentradition werden.

Den Gedanken einer unbefleckten Empfingnis Marias lehnt Luther nicht ab, stellt ihn
aber explizit in den Dienst der Christologie.”®* Diifel hilt es mit Blick auf Luthers Aussagen
fir angemessener, von der ,Siindlosigkeit Marias‘ zu sprechen, er widmet Luthers
Stellungnahmen dazu viel Raum und zeigt den Zusammenhang zwischen Luthers
Abweisung eines Keuschheitsgeliibdes Marias und der Ablehnung des Bildes von Maria als
,erster Nonne‘ und (Mit-)Begriinderin der Kloster.”” Die Frage, warum sich Maria, obwohl

sie doch ,rein‘ gewesen ist, laut Lk 2,22 der rituellen Reinigung nach mosaischem Gesetz>

%2 Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 86-88.

% Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 171-179 & 164-179; besonders S. 176. Zur
Stindlosigkeit bzw. dem Siindigen Marias vgl. auch Kreitzer: Reforming Mary, S. 137f. Luther wendet sich
gegen die augustinische Tradition, insbesondere gegen Paltz, vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung,
S. 176. Ein Keuschheitsgeliibde Marias findet sich auch im Niirnberger Marienbuch: Dar vimb hab ich [Maria,
J.S.] mir vestigleich in mein hercz geseczt, das ich mein keusch behalten will vnd das kain man mein nimer
gewaltig werd. (17.12f.)

> Rituelle Reinigung von Wochnerinnen Lev 12,1-8. Dort wird auch das Turteltaubenopfer erwihnt, was die
,Taube‘ und insbesondere die , Turteltaube® zu einer beliebten Marienmetapher werden lief3.

192



unterzogen hat, beantwortet Luther mit Blick auf Christus (auf den fiir ihn der Text im
Griechischen indirekt verweist); Diifel ldsst hier die lateinischen Predigtzitate der Jahre
1520/21 fiir sich selbst sprechen, weist aber darauf hin, dass Luther die Frage, ob Maria
ohne Erbsiinde empfangen wurde, offen lisst.” Letztlich steht Marias biblisches Handeln
fiir Luther immer im Kontext der tugendhaften, demiitigen Bescheidenheit, die alle Ehre
Gott gibt und der AuBerlichkeiten wie eine (unniitze) rituelle Handlung egal sein konnen.
Daher ist die Frage, ob Marias Befolgen der jiidischen Gebote ihre Reinheit in Frage stellt,
nutzlos und viel wichtiger die Frage, auf wen sie in all ihrem Tun verweist. Luthers
Schweigen zu Marias Verhiltnis zur Erbsiinde und seine Darstellung, dass Maria dieses
Opferritual durchfiihrte, obwohl sie rein war, kann als Anlass genommen werden, die Lehre

von ihrer Unbefleckten Empfingnis protestantisch zu rechtfertigen.™*

Diifel tut gut daran,
den Blick direkt auf Luthers eigenen Text zu richten, so wie dieser den Fokus auf den
biblischen Wortlaut legt, wobei die Reinheit Marias durch ihre eigene Handlung zur
Nebensache wird, da sie sich so oder so gemil3 der geltenden Regeln verhalten wiirde und
sich nichts anmaf3t. Luther wiederum maft sich keine Antwort auf Fragen an, die die Bibel
offen lisst.”’ Fiir Luther haben auch Informationsliicken in der Bibel ihren gottgewollten
Sinn. Mit Blick auf marianische Metaphern ist besonders interessant, dass sich Luthers

Auseinandersetzung anhand seiner metaphorischen Deutung des Namens ,Maria‘ darstellen

lasst:

Die Deutung des Namens Maria als ,bitteres Meer* in Predigten von 1521/22 zeigt,
daB Luther die 1516 noch vertretene Deutung als ,stilla maris‘, die ja im
Zusammenhang mit der Auffassung von Marias Siindlosigkeit steht, nun nicht mehr
vertritt[.] [...] Im Wandel der Deutungsversuche, die Luther dem Namen Maria zuteil
werden 146t, spiegelt sich die Abkehr des Reformators von der herkémmlichen
Deutung, die im Zusammenhang mit der Lehre von der unbefleckten Empfangnis
stand. (Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 168)

Der Name Marias wird metaphorisch neu ausgerichtet, weg von der Vorstellung, sie sei der
eine Tropfen des Meeres, der rein geblieben ist, und hin zu einer Luthers Marienbild
gemilen Deutung. Anhand dieses Beispiels ldsst sich das methodische Vorgehen dieser
Arbeit noch einmal erldutern und belegen, denn Luther verindert ganz bewusst die Deutung
des Namens ,Maria‘. Das zeigt einerseits, dass auf den ersten Blick metaphorisch

unauffillige Namen jederzeit zu Metaphern gemacht werden konnen und in der

**Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 105. Diifel zitiert insbesondere aus Luthers Predigt zum Tag
des Evangelisten Matthdus am 21.9.1520.
*% Vgl. Hennig: Die Lehre von der Mutter Gottes in den evangelisch-lutherischen Bekenntnisschriften und bei
den lutherischen Vitern.
7 vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 103.

193



mariologischen Tradition gemacht wurden, und andererseits, dass diese Deutungen nicht fiir
alle Zeiten durch religiose Regeln der Allegorese oder den festen Bezugsrahmen der
Symbolik festgeschrieben sind, sondern kreativ bearbeitet werden. Folgt man diesem
Gedankengang, wird deutlich, wie Maria selbst zur Metapher des siindigen und gleichzeitig
gerechtfertigten Menschen wird. Denn Maria ist fiir Luther gleichzeitig siindig und siindlos;

Diifel erklért das System dieser scheinbar paradoxen Aussage:

Das Gefil3, die Werkstatt, die Herberge, die Gott benutzt, in die er einzieht, sie muf3
durch seinen Einzug und sein Handeln rein werden. Denn wo Gott ganz ist, da ist kein
Raum mebhr fiir die Siinde. Darum redet Luther von der Siindlosigkeit Marias. Um aber
das tiefe Herabkommen Gottes in die Menschennatur anzudeuten, um die Kluft
aufzuzeigen, die zwischen Mensch und Gott besteht und bestehen bleibt — auch im
Verhiltnis Marias zu Gott — spricht Luther von der Siindigkeit Marias, von ihrem
Schuldigwerden und Schuldigbleiben Gott gegeniiber. Und wo Maria in Theologie
und Frommigkeit so hoch erhoben wird, dal durch eine solche Erhohung die
einzigartige Sonderstellung des Gottessohnes in Frage gezogen wird, stellt Luther
Maria allen siindigen Menschen gleich. (Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung,
S. 173)

Maria wird fiir Luther zum Urbild des simul iustus et peccator.598 Sie wird dadurch in ihrer
nun nicht mehr unantastbaren Siindlosigkeit zum Vorbild. So wie fiir Luther Marias
Jungfraulichkeit und Siindlosigkeit untrennbar mit Gottes Plan zur Menschwerdung
verkniipft sind, so ist die Abschwichung der umfassenden Siindlosigkeit Marias Teil einer
Heiligung des Alltags, die fiir Luther in der Figur Marias eine Aufwertung des einfachen
menschlichen Lebens mit sich bringt. Gott heiligt die Menschengeburt durch die
Jungfrauengeburt.””® Damit wird die Frage nach einer ,unbefleckten Empfingnis‘ des
Menschen Maria unerheblich. Luther wendet die implizite Abwertung des natiirlichen
Vorgangs durch die religiosen Traditionen zu einer Heiligung des Alltdglichen, einer Nihe
des Heils im Alltag. Der Blickwinkel, der im Vergleich mit der Schwangerschaft und Geburt
der Jungfrau Maria jede andere Schwangere defizitir erscheinen ldsst, wird gewendet zu
einem Blick, der in jeder Kindsgeburt Gottes wirkende Nihe erkennt. So hilt Luther zwar
weiterhin die ewige Jungfrauschaft Marias fiir wahrscheinlich, kann aber keinen Gefallen an
der weitverbreiteten ,Sonne—durch—Glas‘—Metalpher600 finden, denn da es gerade um die

wahrhaftige Nihe Gottes bzw. die wahre Menschwerdung Christi mit Verweis auf das

% Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 173f.
%% Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 136. Luther betont, dass Maria wie alle Frauen geboren
habe, nur ohne Schmerzen, da diese auf den Fluch iiber Eva zuriickzufiihren sind, seine Auffassung deckt sich
hier mit der Gersons (vgl. ebd. S. 135).
% Diese wird z.B. in der Weihnachtserzihlung des Niirnberger Marienbuchs verwendet (32.4) und bei Sachs in
Ellis, Nr. 12: 2, 7.

194



Johannesevangelium geht, braucht es keine verkldarenden, dtherischen Worte dafiir.?"! Es
schadet der Heiligkeit der Heilsgeschichte weder, dass Maria nicht wie ein lichtdurchflutetes

Glas ist, noch, dass ihre eigene Herkunft entzaubert wird.

5.1.2 Verkiindigung und Weihnachten

Verkiindigung und Weihnachten sind ergiebige Themen fiir eine Literatur, die sich einer
leidenschaftlichen Marianik verpflichtet fiihlt.*> Texte des 16. Jahrhunderts, die sich von
dieser frommen Leidenschaft distanzieren, ziehen sich in ihren Verkiindigungs- und
Weihnachtserzidhlungen auf ein biblisches Minimum an Informationen zuriick, versuchen
also so nah wie moglich am Bibeltext zu bleiben und diesen nicht zum Lobe Marias kreativ
auszubauen und zu erginzen.’”® Das Niirnberger Marienbuch bietet einen farbenfrohen
Eindruck von einer an Metaphern reichen, marianischen Erzihltradition, den ein Seitenblick
auf Nunnenbeck als Vertreter des Meistergesangs ergiinzen kann. Hans Sachs zeigt in seiner
Bearbeitung des Verkiindigungsthemas zum Lobe Marias seine Aufnahme, aber auch seine
Abwendung von Nunnenbecks Annidherungsweise an die Jungfrau. Alle hier besprochenen
Primirtexte zeigen eine intensive Beschiftigung mit den biblischen und auflerbiblischen
Vorlagen, aber Sachs weist schon in die Richtung einer Fokussierung auf die biblischen
Erzidhlstrukturen, indem er versucht, klare Aussagen iiber Maria aus der metaphorischen

Fiille der Tradition herauszuarbeiten.

Der Abschnitt 22.1-45.23 zu den biblischen und legendarischen Geschehnissen rund um
Verkiindigung und Weihnachten ist im Niirnberger Marienbuch auffillig detailliert und
beleuchtet ausdriicklich seine eigenen Quellen, die bewusst ausgewdhlt und kombiniert
werden. Das deutsche Magnifikat, das 24.21-26.6 eingeschoben ist, bleibt davon nicht
ausgenommen, bietet aber entgegen der Erwartung wenig lyrische Metaphorik, sondern setzt
die Narration fort. Verkiindigung und Weihnachten werden mehrfach, nach verschiedenen
Quellen und mit einer besonderen Freude und Lust erzdhlt (vgl. 42.1f.: ain schones lesen
vond er aller heiligsten gepurt vnsers herren Ihesu Cristi). Die kiirzeren Abschnitte mit den
die Geburt Jesu begleitenden Wundern, in denen Maria keine groBBere Rolle spielt, werden in
die langere Erzdhlung der Geburt Jesu eingeschoben, die mit weiteren kiirzeren Abschnitten

zu den Geschehnissen nach der Geburt abgeschlossen wird, bevor noch einmal die Geburt

80! yvgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 138.
602 Weihnachten ist spitestens seit dem 7. Jahrhundert auch marianisch gepriigt, vgl. Kleinheyer: Maria in der
Liturgie, S. 486 & 503f.
53 Heinrich Petri spricht generell von einem ,marianischen Minimalismus* der evangelischen Christ_innen, vgl.
Petri: Maria in der Sicht evangelischer Christen, S. 382f.

195



Jesu erzihlt wird.***

Die Narration bietet Moglichkeiten, Maria in alltdglichen Situationen zu
zeigen und so als ein Vorbild fiir Frauen zu pr'aisentieren.éo5 Ebenso wie Luther Maria bei
ithrem Besuch bei Elisabeth als eine Frau darstellt, die nur in einem beschrinkten Umfang in
der Offentlichkeit auftritt (sie ,eilt* iiber das Gebirge zu ihrer Verwandten, hilt sich nicht
unnotig auf der StraBe auf, vgl. Lk 1, 39), zeichnet das Niirnberger Marienbuch ein
Marienbild, das in allen Téatigkeiten ganz auf den Tempel konzentriert ist.%% In 22.1-7 wird
der FErzéhlraum eng um Maria und ihre gespilen (22.2) umgrenzt, indem die
Frauengemeinschaft als stetig in Arbeit und in freier Zeit beieinander geschildert wird (vgl.
22.2f.). Dariiber hinaus wohnt Marias Vater ganz in der Nihe der Wiese (nahent pey ihres
vater haus 22.7), auf der Maria der Engel erscheint und ihr Schicksal verkiindigt. Betont
wird, dass Maria offenlichen vnd auch etwen haimlichen (22.5) von Engeln besucht wird.
Obwohl Maria ein vorbildliches zuriickgezogenes Leben fiihrt, ist implizit sichergestellt,

07 Uber die sowohl offentlichen

dass ihre Engelsbesuche (auch) vor Zeuginnen stattfinden.
(wenn auch nur im engsten Kreis 6ffentlich) als auch heimlichen Besuche der Engel kann
der Text seine beiden Quellen Jeronimus (22.15) und die ewangelisten (22.16) vereinbaren.
Gleichzeitig ergibt sich das Problem, warum Maria laut Lukas vor dem Engel erschrickt
(vgl. 22.28). Sie sollte nach der Schilderung des Niirnberger Marienbuchs Engelsbesuch
gewohnt sein. Der Text verwundert sich hier iiber die Darstellung des Evangelisten, der sich
auf das Schema der Engelsverkiindigungen der hebrdischen Bibel bezieht und damit einen

608

Traditionszusammenhang schaffen mochte.”” Wie schon gezeigt wurde, versucht das

Niirnberger Marienbuch, den Traditionszusammenhang iiber die Unbefleckte Empfingnis
zu betonen — Maria wurde nur unwesentlich weniger ,rein‘ empfangen als sie selbst ihren
Sohn empfingt — und erzihlt davon ausgehend vom vorbildlich reinen Leben Marias, das

609
d.

durch die regelmifBigen Engelsbesuche akzentuiert wir Das Niirnberger Marienbuch ist

60% 31.4-35.4: Geburt Jesu ab der Volkszihlung sowie Josephs Umgang mit dem Kind und die Hirtenerzihlung;
35.5-38.13: Wunder; 38.14-41.31: Geschehnisse nach der Geburt (Beschneidung, Erzdhlung der HI. drei Konige,
Marii Lichtmess, Flucht nach Agypten, Kindermord von Bethlehem, Heimkehr aus Agypten, zwolfjihriger
Jesus im Tempel); 42.1-45.23 erneute Erzidhlung der Weihnachtsgeschichte.

605 v gl. Marias Wirkungskreis in und um den Tempel 22.2-9 und 24.3-5 und Versorgung des Kindes 44.28f.

606 ygl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 50f.

%7 Thre gottgewollte Ehe mit Joseph wird hier nicht mehr erwihnt. Diese wird im Abschnitt zuvor in ihrer
Notwendigkeit beschrieben, vgl. 21.6-26.

5% Gut zu erkennen ist das (durchaus wandelbare) Schema bspw. bei der Rede des Engels zu Jakob im Traum
Gen 31,11-16.

599 Die Schilderungen der Engelsbesuche im Niirnberger Marienbuch erinnern vage an die apokalyptische Frau,
die von Gott in der Wiiste ernihrt wird (vgl. Offb 12,6) und deren Auftreten in Offb 12 hiufig in metaphorischen
Bezug zu Maria gesetzt wird. Die ,Krone aus zwolf Sternen‘ (vgl. Offb 12,1) gehort fest ins Inventar der
Marienmetaphern, insbesondere im Meistergesang.

196



trotz seiner Reflexionen iiber seine verschiedenen marianischen Quellen610 weit von einer
Exegese entfernt, da es die Narrationsschemata, wie das dem lukanischen Dialog zwischen
Maria und dem Engel zugrundeliegende, nicht erkennen kann bzw. nicht erkennbar werden

lasst. Sachs zeigt in Ellis, Nr. 12 die verborgene Struktur des Verkiindigungsdialogs fiir das

heutige Auge deutlicher, durch seine sehr eng am Bibeltext orientierte Wiedergabe.®'!

In dem geschiden don Ciinracz
nachtigals 3 lider H S gedicht

1 Ein engel wart gesante
von der heilligen drinidat
gen Jiida nasaret der stat
da er Mariam fante
er griisset sie mit eren
Aiie gracia plena
gegriist seistw genaden vol
der her mit dir gar vaverhol
et sine omni pena
solt dw iiinckfraw geperen
Ein zartes kindeleine
Jessus so sol sein nom werden genenet
da sprach die iunckfraw reine
wie mag das sein ich hab kein mon erkennet
der engel sprach der heillig geist
wirt dich vmb schetten aller meist
mit dem gotlichen scheine

2 Da disse wort verginge
da sprach die zarde iiinckfraw rein
mir geschech nach den wortten dein
zw stiint die meit enpfinge
von dem heilligen geiste

Rein vber die natiire
die iiinckfrewlich enpfencknus was
recht sam die siin durch scheint das glas
an all zw prechvng piire
vns die geschrifft beweiste

Sam sie dan aiich gepare

%19 Der Text legt seine tatsichlichen Vorlagen nicht komplett offen. Die Quellen, die er nennt (in dieser Arbeit an
verschiedenen Stellen zitiert), wurden ihm hochstwahrscheinlich iiberwiegend iiber andere volkssprachige und
lateinische Texte vermittelt. Vgl. die ausfiihrliche Beschreibung der Verwendung lateinischer und deutscher
Quellen im Niirnberger Marienbuch: Jung: Das Niirnberger Marienbuch, S. 16*-30*. Jung weist darauf hin, dass
ausgeschlossen werden kann, dass es sich bei diesem Werk lediglich um eine Ubersetzung eines lateinischen
Kompilationswerks handelt, da eine Vielzahl von Quellen beider Sprachen, und diese teilweise sogar
verschrinkt, verwendet werden, vgl. ebd. S. 15%.

' Da die vorliegenden Texte vor der Wirkungszeit Baruch Spinozas als erstem Verfechter einer historisch-
kritischen Exegese entstanden, kann eine solche selbstverstindlich nicht erwartet werden. Es sei nur darauf
hingewiesen, dass sich die Anndherung an den Bibeltext als Text schon in Ansétzen zeigt, wenn Literaten (unter
die auch Luther zu zihlen ist) sehr eng und bewusst mit der biblischen Vorlage arbeiten.

197



an alle we ann einem weynacht morgen

zw hilff der cristen schare

der ir friicht halff aus schwer dotlichen sorgen
zw miitter sie er wellet het

die hoch wirdige drinidet

von ewigkeit viir ware

3 Sie ist des heils vrspriinge
sie ist der giitigkeit ein sarch
vnd ist der heiligkeit ein arch
vnd ein priin der parmiinge
mer ein schrein vol genaden
Sie ist der ziicht ein spigel
sie ist der reinigkeit ein gart
sie ist der giildin aimer zart
dar inen lag das sigel
var ewiklichen schaden
In den vns pracht adame
aller diigent ist sie ein pluend reisse
die kiingin lobesame
nach got hat sie das aller hochst preisse
sie ist nach got das hochste giit
kein cristen sie verlassen diit
wer erent iren name 1517
(Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 66f.)

Das Thema dieses Liedes ist die Verkiindigung und die Geschichte der Geburt Jesu.®'* Die
Ankiindigung an Maria erhilt aber in der getreuen Nacherzdhlung des lukanischen Berichts
den meisten Raum (Ellis, Nr. 12: 1, 1- 2, 3 vgl. Lk 1,26-38; Sachs erginzt in 1, 9: sine omni
pena). In der zweiten Strophe folgt vordergriindig ein Erzahlteil, der die wunderbare Geburt
Jesu ann einem wejnacht morgen (2, 12) darstellt, allerdings iiberlagern die Metaphern der
kirchlichen Lehre die Narration: die jiinckfrewlich enpfencknus was / recht sam die siin
durch scheint das glas / an all zw prechvng piire / vns die geschrifft beweiste (2, 6-10). Der
Abgesang gleitet weiter aus der Narration hinaus und hinein in eine lehrhaft-hymnische
Auflistung von Marienattributen (gepare / an alle we |...] / zw hilff der cristen schare / |...]
zw miitter sie er wellet het / die hoch wirdige drinidet 2, 11-16). Dies leitet iiber in die letzte
der drei Strophen: ein Loblied fiir die Gottesmutter, das vollstindig aus einer
Aneinanderreihung von Metaphern besteht. Die je fiinf Verse der Stollen zidhlen traditionelle

Behiltnismetaphern in fast vollstindig parallelem Aufbau auf, Ausnahmen sind die Verse 3,

%12 Ellis benennt das »main topic* dieses Liedes mit ,,the Annunciation* (Ellis: The early Meisterlieder of Hans
Sachs, S. 66), die Lieder Nr. 9-11 behandeln im engeren Sinne die Weihnachtsgeschichte. Ich sehe es, auch
wegen der gemeinsamen Betrachtung beider Themen in diesem Meisterlied, als legitim an, Verkiindigung und
Weihnachten gemeinsam zu besprechen.

198



9f., die Jesus metaphorisch beschreiben. Die Behiltnismetaphern werden durch die
Metapher ,Spiegel‘ zu Beginn des zweiten Stollens in 3, 6 ergiinzt und semantisch korrigiert.
Die suggerierte Aufnahmebereitschaft Marias gilt nicht fiir die Unzucht. In ihr ,spiegelt’
sich nur die Keuschheit. Die Behéltnismetaphorik, die Korperlichkeit mit einschlieft, muss
mit Metaphern der Reinheit und des Leuchtens verbunden werden, um die Verbindung von
Transzendenz und Immanenz in Maria iiberhaupt méglich erscheinen zu lassen.®’® Beides,
innerweltliche Korperlichkeit und himmlische Idealitét, steigern sich gegenseitig ins
Unermessliche und Sachs kann (wie so viele Dichter von Marienliedern) die vorliegende
Aneinanderreihung von metaphorischen Umschreibungen der Gottesmutter nicht zu einem
Ende fiihren, sondern lediglich durch das von der kirchlichen Lehre schon nicht mehr
ginzlich abgesicherte hochste Lob in 3, 15 abbrechen. Das Lied wagt sich wenig iiber den
biblischen Bericht und die traditionelle Metaphorik hinaus. In dem zweimal wiederholten
und damit betonten nach got (3, 14f.) und der nach der Reihung von Marienmetaphern
beinahe untergehenden Jesusmetapher in 3, 9f., wird aber die Ambivalenz des Marienlobs
deutlich, auf die Hans Sachs spdter mit Umwidmung oder, wie er es nennt, ,Korrektur*

reagieren wird.

Besonders wichtig fiir die Interpretation des Niirnberger Marienbuchs und seines
Marienbildes erscheinen die folgenden drei Stellen der Verkiindigungs- und Weihnachts-
geschichte: 42.20-22, die Geburt des Heilands ist der Zeitpunkt, an dem die Erbsiinde
aufgehoben wird. 43.35f., gute Taten waren umsonst vor Christi Geburt. Und 44.32-37,
Maria stillt Jesus, den Konig und Schopfer der Erde und des Himmels. Diese Stellen
umreilen die Bedeutung, die Maria in diesem Text zugesprochen wird. Maria ist eine
Ausnahmeerscheinung, sie wird schon vor Christi Geburt von der Erbsiinde erlost, sie bringt
den Heiland und damit den Lohn fiir gute Taten (43.35f. zeigt wie sehr der Text von einer
verdienten Gnade ausgeht). Maria nidhrt den, der die Welt erschaffen hat. Das stellt sie iiber
ihn und bewegt Maria in Richtung Transzendenz und Géttlichkeit. Diese Bewegung wird
das Unbehagen auslosen, das auf protestantischer Seite Maria zum Verschwinden notigt, sie
notigt aber auch den Text selbst immer wieder dazu, Ausgleichsmomente zu schaffen. Diese
textuelle Dynamik ist ein Phdnomen, das diese Arbeit ,Gratwanderung‘ nennen mochte und
das sich aus den soeben angedeuteten theologischen Diskursen um Maria speist. Maria als

stillende Mutter wird mit Demut und Armut umgeben (vgl. auch 32.16-33.2). Sie bleibt trotz

%53 vgl. das ganz dhnliche Vorgehen in Ellis, Nr. 11, Text Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 63-65.
199



ihrer Ausnahmestellung nahbar und auf ihrem Arm wird es auch der Schépfer und Richter

der Welt.

Sachs in seinen Marienliedern um 1516/17 und das Niirnberger Marienbuch stehen
sich, was das Marienbild betrifft, recht nahe, wie schon die zentrale Verwendung der
,Sonne-durch-Glas‘-Metapher (vgl. Niirnberger Marienbuch 32.4 und Ellis, Nr. 12: 2, 7)
und Marias wortwortliches ,in den Himmel loben‘, das sie bis knapp unter Gott selbst
erhebt, zeigt. Um dem Ansatzpunkt fiir reformatorische Gedanken bei Sachs auf die Spur zu
kommen, ist es notig, die vermittelten Informationen iiber Maria insbesondere in den
Verkiindigungsszenen zu untersuchen. Die Weihnachtserzdahlung eignet sich, wie noch an
anderer Stelle weiter auszufiihren sein wird, die Nidhe Marias bei all ihrer Vorziiglichkeit
darzustellen, oder um den Fokus von ihr weg auf Christus zu lenken, teilweise sogar mit
dem Effekt, dass Maria beinahe komplett aus der Weihnachtserzidhlung verschwindet.®'* Die
Verkiindigungsszene ist fiir die Marianik selbstverstiandlich von besonderem Reiz und kann
literarisch die groB3e religiose Bedeutung Marias entfalten, gleichzeitig kann sie aber gemalf
des sola scriptura nicht ignoriert werden, da hier das Wirken des Heiligen Geistes in der
Welt biblisch erzihlt wird. Welchen Blick die Texte auf Maria haben, duflert sich in der
metaphorischen Aufladung der Bibelworte. Bspw. konnen die literarischen Bearbeitungen
der Verkiindigung danach befragt werden, ob sie die Empfingnis im Moment des ,Ave*
bzw. ,Sei gegriiit, du Begnadete!‘ (Lk 2,28) oder erst im Moment des ,Siehe, ich bin des
Herrn Magd; mir geschehe, wie du gesagt hast® (Lk 2,38) ansetzen. Der Bibeltext bietet eine
durchgehende Narration (vgl. Lk 2,28-38), erst die theologische Deutung macht aus den
Worten des Dialogs zwischen Gabriel und Maria Metaphern und sogar Invokationen, die das
im Augenblick bewirken, was sie metaphorisch beinhalten. Das Niirnberger Marienbuch
geht davon aus, dass Maria erst einwilligt in den Plan Gottes, bevor sie schwanger wird: Vnd
do sy die wort newer gesprach: >Jch pin ain dirn des herren, mir gesech nach deinen
worten<, da het sy waren got vnd waren menschen vnter irem herczen jn irem rainen
keuschen leib enphangen. (23.32-34). Ob Sachs die Meinung vertrat, dass der Wille Gottes
schon im Moment des Engelsgrufles durchgesetzt ist, kann nicht mit letzter Sicherheit gesagt
werden, doch zwischen 1516 und 1517 scheint er sich mit dem Beginn von Marias
Schwangerschaft auseinandergesetzt zu haben. Ellis, Nr. 16 von 1516 bearbeitet detailliert

das Ave Maris Stella mit dem Ziel dessen metaphorische Aussage zu kommentieren und zu

6% vgl. Jorg Schechner.
200



vereindeutigen; hier wird sehr deutlich, dass Maria im Augenblick des ,Ave‘ Christus

empfingt:

In frawen Eren don das Aiie Maris
stellis 7 lieder H S gedicht

1 Aiie maris stella ich griies

dich lichter meres steren

maria himel dawe siies

dw genadreiche siine

dw morgenrot vnd wiiniklicher dag
Dey mater alma dw pist

ein miitter Gottes heren

geheilliget zw aller frist

der paremiing ein prunen

dw palsam raiich vnd susser veiel hag
Atque semper virgo reine jiinckfrawe

pist tw ewig dw himelische aiie

felix celi porta in hohem preisse

pistw der seligkeit ein pfort

dar diirch wir ein gen vnzw stort

wol in des himelische paradeisse

2 Siimens illiid aiie enpfach

aiie das wort diirch siiesset

kein stisser wort vor vnde nach

aiif erden nie erclange

dan das aiie als manig lerer schreib
Gabrihelis ore der miindt

Gabrihellis dich griiesset

aiigenplicklich die selben stiindt

hastw jiinckfraw enpfange

war got viad mensch in deinem keiischen leib
Fiinda nos in pace dw vns beschyrmen

in stettem frid vor den helischen wyrmen

miitans nomen Eiie hastw gar schone

verwandelt den nomen Elia

in das aiie o maria

des dregstw wol von zwelff steren ein krone

3 Soliie vincla reis los aiif

den schiildigen ir pande

das der helisch drack nit er laiif

seit das dw pist alleine

virsprecherin der armen siinder schar
Profer liimen cecis gib licht

den dis verloren hande

vnd in siinden gesehen nicht

lichter karfiinckel steine

201



erleticht ir hercz diirch rew peichtpiisse gar
Malla nostra pelle dreib von vns gancze

al missedat dw gottes monastrancze

bona ciincta peste dw lilgen stengel

erwirb vns cristen alles giit

das wir mit andechtigem miit

got loben vnd dich kiinigen der engel

4 Monstra te esse matrem zeig

dich sein ein miitter milde

der cristenheit dw rossenczweig

dein mantel fiir vns schwinge

das vns gottes zoren nit pring in we
Siimat per te preces diirch dich

dw senftmiitiges pilde

nempt got aiif vnser pet so rich

dw pist des hails vrspringe

qiii pro nobis natus tiilit esse
Tiitis dem siin den dw vns hast geporen

dar zw pistw von ewigkeit erkoren

dar vm dir ale himlisch her wol sprichte

dw pist der giildin aymer zart

dw gottes sarch vnd maien gart

dw hast vns pracht die himelischen frichte

5 Virgo singularis noch mer
pist ein jiinckfraw pesiinder
dir dint das engelische her
al profetten mit sine
die loben dich dii vel her gedion
Inter omnes mitis in ziicht
pistw warlichen vnder
allen weiben die giitigst friicht
dw himel keisserine
dw pist der piisch der her moysem pron
Nos ciilpis saliitos al die sind freye
von den sunden den ste dw hilfflich peye
fac mittes et castos mach vns mit gire
senfftmiitig in dem iamer dal
seit dw der diigent pist ein sal
der giiet vnd keiischeit dw edler saphire

6 Vitam presta piiram vns gib

Jjlinckfraw ein reines leben

das wir pleibe in gottes lib

dw spigel one mackel

dw pist die daiib die her Noe aiis sant
Iter para tiitum vnd pfleg

dw milt siisser wein reben

das wir haben sicheren weg

202



ziint vns die lichte fackel
aiif das wir kiimen in das vatter lant
Vit videntes Jesiim das wir an sehen
Jesiim dem wir ewiges lob veriehen
semper coletemiir da wir an leite
besiczen himelfreiden vil
mit englischem seitten spil
hillf vns da hin dw gottes herpffen seite

7 Sit laiis deo patri lob sey

got vatter alle friste

der alle ding beschiiff sso frey

wie wol menschlich geschlechte

verdamet wart vmb das einig gepot
Siimo cristo deciis geleich

lob sey dir hochster criste

der viir vns starb gar willikleich

aiif das er wider prechte

menschlich geschlecht von dem ewigen dot
Spiritiii sancto dem heilling geiste

sey zir der vns mit sein genaden speiste

honor drinus et vaus sey gesiinge

den drejyen er in ainigkeit

maria keisserliche meit

secz wiir vns deinen schilt der paremiinge 1516

(Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 76-79; Hervorhebungen J .S.)615

Ein Jahr spiter schrieb Sachs das schon besprochene Verkiindigungslied Ellis, Nr. 12. Hier
lautet es dhnlich: zw stiint die meit enpfinge / von dem heilligen geiste (Ellis, Nr. 12: 2, 4f.).
Allerdings beginnt die zweite Strophe mit der Nacherzihlung von Marias Antwort auf die
Ansprache des Engels: Da disse wort verginge / da sprach die zarde iiinckfraw rein / mir
geschech nach den wortten dein (2, 1-3). Es liegt nahe zu sagen, Sachs habe sich in dieser
Frage 1516/17 noch nicht festgelegt. Beide Lieder lassen in ihrer jeweiligen Methode
(Paraphrase des Ave Maris Stella und Loblied Marias im Kontext von Verkiindigung und
Weihnachten) auch eine theologische Auseinandersetzung mit Maria durchscheinen.
Betrachtet man, wie griindlich in Ellis, Nr. 16 fiir die Empfiangnis im Moment des Horens
des Engelsgrufles argumentiert und wie geschliffen in drei Versen dort die Empfiangnis des
wahren Gottes und wahren Menschen umrissen wird: [Aliigenplicklich die selben stiindt /
hastw jiinckfraw enpfange / war got vad mensch in deinem keiischen leib (2, 8-10), dann
scheint der Schwerpunkt auf der Plotzlichkeit und iiberwiltigenden Wirkmacht Gottes zu

liegen. Und damit weniger auf dem Dialog zwischen Transzendenz und Immanenz, in dem

%5 Vgl. dazu Kerns Hinweise auf die Vorstellung einer ,Empfingnis durch das Ohr‘, Kern: Trinitit, Maria,
Inkarnation, S. 30f., Anm. 10.

203



Maria ihre Zustimmung gibt und damit das Heilswerk seinen Lauf nehmen lasst. Zu diesem
Eindruck passt die weitere Strophe zwei in Ellis, Nr. 12. Das gesamte Lied ist dreigeteilt und
in Strophe zwei wird nach der eben zitierten Einleitung die jungfriuliche Empfingnis mit
dem Ziel einer theologischen Aussage erzidhlt. Die zentrale Aussage der Strophe ist die
Erwihlung Marias zur Mutter durch die Trinitédt (Ellis, Nr. 12: 2, 15-17), erst danach setzt in
Strophe drei das Loblied auf Maria ein, das weitere Marienmetaphern aneinanderreiht bis
zum hochsten Lob: sie ist nach got das hochste giit (3, 15) und ihrer Rolle als Beschiitzerin

ihrer Verehrerschaft: kein cristen sie verlassen diit / wer erent iren namen. (3, 16f£.)

Letztlich geht es bei der Frage, wann genau der Beginn von Marias Schwangerschaft
anzusetzen ist, um wenige Momente und im biblischen Text um gerade einmal zehn Verse
(Lk 2,28 oder Lk, 2,38). Es erscheint wie eine rein literarisch-stilistische Entscheidung, ob
ein Text, der die Verkiindigungs- und Weihnachtsgeschichte nacherzihlen mochte, den
einen oder anderen Zeitpunkt als den Moment der Empfingnis benennt. Tatsédchlich zieht
aber beides seine jeweiligen theologischen Konsequenzen nach sich, was in der
metaphorischen Struktur der Texte gespiegelt wird. Ein Text, der Marias Einwilligung in die
Botschaft des Engels als Voraussetzung fiir ihre Schwangerschaft mit dem Weltenerloser
sieht, der ldsst sie den Startschuss fiir das Heilswerk geben. Dass Maria durch ihr ,Siehe, ich
bin des Herrn Magd‘, Gott auffordert sie zur Mutter des Heilands zu machen, gibt ihr einen
aktiven Part in der Heilsgeschichte und lédsst den Schritt hin zu ihrer Vergéttlichung kleiner
werden. Denn aus diesem Blickwinkel kann sie als diejenige bezeichnet werden, die ,Gott
auf Erden hinabzieht.*'® Und von diesem Gedanken ist es ebenfalls nicht mehr allzu weit
hin zur Vorstellung des trinitarischen Rates, in dem Gott mit sich selbst iiber die Rettung der
Menschheit berit und in den sich literarisch weibliche Personifikationen (Frau Weisheit, die
personifizierte Barmherzigkeit Gottes usw.) einbringen, die dann wiederum mit Maria

gleichgesetzt werden konnen.®'’

Wird der Beginn von Marias Schwangerschaft schon beim
Ave-Gruf3 gesehen, dann bleibt sie passiv Empfangende, wie sie Luther sehen mochte. Man
kann an dieser Frage aber keine Konfessionstrennung festmachen, da auch altgldubige Texte
wie das Niirnberger Marienbuch Maria als primir passiv Empfangende (vgl. 23.32-34)
sehen. Die in diesem Abschnitt behandelten Texte zeigen jedoch deutlich, dass eine Maria,

die nicht nur in das sie schon fortreifende Wirken Gottes einwilligt, sondern dieses mit ihrer

616 Vgl. die von Kern dem ,,gebliimten Stil[]“ zugeschriebene ,.eigenartige[] Zusammensetzung: ,des hichsten
Thrones Angelhaken‘* als Metapher fiir Maria. (Kern: Trinitdt, Maria, Inkarnation, S. 39)
%7 Vgl. dazu die Schilderung des Trinitarischen Rates in der MariengruBpredigt des Niirnberger Marienbuchs
26.7-31.3 besonders: 26.17-27.20.

204



Einwilligung in Gang setzt, geeigneter ist fiir eine farbenfrohe Darstellung ihrer schiitzenden
und gnidigen Wirkmacht fiir die Glaubigen. So ist es kein Zufall, dass Weihnachtstexte, die
den reformatorischen Wandel im Marienbild zeigen, sich l6sen von metaphorischem
Farbenreichtum und sogar manchmal versuchen, Maria aus diesen Urerzdhlungen des

Christentums zu verbannen.

Nun noch abschlieBend ein kurzer Blick auf Sachs’ Lehrmeister in der Kunst des
Meistergesangs Lienhard Nunnenbeck und seine Weihnachtslieder zum Lobe der Jungfrau,
als altgliubige Vergleichsmomente zu den schon prisentierten Textstellen und zur
Konturierung des immer wieder in marianischer Literatur auftauchenden Antisemitismus,
der auch in Narrationen rund um die (jiidische!) Heilige Familie literarisch eingebettet wird.
Der oberste Zweck von Nunnenbecks Weihnachtsliedern ist das Marienlob, sie suchen aber
dariiber hinaus im Sinne des intellektuellen Anspruchs des Meistergesangs ein theologisches

19'8 eroffnet mit einer

Fundament fiir ihre absolute Fokussierung auf Maria. Lied Nr. 2
Narration, die den drmlichen Stall zu Bethlehem, das Kind in Tiichern gewickelt und die
Sorgen der jungen Mutter wegen der kalten Nichte beinahe szenisch heraufbeschwort
(Nunnenbeck, Nr. 21: 1, 2-29). Die Annahme, dass die Nichte in Bethlehem zu Christi
Geburt kalt gewesen sein miissten, findet sich ebenso bei Hans Sachs sowie im Niirnberger
Marienbuch und projiziert die mitteleuropdischen bzw. Niirnberger Witterungsverhéltnisse
um das christliche Weihnachtsfest auf die biblische Erzihlung.®"® Maria bietet die
Moglichkeit, in solchen Erzédhlpassagen das Geschehen dem Publikum nahe zu bringen und
sie ist bei Nunnenbeck die unbestrittene Hauptperson. Der direkte Vergleich mit Jorg
Schechner zeigt, wie unterschiedlich die Bearbeitung derselben Bibelstelle bzw. der
eigentlich identischen Aussage (,,der Heiland wird von der Jungfrau Maria geboren®)
dichterisch realisiert werden kann.®* Bei Nunnenbeck wird das Heilsgeschehen ganz mit
Blick auf Maria dargestellt. Es ist ihre Geburt, Jesus wird immer erst im Beisatz erwéhnt.

Sie verdringt den Erloser, indem ihre Figur als eigentlicher Ausgangspunkt des

Erlosungswerks benannt wird, denn dessen Kommen wird durch sie ermoglicht:

In irer purt, vor vnde nach,
an alle we par sy vns den heilande.
darvmb sollent ir loben ach

o18 Nunnenbeck, Nr. 21: Freut euch ir werden Cristen al Text Klesatschke: Lienhard Nunnenbeck: Die
Meisterlieder und der Spruch, S. 179-182.

%9 Vgl. Niirnberger Marienbuch z.B. 33.22 und bei Hans Sachs z.B.: Ellis, Nr. 9: 3, 21.

620 vgl. Schechner, Lied 12: Von hertzen sol wir alle. Text Stahl: Jorg Schechner, S. 127-129. Hier taucht Maria
lediglich in 1, 16 als junckfraw reine auf.

205



die eid aue. ir Christen allesande,
lobet die rein

vnd ir kindlein,

das vns ward por.

(2,11-17)

oder auch:

vad pit fur vns dein kinde,

das poren ist

hie zw der frist

von dir, dw maget linde.

dw bist der drost der Cristenheit
(2,24-27)

Besonders im zweiten Zitat wird deutlich, dass selbstverstindlich nicht Maria als Erloserin
gesehen wird, aber ihre Fiirbitte bei Jesus und ihr Gebédren des Heilsbringers sehr deutlich
im Zentrum der Aufmerksamkeit stehen. Es ist Interpretationssache, ob man die
Zentralstellung Marias hier als den Erloser verdringend bewertet, denn Nunnenbeck nennt
klar die Geburt des Heilands als das wichtige heilsgeschichtliche Ereignis, nur dass diese
Aussage immerzu von Marienlob gerahmt, eingeleitet oder abgeschlossen wird. Die zwei

292! gind in Nunnenbecks kurzem Ton verfasst und

Varianten a und b des Liedes Nr. 2
prasentieren gegeniiber dem Lied Nr. 21 die Weihnachtsgeschichte sehr gestrafft.
Ublicherweise bevorzugt Nunnenbeck lange Tone und nutzt die Linge fiir narrative und

922 In diesem Lied wurden diese stark verkiirzt und

lobende Passagen (iiber Maria).
dementsprechend auch Marias Erscheinen im Lied. Maria scheint in Liedern in ldngeren
Tonen die Moglichkeit zu bieten, iiber Narration und anschauliches Lob das abstraktere
Gotteslob und die verkiindete Weihnachtsfreude lebensnah auszuschmiicken. Der durch den
lingeren Ton gewonnene Raum in den Versen erlaubt es, nach biblischen Argumenten zu
suchen, die marianische Aussagen untermauern konnen. Nunnenbecks Lieder sind fasziniert
von den metaphorischen Zusammenhingen, die die christliche Allegorese zwischen Altem
und Neuem Testament®® findet und der Marianik zur literarischen Verfiigung stellt. Man
erkennt bei Nunnenbeck schon dieselbe Sorgfalt, das Marienlob auf den festen Grund der
Schriftbeweise zu stellen, wie sie sein Schiiler Sachs weiterfithren wird. Jedoch bei

Nunnenbeck mit deutlich leidenschaftlicherem Gewicht auf der Darstellung der

Jungfraulichkeit Marias, wie z.B. im Lied Nr. 42, das sich ginzlich dem Lieblingsthema

621 Nunnenbeck, Nr. 22a: Frolocket. Text Klesatschke: Lienhard Nunnenbeck: Die Meisterlieder und der Spruch,
S. 183f. Nunnenbeck, Nr. 22b: Frolocket. Text ebd. S. 185f.
622 Vgl. Klesatschke: Lienhard Nunnenbeck: Die Meisterlieder und der Spruch, S. 28.
233 Eg sei darauf hingewiesen, dass die Bezeichnungen ,Altes‘ und ,Neues‘ Testament an sich schon eine
christliche Sicht auf die Bibel ausdriicken.

206



Nunnenbecks widmet, auch hier prisentiert er eine imposante Zahl an Schriftbeweisen.®*
Nach der Feststellung: ,der Erloser ist geboren, darum lobt Maria®, aus der ersten Strophe,
widmet sich das Lied Nr. 23°* eben jenem Lob mit besonderem Augenmerk auf

Bibelstellen, die als Prifigurationen der Jungfrau gedeutet werden.

heyt ist vns der geporen,

Der vnss erlost

darvmb al cristlich zungen
sollen lob/en die reine meit,
(Nunnenbeck, Nr. 23: 1, 4-7)

Die dritte Strophe fiihrt die Eva-Maria-Parallele dahingehend aus, dass eine Jungfrau die
Erbsiinde brachte und daher eine Jungfrau die Erlosung bringt (3, 3-8). Worin sogar ein
Anklang an die Unbefleckte Empfiangnis Mariens zu entdecken ist, wenn Eva als Jungfrau
genommen aus der Jungfrau Adam bezeichnet wird (3, 9-15). Klesatschke weist darauf hin
dass Nunnenbeck geradezu nach Argumenten sucht fiir die Unbefleckte Empfingnis
Mariens.%?® Seine Lieder fasziniert offensichtlich die Jungfriaulichkeit Mariens vor, wihrend
und nach der Geburt. In den Weihnachtsliedern wird besonders ihre Jungfriaulichkeit vor und
wihrend der Geburt betont. Nunnenbeck eignet sich damit sehr gut, um die leidenschaftliche
Seite der Marianik in Niirnberg vor der Reformation darzustellen, noch dazu in direkter
Verbindung zu Hans Sachs, der dieser Leidenschaft einerseits in seinen Marienliedern
weniger huldigt als sein Lehrer und sie andererseits in ihren Auswiichsen im Sinne der
lutherischen Theologie in spiteren Texten abweist. Jedoch wurde an dieser Stelle auch auf
Nunnenbecks Werk eingegangen, um einen unerfreulicheren Auswuchs der Marianik zu
beleuchten, der in dieser Arbeit hidufiger auftaucht: Judenhass, der im Kontext des

4%?7 widmet

Marienlobs immer wieder literarische Gestalt annimmt. Nunnenbecks Lied Nr. 2
sich in einer Weihnachtsnarration eigentlich antisemitischer Propaganda. Es spricht immer
wieder den Jud an, der mit Schriftbeweisen von der Richtigkeit der -christlichen
Interpretation von Jesus als des Messias iiberzeugt werden soll und dem zugleich die ewige
Verdammnis prophezeit wird. Ein weiteres Beispiel fiir Antisemitismus unter dem Vorwand

einer Weihnachtsgeschichte findet sich im Niirnberger Marienbuch 31.20-28, wo nach

624 Nunnenbeck, Nr. 42: O veneranda drinidas. Text Klesatschke: Lienhard Nunnenbeck: Die Meisterlieder und
der Spruch, S. 292-298.
625 Nunnenbeck, Nr. 23: O wer wolt nit von herczen do. Text Klesatschke: Lienhard Nunnenbeck: Die
Meisterlieder und der Spruch, S. 187-191.
626 ygl. Klesatschke: Lienhard Nunnenbeck: Die Meisterlieder und der Spruch, S. 32.
627 Nunnenbeck, Nr. 24: O wer wolt nit von herczen do. Text Klesatschke: Lienhard Nunnenbeck: Die
Meisterlieder und der Spruch, S. 192-195.

207



Jeronimus erzdhlt wird, dass Maria und Joseph auf der Reise nach Bethlehem Visionen
gehabt hitten. Maria sieht zwei Volker, eines weinend, eines freudig, und Joseph sieht ein
schones Kind in weillem Kleid, dass ihm die Deutung von Marias Vision sagt, nimlich, dass
das jiidische Volk weine: die jiiden, die haben sich von got geczogen, dar vmb wainen sy

(31. 24).

5.1.3 Marias Leben, Maria im Kloster und ihre Himmelfahrt

Wie auch der vorherige und vielleicht sogar noch etwas stirker priasentiert dieser Abschnitt
die altgliubige Marianik oder priziser: die altgldubige Marianik in ihrer leidenschaftlich
frommen Form.®”® Marias Leben ist zwar bei Luther immer wieder ein Thema (wie z.B. in
seinen auch oben schon zitierten Ausdeutungen von biblischen Handlungen Marias wie das
,eilig Laufen®), das Ziel der literarischen Ausgestaltung unterscheidet sich jedoch von dem
des Niirnberger Marienbuchs, das an dieser Stelle ganz im Zentrum der Textarbeit steht.
Wie Maria gelebt hat, schildert die Bibel nur sehr vereinzelt. Daher beschiftigt Luther diese
Frage nur unter dem Gesichtspunkt, dass mit Maria ein vorbildhaftes Leben literarisch
ausgestaltet werden kann. Ihre Vorbildhaftigkeit ist fiir das Niirnberger Marienbuch
ebenfalls der zentrale Beweggrund fiir eine Erzdhlung ihres Lebensalltags. Jedoch zeigt das
Marienbuch dariiber hinaus eine Freude am literarischen Selbstzweck und an
Detailinformationen, bei denen im Einzelfall schwer nachzuvollziehen ist, welcher
(auBerbiblischen) Quelle sie entstammen. Etwas das Luther, der ebenso erzihlfreudig
schreiben kann, génzlich fremd ist, wenn es um Maria geht. Die Himmelfahrt Marias wird
von Luther strikt abgelehnt. Von der romisch-katholischen Kirche wurde sie erst im
20. Jahrhundert zu einem kirchlichen Dogma erklért. Im 15. und 16. Jahrhundert wird iiber
die Realitdt der leiblichen Aufnahme Marias in den Himmel samt ihrer Kronung zur
Himmelskonigin kontrovers diskutiert, wobei sie fiir die Marienverehrerschaft als gesichert
gilt. Texte, die Marias Himmelfahrt literarisch ausgestalten, stellen sich zumeist auf die
bejahende Seite der theologischen Diskussion. Dass dies jedoch nicht fiir das gesamte

altglaubige Lager gilt, zeigt v.a. die historische Dauer der Diskussion sowie die spite und

628 Die Bezeichnung ,leidenschaftliche Marianik* wird hier gewihlt, um die Intensitit der gelebten religiésen
Praxis erahnbar zu machen, die hinter den besprochenen Texten steht. Man kann nicht generell davon ausgehen,
dass die altglaubige Frommigkeit eine besondere Leidenschaft fiir Maria entwickelt und ebenso kann es
leidenschaftliche Marienverehrer und -verehrerinnen auf neugldubiger und auch auf heutiger, protestantischer
Seite geben. Die in dieser Arbeit besprochenen altgldubigen Texte fiihlen sich jedoch der frommen Leidenschaft
fiir Maria verpflichtet, wihrend die neugldubigen derselben kritisch gegeniiberstehen.

208



durchaus umstrittene Dogmatisierung.”” Somit eignet sich der Glaube an Marias
Himmelfahrt ebenso wie die Frage nach dem Zeitpunkt der Empfingnis oder nach Marias
unbefleckter Empfdangnis nur bedingt als eindeutiger Konfessionsmarker, auch wenn man
feststellen muss, dass letztlich die himmelfahrende Maria auf protestantischer Seite
verschwindet. Das Fehlen der biblischen Vorlage hemmt dabei wahrscheinlich die Fantasie
der lutherischen Literaten weniger, als die theologische Problematik. Dem kritischen,
reformatorischen Auge riickt Maria zu nah an den trinitarischen Gott heran, von dem sie die
Gnade bekommt, ohne Umwege direkt mit Leib und Seele in den Himmel aufzufahren.®*
Dazu kommt ihre mit der Himmelfahrt verbundene Kronung zur Himmelskonigin, woraus
sich die Koniginmetapher fiir Maria ableiten ldsst ebenso wie (betrachtet man
bildkiinstlerische Darstellungen) die Vorstellung des Schutzmantels Marias, als des
Koniginmantels, den ihr die Engel zur Kronung umlegen.®®' Alles Marienmetaphern, die
Luther abweist, da sie fiir ihn in zwei Richtungen zu weit fithren: Einerseits werde Maria in
gottliche Sphiren geriickt, andererseits iiber alle anderen Menschen gehoben (wortwortlich)
und zur ,KoOnigin‘. Denkt man an die enge Verkniipfung von Reformation,
Herrschaftsanspriichen und die Abhéngigkeit des Erfolgs der Reformation von ihrer
Durchfiihrung durch die Herrschenden, ist es naheliegend, dass die alternative Herrscherin

Maria kein gewolltes Marienbild darstellt.

Maria bietet tatsdchlich besonders im Spitmittelalter eine Art alternative Herrschaft,
unter die sich ihre Verehrerschaft stellen kann. Dazu passt, dass die Marianik von Anbeginn
eng mit dem monastischen Bereich verkniipft ist und Maria in einigen Ordens- und

%32 Thre Himmelfahrt macht sie aber nicht nur zu einer den reellen

Stiftungslegenden auftritt.
politischen Begebenheiten mildtitig gegeniiberstehenden, alternativen Autoritit, sondern ihr
ganzes Leben wird als ein Wegweiser ins Kloster skizziert. Maria wird quasi zur ersten

Nonne.®* An anderer Stelle wurde schon dargelegt, wie diese Botschaft auch iiber

629 Vgl. hierzu im ersten Band des ,Handbuchs der Marienkunde* zur langen Geschichte der Marienverehrung
und ihrer Einwirkung auf die Theologie Fiores: Maria in der Geschichte von Theologie und Frommigkeit, hier
insbesondere zum Mittelalter (5. bis 15. Jahrhundert): S. 145-164 und zum Dogma den Abschnitt ,Maria lebt in
der Herrlichkeit des dreieinen Gottes‘ in Beinert: Die mariologischen Dogmen und ihre Entfaltung, S. 338-341.
630 Vgl. im Niirnberger Marienbuch 82.29-32.
1 Im Niirnberger Marienbuch wird sie erhohet vber alle kor der engel vnd wart ain kaiserin himelreichs vnd
ertreichs vnd wart geseczt in den trone seins gotlichen gewaltes. (82.33-36)
632 Auch Luthers eigener Orden iiberliefert eine solche Legende, vgl. Diifel: Luthers Stellung zur
Marienverehrung, S. 57. Vgl. zu Marias Hilfe bei der Stiftung von Klostern auch: Beissel: Geschichte der
Verehrung Marias in Deutschland wihrend des Mittelalters.
63 Diese Facette des Marienbildes zeigt sich eindriicklich auch in Sandro Botticellis Darstellung der trauernden,
vor der Begribnisgrotte ihren toten Sohn im Arm haltenden Maria, umgeben von Aposteln und in einem
schwarz-weiflen Nonnenhabit (,Beweinung Christi‘ von 1490-1492).

209



metaphorisch unauffillige Sitze vermittelt werden kann. Das Niirnberger Marienbuch
beschrinkt sich aber keineswegs auf kleine szenische Abschnitte, die ein gewisses
klosterliches Flair umgibt, sondern legt detailfreudig dar, wie Maria ihren Alltag im
monastischen Wortsinn ,regelt‘. Die Leserinnen des Niirnberger Klaraklosters konnen ihren
eigenen Alltag in der Literarisierung von Marias Alltag entdecken und sich gleichzeitig zu
noch groBerer Frommigkeit angespornt fithlen von der iibergroBen marianischen
Tugendhaftigkeit. Maria war natiirlich niemals in einem christlichen Kloster. Diese
entstehen erst rund 400 Jahre nach Marias historischer Existenz. Gleichwohl scheint diese
Vorstellung die literarische Gestaltung von Marias Leben zu beeinflussen. Laut dem
Niirnberger Marienbuch (vgl. 12.8-16.11) bleibt Maria bis zu ihrem siebten Lebensjahr bei
ihren Eltern. Jedoch nicht ohne schon mit drei Jahren im Tempel fiir Aufsehen gesorgt zu
haben durch die Vorbildlichkeit, mit der sie opfert (12.9-14). Joachim und Anna werden
gebeten, das Miadchen mit sieben in den Tempel zu den zwolf Gott dienenden Jungfrauen zu
geben, was auch geschieht (13.20ff.). Damit wird eine parallele Lebenssituation suggeriert,
wie sie ihr Sohn Jesus haben wird — mit dem bedeutsamen Unterschied, dass dieser seine
zwoOlIf Jiinger aktiv um sich schart und Maria betont passiv den zwolf Jungfrauen beigesellt
wird: Da namen die prister Mariam vnd taten sy in den kor zu den zwelf junckfrawen
(13.25f.). Ausfiihrlich wird berichtet wie Maria (vor und nach ihrem Eintritt in die
ordensidhnliche Tempeljungfrauengemeinschaft) sich als Kind verhilt. Sie siindigt niemals,
trostet ihre Mitmenschen und gehorcht ihren Eltern (s. z.B.: 12.20-34). Marias Verhalten
ibersteigt jedoch die iiblichen kindlichen Tugenden, da sie sich mit drei bzw. sieben Jahren
schon wie ein erwachsener Mensch verhilt, lernt und fleiBig ist (13.16-19 & 33-35).9%*
Diese Darstellung wird ergidnzt durch eine ausfiihrliche Beschreibung ihres Wesens (14.1-
15.10), die sich auf Aussagen von Hieronymus stiitzt und Maria als Idealnonne inszeniert.
Ihr Tagesablauf, ihre Tatigkeiten und Gewohnheiten werden geschildert, die sich nach einer
von Maria selbst aufgestellten ,Ordensregel® richten (Si nam sich in der jugent ain silchew
ordenung an vnd schufe ir selber ain regeln 14.13-15). Diese das Klosterleben
vorwegnehmende Lebensgestaltung Marias scheint den Text ganz besonders zu faszinieren,
70.11-74.9 wird dieses Motiv noch einmal aufgenommen (jetzt in Bezug auf ihr
Erwachsenenleben) und ihr Tagesablauf ausfiihrlich dargestellt. Marias so umrissenes

ideales Wesen — ausgedriickt in iiberbordenden Superlativen und Vollkommenheits-

63 Auch wenn in der Geschichte der Pidagogik der eigenstindige Wert der Kindheit erst sehr viel spiter erkannt
wird, zeigt sich in Marias Ausnahmeverhalten der Bezug auf ein alltigliches und allgemeines Weltwissen iiber
kindliches Verhalten.

210



zuschreibungen (14.27-35) — wird ergédnzt durch ihren idealen Korper (15.11-29) und den
edlen Tatigkeiten, denen sie im Tempel nachgeht (15.30-16.11). Beides scheint dem Text
aber weniger wichtig zu sein als der ideale Charakter der Jungfrau. Die Metaphernforschung
betont zumeist die Bedeutung des Sehsinns fiir die Wirkung von Metaphern und die sehr
visuelle Beschreibungen der Aufgaben und von Marias Aussehen kommen der Narration,
die Maria in ihren Lebensumstinden zeigen will, durchaus entgegen. Dem Niirnberger
Marienbuch dient das visuelle Moment jedoch nur als Hinfithrung zur Nachahmung Marias.

Der Text will keine Sinnesfreude an ihrer Schonheit anbieten.

Nachdem Maria aus ihrem klosterlichen Alltag herausgeholt wird, um Joseph zu
heiraten und sie dies tut unter der Bedingung der Weiterfithrung eines keuschen und
ebenfalls klosterlich zu nennenden Lebens, folgt (selbstverstindlich nach ausfiihrlichen
Passagen zu den christlich-zentralen Ereignissen um ihren Sohn Jesus, s. 31.4ff.) im
Niirnberger Marienbuch 65.26-74.9 eine ausfiihrliche Erzdhlung iiber Marias Leben nach
Jesu Tod und ab 74.10 von ihrem Sterben sowie ihrer Aufnahme in den Himmel. Reine
Narration und Predigten wechseln sich ab und gehen ineinander iiber. 65.31-35 enthilt eine
kurze Quellenkritik, die feststellt, dass die Heilige Schrift nichts tiber die Himmelfahrt
Marias aussagt, alles Folgende entnimmt das Niirnberger Marienbuch daher der Transitus-
Mariae-Literatur.®”> Der sermo des pischofs von Sardina (66.9) rekapituliert Marias
(biblisches) Leben (66.9-68.8). Darauf folgen Erzdhlungen von Marias Besuchern (68.9-
70.11), die sie nach Jesu Tod unter der Obhut von Johannes aufsuchen und von ihrem
himmlischen Glanz entziickt werden. Faszinierend ist die Inszenierung Marias als im
Verborgenen glidnzend. Sie lebt ganz zuriickgezogen und die Gldubigen konnen und diirfen
ihr Leuchten nur heimlich erspdhen (vgl. 68.20-31). Dieses demiitige, reine Leben der Maria
im Verborgenen, aber erfiillt von gottlichem Glanz (70.18), wird detailliert dargestellt
(70.11-74.9). Ihr selbstauferlegter Tagesablauf (70.23-72.26) gemahnt dabei an eine
spirituell verschirfte Form des klosterlichen, von den Stundengebeten strukturierten
Tagesrhythmus (ze metten stund sy auf 70.24). Verschirft deshalb, weil Maria nur zwischen
Non und Vesper etwas isst (die Nahrung bringt ihr ein Engel jeden Tag, 72.15f)*® und
leichte, korperliche Arbeiten vollbringt (72.15-21). Die restliche Zeit betet, kontempliert,
meditiert und singt sie und reflektiert dabei Jesu und ihr eigenes, gesamtes Leben und

Sterben. 72.27-73.17 vervollstindigt dieses klosterliche Bild von Maria durch die

633 v gl. Jung: Das Niirnberger Marienbuch, S. 16*-30%,
6% Dies erinnert vage an Offb 12,6: die apokalyptische Frau flicht an einen von Gott vorbereiteten Ort, an dem
sie erndhrt wird.

211



Schilderung ihrer Begleitung (fiinf Mégde, 72.26f.), ihrer einfachen Kleidung und ihres
schlichten Zimmers. 73.18-74.9 stellt sie als Lehrerin und eifrige Studentin der Lehren Jesu
und der Heiligen Schrift dar, wobei ihre Lehrtidtigkeit scheinbar nur auf ihren engsten
Umkreis beschrinkt bleibt, da betont wird, dass sie nur ganz unauffillig in der Offentlichkeit
des Tempels verkehrt und dort lediglich pette oder contemplirt (73.28). Maria bekommt
thren eigenen Tod von Gabriel verkiindet (vgl. 74.10-25; die Parallelen zur
Verkiindigungsszene sind uniibersehbar), sie duBert darauthin drei Wiinsche (74.26-75.3),
die die wichtigsten Aussagen der Erzdhlung von Tod und Himmelfahrt zusammenfassen.
Maria wiinscht sich, dass Jesus selbst bei ihrem Sterben anwesend ist und dass sie die
Apostel sehen darf, bevor sie stirbt: >Jch pit dich vnd beger dreier dinge: das mein kint zu
meiner schidung kum vnd das gesammet werden alle zwelfpoten vnsers herren Ihesu Cristi,
das ich sy mit meinen leiplichen augen an sehe, vnd das ich in ir gegenwurtikeit mein gaist
auf geb.< (74.26-29) Nachdem der Engel ihr die Gewihrung dieser Wiinsche zuspricht, fligt
sie hinzu: »Jch beger von meinem liben kinde, das mir der gewalt des posen veindes iht
begegen varn.« (75.2f.) Die Apostel begriiBen ausdriicklich Jesu Entscheidung, diese
Wiinsche zu erfiillen (vgl. 82.4-10), und es erfreut sie, dass Jesus dariiber hinaus seine
Mutter mit Leib und Seele mit sich in den Himmel nehmen mochte (vgl. 82.29f.). Die Bitten
Marias und die Bekriftigung der Angemessenheit der Himmelfahrt Marias durch die
Apostel scheinen ein Beitrag zur Diskussion um die dogmatische Verbindlichkeit des
Glaubens an die Himmelfahrt Marias zu sein, indem sie das Geschehen, als sowohl von den
Aposteln bezeugt und theologisch begriindet als auch von Jesus direkt gewirkt, propagieren.
Erst im 20. Jahrhundert wird die Himmelfahrt Marias dogmatisiert, der Text inszeniert sie
allerdings schon wie einen sicheren Teil der Heilsgeschichte. Der Ubergang Marias vom
Irdischen ins Himmlische wird ausfiihrlich und in vielen Einzelschritten geschildert.®’
Bezeichnend ist dabei, dass Maria nicht direkt darum bittet, in den Himmel aufgenommen
zu werden, und dass die Erfiillung ihrer Wiinsche somit deutlich iiber die eigentlichen
Wiinsche hinausgeht. Thre Demut und die alles iiberbietende Gnadentfiille, die Gott iiber ihr
ausschiittet, werden so herausgestellt. Die Apostel werden auf Wolken herbeigebracht und
wachen an ihrem Bett, wihrend alle anderen schlafen (76.16-77.26), wie um ihr
Fehlverhalten in Gethsemane wieder gut zu machen (vgl. Mt 26,36-46 par). Jesus erscheint
und begleitet die Sterbeszene, die mit vielen weiteren biblischen Zitaten durchsetzt ist, um

eine direkte Ankniipfung an diese Textautoritédt zu schaffen. Jesu kiindigt an, wie bei seinem

%7 Einige spannende Details sind, z.B. Marias neue Kleider, die ihr der Engel bringt, oder der Brief, den sie von
Jesus erhalten hat und weitergibt (74.19f.; 76.8f.).
212



eigenen Tod, nach drei Tagen wiederzukommen und weist die Apostel an, bis dahin den
Leichnam Marias zu behiiten (vgl. 78.21-26; vgl. auch Jesu Grablegung Joh 19,38-42).
Allerdings bleibt Maria auffallend stumm, sie richtet kniend noch letzte Worte an ihren
Sohn, dann dominieren Bibelzitate, die Rede der Méanner um sie und die Beschreibungen
ihrer reinen Seele, bzw. letztendlich ihres Leichnams, die Erzdhlung (77.25-78.40). Ahnlich
wie bei der noch zu besprechenden Schilderung von Christi Geburt soll hier der
innerweltliche Sterbevorgang im Geheimnisvollen bleiben, nicht Maria selbst sondern Jesus
versichert, dass Maria in die herwerge des ewigen lebens kommt und dort: alle himelische
ritterschaft paittent dein [angesprochen ist Maria, J.S.], das sy dich einlaiten in die frevd des
paradises. (78.10-12)%*® Die Maria zugesprochene hochste Gnade wird so von ihr ginzlich
passiv empfangen. Durch die konsequent erzidhlte Sicht der sie umgebenden heiligen
Minner auf Maria bleibt die Schilderung von Marias Erhohung durch die leibliche

Aufnahme in den Himmel angemessen und iiberhoht sie als Person nicht.**’

Die Bitte Marias um Bewahrung ihres Leibes nach ihrem Tod geschieht in der Angst
vor der Wut der Juden, der ndchste Abschnitt (79.1-81.18) macht die Realitit dieser Gefahr
deutlich und ist erzdhltechnisch der Grund fiir die Verzogerung der Himmelfahrt um die
genannten drei Tage. Nach eingehender Beratung nehmen die Apostel Aufstellung um
Marias Bahre und tragen diese zum Grab. Wihrend dieser Prozession ereignet sich ein
duerst grausames Wunder, das die Schindung des Leichnams durch die Juden verhindert

und deren Verblendung aufzeigt:

Vnd [er, der furste der juden priester, vgl. 79.311.] lof hin zu vnd wolt die par nider
haben gerissen auf die erden. Zu hant dorten im sein hende vnd erkrumten im von dem
ellenpogen pis ze vorderst vad behing an der par. Do nv die zwelfpoten die par trugen,
do hing diser ain tail an der par, das ander tail hing an die erden vnd laid grosew
marter. Do nv die zwelf poten fur sich gingen mit groser andaht vnd wurden vnserm
herren singen zu lob, di engel, die do waren in den wolken, die slugen das volck nider
mit blinthait, das sy alle niht mohten gesehen. (80.2-9)

Die antisemitische Grausamkeit nimmt sich merkwiirdig isoliert aus zwischen den innigen,

liebevollen und von heiligen Glanz erhellten Szenen rund um Marias Sterbebett und Grab:

[Dlie drey junckfrawen, die [neben den Aposteln, J.S.] pey Mariam waren beliben, die
namen iren heiligen leichnam, das sy wolten waschen nach der gewonhait, als man die
leut wusch in dem selben land. Do sy nv wolten enplosen den zarten leip Marien,
zehant do wider glestet der heilig leichnam mit so groser clarhait, ds sy in niht mohten
beruren. [...] Aber von irm aller heiligsten leichnam ging ain vnmessiger suzzer

6% Vgl. zu Marias Unwissen iiber den Geburtsvorgang 32.16-20.
639 Selbstverstindlich wire Luther anderer Meinung.

213



edeler smack von palsam vnd von liligen plude, das alle die krefitg wurden, die do
waren. Vnd der smack der belaib dor noch lang in dem haus. (78.28-33 & 78.38-40)

Die Szene an der Bahre endet in einer Massenbekehrung (wobei jedoch alle Juden sterben,
die bei ihren Uberzeugungen bleiben) und mit der Grablegung Marias (81.1-18): Do sy [die
Juden, 1.S.] nv horten die wort des firsten der juden prister, das in der sagt die wunder
gotes, die an ym ergangen waren, do gelaubten sy vnd wurden gesehen. Aber die do beliben
in der hertigkait irs hertzen, die sturben alle. (81.7-10) Die Apostel lassen sich in ihrer
frommen Kontemplation jedoch nicht beirren: Vid also beliben die zwelfpoten pey dem grab
mit grosser andaht. Aber die guten frawen, die alle zeit pey ir waren gewesen, die gingen
hin haim in ir haus mit grosser clag. (81.16-18) Jesus personlich steigt vom Himmel herab,
um den Leib Marias ohne Umwege in den Himmel zu bringen (81.19-82.36), was ihren
Wunsch nach Unversehrtheit ihres Leibes uniiberbietbar erfiillt. Diese Gnade wird als in
Verbindung zu der hochsten Gnade, der Keuschheit, stehend bezeichnet (81.32—82.3).640 In
83.1-24 wird daran anschlieBend das Thomaswunder erzihlt, bevor in 83.24-94.3 die
Narration durch zwei Predigten erldutert wird. Die erste dieser Predigten (83.24-86.7)
widmet sich drei Themen: Der Inkarnation Jesu, die mit einem Pilger und einer Herberge641
verglichen wird, zentral und ausfiihrlich der Heiligkeit Marias in Verbindung mit ihrer
Himmelfahrt und den Marienerscheinungen, die dieses Geschehen verifizieren. Die zweite
Predigt (86.9-94.3) ist sehr lang und wird her Kunratz, apt ze Hailsprunnen (86.8)
zugeschrieben. Sie présentiert verschiedene drei- und viergliedrige Auflistungen, die sich in
unterschiedlicher Weise auf Maria zum Festtag ihrer Himmelfahrt (15. August) beziehen.
Auffillig ist auch hier, wie bei der Beschreibung von Marias Leichnam (vgl. 78.31-40), dass
lustvolle Metaphorik verbunden wird mit einem rigiden Keuschheitsideal (vgl. den
Strukturaufbau nach drei Fragen aus dem Hohelied 86.22ff. oder der Feststellung Maria wirt
gelobt von dreierley geslehte der wollustigkait, 88.7f.). In der Darstellung von Marias
Reinheit in 89.1-20 wird diese in einen direkten Bezug zu ihrer Schmerzfreiheit gebracht,
denn Siinden wiren der Ausloser von Schmerzen und Maria habe weder gesiindigt noch
jemals jemanden zur Siinde verfithrt (89.17-19). Der erste Teil des Niirnberger

Marienbuchs, der von der Editorin Viten- und Predigtteil genannt wird, endet (94.4-105.34)

690 ygl. auch das Zitat oben, Marias Leichnam kann und muss aufgrund des heiligen Glanzes nicht entbloBt
werden.
1 vgl. die umgekehrte Einladung Christi an Maria, in die herwerge des ewigen lebens zu kommen (78.10f.) und
die Verwendung dieser Metapher bei Luther.

214



mit der Verdeutschung dreier marianischer Sequenzen®? und zwei weiteren Predigten.®*’ In
diesen beiden den Viten- und Predigtteil abschlieBenden Predigten steht Maria als Mittlerin
im Zentrum. Sie runden den ersten Teil des Marienbuchs ab, indem sie wichtige
metaphorische Aussagen iiber Maria wieder aufgreifen. Sie présentieren aber subtile
Abwandlungen zu vorherigen Aussagen, was vielleicht erklért, warum diese Predigten nicht
wie die anderen in die Narration eingepasst wurden. Im Lobpreis der ersten Predigt iiber die
Besonderheiten und Tugenden Marias sind zwei Aspekte ndher zu betrachten: 98.19-21
zeigt Maria wegen ihrer Schmerzensfreiheit als eine Ausnahme unter den Frauen,
wohingegen in 89.1-20 diese Schmerzensfreiheit als ein zu erstrebendes Ideal

gekennzeichnet wird.***

Auch das in der vorherigen Predigt (86.8-94.3) prisentierte Bild der
vollkommenen Reinheit Mariens ist fiir alle anderen Frauen nicht zu erreichen, aber es wird

ein gewisser Handlungsspielraum fiir Frauen nahegelegt:

Es erschain auch an irem leib vnd gemit solche rainikait, das holt vnmuglich wer
gewesen, das sy zimlichen werken der ee zu gefugt wer worden. Wan der gotlich
schein erschein als tugentlichen von irem gemut vnd leib, das ir, dy da was das aller
schonst weib, kein man, so vnkeusch er ymmer moht sein gewest, zu vngeornder lib
moch wegert haben. (89.14-19)

Marias Keuschheit iiberstrahlt noch ihre Ménner anziehende Schonheit und iiberwindet
deren Unkeuschheit. Marias Reinheit fithrt zu ihrer vollkommenen Schmerzfreiheit, da
Schmerzen als ein Gegenmittel der Siinde gesehen werden (vgl. 89.12f.). Wo also keine
Siinde ist, sind auch keine Schmerzen. Das ist so zentral fiir das an dieser Stelle prisentierte
Marienbild, dass sogar das ,Ave‘ zu einer Metapher fiir diesen Zusammenhang wird, denn
es soll gelesen werden als an we (89.11). Schmerzen zu haben, kann eine geschlechtsreife
Frau kaum verhindern, aber die vom Text beschriebene keusche Ausstrahlung Marias, kann
nachgeahmt werden. Der Erfolg dieser Nachahmung zeigt sich dann im keuschen oder
unkeuschen Verhalten der Ménner. In der Predigt 97.21-100.14 wird mehr das iiberbordende
Lob der Gottesmutter fokussiert und ihre Vorbildfunktion tritt in den Hintergrund: Sie ist
allain vnter allen frawen frey gewest von dem gemeinen fluch vnd smerczen, wan sy was ain
kint gepererin on allen smerczen. (98.19-21) Darauf folgt weiteres metaphorisches Lob, das

ihre Einzigartigkeit herausstellt und sie iiber alle Frauen erhebt (s. z.B. 98.24-28). Der

%2 94.4-95.16 24 Freuden Marias auf Erden (Sequenz Gaude, virgo, mater Christi), 95.17-96.28 21 Freuden
Marias im Himmel (Sequenz Gaude, stella clara maris) und 96.29-97.20 Lob Marias (Sequenz Ave, virgo
gloriosa).

397.21-100.14 Predigt iiber die Besonderheiten und Tugenden Marias und 100.15-105.34 Predigt iiber die
Barmherzigkeit Marias.

64 Beide Abschnitte berufen sich auf Bernhard von Clairvaux.

215



zweite niher zu betrachtende Aspekt ist Marias Rolle als Lernende und Lehrende. 99.27-36
stellt Maria als eine von Gott selbst unterrichtete Schiilerin dar, was so gelesen werden kann,
dass dieser Text Maria als letztem Menschen die direkte Kommunikation mit dem
trinitarischen Gott zuschreibt (vgl. den Brief Jesu 76.8) oder als Konturierung ihrer Rolle als
Lehrerin der Glaubigen (vgl. ihre Lehrtitigkeit 73.18-32), die sie demnach nur inne hat, weil
sie selbst von niemandem aufler Gott selbst belehrt wurde. Auch tauchen hier erneut
paradoxe Sozialmetaphern (vgl. 58.1f.) auf: Er ist vor worden dein maister, e das er wurde
dein sune (99.34f.). Auffillig ist, dass mit dieser Betonung ihrer Rolle als Lernende, die
typologische Identifikation Marias mit der ,Frau Weisheit’ aus Spriiche 8 abgeschwicht
bzw. korrigiert wird. Hei3t es dort, dass Gott sie (die Weisheit) gehabt habe vor aller Zeit,
heifit es nun, dass er ihr Meister wird, vor dem Beginn des Heilsgeschehens. Zentral in der
letzten Predigt (100.15-105.34), und vielsagend in Bezug auf die Mittlerin Maria, die hier

propagiert werden soll, sind Empfangen- und (Uber-)FlieBenmetaphern:

Vnd als wir mit vaser vernuft begreiffen vnd sehen, das aus einem itlichen vollen vas
get, alls vil man dar ein gelassen hat, dar vmb, als der almehtig ewig got, des grosz
kain ent nit enhat, so sich ein gegossen hat in den leib der junckfraw Maria, dy da vor
langst voller genaden was, dar vmb ist pillichen vnd rehtlichen, das von ir flis so
grosse genad als grosz der ist, den sy enpfangen hat. (92.8-13)%"

Ihr lehrendes Vorbild wird angesprochen, indem sie als ,Schule der Siinder‘ (103.30f.)
bezeichnet wird. Wie schon in der Predigt 86.9-94.3, fillt hier das lustvolle Vokabular auf,
das Maria als absolut nahbar und ihre Liebe nicht zuriickhaltend erscheinen lidsst und das
ihre Identifikation mit der personifizierten Weisheit in Jesus Sirach 24 unterstreicht: Sy lait
vns halt zu ir genaden vnd spricht: Kimpt her zv mir, wan alle, die mein begerren, die will
ich mit meinen genaden erfullen. (104.27-29 vgl. Sir 24,25f.) Ein bemerkenswerter und
gleichzeitig geheimnisvoller Schluss der Predigt und des ersten Teils des Marienbuchs bildet
das ainer frawen hohstes lob (105.2) und die Bezeichnung Marias als himel gottin (105.17).
Ausdriicklich werden die Wunder und Gnaden, die an Maria geschehen sind, als das hochste
Lob fiir eine Frau bezeichnet. Maria ist die, deren Tugenden und gute Sitten die Gldubigen

nachfolgen wollen (vgl. 105.8f.), jedoch ohne jemals dieses hochste Lob erreichen zu

5 ygl. auch: 100.20f. und den gesamten Abschnitt von dem im Folgenden nur die letzten Zeilen zitiert werden:
Ich will den pach der genaden in sy gisen vnd will sy niht allain derfullen mit gnaden. Jch will sy also vber
fullen, das sy allenthalben vber fleusset. Vnser fraw wart erfullet mit aller der gnad, wan got selber, der alle
gnad ist, der flos mit ain ander in sy, das sy gar vber flos vnd sich niht moht enthalten. Sy ist ain ader vnd ain
rinne aller gnaden, war sy laitet des himelischen vaters genad zu vns vnd tailt vns ir genad gar gern mit, wan sy
mayg sich nit enthalten. Vnd wer ir begert, den gewert sy zimlicher ding, der mag sy nit versagen. Sy lait vns halt
zu ir genaden vnd spricht: Kimpt her zv mir, wan alle, die mein begerren, die will ich mit meinen genaden
erfullen. (104.20-29)
216



konnen. Sie ist nicht eine Figur, die die Tugenden und die Qualitdten der Frauen allgemein
reprasentiert, sondern dieselben in unerreichbarer weiblicher Idealitit verkijrpert.646
Geheimnisvoll bleibt die Bezeichnung himmel gottin®’ — ist dies der kronende Abschluss,
der Maria als Idealbild endgiiltig iiber alles irdisch Erreichbare hebt oder ist hier die
feminine Endung lediglich als Zugehorigkeitszeichen zu lesen, das Maria nach ihrer
Himmelfahrt in die direkte Nihe Gottes riickt, aber gleichzeitig ihren Platz in der heiligen
Hierarchie unterhalb des Géttlichen klar macht? Vor dem Hintergrund des unerreichbaren
Ideals als das Maria in diesem Text inszeniert wird, konnte in ihr auch eine wahrhafte
,Gottin®  gesehen werden, doch das birgt dann in sich weniger feministisch-
emanzipatorisches Pathos, als vielmehr zeitgendssische Selbstverstindlichkeit der

Unterordnung des Weiblichen.

5.1.4 Maria und die Juden

Maria war selbst Jiidin. Diese Tatsache sollte bei der Lektiire der Marienliteratur des 15. und
16. Jahrhunderts immer mit bedacht werden. Diese Arbeit weist an verschiedenen Stellen
auf antisemitische Inhalte®*® der verwendeten Primirliteratur hin, um mit Blick auf dieses
immer noch aktuelle gesellschaftliche und politische Problemfeld Sensibilitdt fiir den
Missbrauch von Metaphern und religioser Literatur zu zeigen. An der literarischen
Frontstellung von Maria und ,den Juden® zeigt sich eindriicklich, wie machtvoll Literatur
sein kann. Metaphorik ist kaum gebunden an historische Fakten, wie eben jener Tatsache,
dass die historische Mutter Jesu sich auf keinen Fall schon als ,Christin‘ bezeichnet haben
kann. Von literarischen ,Spitzen® oder ,Seitenhieben‘ auf das Judentum kann dabei nicht
gesprochen werden, wenn die blutige Schneise, die der Judenhass durch die Geschichte
schldgt, nicht bagatellisiert werden soll. Mochte man {iber Marienmetaphern sprechen, so
kann nicht ignoriert werden, wie Marientexte immer wieder jiidische Gegner auftreten

lassen. Diese Arbeit vermeidet die marianische Wunderliteratur, in der gehauft

646 Vgl. zur feministischen Mariologie und zum religios bestirkenden Potenzial Marias Radlbeck-Ossmann:
Maria in der Feministischen Theologie.
%70 du himel gottin, dein aingeporner sun ert dich zu himel vber alles himelisches her alle zeit vnd enpewt dir
vil grosser eren, den kain kint aim vater ye erzaiget oder nimer mer getut. (105.17-19) Dass hier der Vergleich
mit der Beziehung zwischen Vater und Sohn und nicht mit der Mutter-Sohn-Beziehung gewihlt wird, kann
darauf hindeuten, dass Maria als Frau und Mutter selbstverstiandlich unter dem (Gott) Vater angesiedelt wird und
damit die Ehrerbietung ihres Sohnes als das gewohnliche Mall an Ehrerbietung gegeniiber einer Mutter
tibersteigend dargestellt ist. Gleichzeitig klingt die Moglichkeit an, dass Maria hier auf den Platz von Gottvater
riickt.
% An einer Definition von Antisemitismus arbeitet auf europiischer und politischer Ebene die European
Parliament Working Group On Antisemitism. Informationen unter: http://www.antisem.eu/ (Abrufdatum:
2.2.2017).

217



Konfrontationen mit Juden und Jidinnen auftauchen. Da die Wundererziahlungen von
protestantischer Seite als belanglos abgewiesen werden (wie z.B. der Schwank von Hans
Sachs deutlich macht), ist diese Vermeidung im Sinne der angestrebten Transgression von
Konfessionsgrenzen zu rechtfertigen, und sie erspart dieser Arbeit in vielen Fillen die
Ausdeutung von blutiger Feindesmetaphorik. Gleichwohl soll mit diesem Abschnitt schon
im Inhaltsverzeichnis sichtbar gemacht werden, dass das Marienbild der hier bearbeiteten
Texte viel zu hiufig begleitet wird von einem extrem negativen Judenbild bzw. von reinem
Antisemitismus, der viele Wege in das metaphorische Marienlob findet. Es ist als eine
Schattenseite der Marianik zu bezeichnen, dass sie Judenhass historisch geférdert und nicht
eine dem marianischen Vorbild vielleicht ndherkommende, tolerante Offenheit
Andersglidubigen gegeniiber verstirkt hat. Um die Arbeit an den Primértexten nicht unnotig
zu zerstiickeln, wird iiber die gesamte Arbeit verteilt an den entsprechenden Stellen auf die

Darstellung von Juden und Jiidinnen aufmerksam gemacht.

An dieser Stelle sei nur ein Beispiel dafiir gebracht, wie Luther die biblischen
Informationen zu Marias Leben nutzt, um das Judentum religids abzuwerten. In der
Magnifikatauslegung fiihrt Luther aus, wie Gott durch Maria die Prophezeiungen
erfiilllt: Ohne Zutun von Mann und Frau schenkt Gott dem Geschlecht Abrahams einen

Sohn, er erfiillt seine Weissagungen, aber wir konnen nicht begreifen wie.

Er macht Abraham den samen einen naturlichen szon von seiner tochter eine, einer
reynen junpfrawenn Marie durch den heyligen geist on mansz werck. |...] Sihe, das ist
der same Abrahe, der von keinem seiner sone, darauff die Juden altzeit gesehen und
gewarttet, sondern allein von seiner eynigen tochter Maria geporn ist. (WA 7, 599,
13-15 & 24-26)

Mit Maria riickt die ,Tochter® an die Stelle des ,Sohnes‘. Diese unverhoffte Aufwertung von
Weiblichkeit in der Genealogie wird aber von Luther lediglich genutzt, um die Juden in
ithrem religiosen Warten auf den Messias (eines Sohnes Abrahams) als Verprellte
darzustellen. WA 7, 600, 10- 601-11 wendet sich gegen die Juden, die laut Luther das
Gesetz, das ihnen gegeben wurde, falsch nutzten. Luther schlieft mit dem Aufruf, mit den
Juden friedlich umzugehen, doch dieser versohnliche Ton begriindet sich in der moglichen

,Bekehrung® der Juden.®”

Mit Blick auf die weitreichenden Folgen des Antisemitismus
konnen solche Passagen nicht leichthin als im Sinne eines ,Zeitgeistes* des 16. Jahrhunderts

abgetan werden. Hier zeigt sich, wie Marias Inszenierung als ein positives Bild von

9 Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 166, S. 169 sowie S. 170-172. Dort auch weiterfiihrende
Literatur. Vgl. auch Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 117 sowie S. 255.
218



Weiblichkeit wirkmichtig genutzt werden kann, um eine ganze Religion abzuwerten.
Ebenso wie Marias religioser Bedeutungsverlust bei Luther mit einem ,man kann, muss sie
aber nicht ehren‘ anfingt, wird gegen den jiidischen Glauben zu Beginn recht harmlos
argumentiert. Marias hauptsidchliche Bedeutsamkeit scheint es zu sein, dass Gott selbst
durch sie die auf den Messias Wartenden an der Nase herumfiihrt. Das ruft beileibe nicht
zum Pogrom auf. Doch wenn Maria bei Luther nur ein unbedeutendes Médchen ist, das Gott
aus einfacher, schlichter Tauglichkeit heraus erwihlt, und dieses Méddchen dann eine ganze
Religion verprellt, indem Gott Prophezeiungen in ungeahnter Weise wahr werden lédsst, dann
ist es nicht mehr der grofite Frevel ,der Juden‘, nicht an die Jungfrau zu glauben (oder
welche anderen Siinden gegen sie ihnen von Seiten der christlichen Kirche vorgeworfen
wurden), sondern ihre ganze religiose Haltung wird zu einer unniitzen Licherlichkeit. Wenn
in dieser Arbeit hdufig anklingt, welche gesellschaftlichen Implikationen Maria als
unerreichbares Ideal in unterschiedlicher Form fiir Frauen haben kann, dann darf auch nicht
unerwihnt bleiben, dass iiber sie dem Antisemitismus der Weg geebnet wurde und dieser an

ihr seinen (teilweise schockierenden) Ausdruck findet.**

5.2. Marias Rollen

Maria tritt in unterschiedlichen Rollen literarisch in Erscheinung. In welchen Rollen Maria
gezeigt wird, ldsst Riickschliisse auf das Marienbild des Textes zu. Wie genau ein
literarischer Text die in der christliche Glaubensgeschichte entstandenen Rollen Marias
semantisch fiillt, welche Bedeutung er ihnen zumisst und welche theologischen
Schwerpunkte er damit innerhalb seines Marienbildes legt, wird deutlich durch die
verwendeten Metaphern. In der Methodik dieser Arbeit konnte man den hier verwendeten
Begriff ,Rolle‘ ginzlich im Begriff ,Bild‘ aufgehen lassen, da in der Rolle Teilaspekte der
tibergreifenden Erscheinung der Gottesmutter ausgearbeitet werden. Eine einzige Metapher
reicht aus, um eine marianische Rolle anklingen zu lassen, zumeist werden jedoch mehrere
Metaphern dafiir verwendet und Ahnliches wurde auch fiir den Bildbegriff gesagt. Die
Rollen, die Maria in der Heilsgeschichte einnimmt, konnen isoliert prisentiert werden, z.B.
indem sich ein Text auf Maria als Mutter fokussiert, sie konnen aber auch kombiniert
werden, um ein komplexes Marienbild zu entwerfen. Der Hauptgrund, warum zur weiteren
Gliederung der Arbeit der Begriff ,Rolle‘ bemiiht wird und nicht der des Bildes, ist, dass ein

Marienbild gekennzeichnet ist durch seine Visualitit und scheinbare ,Ganzheit‘. Die

60 Ein Beispiel ist die ,Schone Madonna‘ in Regensburg, vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung,
S. 237 und Abbildung 3 dort im Anhang.

219



verschiedenen Rollen, die Maria einnimmt, werden aber sehr selbstverstiandlich als Aspekte
threr Person bzw. ihres Gesamtbildes literarisch gestaltet. Sie sind unabhéngig von einer
bestimmten Sinneswahrnehmung und direkt bezogen auf Welterleben. Womit der Begriff
nidher an den der ,Metapher® heranriickt oder zwischen beiden angesiedelt werden kann.
Dass Maria in ihren verschiedenen Rollen als Handelnde auftritt, ist fiir ihre
Vorbildhaftigkeit von besonderer Bedeutung und fiir Luther und die Reformation ein Grund,
Marias Rollen neu zu iiberdenken und eigene Interpretationen literarisch zu gestalten. Wie
diese Arbeit nicht fiir sich in Anspruch nehmen kann, alle Marienmetaphern zu bearbeiten
oder nur zu erwihnen, ist auch diese Auflistung von Marienrollen nur exemplarisch und

nicht einmal mit Blick auf das gewihlte Textkorpus erschopfend.

5.2.1 Die junge Mutter

Die Mutterrolle ist die zentrale Marienrolle und taucht schon aufgrund der Bezeichnung
,Muttergottes oder ,Gottesmutter in fast allen Marientexten auf. Die Wirkmaéchtigkeit der
Metapher ,Mutter® fiir Maria speist sich aus dem direkten Bezug auf das reale Erleben von
Mutterschaft. Im Gegensatz zu den anderen hier zu besprechenden Rollen, hat Marias
Mutterrolle damit einen ganz direkten Bezug zu einer Sozialrolle, die kulturiibergreifend als
allgemein menschlich zu bezeichnen ist. Auch wenn verschiedene Kulturen und
verschiedene Zeiten unterschiedliche Qualitdten nennen, die einen Menschen in der
Mutterrolle auszeichnen, so kann dennoch allein diese Tatsache, dass wohl jeder Mensch an
jedem Ort und zu jeder Zeit eine Vorstellung davon hat und hatte, was eine ,Mutter* ist, als
ein die Menschheit verbindendes Element angesehen werden. Die Metaphern der zu
vergleichenden Texte bemiihen sich, dieses intuitive Wissen anzusprechen und fiir

theologische Inhalte zu nutzen.

Fiir die detailreiche Schilderung von Maria mit ihrem Kind beruft sich das Niirnberger
Marienbuch auf die gemahel Cristi Brigida (32.15) sowie erneut auf Jeronimus (33.3 & 15)
und Jesaja- und Habakukstellen (Habakuk in der LXX Version).®”' Jung weist darauf hin,
dass der Beschreibung Marias mit ihrem Neugeborenen in 32.16-31 keine Quellenvorlage

zugrunde liegt.?> Davon ausgehend konnten sie vom unbekannten Verfasser des

! Das Leben der Brigitta von Schweden taucht in Schneiders Auflistung der Biicherbestinde des Niirnberger
Katharinenklosters auf, Brigitta scheint dort eine beliebte Heilige gewesen zu sein, vgl. Schneider: Die
Bibliothek des Katharinenklosters in Niirnberg und die stédtische Gesellschaft, S. 79-81. Jungs , Verzeichnis der
nach 1410 ins Klarissenkloster gekommenen Handschriften in chronologischer Reihenfolge® (Jung: Das
Niirnberger Marienbuch, S. 69*-71%*) enthilt kein Heiligenleben der HI. Brigitta.
%2 Vgl. Jung: Das Niirnberger Marienbuch, S. 17* und Apparat S. 32.

220



Marienbuchs frei gestaltet worden sein. Vergleicht man den Abschnitt mit Hans Sachs
Liedern Ellis, Nr. 9 und 11%3 fallen aber deutliche Parallelen auf, und es lieBe sich
vermuten, dass hier eine Niirnberger Tradition vorliegt. Eine Vermutung, die in diesem
Rahmen nicht bewiesen werden kann. Es ist denkbar, dass Sachs das Niirnberger
Marienbuch oder zumindest diese Art der Darstellung Marias als junge Mutter kannte. Beide
Texte verbindet in jedem Fall ihr Interesse an der Vermittlung eines speziell miitterlich-
menschlichen Marienbildes. GroBe Bescheidenheit und Armlichkeit bestimmt die Szenerie
der Geburt Jesu, die im Niirnberger Marienbuch (33.2-27) durch Kirchenvaterzitate (33.3f.
& 15-17) sowie Bibelzitate (Jes 1, 3 & LXX, Hab 3, 2) in Bethlehem im Stall zwischen
Ochs und Esel verortet wird. Auch der Hinweis, dass es die aller keltest naht (33.22) war,
betont die bescheidenen Umstinde.®>* Der Kontext fiir den besonderen Abschnitt 32.16-32,
der nun niher erlautert werden soll, ist damit geschaffen. Es ist eine intime Alltidglichkeit,
die hier entworfen wird, die auf die Erfahrungswelt von Frauen zugeschnitten wirkt. Damit
werden Identifikationsmomente bereitgehalten, die fiir die intendierte, weibliche
Vorbildrolle Marias zweckdienlich sind. Sie sah das kint wol ligen vor ir auf der erden, das
es krabelt vnd das es schain vnd leuhtet als die clar sun (32.20-22). Die alltiglich heimelige
Szenerie wird von einem metaphorischen Glanz durchleuchtet. Der Blickwinkel ist der
Marias, deren Wahrnehmung von Nichtwissen und Wissen gekennzeichnet wird, was dem
Ineinander von Profanem und Heiligem entspricht. Das Wissen und Denken, das sie erfiillt
im Moment der Geburt, widmet sich ganz Gottes Wesen und dem Geheimnis wie das wort
zu flaisch was worden (32.27 vgl. auch 17f.). Das Wissen betrifft also in iiberraschender
Verschrinkung gerade nicht das Alltigliche, sondern das Ubernatiirliche des Geschehens:
Die durch das Licht, das vom Kind ausgeht, metaphorisch dargestellte Selbstoffenbarung
Gottes, das Kommen der Transzendenz in die Immanenz; also dass Jesus mit der gothait vnd
mit der menschayt [...] vor ir lag auf der erden (32.23-25). Die zwei Naturen Christi zu
denken, wird hier als fiir Maria moglich beschrieben: Sie 16st in sich das Darstellungs- und
Denkproblem der Inkarnation Gottes, der Anwesenheit des Transzendenten im Immanenten
und Immanenten im Transzendenten ohne Vermischung von beidem. Was Maria nicht weif}
und damit die Glaubigen auch nicht, die schon die Zweinaturenlehre, sowie Jesu almehtikait
[...] minne vnd sein demutikait (32.26f.) nicht erfassen, ist das ,Wie‘. Wie sie Jesus auf die

Welt gebracht hat, entzieht sich ihr. Nachdem sie von der volle des heiligen gaistes mit der

633 Texte: Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 56-59 & 63-65.
% Auch Sachs verweist auf die Kilte der Nacht, hier werden mitteleuropiische Wetterverhiltnisse auf die
biblische Erzdhlung projiziert. Vgl. auch das Kirchenlied ,Es ist ein Ros entsprungen‘ Evangelisches
Gesangbuch, Nr. 30.

221



gotlichen kraft als gar vmb geben wasz (32.171.), sah sie das Kind vor sich (vgl. 32.20f.) und
da het sy es an dem arm (32.29), aber sie weil} nicht, wie die Geburt von statten ging
(32.19), und nicht einmal, ob sie es selbst vom Boden aufgenommen hat (vgl. 32.30). Sie hat
auch kaines zaichens der gepurd an irem leib, den das sy klainer ward an dem leib (32.19f1.).
Das Natiirliche und Alltdgliche bleibt fiir Maria nicht nachvollziehbar, im Bereich des
Nichtwissens. Vorgidnge, die fiir Frauen, unabhingig von eigener Mutterschaft, im
familidgren Umfeld intuitiv nachvollziehbar sind, Niederkunft und die erste Versorgung des
Neugeborenen, bleiben fiir Maria auch nach der Geburt durch Geheimnisse gekennzeichnet.
Ihr Geist wohnt wihrenddessen ganz in Gott, und die Geburt geht wortwértlich spurlos an
ihr voriiber. Auf drei Arten lisst sich nun diese Ahnungslosigkeit deuten, die sich m.E. nicht
untereinander ausschlieBen, obwohl zwei Enden eines Spektrums umschlossen werden. In
Bezug auf die Intention des Textes kann sicher angenommen werden, dass er die Frage nach
dem Erleben Marias beantworten will. Es wird dargestellt, wie Maria selbst eine Geburt
erlebt, die auf wundersame Weise ihre Jungfriulichkeit unberiihrt ldsst. Gleichzeitig soll das
Geschehen aber nicht durch physiologische Erklirungen konkretisiert werden. Gelost wird
das durch ein Unsichtbarwerden Marias in der Narration, indem sie ganz von Gottes Kraft
entziickt und umgeben wird. Die Annahme Maria, in deren Korper die Inkarnation
stattfindet und die ihre intakte Jungfrauschaft feststellt, miisse wissen, wie beides
innerweltlich geschieht, wird vom Text bestitigt und auch wieder nicht. Maria erfdhrt
Transzendenz in ihrem immanenten Korper und bekommt so Einblick in Gottes
Menschlichkeit, aber gerade dieser Blick in die Transzendenz entriickt sie dem
innerweltlichen Vorgang und belésst diesen im Geheimnisvollen. Das ist die Strategie des
Textes, die Interpretation muss aber noch zwei Schritte weiter gehen. Dass Maria in ihrem
spirituellen auf Gott ausgerichteten Geisteszustand am weltlichen Geschehen nicht teilhat,
kann als eine Herabwiirdigung eben jenes Geschehens gelesen werden bzw. als eine
Mahnung an Frauen in den Wehen: Das Beispiel Marias zeigt, dass wahre, siindlose
Spiritualitét sich iiber den Schmerz der Welt erhebt und entziickt vom géttlichen Geist das
Alltigliche nicht mehr zur Kenntnis nimmt. Ganz im Sinne von Gen 3 zeigt das Kreilen die
Erbsiindenverfallenheit der Frauen. Diese sind gegeniiber der von solchen Dingen
unberiihrten Gottesmutter immer und absolut defizitir. Eine als junges Midchen schon ins
Kloster eingetretene Nonne kann sich hier Maria ganz nah fiihlen. Sicher ist diese negative
Sicht auf Gebidrende keine bewusst in den Text geschriebene Botschaft, doch eine die mit
Blick auf die zeitgenossischen Lebensumstidnde von Frauen mitschwingt. Damit ist eine sehr

harsche Deutung entworfen, die sich auf die mittelalterliche Hierarchie der Frauen stiitzt,
222



wonach Nonnen an oberster Stelle standen, und die ihre feministische Prigung mit Kritik am
unmoglichen Marienideal und dessen Einfluss auf das (Selbst-)Bild der Frauen nicht
leugnen kann.®> Sie soll jedoch nicht abgeschwicht werden, mit dem Vorschlag einer
dritten Interpretation: Die heimelige Alltdglichkeit macht die wundersamen Vorginge
bildlich vorstellbar und damit, so die fromme Hoffnung, nachvollziehbar. Maria erkennt
gerade in der Alltdglichkeit die GroBBe und Herrlichkeit Gottes. Maria als literarische Figur
bietet damit die Mdglichkeit, Gott in der friedlichen Alltagswelt zu erleben.”® Gott als
friedlich vor sich hinplapperndes Kind. Gott auf dem liebenden Arm seiner Mutter. Gott der
gekiisst und gestillt wird. Allen Miittern unter den Zuhorerinnen werden diese Bilder ganz
unmittelbar zugédnglich gewesen sein. Alle Jungfrauen werden iiber den Verlust der

57 . .
57 Beiden wird das

unmittelbaren Erfahrung getrostet mit Marias eigener Unkenntnis.
Wunschbild und Sehnsuchtsideal einer Mutterschaft, die nur die freudigen Seiten kennt, als
hochster Segen erscheinen. Gerade das Frausein erdffnet in diesem Abschnitt religiose

Einsichten und einen direkten Zugang zu theologisch hochkomplexen Themen.

Sachs Lied Ellis, Nr. 9 zeigt in der vierten Strophe eine ganz dhnliche alltagsnahe
Darstellung der jungen Mutter Maria. Dass das Lied im Kontext von personlicher
Imagination und Andacht sowie Heilshoffnung zu sehen ist, wird am betenden ,Wir*
deutlich, das sich im Abgesang der ersten Strophe ganz selbstverstindlich an die
Schilderung der bittenden Konige anschlieft. Zwischen dem erzdhlten Damals und dem

Jetzt wird kein Unterschied gemacht.

In dem giildin don Hans Saxen vnd
sein gedicht 5 lieder

1 Da zwey vnd fiinfczig hiindert iar
zwar

gar

vergangen was

in gottes has

manch proffet sas

63 ygl. Gossmann: Die Verkiindigung an Maria im dogmatischen Verstindnis des Mittelalters, S. 222.

% Auch Gossmann, auf die ich soeben schon zur gesellschaftlichen Stellung der Frauen verwiesen habe, sieht
Marias Ideal als ein bestirkendes fiir Frauen, vgl. Gossmann: Die Verkiindigung an Maria im dogmatischen
Verstindnis des Mittelalters, S. 222.

%7 UIber die Schwestern des Niirnberger Katharinenklosters sagt Schneider: ,,Es lebte [...] im Katharinenkloster
ein Teil der Niirnberger Oberschicht — ndmlich die unverheirateten oder verwitweten Frauen — in der Heimatstadt
zwar unter anderer Lebensform, aber nicht eigentlich getrennt vom weltlichen Teil der Familien abgetrennt,
zumal ja die meisten Schwestern wenigstens weitldufig miteinander verwandt gewesen sein miissen[.]
(Schneider: Die Bibliothek des Katharinenklosters in Niirnberg und die stiadtische Gesellschaft, S. 72) Fiir die
Bewohnerinnen des Klarissenklosters kann von dhnlichen Umstinden ausgegangen werden.

223



diff in varhelle giial
Der edel weis kiinig Daiiit
mit
pitt
erlicher stim
riiffet in grim
her vns vernim
sendt vns dein siin zw dal
Er hor vns kiing sabaotht
sent vns das himelische prot
so wirt geent al vnser not
drot
hot
got
den sun becleit
mit der menscheit
pey einer meit
in irem keuschen sal

2 Meitlichen rein on alle mon
fron
von
gotlicher kiir
clar laiitter piir
vber natiir
die meit ir kint entpfing
Der friim proffet Isaias
das
bas
in septimo
capitiilo
spricht er also
ein maget schwanger ging

Irer entpfenckniis vnsw stort

niin hort esechielis wort
peschlossen ist vad pleibt die port
fort

hort

dort

Moisem griin

der piisch vnd priin

kein meil gewiin

kein pletlein nie so ring

3 Ir christen sprechet lob vnd er
der

her

lichen gepiirt

der diirch vns wiirt

gros leit enpfiirt

224



schlos aiif der himel pon
Der friim keisser aiigiistus lies
his
gwis
aiis gen vnd melt
in aller welt
man pringen selt
ein czins pfenig gar schon
Do das gepot aiis gangen war
Maria vnd Joseph kam dar
zw petlahem die meit gepar
gar
clar
zwar
in kalter zeit
mit grosser freit
die clar gotheit
vid mensch in einr person

4 Sie sach in also liplich an
schan

fran

mit ganczer gerd

den fiirsten werd

himel vnd erd

da in menschlicher art

Vnd in gar freiintlichen aiif ziickt

schmiickt
driickt
in an ir priist
nach herczen lust
vad liplichen kiist
in on sein miindlein zart
Vnd wicklet in ein diichel clein
das adeliche kintelein
vnd neigt in ein das criplein rein
ein
schein
vein
der gotheit clar
vmbgab sie gar
der engel schar
siingen schon zw der fart

5 Zw hant ein lichter steren schein
fein

rein

in orient

da wart erkent

das het benent

225



die schrifft balaam schon
Gar schnel drey edel kiing viir bar
zwar
dar
ziigen in gir
mit reicher zir
golt wejraiich mir
prachten dem kindlein fron
Das vns pracht aiis des fliiches neit
dar viir es an dem creliicze leit
dar vmb sein lob singt vnde seit
weit
preit
meit
verlas vns nicht
halt vns in pflicht
am iiingsten gricht
dw vns dreulich pey stan
1514
(Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 56-59)

Die ,Saal‘-Metaphorik (Ellis, Nr. 9: 1, 24) bildet am Ende der ersten Strophe den Ubergang
zur zweiten Strophe, die sich der Darlegung der jungfriulichen Empfingnis und ihrer
Prifiguration in der hebrdischen Bibel widmet. Die sich aus dieser Typologie speisenden
Metaphern ,verschlossene Pforte‘ (2, 16f. vgl. Ez 44, 1f.) und ,brennender Dornbusch* (2,
20-24 vgl. Ex 3,2) werden nicht weiter metaphorisch ausgestaltet, auch die ,schwangere
Jungfrau® (2, 8-14 vgl. Jes 7,14) wird mit Kapitelangaben (2, 11f.) in fast exegetischer
Weise erwihnt. In Strophe drei fordert im ersten Stollen das ,Wir‘ der Christen sich selbst
auf, Gott zu loben, bevor im zweiten Stollen die Weihnachtsgeschichte und damit das
eigentliche Thema des Liedes aufgenommen wird. Die vierte Strophe sticht besonders
hervor, da sie sich von dem in der dritten Strophe wiedergegebenen lukanischen Bericht 16st
(vgl. Lk 2,1-10) und den Umgang Marias mit ihrem Kind beschreibt. Wie im Niirnberger
Marienbuch konnen apokryphe Traditionen erahnt werden hinter Sachs’ Entwurf der
Alltagsszenerie im Stall zu Bethlehem. Sachs’ Editor Ellis macht auf die Bemiihung dieses
Textes um eine lebendige Darstellung aufmerksam und bezeichnet freit in Strophe drei (3,
22) als ein ,realistic detail[.]“°>® An dieser Stelle wird dariiber hinaus der kalte[n] zeit (3, 21)
die reine Freude gegeniiber gestellt, die Maria anstelle der Geburtsschmerzen empfindet.
Hans Sachs verbindet geschickt die {iiblichen Wetterverhiltnisse seiner Heimat zu

Weihnachten mit der soteriologischen Aussage, dass die ,kalte Zeit’ mit der Ankunft des

6% Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 248.
226



Heiland voriiber ist und eine Zeit der Freude anbricht, die Maria als Erste empfindet. Das
Marienbuch setzt einen dhnlichen Akzent, wenn es von aller keltest naht (33.22) spricht.
Hier wird kirchliches Dogma in eine lebendige Schilderung eingewoben. Eine theologisch
priazise Aussage umrahmt die idyllische Szenerie, die Sachs unter Aufnahme apokrypher
Details in Strophe vier entwirft.”’ Ellis umschreibt ihre Gestaltung treffend mit ,homely
realism*.°®® Maria blickt ihr Kind, den Fiirsten des Himmels und der Erde, liebevoll an (4, 1-
7), sie nimmt ihn auf den Arm und liebkost ihn (4, 15-17), wickelt und bettet ihn (4, 15-17).
Der dogmatische Rahmen, der das Anheimelnde der Szene gewissermallen absichert, wird
formal mit clar gotheit in 3, 23 und der inversen Wiederaufnahme gotheit clar in 4, 21
markiert. Inhaltlich zeigt sich die Rahmung in der dogmatischen Aussage gotheit vnd
mensch in einr person (3, 23f.)) und der die heimelige Szene ins Heilige erhthenden
Schilderung der Engel und des himmlischen Glanzes um Maria (4, 19-24). Dieser leitet
wiederum iiber zum Besuch der edel kiinig (5, 8), die einem sterenschein folgen. Wobei hier
noch einmal auf die Ubereinstimmung mit der Heiligen Schrift hingewiesen wird (5, 6f. vgl.
Num 24,17). Der Abgesang fordert auf, Christus als den Erloser zu loben (5, 17), und endet
mit einem Mariengebet (5, 20-24). Ellis merkt an, dass die Erwidhnung der Geschenke Gold,
Weihrauch und Myrrhe (5, 13) durch die Bitterkeit bei gleichzeitigem Wohlgeruch letzterer
auf die dogmatische Aussage im Abgesang (Christus erleidet fiir uns den Kreuzestod, vgl. 5,
151f) vorausweist.®®' Dass das Lied dennoch mit einer Bitte an die meir (5, 20) endet, ldsst
sich einerseits damit erkldaren, dass spitestens seit dem 7.Jahrhundert die kirchliche
Weihnachtsliturgie (auch) marianisch geprdgt ist, insbesondere die Voroktav vor
Weihnachten; der weihnachtliche Oktavtag kann dabei als ,&ltestes romisches Marienfest*
sogar auf eine noch linger wihrende marianische Prigung zuriickblicken.®®® Andererseits ist
es die Nahbarkeit Marias, wie sie in Strophe vier inszeniert wird, die die Betenden dazu
bewegt, sie als Mittlerin anzusprechen und die wiederum Marias liturgische Beliebtheit
erkldren kann. Durch Marias Augen kann das literarische Publikum den Fiirst der Welt Jesus
Christus als ein kleines Kind erblicken und Maria von gottlichem Licht umgeben, wickelt
ihn und legt ihn in eine reine Krippe. Joseph wird nur in 3, 16 wéhrend der Nacherzéhlung
der lukanischen Weihnachtsgeschichte kurz erwéhnt. Wie im Marienbuch ist die alltdgliche
Immanenz von der Transzendenz durchleuchtet. Maria bietet den Ansatzpunkt, um sich der

Transzendenz zu nidhern. In ihrer Mutterrolle erscheint sie himmlisch, iiberirdisch und

69 Vgl. das Zitat aus Ps.-Mt unten.

650 Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 56.

661 ygl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 248.

662 vgl. Kleinheyer: Maria in der Liturgie, S. 486 & 503f.
227



zugleich nahbar. Christus ist der Grund, warum Maria angerufen werden kann und wird.
Gottes Sohn, der die Welt erlost, wihlt sie zur Mutter und verleiht ihr dadurch die Wiirde
einer Mittlerin im jlingsten Gericht (5, 15-19 & 20-24). Aber er ist auch derjenige, der dieses
Gericht bringen wird und vor dessen Richterstuhl der oder die Betende Beistand zu
bendtigen meint. Es ginge zu weit, Sachs Ideen zuzuschreiben, die die Theologie der
Reformatoren vorwegnehmen, aber das Bediirfnis nach Nahbarkeit, das sich in der vierten
Strophe ausdriickt, ndhrt sich aus derselben religiosen Sorge um das eigene Seelenheil im
Angesicht des rettenden, aber dabei richtenden Christus, wie Luthers Suche nach Gottes
Gerechtigkeit. Die sorgfiltige Einarbeitung der Bibelzitate und theologischen Reflexionen in
den Text lassen erahnen, warum Luthers Schriften spiter bei Sachs auf fruchtbaren Boden

fallen.

Im Marienbuch wird die Zweinaturenlehre durch Maria nachvollziehbar. Maria wird zur
Instanz fiir das intellektuelle Durchdringen des Geheimnisses der Inkarnation. Das
weihnachtliche Meisterlied kann in Marias Mutterrolle weder Erkldarungsansatz noch
Interpretationshilfe sehen. Bei Sachs ldsst die theologische Thematik erkennen, dass sie
durch eine idyllische Marienschilderung nicht (mehr) zufriedenstellend zu bearbeiten ist.
Maria kann die kindlich-menschliche Seite Christi und damit Gottes zeigen, aber nicht seine
gnadige. In der auffillig parallelen Darstellung einer liebevollen jungen Mutter Maria bei
Sachs und im Niirnberger Marienbuch zeigt sich das Potenzial der Mutterrolle Marias,
theologische Abstrakta in eine anriihrende Literatur zu verwandeln. Dafiir entfernen sich die
Texte von der biblischen Weihnachtsgeschichte und erginzen Mutter- aber auch
Reinheitsmetaphern, um dem Mutterbild Marias einen direkten Bezug zum alltdglichen
Erleben zu geben, es aber diesem Bereich zugleich im metaphorischen Leuchten zu

entriicken.

Sachs’ Weihnachtslied Ellis, Nr. 11 legt einen besonderen Schwerpunkt auf die Aus-
gestaltung von Korperlichkeit, die Garant ist fiir die innerweltliche Realitit des Heils-
geschehens. Dies zeigt insbesondere die beschauliche Stallszene im Abgesang der zweiten
Strophe (Ellis, Nr. 11: 2, 15-25), die an die vierte Strophe von Ellis, Nr. 9 erinnert und in
seinem Umgang mit der Zweinaturenlehre in direkter Zusammenschau mit dem
besprochenen Abschnitt des Marienbuchs verglichen werden kann. Auch hier wird das

korperliche Frausein fiir die Vermittlung abstrakter Glaubensinhalte genutzt.

228



In dem lait don nachtigals
Hans Saxen gedicht
3 lieder

1 Menschlich verniinfft
erheb dich heiit in freiide
in deines heiles vrespriing
mit iniger pedrachtiing frolock geiide
seit das mon heiit den dag pegat
das vns ein meit geporen hat
menschlichen gottes siine

Welches zw kiinfft
vorlang verkiindet hetten
diirch die gotlichen ein sprechvng
vil weisser sibella vnd vil profetten
ein jiinckfraw wiird enpfahen schon
vnd geperen ein siin so fron
der wiird den fliich ab diine

Dar ein vns pracht adame
die proffezey ist da erfiillet worden
wan die jiinckfraw lobsame
ir kint gepar wider natiires orden
von dem heiligen geist so rein
atigenplicklich got vnd mensch zwii natiire
doch in einer person allein
menschlich gelidmassiret rein vnd pure
den sie driige neiin monat lang
in irem leib an allen zwang
in magetlicher wiine

2 Da niin die zeit
irer gepiirt erscheine
ein mechtig keisser war zw ram
Octaiiianus was der namen seine
der lis peschreiben al dis welt
ein zinst pfenig war anctz gemelt
dem keisser da zw reichen
Also die meit
vnd Josehp [sic] sich aiiff machte
kamen gen petlahem mit nam
da heten sie nit herberg vber nachte
do bart ein altes vich haiis sten
dar ein der friim Joseph miist gen
vnd die meit ermikleichen
In der nacht die meit ware
in pescheiilicher siissikeit verstricket
vnd da on we gepare
recht sam der siinen glancz ein glas diirckh plicket
da sie ir kindt ersehen kiindt
vormenschlich freiid ir reines hercz pebeget

229



in alte diichlein sie es wiindt

viir esel rindt es in das kriplein leget
die nacht wiirdt liecht recht als der dag
auch geschah nach der lerern sag

die nacht vil wiinderzeichen

3 ein engel pal
den friimen hirtten saget
geporen war messias fron
sie eylten dar da fudnen sie die maget
vnd aiich ir neii geporen kind
in dem kriplein vor essel rind
das giinden sie gloriren /
In siissem hal
siingen die engel werde
lob sey got in der hohe dron
vnd dem menschen sey der frid ye aiif erde
geporen ist der ware crist
der aller welt erlosser ist
des sol wir jiibyliren
Ir cristen lat vns freyen
mit den engelen lat vns frolich singen
die hoch gepiirt aus schreyen
mit geystlicher frolockvng das verpringen
vnd lat vns mit den hirten gen
zw der krippen lat vns das kindlein schawen
mit iniger pedrachtiing schen
sprecht lob der jiinckfraiien aller jiinckfraiien
die vns geporen hat die friicht
die vns pracht aiis der helle siicht
der dv ich heiit hoffiren
1517
(Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 63-65)

Ellis merkt zu alte diichlein (Ellis, Nr. 11: 2, 21) an: ,,by means of this homely detail Hans
Sachs creates what must have been for him a very real portrayal of the situation.“%%
Allerdings wird diese alltagsnahe Beschreibung flankiert von der hier schon an anderer
Stelle angesprochenen Jungfriaulichkeitsmetapher: sam der siinen glancz ein glas diirckh
plicket (2, 18) und dem himmlischen Leuchten, das die Nacht erhellt (2, 23). Die
metaphorische Ausgestaltung dient dazu, das irdische Geschehen im Stall mit der
Ubernatiirlichkeit zu verbinden. Ellis weist beziiglich 1, 18 (wider natiires orden) darauf hin,

dass die Meistersidnger die Geburt Christi als ebenso iibernatiirlich wie seine Empfangnis

ansehen und dies in ihren Liedern betonen.®®* Das resultiert hier nicht in Schweigen oder

%63 Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 251.
664 vgl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 251.
230



iiberbordend metaphorischem Marienlob im Angesicht der Unbegreiflichkeit des
Weihnachtsgeschehens, sondern in der oben schon festgestellten Bemiithung um ,,realistic
detail®, die den {iibernatiirlich wunderbaren Aspekt im und durch seinen Bezug auf die
lebensweltliche Erfahrung vermittelt.?® Die Verse 1, 22 bis 2, 22 halten Identifikations-
momente besonders fiir Frauen bereit, die wissen, was es heil3t, ein Kind neiin monat lang /
in irem leib (1, 23f.) zu tragen, die es mit Grausen nachfiihlen konnen, was es bedeutet zur
Zeit der Niederkunft®®® nicht in gewohnter Umgebung zu sein, schlimmer noch: nicht einmal
ein festes Dach iiber dem Kopf zu haben, sondern nur ein altes vich haiis (2, 12), aber die
ebenfalls schon vormenschlich freiid (2, 20) beim Anblick ihres Kindes empfanden. Es
werden Gefiihle hier angesprochen, die so allgemein-menschlich sind, dass sie jegliche
Alteritdt {iberbriicken. Marias Schwangerschaft wird dabei an allen zwang (1, 24)
imaginiert, den Geburtsvorgang erlebt sie in pescheiilicher siissikeit verstrikket (2, 16).
Jegliche negativen Empfindungen, die im Alltag des Publikums Schwangerschaft und
Geburt begleiten, werden fiir Maria ausgeschlossen. Auch die Sduglingsversorgung und das
Wochenbett (beides moglicherweise erschwert durch den Aufenthalt im Stall) spielen keine
Rolle. Es wird ein Wunschbild konstruiert, das die Gldubigen ganz real nachvollziehen und
in ihrem eigenen Familienleben nachfiihlen konnen. Ein Bild, das die Gottesmutter umso
begnadeter erscheinen lédsst, da ihr vergonnt ist, was jede werdende Mutter sich wiinscht: nur

%7 All dies in erstaunlicher Parallele zum

die Freuden der jungen Mutterschaft zu erleben.
Marienbuch, das wie gezeigt worden ist dasselbe Idealbild junger Mutterschaft konstruiert,
um die Zweinaturenlehre anschaulich zu machen. Das Verb gelidmassiret (1, 22) zeigt bei
Sachs diese Bemithung um Anschaulichkeit. Die ungewdohnliche Verbbildung unterstreicht
den physischen Aspekt der Menschwerdung Christi.®® Die abstrakte Zweinaturenlehre wird
ganz eng an das alltagsweltliche Erleben gekoppelt: Wie sich jedes Kind innerhalb von neun
Monaten im Bauch seiner Mutter vollstindig ausbildet, gestaltet sich auch die gottliche und
menschliche Natur in einer menschlichen Person mit allen Gliedern im Leib Marias aus. Das
theologisch hochkomplexe Dogma wird in vier Versen erstaunlich prdzise umrissen und

gleichzeitig wird ein Schwerpunkt gelegt auf die Korperlichkeit und damit auf die

nachfiihlbare Realitét des heilsgeschichtlichen Geschehens: [V]on dem heiligen geist so rein

665 Zitat: Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 251. Ellis kommentiert damit die Verse 1, 25 und 2, 16.
666 [G)epiirt (2, 2) meint hier den konkreten Geburtsvorgang, vgl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs,
S.251.

57 Damit wird implizit auf die Siinde Evas verwiesen, die den Frauen die Schmerzen bei Monatsblutung und
Geburt einbrachte (vgl. Gen 3). Maria ist von dieser Erbsiinde befreit, ihr gegeniiber erscheinen somit
letztendlich alle Frauen defizitir (s.0.).

%8 Ich habe Jan Mohr fiir seine Hilfe beim Verstehen dieses Verbes zu danken.

231



/ aiigenplicklich got vnd mensch zwii natiire / doch in einer person allein / menschlich
gelidmassiret rein vnd pure (1, 19-22). Die Licht- und Reinheitsmetaphorik (vgl. 1, 22; 2, 18
& 23) unterstreicht die Heiligkeit des Vorgangs. Allein die Leiblichkeit zu betonen, birgt das
Risiko, Maria oder gar Jesus selbst in die Nidhe der Siinde zu riicken, die die Leiblichkeit als
standige Gefahr begleitet. Daher wird das anschauliche gelidmassiret begleitet von rein vnd
pure (1, 22). Den gleichen Zweck erfiillt die geldufige Unversehrtheitsmetapher der ,Sonne,
die durch Glas scheint’, die in die heimelige Beschreibung des Stalls eingebettet ist (2, 18),
und die diesen erfiillende Helle und Wunderzeichen (2, 23-25). Sicherlich hat sich Sachs in
seiner Ausgestaltung von der apokryphen Darstellung der Geburtshohlenszenerie in Ps.-
Mt 13 leiten lassen, modifiziert die Unversehrtheitsmetapher aber.®® Bemerkenswert ist,
dass auch bei Sachs das Licht als von dem leuchtenden Objekt unabhéngig aufgefasst wird
(vgl. auch Gen 1). Maria ist der zentrale Ort, an dem die innerweltliche Realitdt des
Heilsgeschehens sich vollzieht. Jegliche Korperlichkeit, in die sich die Gottlichkeit begibt,
setzt bei ihr an. Daher ist es fiir diesen Text notwendig, in der Darstellung des
Weihnachtsgeschehens an der realen Erfahrung anzukniipfen, um diese dann ins
Ubernatiirliche zu iiberfithren. [V]ormenschlich (2, 20) ist das Kippwort, das diese
Bewegung zeigt: emotional nachvollziehbar, aber in etwas jenseits der menschlichen
Erfahrung weisend. Der Heilige Geist (1, 19) schafft die Verbindung zwischen Trans-
zendenz und Immanenz, Marias Leib ist der Ort dieser Verbindung. In ihr bildet sich der
menschliche Korper, der Gottliches und Menschliches in sich vereint. Dass Maria aktiv in
sich das Heil der Welt ausbildet, wird nicht gesagt. Aber zu diesem Gedanken konnte es nur
ein kleiner Schritt sein. Doch Maria ist hier passiv. Sie leidet nicht, was eventuell unter dem
Aspekt des ,Standhaltens‘ aktive Anklidnge hitte, sondern befindet sich ginzlich in
(jungfraulich unschuldiger) Wonne (1, 25). Stirker noch dringt aber das Identifikations-
angebot die Vorstellung einer aktiven Mit-Erloserin beiseite, denn dieses spiegelt die real
von Minnern und Frauen empfundene Unmoglichkeit der Einflussnahme auf Empfingnis,
Schwangerschaft und Geburt. Maria erlebt all das als Gnade, passiv als Empfangende. Und

nicht anders erleben es alle Eltern v.a. in einer Gesellschaft in der Nachwuchs und

669 ps.-Mt 13.(2): Und als er dies gesagt hatte, befahl er dem Maultier stehen zu bleiben, und hiefs Maria, von
ihm herabzusteigen und in eine Grotte zu gehen, in der immer Dunkelheit herrschte, weil sie ganz und gar kein
Tageslicht in sich hatte. Aber beim Eintritt Mariens begann die ganze Grotte in einem iiber jedes Maf
hinausgehenden Glanze zu erstrahlen, und gleich als ob die Sonne in ihr sei, so begann sie in ihrer Gesamtheit
das blitzende Strahlen des Lichtes zu zeigen, und gleich als ob dort die sechste Stunde des Tages sei, so
erleuchtete das gottliche Licht diese Grotte. Und dieses Licht schwand weder am Tage noch in der Nacht,
wdhrend Maria dort ihren Sohn gebar. (Markschies/Schroter: Antike christliche Apokryphen in deutscher
Ubersetzung, Bd. I, Teilbd. 2, S. 996)
232



Kinderreichtum eine vollkommen andere Bedeutung hatte als heute. Das Lied spricht damit
ein im Kern allgemein menschliches Erleben an. Einerseits wird die Korperlichkeit des
Heilsgeschehens betont und andererseits wird diese dahingehend absichert, in ihr eine aktive
Teilnahme Marias am Heil zu sehen. Dies ist ein literarischer Balanceakt, um Marias
Mutterschaft angemessen darzustellen. So dhnlich sich die weihnachtlichen Meisterlieder
Ellis, Nr. 9 und 11 sowie das Niirnberger Marienbuch in der Darstellung der jungen Mutter
sind, hier unterscheiden sie sich. Das Marienbuch hélt die Balance in der Verschrinkung
von Wissen und Unkenntnis, Irdischem und Himmlischem in Maria. Bei Sachs ist
(humanistisch orientiertes) Verstehen®”’ das Ziel der Bearbeitung und dabei bleibt die
Gefahr einer kirchlich-dogmatisch nicht zu rechtfertigenden Uberhchung der Gottesmutter.
Denn bei aller Gleichheit mit den Menschen {iibersteigt Marias Lob das aller anderen
Jungfrauen und stellt ihre heilige, jungfriauliche Mutterschaft ein nicht nachzuahmendes
Ideal dar. Auch spricht die dritte Strophe in Ellis, Nr. 11 ausdriicklich davon, dass sie vns
pracht aiis der helle siicht (Ellis, Nr. 11: 3, 24).5" Natiirlich weif das Publikum, dass die
Teilnahme Marias an unserer Rettung nur passiv ist. Rein sprachlich ist in 3, 24 aber ein
aktiver Aspekt nicht zu verneinen, ebenso wie er in gelidmassiret und driige im Abgesang
der ersten Strophe anklingt. Die Passivitit Marias wird durch den direkten Bezug auf die
Alltagswelt gestaltet, aber der anrithrende Blick auf die junge Mutter Maria kann solche
Feinheiten leicht iibersehen. Der Gedanke liegt nahe, dass Sachs genau wegen der
schwebenden Doppeldeutigkeit Marias, zwischen ruhig empfangender Mutter und
tatkriaftiger Unterstiitzerin auf dem Weg des Heils, spiter versucht, sein Marienlob
umzumiinzen auf Christus. Denn schon in den Texten von 1514 und 1517 ist spiirbar, dass er
nicht gewillt ist, ihr einen unrechtmiBigen Platz als Mit-Erléserin einzurdumen. Sie ist
unerreicht, aber dennoch nah genug, um ihr zu hoffiren (Ellis, Nr. 11: 3, 25). Hier iiberwiegt
(noch) der Drang, sie gerade wegen der emotionalen Anschaulichkeit ihrer Idealitit zu
verehren und bei ihr das Verstehen der wunderbaren Geschehnisse beginnen zu lassen. Doch
der Balanceakt wird Sachs schon zu riskant. Das Leuchten Marias in ihrer menschlichen
Alltiglichkeit erleuchtet nicht und macht das Geschehen nicht klarer. Im Marienbuch ist
diese Doppelbodigkeit des Marienlobs nicht zu spiiren, wenn es um Maria als Mutter geht,
dieser Text balanciert vielmehr zwischen Immanenz und Transzendenz. Jedoch ist auch

dieser Text im Ganzen ebenfalls durchaus bemiiht, Maria Mensch sein zu lassen und nicht

67 Man beachte das humanistische Signalwort ,Vernunft‘: Menschlich verniinfft / erheb dich heiit in freiide|.]
(Ellis, Nr. 11: 1, 1f.)

! Die grammatikalische Zweideutigkeit erlaubt es natiirlich das die in 3, 24 auf Jesus als die friicht im vorigen
Vers zu beziehen, aber der klare Parallelismus in 3, 23-25 legt klanglich diesen Bezug nicht nahe.

233



zur Miterloserin zu tUberhohen — wenn auch immer mit der Tendenz im Zweifelsfall sie

lieber zu viel als zu wenig zu ehren.

5.2.2 Die Schmerzensmutter

Hans Sachs Meisterlied Ellis, Nr. 8 von 1514, in dem zentral Maria in der Rolle der
Schmerzensmutter®’> gezeigt wird, hebt sich nicht nur thematisch, sondern auch strukturell
von seinen anderen eher narrativ gestalteten Marienliedern ab. Es ist mit seinen sieben
Strophen relativ lang und wird durch Sprecherwechsel und Blickrichtungen gegliedert, die
dem Tonschema mit zwei Stollen zu je sechs Versen und einem Abgesang mit 15 Versen

folgen.

In des Marners langer don 7
lieder die giilde clag vnser liben
frawen H S gedicht

1 O cristenn mensch fleissig betracht

das weinen vnd die clag

so von maria wart verpracht

an dem heilligen kar freitag

da ir kint an dem creiicze hing

was schwerlich in den dot verwiindt
Vnd het solich grosse amacht

nach aller lerer sag

der dot mit seinem leben facht

wan der her da manigen schlag

empfangen het das im entging

sein menschlich krafft myt pleichem miindt
Sein libe miiter stan vor im

sach an die grossen pein

die da ir liebes kint het in der marter sein

aiis miiterlicher gir

dacht sie o herczenlibes kint

ich wolt aiich das ich hing pey dir

aiif hiib sie da ir angesicht

vnd sach in draiirig an

ein diirne kran

het er aiif seinem haiibet stan

das pliiet vber sein antlicz ran

das sie in kaiim erkennen mocht

dar ab sie solich leid gewan

das grosser schwerczen vmefing

2 In den bildenden Kiinsten kennzeichnet die Bezeichnung ,Pietd‘ eine Darstellung Marias als
Schmerzensmutter, auf solche Darstellungen scheinen sich die hier vorzustellenden Texte und Textabschnitte
teilweise zu beziehen. Die Marientexte nutzen jedoch ihre Gestaltungsmoglichkeiten und verbinden das typische
, Vesperbild* mit weiteren szenischen Arrangements. Vgl. zur Pieta Riese: Seemanns Lexikon der Ikonografie,
S. 440f.

234



ir reines hercz die selben stiindt

2 Sie sach hangen ellentikleich
ir herczenlibes kin
on alle schiild gar lesterleich
bedriiebet waren als ein sin
sein leiden was so manigfalt
sein leib was nacket vnde plos

Der edel kiinig aller reich
in aremiit erschin
sein angesicht wart worden pleich
sein menschlich krafft was gar da hin
sein leib wiird gancz dotlich gestalt
dar vber das rot pliiet ab flos

Gar jemerlich verspeiet wart
sein zartes angesicht
die jiiden hetten mit im kein mitleiden nicht
sachen doch wol die not
wie im mit krefften wonet pey
der grimiklich vnd grimer dot
wan er was schwach miid vnde kranck
mit armen aiis gepreit
on pitterkeit
aldo ein scharpffes schwert verschnejit
Maria hercz vor grossem leit
als ir doch vor manigem jar
Her Simeon het weis geseit
ein schwert dein hercz noch mit gebalt
diirch dringen wirt vor jamer gros

3 Das da genczlich erfiillet war
wie sant Anshelmus spricht
zw schmacheit im der jiiden schar
zwen schacher hetten aiif gericht
dar zwischen mit schweigendenn miind
hing cristus als ein lemelein
Vnd weinet an dem creiicze clar
als vns die schrifft vergicht
wan er verlassen was so gar
kein hilffe het von nymant nicht
was doch pis in den dot verwiind
on alle schiild led er dy pein
Aiich het der her besiinder leit
da er sach an den schmercz
dar mit vmbgeben wart das miieterliche hercz
die im kein hilff mocht diin
vnd doch geren gestorben wer
Vir iren ein gepornen siin
den sie an siind erczogen het
al hie aiif disser ert

235



der hing versert

vor den falschen jiiden vawert
vnd het sein reines pliiet verrert
die driben aus im iren spot

dar ab der miiter laid sich mert
vnd da ellentiklichen stiind

vnd wartet aiif das ende sein

4 On allen drost so gar ellent
sein miitter er an sach
ir mit leiden er wol erkent
mit senffter stim er zw ir sprach
beib schaw das ist der siine dein
Johan nym deiner miitter war
Als ob er sprech mein lecztes ent
das ist mir also nach
dar vmb Johannes in dein hent
mein libe miitter dw enpfach
ich mag ir nymer vor gesein
ich miis mich von ir scheiden zwar
Wan es doch alles ist verpracht
aiif dissem erterich
o lieber siin wiltw dan hy verlassen mich
nim mich aiich mit dir hin
wan ich dy betriebtest miitter
aiif disser ganczen erden pin
Johannes gab ir seinen drost
sprach meit genaden vol
weistw doch wol
das er hie schmelich sterben sol
da mit losset er vnferhol
menschlich geschlecht aiis dodes val
misten siinst ewig kiimer dol
am dritten dag aiis aller pein
wirt er der sten mit freiiden clar

5 O mensch gedenck der grossen not
da die miitter an sach
wie irem kint der grime dot
sein minikliches hercz zw prach
er schrey vatter mit laiitter stim
mein geist befilch ich in dein hent
Zw hant ein plinder jiide drot
in ein die seiten stach
dar aiis flos wasser pliit so rot
gar miltiklich ein schoner pach
wie wol im vor der dot mit grim
sein zartte aiigen het verbent
Da pey die miitter mercket wie
ir kint verschiden was

236



dar von ein scharpffes schwert ir hercz vnd sel diirch mas
vand sach in on mit fleis

wie er mit armen aiis gespan

en hing da in cleglicher weis

aiif die priist er geneiget het

das dote haiibet sein

solt da nit pein

haben die werde miiter rein

seit die siin ver lor iren schein
vnd aiich diirch grosses mitleiden
zerspilten sich die hertten stein
vand in dem tempel atich vernim
der vmehang sich gar zw drent

6 Dar nach mon zw der vesper zeit
in ab dem creiicze nam
zZw seiner mutter mon in leit
aiif die erd pey des creiiczes stam
die manigen zeher vergos
vand sach in permiklichen an
Vnd kiisset ym mit pitterkeit
sein antlicz wiinesam
vnd aiich manige wiinden weit
da von ir grosser schmerczen kam
vor leit ir hent zw sam da schloss
die himelsiche kiingin fran
Sie sprach wie gros gewessen sint
der schmercz mein libes kint
wie jemerlich dein hent vnd fiies diirch graben sint
vnd aiich dein antlicz clar
zerstossen vnd zerschlagen ist
vand aiich dein seit diirch stochen gar wie pistw hy an allen drost
verschiden so schmelich
kein drost han ich
mer hy auf dissem erterich
seit dw hast gar verlassen mich
ich wolt das ich verschiden wer
mein herczenlibes kint viir dich
so het ein ent mein ellent gros
das ich aiif disser erden han

7 Versigen ist in disser frist
aller weisheit ein priin
0 wie gar niin versigen ist
dein miind mein herczen lieber siin
wie hastw hy dein reines pliit
vergossen so mit grosser not

Mein lieber Herre Jesw crist
seit dw in reicher wiin
ein kiinig aller engel pist

237



wie pistw dan so ellent niin
wie leistw hy in aremiit
vnd pist so pitterlichen dot

Man nom alda van ir do hin
ir libes kint Jesus
Joseph von Aramathia Nicodemus
driigen in zw dem grab
die ellent miitter volget nach
grosser schmerczen sie vmegab
desselbigen ich dich ermon
kiingin der jerarchey
o matter dey
mach mich von allen siinden frey
wan meines lebes nymer sey
so kiim zw meinem leczten ent
dw vnd Johannes stet mir pey
vnd halt mein sel in eiier hiit
pit fiir sie den ewigen got 1514
(Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 51-55)

Anhand der ersten Strophe sei die Gliederung durch Tonschema und Sprecherwechsel
beispielhaft aufgezeigt: Der erste Stollen (Ellis, Nr. 8: 1, 1-6) ist eine Aufforderung an die
Christen, Maria zu betrachten als die, deren kint an dem creiicze hing (1, 5). Der zweite
Stollen wendet sich daraufhin der Beschreibung Christi zu (1, 7-12), bevor im Abgesang
beide gezeigt werden: Maria als Trauernde vor ihrem gekreuzigten Sohn (1, 13-27). Ihre

Gedanken werden wiedergegeben (1, 17f.) und dann sein und ihr (Gefiihls-)Zustand
geschildert (1, 20-27).

Das Niirnberger Marienbuch nutzt ebenfalls Redebeitrige von Mutter und Sohn zur
Gliederung in seiner Darstellung der Schmerzensmutter (vgl. 45.24-65.25). Insbesondere der
langere Abschnitt 49.22-54.21, der innerhalb der Predigt zum Karsamstag iiber Marias Leid
(45.24-54.21) neu ansetzt, gliedert sich durch vergleichbare Sprecherwechsel. Sieben Rufe
Jesu leiten die Predigt ein (49.22-52.3), es folgt eine Rede Marias in erster Person als
Schmerzensmutter (52.3-26), worauthin der Prediger als Beter Maria in der zweiten Person
anspricht und seine Bitten an sie richtet (52.27-34 & 53.3-37), hier eingeschoben ist eine
Kennzeichnung Marias als Mairtyrerin nach Bernhard von Clairvaux (52.34-53.3).
Bedeutsam ist die Aussage, dass Maria es ist, die ihren Sohn Gott opfert (53.17): Sie
empfiangt ihn von Gott und opfert ihn dann dem Herrn (vgl. 63.21-26 & 64.21). Der,
wahrscheinlich durch die Aufnahme Bernhards, in seiner lebhaften Metaphorik mystisch
anmutende Schluss (53.38-54.21) bietet die Schau der Wunden Christi in deren Hohlen die

Erlosten ihren Platz finden, eine Umarmung von Jesus und Maria und den Wunsch des
238



Beters zwischen ihnen gefangen zu sein: Ist nv das, das dv deinen sun vmb vangen hast vnd
er dich, so beleibe ich geuangen zwischen euch zwayen ewickleichen, das mein sel do aus
gee von meinem leichnam vnd ein ge in die holer der wunden meins herren Ihesu (54.14-16).
Sprecherwechsel und direkte Ansprachen der Gottesmutter scheinen sich als Struktur
anzubieten, um die innige Ndhe zwischen Jesus und Maria hervorzuheben. Wie auch schon
im Abschnitt zur jungen Mutter Maria angesprochen, zeigt sich Maria in direkter
Kommunikation mit Gott bzw. dem gottlichen Christus. Dies und dass Maria es ist, die ihren
Sohn opfert, ihre miitterlichen Gefiihle also iiberwindet, um das Erlosungswerk einzuleiten,
findet sich im Niirnberger Marienbuch erneut in einem kurzen Abschnitt zu Maria nach Jesu
Tod und Auferstethung 63.20-65.25. Dieser Abschnitt vertieft v.a. diese zwei dem
Niirnberger Marienbuch anscheinend sehr wichtigen Aussagen: Maria ist es, die ihren Sohn
Gott opfert (63.21-26 und 64.20-26), und Maria hilt direkte Zwiesprache mit Gott (64.5-20,
vgl. dazu 76.8: Maria bekommt von Jesus einen handgeschriebenen Brief), sie ist es zu der
Jesus nach seiner Auferstehung hineilt (65.7-12). Maria wird zum zentralen Punkt der
Heilsgeschichte, in ihr und durch sie entscheidet sich das Schicksal Jesu und der
Menschheit, das erfahrt sie vor dem Grab ihres Sohnes durch den Heiligen Geist, der direkt
in sie hineinspricht:
Do sprach das vetterlich geminnet hercz mit dem ein sprechen des heiligen gaistes in
das getrewe hercz vnd gemiite: >O du freude vnd frawe vnd miiter meine vnd meins
kindes, du wolst nit derwinden, du groser kreftiger gelaub. Dein vnverstortew
zuversihte, dein fewerrinew dimiitige zuversiht vnd dein dimvtige minne die hat
gelanget vnd geraichet in die hoh meines gewaltes vnd hat gegrundet die tief meiner
vndergruntlichen gothait vnd hat geniimen den sun von meinem gotlichen gliist vnd hat
in denpfangen vn dem heiligen gaist mit dem wort des engels vnd in auch getragen vnd
geporen magt wesen. Vnd hast in derzogen xxxiii jar nach allen meinen willen vnd
hast in nv geopfert an das heilig krevicz fiir alle menschen vnd in das grab geleget. Nu

gehab dich wol, freud vnd frawe aller seligen gaist, ich wil dir in werlichen frolichen
wider geben in aller seiner herrenlichkait.< (64.12-24)

Eine solche Ausgestaltung der Rolle der Schmerzensmutter findet sich bei Sachs nicht, in
Ellis, Nr. 8 ist sie nur Gemarterte, die dem Sterben ihres Sohnes hilflos gegeniibersteht.
Durch die dialogische Struktur zeigt das Meisterlied jedoch dieselbe Innigkeit zwischen
Mutter und Sohn. Eine solche direkte Nihe zum Goéttlichen macht Maria innerweltlich zu
einer Anlaufstelle fiir die fromme Furcht um das eigene Seelenheil. Thr nahe zu sein,
verheillt dann indirekt Heilsnihe. Und so nutzt auch die Bernhard von Clairvaux

zugeschriebene Predigt®” (54.22-63.19) iiber Marias Klage wihrend der Kreuzigung die

57 Es wird eigentlich ein Pseudo-Bernhardtraktat zitiert, vgl. Jung: Das Niirnberger Marienbuch, S. 16*.

239



durch die Wiedergabe von Gesprichen geschaffene Intimitit fiir seine Inszenierung Marias
als Vorbild fiir ein Leben in Gottes Nihe. In vielféltiger Form wird von Marias Leben und
insbesondere von ihrer Teilhabe am Leiden Jesu berichtet. Die relativ lange Predigt scheint
darauf zu zielen, Frauen fiir das klosterliche Leben zu gewinnen (vgl. 54.29-34), auch die
Maria in den Mund gelegte Aussage: O sun, du pist mein vater vad mein muter vad pruder
vnd swester vnd mein gemahel, dv bist mir alle dinch gewesen (58.1f.), kann als einen
Appell an die Klosterschwestern gelesen werden, der ,Idealnonne® Maria (vgl. 14.1-15.10)
nachzueifern.’”* Die dialogische Struktur kommt diesem identifikatorischen Ansatz
entgegen. Der Prediger, der sich auch als Beter vor Maria inszeniert, fordert und beginnt ein
Zwiegesprich mit ihr (56.11f.), dieses verwandelt er ab 58.9 in einen Dialog zwischen Maria
und Jesus, bevor er wieder einen mit Evangelienzitaten gespickten Narrationsteil einfiigt
(58.35-60.27). Nach einer Ansprache Marias an den toten Jesus (60.27-61.8) werden
nochmal die intensive Trauer und Marias groer Schmerz dargestellt, bevor die Predigt mit
einem Gebet Marias und einem Gebet des Predigers schlie3t. Besonders wirkungsvoll sind
die drastischen Blut- und Trinenflussmetaphern, die Maria als Ubergossene vom Blut
Christi (60.5-7) und als selbst ZerflieBende (61.10) zeigen. Im Verbund mit der Bitte: das
mir das zu fliezze von meinem got vnd herren (56.2) wird der mystische Einschlag des
Textes deutlich. Die Rolle der Schmerzensmutter ist hier zentral mit Fluss- und
FlieBenmetaphern umrissen, die Marias Gnadenfiille anklingen lassen, aber mit der
Blickrichtung auf die miitterlichen Qualen, die ihr ihre Rolle einbringen. Das Blut Christi
und die daraus Maria und allen Menschen zuflieBende Gnade zeigt sich metaphorisch in
Marias Tridnen von einer intensiv-schmerzhaften Seite. Als Schmerzensmutter Maria ist sie
Teil der Passion noch vor der Osterfreude. Die Metaphorik zielt auf die Horenden, die sich

als Einzelpersonen im Angesicht des christlichen Mysteriums imaginieren sollen.

Vergleichbar mit dieser an die Mystik gemahnenden und sehr personlichen Gestaltung
des Gebets ist, dass in Ellis, Nr. 8 ebenfalls kollektive Gebetspassagen oder -aufrufe (wie sie
sich in den Liedern Ellis, Nr. 9-12 finden) ersetzt werden durch die Aufforderung an die
Christen, das in diesem Lied beschriebene Geschehen zu betrachten (Ellis, Nr. 8: 1, 1-3).
Insbesondere Maria und die Situation Marias soll bedacht werden (5, 1-4). Der Aufbau
erleichtert dies, denn er dhnelt einer Kamerafahrt von einem Protagonisten zum néchsten
und versucht, jeden Aspekt einzubeziehen. Die Schilderung gestaltet sich wie ein Tableau

und erinnert an bildnerische Darstellungen von Johannes und Maria unter dem Kreuz (4, 1-

™ Diese Aussage ist auch ein schones Beispiel fiir die Verwendung von Familienmetaphorik.

240



27 vgl. Joh. 19,25-27) oder der Pieta (6, 1-6) und erleichtert dem Publikum den Nachvollzug
der Heilsgeschichte. Eine dhnliche Bemithung um visuelle Anschaulichkeit findet sich im
Passional von Hans Folz, in dem ebenfalls die compassio mariae im Mittelpunkt steht. Das
Lied legt den Schwerpunkt auf die Narration und gestaltet eine Szene aus, in der Maria ihren
Sohn Jesu am Kreuz hidngen sieht, ohne direkten Bezug auf eine bestimmte Bibelstelle zu

nehmen.

In meister hans volczen passional 7 lied

O cristenn mensch, betracht

Das inprunstig beweynenn

Maria der vill reynen,

Do sie ir kinth

Hoch an dem creucz sach hangenn

Unnd solich grof3 onmacht
Sich an ym thet erscheinen
Unnd aller trost het keinenn.
O mensch, besint

Das muterlich verlangenn

Des junckfrauliches herczenn ir,
Wie sie mit flammender begir
Gedacht: ,,ach das ich hing pey dir.
So wer mir woll.

O sun, wie sol

Ich ansehenn den schmerczenn
Deines betrubtenn herczenn? “

Wo pleip do, meit, dein scherczenn
Des trostes vol,

Als do er nof3 dein spunne?

Sag wes du hie begunne,

do er vol alles kumers dol

Was an dem creucz umbfangenn.
(Schmidt: Renaissance, Humanismus, Reformation, S. 186)675

Maria wird als Vorbild im Mitleiden mit Jesu dargestellt und durch den Fokus auf sie, bietet
sich die Moglichkeit aus Marias Perspektive die Heilsgeschichte emotional mitzuerleben.
Dies ist ein Hauptanliegen der Compassio-Literatur, die Maria ins Zentrum stellt. Die
Heilsgeschichte soll durch die Augen Marias gezeigt werden und damit den Gldubigen niher
gebracht bzw. abstrakte Theologie und biblische Narration sollen erlebbar werden. Die so
heraufbeschworene Intensitdt des Affekts riickt allerdings hdufig mehr die Figur Marias in

den Fokus der frommen Betrachtung und lenkt von Jesus als eigentlicher Zentralfigur des

57 Vgl. auch: Bremer: Literatur der Frithen Neuzeit, S. 72f.
241



Glaubens ab, was Luther auch dazu veranlasst, die Compassio-Literatur insgesamt kritisch
zu sehen. Eine direkte Ansprache Marias ist im Lied scheinbar leichter moglich, als den
leidenden Christus direkt zu adressieren, da dieser neben seiner Opferrolle auch in der Rolle
des Weltenrichters erscheint. Maria als Leidende bietet Identifikationspotenzial und zeigt
sich in ihrem Schmerz nahe bei den Gldubigen. Folz fordert in seinem Lied auf, Maria zu
imaginieren (V. 9-13), und legt ihr Worte in den Mund, die ihren Wunsch duflern, mit
Christus am Kreuz zu hédngen (V. 13-17). Formulierungen wie in V. 12 lassen mystische

Sprachkonventionen anklingen.

Der sonst hdufig die Gottesmutter iiberhdufende Titelreichtum tritt auch in Ellis, Nr. 8
zugunsten einer detaillierten Beschreibung der Schmerzen und Qualen von Mutter und Sohn
zuriick. Gerade eine solche vordergriindig rein deskriptive Textgestaltung ist durch und
durch metaphorisch zu verstehen. Die biblische Metapher des Schmerzensschwerts, das
Marias Brust (Ellis, Nr. 8: 2, 23 & 26 vgl. Lk 2,35) durchbohrt, leitet die Darstellung, in der
Jesu gemarterter Leib mit Marias innerlichem Schmerz korrespondiert (1, 14f.; 1, 23-27; 2,
9-12; 2, 18-27; 5, 13-21; 6, 13-21 u.a.). Das Geschehen soll mit der wechselseitigen
Betonung von Tridnen und Leid nachfiihlbar gemacht werden. Schwerpunkt ist die
,Schmerzensmutter Maria‘, wie es in Ellis, Nr. 9 und 11%7¢ die ,junge Mutter Maria‘ war.
Beiden Rollen gemein ist die Nahbarkeit, die Maria den Gldubigen bietet. In der Metaphorik
der ,jungen Mutter‘ kann sich eine Korperlichkeit zeigen, die das Heilswerk begreifbar, dar-
und vorstellbar macht. Als Schmerzensmutter ist sie ein Zielpunkt fiir die compassio, wobei
(wie zuvor die Mutterfreuden) ihre miitterliche Trauer um den Verlust des Sohnes ins
Unermessliche gesteigert wird (betrieptest miitter Ellis, Nr. 8: 4, 17). Der verstdndliche
Waunsch, die Leiden dem Kind abzunehmen, wird bei Maria zum Wunsch, sie zu teilen und
ebenfalls am Kreuz das Martyrium zu erleiden (1, 18). Damit wird der Todeswunsch aus
Verzweiflung iiber den Tod eines geliebten Menschen in seiner Intensitdt noch gesteigert
und zum vorbildlichen Christentum stilisiert, das bereit ist, mit Christus zu sterben. Von der
Anrede ihres Sohnes Jesus schwenkt sie um zur Ansprache ihres Herrn Jesus Christus (7, 7).
Sie vermag es damit trotz der Tiefe ihres Schmerzes, dem Hinweis des Johannes zu folgen,
der iiber die derzeitige Trauer hinausweist auf die Notwendigkeit des Todes Jesu und seine
kommende Auferstehung (4, 19-27). Sie bleibt jedoch die, die weiterhin auch den Schrecken
des Geschehens sieht: der Engelfiirst, der elend und arm den bitteren Tod erleidet (7, 10-13),

wihrend Johannes ganz der Auferstehungshoffnung zugewendet bleibt (4, 23-25). Das

676 Texte: Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 56-59 & 63-65.
242



betende ,Ich* bittet Maria, ihm gemeinsam mit Johannes in der Sterbestunde beizustehen (7,
25). Maria bietet Ndhe und vermittelt die miitterliche Hinwendung und Johannes die
Osterhoffnung den Gldubigen, die mit Blick auf den eigenen Tod sich das Bild von Jesu
Sterben vergegenwirtigen. Aber wie Maria als junge Mutter an Reinheit und
Vollkommenheit alles menschliche Mal iibersteigt und damit wieder etwas ihrer
miitterlichen Nahbarkeit verliert, wird sie auch hier durch die Schmerzensmetaphorik weit
tiber das Normalmenschliche abgeriickt und damit strenggenommen wieder unerreichbar fiir

jegliche compassio.

Wie in Ellis, Nr. 8 die Metapher des ,Schmerzensschwert‘ die Darstellung von Marias
Schmerzen in ihrer Wiederkehr steigert, so setzt das Niirnberger Marienbuch immer wieder
neu an, um Marias Leid darzustellen. Dies ist grosz als das mer (46.10), was den Leitspruch
bietet fiir die Ausmalung ihrer Schmerzen und Qualen im Angesicht des Todes ihres Sohnes.
Die Predigt findet verschiedene Metaphern, um dieses Leid darzustellen. 46.20-30 ist von
Farbmetaphorik bestimmt, die wiederholt zum Leitspruch Dein lait ist grosz als das mer
(46.91.) hinfiihrt. Ein anderer Ansatz ist Jesu Korper, der frither strahlend und voll Freude
war und jetzt schmerzverzerrt und voll Leid durch Marias Augen betrachtet wird (46.34-
47.19). Thr Schmerz wird noch verstirkt dadurch, dass sie nicht einmal durch die
Liebkosung seines sterbenden Leibes Trost erhalten kann, weil er zu hoch hingt und damit

unerreichbar ist.®”’

Die Gegeniiberstellung von fritherer Freude und jetzigem Leid bildet das
durchgingige Schema dieser Predigt und wird weitergefiihrt in 48.4-24 mit einer Reflexion
iiber die gottlichen Zusagen aus dem Lukasevangelium und der Realitidt unter dem Kreuz.
Das Marienbuch scheint dem Hadern mit Gott einen Platz einzurdumen. Die
Hammerschldge an den Nigeln Christi korrelieren mit den Schmerzen Marias und das
Schmerzensschwert durchbohrt ihr Herz, doch sie bleibt bei ihm. In der Gottverlassenheit
Jesu am Kreuz ist Maria ihm Vater und Mutter (48.26-49.21). Was als ein Angebot an die
Rezipienten gesehen werden kann, ihr Hadern mit Gott auf Maria zu projizieren und mit ihr
dem Leid standzuhalten. Uber das bisher Festgestellte hinaus, kann an den vorgelegten
Textbeispielen anhand der Schmerzensmutter Maria dokumentiert werden, wie wenig

bedeutsam die Unterscheidung zwischen geistlicher und weltlicher Literatur im 15. und

16. Jahrhundert ist, wenn es sich um Literatur in der Volksprache handelt. Der

Themenkreis der Marienandacht [wird] mit dem der Passion [verbunden]. Der
Sprecher lenkt die Aufmerksamkeit des Rezipienten auf Marias Gefiihle, da sie ihren

%77 Es lige nahe, diese Stelle auf die Unerreichbarkeit einer imitatio christi zu deuten.

243



Sohn am Kreuz hingen sieht. Indem [...] in wortlicher Rede die Gedanken Marias
formuliert werden, gewinnt das Lied [...] ein hohes Mal} an Eindriicklichkeit, so dass
es sich nicht nur zum Gesang, sondern auch zur Meditation eignet. Folz* Lied ist ein
Beispiel dafiir, dass die Trennung zwischen weltlicher und geistlicher Lyrik nur
bedingt trigt. Auf formaler Ebene liegt ein Beispiel fiir ein reizvolles Meisterlied vor.
Auf inhaltlicher Ebene ist nach modernen Kriterien die Grenze zum geistlichen Lied
iiberschritten. (Bremer: Literatur der Frithen Neuzeit, S. 73)

Was Bremer fiir das oben erwihnte Passionslied von Folz feststellt, konnte ebenso gut iiber
Sachs’ Gestaltung der Schmerzensmutter oder die des Niirnberger Marienbuch gesagt
werden, obwohl oder gerade weil im letzteren sogar dezidierte Predigten vorliegen. Die
metaphorische Ausgestaltung Marias zeigt sich recht unabhingig von der literarischen Form.
Die Texte verfolgen zwar ihre je spezifischen Ziele, jedoch zeigen sich insbesondere solche
lebhaften Schilderungen von Passagen der Heilsgeschichte, wie Marias Qualen unter dem
Kreuz, auch als reizvolle Lektiire bzw. als Literatur, die sich nicht von ihren religisen
Inhalten vereinnahmen ldsst. Wenn diese Arbeit viel um unterschiedliche
Darstellungsnuancen der theologischen Bedeutung Marias kreist, sollte nie vergessen

werden, dass die vorliegenden Texte als Literatur auch einfach Lesefreude bieten.

Die Lesefreude fiir ein heutiges Publikum wird bei der Betrachtung der
Schmerzensmutter Maria dadurch getriibt, dass weder das Niirnberger Marienbuch noch
Hans Sachs ohne ,Juden‘ als Verursacher der Qualen Christi auskommen. Wenn man dies
noch abtun konnte mit dem Verweis auf die biblische Uberlieferung, die das jiidische Volk
Jerusalems als Henker Christi darstellt, so kann doch wieder nicht bagatellisiert werden,
dass in den hier besprochenen Texten das vielgestaltige Leid Marias von jiidischen
Schindern ausgeht. Die oben besprochene Predigt des Marienbuchs gibt sich nicht zufrieden
mit dem qualvollen Anblick des gekreuzigten Sohnes und imaginiert weitere Demiitigungen
und Qualen fiir Maria, die durch Juden herbeigefiihrt werden (47.24-48.3), und auch Sachs
betont immer wieder, dass es die ,Juden‘ sind, die Maria diese Qualen antun. Wenn man
bedenkt, dass das Niirnberger Marienbuch Maria als die Opfernde sieht und sie so zur
Erloserin macht, wihrend Sachs zwar nicht so weit geht, aber auch Johannes auf die
Notwendigkeit der Opferung Christi aufmerksam machen ldsst, nimmt sich diese krasse
Schuldzuweisung beinahe unlogisch aus. Sie entlarvt sich als aus antisemitischer Abneigung
und platter Frontenbildung zwischen Bevolkerungsgruppen geboren. Hinzu kommt, dass es
die Koexistenz dieser Bevolkerungsgruppen zur Zeit der biblischen Heilsgeschehnisse in

dieser Form nicht gab.

244



5.2.3 Die Miterloserin

Die Rolle der Miterloserin gebiihrt Maria letztlich nicht. Die in diesem Abschnitt
darzustellende Rolle Mariens darf sie also nicht verkdrpern und doch wird sie ihr immer
wieder zugesprochen. Sie kann zwar nicht selbst erlosen, aber dabei mithelfen. Ich versuche
diese Nuancen, die literarisch bespielt werden, durch die Schreibweise zu kennzeichnen:
,Miterloserin® iibersteigt Marias Kompetenzbereich, denn alles Heilshandeln geschieht
durch Gott allein. ,Mit-Erl6serin‘ ist sie dennoch in der Hoffnung der Gldubigen, die zu ihr
vor dem Zorn Gottes Zuflucht suchen und auf ihre Mithilfe hoffen. Sie vermittelt deren
Gebete und ebnet den Weg zur Erlosung. Alleiniger Erloser der Menschheit ist Christus,
aber durch ihre zentrale Rolle als dessen Mutter klingt eine solche Rolle auch fiir Maria
immer wieder an. Wie in den vorigen Abschnitten gesehen, kann ihre Mutterrolle dazu
genutzt werden, aus ihr den Startpunkt der Heilsgeschichte zu machen. Durch die
metaphorisch wirksame N#he von Mutter und Sohn wird es moglich, eine direkte
Einflussnahme von ihr auf Christus darzustellen, und sie wird so zum Schutzschild der
Glaubigen (vgl. Wa 1II, Nr. 1408: 2, 28). Die bildkiinstlerischen Darstellungen der
,Schutzmantelmadonna‘ stellen ebenfalls diese schiitzende Rolle Marias heraus. Maria als
Ursprung der Heilsgeschichte, Maria als Schiitzende und Fiirsprecherin der siindigen
Menschheit sind Marienbilder, in denen sie die Rolle einer Mit-Erloserin (neben anderen)
innehaben kann. Je nachdem wie glithend die marianische Leidenschaft eines Textes ist,
wird aber versucht, diese Rolle nicht zu stark werden zu lassen. Die Marienliteratur benotigt
Ausgleichsbewegungen, um das Lob der Gottesmutter, das jegliches Lob iibersteigen muss,
nicht in unangemessene Hohen wachsen zu lassen. Maria hilft nach der glaubigen Ansicht
bei der Erlosung der Menschheit, aber wenn sie als Mit-Erloserin bezeichnet werden kann,
dann nur in klarer Abgrenzung vom gottlichen Erloser. Anhand des geistlichen Liedes Wa
II, Nr. 1408°7® von Hans Sachs lisst sich in konzentrierter Form zeigen, wie die Rolle der
Mit-Erloserin Maria gleichzeitig Hoffnung verspricht und dennoch ein dogmatisches
Unbehagen verursacht, das sich literarisch anhand der Metaphernwahl erkennen lidsst. Das
Lied ist eine Anrufung der Gottesmutter durch den Siinder oder die Siinderin in Todesnot.

Wobei der Betrachtung der aussichtslosen Lage des siindigen Menschen viel Raum

%% Die Abkiirzung Wa II bezieht sich auf den zweiten Band von Wackernagels Kirchenliedsammlung im
Nachdruck von 1990. Die Abkiirzung ,Wa“ ist gebrduchlich, aber leider leicht zu verwechseln mit der sehr weit
verbreiteten Abkiirzung WA fiir die Weimarer Lutherausgabe. Daneben kiirze ich mit WKL die originale
Wackernagelausgabe ab.

245



gewidmet wird. Als Hoffnung des siindigen Menschen, der im Zentrum steht, tritt Maria auf

als Mit-Erloserin.

1 Ach we mir armen sunder we,
wie ste

ich so yn jemerlicher not!

mit schmerczen ich vmbfangen pin,
hin

ist hercz, miit vad freudfrecher sin,
ich sy vor mir den grimen dot,

dar zw die vngewissen zeit,

die scheit

mich von der welt,

geit meinem leib der erden.

So ich schaw hinter mich geschwint,
so fint

ich hinter mir das streng gericht,
da alle parmung wird verspert,
hert

richt got den siinder mit dem schwert,
da hilffet auch kein fiirpit nicht,

er stost in ein das ewig wort

vnd dort

in zw geselt

dem Deuffel ewigcleichen.

O, schaw ich zw der lincken hant, merck eben,
da vind ich armer mein siindiges leben,
dar von ich gar miis schwere rechnung geben,
van hochfart, geitikeite,
neite,
von zoren, drunckenheite
mit vnkeusch des geleichen,
von posheit vand von schande,
da mit ich det unere
meinem scheplffer so here.
schwere mere
merck ich von mir nit vere,
wa ich armer mich kere,
zw meiner rechten hande.
nit drostes mag mir werden,
wan dar pey ich kein wercke
mercke,
das mich in hoffnung stercke,
kein giit das volget mir nicht nach.

2 Heb ich dan die augen mein,
mit pein

sich ich verspert der himel dar,
da in doch ist ewige wun

246



vun
anplickvng der gotlichen sun,

von frolockvng der engel schar,
dar zw ich auch erschaffen pin,

ist hin,

des leid ich not,

vor angst mocht ich verczagen.
Och schaw ich vnder mich gen dal
in qual,

so find ich offen sten die hel,

dar in weis ich gros be vnd ach,
rach,

drubsal, angst, clag vnd vngemach,
dar ein sol auch mein arme sel,
dar von mich cristus het gedrost
erlost

mit seinem dot,

ist nun an mir verloren.

Doch sie ich ob mir geleczen von veren
den hellen himelischen meres steren,
zw dem so vil ich armer siinder keren,
das ist maria milde
pilde:
secz deiner parmung schilde
vir deines kindes zoren,
zw dir stet al mein hoffen,
cle himelischer gartte,
heil der petripten harte,
zarte arte,
des dodes ich icz wartte,
we meiner hinefartte,
dy hel die stet mir offen:
dir junckfraw dw ich clagen,
las mir genad herflisse,
sisse,
das ich mein sunt hy pisse,
weil ich noch auf der erden leb.

3 O siinder, pey mir dein gedenck
nit wenck,

schaw wy dw stest in einem stant
von wegen cleiner freuden hie,

die

doch alle ist zwgencklich ye

vnd gilt dir gar ein draurigs pfant,
dw verleusest das ewig heil,

zw deil

wirt dir der val

in ewiklichen schwerczen.

Das merck, siinder, was ich dir sag,

247



palt schlag

dein hercz gancz mit reuichem muiit,
von allen siinden dich behent

went,

spar sie nit n dein lecztes ent,

wan spatte rew diit selten giit,

auch ist die zeit gar vngewis,

auf dis-

em jamerdal

misen wir alle sterben.

Las dich dein siint von ganczem herczen reye,
mit inikeit zw got dem heren schreye,
so wil er dir genediklich verzeihe,
der vir vns auf ert kame,
name
den dot an creuczes stame.
wolt dich zweiffel verderben,
nym zw virsprecherine
Mariam die junckfrawe,
gilff, schrey zw ir in drawe,
pawe, schawe,
sie ist der parmung aue,
dar zw der genad dawe,
sie kan dir huld gewine,
holt hat sie dich von herczen,
wer sich von siint dut kere,
here
dw kiinigin der ere,
hilff vns zw dir, so werd wir fro.
(Wackernagel: Das deutsche Kirchenlied von der idltesten Zeit bis zu Anfang des
XVII. Jahrhunderts, Bd. 2, S. 1139f))

Die Erloserrolle ist eigentlich Christus dogmatisch-theologisch vorbehalten. Und Sachs ist
bemiiht, den Eindruck von einer aktiven Teilhabe Marias am Seelenheil der Menschen
auszubalancieren. Sie gebar den Christus, aber durch gnadenhaftes Geschehen an ihr, nicht
aus eigener Kraft und Heiligkeit heraus. Damit gebiihrt ihr dennoch iibergrofes Lob, doch
keine dem Gottlichen vorbehaltene Verehrung. Als Bezeichnung dieser Ausgleichs-
bewegungen, die zum Schillern und Changieren im Marienlob beitragen, mdochte ich
,Gratwanderung der Angemessenheit® vorschlagen. Im Lied sieht sich der siindige Mensch
umzingelt. Er ist mit schmerczen [...] umbfangen (Wa II, Nr. 1408: 1, 4), sieht vor sich den
grimen dot (1, 7), hinter sich das streng gericht (1, 14). Linker Hand erblickt er sein eigenes
siindiges leben (1, 24), das rechter Hand mit keinem guten Werk (1, 38) aufgewogen werden
kann. Uber sich sieht er den Himmel versperrt (2, 1-3) und unter sich die Holle offen sten (2,

14). Gott ist gédnzlich Richter mit dem Schwert (1, 17) vor dem hilffet auch kein fiirpit nicht

248



(1, 18), denn das Schwert ist das ewig wort (1, 19), dem nichts entgegen gebracht werden
kann und das den Siinder verurteilt. Auch Christus verkorpert nur Zorn (2, 29), sodass alle
siindigen Menschen in Anbetracht der Unausweichlichkeit verzweifeln miissten, kdme nicht
von veren (2, 23) das helle Licht des Meersterns Maria (2, 24). Von der Metapher maris
stella aus entwickelt das Lied seine Metaphorik mit Licht-, Wasser- und Raum- bzw.
Landschaftsmetaphern. Maria ist der Klee des himmlischen Gartens (2, 31), sie lidsst Gnade
heranflieBen (2, 38), sie ist die Aue der Erbarmung und der Tau der Gnade (3, 34f.).679 Sie
durchbricht mit ihrem Leuchten die Bedridngnis der Menschheit und macht als Fiirsprecherin
Gottes Gnade zugiénglich (3, 36). Marias theologische Stellung wird literarisch genutzt.
Denn wiire sie in irgendeiner Weise vierter Teil der gottlichen Trinitit oder tatsdchlich eine
christusgleiche Erloserfigur, konnte sie nicht das eschatologische Schauspiel so zu Gunsten
der Menschen durchbrechen. In seinen narrativ gestalteten Meisterliedern (Ellis, Nr. 8-12)
zeigt sich Sachs’ Vorliebe, die Nahbarkeit Marias zu inszenieren, diese findet sich auch in
diesem Anrufungslied, aber vor dem Hintergrund des Gottesgerichts. Maria ist v.a. als
Fiirsprecherin (Wa II, Nr. 1408: 3, 30) und beschirmend (2, 28) in Szene gesetzt.680 Sie hat
keinerlei strenge oder strafende Ziige, sondern ist giitig, mild und strahlend. Das kann sie
nur sein, weil sie nicht, wie Gott und Christus, durch das Erlésungsgeschehen am Kreuz in
der Position ist, Forderungen an die Glidubigen zu stellen. Maria ist der parmung aue und der
genad dawe (3, 34f.) und steht damit im Kontrast zur Hitze und Enge der Bedridngung in 1,
1-2, 23. Tau und Aue passen zum Bild der liebenden und zur Gnade fiihrenden
Gottesmutter (holt hat sie dich von herczen 3, 37). Es lasst sich leicht imaginieren, dass der
Einzelne auf diese Aue aus seiner Umzingelung heraustreten kann und dort vom ,Tau der
Gnade® benetzt wird. Das Lied selbst scheint eine Imagination dieser Art vorzuschlagen:

schrey zw ir in drawe / pawe, schawe (3, 32f.).

Die Metaphern machen deutlich, dass Maria auBerhalb der Trinitdt gesehen wird und
dass das Hauptaugenmerk immer auf den gerechtfertigten Anspriichen Gottes bleibt. Maria
ist nahbar und trostend, doch nur unterstiitzend. Der Mensch steht allein vor dem Abgrund
der Holle und unter den Weiten des Himmels, in den er gelangen mochte. Maria garantiert
thm die gottliche Gnade nicht, denn nétig ist immer die personliche Reue und Bufle der
Gléaubigen vor dem dann verzeihenden Gott: Las dich dein siint von ganczem herczen reye, /

mit inikeit zw got dem heren schreye, | so wil er dir genediklich verzeihe (3, 23-25).

67 Aue‘ als Metapher ist besonders reizvoll, weil sie den Gruf des Engels an Maria in eine Raummetapher
tibergehen lasst.
%0 Die Darstellung erinnert an das Bildmotiv der ,Schutzmantelmadonna®.

249



Dennoch endet das Lied mit einem Anruf an Maria: dw kiinigin der ere, / hilff vns zw dir, so
werd wir fro (3, 40f.). Das Problem, dass Maria damit als Mit-Erloserin oder sogar als eine
Alternativ-Erloserin bzw. als das Gegeniiber von Gott, Jesus und der Holle erscheinen
konnte, wird aber nicht bearbeitet. Im Lied geht es um die Gnade wider aller
Hoffnungslosigkeit in Anbetracht der eigenen Siindhaftigkeit, die vom Erloserwerk Jesu
ausschliet (Wa II, Nr. 1408: 2, 19-23). Die reformatorische Theologie wird fiir diese
Gnadenhoffnung Maria nicht mehr brauchen bzw. die ,Gratwanderung der Angemessenheit*
nicht mehr riskieren. An diesem Lied wird deutlich warum. Denn Sachs kann die
Gratwanderung nicht beenden und auf festen metaphorischen Grund gelangen. Die
metaphorischen Titel gebiihren Maria, aber sie sind immer auch zu viel, weil sie eine
Gegeniiberstellung zum trinitarischen Gott suggerieren und Maria zu einem Gegenpol

werden lassen, wo sie eigentlich die Hinfiihrung zur Buf3e sein sollte.

5.2.4 Die Himmelskonigin wird zur Magd

Ellis stellt richtig fest, dass das Meisterlied Ellis, Nr. 17 aus dem Jahr 1515 beinahe ginzlich
aus Metaphern besteht.®®' Die zwei langen Passagen, die sich den biblischen Verweisen
widmen (Ellis, Nr. 17: 2, 1-21 & 2, 30- 3, 21) erzidhlen keine marianischen Episoden nach,

sondern konzentrieren sich auf das, was die Jungfrau in der Heiligen Schrift figvriret (2, 31):

In des frawenlobs giilden don
3 lieder Hans Sax gedicht

1 Mar
ia kiinigine
war
lichen der driiialte
ein
clar
es spigel glase
dar
zw ein dochter frone
glit
vetterlicher art
Miit
er des tines criste
ge
spons des hailling gaiste
schwe
ster der engel clare
her

681 vgl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 80.
250



liche fraw der welde
w
dir hon ich begir
Zir
liches palsam vase
mit gnad pistw gespeiste
dw
pist ein meisterine
der apostel gezelte
vnd der ewangeliste
sterck der marterer schare
mer
kiingin mit gebalte
rein
patrijarchen zart
sal
aller keiisch ein krone
al
es heil kam von dir

2 Her
Johannes beweysset
der
dich sach himel frawe
glancz
cler
lich als die siine
mer
sach er wol geziret
ob
deinem haiibt ein kron
lob
lichen hort er singe
vyl
engelischer ziinge
wil
ig vnd dar zw gerne
rich
schrib Johanes milde
wie
sie dich lobten meit
Seit
das dw pist ein priine
der gotlichen parmiinge
die
deglich diirch dich fleysset
der giitigkeit ein schilde
des heilles ein vrspriinge
dw lichter merres sterne

dich
251



Jjiinckfraw figvriret
gancz

das vel Jedeon

das

war von himel dawe
nas

das dich fraw bedeydt

3 Part
verschlossen gezirte
gart
himelischer frichte
rein
zart
von dir geporen
wart
der kiinig der engel
1
saias das seit
Si
meon das ercleret
Wa
llaam des geleichen
da
vit vad Salamone
zeig
en sint deiner piirte
dar
in vns heil erschin
kin
igin aiiser koren
kein ziingen mag erreichen
gar
dein lob er vnd wirde
kein stind dich nie beriirte
als / himlisch her dich eret
dort in der himel drone
zweig
susser lilgen stengel
dein
lob vnd er ist preit
dir
schenck ich das gedichte
mir
hilff in seraffin 1515
(Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 80-82)

Das Ziel der Metaphernwahl ist die Rolle der Kin / igin aiiser koren (3, 22f.), die niemals

genug gelobt ist (kein ziingen mag erreichen / gar / dein lob er vnd wirde 3, 24-26). Von

252



Ziel kann gesprochen werden, weil alle Umschreibungen Marias in ihre hochste Rolle als
Himmelskonigin miinden. Als solche ist sie ein ,Spiegel der Trinitdt® (1, 3-7 wvgl.
Weish 7,26), wie im feudalen System das Amt des Konigs einen gottlichen Glanz besitzt
und eine Spiegelung der gottlichen Macht auf Erden ist. Die Spiegelmetapher stellt klar,
dass Maria die Trinitdt nicht hervorbringt. Die Trinitét leuchtet und glinzt in ihr, wie Licht
in einem (Spiegel-)Glas, und die Gldubigen konnen in ihr die Gottlichkeit erblicken. Maria
ist in ihrer Rolle als Konigin aber nicht fern von ihrer Verehrerschaft, sie ist gegeniiber der
Welt die her / liche fraw (1, 18f.) d.h. Herrin, aber auch (Liebes-)Gegeniiber. Sie ist nicht
auf die herrschaftliche Position beschriankt: Innerhalb der Heilsgeschichte bzw. der
,gottlichen Familie® iibernimmt sie all jene Rollen, die alle Frauen unabhingig von ihrem
sozialen Status innehaben konnen. Sie ist Tochter (1, 9), Mutter (1, 12f.), Geliebte (1, 14f.),
Schwester (1, 16f.) und (Ehe-)Frau (1, 19). Maria ist all das in Bezug auf die transzendente,
gottliche Sphire. Thre Beziehungen zu dieser Sphire werden vorstellbar, weil die Metaphern
innerweltlichen Beziehungen entsprechen. Die Metaphorik macht die kirchliche Lehre
verstehbar und Maria zum weiblichen Rollenmodell. Gleichzeitig bleibt der Anspruch, dass
sie iiber allen Menschen steht, denn selbst fiir die Apostel und Evangelisten ist sie die
meisterine (1, 26).682 Sie starkt die Martyrer (1, 29) und wird von den Patriarchen als
Konigin anerkannt (1, 31-33). Strophe eins endet mit zwei Metaphern, die den koniglichen
Rang Marias begriinden: Sie ist die ,Krone der Keuschheit (1, 35), vielleicht konnte man
auch sagen: Die Keuschheit kront sie. Und sie ist die ,Quelle des Heils* (1, 37). Um nun das
fromme Erleben der Gottesmutter zu untermauern, folgen im Aufgesang von Strophe zwei
und drei die biblischen Belegstellen. Strophe zwei widmet sich der Offenbarung des
Johannes: die Frau im Himmel (Offb 12,1) mit ihrem Sonnenglanz und ihrer Krone wird mit
Maria identifiziert und die Engel (als deren Schwester sie in Strophe eins bezeichnet wird)
tauchen in Aufnahme apokrypher Uberlieferung wieder auf.®®*> Im Abgesang der zweiten
Strophe (2, 22-37) werden die Metaphern ,Brunnen der Barmherzigkeit® und ,Ursprung des
Heils® den biblischen Aussagen beigestellt, ebenso weitere traditionelle Metaphern des
,FlieBens‘ (der Barmherzigkeit Gottes durch Maria), des ,Schildes der Giite‘ und des
,Meersterns‘. Mit dem ,Fell des Gideon‘ wird zu den zwei Stollen der dritten Strophe (3, 1-

21) {ibergeleitet, in denen die Figurationen der hebrdischen Bibel behandelt werden.

682 Vgl. auch den Transitus Mariae [Der Transitus des Apostels Johannes]; Text in: Markschies/Schroter: Antike
christliche Apokryphen in deutscher Ubersetzung. Bd. I, Teilbd. 1, S. 302-307 bes. S. 302f.

683 [T]he singing of the angels in praise of Mary, which John is supposed to have heard, is apocryphal. (Ellis:
The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 263) Auf welche (apokryphe) Schrift hier genau verwiesen wird,
konnte ich nicht ermitteln.

253



Besonderes Gewicht liegt, wie schon in 2, 19-21, auf dem Zeugnis fiir Maria als die
,verschlossene Pforte‘ (3, 1f.), der ,Garten himmlischer Friichte® (3, 3f.) und die ,Mutter des
Herren der Engel® (3, 6-9). Die auftretenden Personen des ,alten Bundes‘, zu denen Simeon
(Lk 2,22-35) gezidhlt wird, sind Zeuge der Heilsgeschichte (3, 18-21), die in und mit Maria
geschieht. Dariiber gelangt der Abgesang der dritten Strophe (3, 22-37) wieder zur
Marienrolle der Konigin, die zu sein sie bestimmt ist (3, 23). Deshalb reicht trotz aller
Bemiihungen kein Lob an sie heran, denn ob ihrer Siindenreinheit lobt sie das ganze
himmlische Heer um ihren Thron im Himmel (3, 27-29). Dass die Imagination Marias als
Himmelskonigin trotz der facettenreichen und biblisch fundierten Darstellung nie die ganze
Wahrheit iiber sie trifft, wird in den zwei Metaphern der ,Krone der Keuschheit® (1, 35) und
des ,Lilienstingels‘ (3, 30f.) ersichtlich. Die meisten Metaphern des Liedes stammen aus
dem Bereich gesellschaftlicher Rollen (zentral die der ,Konigin‘) und sind mit dinghaften
Metaphern verbunden: Als ,Balsamvase® ist sie gefiillt von der gottlichen Gnade (1, 22-24)
und als ,Meisterin der Apostel® und ,Stirkung der Mirtyrer’ kann sie diese Gnade
weitergeben. Die Vorstellungsbilder gehen ineinander iiber. Ebenso der ,Spiegel (1, 7), der
,Meerstern® (2, 29), die sich beide iiber ihren Glanz und ihre Strahlkraft mit dem Glanz der
koniglichen Stellung Marias verbinden, sowie der ,Schild, den sie schiitzend vor die
Glaubigen stellt (2, 23-28). Alles fiigt sich ein in die Imagination ihres koniglichen Amtes.
Sie ist himmlisch-koniglich, weil aus ihr die Barmherzigkeit Gottes wie aus einem Brunnen
flieBt, sie kann als ,Schild der Giite‘ bezeichnet werden, weil sie von Gott (in ihrer
Eigenschaft als Mutter Jesu und damit Ursprung des Heils) die Macht verliehen bekam, die
Glédubigen vor Gottes Zorn zu schiitzen. Doch die Imaginationskette fiihrt in eine gewisse
Paradoxie. Eine wichtige Eigenschaft Marias, die sie fiir ihre Rolle im Heilsplan geeignet
macht, ist ihre Siindenfreiheit, ihre Rein- und Keuschheit. Diese ist bei ihr so ausgezeichnet
und iibersteigt alle irdische Keuschheit, dass Maria selbst als die ,Krone der Keuschheit
bezeichnet wird (1, 35). Maria als Krone der Keuschheit kront sich selbst zur himmlischen
Konigin. Vielleicht geht diese paradoxe Lesart der Metaphern zu weit, aber die Metaphern
streben in diese Richtung. Denn Maria personifiziert die Tugenden, die sie gleichzeitig zu
ihren heilsgeschichtlichen Rollen befdhigen. Auch der Lilienstdngel, der auf Bildern so oft
als (koniglicher) Stab in ihren Hinden oder denen des Engels dargestellt wird, weist diese
paradoxe Tendenz auf. Im Lied ist Maria selbst dieser Stingel, der ihr als Zeichen der
jungfréaulichen und koniglichen Wiirde von Gabriel iiberreicht wird. Maria wird durch diese
Metaphern selbst zu einer Metapher fiir Eigenschaften, durch deren Besitz Maria erst

befdhigt ist, mit selbigen Metaphern bezeichnet zu werden. Es sind aber gerade diese
254



Eigenschaften, die Maria nicht aus sich selbst heraus besitzt, sondern aus Gottes Gnade. Das
Lied erhidlt seine Dynamik aus dieser leichten Paradoxie in den Metaphern bzw. dem
Ineinanderiibergehen der von ihnen hervorgerufenen Bilder. Die besondere Leistung Sachs’
liegt darin, dass er sich nicht damit zufrieden gibt, der Jungfrau ein Lied zu schenken (3,
35). Er versucht das Wesen der Gottesmutter durch Metaphernreihung, kombiniert mit und
bezogen auf kirchliche Lehre und biblische Figuration, darzustellen. Die Angst, sie dabei
unbeabsichtigt zu sehr zu loben bzw. das Lob in Anbetung umschlagen zu lassen, scheint
keine Rolle zu spielen. Die Imagination der Himmelskonigin ist zentral und verbindet sich
mit der Chance einer personlichen Nihe zu Maria. Gleichzeitig ist das Bediirfnis zu spiiren,
eine solche Imagination in der Bibel bestitigt zu finden. Etwas, das Sachs unter

reformatorischem Einfluss als so nicht moglich erkennen wird.

Bei Luther tritt die demiitige Magd an die Stelle der Himmelskonigin. Lisst Sachs 1515
alle Marienmetaphern in die Rolle der Konigin miinden und versucht darin, die nahbare
Maria zu bewahren, weist Luther die Rolle der Himmelskonigin fiir Maria strikt ab. Er ldsst
konigliche Metaphern fiir Maria nur gelten, wenn sie zuerst als ,Magd Gottes‘ gesehen wird.
Erst Gottes Gnade macht Maria in Luthers Augen zu einer Person, die man mit glanzvoller
Metaphorik beschreiben kann. Die Marienrolle der Konigin verschwindet bei Luther, aber
weniger, wegen seiner Ablehnung, sondern weil er sein Marienbild metaphorisch so aufbaut,
dass die ,Konigin‘ neben der ,demiitigen Magd‘ verblasst. Damit verkehrt er eine
Bestrebung der Marianik des 16. Jahrhunderts, die (vgl. Ellis, Nr. 17) bemiiht ist, Maria so
hoch wie moglich zu erheben (bis knapp unter Gott) und dafiir auf Herrschaftsmetaphern
zuriickgreift. Maria in der Rolle der (mildtitigen) Konigin kann dabei den eigentlichen
Ausgangspunkt, Maria in der Rolle der Mutter Jesu, iiberstrahlen. Luther will genau diesen
Ausgangspunkt hervorheben, der Maria vor Gott zeigt und dessen iibergrole Gnade aus der
sich alle weiteren marianischen Rollen ergeben. Luther scheut, wenn dies zuerst bedacht
wird, nicht zuriick, Maria den Fiirsten auf gleicher Ebene gegeniiber zu stellen. Jedoch eben
gerade nicht in der iiberbordenden Opulenz, die Maria von der Marianik iibergeworfen
bekommt. In verschiedenen Reformationshauptschriften wendet sich Luther gegen die

Praxis der Marienverehrung684

und er kritisiert die @uBerlichen Gebetsiibungen wie den
Rosenkranz; dem Magnifikat allerdings gehort weiterhin seine Hochachtung, er zitiert es in

einem Sendbrief an Leo X. und vergleicht das Kommen des Neuen und der Gnade mit dem

%% Ein Hauptkritikpunkt ist, dass fiir Kircheninventar, z.B. Bildnisse, mehr gespendet werde als fiir Arme und
Bediirftige, vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 100-102.
255



Schrecken Marias.®® Man kann nicht davon sprechen, dass Maria bei Luther verschwindet.
Als Bild der von Gottes Handeln Uberraschten und als Lobpreisende bleibt sie sogar sehr
zentral fiir Luthers Argumentation. Trotz seiner prinzipiellen Abweisung der
Marienlegenden und den teilweise daran ankniipfenden Reliquienverehrungen als nicht
heilsrelevant, verwendet Luther gelegentlich marianische Traditionen, aber nur bei
Einzelheiten, die ihm belanglos erscheinen, und argumentiert bei der Verwendung solcher
Details mit der historischen Wahrscheinlichkeit; eine Auslegung, die sich auf auBerbiblische
Informationen schwerpunktmiBig stiitzt, lehnt er prinzipiell ab.®*® Das darf jedoch nicht
davon ablenken, dass Luther selbst das Marienbild der Bibel so modifiziert prasentiert, dass
es seiner Zielsetzung dient. Alles Sprechen von Maria ist fiir ihn der Christologie
unterzuordnen und bei dieser geht es ithm um die ganz personliche Aneignung des
Heilsgeschehen. Gelingt eine solche Aneignung ,.fo sitzistu gewiflich der junpfrawen
Marien ym schof8 und bist yhr liebes kindt[.]“*®" Er entwirft ein Marienbild, in das sich die

Leser- bzw. Horerschaft direkt hinein imaginieren kann und soll, um Christus néher zu sein.

Schon in Luthers Predigten bis 1517 zeigt sich, laut Diifel deutlicher als in den
Vorlesungen, die reformatorische Stellung zu Maria.®® Diifel beruft sich auf Georg Merz,
der das Marienbild in Luthers Predigt am Tag der Heimsuchung Marias 1516 (iiber Lk 1,39)
als gro3en reformatorischen Bruch wertet, nach diesem Bruch werde Maria auf der Seite der
Glaubigen verortet, nicht mehr auf der gottlichen Seite, und in ihrer menschlichen
Niedrigkeit fande Luther ihre GroBe und ihr trostendes Potenzial.®® Ich stimme dem nicht
ganz zu, da ich Maria schon vor Beginn der Reformation als an der Seite der Menschen
stehend inszeniert finde. Ihre Figur {iberschreitet die Grenze zwischen Mensch und Gott, sie
wird immer wieder nahe an die Gldubigen herangeholt, aber sie wird auch wiederholt an
Gottes Seite iiberhoht. Es ist richtig, dass Luthers Leistung darin liegt, die Nédhe und
trostende Qualitidt Marias zu bewahren, aber im Marienbild der Magd zu finden und dieses
anstelle der Konigin stark zu machen.®”° Jedoch erwihnt Diifel nicht, dass Luther erneut ein
Idealbild schafft. Ein Bild, in dem Platz ist fiir die Gldaubigen selbst, aber dennoch ein

idealisiertes Bild von {iibergroer Bescheidenheit und hinnehmender Passivitit. Die

6% Luther kritisiert auBerdem das UbermaB der Heiligenfeiertage, die er alle auf Sonntage gelegt wissen will und
wendet sich gegen Wallfahrten, vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 100-102. Vgl. die Kritik
am Rosenkranz.
6% Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 134 & 136f.
987 7it. n. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 137. Wahrscheinlich: WA 10, I, 72.
6% Vgl. zu Psalmen- und Romerbriefvorlesungen Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 72f. & 74ff.
%9 vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 77f.
% vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 77f.

256



spatmittelalterliche, volkssprachige Frommigkeit bietet Ansétze dafiir, Maria als ,eine von
uns‘ zu inszenieren. Auch die bei Luther zu findende Gegeniiberstellung der Macht Gottes
und der Schwiche des Menschen Maria scheint in mystischem Gedankengut einen
Gleichklang zu finden bzw. nicht grundsétzlich mit dem mystischen Marienbild zu brechen.
Aus der Mystik kommen insbesondere GefdBmetaphern fiir Maria, die sie als ,vor Gnade
tiberflieBend‘ darstellen und dies durchaus mit dem Bewusstsein, dass Gott der Ausgielende
dieser Gnade ist. Burger betont Luthers Umdeutung der mystischen Metaphern, wenn Luther
sagt: ,,Seht, was fiir ein ginzlich armes Médchen sie gewesen ist! Und doch hat Gott ihre
Niedrigkeit angesehen. Sie wird ganz nackt ausgezogen und Gott allein wird gepriesen[.]“®"!
In der Folge verkehrt Luther die mystische Vorbereitung auf die Gotteserfahrung: ,,Maria ist

«092 1 uther

eben ,leer‘ und ,blo‘ gewesen, sie hat sich nicht etwa leer oder blol gemacht[.]
betont die Passivitit Marias, wo er in der Tradition eine aktive Marienrolle vorfindet.”?
,Maria ist fiir Luther das Beispiel dafiir, da3 der Mensch das Handeln Gottes an sich nur
erfahren, als Gabe hinnehmen kann, ohne dabei mitzuwirken®, seine Gedanken kreisen
immer wieder ,,um die beiden Pole: die Michtigkeit Gottes und die Niedrigkeit der Mutter
des Herrn[.]“®* 1517 predigt Luther konsequent an Marii Himmelfahrt nicht mehr iiber
Maria, wie noch ein Jahr zuvor, sondern nur iiber Jesus — Maria ist die Dienende, das macht
einen Mariendienst der Gemeinde, der sich auBerhalb der biblischen Uberlieferung bewegt,
i'lberﬂi'lssig.ég5 Einen wichtigen Gegensatz zur komplexen Mariologie und bunten Marianik
bildet Luthers Grundsatz, der sich durch alle seine Auslegungen zieht, eines einfachen und
klaren Sinns des Evangelientextes bzw. der feste Glaube und das Vertrauen darauf, dass es

6% Nach Luthers Uberzeugung

diese Einfachheit und Klarheit in der Heiligen Schrift gibt.
will das Wort Gottes, das in der Predigt jeweils von neuem konkret zugesprochen wird, die
Menschen zum Glauben anhalten, locken und reizen. [...] Luther hat ausgiebig iiber Maria
gepredigt.“®” Aber nur wenn er dies mit Blick auf die Perikope als angemessen ansieht. Er
findet eine zum Glauben ermunternde Qualitit in Maria, die die eigene menschliche

Unvollkommenheit vor Gott bekennt. Um dem Vorbild Maria zu folgen, sollen und wollen

%! UUbersetzung von C. Burger, WA 12, 613, 10-12 zit. n. Burger: Spitmittelalterliche und reformatorische
Marienpredigten, S. 122.

%92 Burger: Spitmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten, S. 122.

6% Because of the theological changes inaugurated by Luther and the social conservatism of the Lutheran
clergy, Mary could no longer be portrayed as an active figure, but rather must serve as a passive representative of
the faithful Christian.” (Kreitzer: Reforming Mary, S. 25)

6% Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 78; Zitate ebd.

% vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 78-82.

%% Vgl. auch Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 94-100.

%7 Burger: Spitmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten, S. 121.

257



die Gldaubigen sich verhalten wie sie. Hiufig meinte das, ein jungfrdauliches Leben (im
Kloster) zu fithren, der Vorstellung folgend, Maria habe ein solches bewusst fiir sich
gewdhlt. Luther zweifelt in seiner Magnifikatauslegung (und generell) ein Keuschheits-
geliibde Marias an und damit jegliche Vorstellung von einer selbstauferlegten klosterlichen
,Regel‘ wie sie das Niirnberger Marienbuch ausmalt, ebenso die Vorstellung einer bewusst
gewihlten demiitigen Lebenshaltung. Er will nur Gottes Wirken an Maria betrachten, sie
wird demgegeniiber vollkommen passiv. Nicht einmal, dass Maria dem Engel Glauben
geschenkt hat, ist als ein aktiver Akt zu werten; es ist kein Verdienst, sondern reine Gnade
Gottes.®® Dennoch bleibt fir Luther Maria ein Vorbild fiir Frauen in Bezug auf ihr
alltdgliches und moglichst keusches Verhalten. Ihre demiitige Hingabe, die sich selbst nicht
erkennt, weil sie ihren Blick bestindig auf Gott richtet, hebt Luther als ein
nachahmenswertes Ideal fiir die Freude an Gottes Gnade hervor. ,Meine Seele lobt Gott*
wird fiir Luther zur Grundhaltung Marias, der die Gldubigen nacheifern sollen, und wie
Maria sollen sie sich iiber Gott nicht um ihrer selbst willen freuen.””® Maria ist in
vollkommener, freudiger Passivitit vorbildhaft, die nur empfingt: Aber disz herz Marie steet
fest und gleich ynn aller zeit, lessit got ynn yhr wirckenn nach seinen willenn, nympt nit
mehr davon denn ein gutten trost, freud und zuvorsicht inn got. (WA 7, 556, 7-9) Hinter
dieser kurz und klar umrissenen Darstellung Marias, lassen sich zwei marianische
Problemkomplexe erahnen, die Luther in der Magnifikatauslegung nebenbei fiir sich auflost:
Der erste wurde soeben angesprochen, dass nidmlich eine vorbildhafte Figur aktiv
nachahmbar sein muss. Maria wird in ihren Tugenden als Handlungs- und Lebensvorbild
inszeniert. Luther behilt das Bild von Maria als Alltagsvorbild bei und interpretiert den
Bibeltext ggf. metaphorisch und erweiternd, um Frauen ein titiges Beispiel fiir ein
gesellschaftlich gefordertes Verhalten zu liefern. Kreitzer macht darauf aufmerksam, dass
Luthers Nachfolger Marias Vorbildhaftigkeit anhand der biblischen Zeugnisse verschieben

7% Da nun Luther aber

und sie zu einem Beispiel machen, das auch ein negatives sein kann.
Marias Tugenden allein auf Gottes Gnade zuriickfiihrt und Maria nicht einmal eine aktive
Zustimmung zum Geschehen zuspricht, ist die Passivitit selbst nachzuahmen. Passivitit ist
dann eine Offenheit dem Wirken Gottes gegeniiber, die sich in Gotteslob und einer
korrekten Lebensfithrung, die handelndes Gotteslob ist, duBlert. Das aktive Handeln des

Menschen wird aus Luthers Perspektive zum Werk Gottes und der Mensch kann Maria darin

% Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 99.
9 vgl. WA 7, 555, 12-556, 3.
"0 ygl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 137f.
258



nachahmen, dies wahrzunehmen und Gott dafiir zu loben. Der zweite Problemkomplex
erklart, warum Luther so vehement darauf besteht, Marias Aktivitit auf keuschen
Lebenswandel und Gotteslob zu beschrinken. Fiir ihn erhilt sie zwar unendlich viele Gaben
von Gott, indem dieser sie zu seiner eigenen Mutter erwéhlt, doch sie nimmt fiir sich davon
nur ein gutten trost, freud und zuvorsicht inn got und ldsst Gott allein in und durch sie
wirken. Das impliziert, dass sie eben nicht die Gnadenfiille erhilt, die ihr zugeschrieben
wird und die sich in GefdBmetaphern dullert, die sie als ,iiberquellend‘ und ,voll der Gnade*
beschreiben. Luther legt den Fokus auf Ortsmetaphern wie ,Herberge‘, die zwar ebenfalls
Maria als einen Raum darstellen, der von Gott gefiillt/bewohnt wird, jedoch sie nichts nach
auBen hin ,austeilen‘ oder ,abgeben‘ ldsst. Denn jegliche Aktivitdit Marias in der
Heilsvermittlung macht sie zu einer Miterloserin, was Luther strengstens ablehnt.”®! Luther
wertet die Zustimmung Marias, ihr Einfiigen in Gottes Willen, als hochste fromme Passivitit
und gldubiges Vertrauen, das sich ganz Gott hingibt. Sie ist ein passives Vorbild und ein
Beispiel fiir die Aktivitit Gottes vor der jedes menschliche Tun belanglos wird. Gleichwohl
bemiiht sich Luther Handreichungen zu geben, wie ihrem Beispiel trotzdem aktiv gefolgt
werden kann. Wer Marias Rolle im Heilsgeschehen glanzvoller sehen bzw. sie zum Zentrum
der eigenen Frommigkeit machen mochte, der betont zumeist die Aktivitdt im Akt dieses
Sich-Hingebens ebenso wie ihre titige Tugendhaftigkeit. An Marias Aktivitidt und Passivitét
scheidet sich die religiose Bewertung ihrer heilsgeschichtlichen Rolle. Der Fokus der
Marianik liegt gemeinhin auf ihrer Aktivitit. Wird Maria als Hoffnung der Gldubigen auf
Gnade betont, dann weitet sich ihr Aktionsradius auf das Austeilen von Gnadengaben aus,
mit denen sie von Gott angefiillt wurde. Auch als fiirsorgliche Mutter Jesu, die sich bewusst
der Trinitit durch ihr jungfriuliches Leben anbietet, wird sie aktiv, um das Seelenheil aller
bemiiht, dargestellt. Je méachtiger Maria in der Wahrnehmung ihrer Verehrerschaft wird,
desto aktiver wird sie auch. Um im Rahmen des Dogmas zu bleiben und die Vorstellungen
von Weiblichkeit zu erfiillen, ist sie zusétzlich immer passiv Empfangende vor Gott. Diese
essenzielle und weibliche Passivitdit Marias kann angesichts von kidmpferischen und
hoheitlichen Metaphern oder Imaginationen ihrer Lebensgestaltung jedoch in den
Hintergrund treten. Damit wird Maria nicht weniger weiblich, aber zu einem weiblichen
Rollenvorbild dem auch Aktivitit zugesprochen wird, wie in der Rolle der Mit-Erl6serin

oder der Himmelskonigin.

"' Die feine Unterscheidung zwischen ,Miterloserin® und ,Mit-Erloserin‘, der komplexe mariologische
Argumentationsstrukturen zugrunde liegen, lehnt Luther ebenfalls ab.

259



Bei Luther wird Maria demgegeniiber regelrecht machtlos. Alle Erzdhlungen von ihrem
Leben, die nicht der Bibel entspringen, weist er ab und ebenso jede Vorstellung, sie habe in
irgendeiner Weise zum Seelenheil beigetragen, die ein passives, freudiges Erdulden der
Ereignisse {iiberstiege. Um sie als weibliches Rollenvorbild beizubehalten sowie als
Glaubensvorbild titig nachahmbar zu inszenieren, hat Luthers Betonung von Marias
Passivitit ihre Grenzen. Als ,Wirtin‘, ,Magd*‘ und ,Hausherrin‘ ist Maria ein aktiv titiges
Vorbild, das ein erreichbares Ideal fiir Frauen darstellt, die an der Idealvorstellung der
jungfraulichen Mutter per se immer scheitern miissen. Von Luther wird sie als ,Schwester*
im Glauben auf die gleiche Ebene mit allen Menschen gestellt und ihr ruhiges Alltagstun
ermOglicht es, ihrer Passivitit aktiv zu folgen. Luther bringt iiber sie das Heilige in den
Alltag, wertet Maria erst von der ,Konigin‘ ab zur ,Magd‘, um sie dann in der Rolle der
,Hausherrin‘ mitsamt ihrer menschlichen Schwestern (und Briidern) aufzuwerten. In der
Normalitdt kann Gott gedient werden, denn gldaubige, passive Offenheit fiir Gott, kann sich
im aktiven Alltagstun duBern. Burger beobachtet in Luthers Verwendung der Metaphern

,Magd* und ,Hausherrin‘ Inkonsequenz:

Heiraten wird [...] in der Regel nur, wer sich in der Lage sieht, Kinder zu erndhren.
Deshalb darf Luther eigentlich die Positionen von Magd und Hausherrin nicht einfach
aneinanderreihen, sondern muf} sich zwischen beiden entscheiden. [...] Dort, wo es
ithm um Marias soziale Position in der Zeit vor der Verkiindigung des Engels ging,
kam nur die Bezeichnung Magd in Frage. Nach der Verkiindigung des Engels dagegen
betrachtet Luther Maria als schwanger. So ist es wohl zu erkldren, daf3 er ihr Tun nun
so sozial unprizise als das Tun einer ,Hausmagd oder Ehefrau‘ bezeichnet. Jedenfalls
aber ist sie sich seiner Auffassung nach nicht zu gut, auch weiterhin ,geringe
verachtete’ Werke zu tun. [...] Sie blieb eine ,arme‘ Biirgerin mitten im geringen
Volk. (Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 103)

Trotz der von Burger nachgewiesenen Unschirfe in Luthers Formulierungen oder gerade
deswegen hat dieses Marienbild ein grof3es Identifikationspotenzial. Maria kann durch diese
Unschirfe als in der Ubergangszeit (Schwangerschaft) zwischen Magd und Mutter
imaginiert werden. Eine solche Gleichsetzung beschreibt aulerdem Marias geringen Stand,
in dem die Titigkeiten der Hausmutter aus Mangel an Gesinde sich nicht von denen einer

92 zu bezeichnen, macht die angestrebte

Magd unterscheiden. Sie gleichzeitig als ,Biirgerin®’
Identifikation noch deutlicher, denkt man gerade fiir Niirnberg an das erstarkende
Biirgertum, das in sich ebenso die von Burger angesprochene Unschirfe vereint — einerseits
war es kostspielig, das Biirgerrecht zu erhalten, andererseits gehorten neben den reichen,

,ehrbaren‘ Familien einige verarmte oder nur bescheiden wohlhabende Familien (z.T.

"2 vgl. WA 7, 575, 14-27.
260



Handwerker) zur Biirgerschicht. Ein Niirnberger Publikum wird Maria bei Luther jedenfalls
nicht der (nichtbiirgerlichen) breiten Unterschicht zuordnen, sondern sie in einer etwas
unklaren, aber auf jeden Fall ,anstindigen‘, gesellschaftlichen Stellung sehen. Somit hilt
Luther die Identifikationsmoglichkeit ebenso fiir reiche Biirgerinnen mit Maria offen, die an
ihr Bescheidenheit und Gelassenheit dem Reichtum gegeniiber lernen konnen, wie fiir armes
Gesinde, das an Maria lernen kann, fiir kleines Gliick dankbar zu sein. Marias Bild soll
jeden auf seinen gesellschaftlichen Platz verweisen. Fiir Luther ist Maria aber durchaus auch
groBartig in ihrer Schonheit, gebildet und eine Lehrerin, die selbst Fiirsten mit ihrem
Magnifikat belehren kann, doch dieser Aspekt ihrer Darstellungen gilt immer nur, wenn man

703

ihre Niedrigkeit mitbedenkt.” All ihre Stirke entsteht aus ihrer Schwéche und Demut vor

Gott, Luther will keine ihrer Tugenden ihr selbst aktiv zugeschrieben sehen. Kreitzer stellt

Luthers Marienbild dem altglaubigen in Hinblick auf Vorbildhaftigkeit gegeniiber:

While some might argue that the medieval Catholic picture of Mary removed her from
the realm of reality to the extent that she could not serve as a realistic model for
women, Luther's image of Mary can serve as an example only to limit women to a
domesticated, tightly controlled sphere of existence. It is true enough that within this
sphere, Luther has raised Mary's activities to the level of a God-pleasing vocation:
serving as a nursery-maid and doing housework are now also serving God with faith
and charity, as well as humility. Raising traditionally female duties that had lacked
status to the level of saintly activities was part of the recovery of respect for the
married life, the life within a household, that Luther and his followers promoted, and it
no doubt helped many women come to a new appreciation for their roles as wives and
mothers. But Mary could not serve as an example of a woman of action: her preaching
and teaching are considered by Luther as part of her uniqueness and cannot be
duplicated. As no other woman can be the Mother of God, neither can she create such
a hym7r(1)4as the Magnificat, teaching God's highest truths. (Kreitzer: Reforming Mary,
S. 54)

Dies erinnert an Kreitzers Feststellung in ihrer Einleitung, dass im Mittelalter wenigstens
eine Frau gelobt werde und bei den Reformatoren keine mehr.”” Luther lobt Maria aber
immer noch, daher ist es wichtig, dass Kreitzer sowohl auf alt- wie auf neugldubiger Seite
die Probleme von Maria als Rollenvorbild anspricht: Eine idealisierte Maria ist ein
unerreichbares Ideal und daher nicht ,empowering‘, da an ihrer glanzvollen

Tugendhaftigkeit jegliche weibliche Realitét scheitern muss, aber eine passive Maria, deren

703 Vgl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 52-54. Fiir das feministische Marienbild besonders interessant: ,,Her

example cannot empower women (or men for that matter) to become preachers or theologians, because her
strength and virtue subsist in her weakness and humility.” (Kreitzer: Reforming Mary, S. 54)
"%y gl. dazu auch Kreitzers Untersuchung der Predigten zur Heimsuchung, Kreitzer: Reforming Mary, S. 47ff.
5 vgl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 10.

261



Stirke immer nur in ihrer allgemeinen Schwiiche gesehen wird, ist es auch nicht.”” Was
Kreitzer ganz richtig zu bedenken gibt, ist, dass das Bild der ,alltdglichen‘ Maria die Frauen
in ihrer Lebenssituation abholt und daher nicht als repressiv wahrgenommen werden
muss.””’ Diese ,Heiligung des Alltags‘ muss besonders im humanistischen Niirnberg
Widerhall gefunden haben. Geht man davon aber noch einen Schritt weiter, ist festzustellen,
dass das von Luther dargebotene ziichtige Verhalten Marias genauso ein kaum zu
erreichendes Ideal darstellt. Doch es bleibt bedeutsam, dass Luther iiber Maria die
hiuslichen Pflichten von Frauen seiner Zeit zum Gottesdienst erhebt und aufwertet. Die von
Luther weiterhin préasentierten Bilder von Maria der Klugen, der Agierenden (wenn auch nur
im Kleinen) halte ich gleichfalls fiir weiterhin wirksam, auch wenn die belehrenden
Begleitworte diese Bilder in eine bestimmte Richtung ausdeuten. Die Rezipientin des
altglaubigen Marienbildes hatte die Wahl, sich von der Konigin Maria bestirkt oder
eingeschiichtert zu fiihlen. Luthers Anhédngerinnen haben ebenfalls die Wahl, auf welchen
Aspekt der Magd Maria, die selbst Fiirsten belehren kann, sie primér blicken, um darin Trost
und Stidrke zu finden. Aber weder Luther noch seine mariologischen Gegner forcieren die

Identifikation der Frauen mit der handelnden, tatkriftigen Maria.

5.3 Das literarische Phinomen auf einen Begriff gebracht: Die Gratwanderung
der Angemessenheit

Mit ,Gratwanderung der Angemessenheit® soll ein literarisches Phidnomen bezeichnet
werden, das antwortet auf das theologische Problem, Maria richtig anzusprechen und in der
Heilsgeschichte zu verorten. In der Marienliteratur duflert sich die Spannung zwischen
Mariologie bzw. der strengen Riickbindung an das kirchliche Dogma und der religidsen
Leidenschaft, die sich in der praktizierten Marianik, also in der gelebten Frommigkeit, Bahn
bricht. Einige der hier bearbeiteten Texte konnen selbst als Teil der Marianik aufgefasst
werden, und sie sind in jedem Fall literarische Auseinandersetzungen mit Maria und der mit
ihr beschiftigten Theologie. Marientexte werden nicht nur durch bestimmte marianische
Grundmetaphern geprégt, die in unterschiedlicher Ausgestaltung und -deutung wiederholt
auftauchen, vielmehr durchzieht die gesamte Metaphorik der Texte eine wiederkehrende
Dynamik, die als typisch fiir Marienliteratur betrachtet werden kann. Das Marienbild, das
durch die Metaphern vermittelt werden soll, schillert und entzieht sich der klaren

Festlegung. Dies ist zuvorderst begriindet in der zentralen Eigenschaft der Metapher, immer

%6 ygl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 6-11 & 54; zitiert s.o.
"7vgl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 54.
262



iber sich selbst und die Sprache hinauszuweisen, aber auch in der religiosen Figur Maria. In
ihr treffen Transzendenz und Immanenz aufeinander, hochstes Tugendlob und tiefste
Bescheidenheit, umfassende Gnade, Heilsversprechen, gar Herrschaftsanspruch und
vollkommene Hingabe sowie fromme Demut. Einerseits kann Maria nie genug gelobt
werden, andererseits darf sie nicht angebetet und zum Abgott werden. Einerseits verkorpert
sie die Ndhe Gottes, andererseits gehort sie ganz der menschlichen Sphire an (bis sie diese
an ihrer Himmelfahrt verlédsst, aber auch das nur mithilfe ihres Sohnes). Die Marientexte
vollfithren Ausgleichsbewegungen, um diesen gegenldufigen, aber theologisch begriindeten
Anspriichen gerecht zu werden. Ich schlage vor, diese speziell marianische Spannung in der
literarischen Ausgestaltung ,Gratwanderung der Angemessenheit’ zu nennen. Diese
Bezeichnung spiegelt das metapherntheoretische Grundproblem, dass iiber Metaphern
immer nur metaphorisch gesprochen werden kann, und die zentrale Bemiihung der
Mariologie festzusetzen, welches Lob fiir Maria angemessen ist. Die literarische
Ausgestaltung eines Marienbildes gleicht einem Balanceakt auf einem Gebirge, das der
langen Geschichte der Marianik entspricht. Der Grat steht iiber zwei Abgriinden des nicht-
angemessenen Lobs: die Gottesmutter zu wenig zu loben und sie zu sehr zu loben. Je
leidenschaftlicher die Auseinandersetzung mit Maria, desto schwindelerregender und
riskanter die Gratwanderung. Manchmal wird sie einfach abgebrochen, weil die Metaphern
unweigerlich zum Absturz fithren wiirden. Hiufig finden die Texte wieder festen Boden,
sichern sich mit dogmatischen Lehrsétzen iiber die Jungfrau ab. Teilweise stiirzen sie ab. Ab
Beginn der Reformation wird versucht, die Notwendigkeit dieser Gratwanderung komplett
zu leugnen. Die Bemithung um Klarheit im Marienbild und um einfache Wahrheiten iiber
die Mutter Jesu motiviert schon vor der Reformation Autoren, eine angemessene literarische
Darstellung Marias anzustreben. Bei Luther und ihm nahestehenden Literaten fiihrt sie dazu,
das Schillern des Marienbildes immer kritischer und die Gratwanderung an sich als Gefahr
zu sehen. Jedoch wird sich zeigen, dass auch die reformatorische Bemiihung um ein allein
auf der Bibel gegriindetes Marienbild unweigerlich zu einer Gratwanderung der
Angemessenheit fiihrt. Das Verschwinden Marias ist ein Versuch der Abschaffung und
Vermeidung der Gratwanderung, stellt aber selbst wiederum nur eine Ausgleichsbewegung
in eben jener dar. Denn aufgrund von Marias fixer Verankerung im christlichen
Glaubensbekenntnis und in den Evangelien kann sie nur aus bestimmten Rollen und kénnen

nur bestimmte Marienbilder verschwinden.

263



In Sachs’ marianischen Meisterliedern lédsst sich dieses literarische Phinomen ebenso
aufspiiren wie im Niirnberger Marienbuch. Marias Eignung fiir die Rolle, die sie im
Heilsgeschehen verkorpert, muss iiber die Ausgestaltung ihrer AuBergewdhnlichkeit
argumentativ untermauert und bezeugt werden, gleichzeitig gebiihrt ihr wegen ihrer Eignung
Lobpreis. Beides schaukelt sich in Sachs’ Marienliedern Ellis, Nr. 8-127% auf und riickt sie,
als ,junge Mutter® oder als ,Schmerzensmutter‘, in einen beinahe gottlichen Bereich. Die
Korrektur der Gottlichkeits-Zuschreibung verleiht diesen Liedern eine unterschwellige
Dynamik. In den Liedern zur Weihnachtsgeschichte (Ellis, Nr. 9-12, wobei 12 ein
Verkiindigungslied ist) war es die Passivitit Marias, die in den Schilderungen ihrer
Begnadung durchklang, im Lied zur Kreuzigung (Ellis, Nr. 8) ist es die Unmdoglichkeit, dass
sie mit Christus gekreuzigt wird und eine gleichartige Passion durchlebt sowie ihre
Unfihigkeit, sogleich in die Auferstehungshoffnung und -freude des Johannes
einzustimmen, die eine Korrekturfunktion erfiillt. Dennoch sind diese sie dem irdischen
Bereich zuweisenden Details nur subtil angedeutet und werden immer wieder iiberrannt vom
tiberbordenden Lob bzw. dem iibermenschlichen Schmerz der Gottesmutter. Das Schillern
des Marienbildes, hervorgerufen durch den Vorgang einer stindigen Korrektur des allzu
tiberméBigen Lobs, fiir das aber gleichwohl gilt: De Maria numquam satis, ist typisch fiir die
marianische Literatur zu allen Zeiten.”” Denn bei aller dogmatisch, lehrhaft oder nur
volksfromm gerechtfertigten Hochachtung der Gottesmutter gebiihrt es natiirlich nur der
trinitarischen Gottheit, als gottlich angebetet zu werden. Die Gratwanderung der
Angemessenheit ist beobachtbar seit der Entstehung des lukanischen Berichts (Lk 1,20ff.),
in dem das erste Mal die jungfriuliche Empfingnis zentral ausgestaltet wurde.”" Sie speist
sich auch aus dem Paradox der jungfriulichen Mutter und fiihrt zur schillernden Dynamik
zwischen paradoxer Unmoglichkeit und gleichzeitiger, soteriologisch begriindeter
Notwendigkeit. Sie ist ein literarisches Phdnomen, das sich in Marienmetaphern ausdriickt,
und zugleich eng verkniipft ist mit theologischen Gedankengéngen und besonders mit dem
Aufeinandertreffen von akademischer Theologie und marianischer Volksfrommigkeit.
Dariiber hinaus ist das Schillern im Marienlob ein Vorgang, der die lange Geschichte der

christlichen Vorstellung von Weiblichkeit maBgeblich mitbestimmte und damit bis heute

798 Texte: Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 51-67.
7% Zum mittelalterlichen Grundsatz des Marienlobs vgl. Markschies/Schrote: Antike christliche Apokryphen in
deutscher Ubersetzung. Bd. I, Teilbd. 1, S. 290.
719 Mt zeigt wenig Interesse an der Geistzeugung, vgl. die knappe Schilderung in Mt 2,18.
264



" Genderkonzepte beeinflusst.”'? Sachs’ Marienlieder

westliche bzw. europdisch-christliche
sind iiber ihren eigenen Entstehungskontext hinaus bedeutsam, denn sie zeigen die
Problematik, die den Protestantismus der Marianik entfremdete und die Hans Sachs selbst
Abstand nehmen lie3 von seinem eigenen Marienlob. Und gleichzeitig beleuchten sie die
Entwicklung des Frauenbildes, das sich nach der Kirchenspaltung weiterhin iiber-
konfessionell an Maria orientierte. Es wird zu untersuchen sein, inwiefern der
Protestantismus eigene Akzente setzt. Maria wird ausdriicklich iiber alle Frauen gestellt,
aber darf gleichzeitig nicht gottlich genannt werden. Sie ist also wie wir, und gleichzeitig
muss jede Frau vor ihrem Beispiel kapitulieren, weil das Ideal, das Maria darstellt, ein
paradoxes ist. Die Rolle der ,jungfriulichen Mutter* ist dabei nur das wichtigste und grof3te
Ideal, auch die Rolle ,demiitige Magd und Himmelskonigin® bietet kaum Chancen fiir
alltigliche imitatio. Sie hat dabei aber trotzdem auch emanzipatorischen, frauenstirkenden
Vorbildcharakter. Besonders in Ellis, Nr. 8 wird dieses Potenzial deutlich, denn Maria ist
hier die Frau, die bis zum bitteren Ende bei Jesus ausharrt. Die Frage steht im Raum, ob die
Reformation mit ihrer (partiellen) Abwendung von der Gottesmutter etwas gewinnt oder
verliert. Dies kann und soll nicht abschlieBend beantwortet werden, fest steht, dass die
neugldubige Literatur eine Notwendigkeit der Fixierung des Marienbildes sieht und die
Beendigung der Gratwanderung vorantreibt. Beides kann jedoch nicht génzlich gelingen,
aufgrund der Unmoglichkeit iiber religivse Dinge metaphernlos zu sprechen.”’> Mit den
Metaphern jedoch hélt immer wieder erneut die metaphorische Spannung in die Texte
Einzug. Somit erscheint in Bezug auf Marientexte bzw. auf Maria als literarische Figur die
Gratwanderung nur abgesichert durch reformatorisch angestrebte theologische Prézision und

Klarheit, aber kaum beendet.

Der Abschnitt zu Marias Geburt im Niirnberger Marienbuch (8.18-12.7) zeigt auf

verschiedenen Ebenen, was diese Arbeit als ,Gratwanderung der Angemessenheit

! Hier soll nicht vergessen werden, dass dies natiirlich weltweit fiir jede Kultur gilt, die durch das Christentum
beeinflusst und mit geformt wurde. Und in dhnlicher Weise fiir jeden Kulturkreis gelten kann, der Frauenfiguren
wie Maria kennt.
"2 Das ist eine Feststellung, mit der ich meine eigene Rezeption der Texte beleuchten muss: Warum erscheinen
mir z.B. Sachs’ Strophen, in denen Marias Umgang mit ihrem Sohn dargestellt wird, als ,anheimelnd‘? Weil ich
die Vorstellung einer jungen Mutter mit ihrem Kind ebenfalls mit ,Licht und ,Warme* verbinde und fiir mich in
diesem Bild eine Vaterfigur ebenso wenig auftauchen muss, wie Erschopfung, Angst, Uberforderung und andere
negative Gefiihle, die Miitter nach der Geburt sicherlich hiufig erleben. Meine Wahrnehmung des Liedes ist also
von einer dhnlichen Idealvorstellung geprigt wie die, die hinter der Imagination Marias in dieser Weise steht.
53 ygl. die grundsitzlichen Uberlegungen dazu von Eberhard Jiingel und Paul Ricceur; von Jiingel insbesondere
,Thesen zur theologischen Metaphorologie‘ sowie ,Metaphorische Wahrheit* im von beiden herausgegebenen
Band ,Metapher. Zur Hermeneutik religioser Sprache® und von Ricceur im selben Sammelband ,Stellung und
Funktion der Metapher in der biblischen Sprache‘. Vgl. auch das produktive Aufeinandertreffen von Dogmatik
und Metapherntheorie bei Hartl: Metaphorische Theologie.

265



bezeichnen mochte. Ausgehend von Jes 11,1 Es get ausz ain gert von der wurczeln Yesse
des hern (8.22f.) wird die Predigt in drei sehr unterschiedlich grole Teile gegliedert (8.32-
11.22; 11.22-28; 11.28-12.7). Das Zitat wird dazu in drei einzelne Aussagen zerlegt: Es get
ausz ain gert (8.30), ain gert (8.31) und von der wurczeln Yesse, der edelkait zugesprochen
wird (8.32). Zum Verstdndnis des Textes hilft diese Unterteilung kaum, schon weil der erste
Teil um einiges lidnger ist, als die zwei abschlieBenden. Es kann gar von einer
Scheingliederung gesprochen werden. Die drei Einzelaussagen des Bibelzitats werden zwar
ausgelegt, jedoch folgt der Text dabei einer zweiten Struktur, die den Abschnitt nach
referierten Quellen gliedert. Eine Doppelstruktur liegt vor: Zum einen die fiir Predigten
typische, einen Leitfaden liefernde Orientierung am Bibelwort und zum anderen die diese
unterlaufende, metaphorisch verkettete Reihung von verschiedenartig autoritativ
abgesicherten Aussagen iiber Maria. Der Text scheint auf den ersten Blick daher
uniibersichtlich und irritierend. Diese Irritation muss aber nicht abschrecken, sie kann, wenn
sie bei der Lektiire ernst genommen wird, dem Verstindnis sogar dienen. Es spricht aber die
geschrifft (9.3) leitet mit der fiir Schriftverweise typischen Formulierung ein Feld voller
Tages- und Helligkeitsmetaphern ein, das Marias Bedeutung als Mit-Erloserin vermittelt. Im
edierten Text findet sich kein Hinweis auf welche Bibelstelle hier verwiesen werden soll. Es
konnte an Offb 22,16f. gedacht werden oder an verschiedene Stellen in Jesaja (z.B. Jes 2,6;
7,14; 60,19f.; 61,2), wo vom Tag des Herrn, vom Kommen des Messias und von der
Jungfrau und Braut gesprochen wird. Der Abschnitt 9.3-36 sieht seine Aussagen jedenfalls
als von biblischer Wahrheit gestiitzt. Durch drei Gestaltungsmittel wird Marias Bedeutung
hervorgehoben: Die auffilligen Tages- und Helligkeitsmetaphern (grosz lieht 9.4;
hohczeitlich tag 9.9 usw.), die auf die Erlosungsmetapher ,Licht’ anspielen und mit
Reinheits- und Schmuckmetaphern (ir rainikait 9.15; gotlich schacz 9.19 usw.) kombiniert
werden, zeigen Maria in ihrer Bedeutung fiir das Heil der siindigen Menschen. Diese ist fiir
das Niirnberger Marienbuch zentral und bezieht Legitimation aus ihren miitterlichen
Titigkeiten Gottes Sohn gegeniiber (miltew besorgerin irs suns Ihesu Cristi 9.20). Beides
wird zeitlich verortet im Jetzt des Vortrags (Heut 9.7), im Gestern der heilsgeschichtlichen
Geschehnisse (Sie was ain magt 9.15) und Immer der Ewigkeit Gottes (Wan got der herre
hat selber behut vnd berait ir sel vnd irn leib geheiligt vnd gerainigt in ir muter leib vor
allen creaturen, die ye wurden oder ymmer mer werden 9.26-28). Zusammengefiihrt ergibt
sich daraus eine Untermauerung der liturgischen Praxis der Begehung des Festes von Marias
Geburt, fiir das diese Predigt augenscheinlich verfasst wurde. Doch das scheint nicht das

einzige Anliegen des Textes zu sein. IThm ist ebenso wichtig, das Lob der Gottesmutter
266



,angemessen‘ zu gestalten und so zeigt sich schon in dieser durchweg Maria feiernden
Metaphernreihung, wie versucht wird, bei der Gratwanderung die Balance zu halten. Das
Aufrufen des Bildes der aller schonst (9.2), die an ihrem Geburtstag leuchtend und wie ein
Juwel gldnzend (gymme 9.13) die Welt betritt, um sich miitterlich um den zu kiimmern, der
letztlich seinerseits die Welt am Leben erhilt (9.20-22), fiihrt direkt zum Erwidhlungs-
gedanken (9.29-34). Er bleibt nicht unkommentiert in seinem iiberhohten Glanz stehen und
wird deshalb ausbalanciert. Ihre aktive, ndhrende Rolle wird mit der Fokussierung auf ihre
Briiste in Richtung ihrer Hingabe und Darreichung an den Weltenherrscher verschoben (Der
alles das speisset, das in himelreich vnd in ertreich ist, den speiset sie mit iren zarten
prusten 9.20-22) und ihre glanzvolle Schonheit wird an Gottes Blick auf sie und seine
Erwiéhlung riickgekoppelt (Sy ist die junckfraw, die allein den herren vnd den kunick aller
kiinig, den hohsten vnd den aller milsten vnd den aller edelsten hat wol geuallen vor allen
seinen creaturen 9.29-31). Unnotig zu sagen, dass sich in der Hingabe und Erwéhlung
Marias das dynamische Ungleichgewicht versteckt, das ein Weitergehen notwendig macht:
Marias zarte Brust ist fahig, den Weltenherrscher zu speisen, und sie ist die einzige Kreatur,
die Gott als fiir sein Erlosungswerk geeignet angesehen hat. Sie ist besonders schon von der

Weissagung ihrer Geburt an (9.36ft.).

Die Salomon zugeschriebene und als Prophezeiung verstandene Frage aus dem
Hohelied (Sy, wer ist dew, die da auf get als ain prehender morgen rot? 9.39-10.1 vgl.
HId 6,9) fiihrt die Darstellung Marias weiter (9.36-10.14) und gibt die zentrale Metapher des
,Morgenrots* vor.”"* Das metaphorische Leuchten des vorherigen Abschnitts wird hierin
wieder aufgenommen und ihre Geburt mit dem Aufgang der Sonne verglichen (10.1-3).
Waren dort die Verortungen ihres Glanzes in der Zeit gestalterisch bestimmend, ist es nun
das Gegensatzpaar Tag und Nacht sowie damit einhergehend Freude und Jammer. Die
Besonderheit Marias wird ausgefiihrt dadurch, dass sie im biblischen Zitat mit der
wunderschonen Geliebten identifiziert und die Metaphorik des Hoheliedes dariiber hinaus
weitergefiihrt wird. Andere Kinder werden mit jamer vnd mit wainen geporn (10.2), Maria
mit Freude (10.3). Der genaue metaphorische Zusammenhang wird mit einer weiteren
Metapher geklirt: Tiere und Vogel sind betriibt in der Nacht und singen und freuen sich,
wenn der Tag kommt (10.4-7).”" In 10.7-10 folgt die gesamte Ausdeutung und darin findet

sich ein weiteres Beispiel dafiir, wie geschickt der Verfasser des Marienbuchs es versteht,

"% ygl. fiir eine ausfiihrliche Betrachtung der Morgenrotsmetapher.
> Eventuell wurde hier an Ps 104 gedacht, die Edition gibt keine Bibelstellen an.
267



im Lob Marias die Balance zu halten: Maria ist das Morgenrot und ihr Kommen ist von
Freude begleitet wie das Anbrechen des Tages in der Natur, doch sie ist nicht das ,Licht der
Welt‘ und sie iiberwindet nicht die Finsternis der unerlosten Welt, sondern tritt aus dem
Dunkel des Mutterleibes in dicz lieht deser werlt (10.8). Das lieht ist hier das Licht, das Gott
der Welt geschenkt hat. Die Finsternis in Annas Leib bringt den Aspekt von Marias
Siindlosigkeit ein, denn Kinder kommen unter Leiden auf die Welt als Folge der im
Geschlechtsakt weitergegebenen (Erb-)Siinde (vgl. 89.1-20), doch trotz dieser Finsternis, die

ihrer leiblichen Zeugung anhaftet, kommt Maria begleitet allein von Freude auf die Welt.

Das Lob bleibt oszillierend. Nach dieser von der Erloserinnenrolle wegriickenden

"1 rijckt der Text die soteriologische Komponente

Ausdeutung der Metapher ,Morgenrot
sogleich wieder in den Fokus, indem er die Seelen im Fegefeuer anfiihrt, die wie die Tiere
auf den Sonnenaufgang lange Zeit auf ihren Trost gewartet haben (10.9f.). Auf Trost durch
Maria, natiirlich nicht auf marianische Erlosung, doch die Metaphorik wird in den folgenden
Zeilen wieder farbenfroher und kommt dem Undogmatischen dabei gefahrlich nahe. Der
Text nimmt das in Kauf, weil es ihm zuvorderst an dieser Stelle darum geht, zu seiner
nichsten autoritativen Quelle iiberzuleiten. Er listet vom Hohelied inspirierte Paare in
schneller Folge, die mit der Morgenrotsmetapher iiber die gemeinsame Verbmetapher
verbunden sind: si ist ausz gegangen als ain lilige ausz dem nebel vnd als ain rose ausz dem
dorn, als ain prun ausy dem durren ertreich, das sy erfevicht als sunder mit iren genaden
(10.11-13). Es 1ist die Verkniipfung der Blumen- und FlieBenmetapher iiber die
Verbmetapher ausz gegangen mit dem vorher Gesagten, auf die es ankommt. Wobei
erldutert werden muss, dass eine ,FlieBenmetapher® nicht nur in prun (10.12) und erfeucht
[...] mit iren genaden (10.12f.) vorliegt, sondern ebenso im eingewobenen Bernhardzitat mit
dem Duft, der als aus der Blume flieBend gedacht wurde (10.16-20), worauf das
Marienlexikon mit Blick auf die deutsche Literatur und im Zusammenhang mit
Marienmetaphern aufmerksam macht.”'’ Die subtile Anspielung auf die Erbsiinde (10.8)
wird im dorn (10.12) aufgegriffen. Die Blumenmetaphern leiten zur Aussage Bernhards
iiber (10.14ff.), wie auch die FlieBenmetapher, die hiufig im Marienbuch auftaucht, wenn

Bernhard referiert wird (vgl. z.B. 61.10). Sie bringt Anklinge mystischer Vorstellungen des

16 Da ,Morgenrot‘ auch eine Christusmetapher sein kann, ist es hier besonders bemerkenswert, wie von dem
Erlosungsaspekt Abstand genommen wird.
" Schmidt/Egbers: Art. Rose, S. 548f. Auch auf Metaphorik der ,Trunkenheit’, des ,Versinken®, ,UberflieBen*
und ,Verschmelzen‘ im Zusammenhang mit der gottlichen Prisenz und Gnade weist das Marienlexikon im Art.
,Rose‘ hin. Vgl. dazu auch: Blumen als Symbole (ich wiirde allerdings von Metaphern sprechen) Marias und
ihrer Tugenden, Bohling: Art. Blumen, S. 510-513.

268



UberflieBens von Gottesliebe, dem ZerflieBen oder umspiilt werden in und von Gottes
Gegenwart mit ein. Dieser Text ist jedoch nicht als mystisch-spekulativ zu bezeichnen und
konsequenterweise ist die dahingehend offene Metapher konkretisiert durch genaden
(10.13). Bernhard wird daran anschlieBend aber nur kurz zitiert und die von ihm inszenierte
Selbsterklirung Marias wiederum als metaphorische Uberleitung zur nichsten Marien-
metapher genutzt. Die Implikationen des Bernhardzitats sind jedoch gewichtiger, als die
Bezeichnung ,Uberleitung* erahnen lisst. Wie schon mehrfach angemerkt, zeichnet sich das
Marienbuch durch einen sehr bedachten und griindlichen Umgang mit seinen Quellen aus.
Hier wird genau angegeben, dass es sich bei der direkten Rede der Gottesmutter um eine
Rede Bernhards in ihrem Namen handelt (spricht Pernhardus in irr person 10.14). Was
Maria hier in den Mund gelegt wird, wird aber als wahrhaftig geglaubt. Bernhards Rede ist
nur ein Medium der direkten Selbstoffenbarung der aus der Transzendenz sprechenden
Maria. Selbst wenn die Ich-Form, als literarischer Trick um Unmittelbarkeit zu erzeugen,
erkannt wird, bleibt die Aussage wahr. Das direkte Sprechen Marias durch die direkte Reden
Bernhards ist wiederum ein Medium (nach Kienings Definition), das Informationen iiber die
Gottesmutter transportiert.”'® In diesem Fall eine Information, die im metaphorischen
Vergleich ,Maria gebiert ihr Kind wie die Blume ihren Duft‘ (10.16f.) steckt. Die einzelnen
Medien dieser Information sind ineinander geschachtelt: Bernhards Rede ist das Medium, in
dem sich Marias Selbstoffenbarung vollzieht. Innerhalb ihrer Rede ist es die aufgenommene
Frage eines mit Du angesprochenen Marienverehrers (Bernhard selbst?), die wiederum
Antwort im Medium des metaphorischen Vergleichs findet. Die Schachtelung erzeugt hier
Autoritédt. In sdkularen Texten konnte ein solcher Aufbau einen unzuverldssigen Erzédhler
suggerieren oder das beschriebene Geschehen aus der Jetzt-Zeit der Erzdhlung wegriicken.
In geistlichen Texten wie dem vorliegenden ist das Beschriebene ein ewiges Geschehen,
eine die Zeiten iiberdauernde Wahrheit. Die indirekt in Marias Rede aufgenommene Frage
ist das Medium, in dem die Anbetenden, aber vielleicht auch die Zweifelnden zu Wort
kommen, die Metaphern ,Blume‘ und ,Duft® sind das Medium, in dem sich die
unbegreifliche Paradoxie der Heilswirklichkeit (jungfrdauliche Mutterschaft) darstellt und
begreifbar wird. Religioses Sprechen ist metaphorisches Sprechen, aber gleichzeitig das
Sprechen von unzweideutiger Wahrheit. Das an sich undenkbare, die natiirlichen

Gegebenheiten sprengende, schlichtweg nicht durchfiihrbare Geschehen, das der Glaube

¥ Vgl. Kiening: Medialitit in mediivistischer Perspektive, S. 329 zu seiner Definition von Medium. Die
Medien ,direkte Rede Bernhards‘ und ,Marias‘ konnen gemiBl der Definition dieser Arbeit ebenfalls als
Metaphern bezeichnet werden, da sie mehr sagen als die vordergriindig lesbaren Informationen, sie sprechen z.B.
auch iiber Bernhards spirituelle Nihe zu Maria, Marias Herabsteigen zu den Menschen usw.

269



jedoch als wahre Begebenheit ansieht (Maria bekommt als Jungfrau ein Kind und bleibt

Jungfrau), wird in der Metapher denkbar:

Ob du nv fragest, wie ich mein libes kint gebunen hab, so sprich ich: Als die plum iren
smack. Ob du die plumen geprochen vindest, dar vmb das sy iren smack geb, so
gelaub, das mein magtum unverwert sey, dar vmb das ich geunen hab den heilant aller
der werlt. (10.16-20)""

Der nicht unmittelbar darstellbare und wunderbare Vorgang wird mit der Metapher in einem
alltdaglich erlebbaren Vorgang darstellbar und erlebbar. Im AusflieBen des Duftes aus der

Blume findet die Metaphorik der vorherigen Abschnitte ihren Zielpunkt.

Im nichsten Abschnitt, der als bildgebende und leitende Autoritit die Offenbarung des
Johannes nennt (10.20), treten andere Metaphern in den Vordergrund, die 9.19-24 (schacz,
heiligtum usw.) schon vorbereitet wurden. Die Thematik verschiebt sich beinahe unmerklich
innerhalb der bernhardschen Blumen- und Duftmetaphorik: War vorher Marias Geburt der
in den Metaphern zu vermittelnde und zu deutende Inhalt, ist dieser Inhalt nun der Grund,
warum Marias Geburt iiberhaupt von so groler Bedeutung ist. Es ist die Geburt derer, die
Jesus in sich tragt und ihn auf die Erde bringt. Das bisher von Maria aufgebaute Bild (sie ist
das Licht, das Morgenrot, ein Edelstein, eine Blume) wird nun vervollstindigt bzw. auf
Jesus hin korrigiert, indem sie als das Behiltnis gezeigt wird, in dem unser Heil liegt (10.19-
35). Ausgangspunkt ist Offb 11,19: Gottes himmlischer Tempel steht offen und gewihrt
Einblick auf die zeugniizze der e (10.21f.), das meint die Bundeslade als Zeugnis des Bundes
zwischen Gott und seinem Volk Israel (vgl. Ex 25,10-22 wu.a.). Maria wird auch
,Gnadenthron® genannt, eine Marienmetapher, die wahrscheinlich in Verbindung mit dem
typologischen Bezug des Thron Salomos auf Maria (vgl. 1. Koén 10,18-20; 2. Chron 9,17-19)
zu sehen ist und bildliche Darstellungen von ihr, wie sie die Trinitidt umschlieft, inspirierte;
diese wurden jedoch schon zur Zeit der Entstehung des Marienbuchs von Gerson heftig
kritisiert.”*° Grundlage beider Metaphern (,Gnadenthron‘ und ,Bundeslade®), die sich von
der Beschreibung des verschollenen, jlidischen Zentralheiligtums ableiten, ist die
Vorstellung von Maria als einem Gefil} oder Behiltnis, das die Grundlage des Glaubens in
sich triagt. Im Marienbuch besteht an dieser Stelle keine Gefahr, die Darstellung Marias als

der ,Bundeslade Gottes‘ im Sinne einer Uberhbhung ihrer Person zu verstehen, wie dies in

" Dieses Zitat wurde an anderer Stelle auch schon behandelt.

720 Vgl. Fiores: Maria in der Geschichte von Theologie und Frommigkeit, S. 164. Vgl. auch Maria als , Thron
Salomons* in Riese: Seemanns Lexikon der Ikonografie, S. 278. Auch Andachtsbilder Gottvaters mit Jesus am
Kreuz im Schof3, und manchmal darunter oder daneben Maria, werden als ,Gnadenthron‘ oder ,-stuhl
bezeichnet.

270



einigen bildnerischen Darstellung fiir Gerson der Fall ist. Der Gedanke, dass in Jesus alle
drei Personen der Trinitdt in Marias Leib geborgen sind, wird nicht ausgefiihrt. Auerdem
I6st sich die Metapher ,Bundeslade® vollkommen aus ihrem potenziell antisemitischen
Bezug, indem der Aspekt der e fallen gelassen und die arche (10.25) zu einer einfachen
Schatzkiste wird, die ihren Inhalt vor Dieben weschirmet (10.30). Weitere Verbmetaphern
sind beslozsen (10.23) und geoffent (10.24). Die Behiltnismetapher mit ihrer Tendenz,
Maria als die Gottlichkeit umgreifend darzustellen, wird damit auf eine passive Tragerinnen-
rolle und Beschirmerinnenrolle beschrinkt. Das abstrakte hail (10.31), das Maria als
Schatzkiste in sich birgt, ist in ihr in das tuch der demvtikait (10.32) gewickelt und fiir die
Glédubigen nur erreichbar, wenn sie nicht im Bann der Siinde stehen (10.26-29). Maria und
ihre Demut sind als Behéltnis Instrumente Gottes. Sie kann als geschmiickte Schatztruhe den
Blick auf das Heil freigeben, wie der Tempel der Offenbarung, dieses erscheint aber in ihr
nicht als Person und trinitarische Gottheit, sondern abstrakt und mit Demut umgeben. Von
diesem Punkt aus nimmt der Text seine zentrale Schriftquelle Jes 11,1 wieder auf, um zur
spannendsten Metapher der Predigt vorzudringen (10.35-11.22). Maria wird durch sie als
kraftvoll, aktiv, um nicht zu sagen schneidig, préasentiert. War ihr Platz in der
Heilsgeschichte bis zu diesem Punkt eher dekoratives Beiwerk und passives Vehikel des
Kommen Christi, wird nun eine aktive Rolle und ihre Bedeutung fiir die vor der
verschlossenen arche stehenden Siinder konturiert (10.26f.). Der Text kehrt zu seinem
eigentlichen Thema der Geburt Marias zuriick, indem er sie als eine Art Vorhut Gottes
darstellt und dies mit der direkten Rede eines von ihr geschlagenen Teufels belegt (10.40-
11.4). Maria wird nach Jes 11,1 als gerr (10.37 u.a.) bezeichnet, was hier weder ,junger
Stamm‘ noch ,frischer Reis‘ bedeuten soll, sondern ,Peitsche‘ (10.39f.). Sie ist eine
Peitsche, die die Teufel schldgt und vertreibt: Das ist wewert an dem, der mit der gerten
geslagen ward an der nacht, do sy geporn ward (10.40-11.1). Dieser schmiht Maria,
bezeugt und lobt dabei aber fiir die Gldubigen ihre Leistung: We, Maria, den tag, das du
geporn pist, wan du vnser kraft gekrenckt vnd ze nicht gemacht hast mit manger plag, do mit
du vns geslagen hast (11.2-4). Ganz entgegen der vorherigen Metapher ,Schatzkiste® ist
Maria hier sehr aktiv, ja beinahe aggressiv. Der Text stiitzt sich auf die Autoritit zweier
typologisch gedeuteter Schriftzitate: Num 24,17 und Num 20,11 und die Aussage des
Heiligen Antonius, der der Gerte eine Wegweiser- und Wegbereiterfunktion zuspricht.
Marias Aggressivitit ist kanalisiert und funktionalisiert, sie dient als Gerte dazu uns den weg
Vvber das mer dieser werlt durch den vinstern lufft (11.4f.) zu ebnen und zu weisen, indem

sie die Teufel verscheucht schon allein mit ihrem Schlidge androhenden Anblick (11.8f.). Mit
271



Num 20,11 fiigt der Text diesem starken Bild eine weitere Komponente hinzu: Sie schligt

! Thre Schlige senden sichtum vnd betritbnusse oder armut (11.15f.),

und heilt, die sie liebt.
aber ganz im Stile der Makarismen (vgl. Mt 5,3-11) werden die so geschlagenen als selig
(10.16) bezeichnet, da diese Strafe nicht den Tod nach sich zieht, sondern umgekehrt sie vor
der hirteren Hand Gottes (11.17f.) bewahrt. Maria steigt hier auf von der Kimpferin gegen
die Teufel zur Retterin vor Gottes Zorn. Unbefriedigend und antiklimatisch klingt es da,
wenn diese Rolle nichts weiter sein soll, als der Beweis, dass sie aller wirdigleichest (11.21)
an diesem Festtag geboren wurde, also letztlich nur eine Legitimation des kirchlich-
liturgischen Festes ist und alles mit einem traditionellen, lakonischen Verweis auf die
Prophezeiung ihrer Geburt in der groen Heilsgeschichte verortet wird: Also ist heut bewert,
das si geporn ist aller wirdigleichest, wan vil propheten haben geweissagt vor langer czeit
von ir gepurt (11.21f.). An dieser Stelle steht die literaturwissenschaftliche Interpretation
etwas ratlos da, weil die dynamisch-kraftvolle Metaphorik rund um die ,Peitsche‘ im Sande
verlduft. Das Lob hat dramatische Worte fiir Marias Wirken gefunden und bricht nun ab.
11.22 nimmt die anféngliche Dreiergliederung wieder auf, doch bieten die zwei
verbleibenden Abschnitte keine Ausfithrungen in diese Richtung. Sie nehmen vielmehr
Marias Eigenschaft als Behiltnis, Behausung und Hervorragenste unter den Geschopfen auf
(11.32). Eine weitere Quellenautoritit wird angefiihrt mit Damascenus (11.36), die Predigt
lauft in einer Freudenliste (11.38-12.2) aus und endet mit Christus und dessen Werk (12.4-
7).

Bleibt man beim Bild einer Gratwanderung, stellt sich die Frage, ob diese in den letzten
zwei Abschnitten gliicklich auf festem, dogmatischen Grund endet oder ob sie vielmehr am
hochsten Punkt sicherheitshalber abgebrochen wurde. Den Hohenkamm der Argumentation
bildet die Metapher von der Gerte Maria als teufelsaustreibende und damit von der Siinde
heilende Peitsche. Sie ist aber damit nicht einfach eine Kriegerin Gottes, sondern wendet
sich gegen diesen, da er mit seinen Schldgen gegen die Siinde den siindigen Mensch gleich
mit erschldgt und Maria dagegen ihr So will ich in haillen (11.20) stellt. Die Jungfrau
bekommt ein tatkriftiges, aktives Profil. Hoher kann nicht mehr gewandert werden als bis
direkt vor Gott und seine zum Schlag ausholende Hand, somit muss hier der Abstieg vom
Grat beginnen. Dennoch bleibt der schnelle Wechsel irritierend: Von aufregender
Peitschenmetaphorik hin zu traditionellen und hinldnglich bekannten Lobzuschreibungen

(aller heiligst 11.23; schonst tohter 11.31 usw.) und einer Riickfithrung in die Narration: Da

Wird als aus Exodus entnommen zitiert.

272



von list man in irm leben, das die hoh gelobte junckfraw Maria nam zu an allen tugenden
vnd heilikait von tag zu tag, vnd alle tag komen die engel zu ir (11.24-27). Auf das Erkennen
dieser Irritation bei der Lektiire muss die Interpretation responsiv reagieren und sich von der
Irritation leiten und bereichern lassen.””” Der Predigt mangelnde Kunstfertigkeit beim
Verfugen vorgefundener Versatzstiicke vorzuwerfen, ist wenig sinnvoll und nicht
weiterfiihrend. Die Predigt setzt verschiedene, marianische Versatzstiicke zusammen im
Versuch, verschiedene marianische Bediirfnisse seines Publikums gleichzeitig zu erfiillen.
Die Ecken und Kanten auf die man beim Lesen der Predigt stoft, zeigen die letztendliche
Unmoglichkeit dieses Unternehmens. Aber ebenso zeigen die metaphorischen Linien, die
den Text durchziehen und eine Metapher in die ndchste iibergehen lassen, die gestalterischen
und kiinstlerischen Moglichkeiten, die der Versuch findet. Ausgehend von der ersten
Irritation, der Scheingliederung nach Jes 11,1, scheint das erste der bedienten Bediirfnisse
die Verwendung des Jesaja-Zitats zu sein. Das Zitat (ebenso samtliche Messias-
prophezeiungen in Jesaja) ist zentral fiir die Marianik. Als frommes Lob und
Vergegenwirtigung von Marias heilsgeschichtlichen Bedeutung, aber noch mehr fiir die
Mariologie, die es sich zum Ziel macht, die Marianik zu legitimieren und gleichzeitig in
dogmatische Bahnen zu lenken. Die Messiasprophezeiung und die Genealogie Christi von
Isai (auch genannt Jesse, Konig Davids Vater) her erfiillt beides: Sie legitimiert das Ansehen
Marias, denn mit der jungfriulichen Geburt kann nur sie (nicht Joseph) der genealogische
Stamm sein, und geniefit hochste, weil biblische Autoritdt. Der Text hegt aber noch ein
zweites Interesse an der Jesajastelle: Er will die Metaphorik fortfithren. Die Metapher ,frisch
aufschiefender, junger Stamm* wird auf seine Verwendung als Peitsche verengt und so
Marias Rolle der Beschiitzerin der Siinder auf eindriickliche Art profiliert. Es scheint dem
Text nicht moglich, diese iiber traditionelles Marienlob hinausgehenden Bilder in das
angedachte Drei-Teile-Schema einzufiigen, das der Predigt die erwartbare Struktur nach
einem zum Festtag passenden Bibelzitat gegeben hitte. Vielmehr geht der Text
verschiedenen metaphorischen Zusammenhingen nach, die er aus gesicherten Quellen
entnimmt, um letztlich zu seinem eigentlichen Hohepunkt zu kommen. Daher der
eigenwillig gedoppelte Strukturverlauf der Predigt. Die Gliederung nach Jes 11,1 dient der
theologischen Absicherung; die Metaphernreihe, als zweite Gliederungsstruktur, die von
einem Gedankengang zum néchsten leitet, erginzt sie. Diese Taktik stellt sich jedoch als

nicht konsequent durchfiihrbar heraus. Ab 11.22f. lduft der Bogen sehr schnell aus und muss

22 Vgl. dazu Becker: Das Problem der Interpretation alteritirer Texte.

273



sich in Richtung der Narration retten. Das biblische Zitat bietet Metaphern und einen
Rahmen diese auszugestalten, aber die Ausgestaltung sprengt den Rahmen und geht eigene
Wege, nur um zum Schluss wieder eingefangen zu werden. Das spiegelt die
Grundbedingungen des Marienlobs wider. Was schon an den aufeinanderfolgenden
Metaphern gezeigt werden konnte, zeigt sich hier in der Groanlage: Das Lob geht nie auf,
es oszilliert bis zum Schluss und findet hochstens auf dem sicheren Boden kirchlicher Lehre
und biblischer Tradition Halt, jedoch auch das nie fiir lange. Man ist versucht festzustellen,
dass die Metaphorik kollabiert und sich im groeren Kontext der Freude {iber Marias Geburt

(11.37-12.7; vgl. 7.12-8.17) auflost.

Wihrend das Lob des trinitarischen Gottes niemals zu grof3 sein kann, ist das Marienlob
bestdndig in Gefahr, zu viel oder zu wenig liber Maria zu sagen. Einerseits kann sie gar nicht
genug gelobt werden (De Maria numquam satis) und andererseits geschieht alles an ihr aus
gottlicher Gnade und Erwihlung; einerseits ist sie dieser Erwihlung und Gnade iiber alle
Male wiirdig und andererseits ist sie nur der Weg zu Christus oder nur die Lampe, die den
Weg zum Heil erleuchtet; einerseits leuchtet sie den siindigen Glidubigen und birgt sie
schiitzend unter ihrem Mantel und andererseits kann sie nur Fiirsprache einlegen, nicht
selbst erlosen. Von diesen theologischen Zusammenhingen geleitet, ist das bestindige
Changieren des Marienlobs ein integraler Teil von Mariendichtung, insbesondere, aber nicht
ausschlieBlich, wenn sie von religioser Leidenschaft fiir die Gottesmutter getragen wird. Die
Marientexte sind geprdgt von stindigen Korrekturbewegungen im Ringen um eine
angemessene Darstellung der zu verehrenden, nicht gottlichen, aber gott-nahen Maria. Um
diese durch Metaphern ausgestaltete Dynamik der Texte zu beschreiben, wihle ich den
ebenfalls metaphorischen Begriff der ,Gratwanderung der Angemessenheit’.
,Angemessenheit halte ich bei dieser Thematik fiir einen guten Begriff, weil er zu beiden
Seiten offen ist: das Marienlob, die Marienverehrung und ihre literarische Darstellung muss
der Rolle als Gottesmutter gerecht werden, also angemessen grof} sein, doch gleichzeitig ist
Maria demiitige Magd, nicht gottlich sowie ein Mensch wie jeder andere und diesem
Sachverhalt muss ebenfalls entsprochen werden. Die Texte miissen sich in einer vor Gott
angemessenen Zuriickhaltung tiben. Damit wird ein Begriff bereitgestellt zur Beschreibung
eines Phidnomens, das in den allermeisten marianischen Texten zu beobachten ist und
unterschiedlich bearbeitet wird. Manche Texte beenden den Balanceakt auf die eine oder
andere Weise, andere brechen ab, ohne ihn auch nur annidhernd zu Ende fiithren zu konnen,

besondere Kunstfertigkeit und Einsicht in theologische Zusammenhinge beweisen Texte,

274



die die Metaphorik auf festen Grund zu fithren wissen. Eine These fiir neugldubige Texte
konnte im Anschluss daran lauten, dass diese (mehr oder weniger erfolgreich) den Gang auf
dem Grat verweigern. Sie verneinen die Notwendigkeit der Gratwanderung der
Angemessenheit, indem sie Maria ganz entschlossen jegliche Heilswirksamkeit absprechen.
Zu fragen ist nicht nur, ob diese These zutrifft, sondern ob sich die Gratwanderung nicht
doch heimlich vollzieht. Der Vergleich alt- und neugldubiger Texte legt einen
Zusammenhang nahe zwischen dem Verschwinden Marias aus der protestantischen
Dichtung und der Gratwanderung der Angemessenheit. Neben theologischen und
religionspolitischen Griinden’* ist es die Uneindeutigkeit des Marienbildes, die es den um
theologische und seelsorgerliche Klarheit bemiihten protestantischen Schriftstellern
zumindest teilweise unmdéglich macht, Maria weiter zu behandeln. Sie geraten dabei aber in
eine heimliche, neue Gratwanderung der Angemessenheit: Denn Maria ist wichtige
Protagonistin der Evangelien, also der Grundlage des evangelischen Glaubens und kann
daher nicht einfach komplett ignoriert werden. Aber sie muss beiseitetreten, um Jesus
sichtbar werden zu lassen. Wird Maria auf altgldubiger Seite als durchsichtig auf Gott hin
betrachtet, erscheint sie den Neugldubigen als Ablenkung von Christus. Die Ausgestaltung
ihrer Stellung verursacht aber so oder so ein Schillern in der Metaphorik, das auch der

Versuch, sie zum Verschwinden zu bringen, nicht in Eindeutigkeit iiberfiihren kann.

5.4 Maria als Vorbild

Dass Maria fiir ihre Geschlechtsgenossinnen als Vorbild inszeniert wird, erscheint intuitiv
logisch. Das Marienbild als Vorbild richtet sich durchaus nicht nur an Frauen und Méadchen,
ist aber in dieser Richtung am wirkmichtigsten. Das hei3t, dass fiir die hier untersuchten
Texte Frauen nicht die einzige Zielgruppe fiir die Ausgestaltung eines bestimmten
Marienbildes darstellen, sie aber direkt oder zumindest indirekt (iiber die Vermittlung der in
den Texten prisentierten Ideale oder der Texte selbst durch Dritte) als Rezipientinnen
angenommen werden konnen. Aufgrund einer selbstverstindlich erscheinenden
,Schwesternschaft zwischen den Christinnen und Maria ist es notwendig, darauf
hinzuweisen, dass gerade Minnern Maria als Vorbild empfohlen wurde. Fiir das
Spiatmittelalter ist der Hinweis jedoch gerade andersherum zu formulieren, denn: ,,Wenn ein

Theologe Frauen Ergebnisse theologischen Nachdenkens weitergibt, dann kann er damit

2 Die katholische Gegenreformation wurde ,teilweise im Namen Marias durchgefiihrt[.]* (Petri: Maria in der

Sicht evangelischer Christen, S. 383) Vgl. auch die Bedeutung marianischer Wallfahrten fiir die katholische
Erneuerung, Guth: Geschichtlicher Abrifl der marianischen Wallfahrtsbewegungen im deutschsprachigen Raum,
S. 368ft.

275



gegen tief verwurzelte Vorbehalte verstofen.“’** Dies bedeutet fiir die vorliegende Arbeit
zweierlei: Erstens, dass Frauen in der angenommenen Leser- und Horerschaft wohl eher in
der Minderheit waren und die an sie direkt adressierten Passagen eher indirekt vermittelt
bekamen. Aber auch zweitens, dass es diese Weitergabe theologischen Wissens an Frauen
gab, dariiber im Sinne der bestehenden Rollenvorstellungen nachgedacht und darauf
geantwortet sowie die Einbindung von Frauen weiterentwickelt wurde (in Verbindung mit
der allgemeinen Offnung des theologischen Diskurs fiir Laien). Luthers Adressierung der
Laien und seine Forderung nach eigener Bibellektiire kann aus diesem Blickwinkel durchaus
als ein wichtiger Schritt in der Geschichte der weiblichen Emanzipation gesehen werden.
Auf Maria gewendet liegt hierin die Zweischneidigkeit ihres Vorbilds. Einer Christin soll
ein weibliches Vorbild prisentiert werden, aber dieses Ideal darf sie nicht zu etwas
motivieren, was sie gemil ihrer gesellschaftlichen Rolle nicht tun sollte, eben z.B. sich mit
komplexen theologischen Fragestellungen befassen, die aber wiederum die Figur der Maria
immer schon umgeben. Dies ist beileibe nicht die einzige Zweischneidigkeit, die mit der
Vorbildhaftigkeit Marias einhergeht. Der reformatorisch gewandelte Blick auf Maria &dndert,
worin dieses Problempotenzial gesehen werden kann, weniger das Vorhandensein eines
solchen. Auf spatmittelalterlicher und altgldubiger Seite wird Maria als ,Prototyp* einer
Nonne inszeniert, und um ihr nachzueifern zieht es viele Frauen in die Kloster, gleichzeitig
wird sie als ,Konigin der Himmel* gefeiert; ein Marienbild, das kaum vorbildhaft sein sollte
fir das alltdgliche Leben einer Frau im Spiatmittelalter (Herrscherinnen vielleicht
ausgenommen). Luther lehnt beide Arten, Maria als Ideal darzustellen, ab, jedoch nicht, in
Maria ein Vorbild fiir Frauen zu sehen. Er wendet sich dem Bild zu, das die Bibel von Maria
zeichnet, und arbeitet dieses als nachzuahmendes Ideal heraus. Altgliubige Exegeten seit
Ambrosius haben den Bibeltext zum Anlass genommen, das Vorbild Maria zu formen, dafiir
wird der Bibeltext mitunter erweiternd gedeutet. Man konnte sagen: metaphorisch gelesen,
um in ihm eine bestimmte Aussage zu finden, nimlich die Bestitigung eines als vorbildhaft
empfundenen Verhaltens. Luther geht ganz dhnlich vor, bezieht sich auch bewusst auf diese
Tradition, wenn er feststellt, dass Maria im Lukasevangelium ,eilends‘ durch die Berge reist,
um ihre Verwandte zu besuchen (vgl. Lk 1,39-45, speziell 1,39). Diese Wendung wird
(auch) von ihm ausgebaut zu einem ziichtigen Bild der Jungfrau und als vorbildhaft fiir

725

junge Frauen présentiert.”” Luther kritisiert das Verhalten der jungen Frauen, das er mit

7 Burger: Transformation theologischer Ergebnisse fiir Laien im spiten Mittelalter und bei Martin Luther,
S. 54, Anm. 21. Burger sieht das in Gersons Traktat La montaigne de contemplation bestitigt, vgl. ebd.
™ Vgl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 50f.

276



dem (angenommenen) Verhalten Marias vergleicht. Dass Maria offenbar alleine zu ihren
Verwandten reist, sollen junge Frauen nicht als Ermutigung verstehen ,spazieren zu gehen®,
sondern als Mahnung sich nur mit festgesetzten Aufgaben auf die Strale zu begeben und

sich drauBen nur so lange wie unbedingt notwendig aufzuhalten.”*®

Kreitzer fasst zusammen, wie sich das Marienbild im Protestantismus #ndert: ,,Gone
was the powerful, merciful, mother Queen of Heaven, and in her place remained only the
humble, chaste, obedient girl. Her most powerful attribute — her faith — could only be seen
and praised as a gift of God.”™ Doch auch wenn Maria fiir die lutherische Seite immer
weniger interessant und immer mehr der Gegenseite zugerechnet wurde, bleibt sie doch eine

komplexe Figur’*® und ein unaufldsbares Paradox:

[V]irgin, yet mother; human, yet the Mother of God; a humble maid, yet one whose
praise would be sung by all generations; a symbol of the church, and yet only one of
its members. [...] The image of Mary often rests somewhat uncomfortably on
sixteenth-century Lutheran preachers, for it is more complex and occasionally more
subversive than they are willing to admit. (Kreitzer: Reforming Mary, S. 141)

Was Kreitzer ein ,unbequemes‘ und ,subversives Potenzial‘ des Marienbildes nennt,
bezeichne ich in seiner literarischen Bearbeitung als ,Gratwanderung‘. Das Problem-
potenzial bleibt erhalten, selbst wenn das Interesse an Maria nachldsst. Es ist gerade das
Paradox, das sie fiir die Anhingerschaft Luthers zum Glaubens- und Lebensvorbild macht:
die Muttergottes selbst ist eine einfache Magd. Die lutherische Rechtfertigungslehre kann
leicht dazu verfiihren, einem tugendhaften und moralisch korrekten Leben weniger
Bedeutung beizumessen. Marias Geschichte ist vom Heiligen Geist fiir uns in der Bibel
festgehalten, damit wir erkennen, dass wir trotz der vorrangigen Bedeutung des Glaubens

2 Maria ist in ihrem starken

(sola fide) nicht befreit sind von moralischen Restriktionen.
Glauben und ihrem tugendhaften Alltagsleben ein Vorbild fiir Médnner genauso wie fiir

Frauen, fiir letztere ganz speziell in ihrer Passivitidt und ihrer Hauslichkeit.

She is often promoted as a shining example of faith: in believing the words of the
angel, despite the inability of her human reason to comprehend them, she exhibited the

726 ygl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 51. ,The image of Mary most popular among Lutheran preachers seems to
be of the pious and chaste girl, happy to serve her relatives, but otherwise gladly remaining and working at
home. Mary did not leave her family to join a convent, but instead shows all girls how they should be happy in
their domestic an familial vocations.* (Kreitzer: Reforming Mary, S. 140) Hier zeigt sich eine Umdeutung von
Marias Geschichte gegeniiber dem Niirnberger Marienbuch: dort verldsst Maria schon als Kind ihre Familie, um
im Tempel (quasi im Kloster) zu leben.
27 Kreitzer: Reforming Mary, S. 141.
728 Kreitzer spricht gemiB ihrer Definition von ,,complex symbol[.]“ (Kreitzer: Reforming Mary, S. 141)
™ Vgl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 50.

277



essential quality of faith, which is an unquestioning trust in the word of God. She was
also not afraid to share her faith with others: Mary was the first to preach the
incarnation, and her hymn of praise, the Magnificat, is a powerful statement of faith
and prayer. She is a model of obedience, following the laws of both her religion in her
purification and the government in obeying the registration decree by traveling to
Bethlehem, despite her freedom from these laws. She served her neighbor, both
through the example of her obedience and her desire not to scandalize anyone through
abuse of her freedom, and also through actual service: she was not too proud to help
her elderly cousin Elizabeth and serve as nursery-maid to baby John. (Kreitzer:
Reforming Mary, S. 139)"

Luther inszeniert Maria immer wieder als Glaubensvorbild so in seiner Predigt an
Weihnachten 1520 von der Geburt Christi (WA 7, 189, 4ff.). Was in Marias Herz vorgeht,
soll im Herzen aller Menschen geschehen, jeder Mensch soll das Christuskind als sein
eigenes Kind annehmen, wie es Maria getan hat, und sich vorstellen, es sei allein fiir ihn
geboren worden.”! Damit wird, worauf Kreitzer nach Caroline Walker Bynum hinweist, aus
einer explizit weiblichen Marienmetapher, nimlich der ,Mutter‘, ein Marienbild, das fiir alle

Geschlechter, also unabhingig von Genderzugehérigkeit, vorbildhaft ist.”

Diifel konfrontiert in einer Art Fazit seiner Beschéftigung mit Luthers Marienbild dieses
mit dessen theologischen Grunderkenntnissen. Auf das sola scriptura’® muss hierbei ein
besonderer Schwerpunkt gelegt werden, denn nach Abweisung bzw. -wertung jeglicher
Information iiber Maria aus anderen Quellen erfihrt in den diese Arbeit interessierenden
Texten das biblische Erzdhlgut eine (weitere) Aufwertung, aber auch (weitere)
Ausschmiickung. Diifel sieht in Luthers biblisch basiertem Marienbild die Abweisung einer

urférmigen Sehnsucht nach einer Muttergottheit.”*

Das ist m.E. eine besonders in Bezug auf
den Umgang mit Narrationen schwierige Aussage, denn Religion an sich kann
anthropologisch als Befriedigung uralter Sehnsiichte angesehen werden. Die Sehnsucht nach
Miitterlichkeit und Fiirsorge halte ich fiir etwas, das im Einklang mit Luthers Grundsitzen in
Erzdhlungen bzw. literarischer Beschiftigung durchaus bearbeitet werden kann und

bearbeitet wird. Zur Illustration reicht ein kurzer Blick bspw. in die Bearbeitungen der

7% Vgl. auch Maria und Joseph als vorbildliche Eltern bei Veit Dietrich, Kreitzer: Reforming Mary, S. 87. Vgl.
auch 2.4.1.
! ygl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 106.
32 Auch wenn Maria als Vorbild Frauen ganz speziell und nachhaltig betrifft, darf nicht vergessen werden, dass
ein Bild (Kreitzer spricht von ,symbol‘), nur weil zu seinen Figenschaften eine bestimmte
Geschlechtszugehorigkeit gezéhlt werden kann, nicht ausschlieBlich fiir Menschen dieses Geschlechts entworfen
wird: ,,[S]Jometimes a gendered symbol is about things other than gender, and that is the case with the image of
Mary. The sermons regularly use Mary as a profitable model for all Christians.” (Kreitzer: Reforming Mary,
S. 138f.) Vgl. zu Jesus als ,,gendered symbol” Bynum: Jesus as mother.
73 vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 254-258.
74 Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 254.

278



biblischen Weihnachtsgeschichte durch (der Reformation nahestehende) Meistersidnger.

Nach Diifel hilt es Luther fiir seine Aufgabe, ,,alles Reden und Denken iiber die Mutter Jesu

«735

auf das biblische Marienbild zuriickzufiihren.*“’”” Dieses Bild ist nicht ohne Spannungen und

es zeichnet Luthers Verhiltnis zur Heiligen Schrift aus, dass er diese Spannungen aushalt:

Hier wird die ganze Spannung zwischen gottlichem und menschlichem Geschehen
offenbar: Das Tun Marias, das sich nicht von dem Gebaren aller irdischer Miitter
unterscheidet, und das Kind auf ihren Armen, das Gott und Mensch zugleich ist.
Luther hat um das Spannungsverhéltnis, das in diesem Faktum beschlossen ist, gewul3t
und 1dBt es, aus Achtung vor der Schrift, stehen[.] (Diifel: Luthers Stellung zur
Marienverehrung, S. 257f.)

Durch den Fokus auf Marias biblische Lebensgeschichte wird sie (beinahe mutet es paradox
an) sichtbarer als sie es im blendenden Strahlenkranz der spitmittelalterlichen Marianik sein
konnte. Die immer wieder betonte Passivitit, die insbesondere das protestantische
Marienbild auszeichnet, wird mit Blick auf die Schriftzeugnisse etwas abgemildert: ,,Maria
ist aber dabei kein willenloses Werkzeug, keine Marionette, sondern weil um ihr Mensch-

“736 Daher ist sie im

sein und ihre Unwiirdigkeit vor Gott, ihre Niedrigkeit und Nichtigkeit.
Sinne des sola fide ein Vorbild fir den gliubigen Christenmenschen.””’ In diesem
Zusammenhang wird sichtbar, dass es notwendig ist, von Maria als einem vom
Genderaspekt losgeldsten Vorbild zu sprechen (bzw. von einem gegenderten Vorbild, das
aber nicht darauf reduziert werden darf): In ihrem Glauben ist sie ausdriicklich Vorbild fiir

alle Menschen.

Neben der Maria zuteilgewordenen Gnade ist es der Glaube der Mutter Jesu, den
Luther uns immer wieder vor Augen stellt. Zweierlei tritt dabei in den
Vordergrund: Einmal preist Luther die glaubige Haltung Marias selbst, um dann aber
diesen Glauben allen Christen als Vorbild hinzustellen und grundsitzliche
Ausfithrungen zum Thema , Allein aus Glauben® daran zu kniipfen. So wird Maria zum
Bild des gldaubigen Christen schlechthin. (Diifel: Luthers Stellung zur
Marienverehrung, S. 260)

Maria ist fiir Luther das Beispiel fiir die alleinige und umfassende Wirksamkeit von Gottes
Gnade und sie antwortet auf diese Gnade mit Glaube; diese einzige fiir den Menschen
angemessene Form auf Gottes Gnade zu antworten, macht sie zum Vorbild und gleichzeitig

Zu ,einer von uns®.”® ,,Jm Glauben ist Maria unsere Schwester.“”* D.h. gerade in ihrer

3 Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 255; Zitat ebd.

36 Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 258.

37 Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 260-262.

7% Zum sola gratia vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 258-260. Diifel stellt hier (erneut)

katholische und evangelische Lehre gegeniiber. Fiir mich weniger iiberzeugend ist die Verkniipfung mit der

Frage nach dem freien Willen, vgl. ebd. S. 262-264. Laut Diifel ist Maria fiir Luther ein, wenn nicht sogar das
279



Vorbildhaftigkeit ist sie auf einer Stufe mit uns. Luther ist immer darauf bedacht, Maria
nicht in unerreichbare Ferne zu riicken, ihr Glaubensvorbild, so bewundernswert es ist,

740

bleibt erreichbar. Luther mochte kein Idealbild erschaffen, vor dem Menschen

erschrecken miissen, denn Gott zeigt an Maria, wie er sich den Schwéchsten zuwendet:

Maria sei auf Erden von hochster Heiligkeit gewesen. Da aber Gott nicht einmal
gewollt hat, dass Menschen vor Christi Majestidt erschrecken sollten, um wieviel
weniger diirfen sie sich dann Maria so vorstellen, dass ihre Vollkommenheit sie
erschreckt! Deswegen berichte die Bibel auch so gut wie nichts von ihrem Leben.
Maria hat nach Luthers Uberzeugung stets die Ehre ihres Sohnes gesucht, nicht die
eigene 7Ehre. (Burger: Spétmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten,
S. 122)

Es ist demnach legitim, sich ein Bild Mariens zu machen und in seiner Beispielhaftigkeit zu
betrachten, doch wenn die Bibel selbst keine ausschmiickenden Details bietet, dann benotigt
dieses Bild ebenfalls keine. Luther betont Marias Passivitit. ,,Gott allein ist méchtig. Im
Unterschied zu der Einstellung, die unter Menschen iiblich sei, zdhlt bei Gott nicht der, der
viel geleistet hat, sondern der, der viel entgegengenommen hat.“’** Das ist natiirlich nur eine
Wendung entfernt von der Annahme, weltlicher Reichtum bedeute Gottes Gnade oder der
Annahme dass Maria aktiv entgegennimmt, wihrend dies andere Menschen nicht tun.
Luther geht es aber speziell um Marias passives Annehmen, Gottes iibermédBige Gnade und
darum, dass sie in dieser Situation allen Menschen gleicht: ,,Maria verfiigt iiber nichts, was
nicht auch Luther selbst und seine Predigthérer als einfache Christen hitten.“’* Trotzdem
wird Maria von Luther als auBlergewohnlich gesehen, wegen ihrer demiitigen Haltung.

Wichtig ist ihm nur die, nach seiner Auffassung, richtige Definition von Demut. Maria kann

Beispiel fiir den unfreien menschlichen Willen, deutlich zu sehen etwa in der Verwendung der
Werkstattmetapher. Gott allein bewirkt das Heil des Menschen, ohne dessen Zutun. Da Frauen tendenziell ratio
abgesprochen wurde, diirfte Maria schon allein wegen ihres Frauseins vom Besitz eines, von Luther sowieso
abgewiesenen, freien Willens ausgeschlossen gewesen sein. Da diese Arbeit sich mit der Frage de servo arbitrio
nicht auseinandersetzt, beschrinke ich mich auf die Feststellung, dass protestantischerseits Marias absolute
Passivitit betont wird.
7 Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 261.
™0 Vgl. auch Kreitzer: Reforming Mary, S. 31. Maria wird auch zusammen mit Elisabeth von Luther als
Glaubensvorbild inszeniert, Marias humilitas (Kreitzer sagt: humility) duBert sich in ihrem bescheidenen
Verhalten und Elisabeth dient als Vorbild fiir den Glauben, weil sie gegen alle Vernunft in Maria die Mutter
ihres Herrn sieht, vgl. ebd. S. 49.
! Burger bezieht sich auf eine Predigt von 1520 (WA 4, 633-635).
™2 Burger: Spitmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten, S. 121. Burger bezieht sich hier auf
WA 1,78, 3 & 20.
™3 Burger: Spitmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten, S. 121. ,,Und doch kann Luther in dieser
Predigt Maria anrufen, um sie zu bitten, seiner und anderer Christen zu gedenken. In seiner Ubersetzung und
Auslegung des Magnifikat (1520/21) wird Luther ausfiihrlicher schreiben, in welchem Sinne ein Christ seiner
Ansicht nach Maria um ihre Fiirbitte anrufen sollte.”” (Ebd.) Burger verwendet hier: WA 1, 78, 40 & 79, 6f.
sowie WA 7, 574, 35- 575, 3. Marias Bitte ist Luther aber (nur) genauso viel wert wie die eines jeden anderen
Christenmenschen, vgl. die kurze Abhandlung des Salve Regina in der Predigt von der Geburt Marias (WA 10,
111, 321, 7- 322, 10).

280



nicht beziiglich ihrer Gaben von Gott nachgeahmt werden, denn Gott kann nicht gezwungen
werden, diese Gaben zu verteilen, aber es ,,ist ein Wunderwerk, dass die Jungfrau nicht
hochmiitig wird.«7# Burger spricht davon, dass Luther 1539 in einer Predigt die ,,Demut
erneut aufwerten kann, die er doch zuvor [...] so gefihrlich gefunden hatte.“’* In fritheren
Predigten und in der langen Auseinandersetzung mit dem Wort humilitas in der
Magnifikatauslegung, wird die Tugend ,Demut’ abgewiesen, doch wertet Luther eine
demiitige Haltung an sich nicht ab, er verneint nur den Leistungsgedanken und die
Maglichkeit aktiv tugendhaft vor Gott zu sein.’*® Den passiv empfangenden, dankbaren
Aspekt der Demut bejaht er. Den dritten Vers Denn er hat angesehen die nichtickeyt seyner
magt (WA 7, 559, 29) nimmt Luther in seiner Magnifikatauslegung zum Anlass, iiber die
,richtige* Demut nachzudenken. Er mochte humilitas nicht mit Demut, sondern mit
Niedrigkeit oder Nichtigkeit iibersetzt sehen. Er kritisiert die falsche Demut, aber sieht
,echte® Demut als eine wertvolle Tugend Marias. Luther widmet dem rechten Verstdndnis
von tameivwolg breiten Raum und kritisiert die an der Vulgata (humilitas) orientierte
Ubersetzung mit ,Demut‘, und damit indirekt die Kirche seiner Zeit, deren Prilaten sich
,humiles‘ nannten.’*’ Er fiigt einen langen Exkurs zum richtigen Verstindnis von Demut und
Niedrigkeit in seine Auslegung ein, obwohl sein Schwerpunkt auf der Vokabel respexit
liegt.”*® Das Widerspiel zwischen Gottes Ansehen, der menschlichen Niedrigkeit und der
wahren Demut bildet den Dreh- und Angelpunkt seiner Reflexion.”* Fiir Luther muss die
Ubersetzung ,Niedrigkeit* und eben nicht ,Demut‘ lauten, was jedoch nicht heif3t, dass er
Demut abwertet oder sie Maria abspricht. Wahre Demut kann sich in ihrer Demut nicht
selbst erkennen und daher kann sich Maria auch keiner Demut Gott gegeniiber loben, denn
das wire die kritisierte falsche Demut. Sie ist Vorbild im bereitwilligen Annehmen der
eigenen Niedrigkeit und damit in der wahren Demut, denn auch in Reichtum und Ehre ist sie
demiitig und bescheiden geblieben: ,,.Die einzige Sorge der Christen soll sein, ob sie auch
bereitwillig genug in dieser Erniedrigung leben. Kann doch auch in der Erniedrigung die

falsche Sichtweise vorherrschen, die sich an den ,hohen (oder grossen) dingen’

™ Ubersetzung von C. Burger, WA 47, 832, 2f. zit. n. Burger: Spitmittelalterliche und reformatorische
Marienpredigten, S. 122.
™ Burger: Spitmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten, S. 122. Burger bearbeitet hier:
WA 47, 836, 5-7.
76 ygl. Burger: Spitmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten, S. 122.
747 Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 61-63; auf das Widerspiel zwischen ,Ansehen‘ und ,Scheinen®
und der rechten humilitas geht Burger auf S. 64f. ein.
" vgl. WA 7, 559, 29- 570, 27.
™9 Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 68-92.

281



orientiert.“”>" Burger weist darauf hin, dass Luther die Vokabel gern in diesem Kontext

dreimal verwendet.”!

In solchen kleinen sprachlichen Details zeigt sich, dass Luther in
Maria ein positives Vorbild sucht, so negativ die Aufforderung zum geduldig Erleiden des
Auferlegten (besonders fiir heutige Ohren) klingt. Luthers Blick ist immer auf die Freude an
Gottes Giite gerichtet.”””> Was Gott an anderen tut, ist fiir die eigene Seligkeit unerheblich
und so soll jeder Mensch v.a. auf die Dinge sehen (und sie loben), die Gott an ihm selbst
getan hat. Wobei dieses ,an‘ bei Luther ergiinzt wird mit einem ,durch‘, was das indirekte
Wirken Gottes durch Menschen meint, aber keine aktive Mitwirkung des Menschen, worin
Burger schon die Abweisung einer Vermittlung von Seligkeit durch Maria, die Heiligen oder
Mitglieder der irdischen Kirche sieht.””? Fiir das Marienbild Luthers ist bedeutsam, dass
Maria sich gerade iiber die Gaben Gottes an andere freut und dass sie das Urbild fiir Gottes
Handeln ,an‘ und v.a. ,durch‘ den Menschen ist, als williges Instrument Gottes. Luther
kritisiert, dass die Menschen die Giter Gottes, mit denen sie beschenkt sind, nicht erkennen
bzw. andere um deren (vermeintlich hohere) Giiter beneiden, wihrend Maria sich an allen

754

Giitern Gottes ganz unabhingig vom eigenen Erhalt solcher Giiter erfreut.””” Maria rithmt

55 Der Messias muss

sich nicht selbst und ist nicht zu rihmen, sondern Gottes Tun an ihr.
(den Prophezeiungen der hebriischen Bibel entsprechend) aus dem koniglich-ehrenvollen
Geschlecht Davids kommen, daher der biblische Stammbaum und die Bemiihung Jesus iiber
Maria in dieses Geschlecht einzugliedern. Die spatmittelalterliche Marianik sieht darin einen
(weiteren) Beweis fiir Marias konigliche Hoheit. Luther deutet aber das Geschlecht Davids

55 yum und humilitas wird bei ihm zu einem Zustand. Marias

zu einem ,verdorrten Stamm
Niedrigkeit (humilitas) ist keine aktive Selbsterniedrigung einer aus edlem Geschlecht
Stammenden, sondern der Zustand, in dem Gott sie vorfindet und gnédig ansieht. Thr eigener
Blick richtet sich, als Antwort auf Gottes Giite, allein auf dessen Tun und dies wird zu ihrer
Leistung, die durchaus nachgeahmt werden kann. Maria wird so in ihrer Demut, obwohl
diese notwendigerweise der Demiitigen selbst unbewusst ist, zu einem erreichbaren Vorbild,
denn ihr Blick ruht immer nur auf den Taten Gottes und nicht auf der eigenen Person. Ihre

Demut an sich nachzuahmen muss scheitern, da eine aufgesetzte und bemiihte Demiitigkeit,

die sich also reflektiert, fiir Luther zu Hochmut und eben falscher Demut fiihrt. Sich in den

0 Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 76.
! Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 76, Anm. 480.
732 Vgl. z.B. auch zur Vokabel ,Lust‘ Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 76, Anm. 482.
3 Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 78, Anm. 495.
7 Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 81-83.
™ vgl. WA 7, 561, 8-20.
70 vgl. WA 7, 549, 8-31.
282



Willen Gottes fiigen und ihn zu loben unabhéngig vom eigenen Gliick, ist nachahmbar fiir

die Gldubigen und zeichnet die wahrhaft demiitige und darin vorbildhafte Maria aus.

5.4.1 Marias Ehe und Sexualitit

Im Niirnberger Marienbuch finden sich 16.12-21.26 drei Abschnitte zur Vorbereitung der
Verlobung, Verlobung, Vorbereitung der EheschlieBung und Ehe von Joseph und Maria.
Beide werden als keusch lebende, fromme Menschen gekennzeichnet, die Gott gelobt haben,
nie zu heiraten. Der Text verbindet hier das fiir ihn hochbedeutsame Ideal des klosterlich
keuschen Lebens mit dem durch den Evangelienbericht gesicherten Fakt der Ehe zwischen
Maria und Joseph. Lange wird diskutiert, ob und wie Maria gemill der israelitischen
Tradition mit 14 Jahren”’ verheiratet werden soll (16.15-18.10). Letztendlich wird erldutert,
dass Maria (wie ihr Sohn Jesus) eine neue Ordnung bringt (18.4), und ein Gottesentscheid
fithrt zu ihrer Verlobung mit Joseph (19.5). Hier kann nur angedeutet werden, wie kunstvoll
und umstédndlich der Text die Narration zu diesem Ereignis hinfiihrt. Wie wichtig ihm die
Keuschheit des Brautpaars ist, zeigt sich daran, dass er sich nicht damit begniigt, diese Ehe
von den bisherigen israelitischen EheschlieBungen zu unterscheiden und als von Gott
gewollt zu inszenieren, sondern mit dem Gottesurteil beginnt erst das Problem. Dieses muss
parallel fiir Joseph und die Immerjungfrau gelost werden. Das keusche Leben beansprucht
den religios hoheren Rang, beide haben ein Keuschheitsgeliibde abgelegt und das tiefe
Bediirfnis, weiterhin keusch zu leben (s. z.B. 16.28; 20.1f.; u.a.); sie stehen nun vor dem
Problem, gleichzeitig ihrem Entschluss treu zu bleiben und dem Gottesurteil, das Joseph
zum Verlobten der Maria gemacht hat, Folge zu leisten. Die Losung fiir den Konflikt
zwischen dem eigenen Geliibde und Gottes direkter Anweisung liegt in einer Ehe ohne
Sexualitdt. Die Intervention Gottes wird auf dieselbe Dringlichkeitsstufe gestellt wie das
menschliche Geliibde (vergleichbar mit dem eines Priesters), das Keuschheitsgeliibde muss

758 Der Abschnitt schlieBt mit

ebenso befolgt werden wie der Beschluss Gottes zu Heiraten.
der EheschlieBung und der Erldauterung, dass diese Ehe trotz ihres Nichtvollzugs notwendig
war, um die Annahme der menschlichen Natur durch Gott in Maria vor dem posen gaist

(21.23) zu verbergen sowie sie und das Kind zu versorgen (21.25f.).

"7 Tatsichlich scheint diese Aussage nicht weit weg von der historischen Realitit zu sein, vgl. zur
Jungfriulichkeit Marias im Kontext des vorchristlichen Judentums Bovon: Das Evangelium nach Lukas, S. 72f.
8 ygl. dagegen die typisch reformatorische Alternativstruktur gekennzeichnet durch die scharfen
Trennungslinien [...] Gotteswort gegen Menschenwort, biblische Schrift gegen menschliche Lehren,
Zeremonien, Satzungen‘ usw. (Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 862).

283



Maria ist Jungfrau und iiber sie wird Jungfriulichkeit jahrhundertelang propagiert als
Inbegriff der Siindlosigkeit. Blickt man auf Maria und in welcher Art sie zum Vorbild fiir
Frauen und Minner gemacht wird, sto3t man unweigerlich auf den Zusammenhang von
Keuschheit und Siindlosigkeit bzw. Sexualitit und Siindhaftigkeit und der Mittelstellung, die
die Ehe einnimmt. Sie soll einerseits der Aufforderung, Nachkommen zu zeugen, folgen und
sich andererseits von der Wollust fern halten. Maria représentiert alle Lebensabschnitte, in
denen sich eine Frau im Spitmittelalter befinden konnte: sie ist Jungfrau, Ehefrau und (der
Legende nach) spiter Witwe.”’ Dazu kommt ihr imaginiertes nonnenhaftes Leben, das zum
Klostereintritt ermutigt. Die Reformation entwertet diese Art der marianischen Nacheiferung
und stellt Marias Rolle als Ehefrau in den Mittelpunkt. In der Predigt iiber die Geburt Christi
1520 (WA 7, 189, 4ff.) arbeitet Luther heraus, wie das Christuskind fiir das Kind Josephs
gehalten wurde und Gott damit Maria die Ehre der Jungfrauschaft vor den Augen der Welt
genommen habe, aber zu ihrem Schutz, da die Jungfrauengeburt niemand geglaubt hitte.”®
Wenn die Jungfrau Maria selbst als Ehefrau gelten sollte, dann nimmt das dem Stand der
Jungfrau den Glanz. Luthers Marienbild ist geprdgt von Marias Unauffilligkeit und
Bescheidenheit, was ihren Zustand beschreiben soll und nicht ihre Taten, weder Demut noch
Jungfriulichkeit sind in seinen Augen Verdienste.”®' Jungfriulichkeit als Stand (wie im
klosterlichen Leben) kann durch diese Darstellung Marias an gesellschaftlichem Wert
verlieren, aber die Jungfridulichkeit einer Frau als Ausweis der Tugendhaftigkeit bleibt
wertvoll. Maria bleibt auch als Jungfrau Vorbild. Jungfriulichkeit an sich bleibt ein hohes
Gut, das Luther Maria nicht abspricht. Aber sie ist ein Wert, der zwischen Gott und Maria
von Bedeutung ist bzw. fiir die Gldubigen vor Gott, aber nicht ,vor der Welt‘. Anstatt wie
das Niirnberger Marienbuch die Jungfrau allezeit im Glanz zu zeigen, zeigt Luther ihre
Niedrigkeit, gar ihren Ehrverlust zu Lebzeiten.”®* Er konzentriert sich auf ihre eheliche
Normalitdt, deren Vorbild nebenbei die Gesellschaft stabilisiert, denn nur aus Ehepaaren
werden Familien, die den neuen Glauben weitergeben und eine evangelische Gemeinde
formen. Die Ehe als stabilisierendes Element innerhalb der Gemeinschaft wird gelobt sowie
die gute Ehefrau, die ihre Aufgaben innerhalb des Hauses findet; diese Wertschitzung der

Ehe (die es neben misogynen Schriften gegen die Ehe auch schon vorher gab)’® legt einen

9 Maria reprisentiert auch nach Luther alle Stéinde, vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 139.
760 ygl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 107.

76! Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 67f.

762 Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 107. ,Es [i.e. das Christuskind, J.S.] nimpt der
junckfrawen hinweg das edelst gut, das sie hat, wie wol das sie junckfraw was* zit. n. ebd.

763 Es gibt sowohl fiir die Wertschiitzung der Ehe als auch fiir die — zumeist stark misogyne — Ablehnung des
Ehestands eine lange Tradition. Beide Traditionen koénnen sich auf die Bibel zuriickfiihren, fiir ein positives Bild

284



Grundstein fiir eine wertschidtzende Sicht auf Sexualitédt als nicht per se siindig und sieht
eheliche Sexualitit auBBerhalb des Zeugungsakts als durchaus positiv, andererseits werden
Frauen und Kinder weiterhin und, wie Kreitzer aufzeigt, noch verschirft, unter die Autoritit
des Mannes und Hausvaters gestellt.”** Positiv an der ehelichen Sexualitiit wurde gesehen,
dass sie den siindigen Sexualtrieb des Menschen regulieren hilft, bevor sich dieser auf
anderem Wege Bahn bricht, wie die Skandale rund um Monche und Priester vor Augen
fiihrten.”® Die Frage inwieweit die Bediirfnisse der weiblichen Sexualitét hier schon in den
Blick kamen, sei dahingestellt. Zu bedenken ist, dass neben der positiven Wertschitzung der
Lebensform Ehe die Abwertung der alternativen, ehelosen Lebensformen steht, die fiir
Frauen (wie fiir Ménner) eine der wenigen Chancen waren, aulerhalb des festen familidr-
hierarchischen Sozialgefiiges zu leben. Dass Luther die Jungfraulichkeit nicht als die zentral
vorbildhafte Eigenschaft Marias ansehen mochte, heiit nicht, dass er diese prinzipiell
anzweifelt; sein kritischer Umgang mochte alle Aussagen iiber die Jungfrau an der Schrift
belegt sehen, und fiir ihn steht, biblisch untermauert, fest, dass Gott ihre Jungfriulichkeit
,braucht® bzw. fiir notwendig erachtet, um den Heiland siindlos auf die Erde zu senden.”®®
Der Vorstellung eines Keuschheitsgeliibdes steht Luther ablehnend gegeniiber, aber zur
Frage nach ihrer bleibenden Jungfriaulichkeit dulert er sich vorsichtig abwigend: Da in der
Bibel nicht ausdriicklich vermerkt wird, dass sie ,zur Frau‘ geworden ist, habe man es auch
nicht anzunehmen.”®” Hier ist eine bleibende Sympathie bzw. Zuneigung zu Maria von
Seiten Luthers erkennbar, die sich darin &duBert, dass Luther Maria (und Joseph) vor
Sexualitdt quasi bewahren mochte. Luther hat eine hohe Meinung von Maria und Joseph und
sieht bei ihnen keine Notwendigkeit fiir die Befreiung oder Beruhigung von trieb- und

siindhafter Lust, wie er sie (nach 1. Kor 7) fiir alle anderen Menschen annimmt.

Gerade durch die zentrale Bedeutung ihrer Jungfraulichkeit ist Maria eine sexuell
konnotierte Figur und durch die Betonung ihrer Bedeutung als Ehefrau wird auf die
unterschwellige sexuelle Komponente der Marianik ein besonderes Augenmerk gelegt. Thre

jungfrauliche Unantastbarkeit regt zu Spekulationen an, wie z.B. in der Minnelyrik, wenn

der Ehe bspw. auf Gen 1,27, Gen 2,18 oder in Folge Mk 10, 7-9, fiir Misogynie und das Lob der Ehelosigkeit
bspw. auf Paulus Sicht auf die Ehe wie er sie in 1. Kor 7,1-9 darlegt.

64 Vgl. Kreitzer: Reforming Mary, S. 94-96.

765 Ein anschauliches, zeitgendssisches Beispiel fiir diesen Argumentationszusammenhang bietet die Schrift von
Katharina Zell (StraBburg), die ihren Ehemann — einen ehemaligen Priester — verteidigt, kommentiert und ins
Neuhochdeutsche iibertragen zu finden in Leppin: Reformation, S. 96-98.

766 ygl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 153-155.

767 vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 155. Diifel zieht fiir diesen Zusammenhang die Schrift:
Daf Jesus Christus ein geborener Jude sei heran.

285



das Bild der Minnedame und der Gottesmutter ineinanderflieBen, oder in der Frage des
Siindenablasses, was Luther in seiner 75. These 1517 kritisiert.”®® Luther erwiihnt die unter
den Glédubigen verbreitete Ansicht, selbst die (natiirlich rein hypothetische) Vergewaltigung
der Gottesmutter konne durch den Ablass vergeben werden, und Diifel spricht folgerichtig
die psycho-sexuelle Komponente solcher — von Luther scharf abgewiesener — religitsen

Gedanken an:

[Man] wird [...] aber auch die psychologische Seite solcher Irrwege nicht {ibersehen
diirfen, die erkennen 146t, wie durch die gerade in monchischen Kreisen gefiihrte
Diskussion um die unbefleckte Empfingnis ein sehr ungutes Element in die Kirche
und Theologie hineingetragen worden ist; auch darf in diesem Zusammenhang nicht
unerwihnt bleiben, wie sehr in solchen pseudotheologischen Spekulationen eine
gewaltsam verdridngte Sexualitdt sichtbar wird. Das ist die Kehrseite der
tiberschwenglichen und briinstig zu nennenden Form so mancher Marienminne!
(Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 89)

Dass Diifel von ,Kehrseite‘ spricht, ldsst vermuten, dass er mit dem ,unguten Element‘ die
Sexualitdt an sich meint. Sexualitidt als Thema in Kirche und Theologie zu tragen, kann als
durchaus gutes Unterfangen gesehen werden, sein Hinweis auf die verdringte und
unbearbeitete Sexualitdit im Klerus ist gerade deshalb sehr wertvoll. Und ihm ist
beizupflichten, dass Luther hier sehr priazise das Problem der ausufernden marianischen
Spekulationen erkannt hat und gleichzeitig seinen Sinn fiir den Beiklang von Worten
beweist. Das ganze religiose Sprechen im Umkreis von Marias Jungfrau- und Mutterschaft
sowie ihres ehelichen Standes balanciert auf der Grenze zum Vulgiren oder sexuell
Gewalttitigen.’” Dass Luther die Anziiglichkeit, zu der Marianik inspirieren kann, deutlich
anspricht, kann ihm von der Gegenseite als Verunglimpfung Marias ausgelegt werden.””’ Es
beweist aber v.a. sein Bemiihen um klare Worte, Worte, die solches erotisches Potenzial
eben nicht haben sollen. Er mochte Maria als rein spirituelles Vorbild inszeniert sehen und
verldsst dabei nicht den Rahmen der kulturell eingeprigten Ansichten iiber Sexualitdt und
spirituelle Reinheit. Dass er lieber aufgrund des (in seinen Augen) uneindeutigen
Bibelzeugnisses annimmt, Maria sei in ihrer Ehe Jungfrau geblieben, entbindet ihn von dem
Problem, ihr als Ehefrau erneut erotisches Potenzial zukommen zu lassen. Ihre

Vorbildhaftigkeit wandelt sich von der keuschen Jungfrau zur keuschen Ehefrau. Kreitzer

768 Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 89f.
%9 Vgl. dazu Luthers Sicht auf Marias Geisterfahrung WA 7, 546, 22-25 und im Niirnberger Marienbuch
besonders 88.7f. und 104.27-29.
0 Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 91. Dort findet sich ein Beispiel wie Luther 1521 aus
Paris vorgeworfen wurde, die Ehre von Maria zu verletzen; obwohl er bei seinen AuBerungen zu Marias
Empféingnis (1518) nicht ausdriicklich Stellung bezieht.

286



findet in den von ihr analysierten Predigten zur Verkiindigung eine Umbewertung von
Marias Vorbildhaftigkeit fiir Frauen, aber auch fiir Ménner, von einer Aufforderung zum

wortwortlichen und korperlichen Nacheifern, hin zur spirituellen Vorbildhaftigkeit.771

Luther does not demand that women attempt to follow Mary's example literally, but
rather that all Christians follow her spiritually, which according to his own theology
may be just as difficult. His language, however, continues to underpin the cultural
understanding of the connection between virginity and purity, on the one hand, and
sexual maturity, impurity and even prostitution on the other. (Kreitzer: Reforming
Mary, S. 30)""*

Dies sei zitiert, um deutlich zu machen, dass Luthers Umbewertung von Marias
Vorbildhaftigkeit fiir die gesellschaftliche Bewertung der (ehelichen und weiblichen)
Sexualitdt von Bedeutung ist, ohne jedoch schon so etwas wie einen grofBeren Umschwung
in diesem Bereich vorzuzeichnen. Luthers Blick zeigt sowohl Sensibilitit fiir die erotischen
Konnotationen des Vorbilds Marias, als auch feste Verankerung im kulturellen Werte-
system. Die Sexualitit von genereller Siindhaftigkeit zu trennen, ist bei ithm hochstens
vorbereitet, eine Dekonstruktion des Wertesystems noch nicht. Luther stort das frivol-
zweideutige Sprechen iiber Maria, und er versucht, diesem durch Riickfiihrung auf den
Bibeltext zu begegnen. Aber Luther selbst beherrscht das Spiel mit Metaphern meisterhaft
und der Bibeltext hilt ebenfalls genug Mehrdeutigkeit bereit, sodass trotz dieser Mallnahme
Zweideutigkeit immer einen Platz hat. Auf die Wirkung seiner Worte bedacht, setzt Luther
diese aber ganz bewusst ein, um aus religiosen Paradoxien einfache Sitze zu machen, an
denen sich die einfachen Gldubigen festhalten konnen. Oder um im Sinne des Publikums
etwas Lockerheit und Humor in das ernste Thema des Seelenheils zu bringen. Solche
verspielten Mehrdeutigkeiten stehen jedoch nicht generell dem Ziel entgegen, die komplexe

Mariologie einmiinden zu lassen in eine einfache, aufbauende Christologie.

d'” steht kontrir zu solchen

Das umstrittene Lied Sie ist mir lieb die werde mag
Bemiihungen. Es ist bezeichnend, dass sich fiir dieses Lied sowohl die genannte Benennung
mit Zitat des ersten Verses als auch der Titel, den auch Wackernagel iiberliefert, findet: Ein
lied von der heiligen Christlichen Kirchen, aus dem xij. capitel Apocalypsis.””* Schon darin

zeichnet sich die Raitselhaftigkeit des Textes ab, dessen erste Strophe klingt wie ein

! Sie verwendet v.a. Predigten aus der Festpostille 1527 und der Hauspostille 1544, vgl. Kreitzer: Reforming
Mary, S. 161 (Quellenangaben zu S. 29-31).
2 Sie bezieht sich dabei auf die Festpostille 1527 WA 17, 11, 408.
P Sie ist mir lieb die werde magd, vgl. zu diesem Lied Burgers Beitrag im Tagungsband ,Maria in Hymnus und
Sequenz‘.
" WKL 35, 462f. Im Folgenden zitiert.

287



Liebeslied, wihrend die zweite und dritte Strophe eine Bearbeitung des zwolften Kapitels
der Offenbarung des Johannes (Offb 12,1-18) darstellt. Diifel handelt das Lied nur sehr
knapp ab. Fiir ihn steht ,,eindeutig* fest, dass Luther in Strophe zwei und drei Offb 12 auf
die Kirche (und nicht auf Maria) hin ausdeutet; und die Frage, ob die erste Strophe einem
urspriinglich weltlichen Liebeslied oder einem Marienlied entstammt oder von Luther selbst

gedichtet ist, sieht er als unbeantwortbar.”” Burger mochte Luther das Lied ganz

77
absprechen. 6

Ein lied von der heiligen Christlichen Kirchen, aus dem xij. capitel Apocalypsis

1 Sie ist mir lieb die werde magd
und kan jr nicht vergessen,

Lob, ehr und zucht von jr man sagt,
sie hat mein hertz besessen.

Ich bin jr hold,

und wenn ich solt

gros unglueck han,

da ligt nicht an.

Sie will mich des ergetzen

mit jrer lieb und trew an mir,

die sie zu mir will setzen

und thun all mein begir.

2 Sie tregt von gold so rein ein kron,
da leuchten jnn zwelff sterne,

Jr kleid ist wie die sonne schon,
das glentzet hell und ferne

Und auff dem Mon

Jjr fuesse ston,

Sie ist die brawt

dem herrn vertrawt,

jr ist weh und mus geberen.

Ein schoenes kind, den edlen Son
und aller welt ein herren,

dem ist sie unterthon.

3 Das thut dem alten Trachen zorn
und will das kind verschlingen,
Sein toben ist doch gantz verlorn,
es kam jm nicht gelingen.

Das kind ist doch

gen himel hoch

genomen hin

7 Vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 231; Zitat ebd.
776 Tch beziehe mich hier auf Burgers Vortrag ,»Sie ist mir lieb, die werte Magd.« Martin Luthers Lied auf die
Kirche — nicht auf Maria‘ (Berlin, 28. Juli 2015), zu finden im Tagungsband ,Maria in Hymnus und Sequenz‘,
S.373-393.

288



und lesset in

auff erden fasst seer wueten.
Die Mutter mus gar sein allein,
doch will sie Gott behueten

und der recht Vater sein.
(WKL 35, 462f.)"""

Burghart Wachinger bezeichnet das Lied (unter Bezugnahme auf Gerhard Hahn) als eine
Gattungskontrafaktur und siedelt es damit zwischen ,,den Kontrafakturen als geistlichen
Umdichtungen weltlicher Lieder und den kontrafazierenden Bezugnahmen auf weltliche
Vorstellungen* an, da der Text nicht auf einen klar auszumachenden weltlichen Einzeltext
Bezug nimmt, sondern auf ,.eine etablierte und erkennbare Gattung mit ihrem spezifischen
Vorrat an gepriagten Vorstellungen und sprachlichen Wendungen.“778 Diese Gattungs-
zuschreibung entfernt sich von der durch Burger und Diifel in den Vordergrund geriickten
Frage nach der authentischen Autorschaft und der Uberlegung, wie die so unterschiedlich
wirkenden Teile (erste Strophe gegeniiber den zwei weiteren) des Liedes zusammenpassen.
Erkennt man das kiinstlerische Spiel in der Bezugnahme auf eine Gattung (Liebeslied), dann
schafft dieser Referenzpunkt die Kohidrenz des Textes und stellt jede metaphorische
Unklarheit, oder gar fehlende Logik, in das Licht dieses Spiels der Ankldnge. In der ersten
Strophe ist das Spiel mit dem Vokabular der Liebeslyrik klar zu erkennen, auch und gerade
in der Unklarheit, wer die Frau ist, die angesprochen wird. Schon ein fliichtiger Vergleich
mit zwei Strophen aus dem klassischen Minnesang, einer Strophe Meinlohs von Sevelingen
und einer von Kaiser Heinrich, zeigt die Bezugnahme auf gingige rhetorische Muster,

geprigte Vorstellungen und iiberkommene Gattungskonventionen. Meinloh von Sevelingen:

Ich bin holt einer vrowen,  ich weiz vil wol umbe waz.

sit ich ir begunde dienen, si geviel mir ie baz und ie baz.

ie lieber und ie lieber 8O ist is zallen ziten mir,

ie schoener und ie schoener, vil wol gevdllet si mir.

Si ist sdelic zallen éren, der besten tugende pfilgt ir lip.

sturbe ich ndch ir minne

und wurde ich danne lebende, s0 wurbe ich aber umbe daz wip.
1,6,1-7)""

Der Singer beteuert eine (ewig) andauernde Liebe, und der Minnedame wird das hochste
Lob zugesprochen. In Kaiser Heinrichs Strophe ist die Liebe zur Dame wertvoller als alle

weltliche Macht und die Liebe entschidigt fiir jedes ertragene Leid:

777 Schaft ,[* als rundes ,s* wiedergegeben, iiberschriebene Vokale aufgeldst.

78 Vgl. Wachinger: Blick durch die braw, S. 113; Zitate ebd.

" Moser/Tervooren: Des Minnesangs Friihling, S. 29. Gesamter Text ebd. S. 28-30.
289



Sit daz ich si s6 gar herzeclichen minne

und si dne wenken zallen ziten trage

beide in herze und ouch in sinne,

underwilent mit vil maniger klage,

Waz git mir dar umbe diu liebe ze lone?

dad biutet si mirz s6 rehte schone;

é ich mich ir verzige, ich verzige mich é der krone.
(I Ich griieze mit gesange, 3, 1-7)"%°

Es gibt keine direkten Ubereinstimmungen zwischen den Beispieltexten und der ersten
Strophe von Sie ist mir lieb die werde magd und dennoch zeigt dieser kurze Vergleich
gewisse inhaltlich-motivische Gleichklinge — kein Ende der Liebe, Tugendhaftigkeit der

Frau, Liebeslohn.”!

Die Strophe zeigt ein kontrafazierendes Spiel mit den Erwartungs-
haltungen des Publikums, das mit der (zeitgenOssisch schon élteren) mittelhochdeutschen
Minnelyrik, zu der die beiden Vergleichstexte zdhlen, zumindest vage vertraut ist. Der
Eindruck, ein Liebeslied vor sich zu haben, wird aber in den Strophen zwei und drei
schwicher, da dort nun Metaphern aus Offb 12 sehr dicht in die Liedverse hineingewebt
werden. Isoliert man Strophe zwei und drei verschwindet dieser Eindruck ganz, daher ist
Burgers Vermutung, diese Strophen seien eine typische lutherische Liedbearbeitung eines
biblischen Textes, vollkommen nachvollziehbar.”® Diifel spricht nicht zufillig nur fiir die
erste Strophe von der Vermutung, sie konne auf ein weltliches Liebeslied zuriickgehen und
fiir die restlichen Strophen schlicht von der Ausdeutung auf die Kirche. Dem gegeniiber
steht, dass beide Teile samt Titel iiberliefert sind und vor dem Hintergrund einer
Gattungskontrafaktur durchaus gerade die iiberraschende Diskrepanz innerhalb des Liedes
ein stilistisches Mittel sein konnte, um den Bibeltext als ein Liebeslied auf die Kirche
auszudeuten. Das Spiel der kontrafazierenden Beziige wird verschoben: Von der aus dem
Minnesang bekannten und in der ersten Strophe aufgebauten Unschirfe, ob die
angesprochene Frau eine weltliche Dame oder Maria ist, hin zu der metaphorischen
Zweideutigkeit der apokalyptischen Frau, die traditionell auf Maria hin ausgedeutet wird, fiir

Luther aber die Kirche bedeutet. Da Maria selbst eine Metapher fiir die christliche Kirche

80 Moser/Tervooren: Des Minnesangs Friihling, S. 72. Gesamter Text ebd. S. 71f.
8! Entscheidende Anderungen in Bezug auf das Liebeskonzept und das ,System‘ Liebeslied sollen hiermit nicht
tibergangen werden. Ist im hohen Minnesang die Sehnsuchtsminne ohne Aussicht auf Erhorung
gattungsbestimmend, werden die Liedtypen im Spétmittelalter diverser. Oft, wie im diskutierten Fall, basieren
die Lieder auf gegenseitigem Einverstindnis, die (bereits erfolgte) Erhorung ist vorausgesetzt, wodurch diese
Lieder des ,mittleren Systems* die Liebesbeziehung unangestrengter und einfacher darstellen. Vgl. dazu Hiibner:
Die Rhetorik der Liebesklage im 15. Jahrhundert.
82 Wobei damit noch keine Autorschaft Luthers angenommen werden muss, da man durchaus mit
Nachahmungen rechnen kann und Versifikationen von Bibeltexten weit verbreitet waren, vgl. z.B. die
Hoheliedbearbeitung von Hans Sachs, die Schnyder als Zwhort, wie im puech der hohen gesange (8. Juli 1531)
ediert; Text Schnyder: Das geistliche Tagelied des spdten Mittelalters und der frithen Neuzeit, S. 411-414.

290



ist, bleibt eine der Liebeslyrik dhnliche jedoch theologisch aufgeladene Unschirfe bestehen.
Die Deutung und Umsetzung von Offb 12 als Lied iiber die christliche Kirche lésst, so legt
es Diifel nahe, Maria aus der Exegese verschwinden, wo sie einen festen Platz hat und dem
geheimnisvollen Text der Offenbarung des Johannes eine konkrete heilsgeschichtliche
Referenz gibt. Gleichwohl zeigen die Annidherungsversuche an dieses Lied, dass sowohl die
biblischen als auch die (liebes-)lyrischen Metaphern sich gegen einen solchen Ausschluss
wehren. Allein die Rahmung mit werde magd zu Beginn und Mutter am Schluss holen den
Gedanken an Maria wieder zuriick. Unabhéngig davon, ob man die Zuschreibung der
Autorschaft Luthers gelten lassen mochte oder nicht, ist das Lied ein eindriickliches Beispiel
dafiir, dass mit dem Auftauchen Marias in der Literatur die Gratwanderung der
Angemessenheit beginnt bzw. sich kaum verhindern ldsst. Nur die generelle Verbannung
Marias aus dem Text — in diesem Fall die Trennung von Strophe eins und den zwei weiteren
— ermoglicht es, die Metaphorik auf festen Grund zu stellen: Die erste Strophe kann dann in
die Tradition der weltlichen Minnelieder gestellt werden, inklusive der Hoffnung auf
(sexuelle) Erhorung durch die Dame (vgl. thun all mein begir). Die Strophen zwei und drei
wiederum erscheinen dann als reine Bibelparaphrase, deren Metaphorik durch diese
Autoritit abgesichert und deutbar wird. Doch dem Verschwinden Marias auf diese Weise
stehen die schon erwihnte Rahmung (werde magd — Mutter) entgegen sowie, dass die
besungene Dame lieb und trew auf die Seite des Séngers stellen mochte, was an den ,Schild*
denken ldsst, den Maria vor ihre Schiitzlinge stellt (vgl. bspw. Ellis, Nr. 16) und auch der
letzte Vers der ersten Strophe mit seinem erotischen Beiklang, erinnert an lustvolle
Marienmetaphern, die Marias Bereitschaft, die von Gott erhaltene Gnade auszuteilen,
umschreiben (vgl. Niirnberger Marienbuch 104.27-29: Sy lait vns halt zu ir genaden vnd
spricht: Kumpt her zv mir, wan alle, die mein begerren, die will ich mit meinen genaden
erfullen.). Hinzu kommt die heilsgeschichtliche Referenz: Das apokalyptische kind der
Strophen zwei und drei wird im Lied als das Christuskind identifiziert (vgl. in der zweiten
Strophe: Ein schoenes kind, den edlen Son / und aller welt ein herren) und Gott deutlich als
dessen wahrer Vater in der dritten Strophe benannt: Die Mutter mus gar sein allein, / doch
will sie Gott behueten / und der recht Vater sein. Damit taucht Maria in beiden Teilen dieses

geheimnisvoll zusammengestellten Liedes erneut auf.

5.4.2 Aktivitit und Passivitiat Marias

Eine hdufig in dieser Arbeit auftauchende Konkretion der Gratwanderung der Ange-

messenheit ist die Darstellung Marias als aktiv bzw. passiv. Es wurde schon an mehreren
291



Stellen angesprochen, dass eine aktiv in der Heilsgeschichte handelnde Maria sehr leicht als
Miterl6serin erscheint, was nicht sein darf, da Jesus einziger Erloser und Maria — wenn
tiberhaupt — nur Mitwirkende am Erlosungswerk (Mit-Erloserin) ist. Theologisch ist
auBerdem ihr passives Empfangen der gottlichen Gnade von besonderer Bedeutung, da es
sich mit einem durch Passivitdt gekennzeichneten Weiblichkeitsideal verbindet. Soll Maria
jedoch literarisch fiir ein weibliches Publikum als Vorbild ausgestaltet werden, braucht es
auch Aktivitidten Marias, die nachgeahmt werden konnen. Schon die Natur eines Vorbilds
zeigt sich eng verkniipft mit der Gratwanderung der Angemessenheit, denn es ist in einem
empfindlichen Gleichgewicht angesiedelt. Es darf nicht zu leicht zu erreichen sein, um
Ansporn zu sein, aber auch nicht ein unerreichbares Ideal darstellen. Hinzu kommen die
gesellschaftlichen Anspriiche an Frauen, die von Maria vorbildhaft verkdrpert werden sollen
und die darauf abzielen, Frauen in das bestehende Gesellschaftsgefiige einzugliedern, und
(im 15. und 16. Jahrhundert) nicht sie zu emanzipieren. Maria in aktiven und herrschenden
Rollen ist daher per se eine Ausgangslage, die Ausgleichsbewegungen innerhalb der Texte
notwendig macht. Die Betonung ihrer Einzigartigkeit wird genutzt, um Teile des
Marienbildes als nicht nachahmbar darzustellen, in ihren demiitigen, keuschen und
arbeitsamen Tugenden wiederum wird sie dem weiblichen Publikum als ,Schwester*
prasentiert. Bei der Gestaltung des Vorbild Marias ist es sowohl auf alt- wie auch auf

neuglidubiger Seite zuvorderst ihre Passivitit, die die Metaphorik leitet.

Im Niirnberger Marienbuch beginnt die Narration zur Verkiindigung (22.1-24.20) mit
Maria im Kreise ihrer gespilen (22.2; gemeint sind wahrscheinlich die Tempeljungfrauen,
vgl. 13.25f.)). Der Text schreibt diese erste Beschreibung der Verkiindigungsszene
Jeronimus (22.15) zu. Die Gruppe Jungfrauen fungiert als Zeuge fiir Marias Unterredungen
mit den Engeln, welche offenlich[], aber auch haimlich[] (22.5) stattfinden. Charakterisiert
ist die Gruppe durch ihre gemeinschaftlichen Tétigkeiten, die sie ganz einnehmen — sie
retten von jrem werck selbst wenn sie sich gerade davon erholen (22.5-8). Die Jungfrauen
samt Maria lustwandeln auf einer Wiese und lassen sich bei einem Brunnen nieder (22.6-8).
Maria erhebt sich, fingt an zu beten und néhert sich dem Brunnen (22.9), dort erscheint ihr
ein Engel, der ihr prophezeit:

Maria, du pist selig, wan du hast got ain wonvng jn deinem gemut berait. Nim war, es
kvmpt ain lieht von himel, das wirt in dir wonen. Vnd wirst aller der werlt durch dich
scheinen, vnd wirst auch gehaissen ain frawe aller der werlt vnd ain kvnigin der himel

vnd der engel, vnd wirst siczen auf dem tron gotes. Vnd durch dich wirt hail das
geslecht von Israhel. (22.10-15)

292



Der Text kompiliert zwei Darstellungen der Verkiindigungsszene, diese erste spricht noch
indirekt, metaphorisch von Jesus ithrem Sohn als dem himmlischen Licht, das in ihr wohnen
wird und sie in die beschriebenen, zukiinftigen, hoheitlichen Positionen riicken wird: frawe
aller der werlt vnd ain kvnigin der himel vnd / der engel, vnd wirst siczen auf dem tron gotes
(22.141.). Diese Titel zeigen Maria als Mittlerin des Heils, besonders das Sitzen auf dem
Thron Gottes scheint sie mit Jesus selbst gleichzusetzen. Es ist sicherlich eine Frage des
theologischen Standpunktes und der Frommigkeit, wie an dieser Stelle das Sitzen auf dem
Thron Gottes verstanden wird, es kann als unzuldssige Vergottlichung Marias oder als
Genitiv, der Maria einen von Gott bereiteten Thron zuweist, verstanden werden. Der Text
entriickt diese hochste Position ins Zukiinftige und Transzendente, um sie zu rechtfertigen.
Die Zuschreibung, dass Maria auf Gottes Thron sitzt, ist theologisch zulissig, weil sie auf
das Kommen des Lichts kausal folgt, wie die Rollen als ,Herrin der Welt‘ und ,K&nigin der
Himmel und Engel‘. Gleichwohl ist Maria in der Gegenwart schon selig, weil sie Gott in
ihrem Gemiit, in all ihrem Tun und Denken wohnen lisst (22.10f.). Und das ist der Fokus
dieser Szene. Maria wird als weibliches Vorbild gezeigt. Sie steht passiv empfangend vor
dem Engel, der ihr ihre Begnadung voraussagt. Dessen Zuspruch der Seligkeit hat sie sich
jedoch aktiv erworben, wie die Verortung der Szenerie im von Arbeit geprigten Alltag der
Jungfrauen zeigt, die auf die Beschreibung von Marias Alltag im Tempel (14.14ff.) und ihre
Lebensgestaltung nach Jesu Tod (70.11ff.) verweist. Die Anwesenheit weiterer vorbildlicher
Jungfrauen suggeriert die Nachahmbarkeit dieses Lebensmodells. Die ,offentlichen’
Besuche der Engel scheinen Botschaften fiir alle Jungfrauen zu bringen, bei denen Maria nur
der Ankniipfungspunkt ist, doch dass es daneben ,heimliche® Besuche der Engel gibt und
Maria zum Brunnen hin und aus dem Kreis der Gespielinnen heraus tritt, spricht von ihrer
herausgehobenen Stellung. Der Text inszeniert Maria als Vorbild und postuliert implizit
Nachahmbarkeit, nur um sogleich deren Unmoglichkeit zu inszenieren. Wie schon erwihnt,
ist die hier Jeronimus zugeschriebene Verkiindigungsszene nur die erste und Offentliche
Verkiindigung — gemiB dem offenlichen und haimlichen (22.5) Sprechen der Engel. Die
zweite und heimliche Verkiindigung folgt der lukanischen Erzdhlung und ist in Marias
Kammer verortet. Das Marienbuch harmonisiert hier die zwei ihm vorliegenden Varianten
des Verkiindigungsgeschehens, indem beide als (durch zahlensymbolisch aufgeladene drei
Tage) getrennte Geschehen wiedergegeben werden. Beide Varianten werden in den Rahmen
des imaginierten Marienalltags eingepasst und partizipieren an der iibergeordneten
Metaphorik von ,Heimlichkeit und Offentlichkeit®, die sich zusitzlich in den Erscheinungen

um Maria innerhalb der ersten Gemeinde (vgl. 68.91f.) findet. Maria lebt ganz in und fiir
293



Gott, sodass sie sich selbst einleitende Worte aus den Psalmen (Ps 84) vorliest, als der Engel
in Gestalt eines schonen Jiinglings zu ihr tritt. Die sanfte Erotik, die diese konkretisierende
Beschreibung des Engels einspielt, kann in Zusammenhang mit der Begehrensmetaphorik in
104.27-29 gesehen werden und unterstreicht die, im Kontrast zur ersten, hervorgehobene
Intimitit der zweiten Verkiindigung. Gleichzeitig konnte ein gutaussehender, junger Mann
in ihrer privaten Kammer der Grund sein, warum Maria bei seinem Erscheinen erschrickt
und zuerst unfdhig ist, zu antworten (vgl. 22.27). Die Kompilation der zwei
Verkiindigungsszenen fiihrt den Text zu dieser Frage (Do ist ain frag, ob Maria von dem
engel derschreck oder war vmb sy derschreck. 22.28f.) und zieht zu ihrer Beantwortung eine
dritte Autoritit heran (vgl. 22.29; laut Apparat die Legenda aurea), die Marias Erschrecken
auf die Botschaft des Engels bezieht und nicht sein Erscheinen, denn: Die gestalt vnd die red
der engel die was ir nit seltsam, wan die engel die wonten stetigleich pey ir (22.30f.). Das
impliziert, dass Maria vollkommen unbeeindruckt ist von der (vielleicht verfiihrerischen)
Schonheit des Engels und es zeigt ihre Unbedarftheit. Die zweite, intime Verkiindigung wird
aulerdem notwendig, um die Offentliche und metaphorisch gestaltete Verkiindigung zu
deuten. 23.5-13 liefert eine Konkretisierung von Marias Schrecken, denn sie ist in den
Heiligen Schriften bewandert und kennt die Weissagungen, die der Engel zitiert. Doch in
ihrer Bescheidenheit hitte sie niemals gedacht, dass sie selbst gemeint sein konnte. Sie teilt
also nicht das iiberzeitliche Allwissen ihres entriickten Sohnes und — was in Hinblick auf
ihre Vorbildfunktion bedeutsam erscheint — ihr Erschrecken beweist eine naive Unschuld
und Demut, die sie sich trotz ihrer offensichtlichen Bildung und herausgehobenen Stellung
bewahrt hat. Dass diese Tugendhaftigkeit und fromme Scheu sie nicht dazu bringt, vor dem
himmlischen Jiingling verschimt weiter zu schweigen, begriindet 23.28-30 nach einem lerer
(23.29; laut Apparat Bruder Philipp), der wahrscheinlich als einer aus der Gruppe der
vorhergenannten lerer (22.29) gedacht wird. Dieser erldutert, dass Maria in diesem Moment
vom Heiligen Geist erfiillt worden sei, der fiir sie geantwortet habe. Das ,Ja‘ zum
Erlosungswerk erscheint so als ein Handeln an Maria. Damit steht sie auf der gleichen Stufe
und ist ebenso passiv empfangend wie jeder andere Mensch vor Gottes Allmacht. Und dem
entspricht die Reaktion Marias: sam ain mensche, das ainen gar lieben freunt hat vnd dem
etwas gar lieber mer gesagt wirt (23.35-24.1) geht sie und erzihlt ihren Freunden und ihrer
Familie von ihrem Gliick. Die ganze Passage bis zur Uberleitung zum Magnificat (24.21ff.)
baut das Bild einer nachahmbaren Maria auf, mit der sich v.a. die klGsterlich frommen
Zuhorerinnen identifizieren sollen. Sie ist fleiBig und in biblischen Schriften bewandert,

dabei jedoch bescheiden, demiitig und voller Scham, so dass sie sich dem jungen Mann
294



kaum zu antworten traut. Thr ganzes Selbst geht im Dienste Gottes auf. Ihr
Keuschheitsgeliibde (vgl. 16.12-21.26) ist ein Aspekt dieses ganzen Lebens in Gott und ihre
Antwort: ich pin ain dirn gotes (23.27) ist nicht eine zustimmende Reaktion auf einen an sie
heran getragenen Auftrag, den sie zum Heil der Menschheit gern ausfiihrt, sondern
Ausdruck des Heiligen Geistes, der sie erfiillt. Sie ist hier keine aktiv Handelnde in Gottes
Plan, sondern ein willenloses Instrument. Der Text suggeriert, dass das (in seiner
miitterlichen Jungfriulichkeit paradoxe) Ideal Marias erreichbar sei, indem Frauen Marias
klosterlichen Lebensstil imitieren und demiitig, bescheiden und keusch bleiben. Gleichzeitig
riickt der Text selbst Maria von ihren gespilen (22.2) ab und setzt dem schemig in 23.28 ein
bis Mitternacht dauerndes Gespriach mit dem Engel (24.7f.) entgegen, dessen Inhalt wie
auch der der heimlichen Besuche (22.5) allein der idealen Maria vorbehalten bleibt. Wer
also keinen Besuch von Engeln bekommt, scheint ihrem Vorbild nicht nahe zu kommen. Ein
dhnlich erzieherischer Duktus zeigt sich in der Predigt zur Verkiindigung (26.7-31.3), die in
vier Abschnitte gegliedert jeweils eine Frage zum Geschehen beantwortet, mit dem Ziel, das

religiose Wissen beim Publikum zu verankern.”®

Jn disem ewangelio mug wir vir dinck mercken. Zv dem ersten mal, von wem die
potschaft sey gesant, zu dem andern mal, welhem poten sy entphollen sey, zu dem
dritten mal, zu wem disew potschaft gesendet sy, zv dem virden mal, welherley di
potschaft sey. (26.10-13)

Gottvater sendet die Botschaft und 26.13-28.28 verbindet die Beantwortung der ersten Frage
mit einer Darstellung nach Wernhardus (26.20), die Gott in der Betrachtung des
verdorbenen menschlichen Geschlechts zeigt. Gott fiihrt in sich selbst eine Diskussion mit

Barmherzigkeit und Gerechtigkeit:

Vnd ward ze rat mit im selber vnd wetrahtet in seiner haimlichen gothait. Dar zv het
er zu raterin, als vns sant Wernhardus beschreibt, das was gerehtikait vnd
parmherczikait, die vnder in selbs zu krige wurden vber diese sach. (26.18-21)

Dieser Streit erkliart die Menschheitsgeschichte, wie sie sich in der hebrdischen Bibel
darstellt, denn in der selben zeit behilt er die gerehtikait wol funf tausent jar (26.27f.).
Wihrend der ,alten® Zeit herrscht die Gerechtigkeit, darauf folgt die Zeit der
Barmherzigkeit. Beiden Seiten wird mit der an die Psalmen (Ps 35,6) angelehnten Aussage:
Vnd ob du, gerehtikait, mein swester, pist vacz an die wolken, so pin ich parmherczig vncz
an den himel, wan parmherczikait ist vber alle seinne werke, die er ye geworht (27.18-20),

eine Berechtigung zugesprochen, aber die Barmherzigkeit erscheint als der hhere Wert, der

™3 vgl. Schiewer: Die deutsche Predigt um 1200, S. 39f.
295



Gott mit dem Beginn der christlichen Heilsgeschichte charakterisiert. Der Verlauf des Streits
wird als die Menschheitsgeschichte prigend dargestellt. Dass die Barmherzigkeit ander vil
deiner freunt (27.10) gegeniiber Gott — namentlich Paulus und den Evangelisten Matthius —
ins Spiel bringt, ist strenggenommen anachronistisch und dient hier der Markierung des
Zeitenwechsels von der Zeit der Gerechtigkeit (nach christlicher Perspektive das Alte

Testament) hin zur Zeit der Barmherzigkeit (dementsprechend das Neue Testament).

Im Kontext der vorliegenden Arbeit ist es unvermeidlich, an dieser Stelle an die mehr
als 100 Jahre jiingeren reformatorischen Argumentationsmuster zu denken, die ebenfalls die
Gesamtheit der Heiligen Schrift heranziehen, um ihre Fragen nach Gott zu beantworten.
Insbesondere unvermeidlich, da das hier behandelte Thema (die Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit Gottes) ein zentrales Thema Luthers ist. Die Gerechtigkeit Gottes wird an
dieser Stelle des Marienbuchs angesprochen, um die Verkiindigung an Maria einzuleiten
und das Geschenk der Inkarnation in seiner heilsgeschichtlichen Notwendigkeit zu zeigen.
[Dlie kunige des himelischen landes vnd die fursten (27.25f.) sprechen als Reaktion der
Barmherzigkeit durch den munt Ysayas (27.28), worauthin Gottvater seinen Sohn zwolf
Anweisungen gibt zu seiner Menschwerdung und seinem Leiden (27.30-28.14). Der
Schwerpunkt liegt auf dem ganz menschlichen Leiden Christi, das alles menschliche Leiden
ibersteigt, der aber gleichzeitig ganz gottlich ist und ein Konig aller Konige, ohne diese
Gottlichkeit jedoch nutzen zu diirfen, um sein unschuldiges Leiden zu lindern. Das ist ein
zweites, auch reformatorisch interessantes Thema: Die zwei Naturen Christi. Das hier in
seiner Komplexitit und seiner Verbindung zum gottgewollten Martertod des Sohnes
enggefiihrt wird auf die Jungfrau hin: Nv han ich dir ain werck dazu werait, die aller
rainesten junckfrawen, ausz der scholt tu nehmen menschlichs flaisch (28.15f.). Weder fiir
die Frage nach der Gerechtigkeit Gottes noch fiir die Zweinaturenlehre bendtigt die
reformatorisch neue Theologie Maria, sie verschwindet aus diesem Komplex. Was
allerdings entgegen der reformatorischen Intention der Klarheit’® die Argumentation im
Vergleich zum Marienbuch verkompliziert. Denn in Maria konnen die Fragen gebiindelt
bearbeitet werden. Sie markiert den Ubergang zwischen der Zeit der Gerechtigkeit und der
Zeit der Barmherzigkeit und gibt Christus sein menschliches Fleisch. Gerade der letzte
Punkt riickt sie wiederum in eine heilsentscheidende Position und so verwundert es mit

Blick auf diesen Text nicht, dass die reformatorische Theologie der oberflichlich so

8 Hamm weist auf die reformatorisch angestrebten ,,scharfen Trennungslinien [hin], die [...] in iiberzeugender
Klarheit, Radikalitit und Einprdgsamkeit formuliert werden und er spricht von einer ,reformatorischen
Alternativstruktur‘, vgl. Hamm: Die Reformation in Niirnberg, Sp. 862; Zitat ebd.

296



eleganten Einfachheit der marianischen Behandlung beider Fragen widersteht. Das
Niirnberger Marienbuch kann die Verkiindigung als von Gott bewusst gewihlter Auftakt der
wundersamen Geschehen der Heilsgeschichte inszenieren, in dem schon alles menschliche
Elend und die Erniedrigung des Gottlichen préasent ist. Die reformatorische Theologie
mochte einen solchen Auftakt mit Christus allein im Zentrum inszeniert sehen. Die zentrale
Stellung Marias im Auftakt der Heilsgeschichte macht sie tendenziell zu einem
unerreichbaren Ideal und die Gratwanderung schwieriger und fiir die reformatorische

Theologie unmoglich.

Die erste Metapher aus dem Abschnitt 10.35-11.22 aus der Predigt iiber die Geburt
Marias ist schon aus den Ausfiihrungen zur Gratwanderung der Angemessenheit bekannt:
gert (29.16). Allerdings wird sie an dieser Stelle vollkommen anders verwendet. Es ist
Aarons gert (29.16), die auf Num 17,8 und nicht auf die messianisch gelesene Jesajastelle
zuriickgeht. Es fehlen die eindriicklichen, aggressiven Konnotationen. Der fiir das
Gottesurteil blilhende und Mandeln tragende Zweig der Erzdahlung vom Priesteramt Aarons
zeigt metaphorisch Marias Auserwihltheit, Jesus auf die Welt bringen zu diirfen. Uber die
Mandeln wird zu den néchsten Metaphern iibergeleitet: Maria bringt Christus, der als Essen

der Engel (vgl. 29.19) bezeichnet wird’®

und der in seine Mutter einging wie die Sonne
durch das Glas (vgl. 29.20). Der ,Sonne-durch-Glas‘-Metapher wird eine doppelte
Verdeutlichung zugesprochen: Die unbefleckte Empfingnis, der Sonnenstrahl dringt nach
innen, ohne das Glas zu zerbrechen, und die schmerzlose, jungfriuliche Geburt dringt als
Lichtstrahl von innen nach auflen, ebenfalls ohne das Glas zu beschéddigen. Sie wird genutzt
um die Thorastelle (Num 17,8) mit den Evangelienstellen (Lk 1,26f. und Lk 1,48) zu
verbinden und das Bild der Jungfrau zu vervollstindigen. Sonne und Glas bilden den

Konnex zwischen Auserwihltheit, Reinheit und Bescheidenheit.”®

Denn die glasreine
Jungfrau bezeichnet sich selbst als ain dirn gotes (29.24) anstatt sich in ihrer Auserwéhltheit
und Gottesmutterrolle als das zu bezeichnen was sie (auch) ist: himels kiingin vnd aller werlt
fraw (29.28). [D]irn gotes als Metapher zeigt im Narrativ der Predigt die Demut und
Bescheidenheit Marias vor dem Hintergrund ihrer koniglichen Rolle an und im Kontext des
gesamten Viten- und Predigtteil verweist die Metapher auf ihr imaginiertes, klosterliches
Leben im Dienste des Herrn. Nur so kann das Marienbuch die Balance halten zwischen

einer zentral am Heilsgeschehen beteiligten Maria, die aber ein vollkommen passives

™ Eine Anspielung auf die Eucharistie.
86 Bescheidenheit* hat fiir die Humanisten der Niirnberger Ehrbarkeit eine besondere Bedeutung vgl. Hamm:
Reichsstidtischer Humanismus in Niirnberg, S. 161-164.

297



Vorbild fiir Frauen bleiben soll. In seiner Funktion als Vorbild soll das Marienbild trotz ihrer
glanzvollen Einmaligkeit nicht zum abstrakten Ideal werden, sondern wird als praktisch im

Alltag nachahmbar présentiert.

Der Marianik ist von jeher wichtig, dass Maria iiber ihre Mutterschaft direkt in Kontakt
mit dem Gottlichen kommt. Da die Gldaubigen sich ihr in ihrer miitterlichen Menschlichkeit
vertrauensvoll ndhern konnen, bietet Maria die Moglichkeit, Gott selbst ndher zu kommen.
In ihrem Korper verbindet sich in der Person Christi Gottliches und Menschliches und somit
wird sie zum Imaginationspunkt fiir die Sehnsucht nach sinnlicher Gotteserfahrung. Mit der
Vorstellung, dass iiber ihre Schwangerschaft eine arme Jungfrau zur ,Wirtin* und ,Herberge*
Gottes wird und das Gottliche direkt ins aller Alltiglichste einzieht, spricht Luther in seiner
Magnifikatauslegung direkt in diese Sehnsucht hinein. Maria macht fiir ihn in der
Verkiindigungsszene essenziell eine Geisterfahrung, die jeder Mensch machen kann, da nur
durch den Heiligen Geist es uns ermdglicht wird, Gottes Wort zu verstehen.”®’ Dabei gilt es
nach Luther, zu beachten, dass Maria Gottes Giite nicht sinnlich bzw. leiblich empfindet. Ihr
Geist ist Gott zugewandt und sie empfindet Freude am Heiland. Uber ein Exempel von drei
Jungfrauen, die Gott in Gestalt eines jungen Mannes begegnen, stellt Luther dar, wie dieser

Haltung gefolgt werden kann.”®®

Als nachahmenswert empfiehlt Luther die Haltung der dritten Jungfrau aus der
Beispielerzdhlung. Sie wire sogar bereit, darauf zu verzichten, Gottes Giite zu spiiren.
Luther ist freilich davon iiberzeugt, daf ihr das nicht zustolen wird. Sie liebt und lobt
Gottes Giite unabhingig davon, ob sie als deren AuBerung Giiter erhilt. (Burger:
Marias Lied in Luthers Deutung, S. 57)

Die Auslegung, die Luther liefert, besagt: Gott lieben, ohne seine Giite zu empfinden, ist das
bewundernswerte Verhalten. In dieser Geisteshaltung wird Maria mit David und Absalom
verglichen. O wie ein rein geist ist das geweszen, der von gottis gutte zu lieben, loben und
folgen nit ablessit ynn der hochsten not. (WA 7, 558, 8-10) Es erscheint widerspriichlich,
dass Luther einerseits davon sprechen kann, dass Maria so viel Gnade zu Teil wurde und
dennoch bescheiden blieb, und andererseits, sie Gottes Giite gar nicht empfunden haben soll
und ihn auch in Bedringnis lobt bzw. wie Konig David Gott selbst aus der (filschlich
angenommenen) Verwerfung heraus gelobt hitte.”® Hier spiegelt sich die traditionelle

Vorstellung der Schmerzen und Freuden Marias, gewendet ins Alltdgliche. So wie der

#7Vgl. WA 7, 546, 22-25.
788 Exempel von den drei Jungfrauen vgl. WA 7, 556, 12-557, 5; Exempel: WA 7, 557, 6-21, Auslegung:
WA 7, 557,22-37.
™9 Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 57f.
298



Alltag jeder Frau (und Mutter) von Sorgen und von Freude geprigt ist, stellt sich fiir Luther
auch Marias Leben dar. Sie ist ihm ein Vorbild, da ihre Liebe und ihr Vertrauen zu Gott

unabhiéngig von diesen Hohen und Tiefen ist.

Solche Konzentration auf Gott selbst unter Absehen davon, ob er Gutes oder Boses
geben will, wird im Mittelalter vor allem von Mystikern und Mystikerinnen berichtet.
Wenn Luther sie von normalen Christen erwartet, so darf man mit Heiko Oberman von
einer ,Demokratisierung mystischen Gedankenguts‘ sprechen. (Burger: Marias Lied in
Luthers Deutung, S. 57)

Burger macht hiufiger auf die Verwendung mystischer Sprache bei Luther aufmerksam; wie
schon aus diesem Zitat ersichtlich, bezeichnet er dabei nicht Luther als Mystiker oder
einzelne Texte als mystisch oder auch nur mystisch inspiriert, sondern nimmt eine
Aufnahme mystischen Gedankenguts und sprachlicher Ausdriicke wahr.”” Burger spricht
von ,ungeschiitzte[n]“ Aussagen Luthers, die er vor seinen negativen Erfahrungen mit
Spiritualisten formuliert habe.””!' Luther kann hier (noch) dieses bekannte Inventar von
Metaphern verwenden, um seine an Maria entwickelten Lektionen zur Alltagsfrommigkeit
darzulegen. ,,Im Jahr 1520 hat er in seiner Schrift ,Von den guten Werken* geschrieben, der
hochste Grad des Glaubens sei dann erreicht, wenn einer Gott vertraue, der iiberzeugt sei,
auf ewig verdammt zu sein.“’*> Sieht man in Maria bei Luther ein Glaubensvorbild von
einem Menschen, der Gottes- bzw. Geisterfahrungen hat, dann darf man diesen Abgrund
nicht iibersehen. Die iibergroe Tugend und der von Gott verliehene Glanz der Jungfrau
werden bei Luther mit dem Blick in die Verdammnis konfrontiert, indem Maria eine vom
empfundenen Segen unabhingige Glaubensstirke zugesprochen wird, in der sie Absalom
und Konig David dhnelt. Etwas was, wie Kreitzer herausarbeitet, die reformatorischen
Prediger in der Nachfolge Luther immer deutlicher hervorheben, zeichnet sich hier schon ab,
dass namlich auch Maria von Verdammnis, von Irrtum und Siinde bedroht ist (wie es auch

793

von groBen Glaubensvorbildern berichtet wird).”” Gleichzeitig bekommt Maria eine aktive

70 Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, bspw. S. 57.

7! Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 95f., auch S. 95, Anm. 656 sowie zum mystischen Sprechen
S. 136.

72 Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 57.

3 The more negative aspects of her image also provide an important model for the preachers' audience. Luther
teaches that Mary sought her lost son among friends and relatives without success, when she should have looked
first in the temple; thus, we will not find him among the writings of the councils or church fathers, but only in
God's word. More directly, Mary is often criticized for her lack of diligence in caring for her son, and then her
overly emotional reaction when she found him again. Jesus was respectful to her, always mindful of the fourth
commandment, but divine authority takes priority over parental authority: Mary was wrong to chastise her son
for obeying God. Although this point is somewhat tricky — no Lutheran preacher wanted to give license to
children to run away from their families and responsibilities to join a convent or monastery — most preachers
carefully limited the cases in which it could be applied. In sermons on the text of the wedding at Cana, Mary is
again portrayed negatively. Although she is a wonderful example of charity, concern, even of faithful prayer, she

299



Starke vergleichbar der Stirke dieser beriihmten Ménner zugesprochen und wird zum
Handlungsvorbild oder zumindest ,Haltungsvorbild‘, dem jede und jeder in Offenheit fiir
eine personliche Geisterfahrung bei Lektiire der Heiligen Schrift oder mitten in den Sorgen

des Lebens durch bestidndiges Hinwenden an Gott folgen kann.

Burger macht mehrfach auf die Zentralstellung der Vokabel ,ansehen‘ in Luthers
Magnifikatauslegung aufmerksam und lenkt damit den Blick auf Luthers kunstvolle und
gleichzeitig selbstverstidndlich wirkende Rhetorik, die ,ansehen‘, ,ansehnlich® usw. im
gesamten Spektrum zwischen dem positiven Ansehen Gottes und dem abgewerteten
Ansehen der Menschen verwendet.””* Dies ist ein Hinweis darauf, wie bewusst Luther die
Sprache einsetzt, um seine theologischen Uberzeugungen in schliissigen Zusammenhingen
zu prisentieren. Die Verwendung von Metaphern folgt nicht allein den Erfordernissen des
religiosen Gegenstands, sondern ist bei Luther Teil der theologischen Argumentation. Die
eingingige Verstiandlichkeit seiner Rhetorik baut auf der souverinen Verschlingung von
theologischer Argumentation und der potenziellen semantischen Weite der verwendeten

Metaphern.

[E]rstrebenswerte Hohe hat in den Augen der Welt, was ,ansehnlich® ist. Schon in der
Vorrede hat Luther das scheinbar Ansehnliche gegen Gottes rettendes An-Sehen
gestellt. Zur ,Hohe‘ gehort ferner, was ,scheint‘. In diesem doppeldeutigen Wort
klingt einerseits positiv an, dal es glidnzt, andererseits aber negativ, dal} die
GroBartigkeit, die vor Augen ist, nur Schein ist. Zur ,Hohe‘ gehort schlieBlich, was
prachtig ist. Die Christenheit liegt in der Tiefe und ist unansehnlich in den Augen der
Welt, im Gegensatz zur ansehnlichen ,Hohe‘, an der weltlich gesonnene Menschen
sich orientieren. Gerade weil sie in dieser Lage ist, sieht Gott sie wirkungsvoll an. Er
greift nicht bloB zu Gunsten der Christenheit ein, sondern er behilt sie im Auge, wie
Luther mit einem Psalmvers [Ps 32 (31) 8b] bekriftigt. (Burger: Marias Lied in
Luthers Deutung, S. 64f.)

Burger liest hier selbstverstindlich, ohne dass Luther das ausdriicklich ausweist, Maria als
Metapher fiir die Christenheit. Luther zieht 1. Kor 1,27f. heran, um Ansehnlichkeit bzw.
Unansehnlichkeit vor der Welt und vor Gott zu differenzieren und er veridndert dabei Paulus
Aussage gemiB seinem eigenen Verstindnis, wie Burger ausfiihrlich nachvollzieht.””> Aus

dem Vergleich mit 1. Kor 1,27f. zieht Luther das Fazit, dass Gottes Erwihlen die

meddles in Christ's business. Some preachers suggest that her sin was trying to impose her will on God, or
insisting that her son follow her timetable. However, many preachers remind their audience, no one can place
demands on God — not even his mother. God is still the “Other,” despite his immanence: the human relationships
with Mary and with Jesus' other kin so important to the medieval structures of piety have no impact on Christ's
“divine business.” Mary made mistakes and even sinned like the rest of humanity: she is one of us, rather than
above us.* (Kreitzer: Reforming Mary, S. 139)
7 Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 38 u.a.
™ Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 65f.

300



Wirklichkeit radikal verdndert: Maria ist unwiirdig und wird durch Gottes Wirken wiirdig

gemalcht.796 Burger vergleicht Luthers Betonung von Marias Niedrigkeit mit der Mariologie

seines dlteren Erfurter Ordensbruders Johannes von Paltz (etwa 1445-1511). Paltz legt
Lukas 1, 48 so aus, dal Maria gesagt habe, Gott habe hingesehen auf die Demut, in
der sie stets seine Magd habe sein wollen. Die Welt habe fast 5200 Jahre auf Christi
Geburt warten miissen, weil sie Christi unwiirdig gewesen sei. Maria habe Jungfrau
bleiben wollen. Paltz zeichnet das Gespridch innerhalb der Trinitdt Gottes auf, in
dessen Verlauf der Heilige Geist sagt, Maria habe die Trinitdt doch auf ihre Allmacht
hingewiesen und insofern eine jungfrauliche Geburt empfohlen. (Burger: Marias Lied
in Luthers Deutung, S. 53)

Luther sieht Maria hingegen als vollkommen frei von jeglicher AnmafBung, sie hitte jedem
Midchen dieselbe Gnade vor Gott gegonnt, hitte gar jedes andere Miadchen fiir wiirdiger als
sich selbst dafiir gehalten und ,,[s]ie hitte sich sogar damit abgefunden, wenn Gott ihr diese
grofite mogliche Gabe, Mutter des Sohnes Gottes zu werden, wieder genommen und sie vor
ihren Augen einem anderen Midchen gegeben hiitte.“”°’ Maria ist fiir Luther ein aktives
Vorbild dahingehend, dass sie Gott unabhingig von den erhaltenen Gaben lobt, nicht wegen
threr (von Luther nicht bezweifelten) Tugenden. Demut bleibt fiir Luther die hochste
Tugend, doch nur ein hochmiitiger Mensch sieht sich selbst als demiitig an und rithmt sich
selbst damit: ,,Nicht ein Mensch, sondern allein Gott erkennt, wer demiitig ist. Er allein
richtet dariiber und weist auf, dal ein Mensch wirklich demiitig ist. Ein Mensch dagegen

«798

weill nie weniger von Demut, als wenn er sie in der rechten Weise besitzt. Luther weist

ausdriicklich darauf hin, dass Maria ein solcher Hochmut nicht zuzutrauen ist. Gottes
Ansehen weist sie als demiitig aus, nicht ihre eigene Aussage. Aber wegen Gottes
Hinabsehen auf sie darf sie geehrt bleiben. Luther argumentiert, dass sie selbst dies zum

Ausdruck bringen mochte:

Aus der Formulierung Marias ,vmb des ansehens willen / wirt mich selig sprechen
kinds kind‘ leitet er ab, daf} sie das An-Sehen Gottes fiir das grofite Werk Gottes hilt.
Luther setzt hier die Akzente sehr anders als die meisten Exegeten seiner Zeit, die
Marias Zustimmung stark betonen. Luther betont, da Maria eben nicht von dem
spricht, wovon Volksfrommigkeit und Predigten spétmittelalterlicher Theologen voll
sind: von ihren angeblichen Qualititen, beispielsweise von ihrer Tugend,
Jungfrauschaft, Demut oder ihrem Tun, sondern sie redet ausschlieBlich davon, daf3
Gott sie angesehen hat. (Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 85f.)

Eine Ehre, die sich allein auf Marias Person und ihr Tun konzentriert, wird von Luther, der

sie selbst dies sagen ldsst, verwiesen auf Gottes Tun an ihr und auf ihre Passivitit. Wahres

%6y gl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 66.
"7 Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 52; Zitat ebd.
% Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 63.

301



Ansehen ist abhingig vom ,An-Sehen‘ Gottes, nicht von Ansehnlichkeit in der Welt. Damit
wird Maria nicht nur zum Vorbild, sondern zur Metapher fiir die Christenheit, in der alle
sich dem Blick Gottes zuwenden diirfen im Vertrauen, wie Maria, wiirdig gemacht zu
werden, wenn dies im Sinne Gottes ist. Luther sieht die Gebete des Psalters, ,,in denen
positiv darum gebeten wird, dal Gott sein Angesicht zu den Betern wenden oder dal} er sie

erleuchten moge* in diesem Zusammenhang.799

5.5 Marias Verschwinden?

Trotz des nicht zu leugnenden Bedeutungsverlusts Marias auf neugldaubiger, evangelischer
Seite kann diese Arbeit nicht behaupten, Maria verschwinde vollkommen aus
protestantischer Literatur. Gerade die Riickbindung an den biblischen Text, mit der zwar
Marias Eingliederung unter alle anderen Heilige und ihre gemeinsame Abwertung begriindet
wird, lasst Maria weiterhin sichtbar bleiben. Ihre Rollen als Mutter Jesu und als weibliches
Vorbild sind zu priasent und wichtig, als dass sie als religios-literarische Figur komplett
verschwinden konnte. Doch mancher Aspekt der marianischen Literatur wird nach Luther so
kritisch gesehen, dass er verschwinden muss. Die Metapher ,Himmelskonigin® féllt darunter
und jegliche Metaphorik, die in Richtung einer ,Miterloserin/Mit-Erloserin® Maria deutet.
Gleichzeitig ist die literarische Sicht auf Maria, bevor ein reformatorischer Einfluss
angenommen werden kann, keine eindimensionale, sondern zeigt komplexe Bearbeitungs-
muster, um ihre theologische Bedeutung angemessen zu vermitteln. Was diese Arbeit als
,Gratwanderung der Angemessenheit’ bezeichnet, zieht sich durch die hier bearbeitete
Marienliteratur iiber den Konfessionsbruch hinaus, obwohl oder gerade weil dieses
Phidnomen auf neugldubiger Seite zum Grund wird, Maria weniger literarisch zu behandeln.
Ihr schwindender theologischer Einfluss macht aber die literarische Auseinandersetzung mit
der aus der Heilsgeschichte nicht zu tilgenden Gottesmutter und Jungfrau Maria nicht

einfacher.

Eine Grundannahme dieser Arbeit war, dass Hans Sachs als glithender Lutheranhidnger
spitestens nach Erscheinen der Wittenbergisch Nachtigall 1523 alle seine vorher
entstandenen Marienlieder auf Christus umschrieb. Jedoch finden sich nur wenige Beispiele
fiir ein solches Vorgehen. Das Verschwinden Marias aus der protestantischen Literatur des
16. Jahrhunderts ist, wenn es {iberhaupt geschieht, ein sehr leises Verschwinden. Es werden

deutlich weniger Texte geschrieben, die Maria zum Thema haben, doch sie taucht weiterhin

™ Vgl. Burger: Marias Lied in Luthers Deutung, S. 85; Zitat ebd.
302



auf, wo es notwendig ist. Lutherische Prediger sprechen ganz selbstverstindlich an
angemessener Stelle iiber sie.*™ Hans Sachs schreibt noch 1562 einen Schwank iiber die
Praxis der Marienverehrung, in dem Maria als religiose Figur, wie gezeigt werden konnte,
deutlich weniger kritisch gesehen wird, als vermutet werden konnte. Luther selbst widmet
ihr einige Texte und beschiftigt sich mit der Neudeutung traditionell marianischer
Metaphern. Marias Verschwinden muss mit einem Fragezeichen versehen werden, da es
mehr einem Auseinandersetzungsprozess mit als einer Verbannung der Jungfrau Maria
dhnelt. Wo Maria schon komplett verschwinden musste, ldsst sich dies, der Natur des
Verschwindens gemél, nur noch vermuten, jedoch ldsst sich an einigen wenigen Texten das
Verschwinden Marias in actu beobachten. Es sollen nun zwei Marienlieder mit ihren von
Sachs ,korrigierten‘ Versionen synoptisch verglichen sowie die Meisterlieder von Jorg
Schechner betrachtet werden, dessen Umgang mit Maria einer radikaleren reformatorischen
Richtung folgt. Zuvor lohnt ein kurzer Blick auf Sachs’ Mariengrullied Ellis, Nr. 18 aus
dem Jahr 1518.

In vnser frauen gesanck weis
Hans Sachsen vnd sein

gedicht 3 lieder

1A

ue sponsa mater virgo

sanctissima Maria

o sedila deyidatis

aiie plena gracia

et pia

wenedicta aile soror angelorum
Atie gloriosissima

aue tu speciosa

atie alma redemptoris

aiie pulchra vormosa

1l rosa

sine spina aue corona virginum
Atie von daiiit suiser mandel kerne

aue grinende riit jesse

atie von jacob heller meres sterne

atie dii sun her Jossiie

aiie

von Israhell dii leiichtende luzerne

atie dw ros von Jericho

atie arch noe frone

atie dw vel Jedeonis

%9 Maria dient den lutherischen Predigern als Beispiel fiir ein gottgefilliges Leben. Vgl. Kreitzer: Reforming
Mary, S. 133f.
303



aiie dw puisch der prane
vnd glane
atie von Nasseret dw wol richende plim

2A

tie ancilla Domini

aiie des heils ein priine

atie dw pliiend olpatim reis

atie du himel siinne

fretid wiinne

aiie du morgen rot vad winiklicher dack
Atie virgo frictiffara

aue peschosner garte

atie gart himelischer speis

aiie versperte pfarte

rein arte

atie di granatapfel suser palsam schmack
Atie des himel her ein keiserine

atie ein kiingin der parmung

aiie der miltikeit ein herczogine

atie ein greffin der hoffniing

VIrsprung

atie der demuitikeit ein fiirstine

atie porta paradisi

atie der welt ein frawe

aiie vocktin des paradeis

aiie der genad awe

vnd dawe

atie dw zelt dar in der hochste kiinig lack

3A

tie archa deidatis

dw gottes tabernackel

atie du prun der reinikeit

aiie spigel an mackel

licht fackel

aiie dii drost aller pedriibten herczen gar
Atle du suasissima

atie senft miitigs pilde

aiie du grunt der cristenheit

atie des frides schilde

zart milde

auie viirsprecherin der armen sunder schar
Atie dw wol pegossner aimer piire

atie aller diigent ein kron

atie dw hochste aller creatiire

aiie der selikeit ein pon

gar fron

aiif nach got dregstii die hochsten kiire

atie du edle juinckfraw sys

304



mein gris ich dir hie sende

ich pit dich so mein sel hie scheit

auis dissem dal ellende

so wende

zw mir dein aiigen der parmuing du junckfraii clar AM en
1518

(Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 83-85)

Der Aufgesang der ersten Strophe von Ellis, Nr. 18 gibt komplett auf Lateinisch

verschiedene traditionelle Marienmetaphern wieder (Ellis, Nr. 18: 1, 1-13). Die meisten

8 <802

Verse beginnen mit aue, O was dieses Meisterlied formal in die Nihe der »Ave-poems
riickt. Der Form eines Mariengrues gemall, besteht das Lied aus aneinandergereihten
Marienmetaphern mit denen die Jungfrau gegriift wird. Ellis weist darauf hin, dass die
meisten verwendeten Metaphern auf marianischer Tradition beruhen, dass aber einige eigene
Variationen oder Neuschopfungen von Sachs sind, wie z.B. sedula deyidatis (1, 3).%"
Faszinierend ist, wie die lange Aufzdhlung in das komplizierte Tonschema eingepasst und so
zum Klingen gebracht wird. Dazu gruppiert Sachs die Marientitel. In 1, 15-25 folgen auf die
lateinischen Metaphern der Stollen biblische Verweise, wobei jeder marianischen Metapher
eine biblische Figur zugeordnet wird. Das Schema der Figurationen (rut jesse 1, 15, ros von
Jericho und vel Jedeonis 1, 22) wird auf weitere Personen iibertragen. Der Abgesang (2, 14-
25) paart wieder jeweils eine traditionelle Metapher mit einer Personenmetapher, diesmal
allerdings aus dem Bereich weiblicher Adelstitel, die jeweils die Herrscherin einer
bestimmten Doméne bezeichnen; Maria wird damit zur Herrscherin in verschiedenen
spirituellen Bereichen des Glaubens.*™ Dieses Lied fokussiert sich hierin ginzlich auf die
reformatorisch heftig kritisierte Rolle der ,Konigin Maria‘ und Sachs tilgt zehn Jahre spiter
nicht nur das Lied komplett aus seiner handschriftlichen Uberlieferung, sondern ldsst Maria
zusitzlich aus dem Tonnamen verschwinden. 1518 wird der Ton dieses Liedes noch mit
dem Namen vnser frauen gesanck weis bezeichnet, der neben dem Inhalt auch die Form des
Meisterliedes der Gottesmutter weiht; 1528 wird das Marienlied ersetzt durch eine
Paraphrase von Ps 94 im selben Ton, dessen Name aber gekiirzt wurde zu: Die gesanck
weiﬁ.805 Marias Verschwinden zeigt sich hier ganz deutlich. Theologisch wire dieses
griindliche Vorgehen nicht notig gewesen, denn es hitte gereicht, das Marienlied als der

Anbetung zu nahe kommend in Vergessenheit geraten zu lassen. Den Tonnamen zu

801 [ T]Jwo-thirds of its verses[.]* (Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 83).
802 Blis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 8§3.
%03 Vgl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 83 & 264.
84 Vgl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 265.
%05 Vgl. Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 263f.
305



behalten, wire moglich gewesen, denn es spriche nichts gegen die Verwendung des Namens
der Mutter Christi. Aber dem steht natiirlich die gegenreformatorischen Vereinnahmung
Marias entgegen und die damit einhergehende Betonung der ,Konigin Maria‘, wie sie auch
in Ellis, Nr. 18 durch die Herrschaftsmetaphern vorliegt. Ein Tonname konnte im
Bewusstsein des Niirnberger Meistergesangspublikums durchaus in einem Zusammenhang
stehen mit dem Inhalt des Liedes, insbesondere des Liedes, das einen neuen Ton eingefiihrt

hatte. Sachs’ Lehrmeister Nunnenbeck lieB3 sich

[blei der Tonwahl [...] offenbar teils von inhaltlichen Erwidgungen, teils pragmatisch
von formalen Gesichtspunkten leiten. Es féllt auf, da acht der zehn Lieder, in denen
er seine eigenen Tone verwendet, Marienlieder sind [...]. Auch darin &duflert sich
Nunnenbecks grole Marienverehrung. Er wollte Maria nicht nur mit Worten preisen,
sondern ihr auch seine Tone widmen. (Klesatschke: Lienhard Nunnenbeck: Die
Meisterlieder und der Spruch, S. 27)

Wenn Sachs einen Ton Nunnenbecks oder Nunnenbeck einen Ton seines Schiilers mit
derselben Thematik wie dieser verwendete, kann davon ausgegangen werden, dass die
Meistersingergesellschaft dies bemerkte und es als 6ffentliche Anerkennung wertete.**® Die
Anderung eines Tonnamens ist im Fall von vnser frauen gesanck weis also durchaus ein
aussagekriftiger Schritt, nicht bezogen auf die Person eines Meistersingers, sondern auf
genannte theologische Implikationen. Dass Sachs aber nicht generell jegliche marianischen
Thematik und mitnichten seine meistergesangliche Prigung hinter sich ldsst, zeigt sich
deutlich darin, dass er die meisten seiner Marienlieder selbst iiberliefert und auch den

umbenannten Ton weiter verwendet.

Uber solche eher kleinen Hinweise auf Marias Verschwinden hinaus sind besonders
Sachs’ Versuche interessant, die mariologischen Implikationen ganzer Lieder zu verédndern,
wie an Wa II, Nr. 1036 und Wa III, Nr. 80 sowie Wa II, Nr. 1030 und Wa III, Nr. 81 zu
beobachten ist.*”” Der synoptische Vergleich urspriinglicher Marienliedern mit den
,christlichen Korrekturen* von Hans Sachs zeigt, dass in den meisten Féllen die
Marienmetaphern ohne Verdnderung in Jesus- bzw. Christusmetaphern umgewandelt
werden. Es gibt aber in jeder Strophe Abweichungen, die bedeutsame Unterschiede

zwischen der Figur Marias und ihres Sohnes markieren. In diesen Umarbeitungen wird nicht

806 Vgl. Klesatschke: Lienhard Nunnenbeck: Die Meisterlieder und der Spruch, S. 27. Ein Beispiel ist die
Bezugnahme von Nunnenbecks Lied Nr. 12 auf Ellis, Nr. 14.
897 Maria zart (Wa II, Nr. 1036) Text Wackernagel: Das deutsche Kirchenlied von der iltesten Zeit bis zu
Anfang des XVII. Jahrhunderts, Bd. 2, S. 804-807. und O Jesu zart (Wa III, Nr. 80) Text ebd. Bd. 3, S. 55f.; Die
fraw von himel riiff ich an (Wa II, Nr. 1030) Text ebd. Bd. 2, S. 799f. und Christum von hymmel riff ich an (Wa
III, Nr. 81) Text ebd. Bd. 3, S. 56f.

306



nur im reformatorischen Interesse das Marienbild korrigiert, indem der Blick von ihr auf
Jesus Christus gelenkt wird, sondern Jesus iibernimmt dabei urspriinglich marianische
Metaphern, z.B. rofs on alle doren (Wa II, Nr. 1036 & Wa III, Nr. 80: 1, 3). Zu fragen ist,
bei welchen Metaphern dies moglich erscheint und welche gerade nicht iibernommen
werden konnen. Dies ldsst Riickschliisse auf ein dahinterliegendes religioses (und eventuell
Gender-) Rollenkonzept zu. Hinter der ,christlichen Korrektur® steht das Bediirfnis, sich von
jeder Verehrung, die als unzuldssige Anbetung gewertet werden konnte, zu distanzieren.
Jesus allein soll besungen werden. Indem aber Maria aus dem Text verschwindet und Jesus
ihren Platz einnimmt, verdndert sich die metaphorische Struktur. Das ist ihren
unterschiedlichen Rollen im Heilsgeschehen geschuldet und dem reformatorischem

Programm, aber auch der marianischen Ambivalenz, die auf Christus hin aufgeldst wird.

Synopse der Lieder Die fraw von himel ruff ich an (Wa II, Nr. 1030) und Christum von
hymmel riff ich an (Wa Ill, Nr. 81):

Wa II, Nr. 1030, S. 799f. Wa III, Nr. 81 (Hans Sachs), S. 56f.
1 Die fraw von himel ruff ich an 1 Christum von hymmel riiff ich an

in diesen grossen noten mein: in dysen grossen notten mein!

Gen got ich mich verschuldet han, Imm Gsetz ich mich verschuldet han,
bit das ich sey der diener dein zuleyden ewig helle peyn,

5 Gen deynem kind, Gen deim vater:

Maria, wendt o Christe, ker

sein zorn von mir, sein zorn von mir,

mein zuflucht ist allein zu dir, mein ziiflucht ist allain zu dir,

hilff baldt: ich forcht der todt kum schier.  hilff, ee daf3 ich verzweyffel schir!

2 Maria, mein beschirmerin, 2 O Christe, du mein beschirmer,
du muter gotz vnd junckfraw zart, du sun gottes vnd mensch so zart,
Wie gar betruibt sindt all mein sinn, Mein gayst ist mir betribet seer,

so ich gedenck an todes fart, wann sich reget mein siindig art.

5 Vnd stirb auf} angst, Ich stee inn angst,

auch das mir langst wie wol mir langst

het zu gebiirt het wolgepyrt

zu gedencken was mein seel anrurt, bey dir zusitichen hilff mir gyrt,

so hat mich mein freyer wil verfuert. so hatt mich menschen leer verfyrt.
3 Darumb halt fur, du reyne maydt, 3 Darumb halt fiir, herr Jesu Christ,
der sunden ablas mir erwirb, das mein gewissen mach mir reyn,
Die weyl dein sun dir nichts verseydt Seyt daf} du mein versiiner bist
vand ich nit weyf3 nun wen ich stirb, gen got deinem vatter allain.

5 So trag ich doch Wann ich trag doch

der rewen joch mein hoffnung noch

vnd rewen genadit, auff dein genad,

recht bufs und fursatz auff mich ladt: das Creiitz inn gedult auff mich lad,

307



hilff das der leyb der seel nit schadt.

4 Maria zart vnd junckfraw klar,
lof3 dir mein seel bevolhen sein
Vnd fuer sie an der engel schar
wann sich endet das leben mein,
s Dann mich behuit

vors teufels glit

vnd seinem gewalt,
in den noten du mir hilff baldt,

beschirmm mich auch vor seyner gestalt.

5 Die schrifft sagt vill von deiner eer
vnd von der grossen giite dein:

Mit deiner hilff dich zu mir keer,

des bit ich dich, du junckfraw reyn:

5 Gib mirdein trost,

so mein hertz stost

der bitter todt,

durch den der gelitten hat grof3 not
am creutz vnd auch von juden spot.

[...]

auff daf mein flaysch dem gayst nit schad.

4 O Christe zart, warer hailandt,

mit deinem geist bekrefftig mich,

Dapf3 ich in deinem wort bestandt

vnd darin wander stettigklich,

Vnd mich nit ker

an menschen leer

vnd gleyfinerey,

wie schon, hiibsch vand gleissen sy sey,
daf} mein gwissen dar vor pleyb frey.

5 Die heylig schrifft saget von dir,
durch dich allain kumm erlosung:
Seyt nun kayn werck kann helffen mir,
so stat zu dir all mein hoffnung.
Ayniger trost,

hast mich erlost

von aller not

durch dein sterben vand bittern todt,
dir sey lob, eer, konig Sabaot!
AMEN.

Synopse der Lieder Maria zart (Wa II, Nr. 1036) und O Jesu zart (Wa III, Nr. 81):

Wa II, Nr. 1036, S. 804-807
1 Maria zart,

von edler art,

ein rofs an allen doren,

Dw hast auf3 macht

s her wider pracht

das vor lang was verlorenn
Durch adams fall;

dir hat die wall

sandt gabriel versprochen.
10 hilff, das nit werd gerochen
mein siindt vnd schuld,
erwirb mir huld,

Dann kain trost ist,

wo dw nit pist

15 barmhertzigkait erberben.
Am lesten endt,

ich pitt, nit wendt

von mir in meinem sterben.

2 Maria milt,
dw hast gestilt
der altuditer verlangen,

Wa III, Nr. 80 (Hans Sachs), S. 55f.
1 O Jesu zart,

gottlicher art,

ain rof3 on alle doren,

Du hast aufs macht
herwider pracht

das vor lang wz verloren
Durch Adams vall;

dir wart die wal

von got vatter versprochen
auf daf3 nit wiird gerochen
Mein siind vnd schuld,
erwarbstn huld;

wenn kain trost ist,

wo du nit bist
barmhertzigkait erwerben:
Wer dich nit hat

vnn dein genat,

der muif3 ewigklich sterben.

2 O Christe milt,

du hast gestilt

der Altuditter verlangen,
308



Die jar vand tag

5 in wee vand klag

die vorhell het gefangen.
Zw aller tzeyt
wiinschten sy streit

dar durch des himels pforten
10 zerrif3 allen orten,

vnd herab kam

der in abnam
Graussamlich pein:

das alls druch dein

15 ketisch junckfreiilichs geperen

Ist abgestelt,
darumb dich zellt
all welt ain kron der eren.

3 Maria rain,

du pist alain

der siinder trost auf erden,
Dar vmb dich hat

sder ewig rat

erwelt, ain muter werden
Des hochsten hayll,

der durch vrtayll

am jungsten tag wirt richten.
10 halt mich in deinen pflichten,
o werde frucht

all mein zwflucht

hab ich zw dir,

am kreticz pist mir

15 mit sandt Johannes geben,
Das dw auch mein

nuiter wellest sein,

frist hie vnd dort mein leben.
[...]

a Maria grof3,

o0 edle Rofs,

von mir soltu nit wennden,
Darumb ich bitt

s verlaf3 mich nit,

hilff mir an meinem ende,
Das ich nit gar

der Teiiffel schar

werd dem bosen helle hunde,

10 rueff ich auf3 herczen grunde:

die namen drey,

die won mir bey,

Jhesus, Anna

mit Maria,

15 ach lat mich nit verderben.:

Die jar vund tag

in wee vnn klag

die vorhell hett vmbfangen,
Sentlicher not

rifften ‘o got,

zureifs des himmels pfarten,
vnd sendt vns des wir warten,
Den Messiam,

der vnus abnam

die senlich peyn’:

das ist durch dein

vilfaltig plut verreren
Gantz abgestelt

darumb dich zelt

all welt Christus den heren.

3 O Jesu rein,

du bist allein

der siinder trost auff erden,
Darum dich hat

der ewig Rath

erwelet mensch ziiwerden
Vns all zit hayl,

darumb vrthayl

am Jiingsten tag wirst richten
die dir glawben mit nichten.
O werde frucht

all mein ziiflucht

han ich zu dir,

ich glawb, hast mir
erworben ewig leben;

In dich hoffich

gantz festigklich,

weil du mir gnad thust geben.

4 O Christe grof,

du edle rofs,

guttig on allen enden,
Wie gar gutlich,

herr, hastu mich

wider zii dir lan wenden
Mit deinem wort;

mein seel leid mort

bey den falschen Propheten,
die mich verfiiret hetten
Auff mancherley

jr gleifinerey,

auf werck ich hofft

vnd maynet offt

genad mir zuierwerben,

309



Ich miif3 von dann
vnd wayf} nit wann,

helfft mir, wann ich miif3 sterbenn.

b Maria fein,

du gibst ein schein

von dir als der karfunckel:
Ach hilff auf3 pein

5 den armen dein

die siczen in der tunckel:
Kein rwe noch rast

haben sie vast

wol in der helle fevire:

10 raych in dein hant zw stewre,
hilff in daruon,

o werde kron

Du bist ir trost

vnd hast erlost

15 all Christen lewt gemeine
Mit deiner frucht

die du mit zucht

trigst in deim leyb so reyne.

[...]

11 Maria maidt,

an alles layd,

in dir ist kain geprechenn,
Es lebt kain man

s der mag vnd kan

dein glori grof3 aussprechen.
Dein hoches lob

schwebt ewig ob

Verlisse dich:
o herr, nit rich
mein vawissent verderben.

5 O Jesu feyn,

dein wort gibt scheyn,
liecht klar als der Carfunckel,
Es hilfft auf3 pein

den armen dein,

die sitzen in der dunckel;
Kain rw noch rast

haben sy fast

wol in der menschen lere:
reich in dein wort mit gere,
Hilff jn dar van

auff rechte pan

vnd sy selb trost,

seyt du erlost

hast alle welt gemeyne,
Das sy in dich

hoffen aynich,

nit in jr werck vareyne.

6 O Christe wert,

so dein wort kert

von mir vad sich derschaitte,
So kum zu mir,

s beschiitz mich schir

auff dafs mich nit verlaitte
Die menschen ler

die gleisset ser,

wer kann jr list erkennen?

10 Sy thiit sich heillig nennen,
Ist doch entwicht

vnd lebet nicht!

allayn dein wort

das ist der hort,

15 darin das leben iste:

Da speif} mich mit

enzeiich mirs nit

zut ewigklicher friste!

7 O Jesu Christ,

war got du bist,

inn dir ist kain geprechen;
Es ist kain man,

der mag vnd kann

dein glory grof3 auf3sprechen.
Dein hohes lob

schwebt ewig ob,

310



im himell vund auff erden, dir ist als vbergeben
10 dein gleich mag nymmer werden was ye gewann das leben,

kain creatur. Alle creatur:

o junckfraw pur, o konig pur,

Weif3 dartzw kiimbt wens dar zit kumpt,

das mein mund stumbt, daf} mein mundt stumpt,

15 mein sell vom leib sol keren, leiplich den tod mif3 leiden,

So gedenck dar an Dann hilff du mir,

das ich dich han daf} ich mit gyr

gedacht hye mit zw eren. inn deim wort mog abscheiden.

Jesus wird in Wa III, Nr. 80 wie zuvor Maria in Wa II, Nr. 1036 als zart (Wa II, Nr. 1036 &
Wa III, Nr. 80: 1, 1) und als ,Rose ohne Dornen‘ (1, 3) angesprochen. Er bringt, wie zuvor
Maria, wieder, was durch Adam verloren wurde (1, 5-7), es gibt ohne ihn, wie zuvor ohne sie,
keinen Trost (1, 13). In der ersten Strophe werden also bemerkenswert wenige Anderungen
vorgenommen. Die ,Korrekturen® legen die Ansicht nahe, dass die Anrufung Marias nur
gewissermallen ein Umweg war: Sie kann lediglich um Hilfe gebeten werden, wenn Siinde
und Schuld an uns gerdcht werden sollen (Wa II, Nr. 1036: 1, 10f.), Jesus spielt dagegen die
zentrale und aktive Rolle im Heilsgeschehen: auf daf3 nit wiird gerochen / Mein siind vnd
schuld (Wa III, Nr. 80: 1, 10f.). Ebenso kann der Sterbende von ihr sich nur Beistand erhoffen
(Wa II, Nr. 1036: 1, 16-18), wihrend Jesu Gnade den Gldubigen vor dem ewigklich sterben
(Wa I, Nr. 80: 1, 18) bewahren kann. Das gibt den verdnderten Blickwinkel der
reformatorischen Theologie auf Maria und Jesus wieder. Jesus kann nun direkt angesprochen
werden, der Fiirsprache Marias bedarf es nicht mehr, sie wird nicht mehr als dem Menschen
niher empfunden, sondern als ein Umweg bei der Bitte um Heil. Auch in der zweiten Strophe
dndert Hans Sachs oberflidchlich wenig am strukturellen Autbau. Maria milt (Wa II, Nr. 1036:
2, 1) wird zu O Christe milt (Wa III, Nr. 80: 2, 1), das altuditer verlangen (2, 3) wird gestillt
und es kommt der, der die Pein beendet (2, 11-14), darum wird Maria ain kron der eren (Wa
I, Nr. 1036: 2, 18) und Christus der ,Herr* (Wa III, Nr. 80: 2, 18) genannt. Wa III, Nr. 80
konzentriert sich gemal des solus christus auf die Erlosungstat Christi. Die Erzviter rufen aus
der Vorholle nach dem Messias, der die Menschheit erlost. In Wa II, Nr. 1036 wird auch
dieser Vorgang beschrieben, allerdings mit anderem Schwerpunkt. O Christe milt (Wa III, Nr.
80: 2, 1) fiihrt das Jesusbild ein, es ist der mildtitige, der sanftmiitig sterbende, erlosende
Christus, der allein aus Gnade (sola gratia) aus den aufgerissenen Himmelspforten (2, 9)
herabkommt. Anders das Maria milt (Wa II, Nr. 1036: 2, 1), das Maria als sanftmiitigen,

keuschen Gegenpart zu den altuditer inszeniert, die mit ihrer Streitsucht (2, 8) das Zerreilen
311



der Himmelspforten provozieren (Zw aller tzeyt / wiinschten sy streit / dar durch des himels
pforten / zerrif3 allen orten 2, 7-10). Durch diese Inszenierung als Intervention wirkt Christi
Auftreten sehr viel aggressiver als in Wa III, Nr. 80. Der Fokus liegt mehr auf dem
Fehlverhalten der Altviter, das sie nun biilen und das eine gottliche Intervention erfordert, als
auf der Gnade Christi, der das Flehen der in der Vorholle gefangenen Viter erhort. Maria ist
damit auch sanfter Gegenpart zu Christus. lhr keiisch junckfreiilichs geperen (Wa II, Nr.
1036: 2, 15) bringt den, der alle Pein beendet. Der aggressive Interventionsakt Christi wird
ermoglicht durch diesen zarten und reinen Vorgang jenseits aller Siindhaftigkeit, der
gleichzeitig ebenso irdisch wie das Fehlverhalten der Viter ist. Das erwirbt Maria den Titel
,Krone der Ehre‘, riickt sie aber gleichzeitig in die Rolle der ,Mit-Erl6serin®, die von der
reformatorischen Theologie so heftig kritisiert wird, denn den feinen Unterschied zwischen
Mit-Erloserin und Miterloserin ldsst diese Theologie nicht gelten und verweist auf das solus
christus. Maria wird in der Ursprungsversion des Liedes zwischen den michtig auftretenden
Erloser und die in Verzweiflung Flehenden geschoben und verkorpert die ansprechbare

Milde, die in Sachs’ Bearbeitung Teil des Christusbildes wird.

Sowohl der ,reine‘ Jesus als auch seine ,reine‘ Mutter (Wa II, Nr. 1036 & Wa III, Nr.
80: 3, 1) ist in Strophe drei der alleinige siinder trost (3, 2f.), auch die Erwihlung durch den
ewigen Rat (3, 5) haben beide gemein. Wobei an dieser Stelle bei Sachs ein Bruch zu spiiren
ist, denn streng genommen kann das Attribut der Erwidhlung von Ewigkeit her nicht in
gleicher Weise Maria und Jesus zugeschrieben werden. Jesus ist willenseins mit Gott, er ist
Teil der gottlichen Trinitét, d.h. er entscheidet selbst Mensch zu werden und der Menschheit
das Heil zu bringen (vgl. Wa III, Nr. 80: 3, 15), wihrend seine Mutter ihre Rolle als ain
muter [...] Des hochsten hayll (Wa II, Nr. 1036: 3, 6f.) aus Gnade und in Anerkennung ihrer
Reinheit zugewiesen wird. Hier zeigt sich wiederum das reformatorische Programm, Jesus
ins Zentrum zu stellen und ansprechbar zu machen. Maria ist die Mutter des Heils, das am
jungsten tag wirt richten (3, 9), in Wa III, Nr. 80 ist Jesus Mensch geworden [v]ns all zi
hayl (3, 7) und wird eben gerade nicht nur richten: am Jiingsten tag wirst richten / die dir
glawben mit nichten (3, 9f.). Maria in Wa II, Nr. 1036 als die Mutter des Richters soll das
betende Ich in ,ihren Pflichten® (3, 10) halten und damit den vernichtenden Urteilsspruch
Jesu verhindern, sie steht schiitzend zwischen dem Beter und dem heilbringenden, aber auch
unerbittlich richtenden Christus. Fiir Sachs ist dieser Schutz nicht mehr notwendig. In Wa
I, Nr. 80: 3, 9f. wird das Vertrauen ausgedriickt, dass Christi Richterspruch allein in

Anerkennung des Glaubens der Christen mild ausfallen wird. Daher kann hier Christus die

312



zuflucht (3, 12) sein, die in Wa II, Nr. 1036: 3, 12 in Maria gesehen wird. Auf zwei Punkte
sollte in der dritten Strophe noch eingegangen werden: erstens die Metapher werde frucht
(Wa II, Nr. 1036 & Wa III, Nr. 80: 3, 11) und zweitens auf die Verse 3, 14-18. ,Frucht® ist
eine Christusmetapher, wird in Wa II, Nr. 1036 aber fiir Maria verwandt und in Wa III, Nr.
80 in Konsequenz wieder auf Jesus. Man kann das als Bestidtigung von Sachs Aussage
werten, dass er die Lieder korrigiert und zu ihrer eigentlichen Bedeutung zuriickfiihrt, weil
die Metapher von Anfang an gewissermaflen ,unrechtméfig’ Maria zugesprochen wurde.
Vorstellbar ist aber auch, dass ,Frucht® hier in ganz eigenem Recht Marienmetapher ist,
denn in Verbund mit dem Adjektiv rain (Wa II, Nr. 1036: 3, 1) ldsst es sich als Hinweis auf
Marias unbefleckte Empfangnis lesen, die wiederum eng verkniipft ist mit dem schon
angesprochenen Gedanken von Marias Erwihlung durch den ,Ewigen Rat® (3, 5). Unter
diesem Gesichtspunkt verliert sowohl die Reinheits- als auch die Fruchtmetapher an
weiterfiihrender Qualitit, wenn sie in Wa III, Nr. 80 auf Jesus angewandt wird, da beides zu
einer konventionalisierten Zuschreibung wird, die nicht (mehr) in direktem Zusammenhang
mit der Hauptaussage der Strophe steht (Christus als giitiger Richter und Bringer des ewigen
Lebens). Die Verse 3, 14-18 wurden von Sachs komplett verdndert. In Wa II, Nr. 1036 wird
die Passage Joh 19,25-27 aufgegriffen: Maria und Johannes werden unter dem Kreuz von
Jesus einander als Sohn und Mutter zugewiesen, was in der biblische Auslegetradition als
alle Christen betreffend aufgefasst wird. Der Beter dieses Liedes bittet daher: Das dw auch
mein / muter wellest sein (3, 16f.). In Sachs’ Bearbeitung verschwindet dieser Aspekt
vollkommen, da auf Jesus die Zuschreibung ,Mutter der Christen‘ nicht angewandt werden
kann, stattdessen wird die Hoffnung auf Jesu Erloserwerk erneut ausgedriickt: [Du] hast mir
/ erllrben ellig leben; / In dich h'ff ich gantz festigklich, / Ueil dmir gnad thiist geben|.]
(Wa IIl, Nr. 80: 3, 14-18)

Sachs arbeitet nicht alle iiberlieferten Strophen von Wa II, Nr. 1036 um, sondern scheint
einige fiir seine Bearbeitung speziell ausgewihlt zu haben. Die bisher besprochenen
Strophen entsprachen sich in der Strophenzédhlung in der Edition von Wackernagel, die nun
zu besprechenden drei sind wie folgt einander synoptisch zuzuordnen: Wa II, Nr. 1036: 11
entspricht Wa III, Nr. 80: 7; Wa II, Nr. 1036: a entspricht Wa III, Nr. 80: 4; Wa II, Nr. 1036:
b entspricht Wa III, Nr. 80: 5 und fiir Wa III, Nr. 80: 6 findet sich keine Entsprechung im
urspriinglichen Marienlied. Ich folge der Zihlung von Hans Sachs und fahre fort mit der
vierten Strophe von Wa III, Nr.80 bzw. der Strophe a in Wa II, Nr. 1036. Dort wird Maria

als die ,Rose ohne Dornen‘ (Wa II, Nr. 1036: a, 1f.) angesprochen und um Beistand im

313



Sterben (a, 4-6) gebeten, auf dass Teiiffel schar und bosen hellen hunde (a, 8f.) dem Beter
nichts anhaben konnen. Demgegeniiber dndert Sachs seine vierte Strophe komplett, lediglich
die metaphorische Anrede O Christe grof3 / du edle rofs (Wa III, Nr. 80: 4, 1f.) wird
iibernommen. 4, 3 legt den Fokus auf der unendlichen Giite Christi und die Strophe wendet
sich gegen die (altgliubige) Uberzeugung, durch gute Werke sich Gnade erwerben zu
konnen (4, 13-15). In der synoptischen Gegeniiberstellung erscheint es, als ob mit den
falschen Propheten, / die mich verfiiret hetten (4, 9f.) jene Stimme gemeint sei, die in Wa II,
Nr. 1036: a das hollische Personal als konkrete Bedrohung schildert und Marias Beistand als
Schutz vor dem Verderben ansieht. Diese falschen Propheten bieten mancherley / |...]
gleifinerey (Wa IIl, Nr. 80: 4, 11f.), was unter diesem Blickwinkeln auf die namen drey |...]
Jhesus, Anna / mit Maria (Wa II, Nr. 1036: a, 11-14) bezogen werden kann. Nicht, dass hier
der Name Jesu als Blendwerk verstanden werden soll, sondern das literarische
Zusammenziehen einer dreifaltigkeitsartigen Konstellation um Maria wird hier implizit
kritisiert. Allein Jesus Christus soll um Gnade angerufen werden, daher steht am Ende die
Bitte an Christus, das eigene unwissentliche Fehlverhalten nicht zu sithnen (Wa III, Nr. 80:
4, 16-18), d.h. eine umfassende Bitte, die von eigenen fehlgeleiteten Uberzeugungen
ausgeht, im Gegensatz zur konkreten Bitte fiir die Sterbesituation in Wa II, Nr. 1036: a, 15-
18. In der fiinften Strophe von Wa III, Nr. 80 und der Strophe b in Wa II, Nr. 1036 fillt
sofort ins Auge, dass die Grundmetaphern die gleichen bleiben: Maria fein (Wa 11, Nr. 1036:
b, 1) wird zu O Jesu feyn (Wa IlII, Nr. 80: 5, 1), die Karfunkel- und Lichtscheinmetaphern
werden ebenfalls iibernommen (b, 2f. & 5, 2f.), in beiden Liedern werden die Armen aus
dem Dunkel gefiihrt (b, 4-10 & 5, 4-10), ihnen wird Trost gespendet und sie werden mit
allen Christen gemeinsam erlost (b, 13-15 & 5, 13-15). Allerdings dndert sich das Wie: Zu
Maria selbst wird gesagt: [D]u gibst ein schein / von dir als der karfunckel (Wa II, Nr. 1036:
b, 2f.), wihrend es bei Jesus sein wort ist, das scheyn, / liecht klar als der Carfunckel gibt
(Wa III, Nr. 80: 5, 2f.). Wa II, Nr. 1036: b, 13-18 macht klar, dass es nicht Maria ist, die
selbst erlost, sondern ihr Sohn Jesus, aber dennoch ist in diesem Lied sie es, die den Schein
aussendet und die Hand ausstreckt, um den Siindern zu helfen (b, 10). In Wa III, Nr. 80: 5,
13-18 wird die Aussage, dass Jesus erlost, erweitert um die Abkehr von der
Werkgerechtigkeit: Das sy in dich / hoffen aynich, / nit in jr werck vnreyne (5, 16-18). Das
Erloserwerk Jesu ist Grundvoraussetzung, aber wihrend im Marienlied die Rolle Marias
darin gesehen wird, zum Erreichen dieser Erlosung hinzufiihren, richtet Hans Sachs den
Blick auf Jesu Wort als recht pan (Wa III, Nr. 80: 5, 12) zum Heil. Die Schrift iibernimmt

die Rolle, die zuvor Maria zugeschrieben wurde. Das sola scriptura wird an die Stelle der
314



strahlenden und zu verehrenden Gottesmutter gesetzt. Jan Assmann sieht das als eine
grundsitzliche Tendenz des Protestantismus an, den er daher als vollkommene
,Buchreligion* bezeichnet.*”® In der letzten noch zu besprechenden Strophe geht es Sachs in
seiner Korrektur darum, das alles iibersteigende Lob Marias in ein Lob Christi
umzuwandeln. Sachs dndert gezielt einige der Marienmetaphern, um Jesu Uberlegenheit
gegeniiber seiner menschlichen Mutter auszudriicken. Er ist war got (Wa III, Nr. 80: 7, 2)
und ihm ist als Konig [a]lle creatur iibergeben (7, 11f.). Im Gegensatz dazu ist Maria maidt,
/ an alles layd (Wa I, Nr. 1036: 11, 1f.) und kain creatur kann ihr gleich sein (11, 11). Die
Bitte um Beistand in der Sterbesituation am Ende der Strophe macht Sachs’ dediziert
reformatorischen Standpunkt nochmals deutlich. Maria soll an die Ehrung denken, die ihr
durch Wa Il, Nr. 1036 zu Teil wurde, wenn sich Seele und Leib (des Beters) trennen (11, 15-
18). Gerade dagegen wendet sich Wa III, Nr. 80 in den letzten Versen, nicht um Hilfe als
Dank fiir vollbrachte Werke wird Jesus gebeten, sondern um Hilfe beim Verbleiben in
seinem Wort (7, 16-18). Und so wird der Tod zum rein leiblichen Sterben (7, 15), wihrend

die Seele als schon durch Jesus zum ewigen Leben gerettet angesehen wird.

Die Zuflucht zu Christi ersetzt auch im zweiten von Sachs ,korrigierten‘ Lied die
Zuflucht zur Gottesmutter. In den beiden Liedern Wa II, Nr. 1030 und Wa III, Nr. 81
handelt die erste Strophe davon, dass der Beter schuldig geworden ist und nun den Zorn
fiirchtet. In Wa II, Nr. 1030 ist es konkret Gott, vor dem der Beter gesiindigt hat, und der
Zorn Jesu, den er nun fiirchtet (1, 3-5). In Wa III, Nr. 81 dndert Hans Sachs das: Imm Gsetz
ich mich verschuldet han, / ziileyden ewig helle peyn (1, 3f.) und es ist nun der Zorn des
Vaters, vor dem Christus die Zuflucht darstellt (1, 6-9), wie zuvor Maria (Wa II, Nr. 1030:
1, 6-9). An die Stelle eines Gottes, der nur unter dem Aspekt der Schuld ihm gegeniiber
gesehen wird, und einem Christus, der durch Zorn gekennzeichnet ist, wird das Gesetz
gestellt und ein Christus, der den Zorn des Vaters besénftigt. In der zweiten Strophe wird
Maria bzw. Jesus als Beschirmer/in angesprochen (Wa II, Nr. 1030 & Wa III, Nr. 81: 2, 1).
Dabei ist es im dlteren Lied der Gedanke an den Tod, der Angst verursacht (Wa II, Nr. 1030:
2, 3-5) und es ist mein freyer wil (2, 9), der als Verfiithrer zur Siinde gesehen wird und vor

dem Maria den Beter beschirmen soll. Bei Hans Sachs wird dieser Zusammenhang geéindert:

808 Vgl. Assmann: Religion und kulturelles Gedéchtnis, S. 154f. Assmann unterscheidet zwischen ,Kult*- und
,Buchreligion®, die Zentralstellung der Bibel in den reformierten Kirchen verdeutlicht die Entwicklung der
Kultreligion zur Buchreligion, in der fromme Handlungen wie die Heiligen- und Marienverehrung durch
kontemplatives Schriftstudium ersetzt werden. Vgl. auch seine gemeinsame Arbeit mit Aleida Assmann zum
,kulturellen Gedéchtnis‘, wie in der Einleitung kurz angesprochen.

315



Die metaphorischen Zuschreibungen ,Beschirmer‘ und ,betriibt* und ,angsterfiillt* bleiben
die gleichen, aber es ist die eigene Neigung zur Siinde (Wa III, Nr. 81: 2, 4), die den Beter
bedriickt und der menschen leer (2, 9), die ihn verfiihrt. Dass Sachs die Situation des Beters
verandert, verwundert insofern nicht, als die Bitte um Beistand in der Todesstunde Maria
einen speziellen Zustidndigkeitsbereich zuordnet, der letztlich nur wegen der siindigen
Verfehlungen des Sterbenden zum Problem wird. Mit der reformatorischen Fokussierung
auf Christus als Erloser wird die Aufteilung in solche Zustdndigkeitsbereiche hinféllig und
das iibergeordnete Problem der siindigen Natur des Menschen wird zum Angstfaktor.
Beziiglich des freien Menschenwillens liegen jedoch das urspriingliche Marienlied und
Luthers Auffassung kaum auseinander: Der freie Wille verfithrt den Menschen zur Siinde.
Dass hier Sachs die Menschenlehre einfiigt als Verfithrungsinstanz, zeigt die Zielrichtung
seiner Umarbeitung.*” Er wendet sich gegen die Ablasslehre, die er reformatorisch als von
Menschen gemacht und nicht heilsbringend, ja sogar schidlich einstuft. Dies zeigt sich v.a.
in der dritten Strophe: Wihrend im Marienlied die reyne maydt, / der sunden ablas (Wa 1,
Nr. 1030: 3, 1f.) dem Beter erwerben soll, ist es bei Sachs ein reines Gewissen, das Christus
schaffen soll (Wa III, Nr. 81: 3, 1f.). In Wa II, Nr. 1030 ist es gemadll der Werkgerechtigkeit
das rewen joch [...] recht buf3 und fursatz (3, 6-8), die der Beter auf sich 1adt, um von der
Jungfrau Hilfe zu erhalten. In Wa III, Nr. 81 sind es Hoffnung und das Creiitz, das in
compassio auf sich geladen wird, (3, 6 & 8) die der Beter trigt. Und auch wenn argumentiert
werden konnte, dass es kaum metaphorisch-semantische Unterschiede zwischen ,Leib‘ und
,Fleisch® einerseits und ,Seele‘ und ,Geist‘ andererseits in diesem Zusammenhang gibt, ist
es doch bemerkenswert, dass Sachs den Vers hilff das der leyb der seel nit schadt zu auff
dafs mein flaysch dem gayst nit schad dndert (Wa II, Nr. 1030 & Wa III, Nr. 81: 3, 9) und
ihn damit ndher an den Bibeltext Mt 26,41 par und weg vom Gedanken an leiblichen
Vollzug von Buf3e riickt. Diesem Programm, sich von der Menschenlehre abzuwenden und
zum Wort Gottes hinzuwenden, ist es geschuldet, dass Sachs die vierte Strophe komplett
umschreibt und lediglich die Zuschreibung ,zart‘ beibehilt und auf Jesus anwendet. Das
Anbefehlen der Seele und die Bitte um Fiihrung zu den Engeln (Wa II, Nr. 1030: 4, 2f.)
ersetzt Sachs mit der Bitte um Kriftigung des Geistes, der in Jesu Wort bleiben und stetig
darin wandeln soll (Wa III, Nr. 81: 4, 2-4). Er schreibt die letzte Strophe geméall der
zentralen Begriffe ,Schrift‘ und ,Trost* um: Wa II, Nr. 1030: 5, 1f. spricht von der gro3en

%9 Ich werte dies nicht als Meinungsverschiedenheit zwischen Luther und Sachs beim Thema des freien
menschlichen Willens. Welchen Standpunkt Sachs in dieser Frage vertrat, kann in dieser Arbeit nicht behandelt
werden.

316



Giite und Ehre Marias, die in der Heiligen Schrift geschildert wird und die Maria zum Trost
des Gldubigen werden ldsst (5, 5), Sachs verwandelt ,Ehre‘ und ,Giite‘ in ,Erlosung‘ und
,Hoffnung*, die in der Schrift als von Jesu kommend bezeugt werden (Wa III, Nr. 81: 5, 1-4)
und durch die Jesus zum alleinigen Trost des Beters wird (5, 5). Dass Marienlieder zu
Christusliedern werden, folgt der reformatorischen Bestrebung, Christus wieder ganz ins
Zentrum der Frommigkeit zu riicken. Ein Lied an Maria zu richten, wird als ein Umweg
angesehen, Christus selbst iibernimmt die mildtitigen Rollen Marias. Die literarische
Technik, marianische Metaphern auf Christus zu iibertragen, liegt nahe, da viele
Marienmetaphern in anderen Kontexten Christusmetaphern sind (z.B. Speisungs-, Frucht-
oder Quellmetaphern) bzw. immer schon semantische Vernetzungen mit Christusmetaphern
besitzen (z.B. die Lichtmetaphern). Doch zeigen sich Grenzen dieser literarischen Strategie,
wenn es um die marianische Zentralmetapher und -rolle der ,Mutter’ geht oder um ihr
speziell zugewiesene Bereiche, wie die Begleitung von Sterbenden. Der Sonderbereich
verschwindet mit der Propagierung eines direkt ansprechbaren Christus, gleichzeitig bleibt
in miitterlicher Fiirsorglichkeit Maria préasent, denn Weiblichkeitsmetaphern konnen nur
bedingt auf Christus iibertragen werden — obwohl, wie an anderer Stelle schon erwihnt, es
durchaus eine Tradition weiblicher Gottesmetaphern gibt.*'® Letztendlich ist es dennoch
weniger Maria, die verschwinden muss, als vielmehr die sie begleitende metaphorische
Uneindeutigkeit. Der neuentstehende Protestantismus im 16. Jahrhundert sehnt sich nach
theologischer Klarheit und die Literaten folgen dieser Sehnsucht, indem sie versuchen, die
von Grund auf ambivalente und vom Paradox der jungfrdulichen Mutterschaft geprigten
Figur der Maria in einfachen und klaren Bildern darzustellen. Diese Bemiithung miissen die
Metaphern, die Medien dieser Bilder sind, immerzu unterlaufen, denn semantische Offenheit

liegt im Wesen der Metapher. Doch religioses Sprechen kommt nicht ohne Metaphern aus.

Ein letztes Beispiel zeigt den Versuch eines Meistersingers, mit so wenig Metaphern
wie moglich auszukommen. Deutlich wird, dass es der evangelischen Dichtung durchaus
moglich ist, Maria komplett verschwinden zu lassen, sogar aus der Weihnachtsgeschichte.
Der gebiirtige Miinchner und sehr religidse Niirnberger Autor Jorg Schechner, gehort laut
seiner Biographin Irene Stahl zu den Anhingern und Freunden Kaspar von Schwenckfelds,
steht also dem nahe, was gemeinhin als ,radikale Reformation® bezeichnet wird 2" Aus

seinen Meisterliedern ist Maria verschwunden und man kann beinahe von einer peinlich

$10Vgl. z.B. Mt 23,37 und WA 47, 460, 39.
$1' Zum Begriff und zur Verwendung druckgrafischer Bildmedien zur Verbreitung radikalreformatorischer
Gedanken bzw. deren Diskreditierung, vgl. Gruber: Radikal-reformatorische Themen im Bild.

317



genauen Vermeidung jeglicher Metaphorik sprechen. Alle seine Lieder haben religiosen
Inhalt und die allermeisten versifizieren Bibelpassagen, ohne sich dabei weit von der
Heiligen Schrift zu entfernen. Er bearbeitet das Magnifikat Lk 1,39-55, die Prophezeiung der
Geburt des Messias Jes 11,1-5 & 9 und zweimal die Weihnachtsgeschichte, einmal nach
Lk 2,1-20 und einmal frei mit verschiedenen biblischen Belegstellen.812 Traditionell
gestaltet die Marianik solche Inhalte zum Lobe Marias aus, bei Schechner bleibt der Fokus
ganz auf dem Heilswerk Christi. In der Versifikation der lukanischen Weihnachtsgeschichte
(Lied 14, 1536) wird erreicht, dass Maria trotzt bibelgetreuer Wiedergabe in der Narration
beinahe untergeht, denn neben den Hauptprotagonisten werden viele weitere
Personen(namen) der Weihnachtsgeschichte erwihnt, deren betonte Nennung eher
ungewOhnlich ist (Kaiser Augustus Schechner, Lied 14: V. 4, Cirenius V. 8§, David V. 15,
18, 49). Auch die Strophenanfinge riicken Maria subtil in die Reihe der Christi Anbetenden:
Die erste Strophe beginnt mit einem auffordernden Wir (V. 1), die zweite mit einem auf
Maria bezogenen Sy (V. 29), das in der dritten Strophe wieder aufgenommen wird, aber
diesmal auf die Engel bezogen (Sy / sprachen: got sey ewig preis, V. 57) Stahl meint, das
Lied versifiziere ,,den Text des Weihnachtsevangeliums ohne jede Erginzung durch den

Autor «813

II

Sy / wicklet in in windelein,

vnd in ein krippen fortte

leget, wan sy hetten sunst kein

weittorft nicht an dem ortte.

vnd es warent

in der gegent

hirtten auff dem felde, dieser text sprichte,

Dy / huetteten nechtlicher zeit.

des herren engel kame

zw in, vad des herren clarheit

vmbleuchtet sy alsame,

vnd sy gar schwer

forchten sich ser.

vnd der engel sprach zw in: furcht euch nichte,

Wan ich thue euch grose freude ercleren,
wan heut ist zwar
euch allen gar

812 Die Texte finden sich bei Stahl: Jorg Schechner, S. 80-83 (Lied 3: Inn / dem ersten Lucas lobsame), S. 127-
131 (Lied 12: Von hertzen sol wir alle) und S.136-140 (Lied 14: Wir / lesen Luce in seinem); die
Jesajabearbeitung, Text S. 132-135 (Lied 13) wird in dieser Arbeit nicht ndher behandelt.
813 Stahl: Jorg Schechner, S. 140.

318



geporen der heilande,
welcher furwar

ist Cristus clar

in Dauids stat bekande.

zu einem zeichen habent das:
ir wert finden das kinde

in windel gewicklet furpas,
in einer crippen linde.

vnd es war schnel

pey dem engel

die himlisch heerschar, lobten gott den heren.
(V. 29-56)

Vergleicht man das Lied mit Darstellungen der jungen Mutter Maria, wird deutlich wie stark
hier die Weihnachtsgeschichte reduziert wird. Ein Marienbild wird lediglich in stark
konzentrierter Form in V. 29f. geboten. Das metaphorische Leuchten, das in Texten, die sich
auf Ps.-Mt 13 beziehen, Maria bei und nach der Geburt umgibt, bleibt gemad Lk 2,9 den
Hirten vorbehalten. Maria taucht bei Schechner nur an den Stellen auf, an denen die
biblische Narration sie explizit nennt. Selbst im Magnifikat, einem marianischen Zentraltext,
spielt Maria nur eine marginale Rolle. In der Versifikation des Magnifikat in Lied 3
(1535/37) wird die Demut Mariens betont und in der Auslegung wird bewusst noch einmal
Elisabeth genannt, um Marias Vorbildhaftigkeit nicht mehr zu betonen als notig. Sie riickt
aus dem Fokus. Und bezeichnenderweise erwédhnt er sie in seinem frei gestalteten
Weihnachtslied fast gar nicht. Das Lied 12 von 1536 kann als programmatisch fiir
Schechners theologische Uberzeugung gelten und an diesem Lied wird Schwenckfelds

Einfluss auf ihn besonders deutlich.?'

I

Von hertzen sol wir alle

vnns frewen der loblichen zeit,

mit freudenreichem schalle

lobsingen des herren clarheit,

der vans druch sein heillige zwkunfft hat bereit
ewige freutte

heutte

durch die menschwerdung seine.

Daruon so vil prophetten

schreiben vor lang manichem jar,

des tags sich frewen detten,

an wellichem geporen war

Jesus Cristus, der welt heillant, von himel clar

814 Vgl. Stahl: Jorg Schechner, S. 26f. Weitere Informationen zu Schechners Liedern finden sich im 12. Band des
,Repertorium der Sangspriiche und Meisterlieder des 12. bis 18. Jahrhunderts*.
319



vber nature
pure
aus einer junckfraw reine

Von dem heilligen geiste

zw nutz vnd hail dem menschlichen geschlechte,
der vns sein hilff beweise

vnd Adams fal widerum pracht zwrechte,

den er durch vngehorsam het verschulde

vand dardurch auch verlor gotliche hulde.

das hat erstattet Cristus mit gedulde,

wie die schrifft hefftig

krefftig
zeugnus gibt allermeiste.
(Schechner, Lied 12: V. 1-26)

Eine solche radikale Verweigerung der Gratwanderung im literarischen Umgang mit Maria
ist jedoch die Ausnahme und reformationstheologisch nicht erwiinscht, das zeigen Luthers
wiederholte Ermahnungen zur MaBigung und Riicksichtnahme bei der Durchfithrung der
Reformation sowie seine Ablehnung der extremen Strédmungen der Reformation.®'” Maria
muss als biblische Figur und jungfriuliche Mutter Jesu weiterhin literarisch priasent bleiben.
Schechners Lied 12 zeigt, was in der protestantischen Literatur verloren gehen kann, wenn
Maria iiber das reformatorisch notwendige Mall des sola scriptura hinaus zum
Verschwinden gebracht wird: Das Lied klingt kaum noch wie ein Weihnachtslied. Da es auf
den 26. November 1536 datiert ist, kann man annehmen, dass dies programmatisch und

gewollt ist:

also mag vns Cristi gepurt nit nutzen mer,
wo nicht sein wortte

fortte

vns auch vernewet pure.

(V. 65-68)

Dieses Aussage ist durchaus im Sinne Luther, aber dieser wiirde gleichzeitig fordern eben
jene wortte, wie sie in den Evangelien gefunden werden konnen, ndher zu betrachten. Da
sich dort (z.B. in Lk 2) die Figur der Mutter Jesu namentlich genannt und metaphorisch
ausgestaltet findet, fithrt selbst dieses letzte Beispiel, das kaum noch als Marientext
bezeichnet werden kann, unweigerlich zu der Frage, welche Marienmetaphern Maria der

Muttergottes angemessen sind. Schechners Wahl nur noch junckfraw reine (V. 16) als

815 Schwenckfeld ist den ,Spiritualisten® zuzuordnen, vgl. zu Luthers Beziechung zu ihm Peters: Luther und seine
protestantischen Gegner, S. 124f. Zu ,.Luthers Vorstellungen eines aufriihrerischer Tendenzen unverdichtigen
Reformationsprozesses* basierend auf dem Vertrauen in die Macht des Gottesworts, vgl. Kaufmann: Luther und
die reformatorische Bewegung; Zitat ebd. S. 192.

320



angemessene Metapher gelten zu lassen, ist bezeichnend, wenn man sich vor Augen fiihrt,
dass bis heute Marias Jungfriulichkeit Bestandteil des Glaubensbekenntnis ist. Damit ist sie
auch fiir Protestanten verbindlich, aber im 20. und 21. Jahrhundert kann sich die Ablehnung
der Marienfrommigkeit gerade durch die biologische Unmoglichkeit eben jener begriinden.
Auch entkommt damit Schechners Lied 12 der Gratwanderung nicht, denn sie bleibt
weiterhin spiirbar, wenn die einzige Moglichkeit, die Balance zu halten, darin gesehen wird
,Mutter* und selbst die Namensnennungen ,Maria‘ oder ,Maria und Joseph* zu vermeiden.
Jedes metaphorische Mehr an Bedeutung, das in diesen einfachsten Nennungen steckt, hitte
die Zielgerichtetheit des Liedes auf die innerliche Erneuerung (vgl. V. 68) gefdahrdet. Nur
fithrt gerade die geforderte innere Auseinandersetzung mit den heiligen Worten — sofern sie
nicht abgekoppelt wird vom biblischen Kanon und dem Glaubensbekenntnis — wieder
zuriick zur ,jungfriulichen Mutter*.*'® Dieses letzte extreme Beispiel eines protestantischen
Versuchs der Marienmetaphorik Herr zu werden, kann nicht das Fazit dieser Arbeit bilden.
Im sechsten Kapitel sollen also nun abschlieBende Worte gefunden werden fiir die

nachgewiesene und durch die Metaphorik hervorgerufene innere Dynamik der Marientexte.

816 Gerade diese Abkoppelung der Verinnerlichung des Glaubens von der Schrift ist einer der Kritikpunkte
Luthers an vielen radikalen Stromungen der Reformation, vgl. Peters: Luther und seine protestantischen Gegner,
S. 122.

321



6. Fazit und Ausblick: Theologische Verdringung und metaphorische
Wandlungsprozesse

Um die Texte und ihre Metaphern in ihrem historischen Kontext zu zeigen, befasste sich das
zweite Kapitel dieser Arbeit mit Niirnberg, der Reformation, mit dem Schicksal der
Frauenkloster und den Kontroversen um Praktiken der Marienfrommigkeit, insbesondere
Rosenkranz und Salve Regina. Um die ganze Komplexitidt der literarisch verhandelten
Themen zu erfassen, musste die Lebenswelt, in die hinein die Texte geschrieben wurden,
beriicksichtigt werden. Ein erster Blick in die Primdrliteratur zeigte, dass Marias
Verschwinden selbst dort, wo es als klare Abwehr der reformatorisch kritisierten Praxis der
Marienverehrung angestrebt wurde, vielschichtig und keineswegs geradlinig und
unproblematisch verlief. Ein Eindruck, der sich im weiteren Textkorpus bestitigte, das in
Kapitel drei vorgestellt und in Kapitel vier und fiinf bearbeitet wurde. Das vierte Kapitel hat
sich auch iiber Luthers Umgang mit Metaphern der Metapherntheorie genihert und eine
pragmatisch orientierte und sehr weite Definition von Marienmetaphern entworfen. Diese
hat sich fiir die Arbeit am gewéhlten Korpus als sinnvoll erwiesen, da sie es ermdglichte, die
einzelne Metapher im Netz der metaphorischen Strukturen der Texte wahrzunehmen. Die
Untersuchung grundlegender Marienmetaphern zeigte, dass ein verbreiterter Blick produktiv
ist, da er die Gruppen sichtbar macht, in die sich Marienmetaphern einerseits einteilen lassen
und die sie andererseits durchbrechen. Damit wurde abgewiesen, konkrete Einzelmetaphern
fiir Maria zu untersuchen, denn der beispielhafte Versuch, die Metapher ,Morgenrot‘ durch
das gesamte Korpus hinweg zu verfolgen, machte deutlich, dass sowohl die wortwértlich
selbe Marienmetapher sehr Unterschiedliches {iiber Maria besagen kann als auch
unterschiedliche Metaphern am selben Marienbild arbeiten konnen. Im Anschluss daran,
war es notwendig, die Begriffe Metapher und Bild voneinander abzugrenzen, wobei jedoch
beide aufeinander bezogen blieben. Aus der Kombination unterschiedlicher Marien-
metaphern konstruieren Marientexte bestimmte Marienbilder, um Maria in verschiedenen
Abschnitten ihres Lebens, in verschiedenen Rollen und v.a. als Vorbild zu zeigen. Diesen
Aspekten der literarischen Gestaltung Marias spiirte das fiinfte Kapitel nach und formulierte
die zentrale These dieser Arbeit, dass in allen Marientexten metaphorische
Ausgleichsbewegungen zu finden sind, ausgelost durch die Bemiihung Maria angemessen
literarisch zu prisentieren. Eine fiir den Blick auf den reformatorischen Umgang mit Maria
besonders bedeutungsvolle Ausgestaltung dieser ,Gratwanderung der Angemessenheit® fand

sich in der metaphorisch suggerierten Aktivitit oder Passivitidt Marias.

322



6.1 Die Gratwanderung soll beendet werden und geht doch weiter

Nach Auffassung der Reformatoren bewirkt Gott direkt den Glauben im Menschen und
jegliche Vorstellung einer Glaubensvermittlung, sei sie durch den Prediger, Priester oder
Maria als Mediatrix wird obsolet. Burger arbeitet aber auch heraus, dass der horenden
Aufnahme der Predigtworte immer noch ein grofes Gewicht zugesprochen wurde: Der
evangelische Pfarrer vermittelt zwar nicht mehr wie der Priester das Heil direkt, aber seine
Titigkeit als Exeget wird als sehr bedeutsam angesehen.’'” Marias Rolle entwickelt sich
parallel dazu ebenfalls hin zu einer Verkiinderin der Werke Gottes, die als rein menschliche
Figur scharf vom trinitarischen Gott abgegrenzt wird.*'® Sie steht nun auf gleicher Ebene mit
allen Menschen, die von Gott beriihrt werden und davon erzidhlen. Das impliziert, dass die
religiose Hierarchie sich verdndert und Maria nicht mehr als ,Konigin des Himmels* iiber
den Gldubigen thront. Diese mildtitige Rolle der alternativen Herrscherin, die das Regime
Gottes und Christi sowie das weltliche Regime ausgleicht und einen miitterlichen
Riickzugsort bietet, entfillt ganz. Gott wendet sich selbst in Christus den Menschen

barmherzig zu. Das ist keine vollkommen neue Idee:

Das Erbarmen und die Liebe Gottes zu den Menschen sich als ein gnidiges Zu-sich-
Ziehen zu denken, war der spidtmittelalterlichen Theologie und Kunst zwar nicht
fremd, doch leitete Luther weitreichende, umwilzende Konsequenzen daraus ab.
(Koepplin: Kommet her zu mir alle, S. 184)

Was die Reformation in den Mittelpunkt stellt, ist nicht eigentlich neu, sondern hoéchstens
neu gedacht.®"® Fiir Maria heiBt das eine Riickfiihrung ihrer Darstellung auf ein biblisches
Minimum an Informationen, das ihre Normalitit betont, und eine daraus erwachsende
Metaphorik, die versucht, das paradoxe Geheimnis ihrer Mutterschaft unhinterfragt und
fromm zu glauben. Die Vorstellung der zwei Reiche bei Luther ruft zur Duldung und
Passivitdt des Biirgers auf und befiirwortete so einen Riickzug ins Private, die Lehre, dass
gute  Werke kein Seelenheil erwerben konnen, ldsst das Almosenwesen
zusammenbrechen.*” Auch das spiegelt sich im Bild Mariens, deren aktives Handeln
vollkommen in gldubiges Erdulden iiberfithrt wird und deren Tugend sich im braven
Verrichten der weiblichen Pflichten dullert (wie es in den biblischen Geschichten erahnt

werden kann). Denn alle Legenden von der sich den Armen zuwendenden Maria werden

817 Vgl. Burger: Spitmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten, S. 121 & 128 sowie S. 119.

818 Vgl. Burger: Spitmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten, S. 121.

819 vgl. Koepplin: Kommet her zu mir alle, S. 183-185.

520 Vgl. Lesting-Buermann: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg, S. 172 und: Bookmann: Kirche

und Frommigkeit vor der Reformation, S. 25. Luther kritisiert aber auch an der altgliubigen Gemeinde, dass viel

fiir Kirchen aber wenig fiir Arme gespendet wird, vgl. Diifel: Luthers Stellung zur Marienverehrung, S. 100-102.
323



abgelehnt. Aus der Himmelskonigin, so konnte man iiberspitzt formulieren, wird das
Hausmiitterchen. Doch wie herausgearbeitet wurde, bedeutet der verinderte reformatorische
Blick auf Maria nicht nur ihre Abwertung. Sie bleibt vorbildhaft, wird als Vorbild sogar
noch aufgewertet, da sie nicht mehr ein iiberhohtes Ideal darstellt und ihr nun wirklich
nachgeeifert werden kann. In ihr wird der Alltag geheiligt und Luthers Gedanke greifbar,
wie jeder Mensch durch und in ganz alltiglichen Mihen Gott loben kann. Das
reformatorische Marienbild fult aber nicht allein auf dem vorbehaltlosen Neu-Lesen der
Bibel, auch wenn es gerne so inszeniert wird, sondern entsteht in Weiterfithrung und
Abgrenzung von und mit altgldaubigen Gedanken zur jungfrdaulichen Muttergottes. Da Maria
nur soweit zum Verschwinden gebracht werden kann, wie es die Botschaft der Evangelien
zulidsst, bleibt mit den fiir das religidse Sprechen notwendigen Metaphern die Dynamik des
Marienbildes bestehen. Trotz des Versuchs, die Gratwanderung der Angemessenheit zu
vermeiden, geraten neugldubige Texte immer wieder mitten hinein in die Mehrdeutigkeit der
Metaphorik. Luthers Rhetorik 16st das, indem sie dort, wo die geforderte Eindeutigkeit und
Klarheit nicht erreicht werden kann, zur Akzeptanz des Geheimnisses aufruft. Wo das
Marienbild nicht im letzten Detail scharf zu zeichnen ist, mochte Luther den biblischen
Metaphern in ihrer Mehrdeutigkeit glauben, denn diese verweisen mit ihrem Mehr an
Bedeutung auf Gottes ewiges Wort, das sich ebenfalls dem menschlichen Verstand entzieht

und niemals voll erfasst werden kann.

Diese Arbeit konnte zeigen, dass alle Marientexte ein metaphorisches Schillern
durchzieht, und schldagt vor, dieses literarische Phinomen ,Gratwanderung der
Angemessenheit’ zu nennen. Es néhrt sich einerseits aus den mariologischen Diskussionen
um Marias Leben und ihre Rollen und andererseits aus den Eigenschaften der Metapher, die
immer iiber sich selbst und iiber die Sprache hinausweist und gerade daher notwendig ist fiir
die literarische Darstellung der religiosen Figur Maria. Wenn Luther bestimmte Marien-
metaphern aber insbesondere bestimmte Marienrollen abweist, versucht er gegen die Gefahr,
bei der Gratwanderung ins Undogmatische oder Héretische abzustiirzen, anzugehen. Wenn
er versucht, Marienmetaphern durch begleitende Erkldrungen und Vergleiche auszudeuten
und eindeutig zu machen, hilt er die Balance auf dem Grat, wobei fiir ihn immer Christus
der Fixpunkt ist, auf den er seine Texte ausrichtet. Und wenn er Details des Marienbildes im
gottlichen Geheimnis geborgen sehen mochte und damit unerreichbar macht fiir
menschliche Versuche, es auszugestalten, dann kapituliert er vor der Gratwanderung. Aber

er kapituliert im Bewusstsein, dass Metaphern in ihrer Mehrdeutigkeit notwendig sind, um

324



den Gldubigen zu helfen, glaubensbestirkende Bilder zu verinnerlichen, doch dass sie

gleichzeitig den Blick auch ablenken konnen, weg von Christus.

6.2 ,Verschwinden‘ nun doch mit Fragezeichen?

Es ist spannend zu sehen, dass ein Autor, der so eng mit der Reformation verbunden ist wie
Hans Sachs, in durchaus beachtenswertem Umfang marianische Texte verfasst hat und diese
nicht generell aus seinem Werk getilgt sehen wollte. Dass er durch die reformatorische Idee
eine gewandelte Einstellung zu Maria gewann, wird sehr deutlich an seinen ,korrigierten*
Marienlieder und er schrieb keine eigenen Marienlieder mehr, nachdem er mit Luthers Ideen
in Berithrung gekommen ist. Maria war kein Zentralthema der Reformation und wurde von
der altglaubigen Gegenseite mit ithrem miitterlichen Sympathiepotenzial zur Propagierung
der Gegenreformation erfolgreich genutzt, es kann also nicht verwundern, wenn Sachs in
seinem spiteren Werk Maria als literarische Figur kaum auftreten ldsst. Dennoch kann
,Marias Verschwinden‘ nicht unhinterfragt postuliert werden. Sachs frithe Marienlieder
zeigen eine Sensibilitit fiir die Vielschichtigkeit von Marienmetaphern, die eine
angemessene literarische Gestaltung der religiosen Figur Marias fast unmoglich werden
lasst, wenn alle theologischen Fragen sie betreffend in klare, dogmatisch abgesicherte
Aussagen tiiberfiihrt werden sollen. Seine Meisterlieder bemiihen sich, die Gratwanderung zu
einem guten Ende zu fiithren, und folgen dabei der gleichen Strategie, die Luther mit sola
scriptura auf einen einfachen Begriff bringt: Sie suchen nach einem sicheren Fundament fiir
das Marienbild, das sie vermitteln wollen. Sachs’ Marientexte konnen also zeigen, welchen
Gewinn Luthers neue Theologie fiir ihn dargestellt haben muss, aber sie zeigen auch, dass
Sachs gar keinen krassen Bruch mit seiner marianischen, schriftstellerischen Vergangenheit
benotigt, denn die reformatorisch geforderte Ausrichtung auf die klare und einfache
Wahrheit des Evangeliums komplettiert nur das meistergesangliche Bestreben nach
gedanklicher Prizision und inhaltlicher Korrektheit. Der Schwank Das Maria-bild zu
Einsidel zeigt, wie Maria als religiose Figur weiterhin geachtet bleiben kann, aber auch wie
Metaphern als Medien ihrer Présentation entlarvt werden. Das Marienbild wird von
Menschen erschaffen, kritisiert man dieses Bild oder spricht schlecht iiber dieses Bild,
tangiert das die Jungfrau Maria nicht. Uber ihre Nihe zu den Menschen wird letztlich nichts
Negatives ausgesagt. Auch Luther strebt eine Entheiligung der Marienmetaphorik an, er
fiihrt vor Augen, wie bestimmte Marienbilder aus Marienmetaphern konstruiert sind und wie
man in Folge die Bedeutung dieser Bilder dndern kann — so wird die Himmelskonigin zur

Magd und Maria selbst zu einer Metapher fiir das Wirken Gottes auf Erden. Maria als
325



Vorbild an der Seite der Menschen und Maria als Figur des Evangeliums muss keineswegs
verschwinden und dennoch kann hinter den Titel dieser Arbeit kein Fragezeichen gesetzt
werden, denn ihr Bedeutungsverlust auf neugldubiger Seite ist iiberdeutlich, die Gestaltung
ihrer Metaphorik &dndert sich und lédsst einige altgldaubig wichtige Aspekte, bspw. ihre

Herrschaft iiber den Himmel und die Engel, verschwinden.

6.3 Das theologische und literarische Verschwinden Marias und seine Folgen
6.3.1 Die Folgen fiir die Protestantin

Diese Arbeit hat immer wieder auf die spezielle Bedeutung Marias als Gendervorbild
aufmerksam gemacht. Zusammenfassend lédsst sich wenig tiberraschend feststellen, dass eine
michtige, aktive Maria auch ein bestirkendes Vorbild fiir Frauen sein kann, wéhrend die
Betonung ihrer hinnehmenden Passivitit vor Gott und ihrer tugendhaften Demut, die sich in
der Verrichtung alltidglicher (weiblich konnotierter) Pflichten ausdriickt, Frauen dazu aufruft
ebenfalls tugendhaft und passiv zu sein. Uberraschend ist es vielleicht, dass diese beiden
Marienbilder weder fix an bestimmte Marienmetaphern gekoppelt sind — vielmehr kann jede
Metapher aktive und passive Implikationen tragen und gemill der Intention des Textes
ausgestaltet werden — noch bestimmten konfessionellen Lagern zugeordnet werden konnen.
Die Gesellschaft weder des 15. noch des 16. Jahrhunderts hatte Interesse an emanzipierten,
gebildeten, aktiv am Gesellschaftsleben teilnehmenden und iiber ihre Korper frei
verfligenden Frauen und das Marienbild spiegelt das. Gleichwohl gab es eben solche Frauen
tiber die Konfessions- und Epochengrenzen hinweg und sie konnten Riickhalt finden in der
Darstellung Marias. Betrachtet man die metaphorische Gestaltung des Niirnberger
Marienbuchs, so gestattet die Lange des Gesamtwerks den Leserinnen sich auf einzelne
Abschnitte zu konzentrieren, in denen bestirkende Marienbilder zu finden sind -
Abschnittsiibergreifend werden aber aktiv-aggressive Metaphern, wie z.B. die ,Peitsche’,
immer wieder durch die metaphorische Ausgestaltung ausgeglichen. Das Marienbuch strebt
damit an, die Gratwanderung auf festen Grund zu fithren und nimmt aber immer eher in
Kauf Maria zu sehr zu loben, als zu wenig — wihrend Luther Maria selbst als so bescheiden
ansieht, dass ein ,zu wenig‘ in ithrem Lob gar nicht moglich ist. Fiir ihre weibliche
Vorbildfunktion wird jedoch alt- wie neugliubig eine Balance in Passivitit angestrebt. Uber
Maria wird so das Idealbild der tugendhaften Christin metaphorisch erschaffen und
ausgestaltet. Verschwindet die herrschaftliche Marienmetaphorik, verschwindet auch die

Moglichkeit, in dieser bestirkende Identifikationsmomente zu finden. Gleichwohl

326



verschwindet die Ehefrau Maria nicht und wird bei Luther sogar aufgewertet, gegeniiber der
abwertenden FEinschrinkung des Marienbuchs, das in Marias Eheleben nur die
Immerjungfrau hervorheben mochte. Es wire lohnenswert, gerade die Entwicklung der
Metapher ,Jungfrau® bis ins 21. Jahrhundert zu verfolgen. Nachzuvollziehen, in welcher Art
diese durch Heilige Schrift, Dogma und Bekenntnis untermauerte Bezeichnung Marias
metaphorisch verwendet wird, wiirde die Uberlegungen zur alt- und neuglidubigen
Vorbildhaftigkeit Marias iiber das Zeitalter der Konfessionalisierung hinaus fithren. Die
Primiartexte dieser Arbeit zeigen, dass ,Jungfrau® fiir Maria im 15. und 16. Jahrhundert
weitestgehend unmetaphorisch verstanden wird und lediglich die Dauer ihrer Jungfrauschaft
und der Umfang sowie die Form ihrer Siindlosigkeit diskutierbar sind, woraus in Folge die
Gestaltung der Metaphorik abgeleitet wird. Kontrastiert man diese Hochschidtzung der
Jungfraulichkeit mit einem modernen Blick auf Sexualitit, der keinen direkten
Zusammenhang mehr sieht zwischen Siindhaftigkeit und sexueller Aktivitit, dann liegt es
nahe, ein Fortbestehen der Gratwanderung der Angemessenheit bis in die Marientexte der
Gegenwartsliteratur anzunehmen. Das methodische Vorgehen dieser Arbeit miisste geeignet
sein, auch iiber ldngere Zeitrdume Verdnderungen des Marienbildes und metaphorische
Strategien im Umgang mit Maria sichtbar zu machen. Bspw. konnten evangelische
Bekenntnisschriften oder Erlduterungen des Katechismus darauthin untersucht werden, wie
sie mit von Luther selbst bejahter Marienmetaphorik umgehen, eben mit ,Jungfrau‘ aber

auch mit ,Magd‘ oder ,Wirtin‘.821

6.3.2 Was bleibt von ,Maria‘ und wichtiger noch: Was bleibt nicht?

Besonders hervorgehoben werden muss, dass Marias Verschwinden nur eine
Losungsmoglichkeit unter vielen darstellt. Diese Arbeit zeigt auf, dass sich sowohl die alt-
als auch die neugldubige Marienliteratur mit dem Phidnomen der Gratwanderung der
Angemessenheit konfrontiert sieht und Wege sucht, in der metaphorischen Gestaltung die
Balance zu halten. Das Niirnberger Marienbuch sucht nach ausgleichenden Metaphern-
kombinationen, die Maria nicht iiberhohen und dennoch mehr als jeden anderen Menschen
lobpreisen. Hans Sachs verfolgt in seinen frithen Marienliedern eine dhnliche Strategie, aber
bemiiht sich, die Metaphorik mit Bibelnihe zu rechtfertigen, spéter erginzt er dies um den
Versuch, Jesus an die von Maria besetzte Stelle zu riicken und Marien- zu Jesusmetaphern

zu machen. Er schreibt dann nur noch wenig iiber Maria, doch interessant ist, dass selbst im

821 Mogliche Textgrundlagen konnten sein: ,Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche* und
,Evangelischer Erwachsenenkatechismus®.

327



Schwank noch Respekt vor Maria als Figur der Heilsgeschichte zu spiiren ist, jedoch ist
dieser Respekt nicht mehr Antrieb der literarischen Produktion. Auch Luther erweist der
Jungfrau weiterhin Ehre, aber er sieht allein in den biblisch verbiirgten Marienmetaphern die
Moglichkeit, iiber sie angemessen zu sprechen. Luther verneint die Notwendigkeit, in
schillernde Metaphern abzudriften, und damit die Notwendigkeit der Gratwanderung, aber
er vollzieht sie selbst, indem er versucht, die Balance zu halten zwischen
heilsgeschichtlicher Abwertung Marias und der gleichzeitigen theologischen Aufwertung

ihrer heilsgeschichtlichen Passivitit.

Was bleibt ist das Vorbild Marias, das in Aktivitit und Passivitit unterschiedlich
metaphorisch ausgestaltet werden kann. Was neugldubig nicht bleiben kann, ist ein
iiberbordendes Marienlob, das sich auf Metaphern stiitzt, die der Bibel nur iiber Umwege
entnommen werden koOnnen, bspw. indem man die apokalyptische Frau der
Johannesoffenbarung als Maria deutet und deren ,Sternenkrone‘ iiber die nur auBerbiblisch
verbiirgte Himmelfahrt Marias der ,Himmelskonigin® aufs Haupt setzt. Was bleibt ist die
Konfessionsspaltung, deren Grenzverlauf scheinbar an Maria nachverfolgt werden, fiir die
aber gerade Maria die Moglichkeit der Uberwindung darstellen kann, wenn gemiB Luthers
Vorbild Riicksicht auf fromme Gefiihle genommen und Marias Rolle in der biblischen
Heilsgeschichte unter dem Aspekt der Vorbildhaftigkeit ernsthaft und ohne Folklore
betrachtet wird. Was vom Marienbild des hier préasentierten Textkorpus nicht bleiben sollte,
sind die Abgrenzungsbemiihungen gegeniiber dem Judentum, die zu einer traurigen
Entkoppelung zwischen der religiosen Figur Maria und der historischen Jiidin Maria fiihren.
Was nicht bleibt, ist auf neugldubiger Seite die sich in immer kithnere Hohen versteigende
Gratwanderung, die nach immer schoneren Marienmetaphern sucht, und die damit bis heute
den Reiz der altgldubigen Marianik ausmacht. Was bleibt ist aber die Gratwanderung an
sich. Weiterfithrend konnte gefragt werden, wieviel Marianisches noch in Metaphern wie
,Mutter‘, ,Jungfrau‘, ,Rose‘, ,Konigin‘, ,Hausmagd‘, ,Anwiltin‘, ,Morgenrot’ und
,Meerstern® verbleibt, wenn sie in der heutigen sidkularisierten Gegenwartsliteratur
verwendet werden. Auch hier ist zu vermuten, dass die Antwort ein schillerndes Dazwischen
darstellen wiirde, das weder Marias ginzliches Verschwinden noch einen marianischen

Bedeutungsrest in allen Féllen nachweisen kann.

328



Textkorpus

Anonyme Kirchenlieder

Die fraw von himel ruff ich an (Wa II, Nr. 1030). Wackernagel: Das deutsche
Kirchenlied von der éltesten Zeit bis zu Anfang des XVII. Jahrhunderts. Bd. 2, S. 799f.

Maria zart (Wa Il, Nr. 1036). Wackernagel: Das deutsche Kirchenlied von der dltesten
Zeit bis zu Anfang des XVIL. Jahrhunderts. Bd. 2, S. 804-807

Salve Regina [deutsch] 1527 aus dem Erfurter Gesangbuch (Wa IlI, Nr. 571).
Wackernagel: Das deutsche Kirchenlied von der dltesten Zeit bis zu Anfang des XVII.
Jahrhunderts. Bd. 3, S. 519. Findet sich auch in Prafl: Das Mittelalter, S. 50.

Salve Regina [lateinisch] 1524 aus dem Hymnar von Sigmundslust (Wa III, Nr. 569).
Wackernagel: Das deutsche Kirchenlied von der dltesten Zeit bis zu Anfang des XVII.
Jahrhunderts. Bd. 3, S. 518f. Findet sich auch in Praf3l: Das Mittelalter, S. 50.

Diemar, Johannes

Marid Himmelfahrt Predigt. Wahrscheinlich am 15. August 1476 im Niirnberger
Katharinenkloster gehalten. Lee: Materialien zum geistigen Leben des spéten
fiinfzehnten Jahrhunderts im Sankt Katharinenkloster zu Niirnberg, S. 261-265

Dietrich, Veit

Agendbiichlein fiir die Pfarrherrn auff dem Land. Durch Vitum Dietrich 1545. Sehling:
Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, S. 481ff.

M. Veit Dietrichds Haus-Postille, das ist: Predigten iiber alle Sonn- und Festtags-
Evangelien, sowie iiber die Leidensgeschichte Christi. Es wird die Musterpredigt fiir
den ersten Sonntag nach Epiphanias besprochen, Text Hauspostille: Dietrich: M. Veit
Dietrich's Haus-Postille, das ist: Predigten iiber alle Sonn- und Festtags-Evangelien,
sowie iiber die Leidensgeschichte Christi, S. 49-55. Die Hauspostille findet sich auch in
WA 52, 1-824

Folz, Hans

In meister hans volczen passional 7 lied // O cristenn mensch, betracht. Schmidt:
Renaissance, Humanismus, Reformation, S. 186, das Lied findet sich auch bei Bremer:
Literatur der Frihen Neuzeit, S. 72f.

Greis, Johann
Salve Regina [deutsch] 1479. Pral}l: Das Mittelalter, S. 49
Grimon (auch: Friimon)

In Six Peckmessers giilden don 5 lieder Grimon gedicht // Schrein der gotheit, ein
keiserein. Cramer: Die kleineren Liederdichter des 14. und 15. Jahrhunderts, S. 238-242
und Komm. S. 457f.

Luther, Martin

Betbiichlein 1522. WA 10, 11, 407-409
329



Die Auslegung des 109. (110.) Psalms 1518. WA 1, 689-710
Magnifikatauslegung 1521. WA 7, 538-604

Predigt von der Geburt Marias 8.9.1522. WA 10, 111, 312-331
Sendbrief vom Dolmetschen 1530. WA 30, II, 632-646

Sie ist mir lieb die werte Magd / Ein Lied von der Heiligen Christlichen Kirchen
(WKL 35, Nr. 30). Wackernagel: Das deutsche Kirchenlied von der éltesten Zeit bis zu
Anfang des XVII. Jahrhunderts. Bd. 35, S. 462f.

Nunnenbeck, Lienhard

Lied Nr. 21: In des Maienscheins langen don / LN gedicht 3 lieder // Freut euch ir
werden Cristen al. Klesatschke: Lienhard Nunnenbeck: Die Meisterlieder und der
Spruch, S. 179-182

Lied Nr. 22 a: In dem kurczen don Linhart Nunenpecken / vnd sein gedicht 3 lieder //
Frolocket. Klesatschke: Lienhard Nunnenbeck: Die Meisterlieder und der Spruch, S.
183-184

Lied Nr. 22 b: Im kurtzen ton Nunenbeken ein weinachtlied // Frolocket. Klesatschke:
Lienhard Nunnenbeck: Die Meisterlieder und der Spruch, S. 185-186

Lied Nr. 23: In der radweis Frauenlobss / Linhart Nunenpecken gedichtt 5 lieder //
Gross heil vnd drost. Klesatschke: Lienhard Nunnenbeck: Die Meisterlieder und der
Spruch, S. 187-191

Lied Nr. 24 Six Peckmesserss gulden don 3 lider / ein weynacht par Linhart N gedicht //
O wer wolt nit von herczen do. Klesatschke: Lienhard Nunnenbeck: Die Meisterlieder
und der Spruch, S. 192-195

Lied Nr. 42: Inn des Marners langen don / 7 lieder Linhard Nunenpeckenn gedicht // O
veneranda drinidas. Klesatschke: Lienhard Nunnenbeck: Die Meisterlieder und der
Spruch, S. 292-298

Das Niirnberger Marienbuch

Edition und Untersuchung: Jung: Das Niirnberger Marienbuch. Inhaltsiibersicht auf
S. 9%

Sachs, Hans

Ach we mir armen sunder we (Wa II, Nr. 1408). Wackernagel: Das deutsche
Kirchenlied von der dltesten Zeit bis zu Anfang des XVII. Jahrhunderts. Bd. 2, S. 1139f.

Christum von hymmel ruff ich an (Wa III, Nr. 81). Wackernagel: Das deutsche
Kirchenlied von der éltesten Zeit bis zu Anfang des XVII. Jahrhunderts. Bd. 3, S. 56f.

Das Maria-bild zu Einsidel. Sachs: Werke. Bd. 20, S. 545-548
Die Wittenbergisch Nachtigall. Sachs: Die Wittenbergisch Nachtigall, S. 9-40
Ellis, Nr. 8-18: Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 51-85

330



Ellis, Nr. 8: In des Marners langer don 7 / lieder die giilde clag vnser liben / frawen
H S gedicht // O cristenn mensch fleissig betracht (S. 51-55)

Ellis, Nr. 9: In dem giildin don Hans Saxen vnd / sein gedicht 5 lieder // Da zwey vind
fiinfczig hiindert iar (S. 56-59)

Ellis, Nr. 10: In des zorens ziig weis 3 lieder / H S gedicht // A/iie maris stella ich
griisse (S. 60-62)

Ellis, Nr. 11: In dem lait don nachtigals / Hans Saxen gedicht / 3 lieder // Menschlich
verniinfft (S. 63-65)

Ellis, Nr. 12: In dem geschiden don Ciinracz / nachtigals 3 lider H S gedicht // Ein
engel wart gesante (S. 66f.)

Ellis, Nr. 13: In dem frejen don Meister hans / volzen die drey enpfencknus / 3 lieder
H S gedicht // Olkeisser dreyer jerarchey (S. 68-70)

Ellis, Nr. 14: In des Hans Saxen Silber weis vnd / sein gedicht 3 lieder // Sal/ve ich
griies dich schone (S. 71)

Ellis, Nr. 15: In caspars singers schlechten don / 5 lieder H S gedicht // Sich freiit
hercz miit vnd sine (S. 73-75)

Ellis, Nr. 16: In frawen Eren don das Aiie Maris / stellis 7 lieder H S gedicht // Aiie
maris stella ich griies (S. 76-79)

Ellis, Nr.17: In des frawenlobs giilden don / 3 lieder Hans Sax gedicht // Mar/ia
kiinigine (S. 80-82)

Ellis, Nr. 18: In vnser frauen gesanck weis / Hans Sachsen vnd sein / gedicht 3 lieder
// Alue sponsa mater virgo (S. 83-85)

Das Epitaph zu Ehren Luthers findet sich bei Schmidt: Renaissance, Humanismus,
Reformation, S. 151-154

Es ruf ein wachter faste. Schnyder: Das geistliche Tagelied des spiten Mittelalters und
der frithen Neuzeit, S. 74f. und Komm. S. 253-260. Dieses Lied findet sich auch als
Ellis, Nr. 7 in Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs, S. 44{f.

O Jesu zart (Wa IIl, Nr. 80). Wackernagel: Das deutsche Kirchenlied von der éltesten
Zeit bis zu Anfang des XVIL. Jahrhunderts. Bd. 3, S. 55f.

Salve Rex Christi [nur erste Strophe] (Miinzer, Nr. 281). Puschmann: Das Singebuch
des Adam Puschman, S. 81

Wacht auf wacht aiif es taget. Sachs: Die Wittenbergisch Nachtigall, S. 5-8. Der Text
findet sich auch ausfiihrlich kommentiert bei Schnyder: Das geistliche Tagelied des
spiten Mittelalters und der frithen Neuzeit, S. 185f. und Komm. S. 402-410

Zwhort, wie im puech der hohen sange. Schnyder: Das geistliche Tagelied des spéten
Mittelalters und der frithen Neuzeit, S. 186-188 und Komm. S. 411-414

331



10

15

20

25

Schechner, Jorg

Lied 3: In der zugweis Fritz Zorns / Das mangnificat // Inn / dem ersten Lucas lobsame.
Stahl: Jorg Schechner, S. 80-83

Lied 12: Inn des Co. Nachtigals starcken thon / Ein pschlus auff Weinnachten // Von
hertzen sol wir alle. Stahl: Jorg Schechner, S. 127-131

Lied 13: Inn des Voltzen hohen thon / Ein prophecey // Esaias, der gros prophet. Stahl:
Jorg Schechner, S. 132-135

Lied 14: In der raising freudweis Jorg Schechners / Dye gepurt Cristi // Wir / lesen
Luce in seinem. Stahl: Jorg Schechner, S. 136-140

Werbener, Erasmus

Salve Regina [deutsch]. Zweite Hilfte des 15. Jahrhunderts. Pra3l: Das Mittelalter, S. 49

Text Das Maria-bild zu Einsidel

Sachs, Hans: Werke. Bd. 20, S. 545-548:

[S. 545] Das Maria-bild zu Einsidel.
Als in Schweitz vor mannichem jar
Ein gar sehr grosse kirchfart war
Gen Einsidel zu unser frawen,
Darauff das gmein volck vil thet bawen:
Wer het anfechtung, trawrigkeit,
Oder lag in schwerer kranckheit,
Der verhies sich dahin zu wallen
Mit einem opffer. Von dem allen
Kam gold, silber, kertzen und wachs,
Kleider, gelt, seiden und auch flachs.
Def3 nam die abtey sehr fast zu;
Wann es zogen spat unde fru

Vil kirchfarter auf3 teutschem land.
Da begab sich auch mancher hand
Bey diser walfart wunderzeichen,
Nit weis ich, wann sie theten reichen,
Ob sie waren falsch oder war.

Nun begab sich eins tages dar

Zu Einsidel, das manch pilgram

In eim wirtshaus zu-samen kam

Zu herberg, und ob dem nachtmal
Wurdens zu red der grossen zal
Wunder, so allda teglich gschehen.
Einer thet umb den andern jehen,

[S. 546] Wie Maria so gnediglich
Da rastet, und so wunderlich

332



10

15

20

25

30

35

40

10

Sich aller menschen thet erbarmen,
Beide den reichen und den armen,
Der jungen und darzu der alten,
Theten gar hoch und heilig halten
Dises hiiltzen Maria-bild,

Das wer mit gnaden also mild

Fiir alle bild im teutschen land,

Keins ward so genadreich erkandt,
Auch nit das Merga-bild zu Ach:

Sein lob ein ieder im wol sprach.

Nun an dem mal zu tisch auch saf3

Ein gsell, der nicht dar-kommen was
Umb dises hiiltzen bilds walfart,

Der war auch gut schwencklicher art.
Der fieng auch an zu reden doch:

Wie wirdig ist das bild dennoch

Diser Maria? Warhafft wist,

Die Maria mein schwester ist.

Ich kenn sie warlich baf; denn ir;

Sie hat nie kiinnen helffen mir.

Was wolts den fremden leuten helffen?
Ich habs ein mal auch an thun gelffen,
Als ich zu Ziirch selb lag gefangen.
Da must drey gulden ich herlangen
Zu straff, da wurd ich ledig mit,

Mein schwestr het mir lang gholffen nit.
Der wirt hort das sampt seinen gdsten.
Der nam die wort nit an im besten,
Daf; er das Mergen-bild thet schmehen;
Ging hin, thet das dem abt verjehen,
Thet in darmit so hart bewegen,

Dap er in lies in thuren legen.

Frii lies der abt dem rath ansagen
Und thet fiir ein ketzer anklagen

Den guten gselln umb dise wort,

Weil er het geschmecht an dem ort,
Das Marien-bild sein schwester gennt.
Darumb solt er werden verbrennt.
Nun der gut gsell war umb die that

[S. 547]) Gfenglich gestelt fiir gricht und rath,
Der het gleich mit im ein erbarmen,
Und frageten allda den armen,

Wie er die red gemeinet het,

Dap; er das bilde schmehen thet,

Das sein leibliche schwester wer,

Het im doch nie gholffen bif3-her.
Frolich antwort er auff ir fragen:

Ich wil euch wol ein anders sagen;
Das Maria-bild, so ich sagt gester,

Ist warhafft nit allein mein schwester,

333



15

20

25

30

35

10

15

20

Sonder der grof3 gott zu Schaffhausen

Und der teuffel zu Costentz daussen,

Sind mein leiblich briider all bed.

Ein rath entsetzt sich ob der red

Und hielten in fiir einen thummen,

Sam wer er von sein sinnen kummen.

Der richter sprach: Wie darffst on scham

Vor den andechtign pilgeram

Das heilig Mergen-bild so schmehen?

Der gsell antwort, thet wider-jehen:

Ir lieben herrn, seid nit so wild,

Wann dises hiiltzen Maria-bild

Das ist die mutter gottes nicht,

Hat nie kein zeichen auf3gericht,

Keim menschen nie geholffen hat,

Wie vil ir kamen frii und spat.

Drumb sol man das nit beten an,

Im gar kein gottlich ehre than,

Weil es gott auch verbotten hat,

Wie im gesetz geschriben stat:

Bey gott steht unser hilff allein,

Der uns verheist die hilffe sein.

Ein herr sprach: Sag, warumb bekennst,

Dapf3 du das bild dein schwester nennst?

Den grossen gott und teuffel bed

Nennst dein briider, sam durch schmachred?

Wie meinst dus mit? las uns verstan!

Die warheit ich gesaget han,

[S. 548] Sprach er, ir erbarn herren, wist,

Mein vattr ein bildhawr gwesen ist,

Hat gemacht dify Marien-bild,

Auch zu Costentz den teuffel wild

Und den grossen gott zu Schaffhausen,

den hat er auch gemachet daussen,

Darzu hat er mich auch gemacht.

Darauf3 kiint ir wol haben acht,

Weil er uns hat gemacht allein,

Daf; wir auch vier geschwistret sein,

Und ist niemand darmit geschmecht,

Nach dem ward die sach richtig schlecht,

Und ward gleich ein gelechter draus,

Und gebar gleich der berg ein maus,

Der vor het so ein grausam gschrey.

Also mag man mercken hiebey,

Ein sach hat offt ein schrecklichn anfang,

Und doch gar ein glimpflichen aufigang,

Das ein endt wirdt alls ungemachs

Durch rechten bscheid. So spricht Hans Sachs.
Anno salutis 1562, am 23 tag Aprilis

334



Primérliteratur und Quellen

Aristoteles: Rhetorik. Ubersetzt, mit einer Bibliographie, Erlduterungen und einem
Nachwort von Franz G. Sieveke. Miinchen 1980

Bertau, Karl: Konrad von Wiirzburg. Die goldene Schmiede. Miinchen 2009

Bremer, Kai: Literatur der Frithen Neuzeit. Reformation - Spathumanismus - Barock.
Paderborn 2008

Brunner, Horst und Johannes Rettelbach (Hgg.): Die Tone der Meistersinger. Die
Handschriften der Stadtbibliothek Niirnberg Will I11. 792, 793, 794, 795, 796. Mit einem
Anhang von Klaus Kramer. Goppingen 1980 (Litterae 47)

Cramer, Thomas: Die kleineren Liederdichter des 14. und 15. Jahrhunderts. 4 Binde.
Miinchen 1977-1985

Dietrich, Veit: M. Veit Dietrich's Haus-Postille, das ist: Predigten iiber alle Sonn- und
Festtags-Evangelien, sowie iiber die Leidensgeschichte Christi. Neu herausgegeben von
Johann Tobias Miiller. Stuttgart 1845

Ellis, Frances Hankemeier: The early Meisterlieder of Hans Sachs. Bloomington 1974

Evangelisch-Lutherische Kirche in Bayern: Evangelisches Gesangbuch. Ausgabe fiir die
Evangelisch-Lutherischen Kirchen in Bayern und Thiiringen. Drucknummer: 9409.
Nordlingen o.J.

Gotteslob. Katholisches Gebet- und Gesangbuch. Ausgabe fiir das Bistum Passau. Stuttgart
2013

Heyden, Sebald: Das der eynig Christus unser mitler, [StraBburg] 1525 [BSB Signatur
Res/Polem. 3133 x]; verfiigbar unter: http://daten.digitale-
sammlungen.de/~db/0008/bsb00083244/images/ (Abrufdatum 9.8.2015)

Jung, Bettina: Das Niirnberger Marienbuch. Untersuchungen und Edition. Tiibingen 2004
(Texte und Textgeschichte 55)

Klesatschke, Eva: Lienhard Nunnenbeck: Die Meisterlieder und der Spruch. Edition und
Untersuchungen. Goppingen, Erlangen 1984 (Goppinger Arbeiten zur Germanistik 363)

Lee, Andrew: Materialien zum geistigen Leben des spiten fiinfzehnten Jahrhunderts im
Sankt Katharinenkloster zu Niirnberg. Mit besonderer Beriicksichtigung der Predigten
Johannes Diemars. Heidelberg 1969

Luther, Martin: D. Martin Luthers Werke. 120 Binde. Weimar 1883-2009 (Weimarer
Ausgabe)

PraB3l, Franz Karl: Das Mittelalter. In: Kirchenlied und Gesangbuch. Quellen zu ihrer
Geschichte; ein hymnologisches Arbeitsbuch, hrsg. v. Moller, Christian; Bubmann, Peter.
Tiibingen 2000, S. 29-68

Puschmann, Adam: Das Singebuch des Adam Puschman. Herausgegeben von G. Miinzer.
Leipzig 1906

335



Sachs, Hans: Werke, hrsg. v. A. v. Keller und E. Goetze. Band 1 (1867), Band 20 (1892),
Band 25 (1964) und Band 26 (1964) von 26 Bénden. Tiibingen 1867-1908 (Bibliothek
des Litterarischen Vereins in Stuttgart)

Sachs, Hans: Das handschriftliche Generalregister des Hans Sachs. Reprintausgabe nach
dem Autograph von 1560 des Stadtarchivs Zwickau von Hans Sachs mit einer
Einfithrung von Reinhard Hahn. Leipzig 1986

Sachs, Hans: Die Wittenbergisch Nachtigall. Spruchgedicht, vier Reformationsdialoge und
das Meisterlied Das Walt got, hrsg. v. Gerald H. Seufert. Stuttgart 1998 (Universal-
Bibliothek 9737)

Schmidt, Josef: Renaissance, Humanismus, Reformation. Stuttgart 1976/1983 (Universal-
Bibliothek 9609)

Schnyder, André: Das geistliche Tagelied des spédten Mittelalters und der frithen Neuzeit.
Textsammlung, Kommentar und Umrisse einer Gattungsgeschichte. Tiibingen 2004
(Bibliotheca Germanica 45)

Sehling, Emil (Hg.): Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts. Elfter
Band Bayern I. Teil Franken. Fortgefiihrt vom Institut fiir evangelisches Kirchenrecht der
Evangelischen Kirche in Deutschland zu Gottingen. Tiibingen 1961

Stahl, Irene: Jorg Schechner. Tadufer - Meistersinger - Schwirmer. Ein Handwerkerleben im
Jahrhundert der Reformation. Wiirzburg 1991 (Wiirzburger Beitrige zur deutschen
Philologie 5)

Wackernagel, Philipp: Das deutsche Kirchenlied von der éltesten Zeit bis zu Anfang des
XVIL Jahrhunderts. Band 35. Leipzig 1923

Wackernagel, Philipp: Das deutsche Kirchenlied von der éltesten Zeit bis zu Anfang des
XVILI. Jahrhunderts. Band 2, 2. Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1867 und Band 3, 2.
Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1870. Leipzig 1990

Sekundiirliteratur und Nachschlagewerke

Arnold, Martin: Handwerker als theologische Schriftsteller. Studien zu Flugschriften der
frithen Reformation (1523 - 1525). Zugl.: Goéttingen, Univ., Diss., 1987. Gottingen 1990
(Gottinger theologische Arbeiten 42)

Asmuth, Bernhard: Seit wann gilt die Metapher als Bild? Zur Geschichte der Begriffe '‘Bild’
und 'Bildlichkeit' und ihrer gattungspoetischen Verwendung. In: Rhetorik zwischen den
Wissenschaften. Geschichte, System, Praxis als Probleme des "Historischen Worterbuchs
der Rhetorik", hrsg. v. Gert Ueding. Tiibingen 1991 (Rhetorik-Forschungen 1), S. 299-309

Assmann, Aleida: Erinnerungsrdume. Formen und Wandlungen des kulturellen
Gedichtnisses. Teilw. zugl.: Heidelberg, Univ., Habil., 1992. Miinchen 2011
Assmann, Jan: Religion und kulturelles Gedéchtnis. Zehn Studien. Miinchen 2000

Assmann, Jan: Das kulturelle Gedéchtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identitét in
frithen Hochkulturen. Miinchen 2013 (Beck'sche Reihe 1307)

336



Assmann, Jan und Aleida Assmann: Das Gestern im Heute. Medien und soziales Gedichtnis.
In: Die Wirklichkeit der Medien. Eine Einfiihrung in die Kommunikationswissenschatft,
hrsg. v. Klaus Merten, Siegfried J. Schmidt und Siegfried Weischenberg. Wiesbaden 1994,
S. 114-140

Baldzuhn, Michael: Vom Sangspruch zum Meisterlied. Untersuchungen zu einem
literarischen Traditionszusammenhang auf der Grundlage der Kolmarer Liederhandschrift.
Zugl.: Miinster, Univ., Diss., 1996. Tiibingen 2002 (Miinchener Texte und Untersuchungen
zur deutschen Literatur des Mittelalters 120)

Baldzuhn, Michael: The Companies of Meistergesang in Germany. In: The reach of the
republic of letters. Literary and learned societies in late medieval and early modern
Europe, hrsg. v. Arjan van Dixhoorn und Susie Speakman Sutch. Leiden 2008 (Brill's
studies in intellectual history), S. 219-259

Bédumer, Remigius und Leo Scheffczyk (Hgg.): Marienlexikon. 6 Biande. St. Ottilien 1988-
1994

Bausinger, Hermann: Schwank und Witz. In: Studium Generale 11 (1958), S. 699-710

Becker, Anja: Das Problem der Interpretation alteritdarer Texte. Responsivitit als Antwort? In:
Alteritét als Leitkonzept fiir historisches Interpretieren, hrsg. v. Anja Becker und Jan-
Steffen Mohr. Berlin 2012, S. 73-101

Becker, Anja: Remetaphorisierungen. Der Heilige Geist in der deutschen Literatur des
Mittelalters. Habilitationsschrift vorgelegt am 6.3.2014 an der LMU Miinchen. Noch
unverdffentlicht

Becker, Anja und Jan-Steffen Mohr (Hgg.): Alteritét als Leitkonzept fiir historisches
Interpretieren. Berlin 2012

Becker, Anja und Julia Schmeer: Ave maris stella. Hans Sachs und Maria im Spannungsfeld
von Tradition, Innovation und Reformation. Mit einer Voriiberlegung zum Analysieren
vormoderner Ubersetzungen. In: Maria in Hymnus und Sequenz. Interdisziplinare
mediavistische Perspektiven, hrsg. v. Eva Rothenberger und Lydia Wegener. Berlin 2017

Beinert, Wolfgang und Heinrich Petri (Hgg.): Handbuch der Marienkunde. 2 Bénde.
Regensburg 21996-1997

Beinert, Wolfgang: Die mariologischen Dogmen und ihre Entfaltung. Band 1 von 2 Bénden.
In: Handbuch der Marienkunde, hrsg. v. Wolfgang Beinert und Heinrich Petri. Regensburg
21996-1997, S. 267-364

Beissel, Stephan: Geschichte der Verehrung Marias in Deutschland wihrend des Mittelalters.
Ein Beitrag zur Religionswissenschaft und Kunstgeschichte. Unveriind. reprogr. Nachdr.
der 1. Aufl., Freiburg i.B. 1909. Darmstadt 1972

Beutel, Albrecht (Hg.): Luther Handbuch. Tiibingen *2010

Beyer, Michael: Lutherausgaben. In: Luther Handbuch, hrsg. v. Albrecht Beutel. Tiibingen
2
2010, S. 2-8

Black, Max: Models and metaphors. Studies in language and philosophy. Ithaca °1981

337



Black, Max: Die Metapher [1954/1962]. In: Theorie der Metapher, hrsg. v. Anselm
Haverkamp. Darmstadt 1983 (Wege der Forschung 389), S. 57-79

Blanke, Heinz: Bibeliibersetzung. In: Luther Handbuch, hrsg. v. Albrecht Beutel. Tiibingen
*2010, S. 258-265

Blumer, Herbert: Symbolic interactionism. Perspective and method. Berkeley 1986

Bohling, Luise: Art. Blumen. In: Marienlexikon, hrsg. v. Remigius Bdumer und Leo
Scheffczy. St. Ottilien 1988-1994, S. 510-513

Bookmann, Hartmut: Kirche und Frommigkeit vor der Reformation. In: Martin Luther und
die Reformation in Deutschland. Vortriage zur Ausstellung im Germanischen
Nationalmuseum Niirnberg 1983, hrsg. v. Kurt Locher. Schweinfurt 1988
(Wissenschaftliche Beibiande zum Anzeiger des Germanischen National-Museums 8), S. 9-
29

Bovon, Francois: Das Evangelium nach Lukas. Lk 1,1-9,50. 1. Teilband. Ziirich, Neukirchen-
Vluyn 1989 (Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testament 3)

Brecht, Martin: Theologie oder Theologien der Reformation? In: Die Reformation in
Deutschland und Europa. Interpretationen und Debatten. Beitridge zur gemeinsamen
Konferenz der Society for Reformation Research und des Vereins fiir
Reformationsgeschichte, 25.-30. Sept. 1990, im Deutschen Historischen Institut,
Washington, D.C., hrsg. v. Hans R. Guggisberg und Gottfried G. Krodel. Giitersloh 1993
(Archiv fiir Reformationsgeschichte Sonderband), S. 99-117

Bremer, Kai: Literatur der Frithen Neuzeit. Reformation - Spathumanismus - Barock.
Paderborn 2008

Brunner, Horst: Meistergesang und Reformation. Die Meistergesangbiicher 1 und 2 des Hans
Sachs. In: Literatur und Laienbildung im Spétmittelalter und in der Reformationszeit.
Symposion Wolfenbiittel 1981, hrsg. v. Ludger Grenzmann und Karl Stackmann. Stuttgart
1984 (Germanistische Symposien-Berichtsbinde 5), S. 732-742

Brunner, Horst: Das Repertorium der Sangspriiche und Meisterlieder des 12. bis 18.
Jahrhunderts. In: Mitteilungen des Vereins fiir Geschichte der Stadt Niirnberg 78 (1991),
S.1-15

Brunner, Horst: Hans Sachs — Sein Bild nach 500 Jahren. In: Mitteilungen des Vereins fiir
Geschichte der Stadt Niirnberg 81 (1994), S. 13-30

Brunner, Horst: Art. Frumon. Band 2 (1981) von 14 Binden. In: Die deutsche Literatur des
Mittelalters. Verfasserlexikon. Begr. von Wolfgang Stammler, fortgef. von Karl Langosch.
Unter Mitarb. zahlreicher Fachgelehrter. Ab Bd. 9, hrsg. von Burghart Wachinger, hrsg. v.
Kurt Ruh uv.a. Berlin [u.a.] 1978-2008, S. 991f.

Brunner, Horst: Art. Grimon. Band 3 (1981) von 14 Binden. In: Die deutsche Literatur des
Mittelalters. Verfasserlexikon. Begr. von Wolfgang Stammler, fortgef. von Karl Langosch.
Unter Mitarb. zahlreicher Fachgelehrter. Ab Bd. 9, hrsg. von Burghart Wachinger, hrsg. v.
Kurt Ruh uv.a. Berlin [u.a.] 1978-2008, S. 259f.

Brunner, Horst; u.a.: Repertorium der Sangspriiche und Meisterlieder des 12. bis 18.
Jahrhunderts. 16 Bénde. Tiibingen 1986-2009
338



Burger, Christoph: Transformation theologischer Ergebnisse fiir Laien im spiten Mittelalter
und bei Martin Luther. In: Praxis pietatis. Beitridge zu Theologie und Frommigkeit in der
frithen Neuzeit, hrsg. v. Hans-Jorg Nieden und Elke Axmacher. Stuttgart [u.a.] 1999, S.
47-64

Burger, Christoph: Marias Lied in Luthers Deutung. Der Kommentar zum Magnifikat (Lk 1,
46b - 55) aus den Jahren 1520/21. Tiibingen 2007 (Spétmittelalter und Reformation N.R.,
34)

Burger, Christoph: Spatmittelalterliche und reformatorische Marienpredigten. In: Medialitit,
Unmittelbarkeit, Prasenz. Die Nihe des Heils im Verstiandnis der Reformation, hrsg. v.
Johanna Haberer und Berndt Hamm. Tiibingen 2012 (Spitmittelalter, Humanismus,
Reformation 70), S. 117-128

Burger, Christoph: ,Sie ist mir lieb die werte Magd*. Martin Luthers Lied auf die Kirche -
nicht auf Maria. In: Maria in Hymnus und Sequenz. Interdisziplinare mediavistische
Perspektiven, hrsg. v. Rothenberger, Eva; Wegener, Lydia. Berlin 2017, S. 373-393

Bynum, Caroline Walker: Jesus as mother. Studies in the spirituality of the high Middle Ages.
Berkeley 1984 (Publications of the Center for Medieval and Renaissance Studies, UCLA
16)

Cacciari, Cristina: Crossing the Senses in Metaphorical Language. In: The Cambridge
handbook of metaphor and thought, hrsg. v. Raymond W. Gibbs. New York 2008, S. 425-
443

Cramer, Thomas: Geschichte der deutschen Literatur im spiaten Mittelalter. Miinchen. 32000
(Geschichte der deutschen Literatur im Mittelalter 3)

Dehnert, Uta: Freiheit, Ordnung und Gemeinwohl. Reformatorische Einfliisse im Meisterlied
von Hans Sachs. Tiibingen 2017 (Spétmittelalter, Humanismus, Reformation 102)

Dennerlein, Katrin: Raum. In: Handbuch Erzidhlliteratur. Theorie, Analyse, Geschichte, hrsg.
v. Matias Martinez. Stuttgart 2011, S. 158-165

Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche. Herausgegeben im Gedenkjahr
der Augsburgischen Konfession 1930. Gottingen 21998

Dubin, Lois Sherr: Alle Perlen d@_eser Welt. Eine Kulturgeschichte des Perlenschmucks.
Photographiert von Togashi. Ubersetzung aus dem Amerikanischen von Bettina Gruber.
Koln 1997

Diifel, Hans: Luthers Stellung zur Marienverehrung. Mit vier Kunstdrucktafeln. Géttingen
1968 (Kirche und Konfession 13)

Eggs, Ekkehard: Art. Metapher. In: Historisches Worterbuch der Rhetorik. Band V (2001),
hrsg. v. Gert Ueding. Darmstadt 1992-2005, Sp. 1099-1183

Ellis, Frances Hankemeier: The early Meisterlieder of Hans Sachs. Bloomington 1974

Endres, Rudolf: Sozial- und Bildungsstrukturen frinkischer Reichsstdadte im Spitmittelalter
und in der Frithen Neuzeit. In: Literatur in der Stadt. Bedingungen und Beispiele

339



stadtischer Literatur des 15. bis 17. Jahrhunderts, hrsg. v. Horst Brunner. Goppingen 1982
(Goppinger Arbeiten zur Germanistik 343), S. 37-72

Endres, Rudolf: Sozialstruktur Niirnbergs. In: Niirnberg. Geschichte einer européischen Stadt,
hrsg. v. Gerhard Pfeiffer. Miinchen 1982, S. 194-199

European Parliament Working Group On Antisemitism. Informationen unter:
http://www.antisem.eu/ (Abrufdatum 2.2.2017)

Evangelischer Erwachsenenkatechismus. glauben erkennen leben, herausgegeben von den
Geschiftsfithrern der Katechismuskommission der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen
Kirche Deutschlands (VELKD). 7., aktualisierte Aufl. Giitersloh 2006

Faulstich-Wieland, Hannelore und Heinz-Hermann Kriiger (Hgg.): Einfiihrung in
Genderstudien. 2., durchges. Aufl. Opladen 2006 (UTB Erziehungswissenschaft 8256)

Feuerstein, Ulrich: Derhalb stet es so uebel Icz fast in allem regiment. Zeitbezug und
Zeitkritik in den Meisterliedern des Hans Sachs (1513 - 1546). Zugl.: Wiirzburg, Univ.,
Diss., 1999. Niirnberg 2001 (Niirnberger Werkstiicke zur Stadt- und Landesgeschichte 61)

Fiores, Stefano de: Maria in der Geschichte von Theologie und Frommigkeit. Band 1 von 2
Bénden. In: Handbuch der Marienkunde, hrsg. v. Wolfgang Beinert und Heinrich Petri.
Regensburg *1996-1997, S. 99-267

Fiirich, Silke von: Tagungsbericht ,Mikrokosmos und Makrokosmos. Meistersinger als mentalitéits-
und ideengeschichtlicher Ausdruck der Stadt im spéten Mittelalter und Frither Neuzeit*
27./28.2.2015 Tiibingen (Leitung Uta Dehnert & Julia Schmeer). H-Soz-Kult, 22.5.2015:
https://www.hsozkult.de/conferencereport/id/tagungsberichte-5990 [Abrufdatum:
20.9.2018]

Georges, Karl Ernst und Heinrich Georges: Ausfiihrliches lateinisch-deutsches
Handworterbuch. Aus den Quellen zusammengetragen und mit besonderer Bezugnahme
auf Synonymik und Antiquitdten unter Beriicksichtigung der besten Hilfsmittel.
Ausgearbeitet von Karl Ernst Georges, unverinderter Nachdruck d. 8. Aufl. v. Heinrich
Georges Darmstadt 1983

Gibbs, Raymond W. (Hg.): The Cambridge handbook of metaphor and thought. New York
2008

Gorecka, Marzena: Das Bild Mariens in der deutschen Mystik des Mittelalters. Bern/New
York 1999 (Deutsche Literatur von den Anfiangen bis 1700 29)

GoOssmann, Maria Elisabeth: Die Verkiindigung an Maria im dogmatischen Verstindnis des
Mittelalters. Miinchen 1957

Grenzmann, Regina Renate: Studien zur bildhaften Sprache in der "Goldenen Schmiede"
Konrads von Wiirzburg. Goéttingen 1978

Grote, Heiner: Art. Maria/Marienfrommigkeit II. Kirchengeschichtlich. In: Theologische
Realenzyklopédie. Malaysia — Minne. Band 12 von 27 Binden + Registerband. Berlin/New
York 1992, S. 119-137

340



Gruber, Christiane: Radikal-reformatorische Themen im Bild. Druckgrafiken der
Reformationszeit (1520-1560). Gottingen 2018 (Forschungen zur Kirchen- und
Dogmengeschichte Band 115)

Guth, Klaus: Geschichtlicher Abrifl der marianischen Wallfahrtsbewegungen im
deutschsprachigen Raum. Band 2 von 2 Bénden. In: Handbuch der Marienkunde, hrsg. v.
Wolfgang Beinert und Heinrich Petri. Regensburg *1996-1997, S. 321-449

Hahn, Reinhard: Hans Sachs. In: Deutsche Dichter der frithen Neuzeit (1450-1600). Ihr Leben
und Werk, hrsg. v. Stephan Fiissel. Berlin 1993, S. 406-427

Hamm, Berndt: Reichsstiddtischer Humanismus in Niirnberg. In: Reformatio et reformationes.
Festschrift fiir Lothar Graf zu Dohna zum 65. Geburtstag, hrsg. v. Andreas Mehl und
Wolfgang Christian Schneider. Darmstadt 1989 (THD-Schriftenreihe Wissenschaft und
Technik 47), S. 131-193

Hamm, Berndt: Biirgertum und Glaube. Konturen der stiddtischen Reformation. Géttingen
1996

Hamm, Berndt: Theologie und Frommigkeit im ausgehenden Mittelalter. In: Von den
Anfingen des Christentums bis zum Ende des 18. Jahrhunderts, hrsg. v. Gerhard Miiller,
Horst Weigelt und Wolfgang Zorn. St. Ottilien 2002 (Handbuch der Geschichte der
evangelischen Kirche in Bayern 1), S. 159-211

Hamm, Berndt: Lazarus Spengler (1479-1534). Der Niirnberger Ratsschreiber im
Spannungsfeld von Humanismus und Reformation, Politik und Glaube. Tiibingen 2004

Hamm, Berndt: Die Reformation in Niirnberg. In: Theologische Literaturzeitung:
Monatsschrift fiir das gesamte Gebiet der Theologie und Religionswissenschaft 136
(2011), Sp. 855-874

Hamm, Berndt: Religiositit im spédten Mittelalter. Spannungspole, Neuautbriiche,
Normierungen. Hrsg. v. Reinhold Friedrich und Wolfgang Simon Tiibingen 2011
(Spétmittelalter, Humanismus, Reformation 54)

Hamm, Berndt: Abschied vom Epochendenken in der Reformationsforschung. Ein Pladoyer.
In: Zeitschrift fiir historische Forschung 39 (2012), S. 373-411

Hamm, Berndt; Volker Leppin und Gury Schneider-Ludorff (Hgg.): Media salutis. Gnaden-
und Heilsmedien in der abendlidndischen Religiositidt des Mittelalters und der Frithen
Neuzeit. Tiibingen 2011 (Spatmittelalter, Humanismus, Reformation 58)

Hartl, Johannes: Metaphorische Theologie. Grammatik, Pragmatik und Wahrheitsgehalt
religioser Sprache. Berlin 2008 (Studien zur systematischen Theologie und Ethik 51)

Hasebrink, Burkhard: Tischlesung und Bildungskultur im Niirnberger Katharinenkloster. Ein
Beitrag zu ihrer Rekonstruktion. In: Schule und Schiiler im Mittelalter. Beitrdge zur
europdischen Bildungsgeschichte des 9. bis 15. Jahrhunderts, hrsg. v. Martin Kintzinger,
Sonke Lorenz und Michael Walter. Koln 1996, S. 187-216

341



Hauschild, Wolf-Dieter: Reformation und Neuzeit. Lehrbuch der Kirchen und
Dogmengeschichte Band 2. Giitersloh. %2010 (Lehrbuch der Kirchen- und
Dogmengeschichte 2)

Hennig, H. J.: Die Lehre von der Mutter Gottes in den evangelisch-lutherischen
Bekenntnisschriften und bei den lutherischen Vitern. In: Una Sancta 16 (1961), S. 55-80

Herms, Eilert: Leben in der Welt. In: Luther Handbuch, hrsg. v. Albrecht Beutel. Tiibingen
?2010, S. 423-435

Hoffmann, Veronika: Alles nur Bilder? Zum Verstindnis metaphorischer Rede von Gott. In:
Die neue Lust fiir Gott zu streiten. Festgabe fiir J. Werbick, hrsg. v. Siegfried Kleyman,
Stefan Orth und Martin Rohner. Freiburg i. Br. 2006, S. 68-79

Holzberg, Niklas: Hans-Sachs-Bibliographie. Schriftenverz. zum 400jidhrigen Todestag im
Jahr 1976. Niirnberg, Niirnberg 1976 (Beitridge zur Geschichte und Kultur der Stadt
Niirnberg Bd. 20)

Holzberg, Niklas: Nachtrag zur Hans-Sachs-Bibliographie. In: Mitteilungen des Vereins fiir
Geschichte der Stadt Niirnberg 64 (1977), S. 333-343

Holzberg, Niklas: Willibald Pirckheimer. Schwierigkeiten humanistischer Tétigkeit in der
Reichsstadt. In: Literatur in der Stadt. Bedingungen und Beispiele stadtischer Literatur des
15. bis 17. Jahrhunderts, hrsg. v. Horst Brunner. Goppingen 1982 (Goppinger Arbeiten zur
Germanistik 343), S. 143-166

Holzberg, Niklas: Weiterfiihrung der Hans Sachs Bibliographie als Download
http://niklasholzberg.com/Homepage/Bibliographien.html [Abrufdatum: 27.9.2018]

Hopflinger, Anna-Katharina; Ann Jeffers und Daria Pezzoli-Olgiati (Hgg.): Handbuch Gender
und Religion. Géttingen 2008 (UTB Theologie, Religion 3062)

Hiibner, Gert: Uberlegungen zur Historizitit von Metapherntheorien. In: Kulturen des
Manuskriptzeitalters. Ergebnisse der amerikanisch-deutschen Arbeitstagung an der Georg-
August-Universitdat Gottingen vom 17. bis 20. Oktober 2002, hrsg. v. Arthur Groos, Hans-
Jochen Schiewer und Jochen Conzelmann. Goéttingen 2004 (Transatlantische Studien zu
Mittelalter und Friiher Neuzeit 1), S. 113-153

Hiibner, Gert: Die Rhetorik der Liebesklage im 15. Jahrhundert. Uberlegungen zu
Liebeskonzeption und poetischer Technik im ,mittleren System®. In: Deutsche Liebeslyrik
im 15. und 16. Jahrhundert. 18. Mediévistisches Kolloquium des Zentrums fiir
Mittelalterstudien der Otto-Friedrich-Universitdt Bamberg am 28. und 29. November 2003,
hrsg. v. Gert Hiibner. Amsterdam 2005 (Chloe 37), S. 83-117

Jost, Renate: Von altorientalischen Gottinnen zu Marienvorstellungen. Eine feministisch-
evangelische Perspektive. In: Gender - Religion - Kultur. Biblische, interreligise und
ethische Aspekte, hrsg. v. Renate Jost, Klaus Raschzok und Wanda Deifelt. Stuttgart 2011
(Theologische Akzente 6), S. 37-54

Jost, Renate; Klaus Raschzok und Wanda Deifelt (Hgg.): Gender - Religion - Kultur.
Biblische, interreligiose und ethische Aspekte. Stuttgart 2011 (Theologische Akzente 6)

342



Jiingel, Eberhard: Metaphorische Wahrheit. Erwdgungen zur theologischen Relevanz der
Metapher als Beitrag zur Hermeneutik einer narrativen Theologie. In: Metapher. Zur
Hermeneutik religioser Sprache, hrsg. v. Paul Ricceur und Eberhard Jiingel. Miinchen 1974
(Evangelische Theologie Sonderheft 1974), S. 71-122

Jiingel, Eberhard: Thesen zur theologischen Metaphorologie. In: Erinnern, um Neues zu
sagen. Die Bedeutung der Metapher fiir die religidse Sprache, hrsg. v. Jean-Pierre van
Noppen. Frankfurt am Main 1988, S. 52-67

Kalloch, Christina; Stephan Leimgruber und Ulrich Schwab: Lehrbuch der Religionsdidaktik.
Fiir Studium und Praxis in 6kumenischer Perspektive. 2., aktualis. und erw. Aufl. Freiburg
im Breisgau 2010

Kaufmann, Thomas: Luther und die reformatorische Bewegung. In: Luther Handbuch, hrsg.
v. Albrecht Beutel. Tiibingen 22010, S. 185-196

Kaufmann, Thomas: Luther und Erasmus. In: Luther Handbuch, hrsg. v. Albrecht Beutel.
Tiibingen 22010, S. 142-152

Kemper, Hans-Georg: Deutsche Lyrik der frithen Neuzeit. Band 1 Epochen und
Gattungsprobleme. Reformationszeit. Tiibingen 1987

Kern, Peter: Trinitdt, Maria, Inkarnation. Studien zur Thematik der deutschen Dichtung des
spiteren Mittelalters. Berlin 1971 (Philologische Studien und Quellen 55)

Kiening, Christian: Medialitdt in mediévistischer Perspektive. In: Poetica 39 (2007), S. 285-
352

Kleinheyer, Bruno: Maria in der Liturgie. 3. Marienfeiern im Kirchenjahr. Band 1 von 2
Bénden. In: Handbuch der Marienkunde, hrsg. v. Wolfgang Beinert und Heinrich Petri.
Regensburg 21996-1997, S. 478-504

Kleinschmidt, Erich: Literatur und stidtische Gemeinschaft. Aspekte einer literarischen
Stadtkultur in der Frithen Neuzeit. In: Literatur in der Stadt. Bedingungen und Beispiele
stiadtischer Literatur des 15. bis 17. Jahrhunderts, hrsg. v. Horst Brunner. G6ppingen 1982
(Goppinger Arbeiten zur Germanistik 343), S. 73-93

Kleinschmidt, Erich: Stadt und Literatur in der frithen Neuzeit. Voraussetzungen und
Entfaltung im stidwestdeutschen, elsdssischen und schweizerischen Stadteraum. Koln 1982
(Literatur und Leben 22)

Klesatschke, Eva: Lienhard Nunnenbeck: Die Meisterlieder und der Spruch. Edition und
Untersuchungen. Goppingen, Erlangen 1984 (Goppinger Arbeiten zur Germanistik 363)

Kopf, Ulrich: Monchtum. In: Luther Handbuch, hrsg. v. Albrecht Beutel. Tiibingen 22010,
S.50-57

Koepplin, Dieter: Kommet her zu mir alle. Das trostliche Bild des Gekreuzigten nach dem
Verstidndnis Luthers. In: Martin Luther und die Reformation in Deutschland. Vortrige zur
Ausstellung im Germanischen Nationalmuseum Niirnberg 1983, hrsg. v. Kurt Locher.
Schweinfurt 1988 (Wissenschaftliche Beibiande zum Anzeiger des Germanischen National-
Museums 8), S. 153-199

343



Kohl, Katrin M.: Poetologische Metaphern. Formen und Funktionen in der deutschen
Literatur. Berlin 2007

Kohl, Katrin M.: Metapher. Stuttgart 2007

Kohnle, Armin: Luther und die Bauern. In: Luther Handbuch, hrsg. v. Albrecht Beutel.
Tiibingen 22010, S. 134-139

Kolb, Karl: Typologie der Gnadenbilder. Band 2 von 2 Bénden. In: Handbuch der
Marienkunde, hrsg. v. Wolfgang Beinert und Heinrich Petri. Regensburg 1996-1997, S.
449-482

KraB, Andreas: Spielriume mittelalterlichen Ubersetzens. Zu Bearbeitungen der
Mariensequenz 'Stabat Mater Dolorosa'. In: Ubersetzen im Mittelalter. Cambridger
Kolloquium 1994, hrsg. v. Joachim Heinzle, L. Peter Johnson und Gisela Vollmann-Profe.
Berlin 1996 (Wolfram-Studien XIV), S. 87-108

Kreitzer, Beth: Reforming Mary. Changing images of the Virgin Mary in Lutheran sermons
of the sixteenth century. Oxford 2004 (Oxford studies in historical theology)

Lakoff, George und Mark Johnson: Philosophy in the flesh. The embodied mind and its
challenge to western thought. Reprinted. New York 1999

Lakoff, George und Mark Johnson: Leben in Metaphern. Konstruktion und Gebrauch von
Sprachbildern. [Metaphors We Live By, Chicago 1980] Ubersetzerin: Astrid Hildenbrand.
Heidelberg ®2014 (Systemische Horizonte - Theorie der Praxis)

Lee, Andrew: Materialien zum geistigen Leben des spéten fiinfzehnten Jahrhunderts im Sankt
Katharinenkloster zu Niirnberg. Mit besonderer Beriicksichtigung der Predigten Johannes
Diemars. Heidelberg 1969

Lepper, Marcel: Wo die Meistersinger das Lesen lernten. Elementarbildung in Niirnberg um
1500. In: Elementarbildung und Berufsausbildung. 1450 - 1750, hrsg. v. Alwin
Hanschmidt und Hans-Ulrich Musolff. Kéln 2005 (Beitrdge zur historischen
Bildungsforschung 31), S. 125-144

Leppin, Volker: Reformation. Ausgewéhlt und kommentiert von Volker Leppin. Neukirchen-
Vluyn 2005 (Kirchen- und Theologiegeschichte in Quellen. Ein Arbeitsbuch hrsg. v. Heiko
A. Oberman u.a. Band 3)

Leppin, Volker: Kirchenviter. In: Luther Handbuch, hrsg. v. Albrecht Beutel. Tiibingen
*2010, S. 45-49

Leppin, Volker: Mystik. In: Luther Handbuch, hrsg. v. Albrecht Beutel. Tiibingen *2010, S.
57-61

Lesting-Buermann, Beate: Reformation und literarisches Leben in Niirnberg. Ein Beitrag zur
Kommunikationsgeschichte der frithen Neuzeit unter besonderer Beriicksichtigung der
Predigten A. Osianders, V. Dietrichs und der Schriften Lazarus Spenglers. Univ., Diss.,
1979. Freiburg i. Br. 1982

344



Markschies, Christoph und Jens Schroter (Hgg.): Antike christliche Apokryphen in deutscher
Ubersetzung. I. Band Evangelien und Verwandtes, Teilbinde 1 & 2. Tiibingen 2012

Martinez, Matias und Michael Scheffel: Einfiihrung in die Erzéhltheorie. 9., erweiterte und
aktualisierte Auflage Miinchen 2012 (C.-H.-Beck-Studium)

Moeller, Bernd und Thomas Kaufmann: Reichsstadt und Reformation. Tiibingen 2011

Moser, Hugo und Helmut Tervooren: Des Minnesangs Friihling. I. Texte. 38., erneut rev.
Aufl.; mit einem Anhang: Das Budapester und Kremsmiinsterer Fragment. Stuttgart 1988

Nagel, Bert: Meistersang. 2., mit einem Nachwort versehene Auflage. Stuttgart 1971
Nicol, Martin: Meditation bei Luther. 2., durchges. und erg. Auflage. Géttingen 1991

Noll, Thomas: Der "Englische GruB3" des Veit Sto83. Ikonographie und Frommigkeit. In:
Zeitschrift des Deutschen Vereins fiir Kunstwissenschaft 56/57 (2002/03), S. 115-143

Ohly, Friedrich: Vom geistigen Sinn des Wortes im Mittelalter (1958). In: Schriften zur
mittelalterlichen Bedeutungsforschung, hrsg. v. Friedrich Ohly. Darmstadt 1983, S. 1-31

Ochsenbein, Peter: Deutschsprachige Privatgebetbiicher vor 1400. In: Deutsche
Handschriften, 1100 - 1400. Oxforder Kolloquium 1985, hrsg. v. Volker Honemann und
Nigel F. Palmer. Tiibingen 1988, S. 379-398

Oelke, Harry: "Da klappern die Steinn... und das Maul plappert". Der Rosenkranz im
Zeitalter der Reformation. In: Der Rosenkranz. Andacht, Geschichte, Kunst, hrsg. v. Urs-
Beat Frei und Fredy Biihler. Bern 2003, S. 107-117

Pabst, Martin: Die Typologisierbarkeit von Stiddtereformation und die Stadt Riga als Beispiel.
Frankfurt [u.a.] 2015 (Kieler Werkstiicke. Reihe G: Beitrdge zur Frithen Neuzeit Bd. 7)

Peters, Christian: Luther und seine protestantischen Gegner. In: Luther Handbuch, hrsg. v.
Albrecht Beutel. Tiibingen 22010, S.121-134

Petri, Heinrich: Maria in der Sicht evangelischer Christen. Band 1 von 2 Bénden. In:
Handbuch der Marienkunde, hrsg. v. Wolfgang Beinert und Heinrich Petri. Regensburg
21996-1997, S. 382-420

Pezzoli-Olgiati, Daria: Einfiihrung. In: Handbuch Gender und Religion, hrsg. v. Anna-
Katharina Hopflinger, Ann Jeffers und Daria Pezzoli-Olgiati. Gottingen 2008 (UTB
Theologie, Religion 3062), S. 11-19

Pfanner, Josef: Die deutsche Schreibsprache in Niirnberg von ihrem ersten Auftreten bis zum
Ausgang des 14. Jahrhunderts. In: Mitteilungen des Vereins fiir Geschichte der Stadt
Niirnberg 45 (1954), S. 148-207

Pfeiffer, Gerhard: Entscheidung zur Reformation. In: Niirnberg. Geschichte einer
europdischen Stadt, hrsg. v. Gerhard Pfeiffer. Miinchen 1982, S. 146-154

Pfeiffer, Gerhard (Hg.): Niirnberg. Geschichte einer europdischen Stadt. [Nachdruck]
Miinchen 1982

345



PraB3l, Franz Karl: Das Mittelalter. In: Kirchenlied und Gesangbuch. Quellen zu ihrer
Geschichte; ein hymnologisches Arbeitsbuch, hrsg. v. Christian Méller und Peter
Bubmann. Tiibingen 2000, S. 29-68

Radlbeck-Ossmann, Regina: Maria in der Feministischen Theologie. Band 1 von 2 Bénden.
In: Handbuch der Marienkunde., hrsg. v. Wolfgang Beinert und Heinrich Petri.
Regensburg 21996—1997, S. 435-469

Ricceur, Paul: Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache. In: Metapher.
Zur Hermeneutik religioser Sprache, hrsg. v. Paul Ricceur und Eberhard Jiingel. Miinchen
1974 (Evangelische Theologie Sonderheft 1974), S. 45-70

Riceeur, Paul: Die lebendige Metapher. Mit einem Vorwort zur deutschen Ausgabe. Aus dem
Franzdsischen von Rainer Rochlitz. Miinchen *2004 (Uberginge 12)

Ricceur, Paul und Eberhard Jiingel (Hgg.): Metapher. Zur Hermeneutik religioser Sprache.
Miinchen 1974 (Evangelische Theologie Sonderheft 1974)

Riese, Brigitte: Seemanns Lexikon der Ikonografie. Religidse und profane Bildmotive.
Leipzig 2007

Rossler, Martin: Art. Gesangbuch. In: Die Musik in Geschichte und Gegenwart - Allgemeine
Enzyklopidie der Musik. Sachteil 3. Band: Eng - Hamb, hrsg. v. Ludwig Finscher und
Britta Constapel. Kassel 21995, Sp. 1289-1323

Rothenberger, Eva und Lydia Wegener (Hgg.): Maria in Hymnus und Sequenz.
Interdisziplinare mediavistische Perspektiven. Berlin 2017

Rublack, Hans-Christoph: Grundwerte in der Reichsstadt im Spatmittelalter und in der Frithen
Neuzeit. In: Literatur in der Stadt. Bedingungen und Beispiele stidtischer Literatur des 15.
bis 17. Jahrhunderts, hrsg. v. Horst Brunner. Goppingen 1982 (G6ppinger Arbeiten zur
Germanistik 343), S. 9-36

Ruh, Kurt: Geschichte der abendlidndischen Mystik. 4 Binde. Miinchen 1990-1999

Sachs, Hans: Das handschriftliche Generalregister des Hans Sachs. Reprintausgabe nach dem
Autograph von 1560 des Stadtarchivs Zwickau von Hans Sachs mit einer Einfiihrung von
Reinhard Hahn. Leipzig 1986

Sachs, Hans: Die Wittenbergisch Nachtigall. Spruchgedicht, vier Reformationsdialoge und
das Meisterlied Das Walt got, hrsg. v. Gerald H. Seufert. Stuttgart 1998 (Universal-
Bibliothek 9737)

Sahin, Reyhan: Die Bedeutung des muslimischen Kopftuchs. Eine kleidungssemiotische
Untersuchung Kopftuch tragender Musliminnen in der Bundesrepublik Deutschland.
Univ., Diss., Bremen 2012. Berlin 2014 (Semiotik 1)

Salzer, Anselm: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und
lateinischen Hymnenpoesie des Mittelalters. Mit Beriicksichtigung der patristischen
Literatur, eine literar-historische Studie. Reprograf. Nachdr. d. Separatabdr. aus d. Progr. d.
K.K. Ober-Gymnasiums Seitenstetten 1886-94. Darmstadt 1967

346



Schanze, Frieder: Meisterliche Liedkunst zwischen Heinrich von Miigeln und Hans Sachs.
Bd. I Untersuchungen. Bd. II Verzeichnisse. Miinchen 1983 (Miinchener Texte und
Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters Bd. 82)

Schiewer, Regina D.: Die deutsche Predigt um 1200. Ein Handbuch. Berlin, New York 2008

Schilling, Johannes: Erbauungsschriften. In: Luther Handbuch, hrsg. v. Albrecht Beutel.
Tiibingen 2010, S. 295-305

Schilling, Johannes: Katechismen. In: Luther Handbuch, hrsg. v. Albrecht Beutel. Tiibingen
*2010, S. 305-312

Schmidt, Josef: Renaissance, Humanismus, Reformation. Stuttgart 1976/1983 (Universal-
Bibliothek 9609)

Schmidt, M. und S. Egbers: Art. Rose. In: Marienlexikon, hrsg. v. Remigius Baumer und Leo
Scheffczy. St. Ottilien 1988-1994, S. 548-552

Schneider, Karin: Die Bibliothek des Katharinenklosters in Niirnberg und die stadtische
Gesellschaft. In: Studien zum stidtischen Bildungswesen des spéten Mittelalters und der
frithen Neuzeit. Bericht iiber Kolloquien der Kommission zur Erforschung der Kultur des
Spiatmittelalters, 1978 bis 1981, hrsg. v. Bernd Moeller, Hans Patze und Karl Stackmann.
Gottingen 1983 (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Gottingen /
Philologisch-Historische Klasse III 137), S. 70-82

Schultheif3, Werner: Die Mittelschicht Niirnbergs im Spatmittelalter. In: Stadtische
Mittelschichten. Protokoll der 8. Arbeitstagung des Arbeitskreises fiir siidwestdeutsche
Stadtgeschichtsforschung, Biberach 14.—16. November 1969, hrsg. v. Erich Maschke und
Jirgen Sydow. Stuttgart 1972 (Veroffentlichungen der Kommission fiir Geschichtliche
Landeskunde in Baden-Wiirttemberg Reihe B, Forschungen 69), S. 135-149

Schuster, Peter-Klaus: Abstraktion, Agitation und Einfiihlung. Formen protestantischer Kunst
im 16. Jahrhundert. In: Luther und die Folgen fiir die Kunst. [Hamburger Kunsthalle, 11.
November 1983 - 8. Januar 1984], hrsg. v. Werner Hofmann u.a. Miinchen 1983, S. 115-
125

Seebal3, Gottfried: Die Reformation in Niirnberg. In: Mitteilungen des Vereins fiir Geschichte
der Stadt Niirnberg 55 (1967/68), S. 252-269

Seebal3, Gottfried: Der Niirnberger Rat und das Religionsgespriach vom Mirz 1525. (Mit den
Akten Christoph Scheurls und anderen unbekannten Quellen). In: Jahrbuch fiir frinkische
Landeskunde 34/35 (1975), S. 467-500

Sehling, Emil (Hg.): Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts. Elfter
Band Bayern I. Teil Franken. Fortgefiihrt vom Institut fiir evangelisches Kirchenrecht der
Evangelischen Kirche in Deutschland zu Gottingen. Tiibingen 1961

Slenczka, Notger: Christus. In: Luther Handbuch, hrsg. v. Albrecht Beutel. Tiibingen 22010,
S. 381-392

347



Sommer, Wolfgang; Detlef Klahr und Marcel Nieden: Kirchengeschichtliches Repetitorium.
Zwanzig Grundkapitel der Kirchen-, Dogmen- und Theologiegeschichte. Gottingen 2012
(UTB Theologie, Religion 1796)

Spriewald, Ingeborg: Reformation und deutsche Literatur. Kennzeichen der Situation nach
Luthers Thesenanschlag. In: Weimarer Beitridge. 13 (1967), S. 687-698

Spriewald, Ingeborg: Der Biirger ergreift das Wort. Luther und die Reformation im Werk von
Hans Sachs. In: Weimarer Beitrdge. 29 (1983), S. 1908-1927

Spriewald, Ingeborg: Literatur zwischen Horen und Lesen. Wandel von Funktion und
Rezeption im spiten Mittelalter. Fallstudien zu Beheim, Folz und Sachs. Berlin 1990

Stahl, Amalie: Niirnberg vor der Reformation. Eine Studie zur religios-geistigen Entwicklung
der Reichsstadt. Erlangen 1949

Stahl, Irene: Die Meistersinger von Niirnberg. Archivalische Studien. Zugl.: Erlangen-
Niirnberg, Univ., Phil. Diss., 1982. Niirnberg 1982 (Niirnberger Werkstiicke zur Stadt- und
Landesgeschichte 33)

Taylor, Brian: Das Meisterlied als poetologische Urkunde. In: Sangspruchdichtung.
Gattungskonstitution und Gattungsinterferenzen im europidischen Kontext. Internationales
Symposium Wiirzburg, 15. - 18. Februar 2006, hrsg. v. Dorothea Klein, Trude Ehlert und
Elisabeth Schmid. Tiibingen 2007, S. 353-370

Ueding, Gert: Rhetorik des Schreibens. Eine Einfiihrung. Weinheim. 1996 (Beltz-Athenium-
Studienbiicher Literaturwissenschaft)

Vogler, Giinter: Niirnberg 1524/25. Studien zur Geschichte der reformatorischen und sozialen
Bewegung in der Reichsstadt. Berlin 1982

Wachinger, Burghart: Die Passion Christi und die Literatur. Beobachtungen an den Réndern
der Passionsliteratur. In: Die Passion Christi in Literatur und Kunst des Spétmittelalters,
hrsg. v. Walter Haug und Burghart Wachinger. Tiibingen 1993, S. 1-20

Wachinger, Burghart: Blick durch die braw. Maria als Geliebte bei Oswald von Wolkenstein.
In: Fragen der Liedinterpretation. [Beitrdge ... eines Kolloquiums, das im Februar 1999 an
der Universitit Regensburg stattfand], hrsg. v. Hedda Ragotzky, Gisela Vollmann-Profe
und Gerhard Wolf. Stuttgart 2001, S. 103-117

Williams-Krapp, Werner: ,,Dise ding sint dennoch nit ware zeichen der heiligkeit**. Zur
Bewertung mystischer Erfahrungen im 15. Jahrhundert. In: Frommigkeitsstile im
Mittelalter, hrsg. v. Wolfgang Haubrichs. Gottingen 1991 (Zeitschrift fiir
Literaturwissenschaft und Linguistik 80), S. 61-71

Wriedt, Markus: Bildung. In: Luther Handbuch, hrsg. v. Albrecht Beutel. Tiibingen 22010, S.
231-236

Zehetner, Ludwig: Bairisches Deutsch. Lexikon der deutschen Sprache in Altbayern. 2.,
iiberarb. Aufl. Miinchen 1998

Zschoch, Hellmut: Predigten. In: Luther Handbuch, hrsg. v. Albrecht Beutel. Tiibingen 22010,
S. 315-321

348



Abkiirzungsverzeichnis

Biblische Biicher werden geméll den Konventionen der revidierten Lutherbibel 1984
abgekiirzt und Bibelzitate folgen, wenn nicht anders angegeben ebenfalls dieser Ausgabe.

Anm. Anmerkung

Bd. Band

Bde. Binde

bspw. beispielsweise

bzw. beziehungsweise

d.h.  das heif3it

ebd. ebenda

Ellis Ellis: The early Meisterlieder of Hans Sachs

f. folgende

ff. fortfolgende

ggf.  gegebenenfalls

Grimon Cramer: Die kleineren Liederdichter des 14. und 15. Jahrhunderts
Hg.  Herausgeber_in

Hgg. Herausgeber_innen

hrsg. v. herausgegeben von

LXX Septuaginta

m.E. meines Erachtens

Miinzer Das Singebuch des Adam Puschman. Herausgegeben von G. Miinzer
Nr.  Nummer

Nunnenbeck Klesatschke: Lienhard Nunnenbeck: Die Meisterlieder und der Spruch

Ps.-Mt Pseudo-Matthius
S. siehe
S. Seite

Schechner  Stahl: Jorg Schechner. Tdufer - Meistersinger — Schwérmer

349



s.0.  siehe oben

sog.  sogenannte/er/es

s.u.  siehe unten

Teilbd. Teilband

u.a. und andere

usw. und so weiter

V. Vers

v.a.  vor allem

vgl.  vergleiche

WA  D. Martin Luthers Werke. (Weimarer Ausgabe)

Wa  Wackernagel: Das deutsche Kirchenlied von der éltesten Zeit bis zu Anfang des X VII.
Jahrhunderts. 2. Nachdrucke Bde. 1 & 2. Leipzig 1990

WKL Wackernagel: Das deutsche Kirchenlied von der éltesten Zeit bis zu Anfang des X VII.
Jahrhunderts. Bd. 35. Leipzig 1923

Z. Zeile
z.B. zum Beispiel
zit. n. zitiert nach

z.T. zum Teil

350



