Verdringen und Erinnern auf dem Theater

Biirgerkrieg und Diktatur im erinnerungskulturellen Theater
Spaniens nach 1975 am Beispiel von José Sanchis Sinisterra, José Luis
Alonso de Santos und Ignacio Amestoy Egiguren

Inaugural-Dissertation
zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie
an der

Ludwig-Maximilians-Universitidt Miinchen

vorgelegt von:
Denis Heuring

aus Miinchen

Miinchen, Juni 2018



Erstgutachter: Prof. Dr. Bernhard Teuber
Zweitgutachter: Prof. Dr. Horst Weich

Datum der miindlichen Priifung: 28. November 2018



INHALTSVERZEICHNIS

I. DAS NICHT-ERINNERN DES UNVERGESSLICHEN: SPANIENS UMGANG
MIT DEN ERINNERUNGEN AN DIKTATUR UND BURGERKRIEG NACH 1975........cocevuennus 6
1. LA TRANSICION — SPANIENS WEG IN DIE DEMOKRATIE ......cccveeiouiiiiieeteeeeteeeeeeeeeeeeeeeenneeenesenneeas 6
2. ERINNERN UM DES VERGESSENS WILLEN — SPANIENS UMGANG MIT DER
VERGANGENHEIT .....coottiiiiiiiieeeeee e e e e e e e eeeeee et eaaat et s s saaaaeaeseaessaeesaraesasaaaeaaaaeaaaaeaaeaeens 13
3. ZUM KONFLIKT ZWISCHEN BIOGRAPHISCHEM RUCKBLICK UND SYSTEMISCHEM
NEUANFANG IN POSTDIKTATORISCHEN UBERGANGSGESELLSCHAFTEN .....c.ocveveveeeeeeeeeeeeenennnn. 22
4. FORSCHUNGSFRAGE: UBERLEGUNGEN ZUR DARSTELLBARKEIT DER IRREDUZIBLEN
DISKREPANZ ZWISCHEN GEMACHTER ERFAHRUNG UND MEMORIALER ERWARTUNG ............... 31
II. THEATER IM UBERGANG - DIE GENERACION DEL 82 UND DIE RE-
PRASENTATION DES VERGANGENEN 40
1.  ASTHETISCHE SOZIALISATION (1939-1975) . .u ittt ettt eeneneaa 42
2. BERUFLICHE ENTFALTUNG ZWISCHEN ASTHETISCHER INNOVATION
UND ETHISCHER VERPFLICHTUNG .....ccceeiieiiiieeeieiictintetnnaensssssssssssseseseesesesssesseseeseeseeeseseseeeeees 50
III. DIE ANWESENHEIT DES ABWESENDEN: ZUR DIALEKTIK
ERINNERUNGSKULTURELLER RE-PRASENTATION 61
1. MNEMONISCHE UND HISTORISCHE REPRASENTATION BEI PAUL RICEUR........cccccovvvreeeeennnnen.. 62
2. IMMATERIELLE REPRASENTATION .....coectiriirtirierienteeteetesiteeatesateemeeemseemeesasesasesmneemseemeesnnesnnenas 66
2.1. Vom Seienden zum Gewesenen — Erinnerung als Spur.......cocceevveerieeniiieniieenieenieeeeee 66
2.2. Immanuel Kant: Einbildungskraft, Erinnerung, Phantasie ............cccocceeviieriereneennieenieenne, 74
3. MATERIELLE REPRASENTATION: ASTHETISIERUNGSFORMEN DER PARADOXIE
DES NICHT-ERINNERNS DES UNVERGESSLICHEN .......ccuuuuuuuuuuururiirirerrrerereerererereerereereereeeeeseeeeeeees 77
3.1. Zwischen Semantik und Materie — Die Spaltung des Zeichens im dramatischen Raum......80
3.2. Das Unheimliche der EriNNerung.........cceccueerieiriieniieniieeieeeieeeeieesieesieesieeeveeseaee e e s 83
3.3. Zwischen Semantik und Pragmatik — Die Unterminierung des Zeichens im
dramatisChen RAUIN ......coouiiiiiiiiii ettt et e st e st e et e s sbeeesateesnbeesanes 90
34. Vom mimetischen zum performativen Erinnern..........ccocccocivviriiniinicnninncniceeeieeieeeee 98
3.4.1. Reprisentative (Un-)Ordnung — Asthetik der Unentscheidbarkeit und
CtHISCRES THEALET .....cuiiiiiieiiieeiee ettt ettt e ettt e bt e e sbteesaeeesabeesaes 104
3.42. Vom Text Zum ThEALET .....ccecuuiiiiiiiiiiiiieeeiteeete ettt ettt st e st esnabaee e 113
3.4.3. Der theatralische (Schwellen-)Raum: Zum hybriden Charakter
der TheaterSItUALION .....cc.veeiiieriieeiieeieeete et te et et e st e st e e sbeesbteebeeebaeensteesneeesaseesnses 115

3.4.4. Die Uberwindung des AlS-0D .........ccccocovevevereveieeeeeeeieeeeeeeeeeeeeeee e 125



IV. VERDRANGEN UND ERINNERN AUF DEM THEATER -

DAS ERINNERUNGSKULTURELLE THEATER VON JOSE SANCHIS SINISTERRA
JOSE LUIS ALONSO DE SANTOS UND IGNACIO AMESTOY EGIGUREN.................

1. ZWISCHEN DEN FRONTEN:

JAY CARMELA! (1986) VON JOSE SANCHIS SINISTERRA .......c.ccovuiiuieerieerieereeereeereeeteeereeeseenes
1.1. Asthetische Reduktion — José Sanchis Sinisterras Teatro Fronterizo ...........oou.....

1.2. Die Grenze zwischen Semantik und Materie — Die Spaltung des Zeichens
im dramatischen RAUM.........cooouiiiiiiiiiiiiie et
1.2.1. Traum? Rausch? Oder Wunder? Positionen zu Carmelas Wiederkehr aus
AEIM JEMSEILS 1.uveeeiiieiiieetie ettt ettt et et e st e et ee et e e eateesabeesabeesabeeenbaeesnteesnbeesaneean
1.2.2. Die Wiederkehr als Asthetisierungsform des Nicht-Erinnerns des
UNVErgeSSIICRON .....eiiiiiiiiiiiiie ettt ettt n
1.2.2.1 Tote(n)gedenken — Jenseitiges Erinnern als diesseitiges Verdrdngen..............
1.2.2.2 Carmela als Allegorie des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen ....................
1.2.2.3 Das Jenseits als Geddchtnis-SCAWelle ...........cccooeveeeveieciiiniiiiiiieiiieieeeeee
1.2.2.4 Semantische Negation als topographisches Pringip .........ccccccoeeeeevvveeeecveeennnen.
1.2.2.5 INLElliGIDIE KOTPOE ..cc..ueeeeeaieee ettt tte e e evae e e aaae e eaae e e vaaa e esaeeas
1.2.2.6 SemiotiSierUng i GEISIE .........cccueeeeereeeeecieeeecieeeeeiteeeeeeraeesestaeeeesseeeesseeesenneeas
1.3. Erlebtes erinnern und Erinnertes erleben ..........ooceovviiiiieiiiiniieniieeiceieeieeeee e

2. NACHKRIEGSTRAUMA:

EL ALBUM FAMILIAR (1982) VON JOSE LUIS ALONSO DE SANTOS ....ccveevveeerieereeereeereeereenens
2.1. Verhindertes, manipuliertes und verpflichtendes Gedachtnis..........cccccevverviervcnicnnnenne
2.2. Mémoire-répétition/ Mémoire-souvenir: Verhindertes Gedichtnis und Traum ...........
2.3. Das Ende vom Anfang — Trauma und Initiation in El dlbum familiar ........................
24. Aufdem Weg zu wahrer Erinnerung — Fotografie und Narration ...........cccccecevvennenne

2.4.1. Theater-Text und Intermedialitit .........cccceevieriiniiniiniiniicecceeceeeeeees

24.2. Ca-a-été statt Als-ob — Fotografie und der Modus des Gewesenseins in El dlbum

JAPUILIQT <.ttt et e e e et e e st ae e e e tba e e esbaeeesassaeeenseeeennsaeas

2.4.3. Erzihlend erinnern — Zum Ubergang zwischen wiederholender und

WahTrer ErINNEIUNG .....oooviiiiiiiiiieiee ettt ettt e seteesbeeeaeeenes
24.3.1 Melancholie der LICRE-SPUT ..........cccueeeeeuueieeciieeeiiieeeeeieeeecveeeestreeessveeessvseeens
2.4.3.2 Narratives SelDSIVErSIENen ..........ccccoouevveirieineinienieiteseeneenieenieeeieeeie e
24.3.3 Das ,theatralische Ich’ — das Ende der mémoire-répétition? .................cuu.....

3. AN DER SCHWELLE ZUR DEMOKRATIE:
DIONISIO RIDRUEJO - UNA PASION ESPANOLA (1983) VON IGNACIO AMESTOY EGIGUREN

3.1. Spanien als Huis clos — Zur Tragik selbstverschuldeter Unmiindigkeit ..........c..........
3.2. Theatrales Tabu: Die Entstehungsgeschichte von Dionisio Ridruejo -

UNQ PASION @SPATIOLQ ........veeeaeeeeieeeecieee e iee e etee e e stee e e staee e sstaaeennsaeaeensaeeeennes
3.3. Gescheiterter Ubergang? Zur Interdependenz von Schuld, Vergebung und

VETISONNUNG ..ottt ettt e et e e et e e e e e s sbeees
3.4. Zur Schuldfihigkeit statischer FIQUren ........ccccooeeviriiniiniiiniiiiceceeeeceie e
3.5. Biomechanik: Kérperwahrnehmung als Verdringungsstrategie auf dem Theater ......
3.6. Paratextuelle Bedrohung und paradoxales Symptom: Uberlegungen zur

zweifachen Wiederkehr Dionisio Ridru€jos .........cceevieeviiiiriiiiniieriieieeeieeeee e
3.7. Una pasion espariola: Spaniens Leidensweg zwischen 1933 und 1975..........ccce..e.

3.7.1. Der Weg zum Glauben oder: Dionisio als Erzengel Francos .........ccccocceveereerncne

9

....... 248



3.7.2. Die Feuertaufe am Wolchow oder: Dionisio als gefallener Engel ............ccccoecveeeneenne.
3.7.3. Zur Demokratie konvertiert oder: Dionisio als ,,primer hombre de la transicién®........
3.8. Vergebung der Siinden? Von moralischer Schuld zu politischer Verantwortung ..............
3.8.1. Schluss mit dem Theater: Das Schuldbekenntnis als Ende des
MEtAthEAtralen SPICLS ....ceiiiiiiiiiiii ittt ettt et e st e e sateesateesbeesbaeesaaee e
3.8.2. ,,Tut dies zu meinem Gedéchtnis“ — Zur Handlungsrelevanz des Erinnerns
in christlicher Praxis und im erinnerungskulturellen Theater...........cccceeieviivinncnncn.
3.8.3. Das Publikum als Gemeinde — Zur Moglichkeit einer christlich gepriagten

ErinnerungsKultur .......c..cooiiiiiniiniiiieeccee ettt

V. ZUSAMMENFASSUNG

VI. BIBLIOGRAPHIE




I. DAS NICHT-ERINNERN DES UNVERGESSLICHEN: SPANIENS UMGANG MIT DEN
ERINNERUNGEN AN DIKTATUR UND BURGERKRIEG NACH 1975

1. La transicion — Spaniens Weg in die Demokratie

»Franco ha muerto” — in groen Lettern prangte diese Schlagzeile am 20. November 1975 auf den
Titelbléttern der spanischen Tageszeitungen. Der schlichte, konstative Charakter dieser Aussage mutet
angesichts der sich aus diesem historischen Ereignis ergebenden politischen Handlungsauftrige aus
heutiger Sicht geradezu ironisch an. Franco war tot — was folgte nun? Zwar hatte der selbst ernannte
“caudillo” bereits vor seinem Ableben iiber die Inthronisierung des bourbonischen Prinzen Juan
Carlos und die damit verbundene Re-Etablierung der Monarchie verfiigt', doch lieferte die Klirung
der personellen Nachfolge noch keine endgiiltige Antwort auf die Frage nach der zukiinftigen
politischen Ausrichtung des Landes. In den letzten Jahren des Franquismus hatten sich bereits
unterschiedliche politische Lager formiert, deren Ziele sich zwischen den Extrempunkten der
Weiterfiihrung des franquistischen Systems bis hin zu dessen radikaler Demontage bewegten.” Diesen
extremen Positionen stand der Wunsch nach geméBigter Modernisierung und europédischem Anschluss
auf der Grundlage der bestehenden Strukturen gegeniiber.” Zu diesem Zeitpunkt war insbesondere fiir
die Bevolkerung nicht abzusehen, ob der Tod Francos auch das Ende des Franquismus bedeutete;
zudem hatte die Ermordung des Almirante Luis Carrero Blanco durch die baskische
Terrororganisation ETA am 20. Dezember 1973 deutlich vor Augen gefiihrt, welche Gefahr von den
iiber Jahrzehnte hinweg unterdriickten Kriften auszugehen drohte.* In ihrer verbalen Niichternheit
spiegelte die zitierte Schlagzeile somit gewissermalien die Stimmung einer Gesellschaft wider, die
sich zwischen den Parametern der historischen Chance, der “nationalen Tragddie* und der
systemischen Ungewissheit verorten musste.

Wihrend der nach der Ermordung Carrero Blancos ins Amt berufene Ministerprisident Carlos Arias

Navarro keinen Zweifel an seiner Systemtreue sowie an der iiber den Tod hinausreichenden Loyalitét

' Dass Franco keineswegs Anhiinger einer monarchistischen Losung war, stellt José Marid Toquero in Franco y
Don Juan. La oposicion mandrquica al franquismo (1989) heraus. Es sei hier aulerdem darauf verwiesen, dass
die Monarchisten eine oppositionelle Gruppierung innerhalb des Franquismus darstellten; vgl. hierzu Bernecker,
Walther L.: ,,Die Rolle von Juan Carlos®, in: ders./Collado Seidel, Carlos (Hgg.), Spanien nach Franco,
Miinchen 1993 (= Schriftenreihe der Vierteljahreshefte fiir Zeitgeschichte, 67), S. 150-170.

? 1975 bildeten sich die groBen oppositionellen Organisationen, Junta Democrdtica und Plataforma
Democrdtica, die sehr klar unter dem Einfluss der verbotenen Parteien der Kommunisten und Sozialisten
standen. Begiinstigt wurde diese Entwicklung durch die 1974 in Portugal ausgerufene ,,Nelkenrevolution®, die
einen enormen Mobilisierungseffekt aller oppositionellen Gruppen ausloste. Vgl. Koniecki, Dieter: ,,Spanien -
ein erfolgreicher politischer Demokratisierungsprozess — erneut auf dem Priifstand®, in: Referat im Rahmen des
internationalen Symposiums der Korea Democracy Foundation und Friedrich-Ebert-Stiftung zum 20. Jahrestag
des Juni-Aufstandes; Politische Entwicklung nach der Demokratisierung: Die Erfahrungen und Erinnerungen
von Korea, Spanien, Portugal und Griechenland, Seoul 2007, URL: http://library fes.de/pdf-
files/bueros/seoul/05146.pdf [11. Dezember 2017].

3 Bernecker, Walther L./Collado Seidel, Carlos: ,Einleitung®, in: dies. (Hgg.), Spanien nach Franco, Miinchen
1993 (= Schriftenreihe der Vierteljahreshefte fiir Zeitgeschichte, 67) S. 8.

4 Bernecker/Collado Seidel, ,Einleitung®, S. 8.



zu Francisco Franco lie3, gab dessen rechtmifBiger Nachfolger, Juan Carlos de Borbdén, im Rahmen
seiner Antrittsrede am 22. November 1975 seine Ambitionen im Hinblick auf die ,,Offnung und
Demokratisierung des Systems* zu erkennen, ohne sich dieser Vokabeln explizit zu bedienen. Vor
den Augen der Politiker des franquistischen Establishments sowie der Opposition und nationaler wie
internationaler Medien kiindigte er ein neues Kapitel in der spanischen Geschichte an. Zu diesem
Zeitpunkt war noch nicht klar, dass die Wortwahl des Konigs einen Vorgeschmack auf die Rhetorik
der Versohnung und des Neubeginns lieferte, die den offiziellen Transitionsdiskurs in den folgenden
Jahren bestimmen sollte.® Die Hervorhebungen in den im Folgenden zitierten Ausziigen aus der

Antrittsrede belegen deutlich eine Isotopie des Konsenses:

Hoy comienza una nueva etapa de la Historia de Espafia. Esta etapa, que hemos de recorrer
juntos, se inicia en la paz, el trabajo y la prosperidad, fruto del esfuerzo comiin y de la
decidida voluntad colectiva....]

La Institucion que personifico integra a todos los espaiioles, y hoy, en esta hora tan
transcendental, os convoco porque a todos nos incumbe por igual el deber de servir a
Espaiia. Que todos entiendan con generosidad y altura de miras que nuestro futuro se basard
en un efectivo consenso de concordia nacional. [ ...]

Un orden justo, igual para todos, permite reconocer dentro de la unidad del Reino y del
Estado las peculiaridades regionales como expresion de la diversidad de pueblos que
constituyen la sagrada realidad de Espafia. El Rey quiere serlo de todos a un tiempo y de cada
uno en su cultura, en su historia y en su tradicién. [ ...]

Si todos permanecemos unidos, habremos ganado el futuro.’

Die Herausforderung, vor der Juan Carlos I stand, ergab sich aus der Diskrepanz zwischen politisch-
systemischem Stabilisierungsstreben und gesellschaftlicher Realitit sowie den daraus resultierenden
Konfliktpotentialen. Zwar hatten die ideologischen Sdulen des Systems bereits ab den 50er Jahren zu
brockeln begonnen, doch représentierten der Franquismus und seine Vertreter bis dato noch immer die
herrschende Ordnungsmacht. Der politische Sonderweg, den Spanien nach Beendigung des
Biirgerkriegs eingeschlagen hatte und der das Land lange von den europdischen Nachbarn abschottete,
wurde trotz einer 6konomischen Offnung® bis zuletzt nicht vom Regime in Frage gestellt. Stattdessen
wurden die franquistischen Propagandisten nicht miide, die unter dem Lemma des ,,Anti-Spanien®
subsumierten Feindbilder des Liberalismus, des Kommunismus, des Sozialismus und der Freimaurerei

am Leben zu halten, um sie im néichsten Moment zu stigmatisieren.’

5> Bernecker/Collado Seidel, ,Einleitung®, S. 9.

Vgl. Desfor Edles, Laura: Symbol and ritual in the new Spain: The transition to democracy after Franco,
Cambridge 1998 (= Cambridge cultural social studies), S. 41ff.

7 Sabin, José Manuel: La dictadura franquista (1936-1975): Textos y documentos, Torrején de Ardéz Akal 1997
(= Espaiia sin espejo, 10), S. 391-396; [Hervorhebungen d. D. H].

¥ Vgl. Bernecker, Walther L.: Spaniens Geschichte seit dem Biirgerkrieg, Miinchen 1997, S. 127-142.
Angetrieben durch die Technokraten des Opus Dei, die infolge der 1957 durchgefiihrten Regierungsumbildung
Teil des Kabinetts wurden, erfolgte eine grundlegende Modernisierung der antiquierten spanischen
Wirtschaftsstruktur. Die vom Opus Dei intendierte Offnung nach Europa bedingte eine radikale 6konomische
Liberalisierung, durch die sich das einstige Agrarland allméhlich zu einer weitgehend modernen Industrie- und
Dienstleistungsgesellschaft nach europédischem Muster entwickeln konnte.

° Bernecker, Walther L.: Spanien-Handbuch, Tiibingen 2006, S. 197.

7



Zum Zeitpunkt von Francos Tod war, so der Historiker Walther L. Bernecker, die Ideologie des
Franquismus {iiberlebt und der Wunsch nach einem Systemwechsel in weiten Teilen der
Zivilgesellschaft verbreitet: ,,Schon in der Spétphase des Franquismus — dies haben reprisentative
Umfragen ergeben — war eine Mehrheit der Spanier fiir einen Wandel hin zur Demokratie [...].' Die
Ironie dieses zivilgesellschaftlichen Mentalitdtswandels liegt darin begriindet, dass die Vertreter des
Systems einen nicht geringen Beitrag zur ideologischen Unterminierung des Franquismus geleistet
hatten. Die Entwicklung zu einem modernen Industriestaat nach europdischem Vorbild, die Offnung
des Landes fiir den Tourismus und die stetige Schwichung der zensorischen Maflnahmen in Presse
und Bildung liefen die Weiterfithrung des spanischen Sonderwegs nach Francos Tod als unmdoglich

erscheinen:

Das Ergebnis der franquistischen Politik widersprach in nahezu jedem Punkt den urspriinglichen
Intentionen: Am Ende der Franco-Herrschaft war die spanische Gesellschaft politisierter,
urbanisierter und sikularisierter denn je, die Arbeiter und Studenten waren so aufsédssig wie
noch nie, die Autonomie- und Selbststindigkeitsbewegungen der Regionen ausgeprigter als zu
jedem anderen Zeitpunkt der neueren spanischen Geschichte, Sozialisten und Kommunisten bei
den ersten Wahlen nach Francos Tod so erfolgreich wie nie zuvor, die spanische Wirtschaft
finanziell und technologisch vom internationalen Kapitalismus in geradezu bedngstigendem
AusmaR abhiingig."

Die politische Elite Spaniens war davon iiberzeugt, dass die Modernisierung des Landes sowie
sozialokonomische und damit politische Stabilitdt nur durch die Integration in die Europiische
Gemeinschaft (EG) funktionieren konnte. Nach einem gescheiterten, vom Opus Dei angestoBenen
Mitgliedschaftsgesuch aus dem Jahr 1962 — Voraussetzung war eine demokratische Grundordnung —
witterte man nun die Chance, diesem Gesuch erneut Ausdruck zu verleihen und Spanien auf diese
Weise im SchoBe Europas zu stabilisieren.'” Die Angst, diese historische Gelegenheit durch
innenpolitische  Konflikte zwischen franquistischem Establishment und den politischen
Oppositionsgruppen zu gefihrden, sollte in den Jahren nach 1975 zur Triebfeder des realpolitischen
Handelns und bestimmend fiir den offiziellen Umgang mit den dunklen Kapiteln der Vergangenheit
werden."

In seiner Proklamationsrede am 22. November 1975 forderte Konig Juan Carlos I die Spanierinnen
und Spanier dazu auf, ja er appellierte gewissermafien an ihren GroBmut, die eigene Person hinter die

Sache der staatlichen Stabilisierung zu stellen: ,,Que todos entiendan con generosidad y altura de miras

' Bernecker, Walther L.: ,,Vergangenheitsdiskurse in Spanien zwischen Verdringung und Polarisierung*, in:
Grofbolting, Thomas/Hofmann Dirk (Hgg.), Vergangenheit in der Gegenwart, Gottingen 2008 (= Genshagener
Gespriche, 12), S. 43.

"' Altrichter, Helmut/Bernecker, Walther L. (Hgg.): Geschichte Europas im 20. Jahrhundert, Stuttgart 2004, S.
312f.

> Diese Europa-Euphorie fiihrte zu einem erneuten Beitrittsantrag im Jahr 1977. Zwar schwand der anfiingliche
Glaube an Europa als Modernisierungsgarant in den folgenden Jahren, jedoch war ein Riickzug aufgrund des
auBlenpolitischen Drucks (EG-NATO Junktim) aus realpolitischer Sicht nicht ratsam. Vgl. Bernecker, Spanien-
Handbuch, S. 200ff.

" Vgl. Desfor Edles, Symbol and ritual in the new Spain, S. 26ff. sowie S. 41 ff.

8



que nuestro futuro se basard en un efectivo consenso de concordia nacional.” Das sich hieraus
ergebende komplexe Spannungsverhiltnis zwischen der unabweisbaren Prisenz vergangener sowie
gegenwirtiger Konflikte innerhalb der Zivilgesellschaft und der systemisch verordneten, auf eine
stabile Zukunft gerichteten Maxime der Eintracht bildete zu diesem Zeitpunkt die fragile Basis fiir die
politische Transition: ,,Nicht ideologische Maximalforderungen, sondern Konsensfindung (consenso)
wurde zur Richtschnur der Politik und begriindete die zentralen Weichenstellungen des
demokratischen Ubergangs“'*, konstatieren Bernecker und Brinkmann. Weder ein Bruch noch eine
Weiterfiihrung des Franquismus waren die angestrebten Ziele. Vielmehr wurde ein langsamer Wandel
eingeleitet, der die franquistische Legalitiit fiir ihre eigene Ersetzung instrumentalisieren sollte. Der
consenso wurde zum politischen Leitmotiv erhoben, an dem sich die konkurrierenden Parteien in den
folgenden Jahren zu orientieren hatten."”

Der Umstand, dass Francisco Franco eines natiirlichen Todes starb, hatte zur Folge, dass jede Form
der politischen Veriinderung aus dem alten System heraus erwachsen musste.' Mit Franco starb das
Staatsoberhaupt, nicht der Franquismus. Die Tatsache, dass ein Systemwechsel nicht etwa durch
politischen oder zivilgesellschaftlichen Druck, also durch Wahlen, Demonstrationen oder einen
politischen Umsturz, sondern erst durch das Ableben des fiihrenden Reprédsentanten des Systems
ermoglicht worden war, brachte eine personelle Kontinuitit innerhalb des politischen Apparates sowie
in weiten Teilen der 6ffentlichen Verwaltung und des Gerichtswesens mit sich."”

Franquisten und Oppositionelle waren angehalten, ideologische Grabenkdmpfe zu vermeiden, um die
systemische Stabilisierung nicht zu gefihrden. Bis auf den rechtskonservativen binker, den
reaktiondren Teil des herrschenden franquistischen Establishments, versuchten deshalb alle
Gruppierungen, einen paktierten Weg in die Demokratie einzuschlagen. Der spanische Historiker
Gregorio Mordn betont in seiner Monographie El precio de la transicion die sich durch den
natiirlichen Tod des Diktators ergebende Schwierigkeit, verfeindete Lager fiir eine eintrichtige
Transition innerhalb der alten Strukturen zu gewinnen: ,Lo cierto es que el franquismo no se
desmorond, ni fue derribado, y que los planteamientos politicos del conjunto de las fuerzas

«l18

democraticas hubieron de ser rdpidamente adaptados [...].“° Der Weg in die Demokratie konnte

" Bernecker, Walther L./Brinkmann, Séren: Kampf der Erinnerungen: Der Spanische Biirgerkrieg in Politik und
Gesellschaft 1936-2006, Nettersheim 2006, S. 231.

15 Vgl. Bernecker/Collado Seidel, ,,Einleitung*, S. 10f.

16 Vgl. Desfor Edles, Symbol and ritual in the new Spain, S. 6: ,,Yet, since the death of Franco in 1975, Spain has
not only transformed itself from dictatorship to democracy from the inside out; it has done it through a
remarkably quiescent process of reform and ‘strategy of consensus’.”

"7 Weder politischer noch zivilgesellschaftlicher Druck beendete das autoritiire System. Ein aktiv herbeigefiihrter
Bruch hiitte jedoch die politisch-institutionelle wie auch die gesellschaftliche Bereitschaft erhoht, sich mit der
Vergangenheit zu beschiftigen. Einem politischen System, das aus der Ablehnung des Bestehenden
hervorgegangen wire, wire der Wunsch nach der Befreiung von franquistischer Ideologie eingeschrieben
gewesen. Die Konsenspolitik der transicion ist dahingegen Konsequenz der personellen und ideologischen
Kontinuititen innerhalb der politischen Elite.

18 Morén, Gregorio: El precio de la transicion, Barcelona 1991, S. 21.

9



angesichts der Konsenspolitik kaum iiber die intensive Beschiftigung mit den vergangenen
Verbrechen sowie der raschen Thematisierung der Schuldfrage fiihren."

Eine Schliisselrolle kam in dieser transitorischen Phase dem Politiker Adolfo Suarez Gonzalez zu, der
kurz vor Francos Tod zum Generalsekretédr des franquistischen Movimiento Nacional aufgeriickt war.
Adolfo Sudrez 16ste auf Erlass des spanischen Ko&nigs den wenig reformerischen, in seiner
franquistischen Solidaritit stagnierenden Arias Navarro im Juli 1976 ab und bemiihte sich im
Anschluss, die Vertreter der unterschiedlichen politischer Lager mit diplomatischem Geschick fiir die
allmihliche Reformierung des Systems zu gewinnen.”” Mit dem von ihm auf den Weg gebrachten und
von den cortes im November 1976 ratifizierten ,Gesetz fiir die politische Reform’ (Ley para la
reforma politica) wurde ein Jahr nach Francos Tod der Grundstein fiir den gemiBigten
Demokratisierungsprozess gelegt. Diese Reform, die von der spanischen Bevolkerung im Rahmen
eines Referendums angenommen wurde, sah die Ersetzung der cortes durch ein frei gewihltes
Zweikammernparlament (Kongress und Senat) mit verfassungsgebenden Vollmachten vor.
Schrittweise war es nun moglich, erste Gesetzesinitiativen zu verabschieden, ohne gegen die von
Franco installierten Leyes fundamentales zu verstofien.

Die Soziologin Laura Desfor Edles unterstreicht in ihrer Analyse der spanischen Transition die
immense Bedeutung des Gesetzes im Hinblick auf den geméiBigten, radikale Briiche vermeidenden
Abbau der franquistischen Strukturen: ,,The Law of Political Reform [...] recognized the principles of
popular sovereignty, universal suffrage, and political pluralism, and prepared for the legal abolition of
the chief Francoist institutions.“*' Diese entscheidende Weichenstellung war, so der allgemeine Tenor,
das Ergebnis der von der Zivilgesellschaft im Rahmen eines Referendums befiirworteten
Konsenspolitik. Die Vermeidung innenpolitischer Konflikte und die damit zusammenhingende
Zuriickstellung parteipolitischer Ambitionen zum Zwecke der Demokratisierung hatte sich
offensichtlich als erfolgreiche Strategie fiir den Ubergang bewihrt. Aus heutiger Perspektive scheint
dies den Beginn eines Paktes zwischen Politik und Zivilgesellschaft zu markieren, der im Hinblick auf

die sozialen, kulturellen und ethischen Konsequenzen noch genauer zu untersuchen sein wird:

Spanish consensus was based on a general moderation in respect to the traditional political
demands of the radicals and the commitment to a minimum of welfare state policies by the
conservatives. In other words, both regime and opposition elites came to define democracy as
their most important goal, and both regime and opposition elites — and the masses — came to
define violence as an inappropriate means to achieve it.*>

" Vgl. Mordn, El precio de la transicion, S. 21.

%0 Arias Navarro strebte angeblich eine Offnung an, jedoch vermochte er es nicht, iiber wirksame Mittel zur
Kontrolle der Regierung zu verfiigen. Ein Fortbestand dieser Machtkonzentration — die Regierung war lediglich
dem Konig verpflichtet — wire zur strukturellen Grundlage eines neuen autoritiren Systems geworden. Arias
Navarro wurde deshalb insbesondere von der demokratischen Opposition abgelehnt, die ihm vorwarf, radikale
Verdnderungen zu erschweren. Vgl. Rubio Llorente, Francisco: ,,Der verfassungsgebende Prozef3“, in:
Bernecker/Collado Seidel, Spanien nach Franco, S. 128f.

*! Desfor Edles, Symbol and ritual in the new Spain, S. 6.

*? Desfor Edles, Symbol and ritual in the new Spain, S. 14f.

10



Die Vollendung des politischen Ubergangs von der Diktatur zu einem demokratischen System sollte
mit der Verabschiedung einer Verfassung geleistet werden, die Ergebnis des Willens aller im
Parlament vertretenen Parteien sein sollte. Die gemeinsame Ausarbeitung der Verfassungstexte bot der
politischen Elite die Mdglichkeit, die Konstruktion der Konsensideologie innerhalb der spanischen
Gesellschaft weiter zu festigen. Der Verzicht der Regierung, als alleinige verfassungsgebende Instanz
aufzutreten und stattdessen die politische Opposition an diesem Prozess zu beteiligen, zielte laut
Francisco Rubio Llorente darauf ab, ,.die Legalitit und die Macht, die bei der Regierung und der
Regierungspartei lagen, mit der demokratischen Legitimitit in Ubereinstimmung zu bringen, die trotz
der Wahlergebnisse von der friiheren antifranquistischen Opposition beansprucht wurde.“” Der von
einer Verfassungskommission vorgeschlagene Text wurde vom Parlament am 31. Oktober 1978
verabschiedet, am 6. Dezember desselben Jahres per Referendum vom Volk angenommen und trat
schlieBlich am 29. Dezember in Kraft. Selbstverstidndlich wurde dieser historische Akt als Resultat der
erfolgreichen Einigungspolitik gefeiert: ,,In den abschlieBenden Reden wurde vor allem der Gedanke
der Eintracht und der paktierten Verfassung betont, die auf dem Weg des Konsenses erreicht worden
sei. <>

Einen Tag nach dem Referendum sprach die spanische Tageszeitung EIl Pais vom erfolgreichen
Abschluss des politischen Ubergangs: ,,Los votos [...] pusieron fin a la transicién posfranquista.“>> Vor
der Abstimmung hatten die politischen Verantwortlichen des Ubergangsprozesses versucht, die
Wihler zur Annahme der Verfassung zu bewegen, indem sie sich rhetorischer Schwarz-Weif3-Malerei
bedienten. Gebetsmiihlenartig wiederholten sie, dass die Entscheidung fiir die Verfassung das Ende
der franquistischen Strukturen bedeuten und ihre Stimme somit gleichermaflen einen Beitrag zur
endgiiltigen Demontage der Diktatur leisten wiirde. Die Dichotomie Diktatur-Demokratie hatte den
offiziellen politischen Diskurs geprigt, der die Bedeutung des Referendums in seiner
“heilsbringenden® Funktion geradezu religios stilisierte. Das folgende, am 26. November 1978 von der
Zeitung El Socialista publizierte Zitat des Parteichefs der PSOE, Felipe Gonzalez, fiihrt diesen

rhetorischen Fatalismus deutlich vor Augen:

The choice today is Constitution or dictatorship; any other exposition is false, since the
Constitution is the only path to democracy.

The enemies of democracy have made the Constitution the symbol of their ferocious attacks.
We in favor of democracy have the duty to make the Constitution the symbol of our fight for
liberty >

In der Tat schien der spanische Ubergang geradezu vorbildlich vollzogen worden zu sein. Die im Jahr

1978 von Politik und Presse an den Tag gelegte Euphorie sowie die Uberzeugung, mit der sie vom

2 Rubio Llorente, ,,Der verfassungsgebende ProzeB3*, S. 137.

24 Rubio Llorente, ,,Der verfassungsgebende ProzeB3*, S. 141.

2 El Pafs (1978): ,,El salto a un nuevo dfa®, URL:
https://elpais.com/diario/1978/12/07/espana/281833225_850215.html [1. Dezember 2017].
*67it. nach Desfor Edles, Symbol and ritual in the new Spain, S. 105.

11



endgiiltigen Abschluss des Transitionsprozesses berichteten, lie kaum Platz fiir Zweifel. Ein Blick in
die Forschungswelt macht jedoch deutlich, dass weder in Bezug auf den Beginn noch hinsichtlich des
Abschlusses der transicion Einigkeit herrscht. Vielmehr scheinen der Tod Francos sowie das
Inkrafttreten der neuen Verfassung heuristischen Wert zu haben, wenngleich die Wahl dieser

Eckpunkte durchaus verstindlich ist. *

Entsprechend formuliert der Journalist und
Literaturwissenschaftler Ramon Buckley: ,,[...] la transicién espafiola tiene limites vaporosos, y sobre
el principio y el final del proceso hay disparidad de opiniones.“**Aufgrund der einschneidenden
gesellschaftlichen Transformationsprozesse datiert Buckley selbst den Beginn der Transition auf das
Jahr 1968.

Nach Meinung der Historikerin Paloma Romdn Marugdn wie auch des Politikers und Historikers
Javier Tusell setzte der Ubergangsprozess mit Francos Tod ein und endete mit dem symbolkriftigen
Sieg der von Felipe Gonzalez angefiihrten Sozialistischen Partei (PSOE) im Jahr 1982. Der Sieg der
antifranquistischen Opposition kann insbesondere vor dem Hintergrund des ein Jahr zuvor
abgewehrten Putschversuchs des franquistischen Generals Tejero als entschiedene Absage der
Bevolkerung an die reaktiondren politischen Krifte des Landes verstanden werden. Der Versuch, den
Demokratisierungsprozess durch einen Staatsstreich zu ersticken, hatte nicht nur vor Augen gefiihrt,
welche Gefahr noch immer von den extremen, die Einigungspolitik ablehnenden Kréften ausging,
sondern hatte zudem zur Folge, dass die Rhetorik der Versohnung und des Konsenses den offiziellen
Diskurs stdrker denn je prigen sollte. Deutlicher als zuvor versuchte die politische Elite, ein Bild des
Zusammenhalts zu vermitteln.”

Der Abschluss der Transition wird des Weiteren an die Aufnahme Spaniens in die Europiische
Gemeinschaft (EG) im Jahr 1986 und der damit verbundenen Erfiillung des immer wieder betonten
Wunsches nach Europiisierung gebunden, die im Falle Spaniens mit einer Uberwindung des
nationalen Riickstindigkeitskomplexes, des sogenannten Tercermundismo, gleichgesetzt wurde. Die
Kulturwissenschaftlerin Teresa Vilards betrachtet diesen Europiisierungsprozess jedoch erst mit dem
Inkrafttreten des Vertrags von Maastricht am 1. November 1993 als endgiiltig abgeschlossen, denn ab
diesem Zeitpunkt war Spanien dazu angehalten, nationale Ambitionen vor der Folie der europdischen

Idee zu denken.*

" Walther L. Bernecker verweist auf die kaum mehr iiberschaubare Forschungsliteratur zur transicién und
spricht vom Zeitraum 1975-1978 als ,,Transition im engeren Sinn“. Vgl. Bernecker, ,,Vergangenheitsdiskurse in
Spanien zwischen Verdriangung und Polarisierung*, S. 231. Der fiir die UCD an der transicion beteiligte
Politiker Salvador Sanchez-Terdn unterscheidet zwischen einer Phase der politischen Transition (1975-1978)
und einer Phase der politischen Konsolidierung, die mit dem Eintritt Spaniens in die EG endete. Vgl. Sdnchez-
Teran, Salvador: La transicion: Sintesis y claves, Barcelona 2008.

28 Buckley, Ramén: ,,La doble transicidn y el desencanto®, in: Gracia Garcia, Jordi/Rico, Francisco (Hgg.),
Historia y Critica de la Literatura Espaiiola, Tomo 9, Los nuevos nombres. 1975-2000, Barcelona 2000, S. 69.
¥ Vgl. Tezanos Tortajada, José Félix: ,,La crisis del franquismo y la transicién democrética en Espafia“, in: ders.
u.a. (Hgg.), La Transicion democrdtica espariola, Madrid 1989 (= Coleccion Politeia, 6), S. 9ff.

¥ Vgl. Vilarés, Teresa M.: El mono del desencanto: Una critica cultural de la transicién espaiiola, 1973-1993.
Madrid 1998, S. 1-21.

12



Die unterschiedlichen Forschungspositionen belegen die Komplexitit des postdiktatorischen
Ubergangsprozesses, der nur durch einen differenzierteren Blick Rechnung getragen werden kann. In
der Folge soll deshalb von einer politisch-historiographischen und eine kulturwissenschaftlich-
soziologische Sichtweise ausgegangen und zwischen einer politischen und einer sozialen Transition
unterschieden werden. Diese Differenzierung ist wegweisend fiir die vorliegende Studie, weil sie sich
mit dem noch ndher zu beleuchtenden, paradoxalen Spannungsverhiltnis zwischen der Notwendigkeit
des systemischen Vergessens und der Unabweisbarkeit individueller und sozialer Erinnerung in
Beziehung setzen lasst.

Zweifelsohne findet der Ubergang zur Demokratie mit der Verabschiedung einer demokratischen
Verfassung einen formalen Abschluss®, jedoch impliziert die rein technische Etablierung eines
Rechtsstaates keineswegs, dass die in der Verfassung verankerten Werte- und Normvorstellungen
unmittelbar in den zivilgesellschaftlichen Strukturen und Denkweisen aufgehen. Vielmehr bildet die
politisch-systemische Rahmung die Grundlage dafiir, dass sich eine in den zu iiberwindenden
Strukturen gewachsene Zivilbevolkerung iiberhaupt zu einer modernen, rechtsstaatlichen Gesellschaft
entwickeln kann, denn erst die Achtung der biirgerlichen Grundrechte, die Gleichheit vor dem Gesetz
und die Wahrung der Wiirde des Menschen ermdoglichen die zivilgesellschaftliche Erlernung dessen,
was aufgekldarte demokratische Rechtsstaatlichkeit bedeutet. Gary Smith unterstreicht die
modellgebende Funktion der Jurisdiktion in diesem Zusammenhang: ,Jede postautoritire Justiz muf3
in ihrem Bemiihen um einen Ubergang in eine sittliche Gesellschaft versuchen, der noch jungen

Demokratie Werte einzuprigen.“>” Es fillt deshalb mit Blick auf postdiktatorische Systeme schwer,

die Inkraftsetzung einer demokratischen Verfassung — auch wenn dies die systemische
Grundvoraussetzung darstellt — mit dem erfolgreichen Abschluss des Ubergangsprozesses
gleichzusetzen.

2. Erinnern um des Vergessens willen — Spaniens Umgang mit der Vergangenheit

Spaniens Weg in die Demokratie brachte es mit sich, dass die politische Verantwortung nach 1975 in
den Hénden derer lag, die wie Juan Carlos I oder Adolfo Suédrez entweder selbst Emporkdmmlinge des
franquistischen Systems waren oder zur clandestinen Opposition gehort hatten. Aus verfeindeten
Lagern wurde also eine imaginierte Einheit geformt, die ihre ideologischen Differenzen zum Zwecke
der systemischen Stabilisierung mithilfe einer Rhetorik des Konsenses und des Neubeginns diskursiv

zu iiberspielen suchten. Gregorio Morén, dessen Monographie El precio de la transicion eine kritische

*! Insofern ist folgendem Ausspruch des UCD-Politikers Sanchez Terdn zumindest aus politischer Warte
zuzustimmen. Vgl. Sdnchez-Terén, La transicion: Sintesis y claves, S. 15: ,,Todos los protagonistas y estudiosos
de la Transicién [...] coinciden en el contenido esencial de la misma: el paso pacifico de la Dictadura del General
Franco a la Democracia instaurada por la Constitucién de 1978.

32 Smith, Gary: ,,Ein normatives Niemandsland? Zwischen Gerechtigkeit und Versshnungspolitik in jungen
Demokratien®, in: ders./Margalit, Avishai (Hgg.), Amnestie oder die Politik der Erinnerung in der Demokratie,
Frankfurt a. M. 1997 (= Edition Suhrkamp, 2016), S. 14.

13



Analyse des Ubergangsprozesses darstellt, verweist auf den erschwerenden Umstand, dass dem
Systemwechsel kein radikaler Bruch vorausging, der eine eindeutige Positionierung zum Geschehenen

ermoglicht hitte:

La estabilidad del sistema democrdtico estaba vinculada [...] a una serie de falsedades
consensuadas. O lo que es lo mismo, una clase politica de doble procedencia — de la dictadura y
de la oposicion ilegal — interpretaba que solo ellos podian darle estabilidad al nuevo régimen,
porque dado que la sociedad no habia sido la que formalmente forzara el cambio, no habfa més
remedio que construirle un mundo politico paradisfaco. Todo para la sociedad, pero sin ella.”

Die Konsequenz der personellen Kontinuititen sowie der diskursiven Konstruktion von
innenpolitischer und gesellschaftlicher Einheit implizierte ein Nicht-Erinnern dessen, was diese
innenpolitische Einheit oder den europdischen Anschluss hitte gefdhrden konnen. Der spanische
Historiker Javier Rodrigo stellt im Hinblick auf die diskursive Verdringung des spanischen
Biirgerkriegs sowie der Franco-Diktatur fest, dass die Jahre der tramsicion durch eine defizitére
Vergangenheitspolitik charakterisiert sind: ,,No hubo, de tal modo, una politica de la memoria en
sentido positivo tal y como hoy la entendemos, de ‘rehabilitacién simbdlica de las victimas,
reconocimiento publico de su sufrimiento, construccion de monumentos y celebracion de
ceremonias*.”*

Die politische Anerkennung der begangenen Verbrechen und des Leids der Opfer in Form
symbolischer Akte wire jedoch laut dem Historiker Albrecht Graf von Kalnein angesichts der bis
1975 bestehenden asymmetrischen Krifteverhiltnisse unerlédsslich gewesen. Er verweist auf die von
Spanien verpasste Chance, der gesellschaftlichen Spaltung mit der offentlichen Aufarbeitung
begangenen Unrechts zu begegnen. Diese Idee des transitorischen Erinnerns zum Zwecke der
Uberwindung bestehender Konfliktivitit ist nach von Kalnein unverzichtbar, um eine soziale
Veriinderung herbeizufiihren.”

Die Literaturwissenschaftlerin Aleida Assmann unterstreicht in ihrem 2009 erschienenen Aufsatz mit
dem Titel ,,Von kollektiver Gewalt zu gemeinsamer Zukunft® die Wichtigkeit der offentlichen

Klédrung und Anerkennung der Schuldfrage fiir die soziale Transition in postautoritiren Systemen:

3 Mordn, El precio de la transicion, S. 12f.

** Rodrigo Rodrigo, Javier: ,,La Guerra Civil: Memoria, Olvido, Recuperacién e Instrumentacién®, in: Hispania
Nova: Revista de Historia Contempordnea, 6 (2006), URL: http://hispanianova.rediris.es/6/dossier/6d025 .pdf
[12. Dezember 2017], S. 16.

¥ Vgl. Kalnein, Albrecht Graf von: ,,Gedéchtnis-Liicke. Bemerkungen zur Aufarbeitung der Franco-Diktatur in
Spanien®, in: Assmann, Wolfgang/ders. (Hgg.), Erinnerung und Gesellschaft. Formen der Aufarbeitung von
Diktaturen in Europa, Berlin 2011, S. 181-194. Avishai Margalit betont, dass der Umgang mit der
Vergangenheit unmittelbar mit der politischen Ausgangssituation der Ubergangsregierung zu tun hat. ,,[...] nur
ein totaler Sieg iiber das verbrecherische Regime, wie der Sieg der Alliierten iiber Deutschland, [ermoglicht] ein
Richten iiber die Vergangenheit [ ...]. In allen anderen Fillen schlieft der [politische] Neuanfang
notwendigerweise eine gewisse Kooperation mit den ehemals Regierenden ein. Das bedeutet, dal ein Neuanfang
immer mit der Forderung nach dem Vergessen der Vergangenheit verbunden ist: Erinnern ist ein Hindernis auf
dem Weg zu Versohnung und Vergebung.” Vgl. Margalit, Avishai: ,,Gedenken, Vergessen, Vergeben®, in:
Smith, Gary/ders. (Hgg.), Amnestie oder die Politik der Erinnerung in der Demokratie, Frankfurt a. M. 1997 (=
Edition Suhrkamp, 2016), S. 193.

14



In Post-Diktatur-Gesellschaften gelten die Anerkennung und Erinnerung an das Leid der Opfer
als wichtiger Teil einer sozialen Umwandlung, die auf den politischen Systemwandel folgen
muss. Mit anderen Worten: Der politische Transitionsprozess muss durch einen
gesellschaftlichen Transformationsprozess ergédnzt und vertieft werden. Innerhalb des neuen
kulturellen Rahmens konnen Erinnerungspraktiken und -rituale einen Prozess der
Auseinandersetzung mit den Verbrechen der Vergangenheit einleiten und damit zu deren
Anerkennung sowie zur Versohnung im Sinne einer Uberwindung der trennenden traumatischen
Geschichte fiihren [...] Das Ziel besteht vorrangig darin, die Gewaltgeschichte hinter sich zu
bringen und hinter sich zu lassen, um eine gemeinsame Zukunft zu gewinnen.*

Laut Aleida Assmann représentiert der offene Umgang mit schlimmen Geschehnissen eine Form der
Vergangenheitspolitik, die insbesondere in ,traumatisch gespaltenen Gesellschaften” *’ zur
Uberwindung der Konflikte sowie zur notwendigen Stirkung zivilgesellschaftlicher Einheit fiihren
und erinnerungskulturelle Ambivalenz und Spannung verhindern kann. Hervorzuheben ist, dass
Assmann die Bedeutung der offentlichen Erinnerung fiir die soziale Transition betont, die sich in
bestimmten Praktiken und Ritualen vollziechen und zur wichtigen Korrespondenz und
Projektionsfldche individueller Leiderfahrungen werden kann.

Auch der franzosische Philosoph Paul Ricceur, eine der Leitfiguren dieser Studie, spricht sich mit
Blick auf Gesellschaften im Ubergang dafiir aus, bestehenden Dissens im o6ffentlichen Raum
zuzulassen, da dieser ansonsten unter der Oberflaiche der artifiziellen Einheit zu schwelen droht.
Erinnerung werde durch ihre Verdringung zur latenten Bedrohung fiir die Gegenwart. Ricoeur
betrachtet deshalb die Auseinandersetzung mit den dunklen Kapiteln der Vergangenheit als conditio

sine qua non der gesellschaftlichen Transformation wihrend des Ubergangs von einer autoritiren zu

einer demokratischen Ordnung:

Aber besteht nicht der Fehler dieser imaginiren Einheit genau darin aus dem offiziellen
Gedéchtnis die Beispiele von Verbrechen, die die Zukunft vor den Irrtlimern der Vergangenheit
schiitzen konne, zu streichen, die 6ffentliche Meinung der Wohltaten des Dissenses zu berauben
und so die konkurrierenden Gedichtnisse zu einem ungesunden Leben im Untergrund zu
verdammen?’®

Dass die offentliche Anerkennung des erfahrenen Leids nicht nur konstitutiv fiir zivile Versohnung,
sondern ebenso fiir die Etablierung eines Rechtsstaates ist, betont der amerikanische Philosoph
Thomas Nagel, der in seinen ethischen Abhandlungen der Allgemeingiiltigkeit moralischer Prinzipien

auf den Grund geht. Nagel nimmt an, dass das, was geschah, nur dann vor den Augen aller geschah,

% Assmann, Aleida: ,,Von kollektiver Gewalt zu gemeinsamer Zukunft. Vier Modelle fiir den Umgang mit
traumatischer Vergangenheit®, in: Assmann, Wolfgang R./Kalnein, Albrecht Graf von (Hgg.), Erinnerung und
Gesellschaft — Formen der Aufarbeitung von Diktaturen in Europa, Berlin 2011, S. 35.

37 Assmann, ,,Von kollektiver Gewalt zu gemeinsamer Zukunft®, S. 33.

3 Ricceur, Paul: Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004, S. 695.

15



wenn es offiziell anerkannt und damit Teil des offentlichen Bewusstseins wird.”” Eingang in das
offentliche Bewusstsein und damit in das kulturelle Gedéchtnis erhalten Erfahrungen einzig und allein
iber Sprache und die darauf folgende mediale Fixierung dieser Erfahrungen. Das bedeutet,
Anerkennung wird erst dann moglich, wenn Begriff und Gegenstand (bzw. Geschehenes) voneinander
getrennt werden.*

Statt begangene Verbrechen nachtriglich juristisch zu verhandeln, optierten die Politiker der
spanischen Transition fiir die Verabschiedung eines Amnestiegesetzes, das den demokratischen
Ubergang konsolidieren sollte. Zwei Jahre nach Francos Tod verabschiedeten die cortes die Ley de
Amnistia, durch das die Schuldfrage aus dem politischen Diskurs ausgenommen werden konnte. Das
systemische Vergessen wurde auf diese Weise legitimiert, das politische Nicht-Erinnern des
biographisch Erfahrenen hatte den Segen der Jurisdiktion erlangt, wodurch die Auseinandersetzung
mit Schuld und Verbrechen nun nicht mehr nur als unverniinftig, sondern, unter Rekurs auf Justitia,
nun ebenso als subversiv galt. ,Habia que garantizar que nadie pudiera utilizar el pasado para
desentrafiar el presente.“*' Das Gesetz amnestierte die Gewalttaten der unterschiedlichen politischen
Lager sowie der Sicherheitskrifte des Franco-Regimes, was zur Freilassung zahlreicher
Strafgefangener fiihrte, in der Hoffnung, diese wiirden sich entweder ihrer politischen Uberzeugungen
entledigt haben oder sie wiirden zumindest darauf verzichten, diese 6ffentlich zu propagieren. Dass ein
solcher Rechtsakt durchaus Einfluss auf den gesellschaftlichen Umgang mit Vergangenheit hat, stellt
Ricceur kritisch heraus: ,,Die Amnestie grenzt so nahe an die Amnesie und setzt das Verhiltnis zur
Vergangenheit auBerhalb des Feldes an, in welchem die Problematik des Vergebens zusammen mit
dem Dissens ihren richtigen Platz finde.“**

Dass eine Mehrheit der Spanier einen politischen und gesellschaftlichen Neuanfang ohne gegenseitige
Schuldaufrechnung befiirwortete, wohl aus Angst vor dem erneuten Aufflammen der Konflikte,
arbeitet Manuel Pérez Ledesma in seinem Aufsatz ,,Memoria de la guerra, olvido del franquismo* aus
dem Jahr 2002 heraus.® Ein weiterer Grund fiir die bei einem GroBteil der Beviolkerung
festzustellende Akzeptanz des Ausbleibens erinnerungskultureller Bestrebungen konnte laut Walther

L. Bernecker mit der starken Instrumentalisierung von Erinnerung wihrend des Franquismus*

¥ Thomas Nagel duBerte sich sinngemiB auf einer Tagung des Aspen Instituts im Wye Woods Conference
Center im Februar 1988. Zit. Nach Weschler, Lawrence: A Miracle, A Universe: Settling Accounts with
Torturers, New York 1990, S. 4.

* Der Verweis auf die in der ,,Phinomenologie des Geistes* getiitigte Differenzierung zwischen Begriff und
Gegenstand hat weitreichende ethische Implikationen. Der Umgang mit schuldhaften Taten kann vor dieser Folie
nur dann in ein Verzeihen miinden, wenn die Bezeichnung bzw. Versprachlichung dieser Taten stattgefunden
hat. Vgl. zur Differenzierung von Begriff und Gegenstand: Hegel, G.W .F: Phdnomenologie des Geistes,
Hamburg 1988 (= Philosophische Bibliothek, 414), S. 71.

4 Morén, El precio de la transicion, S. 87.

42 Riceeur, Geschichte, Geddichtnis, Vergessen, S. 695.

4 Pérez Ledesma, Manuel, ,,Memoria de la guerra, olvido del franquismo”, in: Letra Internacional, 67 (2002), S.
34-39.

* In seinen Studien zu Biirgerkrieg und Diktatur in der spanischen Geschichtswissenschaft nimmt der galicische
Historiker Xosé-Manoel Nifiez die franquistische Geschichtsklitterung in Augenschein: ,,Wihrend der Diktatur
Francos wurde ausschlielich der ,Mirtyrer* des ,Kreuzzuges® gedacht — das heifit der Gefallenen des
franquistischen Lagers, die fiir ,Gott und Vaterland‘ ihr Leben geopfert hatten. Das franquistische Regime

16



zusammenhingen, die zu einer zunehmenden politischen Indifferenz vor allem bei jlingeren
Generationen gefiihrt haben konnte.* Der Erfolg postmoderner Kulturbewegungen wie der movida im
Spanien der ausgehenden 70er und 80er Jahre kann hier durchaus als Beleg fiir den Wunsch der
jungen Generationen nach einer weitgehend politikfreien Szene verstanden werden, deren
avantgardistische Attitiide sich nicht zuletzt liber einen ideologischen Relativismus definierte.*

Es verwundert angesichts dieser defizitdren Vergangenheitspolitik, die augenscheinlich von einem
signifikanten Teil der Bevolkerung hingenommen wurde, nicht, dass im historiographischen Diskurs
tiber die spanische Transition nicht selten von einem pacto de silencio die Rede ist, einem informellen

“Schweigepakt“ zwischen politischer Elite, einzelnen Medienhéusern sowie der Bevolkerung*’:

La politica de la memoria no ha reconstruido el pasado desde la verdad y el respeto de las
diversas memorias colectivas que coexisten, sino desde la utilidad inmediata del olvido evasivo,
que supone el silencio en la vida publica acerca de la guerra civil y, sobre todo, de la dictadura
franquista. **

[... ] Alberto Reig Tapia denunci6 el silencio y el olvido del pasado inmediato que, en su
opinidn, era consecuencia de un «consensus politico» implicitamente acordado para favorecer el
cambio no traumético en el pais [...].*

Y, en lo referido a las politicas hacia el pasado, la ausencia de algtn tipo de cultura oficial del
homenaje hacia esas y esos vencidos, o su presunto eclipse en los medios de comunicacion
social, es juzgada como un reflejo consciente de un «pacto de olvido» y «pacto de silencio» de

las elites politicas. Romperlo es lo que buscarfa la “recuperacién de la memoria”.*

Que la tactica del consenso, de la reforma y del olvido funciond en el caso espafiol a la vista
estd. Espana pas6 nitidamente de la dictadura a la democracia de un modo ciertamente ejemplar
[...]. Pero si, hay que insistir, sin embargo, en la voluntad de olvido, quizas necesidad, que
tuvieron los afos de la transicién [...].""

In den Jahren der Ubergangsphase zur Demokratie, der sogenannten transicion — so eine

etablierte unter groflen Anstrengungen eine ,Erinnerungspolitik®, die eine Ddmonisierung des Gegners und die
Ausléschung der Erinnerung an die Zweite Republik zum Ziel hatte, um das ,kollektive Gedéchtnis‘ im Sinne
der politischen Interessen des Regimes zu formen.” Vgl. Nifiez, Xosé-Manoel: ,,Ein endloser Erinnerungskrieg?
Biirgerkrieg, Diktatur und Erinnerungsdiskurs in der jiingsten spanischen Geschichtswissenschaft”, in: Neue
Politische Literatur, 55 (2010), S. 27.

* Vgl. Bernecker, ,,Vergangenheitsdiskurse in Spanien zwischen Verdringung und Polarisierung*, S. 45ff.

46 Einer der bekanntesten Vertreter der spanischen movida, Pedro Almoddvar, insistierte darauf, dass es er a-
politische Filme machen wolle (Vgl. hierzu Bernecker/Brinkmann, Kampf der Erinnerungen, S. 277). Auf das
Politische des bewusst Unpolitischen soll hier nur am Rande verwiesen werden.

4 Vgl. die genannten Bernecker 2006, 2008; Bernecker/Collado Seidel 1993; Mordn 1991; Vilarés 1998,
Sevillano Calero 2003, Rodrigo 2006, Tusell Gémez 1993. Sowie: Nuifiez, Xosé-Manoel/Stucki,

Andreas: ,,Neueste Entwicklungen und Tendenzen der Postdiktatorischen Geschichtskultur in Spanien®,

in: Troebst, Stefan (Hg.), Postdiktatorische Geschichtskulturen im Siiden und Osten Europas.
Bestandsaufnahmen und Forschungsperspektiven., Gottingen 2010 (= Diktaturen und ihre Uberwindung im 20.
und 21. Jahrhundert), S. 205-224. Auflerdem: Bernecker, Walther L.: ,,Spanischer Biirgerkrieg und
Vergangenheitsbewiltigung. Geschichtspolitik und Erinnerungsanspriiche in der Demokratie 1975-2005%, in:
UTOPIE kreativ, 191 (2006), S. 779-790.

* Sevillano Calero, Francisco: ,,La construccién de la memoria y el olvido en la Espafia democrdtica®, in: Ayer,
52 (2003), S. 299.

4 Sevillano Calero, ,.La construccién de la memoria y el olvido en la Espafia democratica®, S. 304.

0 Rodrigo, ,,La Guerra Civil“, S. 21.

3! Vilarés, El mono del desencanto, S. 11.

17



etablierte These — habe zumindest implizit ein ,Pakt des Schweigens® geherrscht, in dessen
Folge eine 6ffentliche Aufarbeitung der Vergangenheit auf unbestimmte Zeit vertagt worden
sei. [...] Letztlich wurden der Biirgerkrieg und die Franco-Diktatur in den 6ffentlichen Debatten
jahrelang verdringt, und der politische ,Konsens‘ wihrend der transiciéon beruhte auch auf dem
Verlust der historischen Erinnerung. Die ,Tabuisierung‘ der Vergangenheit im 6ffentlichen
Raum war der unausgesprochene ,Preis* fiir den groBtenteils friedlichen Ubergangsphase von
der Diktatur zur Demokratie, er wurde somit auf Kosten der Opfer der Diktatur erreicht.”

Diese Betrachtungsweise muss etwas differenziert werden. Denn bei dem Pakt handelte es sich nicht
um das simple Beschweigen des Geschehenen, sondern vielmehr um eine bestimmte Form des
Umgangs mit dem Geschehenen. Der Historiker Santos Julid > weist darauf hin, dass die
Vergessensrhetorik der Transition keineswegs mit einem praktizierten Ausblenden der Vergangenheit
gleichgesetzt werden kann. ' Tatsichlich redete und erinnerte die politische Offentlichkeit
unermiidlich, wenn auch mit dem Ziel, den Biirgerkrieg und seine Folgen von der politischen Debatte
fernzuhalten. ,,Was heute wie ein Verzicht auf Erinnerung erscheinen mag, war letztlich der Versuch,
die explosive Wirkungsmacht der Vergangenheit rhetorisch zu neutralisieren. Es handelte sich um ein
Erinnern um des Vergessens willen.“” Die vermeintliche Anniiherung war somit eher Strategie der
Distanzierung.”

Die von Bernecker und Brinkmann beschriebene ,,Sternstunde der Fachhistorie®, d.h. die von der
politischen Elite initiierte Ubertragung der Verantwortung fiir die Aufarbeitung und die Aufklirung
der Vergangenheit in die Disziplin der Geschichtswissenschaften, erscheint vor diesem Hintergrund
als Teil des politischen Kalkiils interpretierbar zu sein. Unter Rekurs auf machttheoretische
Uberlegungen von Michel Foucault kann die Etablierung einer Disziplin nicht nur als
Ordnungsgewinn, sondern ebenso als Kontrollprinzip der Produktion des Diskurses angesehen
werden.”” Denn die Verwissenschaftlichung der Erinnerung durch die Historiographie ermoglicht nicht
nur einen vermeintlich emotionsfreien Blick auf das Vergangene, sondern es reduziert aufgrund ihres
memorialen Hoheitsrechts zudem die Wahrscheinlichkeit einer Thematisierung personlicher
Erlebnisse und individueller Schicksale in der offentlichen Debatte. Die Instrumentalisierung der fiir

jede Aufarbeitung essentiellen Beitrdge der Historiker kann damit eine Degradierung individueller

52 Nifiez, ,,Ein endloser Erinnerungskrieg?*, S. 27f.

> Vgl. Julid, Santos: Memoria de la guerra y del franquismo, Madrid 2006.

34 Xosé-Manoel Nifiez betont, dass es in den Jahren 1976 und 1980 durchaus mediale Bezugnahme,
Gedenkveranstaltungen sowie Forderungen nach Entschiddigungen die schlimmen Erinnerungen in den
offentlichen Raum iiberfiihrten (Vgl. Nifez, ,,Ein endloser Erinnerungskrieg?, S. 28). In seinem Aufsatz ,,La
construccién de la memoria y el olvido en la Espafia democrética® stellt Francisco Sevillano Calero die
Bemiihungen der Sociedad de Estudios de la Guerra Civil y del Franquismo (SEGUEF) heraus, die im Rahmen
von Kongressen und durch wissenschaftliche Publikationen zur Erforschung des Biirgerkriegs sowie der Diktatur
beitrugen. Nichtsdestotrotz schienen etliche Themenfelder gar keine Beachtung zu finden:, ,,[...] el tema de la
memoria histérica del antifranquismo en la democracia contintia permaneciendo inédito en buena medida.” Vgl.
Sevillano Calero, ,,La construccién de la memoria y el olvido en la Espafia democrética®, S. 304.

5 Bernecker, Spanien-Handbuch, S. 245.

%% Vgl. Bernecker, ,,Vergangenheitsdiskurse in Spanien zwischen Verdringung und Polarisierung®, S. 245ff.

7 Vgl. Foucault, Michel: Die Ordnung des Diskurses: Inauguralvorlesung am Collége de France, 2. Dezember
1970, Frankfurt a. M. '*2014 (= Fischer Wissenschaft, 10083).

18



Erinnerung zur Folge haben, da diese im Gegensatz zur wissenschaftlichen Bewertung historischer
Fakten doch keinen Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit erheben kann. Auf diese Weise wird es im
politischen Diskurs moglich, den empirischen Zugang zur Vergangenheit vor die affektbeladene Frage
nach Schuld und Verantwortlichkeiten zu schieben.”

Im Rahmen ihrer Medienanalyse zeigt die spanische Soziologin Laura Desfor Edles auf, dass es an
offentlicher Thematisierung der konfliktuellen Vergangenheit nicht mangelte. Allerdings dokumentiert
sie eine im offiziellen Diskurs stattfindende Sakralisierung bestimmter Begriffe wie ,consenso’,
,reconciliacién’, ,dialogo’, ,compromiso’ oder ,tolerancia’ sowie eine Profanisierung von Begriffen
wie ,Guerra Civil’, ,dictadura’, ,confrontacién’, ,intolerancia’, ,extremismo’, ,dogmatismo’: ,[...] the
sacred new beginning meant the putting behind of the old francoist era, and setting out on a new
course for the future.**

Vor diesem Hintergrund scheint es, als hitte die unter Franco vollzogene Instrumentalisierung der
Vergangenheit mit dem Beginn des Demokratisierungsprozesses kein Ende genommen. Im
Unterschied zur franquistischen Erinnerungspolitik waren die Politiker der transicion jedoch nicht auf
den Erhalt von Feindbildern aus, sondern auf die Schaffung einer imaginéren nationalen Einheit und
Versohnung. Diese Strategie war wider Erwarten nicht nur wihrend der ausgehenden 1970er Jahre
priagend. Auch der Wahlsieg der PSOE im Jahr 1982 ging keineswegs einher mit der zu erwartenden
Auseinandersetzung mit dem Unrecht, unter dem nicht zuletzt diejenigen gelitten hatten, die dem

linken politischen Spektrum angehért hatten oder immer noch angehorten:

Uber den Biirgerkrieg, noch mehr sogar iiber die ersten Jahre der Franco-Ara, legte sich
zumindest im politischen Diskurs fiir langere Zeit eine Decke des gesellschaftlichen
Schweigens; wahrscheinlich erachteten es die Demokratisierungsgenerationen nicht fiir ratsam,
auf eine derart konfliktbeladene Epoche zuriickzublicken. Auf dem Altar der
Ausgleichsmentalitdt wurden auch jene Gedenkveranstaltungen geopfert, die viele von der
Regierung 1986 bzw. 1989 oder auch 1996 erwartet hitten. Stattdessen lautete die offizielle,
nach beiden Seiten einigermal3en abgesicherte Parole: ,,Nie wieder!*¢°

Einen Beleg fiir das in Spanien festzustellende Spannungsverhiltnis zwischen der unausléschlichen
Prisenz des Erfahrenen auf biographischer Ebene und dem krampfhaften Versuch der politischen
Zukunftsgerichtetheit liefert die offizielle Stellungnahme der sozialistischen Regierung zum 50.
Jahrestag des Biirgerkriegsbeginns. Der Textauszug dient als Exempel fiir die beschriebene Strategie,
Themen wie den Biirgerkrieg lediglich als rhetorischen Impulsgeber fiir einen Diskurs des Konsenses
zu instrumentalisieren, ohne dabei die Bestrebung intensiver Vergangenheitsaufarbeitung erkennen zu
lassen. Am 18. Juli 1986 duBerte sich der spanische Prisident Felipe Gonzalez (PSOE) — nicht zuletzt

aufgrund der wenige Monate spiter anstehenden Présidentschaftswahlen — zur guerra civil. Dass nicht

¥ Vgl. Bernecker, Spanien-Handbuch, S. 261.

% Desfor Edles, Symbol and ritual in the new Spain, S. 25.

% Bernecker, Walther L.: ,,Beschweigen von Geschichte. Zur Vergangenheitsaufarbeitung in der spanischen
Demokratie“, in: Reinhard, Wolfgang (Hg.), Krumme Touren. Anthropologie kommunikativer Umwege, Wien
u.a. 2007, S. 258.

19



der Biirgerkrieg, sondern der Umgang mit dem Biirgerkrieg bzw. das Leid der Kriegsopfer in das Feld
offentlicher Wahrnehmung zu riicken hitte, wird vom spanischen Prédsidenten Felipe Gonzalez

(PSOE) rhetorisch iiberspielt.*’

[...] Una declaracion gubernamental no es el lugar para analizar las causas de un
acontecimiento de la magnitud de la Guerra Civil, ni para valorar las consecuencias que de ella
se derivaron. El Gobierno quiere, sin embargo, llevar al 4nimo de todos una doble conviccidn.
Primero, que por su carécter fratricida, una guerra civil no es un acontecimiento a conmemorar,
por mds que para quienes la vivieron y sufrieron constituyera un episodio determinante en su
propia trayectoria biogréfica. Segundo, que la Guerra Civil espafiola es definitivamente historia,
parte de la memoria de los espafioles y de su experiencia colectiva. Pero no tiene ya — ni debe
tenerla — presencia viva en la realidad de un pafs cuya conciencia moral tltima se basa en los
principios de la libertad y la tolerancia [ ...].

El Gobierno expresa su conviccion de que Espafia ha demostrado reiteradamente su voluntad de
olvidar las heridas abiertas en el cuerpo nacional por la guerra civil, su voluntad de vivir en un
orden politico basado en la tolerancia y la convivencia, en el que la memoria de la guerra sea, en
todo caso, un estimulo a la Paz y el entendimiento entre todos los espafioles. Para que nunca
mds, por ninguna razén, por ninguna causa vuelva el espectro de la guerra civil y el odio a
recorrer nuestro pafs, a ensombrecer nuestra conciencia y a destruir nuestra libertad. Por todo
ello el Gobierno expresa también su deseo de que el 50 aniversario de la guerra civil selle
definitivamente la reconciliacién de los espafioles y su integracion irreversible y permanente en
el proyecto esperanzado que se inicié a raiz del establecimiento de la democracia en la
Monarquia encabezada por el Rey Don Juan Carlos, proyecto que fue recogido en la
Constitucion de 1978 y fue refrendado por el pueblo espafiol para el que consagra
definitivamente la Paz.**

Erst Mitte der 90er Jahre war seitens der Politik ein zunehmend offenerer Umgang mit den dunklen
Kapiteln der Vergangenheit auszumachen. Die Kritik an der Ausklammerung der Opfererinnerungen
aus dem offentlichen Bewusstsein war allerdings nicht spiter Einsicht geschuldet; vielmehr schien das
plotzliche Erinnern genauso wie das vorherige Vergessen politisch motiviert zu sein. Vor den Wahlen
im Jahr 1996 griffen die Sozialisten auf die im kommunikativen Gedichtnis prisenten Erinnerungen
an Diktatur und Biirgerkrieg zuriick, um Wéhlerstimmen zu generieren. Sie warnten, ein moglicher
Wabhlerfolg des konservativen Partido Popular wire gleichbedeutend mit einer Wiederkehr des
Franquismus. Das auf diese Weise neu entfachte Interesse an der Vergangenheit fiihrte nun auch
jiingere Generationen, die die letzten Jahre des Franquismus als Kinder oder Jugendliche erlebt hatten,
an die Thematik heran. Die Enkel blickten mit zeitlichem und emotionalem Abstand auf das, was
insbesondere die Grofvitergeneration unmittelbar erlebt hatte und in Bélde nicht mehr erzéihlen
konnen wiirde.”

Vor diesem Hintergrund ist dem Historiker Santos Julid zuzustimmen, wenn er die vereinfachende

Annahme eines pacto de silencio ablehnt. Jedoch muss ebenfalls der Behauptung widersprochen

%! Die Absenz der unmittelbaren Vergangenheit im 6ffentlichen Raum stand Bemiihungen gegeniiber,
ruhmreichere Kapitel der spanischen Historie hervorzuheben. Die zahlreichen Veranstaltungen rund um die 500-
Jahrfeier der Entdeckung der Neuen Welt konnen hier als Beispiel herangeozogen werden.

62 Jiménez Piernas, Carlos: ,,Documentacién sobre Politica Exterior, in: Revista de Estudios internacionales, 7,3
(1986), S. 979f.

% Vgl. Niifiez, ,,Ein endloser Erinnerungskrieg?*, S. 30f.

20



werden, das Erinnern an den Biirgerkrieg sowie an die Diktatur seitens der politischen Elite kime in
den ersten beiden Jahrzehnten nach Francos Tod einer umfassenden und tiefgreifenden
Vergangenheitspolitik gleich. Mit A. Reig Tapia ist vielmehr davon auszugehen, dass zumindest in
den ersten beiden Dekaden der im offiziellen Diskurs durchaus festzustellende Riickgriff auf
Biirgerkrieg und Diktatur eher auf die historisierende Distanzierung sowie die Festigung der zu
konstruierenden nationalen Einheit abzielte. Biirgerkrieg und Diktatur gerieten zur rhetorischen
Kontrastfolie, vor der dem Erreichten wie dem noch zu Erreichenden der Schein des Sakralen
anzuheften schien. Die partielle Integration schlimmer Vergangenheit in den offiziellen Diskurs diente
somit eher ihrer Verdrdngung als ihrer politisch-institutionellen Manifestierung. Selbst die von Santos
Julid angefiihrte Proliferation von Biichern iiber den Biirgerkrieg und den Franquismus wiéhrend der
Transition ist nicht gleichzusetzen mit der Objektivierung des subjektiven Leids in Form politisch-
institutioneller Anerkennung und der Etablierung einer demokratischen Erinnerungskultur.

Das Ausbleiben offizieller erinnerungskultureller Bestrebungen miindete, davon ist angesichts der
zitierten Stellungnahmen auszugehen, in eine die spanische Transition kennzeichnende Aporie des
Nicht-Erinnerns des Un-Vergesslichen, in eine erinnerungskulturelle Ambivalenz, die sich dadurch
ergab, dass auf politisch-institutioneller Ebene keine Korrespondenz fiir das geschaffen wurde, was
die Biographien der Individuen, die das System konstituierten, prigte. Der spanische Historiker Javier
Tusell hebt die negativen Implikationen dieser Politik der desmemoria im Hinblick auf die wéhrend
der transicion festzustellende Verunsicherung beziiglich einer kollektiven spanischen Identitiit hervor.
Diese identitdre Orientierungslosigkeit war nicht zuletzt darauf zuriickzufiihren, dass das Geschehene

keine Bestitigung in Form einer offiziellen Positionierung erfuhr:

Hoy mismo los espafioles no disponemos apenas de signos de identidad colectiva con los que
podamos identificarnos como colectividad (...) Comprender a cada uno de los bandos en la
guerra civil y también a unos y otros durante el régimen posterior es una obligacion intelectual.
El reproche sistemadtico y global de una tendencia a la otra con las armas del pasado no tiene
nada de constructivo y sélo puede envenenar la convivencia presente. Pero la pretension de que
es indiferente lo que se hizo en el pasado o de que todos fueron iguales resulta por completo
injustificable.**

Tusells Behauptung, der Gedichtnisverlust verhinderte die Uberwindung sozialer Griben und
vergiftete das Zusammenleben der spanischen Bevolkerung, wird von Teresa M. Vilar6s’ Annahme
gestiitzt, der zufolge die Jahre nach Francos Tod von Euphorie und Enttduschung gleichermalien
geprdgt waren. Die neu erworbene Freiheit implizierte ndmlich eine durch diskursive
AusschlieBungsmechanismen bedingte Un-Freiheit, die solange Bestand haben wiirde, wie das

Unterdriickte selbst.®®

% Tusell, Javier: ,,El ocaso de la desmemoria®, in: El Pais,27.06.1997, URL:
https://elpais.com/diario/1997/06/27/opinion/867362403_850215 .html [12. Januar 2018].
65 Vgl. Vilarés, El mono del desencanto, S. 13.

21



3. Zum Konflikt zwischen biographischem Riickblick und systemischem Neuanfang in
postdiktatorischen Ubergangsgesellschaften

Postdiktatorische Ubergangsgesellschaften scheinen sich durch eine Aporie zu charakterisieren, die
sich in der Unvereinbarkeit politischer Konsolidierung und der gleichzeitigen Uberwindung ziviler
Konfliktpotentiale konkretisiert. Denn wihrend die auf systemische Stabilisierung abzielenden
Politiker des Ubergangs den Blick zuriick vermeiden, haben zivilgesellschaftliche Grabenkimpfe
ihren Ursprung in der Vergangenheit und iiberdauern systemische Veridnderungen. Wihrend also die
Lenker der politischen Transition die Erinnerung an Diktatur und/oder Biirgerkrieg als destabilisierend
fiir den Demokratisierungsprozess wahrnehmen, bedarf es hinsichtlich der sozialen Transition der
Thematisierung der Anfinge ziviler Konflikte, um diese zu iiberwinden.*® Folglich scheint es im
Hinblick auf einen Ausweg aus dem autoritdren oder totalitdren System in Richtung Demokratie zwei
mogliche Formen des vergangenheitspolitischen Agierens zu geben: das bewusste Ausklammern
bestimmter Erinnerungsinhalte aus dem offiziellen politischen Diskurs zum Zwecke der systemischen
Stabilisierung oder die Aufarbeitung des Geschehenen auf die Gefahr hin, zivilgesellschaftliche
Konflikte neu zu befeuern und auf diese Weise den politischen Konsolidierungsprozess zu gefidhrden.
Welcher Weg eingeschlagen wird, hingt zweifelsohne von Faktoren wie der Schwere des
Geschehenen, personaler Kontinuitdt im politisch-administrativen Apparat, den Motiven des
Systemiibergangs, gegenwirtiger politischer Stabilitdt, etc. ab. Dabei scheint zu gelten: Je
schwerwiegender die begangenen Taten sind, desto heftiger prallt der politisch-systemische Wunsch
des Vergessens auf die moralische Pflicht des Erinnerns.

Theodor W. Adorno lieferte in seinem im Jahr 1959 gehaltenen Vortrag ,,Was bedeutet: Aufarbeitung
der Vergangenheit”, der als Aufforderung zur Auseinandersetzung mit den nationalsozialistischen
Verbrechen in Deutschland zu verstehen ist, wohl eine der prizisesten Beschreibungen des

unaufloslichen Spannungsverhiltnisses zwischen den Polen des Vergessens und des Erinnerns:

Man will von der Vergangenheit loskommen: mit Recht, weil unter ihrem Schatten gar nicht
sich leben 14Bt, und weil des Schreckens kein Ende ist, wenn immer nur wieder Schuld und
Gewalt mit Schuld und Gewalt bezahlt werden soll; mit Unrecht, weil die Vergangenheit, der
man entrinnen mochte, noch hochst lebendig ist. Der Nationalsozialismus lebt nach, und bis
heute wissen wir nicht, ob bloB als Gespenst dessen, was so monstros war, dall es am eigenen

% Die angesprochene Konfliktivitit ergibt sich Paul Ricceur zufolge aus dem Umstand, dass es ,,keine historische
Gemeinschaft [gibt], die nicht aus einer Beziehung entstanden wire, die man ohne zogern mit dem Krieg
vergleichen kann. Was wir als Griindungsereignisse feiern, sind im Wesentlichen Gewalttaten, die im
Nachhinein durch einen prekiren Rechtszustand legitimiert wurden. Was fiir die einen Ruhm bedeutet, war fiir
die anderen Erniedrigung. Der Feier auf der einen Seite entspricht Abscheu auf der anderen. Auf diese Weise
werden in den Archiven des kollektiven Gedéchtnisses symbolische Verletzungen gespeichert, die nach Heilung
rufen. Genauer gesagt: Was in der historischen Erfahrung als Paradox erscheint, ndmlich ein Zuviel an
Gedaichtnis hier und ein Zuwenig an Gedichtnis dort, ldsst sich in Begriffen des Widerstands, des
Wiederholungszwangs reinterpretieren und wird schlieBlich der Priifung durch die schwierige Arbeit des
Erinnerns unterzogen.” Vgl. Ricceur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 128f. Vgl. zu dieser Thematik
ebenso Derrida, Jacques: Mal d’Archive — Une impression freudienne, Paris 1995, sowie Kapitel IV.2.2 der
vorliegenden Studie.

22



Tode noch nicht starb, oder ob es gar nicht erst zum Tode kam; ob die Bereitschaft zum
Unséglichen fortwest in den Menschen wie in den Verhiltnissen, die sie umklammern.”’

Das ,,Gespenst dessen, was so monstros war®, iiberdauert den systemischen Neubeginn und
konfrontiert das geschichtslose Handeln stets mit dem fauligen Grund, auf dem sich dieses Handeln
vollzieht.

In seinem Aufsatz ,,Der Nationalsozialismus im deutschen Nachkriegsbewusstsein® formulierte der
deutsche Philosoph Hermann Liibbe eine Fragestellung, die sich zum politisch-kulturellen Paradigma
beziiglich des Umgangs mit der traumatischen NS-Vergangenheit in der BRD entwickeln sollte. Der
im Jahr 1983 anldsslich des 50. Jahrestags der nationalsozialistischen Machtiibernahme entstandene
Text befasst sich mit dem paradoxalen Nicht-Thematisieren des Omniprésenten, dem Nicht-Sagen des
endlich Sagbaren. Die Fragestellung lautet: ,,Wie erkldrt es sich, dass [...] im Schutz 6ffentlich
wiederhergestellter, normativer Normalitit das deutsche Volk zum Nationalsozialismus in temporaler
Nihe zu ihm stiller war als in spéteren Jahren unserer Nachkriegsgeschichte?*“*®

Dieses von Liibbe als ,kommunikatives Beschweigen’ benannte Phinomen wird von ihm keineswegs
als simpler Verdringungsprozess beschrieben, sondern vielmehr als sozialpsychologisch notwendiges
Ausklammern des Unertrdglichen zum Zwecke der ,Verwandlung unserer Republik in die
Biirgerschaft der Bundesrepublik Deutschland.“® Die Paradoxie des von Liibbe kreierten Ausspruchs
besteht in der Kommuniziertheit des Nicht-Kommunizierens, wie sie sowohl im privaten als auch im
institutionellen Bereich angenommen werden kann. Fiir das, was Liibbe ,Nicht-Erinnern um der
Demokratie willen® nennt, findet der Zeithistoriker Norbert Frei unmissverstindliche Worte:
,.Spitestens seit Anfang der achtziger Jahre [...] bestand in der bundesdeutschen Offentlichkeit ein
breiter Konsens iiber die Auffassung, vor allem in den ersten beiden Nachkriegsjahrzehnten sei die
NS-Vergangenheit weitgehend verdriingt worden.*"

Dass die politischen Protagonisten der Transitionsgesellschaften der politischen Konsolidierung
Prioritit vor der nachhaltigen Uberwindung sozialer Konfliktivitit und der damit einhergehenden
Aufarbeitung der Vergangenheit einrdumen, verdeutlichen die Historiker Alfons Kenkmann und
Hasko Zimmer in ihrem 2006 erschienenen Sammelband Nach Kriegen und Diktaturen. Die
Konstituierung demokratischer Rechtsstaatlichkeit geht in den ersten Jahren nach dem Ende eines
autoritdren Systems hédufig weder mit einer Beschiftigung mit den Schicksalen der Opfer noch mit

einer flichendeckenden juristischen Verfolgung der Titer einher.”' Mit Blick auf die demokratischen

57 Adorno, Theodor W.: ,,Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit*, in: Ders., Eingriffe. Neun kritische
Modelle, Frankfurt a. M. 1963, S. 125f.

% 1 iibbe, Hermann: ,,Der Nationalsozialismus im deutschen Nachkriegsbewusstsein®, in: Historische Zeitschrift,
236 (1983), S. 585.

% Liibbe, ,,Der Nationalsozialismus im deutschen Nachkriegsbewusstsein®, S. 585.

"0 Frei, Norbert: Vergangenheitspolitik: die Anfiinge der Bundesrepublik und die NS-Vergangenheit, Miinchen
1996, S. 8.

"' Vgl. Kenkmann, Alfons/Zimmer, Hasko (Hgg.): Nach Kriegen und Diktaturen. Umgang mit Vergangenheit
als internationales Problem — Bilanzen und Perspektiven fiir das 21. Jahrhundert, Essen 2006. Mit Blick auf die
Aufarbeitung der Verbrechen des siidafrikanischen Apartheidsregimes formuliert Gunnar Theissen: ,,Hdufig sind

23



Gesellschaften, die sich im Laufe des 20. Jahrhunderts aus autoritiren Regimen entwickelten, stellt
Richard J. Goldstone fest: ,,In manchen Fillen stellte sich die Frage, ob gar die Stabilitit der neuen
und noch zerbrechlichen Demokratie durch das Bestreben, die Vergangenheit oOffentlich zu
dokumentieren und sich ihr zu stellen, bedroht war.*"

Wihrend ein System gewissermallen iiber den “Vorteil*“ der Geschichtsvergessenheit verfiigen kann
und als manifest gewordene Reaktion auf das Uberwundene zukunftsgerichtet ist, ist das Individuum
stets das, wozu es wurde. Personale Identitét ist das Ergebnis der Biographie, die zwar verdringt oder
abgelehnt, aber niemals geloscht werden kann. Oder wie es Dieter Simon in seinem Aufsatz
,»Verordnetes Vergessen® formuliert: ,,[...] auBerhalb unserer Erinnerung sind wir nicht.“”* Wo also die
Politik des Schlussstrichs (Juan Carlos: ,,Hoy empieza una nueva etapa en la historia de Espafia.) zum
Heilmittel einer Ubergangsgesellschaft wird, wo eine Grenze zwischen Gegenwart und Vergangenheit
gezogen und im oOffentlichen Diskurs zumindest vorldufig eine bewusste Trennung von all dem
markiert wird, was vor einer vermeintlichen 'Stunde Null' lag,”* dort wird den leidvollen Erfahrungen
derjenigen, die kriegerische Auseinandersetzung und diktatorische Repression miterlebt haben, der
Zugang ins Offentliche Bewusstsein verwehrt und die politische Transition der sozialen
Transformation der Gesellschaft vorangestellt.

Das Ausbleiben staatlich initiierter, erinnerungskultureller Mainahmen bringt es in diesem Fall mit
sich, dass die Erinnerungen im Bereich der Subjekte verortet bleiben miissen. Die Aussetzung der
nachtriglichen Wiederherstellung von Gerechtigkeit durch die Anerkennung des Geschehenen und die
Positionierung zur Schuldfrage scheint in manchen Fillen durch ein kollektives Streben nach
systemischer Ordnung gerechtfertigt zu werden. Die Konstruktion eines angestrebten Rechtsstaates
stiitzt sich dann paradoxerweise auf die Absenz der diesen Staat doch eigentlich konstituierenden
Grundiiberzeugungen.” Das Ergebnis ist, so Jirgen Vogt in Anlehnung an Theodor W. Adornos
Uberlegungen zur Aufarbeitung deutscher NS-Vergangenheit und am Beispiel des unmittelbaren

deutschen Erinnerungsdiskurses nach 1945, die latente Anwesenheit des Abwesenden in der jungen

die Konfliktparteien nur dann bereit, einem Friedensschluss oder der Abgabe ihrer Macht an demokratische
Krifte zuzustimmen, wenn ihre eigenen Verbrechen unangetastet bleiben; vgl. Theilen, Gunnar: ,,Chancen und
Grenzen von Wahrheitskommissionen®, in: Kenkmann/Zimmer, Nach Kriegen und Diktaturen, S. 49. Ruth
Fuchs und Detlef Nolte stellen fest, dass sowohl in Chile als auch in Argentinien ,,die Aufarbeitung der
traumatisierenden Menschenrechtsverbrechen noch liangst nicht abgeschlossen® ist; vgl. Fuchs, Ruth/Nolte,
Detlef: ,,Die Aufarbeitung von Regimeverbrechen und der Demokratisierungsprozess in Lateinamerika.
Argentinien und Chile in vergleichender Perspektive®, in: Kenkmann/Zimmer, Nach Kriegen und Diktaturen, S.
31.

> Simon, Dieter: ,,Verordnetes Vergessen, in: Smith/Margalit, Amnestie oder die Politik der Erinnerung in der
Demokratie, S. 37.

3 Simon, ,,Verordnetes Vergessen®, S. 35.

" In seinem Aufsatz ,,Gab es eine Stunde Null?“ stellt der Historiker Hans Giinther Hockerts die vermeintliche
,Stunde Null’ in Frage. Vgl. Hockerts, Hans Giinther: ,,Gab es eine Stunde Null? Die politische, wirtschaftliche
und gesellschaftliche Situation in Deutschland nach der bedingungslosen Kapitulation”, in: Grimm, Stefan/Zirbs,
Wieland (Hgg.), Nachkriegszeiten. Die Stunde Null als Realitit und Mythos in der deutschen Geschichte (=
Dialog Schule - Wissenschaft. Deutsch und Geschichte), Miinchen 1996, S. 119-156.

7> Burkhard Liebsch nennt diesen Umgang mit dem schweren Erbe der Vergangenheit einen ,.klinischen* und
auf die ,,politisch-historische Gesundheit* abzielenden Mechanismus; vgl. Liebsch, Burkhard: ,,Menschen:
Reste, Zeugnisse und Spuren. Ricceurs Spatwerk ,Gedéchtnis, Geschichte, Vergessen” mit und gegen Foucault
gelesen®, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 58/4 (2010), S. 538.

24



Demokratie: ,,Dafl die massive Abwehr der peinlichen und peinigenden Erinnerung, die Leugnung
eigener Mitschuld nicht nur das Verhalten vieler Menschen, sondern auch das Klima von
Offentlichkeit, Politik, Justiz dominiert hat, diirfte allen noch gegenwirtig sein, die [...] die fiinfziger
Jahre bewuBt erlebt haben.*’

Die entstehende Diskrepanz zwischen der systemischen Moglichkeit des Vergessens und der
menschlichen Unabweisbarkeit des Erinnerns erzeugt ein Spannungsverhiltnis, das in einer
Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen bzw. einer Anwesenheit des Abwesenden aufzugehen und damit
ein paradoxales Grundmuster aufzuweisen scheint. Trotz der Unmoglichkeit einer schablonenhaften
Analyse kann davon ausgegangen werden, dass die aus repressiven Regimen hervorgehenden sich
demokratisierenden Transitionsgesellschaften ein gemeinsames Schicksal teilen, denn sie alle miissen
die Sdulen der Demokratie auf einem Grund errichten, der gepflastert ist von zivilgesellschaftlicher
und politischer Konfliktivitit, staatlicher Willkiir, Ungerechtigkeit, Einschrinkung und Verletzung der
Menschenrechte, Repression und Verfolgung, Gewalt 0.i., ganz gleich in welchem AusmaB.”” Der
Historiker Reinhard Riirup verweist auf den Umstand, dass keine Diktatur ohne den Einsatz von
Gewalt und Terror auskommt, selbst wenn sich die Machthaber mitunter auf eine breite Zustimmung
der Bevolkerung — die sich meist aus der Ablehnung vorheriger Verhiltnisse ergibt — stiitzen konnen.”
Entsprechend bedeutet fiir Teresa M. Vilarés der Tod Francisco Francos das Ende ,,de un régimen

autoritario y represivo, el fin de la tiranfa, de la censura social, ideolégica y politica [...].“”

Um das im Rahmen einer Diktatur — von Riirup allgemein als ,,Willkiir- und Gewaltherrschaft“*
definiert — begangene Unrecht im Hinblick auf das hier zugrunde liegende gedichtnistheoretische
Forschungsinteresse terminologisch zu fassen, soll daher zunichst auf den von Christian Meier
formulierten, weitgefassten Begriff der ,schlimmen Erinnerung’ rekurriert werden. Der Althistoriker
verwendet diesen Terminus in seinen unter dem Titel Das Gebot zu Vergessen und die

Unabweisbarkeit des Erinnerns (2010) verdffentlichten, komparatistisch angelegten Studien zum

offentlichen Umgang mit kriegerischer oder diktatorischer Vergangenheit:

Schlimmes — dieses Wort soll hier und im folgenden ganz formal gebraucht werden: das heift
unabhiingig vom absoluten Ausmaf und der Qualitét dessen, was jeweils angerichtet worden ist.
Die willkiirliche T6tung einiger hundert Griechen [unter der Herrschaft der ,,dreifig Tyrannen®
in Athen in den Jahren 404/403 v. Chr., D. H.] soll also ebenso darunter fallen wie der
weitgehend fabrikméBige Mord an 6 Millionen Juden im Zeiten Weltkrieg. Wichtig ist nur, dafl

% Vogt, Jiirgen: Erinnerung ist unsere Aufgabe, Opladen 1991, S. 7.

"7 Vgl. Riirup, Reinhard u.a. (Hgg.): Der lange Schatten des Nationalsozialismus: Geschichte, Geschichtspolitik
und Erinnerungskultur, Gottingen 2014, S. 18: ,,Zu den typischen Merkmalen einer modernen Diktatur gehoren:
die Ausschaltung konkurrierender politischer Organisationen; die Unterdriickung und Verfolgung der
Opposition; das Fehlen einer Gewalteinteilung; die Ausschaltung einer Offentlichkeit, die die Macht
kontrollieren konnte; die Aufthebung des Rechtsstaates und die Ausbildung eines Polizeistaates; die Nicht-
Anerkennung eines gesellschaftlichen Pluralismus; die moglichst weitgehende Kontrolle der Gesellschaft durch
die Biirokratie .

"® Vgl. Riirup, Der lange Schatten des Nationalsozialismus, S. 18ff.

" Vilarés, El mono del desencanto, S. 5.

8 Riirup, Der lange Schatten des Nationalsozialismus, S. 21.

25



es um den Umgang mit sehr storender, zu schaffen machender Erinnerung gehen soll, und zwar
fiir das Gemeinwesen. Die Frage ist, wie die [sic] damit fertig werden.*'

Entscheidend ist die Feststellung, dass es sich um stark konfliktive Erinnerungsinhalte handelt, die das
zivilgesellschaftliche Zusammenleben in der Demokratie aufgrund ihrer nicht schwindenden
Bedringnis fiir die Gegenwart nachhaltig negativ beeinflussen konnen. Die von Meier hervorgehobene
Beeintrichtigung der gegenwirtigen zivilen Gemeinschaft riickt den Begriff der ,schlimmen
Erinnerung’ in die Nihe des pathologischen Trauma-Begriffs. Der Etymologie entsprechend
manifestiert sich das Trauma, das traumatisierende Nicht-Mehr-Seiende, als gegenwirtige Wunde fiir
das Individuum, was die zeitliche Grenze zwischen Gegenwart und Vergangenheit unter der Last des
Erlebten zusammenbrechen ldsst. Die Gegenwirtigkeit des Vergangenen ist es, welche den Trauma-
Begriff fiir die Textanalysen in dieser Studie noch besonders brauchbar werden ldsst. Ein Trauma
bezeichnet ,ein Erlebnis, das von solcher Intensitdt ist, dass es die psychischen
Verarbeitungsmoglichkeiten des Betroffenen iiberschreitet“ und dadurch ,,Angst, Schrecken und

82

vollige Hilflosigkeit“®  in der Gegenwart auslosen kann. Zweifelsohne konnen Erfahrungen, die
wihrend eines Krieges oder unter einem repressiven Regime gemacht wurden, traumatisierend
wirken.*’

Unter Rekurs auf Ausfithrungen des Psychoanalytikers Sigmund Freud rechtfertigt Paul Ricceur die
Ubertragung des der Psychoanalyse entstammenden Trauma-Begriffs auf Kollektive. Grundlage ist fiir
ihn die unauflésliche Interdependenz individueller und kollektiver Identitit, aus der die Moglichkeit
der Anwendung pathologischer Kategorien auf die historisch-gesellschaftlicher Ebene erwichst: ,,Es
ist die Bipolaritdt von personlicher und gemeinschaftlicher Identitit, die letzten Endes die Ausweitung
der Freudschen Analyse der Trauer auf das Trauma der kollektiven Identitiit rechtfertigt.“** Wie von
individuellen Traumata lieBe sich gemiB Ricceurs Uberlegungen demnach von ,kollektiven Traumen

oder Verletzungen®

sprechen. Fiihrt man diesen Gedanken weiter, so wire zudem die Rede von der
“Erkrankung des kollektiven Gedichtnisses” moglich, dessen pathologisches Leiden das Resultat einer
schlimmen Vergangenheit ist, die von den das Kollektiv konstituierenden Individuen unmittelbar oder
mittelbar erlebt und nicht tiberwunden wurde. Dem inneren Konflikt auf der Ebene des Individuums
entspriche das konfliktuelle Zusammenleben auf der Ebene des Kollektivs. Mit Blick auf die
europdische Diktaturgeschichte des 20. Jahrhunderts stellt Riirup heraus, dass die wie auch immer

gearteten Bemiihungen, diese traumatischen Erlebnisse zu iibergehen, zum Scheitern verurteilt sind:

,Die Diktaturerfahrungen, insbesondere die Erfahrungen der totalitiren Regime, sind so tiefgreifend,

8 Meier, Christian: Das Gebot zu vergessen und die Unabweisbarkeit des Erinnerns: Vom dffentlichen Umgang
mit schlimmer Vergangenheit, Miinchen 2010, S. 13.

82 Ehlert-Balzer, Martin: ,,Trauma*, in: Mertens, Wolfgang (Hg.), Handbuch psychoanalytischer Grundbegriffe,
Stuttgart 2014, S. 962.

83 Kriegs- oder Diktaturerfahrungen gelten in der Psychoanalyse als sog. “echte** Traumata. Diese miissen von
den im Alltag immer wieder auftretenden kleinen traumatischen Erlebnissen differenziert werden. Vgl. hierzu:
List, Eveline: Psychoanalyse, Wien 2009, S. 113.

8 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 128.

8 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 128.

26



“8 weder vom Individuum noch von

ja so existentiell, dass sie sich nicht einfach abstreifen lassen
Kollektiven.

Die Frage nach dem ,,Wer?“ der Erinnerung war bis in die Moderne eine beinahe ausschlieflich
individualpsychologische und erfuhr erst durch die sozial-konstruktivistischen Theorien des
kollektiven Gedéchtnisses, die in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts vom franzosischen Soziologen
Maurice Halbwachs formuliert und durch den Agyptologen Jan Assmann sowie die
Literaturwissenschaftlerin Aleida Assmann fiir kulturwissenschaftliche Untersuchungen brauchbar
gemacht wurden, eine konzeptionelle Erweiterung.*’ In Les cadres sociaux de la mémoire (1925), La
topographie légendaire des évangiles en terre sainte. Etude de mémoire collective (1941) und in den
im Nachlass La mémoire collective (1950) zusammengefassten Studien richtet sich der franzosische
Soziologe Maurice Halbwachs gegen Gedichtnistheorien, die das Erinnern als einen rein
individualpsychologischen Vorgang ansahen. Mit der Offnung der Gedichtnistheorie fiir das Kollektiv
iberwand er gewissermaflen den Subjektivismus seines Lehrers Henri Bergson und markierte damit
gleichermaflen einen Forschungsschwerpunkt, der sich von den Theorien seines Zeitgenossen
Sigmund Freud unterschied. Jede personliche Erinnerung, so Halbwachs’ durchaus radikale Annahme,
sei von sozialen Bezugsrahmen (les cadres sociaux) bedingt und durch Interaktion und
Kommunikation geprégt. Astrid Erll zufolge bilden diese Bezugsrahmen ,,den umfassenden, sich aus
der materialen, mentalen und sozialen Dimension kultureller Formationen konstituierenden Horizont,
in den unsere Wahrnehmung und Erinnerung eingebettet ist.“® Halbwachs' Leistung lag in der
Zuordnung von Gedéchtnis und sozialer Gruppe. Genauso wie Individuen bewohnen auch Gruppen
ihre Vergangenheit und formen daraus ihre Gruppen-Identitit.* Dabei verfahren sie selektiv,
konstruktiv und stets in Abhingigkeit von gegenwiirtigen Bediirfnissen.”

An Halbwachs ankniipfend setzten sich Aleida und Jan Assmann intensiv mit der Unterscheidung
zwischen vom Subjekt kommunizierter und institutionalisierter Erinnerung, d. h. Erinnerung, die nicht
mehr an Subjekte gebunden ist, auseinander und erweiterten die Gedichtnistheorie Halbwachs' zu

einer Kulturtheorie. Die Assmanns fiihrten in ihrem 1988 publizierten Aufsatz ,,Schrift, Tradition,

8 Riirup, Der lange Schatten des Nationalsozialismus, S. 31.

8 Vgl. hierzu Erll, Astrid: Kollektives Geddichtnis und Erinnerungskulturen. Eine Einfiihrung, Stuttgart 2011, S.
9. Die theoretische Auseinandersetzung mit den komplexen Konzepten Erinnerung und Gedéchtnis als
individualpsychologische Phinomene reichen bis in die Antike zuriick und wurden unter Ausklammerung
sozialer Gedichtnistheorien bis weit ins 20. Jahrhundert vertreten. Die Gedidchtnismetaphorik Platons oder
Aristoteles’ lieferte erste Denkmodelle. Weitere wichtige Beitrdge, die sich mit dem Ort sowie der
Funktionsweise des Gedéchtnisses beschiftigen, kamen u.a. von Aurelius Augustinus, Giordano Bruno, Michel
de Montaigne, John Locke, David Hume, Immanuel Kant, Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Friedrich Nietzsche,
Henri Bergson, Sigmund Freud, Edmund Husserl, Theodor W. Adorno, Jiirgen Habermas oder Niklas Luhmann.
Diese Auflistung kann angesichts der Bandbreite der Gedéchtnisforschung selbstverstindlich keinen Anspruch
auf Vollstiandigkeit erheben.

88 Brll, Kollektives Gediichtnis und Erinnerungskulturen, S. 17.

% Jan Assmann beschreibt den Zusammenhang zwischen Erinnerung und Gruppen-Identitiit in seinem Werk Das
kulturelle Geddchtnis wie folgt: ,,Was einzelne Individuen zu einem [...] Wir zusammenbindet, ist die
konnektive Struktur eines gemeinsamen Wissens und Selbstbilds, das sich zum einen auf die Bindung an
gemeinsame Regeln und Werte, zum anderem auf die Erinnerung an eine gemeinsam bewohnte Vergangenheit
stiitzt” (S. 16-17).

% Vgl. Assmann, Das kulturelle Gedéchtnis, S. 42.

27



Kultur” zwei Gediachtnisrahmen ein, die sie ,,kommunikatives und ,,kulturelles Gedédchtnis® nannten.
Das kommunikative Gedichtnis entspricht dabei im Grunde dem, was Halbwachs unter mémoire

collective verstand:

Das kommunikative Gedéchtnis umfaflt Erinnerungen, die sich auf die rezente Vergangenheit
beziehen. Es sind Erinnerungen, die der Mensch mit seinen Zeitgenossen teilt. Der typische
Fall ist das Generationen-Gedéchtnis. Dieses Gedéchtnis wichst der Gruppe historisch zu; es
entsteht in der Zeit und vergeht mit ihr, genauer: mit seinen Trdgern. Wenn die Tréger, die es
verkdrpern, gestorben sind, weicht es einem neuen Gedéchtnis.”’

Dieser von Jan Assmann beschriebene Gedéchtnishorizont umfasst drei bis vier Generationen bzw. ca.
80 Jahre. Im Anschluss daran entsteht eine Liicke, das sog. floating gap, ehe bestimmte Erinnerungen
an neue, symbolische, objektive Triiger geheftet werden konnen.”” Diese symbolischen Triger bzw.

Medien fungieren schlieBlich als Trédger des kulturellen Geddchtnisses:

Unter dem Begriff kulturelles Gedidchtnis fassen wir den jeder Gesellschaft und jeder Epoche
eigentiimlichen Bestand an Wiedergebrauchs-Texten, -Bildern und -Riten zusammen, in deren
>Pflege< sie ihr Selbstbild stabilisiert und vermittelt, ein kollektiv geteiltes Wissen
vorzugsweise (aber nicht ausschlieBlich) iiber die Vergangenheit, auf das eine Gruppe ihr
Bewusstsein von Einheit und Eigenart stiitzt.”

Das kulturelle Gedéchtnis wirkt aufgrund seiner normativen und formativen Kraft als Identitit und
Einheit stiftend fiir groBe Gemeinschaften und kann sowohl auf faktischer Vergangenheit als auch auf
Mythen basieren; entscheidend ist demnach nicht die Wahrhaftigkeit des Geschehenen, sondern
vielmehr der fundierende Wert des Erinnerten fiir die dauerhafte kulturelle Stabilisierung einer
Gemeinschaft; Assmann spricht in diesem Zusammenhang von Identitdtskonkretheit. ** Als
symbolische, objektivierte Trdger bzw. Medien des kulturellen Gedéchtnisses konnen somit
Zeichensysteme aller Art in Frage kommen, solange sie mnemotechnische Funktion erfiillen, d.h.
Erinnerung und Identitdt stiitzen. * Ein historisches Dokument kann demnach ebenso als
Erinnerungsort dienen wie ein Roman oder ein Dramentext.

Jan Assmann relativiert die scheinbar klare zeitliche Trennung zwischen kommunikativem und
kulturellem Gedéchtnis, wenn er sagt, dass es sich bei den beiden Gedédchtnisrahmen um ,,zwei Modi

des Erinnerns* handelt, ,,die man zunichst sorgfiltig unterscheiden muf3, auch wenn sie in der Realitt

! Assmann, Das kulturelle Gedcichtnis, S. 50.

%2 Diese Bezeichnung geht auf den Ethnologen Jan Vansina zuriick. Assmann {ibernimmt den Begriff, um den
Zeitraum zu benennen, der zwischen den Gedichtnisrahmen klafft. Vgl. Vansina, Jan: Oral Tradition as History,
1985.

3 Assmann, Jan: ,Kollektives Gedichtnis und kulturelle Identitdt*, in: Assmann, Jan/Holscher, Tonio (Hgg.),
Kultur und Geddchtnis, Frankfurt a. M. 1988, S. 15.

% Vel. Erll, Kollektives Gedcichtnis und Erinnerungskulturen, S. 28.

% Die Bibel als Urtext der Kultur des christlichen Abendlandes gilt wohl als das prominenteste Beispiel dafiir,
dass die Identitit stiftende Wirkung gemeinsamer Erinnerung nicht am Grad der Faktizitiit des Erinnerten zu
messen ist. Vgl. hierzu Assmann, Das kulturelle Geddchtnis, S. 52: ,Fiir das kulturelle Gedichtnis zéhlt nicht
faktische, sondern erinnerte Geschichte. Man konnte auch sagen, dall im kulturellen Gedéchtnis faktische
Geschichte in erinnerte und damit in Mythos transformiert wird.“

28



einer geschichtlichen Kultur sich vielfiltig durchdringen.“”® Entscheidender als die Frage nach dem
zeitlichen Abstand zum Erinnerten ist demnach die Frage nach dem Modus des Erinnerns, dem modus
memorandi bzw. der Art der Rezeption. Wirkt die Erinnerung an ein Ereignis fiir groBere Gruppen
»fundierend, d.h. hat sie weitreichende Bedeutung fiir das kulturelle Selbstbild, oder ist sie nur von

biographischem Interesse?”’

Beides kann der Fall sein. Der Zweite Weltkrieg stellt ein Ereignis dar,
welches sowohl im Modus des kommunikativen Gedichtnisses, beispielsweise im Gespridch mit den
GroBeltern, als auch im fundierenden Modus des kulturellen Gedédchtnisses erinnert wird, z. B. durch
das Berliner Shoa-Mahnmal oder offizielle Gedenkakte.

Wenn an dieser Stelle von der Einheit stiftenden Funktion der fundierenden Erinnerung gesprochen
wird, so impliziert dies jedoch keinesfalls, dass die Vergangenheitsbeziige grofler Kollektive stets
homogenen und einmiitig ausfallen. Stattdessen ist von einer ,,Pluralitit von Vergangenheitsbeziigen,
die sich nicht nur diachron in unterschiedlichen Ausgestaltungen des kulturellen Gedéchtnisses
manifestiert, sondern auch synchron in verschiedenen Modi der Konstitution der Erinnerung, die
komplementéire ebenso wie konkurrierende, universale wie partikulare, auf Interaktion wie auf
Distanz- und Speichermedien beruhende Entwiirfe beinhalten konnen.**

Wo liegt nun der Keim fiir die fiir Postdiktaturen potentiell anzunehmende, erinnerungskulturelle
Ambivalenz, die in den hiesigen Ausfiihrungen als Paradoxie der Anwesenheit des Abwesenden bzw.
des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen verstanden wird? Der Ursprung des memorialen Konflikts
liegt in den unterschiedlichen Interessen und Bediirfnissen der erinnernden Instanzen zum Zeitpunkt
der Transition, oder, um mit Halbwachs zu sprechen, in den cadres sociaux begriindet. Ohne das
Risiko eines allzu vereinfachenden Blicks einzugehen, ldsst sich behaupten, dass sich
Ubergangsgesellschaften, die den Ausgang aus einem autoritéiren System vollziehen und den Weg in
die demokratische Rechtsstaatlichkeit einschlagen, vor der Herausforderung der scheinbaren
Unvereinbarkeit zwischen politischen und sozialen Bediirfnissen und Zielsetzungen stehen. Und, dass
der Wunsch, die Vergangenheit offentlich zu dokumentieren und sich zu ihr zu positionieren, eine
Bedrohung fiir das realpolitische Ziel der systemischen Stabilisierung innerhalb junger Demokratien
darstellt.”

Der im offentlichen Raum stattfindende Umgang mit schlimmer Vergangenheit, also die fiir alle
sichtbare Manifestierung des im kommunikativen Gedidchtnis Prdsenten in Praktiken und
Objektivationen des kulturellen Gedéchtnisses stellt zur selben Zeit eine Notwendigkeit der sozialen

wie auch eine Gefahr fiir die politische Transition dar. Die Neubildung einer kulturellen und

% Assmann, Das kulturelle Gedcichtnis, S. 51.

7 Vgl. Assmann, Das kulturelle Geddichtnis, S. 51f. Auch Astrid Erll weist explizit auf die Problematik der
zeitlichen Differenzierung hin. Vgl. hierzu Erll, Astrid: Kollektives Geddichtnis und Erinnerungskulturen. Eine
Einfiihrung, Stuttgart 2011, 128ff.

%8 Sandl, Marcus: ,,Historizitit der Erinnerung/Reflexivitit des Historischen. Die Herausforderung der
Geschichtswissenschaft durch die kulturwissenschaftliche Gedédchtnisforschung®, in: Oesterle, Giinter (Hg.),
Erinnerung, Geddchtnis, Wissen. Studien zur kulturwissenschaftlichen Geddchtnisforschung, Gottingen 2005 (=
FdE 26), S. 100.

% Vgl. Simon, ,,Verordnetes Vergessen®, S. 37.

29



nationalen Identitdt auf rechtsstaatlicher Basis scheint deshalb vielfach auf Kosten offentlicher
Erinnerung an das vorangegangene Unrecht angestrebt zu werden, droht sich diese doch wie ein Keil
in die Homogenisierungs- und Stabilisierungsbestrebungen der Reprisentanten des neuen Systems zu
bohren. Die Angst vor der destabilisierenden Wirkung des Vergangenheitsbezugs kann somit zum
handlungsbestimmenden Motiv politischer Entscheidungstriger und Reprisentanten des offiziellen
Diskurses werden.'”

Die  Paradoxie  des  Nicht-Erinnerns des  Unvergesslichen  in  postdiktatorischen
Ubergangsgesellschaften scheint somit an der Schwelle zwischen kommunikativem und kulturellem
Gedichtnis verortet werden zu konnen. Das, was im kommunikativen Gedédchtnis anwesend ist, kann
im kulturellen Gedichtnis gleichzeitig weitestgehend absent bleiben, was zur Folge hat, dass die von
Individuen gespeicherten und von sozialen Gruppen geteilten Erinnerungen an kriegerische
Auseinandersetzungen und/oder diktatorische Repression in der Latenz des kommunikativen
Gedichtnisses (individuelles und soziales Gedichtnis) verharren und nur bedingt symbolische
Reprisentation im 6ffentlichen Raum erfahren (kulturelles Gedéchtnis).

Der Umstand, dass sich Erinnerungen medial verdulern — z. B. in Form von Romanen, historischer
Fachliteratur oder TV-Diskussionsrunden - ist zwar durchaus Teil der Objektivierung der
Erinnerungen, darf allerdings keineswegs gleichgesetzt werden mit der wirkméchtigen Symbolik des
politisch-institutionellen Vergangenheitsbezugs. Mediale Pridsenz der Vergangenheit in Form von
Romanen, Geschichtsbiichern und TV-Talkrunden kann somit nicht als Argument gegen den Vorwurf
der Ausklammerung schlimmer Erinnerung aus dem kulturellen Gedéchtnis dienen. Zwar ist die
Wichtigkeit der medialen Thematisierung im Hinblick auf die Formung des kulturellen Gedichtnisses
anzuerkennen, jedoch ist diese nicht gleichbedeutend mit dessen Etablierung. Denn fiir die
Verankerung im kulturellen Gedéchtnis bedarf es eines hohen Grades an Geformtheit bzw. zum
Zwecke der Langlebigkeit vorgenommenen Kodierung der Erinnerung, die sich entweder durch
politisch-institutionelle Verankerung oder durch die gesellschaftliche Mythisierung eines
Erinnerungsortes vollziehen kann.

Erinnerungskultur und individuelle Erfahrungen miissen demzufolge nicht korrespondieren, vor allem
dann nicht, wenn die biographische Erinnerung alles andere als systemisch fundierend wirkt. Um diese
mogliche Diskrepanz nicht terminologisch zu verwéssern, wird der Begriff der Erinnerungskultur
unter Rekurs auf den Historiker Hans Giinter Hockerts von den Primérerfahrungen sowie von der

zeitgeschichtlicher Forschung abgegrenzt:

,Primirerfahrung‘ bezieht sich auf die selbst erlebte Vergangenheit [...]. Was man [...]

1% Die 19. September 1946 an Sieger und Besiegte des Zweiten Weltkriegs gerichteten Worte Winston
Churchills liefern einen Beleg fiir diese Behauptung und kénnen als Exempel fiir die Rhetorik der West-
Alliierten sowie der deutschen Nachkriegspolitik betrachtet werden: ,,We must all turn upon the horrors of the
past. We must look to the future. We cannot afford to drag forward across the years that are to come the hatreds
and revenges which have sprung from the injuries in the past.” Vgl. Churchill, Winston: ,,Speech delivered at the
University of Zurich“, URL: https://rm.coe.int/16806981f3 [18. Januar 2017].

30



,Erinnerungskultur‘ nennt, dient als lockerer Sammelbegriff fiir die Gesamtheit des nicht
spezifisch wissenschaftlichen Gebrauchs der Geschichte in der Offentlichkeit — mit den
verschiedensten Mitteln und fiir die verschiedensten Zwecke, von der Gedenkrede des
Bundesprisidenten iiber die Denkmalpflege bis zum Fernseh-Infotainment [ ...]. Davon wird
schlieBlich die zeitgeschichtliche Forschung abgegrenzt, in der Annahme, dass es
charakteristische Unterschiede gibt zwischen Zeitgeschichte als personlicher Erinnerung, als
offentlicher Praxis und als wissenschaftlicher Disziplin.'”!

Der Eingang bestimmter Primérerfahrungen, seien diese am eigenen Leib erfahren oder vermittelt, in
das kulturelle Gedidchtnis ist an Autoritdten des 6ffentlichen Raums gebunden. Diese werden in erster
Linie von politischen und medialen Entscheidungstrigern représentiert, die aufgrund ihrer
gesellschaftlichen Funktion iiber die symbolische Reprisentation von Vergangenheit verfiigen, d.h.

dariiber bestimmen konnen, was im 6ffentlichen Raum wahrnehmbar wird.'**

4. Forschungsfrage: Uberlegungen zur Darstellbarkeit der irreduziblen Diskrepanz zwischen
gemachter Erfahrung und memorialer Erwartung

Das beschriebene konfliktuelle Verhiltnis zwischen kommunikativem und kulturellem Gedéchtnis
innerhalb  postdiktatorischer ~Ubergangsgesellschaften ergibt sich aufgrund der potentiell
unterschiedlichen Prisenz, d.h. des divergierenden Fortbestehens von vergangenen Geschehnissen
innerhalb der differenzierten Gedichtnisrahmen. Wihrend auf der Ebene des kommunikativen
Gedichtnisses in der Regel von einer Pridsenz der Vergangenheit in Form subjektiver Erinnerung
ausgegangen werden kann, ja muss — ganz unabhidngig von etwaigen Versuchen individueller

Verdringung oder sozialer Tabuisierung'” — so bedarf es im Hinblick auf den Eingang schlimmer

"' Hockerts, Hans Giinter: ,,Zuginge zur Zeitgeschichte: Primérerfahrung, Erinnerungskultur,
Geschichtswissenschaft®, in: Aus Politik und Zeitgeschichte, 28 (2001), S. 16.

192 Vgl. Foucault, Michel/Ott, Michaela: In Verteidigung der Gesellschaft: Vorlesungen am Collége de France
(1975-76), Frankfurt a. M. 1999 (= Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, 1585), S. 38-39.

103 Vgl. Freud, Siegmund: ,,Konstruktionen in der Analyse®, in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 16, Frankfurt a.
M. 1936, S. 46: ,,Alles Wesentliche ist erhalten, und selbst was vollkommen vergessen scheint, ist noch
irgendwie und irgendwo vorhanden, nur verschiittet, der Verfiigung des Individuums unzugénglich gemacht.*
Sowie Kraft, Hartmut: Tabu. Magie und soziale Wirklichkeit, 2004, S. 69 f.: ,,Tatsachen, Erinnerungen,
Meinungen, die von einer groBen Mehrheit oder von einflussreichen Personen oder Institutionen innerhalb einer
Grofigruppe abgelehnt werden, konnen aus dem o6ffentlichen Diskurs entfernt werden. Dies trigt zur
Identitétsbildung [ ...] bei, indem das Angemessene und sozial Erwiinschte gegen das Unerwiinschte abgegrenzt
wird. Tabus geben eine Orientierung. Auf der anderen Seite konnen Tabus aber auch eine dringend notwendige
kritische Diskussion behindern. Wer dann dieses Thema dennoch aufgreift, wird zum ‘Nestbeschmutzer’ oder
sonst wie verunglimpft.“ Vgl. ebenso Saul Friedlanders Unterscheidung zwischen einer allgemeinen und einer
tiefen Erinnerung. Wihrend die allgemeine Erinnerung ein Versuch einer Etablierung iiberindividueller
Erinnerungsformen ist — wie beispielsweise die Objektivationen des kulturellen Gedéchtnisses -, so sind tiefe
Erinnerungen traumatisch und nicht représentierbar. Die Annédherung von allgemeiner und tiefer Erinnerung ist
damit von vornherein zum Scheitern verurteilt: ,,[J]eder Versuch, ein kohirentes Selbst aufzubauen, scheitert an
der renitenten Widerkehr der verdridngten und immer wieder auftauchenden tiefen Erinnerung.” Friedlander,
Saul: ,,Trauma, Transference, and ‘Working Through’ in Writing the History of the Shoah®, in: History and
Memory, 4 (1994), S. 41; zitiert nach Young, James E.: ,,Postmoderne Geschichte und der Holocaust®, in:
Stiickrath, Jorn/Zbinden, Jiirg (Hgg.), Metageschichte. Hayden White und Paul Riceceur. Dargestellte
Wirklichkeit im Kontext von Husserl, Weber, Auerbach und Gombrich, Baden-Baden 1997 (= ZIF,
Interdisziplindre Studien, 2), S. 161.

31



Erinnerung in den Rahmen des kulturellen Gedichtnisses institutionalisierter Praktiken, die entweder
ausgefiihrt werden oder nicht. Zwar wurde verdeutlicht, dass die Integration dunkler Kapitel der
Vergangenheit in die gegenwirtige Erinnerungskultur konstitutiv  fiir den sozialen
Transformationsprozess sowie die individuelle und kollektive Identititsbildung in
Ubergangsgesellschaften zwischen autoritéiren und demokratischen Systemen ist. Jedoch liefert die
empirisch belegte Tatsache, dass sich in der Geschichte des 20. Jahrhunderts die politischen Lenker
junger Demokratien nicht selten fiir ein voriibergehendes Ausklammern destabilisierender Erinnerung
aus dem offiziellen Diskurs sowie der offentlichen Wahrnehmung entschieden haben, eine Erkldrung
fiir das tempordre erinnerungskulturelle Spannungsverhiltnis. Erhalten die von Individuen und
Gruppen vollzogenen VerduBerungen schlimmer Erinnerungen trotz ihrer iiberindividuellen Tragweite
keine dazu korrespondierende Reprdsentanz auf der Ebene des kulturellen, das heif3t
institutionalisierten Gedichtnisses, steht die Anwesenheit der Vergangenheit auf Subjektebene der in
den Jahren des Ubergangs festzustellenden Abwesenheit selbiger im kulturellen Gedichtnis
gegeniiber. Anders gewendet: Es kommt zur Gleichzeitigkeit des Nicht-Erinnerns auf politisch-
institutioneller Ebene und der Prédsenz des Unvergesslichen auf sozial-subjektiver Ebene.

Aus dieser historischen Lebenswirklichkeit leiten sich die diese Studie prdgenden literatur- und
theaterwissenschaftlichen Forschungsfragen ab: Wie ldsst sich die erinnerungskulturelle Realitit des
Postfranquismus &sthetisch verarbeiten? Welcher Wirklichkeitsbegriff muss einer &sthetischen
Darstellung von erinnerungskultureller Paradoxie zugrunde gelegt werden? Auf welche Weise lisst
sich die Gleichzeitigkeit von systemischem Verdringen und der Notwendigkeit des subjektiven
Erinnerns dramatisch ausgestalten? Und: Uber welche Moglichkeiten verfiigt das Theater, nicht nur
den Akt des Verdriangens mimetisch darzustellen, sondern als Medium der gemeinsamen Rezeption
einen Akt des kollektiven Erinnerns innerhalb des theatralischen Raums zu initiieren, der sich in die
Leerstellen der defizitdren Erinnerungspolitik des Postfranquismus einschreibt? Um diesen Fragen auf
den Grund zu gehen, ist es an dieser Stelle zunichst notwendig, die paradoxe erinnerungskulturelle
Wirklichkeit begrifflich zu fassen, um im Anschluss nach den Méglichkeiten der #sthetischen
Darstellung dieser Wirklichkeit zu fragen.

Die fiir folgende Uberlegungen grundlegende Annahme einer erinnerungskulturellen Paradoxie ldsst
sich zundchst mit den von Reinhart Koselleck formulierten historischen Erkenntniskategorien des
,Erfahrungsraums’ und des ,Erwartungshorizonts’ niher beschreiben, die, ,,inhaltlich angereichert, die
konkreten Handlungseinheiten im Vollzug sozialer oder politischer Bewegung leiten.“'** Dieser
konzeptionelle Briickenschlag erscheint hier sinnvoll, weil er eine Antwort auf die Frage vorbereitet,
auf welche Weise sich die erinnerungskulturelle Paradoxie dramatisch und inszenatorisch dsthetisieren
lasst. Koselleck liefert gewissermaBen einen geschichtswissenschaftlichen Unterbau, der

erkenntnistheoretische Uberlegungen mit der historischen Bedingtheit des Menschen in Beziehung

104 Koselleck, Reinhart: ,,Brfahrungsraum’ und ,Erwartungshorizont’. Zwei historische Kategorien*, in: ders.
(Hg.), Vergangene Zukunft: Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Berlin 2010 (= Suhrkamp Taschenbuch
Wissenschaft, 757), S. 353.

32



setzt. Auf der Grundlage dieser diachronisch ausgelegten Erkenntniskategorien wird es mdglich
werden, der dsthetischen Umsetzung eines paradoxalen Wirklichkeitsempfindens nachzuspiiren, das
als Folge einer irreduziblen Diskrepanz zwischen Erfahrenem (Biirgerkrieg und Diktatur) und
Erwartbarem (erinnerungskulturelle Reprisentanz von Biirgerkrieg und Diktatur) zu beschreiben ist.
Dieser Ansatz bietet einen Zugang zur Beschiftigung mit erinnerungskulturellen Werken, der sich als
theoretische Vertiefung des beschriebenen konfliktuellen Verhiltnisses zwischen kommunikativem
und kulturellem Gedidchtnis versteht. Im Folgenden sollen Kosellecks Annahmen kurz erldutert
werden.

Der konkrete Geschichtsverlauf sowie unsere historische Erkenntnis sehen sich von den formalen
Kategorien des ,Erfahrungsraums’ und des ,Erwartungshorizonts’ beeinflusst. Mit Blick auf den
Ubergang zwischen Mittelalter und Neuzeit stellt Koselleck eine sich zunehmend vergroBernde
Diskrepanz zwischen Erfahrung und Erwartung fest und bezeichnet diese als Charakteristikum der
frilhen Moderne. Aussagen iiber die Zukunft auf Grundlage des Erfahrenen wurden im Anschluss an
das Mittelalter durch den stetigen technischen Fortschritt, die Entdeckung der Neuen Welt,
physikalische Erkenntnisse und die damit einhergehende Komplexitit der jeweiligen Realitdten
erschwert. Waren die Konsequenzen dieser alles verindernden Wegmarken zunichst auf sozial hoher
gestellte Schichten beschrinkt, so erfasste spitestens die Reformation breitere Bevolkerungsteile:
»lerminologisch wurde der geistliche ,profectus’ durch den weltlichen ,progressus’ verdriangt oder
abgelost.'”

Die nun offene Zukunft befeuerte nicht nur den Glauben an die ,,irdische Daseinsverbesserung®, den
Fortschritt, im Gegensatz zur dogmatischen Jenseitsorientierung, sondern sie bedeutete des Weiteren
die Erschiitterung bisher etablierter Welterkldrungen. Poststrukturalistisch formuliert, gewissermalien
avant la lettre, konnte mit Blick auf den Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit von einem sich
einleitenden Abhandenkommen des in letzter Instanz giiltigen Signifikats gesprochen werden. Gott
wie auch der bis dato aufschlussreiche Riickbezug auf die gemachten Erfahrungen zum Zwecke des
erklirenden Blicks in die Zukunft verloren zunehmend ihre absichernde Funktion, das
erkenntnisbringende Verhiltnis von Ursache und Wirkung biiite an Giiltigkeit ein. Vom 16.
Jahrhundert an vergroBerte sich der Spalt zwischen Erfahrungsraum und Erwartungshorizont, was sich
zwangslaufig auf die historisch jeweils geltenden Wirklichkeitsbegriffe auswirken musste.

Die historischen Kategorien des Erfahrungsraums wie des Erwartungshorizonts finden sich auch auf
sprachlich-begrifflicher Ebene wieder. Koselleck unterscheidet Erfahrungsregistraturbegriffe (z. B. der
im Spétmittelalter aufkommende Terminus ,Bund’, der im Kontext des Einungswesens Gebrauch
fand), die von vergangener  Wirklichkeit gesittigt sind, von  zukunftsbezogenen
Erfahrungsstiftungsbegriffen (z. B. die um 1800 geschaffenen Kunstworter ,Staatenbund’,
,Bundesstaat’, Bundesrepublik’), die auf der Basis gemachter, wenn auch verborgener Erfahrung

prognostische Funktion haben. Diesen Termini stehen die Erwartungsbegriffe gegeniiber. Zu diesen

105 Koselleck, ,»,Brfahrungsraum’ und ,Erwartungshorizont’, S. 362.

33



werden beispielsweise Herrschaftsformen wie Monarchie, Aristokratie, Republik oder Demokratie
gerechnet, die Koselleck zufolge um 1800 geschichtsphilosophisch iiberformt werden: ,,Die drei
Verfassungsbegriffe werden zu einer Zwangsalternative gebracht: >Despotie oder Republik<, wobei
die Alternativbegriffe einen zeitlichen Indikator erhalten. Der geschichtliche Weg fiihre fort von der
Despotie der Vergangenheit hin zur Republik der Zukunft.«'?°

Fir Immanuel Kant war der ,Republikanismus’ ein dynamischer Begriff, der auf politischer
Handlungsebene dem entsprach, was der kantische Fortschrittsgedanke im Allgemeinen einforderte.'"”’
Das Spannungsverhiltnis zwischen erfahrener und erwarteter Herrschaftsform scheint, wie
verdeutlicht wurde, besonders in Ubergangsgesellschaften auf das politische Geschehen einzuwirken.
Auch im transitorischen Spanien wurde die von groen Bevolkerungsteilen ersehnte democracia zum
rein zukunftsgerichteten Bewegungsbegriff, der seine Strahlkraft aus den durch den Franquismus
gemachten Erfahrungen bezog, ohne diese dafiir explizit zu formulieren. Bewegungsbegriffe sollen

eine neue Zukunft erschlieBen [...], neue Verfassungslagen stiften helfen.'*®

,Das gesamte politisch-
soziale Sprachfeld wird [...] von der progressiv aufgerissenen Spannung zwischen Erfahrung und
Erwartung induziert.“'” Das bereits beschriebene Phéinomen des desencanto wihrend der Transition
ergab sich — vor der Folie dieses Erkldrungsmodells — aus einer Diskrepanz zwischen den gemachten
Erfahrungen und den nicht erfiillten Erwartungen wihrend des demokratischen Ubergangs.

Hans Blumenberg bietet in seinem Aufsatz ,,Wirklichkeitsbegriff und Mdoglichkeit des Romans® aus
dem Jahr 1964 erkenntnistheoretische Ankniipfungspunkte an Kosellecks historische Kategorien. Das
bei Koselleck als ,Diskrepanz® beschriebene Auseinanderdriften von Erfahrungsraum und
Erwartungshorizont seit der frithen Moderne korrespondiert bei Blumenberg mit der Schwelle
zwischen dem mittelalterlichen und dem neuzeitlichen Wirklichkeitsbegriff. Das mittelalterliche
Weltverstehen und Welthandeln stiitzte sich auf eine vermittelnde Instanz zwischen Welt und Subjekt,
die den Verdacht des Weltbetrugs absorbierte und die Grenze zwischen Physischem und
Metaphysischem in den Nebel des Glaubens hiillte. Blumenberg spricht dementsprechend von
garantierter Realitdt im Gegensatz zur sich zunehmend abzeichnenden Realitdt als Resultat einer
Realisierung, in der der Empirie mehr Glauben geschenkt wurde als dem Transzendentalen. Diese
Konzepte unterscheiden sich des Weiteren vom Begriff der Realitit als das dem Subjekt nicht
Gefiigigen. Blumenberg zufolge kennzeichnet dieser Wirklichkeitsbegriff die Moderne um 1900. Uns
dient er in der Folge zur Erlduterung einer erinnerungskulturellen Paradoxie, die sich zwischen
Erfahrung und Erwartung in die Gegenwart einschreibt. Der Hinweis auf die Konsequenzen der
irreduziblen Diskrepanz fiir die Gegenwart ist von entscheidender Bedeutung, dient diese doch als
Ausdrucksflidche fiir das Spannungsverhiltnis zwischen dem zukunftsgerichteten Geistesvermogen der

Erwartung und dem vergangenheitsgerichteten Geistesvermogen des Gedéchtnisses.

196 K oselleck, ,»,Brfahrungsraum’ und ,Erwartungshorizont’, S. 372.
107 Vgl. Koselleck, ,,,Erfahrungsraum’ und ,Erwartungshorizont’, S. 373.
108 Koselleck, ,»,Brfahrungsraum’ und ,Erwartungshorizont’, S. 373.
199 Koselleck, ,»,Brfahrungsraum’ und ,Erwartungshorizont’, S. 374.

34



Die von Koselleck angenommene Irreduzibilitidt zwischen Erfahrungsraum und Erwartungshorizont
findet sich bei Blumenberg im Konzept der Realitdt als das dem Subjekt nicht Gefiigige wieder. In der
Anerkennung der Komplexitit der Realitét, die die Erkenntnismoglichkeiten des Subjekts iibersteigt,
liegt paradoxerweise der Schliissel zum Verstindnis von Realitdt. Wirklichkeit zeigt sich im Moment

des Widerstands gegeniiber den Versuchen, diese zu erfassen:

In diesem Wirklichkeitsbegriff wird die Illusion als das Wunschkind des Subjekts
vorausverstanden, das Unwirkliche als die Bedrohung und Verfiihrung des Subjekts durch die
Projektion seiner eigenen Wiinsche, und demzufolge antithetisch die Realitdt als das dem
Subjekt nicht Gefiigige, ihm Widerstand Leistende, und dies nicht nur als Erfahrung des
Beriihrens, der trigen Masse, sondern auch und in letzter Zuspitzung in der logischen Form des
Paradoxes.

[...]
In diesem Sinne ist das der Analyse nicht mehr Zugingliche, das nicht weiter Auflosbare, das —
in einer charakteristischen Wendung — ,atomic fact‘, die elementare Konstante, signifikativ fiir

diesen Wirklichkeitsbegriff.'"

Die Verkniipfung von Blumenbergs These, nach der der Wirklichkeitsbegriff seit Beginn der Moderne
immer stdrker im Konzept des Widerstands bzw. in der Figur des Paradoxons aufgeht, mit den von
Koselleck formulierten historischen Kategorien ermoglicht nun eine terminologisch fundierte
Beschreibung der erinnerungskulturellen Paradoxie im postfranquistischen Spanien sowie eine
Kldrung des Zusammenhangs von Wirklichkeitsbegriffen und deren &dsthetischer Verarbeitung. Wie
gezeigt werden konnte, ldsst sich im Hinblick auf das von der spanischen Bevolkerung Erlebte und
dem Ausbleiben politisch-institutionalisierter, symbolischer Erinnerungspraktiken nach 1975 von
einer irreduziblen Diskrepanz zwischen (subjektivem) Erfahrungsraum und (memorialem)
Erwartungshorizont ausgehen, die in Anlehnung an Blumenbergs These der Realitit als das dem
Subjekt nicht Gefiigige zunidchst als Widerstand erfahren werden muss, zumindest bei den
Bevolkerungsteilen, die zuvor identitidre Einschrinkungen erlitten. In der Konsequenz verortet sich die
memoriale Realitdt des Postfranquismus im Spalt zwischen gemachter Erfahrung und nicht
eintretender Erwartung.

Der Philosoph Paul Ricceur spricht mit Blick auf die von Koselleck beschriebene Diskrepanz zwischen
den Transzendentalien der historischen Erkenntnis von einer ,.Dysfunktion des normalerweise

111

waltenden Zusammenhangs zwischen Erwartung und Erfahrung sowie von einer ,Krise des

“12 Diese in der Lebenswelt festzustellende, zeitliche Dissonanz

historischen Bewusstseins
manifestiert sich Ricceur zufolge in einer ,,Aporetik der Zeitlichkeit, bzw. der Zeiterfahrung. Der

Begriff der ,Krise’ bzw. die Frage, wie diese zu iiberwinden ist, bildet den Ausgangspunkt fiir seine

110 Blumenberg, Hans: ,,Wirklichkeitsbegriff und Moglichkeit des Romans®, in: Jau$3, Hans Robert (Hg.),
Nachahmung und Illusion. Kolloquium Giefien Juni 1963. Vorlagen und Verhandlungen, Miinchen 1969, S. 13f.
"' Zit. nach Zbinden, Jiirg: ,,Krise der Mimesis. Zur Rekonstruktion und Kritik von Paul Ricceurs Begrifflichkeit
in ,Zeit und Erzéhlung’*, in: Stiickrath, Jorn/ders. (Hgg.), Metageschichte. Hayden White und Paul Ricceur.
Dargestellte Wirklichkeit im Kontext von Husserl, Weber, Auerbach und Gombrich, Baden-Baden 1997 (= ZIF,
Interdisziplindre Studien, 2), S. 182.

112 7binden, Jiirg, ,,Krise der Mimesis*, S. 182.

35



Theorie der dreifachen Mimesis, die den Zusammenhang zwischen Lebenswelt und Narration durch
die Prozesse der Préfiguration (Mimesis I), der Konfiguration (Mimesis II) und der Refiguration
(Mimesis III) zu beschreiben versucht.'” Die ,Lebenswirklichkeit des Alltags* (I), in der die Krise der
Zeiterfahrung erlebt wird, und die ,,.Lebenswirklichkeit des Lesers® (III) werden durch das Mittelstiick
des literarischen Textes (II), das Feld des Als-ob, zusammengehalten. Auf der Stufe der Mimesis 11
wird Ricceur zufolge die dissonante und heterogene Lebenswirklichkeit poetisch konfiguriert, und
damit geordnet und strukturiert. Die Narration wird somit zum potentiellen Mittel gegen die
existenzielle Krise der Zeiterfahrung. Zu dieser Annahme gelangt Ricceur, weil er von einer
Korrelation zwischen dem Erzidhlen einer Geschichte und dem zeitlichen Charakter der menschlichen
Erfahrung ausgeht: ,,Mit anderen Worten: dall die Zeit in dem Mafe zur menschlichen wird, in dem
sie sich nach einem Modus des Narrativen gestaltet, und da} die Erzdhlung ihren vollen Sinn erlangt,
wenn sie eine Bedingung der zeitlichen Existenz wird.“""* Ricceur ist der Uberzeugung, der Mensch
als verzeitlichtes Wesen strebe nach geschichtlicher Verstdndlichkeit des individuellen sowie
kollektiven Lebens.'”

Geschichtstheoretische Annahmen wie die von Hayden White (Metahistory) oder Paul Ricoeur
korrespondieren mit Kosellecks Diskrepanz zwischen Erfahrung und Erwartung wie auch mit
Blumenbergs Theorie von der Realitdt als das dem Subjekt nicht Gefiigigen. Auch hier wird es als
Unmoglichkeit betrachtet, die Ereignisse der Lebenswelt, das Sein an sich, als Bedeutungsquelle zu
betrachten. Vielmehr wird Sinn erst durch narrative Erzihlstrukturen aufgebaut, dem Sein durch den
Akt des Erzidhlens aufgeprigt. Historischen Geschehnissen sind nach Meinung von White und Ricoeur
narrative Eigenschaften nicht inhédrent, sondern sie erhalten diese erst, wenn von ihnen erzihlt wird.
White spricht entsprechend von einer ,,Poetik der Geschichte“."® Ein Ereignis wird dementsprechend
erst dann zu einem tragischen, wenn jemand von dem Ereignis erzihlt, als wire es tragisch gewesen.
Ricceur zufolge kreiert das Erzihlen ein Reich des Als-ob. Wir erzihlen die Geschehnisse folglich

nicht, wie sie wirklich sind oder waren, sondern so, als ob sie so wiren, wie wir davon erzihlen:

Wenn nun aber die Abfolge einem logischen Zusammenhang unterstellt werden kann, so beruht
das darauf, daB} die Vorstellungen des Anfangs, der Mitte und des Endes nicht der Erfahrung
entnommen sind: es handelt sich nicht um Ziige der tatsdchlichen Handlung, sondern um
Wirkungen, die aus dem Aufbau des Gedichtes hervorgehen.'”’

Eine dsthetische Rekonstruktion von historischen Ereignissen im letzten Drittel des 20. Jahrhunderts

'3 Der mimetische Zirkel orientiert sich an den von Martin Heidegger in Sein und Zeit etablierten Begriffen der
Daseinsanalyse: Verstehen bzw. Vor-Struktur des Verstehens (I), Entwurf (II) und Auslegung bzw. Als-Struktur
der Auslegung (IIT). Vgl. Ricceur, Paul: Zeit und Erzdhlung, Bd. I, Miinchen 1988.

14 Ricceur, Zeit und Erzihlung, S. 87.

115 1 jebsch, Burkhard: ,,Geschichte als Antwort“, in: Stiickrath, Jorn/Zbinden, Jirg (Hgg.), Metageschichte.
Hayden White und Paul Riceeur. Dargestellte Wirklichkeit im Kontext von Husserl, Weber, Auerbach und
Gombrich,Baden-Baden 1997 (= ZIF, Interdisziplindre Studien, 2), S. 199. Vgl. ebenso Ricceur, Zeit und
Erzdhlung, S. 87.

"6 White Hayden: Metahistory. Die historische Einbildungskraft im 19. Jahrhundert in Europa, Frankfurt a. M.
2008 (= Fischer Taschenbuchverlag, 18020), S. 15-62.

"7 Ricceur, Zeit und Erzihlung, S. 67.

36



kann unter Einfluss dieser theoretischen Denkgebdude nur in einer postmodernen Darstellungsform
aufgehen, da diese die Unmoglichkeit der Objektivitit des von Subjekten Vermittelten anerkennt.

Dies kann auch angesichts eines fundamentalen Unterschieds zwischen White und Ricceur behauptet
werden. Zwar gehen beide von einer discordance der Lebenswelt aus, die erst durch die Erzéhlung
einen Sinn erfdhrt, jedoch bewerten sie diesen Akt unterschiedlich. Wihrend White das narrative
Aufstiilpen von Sinn als geradezu manipulativ wertet, ist das Erzéhlen fiir Ricoeur ein bedeutender Teil
des Verstehens und Erkldrens, und damit eine der essentiellen und notwendigen Aufgaben der
Historiographie. Das Leben soll, ja muss Ricceur zufolge erzidhlt werden. Zudem geht er von einer
Prifiguration der Lebenswelt aus (Mimesis I), die sich aus einer grundlegenden ,,Semantik der

« 118

Handlung ergibt, wodurch Geschehenssequenzen nicht vollends bedeutungslos aufgefasst

werden.'"” Damit wehrt er sich gegen eine poststrukturalistische Geschichtstheorie, die seines
Erachtens zur Krise der Mimesis und somit der Darstellbarkeit von Vergangenheit gefiihrt hat.'*

Die anhand theoretischer Beziige zur Geschichtswissenschaft, zur Geschichtsphilosophie wie zur
Erkenntnistheorie erorterte Inkongruenz im Bezug auf Kosellecks Transzendentalien findet m. E. ihre
begriffliche und daran anschlieBend auch ihre dsthetische Entsprechung in der Paradoxie des Nicht-
Erinnerns des Unvergesslichen. Wihrend die traditionelle Theorie der Mimesis auf dem

Wirklichkeitsbegriff der ,,momentanen Evidenz* griindet'”'

, also auf der Annahme ontologischer
Determiniertheit und Entsprechung, scheinen die konkurrierenden Erinnerungskulturen in der zweiten
Hilfte des 20. Jhs. ihre dsthetische Entsprechung in der Figur des Paradoxons bzw. der logischen
Aporie zu finden. Es wird zu priifen sein, inwieweit die Annahme einer erinnerungskulturellen
Realitit, die sich den einzelnen Subjekten widersetzt, mit der Skepsis am Reprisentationsvermogen
der Historiographie verkniipft werden kann. Der grundsitzliche Zweifel an der Moglichkeit
wahrheitsgetreuer ~ Vergangenheitsvermittlung  scheint mit einem  Wirklichkeitsbewusstsein
einherzugehen, das sich am Widerstand und dem Paradoxon konstituiert, wie auch mit der
Entwicklung von der historischen hin zur meta-historischen bzw. meta-historiographischen Fiktion.

Entsprechend dieses Wirklichkeitsbewusstseins sowie einer Historiographie-Kritik, die das Dilemma

des Historikers aufzeigt, vermeintlich nie das zu erreichen, was er anstrebt, scheint die in dieser Studie

8 Ricceur, Zeit und Erzihlung, S. 90.

9 Carr, David: ,,Narrative Erzihlformen und das Alltdgliche®, in: Stiickrath, Jorn/Zbinden, Jiirg (Hgg.),
Metageschichte. Hayden White und Paul Ricceur. Dargestellte Wirklichkeit im Kontext von Husserl, Weber,
Auerbach und Gombrich, Baden-Baden 1997 (= ZIF, Interdisziplindre Studien, 2), S. 199. Vgl. ebenso Ricceur,
Zeit und Erzdhlung, S. 173. Zudem Ricceur, Zeit und Erzdhlung, S. 90: ,,Wenn zutrifft, dass die Fabel eine
Handlungsnachahmung ist, wird zunéchst eine vorgédngige Kompetenz erfordert: die Fihigkeit, die Handlung
iiberhaupt an ihren Strukturmerkmalen zu erkennen.*

120 Insbesondere gegen White, aber auch gegen die grundlegenden Annahmen Ricceurs aus Temps et récit,
formierte sich ein wissenschaftlicher Gegen-Diskurs, der sich gegen die Behauptung des lebensweltlichen
Mangels Struktur und v.a. an Sinn ausspricht. So formuliert z. B. David Carr: ,,Das Narrative ist weit davon
entfernt, von der realen Welt abzuweichen oder ihr eine fremdartige Struktur aufzuzwingen; es teilt mit ihr eine
gemeinsame Form, greift diese auf und macht sie zu einem Ausdrucks-, Reflexions- und Reprisentationsmittel.
Leben [ ...] stellt sich dar in Geschichten, weil es die Gestalt der Geschichten bereits besitzt.*“ Zit. nach Carr,
David: ,,Narrative Erzdhlformen und das Alltdgliche* (Carr, David: ,,Narrative Erzdhlformen und das
Alltagliche®, S. 175-176).

I Vgl. Blumenberg, ,,Wirklichkeitsbegriff und Moglichkeit des Romans*, S. 15.

37



etablierte Verwendung des Begriffs des Nicht-Erinnerns bzw. Verdridngens im Gegensatz zu dem des
Vergessens sinnvoll. Denn die Negation des Erinnerns ist keineswegs als Aquivalent des passiven
Vergessensprozesses zu verstehen.'”* Vielmehr behilt sich das Konzept des Nicht-Erinnerns bzw.
Verdringens den fiir hiesige Zwecke bedeutenden Aspekt des aktiven und gleichermafien zum
Scheitern verurteilten Unterdriickens bei, wodurch sich die Paradoxie der Anwesenheit des
Abwesenden nicht nur auf grammatischer Ebene einschreibt, sondern gleichermaBlen auf
psychoanalytische Implikationen hingewiesen werden kann. Verdridngen bedeutet eben nicht

Vergessen:

Der Begriff der Verdriangung (...) bezeichnet den Vorgang, in dem gewisse Gedanken oder
Erinnerungen aus dem Bewussten ausgeschlossen und ins Unbewusste gedrdngt werden (...). Da
die Verdringung weder die Vorstellung noch die Erinnerungen zerstort, sondern nur in das
Unbewusste verdriangt, kann dieses Material immer in entstellter Form zuriickkehren, in
Symptomen, Triaumen, Versprechern, etc.'”

Auch auf Kollektive angewendet, ist ein Vergessen kollektiv relevanter Gedéchtnisinhalte im Sinne
einer Zerstérung der Erinnerungen nicht moglich. Allerdings, und dies wurde mit Blick auf die
postfranquistische Erinnerungspolitik deutlich gemacht, miindet die Macht der systemischen Vernunft,
der raison politique, die Lemmata wie reconciliacion, comunidad und consenso preist, in einer
Verdringung bzw. in einem Versuch des Ausschlusses destabilisierender Erinnerungen aus dem
politischen Diskurs. Damit einher geht zwangsldufig ein Ausbleiben des semiotischen Uberfiihrens
schlimmer Erinnerung in das Feld des kulturellen Gedichtnisses, die der Ubertragung des
Erinnerungsauftrags zwischen den Subjekten und den als reminder fungierenden Medien
gleichkommt. Die Bewahrung des Geschehenen im kulturellen Gedichtnis, die symbolische
Anerkennung der Relevanz des Geschehenen hinsichtlich der kollektiven Identitit sowie die
Verantwortlichkeiten im Hinblick auf das nicht abzuweisende Erbe werden somit zunichst
ausgespart.'**
Die historischen Erkenntniskategorien sowie die Verkniipfung der Begriffe des ,Erfahrungsraums’
und des ,Erwartungshorizonts’ mit dem von Hans Blumenberg geprigten Wirklichkeitsbegriff der
Realitdit als das dem Subjekt nicht Gefiigige, die in der Figur des Paradoxons und im Empfinden von
Widerstand Ausdruck zu finden scheint, liefert uns den erkenntnistheoretischen Begriffsapparat, um
die fiir den Postfranquismus angenommene erinnerungskulturelle Paradoxie des Nicht-Erinnerns des
Unvergesslichen zu beschreiben. Dieser Zugang, der sich auf geschichtstheoretische,

erkenntnisphilosophische und sprachphilosophische Theorien stiitzt, soll eine Alternative zu dem in

12 Dieser Aspekt nimmt Kritikern wie Santos Julidn, die eine Politik des Vergessens im postfranquistischen
Spanien ablehnen, den Wind aus den Segeln. Es handelte sich nicht um eine Politik des Vergessens, sondern um
eine Politik des Nicht-Erinnerns.

'3 Bvans, Dylan (Hg.): Worterbuch der Lacanschen Psychoanalyse, Wien 2002, S. 329.

' Inwiefern die Literatur einen alternativen Lebensraum fiir das Un-Verniinftige bietet, zeigte Renate
Lachmann, deren Studien iiber die Phantastik zu einem spéteren Zeitpunkt fiir die hier formulierten Annahmen
herangezogen werden soll.

38



der literatur- und theaterwissenschaftlichen memoria-Forschung gingigen Rekurs auf die
kulturwissenschaftliche Gedichtnistheorie von Jan Assmann bieten, die hédufig als Grundlage fiir
Beschiftigungen mit den Themen Erinnerung, Vergessen oder Verdringen herangezogen wird. Der
Rekurs auf die kulturwissenschaftlichen Theorien des kollektiven Gedéchtnisses kann m. E. nur die
Basis fiir die Beschreibung von erinnerungskultureller Wirklichkeit zu einem bestimmten historischen
Zeitpunkt darstellen. Mit Blick auf die zu leistenden Analysen soll es jedoch nicht darum gehen,
aufzuzeigen, dass das Theater wie jedes andere Medium dazu in der Lage ist, auf politisch-
gesellschaftliche Verdringung erinnernd zu reagieren, sondern darum nach den Mdglichkeiten zu
fragen, auf welche Weise sich der Akt des Verdringens, des Nicht-Erinnerns, dramatisch ausgestalten
lasst, und wie diese Ausgestaltung zugleich einen Akt des kollektiven Erinnerns auf theatralischer
Ebene zu initileren vermag. Erst durch eine feingliederige Analyse des Verhiltnisses der
reproduktiven Einbildungskraft (Erinnerung) zur produktiven Einbildungskraft (Phantasie), wird es m.
E. moglich, das Potential des erinnerungskulturellen Theaters herauszuarbeiten. Erst diese
Voriiberlegungen erlauben es, sich in der Folge der Fragestellung anzunéhern, auf welche Weise sich
eine paradoxe erinnerungskulturelle Lebenswirklichkeit dramatisch und theatralisch ausgestalten ldsst.
Inwiefern sich diese Herangehensweise von bereits geleisteten Analysen unterscheidet, soll nicht an
dieser Stelle, sondern im Rahmen der jeweiligen Textanalysen erldutert werden. Bestehende
Interpretationsperspektiven und Forschungsansidtze werden zum gegebenen Zeitpunkt kontrastiv
herangezogen, um den Versuch der Neuperspektivierung und theoretischen Vertiefung, den diese
Studie im Hinblick auf die Beschiftigung mit erinnerungskulturellem Theater leisten mochte, zu
verdeutlichen. Der Stand der Forschung wird somit nicht separat und in Form eines Teilkapitels
vorangestellt, sondern zum Zwecke des Forschungsvorhabens in die Textanalysen integriert.

Bevor das erinnerungskulturelle Potential des Mediums Theater im Rahmen einer theoretischen
Beschiftigung mit den Grenzen zwischen Erinnerung und Phantasie, Fiktion und Diktion sowie
Mimesis und Performativitidt diskutiert wird, sollen zunéchst jedoch die Dramatiker in den Fokus
riicken, fiir die die historische Zisur des Jahres 1975 den Beginn einer biographisch-identitdren und
dsthetischen Herausforderung darstellte. Biographisch-identitdr deshalb, weil ihre privaten
Lebensumstinde vor 1975 sowie ihre Zeit in der unabhingigen und clandestinen Theaterszene
wihrend des Franquismus nach dem Tod Francos der diskursiven Neuausrichtung zum Opfer fielen.
Und édsthetisch daher, weil denselben Dramatikern nach 1975 die Aufgabe zufiel, Spaniens Theater zu

modernisieren und an die europdische Szene anzupassen.

39



II. THEATER IM UBERGANG - DIE GENERACION DEL 82 UND DIE RE-
PRASENTATION DES VERGANGENEN

Das folgende Kapitel ist der Versuch eines Briickenschlags zwischen der geleisteten Definition des
Wirklichkeitsbegriffs, wie er unter Rekurs auf Koselleck, Blumenberg und Ricceur hinsichtlich der
postfranquistischen Erinnerungskultur erortert wurde, und den diese Studie leitenden Fragen nach der
dramen- und theaterédsthetischen Reaktion auf das, was mit Hans-Ulrich Gumbrecht als Latenz der
Vergangenheit bezeichnet werden konnte und hier als Nicht-Erinnern des Unvergesslichen
beschrieben wurde.'” Dieser Ubergang soll durch die Beschiftigung mit den Autoren gelingen, denen
aufgrund historischer Kontingenz die Rolle der Neuerer des postfranquistischen Theaters zufiel und
fiir die die offizielle Rhetorik des Neuanfangs zur identitdren Herausforderung wurde.

Die komplexen politischen und gesellschaftlichen Transformationsprozesse, die sich mit dem Tod
Francos beschleunigten, verinderten die Vorzeichen fiir die Kunst- und Kulturschaffenden des Landes
und forcierten eine Neubestimmung der Kunstformen. In einem 1985 publizierten Interview bezeugt
José Luis Alonso de Santos, einer der Dramatiker, die sich plotzlich in der Rolle der Erneuerer der
spanischen Theaterdsthetik wiederfanden, riickblickend, dass die Notwendigkeit des Umbruchs auch

auf Spaniens Biihnen spiirbar war:

Tengo la sensacidn, por una parte, de haber crecido excesivamente deprisa, por otra, de haber
crecido excesivamente despacio. De repente tuve que dar la imagen de que sabia mucho antes

de saber...[...] Es decir, tuve que asumir un papel de lider y de maestro y todo eso, cuando atn
no estaba preparado. Porque habia una exigencia de cambio y nos vimos obligados a ocupar ese
lugar.'*®

Nach mehr als drei Dekaden politischer Repression befanden sich das Theater sowie die
Theatermacher im Ubergang. Die theoretischen Schriften, die Dramentexte sowie die Inszenierungen
der Autoren und Dramaturgen, die die Weiterentwicklung der spanischen Biihne nach 1975
bestimmen sollten, fungierten dabei gleichermaflen als Raum selbstreferentieller sowie
gesellschaftspolitischer Reflexion. Sie erneuerten die Theaterdsthetik ihrer Vorgidnger, ohne sich im
autoreferenziellen Spiel der Postmoderne zu verlieren; vielmehr schienen sie dieses fiir den kritischen
Blick auf die franquistische und postfranquistische Gesellschaft zu funktionalisieren. Die intendierte
Neuverortung des Mediums Theater schloss damit nicht nur die Infragestellung bis dato dominanter
Konzeptionen von Theatralitéit ein, sondern vollzog sich in unmittelbarer Abhéngigkeit von der das
Medium umgebenden, sich verdndernden Lebenswelt. Gleich Politik und Gesellschaft stand auch das
Theater nach 1975 vor der Frage, wie eine Neuerung vor dem Hintergrund des Vergangenen von

statten gehen sollte. Es wird in der Folge zu zeigen sein, inwiefern sich die hier im Fokus stehenden,

2> Gumbrecht, Hans Ulrich: Nach 1945. Latenz als Ursprung der Gegenwart, Berlin 2012. Mit Blick auf das
Deutschland der Nachkriegszeit definiert Gumbrecht die Latenz als ,,eigenartige Prisenz einer Vergangenheit

[...], die nicht aufhorte, obwohl sie doch anscheinend ihre Wirkung verloren hatte* (S. 38).
126 Cabal, Fermin/Alonso de Santos, José: Teatro espaiiol de los 80, Madrid 1985, S. 150.

40



allesamt der unabhéngigen spanischen Theaterszene der 60er und 70er Jahre entstammenden Autoren
gegen die den offiziellen Diskurs prigende Rhetorik der Versohnung und des Neubeginns stellten, und
zwar mit einem Theater, das die diskursive Konstruktion von gesellschaftlicher Versshnung und
politischer Stabilitét dsthetisch in Frage stellte.

Wer waren nun die Theaterschaffenden, die die Entwicklung der spanischen Biihne nach 1975
vorantrieben? Trotz berechtigter Vorbehalte gegeniiber Versuchen, Vertreter bestimmter Disziplinen
vereinfachend unter dem Begriff der ,Generation’ zu subsumieren, soll im Hinblick auf das in dieser
Studie verwendete Textkorpus auf die vom spanischen Dramatiker und Journalisten Ignacio Amestoy
Egiguren (*1947) geprigte Bezeichnung der Generacion del 82 rekurriert werden. Sich der Gefahr der
terminologischen Nivellierung bewusst, definiert Amestoy die Generacion del 82, der er selbst
angehort, unter Beriicksichtigung der Heterogenitit der zugerechneten Dramatikerinnen und
Dramatiker und scheint dabei weniger stilistische Gemeinsamkeiten als vielmehr das gemeinsame
historische Schicksal sowie die dsthetische Sozialisation als verbindende Elemente anzuerkennen. Das
Jahr 1982 ist das Jahr, in dem die sozialistische Partei erstmals die Regierungsgeschifte iibernahm und

der Franquismus auf politischer Ebene endgiiltig iiberwunden schien.'”’

Sus miembros tienen entre veinticinco y treinta y cinco afios en 1975 a la muerte del dictador
[...]. Procedentes del teatro independiente por un lado o de otros sectores de la creacién, o de la
cultura y la ensefianza, por otro, no sufren la inclemencia de la censura como habia ocurrido con

la generacion realista de Buero y Sastre [...] y, sobre todo, con los underground. [ ...] Esta
generacidn del 82, verbigracia, tiene en todos y cada uno de sus miembros una evolucién tan
personal como intransferible ya que en ningiin momento podriamos decir que se establezca un
grupo teatral en sentido estricto, con unos objetivos comunes y unos modos afines [...]. Los
miembros de esta generacion son unos personajes poliédricos que aun teniendo una acusada
querencia hacia el teatro no abandonan otras parcelas de la creacién, de la comunicacién o del
saber: el cine y la televisidn, la poesia, el ensayo y el periodismo... En casi todos ellos, la
docencia. De esta forma, si la generacion realista entroncaba con el més vigoroso drama
moderno [...], y los underground se ubican en las parcelas mds evolucionadas de la vanguardia
teatral [...], la generacién del 82 tiene que ver con una posmodernidad peculiar.'®

In gewisser Weise charakterisiert sich die Generacion del 82 selbst durch ein transitorisches Moment.
Als Kinder der posguerra erfuhren ihre Vertreter die unmittelbaren Folgen des Biirgerkriegs sowie die
die privaten und offentlichen Rdume durchdringende franquistische Repression am eigenen Leib.
Obgleich jedoch die Dramatiker ihre #sthetische Sozialisation noch in einem Umfeld der
kiinstlerischen Unfreiheit durchlebten, fiel ihre Hauptschaffenszeit in die Phase der transicion, in eine
Zeit, die von der neu erworbenen Moglichkeit des unzensierten Ausdrucks sowie der rasanten

Liberalisierung des Kulturmarktes gepriigt war."” Auf dieses besondere Merkmal des Transitorischen

1?7 Nicht zu vergessen sind die personellen Kontinuititen zwischen Franquismus und demokratischem System,
die die Transitionspolitik mit sich brachte.

12 Amestoy Egiguren, Ignacio: ,Introduccién®, in: Medina Vicario, Miguel (Hg.), Prometeo equivocado, Madrid
1996 (= Antologia teatral espafiola, 29), S. 11-14.

' Die hier behandelten Dramatiker feierten ihren Durchbruch am Theater nach 1975. Alonso de Santos wurde
mit Viva el Duque nuestro Duefio (1975) einem groBeren Publikum bekannt, Sanchis Sinisterra mit Naque o de

41



wird implizit von der spanischen Literaturwissenschaftlerin Carmen Ferndndez Ariza verwiesen, wenn
sie bei ihrer Beschreibung der hier im Fokus stehenden Dramatikergeneration auf die Diskrepanz
zwischen der Phase der dsthetischen Priagung und derjenigen der beruflich-kiinstlerischen Entfaltung
eingeht: ,,[U]ln numeroso grupo de dramaturgos que se dieron a conocer precisamente durante ese
periodo de transicién. La mayorfa habian escrito ya en tiempos de la dictadura, aunque nunca se
revelaron en dicho oficio.“" Die biographischen Phasen der &sthetischen Prigung und der beruflichen
Entfaltung fallen mit den politisch-gesellschaftlichen Perioden des Franquismus und des Ubergangs
zusammen und werden deshalb als Grundstruktur fiir dieses Kapitel herangezogen. Des Weiteren dient
die Zugehorigkeit der Dramatikergeneration zu den benannten Welten vor und nach der Zésur 1975 als
biographische Folie, auf der die formulierte These einer &dsthetischen Umsetzung der Paradoxie des

Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen argumentative Stirke erlangt.

1. Asthetische Sozialisation (1939-1975)

Zu den einflussreichsten Figuren der Generacion del 82 gehorten dem spanischen Literaturhistoriker
Eduardo Pérez-Rasilla zufolge neben dem genannten Ignacio Amestoy die Dramatiker José Sanchis
Sinisterra (*1940), José Luis Alonso de Santos (¥1942) und Fermin Cabal (¥1948)."*' Als weitere,
weniger prominente, jedoch signifikante Vertreter konnen u.a. Miguel Murillo Gémez (*1953),
Ernesto Caballero (¥1957), Ignacio del Moral (*1957), Paloma Pedrero (*1957), Concha Romero
(*1945), Carmen Resino (¥1941), Fernando Martin Iniesta (1929 — 2009), Jerénimo Lépez Mozo
(*1942), Antonio Martinez Ballesteros (*1929), Juan Margallo (*1940), Alberto Miralles (1940-
2004), Albert Boadella (*1943), Joan Font Malonda (*¥1949) oder Luis Matilla (*1938) genannt
werden.'”

Dass Dramatiker wie Ignacio Amestoy, José Sanchis Sinisterra, Fermin Cabal oder José Luis Alonso
de Santos, die als ,,voces fundamentales“'** der Generacién del 82 bezeichnet werden konnen, erst
nach 1975 offentlich in Erscheinung traten, war neben ihrem vergleichsweise jungen Alter der
repressiven Kulturpolitik des Franquismus geschuldet, die durch ihre ZensurmaBnahmen jeder
Ausprdgung eines kritischen und reflexiven Theaters den Weg in die offentliche Wahrnehmung

versperrte.”* In zahlreichen Rezensionen prangerte der renommierte Theaterkritiker Miguel Medina

piojos y actores (1981) und Ignacio Amestoy mit Masiana aqui a la misma hora (1979); vgl. hierzu u.a. Pérez-
Rasilla Bayo, Eduardo: ,,El teatro desde 1975%, in: Huerta Calvo, Javier (Hg.), Historia del teatro espariol, Vol.
2, Del siglo XVIII a la época actual, Madrid 2003, S. 2857.

130 Ferndndez Ariza, Carmen: ,,La memoria histdrica en el teatro de la transicién democratica®, in: Boletin de la
Real Academia de Cordoba, 144 (2003), S. 218.

13! Vgl. Pérez-Rasilla Bayo, ,,El teatro desde 1975%, S. 2855ff.

132 Vgl. Pérez Rasilla Bayo, ,,El teatro desde 1975%, S. 2855ff.; vgl. ebenso: Cabal/Alonso de Santos, El teatro
espaiiol de los 80, S. 149.

133 Vgl. Pifiero, Margarita: Tres voces fundamentales: Teatro espaiiol contempordneo. José Luis Alonso de
Santos, José Sanchis Sinisterra y Fermin Cabal, Madrid 2011, S. 7.

1* Genaue Erlduterungen zum franquistischen Zensurapparat finden sich bei Neuschifer, Hans-Jorg: Macht und
Ohnmacht der Zensur. Literatur, Theater und Film in Spanien (1933-1976), Stuttgart 1991.

4



Vicario, der aufgrund seines Alters ebenfalls zur Generacion del 82 gerechnet werden kann, die
ideologische Instrumentalisierung durch das Regime, den ,.estado de catalepsia“ des franquistischen
Theaters, an. Der Wunsch nach hohen Zuschauerzahlen lie} die Sile der kommerziellen Teatros

Nacionales Weichgekochtes und Wohlbekommliches servieren.'*

Mientras Espaiia se debatia desesperadamente ante el aislamiento europeo o el mundo repasaba
con horror las atrocidades de la locura nazi, en nuestros escenarios se disfrutaba de la pelada
evasion. La carcajada o la ternura sensiblera, de la mano de una estética convencional tan al
gusto del espectador de época, ponian en definitivo punto final al matrimonio teatro-sociedad."*
(Rezension, veroffentlicht im Dezember 1976)

Alison Guzmdén weist in ihrer 2012 publizierten Untersuchung La memoria de la Guerra Civil en el
teatro espariol: 1939 — 2009 auf die vom franquistischen Regime betriebene damnatio historiae der
Erinnerungen der republikanischen Kriegsverlierer sowie auf die Instrumentalisierung und Klitterung
historischer Ereignisse zum Zwecke der Ideologie- und Machtfestigung hin. Mit Blick auf die von
Alison Guzman untersuchten Dramen, die allesamt zwischen 1939 und 1969 entstanden, unterscheidet

Anabel Garcia Martinez zwei Formen des Theaters:

[PJor un lado, el teatro que comparte y divulga sobre la escena la vision ideoldgica del régimen
franquista, cosechando el éxito comercial y ofreciendo un escapismo fécil al ptblico, y, por el
otro, el teatro de la memoria disidente, [...] marginado desde la distancia geogréfica y
emocional del exilio o, en territorio espafiol, condenado a permanecer en el cajon del escritorio
sin ser estrenado."’

Sich dem seichten, von billiger Erotik, Herzschmerz und wenig spitzfindigem Humor geprégten featro
pliblico"® verweigernd, als dessen herausragender Vertreter wohl Alfonso Pasos (1926-1978) zu
nennen ist "’ reifte die Theaterkonzeption der Generacién del 82 im SchoBe des Teatro
independiente'®, das sich konzeptionell u.a. an der unabhiingigen Theaterbewegung Argentiniens, am
nordamerikanischen Underground-Theater der 1950er Jahre sowie an den avantgardistischen
Theatertendenzen in Frankreich, Deutschland und England der 1950er und 1960er orientierte und sich

vornehmlich im universitiren Rahmen realisierte.'*!

3 Vgl. Stenzel, Hartmut: Einfiihrung in die spanische Literaturwissenschaft, Stuttgart 2005, S. 241.

1% Medina Vicario, Miguel: Veinticinco aiios de teatro espaiiol (1973-2000), Madrid 2003, S. 44.

7 Garcia Martinez, Anabel: El telén de la memoria: La Guerra Civil y el franquismo en el teatro espaiiol
actual, Hildesheim 2016 (= Theorie und Praxis. Untersuchungen zu den kulturellen Zeichen, 26), S. 110.

¥ Ruiz Ramén, Francisco: Historia del teatro espaiiol. Siglo XX, Madrid °1992, S. 297.

139 Mit unverfinglichen Koméodien wie Usted peuede ser un asesino (1958) und La corbata (1963) feierte der
regimetreue Theatermacher grofle Biihnenerfolge unter Franco. Vgl. Bauer-Funke, Cerstin: ,,Das Theater des 20.
Jahrhunderts®, in: Rivero Iglesias, Carmen (Hg.), Spanische Literaturgeschichte. Eine kommentierte Anthologie,
Paderborn 2014 (= UTB, 3988), S. 325-374.

0 Vgl. Pifiero, Tres voces fundamentales, S. 9.

! Vgl. u.a. Neuschifer, Macht und Ohnmacht der Zensur, 1991.

43



Se trata de una promocién que ha compaginado la formacién intelectual universitaria con el
conocimiento y la practica de la profesion teatral, consecuencia de su paso por el teatro
independiente o por el universitario, en el que desempefiaron diversas funciones, antes incluso
de dedicarse a la autorfa teatral propiamente dicha.'*’

Die Theater- und Literaturwissenschaftlerin Marga Pifiero spricht mit Blick auf Sanchis Sinisterra,
Alonso de Santos oder Fermin Cabal von ,autores forjados bajo las duras condiciones del teatro

independiente**'*’

— eine Charakterisierung, die auch fiir die Weggefihrten der genannten Dramatiker
Giiltigkeit beansprucht. Das demokratische Grundverstindnis der unabhingigen Szene duflerte sich in
der kritischen Haltung gegeniiber dem Konzept der alleinigen Autorenschaft, in der damit
einhergehenden Bildung enthierarchisierter Gruppen und Kollektive sowie in dem Versuch, der
Zentralisierung des spanischen Theaterbetriebs mit Inszenierungen fernab von den Metropolen Madrid
und Barcelona entgegenzuwirken.'**Zu den einflussreichsten unabhiingigen Theatergruppen der 60er
und 70er Jahre gehorten u.a. Els Joglars und die Gruppe Comediants in Barcelona sowie das Teatro
Estudio de Madrid (TEM), das Teatro Experimental Independiente (TEI), das Teatro Estable
Castellano (TEC), Los Goliardos, Tdbano, Ditirambo, G .1.T., El Gayo Vallecano, Cizalla, Gincacha,
La Picota, Libélula, Bululii, Tiempo, Pequeiio Zoo, Ademar, Canon, Zeta, Nasto oder Taller I in
Madrid. Die Randexistenz der unabhiingigen, in die Universititssile verbannten Szene, der es kaum
moglich war, eine groBere Offentlichkeit zu erreichen, brachte es mit sich, dass sich viele Vertreter der
Generacion del 82 zunachst mit der konkreten Auffiihrungspraxis und erst nach 1975 mit dem
Verfassen dramatischer Texte vertraut machten. Dieser unmittelbare Zugang zu Fragen der theatralen
Umsetzung sollte die Autorinnen und Autoren der Generacion del 82 nachhaltig priagen, weshalb ihre
Dramen immer im Hinblick auf ihre potentielle Inszenierung zu lesen sind und nicht dem Genre des
Lesedramas entsprechen. Die Zugehdrigkeit zum Teatro Independiente wurde zu einer grundlegenden
Erfahrung im &sthetischen Reifeprozess der in dieser Studie behandelten Dramatiker und zur
Voraussetzung fiir die Erneuerung der postfranquistischen Dramen- und Theaterésthetik.'*’

Kurz vor Francos Tod waren José Luis Alonso des Santos, José Sanchis Sinisterra und Ignacio
Amestoy Egiguren zu fiihrenden Personlichkeiten der unabhingigen Szene gereift, wodurch sich
sowohl die ihnen zugefallene Verantwortung fiir eine Erneuerung der spanischen Biihne als auch der
grofe Legitimationszuspruch der innovativen Vertreter der spanischen Theaterszene erkldren. Als
langjdhriges Mitglied des Teatro Estudio de Madrid griindete José Alonso de Santos 1968 gemeinsam

mit José Carlos Plaza die Gruppe Teatro Experimental Independiente (TEI). Bereits ein Jahr darauf

142 pérez-Rasilla Bayo, ,.El teatro desde 1975%, S. 2856 sowie Rubio Jiménez, Jesus: ,,Vom unabhingigen
Theater zum Neocostumbrismo®, in: Floeck, Wilfried (Hg.), Spanisches Theater im 20. Jahrhundert, Tiibingen
1990, S. 311f.

143 Pifiero, Tres voces fundamentales, S. 13.

" Vgl. Floeck, Wilfried: ,,El teatro espafiol contemporéneo (1939-1993). Una aproximacién panordmica®, in: de
Toro, Alfonso/ders. (Hgg.), Teatro esparfiol contempordneo. Autores y tendencias, Kassel 1995 (= Problemata
literaria, 27), S. 4.

' Vgl. Pifiero, Tres voces fundamentales, S. 14.

44



rief er gemeinsam mit Juan Margallo die Gruppe Tdbano ins Leben und im Jahr 1971 formierte er eine
der renommiertesten unabhéngigen Theaterkollektive Spaniens: das Teatro Libre de Madrid.

Im Jahr 1958 wurde José Sanchis Sinisterra zum Direktor des Teatro Espariol Universitario (TEU) de
la Facultad de Filosofia y Letras de Valencia berufen, wo er die Grupo de Estudios Dramdticos
etablierte und die Asociacion Independiente de Teatros Experimentales (A.1.T.E.) unterstiitzte.
Zeitgleich begann er Artikel fiir das Theatermagazin Primer Acto zu verfassen, das zu einer der
wichtigsten Plattformen der unabhingigen Theaterszene wurde. Von 1960 bis 1966 fungierte Sanchis
Sinisterra als Vizedirektor der Aula de Teatro de la Facultad de Filosofia y Letras in der Universitit
Valencia, wo er mehrere Jahre lang spanische Literaturwissenschaft unterrichtete und durch die
Organisation von universitiren Konferenzen den Austausch der unabhéngigen Szene forderte. 1977
griindete er die bis heute bestehende Gruppe E! Teatro Fronterizo, ein Versuchslabor fiir
experimentelle Theaterformen und #sthetisch innovative Stiicke, die seit 1989 unter anderem in der
von Sanchis Sinisterra gegriindeten Sala Beckett in Barcelona zur Auffiihrung gelangen.'*

An der Universitdt von Bilbao leitete der gebiirtige Baske Ignacio Amestoy bereits wihrend seines
Wirtschaftsstudiums, das er Anfang der 1960er Jahre aufnahm, die Aulas de Teatro y Cine. Nach
seiner Riickkehr nach Madrid, wo er im Jahr 1967 Filosofia y Letras zu studieren begann, kam
Amestoy in Kontakt mit der u.a. von Alonso de Santos gegriindeten Gruppe Teatro Estudio de Madrid
(TEM), wo er von Theatermachern wie William Layton, Miguel Narros, Betsy Buckley, Ricardo
Doménech, Maruchi Fresno oder Alberto Gonzilez Vergel lernte und gemeinsam mit Alonso de
Santos, Francisco Vidal, Juan Margallo, Paca Ojea und anderen Stiicke schrieb, inszenierte und
spielte. Ende der 1960er Jahre zog Amestoy schlielich nach Pamplona und nahm an der Universidad
de Navarra ein weiteres Studium auf (Ciencias de la Informacion). Als Leiter des Grupo de Teatro de
la Universidad de Navarra brachte er Cervantes, Ionescu, Lu Xun und Cocteau auf die Biihne. Seine
universitiren Projekte ergidnzt Amestoy seit jeher durch journalistische Titigkeiten fiir lokale und
nationale Zeitungsverlage wie fiir das Fernsehen — bis heute schreibt Amestoy fiir die spanische
Tageszeitung El Mundo — sowie durch die Forderung und Organisation von Theaterfestivals. Zu den
bekanntesten Initiativen Amestoys gehort aus heutiger Sicht sicherlich die Veranstaltung La noche de
Max Estrella, eine seit 1999 jdhrlich inszenierte Tour durch das Madrid aus dem Stiick Luces de
Bohemia.""

In den unabhingigen Kollektiven, denen die drei Autoren allesamt angehdrten, bestand, zumindest
theoretisch, keine feste funktionale Zuordnung, wodurch sich die Verantwortlichkeiten vielfach erst
im Laufe der Produktionen ergaben. Riickblickend berichtet José Luis Alonso de Santos, wie dieses
multifunktionale Modell ihn und seine Zeitgenossen mit jeder Faser des Theaterbetriebs vertraut

machte:

146 Vol. Aznar Soler, ,, Introduccién®, S. 11-31.
7 Vgl. Doménech Rico, ,Introduccién, S. 11-13.

45



Durante mi larga época (quince afios) de Teatro Independiente tuve que asumir, al igual que
muchos de mis compaiieros, las diversas tareas de actor, director, autor, técnico, tramoyista,
promotor, escendgrafo, chofer, mozo de carga, y todas y cada una de las mil actividades que
implica el montaje de un especticulo, desde el momento de su concepcion hasta el de su
representacién.'*®

Das Teatro independiente, das sich im Laufe der 50er Jahren reetabliert und parallel existierende
Formen wie das Teatro de ensayo (Experimentiertheater) und das Teatro de cdmara (Kammertheater)
in sich aufgenommen hatte, bildete den ideologischen Gegenpol zum kommerziellen Theaterbetrieb.
Es wies geltende biirgerliche Konventionen zuriick und machte sich zum Zentrum sozialkritischer
Reflexion sowie zum Einfallstor fiir dsthetische Neuerungen. Zwar hatte der Militdrputsch der
Falangisten die Entwicklung des avantgardistischen Theaters der 20er und 30er Jahre unterbrochen,
doch spitestens ab den 60er Jahren fand — unter verdnderten politischen Vorzeichen — die unabhéngige

Szene zu diesem Erbe zuriick:

Desde la primera Optica, el golpe militar y la posterior instauracion de un régimen dictatorial
supuso un nuevo contexto histérico que trajo aparejado el ralentizamiento de los planteamientos
teatrales mas innovadores. Después de dos décadas de reajuste de la creacion escénica al nuevo
contexto politico, en los afios sesenta se retoman estos planteamientos para llevarlos a su
consolidacién definitiva.'*’

Diese Entwicklung vollzog sich in Analogie zu einer generell im Nachkriegseuropa aufkommenden
Beschiftigung mit Theorien, die bis dato bestehende Konventionen von Theater und Theatralitit durch
die Auseinandersetzung mit den Grundelementen des Mediums — Raum, Zeit, Figur, Handlung,
mimetischem Spiel, Sprache, Zuschauer — neu perspektivierten. Die Aufnahme von Dramen- und
Theatertheorien eines Antonin Artaud, Konstantin Stanislawski'™, Peter Brook, Jerzy Grotowsky,
Wsewolod Meyerhold, Eugenio Barba, Arthur Miller, Jerome Savary, Samuel Beckett oder Bertolt
Brecht beeinflussten das Schaffen der Vertreter der unabhiingigen Szenen Europas und sorgten auch in
Spanien dafiir, dass sich die Vertreter der Generacion del 82 von der Theaterdsthetik ihrer
Vorgiingergeneration entfernen sollten.”' Zeichnet sich das Theater der so genannten Generacién
realista mit ihren Hauptvertretern Antonio Buero Vallejo (1916-2000) und Alfonso Sastre (*1926)
noch durch eine sich in der Asthetik des Realismus zu findenden Entsprechung von Form und Inhalt
aus, so treten diese beiden Komponenten im unabhéngigen Theater der 60er und 70er Jahre immer

weiter auseinander: ,,A medida que avanzaban los afios sesenta, las diversas poéticas del realismo

148 Alonso de Santos, José Luis: ,Principio y fin del Teatro Independiente*, in: Campus, 31 (1989), URL:
http://www .um.es/campusdigital/TalComoEra/alonsoSantos.htm [29. Dezember 2015].

149 pérez-Rasilla Bayo, ,,El teatro desde 1975, S. 2643.

139 Cristina Santolaria Solano weist darauf hin, dass die Ausbildung der Schauspieler im Spanien der 1960er
Jahre an den Methoden Stanislawskis orientiert war. Es war vor allem der einflussrieche amerikanische
Schauspieler und Regisseur William Layton, der diese Methode in die unabhéngige Theaterszene Spaniens
einfiihrte. Vgl. Santolaria Solano, Cristina: Fermin Cabal, entre el realismo y la vanguardia, Alcald de Henares
1996, S.792.

5! Alonso de Santos, ,,Principio y fin del teatro independiente**, URL:

http://www .um.es/campusdigital/TalComoEra/alonsoSantos.htm [29. Dezember 2015].

46



comenzaron a parecer insuficientes a los jévenes creadores que, agrupados en torno al movimiento de
Teatro Independiente, iniciaron de forma decidida la bisqueda de nuevas fuentes de renovacién.”'

Die kritische Spiegelung der gesellschaftlichen und politischen Gegebenheiten des franquistischen
Spanien im Teatro independiente, das sich stets als Oppositionstheater verstand'>, schloss eine
zunehmende Pridsenz neuer formaler Spielarten nicht aus. Diese konkretisierten sich ab den 60er
Jahren vor allem in der Verwendung metatheatraler Formen, intertextueller Verweise, im Auftreten
epischer Instanzen, der Aktivierung der Rezipienten sowie einer stirkeren Gewichtung des
performativen im Gegensatz zum mimetischen Darstellungsmodus. Die Wirklichkeitsillusion wurde
zunehmend durch die Thematisierung der eigenen Materialitit und Konstruiertheit gebrochen."* Die
gesteigerte Komplexitit der Inszenierungen des unabhingigen Theaters war somit nicht nur Reaktion
auf die in der Friihphase zu iibertdlpelnde Zensur, diente sie doch gleichermaflen als Beleg fiir eine

Weiterentwicklung der spanischen Biihne unter Einfluss moderner und postmoderner Tendenzen aus

der internationalen Theaterszene.

Ademads del permanente espiritu critico, el teatro independiente generd una peculiar estética,
nacida, en parte, de las condiciones mismas de su existencia: autoria colectiva, menor
importancia del texto, auge de la expresion corporal, ,teatro pobre’, trucos para burlar la
censura, renovacién del lenguaje escénico..."”’

Besondere Bedeutung fiir die hier von Andrés Amords hervorgehobene ,,peculiar estética“ des Teatro
independiente fiel in diesem Kontext der Rezeption Bertolt Brechts zu, der eine Antwort auf die Frage
nach einem neuen Realismuskonzept zu liefern schien."”® Die Theorie des epischen Theaters war ein
Beleg dafiir, dass die kritische Auseinandersetzung mit auBerfiktionaler Realitit nicht der Illusion der
selbigen auf der Biihne bedurfte. Im Gegenteil, Brechts bewusster Illusionsbruch steigerte die
politische Wirkmacht des Theaters im Hinblick auf die Lebenswelt des Zuschauers, und dies
insbesondere aufgrund der Verwendung anti-mimetischer Techniken. Nachdem im Spanien der 40er
Jahre ein Riickgriff auf Formen des realistischen Theaters zu verzeichnen war, der sich aufgrund der
prekdren okonomischen und sozialen Situation der Kriegs- und Nachkriegszeit eingestellt hatte,
begann spitestens mit der Rezeption Brechts ein Umdenken hinsichtlich des Verhéltnisses zwischen

innerem und #uBerem Kommunikationssystem."”’ Brechts Theorie verhalf der dem Naturalismus

132 pérez-Rasilla Bayo, ,,El teatro desde 1975, S. 2652.

153 Vgl. Pifiero, Tres voces fundamentales, S. 13: ,,Podemos definir el Teatro Independiente como un movimiento
que plant6 un teatro pese y/o contra la dictadura fascista, mediante la bisqueda de otros modos de produccién
distintos a los convencionales.

13+ Vgl. Pérez-Rasilla Bayo, ,,El teatro desde 1975%, S. 2652.

155 Amorés, Andrés: ,,Introduccién®, in: Alonso de Santos, José Luis: El dlbum familiar, Bajarse al moro,
Madrid ''2004, S. 10.

136 Vgl. Cornago Bernal, Oscar: ,,Poéticas del teatro desde 1940, in: Huerta Calvo, Javier (Hg.), Historia del
teatro espaiiol, Vol. 2, Del siglo XVIII a la época actual, Madrid 2003, S. 2649: ,[...], sin duda, el
acontecimiento fundamental en la bisqueda de nuevas poéticas realistas fue la llegada en los primeros afios
sesenta del teatro brechtiano.”

7 Die in den Fokus riickenden Implikationen fiir das Verhiltnis von Dargestelltem und Rezipienten
unterscheiden die Infragestellung der Moglichkeiten der Wirklichkeitsdarstellung Mitte des 20. Jh. von fritheren

47



inhirenten Intention der Wissenschaftlichkeit, die ,unter der Herrschaft des [aristotelischen]

«158 zur Praxis. Durch die

dramatischen Formgesetzes nur in thematischer Verhiillung auftreten durfte
Objektivierung des Subjektiven mittels Verfahren der Verfremdung durchbrach er die Illusion des
Dargestellten und unterband die Immersion des nun zur kognitiven Stellungnahme aufgeforderten
Rezipienten. Das Aufwecken des schlummernden Kulturkonsumenten stellte das anti-diktatorische
Potential der Brechtschen Theorie dar, die der unabhingigen oppositionellen Theaterszene die
inszenatorischen Waffen gegen die franquistische Unterhaltungskultur lieferte."”® Die im politischen
Theater Brechts geiibte Kritik an jeder Form der ideologischen Manipulation vollfiihrte sich
konsequenterweise sowohl auf inhaltlicher wie auch auf formaler Ebene: Dem innerfiktionalen
Aufdecken der Konstruiertheit von Machtverhiltnissen folgte das Aufdecken der Konstruiertheit des
theatralen Spiels. Dieser bewusste, aufklidrerische Verweis auf die Gemachtheit des Dargestellten steht
im Einklang mit der etwas spiter formulierten Ideologiekritik der Poststrukturalisten.

Insbesondere das Werk von José Sanchis Sinisterra zeigt sich deutlich beeinflusst von der Theorie
Brechts, denn sie lieferte ihm das Gertist, das er benétigte, um die ihn beschiftigenden Fragen sowie
seinen politischen Antrieb in innovative Inszenierungsformen zu iiberfiihren: ,,Descubri a un autor que
conciliaba las preocupaciones estéticas y la constitucion de una poética con la lucha politica. Pues era
mi padre, era justamente lo que necesitaba para organizar ese caos culturalista, idealista, que tenia en
la cabeza.”'®

Das Bestreben, die Gemachtheit des fiktionalen Spiels den Rezipienten vor Augen zu fiihren, zeigt
sich genauso im dramatischen und theatralen Schaffen anderer Vertreter der Generacion del 82. So
hebt Cristina Santolarias in ihrer Monographie Fermin Cabal, entre el realismo y la vanguardia
hervor, dass Cabals Asthetik geradezu liminalen Charakter aufweist, vermengt sie doch Mechanismen
der humoristischen Tradition Spaniens (Sainete, Farce, etc.) und setzt diese mit modernen
Darstellungsformen in Beziehung. Dazu gehort neben dem Metatheater und den intertextuellen
Verweisen auch die bewusste Aufthebung der raumlich-zeitlichen Logik sowie eines linear-logischen
Geschichtsbewusstseins.

Diese Gleichzeitigkeit von ethischer Kompromittierung und dsthetischer Innovation beschreibt der
Literatur- und Theaterwissenschaftler Wilfried Floeck als besonderes Charakteristikum der
Generacion del 82. ,Realismus’ wird vielmehr als Haltung verstanden denn als formal-strukturelles
Paradigma. In seinem Aufsatz ,,;Entre posmodernidad y compromiso social?* beleuchtet Floeck

Spaniens Dramen- und Theaterproduktion des letzten Viertels des 20. Jahrhunderts und formuliert

dabei bereits im Titel die im Text ausgefiihrte These der Co-Existenz postmoderner Formelemente und

Tendenzen in der Historischen Moderne. Diese durchstieBen die vierte Wand nidmlich nicht, obgleich sie mit
dem Realismuskonzept des 19. Jhs. brachen. Vielmehr erschufen sie eine eigene Realitét, was sich in
Begrifflichkeiten wie dem ,,Sur-Realismus* widerspiegelt.

158 Szondi, Peter: Theorie des modernen Dramas, 1880-1950, Frankfurt a. M. 1963 (= Edition Suhrkamp, 27), S.
115.

159 Vgl. Szondi, Theorie des modernen Dramas, S. 115ff.

160 Aznar Soler, Manuel: ,,Presentacién®, in: Sanchis Sinisterra, José, La escena sin limites. Fi ragmentos de un
discurso teatral, Ciudad Real 2012, S. 15 (FN 13).

48



ethischer Implikation, ohne jedoch auf die Wichtigkeit der eben beschriebenen &sthetischen
Sozialisierung im Teatro independiente hinzuweisen. Mit Blick auf José Luis Alonso de Santos,
Fermin Cabal und José Sanchis Sinisterra betont er, dass sich im Theater der Generacion del 82
formal-dsthetische Neuerungen und Briiche in den Dienst der geiibten ethisch-moralischen Kritik

stellen:

Las obras teatrales de Alonso de Santos, Cabal y Sanchis Sinisterra ilustran que el nuevo teatro
que se desarrolla en la Espafia democrdtica a partir de la segunda mitad de los afios setenta, esta
marcado de manera creciente por una estética posmoderna, sin, por eso, renunciar a los
planteamientos éticos y al compromiso social del teatro anterior [de la Generacién Realista].'®’

Floeck plddiert somit fiir eine strikte Trennung eines mit Wolfgang Welsch'®* als ,postmodern’
bezeichneten ideologischen Relativismus, der sich in extremer und fehlinterpretierter Form bis hin zur
Indifferenz radikalisiert, von formalen Spielarten der Postmoderne, die aus der Skepsis gegeniiber dem
Zeichen und der sich daraus ergebenden Unméglichkeit der Reprisentation erwachsen.'® Diese
semiotische Unsicherheit, der Zweifel an der Repridsentation durch das Zeichen, der die
erkenntnistheoretische Fundierung poststrukturalistischer Philosophie darstellt, lieferte die Basis fiir
anti-mimetische Verfahren, fiir die Dekonstruktion der rdumlich-zeitlichen Logik, fiir intertextuelle
Verweise sowie fiir metafiktionale Reflexion. Im Gegensatz zur historischen Moderne, deren
dsthetische Verfahren stark an die Postmoderne erinnern, geht es in der Postmoderne weniger um die
Darstellung einer uniiberschaubaren, chaotischen und fragmentarischen Wirklichkeit, sondern um die
Infragestellung dessen, was iiberhaupt unter Wirklichkeit und Bedeutung zu verstehen ist. Die
Lyotard’sche guerre au tout greift tiefer, wie Jeannette R. Malkin in ihrer Studie ,,Memory-Theater
and Postmodern Drama‘ mit Blick auf die Ahnlichkeiten und Unterschiede zwischen moderner und
postmoderner Theaterdsthetik herausstellt. Der Anspruch, das groBBe Ganze, die Wirklichkeit, durch
Fragmentierung und Fragilisierung der Darstellung narrativ zu fassen, wird zugunsten der vermehrten
Interaktion und Aktivierung der Zuschauer und Leser aufgegeben. Mit Blick auf Dramen und
Auffiihrungen, die an historische Ereignisse und Abschnitte erinnern bzw. Vergangenheit dsthetisch
rekonstruieren, bedeutet dies, dass die Rezipienten die eingesetzten Leerstellen innerhalb der
Darstellung mit ihren eigenen Uberlegungen zu fiillen haben. Die Theaterstiicke, die sich den
Ereignissen der Vergangeneheit widmen, riicken den Fokus von der Geschichte auf die

Erinnerungskultur; statt die kollektive Vergangenheit zu synthetisieren und ihr zu historiographischer

' Floeck, Wilfried: ,,; Entre posmodernidad y compromiso social?”, in: ders./Vilches de Frutos, Marfa Francisca
(Hgg.), Teatro y sociedad en la Espaiia actual, Madrid/Frankfurt a. M. 2004 (= Teorfa y prictica del teatro, 13),
S.198.

12 vgl. Welsch, Wolfgang: Unsere postmoderne Moderne, Weinheim, 1991.

163 Unter Rekurs auf Hans Bertens’ The Idea of Postmodernism (1995) spricht Wilfried Floeck von der Krise der
Reprisentation als ,,e]l minimo comtin denominador de la vision del mundo posmoderna.” Vgl. Floeck, ,,; Entre
posmodernidad y compromiso social?”, S. 190.

49



Einheitlichkeit zu verhelfen, geht es darum, die je individuellen Erinnerungen zu aktivieren und
innerhalb des Rezeptionsprozesses zuzulassen.'*

Der bewusste Aufbau rezeptiver Uneindeutigekeit im Theater, das Spiel mit der Grenze zwischen
Illusion und Lebenswelt, das den Rezipienten zur kognitiven Stellungnahme aufforderte und dabei
gleichzeitig formale Muster aufbrach, etablierte sich im européischen Theater der 60er Jahre u.a. dank
der Theorie Brechts.'”” Spanischen Dramatikern des unabhiingigen Oppositionstheaters diente sie —
zumindest theoretisch — als innovatives Instrument, das sich gegen die manipulative Belimmerung der
Bevolkerung innerhalb eines autoritiiren Systems ohne kulturelle Freiheit einsetzen lieB.'* Brecht sah
den Zuschauer als Biirger, nicht als Konsumenten. Er sprach dem Theater eine
gesellschaftsverdndernde Kraft zu und bediente damit den Anspruch der antifranquistischen
Theaterszene. In seinem Aufsatz ,,Después de Brecht® (1968) betont Sanchis Sinisterra das
Bedeutungspotential einer intensiven Auseinandersetzung mit dem Theatermacher fiir den Anschluss
der spanischen Biihne an die europiische Theateravantgarde und kritisiert auf diese Weise die in
Spanien seiner Meinung nach ungeniigende Ausreizung der Theorie Brechts, die in den ausgehenden

60er Jahren zwar breit rezipiert, seines Erachtens jedoch nicht in geniligender Weise umgesetzt wurde:

Para incorporarnos sin papanatismos a las dltimas tendencias del teatro occidental, deudoras en
gran parte de Brecht, opuestas a veces pero nunca ajenas, seria necesario: a) Un conocimiento
exhaustivo de su aportacién al teatro como teérico, como dramaturgo y como director escénico.
b) Una seleccién de aquellas aportaciones validas aqui y ahora. ¢) Una adaptacion de las
mismas a las peculiaridades de nuestra sociedad.'”’

2. Berufliche Entfaltung zwischen &sthetischer Innovation und ethischer Verpflichtung

Das Streben nach &sthetischer Innovation war fiir die Vertreter des unabhéngigen Oppositionstheaters
nicht nur die Konsequenz der Auseinandersetzung mit zeitgenossischen Theatertheorien, sondern
gleichermaBlen Grundlage fiir den politischen Kampf gegen die Strukturen des autoritiren Systems aus
dem Theater heraus. Das Entlarven des Illusorischen galt fiir die Propaganda des Regimes wie auch
fiir das eigene Medium. Die dsthetische Sozialisation innerhalb des Teatro independiente bildete das
Riistzeug sowie den Ausgangspunkt fiir das Schaffen der Generacion del 82 nach dem Beginn des
Demokratisierungsprozesses.

Der Einfilhrung der Meinungsfreiheit am 1. April 1977 folgte die am 27. Januar 1978 durch ein

konigliches Dekret besiegelte Darstellungsfreiheit bei Biihnenauffithrungen. Die Abschaffung des

164 Malkin, Jeanette R.: Memory-Theater and Postmodern Drama, Michigan 1999, S. 18f.

'3 José Sanchis Sinisterra spricht hinsichtlich der Bedeutung Brechts fiir das Theater gar von einer ,,reforma
copernicana“; vgl. Sanchis Sinisterra, La escena sin limites, S. 97.

1 Insbesondere der hier behandelte José Sanchis Sinisterra kam friih mit den Theorien der franzésischen
Poststrukturalisten in Beriihrung. 1960 unternimmt er eine Reise nach Paris, wo er als junger Akademiker mit
den in Frankreich aufkommenden Geistesstromungen in Kontakt kam. Vgl. Pifiero, Tres voces fundamentales, S.
24.

187 Sanchis Sinisterra, La escena sin limites, S. 96.

50



Jahrzehnte wihrenden Zensurapparats reprisentierte eine der signifikantesten Verdnderungen, stellte
diese doch einen symbolischen Sieg fiir all diejenigen dar, die sich wahrend der Diktatur sowie der
friihen Phase des Ubergangs gegen die schopferische Unfreiheit aufgebiumt hatten. Folgender Auszug
aus dem koniglichen Dekret dokumentiert die grundrechtliche Fixierung des freien szenischen

Ausdrucks:

La libre expresion del pensamiento a través del teatro y demds especticulos artisticos, como
manifestacion de un derecho fundamental de la persona, no puede tener otros limites que los
que resulten del ordenamiento penal vigente, asi como el respeto debido a los intereses
generales.'®®

Das Recht auf freie MeinungsdufBerung, ,,la libre expresion del pensamiento®, kennt natiirlicherweise
auch nach dem Inkrafttreten der Abschaffung der Junta de Censura ihre Grenzen, auch wenn diese in
einem demokratischen Rechtsstaat weitaus weniger deutlich markiert sind als in autoritdren Systemen.
Die Definition des Sagbaren richtet sich laut Dekret an der bestehenden Rechtsordnung sowie den in
erster Linie von der Politik und der Rechtssprechung bestimmten ,,intereses generales* aus. Diese
Formulierung belegt zum einen die stetige Abhingigkeit des offentlichen Ausdrucks von den
etablierten politischen Rahmenbedingungen (les cadres sociaux), zum anderen erlaubt ihre
(notwendige) definitorische Uneindeutigkeit einen gewissen interpretatorischen Spielraum zugunsten
der Exekutive. Die vom Consejo de Guerra veranlasste Aussetzung des Stiicks La torna der
katalanischen Gruppe Els Joglars Ende 1977 fiihrte die Grenzen der freien Meinungsiduferung
exemplarisch vor Augen; der von Albert Boadella geleiteten Truppe wurde vorgeworfen, das
spanische Militir zu verunglimpfen.'” Dass die Abschaffung der Zensur nicht mit der faktischen
Etablierung kiinstlerischer Freiheit einherging, bewies des Weiteren ein am 7. April 1978
verabschiedeter koniglicher Erlass, der eine Kommission zur Beurteilung von Schauspielen
einsetzte.'”” Das Vorwort zu seinem Drama Como reses (1980) leitet Jerénomo Lépez Mozo, einer der

Vertreter der Generacion del 82, mit folgenden Worten ein:

Poco o nada ha ocurrido para el teatro durante la transicion politica de la dictadura a la
democracia homologable, en el sustrato profundo de la realidad espafola [ ...]: 1a constitucion, la
abolicién de la censura como oficio, las hermosas palabras sobre la libertad de expresion... han
venido acompafiadas por el desmentido cruel de la realidad: el proceso de ,,Els joglars®, el sutil
trasvase a formas de disuasion de los gestos censoriales, como la negativa de las subvenciones o
las veladas advertencias; el especial cuidado puesto en dinamitar, precisamente, los resortes de
renovacion profunda del teatro en este pais, en lo que se refiere a impedir la evolucién de

' De Paco, Mariano: ,,El teatro espafol en la transicién: ;Una generacién olvidada?“, in: Anales de Literatura
Espaiiola, 17 (2004), S. 147 (FN 5).

169 Vgl. Aznar Soler, Manuel: ,,Teatro espafiol y sociedad democratica (1975-1995)%, in: ders. (Hg.), Veinte afios
de teatro 'y democracia en Espariia, 1975-1995, Sant Cugat del Valles 1996, S. 9.

170 Vgl. Rubio Jiménez, Jests, ,,Vom unabhingigen Theater zum Neocostumbrismo*, FN 6.

51



grupos y colectivos teatrales, que fueron durante la dictadura una forma activa de entender la
resistencia cultural [...].""!

Trotz dieser Einschrinkungen waren die Erwartungen der Kulturakteure nach Francos Tod grof. In
einem Interview &duBerte sich José Luis Alonso de Santos wie folgt iiber die historische
Umbruchstimmung: ,,Hay que decir [...] que eran tiempos muy especiales, se acababa la dictadura, la
muerte de Franco, parecia que todo era posible [...].“'”* Die Zisur, die das Jahr 1975 fiir Spanien
darstellte, veridnderte die politische Realitdt des Landes nachhaltig und setzte in der Folge neue
kulturpolitische Vorzeichen: Zu den wichtigsten MaBnahmen im Hinblick auf das Theater gehorten
auf politisch-institutioneller Ebene neben dem Ende der Zensur sicherlich die Schaffung des
Kulturministeriums im Juli 1977 und der in das Ministerium integrierten Direccion general de Teatro
y Espectdculos (spater Direccion general de Teatro y Miisica), das 1985 im Instituto Nacional de las
Artes Escénicas y de la Musica INAEM) aufging. Die Institution forderte die Dezentralisierung der
spanischen Theaterlandschaft durch die Griindung des staatlichen Centro Dramdtico Nacional (1977)
und der Centros Dramdticos in den autonomen Regionen, die zu dem bereits 1971 gegriindeten, in der
Universitdt Murcia ansissigen Centro de Documentacion Teatral hinzutraten. Die explizite Aufnahme
des Theaters in die kulturpolitischen Strukturen Spaniens wurde durch die Wiederbelebung der Real
Escuela de Arte Dramdtico in Madrid und des Instituto de Teatro in Barcelona komplementiert.'” Die
insbesondere durch die ab 1982 regierenden Sozialisten zur Verfiigung gestellten Geldmittel fiir die
Subventionierung des Theaters stiegen von 325,5 Millionen Peseten (ca. 3,2 Millionen Euro) im Jahr
1978 auf ca. 10 Milliarden Peseten (100 Millionen Euro) im Jahr 1986.'7* Dieser tiefgreifende
Strukturwandel fiihrte [..] zu einer deutlichen Erhoéhung des institutionellen, von der
Zentralregierung der Comunidades Auténomas sowie von Kreis- und Stadtverwaltungen geforderten
Theaterangebots.“ "> Neben den weiterhin bestehenden kommerziellen Biihnen etablierten sich
wihrend der ersten Jahre nach Francos Tod von o6ffentlicher Hand geforderte Theaterhduser, die mit
den privaten und alternativen Sélen in Konkurrenz traten.

Trotz der Forderung verbesserte sich die Situation jedoch nicht in dem von den Kulturschaffenden
erhofften Mafle. Mit Blick auf das spanische Theater der transicion stellen Javier Tusell und
Genoveva Garcia Queipo resiimierend fest: ,,Die politischen Freiheiten brachten die kulturelle

Landschaft nicht unmittelbar zum Bliihen. Obwohl alle Einschriankungen der kiinstlerischen Freiheit

1" Pérez Coterillo, Moises: ,,Presentacién®, in: Matilla, Luis/ Loépez Mozo, Jeronimo, Como reses, Madrid 1980,
S.5.

172 Cabal/Alonso de Santos, Teatro espaiiol de los 80, S. 152.

'3 Vgl. Garcia Lorenzo, Luciano: ,,El teatro espafiol después de Franco (1976-1980)“, in: Segismundo. Revista
hispdnica de teatro, 14 (1980), S. 271-285. Garcia Lorenzo resiimiert die fiir das spanische Theater relevanten
Verdnderungen fiinf Jahre nach Francos Tod. Die zeitliche Nihe zu den Ereignissen soll aufgrund des Mangels
an historischer Distanz keineswegs als Nachteil betrachtet werden, sondern vielmehr als authentisches
Dokument aus jener Zeit. Vgl. ebenso Stenzel, Hartmut: Einfiihrung in die spanische Literaturwissenschaft,
Stuttgart/Weimar 2005, S. 241 ff.

' Vgl. Rubio Jiménez, ,,Vom unabhiingigen Theater zum Neocostumbrismo*, S. 315.

"> Stenzel, Einfiihrung, S. 242.

52



aufgehoben wurden, blieb die erwartete explosionsartige Entfaltung des kiinstlerischen Schaffens
aus.“'”® Zumindest in den ersten Jahren des Postfranquismus machte die anfingliche Euphorie der
lange Zeit marginalisierten Theaterszene Enttduschung und Frustration Platz. In einem Beitrag zum
spanischen Theater der 80er Jahre spricht Jesis Rubio Jiménez gar von einer ,Krise des Teatro
independiente"”’. Denn die bereits beschriebene politisch-Skonomische Offnung des Landes sowie
die zunehmende Lockerung der zensorischen Maflnahmen in den letzten Jahren der Diktatur hatte das
Ende der unabhédngigen Theaterszene bereits vor 1975 eingeldutet. Diese nur scheinbar paradoxe
Entwicklung intensivierte sich nach Francos Tod. Denn der vermeintliche Freiheitsgewinn entpuppte
sich als Vabanquespiel zwischen den neuen kiinstlerischen Mdoglichkeiten und den finanziellen
Abhingigkeiten innerhalb des neoliberalen Kulturmarktes. Die landesweite Schaffung von Spielstitten
sowie die staatlichen Subventionen schufen ab Mitte der 70er Jahre Verbindlichkeiten fiir die Vertreter
der unabhidngigen Szene, die Unbekiimmertheit der “Hoffnungslosen®, die grundlegend fiir das
Schaffen des Teatro independiente war, wurde durch Wettbewerbsdruck und finanzielle Erwartungen

' Der katalanische Dramatiker Josep Marfa Benet i Jornet (*1940) betonte unter Bezug auf

ersetzt.
seine Mitstreiter die paradox wirkende Bedeutung der politischen Repression fiir den kreativen

Prozess:

En los aflos cincuenta y sesenta [...] Brossa, Espriu, Pedrolo o Joan Oliver tuvieron que trabajar
en las catacumbas, porque el piblico era incapaz de asumirlos. Paradéjicamente, esa situacion
acab6 ofreciéndonos una enorme libertad. Sabfamos que no importdbamos a nadie y que nunca
ganarfamos ni cinco céntimos, asi que, de perdidos al rfo, escribimos lo que nos dio la gana.'”

Statt der Regeln des autoritiren Systems galten nach 1975 die des freien Marktes, das Theater musste
sich das hinsichtlich experimenteller Formen wenig geschulte Publikum erkdmpfen, wirkte jedoch im
Vergleich zum Varieté, zum Musiktheater oder zum Unterhaltungsfernsehen weit weniger attraktiv.
Vor allem das Kino hatte dem Theater den Rang abgelaufen, Regisseure wie Carlos Saura, Victor
Erice, Fernando Fernan Gomez, Basilio Martin Patifio, Juan Antonio Bardem und Pedro Almoddvar
brachten die Angste, Hoffnungen und neuen Freiheiten einer Gesellschaft im Ubergang auf die
Leinwand.

Dies hatte zur Folge, dass private Biihnen vor allem dann ein Stiick in den Spielplan aufnahmen, wenn
sie sich davon einen Kassenerfolg versprachen. Aber auch die Teatros publicos waren gezwungen, den

marktwirtschaftlichen Anforderungen der neoliberalen Kulturpolitik gerecht zu werden. So bewahrten

176 Tusell, Javier/Garcia Queipo de Llano, Genoveva: ,,.Die Kultur in der Zeit des politischen Umbruchs®, in:
Bernecker, Walther L./Collado Seidel, Carlos (Hgg.), Spanien nach Franco, Miinchen 1993 (= Schriftenreihe
der Vierteljahreshefte fiir Zeitgeschichte, 67), S. 232.

177 Rubio Jiménez, ,,Vom unabhingigen Theater zum Neocostumbrismo*, 311ff.

'8 Vgl. Miralles, Alberto: ,,La progresiva domesticacién de la vanguardia teatral durante la transicién espafiola®,
in: Ferndndez Lera, Antonio (Hg.), Nuevas tendencias escénicas, La escritura teatral a debate, Madrid 1985
(Teoria escénica, 1), S. 29.

179 Josep Maria Benet i Jornet zit. nach Ordéiiez, Marcos: ,,Todo empezé en 1976, in: El Pais, 06. Oktober
2007, URL: https://elpais.com/diario/2007/10/06/babelia/1191627599_850215.html [10. April 2016].

53



sich die offentlichen Héuser ihre Eigenstindigkeit lediglich ein gutes Jahrzehnt, bevor sie sich - nach
einem merklichen Einbruch der Zuschauerzahlen Ende der 1980er Jahre - auf Formen der
Mischfinanzierung mit Stiftungen oder Privatfirmen einlieBen.'® Die Literaturwissenschaftlerin

Francisca Vilches de Frutos sieht diese Okonomisierung des 6ffentlichen Theaterwesens kritisch:

Las medidas tomadas habian conducido a la marginacién de los autores teatrales espaiioles de
las salas publicas, en especial de los ya consagrados [die Generacion realista, D. H.]. Ademas,
los modelos de seleccion de las creaciones elegidas resultaban poco transparentes y no
favorecian en muchas ocasiones las mejores propuestas.'’

Die Jahre zwischen 1976 und 1982 waren vom kulturpolitischen Versuch geprigt, einigen der dem
Franquismus zum Opfer gefallenen Dramatikern eine erneute oder nachtridgliche Berechtigung auf
Spaniens Biihnen zu erteilen. In der so genannten Operacion Restitucion wurde an das
avantgardistische Theater der 20er und 30er Jahre angekniipft und wéhrend der Diktatur nicht
aufgefiihrte Autoren wie Ramén del Valle-Inclén'®?, Federico Garcia Lorca'’ oder Rafael Alberti'™ in
die Spielplidne integriert. Diese Maflnahme war trotz ihrer symbolischen Bedeutung aus finanzieller
Perspektive ebensowenig erfolgreich wie die Operacion Rescate, die nachtrigliche Aufnahme der von
der franquistischen Zensur einst verbotenen Autorinnen und Autoren des inneren und &duBeren
republikanischen Exils in den Theaterkanon. Obwohl es einigen wenigen Vertretern der alten
Theatergeneration auch nach 1975 gelang, Stiicke auf die Spielpline zu bringen'®’, waren diese
Erfolge wohl vor allem der stilistischen Nédhe zu den Stiicken der jungen, nach 1975 in Erscheinung
tretenden Theatergeneration geschuldet und konnen nicht als nachtrigliche Anerkennung des
generationalen Gesamtwerks betrachtet werden.

Das Theater als offentliche Institution sah sich gezwungen, auf die veridnderte Realitit und die
verdnderten Erwartungen des Publikums zu reagieren, was insbesondere den Autoren schwerfiel,
deren Schreiben iiber Jahrzehnte hinweg ein Schreiben gegen die Diktatur war. Der Verlust dieses

Referenzpunktes lief ihr bisheriges Werk als iiberdauert und das neu geschriebene als nicht mehr

18050 z. B. das Teatre Lliure in Barcelona oder das Teatro de la Abad{a in Madrid; vgl. Gonzdlez, Antonio B.:
,,Teatro y gestion: Teatro de la Abadia de Madrid“, in: Floeck, Wilfried/Vilches de Frutos Maria Francisca
(Hgg.), Teatro y sociedad en la Espaiia actual, Madrid/Frankfurt a. M. 2004 (= Teorfa y prictica del teatro, 13),
S.31-52.

"®1 Vilches de Frutos Marfa Francisca: ,,Creacién autorial y gestién teatral: una interrelacién en la escena
espafiola contempordnea®, in: Floeck, Wilfried/dies. (Hgg.), Teatro y sociedad en la Espariia actual,
Madrid/Frankfurt a. M. 2004 (= Teoria y prictica del teatro, 13),, S. 20f.

182 Vo], Floeck, ,,El teatro espafiol contemporaneo (1939-1993), S. 30: Los cuernos des Don Friolera (1976),
Divinas palabras (1976).

18 Vgl. Floeck, ,,El teatro espafiol contemporaneo (1939-1993)“, S. 30: La casa de Bernarda Alba (1976), Asi
que pasen cinco aifios (1978/1979).

'8 Floeck, ,,El teatro espafiol contempordneo (1939-1993)“, S. 30: El adefesio (1976), Noche de Guerra en el
Museo del Prado (1978/1979).

%5 Vgl. Floeck, ,,El teatro espafiol contempordneo (1939-1993)“, S. 30: Sastre (Taberna fantdstica) und Buero
Vallejo (La doble historia del Doctor Valmy, 1976), Nieva (La carroza del plomo candente, 1976), Martin
Recuerda (Las arrecogias del beaterio de Santa Maria Egiciaca (1987), Rodriguez Méndez (Las bodas que
fueron famosas de Pingajo y la Fandanga, 1978), Riaza (Retrato de dama con perrito, 1978).

54



zeitgemil erscheinen. Diese UnzeitgemiBheit griindete sich nicht zuletzt auf der Diskrepanz zwischen

ihrem Theaterverstindnis und dem herrschenden Zeitgeist nach 1975:

[...] los efectos de la cultura del consenso y de la politica de la reconciliacién [...] no quedaron
sin repercusiones en los escenarios. En primer lugar, se puede constatar que los dramaturgos de
la Generacién Realista y los representantes del Nuevo Teatro Espaiol y de sus adeptos mas
jovenes, que bajo la dictadura franquista habian llevado una lucha dificil contra la censura, no
pudieron alcanzar el éxito esperado después de la muerte de Franco.'®

Zwar gelang es Autoren wie Alfonso Sastre oder Antonio Buero Vallejo nach 1975, neben bereits
Geschriebenem auch Neues zu inszenieren, doch der gesellschaftskritische, scharfziingige Stil der
Vertreter der Generacion realista korrespondierte weder mit den Erwartungen des Publikums nach
inhaltlicher und formaler Neuerung noch mit den wihrend der Transition herrschenden Lemmata der
Versohnung und des Konsenses."” Dies zeigte sich deutlich an dem mangelnden Enthusiasmus, mit
dem die Theaterkritik das 1979 aufgefiihrte Stiick Jueces en la noche von Buero Vallejo
kommentierte. Mariano de Paco erklért die mediale Zuriickhaltung damit, dass die von Buero Vallejo
formulierte Kritik an der Wendehals- und Vergessenspolitik der Transitionspolitiker nicht mit dem
Klima des Konsenses in Einklang zu bringen war. Die Feuilletonisten reagierten uneinsichtig
angesichts des manichéistischen Stils und des existenzialistischen Fatalismus, ein Attribut, das fiir die

Generacion realista charakteristisch war, jedoch am neuen Zeitgeist zu zerbrechen schien:

Qué nos da en Jueces en la noche? Un retrato de esta Espafia dividida con unas derechas
malisimas y una izquierda celestial, angelical, si se me permiten tales adjetivos para denominar
a los ‘rojos’, ya que tal palabra se pronuncia en mas de una ocasién sobre las tablas [...]."*
[Ya]

Nadie habla como en la vida: se habla como en el teatro - en el peor sentido de esta expresion -
y, a veces, como en los periddicos, cuando la obra se vuelve panfletaria. Los personajes son
tépicos, las palabras son tépicas.'*’

[El Pais]

Cae el autor en un maniqueismo mas extremado [...]. Hay algo en que el autor de la experiencia
y la autoridad de Buero Vallejo no deberia haber caido: la acumulacién de cargos contra un solo
personaje.'”

[ABC]

% Floeck, Wilfried/Garcia Martinez, Ana: ,,Memoria y olvido entre bastidores: Guerra civil y franquismo en el
teatro espafiol después de 1975%, in: Reinstédler, Janett (Hg.), Escribir después de la dictadura. La produccion
literaria y cultural en las posdictaduras de Europa e Hispanoamérica, Madrid/Frankfurt a. M. 2011, S. 101.

187 Vgl. Garcia Martinez, El tel6n de la memoria, S. 129.

88 Pérez Jiménez, Manuel: El teatro de la transicion politica (1975-1982): recepcion, critica y edicion, Kassel
1998 (= Problemata literaria, 42), S. 85.

18 Pérez Jiménez, El teatro de la transicion politica (1975-1982), S. 85.

190 pérez Jiménez, El teatro de la transicion politica (1975-1982), S. 85.

55



Trotz gewisser Erfolge "'

entsprach die blockbildende, ideologische Schwarzweifimalerei der
Generacion Realista weder der Komplexitit einer sich demokratisierenden Ubergangsgesellschaft
noch dem Leitmotiv des Konsenses.

Um auf die verdnderte Realitdt antworten zu kénnen, waren neben inhaltlicher Zukunftsgerichtetheit,
die sich auf dem Wunsch der Versohnung griindete, neue theatrale Ausdrucksformen gefragt. Diese
Aufgabe fiel jenen Vertretern des ehemaligen Teatro independiente zu, die den Ubergang von einem
autoritdren zu einem demokratischen System meisterten, indem sie sich innerhalb der liberalisierten
Theaterlandschaft sowohl durch ihre innovative Theaterdsthetik als auch mittels ihrer beruflichen
Anstellungen in Universititen, in Theaterhdusern oder in der Kulturpolitik zu positionieren
verstanden. Zu diesen gehorten José Sanchis Sinisterra, José Luis Alonso de Santos und Ignacio
Amestoy."”

Theoretische Abhandlungen, Artikel und Interviews bezeugen das Bewusstsein der Generacion del 82,
die von Eduardo Pérez-Rasilla auch als Generacion del cambio'” bezeichnet wurde, beziiglich ihrer
Verantwortung als Initiatorin einer notwendigen dramen- und theaterédsthetischen Weiterentwicklung,
die nicht zuletzt eine Reinigung der Asthetik von der franquistischen Ideologie bedeutete. Die
Aufnahme neuer Inhalte war demzufolge ebenso wichtig wie die Uberwindung bestehender Formen.
Im Manifest der im Jahr 1977 von José Sanchis Sinisterra ins Leben gerufenen Theatertruppe El
Teatro Fronterizo, die als Alternative zum kommerziellen Theaterbetrieb den Grundgedanken des
Teatro independiente fortfiihrte, betont der Dramatiker die Verflechtung von Form und Inhalt. Der
Kampf gegen das durchideologisierte biirgerliche Theater des Franquismus konne nur durch die

vollige Ablosung von bestehenden Inhalten und Formen vollzogen werden:

Para crear una verdadera alternativa a este ‘teatro burgués’, no basta con llevarlo ante los
ptblicos populares, ni tampoco con modificar el contenido ideoldgico de las obras
representadas. La ideologia se infiltra y se mantiene en los c6digos mismos de la representacion,
en los lenguajes y convencionalismos estéticos que, desde el texto hasta la organizacion
espacial, configuran la produccién y la percepcion del espectdculo. El contenido esta en la
forma. Sé6lo desde una transformacion de la teatralidad misma puede el teatro incidir en las
transformaciones que engendra el dinamismo histérico. Una mera modificacién del repertorio,
manteniendo invariables los cédigos especificos que se articulan en el hecho teatral, no hace
sino contribuir al mantenimiento de ‘lo mismo’ bajo la apariencia de ‘lo nuevo’, y reduce la
préctica productiva artistica a un quehacer de reproduccién, de repeticién."*

' Im Jahr 1985 feierte Alfonso Sastre einen Biihnenerfolg mit dem Stiick La taberna fantdstica. Nach der
miBigen Kritik an dem 1990 aufgefiihrten Werk Los iltimos dias de Emmanuel Kant beschloss er, keine Dramen
mehr zu verfassen; vgl. Aznar Soler, ,,Teatro espafiol y sociedad democrética (1975-1995)“, S. 14.

192 Vgl. Aznar Soler, ,,Teatro espafiol y sociedad democrdtica (1975-1995)“, S. 14; vgl. zudem Rubio Jiménez,
,»Vom unabhingigen Theater zum Neocostumbrismo®, S. 315: , Nicht weniger bezeichnend fiir diese Jahre [des
Ubergangs, D.H.] ist die Tatsache, dass in den Schaltstellen sowohl der politischen Entscheidung, als auch der
Theaterverwaltung eine altersbedingte Ablosung stattgefunden hat, die in vielen Fillen der Bewegung des Teatro
independiente nahestehende Personen in die entsprechenden Amter brachte

%3 Vgl. Doménech Rico, Fernando: ,,Introduccién®, in: Amestoy Egiguren, Ignacio, Violetas para un borbén: la
reina austriaca de Alfonso XII. Dionisio Ridruejo - Una pasion espariiola, Madrid 2015 (= Letras hispdnicas,
757),S. 14.

194 Sanchis Sinisterra, La escena sin limites, S. 37.

56



Diese Zitat fiihrt vor Augen, dass sich Sanchis Sinisterra als einer der bedeutendsten Vertreter der
neuen Theatergeneration der Notwendigkeit einer transicion teatral bewusst war, die parallel zu den
gesellschaftlichen und politischen Transformationen durchgefiihrt werden musste. Dieser Ubergang
bedurfte seines Erachtens einer radikalen Infragestellung iiberlieferter dsthetischer Konventionen.

Die theoretische Basis fiir diesen Umbruch lieferte die Verschmelzung der Theorien des politischen
Theaters, allen voran Brechts, mit den Uberlegungen derjenigen, die zu den Urspriingen des theatralen
Spiels zuriickkehrten (z. B. Peter Brook) oder die Grenzen zwischen Nachahmung und Erleben neu
erprobten (z. B. Jerzy Grotowski, Antonin Artaud). Hinzu kam der Einfluss der strukturalistischen und
poststrukturalistischen Philosophie auf das europdische Theater: Die radikale Infragestellung eines
transzendentalen  Signifikats und der damit einhergehenden Dekonstruktion diskursiver
Konstruiertheit, des objektivierten Subjektiven, fithrte konsequenterweise zur Selbstreflexion auf dem
Theater durch antimimetische Spielarten.

Dieser Selbstreferentialitidt auf formaler Ebene folgte ein inhaltliches Umdenken. Auf Basis einer dem
Franquismus geschuldeten anti-ideologischen Haltung, die ihren Ausdruck in der Skepsis gegeniiber
jeder Form des Ideologieglaubens und des Universalismus fand, sowie angesichts der Ohnmacht
gegeniiber der Komplexitit gesamtstruktureller Prozesse und diskursiver Machtstrukturen,
verweigerten sich die Dramatiker der Generacion del 82 jeder Form eines explikativen, Losungen
anbietenden Theaters. Vielmehr richtete sich der Blick auf das Partikulare, das Individuelle und
Uberschaubare. Die Welt des Alltiglichen, des Durchschnittlichen und Individuellen riickte in den
Fokus und verdringte Utopien und deren figurale Repridsentanten zunehmend von der Biihne.

Jests Rubio Jiménez beschreibt das Theater der ausgehenden 70er und vor allem das der 80er Jahre als
eines, dessen Schwerpunkt auf der Analyse der jungen demokratischen Gesellschaft und ihrer
Probleme liegt. Das Leben in den GroBstidten Madrid und Barcelona, Drogenkonsum, Kriminalitit,
Armut, Sexualitit, hdusliche Gewalt und soziale Marginalisierung werden zu géngigen Themen auf
der Biihne. Wihrend die Literatur- und Theaterwissenschaftler R.L. Sheenon und César Oliva mit
Blick auf das Theater der Generacion del 82 von ,,Neo-realism* bzw. von ,,nuevo realismo* sprechen,
wihlt Jiménez den Begriff des neocostumbrismo. Damit betont er den nicht von der Hand zu
weisenden Riickgriff der Dramatiker der 80er Jahre auf traditionelle und volkstiimliche Gattungen, die
vielfach den formalen Rahmen fiir die Gesellschaftsanalyse bildeten.'”” Hinzu kam die Verwendung
humorvoller Dialoge, die sich nicht selten durch einen ironischen Ton auszeichneten oder sich in der
Verwendung kolloquialer Ausdriicke konkretisierten — beides Belege fiir die der Generacion del 82
eigene Tendenz der Verquickung traditioneller Formen und Sprechweisen sowie zeitgendssischer
Themen und Darstellungstechniken.'®

Auf diese Weise verschmolzen die spanische Theatertradition mit den bereits beschriebenen
Einfliissen wichtiger Dramen- und Inszenierungstheorien des 20. Jahrhunderts sowie

poststrukturalistischer Philosophie. Die meisten Stiicke spielen in einem stddtischen Milieu und zeigen

195 Vgl. Rubio Jiménez, ,,Vom unabhingigen Theater zum Neocostumbrismo®, S. 317.
1% Vgl. Pifiero, Tres voces fundamentales, S. 15.

57



Figuren der Mittel- und Unterschicht. Diese scheitern hédufig an der sie umgebenden Welt, die mehr
Einschrinkung als Freiheit zur Verfiigung zu stellen scheint. Insbesondere die GroBstadt wird als
feindlicher Schauplatz inszeniert, an dem Idealisten an den Rand gedridngt werden. Die iiberaus
erfolgreichen Stiicke T estds loco, Briones (1978) von Fermin Cabal oder Bajarse al moro (1985)
von José Luis Alonso de Santos belegen diese Annahme beispielhaft.

Das Interesse an den aktuellen Problemen der spanischen Bevolkerung ist eine Gemeinsamkeit der
Vertreter der Generacion del 82 und ist gleichermaBlen ihr Schliissel zum Erfolg. Denn auch das
Publikum schien nach 1975 ein Theater zu bevorzugen, das sich mit den Problemen der Aktualitét
auseinandersetzt, ein Theater, das eher als gesellschaftlicher Reflexionsraum, denn als illusionistischer
Gegen-Raum fungiert. Im Gesprich mit seinem Kollegen José Luis Alonso de Santos unterstreicht der

Dramatiker Fermin Cabal diese Tendenz:

Lo que a mi me gusta es, en principio, lo que me sale, donde yo siento que me lo paso bien
escribiendo, es con los problemas de la gente que me rodea ahora; qué nos pasa, qué queremos,
por qué sufrimos, por qué reimos, a quién amamos, qué esperamos de las cosas, de nosotros
mismos, cudl es el problema que no nos deja hacer algo, etc. Eso es lo que me atrae. Yo creo
que eso es ademds lo que atrae al publico."’

Ahnliches lisst sich, ohne dabei der Gefahr einer vereinfachenden Generalisierung anheim zu fallen,
mit Blick auf die Dramen von Alonso de Santos behaupten. Die Nidhe zu den Menschen und ihren
Problemen, Sorgen und Wiinschen macht ihn laut Francisco Umbral zu einem ,,cronista de ahora
mismo*; und vor dem Hintergrund des in dieser Studie unternommenen Versuchs, eine Antwort auf
die Frage nach moglichen Asthetisierungsformen der spanischen Erinnerungspolitik im Drama nach
1975 zu liefern, ist folgendes Urteil von Marina Pifiero von besonderem Interesse, zeigt es doch die
Intention, auBerliterarische Phdnomene mit den im Drama und Theater zur Verfiigung stehenden
Mitteln fassbar zu machen. Die dabei entstehende Verbindung mit der auferfiktionalen Welt bleibt
nicht bei der Integration derselben stehen, sondern wird durch die von Alonso de Santos beabsichtigte
Kommunikation des Dargestellten mit dem Rezipienten fortgefiihrt, so dass letztlich ein Dialog

zwischen fiktionaler und auBerfiktionaler Welt entstehen kann:

Los personajes reproducen en su microcosmo los mismos desajustes que ven en la sociedad.
Esta cualidad hace que los personajes estén en continua lucha con el entorno, interrogdndose
siempre sobre su propio modo de estar en el mundo. Pero por encima de cualquier formulacién,
me parece importante resaltar el afdn comunicativo y empético del teatro de Alonso de Santos
para el que el ptblico (“préjimo”, como dice en muchas de sus declaraciones, siguiendo en esta
compasion por sus semejantes a su admirado maestro A. Chejov) es el factor determinante de su
trabajo. De ahf su lenguaje tantas veces humoristico y cercano. Ese amor a sus semejantes unido
al amor al teatro como forma comunicativa [...] le perfilan como autor [...], no solo bajo un
punto de vista escénico, sino también estético y filoséfico.'”®

197 Cabal/Alonso de Santos, Teatro espaiiol de los 80, S. 171f.
18 Pifiero, Tres voces fundamentales, S. 22f.

58



In ihren Inszenierungen griffen die Dramatiker der Generacion del 82 haufig auf eine dem Milieu
entsprechende, authentische Sprache zuriick, die nicht vor Obszénititen zuriickschrak und dem
Zuschauer die dunklen Seiten Spaniens présentierte. Nicht nur aufgrund der Darstellung der einfachen
Bevolkerung sowie des milieugetreuen, hiufig derben Sprachgebrauchs, sondern ebenso aufgrund der
festzustellenden komischen Elemente haftete den Stiicken etwas sainetesques an. Rubio Jiménez stellt
heraus, dass diese Komik nicht als belanglose Heiterkeit zu verstehen ist, sondern in der Tradition der
spanischen tragedia grotesca eines Arniches oder des esperpento eines Valle-Inclan. Den
humoristischen Momenten wohnt etwas Tragisches inne, wodurch sie eine gesellschaftskritische und

entlarvende Funktion erfiillen.'*’

Ihre sich in den 70er und 80er Jahren verdndernden Lebensbedingungen, ihre Auseinandersetzung mit
dem demokratischen, sich wandelnden Spanien aus dem Theater heraus forderte die Vertreter der
Generacion del 82 ebenso zu einer Infragestellung der spanischen Erinnerungspolitik nach 1975
heraus. Neben den bereits angesprochenen Phidnomenen wie Kriminalitit, Drogenkonsum oder
okonomische Ungleichheit bildete ebenso der Umgang mit den Erinnerungen an den spanischen
Biirgerkrieg sowie die Franco-Diktatur bzw. das Ausbleiben einer Uberfiihrung von Diktatur und
Biirgerkrieg in das kulturelle Gedichtnis Spaniens eines der wichtigsten Motive in ihrem Theater.
Angesichts der ihnen eigenen Zwischenposition nimmt es nicht Wunder, dass sich die Dramatiker um
Sanchis Sinisterra, Ignacio Amestoy und Alonso de Santos intensiv mit den kollektiven und
individuellen Erinnerungen an den Biirgerkrieg und den Franquismus beschiftigten. Das Vergessen
dieser Geschehnisse wire im Widerspruch zu der Notwendigkeit individueller Identititskonstituierung
gestanden, die insbesondere in Zeiten des Umbruchs eine Orientierung gebende Bedeutung zu
erfahren scheint: ,,La Transicion politica sugiere, o exige, la necesidad de revision, replanteamiento de
la memoria individual y colectiva, y esta generacion, que ahora se acerca a la madurez, se siente
capacitada para la tarea y moralmente obligada a llevarla a cabo. Asi la memoria histérica se convierte
en un tema recurrente en su produccién dramética.”*”

Das bereits beschriebene Spannungsverhiltnis zwischen der unabweisbaren Prdsenz des Vergangenen
im kommunikativen Gedéchtnis und der weitgehenden Absenz schlimmer Erinnerung im kulturellen
Gedéchtnis, also das Ausbleiben einer politisch-offentlichen Manifestierung des Geschehenen in der
sozial-empirischen Lebenswelt, reprdsentiert demnach nicht einfach nur die gesellschaftspolitische
Situation in den ersten Jahrzehnten nach 1975, sondern ist gleichbedeutend mit dem politischen Nicht-
Erinnern dessen, was die Biographien dieser Generation konstituiert. Die defizitire Erinnerungskultur
betrifft die Dramatikergeneration unmittelbar, was nicht ohne Auswirkungen auf deren kiinstlerisches
Schaffen bleiben konnte. Das natiirliche Streben nach identitdrer Gewissheit durch den bewussten

Blick zuriick schien durch den von Politik beschworenen Zeitgeist der Zukunftsgerichtetheit, durch

199 Vgl. Rubio Jiménez, ,,Vom unabhingigen Theater zum Neocostumbrismo®, S. 24.
20 pérez-Rasilla Bayo, Eduardo: ,,La memoria histérica de la postguerra en el teatro de la transicién: la
generacion de 1982%, in: Anales de Literatura Espariola, 21 (2009), S. 144.

59



eine den offentlichen Diskurs priagende Rhetorik des Neubeginns und der Versohnung konterkariert zu
werden: ,,La conciencia de estar escribiendo para un tiempo nuevo implica la duda sobre la propia
identidad personal e histdrica [...]*, schreibt der spanische Literaturwissenschaftler Eduardo Pérez-

Rasilla mit Blick auf die Generacion del 82 und fiigt an:

Tal vez por ello advertimos en muchas de sus propuestas escénicas un cierto tono de
perentoriedad y una percepcion de la fragilidad personal y colectiva, que se contrapesa con la
voluntad decidida de reexaminar el proceso personal y colectivo, por el cual se ha llegado a la
situacion histérica presente. Asi se produce una paradoja entre la firmeza con la que se afronta

el proceso de recuperacion de la memoria y el aturdimiento o el desconcierto que tal situacion

provoca.””!

Implizit spricht der Literaturwissenschaftlicher Eduardo Pérez-Rasilla die in der Folge zu treffende
Unterscheidung zwischen Teatro histérico und einem Teatro de la memoria bzw. einem
erinnerungskulturellen Theater an. Wihrend es sich beim Geschichtsdrama um eine Spielform handelt,
die den Fokus auf die Darstellung einer vergangenen, ergo historischen Situation oder Person legt,
geht es im erinnerungskulturellen Drama vielmehr um den gegenwirtigen Umgang mit einem
historischen Ereignis. Der analytische und motivische Blick richtet sich in diesem Fall auf die
Gegenwart und ihr Verhiltnis zur Vergangenheit. Das historische Drama hingegen weist der
Gegenwart nur mittelbar Bedeutung zu, fungiert sie doch lediglich als Aussichtspunkt, von dem aus
das Vergangene betrachtet wird. Jedoch kann auch diese Perspektive Erkenntnisse fiir die Gegenwart
bringen.

Die Anndherung sowie die Beschiftigung der genannten Vertreter der Generacion del 82 mit Themen
aus der spanischen Geschichte muss vor der Folie des geschichtswissenschaftlichen,
historiographischen und geschichtsphilosophischen Paradigmenwechsels verstanden werden. Die
Annahme von der Unmoglichkeit ungefilterter, objektiver Darstellung von Geschehenem forcierte die
vom Poststrukturalismus propagierte Skepsis an den Moglichkeiten der Reprisentation und heftete
Zweifel an jeden Versuch einer naturgegeben zeichengebundenen Aussage iiber Vergangenes. Die
Autoren der Generacion del 82 lehnten manichiistische Weltbildkonstruktionen oder einheitsstiftende

Interpretationen historischer Ereignisse ab:

La actitud de estos autores frente a la historia es la interrogacién y la duda, mezclada con una
buena dosis de escepticismo y completada por un componente irénico y hasta lddico, pero que
siempre manifiesta un auténtico compromiso ético frente a la historia reciente, que sirve a los
autores para comprender su presente y construir un futuro mejor.*”

Die Subjektivitdt, Heterogenitdt und Dynamik semiotischer Re-Pridsentationen von historischen

Begebenheiten wurden entsprechend zu formgebenden Prinzipien.

201 pérez-Rasilla Bayo, ,,La memoria histérica de la postguerra en el teatro de la transicién”, S. 144.
202 Floeck/Garcfa Martinez, ,Memoria y olvido entre bastidores: Guerra civil y franquismo en el teatro espafiol
después de 19757, S. 104.

60



ITII. DIE ANWESENHEIT DES ABWESENDEN: ZUR DIALEKTIK
ERINNERUNGSKULTURELLER RE-PRASENTATION

Auf Grundlage des Erorterten soll nun der Frage nachgegangen werden, auf welche Weise die
ausgewihlten Dramatiker der als transitorisch charakterisierten Generacion del 82, José Sanchis
Sinisterra, José Luis Alonso de Santos und Ignacio Amestoy Egiguren, die Paradoxie des Nicht-
Erinnerns des Unvergesslichen dramatisch und im Hinblick auf die intendierte Auffiihrungssituation
verarbeiteten. Es geht demnach nicht um einem Versuch der thematischen Klassifizierung der Dramen
oder einer mit der erinnerungskulturellen Entwicklung nach 1975 korrespondierenden Periodisierung
des so genannten Teatro de la memoria, wie es beispielweise von Wilfried Floeck und Anabel Garcia
Martinez unternommen wurde.”” Vielmehr wird das dramen- und theateriisthetische Potential im
Hinblick auf eine Uberfiihrung der beschriebenen erinnerungskulturellen Spannung, die sich im Spalt
zwischen Erfahrungsraum und Erwartungshorizont auftut, in den Fokus geriickt. Es wird zu zeigen
sein, mit welchen Mitteln sich memoriale Uneindeutigkeit in die Fiktion hineinschreiben bzw. im
Theater inszenieren lidsst und wie auf diese Weise der Anspruch auf einen Mimesis-Begriff im Sinne
der Realitit als das dem Subjekt nicht Gefiigige formuliert zu werden scheint, der in sich die
Moglichkeit birgt, einen performativen Akt des gemeinsamen Erinnerns zu initiieren.

Um diese These zu stiitzen, bedarf es zunichst jedoch gedéchtnis- bzw. erkenntnistheoretischer
Uberlegungen, die das strukturelle Verhéltnis von Erinnerung und Phantasie, historischer Lebenswelt
und Fiktion sowie mimetischer Darstellung und performativem Akt kldren. Diese Vorgehensweise ist
m. E. notwendig, weil sich die Beschreibung der erinnerungskulturellen Wirklichkeit des
Postfranquismus als einer sich der diachronischen Erkenntnis verweigernden Realitdt mit
ontologischen und modalen Uneindeutigkeiten auseinandersetzen muss, scheinen diese doch fiir die
dsthetische  Darstellung der irreduziblen Diskrepanz  zwischen  Erfahrungsraum  und
Erwartungshorizont geeignet. Diese Uneindeutigkeiten scheinen im Phinomen der Erinnerung bereits
angelegt, handelt es sich doch um eine Behauptung iiber Vergangenes, das ontologisch, im Sinne des
Gewesenen, als existent betrachtet werden muss und daher einen Anspruch des In-der-Welt-Seins
formuliert, zugleich jedoch zeitlich abwesend sein muss, um iiberhaupt erinnert werden zu konnen.
Die Erinnerung bedarf also des Vertrauens darauf, dass das Erinnerte wirklich gewesen ist, um nicht in
das Feld des Erfundenen abzukippen. Denn Erinnerung und Phantasie haben strukturell betrachtet
denselben Ursprung, die Einbildungskraft.

Ein weiterer Schritt auf dem Weg zur Beantwortung der Frage, auf welche Weise sich die
erinnerungskulturelle Wirklichkeit Spaniens &sthetisieren lésst, ist demnach die genaue Betrachtung
der im Phidnomen der Erinnerung angelegten Paradoxie der Anwesenheit (ontologisch) des

Abwesenden (zeitlich) sowie der Ausdrucksform, die eine modale Korrespondenz mit dieser

203 Floeck/Garcfa Martinez, ,Memoria y olvido entre bastidores: Guerra civil y franquismo en el teatro espafiol
después de 1975, S. 97-120.

61



ontologischen Uneindeutigkeit darstellt: die Phantastik. Dabei wird sich zeigen, dass ein weitgefasster
Begriff der Phantastik, der lediglich die ontologische Grenze zwischen Sein und Nicht-Sein sowie die
modale Grenze zwischen Fiktion und Diktion in den Blick nimmt, fiir die im Anschluss dargelegten
Asthetisierungsformen der Paradoxie des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen fruchtbar gemacht
werden kann.

Die nun folgende theoretische Beschiftigung mit der Grenze zwischen Erinnerung und Phantasie,
Diktion und Fiktion sowie Mimesis und Performanz verspricht einen Erkenntnisgewinn hinsichtlich
der Fragestellung, auf welche Weise sich eine erinnerungskulturelle Wirklichkeit, die sich aufgrund
der irreduziblen Diskrepanz zwischen gemachter Erfahrung und nicht eintretender Erwartung ergibt,
dramatisch darstellen und inszenatorisch gestalten ldsst. Dabei wird sich zeigen, inwiefern die
Einschreibung ontologischer und modaler Uneindeutigkeit in den dramatischen Text Chancen
erdffnet, aus einem Stiick iiber das Verdringen von Erfahrenem eine Inszenierung des Erinnerns
werden zu lassen. Anders gewendet, es wird deutlich werden, inwiefern der Versuch der mimetischen
Darstellung des Verdringens zugleich das Verdringen des mimetischen Darstellungsmodus zugunsten
eines performativen Erinnerungsaktes ermdglicht. Exemplarisch wird dies an José Sanchis Sinisterras
jAy, Carmela! (1986), José Luis Alonso de Santos El dlbum familiar (1982) sowie an Ignacio
Amestoy Egigurens Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola (1983) zu untersuchen sein, da diese
Stiicke den Akt des Verdridngens nicht einfach nur dramatisch abbilden. Gleichzeitig, und dies ist in
den Textanalysen darzulegen, weisen Ay, Carmela!, El dlbum familiar sowie Dionisio Ridruejo - Una
pasion espariola den Rezipienten Rollen in einem gemeinsamen Akt des Erinnerns zu, dem sie sich
nicht verweigern konnen.

Als Leitfigur der folgenden Ausfithrungen sowie als steter Orientierungspunkt der Studie fungiert der

franzdsische Philosoph Paul Ricceur (1913-2005).

1. Mnemonische und historische Représentation bei Paul Ricceur

Paul Ricceur unterscheidet in seiner im Jahr 2000 veroffentlichten Monographie La mémoire,
I’histoire, I’oubli*™, die im Jahr 2004 unter dem Titel Geddichtnis, Geschichte, Vergessen auf deutsch
erschienen ist, zwischen den Prozessen der mnemonischen Einschreibung oder Bewahrung von
duBeren Wahrnehmungen im Individuum, respektive in den Individuen, und der Abrufung und
Darstellung des einst Wahrgenommenen durch einen Prozess der Semiotisierung, durch den in der
Folge Zeichen als Stellvertreter fiir die nicht mehr seienden Referenten fungieren. Diesem Zweischritt

folgend erarbeitet Ricceur im ersten Teil seines Werks eine Phinomenologie des Gedéchtnisses und

% Die Zitate aus dem genannten Werk stammen allesamt aus der im Jahr 2004 auf deutsch erschienen Ausgabe:
Riceeur, Paul: Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004. Die franzdsische Originalausgabe erschien im
Jahr 2000 bei Editions du Seuil.

62



der Erinnerung””, die sich mit der Einschreibung des Sinnlich-Empirischen in das Subjekt beschiiftigt.
Im zweiten Teil widmet er sich der an die Verwendung von Zeichen gekoppelten Darstellung der
zuvor eingeschriebenen Wahrnehmungen; der Fokus wandert dabei von der Phédnomenologie des
Gedichtnisses auf die Epistemologie der Geschichtsschreibung.*® Ricceur spricht im Hinblick auf
diese  gedichtnistheoretische  Unterscheidung von  ,mnemonischer und ,historischer

Reprisentation“*"’

und weist somit begrifflich auf die getrennten Prozesse der mentalen Bewahrung
und der Re-Semiotisierung im Sinne einer historiographischen Phase (,,Die Reprisentation durch die
Geschichte“**) hin, die der Sammlung und Bewahrung historischer Dokumente sowie der Operation
des Erkldrens und Verstehens dieser Dokumente vorausgeht. *” In Anlehnung an die
phdnomenologische Unterscheidung zwischen Noema, dem Erinnerten bzw. dem Erinnerungsgehalt,
und Noesis, dem Akt des Erinnerns, konne die historische Reprisentation sowohl final, als fixiertes
Objekt, wie auch prozessual, als Akt bzw. Operation in Prisenz begriffen werden.”’ Ricceur spricht
mit Blick auf diese Unterscheidung von einer ,,Dialektik der Reprisentation®, ,,der Substitution und
der Sichtbarkeit*.*"

Statt der Begriffe ,mnemonisch’ und ,historisch’ sollen in dieser Studie jedoch die weiter gefassten
Konzepte der ,immateriellen’” und ,materiellen’ Reprisentation Verwendung finden. Dieses
Aufgreifen eines der wesentlichen Unterscheidungsmerkmale zwischen mnemonischer und
historischer Reprisentation ermdglicht eine Terminologie, die sich nicht auf die Geschichtsschreibung
als eine Form zeichenbasierter Darstellung von Geschehenem beschrinkt, sondern jedweder
semiotischen Vergegenwirtigung des Vergangenen gerecht wird. Die begriffliche Setzung der
Eigenschaften ,immateriell’ und ,materiell’ geht keineswegs einher mit der Verabschiedung der
phdnomenologischen Unterscheidung von Ricceur; stattdessen erlaubt sie es, das Feld der
Geschichtsschreibung auf die Erinnerungskultur hin zu 6ffnen. Die Eigenschaft des ,Materiellen’
impliziert die Bewegung vom Mentalen — der ,immateriellen’, geistigen Bewahrung — in den Bereich
der &duBeren Wahrnehmung und damit vom Individuum zu einer mdglichen inter-subjektiven
Erinnerungsform. Die Ubertretung der durch Annahme von Zeitlichkeit markierten Grenze zwischen
Gegenwart und Vergangenheit, die Verschrinkung zwischen intelligibler Einschreibung und
Sinnlichem, ist einzig iiber den Prozess der Semiotisierung und der dadurch vollzogenen sekundéren

Versinnlichung des einst Wahrgenommenen moglich. Es erscheint m. E. sinnvoll, die etablierten

25 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 49: ,Falls wir einmal in radikaler Form benennen sollen,
worum es hier geht, so handelt es sich um eine Phanomenologie der Erinnerung.*

206 Auf die Epistemologie der Geschichte folgt eine Beschiftigung mit dem Vergessen und somit mit der
conditio historica des Menschen. Im Epilog widmet sich Ricceur dem Verzeihen. Auf die genannten Sdulen des
Werks von Ricceur wird im Laufe der vorliegenden Arbeit immer wieder rekurriert und explizit Bezug
genommen.

27 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 363: ,,Auf die mnemonische Reprisentation folgt in unserem
Diskurs die historische.*

28 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 361.

29 ygl. Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 211.

20 yol, Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 49.

2 Riceeur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 356.

63



Reprisentations-Modi (immateriell, materiell) in Beziehung zu der Gegeniiberstellung des
individuellen und des kollektiven Gedichtnisses zu setzen. Denn erst auf der Stufe der materiellen
Reprisentation 1st sich die Erinnerung vom Subjekt und damit vom Raum des Mentalen.*"

Die Verkniipfung der von Ricceur ausgearbeiteten Kategorien mit dem Konzept des kollektiven
Gedéichtnisses erscheint noch aus einer anderen Perspektive erkenntnisférdernd. Vielleicht erlaubt
dieser Blickpunkt sogar eine Neuperspektivierung des von Jan Assmann formulierten Hinweises
darauf, dass ,,Kollektive*, verstanden als gegenwértiger Zusammenschluss von Individuen, kein
Gedichtnis haben konnen. Durch Gedichtnisfihigkeit zeichnen sich einzig und allein die Individuen
aus, die als Trédger der Erinnerungen das kommunikative Gedichtnis, eine der beiden Komponenten
des kollektiven Gedéchtnisses, konstituieren. Das kommunikative Gedéchtnis bildet gleichsam die
Voraussetzung und Grundlage fiir die Etablierung und Erweiterung des kulturellen Gedichtnisses, ist
doch jede Form der Semiotisierung, d.h. jede Art der Erschaffung von kulturellen Objektivationen
bzw. von Erinnerungstridgern (reminder), stets an die diese Trdger kreierenden Subjekte gebunden.
Unabhidngig von der Brisanz und der Relevanz zuriickliegender Geschehnisse ist eine
libergenerationelle Etablierung im kulturellen Gedéchtnis nur iiber den Weg der Subjekte méglich und
ist niemals unvermittelt. Das kommunikative Gedéchtnis stellt demnach das diffuse Feld von
Erinnerungen dar, aus dem sich Organisationsformen des kulturellen Gedéchtnisses inhaltlich speisen.
Wie jeder andere ist auch dieser Prozess der Semiotisierung gebunden an die Akte der Selektion und
der Konfiguration. Die synthetisierende und ordnende Kraft der Formen und Formate des kulturellen
Gedichtnisses ergibt sich somit aus ,,Akten des Fingierens” (Iser), die den Geschehnissen eine
strukturierende und vielfach ideologische Setzung aufstiilpen.

Kollektive konnen kein Geddchtnis haben, ebensowenig wie Monumente, Gedenkmérsche,
Zeremonien oder Schweigeminuten als Spielarten des kulturellen Gedichtnisses geddchtnisfdhig sind.
Vielmehr sind sie reminder, also Ausloser subjektiver Erinnerungsakte, die einzeln oder in
Kollektiven stattfinden konnen, ohne dass die Situation des gemeinschaftlichen Erinnerns mit der
Gemeinschaftlichkeit der Erinnerung gleichgesetzt werden konnte. Als objektivierte Fixpunkte sind
die reminder iibergenerationell und werden von den jeweiligen Subjekten durch ihre eigenen
Vorstellungen und Erinnerungen mit Leben gefiillt.

Diese Setzung von Objektivationen konnte in Anlehnung an den franzosischen Psychoanalytiker
Jacques Lacan mit einer Uberfiihrung aus dem diffusen Feld subjektiver Erinnerungen in die
»symbolische Ordnung® gleichgesetzt werden. Zwar entspricht das lacanianische Konzept des Realen
nicht der gedichtnistheoretischen Kategorie des kommunikativen Gedichtnisses, doch teilen diese
beiden Konzeptfelder den Aspekt des Chaotischen, Anti-Strukturellen und Diffusen. Wihrend sich die
Unsagbarkeit des Realen aus der Unmdoglichkeit der volligen Ausleuchtung des Unbewussten ergibt,
charakterisiert sich die Unsagbarkeit des kommunikativen Gedichtnisses durch die uniiberschaubare

Gleichzeitigkeit und Heterogenitit existierender Erinnerungen. Die Eingliederung einer Erinnerung in

*12 Statt des Begriffspaars immateriell-materiell werden in der Folge auch andere Termini Verwendung finden.
Dazu gehoren intelligibel und sensibel bzw. latent und manifest.

64



die symbolische Ordnung, ihre Benennung mittels eines Signifikanten, 16st sie aus dem diffusen Feld
des kommunikativen Gedéchtnisses heraus. Durch diesen Prozess wird ein bis dato unbeschriebenes
Geschehen als identititsstiftendes Ereignis fixiert. Die Geschehnisse in Spanien zwischen 1936 und
1939 waren uniibersichtlich und verliefen an unterschiedlichen Orten zur selben Zeit. Einem Teil
dieser Geschehnisse ist es gemein, dass sie im Kontext eines politischen Konflikts zwischen den bis
dahin regierenden Republikanern und den putschenden Kriften der Falangisten zu sehen sind. Doch
bietet diese Gemeinsamkeit keine Moglichkeit, der Heterogenitit der Kriegswirren und der sozialen
Implikationen gerecht zu werden. Erst die nachtrédgliche Benennung als ,Biirgerkrieg’ und die damit
vollzogene Uberfiihrung der Erinnerungen an das Erlebte in die symbolische Ordnung vermittelt den
Anschein der Ubersichtlichkeit, der Synthese, die den Geschehnissen durch das Sprechen von einem

historischen ,Ereignis’ aufgestiilpt wird.

In der Folge sollen die beiden Schwellen zwischen der origindren Wahrnehmung und der Bewahrung
im Subjekt (1) sowie zwischen der im Subjekt bewahrten Erinnerung und der Re-Prisentation des
einst Wahrgenommenen néher betrachtet werden (2). Der Nachvollzug des Weges von der
Wahrnehmung eines sich vollziehenden Ereignisses bzw. eines vermittelten Ereignisses, iiber die
mentale Bewahrung des Wahrgenommenen, hin zur inter-subjektiven Erinnerung in Form einer Re-
Semiotisierung erlaubt die Beschreibung der Teilschritte, die der Begriff der ,Erinnerung’ impliziert.
Warum ist dieser Nachvollzug wichtig? Weil er aufzeigt, dass sich die Asthetisierungsmoglichkeiten
der Paradoxie des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen aus den Ubergéingen zwischen Wahrnehmung
und intelligibler Bewahrung sowie zwischen intelligibler Bewahrung und Re-Semiotisierung ergeben.
Wird das Seiende zum Gewesenen, so verliert es an ontologischer Uberzeugungskraft. Wird das
Gewesene in Form eines sekundiren Korpers zum stellvertretenden Seienden, so ist es auf das
Vertrauen der anderen Subjekte angewiesen, die den ontologischen Anspruch des Erinnerten entweder
akzeptieren oder als Erfindung interpretieren kénnen. Der Verlust des sinnlich Wahrnehmbaren und
der Ubertritt des Wahrgenommenen in den Geist des Subjekts reprisentiert m. E. bereits eine
potentiell phantastische Bewegung bzw. eine Bewegung, die die subjektiven Erkenntniskategorien auf
die Probe stellen. Genauso verhilt es sich, wenn Immaterielles erneut das Feld der Wahrnehmung
betritt, einen Raum also, der fiir Immaterielles unbestimmt ist.

Die in der Folge beschriebenen Grenzen zwischen Materie und immaterieller, mentaler Reprisentation
sowie zwischen immaterieller und re-materialisierter Repréisentation sollen ebenso mit Begriffen der
Semiotik in Beziehung gesetzt werden, um sie fiir die Beschiftigung mit der dramatischen und
theatralen Représentation der Erinnerungskultur im postfranquistischen Spanien fruchtbar zu machen.
Diese scheint sich ja gerade dadurch auszuzeichnen, dass sie dem unabweisbaren In-der-Welt-Sein des
Gewesenen keine semiotische Reprédsentanz gewihrt, die eine soziale Transformation und eine diese

implizierende demokratische Form des kollektiven Erinnerns auf den Weg bringen wiirde.

65



2. Immaterielle Représentation

2.1. Vom Seienden zum Gewesenen — Erinnerung als Spur

Die Setzung der apriorischen Wahrnehmung als conditio sine qua non der Erinnerung ist von
entscheidender Bedeutung. Denn erst durch die Koppelung an Zeitlichkeit unterscheidet sich das
Erinnerungsvermdgen von seiner scheinbar grofiten Widersacherin innerhalb der abendldndischen
Erkenntnisphilosophie, der Einbildungskraft bzw. der Phantasie. In seiner Abhandlung De memoria et
reminiscentia gibt Aristoteles einen essentiellen Hinweis, den Platon in seiner vorausgehenden
anamnésis-Theorie aufgrund seiner Vorstellung von der Erinnerung als einem Wiedererkennen der im
Stadium der Vor-Leiblichkeit von der Seele geschauten Ideen schuldig geblieben war. Aristoteles
stellt Ricceur zufolge als erster fest, dass ,,das Gedéchtnis mit Vergangenheit verbunden ist und dass

diese Vergangenheit die meiner Eindriicke ist“*"

und etabliert damit einen Referenzpunkt im Bereich
der zeitlich zuriickliegenden Wahrnehmung. Die von Ricceur als Falle der Imagination bezeichnete
Gefabhr fiir die Erinnerung, ihren ontologischen Anspruch im Sog der schopferischen Einbildungskraft

zu verlieren, hdngt mit der bereits erwihnten Paradoxie der Anwesenheit des Abwesenden zusammen.

Wir haben immer gesagt, daf} die Anwesenheit des Abwesenden das gemeinsame Merkmal von
Einbildungskraft und Gedéchtnis ist, wihrend ihr Unterscheidungsmerkmal auf der einen Seite
in der Suspendierung jeglicher Realititssetzung und der Vorstellung eines Irrealen, auf der
anderen Seite in der Setzung eines vorgiingigen Realen besteht.”'*

Der Aspekt der Abwesenheit ist im Hinblick auf die Unterscheidung zwischen
mnemonischer/immaterieller und memorialer/materieller Repriasentation zweifach zu perspektiveren,
als Absenz der vergangenen Dinge sowie als Absenz des durch das Zeichen Reprisentierten.”"

Auf mnemonischer bzw. immaterieller Stufe ergibt sich die Abwesenheit aufgrund des Ubergangs
vom Seienden im Sinne der reinen und einfachen Wahrnehmung im Sinne Husserls hin zum
Nichtmehrseienden bzw. Gewesenen. Edmund Husserls Vorlesungen zur Phinomenologie des inneren
Zeitbewusstseins aus dem Jahre 1905 zufolge setzt das Stadium des Nichtmehrseienden bzw.
Gewesenen ein, wenn sich ein Zeitraum zwischen die zuriickliegende Wahrnehmung und das
gegenwdrtige Sein bzw. die gegenwirtige Wahrnehmung geschoben hat, die ein Nachfiihlen des
soeben noch Gewesenen — Husserl nennt dieses Phdnomen der Fortdauer der Wahrnehmung

2216

,Retention’ oder ,primédre Erinnerung nicht mehr erlaubt. Der Phdnomenologie der Erinnerung

23 Riceeur, Geddichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 151 sowie S. 44: , Mit der Erinnerung trigt das Abwesende
die zeitliche Markierung des Vorher.“ Ebenso S. 24: ,,Die leitende Idee [...] ist die einer Differenz zwischen zwei
Ausrichtungen, zwei Intentionalititen: die eine, die der Einbildungskraft, ist auf das Phantastische, die Fiktion,
das Irreale, das Mogliche, das Utopische ausgerichtet; die andere, die des Gedichtnisses, auf die vorhergehende
Realitit, wobei das ,Vorher’ die zeitliche Markierung par excellence der ,erinnerten Sache’, des ,Erinnerten’ als
solchem, darstellt.”“ Vgl. ebenso Aristoteles: ., Uber Gedichtnis und Erinnerung®, in: Flashar, Hellmut (Hg.),
Aristoteles. Werke in deutscher Ubersetzung, Bd. 14, Il, Parva Naturalia, Berlin 2004, 449 b 28.

24 Riceeur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S.79.

215 ygl. Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 433.

16 vgl. Husserl, Edmund: Zur Phéinomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917), Den Haag 1966.

66



gemdl sei dann nicht mehr von Retention zu sprechen, sondern von ,Reproduktion’ bzw. ,sekundérer
Erinnerung’, die einem zu iiberwindenden Zeitraum gegeniibersteht. ,,Die sekundére Erinnerung ist
keine Prisentation mehr, sondern Re-Prisentation.”*"” Das Feld der empirischen Wahrnehmung wurde
zu diesem Zeitpunkt bereits verlassen, die Korperlichkeit des wahrgenommenen Objekts im Falle
einer Memorisierung durch eine mentale Re-Prisentation ersetzt.

Henri Bergson spricht im Hinblick auf die veridnderte Seinsweise des Geistigen von , Virtualitit’, ,,jene
Existenz, die den Dingen des Geistes eigen ist.“*'"® Ricceur weist explizit auf den zeitlichen Abstand
zum Originiren hin: ,,Entscheidend ist, dass das reproduzierte Zeitobjekt mit keinem Bein mehr in der
Wahrnehmung steht [...]. Es hat aufgehort. Es ist wirklich vergangen.“*" Der Status des ,,Gewesen-
Seins* ist der vergangenen Realitét jedoch nicht mehr zu nehmen, wodurch ihre Fixierung im In-der-
Welt-Sein im Heideggerschen Sinne abgesichert ist.”*” Diese Feststellung ist insbesondere im Hinblick
auf die Abgrenzung von der Phantasie als schopferischer Kraft relevant, denn auch wenn, wie spiter
mit Kant zu zeigen sein wird, verduflerte Erinnerung und verduflerte Phantasie denselben Ursprungsort
zu haben scheinen, so differenzieren sie sich vor allem durch ihren ontologischen Status. Auf den
daraus abzuleitenden Wahrheitsanspruch stiitzt sich nicht zuletzt die Historiographie, die ihren

22! Dass Geschichte als

ontologischen Geltungsanspruch auf einen impliziten Pakt mit dem Leser stiitzt.
Reprisentation des Vergangenen als wahrheitsgemédl angenommen wird, scheint sich bei genauerer
Betrachtung eher aus der Urteilshoheit des Historikers sowie aus den vorliegenden Zeugnissen
abzuleiten, statt aus einer der Vergangenheit anhaftenden ontologischen Eindeutigkeit. Der
amerikanische Philosoph Charlie Dunbar Broad folgerte dementsprechend bereits 1927, d.h. weit vor
poststrukturalistischen Geschichtstheoretikern wie Hayden White: ,,[MJemory consists of a judgement
about an imaginatum.***

Dieser Blick darf selbstverstindlich nicht die Faktizitit von Geschehenem per se in Frage stellen;
davon distanzieren sich ebenso postmoderne Interpreten wie Hayden White, obwohl ihnen genau dies

zu Geniige und teils ohne Grundlage zum Vorwurf gemacht wurde.*” Statt Zweifel an der Faktizitit

27 Husserl, Zur Phénomenologie des inneren Zeitbewusstseins, S. 30.

8 Bergson, Henri, Materie und Geddichtnis. Versuch iiber die Beziehung zwischen Korper und Geist, Hamburg
2015 (= Philosophische Bibliothek, 664), S. 296.

29 Riceeur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 64.

2 Im ersten Band von Zeit und Erzihlung schreibt Paul Ricceur unter Verweis auf Augustinus: ,,Mag auch die
Vergangenheit nicht mehr sein und dem Ausdruck des Augustinus zufolge nur in der Gegenwart der
Vergangenehit greifbar sein, die fiir den Historiker zu Dokumenten geworden sind, so bleibt doch bestehen, daf3
die Vergangenheit stattgefunden hat. Wohl ist das Ereignis in der gegenwértigen Wahrnehmung nicht prisent,
doch bestimmt es die historische Intentionalitét, indem es ihr eine realistische Note verleiht, die fiir jede Literatur
noch so ‘realistischen’ Anspruchs immer unerreichbar sein wird*; vgl. Ricceur, Zeit und Erzdhlung, S. 129.

21 Vgl. Riceeur, Paul: Geschichtsschreibung und Reprdésentation der Vergangenheit, Miinster 2002, S. 7: ,,Der
Leser eines historischen Textes erwartet, dafl der Autor ihm eine ‘wahre Erzéhlung’ vorlegt und keine Fiktion.
So stellt sich die Frage, ob, wie und bis zu welchem Punkt dieser stillschweigende Pakt bei der Lektiire von der
Geschichtsschreibung eingehalten werden kann.

2 Broad, Charlie Dunbar: The nature of existence, Cambridge 1988, S. 325.

> Vgl. hierzu Linda Hutcheons Feststellung hinsichtlich der Ausfiihrungen Hayden Whites: ,,Hayden White
feels that the dominant view of historians today has gradually come to be that the writing of history in the form
of narrative representations of the past is a highly conventional and indeed literary endeavor — which is not to

67



historischer Ereignisse zu sden, mdchten Vertreter einer poststrukturalistischen Historiographie-Kritik
vielmehr auf die rhetorische und diskursive Determiniertheit der retrospektiven Darstellung dieser
Ereignisse hinweisen.

Der ontologische Anspruch des Gewesenseins bzw. Nichtmehrseienden miindet in einer Paradoxie der
Anwesenheit (ontologisch) des Abwesenden (zeitlich): ,In diesem Sinne wiirde das vorher die
Wirklichkeit bedeuten, aber die Wirklichkeit in der Vergangenheit. In diesem Punkt grenzt die

«224

Epistemologie der Geschichte an die Ontologie des In-der-Welt-Seins*““~", prizisiert Paul Ricceur.

[D]as mnemonische Phinomen besteht, wie man gesagt und immer wieder gesagt hat, darin,
dass dem Geist eine abwesende und noch dazu nicht mehr seiende, sondern gewesene Sache
gegenwdrtig ist. Die Erinnerung, ob sie nun einfach als Prisenz und in dieser Eigenschaft als
pathos evoziert, ob sie aktiv in der durch die Erfahrung des Wiedererkennens abgeschlossenen
Operation gesucht wird, die Erinnerung ist die erneute Vergegenwartigung, ist Re-
Prisentation.”*

Paul Ricceur definiert die individuelle Erinnerung somit zweifach und orientiert sich dabei an der
aristotelischen Differenzierung zwischen der blofen ,,Anwesenheit einer Sache der Vergangenheit im
Geiste* und der ,,Suche nach einer solchen Anwesenheit“**°. In De memoria et reminiscentia festigt
Aristoteles diese Differenzierung durch die begriffliche Trennung zwischen mneme und anamnesis. In
der vorliegenden Studie wird den definitorischen Ansitzen Ricceurs Folge geleistet: Erinnerung ist
sowohl statisch zu begreifen, ,,als anwesendes Vorstellungsbild einer abwesenden Sache, die vorher

“227  Gemeinsam ist beiden

gesehen ist*, als auch dynamisch, als ,In-Erinnerung-Rufen (rappel)
Perspektiven die Zuordnung des Gedichtnisvermdgens, der Erinnerungen sowie der Erinnerungsakte
in den Bereich des Mentalen, des Geistes, und damit der Innerlichkeit des Individuums. Der Geist (lat.
mens) ist der potentielle Hort all dessen, ,,was wir unter bestimmten partikuliren Umstidnden getan,
empfunden oder gelernt haben.“”” Die Erinnerung hat sich, wie der franzésische Philosoph Henri
Bergson in seinem Werk Matiére et Mémoire (1896) bildlich festhdlt, von der die #uflere
Wahrnehmung bindenden Materialitdt der Objekte befreit und bewegt sich fortan im Reich des
Geistes.

Auch in der zeitgendssischen Philosophie des Geistes, die stark von den Theorien der Phanomenologie

geprégt ist, wird der Geist eines Organismus ,,als die Gesamtheit seiner mentalen Zustidnde* definiert,

say that they believe that events never occurred in the past.” Vgl. Hutcheon, Linda: ,,The Postmodern
Problematizing of History”, in: English Studies in Canada, XIV (1988), S. 374.

224 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 433.

225 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S.291. Rémi Brague schreibt in seiner Einfiihrung zu Henri
Bergsons Materie und Geddchtnis: ,,Wir haben keinen Grund anzunehmen, daf} das einmal Erlebte jetzt nicht
mehr existiert, genauso wie es keinem einfallen wiirde, sich einzubilden, daf} der Teil der Welt, den wir nicht
sehen, zu existieren aufhort” Vgl. Brague, Rémi: ,,Einleitung®, in: Bergson, Henri, Materie und Geddchtnis.
Versuch iiber die Beziehung zwischen Korper und Geist, Hamburg 2015 (= Philosophische Bibliothek, 664), S.
XVIII.

226 Riceeur, Geschichtsschreibung und Reprdsentation der Vergangenheit, S. 15.

T Riceeur, Geschichtsschreibung und Reprdsentation der Vergangenheit, S. 18.

28 Riceeur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 50.

68



zu denen unter anderem ,,Empfindungen, Stimmungen, Gefiihle, Trdume, Erinnerungen, Wiinsche,

Absichten, Interessen, Gedanken, Meinungen, Uberzeugungen und Erwartungen***

gehoren. Die im
und am Gehirn physikalisch messbaren Aktivierungsmuster lassen keine Riickschliisse auf die je
individuelle Qualitit dieser Zustinde zu. Das Empfinden von Angst ist individuell, auch wenn die
begriffliche Beschreibung dieser Empfindung eine affektive Deckungsgleichheit zwischen den
Subjekten suggeriert. Zwar lassen sich die Hirnregionen von Gefiihlen wie Angst und damit konkrete
Materie als physiologischer Geschehensort von Angst feststellen, welchen Gehalt dieses Gefiihl
jedoch mit sich bringt, ist durch die an der zerebralen Materie ausgerichteten Messung schlichtweg
nicht zu eruieren. In seinem beriihmt gewordenen, 1974 publizierten Aufsatz ,,What is it like to be a
bat?* nimmt sich der amerikanische Philosoph Thomas Nagel dieses Geist-Korper-Problems an und

tritt dabei den reduktionistischen Bemiihungen, Erlebnisgehalte naturwissenschaftlich zu erkléren,

entgegen:

[W]e have at present no conception of what an explanation of the physical nature of a mental
phenomenon would be. Without consciousness the mind-body problem would be much less
interesting. With consciousness it seems hopeless. The most important and characteristic feature
of conscious mental phenomena is very poorly understood.”*

Die proklamierte Subjektivitdt mentaler Erlebnisgehalte, der sog. Qualia, resultiert beim Menschen
unter anderem aus den zuvor gemachten Erfahrungen: ,[T]he fact that an organism has conscious
experience at all means, basically, that there is something it is like to be that organism.“*’' Der
naturwissenschaftliche Versuch, mentale Zustinde, zu denen eben auch die Erinnerungen zu rechnen
sind, auf Materie zuriickzufiihren und anhand dieser zu erkldren, leugnet somit einen semantischen
Restbestand, die Qualia. Vor dieser Folie wird es moglich, die Annahme der Immaterialitdt von
Vorstellung zu untermauern.

Dass Erfahrungen, die ein Ablosen der materiellen Seite der wahrgenommenen Objekte und die
Bewahrung der Vorstellungsseite im (Zustands-)bewusstsein implizieren, nicht ohne Einfluss auf
gegenwdrtige und zukiinftige Wahrnehmung ist, betonte Henri Bergson bereits in seinem Werk
Matiere et Mémoire (1896). Bei seiner Untersuchung des Verhiltnisses zwischen Wahrnehmung und
Gedéchtnis unterstreicht er die Interdependenz beider Vermogen, eine Annahme, die gut fiinfzig Jahre
spiter im bereits erwihnten Konzept der cadres sociaux von Maurice Halbwachs aufgenommen

werden sollte:

Unsere Wahrnehmungen sind zweifelsohne von Erinnerungen durchsetzt, und umgekehrt kann
eine Erinnerung wieder gegenwirtig werden, daf sie von irgendeiner Wahrnehmung den Korper

¥ Detel, Wolfgang: Grundkurs Philosophie, Band 3: Philosophie des Geistes und der Sprache, Stuttgart 2015
(= Reclams Universal-Bibliothek, 19346), S. 12.

20 Nagel, Thomas: ,,What is it like to be a bat?, in: The Philosophical Review, 83, 4 (1974), S. 436.

2! Nagel, ,,What is it like to be a bat?, S. 436.

69



leiht und sich ihm einfiigt. Die beiden Vorginge, Wahrnehmung und Erinnerung, durchdringen
sich fortwiihrend und tauschen fortwihrend etwas von ihren Substanzen aus.*

Die von Bergson angenommene Verkniipfung von Wahrnehmung und Materie, wird in diesem Zitat
deutlich. Die von auflen auf das Individuum einwirkende Wahrnehmung versteht er in Abgrenzung zu
den Affektionen, bei denen es sich um Bilder handelt, die man ,,von innen‘ her kennt. Der Leib ist
insofern einzigartig, als dass er von innen wie auch von auflen erfahren werden kann und somit
Subjekt und Objekt zugleich ist. Die duflere Wahrnehmung ist an gegenwirtige Materialitit gekniipft.

Der Leib erscheint noch aufgrund eines weiteren Aspekts eine Schliisselrolle in Bergsons
Gedéichtnisphilosophie einzunehmen. Er erscheint geradezu als die Quelle der Paradoxie der
Anwesenheit des Abwesenden. Denn er ist nicht nur Ausgangs- und Zielpunkt gegenwirtigen
Empfindens und Wahrnehmens, sondern ebenso Kristallisationspunkt, in dem sich Gegenwart,

Vergangenheit und Zukunft zu verschrinken scheinen:

Aber schon jetzt konnen wir vom Leibe als der vorriickenden Grenze zwischen Zukunft und
Vergangenheit sprechen, der vordringenden Spitze, die unsere Vergangenheit unaufhérlich in
unsere Zukunft stoBt.>”

Der Leib fungiert nach dieser Definition als gegenwirtiger Triger des Geistes, der Vergangenheit in
Form von Erinnerungen in sich kulminiert, in gegenwirtige und zukiinftige Wahrnehmungen einwebt
und unsere Handlungsweisen auf diesem Weg determiniert. Er wird zum Bindeglied zwischen
gemachter und vermittelter Erfahrung, die sich in der Gegenwart unserem Verhalten bewusst oder
unbewusst aufprigen, sowie unserer Erwartung im Sinne der vergegenwirtigten Zukunft. Im
Individuum verschrinken sich somit die von Koselleck etablierten Erkenntniskategorien der Erfahrung
und der Erwartung.”**

Es nimmt nicht Wunder, dass die nicht zu negierende Existenz der mentalen Innerlichkeit zu
Beschreibungsversuchen veranlasste. Uber die Frage, wo und in welcher Form Wahrgenommenes im
menschlichen Subjekt kulminiert, gibt es daher je nach erkenntnis- bzw. gedichtnistheoretischer
Positionierung unterschiedliche Veranschaulichungsversuche. Die Philosophiegeschichte neigte seit
der Antike dazu, die im Geist bewahrte Erinnerung passivisch zu definieren, was in der Folge den
hdufigen Gebrauch von Metaphern, insbesondere von Raummetaphern, zur Beschreibung der
geistigen Fortdauer zuriickliegender Wahrnehmungen im Gedéchtnis begiinstigte. Die Tendenz zur
Verbildlichung zeugt dabei vom Primat des Gesichtssinns innerhalb des philosophischen

Gedéichtnisdiskurses. Thren Anfang nimmt diese eidetische Tradition bei Platon und Aristoteles, die

32 Bergson, Henri: Materie und Gedcichtnis. Eine Abhandlung iiber die Beziehung zwischen Korper und Geist,
Hamburg 1991 (= Philosophische Bibliothek, 441), S. 55. An dieser Stelle ist der Einfluss auf Marcel Prousts
Umgang mit dem Phinomen der Erinnerung in der Recherche deutlich nachvollziehbar. Die sog. mémoire
involontaire setzt eine Identitdt von Wahrnehmungen voraus, die die Grenze zwischen Vergangenheit und
Gegenwart zu durchstofen scheinen.

23 Bergson, Materie und Geddichtnis, 1991, S. 67; Hinweis: Die Jahreszahl wird hier deshalb aufgefiihrt, weil
mit zwei unterschiedlichen Ausgaben des Werks gearbeitet wurde.

2% vgl. Koselleck, ,,,Erfahrungsraum’ und ,Erwartungshorizont™, S. 354 f.

70



sich der Metaphern des Taubenschlags und des Wachsblocks bedienen, um den zwischen
Wahrnehmung und Erinnerung stattfindenden Einschreibevorgang sowie den Speicherort fiir
Wahrgenommenes zu beschreiben. Ein weiteres anschauliches Beispiel liefert Augustinus im zehnten
Buch seiner Bekenntnisse, in dem er das Gedichtnis mit einem Magazin vergleicht, das das
Wahrgenommene aufbewahrt und bei Bedarf zur Verfiigung stellt. Wihrend einige Erinnerungen
willkiirlich hervordringen, muss nach anderen gesucht werden.*”

Das passivistische Verstindnis der Erinnerung griindete sich auf dem Gedanken, dass es fiir das
Subjekt keine Moglichkeit der willkiirlichen Einflussnahme auf den Erinnerungsbehilter gébe. Diese
Annahme rechtfertigt sich scheinbar durch die Unmoglichkeit des aktiven Vergessens. Der Imperativ
»vergiss es!“ ist aporetisch, ldsst sich doch nur aktiv verdringen, nicht jedoch vergessen. Beim
Vergessensimperativ handelt es sich um eine unter dem Begriff des ,double bind’ bekannte
kommunikationstheoretische Paradoxie, denn jeder Versuch des aktiven Vergessens miindet hier
zwangsldufig in die Erinnerung an das, was vergessen werden soll.

Der Hinweis auf die Metaphorisierung des Gedéchtnisses fiihrt nun zu einer Problematik, die bei der
Beschiftigung mit dem Konzept der immateriellen Reprédsentation zu beriicksichtigen ist: Die
Metapher dient als mediale Prothese fiir die Vorstellung des Gedichtnisses bzw. der
Gedichtnisinhalte, die, und dieser Aspekt riickt im Folgenden in den Fokus, durch die Immaterialitit
des Mentalen und damit durch die Unmoglichkeit der intersubjektiv-sinnlichen Vergewisserung
charakterisiert sind (Vgl. Qualia). Strukturell kniipft diese Problematik an das Paradoxon der
Anwesenheit des Abwesenden an, kann das denkende Subjekt doch spitestens seit Descartes nicht
ohne die Uberzeugung von der Existenz der eigenen Vorstellung, einer res cogitans, gedacht
werden.”® Mit Thomas Nagel gesprochen: ,,[...] we know what is it like to be us“ — selbst wenn diese
Gewissheit auf einer nicht empirisch tiberpriifbaren Annahme fuft.

Somit weist die Beschreibung der Bewahrung von Erinnerung mithilfe von Metaphern nicht nur auf
die eidetische Tradition hin, sondern ebenso auf das zwangsldufige Scheitern jedes
Beschreibungsversuchs dessen, was Gedichtnis ist. Der wichtige Schluss lautet: Ein Sprechen von
Gedéchtnis ist nicht in Begriffen von Substanzen mdglich, sondern ausschliellich in Begriffen von
Intentionen.”’ Gedéchtnisleistung lésst sich ndmlich nur als abstraktes Vermogen und unter Verweis
auf die konkreten Erinnerung an ,etwas’ beschreiben, nicht jedoch als substantielle Struktur. Erst das
,etwas’ fiihrt etwas vor das innere Auge, in Form von Vorstellungen, die gewissermallen als mentale,
immaterielle Zeichen das innerlich zur Darstellung zu bringen suchen, was einst &duBerlich

wahrgenommen wurde. Diese Sichtweise lehnt sich an die Husserlsche Phinomenologie an, die das

3 vgl. O’Daly, Gerard: ,,Remembering and Forgetting in Augustine, Confessions X”, in: Haverkamp,
Anselm/Lachmann, Renate (Hgg.), Memoria. Vergessen und Erinnern, Miinchen 1993 (= Poetik und
Hermeneutik, 15), S. 31-46.

6 Das cartesianische Subjekt kann sich seiner Existenz einzig iiber die Feststellung des eigenen Zweifels sicher
sein. Selbst wenn die Existenz aller Dinge und Subjekte angezweifelt werden kann, so kann das Subjekt, in
letzter Instanz, nicht daran zweifeln, dass es zweifelt.

»7Vgl. Detel, Philosophie des Geistes und der Sprache, S. 86.

71



Bewusstsein im Hinblick auf seine Intentionalitéit definiert: ,,Bewuftsein besteht wesentlich darin, daf
Gegenstidnde sich ihm darstellen; und das Phdnomen, dem die Phanomenologie ihren Namen verdankt,
ist nichts anderes als der Gegenstand in der Weise, wie er uns vermdge der intentionalen Verfassung
des BewuBtseins gegeben ist.“ *** Umgekehrt ergibt sich auch die Gegenstindlichkeit eines
Gegenstands erst durch die Bezugnahme des Bewusstseins auf diesen Gegenstand.

Erst wenn eine Erinnerung den subjektiv-geistigen Bereich verlisst, bedarf sie erneut eines Korpers,
der als Medium im inter-subjektiven, sinnlich-empirischen Raum fungiert. Folglich wird die fehlende
empirische Materialitit der Vorstellung nicht nur beim Versuch der Beschreibung des Gedichtnisses
durch den Riickgriff auf eine mediale Prothese kompensiert, sondern diese wird ebenso bei jedweder
VerduBerung der Erinnerung notwendig. Diese mediale Prothese krankt jedoch aufgrund des jedem
Zeichen inhdrenten Paradoxons, namlich der Unerreichbarkeit des Bezeichneten durch das
Bezeichnende, wodurch Aussagen iiber das Mentale iiber den Weg der Analyse von Materie von
vornherein erschwert werden.

Entsprechend mochte die vorliegende Studie den Naturwissenschaften, die der Philosophie des
Mentalen stets mit der Materialitit des Gehirns und der dort physikalisch messbaren Vorginge
argumentativ entgegentreten, unter Berufung auf die Philosophie des Geistes und der Phinomenologie
im Zeichen Bergsons, Husserls und Ricceurs nicht nachgeben. Schon Edmund Husserls wies darauf
hin, dass die Reduzierung der Frage nach dem Mentalen, dem Geistigen oder dem Intelligiblen auf den
naturwissenschaftlichen Standpunkt schlichtweg keinen Sinn mache. Husserl, selbst Mathematiker,
war der Meinung, die naturwissenschaftlichen Analysen seien nicht mit unseren Erfahrungen, unseren
Erlebnissen und unserer Logik vereinbar bzw. reichten nicht aus, subjektive Erlebnisgehalte (Qualia)
zu beschreiben.”” Riickschliisse von der Materie auf die Vorstellung bzw. von der Materie auf den
semantischen Gehalt sind hier unmoglich. Die empirisch belegte Korrelationsthese, nach der
bestimmte mentale Zustidnde stets dieselben neuronalen Aktivititsmuster hervorrufen (z. B. Furcht >
Aktivierung der Neuronen in der Amygdala), ermdglicht zwar Aussagen iiber das funktionale, fiir die
Verhaltenssteuerung vorteilhafte Subjekt-Bewusstsein, der innere Zustand des Subjekts, ,,der subjekt-
bewusste Zustinde mit einer zusidtzlichen Qualitidt (z. B. einer Erlebnisqualitit) verbindet und dem
Subjekt erméglicht, zu fiihlen oder zu wissen, wie es ist, in diesem Zustand zu sein“**’, bleibt trotz
physikalischer Messverfahren weiterhin im Verborgenen. In diesem Kontext kann von der Privatheit

des (Zustand-)Bewusstseins gesprochen werden.

¥ Sommer, Manfred: ,,Husserls ‘Krisis™, in: Stiickrath, Jorn/Zbinden, Jiirg (Hgg.), Metageschichte. Hayden
White und Paul Ricceur. Dargestellte Wirklichkeit im Kontext von Husserl, Weber, Auerbach und Gombrich,
Baden-Baden 1997 (= ZIF, Interdisziplindre Studien, 2), S. 34.

9 Vgl. Detel, Philosophie des Geistes und der Sprache, S. 91. Vgl. ebenfalls Sommer, Manfred: ,,Husserls
,Krisis’, S. 26: Husserl verstand die Mathematik als Kunstfertigkeit, nicht als Theorie. In der Mathematik sind
schon die elementarsten Grundlagen ungeklirt. Denn: ,,Uberall, wo wir Zeichen benutzen — und wir benutzen sie
fast iiberall —, konnen wir beobachten, dafl Begriffe und Zeichen sich von ihrer Anschauungsbasis ablosen und
losgelost weiterentwickeln. Diese Verselbststindigung bedeutet zugleich den Verlust der Riickbindung an die
Grundlage, der alle der alle Begriffe und Symbole urspriinglich ihren Sinn verdanken® (S. 28).

0 Detel, Philosophie des Geistes und der Sprache, S. 90.

72



Der Gedanke der Immaterialitit der Vorstellung, der die Struktur des Gedéchtnisses als Negativum
erscheinen lisst, findet sich auch bei einigen der erwihnten Gedichtnismetaphern, u.a. bei Platon, in
dessen Wachsblockmetapher der Hohlraum der Spur die Unmoglichkeit der Beschreibung des
Innerlichen auszudriicken scheint. Das Bild des Abdrucks (typos) bzw. der Eindriicke (pathemata)
macht auf die materielle Negativitit der Wahrnehmungsspur aufmerksam und verkniipft sie mit der
Erinnerung: ,,Und was sich dann abbildet, daran erinnern wir uns und wissen es, solange sich das
Abbild hiervon auf dem Block befindet. Was aber ausgeldscht und nicht abgebildet werden konnte,
das vergessen wir und wissen es nicht.“**' Der Abdruck definiert sich folglich negativ, iiber das
Nichtsein bzw. das Gewesensein des Verursachers.

Ahnlich verhilt es sich m. E. mit den ,Erinnerungsspuren” von Sigmund Freud. Die durch
Wahrnehmungen eingekratzten Bahnen in den Freudschen Wunderblock zeichnen sich nicht etwa
durch Materialitiit aus, wovon beispielsweise Gerald Siegmund in seiner Dissertation Theater als
Gediichtnis (1966) ausgeht*”’, sondern gerade durch ihre Immaterialitit. Der Hohlraum der Spur ist
leer, und ermoglicht dennoch einen semantischen Riickbezug. Das materielle Nichts wird zur Quelle
fiir Bedeutung. In einem 1999 veroffentlichten Aufsatz mit dem Titel ,,Erinnerung und Vergessen*
bringt Paul Ricceur das Verhiltnis von Nicht-Materialitdt und Bedeutung auf den Punkt: ,,.Die Spur
bedeutet ihre Ursache, ohne sie zu zeigen.“**

Die sich aus dieser semiotischen Unbestimmtheit ergebende Neuperspektivierung, nach der
Bedeutungs- und Wirklichkeitskonstruktion nicht auf der stabilen Reziprozitit zwischen
Bezeichnendem und Bezeichnetem fuflen konnen, scheint den poststrukturalistischen Gedanken der
Spur im Sinne Derridas avant la lettre zu benennen. Jacques Derrida beschreibt die Spur als

“24 " das das unmittelbare Entschwinden der Materialitit nur noch

,.Simulacrum eines Anwesens
erahnen ldsst. Auch hier ergibt sich die Chance auf semantische Bestimmung (wenn iiberhaupt) einzig

und allein aus der Grundannahme materieller Abwesenheit.

Auf Basis dieser Annahme und im Anschluss an die notwendigen Voriiberlegungen ist nun eine
Differenz zwischen Vorstellung**’ und empirischem Zeichen abzuleiten, um die es in der Folge und im
Hinblick auf literaturtheoretische und geschichtswissenschaftliche Implikationen gehen soll. In der
klassischen Semiotik eines F. de Saussure besteht das Zeichen aus einer materiellen Seite sowie einer
Vorstellungsseite, die sich komplementédr und reziprok zueinander verhalten. Ein Zeichen, so die

klassische strukturalistische Denkweise, kann weder ohne die Vorstellungsseite noch ohne die

24! Platon: Theditet, Stuttgart 2012 (= Reclams Universal Bibliothek, 6338), S. 163.

2 Siegmund, Gerald: Theater als Geddichtnis. Semiotische und psychoanalytische Untersuchungen zur Funktion
des Dramas, Tiibingen 1996 (= Forum Modernes Theater, 20), S. 181.

3 Riceeur, Paul: ,,Erinnerung und Vergessen®, in Breuninger, Renate u.a. (Hgg.), Erinnerung — Entscheidung —
Gerechtigkeit, Ulm 1999 (= Bausteine zur Philosophie, 13), S. 12.

2 Derrida, Jacques: ,,Die différance”, in: Engelmann, Peter (Hg.), Postmoderne und Dekonstruktion, Stuttgart
1990 (= Reclams Universal-Bibliothek, 8668), S. 107.

* Der Begriff , Vorstellung” wird hier zunéchst als Einbildungskraft bzw. im Bewusstsein zustande
gekommenes Bild eines Gegenstands oder Vorgangs (lat. repraesentatio) verstanden.

73



materielle Seite existieren. Diese Interdependenz, die iliber die Existenz und Nicht-Existenz des
Zeichens zu entscheiden scheint bzw. dariiber, wann Wahrgenommenes iiberhaupt den Status eines
Bedeutungstrigers erhilt, verliert mit Blick auf die beschriebene Anwesenheit des Mentalen bei
gleichzeitiger Abwesenheit des sinnlich-empirischen Referenten an Uberzeugungskraft, d.h. aus
diachronischer Perspektive. Jeder historiographische Impetus wiirde von vornherein im Keim erstickt,
wenn den Annahmen iiber die Faktizitit eines vergangenen Ereignisses im Sinne des In-der-Welt-
Seins erst einmal durch die Bindung des semantischen Gehalts an Materie zum Existenzrecht
verholfen werden miisste. Das ,,Dasein® des Gewesenen liegt dem Wesen des Gewesenen a priori zu
Grunde; dafiir braucht es keine materielle Kodierung a posteriori. Nichtsdestotrotz, und dieser
Gedanke wird uns im Laufe der Ausfiihrungen immer wider beschiftigen, sagt der ontologische Status
des Vergangenen als Gewesenem noch nichts iliber dessen potentielle Integration ins kollektive
Gedichtnis aus. Gewesenes ist somit per se immer potentiell Bedeutungstriger, auch wenn es kein
materielles Komplement aufweist. Die Materialitdt scheint jedoch die Grenze zum kulturellen
Kollektiv zu ziehen, fiir das Gewesenes immer erst dann bedeutend wird, nachdem es sich
materialisiert hat. Ontologisch betrachtet, muss somit dem Immateriellen, der Spur, das Potential eines
Bedeutungstrigers zugesprochen werden.

Die dargelegte Annahme vom immateriellen Quell der Erkenntnis markiert den Beginn der
Problematik, die sich zwischen der Erinnerung und der Einbildungskraft im Sinne der Phantasie auftut
und auf die im Rahmen eines kurzen Exkurses zu Immanuel Kant eingegangen werden soll. Die
Grenze zwischen Erinnerung und Phantasie riickt den Fokus auf den Umgang mit Erinnerung,
genauer, auf den Gebrauch und Missbrauch des Gedichtnisses, das aufgrund des Aspekts der zeitlich

bedingten Abwesenheit bewusster oder unbewusster Manipulationen zum Opfer fallen kann.

2.2. Immanuel Kant: Einbildungskraft, Erinnerung, Phantasie

Die strukturelle Ndhe zwischen Erinnerung und Vorstellung veranlasste Immanuel Kant zu mehreren
Abgrenzungsversuchen, die nicht zuletzt auf dessen lebenslangen Impetus zuriickzufiihren sind, das

,Andere der Vernunft“**

als Fehlleitung der Erkenntnismoglichkeiten zuriickzuweisen. Die Schrift
gegen den Geisterseher Swedenborg zeugt von der Zielsetzung, die Einbildungskraft dem Verstand
unterzuordnen. ** Die ,facultas imaginandi“ fungiert in Kants erkenntnisphilosophischem
Theoriegebdude als Bindeglied zwischen ,,Anschauungen® und ,,Begriffen” und erhebt sich durch die

somit vollzogene Verschrinkung empiristischer und rationalistischer Philosophietraditionen zur

6 ygl. Boshme, Hartmut/Boshme, Gernot: Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung von
Rationalitdtsstrukturen am Beispiel Kants, Frankfurt a. M. 1983.

> Interessanterweise setzt Kant in der ersten Version der Kritik der reinen Vernunft noch auf die
Einbildungskraft als Erkenntnisquelle neben Sinn und Apperzeption. Er streicht sie allerdings in der zweiten
Version; vgl. Bohme/Bohme, Das Andere der Vernunft, S. 233f.

74



conditio sine qua non der kantianischen Wende. In seiner Anthropologie in pragmatischer Hinsicht

(1799) definiert Kant die Einbildungskraft wie folgt:

Die Einbildungskraft (facultas imaginandi), als ein Vermdgen der Anschauungen auch ohne
Gegenwart des Gegenstandes, ist entweder produktiv, d. i. ein Vermogen der urspriinglichen
Darstellung des letzteren (exhibitio originaria), welche also vor der Erfahrung vorhergeht; oder
reproduktiv, der abgeleiteten (exhibitio derivativa), welche eine vorher gehabte empirische
Anschauung ins Gemiit zuriickbringt. — Reine Raumes- und Zeitanschauungen gehdren zur

ersteren Darstellung; alle ibrige [sic] setzen empirische Anschauung voraus, welche, wenn sie
mit dem Begriffe vom Gegenstande verbunden und also empirische Erkenntnis wird, Erfahrung

heiBt. [...] Die Einbildungskraft ist (mit anderen Worten) entweder dichtend (produktiv) oder
bloB zuriickrufend (reproduktiv).***

Kant zufolge handelt es sich bei der Einbildungskraft um ein Vermdgen, Abwesendes zu
vergegenwirtigen, sei es, weil dieses Nichtmehrseiend oder Nichtseiend ist. Der Prozess der
Vergegenwirtigung, der vor diesem Hintergrund zeitlich und ontologisch definiert werden muss,
meint bei Kant zundchst, den reinen Anschauungsformen, die den Erfahrungen und
Sinneswahrnehmungen vorausgehen, das Abwesende in Form einer Vorstellung zur Disposition zu
stellen. Die ,,reine Anschauung* stammt dabei nicht, wie etwa bei der duBBeren Wahrnehmung, von
aullen, sondern ist im Erkenntnissubjekt als Bedingung jeder empirischen Anschauung verortet. Die
reine Anschauung verhilt sich somit apriorisch zu den Objekten der Wahrnehmung, welche die reinen
Anschauungsformen erst affizieren. Zeit und Raum sind Kant zufolge solche Anschauungsformen, die
nicht den nach auBlen gerichteten Sinnen selbst entspringen, sondern Bedingungen fiir die Einordnung
derselben darstellen. Sowohl sinnliche, dulere bzw. empirische Anschauung als auch intelligible,
innere Anschauungen bilden ergo die Voraussetzungen fiir die Erkenntnis, auch der historischen, die
erst durch ein Zusammenspiel mit den reinen Begriffen moglich wird.**

Die Lektiire des § 34 der Anthropologie macht deutlich, dass Kant die Erinnerung mit einem Zeit-
Bewusstsein auf Seiten des erinnernden Subjekts verkniipft: ,,Das Vermogen, sich vorsitzlich das
Vergangene zu vergegenwirtigen, ist das Erinnerungsvermdgen [..].“*° Die Annahme der
Vorsitzlichkeit wiederholt sich in Kants Gediachtnis-Definition. Das Gedéchtnis ist fiir Kant ,,die
vormalige Vorstellung willkiirlich zu reproduzieren vermodgend, das Gemiit also nicht bloBes Spiel
von jener [der Phantasie], d. i. schopferische Einbildungskraft, muf} sich nicht darein mischen, denn
dadurch wiirde das Gedachtnis untreu. — Etwas bald ins Gedichtnis fassen, sich leicht worauf besinnen
und es lange behalten, sind die formalen Vollkommenheiten des Gedéchtnisses.“>' Das Gedéchtnis ist
der Teil der reproduktiven Einbildungskraft, der nicht einfach assoziativ, sondern bewusst und

auswihlend arbeitet. Bedeutend ist die Bewusstheit bzw. die Willkiir (i.S. von Wollen) des

% Kant, Immanuel: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Hamburg 2000 (= Philosophische Bibliothek,
490), 66.

9 vgl. Eisler, Rudolf (Hg): Kant Lexikon. Nachschlagewerk zu Kants simtlichen Schriften, Briefen und
handschriftlichem Nachlaf3, Hildesheim u.a. °1984, S. 614ff.

0 Kant, Anthropologie, S. 80.

»!Kant, Anthropologie, S. 81.

75



Vergegenwirtigungsprozesses. Damit einher geht ndmlich das Wissen um die Nicht-Identitét
zwischen der Reprisentation des Erinnerten in Form einer Vorstellung und dem Erinnerten als
Nichtmehrseiendem. Von der Imagination als unwillkiirlichem Spiel der Phantasie ist das Gedéchtnis
entfernt, weil ,,bei dieser [der Imagination] die Bilder in einem natiirlichen Zusammenhange flieBen,
in jenem [dem Gedéchtnis] aber nach Willkiir aufgeweckt werden, folglich mit Bewusstsein.***>

Die produktive Einbildungskraft ist insbesondere mit Verweis auf die Selbstdetermination des
Subjekts von der reproduktiven Einbildungskraft zu trennen. So schlieft Kant an seine Definition der
Einbildungskraft die Feststellung an: ,Die Einbildungskraft, sofern sie auch unwillkiirlich
Einbildungen hervorbringt, heiit Phantasie. Der, welcher diese fiir (innere oder duflere) Erfahrungen
zu halten gewohnt ist, ist ein Phantast.“*” Und zu Beginn des § 30 schreibt Kant: ,,Die Originalitt
(nicht nachgeahmte Produktion) der Einbildungskraft, wenn sie zu Begriffen zusammenstimmt, heif3t
Genie; stimmt sie dazu nicht zusammen, Schwirmerei.“*** Schwirmer und Phantasten sind folglich
Opfer ihrer Einbildungen. Ohne das Zusammenspiel zwischen Anschauungsformen und Begriffen ist
sowohl das Erkennen als auch das willkiirliche Komponieren und Arrangieren der originéren
Einbildungen — die eigentliche Aufgabe des Dichters — unméoglich.>

Die strukturelle Nihe von Erinnerung und Phantasie ergibt sich folglich aus der von Kant
beschriebenen Abhingigkeit beider Prozesse von der Einbildungskraft. Aus der Subjektgebundenheit,
die kennzeichnend fiir jede Form der Prédsentation oder Représentation des Abwesenden ist, ergeben
sich zwangsldufig apologetische Anforderungen an die Geschichtsschreibung, die sich vom
schopferischen Weltbezug abzugrenzen hat.”

Es ist sowohl Sache der Dichtung als auch der Geschichtsschreibung, das Abwesende zu
vergegenwirtigen. Die Verschrinkung von Geschichtsschreibung und Dichtung liegt im Nullpunkt der
Gegenwart, in der gemeinsamen Existenz des Historiographen und des Dichters, die gleichermafen
ihre Blickposition in dem durch die Zeit wandernden Nullpunkt einnehmen und sich dem widmen,
was sich der Gegenwirtigkeit entzieht, sei es, weil es vergangen ist oder weder existent ist noch war.
Wihrend sich das Nicht-Seiende, dem sich die Dichtung widmet, auf gegenwirtig Nicht-Seiendes und
Noch-Nicht-Seiendes bzw. das, was sein konnte, beziehen kann, riickt die Geschichtsschreibung das
Nicht-Mehr-Seiende bzw. Gewesene in den Fokus. Der Unterschied liegt damit im ontologischen
Anspruch des jeweils Abwesenden.

Diese Ausfithrungen machen deutlich, wie fragil der Wahrheitsanspruch der reproduktiven

Einbildungskraft ist. Dieser beruht deshalb nicht zuletzt, und dies ist vor allem mit Blick auf

*2Zit. nach Eisler, Kant Lexikon, S. 175.

3 Kant, Anthropologie, S. 61.

»4 Kant, Anthropologie, S. 67.

3 Kant, Anthropologie, S. 70ff.: ,,Wir spielen oft und gern mit der Einbildungskraft; aber die Einbildungskraft
(als Phantasie) spielt ebenso oft und bisweilen sehr ungelegen auch mit uns.*

% Die aristotelische Abgrenzung zwischen Geschichtsschreibung und Dichtung im neunten Kapitel seiner
Poetik iiberzeugt vor diesem Hintergrund wenig. Wihrend es die Aufgabe des Geschichtsschreibers sei, das
wirklich Geschehene mitzuteilen, schildere die Dichtung die Dinge, die geschehen konnten, also ,,das nach den
Regeln der Wahrscheinlichkeit und Notwendigkeit Mogliche.” Vgl. Aristoteles: Poetik, Stuttgart 2012 (=
Reclams Universal-Bibliothek, 7828), S. 29.

76



postdiktatorische Gesellschaften von Bedeutung, auf inter-subjektiver Anerkennung des Geschehenen.
Werden subjektive Erinnerungen nicht von anderen Subjekten anerkannt, so kann diesen ihr
ontologischer Anspruch des Gewesenseins verwehrt werden; der Status des Imagindren bleibt
erhalten, die inter-subjektiv nicht anerkannte Erinnerung wandert in den Bereich der Phantasie. Mit
Ricceur gesprochen, wiirde Vorheriges somit in das Feld des Unwirklichen hiniiberdriften: ,,Gewilf3,
die Gegenwart [le présent] ist im Paradox der Anwesenheit [la présence] des Abwesenden enthalten —
einem Paradox, das der Imagination des Unwirklichen und dem Gedichtnis des Vorherigen
gemeinsam ist.“*”’ Es erscheint vor Hintergrund des Erorterten stimmig, wenn Haydn White als einer
der Hauptvertreter poststrukturalistischer Historiographie-Kritik in Metahistory, seinem opus

magnum, von der Poetik der Geschichte spricht.”®

3. Materielle Reprisentation: Asthetisierungsformen der Paradoxie des Nicht-Erinnerns des
Unvergesslichen

Der Exkurs zu Immanuel Kant brachte die Erkenntnis, dass die reproduktive Einbildungskraft, die
Erinnerung, nur iiber den zeitlichen Riickbezug zur empirisch-physischen Welt von der Phantasie zu
trennen ist. Dies ist besonders deshalb von Bedeutung, weil sich die Erinnerung aufgrund des Verlusts
der Materialitdt im Sinne Bergsons, der Absenz des einst Wahrgenommenen, der Einbildungskraft
bedienen muss.*”’

In der Folge riickt der zweite der eingangs etablierten Reprisentations-Modi in den Blick, die
materielle Reprédsentation. Damit findet gleichermaflen eine theoretische Riickkopplung zur
beschriebenen Notwendigkeit der Semiotisierung zum Zwecke einer Uberfiihrung der Erinnerungen
vom individuell-subjektiven in das kulturelle Gedéchtnis und, damit einhergehend, zum Gedanken der
Ubertragung des Erinnerungsauftrags an die die Subjekte iiberdauernden kulturellen Objektivationen.
Bei der Beschiftigung mit der materiellen, physischen bzw. intersubjektiv wahrnehmbaren
Reprisentation tritt folglich das Konzept des kulturellen Gedéchtnisses auf den Plan, eines
Gedichtnisses jenseits des Geistes.*”

Von der inneren Reprisentation des AuBeren durch die Vorstellung geht der Gang nun zur duBeren
Reprisentation des Inneren durch das Zeichen. Es wurde bereits darauf verwiesen, dass Paul Riceoeur
seinen Fokus dabei auf die Geschichtsschreibung legte, die sich primir des Mediums Schrift bedient.
Dieser ,,repriasentierenden Phase®, die an eine literarische oder schriftliche Formgebung gekoppelt ist,

gehen die ,,dokumentarische” und ,,erkldrende/verstehende” Phase voraus. Erst mit der Vermittlung,

»7Riceeur, Paul: Das Riitsel der Vergangenheit, Essen 2000, S. 25.

8 Vel. White, Metahistory, S. 15ff.

2% In Materie und Gedichtnis definiert Henri Bergson das Gedédchtnis als ,,ein von der Materie absolut
unabhingiges Vermogen®. Vgl. Bergson, Materie und Geddchtnis, 2015, S. 82.

2% Der Philosoph Edward Casey unterscheidet in seinem Hauptwerk zwischen den Gegensiitzen des ,,Keeping
memory in mind“ und ,,Pursuing Memory beyond Mind*; vgl. Casey, Edward S.: Remembering. A
Phenomenological Study, Bloomington 1987.

77



der Re-Prisentation findet Ricceur zufolge die historiographische Operation ihren Abschluss: ,,In der
Tat ist die Schrift die sprachliche Schwelle, die die historische Erkenntnis immer schon iiberschritten
hat, wenn sie sich vom Gedéachtnis entfernt und sich auf das dreifache Abenteuer der Archivierung,
der Erkldrung und der Reprisentation einlésst.“**' Die historische Intention sei dabei ,,die prisente
Reprisentation von absenten Dingen der Vergangenheit.

Bevor genauer auf die Gebundenheit der historischen Erkenntnis an das vermittelnde Zeichen wie
auch an das vermittelnde Subjekt und die daraus entstehenden Implikationen fiir den Anspruch der
Wabhrheitstreue der Historiographie eingegangen werden soll, bedarf es erneut einer semiotischen
Perspektive auf den Prozess, der sich an der Schwelle zwischen mnemonischer bzw. intelligibler und
materieller Reprédsentation, d.h. der dufleren Vermittlung, vollzieht.

Auf der Basis phidnomenologischer Theoreme der Philosophie des Geistes wurde behauptet, das
Mentale im Sinne der immateriellen bzw. intelligiblen Représentation zeichne sich durch eine Absenz
inter-subjektiv wahrnehmbarer Materialitdt aus, der u.a. durch die Verwendung materieller bzw.
medialer Prothesen wie Metaphern begegnet werden kann. Diese Re-Materialisierung des Intelligiblen
ist notwendig, um die Grenze zwischen Innerlichkeit und AuBerlichkeit zu {iberwinden. Die medial
gestiitzte Transgression bildet somit die Voraussetzung fiir den Ubergang vom individuellen zum
kollektiven Gedéchtnis und wird durch die Mdoglichkeit des inter-subjektiven Austauschs zur
Bedingung fiir den Ubertragungs- und Uberlieferungsprozess zwischen subjektgebundenem und
kulturellem, d.h. objektiviertem Gedichtnis.

Die vollzogene Analyse der spanischen Erinnerungspolitik nach 1975 fiihrte vor Augen, dass die
politisch-institutionell motivierte Bindung subjektiver Erinnerungen in Form memorialer
Synthetisierung durch kulturelle Objektivation weitestgehend ausblieb. Die Bewahrung der
Erinnerungen beschrédnkte sich somit primér auf die Subjekte sowie auf Systeme, die keine politisch-
institutionelle Wirkmacht im Sinne einer symbolischen Anerkennung besaflen. Ohne das Risiko einer
zu starken Pauschalisierung einzugehen, konnte auf Basis historischer und soziologischer Analysen
des Postfranquismus behauptet werden, dass die Politik der Verschnung und des Konsenses die
Abwesenheit destabilisierender Erinnerungen im oOffentlichen Diskurs anstrebte und damit den
symbolischen Eingang der Erinnerungen in das kulturelle Gedéchtnis erschwerte.

Die zum Zwecke der kollektiven Erinnerung notwendigen Signifikanten dienen als Stellvertreter,
durch die Abwesendes sekundér versinnlicht werden kann. Wihrend der an das Zeichen gebundenen
Materialisierung bindet sich die Vorstellung an einen Korper, um den empirischen Raum erneut zu
betreten. Durch einen semiotischen Stellvertreter formuliert Vergangenes seinen Anspruch auf
Faktizitdt im Sinne der empirischen Wahrnehmbarkeit. Dabei handelt es sich jedoch nicht um eine
Form der Reinkarnation von Vergangenem, sondern um die Schaffung eines origindren Zeichens, das
nicht das Bezeichnete selbst ist, sondern auf dieses verweist. Es handelt sich folglich nicht um einen

Akt des Wieder-Holens, sondern um einen Akt der Hervorbringung, der sowohl in Beziehung zum

6! Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 213.
62 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 213.

78



vorgidngig Wahrgenommenen als auch zu den das erinnernde Subjekt umgebenden cadres sociaux zu
verstehen ist.*”

Damit markiert das Zeichen als Medium der Vergegenwirtigung eine Gelenkstelle zwischen
Innerlichkeit und empirischem Raum, zwischen intelligibler und sinnlich-physischer Reprisentation,
ohne jedoch die Problematik der Absenz abzustreifen, da sich das Zeichen aufgrund seiner Materialitét
zwar als anwesend und wahrnehmbar ausweist, in seiner semantischen Bezugnahme auf Vergangenes
jedoch per se Aspekte der Absenz in sich trdgt. In seiner Abhandlung iliber Artauds ,Theater der
Grausamkeit’ spricht Derrida von der Unmdglichkeit des absolut urspriinglichen Theaters und dem
sich daraus ergebenden Phidnomen der ,origindren Repridsentation”, einem Oxymoron, das die
Unmoglichkeit einer semantischen Urspriinglichkeit des Zeichens auf den Punkt bringt und das
Erlduterte begrifflich fasst.’** Der Zweischritt in Form mentaler/immaterieller/intelligibler und
physischer/materieller/sensibler Reprisentation scheint damit eine Potenzierung der Paradoxie der
Anwesenheit des Abwesenden nach sich zu ziehen.

Der amerikanische Philosoph Edward S. Casey weist zu Recht darauf hin, dass Erinnerung und
Imagination in einem mehrperspektivischen Verhiltnis zueinander stehen: Erinnerung und
Imagination sind kombinierbar.?* Individuen konnen sich daran erinnern, wie sie sich etwas
vorgestellt haben. Ebenso konnen sie sich daran erinnern, wie sie sich an etwas erinnert haben.
Umgekehrt ist es moglich, sich vorzustellen, wie etwas erinnert bzw. wie etwas vorgestellt wird, usw.
Erzédhltheoretisch gewendet, lassen sich unterschiedliche diegetische Ebenen etablieren, die
miteinander kombiniert und verschachtelt werden konnen; entscheidend fiir den ontologischen Status
der VerduBerung ist lediglich, ob auf erster Stufe erinnert oder vorgestellt wird. Die von Kant
beschriebenen Einbildungskrifte konnen auch bei der literarischen oder theatralischen Darstellung von
Erinnerung ineinandergreifen.

In der Folge soll der Frage nachgegangen werden, welche Moglichkeiten zur Verfiigung stehen, um
das beschriebene Phénomen der erinnerungskulturellen Paradoxie, die sich aus der irreduziblen
Diskrepanz zwischen subjektiv Erfahrenem und memorial Erwartbarem ergibt, mimetisch darzustellen
bzw. inszenatorisch auszugestalten. Im Hinblick auf die Analyse der Dramen von José Sanchis
Sinisterra, José Luis Alonso de Santos und Ignacio Amestoy sollen dabei drei Thesen formuliert
werden: Die erste These fragt nach den Moglichkeiten der Darstellung des Nicht-Erinnerns innerhalb

der fiktionalen Welt bzw. innerhalb des dramatischen Raums. Die zweite These bezieht sich auf die

?3 Henri Bergson weist in seinem Werk Materie und Geddichtnis explizit auf die praktische, an der Gegenwart
ausgerichtete Funktionsweise von Wahrnehmung und Gedéchtnis hin. Sowohl Wahrnehmung als auch
Gedaéchtnis richten sich an den Bediirfnissen und Notwendigkeiten des gegenwirtigen Lebens aus. Rémi Brague
formuliert dementsprechend in seinem Vorwort zu Bergsons Materie und Gedéchtnis: ,,Die Sinne dienen eher
dem Leben als der Erkenntnis.” Vgl. Brague, ,,Einleitung®, S. XIV; Und weiter: ,,Dem Gedichtnis eignet eine
durch und durch praktische Funktion: Es soll nimlich der aktuellen Wahrnehmung den Schatz der vergangenen
Erfahrung zur Verfiigung stelle, um die kiinftige Handlung zu beleuchten, indem es ihr die verschiedenen
Moglichkeiten vorstellt” (S. XVIII).

2% Derrida, J acques: ,,Das Theater der Grausamkeit und die Geschlossenheit der Reprisentation®, in: ders.: Die
Schrift und die Differenz, Frankfurt a. M. 1976 (= Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, 177), S. 359.

%3 Casey, ,,Jmagining and Remembering*, S. 187-209.

79



Frage, auf welche Weise verduflerte Erinnerung innerhalb der Fiktion unterminiert werden kann, so
dass sie dem Sog der produktiven Einbildungskraft, der Phantasie, zum Opfer fillt. Die dritte These
richtet den Fokus schlieBlich auf die Ebene der Darstellung, die den dramatischen und den
theatralischen Raum umfasst. Die Offnung des Sichtfelds auf den theatralischen Raum erlaubt es,
neben der dsthetischen Umsetzung erinnerungskultureller Paradoxie ebenso die intendierte ethische
Wirkmacht des Mediums Theater in den Blick zu nehmen.

Die erste These teilt sich in zwei Teilbehauptungen, von der die erste auf der Annahme der (Re-
)Materialisierung des Mentalen fufit, die zweite auf den daraus abgeleiteten Implikationen fiir die
fiktionale Darstellung verhinderter physisch-materieller Reprédsentation im postfranquistischen
Spanien. Erinnerung ist ein im Subjekt verorteter, immaterieller Bewusstseinsinhalt, der seinen als
faktisch angenommenen Referenzpunkt im Gewesenen hat. Der Materialititsverlust des duBerlich
Wahrgenommenen ermdglicht den Ubergang in die Innerlichkeit des Subjekts, wobei auch hier
anzumerken ist, dass die mentale Spur nicht das Wahrgenommene selbst ist, sondern nur auf dieses
riickverweist. Wihrend die sinnlich-empirische Wahrnehmung stets an die physische Gegenwirtigkeit
gekoppelt ist, setzt die Vorstellung da ein, wo es um Abwesenheit geht.**® Das Feld des Mentalen ist

Lebensraum fiir verhinderte Erinnerungen und Phantasien.

3.1. Zwischen Semantik und Materie — Die Spaltung des Zeichens im dramatischen Raum

Die Untersuchung der Frage, auf welche Weise sich die erinnerungskulturelle Paradoxie des
Postfranquismus im dramatischen und theatralen Diskurs herausschreiben bzw. inszenieren ldsst, lisst
einen Briickenschlag zum Genre der Phantastik sinnvoll erscheinen, handelt es sich dabei doch um
einen (Uber-)Lebensraum fiir das verhinderte ,,Andere der Kultur“. Der Modus des Phantastischen ist
revelatorisch und kann als &sthetische Offenbarung des Verdringten fungieren. Durch seine Struktur
erlaubt es der Modus des Phantastischen, das Verdringte, Vergessene oder Verbotene in der
bestehenden Ordnung erscheinen zu lassen und die Giiltigkeit der immanenten Normen,
beispielsweise einer (Erinnerungs-)kultur, in Frage zu stellen. Fiir die Literaturwissenschaft stellte
Renate Lachmann den Wert der Phantastik fiir die erneute Integration des aus dem Feld der empirisch-

sinnlichen Wahrnehmung Ausgeschlossenen heraus:

Es scheint, als sei es allein die phantastische Literatur, die sich mit dem Anderen in ihrer
Doppelbedeutung beschiftigt und etwas in die Kultur zuriickholt und manifest macht, was den
Ausgrenzungen zum Opfer gefallen ist. Sie nimmt sich dessen an, was eine gegebene Kultur als
Gegenkultur betrachtet. [...] In der Transformation des Vergessenen oder Verdringten in das
Fremdkulturelle bzw. im Einsatz des Fremdkulturellen als Stellvertretung fiir das Verdringte
und Vergessene der eigenen Kultur wird die phantastische Schreibweise zu einer konzeptuellen

66 v gl Koschorke, Albrecht: Korperstrome und Schriftverkehr: Mediologie des 18. Jahrhunderts, Miinchen
1999, S.318.

80



Grofe und tritt damit in Konkurrenz zu denjenigen Vorstellungen, um mit ihnen Alteritit und
der Bedrohung durch Alternativen zu begegnen.”®’

Es wird im Laufe der weiteren Ausfilhrungen zu zeigen sein, dass sich die fiir die spanische
Erinnerungspolitik behauptete Paradoxie des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen im Modus des
Phantastischen in das erinnerungskulturelle Theater der Generacion del 82 einschreibt. Der
phantastische Modus bringt das Andere bzw. das Verdringte zum Vorschein, wodurch die fiktionale
Welt zum Spielfeld lebensweltlich-ethischer Konfliktivitit werden kann.

Die erinnerungskulturelle Ambivalenz der Postdiktatur kann im dramatischen Raum, so die hier
vertretene Annahme, zunéchst einmal durch eine Spaltung des Zeichens in seine intelligible und seine
materielle Seite dsthetisiert werden. Diese Spaltung, die sich an der Grenze zwischen Innerlichkeit und
duBerer sinnlich-empirischer Wahrnehmung zu manifestieren und auf dieser Schwelle als Ausldserin
des Phantastischen zu operieren scheint, zeichnet die Verhinderung einer politisch-institutionellen
Erinnerungskultur dsthetisch nach.

Der Rahmen der Fiktion ermdglicht es, Imaginationen der Figuren dramatisch zu evozieren, und damit
fiir das Publikum zu vergegenwirtigen, ohne dass diese Vergegenwirtigung auf fiktionaler Ebene
gleichbedeutend wire mit einer sekundiren Versinnlichung im Sinne einer Vervollstindigung des
Zeichens durch seine materielle Seite. Stattdessen erlaubt der Rahmen der Fiktion die Unterminierung
der Grenze zwischen Geist und duBerer Wahrnehmung durch die Gleichzeitigkeit von Abwesenheit
(Ebene des Dargestellten) und Anwesenheit (Ebene der Darstellung) im theatralen Spiel. Fiir den
Theaterzuschauer mag eine dargestellte Imagination einen wahrnehmbaren Signifikanten darstellen,
nicht jedoch fiir die in der Welt der Fiktion auftretenden Figuren. Denn selbst wenn eine Figur von der
eigenen Imagination heimgesucht wird, bedeutet dies nicht, dass es sich um etwas anderes handeln
muss, als eben um eine Imagination innerhalb der Fiktion. Damit bleibt die dargestellte Imagination
zundchst Ausdruck des Signifikats und entbehrt innerhalb der fiktionalen Welt jeder &uBerlichen
Wahrnehmbarkeit.

Metaphorisch gesprochen dringen die Signifikate aus ihrer intelligiblen Latenz im Subjekt, wo sie
aufgrund ihrer memorialen Unabweisbarkeit nicht verharren konnen, nach auflen, auf der Suche nach
materieller Manifestierung. Diese Annahme tritt neben bestehende Interpretationen, die innerfiktionale
Motive wie Gespenster, Halluzinationen, Visionen u.i. primir als Signifikanten deuten.”*® Werden
beispielsweise Gespenster auf der Biihne als leere, jedoch sinnlich wahrnehmbare Hiille definiert, die
auf ihren Referenten verweisen, besteht die Gefahr, dieses Motiv einzig aus der Perspektive der

Rezipienten der theatralen Auffiihrung zu betrachten.** Dahingegen kann beispielsweise das Gespenst

7 Lachmann, Renate: ,,Literatur der Phantastik als Gegen-Anthropologie, in: Assmann, Aleida u.a. (Hgg.),
Positionen der Kulturanthropologie, Frankfurt a. M. 2004 (= Suhrkamp Taschenbuch Verlag, 1724), S. 46.

6% vgl. Stockhammer, Robert: ,,Zur Theorie der Gespenster oder die Un-Logik der Literatur, in: Grizelj, Mario
(Hg.), Der Schauer(roman): Diskurszusammenhdnge — Funktionen — Formen, Wiirzburg 2010 (= Film, Medium,
Diskurs, 27), S. 18-19.

%9 vgl. Stockhammers Feststellung bzgl. Lessings Uberlegungen zum dramatischen Gespenst am Beispiel von
Voltaire und Shakespeare: ,,Ein literarisches Gespenst konnte also nicht mehr wirken, wenn endgiiltig

81



aus der Warte der Figur, der es erscheint, Signifikat im Sinne der der Figur eigenen Vorstellung sein,
die aus der Innerlichkeit herauszudringen sucht und sich dementsprechend als Innerliches im AuBeren
prasentiert, gewissermallen auf der Suche nach materieller Komplementaritit und ontologischer
Etablierung. Die Vorstellung, der semantische, immaterielle Gehalt, dringt nach seiner verhinderten,
vergangenen oder verdringten materiellen Seite.

Ebenso verhilt es sich mit dargestellten, und damit fiir den Zuschauer zur Schau gestellten Traumen
wie auch mit Visionen, in denen sich das Nicht-Erinnerte Bahn bricht. Trdume als Gespinste der

Innerlichkeit*”

verweigern sich ebenfalls inter-subjektiver Wahrnehmung innerhalb der fiktionalen
Welt, sofern die GesetzmifBigkeiten der Lebenswelt der Zuschauer auch in der Fiktion Giiltigkeit
beanspruchen. Gespenster, Triume, Wachtrdume, Halluzinationen, Wahnvorstellungen sowie weitere
stukturverwandte Phidnomene mdgen aus Rezipientensicht Signifikanten ohne auBerliterarische
Referenten sein. Dies gilt jedoch nicht fiir die Figuren, die von derlei Erscheinungen heimgesucht
werden.””! Thnen erscheinen vielmehr immaterielle Signifikate, korperlose Ausgeburten des Mentalen,
der eigene Geist. Die mens wird zum spectrum. Die Ubertretung der Grenze vom menschlichen Geist
in die sinnlich-empirische Welt und vice versa impliziert eine Irritation, geht bei diesem Schritt doch
immer eine Seite des Zeichens verloren.

In seiner Schrift gegen den Geisterseher Swedenborg schreibt Kant unter Rekurs auf Aristoteles:
»Wenn wir wachen, so haben wir eine gemeinschaftliche Welt, triumen wir aber, so hat jeder seine
eigene.“272 Seit Freud gilt der Traum als Hort des Unbewussten, als des latent Anwesenden, das nach
materieller Manifestierung im AuBersubjektiven strebt. Die AuBerlichkeit, die dem Traum verwehrt
bleibt, scheint der Halluzination oder Wahnvorstellung bereits eigen zu sein, zumindest aus der
Perspektive des Halluzinierenden. Dass es sich dabei jedoch um nichts anderes als einen intelligiblen
Trugschluss handelt, ldsst sich ebenfalls unter Rekurs auf Kant festhalten, der, wie oben erwihnt, die
Irrungen des Phantasten genau darin erkennt, dass dieser Vorstellungen, also Mentales, fiir
Wahrnehmungen hilt, sich Innerlichkeit und AuBerlichkeit also vermengen.

Auch wenn Kant nicht auf die Freudsche Theorie des Unbewussten rekurrieren konnte, so
widerspricht seine definitorische Anndherung an das Phidnomen der Halluzination nicht der der
Psychoanalyse des 20. Jahrhunderts. In der Figur des Halluzinierenden, so auch die heutige Annahme,
scheinen sich die Grenzen zwischen Innerlichem und AuBerlichem aufzulésen. Dylan Evans definiert
,Halluzination’ in seinem Worterbuch der Lacanschen Analyse wie folgt und verkniipft den

pathologischen Zustand mit Lacans Begriff des ,Realen’:

entschieden wire, dass der Gespenster-Signifikant keinen Referenten besitze.” Vgl. Stockhammer, ,,Zur Theorie
der Gespenster oder die Un-Logik der Literatur®, S. 22.

20 Bshme/Bohme, Das Andere der Vernunft, S. 24 11f.

"' Die Thematisierung eines Gespenstes aus Sicht eines homodiegetischen Erziihlers im Roman ist hier wie die
Thematisierung eines Gespenstes aus Sicht der Figuren zu verstehen. Die Ankiindigung eines Gespenstes im
Nebentext eines Theaterstiicks hebt auf die Ebene der Rezipienten ab und liegt auerhalb der fiktionalen Welt.
22 Kant, Immanuel: ,, Traume eines Geistersehers, erliutert durch Triume der Metaphysik*, in: Weischedel,
Wilhelm (Hg.), Immanuel Kant. Werke in zwolf Bdnden, Bd. 11, Wiesbaden 1960, S. 952.

82



Wenn etwas nicht in die symbolische Ordnung eingegliedert zu werden vermag, wie es
beispielsweise in der Psychose der Fall ist, kann es im Realen in Form von Halluzinationen
wiederkehren (Se 3, 351).

Die vorangehenden Bemerkungen zeigen einige der hdufigsten Anwendungen des Realen bei

Lacan, werden aber der Komplexitit des Terminus bei weitem nicht gerecht. [...] So ist nie
wirklich klar, ob das Reale ein Aufleres oder ein Inneres ist, ob es sich der Erkenntnis
verschlieBt oder der Vernunft zugénglich ist.*”

Die Doppelstruktur der theatralen Zeichen, die sich durch Substituierung und Substantialitéit
gleichermaBen auszeichnen, erméglicht die Darstellung von Imaginationen, die innerhalb des
dramatischen Raums weiterhin als intelligibel gelten miissen und damit innerhalb der Fiktion nicht
duBerlich wahrnehmbar sind. Sofern Gespenster, wie in Shakespeares Hamlet, doch von mehreren
Figuren wahrgenommen werden konnen, verlieren sie ihren phantastischen Status, der sich ja gerade
auf der Giiltigkeit der lebensweltlichen GesetzmifBigkeiten innerhalb der Fiktion griindet.

Daraus folgt, dass die (materielle) Darstellung des (immateriellen) Signifikats, der Vorstellung, nicht
die Rezeption einer zwar fiktionalen, jedoch den Gesetzen der Physik entsprechenden Welt
durchkreuzt, denn der Zuschauer weil um den imaginativen Status der Vorstellung innerhalb der
fiktionalen Welt. Die Gesetze der Lebenswelt haben fiir ihn weiterhin Giiltigkeit. Bei Shakespeares
Hamlet wird mit diesen Gesetzen gebrochen. Bereits nach wenigen Repliken dndern die Rezipienten
ihren Rezeptionsmodus und betrachten eine (Biihnen-)Welt, in der Wunderbares vorzufinden ist.”™*
Hier offenbart sich die Macht des phantastischen Darstellungsmodus im Theater, durch den das
Verdringte, das Innerliche, das Nicht-Sagbare, gezeigt werden kann, ohne dass dieses den Status des
Zeigbaren einnimmt. Die Wahrnehmung eines Geistes — bzw. des Geistigen — auf der Biihne gelingt
dank der Doppelstruktur des theatralen Zeichens und der dadurch moglichen Verwirrspiele zwischen

Bezeichnendem, Bezeichnetem und Referenten.

3.2. Das Unheimliche der Erinnerung

Vor dem Hintergrund des bis hierhin Erorterten wird ersichtlich, weshalb eine Untersuchung des
erinnerungskulturellen Theaters des Postfranquismus nicht ohne die Beriicksichtigung des
phantastischen Darstellungsmodus auszukommen scheint. Dass sich das phantastische Potential der
Dramentexte dabei aus der erinnerungskulturellen Realitdt Spaniens selbst speist, gewissermalien
bereits in der memorialen Ambivalenz der transicién angelegt ist, und somit die Asthetisierung der

spanischen Erinnerungskultur nach 1975 geradezu natiirlicherweise den Modus des Phantastischen auf

23 Bvans, Worterbuch der Lacanschen Psychoanalyse, S. 252.

2 Vgl. Freud, Sigmund: ,,Das Unheimliche (1919)“, in: Mitscherlich, Alexander u.a. (Hgg.), Sigmund Freud.
Studienausgabe in zehn Bdnden, Bd. 4, Frankfurt a. M. 1982, S. 272: ., Der Dichter kann sich auch eine Welt
erschaffen haben, die, minder phantastisch als die Mirchenwelt, sich von der realen doch durch die Aufnahme
von hoheren geistigen Wesen, Ddmonen oder Geistern Verstorbener scheidet. Die Seelen der Danteschen Holle
oder die Geistererscheinungen in Shakespeares Hamlet, Macbeth, Julius Caesar mogen diister und schreckhaft
genug sein, aber unheimlich sind sie im Grunde ebensowenig wie etwa die heitere Gotterwelt Homers.*

83



den Plan zu rufen scheint, wurde bereits unter Verweis auf die irreduzible Diskrepanz zwischen
Erfahrungsraum und memorialem Erwartungshorizont (Koselleck) sowie auf die daraus resultierende
Irritation hinsichtlich geltender Wirklichkeitsbegriffe (Blumenberg) zu rechtfertigen versucht.””” Die
memoriale Realitdt des Postfranquismus, die sich im Spalt zwischen gemachter Erfahrung und nicht
eintretender Erwartung aufspannt, kann innerhalb des erinnerungskulturellen Dramas, so die
Behauptung, ihre Asthetisierung in der Spaltung des Zeichens innerhalb der Fiktion und in der
Unterminierung der Grenze zwischen Fiktion und Diktion bzw. Fiktion und Lebenswelt finden.
Sowohl die Texte als auch die damit intendierten Auffithrungen bedienen sich somit der Wirkmacht
der Paradoxie, die sich aufgrund der Uneindeutigkeiten zwischen mentaler Reprisentation und
sinnlich wahrnehmbarer Materie sowie zwischen theatraler Repridsentation (Mimesis, als-ob) und
unmittelbarer Prisentation (Materialitét, Performativitit) einstellt.

Der strukturelle Zusammenhang zwischen den phantastischen Darstellungsmodi und einem
Wirklichkeitsbegriff, der sich gerade auf der Verweigerung ontologischer Determiniertheit und
Fassbarkeit griindet (die Realitit als das dem Subjekt nicht Gefiigige), bereitet einen &sthetischen
Ansatz vor, der das Uneigentliche zum Eigentlichen macht oder zumindest als das ,Eigentliche’

ausgibt:

Hier liegt der Ansatzpunkt fiir eine dsthetische Vorstellung, die das von allen
Wirklichkeitsbegriffen her als unwirklich zu Qualifizierende nun als das ,Eigentliche* ausgeben
kann: das Paradox, die Inkonsistenz der Traume, die ostentative Sinnwidrigkeit, das
kentaurische Mischgebilde, die unwahrscheinlichste Placierung der Gegenstéinde, die
Umkehrung der natiirlichen Entropie, in der Zivilisationsschrott zur Konstitution von Bildern,
Zeitungsausschnitte zur Komposition von Romanen zusammengezwungen werden konnen oder
die Sphire der technischen Gerdusche und Larme eine musikalische Komposition herzugeben
gezwungen wird.”"

In diesem Sinne wird der Begriff der Mimesis umgekehrt: Statt vermeintlich Gegebenes
nachzuahmen, wird der mimetische Akt zum Erméglichungsgrund des Anderen. Anders gewendet, der
mimetische Akt, d.h. der Versuch einer Darstellung von Wirklichkeit, scheint vor der Folie eines
modernen und postmodernen Wirklichkeitsbegriffs paradoxerweise erst durch anti-mimetische
Formen zu gelingen, durch die Mimesis der Unmdglichkeit mimetischer Darstellung. Diese Formen
zeichnen sich nicht mehr nur durch den Versuch aus, die Wirklichkeit in ihrer Uniiberschaubarkeit
durch eine anti-mimetische Asthetik zu fassen, sondern durch den expliziten Hinweis auf die
Unmoglichkeit des Darstellens an sich. Hinsichtlich der hier behandelten Dramen impliziert dieser

Ubergang von der Moderne zur Postmoderne den Schritt vom historischen zum erinnerungskulturellen

" Die Annahme einer in der Welt angelegten Struktur, die mittels mimetischer Verfahren dargestellt werden
kann, entspricht ebenfalls Ricceurs Auffassung der narrativen Préfiguration der Welt (Mimesis I). Diese
Annahme bildet einen der Hauptunterschiede zu Hayden White, der argumentiert, dass die narrative Struktur der
Welt im Akt des Erzihlens erst aufgepriigt wird. Vgl. hierzu auch Stone, Dan: ,,Holocaust Historiography®, in:
Jorn Stiickrath, Jorn/Zbinden, Jiirg (Hgg.), Metageschichte. Haydn White und Paul Riceceur. Dargestellte
Wirklichkeit im Kontext von Husserl, Weber, Auerbach und Gombrich, Baden-Baden 1997 (= ZIF,
Interdisziplindre Studien, Band 2), S. 265.

6 Blumenberg, ,,Wirklichkeitsbegriff und Moglichkeit des Romans®, S. 26.

84



bzw. metahistorischen Drama. Das Paradoxon ergibt sich ergo aus der (theatralen) Darstellung des
Hinweises auf die Problematik eines erkenntnisverweigernden Wirklichkeitsbegriffs und nicht mehr
aus der Problematisierung der Darstellung von Wirklichkeit.

Die Figur des Paradoxons benennt bereits auf der Begriffsebene die Anwesenheit des Anderen,
Ausgeschlossenen oder Verdringten. Der Etymologie folgend bezeichnet es ein Uberschreiten (pard)
einer herrschenden Lehre (ddxa) bzw. Lehrmeinung sowie der daran gekniipften Erwartungen.
Dadurch kann es zunéchst einmal als Figur des Widerstandes gegen den common sense verstanden
werden; die Wirkmacht des Paradoxons ergibt sich demnach durch einen Versto. Die sich im
Paradoxon manifestierende Infragestellung der herrschenden Auffassungen vom Modglichen und
Unmoglichen kann, mit Kant gesprochen, als Inkompatibilitdit von Anschauungen und Begriffen
aufgefasst werden, was eine erkenntnistheoretische Erkldrung fiir die Annahme liefert, die Paradoxie
sei dsthetischer Natur und damit unmittelbar an die Wahrnehmung gekniipft. In Abgrenzung zum
logischen Widerspruch, der sich selbst im Moment der Aussage als nicht-logisch zu erkennen gibt und
sich damit im Entstehen bereits selbst durchstreicht, betont der Philosoph Josef Simon im Hinblick auf
die Paradoxie: ,Das Paradoxe hidlt man nur aus dem eigenen beschrinkten Horizont der
Begriffsbildung heraus nicht fiir méglich, aber es ist offenbar wirklich, weil es sich sinnlich zeigt. An
und fiir sich muss alles Wirkliche auch moglich sein, aber beim Paradoxon scheint es sich anders zu
verhalten.“ *”7 Die sinnliche Erscheinung reicht folglich noch nicht als ontologische
Daseinsberechtigung aus. Dariiber hinaus bedarf sie der inter-subjektiven Anerkennung — eine
Feststellung, deren erinnerungspolitische Implikationen weitreichend sind.

Definitionsversuche wie der von Josef Simon rekurrieren primidr auf eine Uberforderung der
Begriffsbildung angesichts bisher fiir unmoglich gehaltener Anschauungen. Es sind m. E. jedoch zwei
wichtige Erginzungen zu machen: Zum einen fehlt dem zitierten Ansatz, wie mit Blick auf
erinnerungspolitische Implikationen angedeutet wurde, eine Kldarung der Frage, ob das sinnliche Sich-
Zeigen individueller oder inter-subjektiver Natur ist; dies ist bedeutend fiir den ontologischen Status
des vermeintlich Wahrgenommenen. Zum anderen ist zu prizisieren, dass perzeptive Uberforderung
auch dadurch bedingt werden kann, dass begrifflich Angenommenes, beispielsweise eine sich aus der
Erfahrung ergebende Erwartung (z. B. die symbolische Anerkennung der Schuld) keine Reprisentanz
in der Anschauung findet. Die Inkompatibilitit zwischen Begriffen und Anschauungen muss somit
von zwei Seiten her betrachtet werden.

Die Verunsicherung rationaler Erkenntnis kann folglich zwei Stofrichtungen aufweisen, ausgehend
von den Anschauungen oder von den Begriffen. Entweder ich nehme etwas wahr, was ich begrifflich
nicht fassen kann. Oder: Ich nehme etwas nicht wahr, was ich begrifflich erfasst habe und mit dessen
Re-Prisenz ich im Sinne einer aisthetischen Notwendigkeit rechne. Vor diesem Hintergrund wird es
moglich, die kantianischen Erkenntnisbegriffe mit den historischen Erkenntniskategorien Kosellecks

zu verkniipfen. Gemal der Kritik der reinen Vernunft geht Erkenntnis aus dem Zusammenwirken von

7 Simon, Josef: ,,Das philosophische Paradoxon®, in: Geyer, Paul/Hagenbiichle, Roland (Hgg.), Das Paradox.
Eine Herausforderung des abendldndischen Denkens, Wiirzburg 2002, S. 47.

85



reinen Anschauungsformen und Begriffen hervor: Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschauungen
ohne Begriffe sind blind. Die Analogie dieser Interdependenz zu Kosellecks historischen

Erkenntniskategorien verdeutlicht folgendes Zitat:

Das Begriffspaar ,Erfahrung und Erwartung’ ist [...] in sich verschrinkt, es setzt keine
Alternativen, vielmehr ist das eine ohne das andere gar nicht zu haben. Keine Erwartung ohne
Erfahrung, keine Erfahrung ohne Erwartung.””®

Die Inkongruenz zwischen den genannten Begriffspaaren wird zur Quelle kognitiver Irritation und
zum Ermoglichungsgrund fiir das Phantastische auf #sthetischer Ebene. Ein kurzer Moment der
hésitation’” (Todorov) geniigt, um die Grenze zwischen Anwesendem und Abwesenden, Seiendem
und Nichtseiendem, Mdoglichem und Unmoglichem, Erfahrenem und Erwartetem briichig werden zu
lassen. Die Realitit bildet dabei den Nahrboden fiir das, was nicht Teil dieser Realitét ist oder sein
kann. So kann die irreduzible Diskrepanz zwischen Erfahrungsraum und Erwartungshorizont zum
Ursprung von Paradoxien werden: ,,Jedes Paradoxon benétigt, um wahrgenommen zu werden, einen
‘endoxen‘ Verstidndnishintergrund, vor dem es sich abhebt, es braucht einen Kontrast, eine Distanz,
ein Gefille — einen Widerstand, wenn man so will.“**

Kommt es zu einer Diskrepanz zwischen Erfahrenem und Erwartetem, so nimmt das Gewesene bzw.
Erlebte eine fragile, ontologische Liminalstellung ein, zum einen aufgrund zeitlich bedingter
Abwesenheit bei gleichzeitigem ontologischen Anspruch auf Anwesenheit, zum anderen, weil ihm die
sekunddre Versinnlichung entgegen der subjektiven Erwartung verwehrt bleibt. Das Gewesene ist
nicht mehr, aber es war einmal in dieser Welt. Das Nicht-Sein ist zeitlich bedingt, nicht ontologisch.
Die Erinnerung zum Zwecke biographischer oder kollektiv-kultureller Identitdtskonstitution versucht,
diesem Anspruch gerecht zu werden.

Der endoxe Grund der in dieser Studie vorliegenden Annahme einer ‘erinnerungskulturellen
Phantastik’ kann nicht primir durch naturwissenschaftliche Mafistabe determiniert werden. Denn die
Gegenwartsgebundenheit der Empirie wiirde der Hypothese einer irreduziblen Diskrepanz zwischen
Erfahrungsraum und Erwartungshorizont nicht gerecht werden. Der Modus des Phantastischen in
erinnerungskulturellen Texten und Auffilhrungen stellt sich m. E. weniger auf der Ebene der
Synchronie ein als vielmehr aufgrund diachronischer Irritationen zwischen Anschauung (oder:
Angeschautem) und Begriffen, Erfahrung und Erwartung, d.h. der Diskrepanz zwischen
identitédtskonstituierender Bedeutung zuriickliegender Ereignisse und dem Ausbleiben symbolischer
Repridsentanz. Das Ergebnis ist eine Realitdt als das dem Subjekt nicht Gefiigige, ein

Wirklichkeitsmoment, das sich erst in dem Augenblick erschlieft, wenn jeder Versuch einer

28 K oselleck, ,,,Erfahrungsraum’ und ,Erwartungshorizont™, S. 352.

" Der Begriff der hésitation wird im Folgenden im Sinne Tzvetan Todorovs verwendet. Vgl. Todorov, Tzvetan:
Einfiihrung in die phantastische Literatur, Miinchen 1972.

280 Bode, Christoph: ,,Das Paradox in post-mimetischer Literatur und post-strukturalistischer Literaturtheorie®,
in: Geyer, Paul/Hagenbiichle, Roland (Hgg.), Das Paradox. Eine Herausforderung des abendldndischen
Denkens, Wiirzburg 2002, S. 651.

86



Etablierung semantischer Korrelationen zwischen Vergangenem, Gegenwirtigem und Zukiinftigen zu
scheitern droht.

Es wire zu iiberpriifen, ob literarische Texte, die kurz nach politisch-systemischen Zidsuren bzw.
wihrend der politischen und sozialen Ubergangsphasen entstanden, im Paradoxon eine adiquate Figur
finden, um etwaige Diskrepanzen zwischen Erfahrung und Erwartung zu idsthetisieren. Insbesondere
vor der Folie propagierter Lemmata wie Neuanfang und Stunde Null, in Ubergangsgesellschaften also,
die sich durch eine systemische Grenzziehung auszeichnen, die der identititskonstitutiven
Vergangenheitsgebundenheit des sozialen Kollektivs keine Beriicksichtigung zu schenken scheint,
konnte ein Konzept der ‘erinnerungskulturellen Phantastik’ interessante Perspektiven eroffnen.

Im Rahmen der Textanalysen wird zu zeigen sein, dass das Paradoxon, neben weiteren Spielarten des
phantastischen Oszillierens zwischen Schein und Sein, gerade an der Schwelle zwischen Franco-
Diktatur und demokratischem Ubergang seine subversive Energie sowie sein dsthetisches Potential
auszuspielen vermag. Unter Rekurs auf das ,,Standardwerk der Paradoxforschung“, das im Jahr 1992
von Roland Hagenbiichle und Paul Geyer unter dem Titel Das Paradox. Eine Herausforderung des
abendldndischen Denkens publiziert und 2002 neu aufgelegt wurde, wird das Paradoxon als eine Figur
des Widerstandes gegen ein geschlossenes Systemdenken begriffen, die sich mit Blick auf die bereits
erwihnte, systemische Markierung einer Zasur im Jahr 1975 als besonders anschlussfahig erweist. Das
Andere (pard) des erinnerungskulturellen Systemdenkens, der memorialen dodxa, fiillt sich nach 1975
mit diskursiv ausgeschlossenen Vergangenheitsbeziigen. Der Einbruch schlimmer, subjektiver
Erinnerungen in den politischen Diskurs, der Biirgerkrieg und Diktatur primér als rhetorische
Sprungbretter fiir eine Wiederholung der zukunftsgerichteten Lemmata des consenso und der
reconciliacion nutzte, stellt einen Einbruch des Anderen dar. Dieses Andere ist in dem hier
untersuchten Fall jedoch keineswegs etwas Zukiinftiges und Unbekanntes. Vielmehr handelt es sich
um eine Wiederkehr des nur allzu Bekannten, das erst durch eine Grenzziehung zum Anderen wurde.
Diese Grenzziehung macht aus der Erinnerung, der Vergegenwirtigung, etwas Unheimliches im Sinne
Freuds. Fiir Freud ist das Unheimliche ,,wirklich nichts Neues oder Fremdes, sondern etwas dem
Seelenleben von alters her Vertrautes, das ihm durch den Prozess der Verdringung entfremdet worden
ist.“**' Das wiederkehrende Verdriingte, ,,was eigentlich im Verborgenen hiitte bleiben sollen, aber

trotzdem ans Licht kommt.***?

Es mag zutreffen, dal das Unheimliche das Heimliche-heimische ist, das eine Verdringung
erfahren hat und aus ihr wiedergekehrt ist, und daf alles Unheimliche diese Bedingung erfiillt.
Aber mit dieser Stoffwahl scheint das Ritsel des Unheimlichen nicht geldst. Unser Satz vertrigt
offenbar keine Umkehrung. Nicht alles, was an verdringte Wunschregungen und iiberwundene
Denkweisen der individuellen Vorzeit und der Volkerurzeit mahnt, ist darum auch
unheimlich.**

281 Freud, ,,Das Unheimliche (1919)*, S. 264.

82 Masschelein, Anneleen: ,,Unheimlich/das Unheimliche®, in: Barck, Karlheinz u.a. (Hgg.), Asthetische
Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in Sieben Bdnden, Bd. 6, Stuttgart 2010, S. 245.

283 Freud, ,,Das Unheimliche (1919)*, S. 268.

87



Erinnerung ist nicht per se unheimlich, unheimlich wird sie erst durch ihre Verdringung, durch ihren
Ausschluss aus der doxa, dem offentlichen Erinnerungsdiskurs. Paradoxerweise wird aus diesem
Grund das Eintreten des eigentlich zu Erwartenden zur unheimlichen Bewegung. Das Verdringte, was
in der Latenz hitte bleiben sollen, sich aber dennoch manifestiert, bedroht die etablierte diskursive

Ordnung:

Demnach stellt das Unheimliche nichts Geringeres als die epistemologische Grundlage des
Denkens und des theoretischen Diskurses in Frage, weil es offenlegt, was um der Klarheit und
der GewiBheit willen ignoriert und verdriingt werden muss.”**

Die formulierte These zur Spaltung des Zeichens in seine semantische und materielle Komponente
scheint vor der Folie des Erorterten gestiitzt werden zu konnen. Die systemische Verortung schlimmer
Erinnerung, des Erfahrenen, im Feld des Anderen schlieft die Moglichkeit auf intersubjektive
Verstindigung von vornherein aus. Das Andere verharrt in der mentalen Latenz, auf der Ebene der
Subjekte, ohne jedoch vollig zu verschwinden. Voraussetzung fiir einen Austritt aus der Subjektivitt
in den Bereich des Objektiven wire mit der Moglichkeit intersubjektiver Wahrnehmung verbunden,
die jedoch eine Materialisierung in Form von Zeichen (memoriale Représentation) erfordert. Durch
die Verhinderung politisch-institutionell motivierter Formen des kollektiven (d. h. inter-subjektiven)
Erinnerns wurden schlimme, individuelle Erinnerungen zu Para-Doxa im Sinne eines Verstofes gegen
den offiziellen Erinnerungsdiskurs. Die “Unheimlichkeit” dieser Paradoxa griindet gerade auf ihrer
Bekanntheit, bzw. auf ihrem Status als tatsdchlich Gewesenem, jedoch Unerwiinschten. Ihre
Lebenswelt bleibt ein AuBerhalb des oOffentlichen Diskurses; und dieses AuBerhalb ist u.a. die
Innerlichkeit der Subjekte, ihre innere Wahrnehmung, ihre Vorstellung, ihre Erinnerung.

Die dramatische und theatrale Re-Prisentation verdridngter Erinnerung kann auf paradoxale Motive
und Strukturen zuriickgreifen, um auf diese Weise eine meta-memoriale Reflexion in Gang zu setzen.
Die durch das Andere ausgeloste Irritation im inneren und duferen Kommunikationssystem tritt
jedoch nur dann ein, wenn das Dargestellte bzw. die Form der Darstellung vor der Folie des
institutionell und &dsthetisch Erwarteten, des endoxen Grunds, interpretiert wird — handelt es sich bei
diesem nun um den in Spanien herrschenden Erinnerungsdiskurs oder das bis 1975 in den grofien

Spielhdusern etablierte biirgerlich-franquistische Unterhaltungstheater.

Auf einen Punkt angelegt, ldsst das Paradox mit einem Schlag das Eine und sein Anderes in den
Blick treten. Wihrend wir im dialektischen Prozess die These in der Antithese als Moment
belassen konnen, muss im Paradox der Widerspruch radikaler ausgehalten werden, denn was
sich ausschlieft, ist - januskopfig - auf frappante Weise zugleich verbunden. Hier zeigt sich
nicht zuletzt der eigentliche Kern des Paradoxen liberhaupt, ndmlich das Verhiltnis zum total
Andern. Die Tatsache, dass es dieses Andere gibt, ist das Paradox. Es hindert mich, solipsistisch
in meiner ,Eigensphire‘ (Husserl) aufzugehen; ich muss mich diesem Andern in seinen
verschiedenen Erscheinungsformen stellen: als Nicht-Ich, als dem anderen Menschen, als einer

284 Masschelein: ,,Unheimlich/das Unheimliche“, S. 241.

88



anderen Wertwelt, einer anderen Seinssphire, als Transzendenz, usw. Weil dieser Bezug zum
Andern ins Extrem getrieben wird, sind wir gezwungen, die Art der Grenzziehung - und den
Begriff der Grenze selbst - neu zu iiberdenken.”®

Die Konfrontation mit dem Paradoxen zwingt das Individuum, sich gegeniiber dem existenten
Anderen zu positionieren. Die Reprisentanten der doxa lassen das Andere, die Paradoxa, aus dem

~eigenen beschriinkten Horizont der Begriffsbildung heraus“**°

zum Unmdglichen werden.

Jacques Derrida geht in seinem Werk Marx” Gespenster auf die erkenntnistheoretische Problematik
hinsichtlich der Sichtweise des klassischen scholar ein, des Vertreters der ddxa, dessen
Wissensordnung mit Akten der Grenzziehung und AusschlieBung einhergeht. Unter Rekurs auf
Shakespeares Theaterstiick Hamlet etabliert er die Moglichkeit eines zukiinftigen scholar, der dem
Anderen, in diesem Fall dem Gespenst des Konigs, Gehor schenkt, ihm seinen ontologischen
Anspruch trotz seiner vermeintlichen Nicht-Existenz nicht abspricht und damit die moralische
Verpflichtung eingeht, die aus den Fugen geratene Zeit wieder ins Lot zu bringen. Die Anhorung des
Anderen wird bei Hamlet zum Ausgangspunkt eines Aktes korrektiver Gerechtigkeit.”’

Die Fragilitit des Anderen, das sich im Jenseits der doxd verortet, hindert es an der Erreichung
ontologischer Glaubwiirdigkeit. Das Existenzrecht des Anderen ist somit von der Anerkennung der
Subjekte abhédngig. Erhilt es diese nicht, droht es, trotz seiner vermeintlichen Faktizitét, in das Feld

des Fiktiven, Fiktionalen oder Irrationalen abzudriften. Statt eines Sowohl-als-auch lédsst der klassische

scholar, der Vertreter der doxa, ausschlieBlich ein Entweder-Oder zu — Sein oder eben nicht Sein:

Es hat nie einen scholar gegeben, der als solcher nicht an die scharfe Trennung von Realem und
Nicht-Realem geglaubt hitte, von Faktischem und Nicht-Faktischem, Lebendem und Nicht-
Lebendem, Sein und Nicht-Sein (to be or not to be im Sinne der konventionellen Lesart), an die
Opposition zwischen dem, was prisent ist, und dem, was es nicht ist, z. B. in der Form der
Objektivitit. Jenseits dieser Opposition gibt es fiir den scholar nur gelehrte Hypothesen.
Theatralische Fiktionen, Literatur und Spekulation.”®

Das Gespenst fungiert bei Derrida als eine Figur des ,Anderen’, genauer, als eine Figur des anderen
Denkens. Gleichermaflen wird es zum unheimlichen Stellvertreter fiir all das, was aus dem Feld der

diskursiv etablierten Rationalitit gedridngt wird. Seine Unheimlichkeit bezieht das Gespenst dabei aus

%5 Hagenbiichle, Roland: ,,Was heiBt “paradox“? Eine Standortbestimmung*, in: Geyer, Paul/ders. (Hgg.), Das
Paradox. Eine Herausforderung des abendlindischen Denkens, Wiirzburg 2002, S. 39.

2% Simon, ,,Das philosophische Paradoxon®, S. 47.

27 Vgl. Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster, Frankfurt a. M. 1996 (= Fischer ZeitSchriften, 12380), S. 11:,,Und
dieses Mit-Sein mit den Gespenstern wire auch — nicht nur, aber auch — eine Politik des Gedcichtnisses, des
Erbes und der Generationen. Wenn ich mich anschicke, des langen und breiten von Gespenstern zu sprechen,
von Erbschaft und Generationen, von Generationen von Gespenstern, das heiflit von gewissen anderen, die nicht
gegenwirtig sind, nicht gegenwirtig lebend, weder fiir uns noch in uns, dann geschieht es im Namen der
Gerechtigkeit. Der Gerechtigkeit dort, wo sie noch nicht ist, noch nicht da, dort, wo sie ebenso wenig wie das
Gesetz, niemals reduzierbar sein wird aufs Recht. Von da an, wo keine Ethik, keine Politik, ob revolutionir oder
nicht, mehr moglich und denkbar und gerecht erscheint, die nicht in ihrem Prinzip den Respekt fiir diese anderen
anerkennt, die nicht mehr oder die noch nicht da sind, gegenwiirtig lebenden, seien sie schon gestorben oder
noch nicht geboren, von da an muss man vom Gespenst sprechen, ja sogar zum Gespenst und mit ihm.*
[Hervorhebungen, D. H.]

28 Derrida, Marx” Gespenster, S.29.

89



seiner Hybriditit, seiner ‘undenkbaren’ vermittelnden Zwischenstellung, die bestehende Binarismen
zu unterminieren scheint.

Die einleitende Analyse der Rhetorik des Konsenses und der Versohnung machte deutlich, dass sich
die spanische Erinnerungspolitik nach 1975 durch eine Suspendierung dessen auszeichnete, was der
diskursiv etablierten, erinnerungskulturellen Rationalitit widersprach. Es wird zu zeigen sein, dass die
Erinnerungen an das erinnerungspolitisch Suspendierte ihren &sthetischen Ausdruck im
erinnerungskulturellen Drama zwischen 1975 und 2000 vielfach in liminalen Figuren und Motiven
finden. Wie das Gespenst, so dienen ebenso Halluzination, der (Tag-)Traum, der Wahnsinn, die
theatrale Improvisation, die Mythisierung, die Figur des Un-Toten, das menschliche Medium, etc.
aufgrund ihrer hybriden Struktur, ihrer inhdrenten Uneideutigkeit zwischen Materie und Bedeutung als
dsthetische Manifestierung des anderen Denkens bzw. des Erinnerns an das Andere. Dieses Andere
wird nicht etwa zur erkenntnistheoretischen Bedrohung, weil wir seinen endoxen Grund nicht kennen,
sondern gerade weil bekannt ist, dass der endoxe Grund das Intelligible selbst ist. In der

f 289

Unverfiigbarkeit des Gespenstes scheint ebenso die Unverfiigbarkeit des Geistes auf.™ So wird das

eigentlich ,Heimliche’, der Geist, zum ,Unheimlichen’, dem Gespenst.*”

3.3. Zwischen Semantik und Pragmatik — Die Unterminierung des Zeichens im dramatischen Raum

Neben der Verhinderung der semiotischen Manifestierung des Erinnerten bildet die Unterminierung
oder Schwichung von innerfiktional manifestierten Erinnerungsinhalten die zweite Annahme
hinsichtlich moglicher Asthetisierungsformen der Paradoxie des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen
im dramatischen Raum. Wihrend im ersten Fall das Signifikat keine materielle Komplementierung
und dadurch keine Repridsentanz im sinnlich-empirischen Feld erfihrt, vollzieht sich die
Unterminierung von bereits durch Signifikanten manifestierten Erinnerungsinhalten durch einen
intendierten oder erzwungenen Wechsel des Aussagemodus innerhalb der fiktionalen Welt.

Damit riickt der Fokus der theoretischen Voriiberlegungen von der innerfiktionalen Grenze zwischen
Intelligiblem und Sensiblem bzw. semantischem Konzept und materieller Reprisentation hin zur
Grenze zwischen Semantik und Pragmatik, an der die Untersuchung des innerfiktional gestalteten
Ubergangs zwischen individuellem und iiberindividuellem Gedichtnis moglich wird. Einer Bewegung
von innen nach auBen folgend, wird das vorliegende Teilkapitel somit zu einem Ubergangskapitel
zwischen der Annahme der Spaltung des Zeichens, durch die die VerduBerung des Intelligiblen noch

verhindert wurde, sowie den Ausfiihrungen zu einer Uberwindung der Fiktion, die das

9 Vel. Derrida, Marx’ Gespenster, S. 173: ,,Wenn es Gespenstisches gibt, das genau in dem Augenblick, wo die
Referenz zwischen beiden [Geist und Gespenst] in der Schwebe bleibt — oder wenn sie nicht mehr in der
Schwebe bleibt, da, wo sie es hitte tun miissen.”

¥ Vgl. die Annahme Lacans, dass die Angst (I’angoisse) immer aus einem ¢a ne manque pas entsteht, aus der
Absenz der Kastration, nicht aus der Kastration selbst. Diese ist der Austritt aus der Mutter-Kind-Symbiose und
der Eintritt in die symbolische Ordnung des Vaters. Das Reale als das Heim(-liche) wird in diesem Augenblick
zur Quelle der unheimlichen Bewegung; vgl. Masschelein, ,,Unheimlich/das Unheimliche®, S. 246.

90



erinnerungskulturelle Potential des Mediums Theater im Moment einer vermeintlichen Aufgabe des
mimetischen Darstellungsmodus priifen. Im Mittelpunkt steht nun der innerfiktionale Umgang mit den
zu Zeichen werdenden bzw. gewordenen Erinnerungsinhalten, deren Aussagegehalt jedoch durch
modale Uneindeutigkeit in Frage gestellt wird und dadurch erneut Verdringungsmechanismen anheim
fillt. Diese modale Uneindeutigkeit betrifft zunédchst allein die Figuren innerhalb des dramatischen
Raums, der Rezipient nimmt das Rezipierte dagegen weiterhin als entpragmatisiert und damit ohne
Bezug zur Lebenswelt wahr.

Dieses Teilkapitel ist somit um eine theoretische Untersuchung von Verdulerungsmoglichkeiten von
individuellen Erinnerungen an Diktatur und Biirgerkrieg innerhalb der Fiktion bemiiht. Es wird vor
dem Hintergrund der in den ausgewihlten Dramen geiibten Kritik an der Erinnerungspolitik und der
Erinnerungskultur des Postfranquismus zu priifen sein, inwieweit diesen Figurenerinnerungen im
intersubjektiven Raum zum Ausdruck verholfen wird, ja sogar eine Verstindigung {iiber das
Geschehene zugelassen wird, oder ob ihnen der Eintritt in das Feld des diskursiven Aushandelns
verwehrt bleibt.

Die folgenden Ausfiihrungen bilden eine theoretische Fundierung fiir die Frage nach der
Problematisierung des pragmatischen Erinnerungsgehalts im intersubjektiven Raum - sei dies
innerfiktional oder an der Grenze zwischen Biihne und Publikum —, scheint es doch stets so zu sein,
dass sich die Frage, ob Erinnertes “wahr* oder “falsch* ist, weniger aus dem Grad der Faktizitit als
aus dem Grad intersubjektiver Anerkennung ergibt, ganz gleich, ob innerhalb der Fiktion oder in der
Lebenswelt.

Vor dem Hintergrund dieser Behauptung lohnt ein erneuter Blick auf die Ausfiihrungen Paul Ricceurs
iber den Wahrheitsanspruch des Erinnerns und den damit implizierten Vertrauensvorschuss
gegeniiber Erinnernden. Denn wir haben Ricceur gemél zwar nichts besseres, als unser Gedéchtnis,
um uns auf Vergangenes zu beziehen. Doch wer sagt uns, ob es sich angesichts formulierter Aussagen
iber Vergangenes wirklich um Erinnerung handelt oder um Erfundenes? Mittels Zeichen legen
Erinnernde Zeugnis ab von dem, was gewesen ist. Das aussagende Subjekt deklariert sich als
unmittelbarer oder mittelbarer Zeuge des Geschehenen, der insbesondere dann unentbehrlich wird,
wenn alle Spuren des Vergangenen restlos ausgeloscht wurden. Fiir Paul Ricceur stellt das Zeugnis
,die Grundstruktur des Ubergangs zwischen Gedichtnis und Geschichte“*’' dar; als Form der
Semiotisierung des Vergangenen ist es zunichst jedoch Moglichkeitsbedingung fiir Intersubjektivitét
und wird dadurch zu einer Objektivationsform, die den Graben zwischen Vergangenheit und
Gegenwart sowie zwischen individuellem und kollektivem Gedichtnis zu iiberbriicken vermag.
Voraussetzung fiir diesen Ubergang ist das Vertrauen in den Erinnernden und in den pragmatischen
Gehalt seiner Aussage iiber Vergangenes. Das Vertrauen in die Aussage der Anderen benennt Ricoeur
mit dem Begriff der ,,fiduziarischen Bindung*; diese stellt fiir ihn eine der Maximen der Konversation

und zugleich eine Grundvoraussetzung fiir die Handlungsfihigkeit der Menschen im intersubjektiven

#! Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 48.

91



Raum dar. Ohne dieses Vertrauen giibe es schlichtweg keine soziale Bindung: ,,Zuerst dem Wort des
anderen vertrauen, dann erst beim Vorhandensein von starken Griinden daran zweifeln. [...] Der dem
Wort des anderen eingerdumte Kredit macht die soziale Welt zu einer intersubjektiv geteilten.**”
Bereits der Griindungsmythos der Ars memoriae, die Erzdhlung von der Geddchtnisleistung des
Simonides von Keos, stellt den inhdrenten Wahrheits- und Vertrauensanspruch jedes Erinnerungsaktes
heraus und macht gleichermaflen auf die identitire Notwendigkeit aufmerksam, den Erinnernden
Glauben zu schenken. Nachdem Simonides von den zuvor wihrend eines Gastmahls besungenen
Gottern Kastor und Pollux unter einem Vorwand aus dem Haus des thessalischen Edelmanns Skopas
gelockt wurde, stiirzte das Gebdude iiber dem Hausherren, der sich zuvor abtriglich iiber die
Gottheiten geduflert hatte, sowie iiber seinen ldsterlichen Gisten ein. Da die Leichname bis zur
Unkenntlichkeit verstiimmelt waren, konnten sie von den herbeieilenden Verwandten und Freunden
nur dank Simonides’ Erinnerungsleistung identifiziert und zu Grabe getragen werden. Die
mnemotechnische Leistung des Simonides, der sich die Sitzordnung der Feiernden eingeprégt hatte,
,wird in der Legende verewigt als die Macht des menschlichen Gedichtnisses iiber Tod und
Zerstorung hinweg.“””” Durch die Re-Priisentation des Gewesenen iiberwindet die Erinnerung zwar
weder den Tod als das Ende korperlich-physiologischer Funktionalitit noch die architektonische
Demolierung, jedoch vermag sie es, das dem Raum des Physischen Entriickte im Geist zu bewahren
und das gegenwirtige Handeln daran auszurichten. Bereits seit der Antike haftet der
Gedichtnisfahigkeit sowie dem Akt des Erinnerns also die Ambivalenz der Anwesenheit des
Abwesenden an, obgleich sie im Hinblick auf die nachtrigliche Vergewisserung kultureller und
individueller Identitit von essentieller Bedeutung ist.

Wissen ist weder fiir die individuelle noch fiir die kulturelle Vergewisserung der eigenen Identitit

primére Bedingung. Jan Assmann weist mit Blick auf Kollektive darauf hin, dass ,,[f]iir das kulturelle

Gedichtnis nicht faktische, sondern erinnerte Geschichte [z&hlt]. Man konnte auch sagen, daB im
kulturellen Gedichtnis faktische Geschichte in erinnerte und damit in Mythos transformiert wird.**
Die identititsstiftende Rolle der Religionen fiihrt vor Augen, in welchem MaBe der Glaube die
fundierende Kraft des Wissens iibersteigt und in der Folge als handlungsleitende Grundstruktur
fungieren kann. Was anti-rationalistisch scheint und jenseits dessen liegt, was gewusst werden kann,
wirkt immens einheitsstiftend und wird selbst von Verfechtern des Rationalismus nicht angetastet. So

dient beispielsweise Kant die Unmoglichkeit, mithilfe der uns zur Verfiigung stehenden

Erkenntnisapparate, die Existenz Gottes auszuschlieBen, als Gottesbeweis ex negativo.

2 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S.253. Vgl. zudem S. 48: ,,Der Wahrheitsanspruch des
Gedichtnisses muss anerkannt werden und zwar vor jeder Betrachtung pathologischer Insuffizienzen und nicht-
pathologischer Schwichen des Gedichtnisses [ ...]. Um es geradeheraus zu sagen: Wir haben nichts Besseres als
das Gedéachtnis, um kundzutun, dal} etwas stattgefunden, sich ereignet hat oder geschehen ist, bevor wir erkléren,
uns daran zu erinnern.‘

3 Assmann, Aleida: Erinnerungsriume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedcichtnisses, Miinchen
1999, S. 36.

294 Assmann, Das kulturelle Gedcichtnis, S. 52.

92



Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen und mit Blick auf die Moglichkeiten der Unterminierung
von Erinnerungen gilt es festzuhalten, dass sich die Bedeutung der Aussagen insbesondere im Feld des
geschichtlichen, kulturellen und soziologischen Diskurses nicht zwangsldufig aus der empirischen
Uberpriifbarkeit des Ausgesagten ergeben, sondern vielmehr aus der intersubjektiven Akzeptanz, d.h.
dem Glauben an die Bedeutung des Ausgesagten fiir die Gegenwart. Damit riickt der Fokus weg vom
noematischen Gehalt, hin zum noetischen Akt. Anders gewendet, wenn die Existenzweise dessen,
liber das etwas ausgesagt wurde, nicht als Quelle ontologischer Vergewisserung gelten kann, so muss
der Akt des Aussagens selbst sowie die Bedingungen, in denen dieser Akt vollzogen wird, untersucht
werden, scheint es doch so zu sein, dass die intersubjektive Akzeptanz des pragmatischen Gehalts der
Aussage entscheidender fiir die Wirkmacht des Ausgesagten sein kann, als dessen ontologischer
Status. Diese Gedankenschritte fithren zur Auseinandersetzung mit der Grenze zwischen Semantik
und Pragmatik und damit zu einer metaliterarischen Reflexion iiber das Verhiltnis von Fiktion und
Diktion bzw. fiktionalem und faktualem Aussagemodus.

Werden Erinnerungen in Anlehnung an John Searles Ausfiihrungen zum Sprechakt als Behauptungen
liber die Vergangenheit definiert, so ist ihnen ein illokutiondrer Gehalt und damit ein faktualer
Anspruch als Aussage iiber die Welt zuzuschreiben, selbst wenn es sich dabei um eine Erinnerung
innerhalb einer fiktionalen Welt und iiber eine fiktionale Welt handelt. Searle definiert die Behauptung
als einen speziellen Typus eines illokutiondren Aktes, dessen wesentliche Regel lautet: ,,Wer etwas
behauptet, legt sich auf die Wahrheit der ausgedriickten Proposition fest.“*”> Der Behauptende muss
fihig sein, den Wahrheitsgehalt der ausgedriickten Proposition zu belegen und zu begriinden. Zudem
kann es sich nur dann um eine Behauptung handeln, wenn der Sachverhalt der Proposition fiir den
Horer nicht vollig offensichtlich und manifest ist. So zeichnet sich auch der Erinnernde dadurch aus,
dass er etwas iiber die Vergangenheit behauptet, was eben nicht in der gegenwirtigen Lebenswelt
manifest und somit offensichtlich und deshalb nicht der Rede wert ist. Der Erinnernde ist dabei stets
aufrichtig: ,,Der Sprecher legt sich auf die Uberzeugung fest, daB8 die ausgedriickte Proposition wahr
ist. >

Dieser faktische Anspruch ist Ricceur zufolge jeder memorialen Leistung inhérent. In seinem Aufsatz
,Bezeugen, Vergeben, Anerkennen® betont Andreas Hetzel diese von Ricceur stets hervorgehobene
Priamisse, die das Gedichtnis von der produktiven Einbildungskraft, der Phantasie, unterscheidbar
macht: ,Das Gedichtnis impliziert das normative Ideal einer Treue. Zur epistemischen und
praktischen Dimension des Gedichtnisses tritt also noch eine ethische hinzu, die den Fluchtpunkt
seiner Untersuchung bildet.“*’ Ricceurs Ausspruch, dass der Mensch nichts besseres habe als das

Gedéchtnis, um auf Vergangenes zu rekurrieren, denkt die ethischen Implikationen des Erinnerns und

2 Searle, John: ,,Der logische Status fiktionaler Rede*, in: Reicher, Maria E. (Hg.), Fiktion, Wahrheit,
Wirklichkeit: Philosophische Grundlagen der Literaturtheorie, Paderborn 2010 (= KunstPhilosophie, 8), S. 24f.
2 Searle, ,,Der logische Status fiktionaler Rede*, S. 25.

27 Hetzel, Andreas: »Bezeugen, Vergeben, Anerkennen®, in: Liebsch, Burkhard (Hg.), Bezeugte Vergangenheit
und versohnendes Vergessen. Geschichtstheorie nach Paul Ricceur, Berlin 2010 (= Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie, 24), S. 222.

93



vor allem des Vergessens stets mit; fiir Ricceur ist alles Erinnern auch ein Gedenken, nicht zuletzt an

die Opfer der Geschichte, ,,deren Spuren bewusst beseitigt wurden und werden.“**®

Die Pflicht zur Erinnerung ist die Pflicht, einem anderen als man selbst durch Erinnerung
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, [ ...] anderen, [...] von denen wir im weiteren sagen werden,
dass sie zwar nicht mehr sind, aber gewesen sind.*”

Der jedem Erinnerungsakt inhdrente Wahrheitsanspruch kann jedoch konterkariert werden, sobald die
Erinnerung in einen Aussagemodus des Als-ob integriert wird und die verwendeten Zeichen ihren
Bezug zu auBlersprachlichen Referenten einbiilen. Erinnerungen kénnen somit in einem mimetischen,
uneigentlichen Modus dargestellt und erzéhlt werden, genauso wie in einem performativen,
eigentlichen und unmittelbaren. Wihrend sich das ,mimetische Erinnern’ durch den Modus des Als-ob
auszeichnet, weil es das Erinnern lediglich vorgibt, spielt der Akt des ,performativen Erinnerns’ seine
pragmatische Wirkmacht vollends aus. Gleich der faktualen Rede geht das performative Erinnern eine
Beziehung zur Welt ein; Searle spricht mit Blick auf diese Art von Beziehung von ,vertikalen
Regeln®, die Sprache und Realitit in Bezug setzen. Werden aufrichtige Behauptungen iiber die
Gegenwart oder die Vergangenheit jedoch in einen Modus des Als-ob iiberfiihrt, beispielsweise in den

fiktionalen Modus des Sprechens auf dem Theater, geht der Weltbezug der Aussage verloren.

Man denke sich die Konventionen fiktionaler Rede als horizontale Konventionen, welche die
Verbindungen durchbrechen, die durch die vertikalen Regeln hergestellt wurden. Sie setzen die
gewohnlichen Bedingungen aufler Kraft, die durch diese Regeln in Kraft gesetzt wurden. Solche
Konventionen sind keine Bedeutungsregeln; sie sind nicht Teil der semantischen Kompetenz
des Sprechers. Dementsprechend variieren sie nicht die Bedeutung von Wortern oder anderen
Elementen der Sprache. Vielmehr versetzen sie den Sprecher in die Lage, Worter in ihren
wortlichen Bedeutungen zu verwenden, ohne die Festlegung einzugehen, die normalerweise mit
jenen Bedeutungen verbunden sind.*”

Was hier als ,mimetisches Erinnern’ bezeichnet wurde, meint demnach, ein Als-ob des Erinnerns
sowie ein Als-ob der lebensweltlichen Referenz. Obwohl die Propositionen tatsichlich geduBert
werden und keine semantische Verdnderung aufweisen, spielt der Aussagende im Modus des Als-ob
nicht nach den ,,vertikalen Regeln*, die ihn dazu befidhigen wiirden, die Grenze zwischen Semantik
und Pragmatik zu iiberwinden und die Proposition zu referentialisieren.

Was wird jedoch aus Erinnertem, wenn es nicht in Beziehung zur Welt treten kann? Unter Rekurs auf
Kants Vernunftphilosophie sowie auf den amerikanischen Philosophen E. Casey wurde bereits auf die
gemeinsame Basis der mentalen Vermogen ,.Erinnern® und ,,Imaginieren” hingewiesen. Wie faktuales
Sprechen in fiktionales Sprechen umkippen kann, féllt die Erinnerung, wenn ihr der Weltbezug
verwehrt bleibt, aufgrund der strukturellen N#he zur Phantasie dem Sog der produktiven

Einbildungskraft zum Opfer. Im Hinblick auf die pragmatische Wirkmacht der Erinnerung verweist

8 Hetzel, ,,Bezeugen, Vergeben, Anerkennen®, S. 222.
29 Paul Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 142f.
30 Searle, ,,Der logische Status fiktionaler Rede*, S. 28f.

94



Casey auf die Bedeutung des endoxen Grunds, von dem aus erinnert wird. Erinnerungen koénnen
imaginiert werden, genauso wie Imaginationen erinnert werden konnen. Entscheidend im Hinblick auf
den illokutiondren Gehalt und damit fiir die Moglichkeiten intersubjektiver Akzeptanz des faktisch-
ontologischen Anspruchs des Erinnerten, ist die Frage, ob der Grund der Vorstellungsleistungen ein
memorialer (faktualer Modus) oder ein imaginérer (fiktionaler Modus) ist. Werden memoriale Zeichen
in Felder gedridngt oder bewusst eingespeist, die sich durch einen Aussagemodus charakterisieren, der
keinen pragmatischen Anspruch zu stellen vermag, kommt es zur Unterminierung des
Wabhrheitsanspruchs. Auf diese Weise wird aus eigentlichem uneigentliches Sprechen, aus einem
Sprechen iiber einen Referenten ein Sprechen ohne die Moglichkeit auf auBersprachliche
Referentialisierung.

In seinem Aufsatz ,Imagining and Remembering” aus dem Jahr 1977 weist Casey auf die
unterschiedlichen Kombinationsmoglichkeiten der Vorstellungsvermdgen hin. Gleich der
Verschachtelung unterschiedlicher Erzdhlebenen lassen sich auch die ,,modes of conscoiussness‘
willkiirlich miteinander kombinieren. In Analogie zur Narrativik wiirden sich folgende
Verkniipfungen dadurch auszeichnen, dass das Partizip Perfekt jeweils die extradiegetische Ebene
darstellt, das Substantiv hingegen die Intradiegese. Den endoxen Grund, der iiber Illokution und
Perlokution entscheidet, bildet dabei stets das im Partizip formulierte Geistesvermogen: Imaginierte
Erinnerung, imaginierte Imagination, erinnerte Imagination und erinnerte Erinnerung. Casey weist

darauf hin, dass es durchaus mehr als zwei miteinander verkniipfte Ebenen geben kann.

Everyday examples are found in the mixed modes of consciousness wherein we spontaneously
combine imagining and remembering to form an aggregate act: as when I remember myself as a
small boy imagining how delightful it would be to be an adult? — for you could then stop the car
wherever you desired and collect roadside rocks to your heart's content. Here an act of
imagining becomes the content of an act of remembering. The converse is also possible, since I
can very well imagine myself remembering any number of things, including remembering to
imagine myself remembering ... to imagine myself remembering. And so on.”’

Die materielle Représentation von Erinnertem, der simple Akt der Semiotisierung des Intelligiblen, ist
somit keineswegs gleichbedeutend mit der intersubjektiven Zuschreibung eines faktualen Gehalts; auf
die Uberschreitung der Grenze zwischen Semantik und Materie, als deren Ergebnis die Semiotisierung
steht, folgt also die noch zu liberwindende Grenze zwischen Semantik und Pragmatik, an der die Frage
nach dem lebensweltlichen Bezug des Zeichens gestellt und beantwortet wird. Erst diese zweite
Transgression entscheidet dariiber, ob dem Erinnerten der Status des In-der-Welt-Seins im
intersubjektiven Raum eingerdumt wird. Ohne diese iiberindividuelle Akzeptanz scheint sich die
Erinnerung kaum von der Phantasie zu unterscheiden.

Ein Rekurs an die erlduterten Annahmen Immanuel Kants iiber die ,facultas imaginandi®, die

Einbildungskraft, ldsst eine erkenntnistheoretische Problematisierung dieser pragmatischen

! Casey, ,Jmagining and remembering*, S. 194.

95



Kippbewegung zwischen Faktualitdt und Fiktionalitdt bzw. Diktion und Fiktion zu, geht es bei der von
Kant geforderten Abgrenzung zwischen Erinnerung und Phantasie doch nicht zuletzt um das
Anprangern von Aussagen, die als faktual gekennzeichnet werden, jedoch keinen faktischen Gehalt
aufweisen (vgl. den Geisterseher Swedenborg). Da sowohl Erinnerung als auch Phantasie auf der
Einbildungskraft fufen, kann die Distinktion zwischen der Darstellung von Erinnertem, exhibitio
derivativa, und der Darstellung von Erfundenem, exhibitio originaria, nicht mit Bezug auf den
Ursprung des zum Zeichen gewordenen vollzogen werden. Die Quelle beider Vermogen ist der Geist,
ihre Unterscheidung ist einzig und allein dadurch moglich, dass das Erinnerte im Gegensatz zum
Erfundenen einen lebensweltlichen Referenten aufweist. Ist dieser jedoch vergangen, oder verdringt,
erschwert dies die ontologische Beweisfiihrung. In diesem Fall wird die Haltung gegeniiber dem
Ausgesagten, handelt es sich dabei nun um Erinnertes oder Erfundenes, vom wahrgenommenen
Modus der Aussage determiniert, der durch sprachliche, parasprachliche und kontextuelle Hinweise
markiert ist oder markiert wird. Der Wechsel vom faktualen in den fiktionalen Aussagemodus schafft
einerseits die Moglichkeit, Unsagbares unter dem Schutz der Uneigentlichkeit auszusprechen.
Andererseits kann dieser Moduswechsel auch erzwungen und damit gegen des Willen des
Aussagenden vollzogen werden.

Ein noch genaueres Verstindnis fiir diese modale Kippbewegung, die letztlich in der Fiktionalisierung
des Faktischen bzw. in einem Prozess der Ent-Realisierung miindet, l4sst sich auf der Grundlage der
strukturellen Erlduterungen Roland Barthes zum effet de réel aufbauen, handelt es sich dabei doch
gerade um eine gegenldufige Bewegung. In seinem 1968 verdffentlichen Aufsatz L’effet de réel
beschreibt Roland Barthes eine Strategie des realistischen Erzihlens, wie sie beispielsweise in Gustave
Flauberts Madame Bovary nachvollzogen werden kann. Diese besteht darin, das Erzéhlte u.a. durch
genaue Beschreibungen und eine Vielzahl an Details moglichst wirklichkeitsgetreu erscheinen zu
lassen. In Anlehnung an Searles Ausfithrungen zum Status der fiktionalen Rede liee sich dieser
Effekt dahingehend erkliren, dass detailreiche Beschreibungen vorgeben, dass es das Beschriebene
tatsdchlich existiert. Pragmalinguistisch formuliert, der Realititseffekt ergibt sich, indem der Autor
vorgibt, auf einen auBersprachlichen Gegenstand Bezug zu nehmen; die Fiille an Einzelheiten
verstarkt dabei die Illusion dieser Bezugnahme. Der so erzielte Effekt des Realen basiert
gewissermaBen auf einem durch die Schreibweise intendierten, logischen Fehlschluss auf Seiten des
Rezipienten, in dessen Folge das Signifikat als verbindendes konzeptuelles Element zwischen
Signifikant und auflersprachlichem Referent wegzufallen scheint und stattdessen die Beziehung

zwischen Bezeichnendem und Referent zu einer illusiondren Unmittelbarkeit fiihrt:

Sémiotiquement, le «détail concret» est constitué par la collusion directe d'un référent et d'un
signifiant; le signifié est expulsé du signe, et avec lui, bien entendu la possibilité de développer
une forme du signifié [...]. C'est 1 ce que I'on pourrait appeler ’illusion référentielle.”*

92 Barthes, Roland: ,,L’effet de réel®, in: Communications, 11 (1968), S. 88. Vgl. in diesem Zusammenhang die
Technik des Beschreibens, die das realistisch-naturalistische Gemilde und den Text trotz der differierenden
Darstellungsmodi (gleichzeitig, sequentiell) zu verbinden vermag.

96



Die Signifikanten scheinen die auBersprachliche Wirklichkeit direkt abzubilden, gleich den
Pinselstrichen eines Malers des Realismus, der versucht, die sich ihm darbietende Welt auf seiner
Leinwand einzufangen.’”” Die Bedeutung der vermeintlich unbedeutsamen Details liegt folglich in
ihrer rezeptionsisthetischen Wirkung. Erst durch einen Ausschluss des Intelligiblen, des Signifikats,
und damit des Subjekts, das zwischen die Realitdt und das die Realitit Bezeichnende treten konnte,
gelingt die narrative Etablierung von “Objektivitat™.

Ausgehend von diesen Uberlegungen ist es moglich, eine semiotische Analyse der behaupteten
Unterminierung manifestierter Erinnerungsinhalte als Asthetisierungsform der Paradoxie des Nicht-
Erinnerns des Unvergesslichen vorzunehmen. Unter Rekurs auf Roland Barthes kann der Prozess der
Irrealisierung des Realen, der Fiktionalisierung des Faktischen bzw. der Entpragmatisierung der
faktualen Aussage auf das Kappen der Verbindung zwischen Referent und Signifikat zuriickgefiihrt
werden. Wihrend der Realititseffekt durch den vermeintlichen Wegfall des Signifikats erzielt wird,
wird im Falle der Entpragmatisierung dem Ausgesagten der illokutionire Gehalt entzogen, indem das
Signifikat mit einem Signifikanten in Verbindung gebracht wird, ohne dass diese semiotische
Komplementierung zum unmittelbaren Verweis auf einen aufersprachlichen Referenten fiihren wiirde.
Die Verhinderung der Referentialisierung bringt es mit sich, dass das Bezeichnende nicht in
Beziehung zur auBlersprachlichen Welt gesetzt wird. Vielmehr kann es als VerduBerung des
Intelligiblen verstanden werden. Die semantische Korrelierung dient entsprechend nicht als
Zwischenstation auf dem Weg zum Referenten, sondern wird zur semantischen Sackgasse, die einzig
eine Riickkehr zum Signifikanten erlaubt. Der ontologische Anspruch der Aussage wird durch das
vorgegebene Abtrennen des auBersprachlichen Referenten unmoglich, denn die Aussage kreist
innerhalb ihrer eigenen Zeichenhaftigkeit.

Was in der Literaturproduktion seit jeher als modale Verschleierungstaktik von Gesellschaftskritik
fungiert, kann auf gesellschaftspolitischer Ebene zugleich als Strategie des Ausschlusses genutzt
werden. Dass der faktische Anspruch des aussagenden Subjekts intersubjektive Akzeptanz langst nicht
impliziert, sondern dass diese Akzeptanz von den Notwendigkeiten und den Bediirfnissen des
jeweiligen, gegenwirtigen (Macht-)Diskurses und seiner Vertreter abhéngt, stellte vor allem Michel
Foucault heraus. Die Etablierung von semantischen Grenzen und damit von bindren Denkmustern in
der Gesellschaft ist keineswegs diskursives Abbild eines Naturzustands, sondern Folge von
Konstruktionsprozessen, die der Machtanhdufung und Machterhaltung dienen sowie der Stabilisierung
geltender  systemischer  Ordnungen. Der  Aufbau  dieser Grenzen  gelingt durch
AusschlieBungsmechanismen, wie sie Foucault u.a. in Die Ordnung des Diskurses beschrieben hat. Ob
eine Aussage als “wahr* oder “falsch*, “rational* oder “irrational eingestuft wird, ist nicht allein von

der Aussage selbst abhéngig, sondern von der ihr gegeniiber eingenommenen individuellen, iiber-

393 ygl. Barthes, ,,.L’effet de réel”, S. 86.

97



individuellen oder institutionellen Haltung. Nicht das Ausgesagte, sondern der an die Aussage
angelegte MaBstab determiniert die Einordnung in bestehende diskursive Strukturen.’**

Mit Blick auf die beschrieben Erinnerungspolitik des Postfranquismus, die schlimme Erinnerungen an
Diktatur und Biirgerkrieg als systemisch destabilisierend betrachtete und sich um eine Rhetorik des
Konsenses und der Versohnung bemiihte, nimmt es nicht Wunder, dass sich in den Dramen der
Generacion del 82 nicht nur die Asthetisierung des ,,Verbots* (Spaltung des Zeichens), sondern auch
die von Foucault beschriebene ,,Grenzziehung“ (Unterminierung des pragmatischen Gehalts der
Erinnerungen) wiederfinden ldsst. Diese Grenzziehung vollzieht sich sowohl in der fiktionalen als
auch der auflersprachlichen Welt zwischen Semantik und Pragmatik. Es wird in der Folge zu zeigen
sein, wie die Aussagen erinnernder Figuren zu Worten von Wahnsinnigen, Trdumenden,

Halluzinierenden oder (Vor-)Spielenden werden.

3.4. Vom mimetischen zum performativen Erinnern

Die dritte Annahme hinsichtlich moglicher Asthetisierungsformen des Nicht-Erinnerns des
Unvergesslichen beschiftigt sich, wie angekiindigt, mit der Ebene der Darstellung. Wihrend sich die
nicht herzustellende Korrespondenz zwischen subjektiver Erfahrung und intersubjektiver Erwartung
auf dsthetischer Ebene als problematisierte Distinktion zwischen Wahrnehmung und Einbildung bzw.
Realitdt und Trugschluss darzustellen scheint, die es den verdridngten Signifikaten erlaubt, in die
etablierte Ordnung der Signifikanten einzubrechen bzw. diese aufzubrechen®”, wird der ontologische
Anspruch von bereits geduBerter Erinnerung innerhalb der Fiktion durch den Entzug des
pragmatischen Gehalts unterminiert. Ebenso ist es nun jedoch vorstellbar, dass die
erkenntnistheoretische Aporie zwischen Erfahrung und Erwartung sich auf theatralischer Ebene
ausgestalten ldsst, wodurch der Rezipient und dessen zu beendende konsumistische Passivitit in den
Blick riicken.

Das Theater erscheint aufgrund seiner semiotischen Doppelstruktur als pridestiniertes
erinnerungskulturelles Medium. Die Grenze zwischen mimetischem Spiel und performativem Akt
birgt stets das Risiko des Kontrollverlusts. So macht es Sinn, bei der Untersuchung der dramatischen
und theatralen Bearbeitung nicht nur nach der innerfiktionalen Umsetzung zu fragen, sondern zudem
das kritisch-subversive Potential des Mediums Theater zu betrachten. Stirker als andere Kunstformen

steht das Theater dem Erlebnis und dem Ereignis nahe, wodurch es zum ernstzunehmenden

% Foucault greift das Beispiel des Botanikers und Biologen Mendel heraus, der zu Lebzeiten (19. Jh.) zwar
wahre Schliisse aus seinen Experimenten zog, dies jedoch nicht “im Wahren des biologischen Diskurses seiner
Epoche tat. Vgl. Foucault, Ordnung des Diskurses, S. 25.

305 Vgl. Foucault, der in seiner Abhandlung Die Ordnung des Diskurses von der ,,Unterwerfung unter die
Ordnung der Signifikanten® (S. 33), von der ,,Souverinitit der Signifikanten* (S.33) sowie der ,,Monarchie der
Signifikanten® (S. 44) spricht.

98



Widersacher geltender Diskursregeln werden kann. Michel Foucault weist dem Ereignis in seiner

,Ordnung des Diskurses* diskurskritisches Potential zu:

Ich setze voraus, daB in jeder Gesellschaft die Produktion des Diskurses zugleich kontrolliert,
selektiert, organisiert und kanalisiert wird — und zwar durch gewisse Prozeduren, deren Aufgabe
es ist, die Krifte und die Gefahren des Diskurses zu béandigen, sein unberechenbar
Ereignishaftes zu bannen, seine schwere und bedrohliche Materialitit zu umgehen .’

Die Bedrohlichkeit des Ereignishaften ergibt sich aus dessen Unmittelbarkeit, d.h. aus dem Einfall in
die bestehende semantische Ordnung.

Anhand der Analyse der ausgewéhlten Dramentexte sowie der damit intendierten Auffiihrungen soll
vor Augen gefiihrt werden, dass die Paradoxie des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen nicht nur auf
der Ebene der histoire als prigendes Motiv fungieren, sondern dass die Gleichzeitigkeit des
Ungleichzeitigen zudem einen Widerhall auf der Ebene der Inszenierungsstruktur erfahren kann. Die
damit vollzogene Etablierung des Modus des Phantastischen auf der Ebene der Darstellung lédsst eine
kritische Stellungnahme zur spanischen Erinnerungspolitik zu. Es wird zu zeigen sein, wie durch den
Aufbau rezeptiver Unschliissigkeit (hésitation) an der Schwelle zwischen Biihne und Publikum eine
Vergegenwirtigungsbewegung aus dem Feld der Fiktion heraus in die Lebenswelt der Rezipienten
suggeriert werden kann. Diese Suggestion entfernt das Rezipierte vom Modus der mimetischen
Darstellung und riickt es strukturell ndher an performative Veranstaltungsformen des Erinnerns heran.

Mit Blick auf die Vergegenwirtigungsbewegung erfihrt der eingangs fiir das Intelligible verwendete
Begriff der Vorstellung bzw. der immateriellen Reprisentation eine Umdeutung; statt der Imagination
riickt nun die Fiktion in den Blick. Die ,Vorstellung” wird als Theatervorstellung, die mentale
Reprisentation als dramatische Reprédsentation verstanden, die im lebensweltlichen Raum ihren
materiellen Gegenpol findet.

Anhand ausgewihlter Dramen wird zu zeigen sein, auf welche Weise eine scheinbare temporire
Uberwindung der Grenze zwischen dramatischem und lebensweltlichem Raum dazu genutzt werden
kann, um die erinnerungskulturelle Wirkmacht der Stiicke zu intensivieren. Die punktuelle
Fragilisierung der Grenze zwischen Fiktionalem und Faktualem, zwischen mimetischem und
performativem Sprechen, macht aus einer Darstellung ein unmittelbares Geschehen, das aufgrund
seiner kurzzeitigen Beziehung zur Welt (Searle) realitdtskonstituierend statt abbildend wahrgenommen
werden kann. Das erinnerungskulturelle Potential ergibt sich demnach aus dem Ubergang zwischen
Mimesis und Performativitit, durch den die Rezipienten entweder zum konstitutiven Teil des
fiktionalen Geschehens werden oder durch den das Dargestellte seinen Zeichenstatus momentan
verliert und in der Lebenswelt aufzugehen scheint.

Auf diese Weise evoziert die theatrale Auffiihrungssituation, was mit Blick auf die spanische

Erinnerungspolitik nach 1975 nicht stattfand: die Moglichkeit von inter-subjektiver Wahrnehmung

3% Foucault. Die Ordnung des Diskurses,S. 11.

99



von zuvor im Raum der Imagination Verhaftetem. Anders gewendet, die lebensweltliche
Verhinderung der medialen Kodifizierung des Erinnerten im Feld des kulturellen Gedéchtnisses wird
mit den Mitteln des Theaters ausgehebelt. Indem sich die Auffiihrungspraxis von der durch im
mimetischen Spiel implizierten Trennung von Darstellung und Dargestelltem entfernt, kann das
Theater seine strukturelle Ndhe zu nicht-fiktionalen Darstellungsformen und memorialen Ereignissen
ausspielen, die sich durch eine Situation der communitas auszeichnen. Auf diese Weise gelingt den
Dramatikern der Generacion del 82 nicht nur eine inhaltliche Auseinandersetzung mit den Themen
Biirgerkrieg und Diktatur. Durch das bewusste Oszillieren zwischen mimetischen und (vermeintlich)
performativen Darstellungsformen leiten sie gleichermaBen eine &sthetische Weiterentwicklung des
spanischen Theaters nach 1975 sowie den Anschluss an das europdische Theater der Zeit ein. Dieses
zeichnete sich im Gegensatz zum franquistischen Unterhaltungstheater durch eine permanente mediale
Selbstreflexion aus, die alle Elemente des Theaters einschloss. Die Infragestellung des mimetischen
Pakts zwischen Biihne und Publikum, die Akzentuierung der Ebene der Darstellung (discours), die
Aktivierung der Rezipienten sowie der Ubergang zwischen Darstellung und Ereignis gehorten an den
Biihnen Frankreichs oder Deutschlands langst zum Standard und entfalten im Falle der hier
analysierten Texte ihre erinnerungskulturelle und somit ethische Wirkmacht.

Die Generacion del 82 machte das Theater auf diese Weise zum wirkmichtigen Medium des
kulturellen Gedéchtnisses. Dem erinnerungspolitischen Verzicht auf Uberfiihrung der Imagination in
das Feld des kulturellen Geddchtnisses stellt es analog die Aufhebung der Grenze zwischen
imaginierter Welt und theatralem Raum entgegen. Das Scheitern der nach auBlen strebenden
Imagination bzw. Erinnerung an der Grenze zwischen Geist und duBerlich wahrnehmbarer Materie
wird durch die Unterminierung der Grenze zwischen Fiktion und Lebenswelt konterkariert. Dieser
Schritt gelingt just durch die punktuelle Aufhebung des Modus des Als-ob — entweder durch die
Betonung des Bezeichnenden, der Materie also, oder durch die Integration des theatralen Raums in
den dramatischen Raum —, wodurch das beschriebene Dringen des Mentalen auf der Ebene der
Darstellung aufgenommen und an der Grenze zwischen Darstellendem und Dargestelltem eine weitere
Ausformung erfahrt. Statt der individuellen Vorstellung dringt nun die theatrale Vorstellung in das
Feld der inter-subjektiven Wahrnehmung. Aus Abgebildetem wird Gegenstdndliches, aus
Vermitteltem Unmittelbares. Die ausbleibende Vergegenwiértigung im zeitlichen Sinn wird im Theater
durch eine Vergegenwirtigungsbewegung von der Darstellung hin zum Ereignishaften
rezeptionsisthetisch kompensiert.

Die Stiicke, die sich durch die Aufhebung der Grenze zwischen dramatischem und lebensweltlichem
Raum auszeichnen, gehen folglich iiber die Problematisierung des Ubergangs zwischen Intelligiblem
und Materiellem hinaus, stehen diesen jedoch strukturell nahe. Denn wurde der verhinderte Ubergang
innerhalb der Fiktion durch eine Spaltung zwischen der materiellen und intelligiblen Seite des
Zeichens und die Unterminierung des Zeichens im dramatischen Raum mithilfe einer modalen

Kippbewegung dasthetisiert, manifestiert sich die zu Fiktion geformte Imagination nun im

100



lebensweltlichen Raum der Zuschauer bzw. der theatrale Raum wird in den dramatischen Raum
integriert. Dies gelingt, indem sich das Dargestellte unmittelbar der Wahrnehmung der Rezipienten
preisgibt und damit ohne die sonst apriorische Doppelstruktur der Mimesis in deren Lebenswelt
eindringt bzw. die Lebenswelt in die Fiktion integriert.

Der durch den Fokus auf die Substantialitit des Zeichens ausgeldste Zusammenfall von Rezipierenden
und Rezipiertem findet sich auch in anderen Gattungen wieder. Mit Blick auf den modernen Roman,
der die ,,Doppelpoligkeit von Sein und Bedeuten, von Sache und Symbol, von Gegenstand und

Zeichen* zu zerbrechen scheint, schreibt Hans Blumenberg:

Hier waltet eine [ ...] Oppositionslogik der indirekten Erzwingung des nicht Herstellbaren durch
Aufhebung der iiberlieferten Funktion: indem das Zeichen erkennen lisst, dass es keiner ,Sache’
entsprechen will, gewinnt es selbst die ,Substantialitit’ der Sache.*”

Die Rezipienten — Leser oder Zuschauer— sind angesichts der Durchbrechung des dramatischen Raums
gezwungen, dem unmittelbar Wahrgenommenen Bedeutung zuzuordnen, um so die Liicke der soeben
aufgelosten Fiktion, der “Vorstellungsseite” des Dargestellten, semantisch zu schlieen. Als Quelle
dient den Rezipienten nun die eigene Vorstellung im Sinne der individuellen Einbildungskraft bzw.
Imagination und nicht die theatrale im Sinne der dargebotenen Fiktion. Die Dominanz der materiellen
Seite des Dargestellten fiihrt dazu, dass die Zuschauer ihre je eigene Subjektivitit in die Darstellung
hineintragen®” und sie mit eigenen Erinnerungen und Phantasien fiillen miissen. Damit wird in der
vorliegenden Studie der Ansatz von Gerald Siegmund modifiziert, nach dem sich die Geddchtnisarbeit

der Leser/Zuschauer im intermedidren Raum zwischen Textstruktur/Biihne und Rezipienten vollzieht:

Das Gedéchtnis schopft seine produktive Kraft aus eben jenem Spalt, sozusagen aus der leeren
Mitte heraus, in der alles, was dargestellt und gesagt wird, zugleich nicht dargestellt und gesagt
werden kann, weil der Darstellung der Grund fehlt. Das Gedichtnisbild als schones Trugbild
produziert, weil es sein Vorbild nie erreichen kann.*

Die stumme Motivation, die aus Sicht der Psychoanalyse zu einem In-Beziehung-Setzen
wahrgenommener Signifikanten auf ein Signifikat antreibt, wird fiir die Rezipienten durch die

vermeintliche Auflosung der Situation des Als-ob zu einem performativen Akt intensiviert:

Das Offenhalten dieser produktiven Liicke [zwischen Signifikant und Signifikat] im
dsthetischen Verstehensprozess ermoglicht es den Rezipienten dann, sich mit ihren eigenen
Phantasien in die Textstruktur zu implizieren, sich an- und einzuschliefen mit ihrem eigenen
Gedichtnis, das ebenso grundlos ist.”"

37 Blumenberg, ,,Wirklichkeitsbegriff und Moglichkeit des Romans®, S. 22.
8 vol. Siegmund, Theater als Geddchtnis, S. 46.

3% Siegmund, Theater als Geddichtnis, S. 314.

310 Siegmund, Theater als Geddichtnis, S. 314.

101



Das Bezeichnende in seiner Phdnomenalitdt wahrzunehmen, bedeutet nicht, es als bedeutungslos zu
kennzeichnen, sondern meint stets den Versuch des Zuschreibens von Bedeutung durch den
Wahrnehmenden.’"' Durch die scheinbare Verinderung des Modus des Dargestellten niihert sich die
Auffiihrungssituation damit ritualisierten Erinnerungspraktiken an. Der performative Akt zeichnet sich
aufgrund seiner Ereignishaftigkeit durch Unmittelbarkeit aus, die die Verantwortung fiir die
Bedeutungszuschreibung des Geschehenden den an diesem Geschehen Teilnehmenden zuspricht. Das
Sprechen von einer Literatur, die die Lebenswelt in die Fiktion hineinholt, erhélt m. E. erst dann Sinn,
wenn der Prozess des Hineinholens durch den Rezipienten, durch seine mentale Leistung, und nicht
durch den Text selbst geschieht. Das Band zur Lebenswelt kniipft sich im Feld der Imagination, das
sich zwischen Dargestelltem und Rezipienten aufspannt.

Die Interpretation der Dramen sowie der damit intendierten Auffiihrungen folgt damit der
insbesondere im Bereich der performance studies angenommenen Analogien zwischen theatraler
Performanz sowie ritualisierten Akten kultureller und politischer Identititsstiftung.’'> Es wurde
erldutert, dass sich die strukturelle Nidhe zu den symbolischen Kodierungen kultureller
Identititsbildung im Sinne von performativen Akten des kollektiven Gedéchtnisses durch die
Unterminierung der Grenze zwischen Fiktion und Lebenswelt ergibt. Die dabei entstehende rezeptive
Uneindeutigkeit ist das Resultat einer Etablierung des Ereignishaften, das entweder die Integration des
Rezipienten durch Vergabe fiktiver Zuschauerrollen oder durch die Integration der Fiktion in der
Lebenswelt der Zuschauer zur Folge hat. Mit nicht-fiktionalen Akten des Erinnerns verbindet sie
neben der poetischen Formung (Speicherung), der rituellen Inszenierung (Abrufung) und der
kollektiven Partizipation (Mitteilung) die Etablierung eines liminalen Raums bzw. anti-strukturellen
Schwellenraums, in dem scheinbar fixierte ontologische und zeitliche Grenzen verwischt zu werden
drohen. Somit schreiben sich die derart strukturierten Stiicke in erinnerungskulturelle Leerstellen ein.
Sie fungieren als geformte, symbolisch kodierte Erinnerungsorte’" in einer historischen Phase, in der
individuelle Erinnerungen an Biirgerkrieg und Diktatur keinen Eingang in offizielle Akte und
Objektivationen kollektiven Erinnerns (Gedenkfeiern, o6ffentliche Bekenntnisse, Mahnmale,
Schweigeminuten, etc.) fanden.

Diese Akte und Objektivationen werden zu zeitilberdauernden Vermittlern der Vergangenheit. Sie
dienen als memoriale Kristallisationspunkte und Synthetisierungen, die einen Erinnerungsprozess in
Gang setzen konnen. Symbole und symbolische Handlungen dienen gerade aufgrund ihrer

willkiirlichen Formung, mit der sie sich auf ein historisches Ereignis beziehen, als Projektionsfliche

! Erika Fischer-Lichte verweist auf den Zusammenhang der phéinomenologischen Reduktionsbewegung mit der
moglichen Kippbewegung zwischen symbolischen und selbstbeziiglichen Phanomenen auf dem Theater; vgl.
Fischer-Lichte, Erika: Performativitdt. Eine Einfiihrung, Bielefeld 2012 (= Edition Kulturwissenschaft, 10), S.
66: ,,Wenn sich die Aufmerksamkeit aus der Fokussierung auf die Phanomenalitit des Wahrgenommenen I6st,
kann dieses als ein Signifikant erscheinen, dem sich die unterschiedlichen Bedeutungen beilegen lassen:
Assoziationen jeglicher Art, also Vorstellungen, Erinnerungen, Gefiihle, Gedanken etc.*

12 Vgl. insbesondere Schechner, Richard: Theater-Anthropologie. Spiel und Ritual im Kulturvergleich, Hamburg
1990.

1 Dieser Begriff wird im Sinne Pierre Noras verwendet; vgl. Nora, Pierre: Les lieux de mémoire 1. La
République, Paris 1984.

102



fiir individuelle Erinnerungen, die von einem gemeinsamen Startpunkt in unterschiedliche Richtungen
ausschlagen konnen. Die Erinnerungen kénnen dabei sowohl auf der Basis selbst gemachter Erfahrung
wie auch auf Grundlage von Vermittlung entstehen. Erinnernde sind nicht per se Zeugen des einst
Geschehenen; insbesondere im Hinblick auf das kulturelle Gedichtnis, das weit zuriickliegende
Ereignisse umfassen kann, bildet mediale Vermittlung die Grundlage.

Der Aspekt der Zeugenschaft erhilt nun vor der Folie dramen- und theateristhetischer Uberlegungen
besondere Bedeutung, vermag das Medium Theater es doch scheinbar, die Rezipienten in einem
bewussten Spiel zwischen Vermittlung und Wahrnehmung und somit zwischen Erinnerung und
Zeugenschaft zu fordern. Um diesen Gedanken greifbarer zu machen, bedarf es zunichst einer
Kldrung des Unterschieds zwischen vermittelter Erinnerung und der Erinnerung an eine selbst
gemachte Erfahrung. Dazu kann Brechts beriihmte Stralenszene herangezogen werden, in der ein
Passant anderen Passanten einen kurz zuvor beobachteten Verkehrsunfall schildert.’'* Der Unterschied
zwischen dem Zeugen und den spiter eintreffenden Passanten ist evident. Der Zeuge hat den
Verkehrsunfall mit eigenen Augen gesehen, er hat ihn unmittelbar wahrgenommen und weifl nun,
gemdB seiner Erinnerung, von dem Sachverhalt zu berichten, ohne Impetus einer illusionistischen
Rekonstruktion der Geschehnisse. Die iibrigen Passanten, die den Unfall nicht miterlebt haben, sind
schlieBlich auf die Vermittlung des Geschehenen angewiesen. Spiter konnen sie sich mittelbar,
nidmlich dank der Erzdhlung des Zeugen, an den Verkehrsunfall erinnern, ohne die Begebenheit selbst
unmittelbar wahrgenommen zu haben. Brecht, der das epische Theater theoretisch begriindete, diente
die StraBenszene als eingingiges Beispiel fiir unterschiedliche Darstellungsarten. Im Hinblick auf das
erinnerungskulturelle Drama des Postfranquismus wird jedoch zu zeigen sein, dass der Wechsel
zwischen scheinbar unmittelbarem Erleben, d.h. der unvermittelten Wahrnehmung des
Biihnengeschehens, und mimetischer Vermittlung im Rahmen einer Situation des Als-ob bewusst
eingesetzt wird, um den Zuschauer nicht nur zum Erinnernden zu machen, sondern ebenso zu einem
gegenwirtigen Zeugen des Geschehens.

Der Tod des Franquismus sollte den Tod des franquistisch-biirgerlichen Theaters mit sich bringen. Der
asthetische ,,Vatermord* der Generacion del 82 wird durch einen Stof3 durch die vierte Wand und die
damit einhergehende Uberwindung der Imagination begangen. Der Einbruch des Ereignishaften und
die damit vollzogene Anndherung an nicht-fiktionale Organisationsformen des kulturellen
Gedichtnisses > sowie die Betonung der Materialitit produzieren eine punktuelle, rezeptive
Uneindeutigkeit, die die Passivitit des gewohnten biirgerlichen, theatralen Voyeurismus durchbricht
und die Aktivitit des Rezipienten einfordert. Die somit entstchende Mdoglichkeit der neuen
semantischen Setzung ergibt sich, im Unterschied zur Artaudschen Vorstellung des Theaters der

Grausamkeit, nicht aus dem Versuch einer Verwendung sich jeder Semiose entziehender Materie,

4 Vel. Hinck, Walter: Die Dramaturgie des spciten Brecht, Gottingen 1971 (= Palaestra, 229).

15 Vgl. Wolfgang Matzats Ausfiihrungen zu den Strukturéhnlichkeiten zwischen Theatersituationen und
Veranstaltungssituationen; Matzat, Wolfgang: Dramenstruktur und Zuschauerrolle, Miinchen 1982 (= Theorie
und Geschichte der Literatur und der schonen Kiinste, 62), S. 40f.

103



sondern in der punktuellen Kappung der Vorstellungsseite, in der Auflosung der zeichenhaften
Doppelstruktur.’'® Es entsteht die Notwendigkeit einer semantischen Selbst-Orientierung angesichts
des sich Prisentierenden.

Aus diesem Blickwinkel erscheint die Erneuerung der theatralen Asthetik durch die Vertreter der
Generacion del 82 in neuem Licht. Sanchis Sinisterra verweist in einem 1987 erschienen Aufsatz auf
die rezeptionsisthetischen Implikationen: ,,Y [...] obliga al receptor a efectuar una opcion radical: o
bien rechaza la obra que de tal modo frustra sus hédbitos de consumidor — ,destruyéndose entonces en
tanto que receptor posible —, o bien acepta ser ‘construido’ por ella, mejor dicho, reconstruirse con
ella.* Erst diese Offnung des Rezipienten erlaubt es dem Theater, seine Wirkmacht auf den
Rezipienten auszuspielen: ,,Es en esa cordial violencia que el arte es capaz de ejercer sobre los
esquemas perceptivos de una colectividad donde se radica su indirecta inscripcién en la Historia, su
oblicua funcién social .*"’

Das Dringen der Materie durch die semantische Schicht hindurch sowie der damit einhergehende
Effekt der Selbstreferentialitit steht dem innerfiktionalen Dréngen des Intelligiblen, der
Vorstellungsseite des Zeichens, gegeniiber. Bei beiden Erscheinungen handelt es sich um
Bewegungen, die ihren Ursprung in der Vorstellung (geistig bzw. theatral) haben und in die Richtung

inter-subjektiver Wahrnehmung steuern.

3.4.1. Reprisentative (Un-)Ordnung — Asthetik der Unentscheidbarkeit und ethisches Theater

Wihrend also bisher die Frage im Mittelpunkt stand, auf welche Weise sich das phantastische
Potential innerhalb der fiktionalen Welt, genauer, zwischen immaterieller und materieller
Reprisentation bzw. zwischen unterschiedlichen Aussagemodi entfalten ldsst, gilt es nun zu erortern,
inwiefern an der Grenze zwischen Fiktion und Lebenswelt Momente rezeptiver Unschliissigkeit
forciert werden konnen, um die von den lebensweltlichen Akteuren des politischen Ubergangs
gezogene diskursive Grenze zwischen individuell-biographische Erinnerung an Biirgerkrieg und
Diktatur sowie einer moglichen intersubjektiven Verstindigung iiber diese Erinnerungsinhalte mit den
Mitteln des Theaters zu unterminieren.

Grundlegend fiir die weiteren Uberlegungen ist dabei weiterhin die Annahme, dass es sich beim
Theater um ein privilegiertes Medium handelt, um sich den Themen Gedichtnis und Erinnerung
anzundhern. Dieses Privileg ist vornehmlich struktureller Natur und ergibt sich nicht aufgrund
spezieller Besonderheiten des dramatischen Textes, sondern primér durch die mit diesem intendierte
Auffiihrungssituation, die im Falle des mimetischen Darstellungsmodus geradezu zum &sthetischen
Analogon dessen wird, was wir in dieser Studie als Erinnerung definiert haben. Den Kern dieser

Verbindung bildet der Begriff der Re-Prisentation, der, weit gefasst, zunichst nichts anderes meint als

316 Vgl. Derrida, ,,Das Theater der Grausamkeit und die Geschlossenheit der Représentation®, S. 363.
37 Sanchis Sinisterra, José: La escena sin limites. Fragmentos de un discurso teatral, Ciudad Real 2002, S. 226.

104



die ,,Vergegenwiirtigung® oder das ,,Wieder-prisent-machen* von Abwesendem.”® Das lateinische
Etymon (repraesentatio, -onis) wie auch die davon abgeleiteten Kultismen in den romanischen und
angelsdchsischen Sprachen verweisen bereits auf morphologischer Ebene auf eine Denkfigur, die
Absenz und Prédsenz stets gemeinsam evoziert. Die in der deutschen Sprache gingigen
Alternativlexeme der ,Vergegenwirtigung’ und des ,Wiederprdsentmachens’ verweisen zudem auf
den Umstand, dass die erreichte (Re-)Prédsenz des Intendierten nur solange Bestand zu haben scheint
wie der (re-)prdsentierende Akt oder Gegenstand selbst. Der damit einhergehende Gedanke der
Fliichtigkeit liegt sowohl der Erinnerung als auch der Auffiihrungssituation permanent zugrunde.
Trotz ihrer Stellvertreterfunktion unterscheiden sich die intelligible Reprisentation der Erinnerung wie
auch die materielle Repridsentation der mimetischen Auffiihrung von einer allgemeinen Theorie des
Zeichens. Beide Reprisentationsformen charakterisieren sich durch eine Ahnlichkeitsbeziehung
zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem. In Analogie zum Erinnerungsgehalt (Noema) weist auch
das Ideatum des dsthetischen Prozesses des Theaters, das durch die Theatervorstellung Bezeichnete,
eine ikonische Beziehung zu den imaginierten bzw. theatralen Reprisentanten auf. Materie und
Vorstellung stehen im Theater in einer anderen Beziehung, als dies beim literarischen Text der Fall ist.
Schriftzeichen weisen sich als symbolische Stellvertreter aus, die ihren Bund mit dem Bezeichneten
dank kommunikativer Konventionen einzugehen vermogen, nicht jedoch aufgrund einer
Similaritdtsbeziehung. Fiir den Theaterwissenschaftler Hans-Thies Lehmann ist ,, Theater in einem
Atemzug materieller Vorgang — Gehen, Stehen, Sitzen, Sprechen, Husten, Stolpern, Singen — und
‘Zeichen fiir’ Gehen, Stehen...usw.” und ist deshalb stets ,,zugleich vollig zeichenhaft und vollig reale
Praxis“’". Gerade diese besondere Eigenschaft des Theaters, zugleich zu sein und zu verweisen, war
es, die bereits Platon zu einer kritischen Positionierung gegeniiber der Rezeption von Theaterstiicken
veranlasste.

Die Gleichzeitigkeit zwischen Sein und Schein, Prdsenz und Absenz, im Moment der
Auffiihrungssituation kreiert eine ambivalente Wahrnehmungsordnung, die sich aus einer
reprasentativen Ausrichtung, wie sie sich im mimetischen Theater manifestiert, und einer
prasentischen Ausrichtung zusammensetzt. Die physisch-reale Prisenz, die Materialitit der Zeichen,
zieht sich im mimetischen Theater jedoch in die Latenz zuriick, aus der sie jederzeit auftauchen kann.
Die Rezeptionshaltung im Rahmen einer mimetischen Auffiihrungssituation wird somit durch eine
mitgedachte Referenz auf den fiktionalen Aussagemodus des Als-ob determiniert. Die Annahme des
Vorgebens lenkt den Fokus der Rezipienten von der pridsenten Materie bzw. dem Vollzug der
Auffithrung (Noesis) auf das Préisentierte (Noema). Die Gegenstédndlichkeit der theatralen Zeichen tritt
im mimetischen Darstellungsmodus nur mehr in Form von Pannen oder Fehlern hervor. So kann ein

Versprecher im Theater — analog zum Druckfehler im Roman — Teil der Inszenierung sein oder ein fiir

8 Werber, Niels: ,,Repriisentation/repriisentativ*, in: Barck, Karlheinz u.a. (Hgg.), Asthetische Grundbegriffe,
Bd. 5, Stuttgart 2003, S. 264.
39 ehmann, Hans-Thies: Postdramatisches Theater, Frankfurt a. M. 1999, S. 174.

105



den Schauspieler unangenehmer Fauxpas.”” In jedem Fall sorgt der Ausbruch aus dem Rahmen der
mimetisch-konventionalisierten Rezeptionserwartung dafiir, dass die Aufmerksamkeit der Rezipienten
von der Bedeutungs- auf die Materialititsebene libergeht. In dhnlicher Weise funktioniert auch der
Brecht’sche Gestus, der sich beispielsweise durch forcierte Iteration aus dem Feld der Normalitit
erhebt, auleralltiglich und somit auffallend wird.

Erstaunlicherweise ldsst sich nun die Moglichkeit des perzeptiven Oszillierens auch fiir die Erinnerung
feststellen, wodurch die strukturelle Nidhe zum Medium Theater noch deutlicher vor Augen tritt.
Obwohl es sich bei der Erinnerung um eine Referenz auf Vergangenes handelt, ist ihr Ausgangspunkt
stets in der Gegenwart verortet. Zwar lédsst sich auch erinnern, wie einst erinnert wurde, doch bedarf es
auch dafiir notgedrungen eines gegenwirtigen Denkanstofles. Wie dem Theater scheint damit auch der
Erinnerung ein Spannungsverhiltnis eingeschrieben, das sich durch einen présentischen Akt und
einem Bezug auf Abwesendes bzw. Vergangenes zu ergeben scheint. Hans-Thies Lehmann veranlasst
diese strukturelle Analogie zwischen theatraler Auffiihrung und Erinnerung zur Behauptung, Theater
wirke bereits ,,im Moment seiner Rezeption wie eine unwillkiirliche Erinnerung im Sinne Prousts***'.
Prousts mémoire involontaire, die uns bei der Analyse des Theatertextes El dlbum familiar (1982) von
José Luis Alonso de Santos noch eingehender beschiftigen wird, ergibt sich aus der Identitit zwischen
erinnertem Sinneseindruck und einer sinnlichen Erfahrung im Hier und Jetzt. Die Deckungsgleichheit
einer vergangenen und gegenwirtigen sinnlichen Empfindung evoziert die nur imaginierte
Vergangenheit und ermoglicht ausgehend von diesem ,,réve de l’'imagination das Auswerfen eines
gedanklichen Assoziationsnetzes. Im Gegensatz zu bloflen Phantasiegebilden weist jedoch die
mémoire involontaire aufgrund ihrer sensiblen Zweidimensionalitit einen Bezug zum erinnerten
Moment auf. Wie der Theaterzuschauer bewegt sich der sich unwillkiirlich Erinnernde potentiell

zwischen dem Eindruck des gegenwirtig Wahrnehmbaren und dem damit evozierten Abwesenden.

Durch das Erleben des gleichen Geschmacks, des gleichen Gerduschs in der nur erinnerten
Wirklichkeit des fritheren Moments und zugleich im Jetzt der sinnlichen Erfahrung addiert sich
zum immateriell Erinnerten die ,idée de 1’existence’ durch das Gefiihl des Materiellen hinzu.**

Wihrend die Abwesenheit im Falle der Erinnerung zeitlich bedingt ist, ergibt sie sich in der
mimetischen Theatersituation aufgrund des von den Rezipienten apriorisch angenommenen fiktionalen
Aussagemodus, durch das dem auf der Biihne Wahrnehmbaren zunéchst kein pragmatischer Gehalt
zugeschrieben wird. Hamlet steht auf der Biihne, doch tut es nicht wirklich. Das Ergebnis ist eine
dsthetische Distanz der Rezipienten im Hinblick auf das Theatergeschehen, das nicht als eigentliches,
sondern als uneigentliches interpretiert wird.

Der ikonische Verweis der theatralen Zeichen auf das von ihnen Bezeichnete ldsst an die sinnliche

Deckungsgleichheit der mémoire involontaire denken. Der Geschmack der in Tee getunkten

320 yol. Lehmann, Postdramatisches Theater, S. 179.
3211 ehmann, Postdramatisches Theater, S. 189.
321 ehmann, Postdramatisches Theater, S. 188f.

106



Madeleine friither und im Jetzt konnte analog zur semiotischen Doppelung eines Stuhls oder Tischs auf
der Biihne betrachtet werden; auch das Biihnenrequisit scheint aufgrund der &sthetischen und nicht-
asthetischen Identitdt die modalen Grenzen zu unterminieren, wie dies der Sinneseindruck mit der
temporalen Grenze tut. Auch im Theater addiert sich somit die durch die prdsente Materie bedingte
“idée de ’existence* hinzu, diesmal jedoch nicht zur Imagination, sondern zur Fiktion.

An diesem Punkt wird es moglich, den Versuch, theatertheoretische und gedéchtnis- bzw.
erinnerungstheoretische Aspekte zu verkniipfen, an Uberlegungen Paul Ricceurs anzuschlieRBen. Ziel
dieser Riickbeziehung auf Ricceurs Phdnomenologie des Gedichtnisses ist es, sich der Frage
anzundhern, wie das Theater seine strukturelle Nihe zur Erinnerung auszuspielen vermag, um sich zu
einem wirkméchtigen Medium des kulturellen Geddchtnisses zu machen.

Dafiir erscheint es zunichst notwendig, sich eingehender mit dem Begriff der ,4sthetischen Distanz’
zu beschiftigen, der konstitutiv fiir das mimetische Theater ist und sich aus Basis einer
theatergeschichtlich konventionalisierten Rezipientenhaltung generiert, die um das Biihnengeschehen
einen unsichtbaren modalen Rahmen spannt. Auch der Erinnerung muss mit einer bestimmten Haltung
begegnet werden. Gegenlidufig zum Biihnengeschehen im mimetischen Theater wird es durch diese
Haltung erst moglich, dass das Erinnerte seinen Anspruch auf Weltgeltung einlésen kann. Ricoeur
verwendet dafiir den bereits eingefiihrten Begriff der ,fiduziarischen Bindung’, der auf das Vertrauen
anspielt, das jedem Erinnernden apriorisch entgegengebracht werden muss, damit soziales Miteinander
tiberhaupt funktionieren kann. Dieser Vertrauensvorschuss impliziert, dass dem Erinnerten eine

,,Referenz aufs Einstmals“**

zugesprochen wird, die ihren faktualen Anspruch sichert.

Ohne sich eigens auf das Medium Theater zu beziehen, liefert Ricoeur wichtige Denkanstofe fiir die
weiteren theatertheoretischen Uberlegungen. In seinem Kapitel iiber die ,Dialektik der
Reprisentation®, die er als ,,Endphase der historiographischen Operation versteht, verweist er auf die
Gleichzeitigkeit von Substitution und Sichtbarkeit. An die Stelle vergangener Geschehnisse tritt der
Text des Historikers, der deshalb den Namen Reprisentation verdient, weil der Verfasser implizit
,»seinen Ehrgeiz, seinen Anspruch, seine Prétention deklariert, [...] die Vergangenheit wahrheitsgemif
zu reprisentieren.**** Ricceurs Ausfiihrungen werden stets durch einen Zweifel an der Historiographie
begleitet, der sich durch die ,,bedauerliche Zweideutigkeit des Begriffs [Reprisentation]“ ergibt, der je
nach Kontext den Gegenstand des historischen Diskurses oder die historiographische Operation
bezeichnet. Die Kernfrage Ricceurs lautet in diesem Zusammenhang: Sollten Historiker, dhnlich wie
es auch Reinhardt Koselleck beschrieben hat, die ,,interpretierende Geste mimen*, d.h. den Prozess
des Geschichtemachens, um vor der Gefahr, Geschichte als von den Subjekten unabhéngiges Objekt
zu verkaufen, gefeit zu sein? Das wiirde bedeuten, dass die Geschichtsschreibung durch Reflexe der
historiographischen Selbstanzeige auf ihre Gemachtheit hinweist, dhnlich wie dies ein Theater mittels

metatheatraler Techniken vollfithren kann. Die Moglichkeit der Selbstanzeige ist demnach jeder Form

33 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 355.
324 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 353.

107



der Reprisentation inhdrent. Die zwischen Noema und Noesis denkbare Kippbewegung deutet bereits
das Potential eines Theaters an, das Vergangenes gewissermallen als Gegenstand und als Prozess
versteht. Dieser Aspekt gehort sicherlich zum definitorischen Wesen des erinnerungskulturellen
Theaters wie es hier verstanden wird.

An dieser Stelle ist es lohnend, ein ldngeres Zitat Ricceurs aufzunehmen. Denn dieses wird die
Grundlage fiir die anschlieBende Auseinandersetzung mit der Frage liefern, auf welche Weise
insbesondere eine Distanzierung von der mimetischen Darstellungsweise, wie sie fiir die europdischen
Biihnen des ausgehenden 20. und 21. Jahrhunderts kennzeichnend ist, besonders geeignet erscheint,
um das Theater zu einer wirkméchtigen Organisationsform des kulturellen Gedéchtnisses werden zu
lassen. Mit Blick auf den Historiker Roger Chartier, der bei der Untersuchung des Dictionnaire
universel (1690) von Antoine Fureticre der bipolaren Struktur der Idee der Reprisentation gewahr

wird, schreibt Ricceur:

Dieser [Roger Chartier] entdeckt [ ...] auf der einen Seite die Evokation einer abwesenden Sache
mittels einer substituierten, die deren Représentant nur notgedrungen ist; auf der anderen die
Zurschaustellung einer augenscheinlichen Prisenz, bei der die Sichtbarkeit der gegenwiértigen
Sache dazu neigt, die Substitutionsoperation, die einer wirklichen Ersetzung des Abwesenden
gleichkommt, zu verdecken. Das Erstaunliche dieser konzeptuellen Analyse besteht darin, daf3
sie mit der von den Griechen fiir das mnemonische Bild, das eikon, vorgeschlagenen strikt
homogen ist. Aber in dem Mal3e, wie sie sich aufs Terrain des Bildes verlagert, geht ihr die
temporale Dimension verloren, die Referenz aufs Einstmals, die fiir die Definition des
Gedichtnisses wesentlich ist.**

Ricceur verweist an dieser Stelle implizit auf eine weitere strukturelle Gemeinsamkeit von Erinnerung
und Theater. Genau wie die immaterielle geistige Reprédsentation des Wahrgenommenen droht auch
die theatrale Représentation ihren Status als Reprédsentant zu verlieren, wenn sich der Fokus vom
bezeichneten Gegenstand auf den Prozess des Bezeichnens oder die (Im-)Materialitit des
Bezeichnenden verlegt. Denn in diesem Moment dringt die Beschaffenheit des Stellvertreters so
deutlich in den Vordergrund, dass der noematische Gehalt in die Latenz abzudriften scheint und damit
aus dem Feld der Wahrnehmung ausgeschlossen wird. Erinnerung und theatrales Spiel drohen in
diesem Moment ihre Zweidimensionalitit zu verlieren, die sie erst zu dem werden lassen, was sie
eigentlich sind. Sowohl die im Geist bewahrte Erinnerung als auch das mimetische Spiel stiitzen sich
auf einen Pakt mit den rezipierenden Subjekten, denn diese sollen sich auf das Bezeichnete und nicht
auf den Akt des Bezeichnens konzentrieren und nicht die Kommunikationsintention der Erinnernden
oder Spielenden in Frage stellen.

Mehrfach wurde in Anlehnung an Ricceurs Ausfiihrungen darauf hingewiesen, dass sich Erinnerungen
und Gedichtnis durch eine Beziehung zur Vergangenheit definieren. Dieser Hinweis erhielt besondere
Relevanz bei dem Versuch, mithilfe von Immanuel Kants Erorterung der facultas imaginandi die

Erinnerung von der Phantasie abzugrenzen, in deren Sog sie nur allzu leicht zu geraten scheint. Vor

323 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 355.

108



der Folie der ausgefiihrten Uberlegungen ldsst sich schlussfolgern, dass die Sogwirkung der Phantasie
den faktualen Gehalt der Erinnerung bedroht, wenn der noematische Gehalt vom noetischen Akt
tiberdeckt wird. Denn in diesem Moment wird aus einer Erinnerung, die erst durch ihre Gerichtetheit
auf erwas zur Reprisentation wird, ziellose Intention. Genauso wird auch eine theatrale Reprisentation
beim Verlust des intendierten Gehalts, also beim Verlust der reprisentierten Bedeutungsebene, eine
rein gegenwirtige Bewegung. Die Darstellung wird zum présentischen Ereignis, das auf nichts mehr
verweist, sondern, wie ein Happening, einfach passiert.

Diese Annahmen fiihren zu der im Folgenden néher zu betrachtenden These, nach der eine strukturelle
Analogie zwischen der Kippbewegung zwischen Erinnerung und Phantasie sowie der Kippbewegung
zwischen Darstellung und Ereignis vermutet werden kann. Verlieren Erinnerung und mimetische
Darstellung ihren temporalen bzw. modalen Anker, kommt beiden Re-Prisentationsformen ihr
semantisches Angebot abhanden. In der Folge verlassen Erinnerung und Darstellung die
Wahrnehmungsordnung der Re-Prisentation und riicken in die Ordnung der Présentation: Die
Erinnerung wird zur reinen Vorstellung, die nicht mehr auf ein auBersprachliches Abwesendes bzw.
Vergangenes verweist, die Darstellung zum selbstreferentiellen und wirklichkeitskonstituierenden
Ereignis im Hier und Jetzt, das den Rezipienten eine semantische Orientierung verweigert und
lediglich eine formale Betrachtung zulésst. Im Extremfall wiirde es sich um eine Form des ,,konkreten
Theaters* handeln, das, in Analogie zur konkreten Malerei, dem Blick des Zuschauers keinen Anlass
bietet, ,,iiber das Gegebene hinaus eine Tiefe symbolischer Signifikanz zu erschliefen.” Stattdessen
wiirde er ,,in der [...] Aktivitit des Sehens der ‘Oberfliche’ selbst festgehalten.***°

Diese Feststellung steigert ihre Relevanz fiir die vorliegenden Uberlegungen, wenn man die modale
Gegenldufigkeit beachtet, die mit diesen Kippbewegungen einhergeht. Denn vielleicht liegen die
Chancen eines erinnerungskulturellen Theaters unter anderem darin begriindet, dass das theatrale
Geschehen durch eine Fragilisierung des mimetischen Darstellungsmodus und eine damit
einhergehende Akzentuierung des Zeigens sowie der Materialitit des Zeigenden in eine Beziehung zur
Welt zu treten vermag, die dem faktualen Anspruch der Erinnerung entspricht. Denn erst die Aufgabe
der reprisentativen Ordnung scheint die ethische Dimension des Theaters auszuspielen. Der von Hans-
Thies Lehmann bezeichnete ,,Einbruch des Realen®, der sich vollzieht, wenn sich die Signifikanten
vor die Signifikate schieben und somit die &sthetische Distanz aufgehoben wird, bildet vielmehr die
Grundlage fiir die Idee eines ethischen Theater, das mehr als einen Reprédsentations- und
Reflexionsraum darstellt. In diesem Moment gelingt dem Theater der Ubergang von der Asthetik zur

Ethik, der auch dieser Studie strukturgebend zugrunde liegt:

Sterben auf der Biihne Fische oder werden (scheinbar) Frosche zertreten oder bleibt es
absichtlich ungewif3, ob ein Schauspieler real vor dem Publikum mit Stromstofen traktiert wird
[...], so reagiert das Publikum moglicherweise wie auf einen realen, moralisch inakzeptablen
Vorgang. Anders formuliert: Wenn auf der Biihne sich das Reale gegeniiber dem Inszenierten

3261 ehmann, Postdramatisches Theater, S. 168f.

109



durchsetzt, so wie in einem Spiegel auch im Parkett. Fragt der Zuschauer sich notgedrungen
(durch die inszenatorische Praxis veranlasst), ob er auf einen Biihnenvorgang als Fiktion
(4sthetisch) oder als Realitét (also z. B. moralisch) reagieren soll, so verunsichert ein solcher
Grenzgang des Theaters zum Realen gerade diese entscheidende Disposition des Zuschauers:
die unreflektierte Sicherheit und Gewissheit, mit der er sein Zuschauersein als unproblematische
soziale Verhaltensweise erlebt.””’

Die bewusst intendierte Asthetik der rezeptiven Unentscheidbarkeit, auf die Hans-Thies Lehmann hier
mit Blick auf das ethische Wirkungspotential des postdramatischen Theaters anspielt, ruft erneut das
in dieser Studie formulierte Konzept der erinnerungskulturellen Phantastik auf den Plan. Gerade die
Unsicherheit dariiber, ob man es mit Fiktion oder realem Geschehen zu tun hat, fiihrt die Rezipienten
zwangsliufig in eine Entscheidungssituation, die sich zwischen den Polen der Asthetik und Nicht-
Asthetik bzw. der Moral aufzuspannen scheint. Solange der mimetische Rahmen bzw. die sakrale
Uberhéhung des Kunstraums den Zuschauer nicht zu einer Positionierung auffordert, wihnt sich
dieser in rezeptiver Geborgenheit. Erst der potentielle Einbruch des Realen, das vermeintliche
Umschwenken ins Ereignis, erfordert eine Stellungnahme vor der Folie lebensweltlicher Bedeutungs-
und Wertesysteme. ,,Von dieser Ambiguitit geht die theatrale Wirkung und die Wirkung auf das
Bewusstsein aus.****

Die Frage nach den Mechanismen und Eigenarten eines ethischen Theaters bietet die Mdoglichkeit,
liber gingige Interpretationsansitze hinsichtlich des sog. Teatro de la memoria — das in dieser Studie
bewusst als erinnerungskulturelles Theater bezeichnet wird — hinauszugehen. Statt das Theater als Ort
zu betrachten, an dem Vergangenheit lediglich reprédsentiert und durch Distanzierungseffekte der
Reflexion freigegeben wird, stellt sich mit Blick auf den Ubergang zwischen Darstellung und Ereignis
vielmehr die Frage, wie die ausgewdhlten Stiicke der Generacion del 82 Theaterauffiihrungen
intendieren, die zu ‘sozialen Situationen’ werden und sich in dieser Form in die Leerstellen eines
sozialen Transformationsprozesses im Postfranquismus einschreiben. Genau hier liegt m. E. auch die
Antwort auf die Frage, inwiefern die ausgewihlten Dramatiker als Modernisierer der spanischen
Biihne nach 1975 betrachtet werden konnen.

Es gilt jedoch vorerst, einen letzten Zweifel an der hier formulierten These auszurdumen, die das
ethische bzw. erinnerungskulturelle Potential des Theaters an eine Akzentuierung des noetischen
Aktes kniipft. Dieser Zweifel griindet sich auf der Annahme, dass Realitit bzw. die Reflexion iiber
AuBersprachliches gerade im mimetischen Darstellungsmodus besonders eindringlich iibermittelt
werden kann.”” Diese Ansicht ist seit der Antike fest im theatertheoretischen Diskurs der westlichen
Welt verankert, ging man doch seit jeher davon aus, dass die illusionistische Vorgabe von Realitiit
durch ihre Deckungsgleichheit dieselben Affekte, Empfindungen und Reflexionen auslésen konnte,

die sich unter realen Umstinden bei vergleichbaren Wahrnehmungen einstellen wiirden. Die

321 ehmann, Postdramatisches Theater,S. 177.

381 ehmann, Postdramatisches Theater,S. 173.

9 Vgl. hierzu Hans-Thies Lehmanns Ausfiihrungen anlisslich einer Auffiihrung von Richard Schechners Stiick
Balkon. Lehmann, Postdramatisches Theater, S. 191.

110



Aktivierung der Zuschauer wurde bis ins ausgehende 19. Jahrhundert hinein vornehmlich als affektive
Aktivierung betrachtet, die unter anderem in Begriffen wie Eleos und Phobos, Larmoyanz,
Empfindsamkeit oder Einfiihlung ihren Ausdruck fand.”*

Erst im 20. Jahrhundert begann im Zuge einer alle Kiinste umfassenden Selbstreferentialitit sowie
einer Bewusstwerdung der Gemeinsamkeiten zwischen Theater und Ritual die strukturelle Ndhe der
Auffiihrungssituation zu nicht-fiktionalen Veranstaltungssituationen in den Fokus zu riicken, wodurch
sich nicht zuletzt die Frage nach den Wirkungspotentialen der Auffiihrungssituation neu stellte — und
zwar im Hinblick auf die Zuschauer und die Schauspieler. Dieser Perspektivwechsel erfuhr
unterschiedliche AusmaBe, die von der epischen Selbstanzeige eines Bertolt Brecht {iber das Theater
der Erfahrung bei Grotowski oder das Theater der Grausamkeit bei Artaud bis hin zu einer am
Initiationsritus orientierten Theaterauffassung reichte, wie sie beispielsweise von Richard Schechner
umgesetzt wurde.

Unter Rekurs auf Gerald Siegmund und Hans-Thies Lehmann und im Einklang mit dem im 20.
Jahrhundert beginnenden Paradigmenwechsel im Hinblick auf das Wirkungspotential von
Auffiihrungssituationen muss der Annahme Folge geleistet werden, dass gerade die vermeintliche
Verweigerung des semantischen Angebots zu einer verstirkten kognitiven und moralischen
Involvierung der Rezipienten fithren kann. Grund fiir diese Involvierung ist die jedem Menschen
eigene Motivation der Sinnsuche, die unweigerlich auf den Eingang perzeptiver Impulse folgt.
Schieben sich die Signifikanten vor die Signifikate, erfordert dies eine neue, beschwerlichere, jedoch
zugleich offenere Sehweise auf Seiten der Rezipienten. Gleich der Malerei des abstrakten
Expressionismus, der sich nicht mit Fragen nach der semantischen Représentation angenihert werden
kann, erfordert auch die Akzentuierung der materiellen Seite der theatralen Zeichen eine neue Haltung
und Frageweise, die sich nicht auf eine Vorgabe stiitzen kann, sondern, und dies ist entscheidend, auf
eigene Assoziationen, Emotionen, Erinnerungen und Denkansitze. Die Extremform eines solchen

postdramatischen Theatergeschehens im Blick formuliert Hans-Thies Lehmann:

Da indessen die Wahrnehmung nicht aufhort, nach Sinn im Sinne von Verkniipfungen und
Assoziationen an Realitdten zu fahnden, wird der sinnlichen Wahrnehmung die Erfahrung
unumgénglich, daf sie in Akten letztlich unbegriindbarer Willkiir den Daten subjektiv
determinierte Bedeutung zuschreibt."

Diese Erkenntnis ist grundlegend fiir Gerald Siegmunds semiotische und psychoanalytische
Untersuchungen zur Funktion des Dramas. Die Moglichkeit, die Gerald Siegmund das Theater als
Gedichtnis denken ldsst, ergibt sich aus der leeren Mitte der hier in Anlehnung an Ricceur

beschriebenen dialektischen Grundstruktur der Repridsentation, also aus der jeder Reprisentation

0 Eine ausfiihrliche Beschiftigung mit der Geschichte Wirkungsésthetik ist zu finden in: Fischer-Lichte, Erika,
Asthetische Erfahrung. Das Semiotische und das Performative, Tiibingen 2001, S. 357ff.
3L ehmann, Postdramatisches Theater, S. 193.

111



inhdrenten Spannung zwischen Anwesenheit und Abwesenheit.””

Ohne das erinnerungskulturelle
Potential postdramatischer Theaterformen fiir die eigene Untersuchung zu explizieren, lassen sich
Siegmunds Ausfiihrungen heranziehen, um die unter Rekurs auf Hans-Thies Lehmann formulierte
Behauptung zu stiitzen, dass die Zuschauer gerade dann auf ihre individuellen Erfahrungen
zuriickgreifen, sich erinnern, wenn die semantische Vorgabe hinter der Materialitdt der Signifikanten
zu verschwinden droht. Die Rezipienten sind gezwungen, dem unmittelbar Wahrgenommenen
Bedeutung zuzuordnen, um so die Liicke der momentan aufgeldsten Fiktion, der “Vorstellungsseite*
des Dargestellten, semantisch zu schlieBen. Als Quelle dient den Rezipienten nun die eigene
Vorstellung (im Sinne der individuellen Einbildungskraft bzw. Imagination) und nicht die theatrale im
Sinne des Ideatums der dargebotenen Fiktion.

Das Bezeichnende in seiner Phidnomenalitit wahrzunehmen, bedeutet nicht, es als bedeutungslos
wahrzunehmen, sondern eine solche Haltung impliziert den Versuch des Zuschreibens von Bedeutung
durch den Wahrnehmenden.”” Durch die scheinbare Verinderung des Status des Dargestellten niihert
sich die Auffiihrungssituation ritualisierten Erinnerungspraktiken an. Der ins Performative kippende
Akt zeichnet sich aufgrund seiner Ereignishaftigkeit durch Unmittelbarkeit aus, die die Verantwortung
fiir die Bedeutungszuschreibung des Geschehenden den an diesem Geschehen Teilnehmenden
zuspricht.

Siegmunds Hinweis auf die mentalen Erginzungsprozesse liefert gleichermallen einen
Ankniipfungspunkt an das Konzept der erinnerungskulturellen Phantastik, behauptet er doch, dass die
Option, das Theater als Gedichtnis zu betrachten, in einem Prozess des Offenhaltens einer Liicke
zwischen Signifikant und Signifikat und damit zwangslidufig in einem Status der rezeptiven
Unentscheidbarkeit zwischen Fiktion und Lebenswelt begriindet liegt. Das oszillierende Ausspielen
der jeder Reprisentation inhdrenten ontologischen und modalen Spannung provoziert Unschliissigkeit,
hésitation oder Unverstdndnis, worauf der Zuschauer einzig durch eigene kognitive Leistung und
Positionierung reagieren kann. Die Involviertheit der Rezipienten scheint dabei umso groBer, je
intensiver die Erfahrung von Unschliissigkeit ist. Diese sdt Zweifel auf Seiten der Rezipienten, sich
moralisch gegeniiber dem Wahrgenommenen positionieren zu miissen. Denn wihrend sowohl der
mimetische Darstellungsmodus als auch das Ereignis eine moralische Positionierung entweder als
unangebracht — z. B. durch eine klare Trennung des “profanen* Raums der Zuschauer und des
“sakralen” Kunstraums durch die vierte Wand — oder als explizit erwiinscht markieren — z. B. im
Rahmen politischer Diskussionsformate —, besteht die Wirksamkeit der Unentscheidbarkeit gerade
darin, keine Orientierungspunkte fiir eine rezeptive Positionierung zu liefern.

Diese Ausfiihrungen dienen als Grundlage fiir die drei kiirzeren, nun folgenden Unterkapitel, die das

beschriebene theoretische Konzept der rezeptiven Unentscheidbarkeit bzw. Unschliissigkeit

32 Vel. Siegmund, Theater als Geddichtnis, S. 314: ,,Das Gedichtnis schopft seine produktive Kraft aus eben
jenem Spalt, sozusagen aus der leeren Mitte heraus, in der alles, was dargestellt und gesagt wird, zugleich nicht
dargestellt und gesagt werden kann, weil der Darstellung der Grund fehlt.*

3 Vgl. Fischer-Lichte, Performativitdt, S. 66.

112



methodisch zuspitzen sollen. Damit bilden sie einen weiteren Briickenpfeiler auf dem Weg zur
Textinterpretation, fiir die es zundchst notwendig erscheint, das den bisherigen Ausfiihrungen
zugrunde gelegte Verstdndnis des Verhiltnisses von Text und Auffithrung zu prézisieren. Dieser
Schritt soll begriinden, weshalb die in dieser Studie vollzogene Interpretation intendierter
Auffiihrungen auf Textbasis sinnvoll geleistet werden kann.

Unter Rekurs auf Wolfgang Matzat werden anschlieBend die Konzepte der dramatischen,
theatralischen und lebensweltlichen Perspektive bzw. Kommunikationsebene eingefiihrt und im
Hinblick auf weitere Analyseschritte modifiziert. Besondere Relevanz wird dabei der Begriff der
theatralischen Kommunikationsebene erhalten, der, rdumlich gewendet, an das Konzept der
Liminalitédt ankniipfbar ist .

Zuletzt gilt es zu kldren, auf welche Weise eine Auffiihrungssituation gestaltet werden kann, die sich
zwischen den Polen der mimetischen Darstellung und dem Ereignis bewegt bzw. durch welche
Vorginge eine punktuelle Unentscheidbarkeit zwischen Fiktion und Lebenswelt bzw. zwischen
faktualem und fiktionalem Sprechen provoziert werden kann. Eine solche Prézisierung dient der
anschlieBenden Beschiftigung mit den Dramentexten der Generacion del 82, deren Vertreter sich
teilweise dieses Spiels zwischen &dsthetischer Distanz und Involviertheit bedienen, um eine

erinnerungskulturelle Aktivierung der Rezipienten zu erreichen.

3.4.2. Vom Text zum Theater

Bevor wir uns mit der textuell intendierten Initiierung erinnerungskultureller Akte beschiftigen, ist das
dieser Studie zugrunde gelegte Verstindnis des Verhiltnisses der zwei differierenden medialen
Ausdrucksformen, Drama und Theater, genauer zu kldren. Dies erscheint vor allem deshalb relevant,
weil es in der Folge um eine nidhere Betrachtung der Grenze zwischen Fiktionsraum und
Zuschauerraum bzw. lebensweltlichem Raum gehen wird, diese Betrachtung jedoch auf der Basis
untersuchter Dramentexte und nicht unter Rekurs auf konkrete Auffiihrungssituationen und
Auffiihrungsmitschnitte vollzogen wird.

Dramentexte unterscheiden sich von anderen literarischen Texten darin, dass sie eine performative
Dimension aufweisen. Wolgang Matzat geht von einem metonymischen Charakter des Dramentextes

aus, da ihm die Struktur des Auffiihrungsgeschehens stets inhirent ist.”**

Obgleich es durchaus
Dramen gibt, die fiir die Lektiire konzipiert sind”*, scheint sich an der grundsitzlich anzunehmenden

Auffiihrungsbestimmtheit des Dramentextes bis heute nichts gedndert zu haben. Selbst narrativ

3 Diese Grundannahmen zum Status des dramatischen Textes orientiert sich ebenso wie die begriffliche
Distinktion zwischen dramatischer, theatraler und lebensweltlicher Perspektive an dem Strukturmodell
Wolfgang Matzats. Vgl. Matzat, Wolfgang: Dramenstruktur und Zuschauerrolle, Miinchen 1982 (= Theorie und
Geschichte der Literatur und der schonen Kiinste, 62).

335 Zur Bezeichnung dieses Dramentypus findet u.a. der Terminus des Reading drama Verwendung.

113



gestaltete Dramentexte, die sich durch die Absenz von Didaskalien charakterisieren und somit viel
Freiraum fiir die szenische Umsetzung bieten, werden im Hinblick auf Inszenierungen formuliert.”
Geht man davon aus, dass Dramen in der Regel zur Auffiihrung bestimmt sind, kann diesen eine
intermediale Bezugnahme auf das Theater zugeschrieben werden. Unter Rekurs auf Uberlegungen
Irina Rajewskys weist Janine Hauthal in ihrer Monographie Metadrama und Theatralitdt (2009)
darauf hin, dass der dramatische Text bereits aufgrund seines in der Regel assertiv formulierten
Nebentextes (,X offnet die Tiir’)**" ,,das Biihnengeschehen im Text als bereits im Medienwechsel zur
Auffiihrung realisiertes apostrophiert.“”*® Der Dramentext kreiere auf diese Weise eine ,,intermediale
Rezeptionsillusion®, d. h. er bewegt des Leser dazu, das Biihnengeschehen bereits bei der Lektiire zu
imaginieren. In Anlehnung an die Uberlegungen Hauthals wird auch in dieser Studie davon
ausgegangen, dass der Leser eines Dramas mit assertiven Nebentexten und eindeutig zu
unterscheidenden Repliken das Biihnengeschehen vor seinem inneren Auge inszeniert und damit
bereits mental einen ,,innerésthetischer Medienwechsel“** vollzieht.

Diese Annahme verweigert sich keineswegs den Freiheiten der inszenatorischen Praxis, wie sie
spidtestens mit Einzug des Regietheaters in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts etabliert wurden.
Es wird indes lediglich behauptet, dass Aussagen iiber das potentielle Bithnengeschehen auf Basis des
zugrunde gelegten Textes moglich sind. Um dem in dieser Studie formulierten Anliegen Folge leisten
zu konnen, dem Potential erinnerungskultureller Phantastik an der Grenze zwischen Fiktion und
Lebenswelt nachzuspiiren, wird in der vorliegenden Studie der Begriff ,Drama’ von nun an immer
dann durch den Begriff ,Theatertext’ ersetzt, wenn es sich um Fragestellungen handelt, die den Fokus
auf den auBerfiktionalen Raum legen. Der Begriff ,Theatertext’ ist insofern funktional, als dass er es
als intermedial verstandene Gelenkstelle erlaubt, ausgehend von der Untersuchung dramatischer Texte
Aussagen liber die damit intendierten Auffithrungssituationen zu treffen.

Legt man ein solches Verstindnis von Theatertext zugrunde, riicken die im Stiick angelegten
rezeptionsidsthetischen Wirkungspotentiale ins Zentrum des Interesses. Anders gewendet, der
Zuschauer selbst sowie der theatralische Raum bzw. der Auffiihrungsraum werden in die Textanalyse
einbezogen, denn der interpretatorische Blick muss nun nicht mehr auf das innerfiktionale Geschehen
sowie die Interaktion zwischen Leser und Dramentext beschrinkt bleiben. Dabei ist jedoch zu
betonen, dass die Erweiterung des Untersuchungsgegenstands auf die Rezipienten im theatralischen
Raum keineswegs gleichbedeutend ist mit der Integration all dessen, was auflerhalb des fiktionalen

Raums zu verorten ist. Vielmehr gilt es unter Rekurs auf Wolfgang Matzat zu unterstreichen, dass es

3% Man denke beispielsweise an einige Theatertexte von Elfriede Jelinek.

7 Hauthal, Janine: Metadrama und Theatralitiit. Gattungs- und Medienreflexion in zeitgendssischen englischen
Theatertexten, Trier 2009 (= CDE studies, 18), S. 85: ,,Wie Korthals (2003: 389) ausfiihrt, ist im Nebentext des
Dramas ,die indikativische Formulierung im Prisens (,X offnet das Fenster’) oder Partizip Prisens (,X (das
Fenster 6ffnend)’ [auffillig]. Das Geschehen wird im Rahmen des literarischen Dramas als etwas tatséichlich
Geschehendes und im Dramentext nur Niedergeschriebenes behandelt, nicht aber als etwas durch die
Schauspieler erst als Geschehen zu Verwirklichendes.*

338 Hauthal, Metadrama, S. 85

3% Hauthal, Metadrama, S. 85.

114



sich beim theatralischen Raum um eine Art Zwischenraum handelt, dessen Existenz sich in erster
Linie auf der Annahme eines mimetischen Pakts zwischen Biihne und Publikum griindet, auf einer
theatralischen Rezeptionshaltung also, die mit der lebensweltlichen Kommunikationshaltung nicht zu
vergleichen ist.

Konsequenterweise muss in den weiteren Ausfithrungen geklart werden, wie sich der im Theatertext
implizierte Zuschauer zum Theatergeschehen verhilt bzw. welche Wirkungspotentiale der Text fiir ihn
bereit hélt. Dafiir bedarf es einer Klidrung der Frage, wo der Theaterzuschauer, der sich innerhalb des
Theaters weder als Teil des lebensweltlichen Alltags noch als Teil der fiktionalen Welt versteht, zu
verorten ist. Denn mit dem Gang ins Theater betritt der Zuschauer einen unbestimmten
Zwischenraum, in dem er zwar mit der Lebenswelt in Verbindung bleibt, in dem er jedoch
gleichermaBlen den lebensweltlichen Kommunikations- und Rezeptionsmodus fiir eine neue modale
Haltung zu 6ffnen scheint, um sich auf das dramatische Geschehen einlassen zu konnen. Unter Rekurs
auf Wolfgang Matzats Abhandlung zu Dramenstruktur und Zuschauerrolle im Theater der
franzosischen Klassik (1982) soll dieser Zwischenraum ,theatralischer Raum’ und die darin
eingenommene Perspektive ,theatralische Perspektive’ genannt werden. Was darunter zu verstehen ist
und wie Matzats Konzepte im Hinblick auf den vorliegenden Untersuchungsgegenstand modifiziert
werden konnen, ist im Folgenden zu erldutern. Auf dieser Grundlage ldsst sich schlieBlich die
Auffithrungssituationen als ein modales ,,betwixt and between* (Victor Turner) charakterisieren, eine
modale Schwelle, auf der rezeptive Unschliissigkeit aufgrund der Uneindeutigkeit zwischen Fiktion

und Diktion zur inszenatorisch abrufbaren Option wird.**’

3.4.3. Der theatralische (Schwellen-)Raum: Zum hybriden Charakter der Theatersituation

In seiner Monographie Dramenstruktur und Zuschauerrolle (1982) etablierte Wolfgang Matzat die
Begriffe der ,dramatischen’, ,theatralischen’ und ,lebensweltlichen’ Kommunikation bzw. Ebenen:
,Fir die Zuschauer besteht das die drei Ebenen verbindende Element [...] darin, daB sie drei
verschiedene Perspektiven auf die Geschichte ermoglichen.” Die Geschichte bildet den inhaltlichen
Referenzpunkt fiir die drei angenommenen Kommunikationsebenen, wihrend stets ,,vom Zuschauer

341

als dem funktionalen Zentrum aller Vermittlungsvorginge“”" auszugehen ist.

So gibt ihm [dem Zuschauer] die dramatische Ebene die Moglichkeit, das Geschehen aus der
Sicht der daran beteiligten Figuren mitzuerleben. Diese binnenfiktionale Perspektive, an der der

0 In dieser Studie finden lediglich Dramentexte Beriicksichtigung. Von Auffiihrungsanalysen wurde aufgrund
der diesen Ereignissen zugrundeliegenden Einmaligkeit abgesehen. Diese steht im Gegensatz zur Fixiertheit der
durch den Text intendierten Auffiihrungspraxis. Aus demselben Grund sowie aufgrund des spezifischen
Forschungsinteresses der Studie wurde auf die Bezugnahme auf skriptlose Happenings oder Performances
verzichtet. Die ausgewihlten Dramatiker der Generacion de 82 gelten allesamt als Vertreter des Texttheaters.
Zur Definition der Theaterauffiihrung als Ereignis: Vgl. Fischer-Lichte, Performativitdt, S. 67.

3 Matzat, Dramenstruktur und Zuschauerrolle, S. 17.

115



Zuschauer durch Illusion und Identifikation teilhat, werde ich kiinftig dramatische Perspektive
nennen. Die Theatersituation und die ihr entsprechenden Vorginge hingegen legen es dem
Zuschauer nahe, die Entfaltung des Sujets als Spiel, Schau oder Zeremonie zu betrachten. Es
entsteht damit eine Sehweise, die ich als theatralische Perspektive bezeichnen will. In dem
MaBe, wie sich der Zuschauer im Theater gleichzeitig seiner lebensweltlichen Situation bewuf3t
bleibt bzw. wie diese ihm bewuf3t gemacht wird, wird er das dargestellte Geschehen aus einer
lebensweltlichen Perspektive beurteilen.**

Matzat unterscheidet den lebensweltlichen Blick®* des Individuums von der theatralischen Perspektive
des Zuschauers, gleich so, als ob mit dem Einnehmen der Zuschauerrolle ein Ubergang in einen
anderen Seins-, Wahrnehmungs- bzw. Rezeptionsmodus verbunden wire. Da Matzat seine
theoretisch-methodischen Uberlegungen an Corneille, Racine und Moliere exemplifiziert und sich
damit auf ein Theater bezieht, das von einer Regelpoetik dominiert wurde, die sich an den tradierten
aristotelischen Normen orientierte, ist sein Begriffsinstrumentarium zunichst im Kontext eines
mimetisch verstandenen Darstellungsmodus zu lesen.

Damit diese klassische dramatische Auffiihrungssituation gelingen kann, bedarf es eines mimetischen
Paktes®* zwischen Biihne und Publikum, durch den die zur Rezeption notwendige Haltung der
Schauspieler und der Zuschauer zum theatralischen Geschehen iiberhaupt erst eingenommen werden
kann. Dieser Pakt impliziert unter anderem die Annahme, dass das auf der Biihne Ausgesagte von den
Rezipienten zunéchst einmal dem Modus des Fiktionalen zugeordnet werden kann und aufgrund des

Fehlens eines illokutiondren Gehalts keine unmittelbare Beziehung zur Lebenswelt einzugehen sucht.

Denn hier handelt es sich ja allemal um die Darstellung einer fiktiven Handlung, um eine
,Reprisentation’, die geprégt ist durch das Als-ob und der der direkte symbolische Bezug zur
Wirklichkeit, wie er bei zeremoniellen Handlungen vorliegt, nun gerade abgeht.**’

Als Grundmerkmal des mimetischen Darstellungsmodus ist das Als-ob zu identifizieren, durch
welches ein reprisentativer Wahrnehmungsmodus forciert wird, durch den die Zuschauer in der Folge
all das, was auf der Biihne gesagt und getan wird, als entpragmatisiert betrachten. Janine Hauthal

spricht mit Blick auf die ebenso von den Schauspielern notwendig einzunehmende Haltung von einem

266

,Paradox des ,theatralen Pakts’*, das sich aus der ,beiderseitigen Negation des Wissens um den

«346

Spielcharakter und dem gleichzeitigen Genuss des Spiels“”™ ergibt. Die anzunehmende Akzeptanz

paradoxer Struktur in der Theatersituation erinnert an die in dieser Studie untersuchte Paradoxie des

342 Matzat, Dramenstruktur und Zuschauerrolle, S. 17f.

3 Wihrend Matzat mit der lebensweltlichen Perspektive darauf abzielt, dass die Zuschauer das Dargestellte mit
dem sie umgebenden lebensweltlichen Kontext in Beziehung setzten, so wie es beispielsweise fiir das epische
Theater Brechts charakteristisch ist, mochte die vorliegende Studie den Begriff des ,Lebensweltlichen’ bis zum
Konzept der Performativitit weiterdenken. Dies impliziert eine Ausweitung des urspriinglichen
Begriffsverstindnisses, die es jedoch gleichermaflen ermoglicht, postdramatische Theatertendenzen, die nach
Matzats Uberlegungen erst Konjunktur erlebten, an dieses Konzept anzuschlieBen.

4 Janine Hauthal spricht von einem ,,theatealen Pakt** (Hauthal, Metadrama, S. 98), Wolfgang Matzat von
einem Pakt zwischen Biihne und Publikum.

3% Matzat, Dramenstruktur und Zuschauerrolle, S. 40.

3% Hauthal, Metadrama, S. 100.

116



Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen in Gesellschaften, die sich in einer Ubergangsphase zwischen
Diktatur und Demokratie befinden. Ohne die Bedingungen der Theatersituation pauschalisierend mit
den besonderen Diskursformationen von Postdiktaturen gleichzusetzen, scheint sich in beiden Fillen
die Stabilitdt des jeweiligen Prozesses aus einem Pakt — einem pacto de silencio bzw. einem
mimetischen Pakt — der Beteiligten zu ergeben. In beiden Fillen iiberdeckt der reprdsentative
Wahrnehmungsmodus den Wahrnehmungsmodus der Prisenz, obgleich Substantialitit und
Eigentlichkeit stets aus der Latenz auftauchen und sich manifestieren konnen. In beiden Fillen
fungiert das Eigentliche als latente Gefahr fiir die Aufrechterhaltung des Scheins.

Die Annahme dieser Entpragmatisierung des theatralischen Sprechens von der Biihne korrespondiert
mit der klassischen Definition der Theatersituation, wie sie in dem beriihmten Ausspruch von Eric
Bentley (1967) Ausdruck findet: ,,A impersonates B while C looks on.”“ Der Theaterwissenschaftler
Christopher Balme weist darauf hin, dass diese traditionelle Betrachtungsweise voraussetzt, dass die
schauspielerische Aktivitit per se darin besteht, eine Figur zu verkorpern, und somit vorzugeben, ein
anderer zu sein als in Wirklichkeit. Dahingegen wird auf Seiten des Zuschauers eine ,,‘willing
suspension of disbelief” and acceptance of the make-believe” eingefordert. Balme bemerkt zu Recht,
dass eine solche Perspektive angesichts der unterschiedlichen Spielformen und &sthetischen
Ausprdgungen nicht mehr mit der heutigen Definition von Theater und Performance zu vereinbaren
ist. Gleichzeitig betont er, dass sich im europidischen Gegenwartstheater nichts an der konstitutiven
Rolle des Zuschauers fiir das Theatergeschehen geéndert habe, wenn er anfiigt: ,,What is important is
the description of the basic aesthetic activity involved in theatre — the active role played by the
spectator to make the theatrical experience happen.”*’ Die Bedeutung des Zuschauers als konstitutives
Element der Theatersituation, sei dies nun als Beobachter, Mitspielender oder Hauptakteur, bleibt
selbst in radikal performativen Theaterformen der Postdramatik unangetastet, auch wenn es sich dabei
um einen selbstreferentiellen Verweis auf die Rolle des Zuschauers handelt.**®

In Balmes Ausspruch klingt die zuvor in Anlehnung an Matzat geduferte These einer Verdnderung der
Seins- bzw. Wahrnehmungsweise des Zuschauers an, der innerhalb des theatralischen Raums vom
lebensweltlichen Individuum zum konstitutiven Element der theatralischen communitas wird, die sich
aus der Ko-Prisenz von Akteuren und Zuschauern sowie den Zuschauern untereinander ergibt. Diese
Sonderform der kommunikativen Begegnung zwischen Spielenden und Bespielten bzw. Sendern und
Empfingern innerhalb des theatralischen Raums verbindet in sich den dramatischen und
lebensweltlichen Raum und ermdoglicht auf Grundlage des mimetischen Pakts die Unterscheidbarkeit

von fiktionaler und faktualer Rede.

**7 Balme, Christopher B.: The Cambridge Introduction to Theatre Studies, Cambridge 2008, S. 2.

¥ Im deutschen Sprachraum sorgten gerade die Auffiihrungen und Aktionen von Frank Castorf und Christof
Schlingensief fiir eine Verunsicherung in Bezug auf die Frage, wer Akteur und wer Zuschauer sei. Dabei muss
m. E. bedacht werden, dass, auch wenn die Zuschauer zu Hauptakteuren wurden und die Rollenverhiltnisse
dadurch auf den Kopf gestellt schienen, das Geschehen ohne die Ko-Prisenz von Akteuren und Beobachtern
keine Bedeutung vermitteln wiirde. Es spielt somit keine Rolle, wer Zuschauer und wer Akteur ist, sondern es ist
lediglich entscheidend, dass es iiberhaupt eine basale Form von Ko-Prisenz gibt.

117



Die Einnahme der theatralischen Perspektive geht mit der perspektivischen und kommunikativen
Entfernung der Rezipienten von der lebensweltlichen Grundhaltung einher. Die neue Seins- und
Rezeptionsweise innerhalb des theatralischen Zwischenraums bzw. des Auffiihrungsraums, in dem
Fiktivitdt und Faktizitdt sowie Fiktionalitit und Faktualitit eine besondere Form der Gleichzeitigkeit
erfahren, wird bereits durch den Eintritt in das Theatergebdude symbolhaft initiiert. Denn das Betreten
eines Theaters gleicht zunidchst einer rituellen Bejahung des mimetischen Pakts, einer
unausgesprochenen Verstindigung zwischen Schauspielern und Publikum iiber den Modus des Als-ob
innerhalb des Spielraums.’* Diese Moglichkeit einer strukturellen Doppelbddigkeit im Modus des
Als-ob, die eine Gleichzeitigkeit der Ebenen der Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit impliziert, setzt
eine akzeptierte Distanzierung von lebensweltlichen Kommunikationsstrukturen voraus, als deren
Konsequenz eine vorldaufige Uneindeutigkeit zwischen Sein und Schein denkbar wird, die im Falle des
mimetischen Darstellungsmodus noch eine eindeutige raumliche Zuordnung erféhrt.

Die rezeptive Flexibilitit bildet die Grundlage dafiir, dass dem Konzept der Mimesis iliberhaupt zum
Existenzrecht verholfen wird. Anders gewendet, erst durch eine offene Rezipientenhaltung, die zur
Akzeptanz des mimetischen Pakts fiihrt, riickt der hybride Charakter der Theatersituation, die sich im
Sinne der Dialektik der Reprisentation durch die Wirklichkeit der Darstellung und die Unwirklichkeit
bzw. Abwesenheit des Dargestellten auszeichnet, in den Hintergrund. Diese Feststellung gewinnt mit
Blick auf die Verwendung ikonischer Zeichen an Bedeutung; es wird wirklich auf der Biihne
gesprochen und gehandelt, auch wenn im mimetischen Modus weder die Aussagen noch die
Handlungen eine Beziehung zur Welt eingehen. Der Darstellungsmodus der theatralen Reprisentation
ist somit vom mimetischen Charakter eines fiktionalen Textes zu unterscheiden. John Searle stellt im
Hinblick auf diese Unterscheidung heraus, dass die Auffiihrung eines Theaterstiicks nicht ,.eine
vorgegebene Darstellung eines Sachverhalts™ ist — dies wire beim Roman der Fall —, ,,sondern der
vorgegebene Sachverhalt selbst; die Schauspieler geben vor, die Figuren zu sein.*

Der im Darstellungsmodus der Mimesis aufgehende Pakt des Als-ob zwischen Biihne und Publikum
griindet sich somit auf dem Versuch des Ausschlusses von performativer Rede, welche keine Spaltung
in eigentliches und uneigentliches Sprechen kennt. Performatives bzw. eigentliches Sprechen schlief3t
die Trennung zwischen dramatischem, theatralischem und lebensweltlichem Raum von vornherein aus
und lédsst die Rdume in einem einzigen Kommunikationsraum aufgehen. Performative Aussagen sowie
performatives Handeln sind nicht abbildend, sondern selbstreferentiell. Zudem treten sie in eine
direkte und unmittelbare Beziehung zur auflersprachlichen Welt, wo sie Wirklichkeit im Moment des
Sich-Realisierens konstituieren, statt diese darzustellen. Von besonderer Bedeutung fiir das Theater ist
es, dass der Entpragmatisierung durch den mimetischen Darstellungsmodus stets die Moglichkeit einer
(Re-)Pragmatisierung des Darstellenden gegeniibersteht. Die theatralen Zeichen sind jederzeit in der

Lage, ihre semiotische Stellvertreterfunktion aufzugeben und zu ihrer Substantialitiit zuriickzufinden.

9 Die Behauptung hat nur dann Bestand, wenn davon auszugehen ist, dass sich die beteiligten Akteure dariiber
bewusst sind, dass es sich um eine Theatersituation handelt.
30 Searle, ,,Der logische Status fiktionaler Rede*, S. 31.

118



Die Kippbewegung ins Performative gleicht einem Ubergang von der Reprisentation zur Prisentation,
die keine semantischen Vorgaben mehr liefert. Innerhalb dieser neuen Ordnung meint Sprechen den
tatséichlichen Vollzug von (Sprech-)handlung™' ; es ist somit immer faktuales Sprechen, das sich in
Bezug auf auBersprachliche Referenten entwickelt.

Vor diesem Hintergrund ldsst sich behaupten, dass es sich bei der theatralischen
Kommunikationsebene um eine modale Aushandlungsflache handelt, die sich zwischen den beiden
Polen der Darstellung und des Ereignisses aufspannt. Matzat selbst liefert Belege fiir die Annahme
einer strukturellen Mehrdeutigkeit der Theatersituation, indem er bei seiner Unterscheidung der
theatralen Interaktionsform von nicht-fiktionalen Veranstaltungssituationen herausstellt, dass ,.die
Theatersituation einen eigentiimlich hybriden Charakter* aufweist. ,,Sie ist als Veranstaltungssituation
wirklich, doch ist das, was dort veranstaltet wird, unwirklich. Beides zusammen macht ihr Wesen aus.
Die Theaterauffiihrung ist eine Veranstaltung im Zeichen des Als-ob.**>

Diese der Reprisentation inhédrente Dialektik findet offensichtlich auf der theatralischen Ebene einen
strukturdquivalenten Lebensraum. Erika Fischer-Lichte spricht im Hinblick auf die die theatralische
Ebene konstituierende Gleichzeitigkeit unterschiedlicher = Wahrnehmungsmodi von einer
»2Ambivalenz® der Rezeption. Von Beginn an definiert sich die theatralische Perspektive aus einem

perzeptiven Balanceakt zwischen Reprédsentant und Reprisentiertem.

Auf der anderen Seite ldsst sich Wahrnehmung als ein performativer Prozess beschreiben, der
durch Ambivalenz charakterisiert ist. Wie bei der Bestimmung des Auffiihrungsbegriffs
dargelegt, gleitet die Wahrnehmung stindig zwischen der Fokussierung auf die phanomenale
Erscheinung der Leiber, Korper, Riume und Objekte sowie die physiologischen, affektiven,
energetischen und motorischen Reaktionen, die dies auslost, und der Fokussierung auf die
Zeichenhaftigkeit der Korper, Rdume und Objekte sowie die Bedeutungen, die ihnen
zugesprochen werden konnen, oszillierend hin und her. Wir haben es also letztlich mit zwei
Ordnungen der Wahrnehmung zu tun — mit der Ordnung der Prédsenz, die sich auf die
spezifische Phianomenalitit aller wahrgenommenen Erscheinungen bezieht; und der Ordnung
der Reprisentation, welche die Erscheinungen in ihrer Zeichenhaftigkeit beriicksichtigt.””

In Anlehnung an den amerikanischen Theaterwissenschaftler Marvin Carlson lieBen sich theatralische
Perspektive sowie Ebene mit dem Begriff des Auffiihrungsraums (performance space) in Verbindung
bringen, der als ,,bedeutungsstiftender Begegnungsort* verstanden werden kann, ,,der neben der reinen
Funktionalitit des Gebidudes oder des temporir demarkierten Spielorts iiber ein ganzes Spektrum an

Konnotationsebenen verfiigt.«**

#1Vgl. die urspriingliche auf John L. Austin zuriickgehende Wortbedeutung des Verbs ,to perform’: ,,Der Name
stammt natiirlich von >to perform<, >vollziehen<: man >vollzieht< Handlungen.” John L. Austin, zit. nach
Goppelsroder, Fabian: ,,Ethik der Performativitit®, in: v. Sternagel, Jorg (u.a.) (Hgg.), Kraft der Alteritdit.
Ethische und aisthetische Dimensionen des Performativen, Berlin 2015 (= Metabasis — Transkriptionen
zwischen Literaturen, Kiinsten und Medien, 12), S. 52.

332 Matzat, Dramenstruktur und Zuschauerrolle, S. 41.

333 Fischer-Lichte, Performativitit, S. 101.

34 Balme, Christopher B.: Einfiihrung in die Theaterwissenschaft, Berlin 2014, S. 152.

119



Der Versuch, die theatralische Perspektive als ,,temporir demarkierten Spielort zu denken, macht es
notwendig, sich mit der Frage auseinanderzusetzen, wie sich der Ort der Rezeption, der weder per se
als Teil des fiktionalen Geschehens noch als Erweiterung des lebensweltlichen Raums betrachtet
werden kann, adiquat terminologisch fassen ldsst. Dieser Ort bildet m. E. einen unbestimmten
Zwischenraum ab, der sich durch eine potentielle Infragestellung ontologischer und modaler
Dichotomien auszeichnet. Noch mit der Lebenswelt in Verbindung, jedoch zunehmend herausgelost
aus den Beziigen zum Alltdglichen, 6ffnet sich der Zuschauer beim Betreten der Spielstitte
hinsichtlich der Mdoglichkeit der fiktionalen Rede sowie der Konfrontation mit dem Fiktiven. Diese
Verdnderung der Wahrnehmungshaltung geht er nicht alleine, sondern als Teil der
Zuschauergemeinschaft ein. In Analogie zum Konzept der theatralischen Perspektive bzw. Ebene
sowie unter Beriicksichtigung der verdnderten modalen Haltung des Rezipienten soll deshalb der
Begriff des ,theatralischen Raums’ eingefiihrt werden.

Die scheinbar paradoxale Grundstruktur des theatralischen Raums, in dem modale (fiktionale/faktual)
und ontologische (fiktiv/faktisch) Dichotomien in einem Sowohl-als-auch aufzugehen scheinen,
bedarf einer ausfiihrlicheren Betrachtung. Dabei ist herauszuarbeiten, inwiefern diese paradoxale
Grundstruktur des “Alles-ist-moglich® als Voraussetzung fiir das theatrale Ausspielen
erinnerungskultureller Wirkmacht geltend gemacht werden kann. Leitend fiir die folgenden
Ausfiihrungen ist die Annahme, dass sich das ethische Potential des erinnerungskulturellen Theaters
weder durch einen eindeutig mimetischen Darstellungsmodus noch durch eine vollendete
Kippbewegung ins Performative intensivieren ldsst, sondern sich auf einer perzeptiven
Unentscheidbarkeit griindet, die sich genau zwischen den beiden Wahrnehmungsmodi verortet. Um
diese Behauptung zu stiitzen, wird im Folgenden auf das auf Erika Fischer-Lichte zuriickgehende
Konzept der ,,Asthetischen Erfahrung® rekurriert, das sich wiederum auf den Liminalititsbegriff des
schottischen Ethnologen Victor Turner stiitzt. Die Erlduterung dieser Konzepte soll es ermdglichen,
den theatralischen Raum als Schwellenraum zu begreifen, der die modale Differenz zwischen
fiktionalem Theatergeschehen und faktualem Erinnerungsanspruch in sich verschrinkt und auf diese
Weise ausgleicht.

Unter Rekurs auf die zeitliche und rdumliche Trennung der Theaterauffiihrung vom “Alltiglichen®
sowie auf die leibliche Ko-Prisenz von Akteuren und Zuschauern (communitas) wihrend der
Auffiihrungssituation verkniipft Erika Fischer-Lichte die im theatralischen Raum verortete Rezeption
mit dem Konzept der Liminalitit (von lat. limen — die Schwelle). Damit rekurriert sie auf die
strukturelle Ndhe von Theaterauffithrungen und nicht-dsthetischen Veranstaltungen sowie Ritualen,
wie sie vor allem von Turner beschrieben wurde. Turner fiihrte den Begriff des Liminalen bzw. der
Liminalitdt in seiner Abhandlung The Ritual Process: Structure and Anti-Structure im Jahre 1969 ein
und stiitzte sich dabei auf die Arbeiten des franzosischen Ethnologen Arnold van Gennep. Dieser hatte
in seinem erst 1960 auf Englisch erschienenen Werk Les rites de passage (1909) konstatiert, dass

Rituale eng mit symbolisch aufgeladenen Grenz- und Ubergangserfahrungen verkniipft sind. Den

120



Terminus ,Ubergangsriten' bezog van Gennep in erster Linie auf den sozialen Statuswechsel eines
einzelnen Individuums wie einer Gruppe von Menschen. So werden durch das Zelebrieren von Riten
Knaben zu Kriegern oder Unverheiratete zu Verheirateten. Van Gennep untergliederte den rituellen
Ubergang in drei aufeinanderfolgende Phasen, die von den rituellen Subjekten (z. B. Novizen,
Kandidaten, Initianden) durchlaufen werden. Diese sind Trennung, Schwelle und Angliederung.

In der Trennungsphase vollzieht sich eine Loslosung der rituellen Subjekte von ihrem friiheren
sozialen Status, worauthin ein Eintritt in einen Bereich der Ambiguitit, in eine sog. Schwellen- bzw.
liminale Phase folgt, welche als ambivalenter und unbestimmter 'Zwischen-Zustand' zu verstehen ist.
Mit der Erlangung eines neuen sozialen Status geht schlieBlich eine Angliederung bzw. Reintegration
in bestehende gesellschaftliche Strukturen einher.

Im Gegensatz zu van Gennep, der sich in erster Linie mit kleinen Gesellschaften (vor allem
aulereuropdischer Kulturen) beschiftigte, interessierte sich Turner neben der Anwendung des
Liminalitdtsmodells im kleinen Malistab ebenso fiir eine Applikation auf komplexere
Gesellschaftsformen. Emile Durkheim folgend unterstrich er die Analogien zwischen primitiven
tribalen Riten und gesellschaftlichen Prozessen. In Anlehnung an das dreistufige Modell van Genneps
fiihrt Turner die Begriffe der ,préiliminalen’, ,liminalen’ und ,postliminalen’ Phase ein. Sein
besonderes Interesse galt der liminalen Phase, die er als ,Nahtstelle” definierte, ,,an der die
Vergangenheit fiir kurze Zeit negiert, aufgehoben oder beseitigt ist, die Zukunft aber noch nicht
begonnen hat.“ Den Zustand der Liminalitit beschreibt Turner als einen Zustand labiler
Zwischenexistenz ,,betwixt and between the positions assigned and arrayed by law, custom,
convention and ceremonial.”**

Im Hinblick auf die Schwelle oder Passage des strukturellen Losgeldstseins verwendete Turner zudem
den Begriff der ,Antistruktur’, welche der Anthropologe Brian Sutton-Smith der normativen Struktur
des prd- und postliminalen Zustandes gegeniiberstellte. Seiner Auffassung nach meint Antistruktur
»das latente System moglicher Alternativen, aus dem Neues entsteht, sobald die Bedingungen im
normativen System es erfordern.*>* Sutton-Smith betont das Moment der Potentialitit, den moglichen
Ursprung neuer Kultur. Das Wesen der Liminalitét impliziert ,,die analytische Zerlegung der Kultur in
Faktoren und die freie oder 'spielerische’ Neukombination dieser Faktoren zu jedem nur mdéglichen
Muster, wie verriickt es auch sein mag.“*’ Positiv-affirmativ betrachtet bedeutet dies eine Befreiung
der Kreativitit, die zu innovativer und spielerischer Um- und Neugestaltung bestehender Formen
fiihrt. Negativ betrachtet kann die liminale Phase ebenso von Unsicherheit, Unbestimmtheit, Chaos,
Tabubruch, der Auflésung von Konventionen und Verhaltensmustern sowie von Anomie,

Entfremdung und Angst geprigt sein.

3% Zitiert nach Fischer-Lichte, Asthetische Erfahrung, S. 347.

36 Turner, Victor: Vom Ritual zum Theater. Der Ernst des menschlichen Spiels, Frankfurt a. M./New York 2009,
S. 82.

35T Turner, Vom Ritual zum Theater, S. 42.

121



Auf die vorliegenden Uberlegungen appliziert, bietet das Konzept der Liminalitit die Moglichkeit, das
Potential modaler und ontologischer Unentscheidbarkeit innerhalb des theatralischen Raums neu zu
perspektiveren. Unter Beriicksichtigung des raum-zeitlichen Herausgelostseins der Auffiihrung aus
dem Alltiglichen, der beschriebenen modalen und ontologischen “Antistruktur sowie der damit
einhergehenden Ambivalenz der Rezeption kann der theatralische Raum als Schwellenraum betrachtet
werden, der sich nicht nur als Bindeglied zwischen dramatischen und lebensweltlichen Raum schiebt,
sondern, und dies ist entscheidend, Elemente dieser modal und ontologisch entgegengesetzten Pole in
sich tragt und verschrinkt. Der theatralische Schwellenraum wird in diesem Fall jedoch nicht als
Ubergangsraum oder -phase betrachtet, sondern als fixiertes Dazwischen, das die Anniiherung von
Lebenswelt und Fiktion iiberhaupt erst ermdglicht. Der theatralische Schwellenraum hat nur so lange
Bestand wie die diesen konstituierende communitas und verfiigt, im Gegensatz zu nicht-dsthetischen
Veranstaltungssituationen sowie Ritualen, nicht iiber wirklichkeitskonstituierendes Potential auf
individueller oder gesellschaftlicher Ebene. Ein Zuschauer erfihrt keine auBersprachlich anerkannte
Initiation oder Statusverdnderung durch einen Theaterbesuch, auch wenn dies die
Auffiihrungssituation intendieren mag.

Diese Einschrinkung des theatralischen Schwellenraums beriicksichtigend, verweist Erika Fischer-
Lichte in ihrer Asthetik des Performativen (2004) auf die differierenden Wirkungspotentiale von

dsthetischer und nicht-&sthetischer Erfahrung:

Wihrend ich eine Schwellenerfahrung, bei der der Weg das Ziel ist, als dsthetisch bezeichne,
bestimmte ich Schwellenerfahrungen, die den Weg zu einem ‘anderen’ Ziel darstellen, als nicht-
dsthetische Erfahrung. Solche Ziele kénnen in einem gesellschaftlich anerkannten
Statuswechsel bestehen, in einer Generierung von Siegern und Verlierern, in der Bildung von
Gemeinschaften, in der Legitimation von Machtanspriichen, in der Herstellung sozialer
Verbindlichkeit, in der Unterhaltung u.a. mehr. Das heifit, bei dsthetischer Erfahrung geht es um
die Erfahrung der Schwelle, des Ubergangs, der Passage als solcher, den ProzeB der
Verwandlung, bei nicht-ésthetischer Schwellenerfahrung dagegen um den Ubergang zu etwas,
die Transformation in dieses oder jenes.””®

Die nicht abzustreitenden Gemeinsamkeiten zwischen Theaterauffiihrungen und Ritualen, auf die
sowohl die Ethnologie als auch die Theaterwissenschaften vielfach hingewiesen haben, enden
spdtestens bei der Frage nach den individuellen und gesellschaftlichen Konsequenzen der
Schwellenerfahrung. Die Fliichtigkeit und Einmaligkeit der Begegnung zwischen Zuschauern und
Akteuren sowie der Materialitdt der Auffiihrung (Laute, Gesten Tone, usw.) charakterisieren zwar jede
theatrale Représentation als performativ, als Ereignis, das sich im Hier und Jetzt unwiederbringlich
abspielt, doch ist diese Performativitdit im mimetischen Darstellungsmodus einzig in dieser
Ereignishaftigkeit begriindet, nicht jedoch in ihrem modalen Anspruch auf Weltgiiltigkeit.” Und

selbst das Wirkungspotential von Performances oder Happenings muss zunichst auf die Dauer des

338 Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, S. 349.
%9 Zur Beschreibung der Theaterauffiihrung als performativem Akt vgl. Fischer-Lichte, Asthetische Erfahrung,
S.352.

122



Ereignisses beschridnkt bleiben, setzt sie doch in der Regel keine individuelle oder gesellschaftliche
Veriinderung durch, auch wenn eine solche als Ziel ausgegeben sein mag.*®

Die dsthetische Erfahrung innerhalb des theatralischen Raums generiert sich folglich in anderem
MafBe. Erika Fischer-Lichte weist darauf hin, dass die &sthetische Erfahrung im Kontext einer
semiotischen Theaterdsthetik — im Sinne eines mimetischen Darstellungsmodus — in der
kontinuierlichen Verinderung und Anpassung des eigenen Bedeutungssystems zu sehen ist™',
wohingegen eine Asthetik des Performativen, die keine ‘Vorstellungsseite’ des Zeichens mehr zu
liefern scheint, zu ,Irritation, Kollision von Rahmen, Destabilisierung von Selbst-, Fremd- und
Weltwahrnehmung* fiihren kann, kurz: zur ,,Auslésung von Krisen‘**,

Eine solche perzeptive Krise ist m. E. nur deshalb auslosbar, weil der theatralische Raum per
definitionem zwei unterschiedliche Wahrnehmungsmodi in sich trdgt und anbietet. Das ,,betwixt and
between* zwischen dem Modus der Reprisentation und dem der Pridsenz innerhalb des theatralischen
Schwellenraums entsteht dann, wenn die modale Setzung, wie sie im mimetischen Theater garantiert
ist, nicht mehr moglich ist, wenn die Auffiihrungssituation den Zuschauer aus seiner perzeptiven
Geborgenheit herausholt und das Entscheiden (altgriech. krisis — Meinen, beurteilen, entscheiden)
zwischen Gezeigtem und Zeigendem punktuell oder dauerhaft erschwert wird. Die punktuelle oder
dauerhafte Durchsetzung des Performativen fragilisiert das Ordnungssystem der Mimesis und 16st
dabei eine Verunsicherung (hésitation) aus.

Die besondere dsthetische Erfahrung im erinnerungskulturellen Theater offenbart sich den Rezipienten
m. E. in Form dieser rezeptiven Unentschiedenheit. Diese ist Konsequenz der Dialektik der
Reprisentation, wie sie Theater und Erinnerung gleichermaf3en inhérent ist. Die Kernthese lautet, dass
das Theater einen Akt des performativen Erinnerns initiieren kann, indem es den umgekehrten Weg
der Erinnerung geht. Anders formuliert, wihrend die Erinnerung nicht ohne einen noematischen
Gehalt denkbar ist, weil sie sonst immer in den Sog der Phantasie geraten wiirde, erreicht das
erinnerungskulturelle Theater durch eine Akzentuierung des noetischen Aktes, in diesem Fall also
durch eine Betonung der eigenen Materialitit, lebensweltliche Bedeutung. Erst durch das Abschiitteln
der semantischen Orientierungspunkte liefert das Pridsentierende Ankniipfungspunkte fiir die
Assoziationen, Erinnerungen und Gedanken der Rezipienten. Das Wirkungspotential des
erinnerungskulturellen Theaters speist sich folglich aus dem Zwischenraum der mdglichen
Wahrnehmungsmodi.

Damit geht die vorliegende Studie iiber die in der literaturwissenschaftlichen memoria-Forschung
gingige Zielsetzung, Dramentexte und Auffiihrungssituationen als Orte der
Vergangenheitsreprisentation und der erinnerungskulturellen Reflexion zu untersuchen, hinaus.

Stattdessen folgen wir Hans-Thies Lehmanns These, der zufolge der ,.Einbruch des Realen* den

3% Bekannte Beispiele dafiir, wie die Grenze von Kunst und Wirklichkeit zu verschwimmen beginnt, lieferten
die Aktionen der von Christoph Schlingensief gegriindeten Partei Chance 2000.

%1 Vgl Fischer-Lichtes, Asthetische Erfahrung, S.27-153 sowie S- 347-367.

362 Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, S. 341.

123



Ubergang von einem isthetischen zu einem ethischen Theater zu initiieren vermag. Der damit
intendierte Verlust der ‘Vorstellungsseite’ der theatralen Repridsentation akzentuiert die
Gegenwirtigkeit des Geschehens und simuliert auf diese Weise das Aufgehen der dramatischen und
theatralischen Ebene in der lebensweltlichen Ebene. Wenn sich die Signifikanten vor die Signifikate
schieben, ist unklar, ob sich der Zuschauer nun als Rezipient oder als konkretes Individuum zu
verhalten und zu reagieren hat.

Die erinnerungskulturelle Wirkmacht des Theaters scheint sich im Kontext einer Asthetik des
Performativen zu potenzieren, ndhert es sich auf diese Weise doch nicht-dsthetischen
Organisationsformen des kulturellen Gedichtnisses an. Erst die Fragilisierung des Darstellungsmodus
des Als-Ob richtet die Dialektik der Reprédsentation zugunsten des noetischen Aktes aus. Gabriele
Klein und Wolfgang Sting stellen mit Blick auf die Performance als der kiinstlerischen Ausdrucksform
des Performativen fest: ,,Der Performance als szenischer Kunst geht es nicht um ein ,So-tun-als-
ob>.“** Erst durch den Einbruch des Realen kann das Theater den Anspruch stellen, der der

Erinnerung per definitionem eigen ist: eine Beziehung zur Welt einzugehen.

Im Anschluss an die Perspektivierung des Konzepts des theatralischen Raums als anti-struktureller
Zwischenraum, in dem die Gleichzeitigkeit differierender Seinsweisen und Modi denkbar wird, gilt es
nun, sich erneut der eingangs formulierten These zu widmen. Diese beschiftigte sich mit der Frage,
inwiefern sich die erinnerungskulturelle Paradoxie des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen seinen
Ausdruck in den Theatertexten bedeutender Vertreter der Generacion del 82 findet. Nachdem bereits
darauf verwiesen wurde, auf welche Weise diese Paradoxie innerfiktional dsthetisiert werden kann,
gilt es nun zu erdrtern, auf welche Weise Theatertexte ihr erinnerungskulturelles Potential innerhalb
des theatralischen und hinsichtlich des lebensweltlichen Raums auszuspielen vermogen. Die ethische
Wirkmacht der Theatertexte wie der damit intendierten Auffithrungen entfaltet sich m. E. durch eine
scheinbare Uberwindung des mimetischen Darstellungsmodus, des Als-ob, und damit einhergehend,
durch die scheinbar unmittelbare Konfrontation des Rezipienten mit der materiellen Seite der
dargebotenen Zeichen. Die Besinnung auf die Substantialitit der Zeichen fiihrt zu einer rezeptiven
Unmittelbarkeit im Sinne eines ,Hier und Jetzt’, sie leitet von der Re-Prisentation zur Prisenz iiber,
von der Darstellung zum Ereignis. Entscheidend fiir die formulierte Annahme ist jedoch, dass es sich
nicht um eine tatsdchliche Ersetzung des Modus des Als-ob handelt, sondern um eine Gleichzeitigkeit
des Ungleichzeitigen, von Sein und Schein, von mimetischer und performativer Rede sowie von
fiktionalem und faktualem Aussagemodus. Die Wirkmacht des erinnerungskulturellen Theaters kann
sich somit aus einer Illusion des Wegfalls des Als-ob speisen, die letztlich auf einem modalen
Verwirrspiel basiert. Das Ergebnis dieses Verwirrspiels ist, dass eine eindeutige Antwort auf die

modale Setzung des Dargestellten fiir den Rezipienten erschwert wird. Die ontologisch bedingte

%3 Klein, Gabriele/Sting, Wolfgang: ,,Performance als soziale und #sthetische Praxis®, in: Dies. (Hgg.),
Performance. Positionen zur zeitgendssischen szenischen Kunst, Bielefeld 2005 [=TanzScripte, 1), S. 14.

124



hésitation, die bei der Untersuchung des Konzepts der erinnerungskulturellen Phantastik innerhalb des
dramatischen Raums herausgestellt wurde, realisiert sich im theatralischen Raum somit als modale
bzw. rezeptive hésitation. Es nimmt vor dem Hintergrund des hybriden Charakters des theatralischen
Raums nicht Wunder, dass gerade hier weiterer Ndhrboden fiir die Einschreibung der Paradoxie des

Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen vermutet werden kann.

3.4.4. Die Uberwindung des Als-ob

Es konnte gezeigt werden, dass das antistruktuelle Moment innerhalb des theatralischen
Schwellenraums, das modale ,,betwixt and between® zwischen dramatischer und lebensweltlicher
Perspektive, nicht nur generelle Bedingung fiir die Etablierung einer klassischen Theatersituation ist,
sondern ebenso, dass es eines Paktes im Zeichen des Als-ob bedarf, um einen mimetischen
Darstellungsmodus durchzusetzen und aufrecht zu halten. Nachdem sich, in Anlehnung an die
Ausfiihrungen von Hans-Thies Lehmann, die erinnerungskulturelle Kraft eines ethisch verstandenen
Theaters durch eine punktuelle oder dauerhafte Manifestierung des “Realen* auszuwirken vermag, soll
es im Folgenden um die Frage gehen, welche strukturellen Mechanismen einer diesen Einbruch
begiinstigenden Uberwindung des Modus des Als-ob zugrunde liegen. Diese Uberwindung der
Mimesis ist es, die die Rezipienten in einen uneindeutigen Zwischenraum zwischen Asthetik und
Ethik zu dréngen imstande ist.

Gemeinsam ist diesen Mechanismen, so die zu belegende Behauptung, der simulierte Wegfall des
theatralischen Raums, des Ortes also, der die Theatersituation iiberhaupt erst konstituiert. Durch eine
Art Illusion der Desillusion scheint es zu gelingen, einen Ubergang von der Darstellung hin zum
Ereignis zu evozieren. Dieses ist per definitionem performativ, verweist es in seiner
wirklichkeitskonstituierenden Ereignishaftigkeit doch auf nichts als sich selbst. Ein Ereignis steht fiir
nichts, sondern vollzieht sich gemeinsam mit den am Ereignis Beteiligten. Gleich dem
innerfiktionalen Drédngen des Intelligiblen, der Vorstellungsseite des Zeichens, in das Feld der
Materie, handelt es sich auch bei der Betonung der Phinomenalitit des Bezeichnenden, der
Materialitdt und Medialitéit der theatralen Zeichen, um eine Bewegung, die ihren Ursprung in der
Vorstellung (theatral, fiktional) hat und sich in das Feld der sinnlichen Wahrnehmung einzuschreiben
versucht — diesmal jedoch nicht in das anderer Figuren, sondern in das der Rezipienten.

Die von Lehmann verwendete Wendung des ,,Einbruchs des Realen® macht im Hinblick auf die Frage
nach einer simulierten Uberwindung des Als-ob eine Prizisierung notwendig. Diese besteht in der
konzeptionellen Unterscheidung zwischen Fiktionalitdt und Illusionswirkung. Denn nicht jeder
dramatische Verweis auf die Materialitdt oder Medialitiit der theatralen Zeichen geht automatisch mit
einer Infragestellung des fiktionalen Aussagemodus einher, der den endoxen Grund fiir den

mimetischen Pakt liefert. Eine strukturelle Kippbewegung von der Darstellung zum Ereignis und

125



damit zu einem Wahrnehmungsmodus der Prisenz kann zwar durch die Stérung der Illusion simuliert
werden. Doch erst die Aufgabe des fiktionalen Aussagemodus vollzieht den Ubergang vollends.
Fiktionalitit und Illusionswirkung sind folglich nicht kongruent, der Leser/Zuschauer, der
beispielsweise durch bestimmte Episierungstechniken, wie dem Auftreten einer Erzdhlerfigur oder
dem Aus-der-Rolle-Fallen, mit der Konstruiertheit des Geschehens konfrontiert wird, mag sich der
anti-illusionistischen Wirkung dieser Techniken bewusst werden, doch bewegen ihn diese nicht dazu,
den Akt der Selbstanzeige als Aufgabe des mimetischen Pakts zu interpretieren. Im Gegenteil, Janine
Hauthal weist zurecht darauf hin, dass diese von ihr unter dem Begriff der ,Auffiihrungsillusion’
subsumierten Techniken die Geschehensillusion zwar stéren konnen, dass dabei die Illusionswirkung
des Theatertextes insgesamt jedoch gefestigt werden kann: ,,Die Auffiihrungsillusion affirmiert, dass
sich der Akt des Darstellens im ,Hier und Jetzt’ ereignet. Sie ldsst die Illusion entstehen, dass die
Darsteller auf der Biihne spontan das Publikum adressieren und verstirkt so den Eindruck, der
theatrale Rahmen sei (temporir) aufgehoben und das Publikum Zeuge eines realen Geschehens.«***
Der Anschein von Spontaneitit und metaleptischer Transgression verstirken den Eindruck der
lebensweltlichen Verbundenheit zwischen aufklidrender Vermittlungsinstanz und Rezipienten, weshalb
Hauthal die Auffiihrungsillusion als ,,Authentizititsfiktion* definiert. Paradoxerweise intensiviert also
die Negation des fiktionalen Geschehens, die mit einer scheinbaren Verbriiderung zwischen
Vermittlerfigur und Rezipient auf einer gemeinsamen Ebene auflerhalb der Binnenfiktion einhergeht,
die ,kognitive und/oder emotionale Involvierung von Lesern und Zuschauern“.”” Analog zu einer
,Mimesis des Erzihlens’ im Roman kann unter Bezug auf die Auffiihrungsillusion von einer ,Mimesis
des Darstellens’ im Theatertext gesprochen werden.

Besonders radikal wird die Differenz zwischen Geschehens- und Auffiihrungsillusion ausgespielt,
wenn sich von Beginn an keine reprédsentative Wahrnehmungsordnung einzustellen vermag, weil das
Biihnengeschehen auf jegliches Paktieren mit dem Zuschauer zu verzichten scheint, ja dieses sogar
unwirsch ausschlédgt. So geschehen in Peter Handkes Stiick Publikumsbeschimpfung (1966), das darin
besteht, die Grundfesten der semiotischen Asthetik zu erschiittern.*®® Janine Hauthal verdeutlicht, dass
es bei diesem Stiick weniger darum geht, den ,theatralen Pakt* aufzukiindigen — die Schauspieler
befolgen strikt das vorgegebene Skript und gehen nicht auf die Zuschauerkommentare ein —, sondern
um eine Infragestellung der Illusionsnormen des dramatischen Theaters im Allgemeinen. Wiirde hier
von einer Aufgabe des mimetischen Pakts gesprochen, wiirde dies von einer nicht vollzogenen
Differenzierung zwischen Geschehens- und Auffiihrungsillusion zeugen. Denn auch wenn es sich um
eine Negierung all dessen handelt, was zur Absolutheit des Theaters (i.S.v. Peter Szondi) gehort, so
werden die Grenzen des fiktionalen Aussagemodus zwar ausgereizt, jedoch nicht durchbrochen.

Die Wirkungspotentiale eines anti-illusionistischen Theaters und eines Theaters, das sich radikal an

eine Asthetik des Performativen annihert, sind folglich von unterschiedlicher Qualitit. Ohne an dieser

3% Hauthal, Metadrama, S. 108.
3% Hauthal, Metadrama, S. 108.
3% Weitere Ausfiihrungen zu Handke finden sich bei Hauthal, Metadrama, S. 98ff.

126



Stelle ausfiihrlich auf die differierenden Grade der kognitiven, affektiven und physischen
Involviertheit im Theater eingehen zu wollen, so sei erwihnt, dass diese bereits bei einem Vergleich
der epischen Theaterésthetik eines Bertolt Brecht mit dem ,Armen Theater’ eines Jerzy Grotowski vor
Augen treten. Auf das erinnerungskulturelle Drama und die damit intendierten Auffiihrungspraktiken
angewendet, dient die Differenzierung zwischen Illusionsstorung und dem vermeintlichen
Aufkiindigen von Fiktionalitdt als mogliches Einordnungskriterium. Auch die vorliegende Studie
unterscheidet zwischen einer binnenfiktionalen Thematisierung von Erinnerung bzw. Verdringung
von Diktatur und Biirgerkrieg und performativen Akten des Erinnerns innerhalb des theatralischen
Schwellenraums. Die hier behandelten Dramen von José Sanchis Sinisterra, José Luis Alonso de
Santos und Ignacio Amestoy charakterisieren sich indes gerade dadurch, dass die jeweilige
Asthetisierungsweise der erinnerungskulturellen Paradoxie des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen
zugleich zum Ausgangspunkt fiir ein performatives Erinnern im Rahmen der theatralen communitas
wird.

Unter Rekurs auf Hans-Thies Lehmann wurde behauptet, dass die lebensweltliche,
erinnerungskulturelle Aktivierung dann gelingen kann, wenn das Theater den umgekehrten Weg der
Erinnerung geht. Denn wihrend die Erinnerung gerade durch den Verweis auf ihre temporire
Dimension ihren Anspruch auf Weltbeziehung giiltig macht, gelingt dies dem Theater, indem es seine
modale Dimension des Fiktionalen in den Hintergrund riickt. Erst dann gelingt die Erschiitterung des
mimetischen Pakts und damit des reprédsentativen Wahrnehmungsmodus. Und erst dann gelingt es, den
Zuschauer zum Individuum werden zu lassen, das sich zu dem von ihm Wahrgenommenen
positionieren muss.

Auf der Grundlage dieser Uberlegungen kann behauptet werden, dass das Potential der
erinnerungskulturellen Phantastik an der Grenze zwischen den Aussagemodi des Faktualen und des
Fiktionalen zu priifen ist. Wihrend sich der Rezipient gegeniiber innerfiktionalen Elementen der
Phantastik auf der Ebene der Ontologie annihert (,,Wie kann das sein?*), so ergeben sich fiir ihn
pragmatische Unsicherheiten auf der Ebene des Aussagemodus (,,Spricht sie/er zu mir als Figur oder

Schauspieler/-in7*“ bzw. ,,Spricht sie/er zu mir, als ob ich eine Rolle inne hitte oder nicht?*).

Verweltlichung des Dramatischen

Diese Uneindeutigkeit, die als Infragestellung der Trennung der Welten durch das Als-ob eintritt, kann
auf zwei unterschiedliche Arten initiiert werden. Zum einen ist es moglich, die Doppelstruktur der
theatralen Zeichen vermeintlich aufzulosen, indem das, was sich auf der Biihne befindet, zu seiner
materiellen Substantialitit zuriickzufinden und dabei sein semantisches Komplement abzulegen
scheint. So kann beispielsweise eine Figur vorgeben, ihre semantische Hiille, die sie zur Figur
machende Rolle abzustreifen und sich dem Publikum als konkretes Individuum zu erkennen zu geben.

Diese scheinbare Aufgabe der zuvor zwischen Biihne und Publikum etablierten Konvention des Als-

127



ob streicht die modale Grenzlinie zwischen dramatischem und lebensweltlichem Raum durch. Mit
dem Wegfall des dramatischen Raums, der das Dargestellte bis hierhin als Uneigentliches markierte,
gewinnen die Propositionen und Handlungen auf der Biihne ihre Eigentlichkeit zuriick. In der Folge
scheinen dramatischer, theatralischer und lebensweltlicher Raum in sich zusammenzufallen und einen
homogenen Kommunikationsraum zu bilden, der dem lebensweltlichen Raum entspricht. Folgt man
dieser Annahme, wire es so, als ob der Schauspieler ab diesem Zeitpunkt in seiner biographischen
Konkretheit vor das Publikum tritt und den aus der Zuschauerrolle gefallenen Individuen im faktualen
Modus begegnet. Gleichzeitig ist dieser neue Gestus ein Appell an die Zuschauer als lebensweltliche
Individuen, die Schauspieler bzw. das Wahrgenommene im Allgemeinen aus einer lebensweltlichen
und nicht mehr aus einer dramatischen Perspektive wahrzunehmen. Aus Abgebildetem wird
Gegenstidndliches, aus Vermitteltem Unmittelbares.

Dieses von Hans-Thies Lehmann als ,,Einbruch des Realen bezeichnete Phdnomen ist kennzeichnend
fiir die Entwicklung der europidischen Biihne nach 1945. Im Gegensatz zu Spanien gehorten die
Infragestellung des mimetischen Pakts zwischen Biihne und Publikum, die Akzentuierung der Ebene
der Darstellung, die Aktivierung der Rezipienten sowie der Ubergang zwischen Darstellung und
Ereignis auf den Biihnen Frankreichs oder Deutschlands ldngst zum Standard. Im Kontext des
erinnerungskulturellen Theaters des Postfranquismus beinhaltet m. E. insbesondere der Rekurs auf die
Phinomenalitdt der theatralen Zeichen die Moglichkeit, das lebensweltliche Ausbleiben einer
medialen Kodifizierung des Erinnerten im kulturellen Gedichtnis mit den Mitteln des Theaters
auszuhebeln. Denn die ausbleibenden Vergegenwirtigung im lebensweltlich-historischen Sinne kann
durch eine modale Vergegenwirtigungsbewegung im Sinne einer Entsemiotisierung kompensiert
werden. Die Konsequenz ist das In-Beziehung-Treten der vormaligen Zeichen mit der Lebenswelt und
damit mit den Rezipienten. Das Zeichen streift seine Zeichenhaftigkeit ab, wodurch es sich von
seinem vorherigen semantischen Komplement befreit und zum Ausgangspunkt fiir die Ankniipfung
individueller Vorstellungen und Erinnerungen werden kann: ,[Ijndem das Zeichen erkennen lésst,
dass es keiner ,Sache’ entsprechen will, gewinnt es selbst die ,Substantialitit’ der Sache.*®” Die
Motivation, die aus Sicht der Psychoanalyse zu einem In-Beziehung-Setzten wahrgenommener
Signifikanten auf ein Signifikat antreibt, wird fiir die Rezipienten durch die vermeintliche Auflosung
der Situation des Als-ob zu einem performativen Akt intensiviert. Das Bezeichnende in seiner
Phidnomenalitit wahrzunehmen, bedeutet demnach nicht, es als bedeutungslos wahrzunehmen,
sondern impliziert stets den Versuch des Zuschreibens von Bedeutung durch den Wahrnehmenden.”®®
Die Gleichzeitigkeit sinnlicher Gewissheit und semantischer Ungewissheit kann einzig innerhalb des
theatralischen Raums erreicht werden.*® Je unmittelbarer das Dargestellte in seiner Phiinomenalitit
vor die Sinne tritt, desto weiter riickt die semantische Gewissheit hinter subjektiv-kognitive

Zuschreibungen zuriick. Dieser Prozess wiirde seinen Endpunkt in der Aufgabe des Mimetischen

7 Blumenberg, ,,Wirklichkeitsbegriff und Moglichkeit des Romans®, S. 22.
%8 Vo], Fischer-Lichte, Performativitdt, S. 66.
3% vgl. Lehmann, Postdramatisches Theater, S. 193.

128



finden. Das Schwanken zwischen Realem und Illusion kommt einer Absage an die klassische
Theaterdsthetik gleich, die sich doch gerade durch eine eindeutige modale Grenzziehung
auszeichnete.’”

Natiirlich ist davon auszugehen, dass sich der Leser/Zuschauer bei der Rezeption von Theatertexten,
die sich bewusst an der Grenze zwischen Fiktion und Diktion bewegen, dariiber bewusst ist, dass es
sich nur um die scheinbare Aufgabe des Modus des Als-ob handelt, wiirde er doch andernfalls aus
seiner ihm zugeordneten Zuschauerrolle fallen.””' Dennoch erschwert dieses Vorgeben des Nicht-
Mehr-Vorgebens, diese Illusion der Des-Illusion, die das Re-Prédsentierte als Origindres présentiert,
welches auf nichts mehr verweist, sondern schlichtweg ist bzw. passiert’’, eine eindeutige rezeptive
Positionierung, wie sie innerhalb der traditionellen Theatersituation des ,,A impersonates B while C
looks on“ angenommen wird.

Durch die Uberwindung der modalen Differenz gelinge dem Theater die Illusion des Ubergangs von
theatralen zu nicht-theatralen, also faktualen Veranstaltungsformen. Diese These impliziert eine
Ergdnzung von Jan Assmanns Theorie des kulturellen Gedichtnisses. Mit Blick auf schriftlose
Kulturen nimmt Assmann an, dass drei Funktionen erfiillt sein miissen, um die einheitsstiftenden und
handlungsorientierenden Impulse des kulturellen Gedéchtnisses zur Geltung bringen zu konnen:
»dpeicherung, Abrufung, Mitteilung, oder: poetische Form, rituelle Inszenierung und kollektive
Partizipation.*’” Alle drei Funktionen sind auch der Auffiihrungssituation inhérent, was dem Medium
Theater insbesondere in postdiktatorischen Gesellschaften, in denen die schriftliche Fixierung des
Geschehenen nicht nur Zeit, sondern auch einen intensiven und konfliktuellen Aushandlungsprozess
erfordert, eine privilegierte erinnerungskulturelle Position einrdumt. Nichtsdestotrotz unterscheidet
sich das Theater aufgrund der apriorischen Annahme des Als-ob grundlegend von nicht-fiktionalen
Veranstaltungen, die an Vergangenes erinnern. Eine offizielle Gedenkveranstaltung, bei der sich
Erinnernde zusammenfinden, Redner von Biihnen sprechen und ein zeremonieller Ablauf einzuhalten
ist, dhnelt strukturell theatralen Organisationsformen, sie kennen aufgrund der performativen Rede
jedoch keine Trennung zwischen Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit. Redner auf einer
Gedenkveranstaltung gedenken tatsdchlich, wéhrend eine Figur auf dem Theater a priori iiber die
Option verfiigt, das Gedenken nur vorzugeben.

Die strukturelle Kippbewegung zwischen einer mimetischen Vorgabe des Erinnerns und tatsdchlichem
Erinnern scheint beispielsweise durch einen Schauspieler, der seine Rolle ablegt und damit den Pakt
des Als-ob aufkiindigt, eingeleitet zu werden. Bei differenzierter Betrachtung ist jedoch zu

beriicksichtigen, dass es sich hier nicht etwa um einen Wegfall des Modus des Als-ob handeln muss,

30 vgl. Lehmann, Postdramatisches Theater, S. 193.

! Eine solches Aus-der-Zuschauerrolle-Fallen konnte sich beispielsweise darin duBern, dass die Zuschauer in
das Biihnengeschehen eingreifen. Einen solchen Effekt provozieren nicht zuletzt Performances oder Happenings.
Man denke hier beispielsweise an die Involvierung sowie die Eingriffe seitens der Zuschauer wihrend diverser
Performances von Marina Abramovic.

7 Der Begriff des ,Happenings’ verweist nicht zuletzt auf die Abwesenheit eines semantischen Komplements.
Ein Happening passiert und generiert seine Bedeutung im Moment des Geschehens.

373 Assmann, Das kulturelle Gedcichtnis, S. 56.

129



sondern dass ebenso eine bewusst intendierte Illusion des Wegfalls des Modus des Als-ob denkbar ist.
So geht nicht jede Form der Ansprache des Publikums (ad spectatores) mit einer Aufgabe des
mimetischen Modus einher, auch wenn dadurch die dramatische Illusion (Geschehensillusion) gestort
wird. Vielmehr kann es sein, dass es sich nur um einen vorgegebenen Moduswechsel handelt, in
dessen Folge eine modale Unschliissigkeit auf Seiten des Rezipienten ausgelost wird. Statt ihre Rolle
abzulegen, gibt eine Figur moglicherweise blof} vor, ihre Rolle abzulegen. In diesem Fall folgt auf das
Aus-der-Sekundirrolle-Fallen die Ubernahme einer Primirrolle, die nicht der biographischen
Konkretheit des Schauspielers entspricht.

Dieses Als-ob der Eigentlichkeit ldsst den dramatischen scheinbar im lebensweltlichen Raum
aufgehen, was einen Wegfall des theatralischen Raums zu bedingen scheint. In diesem Moment wiirde
die Theatervorstellung ihren hybriden Charakter verlieren, der, dies wurde bereits betont, darin
besteht, dass die Veranstaltungssituation zwar wirklich, doch das, was dort veranstaltet wird, lediglich
vorgegeben ist.””* Das Veranstaltete wiirde einen Wechsel des Aussagemodus und damit einen
Ubergang vom Status der Re-Priisentation zur Prisentation bzw. der Prisenz eingehen. Der
zeichenhafte Korper wiirde auf die Phinomenalitét des Leibes reduziert. Doch der Rezipient weil3 stets
darum, dass der Verweis auf die Theatralitit bzw. auf die Ebene der Darstellung (Hinweis auf
Konstruiertheit des Dargestellten) nicht gleichbedeutend sein muss mit einer tatsdchlichen Aufgabe
des Als-ob, auch wenn dieser Verweis auf das Als-ob der dargestellten Vorginge eine Durchbrechung

der dramatischen Perspektive darstellt.

Dramatisierung der Lebenswelt

Die zweite Moglichkeit, die Illusion einer Uberwindung des Darstellungsmodus des Als-ob
herzustellen, besteht in der Integration des theatralischen Raums in den dramatischen Raum. Anders
formuliert, in einer vermeintlichen Expansion des fiktionalen Raums, die dazu fiihrt, dass der Raum
der Rezipienten, der Theaterraum, vom dramatischen Raum eingespeist zu werden scheint. Matzat
formuliert entsprechend: ,,[Es] ist festzustellen, daB dort, wo die dramatische Perspektive zu sehr in
den Vordergrund tritt, die theatralische Perspektive gefihrdet wird.**”

Genau wie im Fall der Unterminierung der semantischen Ebene und der damit einhergehenden
Akzentuierung der materiellen Phinomenalitédt dessen, was sich auf der Biihne befindet, erfolgt auch
hier eine vermeintliche Aufhebung der Grenze zwischen Zuschauer und Biihnengeschehen. Die
Illusion der Nicht-Existenz des theatralischen Raums und der damit einhergehende Wegfall des
Modus des Als-ob erfolgt auch diesmal iiber eine Akzentuierung von Substantialitét; der vermeintliche
Wegfall des Zeichencharakters des Dargestellten und die damit zuriickgewonnene Originaritit

realisieren sich nun jedoch iiber eine entgegengesetzte Bewegung. Der in die Welt der Fiktion

374 Vgl. Matzat, Dramenstruktur und Zuschauerrolle, S. 41.
375 Matzat, Dramenstruktur und Zuschauerrolle, S. 45.

130



integrierte, zur Figur gewordene Rezipient wird ebenfalls mit der Unmittelbarkeit des sich
Prisentierenden konfrontiert. Dies geschieht allerdings nicht aufgrund einer vermeintlichen Aufgabe
des fiktionalen Aussagemodus, sondern durch die forcierte Immersion der Rezipienten und den
dadurch etablierten Perspektivenwechsel. Was eben noch Darstellendes war, ist nun, mit Gewinnung
der Innenperspektive, Prisentierendes. Zwar geben die Schauspieler weiterhin vor, Figuren zu sein,
die zu einer bestimmte Zeit an einem bestimmten Ort bestimmte Handlungen vollfiihren, jedoch folgt
aus der Einspeisung des Zuschauerraums vermeintlich eine Verschiebung der Grenze des Als-ob vom
Ubergang zwischen dramatischem und theatralischem Raum hin zum Ubergang zwischen
dramatischem und lebensweltlichem Raum. Das, was sich innerhalb des Theaterraums ereignet, riickt
damit unmittelbar an die Grenze zur Lebenswelt heran. Der theatralische Raum scheint als
Zwischenraum zwischen dramatischer und lebensweltlicher Kommunikationsebene wegzufallen, die
Zuschauer scheinen Teil des dramatischen Geschehens zu werden.

Aufgrund dieser Verschiebung der Grenze zwischen Fiktion und Diktion ist das Sprechen von einem
Als-ob innerhalb des dramatischen Raums nicht mehr moglich. Der Zuschauer, der nun innerhalb der
Fiktion als konstitutives Element fungiert, kommt gewissermaflen nicht umhin, eine dramatische
Perspektive einzunehmen.””® Er riickt vielmehr in dieselbe Position wie der Schauspieler, denn in dem
Moment, in dem er seine eigene Rolle thematisieren und in seine Eigentlichkeit zuriickfallen wiirde,
tut er dies nicht unter Bezugnahme auf die ihn umgebende fiktionale Welt, aus der heraus er spricht
und handelt, sondern immer unter Bezugnahme auf ein Auferhalb des dramatischen Raums. Als
lebensweltliche Individuen konnen die Rezipienten den Blick von auflen weiterhin simulieren,
innerhalb der Fiktion und im Rahmen der ihnen auferlegten Rolle gelingt ihnen dies hingegen nicht,
denn dort ist die Bewertung einer Rede als faktual nur aus der Innenperspektive der fiktionalen Welt
und der auferlegten Rolle moglich. Die Faktualitit der Aussage wird demnach nicht an der
auBersprachlichen Welt gemessen, sondern stets an ihrer Faktualitéit innerhalb der Fiktion.

Wir kehren hier zuriick zu Edward Casey und seinen Uberlegungen zu den
Kombinationsmoglichkeiten von Imagination und Erinnerung, produktiver und reproduktiver
Einbildungskraft. Entscheidend fiir den modalen Charakter des Ausgesagten ist der endoxe Grund.
Der Versuch des faktualen Sprechens innerhalb der Fiktion kann demnach nur bis zu den Grenzen des
fiktionalen Raums reichen. Ein Sprechen “auflerhalb® ist nicht moglich, denn das faktuale Sprechen,
das vom fiktionalen Sprechen “geschluckt® wurde, muss den Gesetzen der neuen Umgebung
gehorchen, einer Art Diskurs des Fiktionalen.

Eine Re-Etablierung der Grenze zwischen dramatischem und theatralischem Raum ist durch den
Zuschauer, dem eine fiktive Rolle zugeordnet wurde, nicht moglich, sondern diese baut sich erst dann
erneut auf, wenn sich der dramatische Raum zuriickzieht und den theatralischen Raum “herausgibt.

Erst durch die erneute Selbstvergewisserung des Zuschauers im zuvor in die Latenz gedréngten

376 v gl. Matzat, Dramenstruktur und Zuschauerrolle,S. 17. ,,So gibt ihm die dramatische Ebene die Moglichkeit,
das Geschehen aus der Sicht der dran beteiligten Figuren mitzuerleben. Diese binnenfiktionale Perspektive, an
der der Zuschauer durch Illusion und Identifikation teilhat*, nennt Matzat eine dramatische Perspektive.

131



theatralischen Raum ist eine modale Neubewertung des Sprechens innerhalb der Fiktion als fiktionales
Sprechen moglich. Durch die Immersion des Zuschauers und die illusiondre Integration des
theatralischen im dramatischen Raum muss jedoch alles dort stattfindende Sprechen neu bewertet
werden. Denn was vorher, von aullen, als uneigentliche, mimetische Rede bezeichnet wurde, wird
nach der Immersion des Zuschauers und dessen Figurwerdung zu eigentlichem Sprechen. Natiirlich ist
es auch innerhalb der Fiktion weiterhin denkbar, dass Figuren uneigentlich sprechen, beispielsweise,
wenn sie innerhalb der Fiktion ein Theaterstiick auffiihren oder auf sonst irgendeine Art und Weise in
eine Rolle schliipfen. Die Frage danach, was als mimetisches und was als performatives Sprechen zu
gelten hat, ist folglich eine Frage der Perspektive.

Die Integration des Zuschauers in die Fiktion verdndert den Zuschauerblick, der nun nicht mehr von
aullen erfolgt, sondern auf eine Innenperspektive beschrinkt bleibt, die sich entsprechend zur
Expansion des fiktionalen Raums verhilt. Zwar kann der Zuschauer genau wie der Schauspieler sagen:
,»Ich habe eine Rolle in einem Theaterstiick inne.” Und deshalb ist strenggenommen sein Sprechen im
dramatischen Raum — von auflen (!) betrachtet — ein uneigentliches. Doch nichtsdestotrotz bleibt jedes
Sprechen aus der eingenommenen oder auferlegten Rollen heraus ein Sprechen auf Basis eines
verdnderten modalen Grunds, der den Blick von auflen nicht zuldsst, weil es fiir ihn kein aulen gibt.
Hamlet kann nicht sagen, dass er die Rolle des Hamlet innehat und deshalb nur vorgibt, so zu sprechen
wie Hamlet. Dies kann nur der Schauspieler, der die Rolle des Hamlet ausfiillt. Ein Zuschauer, der mit
der Immersion in die Fiktion eine fiktive Zuschauerrolle auferlegt bekommt, kann, trotz seiner
Doppelidentitit, aus der fiktionalen Innenperspektive heraus keinen Blick von auflen einnehmen und
ist dementsprechend gezwungen, das Sprechen der Figuren zunichst als faktual zu interpretieren —
genau wie dies Hamlet gegeniiber den Aussagen eines Horacio tut.

Ein diese Behauptungen stiitzendes Argument ist bei Wolfgang Matzat zu finden. Er hebt mit Blick
auf die Unterscheidung zwischen dramatischem, theatralischem und lebensweltlichem Raum hervor,
dass zwischen diesen drei Ebenen ein funktionaler Zusammenhang besteht, ,,da fiir die hierarchisch
untergeordneten Ebenen jeweils die Ausblendung der iibergeordneten Ebenen konstitutiv ist.“’”” Diese
Feststellung stiitzt die obigen Annahmen hinsichtlich der Unmdglichkeit, gleichzeitig innerfiktional zu
sprechen und dieses Sprechen aus aufBerfiktionaler Position zu bewerten. Dieses Nach-aufen-Treten
und Bewerten ist immer mit einer Aufgabe der auferlegten Rolle verbunden. Der Schauspieler, der
Hamlet spielt, kann nach auBlen treten, nicht jedoch Hamlet selbst. Auch Hans-This Lehmann betont,
dass das Theater eine Situation kreieren kann, in der man sich dem Wahrgenommenen nicht mehr
einfach ,,gegeniiber stellen kann. Stattdessen werden die Zuschauer am Geschehen beteiligt. Der
Rezipient muss daher akzeptieren, ,,da man, wie es Gadamer von der ,Situation’ betont, so in ihr

steht, daB man ,kein gegenstéindliches Wissen von ihr haben kann.**"®

377 Matzat, Dramenstruktur und Zuschauerrolle, S. 14.
378 L ehmann, Postdramatisches Theater,S. 181.

132



Beiden soeben beschriebenen Mechanismen zur Uberwindung des Als-ob ist der illusorisch intendierte
Wegfall des theatralischen Raums eigen, der entweder durch einen Zusammenfall der zuvor giiltigen
Kommunikationsebenen und -rdume oder die Integration des Rezipienten in den dramatischen Raum
ausgelost werden kann. Die vorgegebene Loschung der modalen Grenze fiihrt zudem dazu, dass ein
endoxer Grund des performativen Sprechens auf den Zuschauerraum ausgeweitet scheint, sei dies nun
innerhalb der Fiktion oder nach deren vermeintlichem Wegfall. Das Sprechen der Figur/des
Schauspielers sowie das Sprechen des Rezipienten/der Figur erhdlt damit scheinbar appellativen
Charakter, die Aussagen unmittelbaren illokutionédren Gehalt.

Das intendierte Ausblenden des theatralischen Raums wird im Drama der Generacion del 82 m. E.
erinnerungskulturell ausgespielt, indem der in die Latenz abgedringte theatralische Zwischenraum als
Quelle rezeptiver Unschliissigkeit fungiert — die Textanalysen werden das vor Augen fiihren. Die
Unsicherheit des Rezipienten stellt sich somit nicht an der Grenze, sondern an einer Schwelle
zwischen dramatischem und lebensweltlichem Raum ein. Diese strukturelle Schwelle, in der keine
modale Eindeutigkeit (fiktional/faktual) zu herrschen scheint, wird vom theatralischen Raum
représentiert. In diesem Zwischenraum wird nicht einfach nur uneigentlich und eigentlich gesprochen,
im Sinne nebeneinander stehender, sich ausschlieBender Aussagemodi. Vielmehr liegt das Potential
der erinnerungskulturellen Phantastik darin begriindet, dass es innerhalb dieses liminalen und anti-
strukturellen Raums sein kann, dass uneigentlich eigentlich bzw. eigentlich uneigentlich gesprochen
werden kann, anders formuliert, dass vorgegeben werden kann, nichts vorzugeben oder dass eine
Figur vorgibt, etwas vorzugeben, in Wahrheit jedoch nichts vorgibt, sondern modal verschleierte
Aussagen iiber die Welt trifft.

Mit dem Zusammenbruch der Konvention des Als-ob scheinen auch die strukturellen
Grundvoraussetzungen auf dem Spiel zu stehen, die das Theater zu Theater machen. So konnte die
Annahme zumindest unter Rekurs auf die Theater-Definition Arno Pauls lauten: ,, Theater ist nur und
nur das ist Theater, wenn in einer symbolischen Interaktion ein rollenausdriickendes Verhalten von
einem rollenunterstiitzenden Verhalten beantwortet wird, das auf der gemeinsamen Verabredung des
,als-ob* beruht.“””” Doch gerade wenn rollenausdriickendes und -unterstiitzendes Verhalten aufgrund
eines strukturellen Zusammenfalls ausgesetzt zu werden scheinen, vermag das Theater seine

erinnerungskulturelle und somit ethische Wirkmacht auszuspielen.”®

37 Paul, Arno, ,, Theaterwissenschaft als Lehre vom theatralischen Handeln®, in: Klier, Helmar (Hg.),
Theaterwissenschaft im deutschsprachigen Raum. Texte zum Selbstverstindnis, Darmstadt 1981, S. 222.

0 Die dafiir notwendigen Transgressionen zwischen dramatischer, theatralischer und lebensweltlicher
Kommunikationsebene kennzeichnen die behandelten Texte allesamt als sujethaft im Sinne J.M. Lotmans und
weisen sich somit als Versuche aus, durch eine Kontrastierung textinterner und —externer Ordnungsstrukturen
und Wertsysteme mit der Welt in Beziehung zu treten. Vgl. Matzats Verkniipfung von Wolfgang Isers Konzept
des ,Repertoires’ mit J.M. Lotmans Sujetbegriff, auf dessen Basis er das Ereignis als Anlass interpretiert, das
eine Interaktion textexterner und textinterner Normensysteme initiiert. Vgl. Matzat, Dramenstruktur und
Zuschauerrolle, S.21.

133



IV. VERDRANGEN UND ERINNERN AUF DEM THEATER -
DAS ERINNERUNGSKULTURELLE THEATER VON JOSE SANCHIS SINISTERRA,
JOSE LUIS ALONSO DE SANTOS UND IGNACIO AMESTOY EGIGUREN

Die vorangehenden Kapitel bilden das theoretische Geriist fiir die nun folgende Analyse ausgewéhlter
Theatertexte des Postfranquismus. Der Erinnerungskultur Spaniens nach 1975 niherte sich die
vorliegende Studie unter Bezugnahme auf den politischen Transformationsprozess nach dem Tod
Francisco Francos. Primirtexte und Aussagen relevanter Akteure des Ubergangs sowie die
geschichtswissenschaftliche Forschung zum Umgang mit den Erinnerungen an Diktatur und
Biirgerkrieg nach 1975 fiihrten zu der Annahme einer erinnerungskulturellen Wirklichkeit, die
begrifflich mit der Paradoxie des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen gefasst wurde. Diese
Terminologie erlaubte es, auf die Diskrepanz zwischen dem systemisch-politischen Ubergang von
einem autoritdren System hin zu einer Demokratie und dem sozialen, an die Subjekte gekniipften
Transformationsprozess hinzuweisen. Dabei konnte herausgearbeitet werden, dass in
postdiktatorischen Gesellschaften dem systemischen Vergessen die Unmoglichkeit des Verdrdngens
auf Subjektebene gegeniibersteht. Der Blick auf die als transitorisch bezeichnete Generacion del 82,
deren dsthetische Sozialisation unter Franco und deren beruflicher Durchbruch als Neuerer des
spanischen Theaters nach 1975 stattfand, veranschaulichte nicht nur die Unmdglichkeit des
biographischen Ausblendens, sondern wies zudem auf den grundlegenden identitdren Konflikt hin, der
das Leben in einem scheinbar gedéchtnislosen System auslost.

Die nun zu untersuchende Verarbeitung dieser Paradoxie vollzieht sich in der vorliegenden Studie auf
zwei Ebenen, von denen die eine &sthetischer, die andere ethischer Natur ist. Wahrend sich die Frage
nach der dsthetischen Verarbeitung der Paradoxie des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen primér auf
den dramatischen Raum und damit auf die fiktionale Welt bezieht, verlangt die Untersuchung des
ethischen Impetus der Generacion del 82 die genaue Analyse der Techniken und Strategien, mit denen
die Dramatiker die Rezipienten in einen performativen Akt des Erinnerns involvieren, dem sie sich
nicht verweigern konnen.

Auf welche Weise schreibt sich die Paradoxie des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen in den
dramatischen Raum bzw. in die fiktionale Welt ein? Anders gefragt, wie gelingt den ausgewdhlten
Dramatikern ~der  Generacion del 82 die Asthetisierung des erinnerungskulturellen
Spannungsverhiltnisses im postfranquistischen Spanien? In den vorangehenden Ausfiihrungen wurde
argumentiert, dass der Riickgriff auf phantastische Motive und Phdnomene als geradezu natiirlicher
Reflex erscheint, zeichnet sich die erinnerungskulturelle Lebenswirklichkeit doch durch eine
irreduzible Diskrepanz zwischen Anschauungen und Begriffen bzw. Erfahrung und Erwartung aus, die
als Widerstand erlebt werden musste. Diese sowohl synchronisch als auch diachronisch zu

verstehende Diskrepanz, die in der Anwesenheit des Abwesenden bzw. der Abwesenheit des

134



Anwesenden ihren gemeinsamen Nenner findet, birgt das Potential einer Irritation (hésitation)
zwischen Intelligiblem und Sensiblem, zwischen Mentalem und duflerer sinnlicher Wahrnehmung.
Innerhalb des dramatischen Raums, so die zu belegende These, wird die Paradoxie des Nicht-
Erinnerns des Unvergesslichen auf zwei unterschiedliche Arten &sthetisiert, die mit dem Umgang mit
destabilisierenden Erinnerungen an Diktatur und Biirgerkrieg seitens der politischen Akteure der
systemischen Transition korrespondieren. Die Verhinderung einer semiotischen Manifestierung von
Erinnerung wird innerhalb der fiktionalen Welt durch das Dringen des Immateriellen in die duflere
Wahrnehmung und somit iiber eine innerfiktionale Spaltung des Zeichens isthetisiert. Signifikate
vollfiihren eine unmdgliche Transgression, indem sie das Feld der Signifikanten betreten, ohne dabei
durch eine materielle Seite komplettiert zu werden. Die Ermdglichung des Unmoglichen, ndmlich der
momentanen AuBerlichkeit des Innerlichen, gelingt dank der Doppelstruktur des theatralen Zeichens,
das sich dem Zuschauer als Signifikant offenbart, ohne dabei innerfiktional den Status des Signifikats
aufgeben zu miissen. So wird das Aufzeigen des Nicht-Zeigbaren, des Verdringten, des Intelligiblen
im Rahmen der Fiktion mdglich, ohne das diesem innerhalb der Fiktion der Status des Zeigbaren
zugesprochen werden konnte.

Die Unterminierung oder Schwichung von innerfiktional manifestierten Erinnerungsinhalten stellt die
zweite Annahme im Hinblick auf mogliche Asthetisierungsformen der Paradoxie des Nicht-Erinnerns
des Unvergesslichen im dramatischen Raum dar. Durch einen intendierten oder erzwungenen Wechsel
des Aussagemodus biilen bereits durch Signifikanten manifestierte Signifikate ihren illokutionéren
Gehalt und folglich ihren faktualer Anspruch als Aussage iiber die Welt ein, selbst wenn es sich dabei
um eine fiktionale Welt handelt. Das innerfiktionale Abkippen des performativ intendierten Erinnerns
in den Modus des mimetischen Erinnerns entzieht dem Ausgesagten den illokutionidren Gehalt.

Die Analyse der Asthetisierungsformen der erinnerungskulturellen Paradoxie dient zugleich als
Ausgangspunkt fiir die Untersuchung der ethischen Wirkmacht des erinnerungskulturellen Theaters
der Generacion del 82. Wie bereits erwédhnt, soll herausgearbeitet werden, inwiefern die
Asthetisierung des paradoxen Verhiltnisses zwischen Vorstellung und Wahrnehmung zugleich den
Weg ebnet, um die intendierte Auffiihrung an der Grenze zwischen Reprisentation und Prisentation
auszurichten. Der Weg der Analyse fiihrt also von der Auseinandersetzung mit der &sthetischen
Einarbeitung erinnerungskultureller Ambivalenz zu der Frage, auf welche Weise die analysierten
Theatertexte dank ihrer d&sthetischen Besonderheiten zu performativen Akten des kulturellen
Gedéichtnisses werden bzw. inwiefern in der dramatischen Darstellung des Verdringens immer schon

die Moglichkeit eines Aktes des gemeinsamen Erinnerns auf theatralischer Ebene angelegt ist.

135



1. Zwischen den Fronten: Ay Carmela! (1986) von José Sanchis Sinisterra

1.1. Asthetische Reduktion — José Sanchis Sinisterras Teatro Fronterizo

Fiinfzig Jahre nach dem Ausbruch des spanischen Biirgerkriegs schrieb José Sanchis Sinisterra mit
jAy, Carmela! (1986) ein Stiick wider das kollektive Vergessen und formulierte damit eine Kritik am
defizitiren Umgang der spanischen Politik sowie der Offentlichkeit mit dem schweren Erbe der

381

Vergangenheit.” Damit positionierte sich der 1940 in Valencia geborene Dramatiker und Regisseur

deutlich gegen den offiziellen Erinnerungsdiskurs, gegen eine ,conmemoracién ‘light’,

“¥2 " dessen Prigung sich in der bereits zitierten Rede des damaligen sozialistischen

decafeinada
Prisidenten Felipe Gonzalez anldsslich des 50. Jahrestags zu erkennen gab.
Das Stiick, das ein Jahr nach Fertigstellung, am 5. November 1987, im Teatro Principal de Zaragoza

%3 gehort in eine Reihe von Dramen, in denen sich Sanchis Sinisterra explizit mit

uraufgefiihrt wurde
historischen Ereignissen sowie dem Umgang mit diesen auseinandersetzt. Neben ;Ay, Carmela!
gehoren Terror y miseria en el primer franquisme (1976), die Trilogia americana (El retablo de
Eldorado; Lope de Aguirre, traidor; El naufragio de Alvar Nufiez) (1996) sowie El cerco de
Leningrado (1995) in diese Gruppe erinnerungskultureller Texte.”

Geprigt durch das experimentelle Teatro independiente war sich Sanchis Sinisterra schon friih der
politischen Relevanz des Mediums Theater bewusst. Die gingige Bezeichnung als ,hombre de

“** muss deshalb vor allem auf seine Vielseitigkeit in Bezug auf seine dramatische und theatrale

teatro
Arbeit verstanden werden und nicht etwa als bewusst eingenommene Distanz zu den ihn umgebenden
politischen, 6konomischen und kulturellen Geschehnissen. Sich dem seichten Teatro burgués, dem
franquistischen Unterhaltungstheater, entgegenstellend, definiert Sanchis Sinisterra das Theater als
Kommunikationsmedium, das Reflexionsrdume erdffnet. Im Manifest des 1977 ins Leben gerufenen

Teatro fronterizo™ betont er die kritische Funktion des Mediums: ,,[...] el teatro no es un circulo

cerrado, un ‘ghetto’, sino que debe estar en conexién ya no con la realidad mds objetiva sino con todo

#¥! Eduardo Pérez-Rasilla Bayo macht die Griinde fiir den groBen Publikumserfolg an folgenden Aspekten fest:
,L--.] por la solidaridad y la simpatia ingenua de su personaje femenino, por la entrafiable, nostalgica y
paupérrima estética del espectaculo [...] y por la reivindicacién de la memoria histérica propuesta por el
dramaturgo, que se oponia al olvido y a la negacién del pasado que habia impuesto la transicién politica.” Vgl.
Pérez-Rasilla Bayo, ,,El teatro desde 1975%, S. 2859.

382 Sanchis Sinisterra, zit. n. Monleén, José: ,,Un teatro para la duda®, in: Primer Acto, 240 (1991), S. 136.

3 Vgl. Aznar Soler, ,,Introduccién®, S. 39. Uberraschenderweise nennt Aznar Soler an anderer Stelle das Teatro
de la Plaza in Barcelona als Ort der Urauffiihrung, ebenfalls im Jahr 1987.Vgl. hierzu Aznar Soler, Manuel:
,QGrenztheater als Metatheater. José Sanchis Sinisterras Teatro Fronterizo: von Naque bis ;Ay, Carmela!*, in:
Floeck, Wilfried (Hg.), Spanisches Theater im 20. Jahrhundert. Gestalten und Tendenzen, Tiibingen 1990 (=
Mainzer Forschungen zu Drama und Theater, 6), S. 236.

334y gl. Pérez-Rasilla Bayo, ,,El teatro desde 1975%, S. 2858; sowie Ragué-Arias, Maria José: El teatro de fin de
milenio en Espariia: (de 1975 hasta hoy), Barcelona 1996, S. 172.

5 Vgl. Ragué-Arias, El teatro de fin de milenio, S. 169.

%6 Informationen zum Teatro Fronterizo und dem im Jahr 2010 gegriindeten zweiten Taller, dem Nuevo Teatro
Fronterizo in Madrid, finden sich unter http://www .nuevoteatrofronterizo.es/.

136



lo que ocurre en el mundo del arte, del pensamiento, y en ese sentido nunca me he conformado con ser

un hombre de teatro.*®’

Die Auseinandersetzung mit den gesellschaftlichen Verhiltnissen schlief3it bei Sanchis Sinisterra das
eigene Medium konsequenterweise mit ein. Dementsprechend zeichnen sich viele seiner Stiicke durch
den Einsatz metatheatraler und metafiktionaler Reflexionen aus’*®, die hiufig dazu dienen, die
Wahrnehmungsgewohnheiten der Rezipienten zu unterlaufen, um sie auf diese Weise zu einer
kognitiven Stellungnahme gegeniiber dem Dargestellten herauszufordern: ,,[...] yo intento hacer un

teatro en el que el espectador tenga que completar. El mio es un teatro de sugerencias, de

insinuaciones.**®’

Sanchis Sinisterra sieht das Theater als Uberlebensort fiir Randstéindiges, Ausgegrenztes und
Tabuisiertes. Das Teatro frotenrizo wurde fiir ihn zum &sthetischen Labor, in dem er die Grenzen der
Theatralitit sowie der Textualitédt erforschen konnte. Einhellig wird in der Forschungsliteratur auf die
bemerkenswerte Kohérenz zwischen Theorie und Praxis in den Stiicken des Teatro fronterizo sowie
im Gesamtwerk von Sanchis Sinisterra hingewiesen.”’ Neben der Ausreizung formaler Grenzen
riickte der Taller ebenso marginalisierte Themen, Riume, Kultur(en) und Figuren in den Fokus. Dies

belegt folgender Auszug aus dem Manifest der Theatergruppe:

Hay territorios en la vida que no gozan del privilegio de la centralidad.

Zonas extremas, distantes, limitrofes con lo Otro, casi extranjeras.

Aln, pero apenas propias.

Areas de identidad incierta, enrarecidas por cualquier vecindad.

La atraccién de lo ajeno, de lo distinto, es alli intensa.

Lo contamina todo esta llamada.

Débiles pertenencias, fidelidad escasa, vagos arraigos némadas.

Tierra de nadie y de todos.

[...]

Hay gentes radicalmente fronterizas.

Habiten donde habiten, su paisaje interior se abre siempre sobre un horizonte fordneo.

Viven en un perpetuo vaivén que ningin sedentarismo ocasional mitiga y, ademds de la propia,
hablan algunas lenguas extranjeras.

Se trata, generalmente, de aventureros frustrados, de exploradores mas o menos inquietos que,
sin renegar de sus origenes, los olvidan a veces.

[...]

Hay una cultura fronteriza también, un quehacer intelectual y artistico que se produce en la
periferia de las ciencias y de las artes, en los aledafios de cada dominio del saber y de la
creacion.

Una cultura centrifuga, aspirante a la marginalidad, aunque no a la marginacidn, que es a veces
su consecuencia indeseable, y a la exploracién de los limites, de los fecundos confines.

Sus obras llevan siempre el estigma del mestizaje, de esa ambigua identidad que les confiere un
origen a menudo bastardo.

[...]

387 Fondevila, Santiago: ,,Sanchis Sinisterra: ,El teatro no es un circulo cerrado’”, in: El publico, 67,1989, S. 43.
%8 Ragué-Arias, El teatro de fin de milenio, S. 169.

%9 Sanchis Sinisterra zit. n. Floeck, Wilfried: ,,Juego posmoderno o compromiso con la realidad extraliteraria? El
teatro de José Sanchis Sinisterra®, in: Fritz, Herbert/Portl, Klaus (Hgg.), Teatro contempordneo espaiiol
posfranquista. Autores y tendencias, Berlin 2000, S. 54.

0 ygl. Aznar Soler, ,,Grenztheater als Metatheater, S. 233.

137



Hay -lo ha habido siempre- un teatro fronterizo.

[ntimamente ceiiido al fluir de la historia, la Historia, sin embargo, lo ha ignorado a menudo,
quiza por su adhesion insobornable al presente, por su vivir de espaldas a la posteridad.
También por producirse fuera de los tinglados inequivocos, de los recintos consagrados, de los
compartimentos netamente serviles a sus rétulos, de las designaciones firmemente definidas por
el consenso colectivo o privativo.”!

Einmal auf die Biihne gebracht, kann Ausgegrenztes oder Verdringtes erneut in Kontakt zur
Lebenswelt treten statt sich den Rezipienten in einem Guckkasten zu prisentieren.”” Die Fiktion zieht
bei Sanchis Sinisterra keinen Trennstrich zwischen Welt und Biihne, sondern sie ist
Versprachlichungsmodus  innerhalb  einer Welt, in der sich  AusschlieBungs- und
Verdringungsmechanismen nicht zuletzt durch die Verfiigung iiber oder den Entzug von Zeichen
vollziehen lassen. Der Gestus seines Werks ist dabei eher der des Aufzeigens und Reflektierens statt
der des Belehrens.””

Die Besinnung auf die Kernelemente des Theatralen geht bei Sanchis Sinisterra nicht selten mit einer
Reduktion von Biihnendekor, dem Verzicht auf aufwendig konstruierte Wechsel zwischen
verschiedenen Biihnenbildern sowie mit dem Auftreten weniger Personen einher. Diese mediale und
inszenatorische Besinnung ist bei Sanchis Sinisterra nicht nur formales Experiment, sondern
gleichermafien eine Befreiung des Theaters von Ideologie, sie miindet in der Akzentuierung der
Sprache, der dialektischen Aushandlung von Positionen und, nicht zuletzt, in der Aktivierung des
Zuschauers, der bewusst geschiirten Zweifeln und semantischen Leerstellen zu begegnen hat. Die
Riickfiihrung des Theaters auf seinen Nullpunkt ist geradezu mit einer phdnomenologischen
Reduktion theatraler Asthetik in Beziehung zu setzen, durch die ein neues Theater, ein Theater nach
Franco, erst moglich wird.

Die Erforschung unterschiedlicher Grenzbereiche durch das Teatro Fronterizo geht
konsequenterweise mit einer Beschiftigung der Transgression, des Grenziibertritts, einher. Als
paradigmatisches Motiv der Transgression ist sicherlich auch die Wiederkehr aus dem Reich der Toten
zu bezeichnen, um die es nun im Hinblick auf den Theatertext ;jAy, Carmela! gehen wird. Seinen
figuralen Ausdruck findet diese Form der Transgression in der Gespenstererscheinung. Der Philosoph

Ulrich Beil formuliert entsprechend: ,,Andererseits kann das Gespenst als Grenzobjekt gelten, weil mit

! Sanchis Sinisterra, José: ,,El Teatro fronterizo. Manifiesto,”, in: ders., Naque. Ay, Carmela!, Madrid 2010,
S.267.

¥2 ygl. Ferndndez Ariza, ,,La memoria en el teatro de la transicién democrdtica“, S. 217-230.

%3 Vel. Floeck, Wilfried: Spanisches Gegenwartstheater (1). Eine Einfiihrung, Tiibingen 1997, S. 115: ,,Auch er
[Sachnis Sinisterra] ist ein wahres Theatertier, dessen Leben seit seiner frithen Jugend ausschlieRlich dem
Theater gewidmet ist. Auch er ist von der marxistischen Gesellschaftstheorie und dem Einfluss Brechts geprégt,
und auch er hat seine Theaterarbeit stets als subversive Titigkeit gegen das Franco-Regime und als Alternative
zum biirgerlichen Theatermodell verstanden, ohne jedoch das Theater dabei als politisches oder ideologisches
Propagandainstrument einzusetzen und ohne jeden missionarischen Uberzeugungseifer. Auch er hat seine ersten
Theatererfahrungen in studentischen Gruppen und im Umfeld des Unabhéngigen Theaters erworben [...] Auch er
schreibt ein modernes aktuelles Theater [...]. Wie Alonso de Santos [...] leidet auch Sanchis Sinisterra seit den
achtziger Jahren unter dem Zusammenbruch geschlossener Referenzsysteme, ohne deshalb seine eigene
ideologische Herkunft abzuschiitteln und seine Sympathie fiir linke Utopien zu verraten.*

138



ihm notorisch Diskursgrenzen iiberschritten werden.“*** Gespenster dienen seit jeher als Substitute fiir
Verdringtes, Tabuisiertes oder vergessen Geglaubtes. Unter Rekurs auf Kant und Derrida wurde
bereits aufgezeigt, dass sich das Gespenstermotiv gerade in historischen Phasen, die durch das Wirken
einer starken institutionellen bzw. instrumentellen Vernunft gekennzeichnet sind, eignet, um das dem
diskursiven Exorzismus zum Opfer Gefallene metaphorisch zu fassen. Eine solcher Riickgriff auf das
Gespenstermotiv ist sicherlich auch in transitorischen Phasen im Anschluss an Diktaturen nicht
verwunderlich, bietet es doch eine mogliche Asthetisierungsform destabilisierender, und deshalb
ausgeschlossener Erinnerungsinhalte. Man denke nur an die bereits zitierte Textstelle von Adorno aus
seinem 1959 gehaltenen Vortrag ,,Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit”. Das Ausklammern
destabilisierender Erinnerung in postdiktatorischen Gesellschaften erklart sich aus einer systemischen
Vernunft heraus, deren implizites Streben nach Stabilisierung zunéchst iiber das subjektive Bediirfnis
des Erinnerns und damit iiber die intersubjektiv-identitire Vergewisserung gestellt wird. Diese Praxis
weist sicherlich Analogien zur Vernunftphilosophie des 18. Jahrhunderts auf, die das Spektrale und
Spiritistische aus der Wissensordnung verbannen wollte und den Fortschrittsgedanken (Blumenberg)
entgegen der Riick- und Jenseitsorientierung vorangehender Epochen pries.

Das in die Latenz verschobene, bedrohliche Wissen und Sprechen verliert durch seine
Marginalisierung jedoch nicht seine Existenz, sondern droht jederzeit als Unheimliches in das Feld der
Wahrnehmung zuriickzukehren. Es ist in der Welt, jedoch absent, und gerit damit zur paradoxen und

potentiell unheimlichen Figur:

Gerade dieses Schwanken zwischen Wissen und Nicht-Wissen scheint zur philosophischen
Signatur des Gespenstes zu gehdren, einer paradoxen Figur, die sich in dem Male, in dem man
sich ihr anzunidhern glaubt, auch wieder entzieht. Einer Figur des Zwischen — oszillierend
zwischen Schrecken und Faszination, Immanenz und Transzendenz, Korper und Geist, Ereignis
und Wiederholung, Anwesenheit und Abwesenheit, Leben und Tod. **

Auf dem Theater gehort Shakespeares Theatertext Hamlet sicherlich zu den meistzitierten Beispielen,
wenn es um Gespenstererscheinungen geht. Es wurde mit Blick auf dieses Beispiel bereits darauf
verwiesen, dass die theaterwissenschaftliche Untersuchung der Rezeption von Gespenstern meist
monoperspektivischer Natur ist. Die Kennzeichnung von Gespenstern als leere Hiillen, die fiir einen
abwesenden Referenten stehen, macht die spektrale Figur zum Zeichen, das an die Stelle fiir etwas
physisch Abwesendes oder Vergangenes tritt. Der Wiederkehrer im Drama Hamlet verfiigt sowohl
liber eine intersubjektiv wahrnehmbare Materialitit — er wird von mehreren Figuren gesehen — als
auch iiber ein Signifikat, in diesem Fall die Vorstellung von Hamlets Vater. Verlustig gegangen ist der
Referent, dessen tragisches und durch ein Komplott eingefddeltes Ableben Grund fiir dessen
Wiederkehr als Un-Toter ist. Die durch den Mord an Hamlets Vater aus den Fugen geratene Zeit wird

erst liber die Anhorung dessen, was nicht zur Anhdrung bestimmt ist, sowie iiber einen Akt korrektiver

% Beil, Ulrich Johannes: ,,Kants Gespenster. Anthropologische und mediale Grenzobjekte in der Aufkldrung*,
in: IASL, 39,2 (2014), S. 446.
35 Beil, Kants Gespenster, S. 443.

139



Gerechtigkeit wieder ins Lot geriickt. Erst durch die Wiederherstellung der Ordnung reetabliert sich
die Grenze zwischen Vergangenheit und Gegenwart sowie zwischen Sein und Schein.

Die Wiederkehr der Toten in José Sanchis Sinisterras Drama Ay, Carmela! Elegia de una guerra civil
en dos actos y un epilogo (1986) ist allerdings génzlich anderer Natur und kann mithilfe der
formulierten Annahme der Paradoxie des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen sowie mit den
Ausfiithrungen zur Phidnomenologie der Erinnerung bzw. des Gedichtnisses in Beziehung gesetzt

werden.

1.2. Die Grenze zwischen Semantik und Materie — Die Spaltung des Zeichens im dramatischen Raum

1.2.1. Traum? Rausch? Oder Wunder? Positionen zu Carmelas Wiederkehr aus dem Jenseits

Einhellig wird in der Forschungsliteratur auf die komplexe Raum- und Zeitstruktur des Dramas
verwiesen. Die innerfiktionalen Geschehnisse werden nicht chronologisch présentiert, sondern auf
unterschiedlichen, wechselnden und sich teils sogar durchdringenden Fiktionsebenen verortet.
Dargestellt wird die Geschichte von Carmela und Paulino, eines liierten Kiinstlerduos, das sich
wihrend des spanischen Biirgerkriegs mit seinen ,,Variedades a lo fino* versehentlich von der
republikanischen in die franquistische Besatzungszone verirrt, dort verhaftet und schlieBlich
gezwungen wird, eine abendliche Theatervorfiihrung im Teatro de Goya in der von den Franquisten
besetzten Stadt Belchite vorzubereiten und durchzufiihren. Die beiden Protagonisten zeichnen sich
durch politische Ignoranz — diese hat sie in das Dilemma gebracht hat — und das mittelmifBige
kiinstlerische Niveau ihres Repertoires aus, das vornehmlich populdre, teils anziigliche und derbe
Varieté-Nummern sowie pathetische Lyrik- und Gesangseinlagen beinhaltet. Trotz ihrer
biographischen und &#sthetischen Schlichtheit sind sie Schauspieler mit Herzblut und einem
Mindestmal} an Anspriichen. So kommt es, dass wiahrend der Vorbereitungen fiir die Gran Velada das
mangelnde Dekor sowie die unbefriedigende Garderobe mehr Anlass zur Beschwerde iiber ihre
Situation geben als der Umstand, fiir franquisitsche Propagandabelange herhalten zu miissen; die
Auffiihrung findet ndmlich anlédsslich der “Befreiung® der Stadt Belchite von den Republikanern statt
und ist somit in das historische Milieu im Jahr 1938, wenige Tage nach der blutigen Schlacht am Ebro,
eingebettet. Die Gran Velada soll den franquistischen Soldaten einen wiirdigen Rahmen fiir die
Feierlichkeiten liefern, zu der selbst General Francisco Franco anwesend ist. Gleichzeitig sind die
Réinge mit Gefangenen der Internationalen Brigaden gefiillt, fiir die die Auffiihrung eine Art “letzte
Gnade* darstellen soll. Dieser makabre Scherz ist Ausgangspunkt fiir die am Ende des Spiels im Spiel
stattfindende Katastrophe, die ErschieBung Carmelas auf offener Biihne. Denn wéhrend der letzten
von zahlreichen Varieté-Nummern, einer vulgiren Verunglimpfung der republikanischen Flagge,
stimmen die anwesenden Brigadisten das republikanische Truppenlied ,La batalla del Ebro“ an,

dessen Refrain die zum Dramentitel gewordene Zeile ,,Ay, Carmela“ in sich triagt. Mehr aus Empathie

140



denn aus politischem Ethos solidarisiert sich die nackte, zuvor lediglich mit der republikanischen
Flagge umhiillte Carmela mit den rebellierenden Gefangenen und stimmt in das Schlachtlied ein.
Noch bevor Paulino die Situation mit einer Furznummer retten kann, wird Carmela, die mit entbloBter
Brust und in die Farben der Aufstdndischen gehiillt zur allegorischen Anspielung auf Eugene
Delacroix’ 1830 fertiggestelltes Gemélde La liberté guidant le peuple wird, durch einen Schuss aus
dem Zuschauerraum getétet.

Die Handlung des Dramas setzt wenige Tage nach dem Theaterabend ein und prédsentiert den
einsamen, leicht angetrunkenen Paulino auf der Biihne des Teatro de Goya, dem Schauplatz der
Katastrophe. Als Dekor dienen lediglich ein alter Plattenspieler samt einer Schallplatte mit Liedern
des Varieté-Abends sowie eine halb verbrannte republikanische Flagge. Als stumme Zeugen erinnern
sie an das Verbrechen, dem Carmela zum Opfer gefallen ist. Die zu Beginn des Dramas etablierte
Situation ist Ausgangsebene fiir die mehrmalige Wiederkehr der toten Carmela aus dem Jenseits.
Gleichermaflen werden die auf dieser Ausgangs- oder Gegenwartsebene zu verortenden Situationen
durch die Prisentation der zuriickliegenden Gran Velada unterbrochen, die den Zuschauer
nachtriglich tiber die Geschehnisse und damit iiber die ErschieBung Carmelas in Kenntnis setzt. Dass
diese Informationsvergabe in Form eines Spiels im Spiel szenisch und nicht narrativ, d.h. aus der
Perspektive eines erzdhlenden Paulino aus der Gegenwart geschieht, liefert bereits einen ersten
Hinweis auf den Umgang Paulinos mit den Geschehnissen. Der Umstand, dass Paulino das
Zuriickliegende nicht explizit artikuliert und der Zuschauer somit auf einen Wechsel der
Fiktionsebenen angewiesen ist, um das Verhalten Paulinos auf der Gegenwartsebene einordnen zu
konnen, zeigt, wie Sanchis Sinisterra seine erinnerungskulturelle Kritik bereits in der Dramenstruktur
anlegt.

Wihrend sich der erste Akt durch das stete Oszillieren zwischen dem einsamen Paulino, der
Wiederkehr der toten Carmela sowie den Vorbereitungen des Theaterabends charakterisiert, dominiert
die Gran Velada, d.h. die Theaterauffiihrung vor den Truppen sowie den Gefangenen, den zweiten
Akt. Der Epilog ist dagegen vornehmlich durch den Dialog zwischen Paulino und der toten Carmela
bestimmt. Paulinos Angepasstheit sowie seine unwiirdige Haltung werden am Ende des Dramas
dadurch gesteigert, dass er, mit dem blauen Hemd der Falange bekleidet, die Biihne fegt.

Die Wiederkehr Carmelas aus dem Reich der Toten scheint sich auf den ersten Blick einer eindeutigen
Lesart zu verweigern, denn die Frage nach der Struktur und der Relationierung der Fiktionsebenen des
Dramas wird in der Forschungsliteratur entweder nicht explizit behandelt und damit hinter inhaltliche
Aspekte zuriickgestellt oder unterschiedlich beantwortet. Da diese Frage von entscheidender Relevanz
hinsichtlich  der  Besprechung  der  strukturellen = Besonderheit der  vermeintlichen
Gespenstererscheinung ist, sollen bestehende Positionen knapp erldutert und im Hinblick auf eine
eigene Interpretation brauchbar gemacht werden.

Findet die Strukturfrage eigens Erwihnung, so sprechen die Interpretinnen und Interpreten meist von

zwei oder drei Fiktionsebenen. Hartmut Stenzel geht beispielsweise von ,,dem Nebeneinander und der

141



Uberlagerung von drei Fiktionsebenen® aus, die jeweils durch theatrale Zeichen sowie die Anzahl der

beteiligten Figuren markiert sind. In einer Grafik veranschaulicht er seinen Ansatz’**;

Markierung der
Fiktionsebene Fiktionaler Status Beteiligte Personen  Fiktionsebene durch
theatralische Zeichen

Paulino in unordentlicher
Realitétsebene . Alltagskleidung,
F1 (Ausgangsebene) Paulino dekorationslose Biihne,

schwaches Probenlicht
Carmela in andalusischem

F2 Erinnerungsebene Carmela und Paulino | Kostiim, gleilendes
Biihnenlicht
Carmela aus dem . Wie F1 + Carmela in
k3 Jenseits Carmela und Paulino schlichtem StraB3enkleid

Seines Erachtens geben die Kleidung, die Verwendung des Biihnenlichts sowie die beteiligten Figuren
Hinweise auf die Ebenenwechsel. Die Ebene der Wiederkehr der toten Carmela (F3) trennt er
dementsprechend von einer Erinnerungsebene (F2), die eindeutig durch differierende theatrale
Zeichen markiert ist. Ebenso unterscheidet er sie aufgrund der unterschiedlichen Anzahl der
beteiligten Personen von der Ebene F1, der Realitéts- bzw. Ausgangsebene. Diese Trennung begriindet
er jedoch nicht, wie anzunehmen wére, durch die Wiederkehr der Toten und damit durch einen
Einbruch des Phantastischen: ,,Die dritte Fiktionsebene (F3) schlieBlich [...] zeigt uns die bereits tote
Carmela, die aus dem Jenseits zuriick kommt und Paulino von dort berichtet. F3 hat aber in seiner
theatralischen Realisierung nichts Phantastisches an sich [...]..*7 Stenzel verweist stattdessen auf die
»realistische Wirklichkeitskonstitution, die er unter anderem am Verhalten der Figuren, an der
Alltagssprache sowie an der Kleidung festmacht.

Auch Rowena Sandner geht in ihrer Interpretation von drei Fiktionsebenen aus. Von einer
Realitdtsebene unterscheidet sie eine ,Erinnerungsebene” und eine ,Vergangenheits- bzw.
Gedéichtnisebene”. Der Terminus ,,Erinnerungsebene® bei Sandner jedoch nicht auf den Abend der
Theaterauffithrung, sondern auf die Wiederkehr Carmelas. Sandner rechtfertigt diese Bezeichnung
zum einen damit, dass ,,Carmela nur deshalb aus dem Totenreich zuriick[kommt], weil sie sich an
Paulino erinnert (CARMELA: Es que de pronto me he acordado de ti.).”* Zum anderen werden
,hicht nur die individuellen Erinnerungen Carmelas und Paulinos dargestellt, sondern es werden auch
allgemein Erinnerung, Vergessen und die Unterschiede zwischen Diesseits und Jenseits

thematisiert.* Der Ebene der zeitlich vorausgehenden Gran Velada kommt hingegen der Terminus

3% Vgl. Stenzel, Hartmut: Einfiihrung in die spanische Literaturwissenschaft, Stuttgart 22005, S. 256.

97 Stenzel, Einfiihrung, S. 255.

38 Sandner, Rowena: ,,, Theater des Gedichtnisses’: José Sanchis Sinisterras Stiick jAy, Carmela! zwischen
Gedichtnis und Erinnerung®, in: Erll, Astrid u.a. (Hgg.), Literatur — Erinnerung — Identitdit. Theoriekonzeptionen
und Fallstudien, Trier 2003 (= ELCH, 11), S. 312.

3% Sandner, ,,Theater des Gedichtnisses®, S. 312.

142



der ,,Vergangenheits- und Gedéchtnisebene zu®, da sie ,,die damalige Bedrohung durch das Franco-
Regime vergegenwiirtigt und damit zur Konstruktion eines kulturellen Gedichtnisses beitrigt.”**
Zusitzlich nimmt Sandner eine ,,vierte, ,reale’ oder ,halb-fiktive’ Zeitebene® an, mit der sie die
rezeptionsisthetischen Effekte des Spiels im Spiel begrifflich zu fassen versucht. Die Uberlagerung
einer fiktiven und einer realen Zuschauerrolle, die mit der differierenden Zeitlichkeit sowie der
Einbeziehung des Publikums in die Fiktion einhergeht, scheint nach Ansicht Sandners die Etablierung
einer weiteren Ebene zu rechtfertigen.

Zwei weitere Einordnungsversuche liefern Kristina Jensen (2007) und Anabel Garcia Martinez (2016).
Beide gehen von drei Fiktionsebenen aus, wobei sie die Wiederkehr der toten Carmela als ,,nivel irreal
de ficcion™ (Jensen) bzw. als ,,nivel de la irrealidad” (Garcia Martinez) kennzeichnen. Richtigerweise
verweisen sie auf die durch theatrale Zeichen markierte, strukturelle Verbindung zwischen dem alleine
auf der Biihne befindlichen Paulino und den Momenten der Wiederkehr der Toten; weder das
Biihnenlicht noch die Kleidung #dndern sich. Nichtsdestotrotz veranlasst sie die Pridsenz des
vermeintlich Unerklédrlichen bzw. innerfiktionalen ,Fiktiven auf der Ausgangsebene dazu, eine
weitere Unterteilung der Fiktionsebenen vorzuschlagen.

Marcela Beatriz Sosa spricht in ihrer den Werken José Sanchis Sinisterras gewidmeten Dissertation
von einem ,,plano sobrenatural® und steht damit in ihrer Interpretation den Auffassungen Jensens und
Garcia Martinez nahe. Dem ,,plano sobrenatural® stellt sie einen ,,plano ‘real’* an die Seite, auf dem
Paulino wenige Tage nach der Gran Velada zu verorten ist, sowie einen ,,plano ficcional del arte®, die
Ebene also, auf der die Theaterauffiihrung von Franquisten und gefangenen Brigadisten evoziert wird.
Alle drei Ebenen bezeichnet sie als ,,planos metateatrales”, ohne diese jedoch in einer genaueren
Analyse zu benennen bzw. zu kategorisieren.*"

Anders als Stenzel, Sandner, Jensen oder Garcia Martinez geht Andrea Hiittmann von zwei
Fiktionsebenen aus, namlich von der von Stenzel als ,Realitidtsebene® bezeichneten sowie einer
Erinnerungsebene, die die Rekonstruktion der Gran Velada (Stenzels Erinnerungsebene) sowie die
Wiederkehr der toten Carmela gleichsam auf einer Stufe subsumiert. Zu dieser Auffassung gelangt
Hiittmann, weil sie davon ausgeht, dass sowohl der Theaterabend als auch das Sprechen mit der
wenige Tage zuvor erschossenen Carmela auf einer Traumebene zu verorten sind. Der Rezipient erhélt
gewissermaBlen Einblick in die Gedanken- und Vorstellungswelt des schlafenden, traumenden oder

trunkenen Paulino:

Die Tatsache, dafl Carmela ihm auf dieser Fiktionsebene [der Ausgangsebene] Besuche aus dem
Reich des Todes abstattet, spricht indessen dafiir, daB er dies im Schlaf, also in Form eines
Traums, oder im Wachzustand, moglicherweise in Form eines Tagtraums, macht. Im Gespréich
nun stellen die beiden Figuren immer wieder Beziehungen zwischen den verschiedenen

400 Sandner, ,, Theater des Gedichtnisses®, S. 312.

“' In Anlehnung an die von Karin Vieweg-Marks vorgeschlagene Typologie des Metadramas konnte das
thematische vom fiktionalen Metadrama unterschieden werden. Auf diese Unterscheidung wird in der
vorliegenden Studie ausfiihrlicher einzugehen sein. Vgl. Vieweg-Marks, Karin, Metadrama und englisches
Gegenwartsdrama, Frankfurt a. M. 1989 (= Literarische Studien, 1).

143



zeitlichen Ebenen her, wobei in besonderem Mafle dariiber gesprochen wird, wer sich liberhaupt
und wenn ja, woran erinnern kann, wie erinnert wird bzw. wen und was man in der Gegenwart
und in der Zukunft zu erinnern hat.*”

Hiittmann relativiert ihre Annahme jedoch, wenn sie darauf hinweist, dass ,,nie wirklich klar wird, ob
Paulino die inszenierte Erinnerung an die Gran Velada in einem Schlaf- oder Wachzustand traumt
oder ob er sich frei zwischen den nebeneinander geschalteten unterschiedlichen Fiktions- und
Zeitebenen bewegen kann. <"

In der Folge soll mithilfe der theoretischen Annahmen zur Asthetisierung der Paradoxie des Nicht-
Erinnerns des Unvergesslichen nicht nur der Versuch unternommen werden, bestehende
Interpretationsansitze zu ergédnzen, sondern es soll ebenso auf deren Unschérfen hingewiesen werden,
die sich aus einer teils ungenauen Verwendung gedéchtnistheoretischer Termini sowie der

mangelnden Trennschidrfe zwischen den phidnomenologischen Begriffen ,Noesis’ und ,Noema’

ergeben.

1.2.2. Die Wiederkehr als Asthetisierungsform des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen

Ausgehend von den bestehenden strukturellen Einordnungen der Wiederkehr der toten Carmela soll an
dieser Stelle ein eigener Ansatz prisentiert werden. Die leitende Frage lautet dabei: Auf welche Weise
fungiert die Wiederkehr innerhalb des dramatischen Raums als eine mogliche Asthetisierungsform der
Paradoxie des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen? Um einen moglichst unverfianglichen Zugang zur
Analyse der Fiktionsebenen und damit zur Analyse der Wiederkehr zu finden, soll zunichst zwischen
einer Gegenwarts- und einer Vergangenheitsebene unterschieden werden. Diese zeitlich orientierte
Vorgehensweise fiihrt folglich zur Annahme von zwei zu differenzierenden Ebenen und ermoglicht,
wie zu zeigen sein wird, eine Prizisierung der in den bestehenden Interpretationen teils ungenau
gebrauchten Termini ‘Erinnerung/Erinnern’, ‘Gedéchtnis’, ‘Vergessen’ oder
‘Verdringung/Verdringen’.

Die Annahme von zwei statt drei Fiktionsebenen ldsst sich nicht nur mit Blick auf die erwihnte
Verwendung der theatralen Zeichen rechtfertigen, sondern ermoglicht zudem eine mit dem
erinnerungskulturellen Impetus des Stiicks korrespondierende Distinktion einer Ebene des Erinnerten,
auf der die vergangenen Geschehnisse prisentiert werden (Vergangenheitsebene), und einer Ebene des
Erinnerns bzw. Verdringens, auf der bzw. von der aus es um den Umgang mit diesen Geschehnissen
geht (Gegenwartsebene). Die Riickfithrung auf die Zeitlichkeit erspart die irrefiihrende Frage nach der
Kopplung der Fiktionsebenen mit dem innerfiktionalen ontologischen Status des Dargestellten und

ermoglicht des Weiteren einen priziseren Gebrauch des Erinnerungsbegriffs. Diese Prézisierung

“02 Hiittmann, Andrea: Die Asthetik der Geschichte: das zeitgendssische historische Drama Spaniens im
Spannungsfeld zwischen Sinn und Spiel, Tiibingen 2001 (= Mainzer Forschungen zu Drama und Theater, 25), S.
257.

403 Hiittmann, Asthetik der Geschichte, S.263.

144



impliziert die Trennung des Erinnerungsinhalts vom Akt des Erinnerns, denn Noema und Noesis
scheinen aufgrund des Suffixes —ung im Begriff der ,Erinnerung’ zu verschmelzen. Der Akt des
Erinnerns muss zwangsldufig riickwirtig erfolgen, also aus einer Gegenwart heraus, unabhingig
davon, ob diese nun bereits selbst vergangen ist oder nicht, und unabhéngig davon, ob es sich um eine
willkiirliche oder unwillkiirliche Form des Erinnerns handelt.*”* Das Erinnerte bzw. Verdringte
wiederum meint das einmal im sinnlich-empirischen Raum Gewesene, das sich nun durch das
Spannungsverhiltnis zwischen faktischem Anspruch (In-der-Welt-Sein) und materieller Abwesenheit
charakterisiert. Das Erinnerte und das Verdringte haben denselben Inhalt, obgleich die Begriffe auf
den differierenden Umgang mit diesem hinweisen.

Demzufolge bedeutet die Annahme von zwei Ebenen nicht, dass die vorliegende Studie Hiittmanns
Ansatz, der ebenfalls von zwei Ebenen ausgeht, Folge leistet. Dieser wird bereits durch den Verweis
auf die bewusst platzierten theatralen Zeichen in Frage gestellt. Die Annahme, sowohl der
Theaterabend als auch die Wiederkehr aus dem Reich der Toten sei auf einer gemeinsamen (Tag-
)Traumebene zu verorten, wird durch die Zeichenverwendung konterkariert. Auflerdem ist die
Subsumierung dieser Situationen innerhalb eines Traums problematisch — darauf weist Hiittmann
nachtriglich selbst hin —, weil der Status der Toten bis zuletzt fraglich bleibt, also weder als reines
Hirngespinst Paulinos noch als d@uferlich von Paulino wahrnehmbares Gespenst erklédrt werden kann.
Zum anderen ldsst dieser Ansatz die bewusst intendierte Unterminierung der Grenze zwischen
Innerlichkeit und AuBerlichkeit, zwischen Intelligiblem und Sensiblem, auler Acht. Gerade dieses
transgressive Moment, das Offenhalten der Grenze zwischen Innen und Auflen, gilt es jedoch zu
genauer zu betrachten und fiir eine Interpretation der Wiederkehr der toten Carmela zu priifen.

Unter dem Terminus ‘Gegenwartsebene’ sollen in der Folge sowohl die Situationen subsumiert
werden, in denen sich Paulino alleine, in Alltagskleidung bzw. blauem Hemd auf der Biihne befindet,
als auch die Situationen, in denen er in einen Dialog mit der toten Carmela tritt. Beide
Situationsklassen sind iiber ihre Zugehorigkeit zur innerfiktionalen Gegenwart und damit iiber ihren
Aussagewert beziiglich des gegenwirtigen Umgangs mit Vergangenem verbunden. Es wird davon
abgesehen, die Wiederkehr Carmelas als ,,Erinnerungsebene zu bezeichnen, wie dies beispielsweise
Sandner oder Aznar Soler tun. Denn auch wenn die tote Carmela auf dieser Ebene das Erinnern an
Paulino als Grund fiir ihre Wiederkehr angibt (,,Es que de pronto me he acordado de ti...”), so handelt
es sich lediglich um einen Erinnerungsakt, nicht jedoch um die szenische Evozierung des Erinnerten.
Es ist jedoch ein bedeutender Unterschied, ob gegenwirtiges Handeln als Konsequenz einer
Erinnerung erkldrt wird, oder, ob in der Tat Erinnertes inszeniert wird. Vielmehr unterstreicht die
Feststellung, dass das Erinnern der Grund von Carmelas Riickkehr ist, die zuvor formulierte

Annahme, dass es auf der Gegenwartsebene einzig um den Umgang mit den zeitlich vorausgehenden

4% Es sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass unwillkiirliches Erinnern keinesfalls mit der Wiederkehr des
Verdringten gleichgesetzt werden darf. Wihrend das unwillkiirliche Auftauchen einer Erinnerung nicht
zwangsliufig negative Affekte zur Folge hat, wird Verdringtes gerade deshalb verdringt, weil es diese auslost.

145



Geschehnissen geht, also um das durch die Vergangenheit bestimmte Handeln der Figuren in der

Gegenwart.

1.2.2.1. Tote(n)gedenken — Jenseitiges Erinnern als diesseitiges Verdringen

Die Beschreibung der Wiederkehr der toten Carmela als ,Erinnerungsebene® ist noch aus einem
weiteren Grund kritisch zu priifen. Denn Carmela scheint zwar durch einen Akt des Erinnerns zur
Wiederkehr bewegt, doch kann sie sich im ersten Akt iiberhaupt nicht an die Geschehnisse der Gran

Velada erinnern:

PAULINO. Por cierto, ¢los has visto?

CARMELA. ;A quién?

PAULINO. A los de la otra noche...

CARMELA. ;A quién de la otra noche?

PAULINO. A los milicianos de la otra noche... (Sefiala un lado de la sala.) Los que estaban
aqui, presos...

CARMELA. ;Presos?

PAULINO. Si, los prisioneros... ;No te acuerdas? Los que iban a...

CARMELA. ;Qué noche?

PAULINO. La otra noche, aqui, cuando hicimos la funcién...

CARMELA. ;{Qué funcién?

PAULINO. La funcién de... ;Es posible que no te acuerdes?

CARMELA. De muchas cosas no me acuerdo, a veces... Se me van, me vienen...*

Carmela ist eine unwillkiirliche, unerwartete und, wie zu zeigen sein wird, eine unverfiigbare
Erscheinung und konfrontiert den Uberlebenden nicht mit dem Verdringten/Nicht-Erinnerten selbst,
sondern mit den damit zusammenhidngenden Schuldgefiihlen in der Gegenwart. Gleich diesem
rekurriert und basiert ihre Existenz auf Gewesenem, wobei sich Carmela genau wie ein Affekt oder
eine Emotion durch ihr Dasein in der Gegenwart charakterisiert. Dieses Dasein ist nicht materieller
Natur, sondern basiert auf dem intelligiblen Bezug auf das Gewesene. Folglich ist sie weder reine
Erinnerung noch reine Phantasie, gleichwohl sie weder anwesend noch abwesend ist und ihr weder
Faktizitdt noch Fiktivitidt zuzuordnen sind. Sie ist nicht Erinnertes, weil Erinnertes ein Gewesensein
voraussetzt, das die Représentation dieses Gewesenen ermoglicht. Die wiederkehrende Carmela ist
jedoch nicht zeitlich zu verstehende Re-Prisentation. Ebensowenig ist sie Ausgeburt der reinen
Phantasie, ist ihr Dasein doch ohne ihr faktisches Gewesensein innerhalb der Fiktion nicht zu erkléren.
Genau wie wiederkehrendes Verdringtes und die dadurch ausgelosten Affekte ist auch sie ein
gegenwadrtiges Phianomen, das nicht Abbild der Vergangenheit ist, sondern Konsequenz. Ihr zu Beginn

der Handlung festzustellender Gedichtnisverlust und ihre damit verbundene, vorldufige Distanz zu

45 Sanchis Sinisterra, jAy, Carmela!, S. 198f.

146



den zuriickliegenden Geschehnissen bekréftigen die sich vor diesem Hintergrund als schliissig
erweisende Einordnung der Wiederkehrerin auf der Gegenwartsebene.

Als gegenwirtiges Resultat des Verdringens von Gewesenem bewegt sie sich gleichwohl zwischen
Vergangenheit und Gegenwart. Die Passivitdt Paulinos, die durch Carmelas Ausspruch ,,Es que de
pronto me he acordado de ti...”“ akzentuiert zu werden scheint, ist m. E. jedoch nicht Ausdruck der
Erinnerungsfihigkeit der Toten, sondern die &sthetische Verkehrung des Verdringens seitens
Paulinos. Anders gewendet, das Erinnern der toten Carmela ist nichts anderes, als eine metaphorische
Verdrehung des Verdridngens durch die noch lebende Figur. Paulino ist Patiens des Erinnerungsaktes
(hacer memoria) durch Carmela und gleichermaflen Agens des eigenen Verdrdngens. Die Annahme
Sandners, die Wiederkehr der toten Carmela konne als ,,Erinnerungsebene® bezeichnet werden, kann
mithilfe der Unterscheidung zwischen den Akten des Erinnerns und des Verdringens neu
perspektiviert werden. Der verdringende Geist Paulinos (lat. mens) wird zum erinnernden “Geist*
namens Carmela (lat. spectrum). Die Wiederkehr ist somit eine Konfrontation mit affektiven und
emotionalen Konsequenzen, deren Ausloser die eigenen, in die Latenz des Intelligiblen gedréngten
Erinnerungen sind. Der Akt des Verdringens durch den Lebenden wird im Drama Sanchis Sinisterras
als Akt des Erinnerns durch die Tote dsthetisiert.

Der Text liefert Beispiele, um diese These zu untermauern. Die Versuche Paulinos, die Wiederkehr
der toten Carmela aktiv zu initiieren, sind allesamt zum Scheitern verurteilt. Dieses Scheitern Paulinos
griindet sich auf der Unmoglichkeit des paradoxen Handlungsvorhabens: Verdringtes hort auf,
Verdringtes zu sein, sobald es erinnert wird. Dass “erinnertes Verdringtes” zu Erinnertem wird, wird
an keiner Stelle so deutlich im Drama verarbeitet, wie zu Beginn des zweiten Aktes, als es zu einer
Uberlagerung der Gegenwarts- und der Vergangenheitsebene kommt. Aufgrund ihrer Zugehorigkeit
zu unterschiedlichen Fiktionsebenen scheitert zunidchst die Kommunikation zwischen den beiden
Figuren. Das Phidnomen des memorialen double bind, also der aussichtslose Versuch Paulinos,
Verdringtes ohne den Akt des Erinnerns in die Gegenwart zu integrieren, wird hier zum

strukturgebenden Moment:

PAULINO.[...] Y si vuelvo de vez en cuando a este teatro, no es para que nadie juegue
conmigo a hacer magia barata, ni a los fantasmas, ni a... (Brusca transicion. Grita, casi
implorante.) jCarmela! {Ven, Carmela! {Como sea, pero ven! jDe truco, o de mentira, o de
teatro...! jMe da igual! ;Ven, Carmela!...

(La escena se ilumina bruscamente, como al final del Primer Acto, y vuelve a sonar el mismo
pasodoble: «Mi jaca». Pero esta vez, ademads, entra CARMELA con su vestido andaluz y un
gran abanico, desfilando y bailando garbosamente. PAULINO, tras el logico sobresalto,
reacciona con airada decepcion y se retira, muy digno, al fondo. Queda alli de espaldas, con
los brazos cruzados; evidentemente, de mal humor. CARMELA ejecuta su niimero sin reparar
en ¢l hasta que, a mitad de la pieza, la miisica comienza a descender de volumen —o a reducir
su velocidad—, al tiempo que la luz de escena disminuye y el baile se extingue. Queda,
finalmente, una iluminacion discreta, y CARMELA, en el centro, como ausente, casi inmovil,
en truncada posicion de baile. Silencio. PAULINO se vuelve y la mira. Sigue irritado, no
directamente con CARMELA.)

147



Demasiado, ;no?...

CARMELA. (Como despertando.) ;Qué?

PAULINO. No era preciso tanto, caramba...

CARMELA. ;Tanto, qué?

PAULINO. Tampoco hay que exagerar, me parece a mi...

CARMELA. Ay, hijo: no te entiendo.

PAULINO. (Parodidndose a si mismo.) jCarmela, ven, ven...! Y, jprrrooom! jTarar4, ta, ta!
iChunta, chunta...! (Remeda levemente la entrada de CARMELA.) Vaya manera de... Ni que
uno fuera tonto... jCarmela, ven, ven...! Y prrrooom... Qué vulgaridad... Y uno se lo tiene que
tragar, y darlo por bueno, y apechugar con lo que venga, como si tal cosa...

CARMELA. (Que, evidentemente, no entiende nada, algo molesta ya.)

Bueno, Paulino: ya me dirds qué vendes...

PAULINO. No, si ti no tienes la culpa, ya lo sé...

CARMELA. ;La culpa? ;De qué?

PAULINO. De nada, Carmela, de nada... T, bastante haces, pobre... Ahora aqui, ahora all4...
Que si viva, que si muerta...

CARMELA. Mira que te lo tengo dicho: no abuses del conejo.

PAULINO. ;Qué?

CARMELA. Siempre te sienta mal. Y peor con los nervios de antes de empezar.

PAULINO. ;De qué hablas?

CARMELA. ;A quién se le ocurre merendarse un conejo entero, a menos de dos horas de una
funcién que ni Dios sabe como nos va a salir? Pero no dirds que no te he avisado: «Para,
Paulino, que el conejo es muy traidor, y se te va a indigestar y td, cuando vas mal de las tripas,
ya no das pie con bola...». Pero ti: «Que no, Carmela, que el comer bien me da aplomo...». Y
ya ves... ;Qué te notas? ;Mareos, fiebre? (Le toca la frente.)

PAULINO. No me noto nada... Estoy perfectamente...

[”.]406

Erst nach einigen Repliken setzt sich die Vergangenheitsebene, d.h. die Ebene des Erinnerten, gegen

die von Paulino erfolglos evozierte Wiederkehr der toten Carmela auf der Gegenwartseben durch:

PAULINO. (Que, durante el didlogo, ha ido «ingresando» paulatinamente en la situacion
definida por CARMELA.) Secos o mojados, lo principal es no apocarse, hacer de tripas corazén
y echarle toda el alma a la cosa...*’

Das paradoxe Vorhaben Paulinos, Verdridngtes als Verdridngtes zu erinnern, zeugt von seinem
Wunsch, das Geschehene ungeschehen zu machen, die Wogen der Gegenwart durch einen Ausschluss
des Vergangenen zu glitten. Die Dramenstruktur verwehrt Paulino jedoch die Erfiillung dieses
Wunsches, enden seine Versuche, das Unvergessliche ohne jeden Riickbezug auf die Vergangenheit in
die Gegenwart zu integrieren, doch gerade in der Evozierung der Vergangenheitsebene, und damit im
Erinnern. Zu Beginn des Dramas, genauer, kurz nach dem ersten Erscheinen der toten Carmela scheint
Paulino hinsichtlich seines Wunsches, Carmela aktiv zu ihm zuriickzubringen, die Evozierung der

Vergangenheitsebene noch willentlich in Kauf zu nehmen:

CARMELA. Si, espérame... (Sale por donde entré. Se apaga la luz blanquecina.)

496 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 224-226.
407 Sanchis Sinisterra, jAy, Carmela!,S. 227. Diese Textstelle wird a.a.O. erneut als Beispiel dafiir dienen, um
auf die Macht der Signifikanten hinzuweisen, Bedeutung zu determinieren.

148



PAULINO. (Habla hacia el lateral, sin atreverse a seguirla.) Te espero aqui, ;eh, Carmela?
Aqui mismo... Ni moverme... Hasta que vuelvas. Y no te vayas a olvidar, que tu... (Gesto de
despiste.) Y mas ahora, recién muerta... (Piensa.) Recién... Pero, entonces, ;como es posible
que...? Porque yo no estoy borracho... (Se palmea la cara. Mira el escenario, luego la sala, y
otra vez el escenario, recorriéndolo. Se detiene ante la zona del lateral por donde entro y salio
CARMELA: parece que quiere inspeccionar la salida, pero no se atreve. Le asalta una idea
repentina y comienza a actuar precipitadamente: toma la garrafa de vino y la deja en un
lateral, fuera del escenario; hace lo mismo con la gramola y la bandera. Arregldndose el traje
y el pelo, limpia con los pies la suciedad del suelo y se coloca en el proscenio, frente el publico.
Una vez alli, cierra los ojos y aprieta los puiios, como deseando algo muy intensamente, y por
fin adopta una actitud de risueiio presentador. Cuando parece que va a hablar, descompone su
posicion, mira la luz de ensayos y sale por un lateral. Se escucha el «clic» del interruptor y la
luz se apaga. Tras una breve PAUSA, a oscuras, entra de nuevo y se coloca en el centro del
proscenio, gritando hacia el fondo de la sala:) Cuando quiera, mi teniente! jEstamos
dispuestos! (Silencio. No ocurre nada. Vuelve a gritar:) Adelante con la prueba de luces, mi
teniente!*”®
Durch seine Vorstellungskraft gelingt es der Figur Paulino, die Dramenstruktur zu seinen Gunsten zu
determinieren. Angetrieben vom Wunsch, die gerade eben abgegangene Carmela zu ihm zuriickholen,
initiiert er einen Wechsel der Fiktionsebenen. Dafiir riumt er zunéchst die theatralen Zeichen beiseite,
die die Gegenwartsebene markieren, d.h. die Karaffe, den Plattenspieler sowie die republikanische
Flagge, eine selbstanzeigende Geste, die weniger dramatisch-inhaltlichen als dramaturgisch-
inszenatorischen ZweckmafBigkeiten folgt. AnschlieBend schafft er mithilfe mentaler Anstrengung
(,,...aprieta los pufos, como deseando algo muy intensamente”) tatsdchlich einen Raum, in dem das
Erscheinen Carmelas moglich wird. Dieses Erscheinen kann jedoch nicht auf der Gegenwartsebene
stattfinden, sondern verlduft strukturgemil iiber die Evozierung der Vergangenheitsebene. Die
mentale Aktivitdt Paulinos verwehrt ihm das Erinnern des Verdrédngten als Verdringtes und damit die
willentliche Aufldsung dieser Paradoxie.
Eine weitere Textstelle sei im Hinblick auf die hier formulierte These herausgehoben. Kurz vor Ende
des ersten Aktes, als die tote Carmela aufgrund von ihr vernommener Explosionen im Jenseits von der
Biihne abgeht, um eine zweite Ermordung der toten Brigadisten abzuwenden, prallt Paulino, der ihr
folgen mochte, an einer unsichtbaren Wand ab. Diese fiir ihn nicht zu durchbrechende Mauer, die das
Diesseits vom Jenseits zu trennen und kurzzeitig mit der rdumlichen Distinktion zwischen on-stage
und off-stage gleichgesetzt werden kann, ldsst Paulino zuriick auf die Biihne stiirzen. Der unsichtbare
Wall représentiert die uniiberwindliche strukturelle Grenze des Unvereinbaren, die jedem Paradoxon
inhdrent ist. Der schmerzhafte Aufprall Paulinos weist nicht nur auf die Unmoglichkeit der
Transgression aufgrund seines ontologischen Status als Lebender hin, sondern zudem auf die

vexierbilddhnliche Kippbewegung zwischen den Akten des Verdridngens und Erinnerns. Sanchis

Sinisterra ldsst seine Figur die Unvereinbarkeit paradoxer Handlungstendenzen korperlich spiiren:

CARMELA. Ellos estén alli... No huyen... se quedan quietos... andan despacio... se paran...
i Van a matarlos otra vez!

498 Sanchis Sinisterra, jAy, Carmela!, S. 198f.

149



(Bruscamente se desprende de PAULINO vy sale corriendo por la zona iluminada del fondo.)

PAULINO. jCarmela, no...! (Sale tras ella, pero al punto vuelve a entrar, como impulsado por
una fuerza violenta que le hace caer al suelo. La luz blanquecina se apaga.) Carmela! (Intenta
incorporarse, pero estd como aturdido y, ademds, se ha lastimado una pierna.) jCarmela,
vuelve! {Vuelve aqui! jMe he roto una pierna! jEstoy herido, Carmela! jMe he roto...! (Pero
comprueba que no es cierto y se pone en pie, atin ofuscado. Camina cojeando y vuelve a gritar,
con menos conviccion.) i... una pierna! jNo puedo andar, Carmela!... jTe necesito! {No puedes
dejarme asi! jMe he quedado cojo!...*”

Besonderes Augenmerk verdient die Tatsache, dass auch dieser misslungene Versuch der aktiven
Evozierung des Verdringten in der Evozierung der Vergangenheitsebene aufgeht. Die Wehklagen des
gestiirzten Paulinos werden durch gleiBendes Biihnenlicht und den pasadoble ,Mi jaca®, die
musikalische Unterstiitzung fiir eine der auf der Vergangeheitsebene aufgefiihrten Varieté-Nummer,

unterbrochen.

(De pronto, la escena se ilumina brillantemente, al tiempo que comienza a sonar a todo
volumen el pasodoble «Mi jaca». PAULINO, asustado, se inmoviliza, mira las luces y también
la sala. Se frota los ojos, se tantea la cabeza y, antes de que salga de su estupor, cae rdpido el

TELON).*"°

Das Ende des ersten Aktes bekriftigt somit die formulierte Annahme, dass Paulino als Erinnernder nur
die Vergangenheitsebene evozieren kann, jedoch aufgrund der strukturellen Unmoglichkeit nicht in
der Lage ist, die Verarbeitung der Ereignisse ohne Vergangenheitsbezug zu vollziehen. Findet
Carmela den Weg zu ihm, so erscheint sie unwillkiirlich. Jeder aktive Zugang zu Carmela fiihrt iiber
den Pfad der schmerzhaften Erinnerung an ihre Ermordung.

Die Verortung der Akte des Erinnerns wie auch des Verdringens auf der Gegenwartsebene sowie ihre
Unterscheidung von den Inhalten des Erinnerten bzw. Verdringten erlaubt es somit, die Wiederkehr
aus dem Jenseits erinnerungskulturell zu perspektiveren. Paulinos Konflikt zwischen Erinnerung und
Verdringung entspricht der zu Beginn dieser Studie dargelegten Problematik des Nicht-Erinnerns des
Unvergesslichen. Die paradoxe Gleichzeitigkeit findet ihren &sthetischen Ausdruck u.a. in der
Uberlagerung der Fiktionsebenen, d.h. der Gegenwarts- und der Vergangenheitsebene. Die
Wiederkehr der toten Carmela kann als &sthetische Einschreibung des paradoxen
Spannungsverhiltnisses zwischen dem Feld des Subjektiv-Intelligiblen und Intersubjektiv-
Wahrnehmbaren verstanden werden. Das gegenwirtige Verhalten Paulinos, das sich im Stiick
zunehmend durch eine Haltung des Nicht-Erinnerns charakterisiert, korrespondiert nicht mit seinem
schmerzhaften Bediirfnis sowie der identitdren Notwendigkeit des Erinnerns. Einerseits iibersteigt das
traumatische Ereignis (Anschauung) jede Moglichkeit der mentalen Einordnung (Begriffe),

andererseits ergibt sich aus dem daraus resultierenden Verdridngungsprozess eine irreduzible

99 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S.221.
419 Sanchis Sinisterra, jAy, Carmela!, S. 221f.

150



Diskrepanz zwischen Erfahrenem und zu Erwartendem. Das Nicht-Erinnern des Unvergesslichen
duBert sich schlieBlich in einer Paulino nicht gefiigigen Realitiit (vgl. 1.4), genauer, im Auftreten eines
Signifikats im Feld der Signifikanten.

Abschlielend sei eine letzte Textstelle genannt, die sich durch eine Ironisierung der Verkehrung des
Verdringens und Erinnerns auszeichnet. Bei ihrer zweiten Wiederkehr st68t Carmela auf den
schlafenden Paulino — eine Textstelle die a.a.0. genauere Betrachtung findet. Kurz darauf fiihrt sie
eine Art emotionalen Selbsttest durch, in dem sie priift, welche Affekte der Lebenden ihr noch zur

Verfiigung stehen.

CARMELA. [...] (Queda pensativa.) ;Qué raro!... Ya casi no puedo sentir envidia, ni rabia,
ni... (Se concentra y se esfuerza.) jDofia Antofiona, cara de mona! jDon Melitén, amo cabrén!
... (Se «ausculta» en busca del sentimiento correspondiente.) Muy poco, casi nada... ;Y pena?
A ver... (Se concentra.) iNo te vayas, Mamanina! {No pongas esa cara! jAbre los ojos, cierra la
boca...! (Se «ausculta».) Bueno, si: ain me queda pena... ;Y miedo? (Se concentra.) iLos
civiles! jQue vienen los civiles! {Todos al barranco, deprisa! ... (Se «ausculta».) No, de miedo,
nada... ;Y de... aquello? (Mira a PAULINO, se concentra.) iDale, Paulino, no te pares! jDale,
dale, més..., ahora...! (Se «ausculta».) Psche... No gran cosa...*"

Ihre Enttduschung, die sich aus ihrer Erinnerung an die positiven Affekte ergeben, bewegen sie zu
einem scheinbar beildufigen Ausspruch, der erst vor der Folie der angenommenen Verkehrung des
Verdringungs- und Erinnerungsaktes sein interpretatorisches Gewicht entfalten. Wie der (Uber-
)Lebende die Erinnerungen an den Tod Carmelas verdrdngt, so rédt sich die Tote, die schonen

Erinnerungen an das Leben zu verdridngen:

CARMELA.Y basta, Carmela. Agua que no has de beber... M4s te valdrd ir olvidando las cosas
buenas, para que no se te coma afioranza...*'"”

1.2.2.2. Carmela als Allegorie des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen

Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen stellt sich die Frage, inwiefern die von Garcfa Martinez
und Jensen eingefiihrte Annahme einer ,,Ebene des Irrealen” dem in dieser Studie angenommenen
Verwirrspiel zwischen Sein und Schein gerecht wird, stellt doch der Begriff des ‘Irrealen’ die
Wiederkehr Carmelas unweigerlich in Opposition zum Realen. Diese Dualitédt birgt allerdings die
Gefahr, Sanchis Sinisterras Spiel mit dem Liminalen, dem Zwischenraum zwischen Existenz und
Nicht-Existenz, von vornherein aus der Interpretation auszuschlieBen bzw. einem ontologischen
Binarismus zum Opfer fallen zu lassen.

Entgegen der terminologisch bedingten Verortung der Wiederkehr der Toten in das Feld des Irrealen

behilt sich Garcia Martinez jedoch die Moglichkeit auf eine Auseinandersetzung mit der Frage bei,

! Sachnis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 210.
412 Sachnis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 211.

151



inwiefern das inhaltliche und formale Ausreizen ontologischer Grenzen nicht doch zu perzeptiver
Uneindeutigkeit fiihrt und damit phantastisches Potential entfaltet. Unter Verweis auf die von Todorov
beschriebene hésitation zwischen dem Wunderbaren und dem Unheimlichen nimmt sie in der toten
Carmela und dem lebenden Paulino jeweils Reprédsentanten des einen oder anderen Feldes an, woraus
sich wiederum eine ungeklérte Gleichzeitigkeit von Wunderbarem und Unheimlichem auf der Biihne
einstellt. Wahrend Carmela von der Moglichkeit des Wunderbaren iiberzeugt scheint, sucht Paulino
nach rationalen Erkldrungen fiir das Auftauchen der Toten (,,PAULINO. No es posible... (Por la
garrafa.) Si no he bebido casi...”). Die hésitation scheint damit zur Basis des Dialogs zwischen
Paulino und der toten Carmela zu werden. Das Theater fungiert dabei als Motor, der die gleichzeitige
Prisenz rationaler und nicht-rationaler Erkldrungen und differierender innerfiktionaler Seinsweisen,
ndmlich Sein und Gewesensein, zuldsst. Die dramatische — und, wie a.a.0. zu zeigen sein wird, auch
die theatrale — Darstellung der erinnerungskulturellen Realitit des Postfranquismus geht folglich mit
dem Erleben von Widerstand bzw. Irritation einher, sowohl aus Figuren- wie auch aus
Rezipientenperspektive. Dieser Widerstand erwédchst m. E. jedoch nicht aus der ontologischen
Opposition real-irreal, sondern aus der Unterminierung der Grenze zwischen Materiellem und
Immateriellem bzw. Sensiblem und Intelligiblem.

Damit wird der bereits formulierten Behauptung Folge geleistet, die das materielle Nichts, das
Immaterielle, als existent sowie als Quelle fiir Bedeutung versteht. Die Feststellung des Dréingens des
Intelligiblen aus seiner verordneten Latenz in den Bereich der (innerfiktionalen) sinnlich-empirischen
Wahrnehmung darf hingegen nicht dazu fiihren, das Intelligible mit dem Irrealen gleichzusetzen.
Vielmehr entsteht das phantastische Potential der Wiederkehr der toten Carmela aus einer
Uneindeutigkeit zwischen existenter Innerlichkeit und duflerer Wahrnehmung. Dementsprechend ist
die Wiederkehr weder als ,,irreales Phidnomen innerhalb der innerfiktionalen Welt noch als
Reprisentation ,,de lo maravilloso® im Gegensatz zu Paulinos Vernunftsbeteuerungen zu benennen,
sondern als Moglichkeit der #sthetischen Darstellung der erinnerungskulturellen Realitdt im
Postfranquismus, in dessen Lebenswirklichkeit das Phantastische sowie Groteske eingeschrieben zu
sein scheint. Der Innerlichkeit des Subjekts wird auf diese Weise eine ontologische
Daseinsberechtigung erteilt, die unabhédngig von sinnlich-empirischer Materialitét ist.

Eine Replik Paulinos zu Beginn des zweiten Aktes verdeutlicht Sanchis Sinisterras Konzeption des
Theaters als Ort, dem diese Form der Transgression, die nicht nur die Grenze zwischen Sein und

Nicht-Sein in Frage stellt, sondern ebenso zwischen Intelliglem und Sensiblem, strukturell inhdrent ist:

PAULINO.[...] Y si vuelvo de vez en cuando a este teatro, no es para que nadie juegue
conmigo a hacer magia barata, ni a los fantasmas, ni a... (Brusca transicion. Grita, casi
implorante.) jCarmela! {Ven, Carmela! {Como sea, pero ven! jDe truco, o de mentira, o de
teatro...! {Me da igual! {Ven, Carmela!...*"

13 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 224.

152



Besonderes Augenmerk verdient die Reihung ,,jDe truco, o de mentira, o de teatro...!”. Durch die
Koordination der drei verwendeten Substantive wird bereits auf syntaktischer Ebene eine semantische
Gleichsetzung der Begriffe suggeriert, die im Kern die in dieser Studie analysierte Uneindeutigkeit
zwischen Intelligiblem und Sensiblem in sich trigt. Die Offnung des Binarismus zwischen
Imagination und Sinnlich-Empirischem gelingt durch eine Trias, die das Theater als Raum der
Verschrinkung zu ermdoglichen scheint. Wihrend die Trias zu Beginn der Replik noch elliptisch ist
(,,[...] para que nadie juegue conmigo a hacer magia barata, ni a los fantasmas, ni a...*), gelingt ihre
Komplettierung am Ende. Das ,teatro” scheint die Begriffe ,,truco” und ,,mentira®“ zu versohnen,
stehen diese doch konzeptionell in Opposition zueinander. Denn wihrend sich der ,.truco®, die
Ausfiihrung eines Tricks oder einer Tauschung, im Rahmen der lebensweltlichen GesetzmifBigkeiten
vollzieht, und damit dem Feld des Erkldrbaren zuzuordnen ist, weist die etymologische Wurzel der
»mentira“ auf den Geist (lat. mens) und damit auf das Feld des Intelligiblen zuriick. Die Liige ist
Unwabhrheit, Negation der Wahrheit, und somit Ergebnis der Imagination. Zusitzlich zu seinen beiden
ersten Erkldrungsansitzen, die das Erscheinen Carmelas als Folge von trickreicher Tduschung wie
auch als Folge von imagindrer Tduschung deklarieren, bietet Paulino einen dritten Ansatz an, der am
Sinnlich-Empirischen und am Intelligiblen orientierte Denkmuster zusammenfiihrt. Wie in einem
hybriden Raum lédsst das Theater das Unvereinbare gemeinsam auftreten, der Ort der Fiktion wird zum
Ort, an dem sich Wahrnehmung, Vorstellung und Fiktion verschrinken.

Ohne der binaristischen Gegeniiberstellung des Mentalen und der dufleren Wahrnehmung Beachtung
zu schenken, weist Manuel Aznar Soler in seinem Vorwort zu ;Ay, Carmela! auf das ,red de
dualidades™ hin, das Sanchis Sinisterra in seinem Stiick erst konstruiert, um es anschlieBend in Frage

zu stellen.

Fiel a su conviccidn dramatirgica de que nada sea ni univoco ni unidimensional, Sanchis
Sinisterra estructura la obra a través de una red de dualidades que [...] afecta no sélo al
argumento (elementos realistas o verosimiles y elementos fantasticos o inverosimiles), sino
también al tiempo y al espacio, a los personajes y al publico. [...] Estas oposiciones duales no
son, sin embargo, rigidas ni irreductibles, pues la vida y la muerte se parecen, los tiempos se
entremezclan como también los publicos, lo real y lo ficcional, el humor y el patetismo.*"*

Die theatrale Fiktion scheint an der Grenze zwischen Erkldrbarem (,truco) und Unerklédrlichem
(,mentira®) einen liminalen Raum der Ermoéglichung zu eroffnen, der sich, im Sinne des
Liminalitdtskonzepts von Victor Turner durch ein anti-strukturelles Moment auszeichnet. Die Biihne
ist damit nicht als Ort des Traums oder der Vorstellung Paulinos konzipiert, sondern als Ort, an dem
Imagination und Erinnerung*", Intelligibles und Materielles sowie Vergangenheit und Gegenwart eine
Gleichsetzung wie auch eine Gleichzeitigkeit erfahren, die auBerhalb des Theaters nicht moglich ist.

Erst durch diese Infragestellung rationalistischer Denkweisen schopft das Drama sein Potential fiir

414 Aznar Soler, ,, Introduccién®, S. 66f.
15 Aznar Soler sprich vom ,,teatro como escenario de la memoria y de la ficcién®; vgl. Aznar Soler,
,.Introduccion, S. 71.

153



erinnerungskulturelle Phantastik aus. Das folgende Zitat Sanchis Sinisterras unterstreicht seine
Uberzeugung von einer eigenen Seinsweise auf dem Theater, die sich aus Lebenswelt und Imagination
zugleich speist: ,,El teatro hace posible que un muerto se coma una manzana o un membrillo. [...] El
teatro tiene la posibilidad, la necesidad de romper los esquemas perceptivos del piblico e imponer su
propia realidad, su propia 16gica.“*'® Ermoglichungsgrund fiir Carmelas Trangression ist der Raum der
Fiktion, die Biihne des Teatro de Goya in Belchite. Nur hier und ohne das Beisein anderer ist es
moglich, dass Signifikate im Feld der Signifikanten erscheinen und rationalistische wie irrationale
Erkldrungsversuche unbrauchbar werden lassen. Das Erscheinen der Un-Toten verortet sich zwischen
»truco® und ,,mentira“, erklért sich durch keinen der beiden Ansitze und schlieBt beide zugleich aus.
So wird das Erscheinen der Un-Toten zur phantastischen Ermoéglichung des Unmoglichen innerhalb
des fiktionalen Raums. Der Umstand, dass Paulino diese Geschehnisse auf einer Theaterbiihne
widerfahren, sorgt zudem dafiir, dass Paulino keine eindeutige Haltung gegeniiber diesen
Geschehnissen einnehmen kann. Die Biihne unterminiert als Ort des fiktionalen Aussagemodus
ontologische Eindeutigkeiten, denn alles, was auf ihr geschieht, kann sowohl faktisch als auch fiktiv
sein und sowohl fiktional wie auch faktual dargestellt sein. Damit werden die Mdglichkeiten der
Referentialisierung und der Setzung eines pragmatischen Gehalts ausgesetzt. Die Anti-Struktur des
Theaters wird damit zugleich Ort der Ermdglichung und Ort des ontologischen und modalen Zweifels.
Die Unterscheidung zwischen produktiver und reproduktiver Einbildungskraft (Kant) wird erschwert.

Dass es sich bei Carmela weder um einen Erinnerungsinhalt noch um ein Hirngespinst oder
Phantasiegebilde Paulinos handelt, sondern um eine phantastische Manifestierung eines Signifikats im
Feld der Signifikanten, verdeutlicht ihre zweite Riickkehr aus dem Jenseits. Kurz nachdem die
Vergangenheitsebene zum ersten Mal fiir den Rezipienten etabliert wurde, erscheint die tote Carmela
erneut auf der Biihne des Teatro de Goya, wo sie den schlafenden Paulino vorfindet (,,[...] PAULINO

durmiendo en el suelo, hecho un ovillo..”*"

). Die schlimmen Erinnerungen, denen Paulino beim
ersten Erscheinen Carmelas keine semiotische Reprdsentanz auf der Gegenwartsebene gewdhrt,
suchen ihn in Form eines Albtraums heim und manifestieren sich aufgrund ihrer affektiven Tragweite
gar im Feld der intersubjektiven Wahrnehmung. Paulino spricht im Traum und gewihrt unwillentlich

Einblick in sein Inneres.

PAULINO. (Sofiando en voz alta:) No...! jQue no se la lleven! ... jElla no tiene...! {Ellos... la
culpa... esos milicianos...! j...A cantar! jEllano!... {Esos... que se han puesto...! (Sigue
murmurando, sin que se le entienda.)*"

Die gleichzeitige Pridsenz der toten Carmela und des triumenden Paulino scheint nur dann in eine
interpretative Sackgasse zu fiihren, wenn die Wiederkehr als Teil der Vergangenheitsebene betrachtet

wird, wie dies Andrea Hiittmann vorschligt. Da in der vorliegenden Analyse die tote Carmela jedoch

416 7it. nach Aznar Soler, ,, Introduccién®, S. 68 (FN 99).
17 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 209.
18 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 211.

154



als Teil der Gegenwartebene gesehen wird, wirft ihr Auftreten an dieser Stelle keine strukturellen
Probleme auf. Vielmehr intensiviert die Pridsenz des Verdringenden sowie der phantastischen
Figuration dieser Verdringung den erinnerungskulturellen Impetus des Dramas. Carmelas Empathie,
ihre auch nach ihrer Ermordung ungebrochene Mitmenschlichkeit sowie ihr Engagement fiir das
kollektive Erinnern an die Toten dienen als Kontrastfolie, vor der Paulinos defizitirer Umgang mit
dem Vergangenen noch deutlicher hervortritt.*'* Gleichzeitig niihrt die Anwesenheit der Toten den
Zweifel daran, ob es sich bei Carmela wirklich um ein ,,Hirngespinst* Paulinos handelt; vielmehr
verstérkt sich in diesem Moment das phantastische Potential des Stiicks. Statt diese Textstelle also als
Gegenbeweis gegen die Annahme einer VerduBerung des Intelligiblen anzufiihren, sollte sie als
innerfiktionaler Beleg fiir die Unmoglichkeit des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen gelesen
werden. Wie sehr sich Paulino auch wehrt, die Vergangenheit holt ihn im Traum, die gegenwirtigen
Schuldgefiihle sowie der Verlustschmerz in der gegenwaértigen Pridsenz der toten Carmela ein.
Carmela schldgt auf unerkldrliche Weise als Signifikat im Feld der Signifikanten auf, als
Immaterielles an einem fiir sie nicht bestimmten Ort. Ihr Auftritt, der zu einer Gleichzeitigkeit von
triumendem Paulino und toter Carmela fiihrt, unterstreicht dabei weniger eine vermeintliche
Losgelostheit von Paulinos Vorstellungswelt, sondern setzt die Unabweisbarkeit schlimmer
Erinnerung doppelt in Szene. Zwar gelingt es Paulino, das Vergangene in die Innerlichkeit zu dréngen,
gegen die gegenwairtigen affektiven Konsequenzen seines Verdrangungsprozesses kann er sich jedoch
nicht erwehren. Denn genauso wie Carmela erscheinen diese unvermittelt und unwillkiirlich und sind
niemals willentlich verfiigbar. Als Figur zwischen Leben und Tod sowie Gegenwart und
Vergangenheit ist Carmela Zwischenwesen zwischen Intelligiblem und Sensiblem, Vorstellung und
Wahrnehmung. Sie reprédsentiert somit nicht etwa Paulinos Gedanken und Vorstellungen, sondern
diese sind als ihr Existenzgrund zu verstehen. Es ist ihre Seinsweise, die in unmittelbarer
Abhingigkeit von Paulinos Geist steht, nicht ihr Sprechen und Handeln. Im Epilog wird Carmelas

ontologische Uneindeutigkeit explizit zum Thema:

CARMELA. ;De mi? ;Estas harto de mi?

PAULINO. Bueno... de ti, no. De... de esto... (Gesto vago, que la incluye a ella.) De lo que
pasa en cuanto me quedo solo aqui... Tanto truco, tanta mentira...
CARMELA. ;No te gusta que venga?

PAULINO. ;No!... O si, pero... jNo, no me gusta!

CARMELA. ;Por qué?

PAULINO. (Tras una pausa.) Luego es peor...

CARMELA. (Tras otra pausa.) O sea, que... (soy de mentiras?
PAULINO. Tt me dirés...

CARMELA. Pero estoy aqui, contigo...

PAULINO. Bueno: estar...**

9 Die Tatsache, dass Carmela Paulino mit der republikanischen Flagge zudeckt, zeugt davon, dass Carmela
auch nach ihrer Ermordung dem Politischen noch immer weniger Relevanz einrdumt als dem Menschlichen. So
erwihnt sie in keinem Moment den Umstand, dass es sich bei der Flagge um das politische Symbol handelt, das
ihren Untergang wenige Tage zuvor zu einem republikanischen Freiheitsakt werden lie3.

420 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 255.

155



Auch diese Annahme, die in direkter Verbindung zur Unterminierung der Opposition zwischen

Materiellem und Immateriellem steht, findet ihren Ausdruck im Text.

Olvido y recuerdo, desmemoria y conmemoracion: estos procesos memoralisticos se reflejan y
se concretizan en la historia de amor de ambos, puesto que, no en dltima instancia, también
asistimos a la representacion de como un esposo llora, a su manera, la muerte de su esposa
evocando y provocando su apariciéon misteriosa en un espacio hasta poder — o tener que —
despedirse definitivamente de ella.*”'

Das Ausschopfen des phantastischen Potentials des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen gelingt liber
das Auftauchen einer transgressiven Figur, die die physische Grenze zwischen Leben und Tod zu
liberschreiten fahig scheint und das individuelle und strukturelle Abkoppeln der Vergangenheitsebene
konterkariert, indem sie das Seiende um das existente Intelligible erweitert. Bei der toten Carmela
handelt es sich somit m. E. nicht um einen Gespenster-Signifikant, der keinen Referenten mehr
aufweist, sondern um eine paradoxe Manifestierung als Konsequenz des Verdridngens im Feld des
Sinnlich-Empirischen. Anders gewendet, die tote Carmela betritt als Signifikat, d.h. als Figuration des
Verdringens, den Raum der Materie und 16st dadurch die die Phantastik bedingende hésitation aus —
auf Figuren- wie auf Zuschauerseite. Carmela ist eine gegen die Ordnung der Gegenwartsebene
verstoBfende VerduBerung des Innerlichen, eine figurale Unterminierung der Grenze zwischen
Subjektivitdat und Intersubjektivitit. Dabei ist sie allerdings nicht schlichtweg Abbild des Mentalen
Paulinos oder durch einen Einblick in den Geist Paulinos zu erklédren; stattdessen ist Paulinos Nicht-
Erinnern, das Abdréngen schlimmer Erinnerung in die Latenz des Intelligiblen, ihr Daseinsgrund. Als
Paradoxon, in dem sich Anwesenheit und Abwesenheit verschrinken, als VerduBerung des
Intelligiblen im Raum duferer Wahrnehmung, wird sie zu einer Allegorie des Nicht-Erinnerns des Un-
Vergesslichen. In ihrer paradoxen Existenzweise nimmt die den Status des Zeigbaren ein, ohne iiber
die Voraussetzungen des Sich-Zeigens zu verfiigen.

Auf Grundlage dieser Uberlegungen ist die Betonung der realistischen Wirklichkeitskonzeption der
Wiederkehr durch Floeck und Garcia Martinez, die auf diese Weise eigentlich das Fehlen des
Phantastischen zu belegen versuchen, zurlickzuweisen. Denn ihr Standpunkt griindet sich auf der
Annahme von drei Fiktionsebenen, welche die Interpretation einer Manifestierung des Immateriellen
als Phidnomen erinnerungskultureller Phantastik ab initio ausschliefit. Dieser Ansatz verkennt zum
einen das In-der-Welt-Sein des Verdringten, und zum anderen das Potential des Theaters als hybrider
Raum, in dem sich die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen genauso realisieren kann wie die

Anwesenheit des Abwesenden.

2! Garcia Martinez, El telon de la memoria, S. 280.

156



1.2.2.3. Das Jenseits als Gedichtnis-Schwelle

Die tote Carmela ist nicht Abbild von Paulinos Vorstellungswelt bzw. sie ist mehr als ,,un ser
imaginado y ficcionalizado por la mente de Paulino“**. Stattdessen wird Paulinos Vorstellung zur
Bedingung der paradoxen Seinsweise der Toten, die als Grenzgingerin zwischen Vorstellung und
Wahrnehmung bzw. Innerlichkeit und AuBerlichkeit in der Folge besser als Un-Tote definiert werden
sollte. Ihre fortwdhrende Existenz im Feld des Intelligiblen weist eine eindimensionale Koppelung des
ontologischen Anspruchs an die Eigenschaft des Sinnlichen zuriick. Vielmehr rechtfertigt die
Annahme des Mentalen, das sich zwischen Immaterialisierung und Inexistenz zu schieben scheint, das
Sprechen von den ,Un-Toten’. Un-Tote wie Carmela werden hier somit als Figuren verstanden, die
trotz oder gerade wegen ihrer Immaterialitit im Geist weiterexistieren.

Paulinos Nicht-Erinnern ist, wie bereits ausgefiihrt wurde, nicht gleichbedeutend mit dem Vergessen.
Der Hinweis auf die kommunikationstheoretische Aporie des Imperativs ,,Vergiss es!“ fiihrte vor
Augen, dass es sich beim Vergessen um einen passiven Prozess handelt, miindet der Versuch des
aktiven Vergessens doch stets in der Erinnerung an das zu Vergessende. Beim Nicht-Erinnern bzw.
Verdringen handelt es sich dagegen um einen aktiven mentalen AusschlieBungsprozess, um einen
Prozess des Ausklammerns und Abdringens, der jedoch niemals mit der Loschung des Verdrdngten
einhergehen kann, sondern in der intelligiblen Anwesenheit des materiell Abwesenden aufgehen muss.
Die somit theoretisch begriindete Zwischenexistenz des Verdridngten zwischen (intelligibler)
Anwesenheit und (materieller) Abwesenheit findet im Drama ihre riumliche Asthetisierung in der
Konstituierung des Jenseits, eines unbestimmten Ortes im off-stage, von dessen Beschaffenheit sowohl
die Rezipienten wie auch Paulino nur durch Berichte der wiederkehrenden Carmela erfahren. Die
Verortung des lediglich verbal evozierten Jenseits integriert das Konzept der Ausgeschlossenheit bzw.
der Latenz in die Dramen- und Inszenierungsstruktur und fiihrt dabei gleichermafen die Macht des
Mediums Theater vor Augen, Abgedringtes erscheinen zu lassen, ohne dass es die fiir das Erscheinen
notwendige Eigenschaft des Materiellen aufzuweisen hat.

Die im Anschluss an diese Uberlegungen zu belegende These lautet, dass sich das Jenseits im Drama
jAy, Carmela! als liminaler Raum manifestiert, der die Grenze zwischen Leben und Tod durch eine
Schwelle ersetzt, als deren Endpunkte der physische Tod, der mit dem Abschied aus dem Feld des
Sinnlich-Empirischen einhergeht, sowie der intelligible Tod fungieren, der mit dem Vergessen
gleichzusetzen ist. Die sich zwischen diesen Polen aufspannende Welt des Jenseits reprédsentiert
folglich das Geistige selbst, das sich durch zeitliche, ontologische und rdumliche Widerspriichlichkeit
auszuzeichnen scheint, da — und dies wird anhand ausgewdhlter Textstellen zu zeigen sein — die
Grenzen zwischen Vergangenheit und Gegenwart, Sein und Nicht-Sein sowie Anwesenheit und
Abwesenheit in Frage gestellt werden. Das Intelligible schiebt sich gemél der formulierten Annahme

zwischen den physischen Tod und das Vergessen und sichert als Schwellenraum und Zeitschwelle das

422 Garcia Martinez, El telén de la memoria, S. 277.

157



Uberleben des riaumlich und zeitlich Verdringten. Das intelligible Uberleben der physisch Toten ist
jedoch an die physische Existenz der Lebenden gebunden, die als Tridger des Erinnerten und Nicht-
Erinnerten gleichermaflen fungieren. Somit ist ihre intelligible Existenzweise unmittelbar von der
Lebensdauer der erinnernden Subjekte abhiingig, die das intelligible Uberlebensfeld erst verfiigbar
machen. Das Ende der Subjekte fiihrt die intelligible Seinsweise an einen Scheideweg, deren
Abzweigungen entweder in den intelligiblen Tod, also das Vergessen fiihren, oder zur Ubertragung
des Erinnerungsinhalts vom erinnernden Subjekt auf kulturelle Objektivationsformen.
Gedéchtnistheoretisch gewendet lieBe sich also behaupten, dass es sich bei der Schwelle auf den ersten
Blick um eine geeignete rdumliche Beschreibung fiir das kommunikative Gedidchtnis im Sinne Jan
Assmanns handeln konnte, bildet dieses doch als erste Form memorialer Intersubjektivitit einen
moglichen Ubergangsraum zwischen individueller Erinnerung und dem von den Subjekten losgeldsten
kulturellen Gedichtnis. Diese Korrelierung setzt jedoch voraus, vom Schwellenraum als einem
Dazwischen zwischen einem Vorher und Nachher bzw. einem Hier und Dort auszugehen, so wie es
beispielsweise der schottische Ethnologe Victor Turner vorschlug, der den Begriff des Liminalen bzw.
der Liminalitit in seiner Abhandlung The Ritual Process: Structure and Anti-Structure im Jahre 1969
einfiihrte. Turner stiitzte sich dabei auf die Arbeiten des franzosischen Ethnologen Arnold van
Gennep, der in seinem Werk Les rites de passage (1909) konstatierte, dass Rituale eng mit symbolisch
aufgeladenen Grenz- und Ubergangserfahrungen verkniipft sind.*”” Van Gennep untergliederte den
rituellen Ubergang in drei aufeinanderfolgende Phasen, die von den rituellen Subjekten (z. B.
Novizen, Kandidaten, Initianden) durchlaufen werden: Trennung, Schwelle und Angliederung. In
Anlehnung an dieses dreistufige Modell prigte Turner die Begriffe der ,prédliminalen’, ,liminalen’ und
,postliminalen Phase’. Die liminale Phase definierte er als ,,Nahtstelle®, ,,an der die Vergangenheit fiir
kurze Zeit negiert, aufgehoben oder beseitigt ist, die Zukunft aber noch nicht begonnen hat.“*** Die
Schwelle oder Passage zeichnet sich durch eine Auflosung der bestehenden Ordnung aus, weshalb
Turner im Hinblick auf die liminale Phase auch den Begriff der ,Antistruktur’ verwendet. Positiv-
affirmativ betrachtet, meint Anti-Struktur eine Befreiung der Kreativitit sowie innovative und
spielerische Um- und Neugestaltung bestehender Formen. Negativ gewendet, kann die liminale Phase
ebenso von Unsicherheit, Unbestimmtheit, Chaos, Tabubruch, der Auflésung von Konventionen und
Verhaltensmuster sowie von Anomie, Entfremdung und Angst geprigt sein, bevor schlieflich die
postliminale Neuordnung erreicht wird.*

Der Beriihrungspunkt zwischen dieser Definition des liminalen Raums und der Denkfigur des

2 Fischer-Lichte, Erika: ,,Einleitung: Zur Aktualitit von Turners Studien zum Ubergang vom Ritual

zum Theater”, in: Turner, Victor, Vom Ritual zum Theater. Der Ernst des menschlichen

Spiels, Frankfurt a. M./New York 2009, S. i-xxiii.

2 Turner, Victor: Vom Ritual zum Theater. Der Ernst des menschlichen Spiels, Frankfurt a. M./New York 2009,
S. 69.

*Vgl. Turner, Vom Ritual zum Theater, S. 70. Ubertragen auf gesellschaftspolitische Phinomene nennt Turner
Revolutionen, die er als Limina zwischen den Hauptstrukturordnungen der Gesellschaft definiert. An diesem
Beispiel wird ersichtlich, dass die postliminale Phase keinesfalls mit einer Riickkehr zu einer vorherigen,
priliminalen Ordnung gleichgesetzt werden darf.

158



kommunikativen Gedichtnisses besteht m. E. darin, dass sowohl der Schwelle als auch dem Geist der
Subjekte ein antistrukturelles Moment inhdrent ist. Wihrend im Schwellenraum erst die bewusste
Auflosung alter Strukturen und der tempordre Bruch mit bestehenden Orientierungspunkten neues
Denken ermoglicht, Antistruktur gewissermalien zur conditio sine qua non der Struktur selbst wird,
zeichnet sich das kommunikative Gedéchtnis ganz im Gegensatz zum kulturellen Gedéchtnis durch
seine mangelnde Kodierung aus. Jan Assmann beschreibt das kommunikative Gedichtnis als
»~informell, wenig geformt, naturwiichsig® und verweist darauf, dass die ,,Teilhabe der Gruppe am
kommunikativen Gedéchtnis [...] diffus [ist].“** Erst eine semiotische Setzung der Erinnerungsinhalte
im kulturellen Gedichtnis wiirde die Beendigung des anti-strukturellen Flotierens im Geist der
Subjekte bewirken: ,,Was heute noch lebendige Erinnerung ist, wird morgen nur noch iiber Medien
vermittelt sein.***’

Auf dieser konzeptuellen Verkniipfung aufbauend, wird im Folgenden anhand ausgewdhlter
Textstellen zu zeigen sein, inwiefern es sich beim dramatisch evozierten Jenseits um einen liminalen
Raum handelt, der zeitliche, riumliche und ontologische Strukturen gezielt aussetzt, und sich auf diese
Weise zur Verrdaumlichung des kommunikativen Gedichtnisses macht. Nur der Geist des Subjekts
vermag die Liicke zwischen origindrer Wahrnehmung und der Mdglichkeit iibergenerationeller,
medialer Bewahrung zu schliefen; die Voraussetzung dafiir bildet seine Gedichtnisfihigkeit, dank der
vom Subjekt im Sinne Henri Bergsons ,als der vorriickenden Grenze zwischen Zukunft und

Vergangenheit“***

gesprochen werden kann. Das Erinnern an die Toten wird damit zur Bedingung fiir
deren intelligible Seinsweise im Jenseits, der Akt des Vergessens dagegen zum endgiiltigen
Totungsakt, der in der Loschung der mentalen Spur und damit des jenseitigen Existenzgrundes
besteht. Durch die Implementierung des Jenseits auf der Gegenwartsebene kreiert José Sanchis
Sinisterra einen Lebensraum fiir das Intelligible und 16st damit die Koppelung von Existenz und
duBerlich wahrnehmbarer Materialitit auf, die als Reflex instrumenteller Vernunft innerhalb von
Ubergangsgesellschaften gesehen werden konnte. Sanchis Sinisterra gesteht dem Nicht-Mehr-
Seienden (zeitlich) den ontologischen Anspruch des In-der-Welt-Seins ein und formuliert dadurch eine
scharfe Kritik am systemischen Vergessen des Postfranquismus. Den politischen Vertretern der
transicion setzt er mit seinem Stiick die Moglichkeit der Schwelle entgegen, vollzogen diese die Phase
des Ubergangs doch eher als klaren Schnitt (Juan Carlos I: ,,Hoy comienza una nueva etapa en la
historia de Espaifia®), denn als Prozess. Dabei missachteten die politischen Akteure die fortwihrende
Existenz des Gewesenen in Form der immateriellen Représentation auf Seiten der Subjekte, wodurch
der systemische Ubergang nicht von einem sozialen Transformationsprozess begleitet werden konnte.
Der intelligiblen Fortexistenz entspricht das verbal evozierte Jenseits, der Lebensraum der Figur

Carmela, die dank Paulinos Erinnerungen noch nicht dem Vergessen und damit dem endgiiltigen Tod

426 Assmann, Das kulturelle Geddchtnis, S. 53f.
427 Assmann, Das kulturelle Geddchtnis, S. 51.
428 Bergson, Materie und Geddchtnis, S. 67.

159



anheim gefallen ist. In einem Interview mit Hélene de Almeida spricht Sanchis Sinisterra explizit iiber

das Konzept eines zweiten Todes als Konsequenz des Vergessens:

Yo hablo de las dos muertes: hay una primera que es lo que llamamos asi, muerte, y hay una
segunda que es para mi el tema fundamental de la obra, que es el olvido. La segunda muerte de
los muertos es el olvido. La obra tiende justamente a apelar a la memoria del publico, a la
memoria histérica, a la memoria subjetiva.**’

Wie ldsst sich die Annahme des Jenseits als Raum zwischen zwei Toden auf Textbasis rechtfertigen?
Eine genauere Betrachtung der Raumstruktur, der uneindeutigen Korperlichkeit der Un-Toten sowie
der metamemorialen Reflexion auf der Schwelle des Intelligiblen erlaubt eine Antwort auf diese

Frage.

1.2.2.4. Semantische Negation als topographisches Prinzip

Zunichst sei auf die topographische Beschreibung des Jenseits hingewiesen. Der Ort, aus dem

<430

Carmela wiederkehrt, ,,esa cosa gris**", widersetzt sich jeder Form der Schwarz-Weill-Malerei, jedem

bindren Denken, zeichnet er sich doch durch Verweise auf Leben und Tod gleichermal3en aus.

PAULINO. Pero, entonces, alli... ;qué es lo que hay?
CARMELA. Nada.

PAULINO. ;Nada?

CARMELA. Bueno: casi nada.

PAULINO. Pero ;qué?

CARMELA. ;Qué qué?

PAULINO. ;Qué es eso, ese «casi nada» que hay alli?
CARMELA. No sé... Poca cosa.

PAULINO. ;Qué poca cosa?

CARMELA. Mucho secano.

PAULINO. ;Secano?

CARMELA. O algo asi.

PAULINO. ;Quieres decir que es como esto?
CARMELA. ;Como qué?

PAULINO. Como esto... como estas tierras...
CARMELA. Algo asi.

PAULINO. Secano...

CARMELA. Si: mucho secano, poca cosa.
PAULINO. ;Con arboles?

CARMELA. Alguno hay, si: mustio.
PAULINO. ;Y rios?

CARMELA. Pero secos.

PAULINO. ;Y casas? ;Pueblos?
CARMELA. ;Casas?

PAULINO. Sf: casas, gente...

42 7it. nach Aznar Soler, ,, Introduccién®, S. 92, FN 106.
430 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 210.

160



CARMELA. No sé.*!

Ausgetrocknete Flussbetten und welke Bdume fungieren als jenseitige Zeichen, die sich durch eine
Negation des Diesseitigen, des Lebens, charakterisieren. Durch die Abwesenheit des
lebensspendenden Wassers werden sie zu semiotischen Stellvertretern fiir etwas, das nicht mehr ist,
auf das jedoch nachtriglich verwiesen wird. Sie werden zu Symbolen fiir vergangenes Leben und
damit zu Stellvertretern des Diesseits, das sich wie ein Stempel in die Landschaft des Jenseits
eingekratzt zu haben scheint und dessen notwendiger Ausschluss aus dem Jenseits das Austrocknen
bedingte. Wie bei einer Spur oder einem Abdruck speist sich der semantische Gehalt dieser leblosen
Orte und Zeichen aus ihrer Immaterialitit; das gegenwirtige Nichts verweist auf ein vergangenes
Etwas. Damit werden sie zu paradoxen Zeichen der Zeit, die Gegenwart und Vergangenheit, Sein und
Gewesensein, Immaterialitit und Bedeutung im selben Moment evozieren.

Das Jenseits, dessen topographische Beschaffenheit lediglich verweisend fungiert und sich statt durch
rdumliche Affirmativitit durch negierende Spuren auszeichnet, korrespondiert mit der Beschreibung
des Gedichtnisses im Sinne der Husserlschen Phdnomenologie wie auch der zeitgendssischen
Philosophie des Geistes. Diese geht davon aus, dass das Sprechen vom Geist oder vom Bewusstsein
wie auch das Sprechen vom Gedéchtnis nicht mit Begriffen von Substanzen moglich, sondern sich nur
iiber den Umweg der Intentionalitit beschreiben ldsst. *> Die Eigenschaft des substantiellen Mangels
wird im Drama Ay, Carmela! durch einen Ort jenseits des Lebens und jenseits der Biihne dsthetisiert,
in dem sich Bedeutungen immer aus der Negation von Materie heraus ergeben, in dem folglich durch
ein ,Nicht-Mehr’ auf ein ,Etwas® verwiesen wird. Der vollstindige Bedeutungsgehalt des leblosen
Blatts oder des ausgetrockneten Flusses ergibt sich erst durch den Einbezug dessen, was durch diese
Zeichen negiert wird und nicht allein durch das materiell verfiigbare der Spur.

Ein weiteres Merkmal ldsst das Jenseits zu einem liminalen Raum zwischen physischem und
intelligiblem Tod werden. Bei ihrer zweiten Wiederkehr berichtet Carmela von zwei sich kreuzenden
Zugschienen mitten im Nirgendwo, an denen sich die Toten wie selbstverstindlich sammeln, um in
eine Schlange gereiht auf etwas zu warten, dessen Bedeutung und Existenz nur zu erahnen ist.

Dementsprechend wirkt die beckettianische Note der folgenden Repliken nicht verwunderlich:

PAULINO. ;Y td dénde has estado?

CARMELA. ;Cuindo?

PAULINO. Todo este rato... Desde que te has ido...
CARMELA. He estado... alli.

PAULINO. Si, pero ;dénde?

CARMELA. No sé. Era... un cruce de vias.

PAULINO. ;Un cruce?

CARMELA. Si: de vias de tren. Se cruzaban dos vias de tren.
PAULINO. ;Quieres decir... una estaciéon?

31 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 193.
42V gl. Detel, Philosophie des Geistes, S. 86.

161



CARMELA. No, no habia estacién. Sélo la caseta del guarda-agujas, o algo asi, en medio del
descampado.

PAULINO. Qué raro... Una caseta...

CARMELA. Si, pero no estaba.

PAULINO. ;Quién no estaba? ;El guarda-agujas?

CARMELA. Ni él, ni nadie. La gente iba llegando, se formaba la cola...

PAULINO. ;La cola? ;Os ponian en cola?

CARMELA. No nos ponia nadie. Nos ibamos poniendo nosotros, al llegar...

PAULINO. La costumbre, claro... ;Y habia mucha gente?

CARMELA. Pues al principio, no; pero poco a poco la iba habiendo...*”

Der Zug wird zum symbolischen Verbindungsselement, das die Grenze zwischen physischem und
intelligiblem Tod passiert. Die Reise aus dem Jenseits ins Nichts beginnt mit dem Nicht-Erinnern der
lebenden Subjekte und endet im Zuge des Vergessens durch die endlichen Erinnerungstrdger; das
Jenseits wird somit zum Ubergangsort bzw. zum Warteraum, in dem die Un-Toten rastlos und ohne
Moglichkeit des Verweilens umherzuwandern scheinen (,,PAULINO. ;Y -casas? ;Pueblos?
CARMELA. ;Casas?). Die Unmoglichkeit des Ankommens oder Bleibens ist als weiterer Hinweis
auf die Konstituierung des Jenseits als Zwischenstation zu werten, als ein Raum des Werdens und des
Unbestimmten und nicht etwa des Gegebenen und Bestimmten. Der endgiiltige, intelligible Tod tritt
ein, wenn sich die Lebenden nicht mehr an die Toten erinnern. Die sich am Bahnkreuz sammelnden
Bewohner des Jenseits werden durch den Impuls der Verdrangung durch die Lebenden bewegt, ihr
selbstverstiandliches Einfinden an den Gleisen kommt einer Vorbereitung auf den finalen Abschied
gleich, der diesmal nicht physischer, sondern intelligibler Natur ist. Die Abwesenheit hierarchischer
Instanzen (,,PAULINO. ;La cola? ;Os ponian en cola? CARMELA. No nos ponia nadie. Nos ibamos
poniendo nosotros, al llegar...”), von Grenzhiitern und Kontrolleuren (,,guarda-agujas‘), macht das
Jenseits zu einem anti-strukturellen Raum, der weder durch orientierende Fixpunkte noch
einzuhaltende Wegmarken markiert ist, sondern sich erst durch die Bewegung als Raum zu entfalten
scheint.

Die Bewegung der Un-Toten wirkt raumkonstitutiv, impliziert sie doch die Existenz zweier Zeit-Orte,
zwischen denen sich der Zwischenraum erst auszubilden vermag. Der Ort wird hier im Sinne Michel
de Certaus als eine ,,momentane Konstellation von festen Punkten® betrachtet, wohingegen der Raum
als Schwelle gedacht wird, die ,,weder eine Eindeutigkeit noch eine Stabilitit von etwas ‘Eigenem’***
aufweist. Im Hinblick auf das Drama handelt es sich bei diesen Orten um die Zeitriume vor dem
physischen und nach dem intelligiblen Tod. Gehen und Warten erscheinen im Jenseits als liminale

Bewegungsmuster, die sich von denen des Ankommens und konkreten Tuns unterscheiden.*”

PAULINO. ;Y qué?

33 Sanchis Sinisterra, jAy, Carmela!, S. 213.

43 Vgl. De Certeau, Michel: Kunst des Handelns, Berlin 1988, S.218.

3 Bine ausfiihrliche Analyse liminaler Bewegungen liefert Uwe Wirth; vgl. Wirth, Uwe: ,,Zwischenrdumliche
Bewegungspraktiken®, in: ders./Julia Paganini (Hgg.), Bewegen im Zwischenraum, Berlin 2012 (= Wege der
Kulturforschung, 3), S. 7-35.

162



CARMELA. ;Qué qué?

PAULINO. ;Qué hacen? ;Qué dicen?
CARMELA. Nada.

PAULINO. ;No hacen nada?
CARMELA. Casi nada.

PAULINO. ;Como qué?

CARMELA. No sé: andan, se paran... vuelven a andar...**

1.2.2.5. Intelligible Korper

Die topographische Negativitit, die sich im Verweis des materiellen Nichts auf das Leben ausdriickt,
spiegelt sich in der ambivalenten “Korperlichkeit der Un-Toten, der Bewohner des Jenseits, wider.
Zwar liefert Carmela eine “rationale* Erkldrung ihrer liminalen Existenzweise: ,,Qué quieres que te
diga... A lo mejor, digo yo, hay tantos muertos por la guerra y eso, pues no cabemos todos [...] Y por
eso nos tienen por aqui esperando, mientras nos acomodan..“**” Doch der Umstand, dass die
korperliche Beschaffenheit der Un-Toten von den Erinnerungen der Lebenden abhingt, stiitzt die
Annahme, dass sich das Jenseits als intelligibler Zwischenort zwischen physischem Tod und
Vergessen konstituiert. Der Ubergang von der Welt der Lebenden in den Tod geht mit einem
liminalen Korperstatus einher, der sich durch Abwesenheit des Materiell-Physischen und der
Anwesenheit des Immateriell-Intelligiblen charakterisiert. Erst durch die Entmaterialisierung ihrer
Korperlichkeit wird die Transgression, die Unterminierung der Logik des Entweder-oder zur
potentiellen Bewegungsform im Sinne eines Sowohl-als-auch.

Wie wird der liminale Korperstatus Carmelas dsthetisiert? Nachdem Carmela Paulino zum ersten Mal
von den Avancen des Freiheitskimpfers Pedro de Rojas erzidhlt, der im Jenseits trotz seines
gespaltenen Kopfes von seiner Leidenschaft getrieben ist, beschwichtigt sie Paulinos Eifersiichteleien
mit dem Hinweis, dass sie allein schon aufgrund ihres abhanden gekommenen Korpergefiihls keinerlei
Interesse an den Annédherungen verspiire: ,,Buena estoy yo para andar coqueteando. Si ni me lo siento,
el cuerpo.“*® Die gedidmpfte, zuriickgenommene Korperlichkeit, die Carmela bei ihrer ersten
Wiederkehr beschreibt, wird auch von Paulino als solche empfunden. Die folgenden Repliken zeugen
von der uneindeutigen Materialitidt der toten Carmela, der ihr eigener Korper nicht zu gehoren scheint.
Zweifelsohne handelt es sich hierbei um einen weiteren Hinweis darauf, dass Carmela Paulino eben
gerade nicht als semiotischer Stellvertreter fiir einen abwesenden Referenten erscheint, sondern als

Signifikat ohne materielles Komplement.

PAULINO. ;Te duele?
CARMELA. ;Qué?
PAULINO. Eso... las... ahi donde...

43 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 194.
437 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 218.
438 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 195.

163



CARMELA. No, doler, no. No me noto casi nada. Es como si... ;Cémo te lo diria? Por
ejemplo: cuando se te duerme una pierna, ;verdad?, si, la notas, pero como si no fuera tuya...
PAULINO. Ya, ya... Y, por ejemplo, si te toco asi... (le toca la cara), ;qué notas?
CARMELA. Pues que me tocas.

PAULINO. Ah, ;si?

CARMELA. Si. Un poco amortecido, pero lo noto.

PAULINO. Qué curioso... Yo también te noto, pero... no sé¢ cémo decirlo...

CARMELA. Retraida.

PAULINO. Eso es: retraida [...].*°

Ihr physischer und damit materieller Tod hat sich bereits vollzogen, so dass die vermeintliche
Materialitit der Toten nichts anderes als eine intelligible Materialitdt sein kann. Im Einklang mit
dieser Annahme steht der im Dramentext mehrfach von Carmela beschriebene allmihliche
Auflosungsprozess der Toten, der in Analogie zur Loschung der intelligiblen Reprisentation gesehen
werden muss. Die bereits angesprochene Unmdglichkeit der Affizierung im Jenseits wird von einer

duBerlichen, “materiellen* Auflosung begleitet.

PAULINO. ;Y estaba el tipo aquél..., el sinvergiienza de la cabeza abierta?

CARMELA. Yo no lo vi. Como no fuera de los mas borrosos...

PAULINO. ;Borrosos? ;Qué quieres decir? (CARMELA no contesta.) ;Quieres decir que os
vais... que se van... como borrando?

CARMELA. Algo asi... (PAULINO, algo inquieto, le toca la cara. Ella sonrie.) No, hombre...
Esos deben de ser muertos antiguos, del principio de la guerra... o de antes. No te preocupes: yo
aun... (Cambiando vivamente de tema.)[...]*

Wihrend Carmela als ,recién muerta® also noch iiber eine solide intelligible Korperlichkeit zu
verfiigen scheint, gehort der tote Arbeiterfiihrer Pedro de Rojas bereits zu den ,,m4s borrosos***'. Auch
der 1936 ermordete Federico Garcia Lorca, an den die Franquisten jede Form der offentlichen
Erinnerung zu unterbinden wussten, geht seiner “intelligiblen Materialitdt™ verlustig: ,,Estaba en la
cola, muy serio, es algo borroso ya... Bien trajeado; con agujeros, claro... Pero se le vefa un sefior...“***
Die fortwihrende intelligible Existenz eines Pedro de Rojas konnte sich durch dessen Schriftwerdung
in César Vallejos 1939 veroffentlichten Gedicht ,,Pedro Rojas* erklédren, in dem dessen Herkunft aus

Miranda de Ebro genannt ist.**’ Die Medialisierung der Erinnerung in Form eines lyrischen Textes

4% Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 195.

40 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 213.

! Sanchis Sinisterra, jAy, Carmela!, S.213. Vgl. erginzend Walter L. Berneckers Ausfiihrungen im Hinblick
auf die von den Franquisten noch wihrend des Biirgerkriegs vollzogene und nach Kriegsende intensivierte
Politik der damnatio historiae, der jede Form von oppositionellem Denken zum Opfer fiel: ,,Die franquistische
Erinnerungspolitik diente einem einzigen Zweck: das eigene Regime zu legitimieren, es als quasi
selbstverstindliche Konsequenz der Entwicklung in der Tradition der glorreichen spanischen Geschichte zu
verankern, zugleich die Erinnerung an die Gegenseite — die Liberalen und die Demokraten, Sozialisten und
Kommunisten, Freimaurer und Juden ... — auszuldschen.” Vgl. Bernecker, ,,Spanischer Biirgerkrieg und
Vergangenheitsbewiltigung®, S. 781.

42 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 215.

443 Vgl. Aznar Soler, ,,Introduccién®, S. 69: ,,Ni, por supuesto, Sanchis Sinisterra olvida a César Vallejo [...] que
dedicé a ese ferroviario de Miranda de Ebro [ ...] al obrero Pedro Rojas, al miliciano heroico caido en la lucha

[..]e
164



macht Pedro de Rojas potentiell zu einer Figur des kulturellen Gedachtnisses, hdngt die Seinsweise
doch nun nicht mehr einzig von der virtuellen Seinsweise im Geist der Subjekte ab. Die
Institutionalisierung der Erinnerungen in Form kultureller Objektivationen bremst dessen
Auflosungsprozess im Jenseits, ebenso wie beim totgeschwiegenen Dichter Garcia Lorca, auf dessen
literarische Verewigung mittels eines unverstindlichen und sinnfreien Gedichts angespielt wird, das er
Carmela im Jenseits zum Geschenk macht.*** Auf die schriftliche Manifestierung der historischen
Person Pedro de Rojas in das lyrische Werk César Vallejos wird in einer Replik Carmelas indirekt
angespielt: ,,CARMELA. El de la cabeza abierta... Bueno, no es asturiano, pero casi: de Miranda de
Ebro. S6lo que fue en Asturias donde... Pedro, se llama... Pedro Rojas.“**

Anabel Garcia Martinez weist auf die bildhafte Analogie zwischen der korperlichen Auflosung
Carmelas und im Sand hinterlassenen Spuren hin, die sich allmihlich verfliichtigen. Allerdings

beschrinkt sie sich dabei auf den Zusammenhang von Erinnerung und der durch sie verhinderten

Ausldschung des einst Wahrgenommenen:

En cierto sentido, se evoca aqui un concepto de la memoria cercano a las huellas de los pies
descalzos en la arena que con el paso del tiempo desaparecen. Sélo el recuerdo — alimentado
tanto por los muertos como por los vivos — es capaz de impedir su desvanecimiento.**°

Besonders hervorzuheben ist m. E. jedoch die an dieser Stelle nicht weiter thematisierte, doch in dieser
Studie in den Fokus geriickte materielle Negativitit der Spur. Gleich einem sich verfliichtigenden
FuBabdruck im Sand ist auch Carmela ein Negativum, ein Rekurs auf das Gewesene, das innerhalb der
Fiktion keine materielle Seite aufweist, sondern auf ihren vergangenen Sinnlich-Empirischen Status
verweist. Als VerduBerung des Intelligiblen, als Signifikat im Feld der Signifikanten, wird sie zu einer
allegorischen Figur des Nicht-Erinnerns des Un-Vergesslichen, als Signifikat dringt sie in das Feld
der &duferen Wahrnehmung und setzt damit die Logik der Gegenwartsebene aufs Spiel. Die
Besonderheit dieses Spiels der erinnerungskulturellen Phantastik ist es jedoch weniger, Unerklérliches
in eine Sphare der Logik einfallen zu lassen, als vielmehr zu zeigen, dass die Unheimlichkeit einer
plotzlichen Prdsenz des Intelligiblen, der subjektiven Erinnerungen, deren Inhalte immer schon
existent sind, sich ganz im Sinne Freuds aus der Bekanntheit des Verdridngten ergibt. Die Un-Tote
wird zur un-heimlichen Figur, weil sie Opfer und Konsequenz eines Verdridngungsaktes ist. Die
Bekanntheit (die Heimlichkeit) sowie die intelligible Existenz werden damit zu Grundmerkmalen der
erinnerungskulturellen Phantastik, die auf der Basis einer diachronischen statt einer synchronischen
Irritation in Kraft zu treten scheinen. Die hésitation entsteht auf Seiten der Rezipienten also nicht

durch den Einfall des Nicht-Seienden, sondern vielmehr durch den vermeintlichen Einfall des Nicht-

4 Unisono verstehen bestehende Interpretationsansitze Carmelas und Paulinos vorgespielte Bewunderung des
lyrischen Talents Lorcas als Ausweis ihrer dsthetischen Einfalt. Als Varieté-Kiinstler strebt vor allem Paulino
nach hoher Kunst; die Gedichtinterpretation unterstreicht jedoch auf ironische Weise ihr mittelméfiges Niveau
als Kiinstler.

5 Sanchis Sinisterra, jAy, Carmela!, S. 255.

46 Garcia Martinez, El telon de la memoria, S. 285.

165



Mehr-Seienden, das den materiell-physischen Tod gestorben ist und aufgrund seiner geistigen
Fortexistenz zum ,Un-toten” wird. Das kommunikative Gedéchtnis ist als Speicher des Intelligiblen
somit zugleich Lebensraum der Un-toten, nur in der subjektiven (und theatralen) Vorstellung
existierenden Carmela. Mit den Subjekten und deren Erinnerungen verschwindet schlieBlich auch die
mentale Lebensform, sofern diese nicht vom Subjekt losgelost und durch ,.feste Objektivationen,

“474n das kulturelle

traditionelle symbolische Kodierung/Inszenierung in Wort, Bild, Tanz usw.
Gedéchtnis integriert wird. Die einzige Moglichkeit, den Tod durch Vergessen zu vermeiden, besteht
demnach darin, die intelligible Seinsweise zu iiberwinden und die Erinnerungsinhalte an ein als

reminder fungierendes Medium zu heften.

1.2.2.6. Semiotisierung im Geiste

Das Vergessen wird im Drama ;Ay, Carmela! zum tdtenden Loschungsprozess, zum Mord an den Un-
toten. Carmelas Vorhaben, in der immateriellen Welt des Geistes einen Club wider das Vergessen zu
griinden, stellt einen Versuch dar, sich gegen die Fragilitit der subjektigebundenen Seinsweise
aufzulehnen und sich mithilfe der Institutionalisierung des eigenen Seins, welches nichts anderes ist
als ein intelligibles Sein, gegen das zweite Ableben zu wehren. Das Ausbleiben des Totengedenkens
durch Paulino auf der Gegenwartsebene, das Abkoppeln der Vergangenheit von der Gegenwart,
erstickt jedoch jede Moglichkeit memorialer Intersubjektivitit im Keim. Der Ubergangsraum des
kommunikativen Gedichtnisses, als deren Triger die erinnernden Subjekte fungieren, wird somit zur
gedichtnistheoretischen Sackgasse, die das Totengedenken als urspriinglichste Form der Etablierung
libergenerationeller biographischer Vergewisserung verweigert. Jan Assmann unterstreicht die

identitétsstiitzende Funktion der Erinnerung an die Verstorbenen:

Wenn Erinnerungskultur vor allem Vergangenheitsbezug ist, und wenn Vergangenheit entsteht,
wo eine Differenz zwischen Gestern und Heute bewuf3t wird, dann ist der Tod die Ur-Erfahrung
solcher Differenz und die an den Toten sich kniipfende Erinnerung die Urform kultureller
Erinnerung. Im Zusammenhang unserer Unterscheidung zwischen dem , kommunikativen“ und
dem ,kulturellen* Gedéchtnis miissen wir aber auf das Totengedenken noch einmal unter einem
etwas anderen Blickwinkel zurlickkommen. Denn es nimmt offenbar eine Zwischenstellung ein
zwischen diesen beiden Formen des sozialen Gedéchtnisses. Das Totengedenken ist
~kommunikativ®, insofern es eine allgemein menschliche Form darstellt, und es ist ,,kulturell
in dem MaBe, wie es seine speziellen Triger, Riten und Institutionen ausbildet.***

Gemeinsam mit zwei Katalaninnen, die beide auf den Namen Montse horen, und all denjenigen, die
sich nicht mit ihrer allméhlichen Ausléschung abfinden, stemmt sich Carmela gegen die sie

bedrohende Verdriangungshaltung der Lebenden:

47 Assmann, Das kulturelle Geddchtnis, S. 56.
448 Assmann, Das kulturelle Geddchtnis, S. 61.

166



CARMELA. Ah, si... Pues decia Montse que podiamos ponernos a buscar a los que no se
conforman con borrarse..., 0 sea, a los macizos, como les llama Montse... y juntarnos, y hacer
asi como un club, o una pefia, o un sindicato..., aunque Montse dice que, de sindicatos, ya
vale... pero en eso la otra Montse se pone muy farruca, porque dice que...**

Die ausbleibende Intersubjektivitit im Diesseits, der Mangel an Austausch iiber das Geschehene, wird
im Jenseits zum handlungsleitenden Motiv. Die Darstellung der inter-individuellen Verstindigung
wird durch die Beilegung diesseitiger politischer Grabenkdmpfe sowie durch den Zusammenbruch von
Sprachbarrieren akzentuiert.

Die beiden Katalaninnen, von denen sich die eine fiir die Ziele der Federacion Anarquista Ibérica
(FAD) einsetzte, die andere fiir die wihrend des Biirgerkriegs mit den Anarchisten verfeindete
kommunistische Partei Spaniens (PCE)-PSUC, finden im Jenseits in einem gemeinsamen Kampf
gegen das Vergessen zusammen: ,,CARMELA. [...] Discuten mucho, eso si, y se llaman de todo, y en
cataldn, ahf es nada,... Pero sin llegar a manos, porque ya, ;para qué?“** Die politischen Grenzen
verschwimmen zugunsten eines memorialen Diskurses, der durch die Betonung der Menschlichkeit,
der inter-subjektiven Verstindigung, einheitsstiftendes Potential entfaltet. Die Anti-Struktur des
Jenseits baut sich als humanistischer Gegenraum zum Diesseits auf, das von politischen Interessen,
ideologischen Zielen und Egoismus eingenommen scheint. Dies geschieht mit Blick auf Paulino
jedoch nicht auf manichdistische Weise; vielmehr wirft das Verstindnis, das Paulino aufgrund der
repressiven Zustinde in Zeiten des Krieges und der politischen Verfolgung einzurdumen ist, einen
dunklen Schatten auf die spanische Demokratie, dessen politische Akteure, sowie die Gesellschaft, die
sich im Zuschauerraum wiederfindet. Viele von ihnen wagen es aus systemischem Kalkiil und der
Angst vor destabilisierender Erinnerung nicht, ihre neu gewonnene Freiheit fiir die Aufarbeitung des
Geschehenen einzusetzen. Dieses defizitédre, von den Interessen der Gegenwart geleitete Denken, wird

zu Carmelas Treibfeder:

PAULINO. Bueno, ;y ese club...?

CARMELA. O lo que sea, que ya se vera... Pues para hacer memoria.

PAULINO. ;Qué quieres decir?

CARMELA. Si: para contarnos todo lo que pasd, y por qué, y quién hizo esto, y qué dijo
aquél...

PAULINO. ;Y para qué?

CARMELA. Para recordarlo todo.

PAULINO. ;A quién?

CARMELA. A nosotros... y a los que vaydis llegando...

PAULINO. (Tras una pausa.) Recordarlo todo...

CARMELA. Si, guardarlo... Porque los vivos, en cuanto tenéis la panza llena y os ponéis
corbata, lo olviddis todo. Y hay cosas que...

PAULINO. ;Lo dices por mi? ;Crees que me he olvidado de algo?

CARMELA. No, no lo digo por ti... Aunque, vete a saber... Tt deja que pase el tiempo, y ya
hablaremos...

PAULINO. Ya hablaremos... ;Cuando?

49 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 260.
430 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 261.

167



CARMELA. Bueno: es un decir.
(Hay un silencio. Quedan los dos ensimismados, como en dmbitos distintos.)

PAULINO. Y cuando ése te achucha, ;qué notas?
CARMELA. Ya hablaremos... Alli.

PAULINO. Di... ;Qué notas?

CARMELA. Iréis llegando todos alli, y hablaremos...
PAULINO. Seguro que te pellizca el culo... ;A que si

9451

Es ist kein Zufall, dass Paulino die metamemoriale Reflexion in dem Moment unterbricht, in dem er
sich  mit seinen Schuldgefiihlen konfrontiert sieht (,;Lo dices por mi?*). Diese
Unterbrechungsstrategie nutzt Paulino gleich mehrmals wahrend der Gespriche mit der Un-Toten.
Das hier vorliegende Beispiel kann als paradigmatisch gelten, zeugt es doch auf kommunikativer
Ebene von Paulinos Wunsch nach einer Losldsung von der Vergangenheit. Denn immer dann, wenn
sich in den Dialogen eine memoriale Tiefe aufzubauen scheint, die das Abgedringte unweigerlich auf
die Gegenwartsebene heben wiirde, initiiert Paulino eine affektive Wende. Die Frage nach Gefiihlen,
Geschmack oder Beriihrung verlagert die Kommunikation auf das Feld der unmittelbaren, an die
Gegenwart gekoppelte Wahrnehmung und entfernt sie damit von der memorialen Metaebene.

Die Gegenwartsorientierung Paulinos, die memorial-diskursive Reflexionenen durch die Betonung des
Sensiblen im Diesseits unterbindet, kollidiert mit der Vergangenheitsorientierung Carmelas. Die
Griindung eines Clubs im Jenseits ist der Versuch der Un-Toten, bisher nicht Vergessenen, ihre
intelligible Existenz durch einen intersubjektiven und institutionalisierten Akt zu wahren. Auf
paradoxe Weise erfiillen die Erinnerten damit zugleich die Rolle der Erinnernden, ihr Kampf ums
Uberleben wird zum transgressiven Akt, der Noesis und Noema zu vermengen scheint, angesichts der

unwiirdigen Verdringungshaltung der Lebenden jedoch zum einzigen Hoffnungsschimmer wird.

[...] Carmela es portadora de esa especie de fragilidad de los muertos, que si no son recordados
se van borrando, se ven desmaterializando. En la obra forman un club, para conservar esa forma
de existencia, quienes no se conforman con borrarse.*”?

Diese Bewahrung ist durch die symbolische Kodierung in Form kultureller Objektivationen moglich
sowie die damit verbundene Loslosung vom Subjekt: ,,.Das kulturelle Gedédchtnis, im Unterschied zum
kommunikativen, ist eine Sache institutionalisierter Mnemotechnik.“*>* Das Jenseits stellt somit nicht
nur einen Uberlebensort des im kommunikativen Gedichtnis Erinnerten dar, sondern wird
paradoxerweise zugleich Ausgangspunkt fiir intersubjektiv-kodierende Erinnerungsarbeit im Feld des
Mentalen. Damit wird das Drama zum Interdiskurs und zur gedichtnistheoretischen Reflexionsfliache

beziiglich der Frage, auf welche Weise sich die unweigerlich verblassende Vergangenheit fixieren

43! Sanchis Sinisterra, jAy, Carmela!, S. 261f.
452 Sanchis Sinisterra, José zit. nach Aznar Soler, ,, Introduccién®, S. 92, FN 106.
453 Jan Assmann, Das kulturelle Gediichtnis, S. 52.

168



lasst und welche moralische Implikationen das Ausbleiben einer memorialen Fixierung im Diesseits

mit sich bringt.

La idea que los muertos se van borrando a través del olvido de los vivos estd materializada en
las propias sensaciones de una ,recién muerta’ que se niega a morir una segunda vez. Porque

Paulino, con su actitud en el epilogo, la estd borrando, la estd traicionando al querer olvidarla.***

Der Wunsch Paulinos, Carmela zu vergessen, verstirkt sich im Laufe des Dramas. Die zunehmenden
Schwierigkeiten, die Carmela bei der Riickkehr zu Paulino erwihnt, sind Konsequenz von dessen
Verdringungsprozess. Je weniger sich Paulino an Carmela erinnern mochte, desto schwerer fillt ihr
der transgressive Akt hinein in das Feld der Wahrnehmung.*>> Garcfa Martinez weist zurecht auf die
im Laufe des Dramas zunehmende kommunikative Distanzierung zwischen den beiden Hauptfiguren
hin, die sich ihres Erachtens in unterschiedlichen Oppositionen entfaltet. Wihrend Paulino einen
deutlichen Gegenwartsbezug sowie eine hohe Affiziertheit aufweist, charakterisiert sich die tote
Carmela durch einen reflexiven Zugang zur Vergangenheit. Kurz vor Ende des Dramas scheint die
Kommunikation zwischen den beiden vollends gescheitert, Momente des Schweigens werden von
aneinander vorbeilaufenden Konversationen abgelost, als gehorten die Figuren unterschiedlichen
Welten an.**

Zur diesseitigen Sprachlosigkeit steht der sprachliche Austausch im Jenseits in Opposition. Der
Wegfall der Sprachbarrieren ermoglicht nicht nur den Austausch zwischen Carmela und den
Katalaninnen, sondern ebenso zwischen Carmela und den hingerichteten Brigadisten. Damit wird eine
Form der kommunikativen Intersubjektivitit etabliert, die im Diesseits selbst zwischen Sprechern
derselben Sprache scheitert. Dabei scheint es m. E. die Karenz des Materiellen zu sein, die jegliche
Verstindigungsprobleme im Jenseits aufhebt. Denn die Absenz der materiellen Seite des sprachlichen
Zeichens ermoglicht eine konzeptuelle sprachliche Verstindigung der Un-Toten. Das Sprechen
Carmelas mit den Katalaninnen sowie den Brigadisten im Jenseits funktioniert in einer Sprache der
Humanitit, die keine nationalen und damit auch keine nationalsprachlichen Grenzen zu kennen
scheint. Sprache wird zum konzeptuellen Werkzeug, das seine materiellen Defizite ablegt, um so die
Wiirde des Menschen nicht nur zur Grundlage des gemeinsamen Verstindnisses (konzeptuell),
sondern auch des Verstehens (materiell, sensibel) zu machen: ,,Por encima de diferencias politicas, de
lenguas y de fronteras, el lenguaje de la humanidad es el lenguaje de la memoria, de la dignidad y de

la solidaridad <+’

454 Aznar Soler, ,, Introduccién®, S. 97.

43 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 212.

436 Garcia Martinez, El telon de la memoria, S. 281: ,,Se trata en realidad de dos discursos bien separados — el
discurso afectivo de Paulino, por un lado, y el memoralistico de Carmela, por otro — dos discursos que ya no se
cruzardn, que marcardn el fracaso de la comunicacién y la ruptura definitiva entre ambos.*

457 Aznar Soler, ,, Introduccién®, S. 93.

169



1.3. Erlebtes erinnern und Erinnertes erleben

In diesem Kapitel gilt es anhand von José Sanchis Sinisterras Theatertext ;Ay, Carmela! aufzuzeigen,
inwiefern sich das Potential erinnerungskultureller Phantastik innerhalb des theatralischen Raums, der
als Schwellenraum zwischen Fiktion und Lebenswelt definiert wurde, zu entfalten vermag. Geméa$ den
im iibergeordneten Theoriekapitel formulierten Annahmen wird zu priifen sein, inwiefern das
Ausschopfen dieses phantastischen Potentials an der Grenze zwischen Semantik und Pragmatik mit
der Vorgabe einer Uberwindung des Als-ob, einem vorgegebenen Wegfall des theatralischen Raums,
einhergeht.

Die These, die den folgenden Ausfiihrungen zugrunde liegt, lautet, dass die strukturelle Besonderheit
des Theatertextes ;Ay, Carmela! darin zu sehen ist, dass in ihm eine potentielle Gleichzeitigkeit von
Erinnern und Erleben angelegt ist. Diese Gleichzeitigkeit meint dabei keineswegs ein distinktes
Nebeneinander von Erlebenden (Rezipienten) und Erinnernden (Figuren), sondern ein Ineinander-
Aufgehen beider Prozesse; abhingig von der Perspektive fungiert Erinnertes zugleich als Erlebtes
bzw. Erlebtes zugleich als Erinnertes.

Diese Blickschirfung basiert auf einem phinomenologischen Zugang zu Prozessen des Erinnerns und
Wahrnehmens. Es soll herausgearbeitet werden, auf welche Weise es dem Theatertext gelingt, die
Trennung zwischen Wahrnehmung und Erinnerung, gegenwirtigem Erleben und der Evozierung von
Vergangenem, nicht nur &dsthetisch zu modellieren. Zudem ist zu untersuchen, auf welche Weise der
Text eine strukturelle Anndherung der intendierten Auffiihrung an  nicht-fiktionale
Veranstaltungssituationen ermoglicht, die das Theater zum wirkméchtigen Medium des kulturellen
Gedichtnisses werden ldsst. Dafiir ist es zunidchst notwendig, dem bereits erdrterten Begriff der
Erinnerung den des Erlebnisses an die Seite zu stellen und mit den theatertheoretischen Konzepten der
Mimesis und der Performativitét in Beziehung zu setzen.

Was heifit es, etwas zu erleben? Wann endet das Erleben und ab wann konnen Erlebnisse nurmehr
erinnert werden? Bei der Beantwortung dieser Fragen dienen erneut die Phénomenologie Edmund
Husserls sowie die auf diese rekurrierende Phidnomenologie des Gedichtnisses Paul Ricceurs als
Ausgangs- und Orientierungspunkte. Genau wie der Erinnerungsbegriff weist der des Erlebnisses eine

Doppelstruktur auf, die sich auf Grundlage der Unterscheidung zwischen Noema und Noesis ergibt:

Erlebnis (engl. experience), Bez. sowohl fiir den Akt wie fiir den Inhalt eines Ereignisses oder
einer Situation, die wir an uns und um uns erfahren. Ereignisse konnen als gegenwértige
wahrgenommen oder als Erinnertes oder auch Erzihltes vergegenwiirtigt werden.*®

Die Differenzierung zwischen Akt und Inhalt des Erlebnisbegriffs beriicksichtigt die bereits bei der
Betrachtung des Erinnerungsbegriffs zugrunde gelegte phidnomenologische Trennung zwischen

intentionaler Gerichtetheit (Noesis) und dem intendierten Gegenstand (Noema). Unabhédngig vom

8 Regenbogen, Arnim/Meyer, Uwe: ,,Erlebnis®, in: dies. (Hgg.), Worterbuch der philosophischen Begriffe,
Hamburg 2013, (= Philosophische Bibliothek Band 500), S. 199.

170



noematischen Gehalt des Erlebten kann sich der Akt des Erlebens sowohl auf gegenwirtig
Wahrnehmbares, sich Ereignendes, als auch auf Vergangenes, also auf etwas, das sich bereits ereignet
hat, beziehen. Die zeitliche Dimension des Erlebnisgehalts hat somit keinen Einfluss auf die
Moglichkeit des intentionalen Aktes. Der Akt des Erlebens bleibt freilich an die Gegenwart gekoppelt
und vollzieht sich immer auf der Basis eines fortlaufenden Jetzt. Selbst der Versuch des Wieder-
Erlebens, des erneuten Durchlebens eines zuriickliegenden Ereignisses, bleibt trotz eines intendierten
Bezugs auf Vergangenheit stets ein gegenwartiger Akt.

Zusitzlich ist darauf hinzuweisen, dass sich der Akt des Erlebens unabhingig von der Existenzweise
und dem Modus des Erlebten performativ in die Gegenwart einschreibt. Denn auch wenn es sich beim
intendierten Gehalt des Erlebnisses um eine Einbildung, eine Sinnestduschung oder Fiktives handelt,
so dndert dieser Umstand nichts an der empirisch-realen Gerichtetheit des Bewusstseins auf diesen
Gehalt. Ebenso verhilt es sich im Hinblick auf den illokutiondren Anspruch des Intendierten, das
unabhiingig davon, ob diesem ein fiktionaler oder faktualer Aussagemodus zugesprochen wird, erlebt
werden kann.

Der ontologische Gehalt des direkten Objekts des Erlebnisses (etwas erleben, to experience
something) fungiert ergo ebensowenig wie der inhdrente Aussagemodus als Mdoglichkeitsbedingung
fiir den Akt des Erlebnisses. Stattdessen steht das Erleben in enger Beziehung zur Wahrnehmung im
Sinne einer ,,Tétigkeit der Aufnahme und Verarbeitung gegebener Reize und Vorstellungen.“** Der
Akt des Wahrnehmens ist wiederum vom Wahrnehmungsgehalt zu unterscheiden.

Diese phdnomenologische Differenzierung verspricht insbesondere im Hinblick auf das
erinnerungskulturelle Theater sowie andere Organisationsformen des kulturellen Gedéchtnisses einen
interpretatorischen Mehrwert, ermoglicht es die préazise Trennung zwischen Noema und Noesis doch
offensichtlich, die Grenze zwischen Vergangenheit und Gegenwart im Rahmen einer Akzentuierung
des Aktes der intentionalen Bewusstwerdung (Noesis) zu iiberwinden. Anders gewendet, wihrend der
Gehalt des Erlebnisses sowohl vergangen als auch gegenwirtig sein kann, vollzieht sich der
intentionale Akt des Erlebens immer auf der Ebene der Gegenwart. Damit tritt jeder Erlebnisakt
unabhiingig von der zeitlich-chronologischen Verortung des Gehalts in Beziehung zur
Gegenwirtigkeit des Erlebenden, ohne den es weder einen Erlebnisakt noch einen Erlebnisgehalt
geben kann. Somit erleben auch Theaterzuschauer eine Auffiihrung im Sinne einer Gerichtetheit ihres
Bewusstseins auf einen Gehalt, unabhédngig davon, ob sich dieser nun im fiktionalen oder faktualen
Modus prisentiert.

Unter Rekurs auf Husserls Ideen zu einer reinen Phénomenologie und phidnomenologischen
Philosophie verweist Paul Janssen darauf, dass fiir Husserl jedes Erlebnis ,seine eigene
Erlebniszeitlichkeit™ besitzt, die sich zwischen einem Vorher und einem Nachher verorten lasst: ,,Es

ist, was es ist, in einem bestindigen FluB3 von Retentionen und Protentionen, die durch eine selbst

9 Gessmann, Martin: Philosophisches Worterbuch, Stuttgart 2009, S. 753.

171



flieBende Phase der Originaritit vermittelt werden.“*® Auch eine Theaterauffiihrung verfiigt aufgrund
ihres auferalltiglichen Charakters, der hdufig durch den Eintritt in eine eigens fiir das Spiel
auserkorene Stitte einhergeht, iiber eine ,,eigene Erlebniszeitlichkeit”, die sich zwischen dem Beginn
und dem Ende der Auffilhrung etabliert. Diese besondere raum-zeitliche Herausgelostheit der
dsthetischen Erfahrung im Theater macht das Auffiihrungserlebnis zu einem liminalen und riickt es
strukturell in die Nédhe des Rituals.

Der Akt des Erlebens ist Husserl zufolge in dieser Phase zu verorten, in einem ,,lebendige[n] Jetzt des
Erlebnisses”. Paul Ricceur orientiert sich an Husserls Begriff des Erlebnisses, den er in seinen
Ausfiihrungen mit dem Terminus expérience vive ins Franzosische iibertridgt und mit dem er ebenfalls
an den Gedanken des Gegenwartsbezugs ankniipft.*',,Indem immer ein neues Jetzt auftritt, wandelt
sich das Jetzt in ein Vergangen, und dabei riickt die ganze Ablaufskontinuitit der Vergangenheiten des
vorangegangenen Punktes ‘herunter*, gleichmiBig in die Tiefe der Vergangenheit.«**>

Die Begriffe der Retention bzw. der priméren Erinnerung und Protention markieren Husserl zufolge
die Spanne der Wahrnehmung — und damit des Erlebens — , die er nicht nur im Moment des Jetzt
verortet, sondern der er eine Dauer zugesteht. Erst dann, wenn ,,das reproduzierte Zeitobjekt mit
keinem Bein mehr in der Wahrnehmung steht, ist es wirklich vergangen.“**’ Erst in diesem Moment
16st die sekundidre Erinnerung (Reproduktion) die primire Erinnerung (Retention) ab. Und erst dann,
so konnte fortgefiihrt werden, endet das Jetzt des Erlebens, das im gleichen Moment von einem neuen
Jetzt ersetzt wird. Der Konzeption der aisthetischen Dauer folgend wird auch in dieser Studie nur das
als (zeitlich) re-prisentierbar verstanden, was das Feld der Wahrnehmung endgiiltig verlassen hat und
somit auch nicht mehr unmittelbar erlebbar, sondern nur noch erinnerbar ist im Sinne der sekundéren
Erinnerung.

Auf die asthetische Erfahrung theatraler Darstellung riickbezogen lédsst sich der Akt des Erlebens an
eine Asthetik des Performativen bzw. an den von Lehmann beschriebenen ,Einbruch des Realen’
koppeln, wihrend der Akt des Erinnerns aufgrund seiner akzentuierten zeitlichen Dimension, welche
das Erinnerte aus dem Feld der unmittelbaren Wahrnehmung ausschlieBt, einer semiotischen Asthetik
entspricht. Bei der Beschreibung des theatralischen Raums als Schwellenraum wurde behauptet, dass
die ethische Kraft eines erinnerungskulturellen Theaters sich weder durch einen -eindeutig
mimetischen Darstellungsmodus noch durch eine vollendete Kippbewegung ins Performative
intensivieren ldsst, sondern auf einer perzeptiven Uneindeutigkeit (hésitation) griindet, die sich
zwischen den beiden Wahrnehmungsmodi der Reprdsentation und der Prdsenz verortet,
gewissermallen am Knotenpunkt der Dialektik der Représentation. Dieser These, die das Konzept der
erinnerungskulturellen Phantastik an der Grenze zwischen Semantik und Pragmatik zu denken

versucht, liegt die Annahme zugrunde, dass das Theater seine memoriale Wirkmacht entfalten kann,

4% Janssen, Paul: ,,Erlebnis, intentionales®, in: Ritter, Joachim (Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie,
Bd.2,1972,S.711.

1 vgl. Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 51.

402 Ricceur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 65.

463 Ricceur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 64.

172



wenn es genau den umgekehrten Weg der Erinnerung geht, d.h. wenn das Theater seinen
noematischen Gehalt in die Latenz verdrédngt, sein semantisches Angebot hinter seine Substantialitit
zuriickdréngt, sich somit vergegenwirtigt und eine unmittelbare Beziehung zur Welt eingeht.

Ein vollstindiger Ubergang von der Darstellung hin zum Ereignis wire der Intention eines
erinnerungskulturellen Theaters jedoch bereits deshalb abtréglich, weil es in diesem eben nicht nur um
die Vergegenwirtigung des Darstellenden geht, sondern immer auch um das Aufrechterhalten eines
Zeitbezugs, genauer, eines Bezugs zur Vergangenheit, die als Kontrastfolie zur Gegenwart zu dienen
hat. Ohne diese Kontrastfolie wire jede Gelegenheit der Reflexion, des Einnehmens einer Metaebene,
nicht denkbar. In anderen Worten, erst durch das Oszillieren am Knotenpunkt der Dialektik der
Reprisentation, durch die potenzielle Gleichzeitigkeit von Reprisentation und Prisenz, die sich einer
endgiiltigen Setzung verweigert, wird es innerhalb des theatralischen Schwellenraums moglich,
Vergangenes zu reprisentieren (sekundire Erinnerung) und die Rezipienten zugleich zu einem
performativen, also zu einem prisentischem Akt des kulturellen Gedéchtnisses werden zu lassen. Nur
auf diese Weise ist es zeitgleich moglich, zu erleben, an Erlebtes zu erinnern und dieses zu
reflektieren. Da es die besondere Struktur des theatralischen Schwellenraums erlaubt, zwischen den
Wahrnehmungsmodi zu oszillieren, ist eine Gleichzeitigkeit von Erleben und Erinnern denkbar.
Dieses behauptete Spiel mit der Ordnung des Als-ob wird in der Folge am Beispiel von ;Ay, Carmela!
dargelegt, einem Theatertext, der bereits vor Beginn der Handlung das unbestimmte Feld zwischen
Erinnerung und Erlebnis akzentuiert.

Im Anschluss an die dramatis personae fiigt Sanchis Sinisterra folgenden Hinweis ein: ,,L.a accién no
ocurrié en Belchite en marzo de 1938.“*** Dieser kurze Ausspruch erscheint aus mehreren Griinden
relevant fiir die Anndherung an den Theatertext. Zunéchst lisst sich der polysemische Charakter des
Substantivs ,accion’ hervorheben, das sich gleichzeitig auf ein historisch-reales Ereignis wie auch auf
die Theaterhandlung an sich beziehen konnte. Im ersten Fall wiirde sich der Text ab initio um eine
Distanzierung von der Tradition des historischen Dramas bemiihen, dessen definitorisches Merkmal
die Referenz auf ein bestimmtes auBerfiktionales historisches Milieu oder Ereignis oder auf bestimmte
historische Personen darstellt. Diese Annahme erscheint insbesondere unter Beriicksichtigung des
Untertitels des Theatertextes plausibel. Dieser lautet: ,,Elegia de una guerra civil en dos actos y un

bl

epilogo.“ Die Verwendung des unbestimmten Artikels ,una’ impliziert eine Bewegung vom
Besonderen ins Allgemeine. Das Dargestellte, das selbstverstindlich weiterhin in engem Bezug zum
Spanischen Biirgerkrieg gesehen wird, 6ffnet sich zumindest auf sprachlicher Ebene einem erweiterten
Interpretationshorizont. Damit geraten andere Fragen als die nach den konkreten Umstinden und
Geschehnissen des spanischen Biirgerkrieges in den Fokus. So zum Beispiel die Frage nach den
Moglichkeiten und Grenzen des Theaters unter politischer Repression, ebenso die Frage nach der

Positionierung von Kiinstlern und nach der diesen drohenden Gefahr politischer Instrumentalisierung.

4% Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!,S. 187.

173



Aus einem Theater iiber den Biirgerkrieg wird damit von Beginn an ein Theater {iber das Theater in
Zeiten des Krieges.

Gleichermaflen ldsst sich ,accién’ als Theaterhandlung verstehen. Aus dieser Perspektive konnte
Sanchis Sinisterras einleitender Verweis als Rekurs auf die Dialektik der Représentation zu deuten
sein. Denn die Theaterhandlung findet und fand in der Tat nicht 1938 statt. Zum einen ist sie kein
historisches Ereignis im Sinne einer Auffiihrung, die tatsdchlich so stattgefunden hat und damit zur
historischen Referenz wird. Zum anderen, und dies ist entscheidend, ist die Theaterhandlung, das heif3t
nicht das Dargestellte, sondern die Darstellung, stets an die Gegenwart gekoppelt. Unter diesem
Gesichtspunkt wiirde der prisentische Charakter der Auffiihrung der Handlung betont, die als Ereignis
und ,,lebendiges Jetzt™ erlebbar wird. Auf diese Weise expliziert Sanchis Sinisterra das Spannungsfeld
zwischen den Wahrnehmungsmodi der Représentation und der Prisenz und spielt damit bereits vor
Beginn der dramatischen Handlung auf das an, was den Rezipienten im Laufe des Stiicks erwartet, ein
Oszillieren zwischen Erinnerung und Erlebnis.

In beiden Fillen und unabhéngig von der semantischen Auslegung des Substantivs ,accién’ betont
Sanchis Sinisterra den Moment der Erinnerns gegeniiber dem erinnerten Moment. Damit weist er die
tradierten Merkmale des klassischen historischen Theaters zuriick, wie es insbesondere im 19.
Jahrhundert auf den europdischen Biihnen Einzug hielt, und nihert sich einer Text- und
Auffiihrungsstruktur an, die in dieser Studie bereits mehrfach als ,erinnerungskulturelles Theater’
bezeichnet wurde. Ein so verstandenes Theater akzentuiert den Gegenwartsbezug des noetischen Akts,
die intentionale Gerichtetheit.

Auch in Sanchis Sinisterras Ay, Carmela! wird die Dialektik der Repridsentation zum
strukturgebenden Moment. Um dies eingehend am Beispiel des metatheatralen Spiels zu belegen,
bedarf es zunichst einer differenzierten Betrachtung der im Stiick etablierten Ebene des Erinnerten
(Vergangenheitsebene), die bereits von der Ebene des Erinnerns (Gegenwartsebene) unterschieden
wurde.

Auf der Vergangenheitsebene sind sowohl die Vorbereitungen fiir den Theaterabend sowie die Gran
Velada selbst verortet, die Carmela und Paulino anlédsslich der “Befreiung* von Belchite durch die
franquistischen Truppen durchfiihren miissen.*> Von den zeitlich zuriickliegenden Geschehnissen, die
zur ErschieBung Carmelas fiihren, erfahren die Zuschauer nicht etwa durch eine narrative
Rekonstruktion Paulinos ausgehend von der Gegenwartsebene. Stattdessen wird das Geschehene im
ersten und im zweiten Akt szenisch evoziert, wobei die Auffiihrungsvorbereitungen in den ersten Akt
fallen, die eigentliche Vorstellung der Varieté-Nummern vor dem aus franquistischen Militérs und
gefangenen Brigadisten bestehenden Publikum dagegen fiillt fast den kompletten zweiten Akt aus.
Bereits der erste Akt liefert einen Beleg dafiir, dass es sich bei den Vorbereitungen sowie der
Auffiihrung des Theaterabends um Erinnertes handelt, genauer, um eine In-Szene-Setzung von

Paulinos Erinnerungen an die wenige Tage zuvor erlebten Ereignisse. Das Erinnerte ist somit

%95 Sanchis Sinisterra, jAy, Carmela!, S.202: ,CARMELA. Pues del ejército, que ademds, seguro, para celebrar
la ocupacién de Belchite... PAULINO. La liberacién, quieres decir...

174



binnenfiktional motiviert, denn es ist eine Figur, die als Ausgangspunkt fiir eine Riickblende und einen
damit vollzogenen Wechsel der Fiktionsebenen verantwortlich ist und nicht etwa ein auferfiktionaler
Spielleiter oder Dramaturg, der diesen Ebenenwechsel auch vollig unabhingig von den Figuren
realisieren konnte.**® Kurz nachdem die Vergangenheitsebene ein erstes Mal evoziert wurde, wird die
Riickkehr zur Ebene des Erinnerns (Gegenwartsebene) durch das Abtreten beider Figuren sowie ein
darauf folgendes ,,Oscuro“ eingeleitet.*®” Nachdem das Biihnengeschehen wenig spiiter in ein

schwaches Probenlicht (,,Entra por el lateral del fondo la luz blanquecina****

) getaucht wird — eines
der theatralen Zeichen, die als Marker der Gegenwartsebene fungieren — sucht die ermordete Carmela
zum zweiten Mal den Ort ihrer Hinrichtung auf. Bei ihrer Wiederkehr findet sie den schlafenden
Paulino zusammengerollt auf der Biihne vor. Trunken und laut trdumend gewéhrt er der Toten wie
auch den Rezipienten unfreiwillig Einblick in seine Gedanken- und Vorstellungswelt, die mentale
Inszenierungsfliche der Vergangenheitsebene. Durch die damit evozierte Gleichzeitigkeit des
Verdringten, iiber das der Traum informiert, und der Figuration des ausbleibenden Umgangs mit den
Verdringungsinhalten in Person der wiederkehrenden Carmela wird die Unmdglichkeit einer
Abkopplung von der Vergangenheit hervorgehoben. Ein von der Vergangenheit abgespaltenes Dasein

in der Gegenwart bleibt Paulino verwehrt. Stattdessen wird er sowohl im Schlaf als auch im

Wachzustand von den tragischen Erlebnissen eingeholt.

OSCURO

Sobre la oscuridad se escucha la voz de CARMELA acercdndose:) «jPaulino!... {Paulino!».
Entra por el lateral del fondo la luz blanquecina y vemos a PAULINO durmiendo en el suelo,
hecho un ovillo. Vuelve a oirse, mds cerca, la voz de CARMELA, y la luz de ensayos se
enciende con un «clic».

[...]

CARMELA. (Entra vestida con su traje de calle.) iPaulino!... (Lo ve y acude a su lado.) ;Qué
haces, Paulino? ;Estds...? (Iba a despertarle, pero se contiene.) Dormido, si: pobre hijo.

[...]
PAULINO. (Sofiando en voz alta:) No...! jQue no se la lleven! ... jElla no tiene...! {Ellos... la
culpa... esos milicianos...! j...A cantar! jElla no!... {Esos... que se han puesto...! (Sigue

murmurando, sin que se le entienda.)

CARMELA. jMira con qué me sale éste! jPues no estd soflando...! Y en voz alta, ademds...
Vaya novedad... (Intenta despertarle con suavidad.) Despierta, chiquillo, y no te hagas mala
sangre con lo que ya no tiene remedio...**”

Zu diesem Zeitpunkt wissen die Rezipienten noch nicht, dass die Gran Velada in einer Tragodie endet.
Der Informationsvorsprung der Figuren tritt durch Paulinos Traum-Monolog und Carmelas Reaktion
deutlich zum Vorschein. Wihrend die im Traum erinnerten Inhalte zeitlich zuriickliegen und somit aus

dramatischer Perspektive einen analeptischen Charakter haben, fungieren die sich auf die

466 Es wurde bereits darauf verwiesen, dass Paulino selbst als Spielleiter auftritt, wenn er beispielsweise die
Requisiten von der Biihne rdumt, die als Marker der Gegenwartsebene fungieren.

497 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 209.

48 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 209.

4% Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S.209-211.

175



Vergangenheit beziehenden und auf einen Konflikt deutenden Satzfetzen aus theatralischer
Perspektive als Prolepse. Der ungewollte Riickblick Paulinos dient in diesem Moment als Voraussage
in Bezug auf den weiteren Handlungsverlauf der Riickblende, die sich als Inszenierung des Mentalen
zu erkennen gibt.

Neben den durch die onirischen Versatzstiicke ausgeldsten semantischen Spekulationen auf Seiten der
Rezipienten akzentuiert diese Sonderform der ‘analeptischen Prolepse’ oder ‘erinnernden
Vorausschau’ eine strukturelle Verschrédnktheit von Vergangenheit und Zukunft. Was auf dramatischer
Kommunikationsebene als vergangen gilt, tritt aus Sicht der theatralischen Kommunikationsebene erst
noch ein. Bereits an dieser Stelle ldsst sich der theatralische Schwellenraum als Erméglichungsgrund
der scheinbar paradoxen Verschrinktheit von dramatischer Vergangenheit (dargestellte Zeit) und
lebensweltlicher Zukunft (Zeit der Darstellung) ausmachen. Aus lebensweltlicher Perspektive gibt es
in Bezug auf den Beginn der empirisch-realen Auffiihrung kein Vorher der Figuren, aus dramatischer
Perspektive kann dies jedoch problemlos suggeriert werden.*”

Aufgrund der potentiellen Mehrperspektivitit innerhalb des theatralischen Schwellenraums verlieren
die raum-zeitlichen Deiktika ihre Eindeutigkeit. Ein Gestern kann ein Morgen sein, ein Hier ein Dort,
abhiingig davon, ob die dramatische oder lebensweltliche Perspektive eingenommen wird. Solange der
mimetische Pakt Bestand hat und die Grenze zwischen faktualem und fiktionalem Aussagemodus und
damit zwischen dramatischem und lebensweltlichem Sprechen klar gezogen ist, erscheint diese
Zuordnung unproblematisch und eine perzeptive Unschliissigkeit auf Seiten der Rezipienten ist nicht
zu erwarten. Dies dndert sich, wenn die modale Setzung innerhalb des theatralischen Raums erschwert
wird und der liminale Raum als Orientierungs- und Ermoglichungsraum wegzufallen scheint.

Der Theatertext Ay, Carmela! konfrontiert die Rezipienten mit Momenten perzeptiver
Unschliissigkeit. Mithilfe eines Spiels im Spiel gelingt Sanchis Sinisterra nicht nur eine sich aus der
Selbstreferentialitidt ergebende Reflexion iiber die Rolle und die Moglichkeiten des Theaters in Zeiten
politischer Repression. Zudem nutzt er die Anti-Struktur des theatralen Schwellenraums, um sich,
zumindest scheinbar, iiber die Unmoglichkeit hinwegzusetzen, Vergangenes nicht mehr erleben zu
konnen. Voraussetzung fiir diese Suggestion, die auf einem Wegfall des theatralischen Raums basiert
und eine Anndherung an nicht-fiktionale Organisationsformen des kulturellen Gedéchtnisses erlaubt,
ist eine durch das Spiel im Spiel bedingte Gleichzeitigkeit von Erinnern und Erleben, die zu
perzeptiver Uneindeutigkeit fiihrt.

Diese Uneindeutigkeit setzt keineswegs abrupt mit Beginn der Evozierung des von Paulino Erinnerten
ein, sondern baut sich allmdhlich auf und erféhrt ihr volles Ausmall mit Beginn des zweiten Aktes,
also dem Beginn der Gran Velada. Die Handlung der Vergangenheitsebene setzt eine halbe Stunde

vor Beginn der Velada ein und endet mit der ErschieBung Carmelas auf offener Biihne.

470 90 streiten sich Paulino und Carmela beispielsweise noch dariiber, wessen Schuld es sei, dass sie sich
tiberhaupt in einer solch misslichen Lage befinden: ,,PAULINO. A comprar morcilla vendrias ti, que yo venia a
ver si nos contrataban en Belchite para las fiestas.” Vgl. Sanchis Sinisterra, ;Ay, Carmela!, S. 208.

176



PAULINO. (Consultando los papeles.) Vamos a ver, vamos a ver... No nos pongamos
nerviosos, que adn falta una hora... (Consulta su reloj.) ;Una hora, digo? ;Sélo media!*"*

Die sich durch ein hohes Aktionstempo und Zeitdruck charakterisierende Vergangenheitsebene steht
im Kontrast zur Gegenwartsebene, auf der sich die Handlung ,,a través de un ,tempo lento’, de un

9¢c472

didlogo moroso y ,estdtico vollzieht. Aznar Soler betont diese Verkniipfung von Zeitebene und

Tempo.

Este tratamiento del tiempo produce un contraste muy evidente entre el dinamismo de la accién
dramdtica en el primer caso, presionados los personajes por la urgencia temporal, por la
inminencia de la Velada, y la ausencia de accién dramadtica en sentido convencional en el
segundo, dfas después.*”

Der Handlungsverlauf der Vergangenheitsebene, die sich strukturell in die Vorbereitungsphase (,,la
urgencia temporal®) und die Auffiihrung selbst (,,la inminencia de la Velada®) unterscheiden ldsst,
wird zwar mehrfach durch die Gegenwartsebene unterbrochen, dabei jedoch chronologisch
dargeboten. Der permanente Wechsel zwischen Vergangenheits- und Gegenwartsebene geht
binnenfiktional somit mit einem Oszillieren zwischen Dynamik und Statik sowie Aktion und
Reflexion auf Figurenseite einher. Die Gegenwartsebene dient dem Dialog zwischen der Untoten und
dem Uberlebenden, die Zeit scheint im Vergleich zu der raschen Ereignisfolge auf der
Vergangenheitsebene still zu stehen. Anders gewendet, die aus den Fugen geratene Zeit prigt den
unbestimmten Ermoglichungsgrund, in dem es zur materiellen Reprisentation des Intelligiblen
kommen kann, zur Allegorisierung des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen in Person der untoten
Carmela. Die Reflexion ersetzt die Aktion, die somit stattfindende Kontrastierung und Alternation
zwischen einer statischen und einer dynamischen Fiktionsebene impliziert eine Gegeniiberstellung von
Wahrnehmung und dem Umgang mit Wahrgenommenem, von Geschehen und der Erinnerung an
dieses Geschehen, durch die das Erinnern trotz seiner Prozesshaftigkeit aus der Chronologie des
Lebens herausgehoben scheint.

Vorbereitungsphase und Spiel im Spiel sind im Hinblick auf ihre metatheatrale Qualitit zu
unterscheiden, obgleich die gemeinsame Verortung auf der Vergangenheitsebene etwas anderes
suggeriert. In Anlehnung an Janine Hauthals Unterscheidung zwischen Metadramatizitit und
Metatheatralitiit 1dsst sich die Vorbereitungsphase als metadramatisch, die Gran Velada hingegen als
metatheatral definieren, da sich der mimetische Pakt erst mit Beginn des Spiels im Spiel aufzulosen
droht.*”* Metadramatische Phinomene sind Hauthal zufolge strukturell dadurch gekennzeichnet, ,,dass

sie die dramatische Binnenfiktion in ihrer Absolutheit nicht durchbrechen, wenngleich sie implizit

47! Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 200.
472 Aznar Soler, ,, Introduccién®, S. 67.
473 Aznar Soler, ,, Introduccién®, S. 67.
47 Vgol. Hauthal, Metadrama, S. 129ff.

177



eine mehr oder weniger starke metareflexive Funktionalisierung aufweisen konnen.“*”” Im Unterschied
zu metatheatralen Phdnomenen stellen metadramatische Reflexionen die dramatische Ebene somit
nicht in Frage und bewahren auf diese Weise die modale Setzung des mimetischen Pakts.

Unter Rekurs auf die von Hauthal aufgegriffene und modifizierte Terminologie von Vieweg-Marks
konnte die Vorbereitungsphase ebenso als eine Form des thematischen Metadramas bezeichnet
werden.*’® So bestimmt das Sprechen iiber Theater, die Rolle des Kiinstlers, die gemeinsamen
Auftritte und die unzureichende Ausstattung und Garderobe den Dialog Paulinos und Carmelas in der

Vorbereitungsphase. Folgende Ausziige liefern den Beleg:

CARMELA. Pero ;a qué viene ahora hacer el pdjaro? Eso no lo hemos ensayado...
PAULINO. (Bufando.) jQué péjaro ni qué hostias! Que le estoy diciendo al teniente que mds
luz... Pero ése, ademas de maricon, es sordo...

[...]

CARMELA. (Entra de nuevo, todavia tratando de sujetarse el vestido.) Costura, podias haber
aprendido, y mejor nos vendria ahora... Anda, ayddame a abrocharme, que este pingajo se me
va a caer todo en medio de la fiesta.

PAULINO. ;Pingajo? No, mujer: si te queda bien...

CARMELA. jAnda all4, muy bien...! Ni una hora he tenido para hacérmelo... Y de unas
cortinas que, no veas... Mira que salir delante de toda esa hombrada hecha un adefesio...

[...]

CARMELA.Y ya verfan qué gala tan bonita les haciamos. Pero asi, sin nada... (Bruscos
cambios de luces.)

PAULINO. ;Ya voy, ya voy, mi teniente! (Empujando a CARMELA fuera de escena.) Anda 'y
acaba td...

CARMELA. (Fuera.) {En bragas voy a quedarme al primer baile, ya

veras!...

PAULINO. (Hacia el fondo de la sala:) Usted perdone, mi teniente, pero es que... la signorina
Carmela estd muy nerviosa por tener que actuar asi: sin decorados, sin vestuario, sin atrezzo, sin
niente de niente... (Cambios de luces.) Bueno, si: luces, si. Muy buenas las luces [...].*"’

Die durch die theatrale Selbstanzeige provozierte Storung der Geschehensillusion wéhrend der
Vorbereitungsphase mindert jedoch in keinem Moment die Fiktionsqualititen des Theatertextes und
der damit intendierten Auffiihrung. Der reprisentative Wahrnehmungsmodus der Rezipienten wird
(noch) nicht erschiittert, auch wenn diese Erschiitterung bereits in der Vorphase der Velada angelegt
ist. Denn mit Beginn der Vergangenheitsebene setzt sich eine Uberlagerung zwischen empirisch-
realem und imaginiertem Zuschauerraum durch. Einzig der Umstand, dass sich Carmela und Paulino

so verhalten, als wéren die Zuschauer abwesend, sichert vorldufig deren modale Orientiertheit.

PAULINO. Quien no llega es el piblico... (Mira hacia el fondo de la sala.) Y el teniente...
miralo en la cabina, qué tranquilo estd, con Gustavete, fumando como un maraja.. A8

475 Hauthal, Metadrama, S. 135.

4% Vgl. Vieweg-Marks, Metadrama und englisches Gegenwartsdrama, Frankfurt a.M. 1989.
477 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 199-201.

478 Sanchis Sinisterra, jAy, Carmela!, S. 228f.

178



Die Grenze zwischen dramatischem und lebensweltlichem Raum scheint nicht bedroht, auch wenn
sich der fiktionale Raum bereits auf den theatralischen Raum ausgeweitet hat und damit an die Grenze
zur Lebenswelt zu stoflen scheint.

Diese Expansion des dramatischen Raums wird bereits im ersten Akt durch Paulinos Dialog mit dem
italienischen Teniente Amelio Giovanni di Ripamonte komisch iiberzeichnet. Paulinos versehentliche

Anspielung auf die roten Truppen fiihrt zu unkontrolliertem Lichtgeflacker:

PAULINO. [...] (Grita hacia el fondo de la sala:) ;Los rojos! {Los rojos, mi teniente! ;I rossi!
(Apagon total.) No, hombre! ; Qué hace? No se asuste...! Quiero decir los botones rojos! jQue
apriete s6lo los botones rojos para el principio! I bottoni rossi! (Se enciende la luz con
intensidad media.) iPor fin! {Eso es! jPerfecto! jPerfetto, mio tenente! jAsi! jCosi, cosi!...
iPrincipio, cosi! jI bottoni rossi! (Da un bufido de alivio y habla hacia el lateral, a CARMELA
.) Como esto dure mucho, me voy a destrozar la voz a fuerza de gritos...*"”

Die bedrohliche, immaterielle Pridsenz Ripamontes, der stets aus dem off-stage agiert und einer
panoptischen Kontrollinstanz gleicht, sowie dessen Einfluss auf das Biihnengeschehen werden fiir den
Zuschauer unmittelbar wahrnehmbar. Ripamonte befindet sich im Riicken des Publikums
(,,PAULINO. [...] (Grita hacia el fondo de la sala [...]’)), er sieht, ohne gesehen zu werden.

Ohne selbst das Wort zu ergreifen, tritt der Militir und Organisator der Gran Velada in einen Dialog
mit Paulino. Dieser charakterisiert sich jedoch nicht durch einen Wortwechsel, sondern durch den
Austausch von den in fehlerhaftem Italienisch geduflerten Repliken Paulinos und Verdnderungen der
Beleuchtung durch Ripamonte. Diese Sonderform des Wort-Licht-Dialogs zwischen on- und off-stage
erfahrt durch die Anwesenheit des taubstummen Gustavete, der das Kiinstler-Duo hinter der Biihne
unterstiitzt, eine weitere Ausgestaltung.

Die somit etablierte Uberlagerung von imaginiertem und realem Biihnenraum ist Vorbote des kurz
darauf intensivierten perzeptiven Verwirrspiels, handelt es sich doch bei dem Austausch zwischen
Ripamonte und Paulino bzw. Paulino und Gustavete nicht nur um eine Dialogform innerhalb des
dramatischen Raums, sondern zugleich um eine Kommunikation zwischen dramatischem und
lebensweltlichem off-stage. Die Beleuchtung des imaginierten Bithnenraums ist eben zugleich die des
empirisch-realen Biihnenraums.

Die so vollzogene rdumliche Erweiterung der fiktionalen Welt ldsst den theatralischen Raum und
damit auch den Zuschauer scheinbar innerhalb des dramatischen Raums aufgehen. Die Ordnung des
Als-ob erféahrt eine erste Fissur, obgleich den Zuschauern wihrend der Vorbereitungsphase noch keine
innerdramatisch-konstitutive Rolle zugeordnet wird und der mimetische Pakt allem Anschein nach
nicht in Frage gestellt wird.

Der zeitlichen Trennung zwischen Vergangenheit und Gegenwart, Erinnertem und Erleben, steht
somit eine rdumliche Deckungsgleichheit gegeniiber, die durch ihre Expansion auf den gesamten

Theaterraum den Grundstein fiir das Auslosen rezeptiver Uneindeutigkeit zu legen vermag, ist es doch

47 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 200.

179



so, dass die Doppelung des Raums eine Doppelung der Theaterzuschauer, zumindest potentiell,
miteinschlieft. Die Integration der Zuschauer als konstitutive, Rollen ausfiillende Elemente wird
lediglich dadurch hinausgezogert, dass sich die Figuren Carmela und Paulino nicht direkt an das
Publikum wenden. Somit biiit der Status des realen Publikums bereits an raum-logischer
Eindeutigkeit ein, auch wenn sich die Zuschauer vor Beginn der Gran Velada noch in der Position der
passiven Beobachter wihnen.

Wihrend die Vorbereitungsphase zunichst einen leeren Biihnenraum suggeriert, vollzieht sich die

Immersion der Rezipienten in den dramatischen Raum mit Beginn der Gran Velada.

[E]I publico también tiene una presencia dual, pues uno es el piblico real que asiste a la
representacion del jAy, Carmela! de Sanchis Sinisterra, es decir, nosotros espectadores, y otro
es el publico ficcional, el asistente de aquella velada, compuesto por militares fascistas y
condenados a muerte de las Brigadas Internacionales.*

Der vermeintlich implizite Wegfall des theatralischen Raums, der anfangs durch die AuBenperspektive
der realen Zuschauer erhalten blieb, fiihrt nun zu der beschriebenen Illusion der Uberwindung des Als-
ob. Der illusorische Wegfall der modalen Grenze zwischen Biihne und Zuschauerraum gelingt durch
die von José Sanchis Sinisterra hiufig verwendete Inszenierungstechnik des Spiels im Spiel, durch die
dem Zuschauer auf der Vergangenheitsebene eine fiktive Rolle zugeschrieben wird, die sich, je
nachdem ob er sich im Parkett oder auf den Réngen befindet, in der Rolle franquistischer Militédrs oder
Gefangener der internationalen Brigaden konkretisiert. Jedes Mal, wenn die Gran Velada szenisch
realisiert wird, kommt es zur Integration der Zuschauer in die fiktionale Welt. Sie werden zu Figuren
des dramatischen Geschehens.

Durch die inszenatorische Kippbewegung des Spiels im Spiel scheint der theatralische Raum temporir
aufgelost und die fiktionale Welt unmittelbar an die Lebenswelt anzugrenzen. Im Zuge dieser
Immersion erlebt der Rezipient das von Paulino im Traum Erinnerte unmittelbar. In seiner ihm
aufgestiilpten Rolle, die jede Moglichkeit der AuBenperspektive versagt, vermag es der Zuschauer
nicht, die Repliken und Anreden der Figuren von auflen und damit als fiktionales Sprechen zu
charakterisieren. Der Zuschauer erlebt Erinnertes, indem er konstitutiver Teil von Paulinos
Erinnerungen und damit der fiktionalen Welt wird.

Es sei hier an Wolfgang Matzats wichtige Feststellung erinnert, dass zwischen dramatischem,
theatralischem und lebensweltlichem Raum ein funktionaler Zusammenhang besteht, ,da fiir die
hierarchisch untergeordneten Ebenen jeweils die Ausblendung der iibergeordneten Ebenen konstitutiv
ist.“**! Die Bewertung des innerfiktionalen Sprechens als fiktional ist nur von auBen, also auBerhalb
der Rolle, moglich. Als Figuren, denen eine Rolle auferlegt wurde, haben die Zuschauer jedoch keine
Option auf eine Auflenperspektive, wodurch die Repliken Carmelas und Paulinos eine modale

Statusveriinderung erfahren, die durch eine vermeintliche Uberwindung des Als-ob ermdglicht wird.

480 Aznar Soler, , Introduccién®, S. 67.
! Wolfgang Matzat, Dramenstruktur und Zuschauerrolle, S. 14.

180



Carmela und Paulino geben nun nicht mehr vor, Varieté-Nummern anlésslich der Eroberung Belchites
aufzufiihren, sondern sie tun dies aus dramatischer Perspektive tatsdchlich.

Bei genauerer Betrachtung muss jedoch auf den Illusionscharakter dieser Strukturveridnderung
hingewiesen werden. Die vermeintliche Nicht-Existenz des theatralischen Raums, der als
Zwischenraum einer Art strukturellen Verdrangung zum Opfer gefallen ist, besteht weiterhin und wird
durch seine Anwesenheit zur Quelle rezeptiver Unschliissigkeit und damit zum Ausgangspunkt fiir die
Wirkungspotenziale erinnerungskultureller Phantastik.

Die metatheatrale Involvierung des Zuschauers, der Wechsel zwischen Immersion in den dramatischen
Raum und dem Ausschluss aus selbigem, der mit einer Re-Etablierung der theatralischen Perspektive
einhergeht, versetzt die Rezipienten in die Lage, den Ubergang zwischen Erleben und Erinnern so wie
Paulino zu erfahren. Dies gelingt, indem das von Paulino Erinnerte zugleich zum unmittelbaren
Erlebnis fiir die Rezipienten wird. Diese Kippbewegung funktioniert dank eines metatheatralen
Aufbaus.

Jede Vergewisserung des Zuschauers bzgl. der ihm auferlegten Rolle kann strukturell nur aus
lebensweltlicher Perspektive erfolgen. Paradoxerweise verweigert das metatheatrale Spiel von Sanchis
Sinisterra das Einnehmen einer Metaperspektive bzw. reflexiven Position. Die These, dass es sich
beim metatheatralen Spiel um einen illusionsstérenden Mechanismus handelt, kann zumindest mit
Blick auf die Auffiihrungsillusion nicht aufrechterhalten werden. Stattdessen wird dem Zuschauer im
Rahmen seiner fiktiven Rolle die Wahrnehmungsordnung der Prisenz auferlegt, was ihn wiederum zu
einer kognitiven und emotionalen Positionierung zu den sich im unmittelbar darbietenden
‘Erlebnissen’ auffordert. Die ethische Kraft des Theatertextes sowie der damit intendierten
Auffiihrungspraxis entsteht somit durch die Doppelrolle des Zuschauers, die keine eindeutige
Einnahme des einen oder des anderen Wahrnehmungsmodus erlaubt. Als Zuschauer folgt er weiterhin
der reprisentativen Wahrnehmungsordnung, als Figur jedoch stellt sich ein prisentischer Modus ein,
dessen er sich nicht erwehren kann.

Dieses Spannungsverhiltnis, dieses Erleben des Erinnerten, das sich genau in dem Moment einstellt,
wenn das Theater seinen fiktionalen Modus, sein Als-ob abzulegen scheint (umgekehrter Weg der
Erinnerung), 16st sich erst dann auf, wenn sich die perspektivische Ordnung wiederherstellt, d.h. wenn
die Gegenwartsebene die Ebene der Gran Velada ablost. In diesem Moment reetabliert sich der
mimetische Pakt, der theatralische Raum manifestiert sich erneut, bricht gewissermaBlen aus der
Latenz hervor und schiebt sich ordnend zwischen Fiktion und Lebenswelt. Sobald die
Gegenwartebene evoziert wird, wird das von Paulino Erinnerte auch fiir die Rezipienten nur noch iiber
den Akt des Erinnerns zuginglich. Dadurch gelingt es Sanchis Sinisterra, den Zuschauer in eine
dhnliche Position wie Paulino zu dridngen. Stellt sich die Gegenwartsebene ein, wird das Vergangene
erneut in die Welt der Vorstellung gedridngt — auf Seiten Paulinos handelt es sich dabei um eine
mentale, bei den Zuschauern um eine theatrale Vorstellung. Geist und Fiktion werden erneut zum

Lebensraum des Verdringten.

181



Die Repliken der untoten Carmela sind dementsprechend nicht nur an Paulino, sondern ebenso an das

Publikum gerichtet:

PAULINO. Bueno, ;y ese club...?

CARMELA. O lo que sea, que ya se vera... Pues para hacer memoria.

PAULINO. ;Qué quieres decir?

CARMELA. Si: para contarnos todo lo que pasd, y por qué, y quién hizo esto, y qué dijo
aquél...

PAULINO. ;Y para qué?

CARMELA. Para recordarlo todo.

PAULINO. ;A quién? CARMELA. A nosotros... y a los que vaydis llegando...
PAULINO. (Tras una pausa.) Recordarlo todo...

CARMELA. Si, guardarlo... Porque los vivos, en cuanto tenéis la panza llena y os ponéis
corbata, lo olviddis todo. Y hay cosas que...

PAULINO. ;Lo dices por m{? ;Crees que me he olvidado de algo?**’

Genau wie Paulino sind die Zuschauer sprachlos, sobald sich die Gegenwartsebene reetabliert. Und
genau wie fiir Paulino bestiinde die Moglichkeit, das Wort zu erheben, zur Sprache zuriickzufinden
und auf diese Weise den ‘Pakt des Schweigens’ zu durchbrechen. Auf ihren Platz auBerhalb der
Fiktion verwiesen, tun sie dies aber nicht, weil sie die Stabilitdt des mimetischen Pakts, der die
Ordnung der theatralen Reprisentation tiberhaupt erst ermdglicht, nicht gefahrden wollen. So wie ihr
lebensweltliches Wort, das Wort aus dem AufBerhalb der Fiktion, die Fiktion selbst unmdoglich werden
lieBe, so geriete auch das erinnernde Wort Paulinos zur Bedrohung fiir die systemische Stabilitiit.
Diese wird innerhalb der fiktionalen Welt durch den Franquismus und seine Gefolgschaft
représentiert, deren Ideologie sich wie ein Schleier der Uneigentlichkeit iiber die Eigentlichkeit der
Protagonisten legt.

Dass Paulino sich der Macht der Obrigkeit bewusst ist, belegen seine Versuche, Carmelas uniiberlegte,
weil dem ideologischen Diskurs widersprechende AuBerungen zu unterbinden bzw. ungehért zu
machen. Bereits angesichts der panoptischen Uberwachung durch den teniente sieht sich Paulino

mehrfach gezwungen, Carmela den Mund zu verbieten.

CARMELA. Pues del ejército, que ademads, seguro, para celebrar la ocupacion de Belchite...
PAULINO. La liberacién, quieres decir...

CARMELA. Eso, la liberacion..., pues seguro que han liberado también las bodegas, y no le
quiero decir las ganas de bulla que traerdn en el cuerpo.

PAULINO. Calla, Carmela, que el teniente casi no entiende el espafiol. Yo se lo explicaré... (Al
fondo.) Verd usted, mio tenente: la signorina vuole dire...*"

Bis zur letzten Varieté-Nummer, ein anziiglicher Sketch, in dem Dr. Toquemetoda Carmela von der
republikanischen Flagge und der damit einhergehenden pathologisch bedenklichen Gesinnung

befreien soll, scheinen Paulinos Ablenkungsmanover erfolgreich zu sein, auch wenn sich die

2 Sanchis Sinisterra, /Ay, Carmela!, S.261.

483 Sanchis Sinisterra, jAy, Carmela!, S. 229f.

182



Katastrophe, die Erschiefung Carmelas auf offener Biihne, bereits kurz vor Beginn des Spiels im Spiel

ankiindigt.

PAULINO. (Francamente preocupado, vigilando, ademds, la cabina.) Esta bien, mujer, estd
bien... Lo que td digas... Pero ahora no es momento de... Mira: parece que el teniente ya se
prepara. Ha debido de acabar la procesion.

CARMELA. jEso si! Mucha procesion, mucha misa, mucho rosario, y luego... ja fusilar
huérfanos!

PAULINO. Haz el favor de callarte... Y preparate, que el teniente no sé qué nos dice... Creo
que ya llega la tropa. ;Oyes? (Por el lateral.)  Esta ahi Gustavete?

CARMELA. (Indignada). Si..., pero ;sabes lo que te digo? Que el nimero de la bandera no lo
hago, ea.

PAULINO. ;Qué dices? (Trata de sacarla de escena.)

CARMELA. El de la bandera republicana: que no me da la gana de hacerlo. jPobres hijos!
Encima de fusilarlos, darles a tragar quina con la tricolor...

(Se hace bruscamente el oscuro. Pasos precipitados en el escenario. Contintian dialogando,
con la voz contenida, desde la oscuridad.)

PAULINO. ;Que calles, te digo! jYa estd! {Vamos a empezar! jA tu sitio! Gustavete:
preparada la musica!

CARMELA. Te digo que no lo hago. Ya puedes ir inventdndote algo, porque yo no salgo a
burlarme de la bandera. Eso encima, pobres hijos...

PAULINO. Pero ;desde cudndo te importa a ti un rdbano la bandera de la Republica? ;Qué
mds te da a ti burlarte de ella o de los calzoncillos de Alfonso XIII?... Gustavete, la marcha!
iEl ptblico estd entrando en la sala!... Nosotros somos artistas, ;no? Pues la politica nos da
igual. Hacemos lo que nos piden, y santas pascuas.***

Dieser Ubergangsmoment zwischen Vorbereitungsphase und Spiel im Spiel fiihrt nicht nur zu einer
binnenfiktionalen Veridnderung des Aussagemodus, sondern ebenso zur Rollenvergabe an das
Publikum und der damit einhergehenden Vorgabe eines Wegfalls des Al-ob. Die durch die rdaumliche
Identitiit bedingte Doppelrolle der Rezipienten, die wihrend des Spiels im Spiel einerseits ein reales
Publikum der Gegenwart, andererseits franquistische Soldaten oder Brigadisten sind bzw. darstellen,
macht sie zu Komplizen der beiden Hauptfiguren, die wihrend der Velada selbst in eine Sekundirrolle
fallen. Die Rezipienten haben dank des voyeuristischen Beiwohnens wihrend der Vorbereitungsphase
keine Schwierigkeiten, eigentliches von uneigentlichem Sprechen innerhalb des dramatischen Raums
zu unterscheiden.

Durch den Informationsvorsprung auf Seiten der Rezipienten bedient sich der Theatertext einer
grundlegenden Technik der Komddie. Zugleich erhdlt die Rezeption wihrend der Velada einen
paradoxen Charakter, denn die Rezipienten sind zugleich Mitwissende — und damit Verbiindete — und
Unwissende. Als Unwissende fillt ihnen die fiktive Rolle der Opfer und Téter zu, je nachdem ob sie
im Parkett (Franquisten) oder auf den Ringen (Brigadisten) Platz genommen haben. In ihrer
Doppelrolle wihnen sie sich in einer widerspriichlichen Situation. Aus ihrer realen Zuschauposition

heraus liegt der spannungsreiche Moment in ihrer Hoffnung begriindet, dass die durch sie selbst

8 Sanchis Sinisterra, jAy, Carmela!, S. 229f.

183



verkorperten Figuren das wiederholte Aus-der-Sekundérrolle-Fallen Carmelas nicht bemerken. Die
Riicknahme der zuvor potenzierten Fiktionalitit durch das wiederholte Aus-der-Sekundirrolle-Fallen
Carmelas spielt die theatralische Verbundenheit sowie die innerdramatische Feindseligkeit gegeniiber
dem Publikum zeitgleich aus.

Die durch den vermeintlichen Wegfall des theatralischen Raums bedingte Unschliissigkeit bzgl. des
einzunehmenden ~ Wahrnehmungsmodus  wird durch die mehrfache Verwendung der
Publikumsansprache intensiviert. Wihrend es sich im Falle der rebellierenden Carmela eher um ein ad
spectatores ex persona handelt, richtet Paulino seine Worte unter Beriicksichtigung seiner
Sekundirrolle an das Parkett (Ad spectatores in persona). Immer wieder gelingt es ihm, wenn auch

nur fiir kurze Dauer, Carmela in ihre unterschiedlichen Rollen zu zuriickdridngen.

PAULINO. (Con humor forzado, tras varios intentos de hacerla callar). ;Y madre no hay mas
que una, y ati te encontré en la calle!... ;Muy bien! Si, sefiores: ésta es Carmela, una artista de
raza y «tronio» que, después de pasear su garbo por los mejores «tablaos» de Espaifia, llega
aqui, a este simpético Teatro Goya, de Belchite, para poner su arte a los pies de ustedes...
CARMELA. (Chistosa.) Conque 0jo, no me lo vayan a pisar con esas botazas... El arte,
digo...

PAULINO. (Con falsa risa.) jQué ocurrente!... Esta es Carmela, si, sefiores: toda la sal de
Andalucia y el azdcar de... de... (Le fallan sus conocimientos agricolas.)

CARMELA. Del Jiloca, ea... aunque sea de remolacha.

PAULINO. Nunca le falta la chispa... cuando se trata de agradar al ptblico...

CARMELA. Eso es verdad: que yo, al piblico, me lo quiero mucho, tenga el pelaje que
tenga... Ya ven ustedes, por ejemplo, tan seriotes ahi, con los uniformes y las pistolas y los
sables esos... Pues, para mi, como si fueran mis primos de Colomera... que siempre andaban
con la cosa afuera... (Rie con falso pudor.) {Uy, ustedes perdonen! Que ésta es una broma que
hacfamos yo y mis hermanas...

PAULINO. (Sobreponiéndose a un subito ataque de tos.) Basta, basta, Carmela... Que este
distinguido ptblico se merece otra clase de... de ocurrencias... Ya lo ven ustedes, sefiores: a
nuestra Carmela no le hacen falta papeles para llenar con su gracejo un escenario... Pero a mf,
si... (Hojea los suyos.) A mi, si... Porque ahora venia aquello de... aquello... (Lo encuentra.)
iAqui estd! Si, sefiores, esto... (Lee). «Y como simbolo de esta fraternidad artistica, que es
también la de nuestros dos pueblos, el espaiiol y el italiano, unidos en la lucha contra la
hidro...», no, «contra la hidra... la hidra roja, les ofrecemos este baile ale... alegro...
alegéricopatriético titulado: Dos Pueblos, dos Sangres, dos Victorias»...**

Durchweg bewegt sich das Kiinstlerduo an der innerfiktionalen Grenze zwischen fiktionalem und
faktualem Aussagemodus. Allein der Umstand, dass das fiktive Publikum den innerfiktionalen
mimetischen Pakt voraussetzt, verhindert vorerst den Eklat. Die Aussagen Carmelas fragilisieren
jedoch den modalen Schutzwall zunehmend. Ripamonte weist durch abrupte Lichtverdnderungen

wiederholt auf die Bedrohung hin.

CARMELA. Pero, no se crean: hasta lo hemos probado un rato, esta tarde, porque voluntad no
nos falta... Pero, si vieran... (Rie.) {El pobre Gustavete...! (Seria.) Asi que hemos dicho: T,

485 Sanchis Sinisterra, jAy, Carmela!, S. 234f.

184



Gustavete, a la gramola. No vayan a pensar estos sefiores alemanes que nos queremos chotear
de ellos...
PAULINO. Efectivamente, seflores, efectivamente... Nosotros...

(El «teniente» produce bruscos cambios de luz.)*™

Die Rebellion Carmelas steigert sich in besagter Varieté-Nummer in eine Solidarititsbekundung mit
den gefangenen Brigadisten, die weniger politisch als vielmehr menschlich motiviert ist. Das
unwiirdige Verhalten Paulinos ergibt sich nicht aus dessen apolitischem Agieren (,,PAULINO. [...]
Nosotros somos artistas, ;no? Pues la politica nos da igual. Hacemos lo que nos piden, y santas
pascuas.”), sondern aus seinem Mangel an Mitmenschlichkeit. Sein Kalkiil, sein Wissen um die
politische Bedrohung, intensiviert das rezeptive Unbehagen gegeniiber der Duldung der politischen
Instrumentalisierung.

Die Rollenverweigerung Carmelas erfahrt ihren Hohepunkt kurz vor ihrer Erschieung. Zwar zogert
Paulino diesen innerfiktionalen Einbruch des Realen, das offensichtliche Aus-der-Sekundirrolle-
Fallen Carmelas einige Zeit hinaus, indem er ihre Passagen iibernimmt und ihr Verhalten komisch
liberspielt, doch gelingt dies nur solange, bis es zur direkten Interaktion Carmelas mit den gefangenen

Brigadisten kommt.

PAULINO. Y, ademads de eso, ;tiene usted algtin otro sintoma?

CARMELA. Muchos tengo, doctor. Pero serd mejor... (Vacila.) Serd mejor... (Queda
callada, en actitud hosca.)

PAULINO. (Improvisando.) Si, serd mejor que... (Cada vez mds inquieto, trata de inducir a
CARMELA a continuar.) Que se quite la ropa, ;jno?... para que pueda reconocerla...
(Venciendo su resistencia, le quita el abrigo: su cuerpo estd envuelto en una bandera
republicana.

PAULINO vuelve a su papel, alterado por la actitud de CARMELA.) Vaya, vaya... Estos
colores no me gustan nada... Se nota que ha tenido usted... alguna intoxicacidn.
CARMELA. (Cada vez mds a disgusto, lanzando miradas a la supuesta zona de los
prisioneros.) Tiene razén, doctor... Pero la cosa me viene... de nacimiento...*"’

Carmelas Aus-der-Sekundirrolle-Fallen miindet erneut in einer Interaktion zwischen Zuschauerraum
und Biihne. Anders als im Falle Ripamontes findet die Kommunikation nun lauthals statt und die
Zuschauer erleben die Solidarisierung zwischen Biihne (Carmela) und Réngen in Form des
gemeinsamen Anstimmens des republikanischen Truppenliedes Ay, Carmela. Die Zuschauer im
Parkett werden in ihrer fiktiven Rolle zu Ubert6lpelten und zu Opponenten der Solidarisierung

innerhalb des den gesamten Theaterraum fiillenden dramatischen Raums.

(De pronto, desde un lugar indeterminado —quizd desde la sala—, entonada por voces
masculinas en las que se adivinan acentos diversos, se escucha la cancion popular
republicana.)

[...]

8 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 235.
87 Sanchis Sinisterra, Ay, Carmela!, S. 250.

185



CARMELA. (Desprendiéndose violentamente de PAULINO.) ;Vete a darle por detras a tu
madre! (Y se une al canto de los milicianos, al tiempo que abre y patética caricatura de una
alegoria plebeya de la Repiiblica.)

PAULINO. (Aterrado.) {Carmela! jLos... el... las... las tetas!

(Todo ha sucedido muy rdpidamente, al tiempo que la luz ha comenzado a oscilar y a adquirir
tonalidades irreales. También el canto —y otros gritos y golpes que intentan acallarlo—
suena distorsionado. PAULINO, tratando desesperadamente de degradar la desafiante
actitud de CARMELA, recurre despliega la bandera alrededor de su cuerpo desnudo,
cubierto solo por unas grandes bragas negras. Su imagen no puede dejar de evocar la a su
mds humillante bufonada: con grotescos movimientos y burdas posiciones, comienza a emitir
sonoras ventosidades a su alrededor, para intentar salvarla haciéndola complice de su
parodia.)

[...]

(La luz se extingue, excepto una vacilante claridad sobre la figura de CARMELA. También
decrecen las voces y sonidos de escena, al tiempo que se insiniian, inquietantes, siniestros, los
propios de un fusilamiento: pasos marciales sobre tierra, voces de mando, una cerrada
descarga de fusileria. Mientras se apagan los ecos, se hace totalmente el

OSCURO)*®

Die gemeinsame Stimme von Carmela und Teilen des fiktiven Publikums, das innerhalb des
dramatischen Raums wenig spiter als Zeuge*® und Titer zugleich agiert, lassen die Unterscheidung
zwischen FEigentlichkeit und Uneigentlichkeit, faktualem und fiktionalem Sprechen, in den
Hintergrund treten. Aufgrund des vermeintlichen Wegfalls der perspektivischen Ordnung riickt die
Darstellung strukturell an einen performativen Akt des Erinnerns heran. Die Ausdehnung des
dramatischen Raums, der dadurch vorgegebene Wegfall des theatralischen Raums sowie die
Immersion  der  Zuschauer suggerieren eine  communitas-Erfahrung  auf  derselben
Kommunikationsebene. Das dramatisch Erinnerte (Paulino) wird durch die Vergabe der fiktiven
Zuschauerrolle zu einem &sthetischen Erlebnis, dem aufgrund der strukturell forcierten
Innenperspektive des Zuschauers unmittelbar begegnet werden muss.

Die Akzentuierung des Darstellenden im Vergleich zum Dargestellten geht aus Sicht der fiktiven
Zuschauerrolle mit einem Wahrnehmungsmodus der Prisenz einher und erfordert eine kognitive und
emotionale Positionierung zum wahrgenommenen Geschehen. In Anlehnung an diese Prisenz des
Realen schreibt Hans-Thies Lehmann entsprechend: ,,Spielerisch schafft das Theater eine Lage, bei
der man sich dem Wahrgenommenen nicht mehr einfach ,gegeniiber’ stellen kann, sondern beteiligt ist
und daher, akzeptiert, da3 man, wie es Gadamer von der ,Situation’ betont, so in ihr steht, da man
kein gegenstiindliches Wissen von ihr haben kann.“**

Der noematische Gehalt des Theatertextes, der intendierte Gegenstand, wird indes weiterhin als fiktiv
betrachtet (,,Esta accion no occurié en Belchite en marzo de 1938.“ Hier im Sinne von ,historischem

Ereignis’.), weshalb die Rezipienten trotz ihrer fiir die dramatische Handlung konstitutiven Rolle nicht

in das Geschehen eingreifen:

88 Sanchis Sinisterra, jAy, Carmela!, S. 251f.
8 Zur Einbeziehung der Zuschauer als Zeugen vgl. Hauthal, Metadrama, S. 238.
401 ehmann, Postdramatisches Theater, S. 181.

186



Auch das Wissen um den Fiktionscharakter des Dargestellten und der Darstellung ist
Bestandteil des ,Paktes’. Dies wird daran erkennbar, dass sogar Zuschauer von Auffiihrungen,
in denen sich Schauspieler ans Publikum wenden, sich bewusst sind, dass sie trotz der direkten
Ansprache nicht zum Mitmachen aufgefordert sind [...] Erst ein Abbruch einer Auffiihrung
kiindigt den ,theatralen Pakt’ auf, und es kommt zur Aufthebung der theatralen Rahmung als
Grenzziehung zur Lebenswelt.*!

Durch die in Folge der Immersion ermoglichte Betonung der Substantialitit des Darstellenden, des
noetischen Akts, kommen die Rezipienten jedoch nicht um eine Stellungnahme zu dem herum, was
sich ihnen darbietet. Diese Stellungnahme bezieht sich eben nicht auf ein historisches Ereignis,
sondern auf die erlebte und zugleich erinnerte Theaterhandlung.

Die Verwendung des metatheatralen Spiels fiihrt das Stiick ;Ay, Carmela! punktuell an andere nicht-
fiktionale Organisationsformen der Gedichtnis- und Mythosbildung heran, bei denen es weniger um
die Faktizitdt des Erlebnisgehalts als vielmehr um den Akt des Erlebens geht. Beispielhaft dafiir sind
religiose Liturgien, die auf kulturelle und identitdre Festigung abzielen und deren Wirkmacht sich
ebenso auf einen Pakt griindet. Gedichtnistheoretisch gewendet, lieBe sich das Stiick als Versuch einer
cultural performance verstehen, deren Ziel nicht etwa ein Statuswechsel der Beteiligten ist, sondern
die erinnerungskulturelle Aktivierung der Rezipienten, die ,,Bildung von Gemeinschaften* und der
,~Herstellung sozialer Verbindlichkeit“. ,Diese Ziele sind ausnahmslos ohne eine Phase der
Liminalitit, die ihr vorausgeht, nicht zu erreichen.“*”* Die vermeintliche Aufgabe des Als-ob, der
scheinbare Wegfall des theatralischen Raums, ohne den der mimetische Pakt unterminiert wird, 16st
eine solche dsthetische Schwellenerfahrung aus.

Dieser Prozess meint indes keine naive Gleichsetzung des Dargestellten (Noema) mit der
auBersprachlichen Realitdt. Vielmehr gelingt es durch das metatheatrale Spiel, das Dargestellte durch
die Immersion der Rezipienten als sich Darstellendes zu prisentieren, dem aus der Innenperspektive
heraus unmittelbar zu begegnen ist. Diese Unmittelbarkeit und die durch sie eingeforderte Ordnung
der prisentischen Wahrnehmung auf Seiten der Rezipienten gehen nicht einher mit einer radikalen
Kippbewegung in eine Asthetik des Performativen. Vielmehr finden sich die Rezipienten aufgrund
ihrer Doppelrolle am Knotenpunkt der Dialektik der Représentation wieder, zwischen Pridsenz und
Reprisentation, in einem perzeptiven und somit modalen Zwischenraum.

Genau dieses ,,betwixt and between®, diese perzeptive Unschliissigkeit, scheint Vergangenes erlebbar
zu machen und damit die Paradoxie des Wieder-Erlebens des Vergangenen suggestiv aufzuldsen —
wenn auch nur im theatralen Spiel. Trotz ihrer Involviertheit wissen die zu Figuren gewordenen
Rezipienten stets um den fiktiven Charakter des Erlebten (Noema) sowie um die fiktional
determinierte Rezeptionssituation. Anders als bei einem Happening, das die Kippbewegung ins

Performative zu Ende fiihrt, wird die Rolle des realen Zuschauers hier nicht vollends abgelegt. Das

4“1 Hauthal, Metadrama, S. 98.
42 Fischer-Lichte, ,,Einleitung®, S. xi.

187



metatheatrale Spiel erlaubt ein &sthetisches Erleben von Vergangenheit. Zugleich eroffnet der
Ebenenwechsel die Gelegenheit, das dsthetisch Erlebte zu erinnern und zu reflektieren. Entscheidend
ist dabei, dass trotz des real vollzogenen Akts des Erlebens nicht der Erlebnisgehalt in eine
unmittelbare Beziehung zur Welt gesetzt wird, sondern der Akt des Erlebens.

In folgender, von Sanchis Sinisterra formulierten Definition des Begriffs ,Metatheater’ scheint diese
phdnomenologische Schirfung bereits eingeschrieben. Das Metatheater verweist auf die Gemachtheit
des Dargestellten und présentiert zugleich das Darstellende als Verbindungspunkt zur Lebenswelt der

Rezipienten.

omo una radicalizacion de esta tendencia, se desarrolla en el siglo , Y muy especialmente a
C dical de esta tend d 11 1 siglo XX, y muy Iment
partir de la provocacion pirandelliana, esa corriente que algunos tedricos denominan Metateatro,
y que se emparenta con la vocacién autorreferencial del arte contemporéaneo.

En ella, la obra se denuncia a si misma como artefacto, como objeto hecho con habilidad, que
habla en primera instancia de su propia naturaleza artistica, de su pertenencia a ese terreno
ilusorio y convencional que llamamos Arte. Y al hacer esto, se redime de su condicién falaz y
adquiere un nuevo estatuto de realidad: el de objeto artificial pensado y creado para impedir la
ingenua identidad entre Mundo y Representacién.*”

Die im Theatertext angelegte Gleichzeitigkeit von Erleben und Erinnern bestimmt nicht zuletzt das
Wesen des Menschen in seiner Zeitlichkeit. Das Zusammenspiel von Erleben und dem Erinnern an das
Erlebte bildet wiederum den Ausgangspunkt fiir eine moralische Anndherung an das Vergangene. Der
Theatertext ;Ay, Carmela!, der nicht den Spanischen Biirgerkrieg, sondern die defizitire
Erinnerungskultur des Postfranquismus zum Thema macht, schreibt diesen Mechanismus in seine
Struktur ein und macht sich nicht zuletzt aus diesem Grund zu einem Medium des kulturellen

Gedichtnisses.

493 Sanchis Sinisterra, José: ,,Metateatro®, in: ders., La escena sin limites, Ciudad Real 22012, S. 262-263.

188



2. Nachkriegstrauma: El dlbum familiar (1982) von José Luis Alonso de Santos

2.1. Verhindertes, manipuliertes und verpflichtendes Gedéchtnis

Die Ausarbeitung des theoretischen Geriists der vorliegenden Studie, die einen phdnomenologischen
Zugang zu Gedichtnis und Erinnerung wéhlte, verlor in der vorangehenden Analyse ihren
Orientierungspunkt in Person des franzosischen Philosophen Paul Ricceur nie aus den Augen. Auch
die nun folgende Beschiftigung mit dem Theatertext El dlbum familiar (1982) von José Luis Alonso
de Santos (*1942) findet ihren Ausgang in Ricceurs Phidnomenologie des Gedéachtnisses, genauer, in
dessen Uberlegungen zu moglichen Formen des ,,Missbrauchs des natiirlichen Gedichtnisses”. Zu
diesen zdhlt Ricceur das ,verhinderte Gedédchtnis®, das ,manipulierte Gedédchtnis* und das
,verpflichtende Gedichtnis* ***

Diese konzeptuelle Trias scheint der in dieser Studie erarbeiteten dreifachen Antwort auf die
Asthetisierungsmoglichkeiten der erinnerungskulturellen Paradoxie des Nicht-Erinnerns des
Unvergesslichen zu entsprechen. Die Spaltung des Zeichens im dramatischen Raum (1) war nicht
zuletzt eine mogliche Reaktion auf die Verhinderung der materiellen Manifestierung des Intelligiblen,
die Unterminierung des Zeichens im dramatischen Raum (2) charakterisiert sich als Manipulation
bereits verduBerter Erinnerungsinhalte und die suggerierte Uberwindung des Als-ob, die einen
Ubergang vom mimetischen zum performativen Erinnern initiiert (3), iiberschreitet die Grenze
zwischen Fiktion und Lebenswelt und riickt das Theater als Medium des kulturellen Gedéchtnisses auf
die Ebene, auf der auch das Phianomen des ,,verpflichtenden Gedéchtnisses* angesiedelt ist.

Wihrend das verhinderte Gedachtnis auf einer individuellen, ,,pathologisch-therapeutischen Ebene*
verortet wird, ,,auf der man legitimerweise von einem verletzten, ja kranken Gedichtnis sprechen
kann*“*”, das die VeriuBerung des Intelligiblen durch das Subjekt willentlich oder unwillentlich zu
hemmen scheint, meint der Begriff des manipulierten Gedéchtnisses eine Instrumentalisierung im
Sinne der Zweckrationalitdt (Max Weber) bzw. der strategischen Vernunft (Jiirgen Habermas). Der
Missbrauch des Gedéchtnisses findet im Fall der Manipulation also erst im Feld der Signifikanten
statt, die bereits verduferten Erinnerungsinhalte kénnen nurmehr ihrer inhdrenten Eigentlichkeit
beraubt werden, die sich aufgrund des Faktizititsanspruchs jedes Erinnerungsaktes ergibt. So kann
unter der Unterminierung der Zeichen u.a. das manipulative Spiel zwischen Eigentlichkeit und
Uneigentlichkeit begriffen werden, das entweder vom erinnernden Subjekt zur Verduflerung oder von
den Opponenten zum Zweck des Entzugs des pragmatischen Gehalts genutzt werden kann. Da das
erinnernde  Subjekt stets der (latenten oder manifesten) Kontrolle der Diskurs- und
Entscheidungstrdger bzw. dem politischen oder ideologischen Kontext untersteht, wird die
semiotische Manifestierung des Erinnerten bzw. des Erinnerns stets einer Priifung unterzogen, deren
Ausgang dariiber entscheidet, ob das erinnernde Subjekt selbst oder die Diskurshiiter manipulierend

eingreifen. Wihrend dies im Falle des erinnernden Subjekts zu einer Anpassung bzw. bewussten

404 Vgl. Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 114 ff.
4% Ricceur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 115.

189



Verschleierung der Erinnerungsinhalte zum Zwecke der Verduflerung fiihren kann, beispielsweise um
eine Zensur zu umgehen, hingt die Reaktion des Kollektivs wie auch der Reprisentanten der
systemisch-ideologischen Ordnung vom destabilisierenden oder stiitzenden Potential bzw. vom Grad
der identitiren Bedrohung bzw. von der identititsfestigenden Kraft des Erinnerten ab.**In seiner
Abhandlung Les Abus de la mémoire (1995) betont Tzvetan Todorov, dass die Einflussnahme auf das
Gedichtnis nicht allein ein Merkmal totalitidrer Systeme darstellt, sondern allen eigen ist, die nach
Macht oder Machterhalt streben.*’

Das Sprechen von einem verpflichtenden Gedichtnis eréffnet dariiberhinaus eine ,,ethisch-politische
Ebene“. In Abgrenzung zu Formen eines manipulativen “Gedenkwahns“ verweist die ethische
Erinnerungspflicht auf einen gesellschaftlichen Gerechtigkeitsimperativ bzw. auf die integrative Kraft
der Gerechtigkeit innerhalb von gesellschaftlichen Ordnungen. Die Einbindung der Idee der
Gerechtigkeit muss die Ph@nomenologie des Gedichtnisses wie auch die Epistemologie der
historischen Erkenntnis zwangldufig iiberschreiten, treten nun doch Fragen der Schuld und der Moral
auf den Plan, die weder in Paul Ricceurs Monographie Geddchtnis, Geschichte, Vergessen noch in der
vorliegenden Studie ausgiebig behandelt werden konnen. Jedoch gilt es mit Blick auf die eine
paradoxale Spannung zwischen Individuum und Kollektiv auslosende Erinnerungskultur Spaniens und
die diese betreffenden Asthetisierungsmoglichkeiten im Theater festzuhalten, dass mit der ethisch-
politischen Ebene aufgrund der moralischen Verpflichtung gegeniiber denjenigen, die Ungerechtigkeit
erfahren haben, eine Dimension erreicht ist, bei der sowohl die Grenze zwischen immaterieller und
materieller Reprisentation iiberschritten als auch die Frage nach dem pragmatischen Gehalt der
Aussage lidngst gekldrt ist. Die Uneindeutigkeiten an der Grenze zwischen Intelligiblem und
Materiellem (verhindertes Gedichtnis) sowie zwischen Semantik und Pragmatik (manipuliertes
Gedéchtnis) sind auf dieser Ebene bereits durch Formen des performativen Erinnerns iiberwunden. Im
Fokus stehen nun nicht mehr Fragen nach VerduBerung bzw. der Moglichkeit der VerduBerung,
sondern die mit der VerdauBerung zusammenhingenden, das Kollektiv betreffenden Aspekte der
Schuld, der Moral und der korrektiven Gerechtigkeit.**®

Die Notwendigkeit einer symbolischen und politischen Anerkennung des Geschehenen sowie der
veriibten Ungerechtigkeit fiir das Gelingen einer sozialen Transition, die keine automatische Folge
politischer Transition darstellt, wurde unter Rekurs auf politik- und geschichtswissenschaftliche,
kultursoziologische sowie ethische Theorien zu stiitzen versucht. Im Hinblick auf die Analyse des
Traumstiicks El dlbum familiar und den darin thematisierten Umgang mit traumatischer

biographischer Erfahrung ist es nun sinnvoll, die Argumentationsfilhrung durch eine

46 Vgl. Ricceur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 130-139. Ricceur verweist in diesem Teilkapitel auf die
Beziehung zwischen Ideologie und dem Legitimationsprozess von Autorititssystemen. Dabei kommt es seines
Erachtens nicht nur zu Ausschluss aus dem kollektiven Gedichtnis, sondern ebenso zu einer
machtpragmatischen Selektion von Erinnerungsinhalten und zu erinnernden Mythen. ,,Auf diese Weise kommt
es zu einem gefdhrlichen Biindnis zwischen dem Erinnern (remémoration), dem Memorieren (mémorisation)
und dem Gedenken (commémoration)* (S. 138).

7 Vgl. Todorov, Tzvetan: Les Abus de la mémoire, Paris 1995.

498 Vgl. Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 139-146.

190



psychoanalytische Perspektive zu ergdnzen. Der Psychoanalytiker Werner Bohleber unterstreicht die
Bedeutung der Beschiftigung mit “gesellschaftlichen Traumata® fiir die soziale Transition. Seine

Position ldsst sich an die erlduterten Ausfithrungen anfiigen:

It is generally only scientific explanation and social recognition of causation and guilt that
restore the interpersonal context and thus the possibility of finding out what actually happened
at the time in an uncensored way. This is the only way that the shattered understanding of the

self and the world can be regenerated.”” [Hervorhebungen, D.H.]

Bohleber markiert in diesem Zitat die Interdependenz des ,understanding of the self und des
,understanding of the world“. Er beschreibt zudem die soziale Anerkennung von veriibter
Ungerechtigkeit und Schuld als Grundlage fiir eine Vergewisserung iiber das Selbst und iiber den das
Selbst umgebenden Kontext. Damit hebt er eine scheinbar selbstverstidndliche, jedoch iiberaus
bedeutende Tatsache hervor, auf die wir bereits bei der Beschiftigung mit Maurice Halbwachs’
Theorie der sozialen Bedingtheit des Gedichtnisses gestofen sind: Die Abhéngigkeit individueller
Identitit von den cadres sociaux. Das mit Blick auf den Postfranquismus beschriebene
Spannungsverhiltnis zwischen dem systemischen Stabilisierungswillen und der biographischen
Notwendigkeit, sich an die {iberindividuell und individuell prdgenden Einschnitte wie
Kriegserfahrung, ausgeiibte oder erlittene Gewalt und politische Repression zu erinnern, erhélt vor
diesem Hintergrund psychoanalytische Relevanz. Dies impliziert jedoch keineswegs die Anwendung
psychoanalytischer Analysemethoden auf Kollektive — dies wire m. E. die falsche Konsequenz.
Vielmehr macht es diese Feststellung erforderlich, dass der iiberindividuelle, politisch-institutionelle
Umgang mit destabilisierenden Erinnerungsinhalten bei der Beschiftigung mit Individuen
Beriicksichtigung finden muss. Es geht also um die Implikationen der cadres sociaux fiir die Psyche
des Einzelnen und hinsichtlich des Umgangs des Einzelnen mit der Vergangenheit.

Wihrend dieser Aspekt bei der Analyse des Theatertextes jAy, Carmela! nicht eigens im Fokus stand,
spielt er bei der Beschiftigung mit dem Traumstiick El dlbum familiar eine gewichtige Rolle. Denn
anders als Sanchis Sinisterra, der den Traum ebenfalls als Hort des Verdrdngten in sein Drama
integriert, macht Alonso de Santos das Intelligible selbst, die Gedankenwelt eines Triumenden, zum
Ort des fiktionalen Spiels. Trdumender ist die Figur YO, der das ,,understanding of the self* mittels
einer regressiven Stationen-Reise durch die Vergangenheit zu leisten versucht. Die sechs Traum-
Szenen des Theatertexts reprisentieren allesamt Lebensstationen bzw. -libergange der Hauptfigur. Der
erzwungene Aufbruch der Familie aus dem Haus infolge der zunehmend bedrohlichen
Nachkriegswirren, die darauf folgende und durch einen Schaffner unterbrochene Zugfahrt ins
Ungewisse, der nichtliche Aufenthalt an einem unbekannten Bahnsteig in Gesellschaft von
kirchlichen und staatlichen Ordnungsinstanzen sowie die abrupte Trennung des YO von seiner Familie

markieren symbolhaft biographische Stationen der Hauptperson bis hin zur traumatischen Trennung

4% Bohleber, Werner: ,,Remembrance, Trauma and Collective Memory*, in: The International Journal of
Psychoanalysis, 88 (2007), S. 343.

191



von der Familie und sind daher nicht als konkrete erinnerte Geschehnisse zu verstehen. Vielmehr
zeichnen Aufbruch, Beginn der Reise und Trennung von den Eltern die Entwicklungsstufen zwischen
Kindheit, Jugendalter und dem jungen Erwachsenendasein nach. Aufgrund dieses wichtigen
Zusammenhangs zwischen dramatischem Geschehen, Traum, Trauma und Initiation soll erst im
Kapitel 2.3. genauer auf den Inhalt des Theatertextes eingegangen werden.

Durch diese Interiorisierung, den Riickzug in die Welt des Unbewussten, nihert sich Alonso de Santos
dem Spannungsverhiltnis zwischen Biographie und systemischem Neuanfang ausgehend vom
Nullpunkt des Ichs. GleichermaBlen verarbeitet er eine identitire Spannung, die die gesamte
Generacion del 82 zu betreffen scheint. Denn das Bediirfnis nach biographischer Selbstverortung ist
fiir die Generacion del 82 in den Jahren nach 1975 von besonderer Relevanz, fillt ihre personliche und
dsthetische Sozialisation doch in eine Zeit, die durch die Propagierung von consenso und
reconciliacion in eine Art diskursive Latenz verschoben wurde. Wie bereits betont wurde, fillt den
Dramatikerinnen und Dramatikern, den Regisseurinnen und Regisseuren um Alonso de Santos nicht
nur unverhofft die Aufgabe der dsthetischen Neuerung der spanischen Biihne zu. Zudem haben die
Vertreterinnen und Vertreter der Generacion del 82 in der Mitte ihres Lebens eine biographische
Transition zu meistern.

Folgende Aussage von Alonso de Santos, die aus einem 1985 publizierten Interview mit dem
Dramatiker Fermin Cabal stammt, scheint die Annahme zu belegen, dass das Ende des Franquismus,
die damit zunehmend einsetzende Liberalisierung verschiedener Lebensbereiche sowie die systemisch
durchaus geforderte Entpolitisierung und Enthistorisierung der Bevolkerung, eine Vergewisserung

hinsichtlich der eigenen Identitit erschwerte — so empfand es zumindest Alonso de Santos:

Hay una sensacion de pérdida de las escalas de valores, de las metas, de la realidad, de las
posibilidades del ser humano; se han mezclado las generaciones, las estéticas, las formas de
vida, las psicologias... [...] Estamos en un absoluto laberinto de espejos en el que hemos perdido
la identidad. Al menos es como yo lo vivo. Y ésa es una de las funciones del teatro: devolver la
identidad. [...] Porque de pronto hemos destruido todo: hemos destruido a Dios y al destruir a
Dios hemos destruido al padre, y al franquismo y las ideas de justicia y de bondad y todo eso...
Y tengo la sensacién de que estd bien destruir, pero luego hay que construir, y a lo mejor El
dlbum familiar en mi es un intento de partir de atrds para reconstruirme y al reconstruirme tratar
de ayudar a reconstruirse a los espectadores...””

Es wird in der folgenden Analyse zu klédren sein, inwieweit es sich, wie hier im Zitat angedeutet, bei
der dramatischen Darstellung der verhinderten, ins Unbewusste verlagerten Erinnerung des YO
zugleich um einen Ermdglichungsgrund individuell-dramatischer und kollektiv-theatralischer
Identititsfindung handelt. Anders gewendet, es wird zu priifen sein, auf welche Weise die mit dem
Theatertext El dlbum familiar intendierte Inszenierung eine identitire Rekonstruktion des Autors
zuldsst und, gleichermaflen, den Zuschauern ein identitires Rekonstruktionsangebot unterbreitet.

Dieses metaleptische Vorhaben weckt die Hoffnung auf ein Ende eines verhinderten Gedéchtnisses im

390 Cabal/Alonso de Santos, Teatro espafiol de los 80, S. 156.

192



Traum, deutet es doch die Absicht des Autors an, die Grenzen des dramatischen Raums und damit
letztlich der Fiktion auszureizen und im Sinne der erinnerungskulturellen und identititsstiftenden
Wirkmacht auf die Probe zu stellen.

Ein Blick in die Forschungsliteratur macht deutlich, dass insbesondere die vermeintlich
autobiographischen Implikationen, die sich aus der Gleichnamigkeit des Protagonisten und des Autors
(José Luis), biographischen Analogien, paratextuellen Verweisen und Figurenbenennungen ergeben,
fiir analytische Uneindeutigkeiten gesorgt haben. Daher ist es Ziel dieser Analyse, diese
Uneindeutigkeiten zu entflechten und ihnen eine eigene Interpretation gegeniiberzustellen. Dabei wird
es gerade nicht darum gehen, den realen Autor im Text aufzuspiiren, sondern es wird vielmehr die
Frage im Raum stehen, inwiefern diese autobiographische Suggestion als ein Element in einer Reihe
von rezeptiven Unsicherheitsfaktoren fungiert, die dazu dienen, sowohl dem Text als auch der
Inszenierung erinnerungskulturelle Wirkmacht einzuschreiben.

Ausgangspunkt der Argumentationsfiihrung wird die kritische Beschiftigung mit einschldgigen
Interpretationszugéngen zu El dlbum familar sein, darunter die Ausfilhrungen von Andrés Amords
(1992), Herbert Fritz (1996), Ana Luengo (2002), Marga Pifiero (2005), Vera Toro (2010) oder
Anabel Garcia Martinez (2016). Im Mittelpunkt steht dabei zunichst die Frage, ob es sich bei der
fiktionalen Welt iiberhaupt um eine Traumwelt handelt oder um eine (alp-)traumihnliche Erinnerung.
Die Beschiftigung mit den Konzepten der Phantasie und der Erinnerung aus Sicht der
Erkenntnistheorie (v.a. I. Kant, E. Casey) fiihrte deutlich vor Augen, dass die Kldrung des endoxen
Grunds, sei dieser nun Basis fiir lebensweltliche oder binnenfiktionale Aussagen, grundlegend fiir alle
weiteren, die Struktur, die Semantik und die Pragmatik betreffenden Uberlegungen ist. Es ist von
entscheidender Bedeutung fiir das Verstdndnis des Theatertextes, ob es sich bei El dlbum familiar um
unbewusste, vom Traum gerahmte Erinnerungen des YO handelt, oder um bewusstes Erinnern im
Traum, sofern diese paradoxe Verbindung iiberhaupt als moglich anzunehmen ist.

Gleichsam ldsst sich anhand der damit einhergehenden Untersuchung der Ebenenstruktur aufzeigen,
auf welche Weise Alonso de Santos die Paradoxie des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen in den
dramatischen Raum einschreibt, um diesen im selben Atemzug zu durchstoBen bzw. in Richtung des
Publikums zu 6ffnen. Es steht folglich die These im Raum, dass es Alonso de Santos in diesem Stiick
gelingt, durch die Asthetisierung des verhinderten Gedichtnisses im dramatischen Raum dessen Ende
in einem auBer-dramatischen Raum einzulduten. Auf diese Weise wiirde die dramatische
Wiederholung zugleich die Chance auf ein inszenatorisches und theatralisches ,Durcharbeiten’ des

verhinderten Gedéchtnisses bieten.

193



2.2. Mémoire-répétition/Mémoire-souvenir: Verhindertes Gedéchtnis und Traum

Unter Rekurs auf die beschriebenen Konzepte Paul Ricceurs wird El dlbum familiar in dieser Studie
als Theatertext iiber verhindertes Geddchtnis und vor der Folie der sich daraus ergebenden
Implikationen fiir die Identitdt des Individuums, fiir das ,,understanding of the self, gelesen. Diese
Primisse macht die Beantwortung zweier Fragen notwendig: Was ist verhindertes Geddchtnis? Und:
In welcher Form finden verhinderte Gedéchtnisinhalte Ausdruck?

Paul Ricceur bezeichnet das verhinderte Gedichtnis als verletztes, krankes Gedichtnis, was die
Verortung dieses Konzepts auf einer pathologisch-therapeutischen Ebene nachvollziehbar macht.””' Er
verkniipft das Konzept des pathos mit dem der techne und betont die mogliche Einflussmacht des
individuellen psychischen Leidens auf die Praxis des Erinnerns. Dabei rekurriert er auf zwei Aufsitze
Sigmund Freuds, die uns im Hinblick auf die Analyse des Theatertextes und seiner
erinnerungskulturellen Wirkmacht noch hilfreiche Impulse liefern werden. Es handelt sich um den

«02 gowie den ein Jahr darauf

1914 veroffentlichten Aufsatz ,,Erinnern, Wiederholen, Durcharbeiten
publizierten Text ,, Trauer und Melancholie**”. Diese beiden Texte stehen insofern in einer engen
konzeptuellen Beziehung, als dass sie sich beide mit dem Umgang mit traumatischen Erlebnissen und
den moglichen Folgen dieses Umgangs fiir das Selbstkonzept auseinandersetzen. Um das Verstindnis
dieses wichtigen Zusammenhangs zu gewdhrleisten, bedarf es einer knappen Erlduterung der
Kernthesen dieser Texte.

Hinsichtlich des Umgangs mit traumatischer Vergangenheit unterscheidet Freud zunéchst zwischen
,wahrer Erinnerung’ und ,Wiederholung’. Das Wiederholen wird hier jedoch keineswegs als
mehrmaliges Hervorholen im Sinne einer memorialen Manifestierung verstanden, sondern vielmehr

“% und ein

als pathologischer Akt, der ein ,,Verdringungswiderstinden zugeschriebene[s] Hindernis
iteratives Abarbeiten an der Grenze zwischen Latenz und Manifestation bezeichnet. Dieser
,Wiederholungszwang’ charakterisiert sich durch eine Tendenz zum ,Agieren’ — zwei weitere
Schliisselbegriffe in der Terminologie Freuds. Das ,Agieren’ bezeichnet eine Art Ausweichbewegung,
die zwar den gleichen Referenzpunkt wie die wahre Erinnerung besitzt, diese jedoch gerade zu meiden
sucht. Beim Wiederholungszwang, so Freud, ,[...] erinnere [der Analysierte] iiberhaupt nichts von
dem Vergessenen oder Verdridngten, sondern er agiere es. Er reproduziert es nicht als Erinnerung,
sondern als Tat, er wiederholt es, ohne natiirlich zu wissen, dass er es wiederholt.“*> Ricceur nennt

dieses Konzept ,wiederholendes Erinnern’ (mémoire-répétition) und stellt es dem des ,wahren

Erinnerns’ (mémoire-souvenir) gegeniiber, das er in Analogie zu Freud zugleich als kritisches

1 ygl. Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 115.

52 Freud, Sigmund: ,,Erinnern, Wiederholen, Durcharbeiten, in: Freud, Anna u.a. (Hgg.), Gesammelte Werke.
Chronologisch geordnet, Bd. 10, Frankfurt a. M. *1963, S. 126-136.

393 Freud, Sigmund: ,,Trauer und Melancholie (1917 [1915])*, in: Mitscherlich, Alexander u.a. (Hgg.), Sigmund
Freud. Studienausgabe in zehn Bdnden, Bd. 3, Frankfurt a. M. 1982, S. 193-212.

394 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 116.

95 Freud, ,,Erinnern, Wiederholen, Durcharbeiten®, 129.

194



Erinnern versteht. Wihrend er der mémoire-souvenir einen Grad an Reflexion zuspricht, definiert er
die mémoire-répétition als unreflektiertes Abarbeiten an Erinnerungswiderstinden.””

Wahre Erinnerung (mémoire-souvenir) und Wiederholung (mémoire-répétition) sind demnach zwei
entgegengesetzte Umgangsformen mit traumatischer Erfahrung, wobei in der therapeutischen Praxis
dem Analysanden die Aufgabe zufillt, den Wiederholungszwang des Analysierten als stellvertretendes
Ausagieren der Erinnerung bzw. als seine Art des Erinnerns zu erkennen, um dem Patienten im
Anschluss zur wahren Erinnerung und der Befreiung vom Wiederholungszwang zu verhelfen. Es gilt,
Formen von ,Ubertragung’ auszumachen. Das Ausbleiben wahrer Erinnerung impliziert Freud zufolge
ein Nicht-Abreagieren einer traumatischen Erfahrung bzw. der mit dem Begriff des ,Traumas’
verbundenen Reiziiberflutung. Als Trauma definiert Freud entsprechend ,.ein Erlebnis, welches dem
Seelenleben innerhalb kurzer Zeit einen so starken Reizzustand bringt, dal die Erledigung oder
Aufarbeitung desselben in normal-gewohnter Weise miBigliickt, woraus dauernde Stérungen im
Energiebetrieb resultieren miissen.*””’” Diese Energie ist der Treibstoff des Wiederholungszwangs.

Die Bindung des Trauma-Begriffs an das Erlebnis der Reiziiberflutung verleitet dazu, das Erlebnis
selbst als Trauma zu bezeichnen, wie es auch Freud in seiner Definition tut. Stattdessen, und diese
Sichtweise leistet der Bedeutung des griechischen Etymons tpaduo Folge, handelt es sich beim
Trauma jedoch um die Spur dieses Ereignisses, die schmerzende Wunde oder Verletzung, die heilen
oder vernarben, jedoch niemals ungeschehen gemacht werden kann. Dementsprechend stehen die
Wunde und das ursédchliche Erlebnis in einem metonymischen Verhiltnis zueinander. Die Narbe wird
zum gegenwadrtigen indexikalischen Zeichen, welches allein das betroffene Subjekt mit Bedeutung zu
fiillen weifl. Als Signifikant ist die Narbe Spur, Riss, Loch, Stich, ein materielles Nichts, das als
semantische Quelle und Schmerzquelle gleichermaBen auf eine bestimmte Erfahrung referiert.’”
Damit unterscheidet sich die traumatische, unbewusste Erinnerung von der bewussten Erinnerung
durch den Aspekt der Reiziiberflutung. Gemeinsam ist der unbewussten und bewussten Erinnerung
jedoch ihr metonymisches Verhiltnis zur Ursache ihres Bestehens. Erinnerung ist nicht das Erinnerte,
sondern, phdnomenologisch gesprochen, intentionaler Gehalt (Noema) sowie Gerichtetheit (Noesis).
Das Trauma ist nicht der Unfall, sondern die durch den Unfall verursachte Verletzung.

Diese Uberlegungen verdeutlichen, dass das verhinderte Gedichtnis einen kausalen Bezug zum
Konzept der mémoire-répétition aufweist. Das Nicht-Erinnern fithrt zum wiederholten
stellvertretenden Agieren, es fiihrt zu uneigentlichem Handeln, zum unbewussten Uber-Spielen des
Eigentlichen. Die an dieser Stelle bereits aufscheinende Analogie des psychoanalytischen Konzepts

der mémoire-répétition zu theatralen Komponenten wie der Wiederholung, dem Agieren und dem

96 v o], Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 129.

7 Freud, Sigmund: ,,Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse. 18. Vorlesung: Die Fixierung an das
Trauma. Das UnbewuBte, in: Freud, Anna u.a. (Hgg.), Gesammelte Werke. Chronologisch geordnet, Bd. 11,
Frankfurt a. M. 1961, S. 284. Vgl. hierzu ebenso Laplanche, Jean/Pontalis, Bertrand: Das Vokabular der
Psychoanalyse, Frankfurt a. M. °1989 (= Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, 7), S. 514.

%8 Die Narbe ist somit negative Schrift, sie bedarf keiner Masse wie Tinte, Kreide oder Kohlestaub. Sie wird in
Bestehendes “eingeritzt®.

195



uneigentlichen Spiel wird ausfiihrlicher zu diskutieren sein, wenn es um die erinnerungskulturelle
Wirkmacht des Theatertextes geht. Aufgrund seiner performativen Implikation wird dabei
insbesondere der Begriff des ,Durcharbeitens’ auf seine Ubertragbarkeit auf den Theaterkontext zu
priifen sein.

Freud présentiert den Prozess des Durcharbeitens als Losungsansatz, um mit den Analysierten den
Weg vom Wiederholungszwang zu wahrer Erinnerung zu beschreiten. In einem gemeinsamen
dynamischen Prozess arbeiten Analysand und Analysierter an der Befreiung der Erinnerung. ,Das
Durcharbeiten meint ein Vertiefen in die Widerstinde, ein Wiederholen, jedoch im Sinne einer
Deutungsverdnderung, Reparation, Ausbesserung, durch welche die Befreiung des Subjekts vom
Wiederholungszwang begiinstigt werden kann.“*” Am Ende der schmerzhaften Auseinandersetzung
mit den traumatischen Erfahrungen der Vergangenheit besteht die Moglichkeit des Friedensschlusses
mit dem Verdridngten, dessen Integration ins Bewusstsein zur mémoire-souvenir und zu einem
moglichen Ende des Wiederholungszwangs fiihrt.

Vor dem Hintergrund dieser Ausfiihrungen wird nun die Verbindung von Wiederholung und wahrer
Erinnerung mit den Begriffen der ,Melancholie’ und der ,Trauer’ verstidndlicher. Ricceur versteht die
Melancholie in Anlehnung an Freud als mogliche Konsequenz eines Ausbleibens wahrer Erinnerung,
die Trauer hingegen als Ergebnis des Durcharbeitens und schlieBlich des wahren Erinnerns. ,Das
Durcharbeiten, worin die Arbeit der Wiedererinnerung besteht, gelingt nicht ohne die Trauerarbeit,
durch die wir uns von den verlorenen Objekten der Liebe und des Hasses 16sen.*’' Trauerarbeit ist
deshalb stets Erinnerungsarbeit, an deren Ende die Integration ins Bewusstsein steht. Die Erinnerung

511

an traumatische Erlebnisse braucht Zeit” ', und ist untrennbar an die Trauer gebunden. ,,Die

Trauerarbeit ist der Preis der Erinnerungsarbeit; die [wahre, D.H.] Erinnerung aber ist der Gewinn der

Trauerarbeit“>"

, so Paul Ricceur. Somit setzt die Integration der traumatischen Erfahrung in das
Bewusstsein einen Prozess der Loslosung bzw. Distanzierung vom Trauma-Objekt voraus, fiir die es
zuvor jedoch einer intensiven affektiven Auseinandersetzung bedarf, die den Weg zur Reflexion erst
freilegt. Trauer wird somit zum selbstauflosenden Prozess, in dem sich der Prozess des Zulassens und
Abtotens verschriinken.’”

Das Ausbleiben der Trauerarbeit bzw. Erinnerungsarbeit verhindert dagegen den dialektischen
Umschlag in das Feld des Bewusstseins, der auf eine Phase des Trauerns und Wiedererinnerns folgt.

Es kommt zur Stagnation im Zustand des Verdridngens, zum melancholischen Stillstand auf der Stufe

der sich dauerhaft wiederholenden These. Die Gleichzeitigkeit von Bewegung und Stillstand geht im

%09 Kasper, Judith: Sprachen des Vergessens: Proust, Perec und Barthes zwischen Verlust und Eingedenken,
Miinchen 2003, S. 104.

310 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 681.

S Riceeur, Gediichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 121: ,,.Die Zeit der Trauer weist eine gewisse Beziehung zur
Geduld auf, die die Analyse vom beim Ubergang der Wiederholung zur Erinnerung erforderte .

312 Riceeur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 119.

> Judith Kasper weist in ihrer Dissertation mit Blick auf Freud darauf hin, dass sich Trauer als eine Bewegung
selbst auflost. Vgl. Kasper, Sprachen des Vergessens,S. 251.

196



Bild des Kreises auf, in einer geometrischen Figur, die keinen Ausweg und keinen Fortschritt kennt.
,.Der Gram ist nimlich jene Traurigkeit, die keine Trauerarbeit geleistet hat.*>"*

Weshalb kommt es zu diesem Stillstand? Die Antwort Freuds lautet, dass sich die Existenz des
traumatischen Objekts psychisch fortsetzt (,Fremdkorper’), woraus sich eine Ambivalenz von
Anwesenheit und Abwesenheit folgern ldsst, die zur Quelle der Melancholie wird. Das Wesen der
Melancholie besteht Freud zufolge in einer Herabsetzung des ,Ichgefiihls’, einer problematischen
Anerkennung unserer Selbst, die nicht zuletzt daher riihrt, dass die Selbstvorwiirfe — im Grunde dem
Muster des Wiederholungszwangs entsprechend — die gegen das Trauma-Objekt gerichteten Klagen
verdecken. Das Ich riickt an die Stelle des Objekts. Im Gegensatz zur Trauer, bei der die Welt als
trostlos und leer geworden erscheint, lisst die Melancholie somit das Ich selbst 6de und trostlos
erscheinen. Das Ausbleiben der Trauer, die sich selbst zum Opfer fillt — nicht autopoietisch sondern
autophag ist —, bedroht folglich die identitire Stabilitit des Subjekts.

Entscheidend fiir die weiteren Ausfiihrungen ist es nun, das Verhiltnis zwischen Wiederholung
(mémoire-répétition) und Melancholie sowie das Verhiltnis von wahrer Erinnerung (mémoire-
souvenir) und Trauerarbeit nicht aus den Augen zu verlieren. Ebenso wird der Begriff des
,Durcharbeitens’, der eng an den Prozess der (Wieder-)Erinnerungsarbeit gekoppelt ist, erneut zu
beleuchten und in den Theaterkontext zu riicken sein. Diese konzeptuelle Strukturierung erlaubt
zudem die Einbeziehung von ebenfalls im Hinblick auf die Textanalyse zu beachtenden Konzepten
wie Stagnation und Dynamik, undialektischem Stillstand und dialektischer Kippbewegung.

Nachdem das Konzept des verhinderten Gedichtnisses erldutert wurde, kann nun die zweite der
eingangs formulierten Fragestellungen beantwortet werden. Dieses lautete: In welcher Form finden die
verhinderten Gedéachtnisinhalte Ausdruck? Die Beantwortung dieser Frage wird den Briickenschlag
zwischen Paul Ricceurs Phidnomenologie des Gedachtnisses sowie Freuds zitierten Schriften und der
Analyse von El dlbum familiar einleiten.

Eine erste Antwort lieferte bereits die Beschreibung dessen, was unter verhindertem Gedichtnis zu
verstehen ist. Als eine Ausdrucksform des verhinderten Geddchtnisses wurde das Agieren festgestellt.
Es handelt sich dabei also um eine unbewusste Form des Erinnerns, die von bewussten Formen zu
unterscheiden ist. Im Falle des verhinderten Gedéchtnisses gelingt die Reprédsentation des Intelligiblen
im Feld der empirisch-sinnlichen Welt, die eine inter-subjektive Verstindigung ermoglichen wiirde,
somit lediglich in verschleierter Form. Diese Annahme steht im Einklang mit der psychoanalytischen
Theorie Jacques Lacans, der Freud bekanntlich einer Re-Lektiire unterzogen hat. Dylan Evans
verweist in seinem Worterbuch der Lacanschen Psychoanalyse darauf, dass das ins Unbewusste
Verdringte ,immer in entstellter Form zuriickkehren [kann], in Symptomen Trdumen,
Versprechern.*’"> Auch in der Psychoanalyse Lacans finden sich somit die Ideen der Wiederkehr und

der Entstellung wieder, die unmerklich auf verhinderte und damit unbewusste Erinnerungsinhalte

314 Riceeur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 126.
515 Bvans, Worterbuch der Lacanschen Psychoanalyse, S. 329.

197



hindeuten. Entstellte Erinnerung kann jedoch nicht als manifeste Erinnerung im eigentlichen Sinne
verstanden werden, da die “Manipulation des Gedichtnisses bereits im Subjekt selbst einsetzt.
Dagegen zielte die in dieser Studie beschriebene These der Unterminierung der Erinnerungszeichen
auf vom Subjekt bewusst manifestierte Erinnerung sowie ihre nachtriigliche Entstellung.

Die Spaltung des Zeichens im Falle des verhinderten Gedichtnisses besteht nun also nicht darin, dass
sich ein bestimmter Signifikant von einem Signifikat 16st bzw. vice versa, sondern dass der manifeste
Signifikant jede Chance auf einen Riickverweis auf die semantische Ebene, das Verdringte, erschwert,
ja sogar unmoglich gestaltet. Gleich einem unwillkiirlichen Rauschen der Signifikanten iiber das
Signifikat hinweg verstellen die Akte des Wiederholens den Blick fiir den Sinn. Dass sich hinter dieser
Spaltung von Intelligiblem und Materie bzw. Signifikat und Signifikant dennoch ein metonymischer
Verweis verbirgt, wire im Rahmen einer Therapiesituation vom Analysanden herauszuarbeiten. Das
verhinderte Gedichtnis ist im Falle des verduflerten Wiederholungszwangs also keine eigentliche
Reprisentanz des Erinnerten im Sinnlich-Empirischen, sondern eine uneigentliche, eine symbolische,
arbitrdire und damit erst zu decodierende Entsprechung. Die Kodierung ist Folge eines
Erinnerungsverbots, das vom verdridngenden Subjekt selbst ausgeht.

Neben dem Acting out fungiert der Traum als mogliche Ausdrucksform verhinderter
Gedichtnisinhalte. Im Gegensatz zum Acting out, bei dem sich Handlungsformen auf sinnlich-
empirischer Ebene einschreiben, impliziert die Uberfiihrung von Trauminhalten vom Feld des
Intelligiblen ins Feld der Materie und damit der Intersubjektivitit einen Akt des erinnernden
Erzdhlens, wie er fiir die Freudsche Traumdeutung grundlegend ist. Traumerinnerung und
Traumerzidhlung bzw. Traumbericht sind Voraussetzungen fiir die Deutung. Diese ist auf die vom
Subjekt vorgenommene Semiotisierung angewiesen. Der Psychoanalytiker und Psychologe Wolfgang

Mertens weist auf diesen Semiotisierungsprozess eindriicklich hin:

Terminologisch und von der Sache her ist es bedeutsam, sich als Psychotherapeut klarzumachen

[...], daB man es immer nur mit dem berichteten Traum, dem Traumbericht zu tun hat, nie aber
mit dem Traum selbst und in der Regel auch nicht mit einer vollstdndigen Traumerinnerung,
wie sie im Schlaf- und im Wachzustand erfolgt sind. Traumberichte sind [ ...] kontextuell
determiniert, d.h., sie unterliegen als sogenannter Sprechakt, wie jeder andere Sprechakt auch,
den Bedingungen von Interaktionsregeln, die vor allem durch die Dynamik der gemeinsamen
Beziehung, also durch die Verschrinkung von Ubertragung und Gegeniibertragung bestimmt
sind. Der Traum als solcher bleibt deshalb ein Konstrukt, ein zu rekonstruierendes Narrativ,
dessen urspriingliche Gestalt nicht mehr zu haben ist.’"°

Genau wie die Erinnerung, so unterliegt folglich auch die Traumerinnerung bzw. die Traumerzihlung
den Notwendigkeiten und Bediirfnissen der Gegenwart. Sie ist nicht etwa unverfélschter Blick ins
Unbewusste, sondern richtet sich an den cadres sociaux aus. Welche Faktoren ausschlaggebend fiir
das Gelingen einer Traumerinnernug sein konnen, soll an dieser Stelle nicht weiter erdrtert werden. Es

sei lediglich angemerkt, dass sowohl C. G. Jung als auch Erich Fromm der Meinung waren, dass die

316 Mertens, Wolfgang: Traum und Traumdeutung, Miinchen 2003 (= Beck’sche Reihe, 2117), S. 112.

198



Erinnerungsfihigkeit der Triumenden seit dem Zeitalter der Aufkldrung abgenommen habe. Diese
habe mit der nicht zuletzt von Kant betriebenen Entwertung des Trdumens zu tun sowie mit der durch
den Rationalismus propagierten Faktenglaubigkeit, die es erschwere, die Traumsymbole, die onirische
Sprache der Mirchen und Mythen, zu begreifen.”"’ Vor dem Hintergrund des systemischen
Rationalismus innerhalb von sich konsolidierenden Ubergangsgesellschaften erscheint der Traum
daher als durchaus subversives Motiv.

Genau wie das Agieren scheint auch der Traum durch den Wiederholungszwang beeinflusst. Der
Begriff der Wiederholung umfasst dabei sowohl die Wiederkehr der traumatischen Erfahrung in
verschiedenen Trdumen wie auch die Wiederkehr ein- und desselben Traums. Ausgangspunkt bleibt
Freud zufolge in beiden Fillen ein traumatisches Erlebnis, wie es beispielsweise ein Unfall darstellt.
Die Analytiker J. Laplanche und J.-B. Pontalis formulieren entsprechend: ,,Die Wiederholung der
Trdume, in denen das Subjekt den Unfall intensiv wiedererlebt und sich in die traumatische Situation
zuriickversetzt, wie um ihrer Herr zu werden, wird mit dem Wiederholungszwang in Zusammenhang
gebracht.“" Folglich ldsst sich die Wiederkehr des Verdringten im Traum als interiorisierter
Wiederholungszwang lesen, der sich nicht im sinnlich-empirischen Raum manifestiert, sondern in der
Vorstellung des Subjekts.

Der Traum ist jedoch keineswegs unverfilschte Reprisentation des Verdridngten. Zwar ist der Einfluss
der regulativen Instanz des Bewusstseins, bei Freud ,Zensur’ genannt, im Traum geringer, weshalb
sich im Wachzustand zensierte Vorstellungen ,,auf dem Umweg des Triumens bemerkbar machen, ja
zuweilen mutiger und frecher ,als denkbar’ zeigen.*’" Da Freud zufolge das unbewusste Denken das
Verdringte jedoch immer schon modelliert hat, bevor es zur intelligiblen Darstellung kommen kann,
handelt es sich auch bei den Trauminhalten um sekundidre Erscheinungen, um verstellte
Traumgedanken, die das Wesen des Verdringten stellvertretend bezeichnen.”™ Der Trauminhalt
gestaltet sich an der Grenze zwischen dem ,System bewulit* und dem ,System unbewuft®.
Unbewusstes wird vom Bewussten zensiert und dadurch zur Re-Modellierung gezwungen. Dabei ist
sich das Bewusstsein selbst in keinem Moment der veriibten zensorischen MaBnahmen bewusst, so
dass der Traum aus der Perspektive des wachen Subjekts irrtiimlicherweise als unmittelbarer
Ausdruck des Unbewussten betrachtet werden konnte.””' Der Traum ist somit das Ergebnis eines
Umarbeitungsprozesses, genauer, einer Modellierung des Unbewussten durch das teilaktive

Bewusstsein; ,,der eigentliche Traumgedanke, als Kern des Trdumens, ist immer verschliisselt und

7 Vgl. Mertens, Traum und Traumdeutung, S. 110f.

°8 Laplanche/Pontalis, Das Vokabular der Psychoanalyse, S. 518.

319 Reck, Hans Ulrich: Traum. Enzyklopédie, Miinchen 2010, S. 137.

20 In seinem Essay sur Freud hebt Paul Ricceur die Analogie von kiinstlerischem Schaffensprozess und Traum
im Diskurs der psychoanalytischen Kunsttheorie hervor. In der Kunst scheinen also Primérprozesse am Werk zu
sein, die sie in die Nihe des Unbewussten und damit des Traums riicken. Vgl. Ricceur, Paul: De l’interpretation.
Essai sur Freud, Paris 1965, S. 161.

32! Judith Kasper spricht entsprechend von einem bemerkenswerten Mangel an Selbst-Bewusstsein des
Bewusstseins. Vgl. Kasper, Sprachen des Vergessens, S. 183.

199



522

entstellt*”=" — und dies in einer zweifachen Distanzierungsbewegung (Traumgedanke > Trauminhalt >

Traumerinnerung), die an die platonische Kritik am Theater bzw. Formen der szenischen Darstellung
erinnert.’*

Die Auffassung Freuds von der Wiederkehr des Verdridngten im Traum scheint demnach nicht nur
durch den Aspekt der Wiederholung, sondern zudem durch den der Entstellung mit dem Konzept des
Acting out in Beziehung zu stehen. Als ,,Werkmeister* dieser onirischen Entstellung sieht Freud die
Mechanismen der Verschiebung und der Verdichtung, die Lacan in seiner Re-Lektiire mit den
sprachwissenschaftlichen Konzepten der Metonymie und der Metapher in Verbindung brachte. Die
Folgen dieser Prozesse konnen so weitreichend sein, dass ein interpretativer Riickbezug an der
Kodierung scheitert. ,,Verdichtungen und Verschiebungen als Mechanismen traumhafter
Erinnerungsarbeit bergen immer die Gefahr des Nicht-Wiedererkennens in sich und damit diejenige
des Vergessens.“”** Genau genommen miisste sich diese Gefahr des Vergessens bereits auf die
Prozesse zwischen Traumgedanken und Trauminhalten beziehen und nicht erst auf die Narration von
Trauminhalten im Rahmen der Deutungsarbeit.

Die Unmoglichkeit der Reprisentation der Trauminhalte bewog den amerikanischen Psychoanalytiker
Sydney Pulver zu folgender Aussage: ,,There is no such thing as the manifest dream.’* Gleichzeitig
konnte diese Feststellung jedoch auch auf die Unmoglichkeit der Reprisentation der Traumgedanken
bezogen werden. Ebensowenig wie die Traumerinnerung lassen es die Trauminhalte zu, von einer
Manifestierung des Unbewussten zu sprechen. Damit nimmt der Traum, den wir zu erinnern fihig
sind, eine Zwischenposition zwischen dem ,,System bewult“ und dem ,,System unbewufit* ein. Der
Anteil des Unbewussten am Trauminhalt bleibt dem erinnernden Subjekt weiterhin verschlossen, so
dass es auf einen Prozess der Dekodierung, beispielsweise in Form der Traumdeutung, angewiesen ist,
um sich dem semantischen Gehalt, dem Traumgedanken zumindest anzundhern. Jede Darstellung von
Trauminhalten — ganz gleich, ob narrativ, dramatisch oder inszenatorisch — sieht sich dieser Absenz
des Wesens des Traums gegeniibergestellt. Es wird zu zeigen sein, auf welche Weise dieser Umstand
im Theatertext El dlbum familiar Beriicksichtigung findet, denn auch hier ist die Représentation von
Trauminhalten nicht gleichbedeutend mit dem Aufzeigen des Traumwesens, des Traumgedankens,
auch wenn der Schritt der Semiotisierung auf dramatischer Ebene noch nicht gegangen ist.

Die aus den erwihnten Umarbeitungsmechanismen resultierende Ambivalenz der Trauminhalte wird
hiufig — beispielsweise bei Lacan — als Begriindung fiir die Ndhe des Traums zum Bild herangezogen,

die ihn wiederum in die Nihe des mehrkanaligen Mediums Theaters riickt. Freud verwendete den

52 Reck, Traum. Enzyklopddie, S. 138.

323 Platons beriihmte Kritik im zehnten Kapitel der Politeia verurteilt das Theater, weil es die ohnehin
stattfindende Entfernung des Empirisch-Sensuellen von ,der Idee’ durch das mimetische Verfahren verdoppelt.
So wird beispielsweise eine Idee zunédchst zum Gegenstand und schlieBlich zum Zeichen.

524 Kasper, Sprachen des Vergessens, S. 99.

323 Zit. nach Mertens, Traum und Traumdeutung, S. 113. Denkt man diese Aussage vor der Folie der
poststrukturalistischen Theorie weiter, lieBe sich an die Stelle des Traums der Begriff des Signifikats riicken.
Genauso wie es nicht die Reprisentation des Traums gibt, gibt es auch nicht die — vom Strukturalismus
angenommene — Reziprozitit zwischen signifiant und signifié. Die Darstellung des Intelligiblen scheint damit
generell immer nur unter dem Aspekt der Annéherung und Verweisung plausibel.

200



Begriff der Hieroglyphen, um die Verschrinkung von Wort und Bild im Traum zu veranschaulichen.

Mit Blick auf Freud formuliert Hans Ulrich Reck entsprechend:

Das Traumleben als Form verwandelt nicht Unbewuftes in Gedanken, sondern unbewul3te
Gedanken in einen Trauminhalt, ein szenisches Geschehen, eine narrative Inszenierung.
Bildhaft ist das Formenrepertoire dieser Verdichtung deshalb, weil im Traum Worte zu Dingen
werden und die Bedeutungsbildung ambivalent bleibt, wenn auch die spitere Fixierung auf
Wortsprache [im Rahmen einer Analyse, D.H.] die Verdichtung zu domestizieren trachtet.
Solange die Bildproduktion jedoch nur symptomatologisch und unter dem Diktat einer Zensur
stattfindet, die nicht Bestandteil des Bewusstseins, sondern diesem als Regulativ iibergeordnet
ist, solange wird das Bild unweigerlich in den Signifikanten einer Bedeutung umgewandelt.”

Die Rekonstruktion der verhinderten Gedéchtnisinhalte im Rahmen der Traumdeutung steht jedoch
nicht nur vor der Herausforderung der doppelten Entstellung. Zugleich erschwert die dem Traum
eigene Struktur des Intelligiblen, die nicht an empirisch-sinnliche GesetzmifBigkeiten gebunden ist, die

Suche nach dem Wesen des Verdringten. Das ,,sequentielle Bilder-Denken*>*’

im Traum folgt weder
zeitlicher noch rdumlicher Logik, weder Chronologie noch einem Néhe-Distanz-Verhiltnis. Formen
von objektiver Messbarkeit, wie sie innerhalb der empirisch-sensiblen Welt als Einordnungs- und
Orientierungsverfahren denkbar sind, biilen ihre Giiltigkeit ein. Stattdessen charakterisiert sich das
Traumgeschehen durch die Aufgabe objektivierter Zeit, durch Simultaneitit, plotzliche Emergenzen
und Entziige, Uberlagerungen von Erinnerungen und Phantasien sowie Konfusionen und
Synisthesien.”®

Diese Charakteristika machen den Traum =zu einer privilegierten Referenz postmoderner
Theaterdsthetik. In seiner Theorie zu Artauds Theater der Grausamkeit betrachtet Jean-Francois
Lyotard den Traum als Gegenmodell zum Strukturdenken, das sich durch eine dionysische Vor-
Sprachlichkeit und damit durch ein anarchistisches Moment auszeichnet, welches den Traum an das
Ideatum eines unverstellten Seins heranriicken ldsst: ,La derniere grande figure ou celle du réve vient
se réfléchir est celle du non-langage, de 1'extériorité, de la cruauté, la figure dionysiaque.**
Hans-Thies Lehmann rekurriert in seinen Ausfiihrungen iiber das postdramatische Theater ebenfalls

auf Artaud und verweist dabei auf die Affinitdt zwischen postdramatischer Theaterdsthetik und

Traum:

Wesentlich fiir den Traum ist die Non-Hierarchie zwischen Bildern, Bewegungen und Worten.
,Traumgedanken’ bilden eine Textur, die Collage, Montage und Fragment @hnelt, nicht aber
dem logisch strukturierten Ablauf von Ereignissen. Der Traum ist das Modell par excellence der
non-hierarchischen Theaterésthetik, ein Erbe des Surrealismus. Artaud, der sie visionierte,
spricht von Hieroglyphen, um den Status der Theaterzeichen zwischen Buchstabe und Bild,
zwischen den jeweils anderen Weisen des Bedeutens und Affizierens hervorzuheben. Freud
gebraucht, um die Art der Zeichen zu charakterisieren, die der Traum der Deutung aufgibt,

526 Reck, Traum. Enzyklopddie, S. 200.

52 Reck, Traum. Enzyklopddie, S. 174.

% Vel. Reck, Traum. Enzyklopddie, S. 93ff.

52 Lyotard, Jean-Francois: ,,Réve”, in: Encyclopaedia univerlasis, Bd. 19, Paris 1990, S. 991.

201



ebenfalls den Vergleich mit den Hieroglyphen. Wie der Traum eine verinderte Auffassung vom
Zeichen notig machte, so bendtigt das neue Theater eine ,aufgehobene’ Semiotik und eine
,ausgelassene’ Deutung .’

Die Krise der Darstellbarkeit, die Unmdglichkeit der Repridsentation des Wesens, des Signifikats,
verbindet das Trauma sowie den Traum mit der poststrukturalistischen Theorie und postmoderner
Asthetik gleichermaBen. Zudem wird die Asthetisierung des Traums als experimentelle kiinstlerische
Moglichkeit begreifbar, wie sie sich im Theater aufgrund der auch dem Traum zugeschriebenen
Gleichzeitigkeit von Wort und Bild besonders adédquat realisieren ldsst. Es verwundert daher nicht,
dass das Motiv des Traums auch im Theater der Generacién del 82 Eingang fand, die den Ubergang
zwischen franquistischem Boulevard und postmoderner Theaterédsthetik auf den grofen Biihnen
Spaniens durchsetzte.””' Der Theatertext El dlbum familiar von José Luis Alonso de Santos legt in
besonderer Weise Zeugnis davon ab, auf welche Weise es den in dieser Studie analysierten
Dramatikern gelingt, ihren Anspruch nach dsthetischer Innovation mit ihrem erinnerungskulturellem
Bewusstsein zu verbinden. Im Motiv des Traums scheinen sich dsthetischer und ethischer Anspruch

ideal verkniipfen zu lassen.

2.3. Das Ende vom Anfang — Trauma und Initiation in E!l dlbum familiar

Genau wie sich das Konzept des kollektiven Gedéchtnisses aus den individuellen Erinnerungen
derjenigen speist, die das Kollektiv konstituieren, setzen sich kollektive Traumata, Erschiitterungen
des kollektiven Selbstverstindnisses, wie sie etwa durch Biirgerkriege oder politische Repression
ausgelost wurden, aus den traumatischen Erfahrungen derjenigen zusammen, die das traumatisierte
Kollektiv bilden. Die Betonung dieser Interdependenz zwischen Individuen und Kollektiven scheint
m. E. bedeutend fiir die Analyse des Theatertexts El dlbum familiar, in dem es, wie das obige Zitat
von Alonso de Santos bereits andeutete, zugleich um einen individuellen Versuch und ein an ein
Kollektiv gerichtetes Angebot der Identitits-Rekonstruktion geht. Diese strukturelle Uberlagerung
scheint, wie noch zu zeigen sein wird, ihren Verbindungspunkt im Begriff des ,Traumas’ bzw. dem
Umgang mit traumatischer Erfahrung zu finden. Paul Ricceur hebt hervor, dass gerade ,.das
Trauerverhalten ein bevorzugtes Beispiel fiir die Beziehungen darstellt, in denen privater und

Offentlicher Ausdruck sich iiberkreuzen.“>*? Die Arbeit am Trauma ist immer auch Arbeit an der

501 ehmann, Postdramatisches Theater, S. 142.

1 Es seien hier lediglich einige wenige Vertreter genannt, die das Traummotiv in Beziehung zu
erinnerungskulturellen Fragestellungen setzten: José Sanchis Sinisterra (;Ay, Carmela!, Trilogia americana),
José Luis Alonso de Santos (E! dlbum familiar), Fermin Cabal (; Fuista a ver a la abuela?, Caballito al diablo,
;Vade retro!), Jeronimo Lopez Mozo (El olvido estd lleno de memoria) oder Antonio Martinez Ballesteros
(Volverdn banderas victoriosas). Einen Uberblick iiber die inhaltliche und strukturelle Einschreibung des
Traummotivs im spanischen Theater des 20. Jhs. bietet Fritz, Herbert: Der Traum im spanischen
Gegenwartstheater, Frankfurt 1996.

332 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 128.

202



eigenen Identitét, die stets sozial determiniert ist. Erneut soll an dieser Stelle ein Zitat Paul Ricceurs
angefiihrt werden, dessen Annahme von einem engen Zusammenhang zwischen individueller und

kollektiver Arbeit am Trauma in dieser Studie Folge geleistet wird:

Es ist die Bipolaritédt von personlicher und gemeinschaftlicher Identitit, die letzten Endes die
Ausweitung der Freudschen Analyse der Trauer auf das Trauma der kollektiven Identitit
rechtfertigt. Man kann nicht nur im analogen Sinne, sondern in den Begriffen der unmittelbaren
Analyse von kollektiven Traumen oder Verletzungen des kollektiven Gedichtnisses sprechen.
Der Begriff des verlorenen Objekts ist unmittelbar auch auf jene ,Verluste’ anwendbar, die die
Macht, das Territorium oder die Bevolkerung betreffen, welche die Substanz eines Staates
ausmachen.’”

Dass die Trauerarbeit innerhalb von Kollektiven, die von der symbolischen Anerkennung des
Geschehenen bis zur Etablierung des rituellen Erinnerns an die traumatischen Erfahrungen in Form
von Feierlichkeiten und Zeremonien reicht, ,,zu denen sich ein ganzes Volk versammelt“>**, im
Postfranquismus weitestgehend ausblieb, unterstreicht die Bedeutung des erinnerungskulturellen
Theaters als Ort der kollektiven Auseinandersetzung.

Die Fragen ,,Wer bin ich? bzw. ,,Wer sind wir? verlangen zwar nach einer identitdren Verortung im
Hier und Jetzt, sind jedoch ohne den Riickblick auf Gewesenes nicht zu beantworten. Statt des ,,Seins*
entspriche das Perfekt, das Gewordensein, eher der historischen Dimension der identitiren
Vergewisserung. Trauma und Identitéit stehen folglich in einem konfliktuellen Verhiltnis, das seine
Spannung aus der notwendigen, jedoch verhinderten Integration des Verdridngten bezieht. Die
Schwere des Erlebten, die mit dem Trauma einhergehende Uberforderung, Wahrgenommenes in das
Bewusstsein zu integrieren, steht in Opposition zum Wunsch nach dem ,,understanding of the self*>*>.
Der Akt der Bewusstwerdung bzw. die Integration von Erinnerungen ins Bewusstsein wird damit zur
Existenzbedingung fiir identitdres Verstidndnis, das in den weiteren Ausfilhrungen von dem
allgemeinen Begriff der Identitit unterschieden wird. Diese terminologische Prézisierung ist deshalb
von Bedeutung, weil Identitit im Sinne der aristotelischen Substanz einem Subjekt a priori gegeben
ist, auch wenn dieses Subjekt gravierende Lebensspuren verdringt.” Verdringung meint folglich
nicht den Verlust der Identitit an sich, sondern stattdessen die Gefahr des identitidren
Unverstdndnisses, der identitdren Orientierungslosigkeit. Exemplarisch stellt dies der von Freud
beschriebene Wiederholungszwang heraus, der die Ursache fiir Handeln und damit fiir Verhalten
entstellt. Die erkldrende Riickfiihrung von der Wirkung zur Ursache wird erschwert, was die

Beschreibung der subjektiven Essenz, dessen, was den Menschen zu dem macht, was er ist,

533 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 128.

53 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 128.

533 Bohleber, ,,Remembrance, Trauma and Collective Memory*, S. 343.

336 ygl. Trappe, Tobias: ,,Substanz; Substanz/Akzidens®, in: Ritter, Joachim (Hg.), Historisches Worterbuch der
Philosophie,Bd. 10, S. 496. Der Begriff der ,Substanz’ wird hier als das identitdr Zugrundeliegende, das
Unveridnderbare im Sinne des Identitédtsprinzips (A=A) verstanden. Diese Betrachtung schliet den Gedanken
der identitiren Entwicklung, des Bewusstseins eines Subjekts, nicht aus, sondern geht lediglich von einer
subjektiven Essenz und Diesselbigkeit aus. Sokrates bleibt Sokrates, auch wenn der junge und der alte Sokrates
in einem geistigen und koérperlichen Ahnlichkeitsverhéltnis stehen.

203



zwangsldufig verhindern muss. Die pathologische Implikation, die Paul Ricceur dem Phinomen des
verhinderten Gedéchtnisses zuschreibt, ergibt sich nicht zuletzt aus dieser Entfernung vom Selbst als
Folge der Ubertragung ™ . Dieser begegnet das Freudsche ,Durcharbeiten’ der traumatischen
Erfahrung, ein Prozess der performativen Ursachenforschung und somit zugleich Forderung des Ich-
Verstindnisses. Aus einem Acting out wird ein “Acting through*, an dessen Ende die mémoire-
souvenir steht.

Wenn Ricceur den Ausdruck ,remaniement’ gegeniiber dem Begriff des Acting out bevorzugt, so
deutet er darauf hin, dass der Prozess des Durcharbeitens mehr ist als ein erneutes beobachtendes
Durchschreiten.”™ Ricceur betont durch diese Begriffswahl den Prozess des Umgestaltens, des
erneuten Hand-Anlegens, das letztlich den Schliissel zur Integration ins Bewusstsein darstellt. Damit
rekurriert er erneut auf Freud, der den Patienten zum aushandelnden Ringen mit seiner “Krankheit*
auffordert: ,,.Die Krankheit selbst darf ihm nichts Verédchtliches mehr sein, vielmehr ein wiirdiger
Gegner werden, ein Stiick des Wesens, das sich auf gute Motive stiitzt, aus dem es Wertvolles fiir sein
spiiteres Leben zu holen gilt.“* Der hier herausgehobene Aspekt der zukunftsgerichteten Integration
des Geschehenen ist ebenso grundlegend fiir die erinnerungskulturellen Bemiihungen von in
Demokratien lebenden Kollektiven, die das Ziel des ,,Nie mehr wieder* durch Aufkldrung erreichen
mochten statt durch Vergessen. Ebenso kommt in diesem Zitat der Zusammenhang zwischen der
Integration ins Bewusstsein und der Identitdt zum Ausdruck, wenn Freud darauf verweist, dass das
Objekt der Auseinandersetzung als ,,Stiick des Wesens™ erkannt werden muss, als ein Teil also, der
das Wesen und damit die Identitét in entscheidendem Mafle praigt.

In der folgenden Analyse von El dlbum familiar gilt es, die erlduterte Verbindung zwischen
Wiederholung und Widerstand im Theatertext und der damit intendierten Auffiihrung nachzuzeichnen.
Ganz im Sinne Freuds und unter Rekurs auf Ricceur wird Widerstand als mogliche Ursache fiir
Wiederholung (mémoire-répétition) begriffen.’* Die Wiederholung ist Konsequenz einer verhinderten
Dialektik, die auf der Ebene des Individuums die Integration des Verdridngten ins Bewusstsein
bedeutet. Der Verdringungswiderstand verhindert den dialektischen Umschlag, das Abkippen von der
Ebene der These, und somit jede Form des Fortschreitens. Der misslingende Versuch, die traumatische
Erfahrung ins Bewusstsein einzugliedern, fiihrt zum Ausspielen des Verdringten auf
Alternativschauplitzen, zu denen der Traum zihlt.

Der Zusammenhang von Traum und Trauma konnte mithilfe der konzeptuellen Verkniipfung von Paul

Ricceurs Phdnomenologie des Gedichtnisses mit Theorien der Psychoanalyse dargestellt werden.

37 Vgl. Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 116: ,Die Ubertragung, schreibt Freud, schafft einen
Zwischenbereich zwischen der Krankheit und dem realen Leben; man kann von ihr als einer ,Arena’ sprechen,
in der sich der Trieb in beinahe totaler Freiheit manifestieren darf ... [allerdings in entstellter Form, D .H.].“

538 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 117.

5% Freud, Sigmund: ,,Erinnern, Wiederholen, Durcharbeiten, in: Freud, Anna u.a. (Hgg.), Gesammelte Werke.
Chronologisch geordnet, Bd. 10, Frankfurt a. M. 1963, S. 132.

0 Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 116: ,\Dieses Verdringungswiderstinden* zugeschriebene
Hindernis wird als Wiederholungszwang* bezeichnet [...].“

204



Einen solchen Zusammenhang erkennt auch Herbert Fritz im Rahmen seiner Analyse von El dlbum

familiar:

Fiir das traiumende Subjekt reprisentiert der Traum die Bearbeitung eines traumatischen
Erlebnisses in symbolischer Form, und zwar den einerseits ersehnten, andererseits aber
schmerzhaften Loslosungsprozess von der Familie, der beim erwachsenen Yo einen
Schuldkomplex hinterlassen hat.”*'

Mit dieser Annahme entfernt sich Fritz von zuvor formulierten Interpretationen, die E! dlbum familiar
als ,,expressionistisches Stiick mit fragmentarischer Struktur und traumhafter Grundténung* (Phyllis
Zatlin) oder als ,,complejo drama simbélico“ (Miguel Vicario) beschreiben.** Stattdessen méchte er
zeigen, ,,daf} das Stiick ein Traumstiick ist*, genauer, ein ,,autobiographisch gefirbte[s] Stiick in Form
eines Tagtraums“>*, dessen Ursache das traumatische Erlebnis der Trennung darstellt. Weniger als die
Frage, ob es sich um einen Tag- oder Nachttraum handelt bzw. ob der Traum sich kurz vor einer
Tiefschlafphase oder zu einem anderen Zeitpunkt einstellt, interessiert hier zunédchst Fritz’ Definition
des Begriffs ,Traumstiick’. Diesen grenzt er vom ,inszenierten Traum’ ab und verweist dabei auf das
Dominanzverhiltnis der Fiktionsebenen innerhalb des dramatischen Raums.>** Wihrend der
inszenierte Traum als zweite Fiktionsebene die eigentliche Handlung nur partiell und in geringerem
MaBe unterbricht, tritt die Traumhandlung im Traumstiick quantitativ in den Vordergrund.’®

Im Falle von EI dlbum familiar wird die Dominanz der Ebene des Getrdumten ausgereizt, da sich die
Ebene des Triumenden innerhalb des dramatischen Raums an keiner Stelle vollstindig etabliert. Folgt
man der klaren Distinktion zweier Fiktionsebenen, so erhélt die Fiktionsebene erster Ordnung, die
Ebene des Traumenden, eine kontrastive Funktion. Denn erst das Andeuten der Ebene des
Trdumenden ermoglicht es, das Dargestellte in Génze als Trauminhalt bzw. als Erinnerung im Traum
zu definieren. Die Feststellung, dass die Grenze zwischen Getraumtem und der Ebene des Triumens
in keinem Moment iiberschritten wird, scheint das Vorhaben, El dlbum familiar als Theatertext liber
verhindertes Geddchtnis zu lesen, zu rechtfertigen, setzt Ricceur zufolge die Integration des
Verdringten ins Gedidchtnis doch ein Stadium der Bewusstheit voraus, das dem Traumzustand
entgegensteht.

Das Dargestellte ist aus dramatischer Perspektive somit geistige Vorstellung, es ist Intelligibles, das
sich in keinem Moment auf der ins off-stage verlagerten Ebene des Triumenden manifestiert,
beispielsweise in  Form einer binnenfiktionalen Traumerinnerung. Die dramatische
Kommunikationsebene ist somit von der ersten bis zur letzten Szene Traum und 6ffnet sich in keinem
Moment einer Ebene innerfiktionaler Bewusstheit. Vielmehr dient diese Ebene als ontologische

Kontrastfolie fiir das im Traum Erinnerte sowie als Mdoglichkeit, die Theatersituation selbst zu

! Fritz, Der Traum im spanischen Gegenwartsdrama, S. 210.

2 Vgl. Fritz, Der Traum im spanischen Gegenwartsdrama, S. 205.

3 Fritz, Der Traum im spanischen Gegenwartsdrama, S. 205-206.

> Vgl. Fritz, Der Traum im spanischen Gegenwartstheater, S. 209, FN 36.
% Fritz, Der Traum im spanischen Gegenwartstheater, S. 212.

205



aktualisieren. Die Verlagerung des Triumenden in das immer noch zum dramatischen Raum
gehorende off-stage fiihrt zu einer scheinbaren Identitdt von geistigem Vorstellungsraum und Biihne.
Diese im folgenden Auszug durch die Lichtmetaphorik unterstiitzte Doppelung von mentaler und
dramatischer Vorstellung wird uns spiter eingehender beschiftigen: ,,(Y un ruido ensordecedor apaga
la luz de mi pesadilla, desapareciendo todas las sombras en la oscuridad de mi mente.)>*®

Auf der Grundlage dieser Prdmisse soll zunédchst die Ebene des Getrdumten nédher betrachtet werden.
Obwohl die Beschreibung der Ebene des Dargestellten, der histoire, bei einem Traumstiick aufgrund
der Aufgabe raum- und zeitlogischer GesetzmiBigkeiten nicht unproblematisch ist, ermdglicht die
Lektiire der Handlungsstruktur von El dlbum familiar als regressive Initiationsreise des YO die
Vorbereitung weiterer Interpretationsschritte. Zudem liefert die Darlegung der regressiven
Stationenreise eine inhaltliche Einfiihrung in das Stiick.

Andrés Amords weist in seiner Einfithrung zu El dlbum familiar explizit auf die Analogie zwischen
dem Aufbau der Dramenhandlung und den Entwicklungsstufen der Hauptfigur hin: ,,Este es el viaje
simbdlico de un joven, viaje inicidtico ‘para aprender a vivir.* > Zwar findet der
Wiederholungscharakter der Handlung in der Forschungsliteratur durchaus Erwihnung, jedoch ist m.
E. zudem herauszustellen, dass das traumatische Erlebnis am Ende dieser ins Unbewusste verlagerten
Initiationsreise zugleich als Existenzbedingung der Dramenhandlung gelesen werden kann. Schon der
Beginn der ersten Traumszene macht deutlich, dass es sich um einen wiederkehrenden Traum handelt,
der seinen End- und eben auch seinen Ausgangspunkt im Trauma zu haben scheint: ,,(Suena un tren a
lo lejos. Estoy yo solo pisando otra vez las baldosas de mi casa, que no sé por qué es ahora toda ella
grande, blanca y silenciosa. [...], Hervorhebung, D.H.)**®. Die sich wiederholende Dramen- und
Traumhandlung scheint immer wieder an ihren Ausgangspunkt zuriickzufiihren. Die Uberlagerung
von Start- und Zielpunkt macht aus der Initiationsreise eine Kreisbewegung und somit eine nicht
endende Wiederholung im dramatischen Raum, die eine finale identitdre Vergewisserung des YO zu
unterbinden scheint.

Auch Vera Toro (2010) erkennt, dass das Ende des Theatertextes gleichermallen seinen Anfang bilden
konnte, und verweist dabei auf die metaleptische Suggestion, die das Durchblittern des
Familienalbums mit sich bringt. Wihrend der Leser den Theatertext El dlbum familiar durchblittert,
schldgt die Figur YO die Seiten des Fotoalbums um (,,Es un dlbum familiar. Lentamente empiezo a

«349). Aqui se trata de una mise en abyme del enunciado y de la enunciacién
y y

pasar sus hojas [...].
aporistica.“” Der Akt des Lesens wird durch diese innerfiktionale Doppelung (Durchblittern des

Erinnerungsmediums Fotoalbum) zum erinnerungskulturellen Akt. Im Unterschied zu der hier

346 Alonso de Santos, José Luis: El dlbum familiar, Bajarse al moro, Madrid ''2004, S. 62f. Alle folgenden
Textausziige aus dem Stiick stiitzen sich auf diese Ausgabe.

347 Amorés, ,,Introduccién®, S. 31.

48 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 53.

¥ Alonso de Santos, EI dlbum familiar,S. 111.

% Toro, Vera: ,,La auto(r)ficcién en el drama®, in: Luengo, Ana u.a. (Hgg.), La obsesién del yo: la
auto(r)ficcion en la literatura espafiola y latinoamericana, Madrid/Frankfurt a. M. 2010 (= Historia y Critica de
la Literatura), S. 241.

206



vorgenommenen Koppelung des Wiederholungscharakters an das Konzept des Traumas, begriindet
Toro die Kreisstruktur des Stiicks jedoch anhand der Gegenldufigkeit zwischen Lesebewegung und

Figurenbewegung, Durchblittern des Lesers und Durchblittern der Figur:

[...] como toda la historia estd situada en la mente del protagonista, estd evocando mientras
hojea el dlbum después de subir al tren, y se acuerda de todo de nuevo hasta el momento de
estar en el tren hojeando el dlbum. Asi es imposible fijar el presente narrativo y el presente del
hablante a posteriori.”"

Abgesehen davon, dass Toro hier auBler Acht lédsst, dass es sich beim Erinnernden um einen
Trdumenden handelt, der nicht physisch, sondern mental durch das Album bléttert — auch das Bléttern
durch das Album ist Teil des Traums —, wiirde ein solcher Ansatz das in dieser Studie im Fokus
stehende erinnerungskulturelle Potential des Stiicks iibersehen. Der Wiederholungscharakter wird in
dieser Arbeit namlich so verstanden, dass die erinnerten Momente und der Moment des Erinnerns
gerade nicht ineinander aufgehen, also keine Zusammenfiihrung erfahren. Erst diese Unerreichbarkeit
ist Grundlage fiir die Verhaftung sowie das Kreisen des Erinnerten in der Latenz. Die folgenden
Ausfiihrungen sollen dies deutlicher vor Augen fiihren.

Den Beginn der sich im Traum wiederholenden Initiationsreise markiert das Haus der Kindheit, des
ersten Bezugsortes der Hauptfigur YO. Den Schlusspunkt der Reise reprisentiert die von Fritz
erwidhnte Trennung von der Familie. Das ans Ende gesetzte Trauma der Trennung macht das
Syntagma des Dramas zu einem tragischen, zu einem Zusteuern auf die immer wiederkehrende
Katastrophe. Folgt man dieser Analogie im Rahmen einer genaueren Betrachtung der
Handlungsstruktur, so scheint eine strukturelle Nihe des Traumstiicks zum aristotelischen
Tragddienaufbau erkennbar. Der Feststellung von Anabel Garcia Martinez, es handle sich um einen
Handlungsaufbau, der dem gewohnlichen Ablauf einer Reise entspricht, soll damit eine poetologische
Begriindung gegeniibergestellt werden, die die Konstruktion der immer wieder misslingenden
Initiation ganz bewusst an der tragischen Gattung und nicht etwa an einer nur schwerlich zu
definierenden und doch eher willkiirlich beanspruchten Gewdhnlichkeit eines Reiseablaufs
ausrichtet.” Es wird sich zeigen, dass die Tragik der Handlung nicht nur darin besteht, dass sie in eine
Katastrophe miindet, sondern dass es sich aufgrund eines ndher zu beleuchtenden Widerstands um
eine potentiell unendliche Initiationsreise handelt, die aufgrund ihres Einmiindens in die Katastrophe
nie zum Abschluss kommen kann — dhnlich wie die Hollenqualen von Figuren aus der griechischen
Mythologie an die fortwéhrende Wiederholung gekniipft sind.

El dlbum familar ist in sechs Titel (Traum-)Szenen untergliedert, die allesamt Lebensstationen der
Hauptfigur YO darstellen: ,,Escena primera: Mi casa“, ,,Escena segunda: El viaje“, ,,Escena tercera:

Sigue el viaje“, ,Escena cuarta: En la sala de espera en un lugar sin nombre*, ,,Escena quinta:

51 Toro, ,,.La auto(r)ficcién en el drama®, S. 241.
32 ygl. Garcia Martinez, El telén de la memoria, S. 222: ,Los titulos de las diferentes escenas son de facil
acceso y comprension, y siguen la cronologia de un viaje normal y corriente.*

207



Seguimos en la sala de espera durante la larga noche®, ,Escena sexta y ultima: El andén de las
despedidas®.” Der Verzicht auf die Eingliederung der Szenen in Akte korrespondiert mit der dem
Traum zugeschriebenen Absenz hierarchischer Strukturierung, obgleich bereits die Titelfolge auf eine
gewisse Chronologie verweist. Insbesondere die zweite und dritte bzw. die vierte und fiinfte Szene
stehen durch das Verb ,seguir’ in einem unmittelbaren zeit-logischen Verhiltnis zueinander. Trotz der
Absenz libergeordneter Akte weist der Dramenaufbau Analogien zur aristotelischen Tragddienstruktur
auf. Auf die Exposition (Mi casa), die sowohl iiber die Ausgangssituation der Familie wie auch die
beteiligten Figuren informiert, folgt der Beginn der Handlung (El viaje). Diese steigert sich (Seguimos
el viaje) bis zum Hohe- bzw. Wendepunkt, der in einer Ticketkontrolle im Zug und im erzwungenen
Verlassen des Zuges endet (En la sala de espera en un lugar sin nombre). Das damit eingeleitete
Zusteuern auf die “Katastrophe®, die traumatische Trennung der Hauptfigur von ihrer Familie (El
andén de las despedidas), wird durch ein retardierendes Moment (Seguimos en la sala de espera)
hinausgezogert.

In El dlbum familiar riickt die Tragodienstruktur nun in den Dienst der Initiation, der Entwicklung
vom Kleinkind zum Jugendlichen und schlieBlich zum jungen Erwachsenen, der gezwungen ist, auf
eigenen Beinen zu stehen. Der tragische Held YO erfihrt als Trdumender und Getrdumter die
paradoxale Verschrinkung von Erinnern und Erleben, eine Entwicklung, an deren Ende die
Verletzung steht, die selbst wiederum als essentieller Teil des Entwicklungsprozesses fungiert. Der
erzwungene und hektische Aufbruch der Familie, der bedrohlichen, jedoch nicht genauer
beschriebenen Aulengerduschen geschuldet ist, zwingt das YO nicht nur dazu, das Haus und die daran
gekniipften Erinnerungen und Emotionen zuriickzulassen, sondern er leitet ebenso einen
Loslosungsprozess vom Stadium der Kindheit ein. Der als innerer Monolog konzipierte Nebentext, auf
den noch genauer einzugehen sein wird, verdeutlicht diesen initialen Loslosungsakt. Exemplarisch

belegt dies folgender Auszug aus der ersten Traum-Szene.

(LA VECINA ayuda a vestirse a MI MADRE para el viaje con las ropas guardadas en el baiil,
lentamente, como en un ritual conocido. Suena un reloj muy fuerte no sé de donde. Y anochece
pronto. Nos quedamos todos quietos, en silencio. Se recortan nuestras sombras en las paredes
vacias como separdndose de nosotros. Rasga entonces el aire el llanto desgarrador de un niiio
pequeiio. jSeré yo el que llora? Lo mismo piensan MIS HERMANOS y nos miramos unos a
otros. Me acerco lentamente a MAMA, que ya estd vestida, y me acurruco en sus brazos. Ella
tose.)>>*

Der laute Glockenschlag sowie der abrupte Einbruch der Nacht scheinen eine neue Etappe
einzulduten, die durch die symbolische Trennung von den hiuslichen Schatten begleitet wird.
Zugleich markiert das ritualhafte bzw. das durch die onirische Wiederholung zum Ritual gewordene,
beobachtete Ankleiden der Mutter, die aus der Sicht des Traumenden MI MADRE und aus der
Perspektive des erlebenden YO MAMA genannt wird, das Ende der symbiotischen Mutter-Kind-

3 Vgl. Alonso de Santos, José Luis: El dlbum familiar, Bajarse al moro, Madrid ''2004.
5% Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 60.

208



Beziehung. Diesem folgt eine Geste des Abschieds, in der der Akt des Bekleidens erneut explizit
Erwidhnung findet und das sich nicht zufillig durch eine finale symbiotische Verschmelzung
auszudriicken scheint: ,,Me acerco lentamente a MAMA, que ya estd vestida, y me acurruco en sus
brazos”. Das Husten der Mutter suggeriert zugleich die lebenszeitliche Endlichkeit der Mutter-Kind-
Bindung und die damit einhergehende, bis zum Ende des Stiicks immer wieder angedeutete
Notwendigkeit der Selbstbestimmung, welche die Konstruktion einer eigenen identitiren Entitét
voraussetzt. Die durch das Husten aktualisierte Vergénglichkeit des miitterlichen Korpers fiihrt die
Notwendigkeit der Biindelung eigener Kriifte implizit ein.”” Die von Herbert Fritz angedeutete
Ambivalenz des trdumenden und getrdumten YO driickt sich in der zitierten Textstelle durch die sich
in der Frage ,,;Seré yo el que llora?” zuspitzenden Uberlagerung von Erleben und Erinnern aus.
Zudem ldsst diese Gleichzeitigkeit eine Verortung des erlebenden YO im Kindesalter zu, ist der
wllanto desgarrador de un nifio pequefio” aus der Perspektive des erinnernden YO doch offensichtlich
auch dem erlebenden YO selbst zuordenbar.

Mit der Evozierung des Kleinkindstadiums schlieft die Exposition ab und leitet die Zugreise ein,
deren Ziel nicht genannt wird. Erstmalig wird damit eine der grundlegenden Oppositionen des Dramas
etabliert, genauer, das dialektische Zusammenspiel zwischen Statik und Dynamik, zwischen der
Erreichung und dem Hinter-Sich-Lassen einer Entwicklungsstufe. Wihrend die statischen Ridume
innerhalb des Dramas die Entwicklungsstadien des Kindes und des Jugendlichen reprisentieren — Mi
casa, En la sala de espera en un lugar sin nombre sowie El andén de las despedidas — ermoglicht die
Bewegung, die ihre metaphorische Entsprechung in der Zugfahrt findet, die Transgression zwischen
den Evolutionsstadien der Kindheit und der Jugend sowie der Jugend und des jungen
Erwachsenenalters — und somit eine Weiterentwicklung.

Symbolhaft wird der Gegensatz zwischen Dynamik und Statik am Ende des ersten Aktes vor Augen
gefiihrt, als der Versuch der Familie, das Haus zu verlassen, in einer grotesken Kreisbewegung
aufgeht, die weder Fortschritt noch Ausbruch kennt und erst durch denn Willen und die
Entschiedenheit des YO beendet werden kann. YO ermdglicht damit nicht nur das Ende der
kreisenden Stagnation und die damit zusammenhingende Einleitung der eigenen Entwicklung,
sondern er treibt ebenso das Dramengeschehen voran, indem er den Ubergang von der ersten zur
zweiten Szene iliberhaupt erst initiiert. Die Statik bzw. die Stagnation der {ibrigen Familienmitglieder
scheint in dieser Szene gleichermafien vorgezeichnet, der Ausbruch des YO aus der Familienstruktur

proleptisch angedeutet.

3% Auf den labilen Gesundheitszustand der Mutter wird im Laufe des Dramas wiederholt durch explizite und
implizite Figurencharakterisierung hingewiesen. Vgl. beispielsweise den an die Mutter gerichteten Ausspruch
von LA VECINA in der zweiten Szene: ,,...cuando estabas mala.” (S. 71) sowie die Replik von MI
PRACTICANTE im dritten Akt: ,,Las hijas son unas pobrecitas. La de en medio estd enferma de pecho, como la
madre.”“ (S. 81); vgl. ebenso den Beginn der fiinften Szene, als MI PADRE mehrfach den Husten der Mutter
Justa erwihnt, u.a.: ,,MI PADRE.- No. Ya no fumo. No me sentaba bien. Ademads, por Justa; ya sabes, la tos.*
(S.94).

209



MI PADRE.- Anda, hijo, vamos.

(Y empezamos a caminar, pero nos vamos en circulo, dando vueltas y vueltas una y otra vez
sobre nosotros mismos. Asi no llegaremos a ningtin lado. Seguimos dando vueltas, encerrada la
familia en si misma, mientras nos siguen diciendo adios con la mano los que nos han venido a
despedir.)

[...]

YO.- jVamonos! jVamonos de aqui para siempre! jTenemos que poder salir! ;Tenemos que

poder marcharnos de aqui! jMarcharnos de aqui! Marcharnos! jMarcharnos! jMarcharnos!...”°

Die zweite und dritte Traum-Szene, die das Geschehen im Zug beinhalten (El viaje, Seguimos el
viaje), ermoglichen den Rezipienten die historische Kontextualisierung des Getrdumten. Zuggerdusche
mischen sich mit der Stimme Francos, die aus einem Radio ertont. Dessen pathetische Phrasen wirken
zynisch angesichts des von der Familie Erlebten: ,,VOZ DE FRANCO Y LOS RAILES: ... la patria
exige sacrificios... sacrificios... sacrificios.” Und wenig spiter: “...en este viaje en que estamos todos
comprometidos®, ,,[...] Otros sistemas politicos no tuvieron en cuenta a la familia... la familia... la
familia... (Aplauso y vitores).. >’

Andrés Amords zidhlt weitere Hinweise auf, die eine Situierung der Trauminhalte in der unmittelbaren
Nachkriegszeit erlauben: ,,Estamos en el territorio de las pesadillas pero también en otro mucho mds
concreto: la Espafa de la inmediata posguerra, Franco, la Falange, el miedo, los avales, el
racionamiento, le leche en polvo y el queso de la ayuda americana, las canciones populares...””® Die
duBere Bedrohung (“Oigo afuera unos tremendos golpes contra las paredes. Estdn empezando a
derribar la casa.“*), die die Familie in der ersten Szene zum Aufbruch aus dem Haus zwang, kann
dank der Informationsvergabe in der zweiten Szene mit den Geschehnissen und Auswirkungen des
spanischen Biirgerkriegs in Verbindung gebracht werden, ohne dass dies eine exakte, zumal nicht
notwendige Datierung ermdglichen wiirde.”® Die Konfliktivitit in der Phase der posguerra wird durch
das regelmiBige Auftauchen dreier Nebenfiguren aktualisiert, die die ideologische Opposition
zwischen Anhédngern Primo de Riveras, Franquisten und Republikanern verkorpern. Wihrend EL
PRACTICANTE sich als gliihender Anhénger von José Antonio Primo de Rivera zu erkennen gibt
und EL NOVIO MILITAR DE MI HERMANA MAYOR als stumpfsinniger und befehlstreuer
Franquist gezeichnet wird, positioniert sich die Figur MI MAESTRO, der Mathematiklehrer der

Hauptfigur, gegen ideologischen Dogmatismus und die Manipulierung der Massen. Beispielhaft ldsst

5% Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 63.

337 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 65/66/68.

% Amor6s, Andrés: ,Introduccién®, S. 30. Die historische Verortung zur Zeit der posguerra wird in der
Forschungsliteratur nicht in Frage gestellt. Vgl. u.a. Pifiero, Margarita: La creacion teatral en José Luis Alonso
de Santos, Madrid 2005, S. 249.

5% Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 53.

% Fiir Miguel Medina Vicario ist es schliissig, dass die Wiederholung der traumatischen Erlebnisse beim
Verlassen des Hauses einsetzt: ,,De este dolor se parte. El primer simbolo se encuentra en la sensacién de
soledad que experimenta ante unos seres desconocidos que van demoliendo incomprensiblemente su mundo
estable, su intimidad.” Vgl. Medina Vicario, Miguel: Los géneros dramadticos en la obra teatral de José Luis
Alonso de Santos,Madrid 1993, S. 123.

210



sich dieses ideologische Spannungsverhiltnis, das den gesamten Traum entscheidend prigt, in der
zweiten Traum-Szene herausstellen, in der EL PRACTICANTE im Zug mit wiitenden Tiraden auf die
Radio-Stimme Francos reagiert, um kurz darauf die Hymne der Falange anzustimmen. Dass EL
MAESTRO in diesem Zusammenhang auf die Mathematik als undogmatisches Gegenmodell verweist,

geht im Gesang der “Masse* unter:

MI PRACTICANTE .- [...] Td no quisiste canjear a los prisioneros! { Tt mataste a todos! Por tu
culpa [de Franco, D.H.] muri6 también José Antonio Primo de Rivera! jEl habria salvado a la
patria!

“Cara al sol, con la camisa nueva,
que td bordaste en rojo ayer...

(Canta a voz en grito el “Cara al sol.” M1 PADRE se levanta despacio y canturrea bajo
asustado. Todos los demds nos ponemos también en pie, y cantamos con él. A nuestras voces se
unen miles de voces, triunfales unas, vencidas otras, en medio de sombras gigantescas y
amenazadoras. M1 HERMANO PEQUENO saluda brazo en alto. YO no. MI ABUELA sonrie
con dolor. MI MADRE tose. M1 MAESTRO, Don Demetrio, se aleja maneando la cabeza de
un lado a otro. El nunca habla de guerra, S6lo explica matemdticas. Siempre matemdticas.)

[...]

MI MAESTRO - {José Luis, decimales! No hagas caso de nada de esto. S6lo decimales. Los
ntimeros son la verdad. No lo olvides.

MI PRACTICANTE Y TODOS CON EL .-
“Arriba escuadras a vencer,

que en Espafia empieza a amanecer.“™'

Die erwihnten Figuren konnen gemeinsam mit den in der vierten Traum-Szene auftauchenden
GUARDIAS CIVILES sowie einem SACERDOTE als Allegorien ideologischer und sozialer
Disziplinierung begriffen werden, denen sich YO in seiner Biographie dauerhaft ausgesetzt sieht. Auf
unterschiedliche Weise iiberwachen und determinieren diese Erscheinungen, die YO in der fiinften
Szene als ,.fantasmas negros de mi mente” (S. 101) bezeichnet, die Ich-Instanz. Die korperliche
Gesundheit untersteht dem PRACTICANTE, der die Hauptfigur durch zahlreiche Injektionen zwar zu
starken verspricht, dabei jedoch strafende Kontrolle iiber den Korper ausiibt und YO in ein
Abhingigkeitsverhiltnis dringt: ,,El chico tiene anginas casi siempre [...] Y las heridas en las rodillas.
Estan débiles y por eso necesitan muchas inyecciones. A €l le estoy poniendo ahora unas cajas de
calcio [...]** Die beiden GUARDIAS und der NOVIO MILITAR reprisentieren dagegen die
militdrische und polizeiliche Gewalt. Gemeinsam ist diesen Figuren der blinde Gehorsam, die reine
Funktionalitit, die jede Empathie erstickt zu haben scheint. Als Exekutive der franquistischen

Ideologie treten sie unmenschlich, unreflektiert und mechanisch auf. Die gebetsmiihlenartige

%! Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 68f.
%62 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 81. Vgl. zudem S. 51. Nicht zufillig lautet die erste Replik der Figur
MI PRACTICANTE in der ersten Traum-Szene: ,,No te asustes. Hoy no he venido a ponerte la inyeccion.*

211



Wiederholung franquistisch-militdrischer Parolen durch den NOVIO MILITAR, die aufgedringte
Hilfsbereitschaft der GUARDIAS sowie das mechanistische Salutieren, das sich selbst in Momenten
menschlicher Intimitdt Bahn bricht, zeugen auf ironische Weise von dieser grotesken
Entmenschlichung und Typisierung.’*

Hinzu kommt der dominante SACERDOTE, der Vertreter christlicher Dogmatik, der in keinem
Moment aus dem Missionierungsdiskurs der Kirche ausbricht, welcher sich vor allem iiber den
Hinweis auf siindiges Verhalten, moralische Fehltritte und die anschlieBende Ziichtigung sowie die
Androhung von Hoélle und Fegefeuer charakterisiert.

Als verldngerter Arm der ideologischen Horigkeit fungiert schlieflich LA VECINA, deren
unreflektierte Solidaritdt mit der Preisgabe von Intimitiiten einhergeht. Als Empfingerin und Senderin
von personlichen Informationen scheint sie weniger von Kkaritativem Impetus als von Neugier
getrieben, weshalb sie YO in der fiinften Szene in die Schranken weist: ,,YO.- jUsted callése! Usted
s6lo es la vecina.>*

Als ,nuestros fantasmas®, ,fantasmas negros de mi mente* und ,,nuestros eternos acompanantes‘
erscheinen und verschwinden die Figuren unvermittelt, sie sind an keinen raum-zeitlichen Kontext
gebunden. Dieser Umstand verdeutlicht, dass es sich bei diesen Figuren nicht etwa um eine
Erinnerung an die Einzelcharaktere handelt, sondern vielmehr um die Erinnerung daran, was diese
Personen fiir YO représentieren. Als Figurationen korperlicher und geistiger Repression suchen sie das
YO heim, tauchen plotzlich auf und treten wieder in den Hintergrund und simulieren durch ihr
Kommen und Gehen das Tauziehen zwischen Selbsterfiillung und Normtreue. Einzig EL MAESTRO,
der Wissens- und Bildungsvermittler, scheint der Unterdriickung die Momente der Progression und
der Entfaltung entgegenzustellen. Immer wieder betont er, dass die Aneignung von Wissen,
konkretisiert in der ideologiefreien Materie der Mathematik, den einzigen Ausweg aus den
ideologisch-geistigen Fangnetzen bietet.

Doch zuriick zur Dramenstruktur: Auf der Zugreise in einen neuen Lebensabschnitt, der symbolisch
fiir das Jugendstadium der Hauptfigur steht, ist die Familie mit dem Notigsten bepackt, jedoch verfiigt
sie nicht iiber die notwendigen Zugtickets. Aus diesem Grund wird die Fahrt durch einen REVISOR,
einem weiteren Reprisentanten des Gesetzes und der GesetzmiBigkeiten, jih unterbrochen, was
gemiB dem klassischen Tragddienaufbau einen Wendepunkt (Peripetie) auf syntagmatischer Ebene
markiert. Bei Nacht, an einem Bahngleis in einem namenlosen Ort, wartet die Familie auf den
néchsten Zug, mit dem die Reise fortgesetzt werden soll: ,,([...] Estamos esperando a que llegue un
nuevo tren, y nos lleve a algin sitio).”*

Im Wartesaal ist die Familie kurz nach der vom Revisor erfahrenen Demiitigung erneut der Gegenwart

von Kontrollinstanzen ausgesetzt sind, und zwar in Person von zwei Polizisten der Guardia Civil, die

563 Bereits in der ersten Traum-Szene beschreibt YO den Freund der Schwester im Rahmen des Nebentextes als
Puppe: ,,[...] Entonces entra el NOVIO DE MI HERMANA MAYOR vestido militar, semejante a un maniqui de
plomo” (S. 60).

%64 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 100.

%5 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 85.

212



einen Gefangenen iiberfiihren, der die Hauptfigur an einen ehemaligen Nachbarn namens Aniano
erinnert. Der Wartesaal fiillt sich in der Folge in beklemmender Weise mit Gedanken, Traumen im
Traum, verdrdngten Erinnerungen, grotesken Szenerien und triebbedingten Erscheinungen. Dabei
weicht die kindliche Orientierung an den Eltern aus dem ersten Akt (,YO.- [...] {Qué tengo que
llevarme, mama? ;Qué tiene uno que llevarse cuando se va?>*®) Momenten jugendlich-rebellischer
Selbstbestimmung sowie der Bewusstheit des Erwachsenwerdens. Das Aufbrechen bestehender
Ordnungen und Verhiltnisse spielt auf die Liminalitét des jugendlichen Stadiums an, auf die in dieser
Phase notwendige Anti-Struktur.

Dass wir es an dieser Stelle mit dem Ubergang vom Kind zum Erwachsenen zu tun haben, wird an
zwei Stellen, die beide als Traum im Traum, und somit als Schwellenraum, in die Dramenhandlung
eingeflochten sind, besonders deutlich. Beiden Textstellen ist gemein, dass sie sich durch eine
paradoxe Verquickung von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft und damit zwischen Erinnern und
Erleben charakterisieren. Damit erfihrt der Jugendliche seinen Status als liminale Figur zwischen
Kind und Erwachsenem, die Gegenwart gerdt dabei zu einer uneindeutigen Vermengung von
Vergangenem und Zukiinftigem.

Wie konkretisiert sich diese Annahme nun im Theatertext? Zu Beginn der fiinften Szene blickt El
PADRE in einem Vater-Sohn-Gesprich auf den Moment zuriick, als er selbst im Alter der Hauptfigur
war. Auch er musste mit seiner Familie eine Reise ins Ungewisse antreten, auch er safl in Ziigen und
Wartesélen, und auch er fiihrte Gespriche mit seinem Vater, bis er sich plotzlich selbst in der Rolle
des Vaters wiederfand. Das Motiv der Reise ins Ungewisse wiederholt sich, auch wenn der
Referenzpunkt der Reise ein anderer ist. Da die Ereignisse und Beschreibungen der viterlichen Reise
mit denen der aktuellen Reise nahezu identisch sind und EL. PADRE Gegenwirtiges zugleich zu
beschreiben und zu erinnern scheint, fallen die Zeitebenen der vergangenen und gegenwértigen Reise
auf paradoxe Weise zusammen. Zwar spricht der Vater in der Vergangenheit, im beschreibenden
Imperfecto, doch das Ausgesagte konnte sich genauso auf die gegenwirtige Reise beziehen. Auf diese
Weise werden die Ereignisse als eine sich wiederholende und scheinbar ausweglose Tragodie

innerhalb des franquistischen und postfranquistischen Spanien markiert.

(MI PADRE se acerca y me habla contdndome todo lo que pasé tratando de decirme algo
detrds de sus palabras, que no comprendo bien. También me habla de sus padre, y de otras
salas de espera, en otras largas noches cuando YO aiin no estaba.)

MI PADRE - fbamos de viaje... Tuvimos que bajarnos para hacer trasbordo... me acuerdo muy
bien. T4, José Luis, estabas sentado sobre una maleta como ésa, apoyado contra una pared, en
un rincén, y yo te hablaba. Los demads estaban todos dormidos, tirados sobre el equipaje. [ ... ]
Yo no podia dormir, y te hablaba...[...] Sabia que estdbamos alli, esperando un tren. Eso era
todo. Alguien nos avisaria y tendriamos que recoger todo corriendo si no queriamos perderlo.
[...]

Y os miraba a todos en la oscuridad. A ti mientras te hablaba, y a ella, tu madre, y a tu abuela, y
a los chicos... Entonces empecé a recordar cuando yo hice también un viaje como ti con mis

%% Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 54.

213



padres y mis hermanos, cuando era yo como td... Yo estaba sentado donde estds td ahora, y él
me hablaba... Luego él se fue, y yo fui el padre. Algin dia lo serds td, serds td el que llevard a
sus hijos de viaje. Por eso lo mirabas todo con esa cara, con esos ojos grabandolo en tu mente
para siempre: para aprender.’”’

Der angedeuteten Verschiebung von verwendetem Tempus und semantischer Referenz, der
Gleichzeitigkeit von Vergangenheit und Gegenwart, wird der Vorausblick in die Zukunft an die Seite

E]

gestellt: ,,Algin dia lo serds td.” Die Vermengung von Vergangenheit und Zukunft auf der
semantischen Fliche der Initiationsreise ldsst sich als Metapher fiir das Ubergangsstadium der Jugend
lesen, das sich als Phase zwischen Kindheit und dem Stadium des Erwachsenen als evolutionéres
»betwixt and between definieren ldsst. Der auf die zitierte Replik folgende Traum im Traum zeigt
einen Rollentausch zwischen Grofvater, EL PADRE DE MI PADRE, und Vater. Das YO schliipft
dabei zugleich in die Rolle des Betrachters eines dynamischen Spiels im Spiel sowie einer Fotografie.
Die Bewegung des theatralen Spiels und die Statik der Fotografie iiberlagern sich in dieser Szene und

fiihren zu einer Gleichzeitigkeit von erlebter Gegenwart (Dynamik) und geschauter Vergangenheit

(Statik).

(YO me levanto del sitio del hijo y se sienta él. Entonces aparece bajo la sombra de su padre,
como en la foto, y se sienta en el sitio que estaba él. Y YO los miro a los dos. Y me fijo muy bien
en todo. Muy bien. Sin que se me escape nada, para cuando YO sea el padre.)®

In Form eines Traums im Traum spannt sich noch ein weiteres Konfliktfeld auf, das eng mit der
jugendlichen Entwicklungsstufe des YO in Verbindung steht. Dabei handelt es sich um den Konflikt
zwischen eigener Triebregung und den etablierten Norm- und Wertvorstellungen. Der flieBende
Ubergang zwischen der Ebene des Getriumten und der Ebene des Traums im Traum beginnt, als das
YO ein fiebriges Gefiihl feststellt: ,,([...] YO me siento como con fiebre. Me arde la cabeza. Es de todo
esto, del cansancio, y de los nervios.*” Auch wenn der genaue Ubergang zwischen den Ebenen nicht
auszumachen ist, wird die Annahme einer weiteren Traumebene kurze Zeit spater bestétigt. Bei der

plotzlichen Ankunft des Folgezuges scheint YO aus dem Traum im Traum “zu erwachen*:

ALTAVOZ.- “;Viajeros al tren! jSefiores viajeros al tren! Atencidn, atencion! {Todos los
seflores viajeros al tren. Via primera, andén primero! jAtencién. Atencién!...”

MI PADRE - jAl tren! jHa dicho al tren! Deprisa. ;Pero qué haces asi, José Luis, por Dios? {Va
a salir la maleta! Coged las maletas y los bultos... jVa a salir ;| Vamos, Justa... Justa ... jEste
chico!

[...]

(YO estaba dormido... Estaba soiiando... sofiando... estaban aqui todos...)""

%7 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 94.
8 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 94.
%% Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 98.
370 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 102.

214



Die im Traum im Traum zur Figur gewordene Triebregung ELLA wird von der christlichen
Morallehre in Person des SACERDOTE sowie von Vertretern und Hiitern der sozialen und politischen
Ordnung, EL PRACTICANTE, EL NOVIO MILITAR DE LA HERMANA MAYOR und den beiden
GUARDIAS CIVILES, bedroht und schlieBlich abgefiihrt: ,,MI PRACTICANTE.- Por su bien
tenemos que llevarnos a la chica.**’" Aus einer Replik des SACERDOTE, den YO evoziert, als er den
leiblichen Verfiihrungen der nicht zu kontrollierenden ELLA zu erliegen droht, erfahren die
Rezipienten, dass das erlebende YO zwolf Jahre alt ist. Erneut changieren an dieser Stelle die Ebenen

des traumenden bzw. triumend erinnernden und des erlebenden YO:

SACERDOTE.- Con doce afios ya puedes ir al infierno.
YO.- Ya no tengo doce afos.
SACERDOTE .- Entonces los tenfas.’”

Der Zurechtweisung des SACERDOTE ging der versteckte Wunsch nach libidindser Erfiillung
voraus, der einen Konflikt zwischen sexueller Selbstbestimmung und sozialer Triebhemmung
heraufbeschwort: ,,YO.- jAlguna vez podré hacer lo que me dé la gana con mi cuerpo! jTendré
derecho!*”” Der Kampf um personliche Rechte steht im Kontrast zum &ngstlichen Gehorsam der
Kriegsgeneration, wie sie insbesondere vom Vater reprisentiert wird, der sich durch die permanente
Furcht vor Bestrafung und Demiitigung durch Ordnungsinstanzen charakterisiert. Seine konditionierte
Horigkeit manifestiert sich gleich an mehreren Stellen im Drama, obgleich sich vor allem die zweite
Szene zur Veranschaulichung anbietet. Auf den hier formulierten Wunsch der Mutter, ein
Erinnerungsfoto im Zug zu schieen, reagiert der Vater mit der Angst eines gebrochenen Mannes, der

schon zu oft Opfer willkiirlicher Machtausiibung geworden zu sein scheint:

MI PADRE .- Date prisa y haz la foto de una vez. Puede venir el revisor y decirnos algo.

[...]

Tenemos derecho de ir al tren. No a hacernos fotos.

[...]

iPuede venir el revisor! Estamos aqui puestos... a lo tonto. {Puede venir y decirnos algo!
Muchas veces, mucha gente que ha llegado y estaban haciendo algo que no se puede hacer, han
tenido un disgusto con el revisor.

En este tren... en este tren que nos lleva, esperando que venga el revisor y tener que humillarme
una vez mds, pidiendo perdén por estar haciéndonos esta foto sin tener permiso de nadie.”™

Im Gegensatz zum Vater, dessen ausgewdhlte Repliken den Widerholungscharakter des Stiicks erneut

unterstreichen (,,..humillarme una vez mads...”), rebelliert YO gegen die Fremdbestimmung. Die

371 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 100.

572 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 99.

573 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 100. Zwar wird ELLA bereits in der ersten Traumsezene erwihnt,
jedoch wird hier zugleich suggeriert, dass es sich bei dieser Erscheinung um etwas handelt, was das Ende des
Entwicklungsstadium des Kindes vorausdeutet: ,,(/...] ;Ella estaba ya en ese tiempo [...]J?)“ (S. 57).

3 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 72f.

215



einschrinkende Erfahrung sozialer Rigiditit ist im jugendlichen Zwischenstadium verortet, dessen
Ambivalenz sich erneut in einer strukturellen Uneindeutigkeit zwischen erlebendem und trdumendem

YO manifestiert.

(... Los demds aprovechan que solo soy un nifio, un nifio...)

[...]

(Y yo grito desesperado en mitad de mi pesadilla de hombre, de hombre...)’”

Der Schrei durchkreuzt die Fiktionsebenen und reicht bis zu der Grenze, die die Ebene des Getrdumten
von der Ebene des Triumenden abgrenzt. Die scheinbare Bewusstheit hinsichtlich des eigenen
Traumzustandes, die sich aus der zeitlichen Referenz auf das unterdessen erreichte
Entwicklungsstadium des Trdumenden ableiten ldsst (“mi pesadilla de hombre*), geht auch an dieser
Stelle nicht mit einer szenischen Manifestierung der ersten Fiktionsebene, der des Trdumenden,
einher.

Die Ankunft des zweiten Zuges kiindigt schlieBlich einen weiteren Wechsel zwischen statischem
Raum und der durch die Metapher der Zugreise angekiindigten Weiterentwicklung an. Der nichste
Entwicklungsschritt, der mit der Trennung der Familie angetreten wird, kiindigt das autonome
Stadium des jungen Mannes an. Kurz vor der Ankunft des Zuges verteilet MI PADRE Essens-
Coupons fiir den Fall, dass sich die Familie auf dem Bahngleis aus den Augen verliert. Vor allem YO,

dessen Trennung von der Familie kurz bevorsteht, soll fiir seine anstehende Reise gewappnet sein:

MI PADRE .- Si, toma tu, José Luis.

YO.- ;Yo? No, no quiero. ;Por qué yo?

MI PADRE.- Y tus hermanos también, pero td sobre todo, por si acaso, jcomprendes?
YO.- No... yo no.

MI MADRE .- Tienes que comprender. Td ya eres un hombre. A lo mejor tu padre y yo no
podemos ir.”’

Die Loslosung von der Familie, die den Jugendlichen gezwungenermaflen zum jungen Erwachsenen
werden ldsst, wird im Theatertext an das intellektuelle Potential der Hauptfigur gekniipft, durch das
YO im Gegensatz zu den iibrigen Familienmitgliedern iiber die Mdoglichkeit des Ausbruchs verfiigt.
Als deus ex machina erscheint EL MAESTRO auf dem Bahnsteig, um YO ein Zugticket zu
tiberreichen. Dieses erhiilt er, weil er, gewissermalien in letzter Sekunde, ein Stipendium ergattert, das
ihm den Eintritt in hohere Bildungsinstitutionen gewihrt: ,MI MAESTRO.- jJosé Luis! Lo
conseguiste! jLa beca! Te han dado la beca al fin. La beca es tu billete. [...].**”

Die traumatische Trennung von der Familie, die Herbert Fritz als Ausldserin der unbewussten

«578

Erinnerung im Traum bezeichnete, bedeutet somit nicht das Ende des ,,viaje inicidtico*”", sondern

373 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 101.
376 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 107.
377 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 109.
578 Amorés, ,,Introduccién®, S. 31.

216



zunichst einmal den beginnenden Ubergang zwischen jugendlicher Abhingigkeit und der
erzwungenen und zugleich erhofften Selbststindigkeit eines jungen Mannes. Es ist jedoch weniger die
Trennung als vielmehr die mit dieser Trennung verbundenen Schuldgefiihle, die als traumatische
Verletzung bestehen bleiben. Diese These ldsst sich mit Blick auf die letzten Repliken des YO sowie
auf die letzte Didaskalie stiitzen. Das einsetzende Schuldgefiihl setzt unmittelbar nach Erhalt der
Zugtickets ein: ,,YO.- ;Y ellos?“°” Begleitet werden diese Zweifel an der eigenen Bestimmung durch
den erneuten Auftritt der Figuren MI PRACTICANTE, LA VECINA, SACERDOTE und EL NOVIO
MILITAR DE MI HERMANA MAYOR, die die Schuldgefiihle von YO weiter verstirken. Der

folgende Ausschnitt stellt die soziale Komponente des Schuldkomplexes deutlich heraus:

MI PRACTICANTE .- Irte para qué? ;Qué es lo que buscas? ;Ser mds que ellos? ;Quieres
abandonarlos a todos? {Eso es lo que quieres? ;Ser mds que ellos?

YO.- Podria esperar a que fuéramos todos juntos... Esperar a que ellos tengan también billete.
MI MAESTRO .- ;Nunca lo tendrén! ;Lo oyes? jNunca! Tu puedes. Tu tienes que irte. Por ti.
Por ellos. Por mi.

YO.- ;Y ellos?...;. Y ellos?..”*

Der das Drama abschlieBende Nebentext verdeutlicht ebenso, dass es nicht etwa die Trennung an sich
ist, die zur traumhaften Wiederholung des traumatischen Schmerzes fiihrt. Das Wissen um die
Notwendigkeit der Trennung bestitigt sich sowohl auf der Ebene des erinnernden wie auch auf der
Ebene des getriumten YO. Das Changieren zwischen Indefinido und Presente aktualisiert beide
Fiktionsebenen, ohne dass dies mit einer Integration der unbewussten Erinnerung in das Bewusstsein
gleichzusetzen wire. Die Reise des YO ist an dieser Stelle noch nicht zu Ende. Dass sie hingegen fiir
den Rest der Familie beendet ist, stellt den Kern des Traumas dar. Denn das Zuriicklassen der Familie
bedeutet, die personliche Entwicklung iiber den familidren Zusammenhalt zu stellen und sich der
Willkiir der schicksalhaften Vergabe von Moglichkeiten zu ergeben. Die damit entstehende
Unstimmigkeit zwischen Solidaritit und Selbsterfiillung™' scheint die nicht versiegende Quelle des

traumatischen Schuldkomplexes auszumachen.

(Miro a mi familia, que no dice nada. No entiendo bien lo que estd pasando, pero me sonrien
desde el monton de maletas y trastos viejos. Entonces se mueven por un momento y hablan
entre ellos, y MI PADRE se acerca con algo en las manos que me da. Me abraza y se separa.
Subo al tren como un automata, con el paquete que me acaba de dar M1 PADRE en las manos.
Subo porque sé que tengo que subir. Y el tren arranca lentamente. Les mando mis ldgrimas en
el tiempo mientras me alejo y ellos van desapareciendo al fondo. Entonces desenvuelvo lo que
me dio MI PADRE, y lo miro. Es un dlbum. El dlbum familiar. Lentamente empiezo a pasar sus
hojas, y descubro por qué tengo que ir, porque me tuve que ir, mientras el tren avanza.)

3 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 110.

3% Alonso de Santos, EI dlbum familiar, S. 110.

¥ Vgl. hierzu Pifiero, La creacién teatral, S. 246: ,,Tendréa que decidir entre marcharse y progresar, con el
desgarro emocional que conlleva esta decision, o quedarse, manteniendo las relaciones afectivas y perpetuando
los fundamentos éticos de su grupo.*

217



TELON %2

Der Fall des Vorhangs, der das Ende des Stiicks markiert, steht hier gleichermafen fiir das erneute
Ankommen an der schmerzenden Wunde. Das tragische Syntagma miindet in der Katastrophe
(Trennung von der Familie), die das Ende des Traums wie auch der Dramenhandlung markiert. Damit
erreicht das im Traum erinnernde Ich nicht die Gegenwart des Trdumenden, wodurch die regressive
Initiationsreise genau an dem Punkt eine Unterbrechung erfihrt, der der Entwicklung individueller
Selbstbestimmtheit und identitdrer Konsolidierung im Erwachsenenstadium vorausgeht. Das Ende des
Dramas, die Katastrophe, liefert somit zugleich den Ausgangspunkt fiir das erneute Einsetzen der
Dramenhandlung wie auch der Auffiihrung, wodurch eine Art theatrales Perpetuum mobile, eine sich
am Trauma abarbeitende Theatermaschine, ein autopoietisches System zu entstehen scheint. Auf diese
Weise schreibt sich der Theatertext El dlbum familiar die Struktur des Traumas von vornherein selbst
ein, indem die Wiederkehr des Verdridngten zugleich auf dramatischer Ebene (Wiederholung im
Traum) wie auch auf theatralischer Ebene (Wiederholung der Auffiihrung) zu verorten ist. Diese
Asthetik der Repetition, die per se mit der theatralischen Selbstanzeige einhergehen muss,
kennzeichnet den Theatertext El dlbum familiar als postdramatisch im Sinne von Hans-Thies
Lehmann. ,,Kaum ein anderes Verfahren*, so Lehmann, ,,ist so ‘typisch® fiir das postdramatische
Theater wie die Wiederholung.“>**

So konnte der Beginn des Dramas, die erste Didaskalie, auch unmittelbar auf die letzte Didaskalie
folgen. Die Hauptfigur (er-)kennt allem Anschein nach das sich vor ihr aufbauende Szenario. Der
Wiederholungscharakter der Geschehnisse wird einerseits durch die adverbiale Bestimmung ,otra vez’

und zum anderen durch die Verwendung des Futur markiert:

ESCENA PRIMERA
MI CASA

(Suena un tren a lo lejos. Estoy yo solo pisando otra vez las baldosas de mi casa, que no sé por
qué es ahora toda ella grande, blanca y silenciosa. A mis pies estd mi maleta abierta, vacia
atin. Oigo fuera unos tremendos golpes contra las paredes. Estdn empezando a derribar la
casa. Pronto entrard MI PADRE, nervioso, angustiado, preguntdndome si tengo los

billetes...) ™

Auf dramatischer Ebene bietet sich somit kein dialektischer Umschlagpunkt an, der das
wiederholende, unbewusste Erinnern in eine wahre Erinnerung (mémoire-souvenir) tiberfithren wiirde.
Dem fallenden Vorhang konnte somit nicht nur die pragmatische Funktion zugeschrieben werden, das
Ende des Theatertextes sowie der damit intendierten Auffithrung anzuzeigen, sondern er konnte

zudem als Symbol fiir einen Widerstand gelesen werden, der sich zwischen Unbewusstem und

%82 Alonso de Santos, El dlbum familiar,S. 111.
83 Lehmann, Postdramatisches Theater, S. 334.
58 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 53.

218



Bewusstsein  bzw. zwischen Fiktion wund Lebenswelt einschiebt. Der Kern dieses
Verdringungswiderstandes ist der beschriebene Schuldkomplex.

Das Ende der dramatischen Handlung scheint die wahre Erinnerung, die dialektische Kippbewegung
zwischen Unbewusstem und Bewusstem, genau in dem Moment zu verhindern, in dem die Opposition
zwischen Statik und Dynamik in der Synthese der Erkenntnis als Konsequenz eines Prozesses des
Durcharbeitens aufzugehen scheint. Es sei daran erinnert, dass das Durcharbeiten, das remaniement,
nicht nur das erneute Durchleben, sondern zudem das Umgestalten des Geschehenen bedeutet.” Die
sich am Ende des Dramas einstellende Erkenntnis der Figur YO dariiber, weshalb es die Reise
fortsetzen musste und muss, impliziert die Hoffnung auf ein dialektisches Umschlagen von der
Wiederholung zur mémoire-souvenir. Diese Erkenntnis erlangt YO beim Durchblittern des
Familienalbums, eines Mediums also, das die Fixierung des Zeit- und Entwicklungsflusses suggeriert.
Die gemeinsame Geschichte der Familie endet, sie schreibt sich nicht mehr in Form von Fotografien
in das Album ein, welches nun abgeschlossen ist und als Medium der Erinnerung an eine Zeit fungiert,
die endgiiltig vergangen ist. Der Loslosungsprozess von der Familie findet seinen metaphorischen
Ausdruck in der Ubergabe des Familienalbums, das einen Lebensabschnitt zu konservieren sucht und
gleichermaBen auf den unaufhaltsamen Fluss der Zeit hinweist. Die Suggestion der Fixiertheit des
fotografischen Referenten, der Fotografie, die in den Folgekapiteln als intermedialer Einflussfaktor fiir
den Theatertext beschrieben werden soll, ermdglicht erst das Erkennen der Notwendigkeit von
Bewegung sowie der Unmoglichkeit, ihr etwas entgegenzusetzen.

Diese Erkenntnis, die in sich die Hoffnung auf den Ubertritt zur mémoire-souvenir birgt, erfahrt auf
dramatischer Ebene jedoch keine Uberfiihrung in das Bewusstsein, sie ist immer noch Teil des
Traums, in dem sich unbewusste Erinnerung unter Einfluss des Bewusstseins, des ,Zensors’, Ausdruck
verschafft. Der Prozess des nacherlebenden Durcharbeitens, des Umgestaltens, scheint auf
dramatischer Ebene gescheitert. Diese Feststellung ist vor allem deshalb von Bedeutung, weil einige
Interpretationsansitze der Versuchung unterlegen sind, das erinnernde YO, das in diesem Teilkapitel
in Anlehnung an Herbert Fritz als triumendes YO bezeichnet wurde, als Instanz des Bewusstseins
aufzufassen. So formuliert Fritz beispielsweise: ,,So ist sich das triumende Yo bewusst, daB die
Abuela zeitlich nicht in das Traumgeschehen passt.“** Da das Getriumte auf dramatischer Ebene
jedoch in keinem Moment ein Stadium der Bewusstheit erreicht, erscheint die wiederholende
Regression im Traum, das unbewusste Erinnern der Geschehnisse, die zur traumatischen,
schuldbehafteten Trennung von der Familie gefiihrt haben, m. E. als Ausdruck der mémoire-répétition
sowie der Unvollstindigkeit der identitdren Rekonstruktion auf dramatischer Ebene. Der traumatische
Endpunkt der Regression, der nicht identisch mit der Zeitebene des Trdumenden ist, ldutet den
ndchsten Regressionsdurchlauf ein, und so weiter.

Die Behauptung, die identitdre Rekonstruktion des YO misslinge auf dramatischer Ebene, bedeutet

indes nicht, dass sie insgesamt zum Scheitern verurteilt sein muss. Vielmehr stellt sich die Frage,

% Vgl. Kasper, Sprachen des Vergessens, S. 104.
3% Fritz, Der Traum im spanischen Gegenwartstheater, S. 209.

219



welche Moglichkeiten das Medium Theater bietet, um der Unmoglichkeit der Manifestierung des
Intelligiblen, der Unméglichkeit der dramatischen Uberfiihrung unbewusster Erinnerungen ins
Bewusstsein, auf theatralischer und lebensweltlicher Kommunikationsebene zu begegnen. Wie lisst
sich das wiederholende dramatische Scheitern am Widerstand (mémoire-répétition), durch das das
Nicht-Erinnern des Unvergesslichen #sthetischen Ausdruck findet, in eine mémoire-souvenir
verkehren? Die iibergeordnete These der folgenden Ausfiihrungen lautet, dass die dem Theatertext
eingeschriebenen Uneindeutigkeiten zwischen Bewusstsein und Unbewusstem sowie theatralischer
und dramatischer Ebene das erinnerungskulturelle Potential von El dlbum familiar ausmachen. Dieses
besteht darin, die auf dramatischer Ebene beschriebene mémoire-répétition durch ein Angebot der
mémoire-souvenir auf theatralischer und lebensweltlicher Ebene zu ergénzen. Auf diese Weise wiirde
dem von Alonso de Santos formulierten Hinweis, es handle sich bei El dlbum familiar um ein Stiick,
mit dem er einen Beitrag zur Rekonstruktion seiner eigenen Identitidt und der des Zuschauers leisten
wolle, strukturell Rechnung getragen werden.

Wie schon im Falle von ;Ay, Carmela! fiithrt der Weg zur memorialen und damit identitdren
Aktivierung der Rezipienten bei El dlbum familiar iiber die Unschliissigkeit (hésitation). Diese

Spielart erinnerungskultureller Phantastik gilt es im folgenden Kapitel nidher zu beleuchten.

2.4. Auf dem Weg zu wahrer Erinnerung — Fotografie und Narration

24.1. Theater-Text und Intermedialitiit

Auf welche Weise spielt der Theatertext El dlbum familiar sein erinnerungskulturelles Potential aus?
Wie schon im Falle von jAy, Carmela! handelt es sich bei dem Traumstiick um ein Werk, bei dem das
Nicht-Erinnern auf dramatischer Ebene einem gemeinsamen Akt des Erinnerns auf theatralischer
Ebene gegeniibersteht. Die Paradoxie des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen wurde auf
dramatischer Ebene in Form eines wiederkehrenden Traums d&sthetisiert, dessen Ausgangs- und
Endpunkt identisch sind. Das Trauma ist Ausldser einer regressiven Initiationsreise, die immer wieder
in der tragddientypischen Katastrophe endet und somit in der nie endenden Wiederholung aufgeht. Die
Rekonstruktion der Identitédt scheitert auf dramatischer Ebene somit daran, dass der Endpunkt der
Initiationsreise niemals in der Zeitebene des Triumenden aufgeht. Es gibt keine Einswerdung von
erlebendem und erinnerndem/trdumenden Ich, kein Erwachen, keine Offenbarung, die zur Integration
des Geschehenen in das Bewusstsein und zur Verfiigbarkeit der Erinnerungen fiihrt, wie wir sie
beispielsweise aus der Recherche von Marcel Proust kennen.

Damit fehlt auf dramatischer Kommunikationsebene der dialektische Umschlag in das Bewusstsein
der Hauptfigur, wie er fiir den Ubergang zwischen der mémoire-répétition und der mémoire-souvenir,
dem Wiederholungszwang und der wahren Erinnerung im Sinne Paul Ricceurs, grundlegend ist. Der

binnenfiktionalen Unmoglichkeit des bewussten Erinnerns begegnet Alonso de Santos m. E. jedoch

220



auf theatralischer Ebene. Dazu bedient sich der Autor intermedialer Beziige, die den Theatertext
strukturell in Beziehung zur Fotografie sowie zur Narration riicken. Mit intermedialen Beziigen ist an
dieser Stelle nicht die Kombination verschiedener Medien und Kommunikationskanile gemeint, wie
sie fiir das ohnehin plurimediale Theater charakteristisch und notwendig sind, sondern die strukturelle
Ausrichtung an Ausdrucksformen, die sich in anderer Weise desselben Mediums (z. B. Sprache) oder
anderer Medien bedienen.

Bevor die intermedialen Beziige des Theatertextes EI dlbum familiar sowie deren
rezeptionsisthetische Implikationen dargestellt werden, muss bestimmt werden, auf welche Weise der
,Theatertext’” medial einzustufen ist. Unter Rekurs auf Wolgang Matzat wurde bereits auf den
metonymischen Charakter von Dramentexten hingewiesen. Die Struktur des Auffiihrungsgeschehens
ist Dramentexten in der Regel inhirent’®’, obgleich es natiirlich Dramen gibt, die ausschlieBlich fiir die
Lektiire konzipiert sind. Janine Hauthal spricht in ihrer Monographie Metadrama und Theatralitdit
(2009) mit Blick auf das Drama daher von einer ,,intermediale[n] Rezeptionsillusion“, durch die der
Leser dazu gebracht wird, das Biihnengeschehen bereits bei der Lektiire zu imaginieren. Da ein
,inneristhetischer Medienwechsel*’*® im Falle des Dramas immer schon angenommen werden muss,
wurde der Begriff des ,Theatertextes’ in der vorliegenden Studie dem des ,Dramas’ vorgezogen. Fiir
die Beschiftigung mit den medialen Grenziibertritten des Traumstiicks ist die Distinktion zwischen
theatraler Inszenierung und dramatischem Text jedoch notwendig, macht es doch einen Unterschied,
ob ein Text oder eine Inszenierung auf ein Medium wie die Fotografie referiert.

Da in der vorliegenden Studie weiterhin am Begriff des ,Theatertextes’ festgehalten werden soll,
werden auch in der Folge Aussagen liber die intendierte Inszenierung auf Basis des Textes getroffen,
obgleich die Beschreibung der intermedialen Implikationen eine prizise Entflechtung des Begriffs in
seine Text- und seine Auffiihrungskomponente voraussetzen wird. Dem Konzept des Theatertextes die
Treue zu halten, bedeutet somit nicht, Text und Auffithrung im Hinblick auf ihre medialen Beziige zu
vermengen. Stattdessen dient der Text weiterhin als Untersuchungsgegenstand, um differenzierte
Aussagen sowohl iiber die Intermedialitit des Dramentextes wie auch iiber die Intermedialitit der
intendierten Auffiihrung zu treffen.

Unter Rekurs auf einen weit gefassten Medienbegriff’ ist somit zunichst festzuhalten, dass die
Analyse der medialen Beziige des Theatertextes El dlbum familiar davon abhingig ist, ob man den

Text oder die intendierte Inszenierung als medialen Referenzpunkt zugrunde legt. Geht man vom

%7 Diese Grundannahmen zum Status des dramatischen Textes orientiert sich ebenso wie die begriffliche
Distinktion zwischen dramatischer, theatraler und lebensweltlicher Perspektive an dem Strukturmodell
Wolfgang Matzats. Vgl. Wolfgang Matzat, Dramenstruktur und Zuschauerrolle, Miinchen 1982. Seine
Ausfithrungen zum Status Dramentextes finden sich auf S. 13f.

58 Hauthal, Metadrama, S. 85.

%% Rajewsky stiitzt ihre Neuperspektivierung des Intermedialititsbegriffs auf einen Medienbegriff von Werner
Wolf, der im Folgenden zitiert wird: ,,[...] I here propose to use a broad concept of medium: not in the restricted
sense of a technical or institutional channel of communication [wie z. B. Brief, Buch, Horfunk, Plakat, D. H.] but
as a conventionally distinct means of communication or expression characterized not only by particular channels
(or one channel) for the sending and receiving of messages but also by the use of one or more semiotic systems.
Zit. nach Rajewsky, Irina: Intermedialitdt, Tiibingen 2002 (= UTB Wissenschaft, 484),S. 7.

221



Medium ,Text’ aus, so wiren Beziige zu anderen Theatertexten, zu Romanen, zu faktualen oder
lyrischen Texten als intramediale Beziige zu definieren. Bildet dagegen die theatrale Inszenierung den
medialen Referenzpunkt, so konnen dieselben Verweise als intermediale Beziige betrachtet werden.
Diese Kategorisierung lehnt sich an den Ausfiihrungen von Irina Rajewsky an, die in ihrer Monografie
Intermedialitit (2002) bis dahin bestehende Intermedialitits- und Intertextualitdtskonzepte
zusammenfiihrte. Rajewsky zufolge handelt es sich bei intramedialen Beziigen um ,,Verfahren der
Bedeutungskonstitution eines medialen Produkts durch Bezugnahme auf ein Produkt
(=Einzelreferenz) oder auf ein oder mehrere Subsystem(e) des gleichen Mediums bzw. auf das eigene
Medium qua System (=Systemreferenz).“ Als Beispiele nennt Rajewsky ,,Beziige eines literarischen
Textes auf einen bestimmten Einzeltext, ein literarisches Genre oder die Literatur qua System.**
Diese Beispiele haben entsprechend Giiltigkeit fiir Beziige innerhalb desselben Mediums, z. B. Film-
Film-Beziige, Text-Text-Beziige, etc.

Beziige zu Medien, die eine mediale Grenziiberschreitung implizieren, sind dagegen intermedial. Der
Uberbegriff der ,Intermedialitit’ bezeichnet Rajewsky zufolge ,,Mediengrenzen iiberschreitende
Phinomene, die mindestens zwei konventionell als distinkt wahrgenommene Medien involvieren*>®!,
und umfasst neben den intermedialen Beziigen auch Medienwechsel, wie zum Beispiel die
Literaturverfilmung, oder Medienkombinationen, wie sie beispielsweise der Fotoroman darstellt. Auch
im Fall der intermedialen Beziige kann das kontaktnehmende Medium sowohl auf mediale Vertreter

wie auch auf ganze mediale Systeme rekurrieren. Folgende Definition Rajewskys fiihrt den

Unterschied zu den intramedialen Beziigen vor Augen:

Verfahren der Bedeutungskonstitution eines medialen Produkts durch Bezugnahme auf ein
Produkt (=Einzelreferenz) oder das semiotische System (=Systemreferenz) eines konventionell
als distinkt wahrgenommen Mediums mit den dem kontaktnehmenden Medium eigenen
Mitteln; nur letzteres ist materiell prasent. Bezug genommen werden kann auf das fremdmediale
System als solches oder aber auf ein (oder mehrere) Subsystem(e) desselben, wobei letzteres per
definitionem auch ersteres impliziert.””

Im Unterschied zur Medienkombination oder zum Medienwechsel gehen hier distinkte Medien
ineinander iiber und priagen ihre semiotischen Eigenheiten einander auf. Das Aufgehen oder
Auftauchen eines Einzelmediums oder eines medialen Systems in einem anderen markiert die Néhe
des Intermedialititskonzepts zur Gedichtnistheorie; das kontaktnehmende Medium “erinnert an das
fremdmediale Produkt bzw. System. Gerade ein poststrukturalistischer Intertextualititsbegriff im
Sinne Julia Kristevas 14dt somit dazu ein, Literatur als memoriales System per definitionem zu
beschreiben.

In den folgenden Ausfiihrungen soll es jedoch weniger darum gehen, literarische Texte auf ihren

metamemorialen Stellenwert hin zu iiberpriifen, als vielmehr darum, aufzuzeigen, auf welche Weise in

% Rajewsky, Intermedialitdt, S. 157.
' Rajewsky, Intermedialitdt, S. 157.
92 Rajewsky, Intermedialitdt, S. 157.

222



El dlbum familiar die Verwendung intra- und intermedialer Beziige zur erinnerungskulturellen
Wirkmacht des Stiicks beitrigt. Im Fokus stehen dabei der Einfluss des Mediums Fotografie sowie der
des schriftlichen und miindlichen Erzihlens. Legt man als medialen Referenzpunkt den Dramentext
zugrunde, so ist die mediale Prigung durch die Fotografie als intermedialer Bezug zu definieren,
wihrend die Einflussnahme des narrativen Diskursschemas auf den Text als intramediale
Einflussnahme charakterisiert werden kann. Bildet dagegen die Inszenierung den medialen
Referenzpunkt, so implizieren sowohl der Verweis auf die Fotografie als auch der auf das narrative
Genre eine mediale Grenziiberschreitung, infolgedessen es sich in beiden Fillen um intermediale
Beziige handelt. Gerade die Frage nach der Moglichkeit, das Stiick als performativen Akt des
kollektiven Geddchtnisses zu interpretieren, bringt es mit sich, dass vermehrt Annahmen beziiglich der
intendierten Auffiihrung zu treffen sein werden.

Ebenso wie die erwihnte Asthetik der Wiederholung charakterisiert das inszenatorische Spiel mit
medialen Grenzen El dlbum familiar als postdramatisch im Sinne von Hans-Thies Lehmann. Lehmann
zufolge geht die Neuausrichtung des Theaters und des Dramas in der zweiten Hilfte des 20.
Jahrhunderts nicht nur in einem Spiel mit der Grenze zwischen Fiktion und Realem auf, sondern

ebenfalls in Form intra- und intermedialer Experimente:

Mit Recht hat man als Kennzeichen der ‘postmodernen‘ Kunstentwicklung die Tendenz
hervorgehoben, dal Wirklichkeit immer mehr durch die zwischengeschalteten Schemata,
medial vorfabrizierte Attitiiden und Darstellungsmuster, vermittelt wird, die sich weithin
nurmehr gegenseitig zitieren und umspielen.””

24.2. Ca-a-été statt Als-ob — Fotografie und der Modus des Gewesenseins in El dlbum familiar

Die These dieses Kapitels lautet, dass das Publikum von E! dlbum familiar auf der Ebene des
theatralischen (Schwellen-)Raums in einen performativen Erinnerungsakt involviert werden, der auf
fremdmedialer Illusion beruht. Wie schon im Falle von José Sanchis Sinisterras jAy, Carmela! setzt
die memoriale Aktivierung der Rezipienten den Aufbau rezeptiver Uneindeutigkeit am Knotenpunkt
der Dialektik der Représentation voraus, das heifit zwischen dem Modus der reprédsentativen und der
priasentischen Wahrnehmung. Diese Einflussnahme auf die Rezeption wurde mit Blick auf das
erinnerungskulturelle Theater der Generacion del 82 bereits mit dem Begriff der
,erinnerungskulturellen Phantastik’ beschrieben, der eine Unterminierung der Grenzen zwischen
Erleben und Erinnern bzw. zwischen Prédsentation und Reprisentation impliziert. Damit operiert die
erinnerungskulturelle Phantastik an der Schwelle zwischen semiotischer und &dsthetischer Erfahrung

bzw. zwischen Asthetik und Ethik.

593 Lehmann, Postdramatisches Theater, S. 420.

223



Wie José Sanchis Sinisterra stellt auch José Luis Alonso de Santos mit seinem Stiick unter Bewesis,
dass das Medium Theater iiber das Potential verfiigt, Nicht-Erinnern dramatisch zu &sthetisieren und
dabei zugleich einen performativen Prozess des Erinnerns auf theatralischer Ebene zu initiieren. Das
Verwirrspiel zwischen Erinnern und Erleben dient hier dazu, einen Ubergang zwischen mémoire-
répétition und mémoire-souvenir bzw. zwischen unbewusster und bewusster Erinnerung zu
suggerieren. Diese Suggestion setzt voraus, dass das Feld des Unbewussten mit dem dramatischen
Raum und Bewusstheit mit dem theatralischen Raum in Beziehung gesetzt wird. Der Ubergang
zwischen wiederholender Erinnerung und wahrer Erinnerung wiirde damit zu einem Ubergang
zwischen fiktionalem bzw. dramatischem und theatralischem (bzw. aufler-dramatischem) Raum
werden.

Um nachvollziechen zu konnen, auf welche Weise im Fall von El dlbum familiar der
Wahrnehmungsmodus der Rezipienten beeinflusst wird, ist es notwendig, sich intensiv mit dem
Darstellungsmodus des Theatertextes und der damit intendierten Auffiihrung auseinanderzusetzen. Die
im Folgenden zu belegende Behauptung, die weitreichendende Implikationen fiir die Wahrnehmung
der Rezipienten mit sich bringt, lautet, dass die in El dlbum familiar festzustellenden fremdmedialen
Beziige auf Fotografie und Narration dazu dienen, zunichst den Darstellungsmodus des Als-ob
scheinbar zu iiberwinden und durch einen Darstellungsmodus des Ca-a-été bzw. des ,Es-ist-so-
gewesen’ zu ersetzen. Durch den Bezug zur Narration wird dem Dargestellten schlieBlich ein
performativer Charakter aufgeprdgt. Der Rekurs auf die Fotografie wird dabei als Mittel zur
Etablierung eines neuen modalen Ermoglichungsgrundes verstanden, der Rekurs auf die Narration
hingegen als Mittel zur Verstirkung des prisentischen und performativen Charakters des
Dargestellten. Beide Beziige schreiben dem Theatertext einen Faktualititsanspruch ein.

Durch die Beziige auf die Fotografie und die Narration entfernt sich Alonso de Santos m. E. vom Als-
ob der Mimesis und néhert sich einem Darstellungsmodus des ,Es-ist-so-gewesen’ an. Wihrend es
Kern des mimetischen Theaters ist, Dinge so dazustellen, als ob sie sich vollzdgen, ist es, so die den
weiteren Ausfilhrungen zugrunde gelegte Annahme, die Intention der Darstellungsform des Ca-a-ézé,
die Dinge so darzustellen, als seien sie gewesen. Ein solcher Modus schreibt dem Dargestellten den
Anspruch auf Faktizitdt (ontologisch) und Vergangenheit (temporal) gleichermafien zu und verbindet
beide Komponenten in der Formel des ,Es-ist-so-gewesen’. Dieser Gedanke impliziert, dass es hier
um ein Theater gehen muss, das ein Gewesensein des Dargestellten bzw. die vergangene Wirklichkeit
des Dargestellten anzudeuten scheint, auch wenn es sich dabei lediglich um eine Suggestion eines
Wirklichkeitsanspruchs handeln kann, also um das bereits erwidhnte Phidnomen des Als-ob des
Wegfalls des Als-ob, der Illusion der Des-Illusion. Damit dies gelingt, muss sich ein Theater, dessen
Darstellung sich auf einen mimetischen Pakt stiitzt und das Dargestellte somit per se an das Hier und
Jetzt der Reprisentation koppelt, Charakteristika anderer Medien einschreiben, die das Dargestellte
einerseits als Vergangenes und andererseits als Wirkliches (> vergangene Wirklichkeit) erscheinen

lassen. Dies scheint mit dem Riickgriff auf die Fotografie und die Narration moéglich zu werden.

224



Um diese Behauptungen in ihre theoretischen Einzelannahmen zu entflechten, miissen zunéchst einige
Begriffe erlautert werden. Zu Beginn ist eine Prizisierung des Begriffs des Ca-a-été notwendig, der
der letzten Monographie Roland Barthes’, La chambre claire (1980)°**, entnommen ist. Es mutet
ironisch an, wenn an dieser Stelle Roland Barthes’ Ausfiihrungen zur Fotografie fiir eine
Beschiftigung mit einer Art des Theatermachens herangezogen werden, mit der sich der
Theaterliebhaber Barthes nicht auseinandersetzte. Hans-Thies Lehmann zufolge iibte das Gastspiel des
Berliner Ensembles in Frankreich im Jahr 1954 einen derart nachhaltigen Eindruck auf Barthes aus,
dass Bertold Brecht und die epische Darstellungsform fortan zu den Fixpunkten seiner
theatertheoretischen Schriften wurden. Die Klarheit und Aussagekraft der Brecht’schen Asthetik, die
mit einer Zuriickweisung einer libermédBfigen Affizierung des Zuschauers einherging, wurden fiir
Barthes zur Vergleichsfolie und zum konzeptuellen Ausgangspunkt im Hinblick auf anderweitige
Entwicklungen auf den europdischen Biihnen. Die Fokussierung auf Brecht fiihrte wohl auch dazu,
dass Barthes die &sthetischen Neuerungsrufe ausgehend von Figuren wie Antonin Artaud, Jerzy
Grotowski oder Robert Wilson sowie von Gruppen wie dem Living Theatre nicht in Form von
Artikeln kommentierte. Ironisch ist der Rekurs auf Barthes vor allem deshalb, weil einige seiner
Uberlegungen — nicht nur zum Theater —, dazu geeignet sind, um sich den Urspriingen und Tendenzen
postdramatischer Theaterdsthetik anzunihern. Lehmann zufolge sind Barthes’ Ausfiihrungen ,,zum
Beispiel zum Bild, zum ,stumpfen Sinn’, zur Stimme usw. fiir die Beschreibung eben dieses neuen
Theaters von groBtem Wert [...].*°° Es wird zu zeigen sein, dass auch Barthes’ Reflexionen iiber das
Einzelmedium ,,PHOTOGRAPHIE®“ sowie iiber das System ,Photographie” fiir die Analyse von
Theatertexten brauchbar gemacht werden konnen.”’ Zu diesem Zwecke muss, wie es Barthes in La
chambre claire tut, ein phinomenologischer Blick auf das Medium Foto geworfen werden.

Mit dem Begriff des Ca-a-été beschreibt Roland Barthes das Noema der Analogfotografie, das
Wesensmerkmal, durch das sich Fotos von anderen Bildmedien unterscheiden.’”® Es lohnt die
Aufnahme einer ldngeren Passage aus dem zweiten Teil von La chambre claire, in dem Barthes die

definitorischen Merkmale des Konzepts des ,,Es-ist-so-gewesen* (Ca-a-été) synthetisiert:

,Photographischen Referenten’ nenne ich nicht die maoglicherweise reale Sache, auf die ein Bild
oder ein Zeichen verweist, sondern die notwendig reale Sache, die vor dem Objektiv platziert
war und ohne die es keine Photographie gébe. Die Malerei kann wohl eine Realitit fingieren,
ohne sie gesehen zu haben, aber diese Referenten konnen ,Chiméren’ sein, und meist sind sie es
auch. Anders als bei diesen Imitationen lédsst sich in der PHOTOGRAPHIE nicht leugnen, dass
die Sache dagewesen ist. Hier gibt es eine Verbindung aus zweierlei: aus Realitit und
Vergangenheit. Und da diese Einschrédnkung nur hier existiert, mufl man sie als das Wesen, den

% Die franzosische Erstausgabe erschien im Jahr 1980 bei Gallimard/Le Seuil. Die in der Folge angefiihrten
Uberlegungen und Zitate sind der Suhrkamp-Ausgabe Nr. 1642 aus dem Jahr 1989 entnommen. Vgl. Barthes,
Roland: Die helle Kammer, Frankfurt a. M. 1989.

33 Vgl. Lehmann, Postdramatisches Theater, S. 42f.

36 1 ehmann. Postdramatisches Theater, S. 43.

97 Roland Barthes verwendet Majuskeln, um sich auf das System zu beziehen. Spricht er von ,,Photographie*
bezieht er sich auf das Einzelmedium.

%8 Bereits im ersten Kapitel seiner Abhandlung formuliert Barthes den ,,‘ontologischen’ Wunsch*, zu wissen,
was die Fotografie ,,an sich* war. Vgl. Barthes, Die helle Kammer,S. 11.

225



Sinngehalt (Noema) der PHOTOGRAPHIE ansehen. Worauf ich mich in einer Photographie
intentional richte (vom Film wollen wir noch nicht sprechen), ist weder die KUNST noch die
KOMMUNIKATION, sondern die REFERENZ, die das Grundprinzip der PHOTOGRAPHIE
darstellt.

Der Name des Noemas der PHOTOGRAPHIE sei also: ,Es-ist-so-gewesen’ [frz. Ca-a-été] oder
auch: das UNVERANDERLICHE **°

Die notwendige Existenz des fotografisch Dargestellten ergibt sich im Falle der Analogfotografie
durch chemische und physikalische Prozesse nach dem Prinzip von Ursache und Wirkung, durch das
Einwirken des Lichts, das vom fotografierten Objekt reflektiert wird, auf die Silberhalogeniden der
Fotoplatte. Das Foto stellt somit eine Licht-Spur bzw. Licht-Schrift des Referenten dar, die bei
spiterer Betrachtung der Gravur nicht etwa eine Aussage iiber das Sein des Objekts zuldsst, sondern
immer nur iber dessen Gewesensein bzw. dessen Sein im Moment der Emanation: ,Die
PHOTOGRAPHIE ist, wortlich verstanden, eine Emanation des Referenten. Von einem realen Objekt,
das einmal war, sind Strahlen ausgegangen, die mich erreichen, der ich hier bin; [...].“°” Das Wesen
des Mediums Foto ist somit die Bestitigung des Gewesenseins dessen, was es darstellt: Ca-a-été.
Damit erfiillt das Medium Fotografie den Anspruch, den die Erinnerung in Abgrenzung zur Phantasie
stellt, und zwar das ontologisch und zeitlich zu bestitigen, auf das es sich bezieht. Doch wihrend sich
die ontologische Gewissheit des Fotografierten aus der Materialitidt des medialen Trégers ergibt, hdngt
der Anspruch des Erinnerten von inter-subjektiver Anerkennung ab, die den Mangel “medialer
Objektivitit kompensieren muss. Obgleich es sich bei einem Foto um einen materiellen Tréger und
bei der Erinnerung um eine intelligible Spur handelt, gibt es ein analogisches Verhiltnis zwischen der
Fotografie und der Erinnerung bzw. dem Gedichtnis, das bereits in der zitierten Passage Roland
Barthes’ anklingt. Weder die Fotografie noch die Erinnerung konnen Realitiit fingieren. Wiirde die
Erinnerung dies tun, horte sie auf Erinnerung zu sein und wiirde Phantasie, sie wiirde von
reproduktiver zu produktiver Einbildungskraft. Es zeichnet sich somit nicht nur die Fotografie durch
eine Verbindung von Realitit und Vergangenheit aus, sondern diese Verschriankung ist, wie wir unter
Rekurs auf phédnomenologische Zuginge zum Gedéchtnis gesehen haben, ebenso das Wesen der
Erinnerung.

In Analogie zur Fotografie konnte also auch das Noema der Erinnerung mit dem Konzept des Ca-a-été
begrifflich gefasst werden. Paul Ricceur betonte in seinen Ausfiihrungen den Wahrheitsanspruch des
Erinnerns, der dieses von der produktiven Einbildungskraft unterscheidet, und den damit implizierten,
notwendigen Vertrauensvorschuss gegeniiber den Erinnernden sowie dem pragmatischen Gehalt ihrer
Aussagen. Er fasste diesen Vertrauensvorschuss unter dem Terminus der ,fiduziarischen Bindung’:
,.Zuerst dem Wort des anderen vertrauen, dann erst beim Vorhandensein von starken Griinden, daran

zweifeln. [...] Der dem Wort des anderen eingerdumte Kredit macht die soziale Welt zu einer

5 Barthes, Die helle Kammer, S. 86f.
9 Barthes, Die helle Kammer, S.91.

226



intersubjektiv geteilten.“*”' Wiihrend sich somit der noematische Anspruch des ,Es-ist-so-gewesen’ im
Fall der Fotografie physisch rechtfertigt, stiitzt sich derselbe Anspruch im Fall der Erinnerung auf den
jeder Erinnerung inhédrenten Wahrheitsanspruch sowie inter-subjektives Vertrauen.

Es gibt noch eine weitere Analogie zwischen Fotografie und Gedichtnis, die sich aus der
Gemeinsamkeit der immateriellen Spur ergibt. Ihrer beider Grundprinzip ist die Referenz, der
metonymische Verweis ausgehend von einer zuvor eingeschriebenen Wahrnehmung, einer
immateriellen Wahrnehmungsspur, die den Referenten nicht stellvertretend reprisentiert, sondern auf
sein notwendiges Gewesen-Sein sowie seine gegenwirtige Abwesenheit hinweist. Ein Verstiandnis der
Fotografie als Spur denkt dieses mediale System nicht in Kategorien der Ahnlichkeit oder des Abbilds,
sondern folgt Charles Sanders Peirce’ Begriff des ,Index’. Jan Gerstner, der sich in seiner
Monographie Das andere Geddchtnis. Fotografie in der Literatur des 20. Jahrhunderts (2013) u.a. mit
den sich verdndernden theoretischen Zugingen zur Fotografie im vergangenen Jahrhundert
auseinandersetzte, weist darauf hin, dass Peirce Fotografien als Beispiele fiir indexikalische Zeichen
heranzieht, ,,die zum bezeichneten Objekt in einer unmittelbaren physischen Beziehung stehen, neben
Rauch, FuBspuren oder einem Wegweiser [...].“* Die Fotografie ist in diesem Sinne keine mimetische
Nachahmung und charakterisiert sich nicht iliber einen mimetischen Darstellungsmodus. Fiir sie ist
vielmehr ein Darstellungsmodus der Referenz kennzeichnend, der sich nicht dadurch definiert, dass er
versucht abzubilden, sondern dadurch, dass er auf das notwendige Gewesensein des Referenten
hinweist: ,,Phanomenologisch gesehen, hat in der PHOTOGRAPHIE das Bestitigungsvermodgen den
Vorrang vor der Fihigkeit zur Wiedergabe "

Es kann kein Foto ohne ,,photographischen Referenten* geben, ebensowenig wie es eine Erinnerung
ohne die vorherige Wahrnehmung von etwas gibt, sei diese nun vermittelt oder unvermittelt. Das
Subjekt kann nur erinnern, was es wahrgenommen hat. Werden Wahrnehmungen durch Erzéhlung
vermittelt, so kann das Subjekt diese Erzdhlung erinnern; dabei handelt es sich somit um eine indirekte
Erinnerung an das nicht selbst Wahrgenommene. Wihrend der “Wahrnehmungsapparat® der
Fotografie immer optischer Natur ist, verfiigt das menschliche Subjekt {iiber mehrere
Wahrnehmungsorgane; gemeinsam ist der Fotografie und dem Gedichtnis jedoch die Fixierung des
Wahrgenommenen als Spur, als materielles Nichts, das durch seinen metonymischen Verweis bzw.
seine Referenz auf das Gewesene dennoch zur semantischen Quelle wird. Die Intelligibilitit der
Erinnerung weist somit eine Analogie zur Licht-Schrift auf, die, anders als andere Schreibmaterie wie
beispielsweise Tinte, keine Materie auf eine andere Materie (Papier) auftriigt, sondern die belichtete

Materie einer Verdnderung unterzieht.

01 Paul Riceeur, Geddichtnis, Geschichte, Vergessen, S.253. Vgl. zudem S. 48: ,,Der Wahrheitsanspruch des
Gedichtnisses muss anerkannt werden und zwar vor jeder Betrachtung pathologischer Insuffizienzen und nicht-
pathologischer Schwichen des Gedichtnisses [ ...]. Um es geradeheraus zu sagen: Wir haben nichts Besseres als
das Gedéachtnis, um kundzutun, dal} etwas stattgefunden, sich ereignet hat oder geschehen ist, bevor wir erkléren,
uns daran zu erinnern.

92 Gerstner, Jan: Das andere Geddichtnis. Fotografie in der Literatur des 20. Jahrhunderts, Bielefeld 2013, S.
35.

%03 Barthes, Die helle Kammer, S. 99.

227



Vergleichbar verhilt es sich im Falle erinnerter Wahrnehmungen. Freuds Gedichtnismetapher des
Wunderblocks ldsst sich als anschauliches Exempel fiir diesen Prozess des Einschreibens anfiihren,
der eine Verdnderung des Beschriebenen hervorruft, ohne etwas Materielles hinzuzufiigen. Freud
spricht entsprechend von sich im Wachsblock abzeichnenden Erinnerungsspuren: ,,Von den
Wahrnehmungen, die an uns herankommen, verbleibt in unserem psychischen Apparat eine Spur, die
wir ,Erinnerungsspur’ heifen konnen. Die Funktion, die sich auf diese Erinnerungsspur bezieht,
heiBen wir ja ,Gedéchtnis’.*<***

Ohne durch metaphorische Beschreibungen eine Vereinfachung der beschriebenen Phinomene
riskieren zu wollen, eignen sich die Bilder des Wunderblocks und der Licht-Schrift gut, um darauf
hinzuweisen, dass sich sowohl die Fotografie als auch das Geddchtnis nicht durch die materielle
Reprisentanz des einst Wahrgenommenen definieren. In Anlehnung an die Phanomenologie Edmund
Husserls sowie der sich auf diese stiitzende Philosophie des Geistes wurde bereits betont, dass das
Gedéichtnis nur als abstraktes Vermogen und unter Verweis auf die konkrete Erinnerung an ,etwas’,
nicht jedoch als substantielle Struktur beschrieben werden kann.*” Die intelligiblen Gedichtnisspuren
sowie die immateriellen Lichtspuren im Bildmedium weisen keine materielle Substanz des
Referenten, des Stempels, des Objekts auf. Diese Feststellung mit Blick auf die Fotografie abzulehnen,
hieBe, die Materialitit des Mediums filschlicherweise mit der Materialitit des Referenten
gleichzusetzen. Die Licht-Schrift fiigt dem beschriebenen Medium keine Materie zu, sie verdndert den
medialen Triger.

Fotografie und Erinnerung unterstellen gleichermalien eine vergangene Wirklichkeit, eine Verbindung
aus Realem und Vergangenheit, um mit Barthes zu sprechen; das Noema des Ca-a-été setzt das Foto
und die Erinnerung strukturell in Beziehung. Daraus ergeben sich medientheoretische Implikationen,
die es mit Blick auf das erinnerungskulturelle Theater im Allgemeinen sowie hinsichtlich der weiteren
Analyse von El dlbum familiar zu erortern gilt. Die Annahme lautet, dass es fiktionalen Medien wie
dem Theater bzw. dem Theatertext moglich ist, durch einen Rekurs auf ein Medium, welches einen
faktualen Aussagemodus beansprucht, sich diesem strukturell und rezeptionsdsthetisch anzunédhern.
Anders gewendet, es wird von der Mdoglichkeit ausgegangen, mittels fremdmedialer Illusion rezeptive
Kategorien und Erwartungstendenzen auf Seiten der Zuschauer zu aktivieren, die sich am rekurrierten
Medium, hier der Fotografie, orientieren. Konkret wiirde das im Falle von El dlbum familiar bedeuten,
dass der intermediale Bezug auf die Fotografie sowohl dem Theatertext als auch der damit intendierten
Inszenierung etwas “Fotohaftes* einschreibt, dass die Rezeption des Dramatischen bzw. Theatralen in
Richtung eines faktualen Aussagemodus bzw. in Richtung eines Modus des ,Es-ist-so-gewesen’

ausrichtet.

504 Freud, Sigmund: ,,Die Traumdeutung (1900)*, in: Mitscherlich, Alexander u.a. (Hgg.), Studienausgabe in 10

Bdnden, Bd. 2, Frankfurt a. M. 1972, S. 514; vgl. hierzu zudem Derrida, Jacques: ,,Freud und der Schauplatz der
Schrift”, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a. M. 1972 (= Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft,

177), S. 330.

505 Vgl. Detel, Philosophie des Geistes und der Sprache, S. 86.

228



Ein Darstellungsmodus, der die Betonung darauf legt, darzustellen, was gewesen ist, steht auf den
ersten Blick im Widerspruch zum Theater. Zum einen aufgrund der bereits erwihnten Unterminierung
des mimetischen Darstellungsmodus, zum anderen, weil der prdsentische Charakter der Inszenierung
mit dem perfektiven Verbalaspekt des ,Es-ist-so-gewesen’ zu konkurrieren scheint. Es konnte jedoch
auch angenommen werden, dass gerade darin der anti-mimetische Charakter des Theatertextes El
dlbum familiar griindet, stellt er doch durch die intermedialen Beziige die dramatische Theaterform
des Als-ob in Frage, um sich faktualen Darstellungs- und performativen Inszenierungsformen
anzunihern.

Inwiefern liefert die Beriicksichtigung der als postdramatisch einzustufenden Modifikation des
Darstellungsmodus nun im Rahmen der Analyse von El dlbum familiar neue interpretatorische
Erkenntnisse? Dieser Frage soll im Folgenden zunichst anhand einer Untersuchung der paratextuellen
und textuellen Implikationen des intermedialen Rekurses auf die Fotografie untersucht werden.

Der postdramatische Darstellungsmodus des Ca-a-été spielt seine ontologische und temporale
Botschaft (> vergangene Wirklichkeit) im Stiick El dlbum familiar gleichermaflen aus. Die Suggestion
des ,Es-ist-so-gewesen’ wird bereits durch den Titel vorbereitet. Die Referenz auf die Fotografie
tiberschreibt dem kontaktnehmenden Medium Theatertext, wie auch dem kontaktnehmenden Medium
der theatralen Inszenierung, gewissermafen von Beginn an den noematisch begriindeten
Wabhrheitsanspruch des Fremdmediums. Die intermediale Bezugnahme nihert die theatrale Fiktion ab
initio suggestiv an einen faktualen Aussagemodus an, an ein Dokumentieren vergangener
Wirklichkeit, das sie selbst qua natura ausschlieit, bzw. schreibt den faktualen Aussagemodus in die
Fiktion hinein.

Unter Rekurs auf die Intermedialititskonzeption von Rajewsky kann im Hinblick auf diese
Bezugnahme von einer ,fremdmedial bezogenen Illusionsbildung® auf Seiten der Rezipienten
ausgegangen werden.”® Dies meint nicht, dass der Leser Fotos statt Text bzw. der Zuschauer eine
Foto- oder Dia-Show statt einer Inszenierung erwartet, sondern dass Begriffe und Kategorien des
Rezipienten aktualisiert werden, die er mit einem Familienalbum verbindet. Die Rezipientenlenkung
besteht demnach in einer Ubertragung dieser Kategorien auf die Lektiire oder die Betrachtung der
Inszenierung. Rajewsky, die ihre Erlduterungen am Beispiel intermedialer Bezugnahmen
hauptsidchlich zwischen literarischen Texten und Film konkretisiert, unterscheidet im Zuge ihrer
Erkldrung des Konzepts der Illusionsbildung und in Anlehnung an die Ausfithrungen Wolfs zwischen
einer ,,allgemeinen, werkseitigen Illusion®, die sie auch als ,,dsthetische Illusion* bezeichnet, und einer
fremdmedialen bzw. altermedialen Illusionsbildung. Ziel werkseitiger, &dsthetischer Illusionsbildung
sei es, den Rezipienten eine Erfahrung zu ermoglichen die im weitesten Sinne analog zur
Wirklichkeitserfahrung ist und das Interesse der Rezipienten durch ein Ankniipfen des Dargestellten

an lebensweltliche Wahrnehmungsschemata generiert. Demgegeniiber ist es das Ziel der

606 v gl. Rajewsky, Intermedialitdt, S. 88.

229



fremdmedialen Illusionsbildung, den Rezipienten eine Erfahrung anzubieten, die analog zur Rezeption

des kontaktgegebenen Mediums steht.

Dieses Ziel der Erfahrungssimulation und —vermittlung impliziert die Evokation, Simulation
oder Inszenierung konkreter Vorstellungsinhalte und Wahrnehmungsschemata der Erfahrung,
wie sie dem Rezipienten auf der Grundlage seiner (realen) Medienkompetenz und
Filmerfahrung bekannt oder zumindest als wahrscheinliche vorstellbar sind. Bedient werden
miissen also bestimmte Erwartungen und Vorstellungen, die der Leser konventionell mit dem
filmischen Medium bzw. den bestimmten Komponenten desselben verbindet, um so eine

filmbezogene Erfahrungssimulation zu ermoglichen [...]1.%

Auf diese Weise werden der Leser wie auch der theatrale spectator als Betrachter von Fotografien
aktualisiert, ohne dass sie dies realiter sein miissen. Die kontextuellen Signale des Dramatischen und
Theatralischen wiegen selbstverstindlich schwerer als die paratextuelle Suggestion.

Unter Rekurs auf Rajewsky kann mit Blick auf El dlbum familiar sowohl von einer expliziten wie
auch von einer evozierenden Systemerwidhnung gesprochen werden. Wihrend eine explizite
Systemerwihnung das Reden oder Reflektieren iiber das Bezugsmedium auf histoire-Ebene meint,
impliziert die evozierende Systemerwidhnung dariiber hinaus fremdmediale Illusionsbildung: ,,Die fiir
eine solche Illusionsbildung erforderliche Ahnlichkeitsbeziehung zwischen Elementen und/oder
Strukturen des Textes und entsprechenden Komponenten des Bezugssystems wird nicht diskursiv
‘hergestellt’, sondern im Zuge der Thematisierung konstatiert bzw. suggeriert.“*®

Der faktuale Signalcharakter des Titels wird im Falle von El dlbum familiar in Form weiterer
paratextueller Beziige aufgenommen und weitergetragen. Die Absenz von libergeordneten Akten, die
einer enthierarchisierten Abfolge von escenas weichen, wurde bereits als Merkmal des Onirischen in
die Analyse eingebracht. Unter Beriicksichtigung der expliziten Erwédhnung eines Familienalbums,
eines Fotoalbums also, das die Wegmarken familidrer Entwicklung fotografisch dokumentiert, scheint
der Aspekt der gleichberechtigten Aufeinanderfolge der Bildtrdger erwdhnenswert. Die Fotos in einem
Familienalbum sind chronologisch geordnet und bediirfen keiner hyperonymischen Einteilung. Auch
El dlbum familiar zeichnet sich durch eine chronologische Struktur aus, die mit der Idee der
Initiationsreise korrespondiert. Indirekte Bestédtigung erhilt diese Behauptung durch eine Replik von

MI MADRE iiber das binnenfiktionale Fotoalbum, das die Familie auf der Reise begleitet:

MI MADRE .- Ahora cuando salgamos del ttinel td nos hards una foto, y yo la pondré en el
album, entre estas hojas de papel de seda transparentes y marchitas, que nos separan a unos de
otros para que no nos toquemos. Primero estdn puestas las fotos de los abuelos, mis padres, mis
hermanos, mis familiares lejanos... Luego la familia de vuestro padre. Y las vuestras, de cuando

estdbamos todos juntos e fbamos en aquel viaje... [...]°"

%7 Rajewsky, Intermedialitdt, S. 88f.
508 Rajewsky, Intermedialitdit, S. 196.
599 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 70.

230



In Form einer Mise en abyme erscheint das Fotoalbum also sowohl auf paratextueller als auch auf
textueller Ebene, doch wihrend es sich innerhalb der Fiktion um ein Bildmedium handelt, liegt dem
Leser des Theatertextes das Medium Schrift, dem Zuschauer das dynamische theatrale Spiel vor. Aus
der Perspektive des Lesers suggeriert die fremdmediale Illusion an dieser Stelle den visuellen Aspekt
des Fotos. Unterstiitzt wird diese Bild- bzw. Foto-Suggestion dadurch, dass die Szenen Titel tragen.
Fir das Verstindnis der Dramenhandlung weitgehend unbedeutend, erinnern die Szenen-
Uberschriften an Bild-Unterschriften, an schriftliche Erkldarungen, wie sie Ersteller eines Fotoalbums
unter Fotografien setzen, um eine kontextuelle Einordnung des Betrachteten zu vereinfachen. Der
Mangel des Mediums Foto liegt in seiner Statik begriindet, die eine Erweiterung oder Reduktion der
Informationsvergabe unmoglich macht. Das sich im ewigen Spiel der Verweisung befindliche
Hilfsmedium der Schrift fungiert innerhalb eines Familienalbums somit als beweglicher
LiickenschlieBer, als Vernetzer der Bildmedien, und garantiert somit den memorialen Briickenschlag
zwischen dem Moment des Betrachtens und der betrachteten Momentaufnahme.

Die Szenen-Titel (,,Mi casa® — ,,El viaje” — ,,Sigue el viaje, ,,La sala de espera®, ,,Seguimos en la sala
de espera durante la larga noche®, ,,El andén de las despedidas“) bezeichnen, wie bereits gezeigt
werden konnte, Stationen der regressiven Initiationsreise der Hauptfigur YO und somit bedeutende
Entwicklungsstadien sowie -iibergange. Das Familienalbum riickt dabei als Medium der
Initiationsdokumentation in den Fokus, sind doch gerade feierliche oder rituelle Anldsse des
Ubergangs Motive, die den Fixierungswunsch der Beteiligten befordern.®’ Fotos entstehen an
Grenzen, an Ubergangen, wie beispielsweise zwischen Kindheit, Jugend und dem Verlassen des
familigren Horts. Die an diesem Ubergang Beteiligten, die Ersteller der Fotos, die Operatoren
(Barthes), sind sich der Tatsache bewusst, dass etwas unwiederbringlich ist, dass etwas endet und
etwas anderes beginnt. Diese Funktion macht die Fotografie zu einem Medium, das besonders in
liminalen Phasen zum Einsatz kommt.

El dlbum familiar suggeriert somit auch auf paratextueller Ebene eine mediale Referenz zur
Fotografie, die sich durch eine strukturelle Ndhe zum Medium des Fotoalbums konkretisiert, eines
Erinnerungstrigers, der die Initiationsreise des YO bildlich dokumentiert. Die Suggestion der
Bildhaftigkeit wird durch die Verwendung von Bild-Unterschriften als Szenen-Uberschriften befordert
und auch wenn sich die Bildhaftigkeit innerhalb des Theatertextes nicht eigens materialisiert, so ldsst
sich behaupten, dass es die abwesenden Familienfotos sind, die die Struktur des Theatertexts
determinieren. Der Theatertext ist durchwirkt von der Pridsenz der suggerierten Fotografien bzw.
wahrgenommenen Szenen, die als Ausloser fiir die Wiederkehr der traumatischen Erinnerungen im
Traum betrachtet werden konnen. Es ldsst sich also eine Uberschreibung des fremdmedialen
Darstellungsmodus des Ca-a-été, des noematischen Gehalts der Fotografie und damit auch der
Erinnerung, auf die paratextuelle Ebene des Theatertexts feststellen. Der Ubergang zu diesem als

postdramatisch beschriebenen Darstellungsmodus, der dem kontaktnehmenden Medium einen

619 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 70: ,MI MADRE .- [ ...] Cada boda, cada comunién, cada bautizo.*

231



faktualen Anspruch aufprégt, iibt einen Einfluss auf die Wahrnehmung der Rezipienten aus. Diese
sehen sich von Beginn an einer fremdmedialen Illusionsbildung ausgesetzt, die ihre rezeptive
Erwartungshaltung mitbestimmt.

Da die mit dem Theatertext intendierte Inszenierung im Gegensatz zur Schrift bereits {iber
Bildhaftigkeit verfiigt, schreibt sich der intermediale Bezug auf die Fotografie im Rahmen der
Auffiihrungssituation durch explizite Systemerwédhnungen und die damit einhergehende Evozierung
fremdmedialer Strukturen ein, beispielsweise durch die Integration der fiir die fotografische Aufnahme
unabdingbaren Statik. Dieser Rekurs auf den fotografischen Stillstand widerspricht der Dynamik des
theatralen Spiels und représentiert damit einen Gestus, der den in der Tiefenstruktur angelegten
Verweis auf die Fotografie deutlich macht. Die Paralyse des Fotos tritt nicht nur dann in Erscheinung,

wenn innerhalb der fiktionalen Welt Fotografien entstehen:

(Estamos TODOS de nuevo puestos en la foto del libro de familia numerosa, paralizados en el
tiempo amarillo del carton. [... )"

[...]

YO .- Tenéis que juntaros un poco, si no no salfs todos. Y va a salir movida. Juanma, quieto.’'”

[...]

([...] Antes de llegar a la puerta paramos, quedando por un momento la fotografia de nuestras
espaldas recortadas sobre la puerta que lleva al andén. YO vuelvo entonces la cabeza atrds.
Miro a LA ABUELA un momento y me dice Adids con la mano. Luego salimos.)®”

Ebenfalls scheinen die Momente der Unbeweglichkeit ein Verweis auf die Statik der Fotografie zu
sein, die sich somit zum Gegen-Motiv fiir die Reise und den damit vollzogenen Fortschritt macht. Das
Foto fordert Stillstand ein und verleiht damit dem Wunsch nach Konservierung Ausdruck, der im Falle
des traumenden YO eher als Verhinderung von Entwicklung empfunden zu werden scheint.

Die Verbindung zwischen Traum, Trauma und Stillstand wird am Ende der dritten Szene vor Augen
gefiihrt, in der der explizite Verweis auf den Traum erstmalig auf der Ebene des Erlebens Ausdruck
findet. Obwohl sie schnell aus dem Zug aussteigen miissten, konnen sich die Figuren nicht bewegen,

scheinen, wie auf einem Foto, an Ort und Stelle fixiert zu sein:

YO.- Pap4, no podemos movernos. Queremos pero no podemos. Mira: se me han pegado los
pies al suelo. Quiero andar pero no puedo. Esto me pasa muchas veces cuando estoy sofiando...
(sofiando?°"*

' Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 59f.
%12 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 72.
813 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 103.
614 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 84.

232



In der Folge wird untersucht, inwiefern sich der Darstellungsmodus des ,Es-ist-so-gewesen’ auf
textueller Ebene bzw. der histoire-Ebene nachvollziehen ldsst. Da der Nebentext ausfiihrlich zu
betrachten sein wird, wenn der intramediale Rekurs des Theatertextes auf die Narration im Fokus
stehen wird, bildet in der Folge der Haupttext den Untersuchungsgegenstand.

Der Haupttext eines Theatertextes besteht aus den Repliken der dramatischen Figuren, seien diese nun
monologisch oder dialogisch gestaltet. Im Gegensatz zu narrativen Erzéhlformen sind im Theater die
Momente des Aussagens und die Momente des Rezipierens des Ausgesagten zeitlich identisch. Die
Figurenrede und die Rezeption der Figurenrede finden wihrend der Auffiihrungssituation in ein und
demselben Moment statt.””” Im Gegensatz dazu gehért zu den rezeptionsisthetischen Charakteristika
von Schrift, dass i.d.R. der Moment der Produktion der Aussagen und der Moment der Rezeption des
Ausgesagten einer zeitlichen Versetzung unterliegen. Ableitend ldsst sich behaupten, dass die
Repliken der Figuren — die auch im Theatertext im Wissen um die Gleichzeitigkeit von Produktion
und Rezeption gestaltet werden — und damit auch das durch die Repliken Dargestellte an das Hier und
Jetzt der Auffilhrung gekoppelt sind. Die Darstellung entsteht in dem Moment, in dem das
Dargestellte rezipiert wird. Auf den Roman iibertragen wiirde eine solche Rezeptionsform bedeuten,
dass die Leser beim Schreibprozess selbst dabei wiren bzw. einem performativen Schreibakt
beiwohnen wiirden.

Das theatertypische Charakteristikum der Gleichzeitigkeit von Produktion und Rezeption wird nun im
Fall von El dlbum familiar durch den Darstellungsmodus des Ca-a-été konterkariert. Anders
gewendet, die Koppelung des Dargestellten an das Hier und Jetzt der Auffiihrungssituation wird
aufgelost. Stattdessen wird das Dargestellte nicht so présentiert, als ob es sich gerade vollzoge, also
beispielsweise, als ob sich zwei Figuren gerade unterhielten — unabhingig davon, ob der Inhalt des
Gesprichs vergangen oder gegenwirtig ist —, sondern so, als sei das Dargestellte bereits gewesen, als
hitten sich die zwei Figuren schon zuvor in eben solcher Weise unterhalten. Damit erfdhrt die
paratextuelle Pragung des Theatertextes durch den Darstellungsmodus des ,Es-ist-so-gewesen’ eine
Entsprechung auf textueller Ebene. Die auf diese Weise erzielte rezeptive Uneindeutigkeit ergibt sich
erneut durch den Rekurs auf das Medium der Fotografie, der die gegenwirtigen dramatischen
Geschehnisse als bereits vergangen markiert und auf diese Weise eine Gleichzeitigkeit von Erinnertem
und dem Akt des Erinnerns bzw. dem erneuten Erleben des Erinnerten suggeriert.

Der Gedanke der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, der rezeptive Unschliissigkeit auslost, fiihrt
uns an diesem Punkt zu einer der grundlegenden theoretischen Unterscheidungen zuriick, die diese
Studie leiten. Er fiihrt zur Dialektik der Reprisentation bzw. zu der Verschrinkung von
Reprisentiertem und dem Prozess des Reprisentierens, die als definitorisches Merkmal des
erinnerungskulturellen Theaters nach 1975 herausgestellt wurde. Wihrend das Referenzsystem der

Fotografie in El dlbum familiar das Dargestellte als abgeschlossen suggeriert, als Re-Préisentation im

%5 Davon abgesehen ist natiirlich das Abspielen von Tonspuren und damit von zuvor aufgenommenen Aussagen
sowie die Projektion des Theatertextes wihrend der Inszenierung denkbar. Solche Fille haben jedoch fiir die
vorliegenden Untersuchungen keine Relevanz.

233



zeitlichen Sinne, vollzieht sich auf dramatischer Ebene ein Prozess des erneuten, traumhaften Erlebens
des Vergangenen. Wihrend das fremdmediale Referenzsystem Fotografie den Fokus also auf den
noematischen Gehalt der Erinnerung riickt (Ca-a-été), reprisentiert die dramatische Handlung den
noetischen Akt des Erinnerns, die Gerichtetheit auf den Erinnerungsgehalt. Die Statik der Fotografie
und die prisentische Dynamik des theatralen Spiels gehen dabei Hand in Hand, Noema und Noesis,
Erinnertes und der Akt des Erinnerns finden in Form einer intermedialen Bezugnahme zeitgleich
Ausdruck. Das Ergebnis ist ein rezeptives Verwirrspiel am Knotenpunkt der Dialektik der
Reprisentation, dem archimedischen Punkt theatraler erinnerungskultureller Phantastik.

Auf welche Weise lassen sich diese Annahmen nun im Theatertext El dlbum familiar nachvollziehen?
Ein Beispiel fiir die verwirrende Verschrinkung, oder besser, Zurschaustellung der Dialektik der
Reprisentation, die erst durch die intermediale Bezugnahme zwischen Fotografie und Theater moglich
wird, findet sich gleich in der ersten Traum-Szene, als die Mutter der Hauptfigur auf ein Foto im
Familienalbum verweist, das genau das darstellt, was sich auf der Ebene des erlebenden YO gerade
vollzieht. Die Szene beinhaltet die traumhafte Evozierung des im Biirgerkrieg erschossenen Onkels.
Dass es sich dabei um ein geisterhaft-metaleptisches Heraustreten aus dem Bildmedium in die

fiktionale Welt der erlebenden Figuren handelt®'

, mag der Tatsache geschuldet sein, dass sich die
Erinnerungen des YO an den TIO SANTO aufgrund eines Mangels an persénlicher Begegnung in
erster Linie auf eine Kombination aus Erzdhlungen und dem Gemilde des Verstorbenen stiitzen. Die
Grenze zwischen Leben und Tod sowie zwischen Gemilde und fiktionaler Handlungswelt wird durch

das traumende YO unterminiert:

(Aparece entonces como tantas veces, saliendo de su cuadro en la pared entre ruidos
ametralladoras que le fusilan una y mil veces. Ella se aleja entonces desapareciendo en
medio de una luz transparente. Se acerca en ese momento M HERMANA PEQUENA y
ve al tio santo.)

MI HERMANA PEQUENA .- jPapd! jPap4! {El tio santo! {Ha bajado el tio santo de su cuadro!
MI PADRE - Venid todos! Venid todos aqui! Justa, hija, vamos. Mi hermano va a darnos la
bendicion.

(Nos arrodillamos TODOS delante del tio santo. Suenan ahora mds fuerte las rdfagas de
ametralladora. Al bendecirnos miro su mano como siempre. Le falta el dedo meviique. Le
tenemos metido en alcohol, como reliquia,. De pequeiio me daba miedo, ahora ya no.)

YO.- Tio, el dedo que te falta lo tenemos nosotros en un frasco...

(MI HERMANA PEQUENA [e da con el codo a M HERMANA MEDIANA vy se rien
por lo bajo de lo del dedo)

MI PADRE -- ;Chissss!
YO.- En el nombre del Padre, del Hijo, y del Espiritu Santo, Amén.

%16 Eine weitere Metalepse findet sich in der fiinften Traum-Szene, in der EL PADRE DE MI PADRE aus einem
Foto herauszutreten scheint; vgl. Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 94f.

234



MI MADRE - Esta es la foto de cuando nos marchamos de aquella casa, de viaje, todos juntos,
y el tio nos dio la bendicién.®"

Gleich zu Beginn des Zitats wird auf den Wiederholungscharakter der Geschehnisse angespielt
(,,Aparece entonces como tantas veces*), was die These bekriftigt, es handle sich bei dem im Traum
Erlebten um eine Form der mémoire-répétition. Das von der Mutter unvermittelt gezeigte Foto fasst
das soeben Geschehende zusammen, den Aufbruch aus dem Haus sowie den Antritt der Reise.
Fotografisch Dargestelltes und szenisch sich Vollziehendes vermengen sich, wodurch eine
Simultanitdt von Vergangenem und Gegenwirtigem, fotografisch Dargestelltem und theatraler
Darstellung evoziert wird. Gleichermalen markiert das Foto den Endpunkt des ersten
Entwicklungsstadiums (Mi casa) und verweist bereits auf den Ubergang zum kommenden Stadium (El
viaje), es entsteht auf der Schwelle zwischen Kindheit und Jugend.

Auch der folgende Textauszug charakterisiert das sich vollziehende Geschehen als bereits
vergangenes, obwohl die Ausrichtung an einem Darstellungsmodus des ,Es-ist-so-gewesen’ in diesem
Fall anders eingesetzt wird als im obigen Beispiel. Nachdem sich der Vater bei der Mutter versichert
hat, dass sie das Familienalbum mit auf die anstehende Reise nimmt, entspinnt sich ein Dialog
zwischen den Geschwistern und dem Vater iiber das das Album schmiickende Familienfoto. Obwohl
dieses Foto offensichtlich schon existiert, positionieren sich die Familienmitglieder kurz vor dem
Verlassen des Hauses erneut fiir das Foto, iiber das sie soeben gesprochen haben. Das Foto wird in
diesem Moment zur Schablone des dramatischen Handelns, wodurch das dramatische Handeln selbst
zum noetischen Akt des Erinnerns wird, der sich an dem durch das Foto dargestellten
Erinnerungsgehalt ausrichtet. Die dramatische Handlung gibt sich in diesem Moment als referentiell

zu erkennen, womit sie das fotografische Merkmal der Referenz in sich aufzunehmen scheint:

MI HERMANA PEQUENA - En la foto del libro de familia he salido muy mal. Con la lengua
fuera tengo cara de tonta.

MI HERMANA MAYOR .- A mi la rebeca que tengo puesta, me esta corta. Tengo que dejrsela
ya a mis hermanas. Yo estoy a este lado en la foto, apoyada en mi padre.

MI HERMANA MEDIA .- ; Yo aqui, papd?

MI PADRE .- Si.

MI HERMANO PEQUENO. - Yo aqui delante.

MI PADRE .- Deprisa, deprisa... { Vamos, José Luis!

(Estamos TODOS de nuevo puestos en la foto del libro de familia numerosa, paralizados
en el tiempo amarillo del carton. Entonces entra el NOVIO DE MI HERMANA
MAYOR vestido militar, semejante a un maniqui de plomo. MI HERMANA MAYOR se
pone otra vez a llorar.)®"®

Bedeutend ist nun die Feststellung — dies wurde bereits im Hinblick auf die Analyse von ;Ay,
Carmela! betont —, dass der noetische Akt immer an die Gegenwart und damit an das Erleben

gekoppelt ist. Im Falle von El dlbum familiar wird die prisentische Originaritit der dramatischen

817 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 58.
%18 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 60.

235



Geschehnisse, die soeben als Ausdruck des noetischen Akts des Erinnerns definiert wurden, jedoch
konterkariert. Zwar ist jeder noetische Bezug immer présentisch, doch wird der noetische Bezug auf
Vergangenes in El dlbum familiar dargestellt, als hitte er sich auf genau dieselbe Weise schon einmal
oder mehrmals vollzogen. Der noetische Akt wird als sich wiederholender Akt prisentiert, dem, durch
den Aspekt der Wiederholung, das Gewesensein eingeschrieben ist, und dies trotz des Umstands, dass
sich auch Wiederholungen immer gegenwirtig vollziehen miissen.

Das Dargestellte wird ergo als bereits Gewesenes erkennbar. Der entscheidende Unterschied zum
mimetischen Darstellungsmodus tritt hier deutlich zu Tage. Der durch die Figurenrede gegebene
Hinweis auf die Gemachtheit des Dargestellten dient hier nicht etwa dazu, den Als-ob-Charakter der
Repliken der Figuren zu entlarven, sondern dazu, das Gewesensein ihrer Handlungen zu markieren.
Die Fotografierten haben bereits fiir dieses Foto posiert, andernfalls wére eine Orientierung der
eigenen Handlungen und Aussagen an dieser Bildschablone nicht denkbar. Der metatheatrale Verweis
steht damit im Dienst des verdnderten Darstellungsmodus.

Die Figuren in El dlbum familiar wissen um den Widerholungscharakter des Handlungsverlaufs und
verleihen ihrem dadurch gegebenen Informationsvorsprung explizit Ausdruck: ,,MI MADRE: Juntaros
todos. José Luis [= YO] nos va a hacer una foto de recuerdo a todos juntos. Para cuando se vaya. YO.-
¢Para cuando me vaya?°" Die auf diese Weise entstehenden metatheatralen Implikationen, die das
dramatische Geschehen als sich wiederholenden (Erinnerungs-)Akt offenlegen, in denen die Figuren
frithere Rollen einzunehmen und zu erfiillen haben, dienen jedoch nicht primér dazu, auf den Als-ob-
Charakter der theatralen Darstellung zu verweisen, sondern auf den Als-ob-Charakter des Traums und
damit auf den onirischen Grund des Dargestellten. Die auf diese Weise suggerierte Identitit von
Fiktion und Traum tduscht ebenso eine strukturelle Identitit zwischen der metadiegetischen
Traumebene und der ins off-stage verlagerten Ebene des Trdumenden vor, so dass ein im Spiel im
Spiel vollzogener Verweis auf die Gemachtheit des Dargestellten irrtiimlicherweise dazu fiihren kann,
dass die gesamte Darstellung als ,konstruiert’” wahrgenommen wird. Die Konsequenz dieses
perzeptiven Verwirrspiels, das durch die Nicht-Aktualisierung der Ebene des Traumenden begiinstigt
wird, ist es, dass die Ebene des Triumenden mit der vermeintlichen Einnahme eines lebensweltlichen,
epischen Blicks einhergehen konnte. Ein AuBerhalb des Traums wire somit félschlicherweise mit
einem AuBerhalb der Fiktion gleichgesetzt. Diese Suggestion steht im Einklang mit einem
Darstellungsmodus des Ca-a-été, bewirkt sie doch, dass der Moment des Erinnerns im
lebensweltlichen Raum verortet zu sein scheint, obwohl er strukturell gesehen selbst Teil der
fiktionalen Welt ist.

Ein Beispiel aus der vierten Traum-Szene, in der die Geburtstagsfeier dor HERMANA PEQUENA
vorbereitet wird, fiihrt die suggestive Koppelung von Fiktion und Traum deutlich vor Augen. Im
Nebentext, auf den im folgenden Teilkapitel genauer eingegangen werden soll, werden die

Geschehnisse rund um das erlebende YO explizit als ,,recuerdos® bezeichnet. Ein YO auBlerhalb der

619 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 70.

236



dargestellten Welt erscheint als Spielleiter von Traum und Spiel gleichermaBen, es wird zum

Referenzpunkt der anderen Figuren und zu bestimmenden Instanz der dramatischen Handlung:

MI HERMANA MAYOR .- Lo que podiamos hacer, mientras esperamos, es celebrar el
cumpleaiios de Pili. ;Quieres , José Luis?

(Me pide ayuda a mi. Y YO digo que st con la cabeza. Entonces resucito mis recuerdos de los
cumplearios, obligdndolos a actuar.)

MI HERMANA MAYOR .- Vamos, mam4. jQue ha dicho que si! jVamos a celebrarlo!
[...]

MI PADRE -- [...] Toma hija, tu regalo. Para que te compres algo cuando lleguemos.
MI HERMANA PEQUENA .- Mira, José Luis. Me ha dado mucho dinero. Le quiero mucho.
(Le puedo dar un beso?

(Digo que si con la cabeza. Entonces Ml HERMANA PEQUENA salta sobre MI
PADRE, le abraza y le besa.)

[...]
(MIS HERMANAS sacan de la maleta las cosas de las fiestas familiares, gorritos,
narizotas, cadenetas y serpentinas, ajadas por el tiempo. MI ABUELA coloca una vela
encima de la mesa para que sople y la apague M HERMANA PEQUENA. Ella deja a
MI PADRE y se acerca a mi, mucho mayor de lo que era entonces. Me habla con voz muy
lejana desde mi recuerdo.)

MI HERMANA PEQUENA -- ...Era mi cumpleafios. Es mi cumpleafios. T4 estabas, estds,
sentado mirdndolo todo fijamente, como retratindolo con tus ojos en tu cerebro. Mi abuela sac6
una tarta gigantesca y magica de su bolso y me la dio. Era una tarta llena de velas, cada una por
un afio, cada una de un color. Se apagaron todas las luces, se apagan todas las luces y solo
quedan encendidas las velas de la tarta. [...].%°

Die gleichzeitige Verwendung von Prisens und Vergangenheit in der Replik von MI HERMANA
PEQUENA, die aus einem Damals und einem Heute zugleich zu sprechen scheint, rekurriert auf
grammatikalischer Ebene auf die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, die Prisens des Erlebens und
das Gewesensein des Erlebten. Zudem werden in diesem Ausschnitt Erinnerung und Fotografie in ein
enges Verhiltnis gesetzt, wenn darauf hingewiesen wird, dass sich das YO das damalige und zugleich
gegenwirtige Geschehen visuell einprégte, als wiirde er seinem Gedéchtnis ein Bild einschreiben.

Bei der Figur der ABUELA erzwingt die Verschrinkung der beiden Zeitebenen gar eine traumhafte
Auferstehung. Als Figur, die zum Zeitpunkt des Trdumens/Erinnerns bereits verstorben zu sein
scheint, wird sie innerhalb des Traums zur Wiederkehrerin, um ihre damalige Rolle als noch Lebende
auszufiillen: ([...] Entra ahora MI HERMANA MAYOR, la que tiene novio. Viene discutiendo con
MI ABUELA. Pero... ;Mi abuela no habia muerto hace mucho?)**' Ihre hellseherischen Fihigkeiten

620 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 86f. Marga Pifiero weist zurecht darauf hin, dass es sich an dieser
Stelle nicht um die Erinnerung an das Geschehene, sondern um die Evozierung eines ,,pasado ideal* handelt,
,»,que nunca existid, que estd hecho de deseos y de anhelos*; vgl. Pifiero, La creacion teatral, S. 277.

62! Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 54.

237



sind jedoch nicht ihrer scheinbaren Ubersinnlichkeit geschuldet, sondern sind Ergebnis einer
Zuschreibung des YO. Auf der Basis des lebenszeitlichen Wissens des Trdumenden wird es
beispielsweise moglich, dass die ABUELA ein Kleidchen fiir die erst viele Jahre spiter zur Welt
kommende Tochter der HERMANA MAYOR strickt: ,,MI ABUELA .- Este vestidito es para tu nifia.

¢ Te gusta? Ya sé que falta mucho para que nazca, pero entonces yo ya no estaré.”** Und wenig spiiter:

YO.- En las fotos s6lo pueden salir los que estén vivos en ese momento. Si no, no la hago, y ya
esta.

MI HERMANA MAYOR .- Pues esperamos a que nazca [mi hija].

YO - Pero si es de muchos afios después. Luego le hago a ella una cuando nazca.’”

Es wird ersichtlich, dass die auf diese Weise erzeugte rezeptive Uneindeutigkeit ihren Ursprung am
Knotenpunkt der Dialektik der Reprisentation hat. Das Auftreten der ABUELA ist Folge der
Verschrinkung der Ebene des Dargestellten, des noematischen Erinnerungsgehalts, und der Ebene des
Darstellens, des noetischen Akts des Erinnerns im Traum. Das Erleben auf dramatischer Ebene ist
somit immer zugleich Erlebtes, sich vollziehend und vollendet gleichermafien. Es wurde deutlich, dass
der perfektive Aspekt des Dargestellten sich nicht zuletzt aufgrund des intermedialen Rekurses auf die
Fotografie und die damit einhergehende fremdmediale Illusion ergibt. Die Referenz auf das System
Fotografie hat zur Folge, dass sich El dlbum familiar durch einen Darstellungsmodus des Ca-a-été

charakterisiert, der das Dargestellte als Referenz auf schon Gewesenes definiert.

2.4.3. Erzihlend erinnern — Zum Ubergang zwischen wiederholender und wahrer Erinnerung

2.4.3.1. Melancholie der Licht-Spur

Kehren wir an dieser Stelle zuriick zu der Frage, auf welche Weise sich in El dlbum familiar der
Ubergang von einer mémoire-répétition zu einer mémoire-souvenir zu initiieren scheint. Ein solcher
Ubergang setzt gemiB Ricceur einen Akt der Bewusstwerdung voraus, ein Sich-Manifestieren des
Latenten. Es wurde gezeigt, dass sich ein Ende des verhinderten Gedéchtnisses auf dramatischer
Ebene, beispielsweise in Form eines Erwachens des Triumenden und einer sich anschlieBend
manifestierenden Traumerinnerung, nicht einstellt. Im Theatertext und der Inszenierung bleibt
Dargestelltes von Anfang bis Ende immaterielle, weil intelligible Reprisentation.

Dennoch soll an dieser Stelle die These stark gemacht werden, dass das Stiick die Moglichkeit einer
Integration der unbewussten Erinnerungen an die traumatischen Erlebnisse ins Bewusstsein des YO
und damit eine Art identitire Rekonstruktion zuzulassen scheint. Als Ermoglichungsgrund fungiert

dabei der theatralische Schwellenraum, der die Grenze zwischen unbewusster und bewusster

622 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 67.
623 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 72f.

238



Erinnerung mit den Mitteln des Theaters auszuhebeln vermag. Wir gelangen damit an jene Stelle, an
der das Interesse an der ethischen Wirkmacht des Theaters neben den &dsthetischen Analysefokus riickt.
Der formulierten These liegt die Annahme zugrunde, dass die Transgression der Grenze zwischen
Bewusstsein und Unbewusstem durch den intermedialen Rekurs auf die Fotografie vorbereitet und
durch den intramedialen (Theatertext) bzw. intermedialen (Inszenierung) Bezug auf die Narration
vollzogen wird. Zwar schreibt die Fotografie dem Dargestellten den Aspekt des Gewesenseins ein und
ndhert es damit dem faktualen Aussagemodus an, doch erschwert das noematische Wesen der
Fotografie, das in der bestitigenden Referenz auf vergangene Wirklichkeit liegt, die endgiiltige
Akzeptanz der Absenz des fotografischen Referenten. Die Suggestion des immateriellen Fortbestehens
des Referenten verbindet das Medium der Fotografie mit dem Trauma, lédsst eine Analogie zwischen
der Licht-Schrift und der Narbe entstehen. Dagegen befordert ein Akt der Materialisierung,
beispielsweise in Form des Erzéhlens, die Bewusstwerdung hinsichtlich der endgiiltigen materiellen
Abwesenheit des Referenten: ,Die traumatische Erinnerung manifestiert sich als andauernder
Fremdkorper im Gedéchtnis, als ‘verkorperte’ Erinnerung, die sich einer kohdrenten Narrativierung
entzieht.“*** Der Fremdkorper ist materielos und entzieht sich der Materialisierung.

Aufgrund der hinterlassenen Spur, so kann in Anlehnung an Barthes’ La chambre claire formuliert
werden, suggeriert die Fotografie das physische Fortbestehen des Referenten. Das Ergebnis ist die
triigerische Verquickung von Realitit (Gewesensein) und Lebendigkeit (Sein). Diese scheint die
Fotografie als ein Medium der Melancholie auszumachen, denn, wie unter Verweis auf Freud und
Ricceur festgehalten wurde, ist es ja gerade Kennzeichen der Melancholie, im Gegensatz zur Trauer,
das Objekt der Liebe oder des Hasses nicht loszulassen.®” Die dementsprechende Textstelle bei

Barthes lautet:

Denn die Unbewegtheit der Photographie ist in gewisser Hinsicht das Ergebnis einer perversen
Verschrinkung zweier Begriffe: des REALEN und des LEBENDIGEN: indem sie bezeugt, daf3
der Gegenstand real gewesen sei, suggeriert sie insgeheim, er sei lebendig, aufgrund jener
Tduschung, die uns dazu verleitet, dem REALEN einen uneingeschrinkt hoheren, gleichsam
ewigen Wert einzurdumen; indem sie aber dieses Reale in die Vergangenheit verlagert (“Es-ist-
so-gewesen®), erweckt sie den Eindruck, es sei bereits tot. Daher sollte man sagen, dass das
Unnachahmliche der PHOTOGRAPHIE (ihr Noema) darin besteht, dass jemand den Referenten
leibhaftig oder gar in persona gesehen hat (auch wenn es sich um Gegenstéinde handelt).**°

Der Zusammenhang zwischen verhinderter Dialektik und Melancholie scheint das Foto, wie jede
andere Spur des Lebendigen, strukturell zu prigen. Durch den Verweis auf das Gewesensein des
fotografischen Referenten suggeriert das Foto dessen Lebendigkeit und blockiert auf diese Weise die
endgiiltige Akzeptanz der Absenz. Das Ergebnis ist der Gram, der sich aus der Unentscheidbarkeit

zwischen Anwesenheit und Abwesenheit zu ergeben scheint, eine Empfindung, von der Roland

62¢ Neumann, Birgit: ,,Trauma und Literatur®, in: Niinning, Ansgar (Hg.), Metzler Lexikon Literatur- und
Kulturtheorie: Ansditze, Personen, Grundbegriffe, Stuttgart 22003, S. 729.

623 v gl. Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 119.

%26 Barthes, Die helle Kammer, S. 89.

239



Barthes beim Anblick des berilhmten Wintergarten-Fotos, das seine verstorbene Mutter als

Fiinfjdhrige zeigt, getroffen wird:

[...] die PHOTOGRAPHIE hingegen sprengt den ‘konstitutiven Stil’ [...]; sie ist ohne Zukunft
(darin liegt ihr Pathos, ihre Melancholie); [...] Da ist es noch einmal das PHOTO aus dem
Wintergarten. Ich bin allein mit ihm, allein habe ich es vor mir. Der Kreis ist geschlossen, es
gibt keinen Ausweg. Ich leide, unbeweglich. Steriles, grausames Entbehren: ich vermag meinen
Gram nicht zu verwandeln, meinen Blick nicht schweifen zu lassen [ ...]; die PHOTOGRAPHIE
— meine PHOTOTGRAPHIE - ist ohne Kultur: wenn sie Schmerzen bereitet, so kann nichts an
ihr den Gram in Trauer verwandeln. Und wenn Dialektik jenes Denken ist, das des
Verweslichen Herr wird und die Verneinung des Todes in Arbeitsenergie umwandelt, dann ist
die PHOTOGRAPHIE undialektisch: sie ist ein denaturiertes Theater, in dem der Tod sich nicht
“betrachten‘, widerspiegeln oder verinnerlichen kann; mehr noch: das tote Theater des TODES,
die Verwerfung des TRAGISCHEN; sie schlieBt jede Liuterung, jede Katharsis aus.””’

Ein Theater des Todes erlaubt den kathartischen Umschlag, den Ubergang von der Melancholie zur
Trauer. Dahingegen steht ein totes Theater des Todes, die Fotografie, still und erstickt durch die
Stagnation des suggerierten Fortbestehens jede Hoffnung auf die dialektische Kippbewegung.
Wihrend die kathartische Wirkmacht der klassischen Tragddie sich nicht zuletzt aus der Einmaligkeit
der dargestellten Ereignisse und der damit einhergehenden Moglichkeit einer dialektischen
Theatererfahrung ergibt, verhindert die in die Licht-Spur eingeschriebene Lebendigkeit des
fotografischen Referenten jede Chance auf eine affektive Distanzierung.

Die Verschrinkung von der Gewissheit des Gewesenseins und der gleichzeitigen
Unwiederbringlichkeit des fotografischen Referenten, der verstorbenen Mutter, wird fiir Barthes zum
punctum, zur traumatischen Verletzung, die sich der Betrachter, der spectator, beim Betrachten einer
Fotografie zuziehen kann. Dieser Stich, der den Betrachter unvermittelt trifft bzw. punktiert, tritt
entweder dann ein, wenn sich das Wesen des Referenten durch ein Detail vermittelt oder wenn sich
der Betrachter der Verschrinkung von vergangener Anwesenheit (Licht-Spur) und gegenwirtiger
Abwesenheit (materielles Nichts) gewahr wird. Das Ergebnis ist ein Schwindel, eine Uneindeutigkeit
zwischen Leben und Tod, bzw. ein Zauber, wie er von der FuBlspur im Schnee ausgeht, die Leben
suggeriert, ohne leibhaftig zu sein.

Barthes unterscheidet das punctum vom Begriff des studium, von einem interessierten und ideologisch
gefiihrten Blick auf eine Fotografie. Die meisten Fotografien, so Barthes, gehéren dem Feld des
studium an, und ,,gewill konnen diese Photographien eine Art von allgemeinem Interesse in mir
wecken, mitunter Ergriffenheit, doch diese Gemiitsbewegung wird durch das vernunftbegabte Relais
einer moralischen und politischen Kultur gefiltert.“**® Die miBige Affiziertheit unterlige in diesen
Féllen eher einer sozial-kulturellen Dressur als wahrer Betroffenheit. Das punctum durchbricht bzw.

durchsticht die bewusste Rezeptionsweise des studium, es schiefit wie ein Pfeil aus der Fotografie

27 Barthes, Die helle Kammer, S. 100f.
28 Barthes, Die helle Kammer, S. 35.

240



hervor, skandiert das studium und dreht das Verhiltnis von Betrachtendem und Betrachtetem auf

schmerzvolle Weise um:

Dies zweite Element, welches das studium aus dem Gleichgewicht bringt, mochte ich daher
punctum nennen; denn punctum, das meint auch: Stich, kleines Loch, kleiner Fleck, kleiner
Schnitt — und: Wurf oder Wiirfel. Das punctum einer Photographie, das ist jenes Zufillige an
ihr, das mich besticht (mich aber auch verwundet, trifft).*

Das Zufillige kann sich aus einem Detail ergeben, das nur beim jeweiligen Betrachter Betroffenheit
auslosen kann und dies bei niemand anderem tun muss. Barthes stofit auf ein solches, durchbohrendes
Detail — bzw. das Detail durchstofft ithn —, das ihn das Wesen seiner Mutter mit einem Mal
wiederfinden lédsst, beim Betrachten des Wintergarten-Fotos. ,,.Die Klarheit ihres Gesichts, die naive
Haltung der Hinde, der Platz, den sie gehorsam eingenommen hatte®, lassen Barthes ,,die souverine
Unschuld®, ,.die Giite, die ihr Wesen von Anfang an und fiir immer geformt hatte [...]***°, kurz, seine
Mutter erkennen.

Durch die Subjektivitét entzieht sich das punctum dem studium, der blolen Beschreibung von etwas,
das sich a priori jeder Zeichenhaftigkeit entzieht: ,[...] ich konnte diesen Zusammenhang nur durch
eine unendliche Folge von Adjektiven beschreiben; ich will es mir ersparen, bin aber gleichwohl
liberzeugt, dass dieses Photo sdmtliche moglichen Pradikate auf sich vereint, aus denen das Wesen
meiner Mutter bestand [...].“®*' Der Zeitlosigkeit des Affekts, des Traumas bzw. des punctum, die beim
Wiederfinden des Wesenhaften spiirbar wird, steht die Abgeschlossenheit des Referenten gegeniiber.
,INun weill ich, dal es noch eine anderes punctum (ein anderes ‘Stigma’) gibt als das des ,Details’.
Dieses neue punctum [...] ist die ZEIT, ist die erschiitternde Emphase des Noemas (,,Es-ist-so-
gewesen) [..]*”* Die Bestitigung des Gewesenseins geht immer mit der Gewissheit der
Abgeschlossenheit und Unwiederbringlichkeit des Moments einher; Fotografie suggeriert immer auch
den Tod, der sich bei der Objektwerdung des Fotografierten anzukiindigen scheint. Der Gedanke der
dem Foto eingeschriebenen Absenz riickt das Medium fiir Barthes in die Nihe der Verginglichkeit

und macht es zu einem Medium des Todes:

In der Phantasie stellt die Photographie (die, welche ich im Sinn habe) jenen duflerst subtilen
Moment dar, in dem ich eigentlich weder Subjekt noch Objekt, sondern vielmehr ein Subjekt
bin, das sich Objekt werden fiihlt; ich erfahre dabei im Kleinen das Ereignis des Todes (der
Ausklammerung): ich werde wirklich zum Gespenst.**

Der Theatertext El dlbum familiar thematisiert diesen Zusammenhang zwischen Fotografie und Tod

explizit: ,,El PADRE DE MI PADRE.- En esa foto estoy muy mal. No me gusta. Me la hice para

629 Barthes, Die helle Kammer, S. 36.
30 Barthes, Die helle Kammer, S.78.
1 Barthes, Die helle Kammer, S. 80.
32 Barthes, Die helle Kammer,S. 101.
%33 Barthes, Die helle Kammer, S.22.

241



dédrsela a tu madre. Nunca me han gustado las fotos. Parece que estd uno muerto en las fotos. Bueno,
adi6s.”**

Die Replik der Figur El PADRE DE MI PADRE deutet einen bedeutenden erinnerungskulturellen
Aspekt an, der uns in der Folge zur Narration fiihren wird. Fotografie ist ,,contre-mémoire®. Thre
Detailfiille, die einen effet de réel auslost, ldsst laut Barthes keinen Raum fiir lebendige Erinnerung,
fiir das Ausfiillen von Liicken. Aufgrund der vermeintlichen Abbildhaftigkeit des Fotos, die den
metonymischen Charakter des Mediums verschleiert, fillt der noetische Akt des Erinnerns dem
noematischen Gehalt der Fotografie zum Opfer. Die Bestitigung des Gewesenen wird damit
gleichermaBen zur Grablegung, das Wissen um die vermeintliche Fixiertheit vergangener Wirklichkeit
lasst den aktiven memorialen Riickbezug unnétig erscheinen. Das Familienalbum droht aufgrund der
medialen Statik zur memorialen Grabstitte zu werden: ,,MI MADRE .- [...] Cada boda, cada comunién,
cada bautizo. Fotos amarillas y tristes de despedidas, de cosas que murieron dentro del cartén.”**

Die erinnerungskulturelle Aktivierung der fotografischen Referenten benotigt damit eine Uberfiihrung
in das Feld der Zeichen, der Materie; denn nur auf diese Weise wird der fiir die Erinnerungskultur
malgebliche inter-subjektive Austausch mdglich. Eine Option bietet die Versprachlichung, das

Sprechen und Schreiben iiber eingeprigte Szenen, seien diese nun fotografischer oder intelligibler

Natur.

2.4.3.2. Narratives Selbstverstehen

Der intramediale bzw. intermediale Rekurs (Theatertext/Inszenierung) auf das Erzdhlen ermoglicht m.
E. den in El dlbum familiar angenommenen Ubergang zwischen mémoire-répétition und mémoire-
souvenir und erdffnet dadurch die Chance auf die Rekonstruktion der Identitdt des YO. Diese These
impliziert, dass der Akt der narrativen Semiotisierung eine Integration unbewusster Erinnerung in das
Bewusstsein des YO ermoglicht. Dies kime einem Ende der mémoire-répétition gleich, die an die
Begriffe des Traumas und der Melancholie gekoppelt ist.

Was lidsst nun die Behauptung zu, dass der Akt des Erzédhlens die Integration von Unbewusstem in das
Bewusstsein begiinstigt? Diese These scheint aus literarturwissenschaftlicher Perspektive zunichst
fragwiirdig, finden sich in dieser Disziplin doch zahlreiche Abhandlungen iiber Formen des
unzuverldssigen Erzdhlens, zu denen nicht zuletzt Erzdhlakte gehoren, die sich unter einer
vermeintlichen Einschrinkung des Bewusstseins vollziehen und damit unter Umsténden als Formen
des “unbewussten Erzdhlens* betrachtet werden kdnnten. Zu nennen wire beispielsweise das Erzdhlen
im Rausch, in der Trance, wihrend des Schlafwandels, das Erzihlen eines Schizophrenen oder eines

Mediums, die écriture automatique o.i. Unabhingig vom Zustand des Erzdhlenden verlangt jedoch

63% Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 95.
835 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 70.

242



jeder Akt des Erzihlens das Uberfiihren von Intelligiblem in eine materielle Struktur und Ordnung.
Die Materialitét der sprachlichen Zeichen, seien diese nun gesprochen oder geschrieben, verhindert die
Simultaneitdt und Nicht-Hierarchie der Vorstellungswelt. Die von den sprachlichen Zeichen
geforderte und vorgegebene Struktur zwingt den Erzdhlenden somit dazu, das Erzdhlte an diese
Struktur des Mediums anzupassen.

Paul Ricceur geht davon aus, dass im Zuge dieser Konfiguration ein Sinngebungsprozess stattfindet.
Wir schreiben den Geschehnissen erst durch das Erzédhlen eine Bedeutung ein. Ricceur spricht mit
Blick auf die Historiographie von einem ,.konfigurierenden, synoptischen, synthetischen Akt [...], der
mit derselben Art von Intelligibilitit begabt ist wie das Urteil in Kants Kritik der Urteilskraft.“** Und

er fligt an:

Es sind also nicht die intersubjektiven Ziige des Verstehens*, die hier betont werden, sondern
die Funktion des ,Zusammenbindens’, die die Erzidhlung als ganze gegeniiber den berichteten
Ereignissen iibernimmt. Am Ende einer Reihe von immer priziseren Anndherungen dridngt sich
die Idee auf, daB die Erziihlungsform als solche bereits ein ‘kognitives Instrument” ist.””’

Unter Beriicksichtigung des von Ricceur entwickelten Modells der dreifachen Mimesis konfiguriert,
ordnet und strukturiert die narrative Semiotisierung die dissonante und heterogene Lebenswirklichkeit
(discordance) und wird damit zum Mittel gegen die existenzielle Krise der Zeiterfahrung. Durch
Narration erlangen Geschehnisse sowie die diffuse menschliche Zeiterfahrung erst ihren Sinn bzw.
ihre Ordnung, weshalb der Akt des Erzdhlens von Ricceur als existenziell fiir das Subjekt und seine
Identitit betrachtet wird.®*® Der Mensch muss sein Leben erzihlen, anders gewendet, er muss Erlebtes
erzdhlen, um es zeitlogisch geordnet ins Bewusstsein zu integrieren und fiir die Konstruktion von
Identitiit nutzbar zu machen.”’ In seinem Aufsatz ,,Die Erzihlung. Thr Ort in der Psychoanalyse*

formuliert Ricceur entsprechend:

Unser Selbstverstehen ist ein narratives Verstehen, daf3 heif3t, da3 wir uns niemals auferhalb
von Zeit begreifen konnen und folglich nicht auerhalb von Erzéhlung; daher gibt es eine
Entsprechung zwischen dem, was ich bin, und meiner Lebensgeschichte. In diesem Sinne ist die
narrative Dimension fiir das Selbstverstehen konstitutiv.**’

Ricceur fasst die Frage nach Identitdt als eine hermeneutische auf, bedingt die permanente

Konstruktion des Selbst doch die stetige Einpassung des Neuen in den eigenen Horizont, wodurch

8% Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 370.

837 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 370.

638 vgl. Riceeur, Zeit und Erzéihlung, S. 87; sowie Liebsch, Burkhard: ,,Geschichte als Antwort*, in: Stiickrath,
Jorn/Zbinden, Jirg (Hgg.), Metageschichte. Hayden White und Paul Ricceur. Dargestellte Wirklichkeit im
Kontext von Husserl, Weber, Auerbach und Gombrich, Baden-Baden 1997 (= ZIF, Interdisziplinire Studien,
Band 2), S. 199.

39 Vgl. Riceeur, Zeit und Erzihlung, S. 87: ,Mit anderen Worten: daf3 die Zeit in dem Maf3e zur menschlichen
wird, in dem sie sich nach einem Modus des Narrativen gestaltet, und daf die Erzdhlung ihren vollen Sinn
erlangt, wenn sie eine Bedingung der zeitlichen Existenz wird.*

69 Ricceur, Paul: ,,Die Erzihlung. Ihr Ort in der Psychoanalyse®, in: ders., Uber Psychoanalyse. Schriften und
Vortrige, Gielen 2016, S. 225.

243



Identitiit trotz einer grundlegenden Festigkeit einer dauerhaften Verdnderung untersteht, die man
alltagssprachlich als charakterliche Entwicklung benennen konnte. Der Weg zum Selbstverstidndnis
fiihrt also iiber das hermeneutische Interpretieren und Verstehen, das Mittel der Interpretation
wiederum ist die Erzdhlung.**'

Auf der Grundlage des Rekurses auf Ricceur sowie auf dessen Uberlegungen iiber den Zusammenhang
zwischen Zeit, Erzdhlung und Identitit kann der Akt des Erzédhlens als Akt der Konfiguration und
damit der Sinngebung hinsichtlich des zuvor oder gerade Wahrgenommen verstanden werden. Dieser
Sinn ergibt sich allein schon aus der Wahl eines Anfangs- und eines Endpunktes des Erzihlten.
Narration meint das Erzédhlen von Erlebnissen bzw. von Erinnerungen an Erlebtes und ermoglicht die
Integration des Erlebten in das Bewusstsein.

Diese Voriiberlegungen bilden den Ausgangspunkt fiir die nun folgende Beschiftigung mit der Frage,
auf welche Weise die Narration in EI dlbum familiar einen Ubergang zwischen wiederholender und
wahrer Erinnerung zu initiieren scheint. Dafiir ist es zundchst notwendig, zu kldren, wer innerhalb von
El dlbum familiar erzihlt und, vor allem, von wo aus die Erzéhlinstanz erzdhlt. Die Kldrung dieser
Fragen wird vor Augen fiihren, inwiefern im Theatertext El dlbum familiar das Potential dafiir
angelegt ist, die intendierte Auffiihrung als performativen Akt des kollektiven Gedichtnisses zu
betrachten.

Wer erzihlt in El dlbum familiar? Einig sind sich die Interpreten dariiber, dass das YO als Erzihler
fungiert.”” Doch bereits an dieser Stelle beginnen die Unschirfen. Denn, die Frage, wer mit YO
gemeint ist, ist nicht ganz einfach zu klidren. Da sowohl der empirische Autor als auch die
Erzdhlinstanz sowie die erlebende Figur den Namen José Luis tragen, wird eine Form des
autobiographischen und somit faktualen Erzdhlens suggeriert, unabhingig davon, ob dieses nun
schriftlich (Theatertext) oder gesprochen (Inszenierung) realisiert wird. Die Gleichnamigkeit
vermittelt den FEindruck eines autobiographischen Stiicks, einer dramatischen und theatralen
Bearbeitung der Biografie des empirischen Autors, José Luis Alonso de Santos. Vera Toro sieht darin
eine bestimmte Form der Autofiktion, die sie wie folgt definiert: ,,Autoficcion I: El autor comparte el
nombre o un derivado con un personaje interpretado por otro actor.“**

Die autobiographisch-faktuale Impression wird durch paratextuelle Signale verstirkt. Neben dem
Titel, der Leben und biografische Dokumentation in ein enges Verhiltnis riickt, ist hier insbesondere
die Angabe der Dramatis personae zu nennen. Diese stellt nicht nur eine Auflistung von an der
Handlung beteiligten Hauptfiguren dar, sondern ist ebenso als Widmung an die Personen gestaltet, die

als Familienmitglieder eine bedeutende Rolle im Leben des empirischen Autors spielen:

A mis padres — José y Justa — y a mis hermanos — Tere, Carmen, Pili y Juan Manuel —,
protagonistas de este Album.

84! Ricceur, ,,Die Erzihlung®, S. 232.

2 Vgl. u.a. Garcia Martinez, El telén de la memoria, S. 229; Toro, ,,La auto(r)ficcién en el drama“, S. 28f.
Sowie: Fritz, Der Traum im spanischen Gegenwartsdrama, S.207.

43 Toro, ,,.La auto(r)ficcién en el drama*, S. 237.

244



El AUTOR %

Betrachtet man den Theatertext als Erzihltext, so liefe sich die scheinbare Einheit von Autor, Erzéhler
und Charakter unter Rekurs auf Gérard Genettes Unterscheidung zwischen ,fictional” und ,.factual
narratives” als Anndherung an eine autobiographische und damit faktuale Form des Erzédhlens lesen.
Der Schein des Faktualen entsteht durch die vermeintliche Identitdt des empirischen Autors als
Erzdhler: ,,A = N - factual narrative.“ Genette bestimmt fiir die ,,Autobiography* entsprechend die
Formel ,A = N = C* (A: Author, N: Narrator, C: Character). Dass jedoch weder namentliche
Gleichheit noch die Integration autobiographischer Signale Garant fiir die Faktualitdt des Erzédhlten

sein miissen, fiigt Genette unter Verweis auf Autoren wie Jorge Luis Borges oder Tom Jones an:

The other side of the formula (A = N - factual narrative) may seem more dubious, for nothing
prevents a narrator duly and deliberately identified with the author by an onomastic feature
(Criton in Chereas and Callirhoé, Dante in the Divine Comedy, Borges in El Aleph) or by a
biographical one (the narrator of Tom Jones evoking his deceased wife Charlotte and his friend
Hogarth, the narrator of Facino Cane evoking his residence in Rue de Lesdiguieres) from telling

a manifestly fictional story [...].%*

Dies beriicksichtigend, wird Marga Pifiero Folge geleistet, die die Bedeutung der autobiographischen
Suggestion fiir das Werkverstindnis herausstellt, ohne das Stiick deshalb fiir eine dramatische
Umsetzung der Biografie des empirischen Autors zu halten: ,,Dificil seria comprender la obra en su
abanico polisémico si s6lo entendiéramos lo que se cuenta como lo que ocurre al autor y no al
personaje que actia.***°

Es wurde bereits gezeigt, dass es zu den formalen Besonderheiten des Stiicks El dlbum familiar
gehort, dass der Nebentext nicht als deskriptive Regieanweisung fungiert, sondern in Form eines
inneren Monologs dargeboten wird. Andrés Amords formuliert entsprechend: ,,En letra discursiva
esperamos una acotacion escénica, descriptiva: no lo es. En realidad, se trata de un mondlogo interior
narrativo en primera persona.“**’ Die Verwendung des Priisens im Nebentext steht dabei im Gegensatz
zum Gewesensein des Inhalts, entspricht jedoch dem Umstand des erneuten, wiederholten

Durchlebens, auf das die adverbiale Bestimmung der Zeit ,,otra vez* und das Futur ,,Pronto entrard MI

PADRE® aufmerksam macht.

(Suena un tren a lo lejos. Estoy yo solo pisando otra vez las baldosas de mi casa, que no sé por
qué es ahora toda ella grande, blanca y silenciosa. A mis pies estd mi maleta abierta, vacia
atin. Oigo fuera unos tremendos golpes contra las paredes. Estdn empezando a derribar la
casa. Pronto entrard M1 PADRE, nervioso, angustiado, preguntdndome si tengo los billetes...).

644 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 51. Vgl. zudem Amorés, ,, Introduccién®, S. 27: ,El elemento
autobiografico no se disimula sino que se exhibe desde el nombre del protagonista (Yo-José Luis) y la
dedicatoria [ ...]. El protagonista tiene el mismo nimero de hermanos — chicos y chicas — que su personaje.”
643 Genette, Gérard: ,,Fictional Narrative, Factual Narrative®, in: Poetics today, 11,4 (1990), S. 767.

%46 Pifiero, La creacion teatral, S. 248.

%47 Amorés, ,,Introduccién®, S. 27.

245



MI PADRE .- José Luis, ¢ tienes ti los billetes?**

Die eigentlich ,,spitere Narration* (,,otra vez*) fungiert damit zugleich als ,,priadiktive Narration*
(»entrard”), erscheint aufgrund des Prdsens auf syntaktischer Ebene jedoch als ,.gleichzeitige
Erzdhlung®. Die uneindeutige Zeitbestimmung der narrativen Instanz fiihrt dazu, dass der Moment des
Erinnerns und der erinnerte Moment im Spiel der Wiederholung in sich zusammenzufallen
scheinen.®’ Das Ergebnis ist Unschliissigkeit auf Seiten des Rezipienten, dessen zeitlogische
Schemata unterlaufen werden.

Um der komplexen Struktur des Nebentextes gerecht zu werden, legt Anabel Garcia Martinez die
erzdhltheoretische Schablone Gérard Genettes an den Thetaertext an und kommt dabei zu folgendem

Schluss:

En realidad se trata de un monélogo interior narrativo en primera persona, como indica la
primera didascalia [...]. Si seguimos a Stanzel, hablariamos simplemente de una situacion
narrativa en primera persona; seglin Genette estarfamos ante una narracidn extradiegética y
homodiegética con una focalizacién interna centrada en nuestro protagonista [ ...].°”

Garcia Martinez geht somit von einem Ort des Erzdhlens auflerhalb der erzéhlten Welt aus.
Gleichermaflen hebt sie hervor, dass die Erzdhlinstanz selbst innerhalb der erzdhlten Welt auftritt,
weshalb von einem homodiegetischen Erzihler gesprochen werden kann. Ort des Erzdhlens und
Beteiligung der Erzéhlinstanz an der erzidhlten Welt scheinen somit mit dem Verhiltnis des Moments
des Erinnerns bzw. Trdumens und dem erinnerten Moment, dem Getrdumten, zu korrespondieren.
Entsprechend spricht Garcia Martinez von einem ,,Yo narrador — José Luis sofiando**.”!

Auch Herbert Fitz erkennt die Ebene des Triumenden als Ort des Erzidhlens: ,,Wie bei La doble
hisotria del Doctor Valmy handelt es sich auch hier um ein Drama, das ganz aus der eingeschrénkten
Perspektive eines Erzihlers gestaltet ist. [...] In El dlbum familiar ist der Triger der eingeschridnkten
Perspektive ein triumendes Subjekt.“®> Und auch Andrés Amorés ist der Ansicht:,,El narrador se ve
preso en la l6gica implacable de los suefios angustiosos [...].“>

Damit verorten die genannten Autorinnen und Autoren die Ebene des Erzidhlens zwar auBerhalb der
erzihlten bzw. getrdumten Welt, doch nicht auerhalb des dramatischen Raums. Denn der Trdumende,
der sich auf einer der beiden im Theatertext konstituierten Fiktionsebenen befindet, ist, obgleich die
Ebene nur evoziert wird (off-stage), immer noch Teil der dramatischen Kommunikationsebene.

Erzidhltheoretisch formuliert, wiirde sich der Erzdhler damit auf der (intra-)diegetischen Ebene

befinden, das Getraumte wiederum wire Teil der Metadiegese. Dies wiirde bedeuten, dass die von

548 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 53.

9 Die verwendete Terminologie lehnt sich an Gérard Genettes Erzihltheorie an; vgl. Genette, Gérard: Die
Erzdhlung, Miinchen 32010 (= UTB, 8083), S. 140.

850 Garcfa Martinez, El telon de la memoria, S.223.

! Garcfa Martinez, El telon de la memoria, S. 229.

%52 Fritz, Der Traum im spanischen Gegenwartsdrama, S. 207.
63 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 28.

246



Garcia Martinez vorgenommene Gleichsetzung der Erzdhlinstanz mit dem Trdumenden (,,Yo
sofiando*) nicht mit dem von ihr festgestellten Ort des Erzidhlens korrespondiert, hatte sie den Text
doch als ,,una narracién extradiegética” eingestuft. Geht man mit Garcia Martinez davon aus, dass der
Ort des Erzédhlens auflerhalb der Diegese liegt, so wiirde der sofiador als Erzéhler strukturell nicht
mehr in Frage kommen.

Etwas flexibler gestaltet sich die Analyse von Vera Toro. Sie verortet den Erzédhler auf einer
extradiegetischen Ebene, merkt jedoch an, dass das ,,yo narrando* ebenso innerhalb der erzéhlten Welt
agiert. Zudem, so Toro, suggeriere die Erzéhlinstanz ihre Prasenz auf der Ebene des impliziten Autors.
Eine solche Perspektive unterstellt der Erzihlinstanz eine Unabhéngigkeit von den Ebenen bzw. eine

diegetische, ja metaleptische Flexibilitét.

En el Album familiar, excepcionalmente, un hablante extradiegético y homodiegético se
encuentra como yo narrando en el nivel 3 [nivel extradiegético] y tiene ‘aspiraciones’
metalépticas [...] hacia el nivel 2 [nivel intratextual, autor implicito]. Ademds se encuentra
como yo narrado/personaje y ‘director’ de sus familiares en el mismo nivel intradiegético que
los demds y retne asf las instancias del hablante extradiegético y un personaje ‘narrador’
jerdrquicamente separados normalmente.*>*

In Abgrenzung zu diesen Interpretationsansitzen soll in der Folge eine Analyse vorgelegt werden, die
weder eine paradoxe Verbindung des Trdumens, also des unbewussten Erinnerns, mit dem Akt des
Erzdhlens, des bewussten Erinnerns, vornimmt, noch versucht, allein mit erzdhltheoretischer
Terminologie auszukommen. Stattdessen soll der Akt des Erzdhlens im Theater als Mittel zur
Uberfiihrung unbewusster Erinnerung in das Feld des Bewusstseins gedeutet und damit als Grundlage
fiir einen performativen Akt des kollektiven Gedéchtnisses verstanden werden.

Ausgangspunkt dieses Ansatzes bildet zunichst die Annahme von drei statt zwei Ich-Instanzen. Die
erwihnten Analysen gehen groftenteils von einer trdumenden und einer getrdumten Ich-Instanz aus,
gewissermalien in Analogie zu den zwei festgestellten Fiktionsebenen. Einzig Marga Pifiero tendiert

zu einer Dreiteilung, wenn sie von einer ,,visién tridimensional del protagonista“®>

spricht: ,,Es decir,
tenemos un personaje que es a la vez personaje-actor, autor y director.“®® Als ,autor erzihlt der
Protagonist, was geschehen ist, als ,,director sagt er voraus bzw. an, was zu geschehen hat, und als
»personaje-actor erlebt er das Erzéhlte und Angesagte erneut. Doch obwohl Pifiero diese Dreiteilung
erkennt, bleibt sie vage beziiglich der Frage, von welchem Ort aus erzédhlt wird. Vielmehr erscheint es
so, als wiirde sie aufgrund der Namensgleichheit den Akt des Erzdhlens implizit einer personalen
Einheit namens YO zusprechen. Der Hauptfigur wird zugleich die Funktion des Autors bzw.
Schopfers der erzdhlten Welt, eines determinierenden Spielleiters (,,director”) wie auch eines

Schauspielers zugesprochen, ohne dass damit eine explizite Antwort darauf gegeben wire, ob sie die

Erzéhlinstanz auf einer Ebene auBlerhalb des dramatischen Raums verortet oder nicht. Allerdings, und

%3 Toro, ,,.La auto(r)ficcién en el drama*, S. 241.
%55 Pifiero, La creacion teatral, S. 250.
83 Pifiero, La creacion teatral, S. 250.

247



dies ist von Relevanz fiir die Beschreibung der erinnerungskulturellen Wirkmacht des Theatertextes,
unterstreicht Marga Pifiero einen wichtigen rezeptionsésthetischen Effekt, den die Einfiihrung einer

Erzihlinstanz mit sich bringt:

Hecho de este profundo interés para el lector-espectador ya que se convierte en complice del
personaje, y de muy compleja resolucion para el director del montaje escénico. Y no sélo eso,
también descubrimos que este mondlogo interior del personaje reflejado en las acotaciones, a
través de la evocacidn de sus recuerdos, va conduciendo la historia, con lo que, de alguna
manera, el Yo también se convierte en director de la propuesta escénica, pues desde las
acotaciones nos informa y nos aporta datos concretos del movimiento escénico.””’

Die Einfiihrung einer epischen Vermittlungsinstanz, die ihre Erinnerungen unmittelbar zur Auffiihrung
zu bringen und damit die Vergangenheit des Erinnerten, die Gegenwart des Erzidhlens und die Zukunft
der Auffiihrungssituation zu biindeln scheint, setzt die Rezipienten in ein enges Verhiltnis zur
Erzdhlinstanz. Diese Erkenntnis gilt es nun im Rahmen eines eigenen Analyseansatzes

weiterzuverfolgen und zu vertiefen.

2.4.3.3. Das ,theatralische Ich’ — das Ende der mémoire-répétition?

Ausgangspunkt fiir die Beantwortung der Frage nach einer moglichen Uberwindung der mémoire-
répétition ist die Beschreibung der drei Ich-Instanzen im Theatertext El dlbum familiar. Ohne sich fiir
eine biographische Lektiire stark machen zu wollen, erscheint es von Interesse, dass der Autor José
Luis Alonso de Santos kurz vor der Abfassung des Theatertextes zwei prigenden literarischen
Einfliissen ausgesetzt war. Zum einen war der spanische Dramatiker in die Lektiire von Marcel
Prousts A la recherche du temps perdu vertieft, zum anderen hatte er kurz vor der Abfassung des
Textes im Rahmen eines Theaterfestivals im venezolanischen Caracas eine Auffiihrung des Siircks
Wielopole, Wielopole des polnischen Theaterkiinstlers Tadeusz Kantor besucht, die ihn nachhaltig
beeindruckte. In seinem 1985 veroffentlichen Interview mit Fermin Cabal formuliert Alonso de
Santos: ,,Cuando yo vi en Caracas a Kantor, llevaba un afio metido en Proust, y de ahi arrancan, creo,
las principales influencias que pueda tener mi dltima obra [El dlbum familiar, D.H.].“**® Zwar wird in
der Folge nicht beabsichtigt, in El dlbum familiar den Spuren Prousts und Kantors im Einzelnen
nachzuforschen, doch dienen diese beiden Referenzen als hilfreiche Vergleichsfolie bei der Analyse
der narrativen und metatheatralen Elemente, durch die sich der Theatertext auszeichnet.

Auch bei Proust horen empirischer Autor, Erzdhler und Figur auf denselben Namen: Marcel. Die
Briicke zu Prousts Recherche bildet jedoch nicht die suggerierte Identitdt zwischen Lebenswelt und

Fiktion, sondern die Existenz dreier Ich-Instanzen. Zu den Besonderheiten der Recherche gehort es,

57 Pifiero, La creacion teatral, S. 250.
658 Cabal/Alonso de Santos, El teatro espaiiol de los 80,S. 157

248



dass es neben dem erlebenden (le héros) und dem erzdhlenden Ich (le narrateur) auch ein erinnerndes
Ich gibt, welches seit der einflussreichen Proust-Studie von Marcel Muller (1965) als ,je intermédiare’
bezeichnet wird. Dieses je intermédiare insomniaque ist es, das die beriihmten Einleitungssitze des
Romans spricht, durch die der Leser in das drame du coucher eingefiihrt wird. Erst die Etablierung des
erinnernden Ichs scheint die Recherche zu einem Roman iiber die Entstehung eines Romans werden zu
lassen, ist es doch dieses je intermédiare, das in der mémoire involontaire den Zugang zum Schreibakt
entdeckt. Der Weg zum Schreiben und damit zum Erzédhlen sowie zur Identitit als Schriftsteller wird
durch das unfreiwillig erinnernde Ich iiberhaupt erst geebnet: ,,Ein erinnerungsloser Ich-Erzéhler sucht
seine Identitit. Die kontingente mémoire involontaire soll ihm bei seiner Suche helfen, soll ihm seine
verlorene Vergangenheit in ihrer Totalitit und somit deren Essenz wieder zuriickgeben.“**

Im Gegensatz zur mémoire volontaire, der fragmentarischen Erinnerung des Verstandes, wird die
mémoire involontaire durch eine affektiv-sensorielle Wahrnehmung ausgeldst, die, einer Epiphanie
gleich, zum Nadelohr der sich ausfaltenden Erinnerung wird. Der Erfolg der Erinnerung, und damit
des Schreibens, stellt sich ein, wenn der affektiv-sensoriellen Identitiit zwischen Vergangenheit und
Gegenwart, beispielsweise durch den Geschmack einer in Tee getauchten Madeleine, die
archiologische Freilegung der Trouvaille folgt. Das Erinnern fiihrt so zum Erzidhlen, ohne dass der
Erinnernde mit dem Erzdhler gleichzusetzen wére. Diese Opposition wird u.a. in der Madeleine-
Episode deutlich, in der das erzihlende Ich sich, im Rahmen einer Parenthese, in die Erinnerungen des
je intermédiare einschiebt und zu Erkennen gibt.

Auch im Stiick El dlbum familiar sind m. E. ein erlebendes, ein erinnerndes und ein erzdhlendes Ich
zu unterscheiden. Erinnern, Erzéhlen und Erleben stehen hier jedoch in einem anderen Verhiltnis als
dies bei Proust der Fall ist, was sich nicht nur aus der Tatsache ergibt, dass es sich bei El dlbum
familiar um einen Theatertext handelt. Der Erinnernde in E! dlbum familiar ist ein Tradumender, das
Erinnerte somit unbewusst Erinnertes und nicht etwa Erinnertes, das durch einen affektiven oder
sensoriellen Impuls ins Bewusstsein gelangt und somit dem Intellekt zuginglich wird. Bei Proust
miindet das Erinnern bzw. das Wiederfinden des Verlorenen in eine Integration ins Bewusstsein und
damit in der Moglichkeit der diskursiven Uberfiihrung im Erziihlen. Wihrend sich bei Proust diese
Integration der Erinnerungen in das Bewusstsein also schon innerhalb der erzéhlten Welt vollzieht und
somit innerfiktionaler Schreibimpuls und lebensweltliches Schreiben am Roman zugleich befordert,
gelingt diese Integration im Falle von E! dlbum familiar gerade nicht innerhalb der dargestellten Welt.
Bei Alonso de Santos erdffnet indes nicht der Erinnernde die Moglichkeit des bewussten Erinnerns,
sondern der Erzihler, der ein Ende des traumatischen Kreises der Wiederholung denkbar werden lisst.
Dies gelingt, weil der Erzéhler als epische Vermittlungsinstanz auBlerhalb des dramatischen Raums zu
verorten ist und es sich nicht, wie vielfach angenommen, um einen erzéhlenden Traumenden innerhalb
des dramatischen Raums handelt. Der Traumende erinnert unbewusst, doch er erzihlt nicht. Wiirde er

das tun, wiirde die Erinnerung aufhéren unbewusst zu sein, die Erinnerungen an die traumatischen

6 Klinkert, Thomas: Bewahren und Loschen. Zur Proust-Rezeption bei Samuel Beckett, Claude Simon und
Thomas Bernhard, Tiibingen 1996 (= Romanica Monacensia, 48), S. 53.

249



Erlebnisse wiirden auf der Ebene des nicht mehr Traumenden, sondern erwachten YO, zu Zeichen und
damit manifest, wodurch der Wiederholungszwang wiederum ein mogliches Ende finden wiirde. Doch
dieser Schritt scheint auf dramatischer Ebene immer wieder zu misslingen, fiihrt die unbewusst
erinnerte Initiationsreise doch wieder und wieder zur Katastrophe, dem Trauma der Trennung, die die
dramatische Handlung an den Anfang zuriickwirft. Das Ende der mémoire-répétition scheint sich also
von einer anderen Ebene aus als der dramatischen realisieren zu miissen.

Der Erzéhler in El dlbum familiar ist, so die Behauptung, nicht auf derselben Kommunikationsebene
positioniert wie das erlebende Ich und das traumende Ich. Er kommuniziert nicht auf der dramatischen
Ebene, sondern positioniert sich auf der theatralischen Kommunikationsebene und nimmt damit die
Perspektive des Publikums ein. Wihrend Marga Pifiero und Anabel Garcia Martinez versuchen, die
Metaperspektive des Erzédhlers mit erzihltheoretischen Begriffen zu fassen, soll die Position des
Erzdhlers in dieser Arbeit mit theatertheoretischen Konzepten und unter Beriicksichtigung der
rezeptionsisthetischen Implikationen erklart werden. Statt als extradiegetischer Erzdhler soll die
erzihlende Ich-Instanz daher als ,theatralisches YO’ bezeichnet werden.

Die strukturellen Konsequenzen der Etablierung eines theatralischen Ichs, eines Ich-Erzéhlers auf
theatralischer Ebene, ldsst sich auf der Grundlage der theoretischen Ausfithrungen aus dem Theorie-
Kapitel zur Uberwindung des Als-ob genauer beschreiben. Die Erweiterung der fiktionalen Welt auf
den theatralischen Raum fiihrt zu einer perspektivischen Involviertheit der Zuschauer. Anders
gewendet, die perspektivische Komplizenschaft des theatralischen YO mit den Zuschauern hat zur
Folge, dass sich ihnen das Dargestellte, das Getrdumte, so présentiert, wie es sich dem theatralischen
YO priasentiert. Die Meta-Perspektive erlaubt es dem theatralischen YO, die Gegenwartsperspektive
des Erlebenden und die Vergangenheitsperspektive des unbewusst Erinnernden gleichermafien
einzunehmen. Indem es Erlebtes erinnert, beschreibt und zudem zu bestimmen vermag, wird das
theatralische YO zur hybriden Instanz zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Es
verschriankt Re-Prédsentation und Prédsentation in sich und bewegt sich auf diese Weise am
Knotenpunkt der Dialektik der Reprédsentation. Der gemeinsamen Kommunikationsebene
entsprechend nimmt auch das Publikum das Dargestellte prisentisch (Erleben), als etwas sich gerade
Vollziehendes, und reprisentativ (Erinnern), als Re-Prisentation des Gewesenen, wahr. Gemeinsam
mit dem theatralischen YO blicken die Rezipienten auf das Getrdumte und befinden sich mit ihm auf
dem Ermoglichungsgrund der identitdren Rekonstruktion. Diese ist innerhalb des dramatischen Raums
aufgrund der strukturell nicht zu {iberwindenden Distinktion zwischen Triumendem und Getrdumtem
nicht moglich gewesen. Auch Marga Pifiero erkennt die erinnerungskulturelle Kraft des Stiicks El
dlbum familiar in dieser strukturellen Komplizenschaft zwischen Erzidhlinstanz, in dieser Studie als

theatralisches YO definiert, und Publikum:

Estos personajes, que comparten el mismo espacio y tiempo del ptblico, a veces funcionan
como un personaje mds de la obra y otras dirigen el espectdculo desde el mismo escenario, son
los que crean un vinculo estrecho con el espectador, acortando distancias temporales y

250



espaciales, ya que su funcion principal serd ser complice de ese publico, ayudarlo a realizar ese
viaje por el recuerdo [...].°

Die theatrale Dialektik macht es also moglich, dass sich das theatralische YO zugleich als “liminales
YO* zwischen, oder besser iiber (> meta-) den Ebenen des Erlebens und des Erinnerns bewegen kann.
Es gleicht aufgrund dieser Zwischenposition in gewisser Weise dem je intermédiaire aus der
Recherche, haben doch beide Ich-Instanzen offensichtlich die Funktion, die Konstruktion von Identitéit
zu befordern — sei diese nun die des Romanschriftstellers oder die des Dramatikers und Regisseurs.

Die theatralische Perspektive erlaubt es dem YO, das Geschehen als Erinnertes zu erkennen und es
zugleich zu durchleben. Die Verwendung von Vergangenheitsformen kiindigt in den folgenden
Repliken jeweils einen reflexiven Kommentar an, der nicht von der Zeitebene des Getrdumten aus
vollzogen werden kann. Vielmehr wird die Reflexion von der Zeitebene des Triaumenden aus
vorgenommen, auch wenn es nicht der Triumende bzw. unbewusst Erinnernde selbst ist, sondern ein
theatralisches YO, das das Erlebte mit zeitlichem Abstand kommentiert und gleichzeitig miterlebt. Der
Umstand, das es sich um einen Theatertext handelt, fiihrt dazu, dass die Reflexion die Ebene des
Erlebten zugleich indirekt als Spiel im Spiel markiert, erzéhltheoretisch gewendet, als Metadiegese.

Der folgende Auszug ist der dritten Traum-Szene entnommen:

(Y cantamos. Cantamos primero “Asturias, patria querida”, sin demasiadas ganas, mezclando
nuestro canto con el traqueteo del tren. Don Demetrio nos va dando a todos leche en polvo y
queso americano como en el colegio. Sabia un poco a rancio, pero nos sentiamos mejor
después de comerlo.)

(Y canta M1 ABUELA con una voz delgadita y como de otro mundo. Siempre le gusté mucho la
cancion aunque no era de Falange ni nada. Como ademds mi abuelo murio en un bombardeo y
ella no sabia de quién eran los aviones, estaba contra las dos partes. Pero la cancion le

gustaba mucho. Y se la of cantar de pequeiio mientras fregaba, con su vocecilla infantil.)*"'

Das Changieren zwischen der Ebene des Erlebens (Spiel im Spiel) und der Ebene des Erinnerns, die
mit einer Aktualisierung der theatralischen Ebene einhergeht, erinnert stark an die Theaterésthetik des
polnischen Theaterkiinstlers Tadeusz Kantor (1915-1990). Kantor lehnte seine Theater-Asthetik an der
Struktur von Ritualen, genauer, von Erinnerungsritualen an, indem er, beispielsweise in dem nach
seiner Heimatstadt benannten Stiick Wielopole Wielopole (1980), Erinnertes darstellte und dieses
zugleich einem erneuten Durchleben zuginglich machte. Dieses Spiel mit der Dialektik der
Reprisentation gelang ihm, indem er sich wihrend der Auffiihrung als Regisseur, Dramaturg,
Schauspieler und Zuschauer gleichermaflen auf der Biihne bewegte, die dargestellten Erinnerungen
veridnderte, Einfluss auf das Spiel der Schauspieler nahm oder das Erinnerte auf der Biihne sitzend
beobachtete. Die derart vorgenommene Aktualisierung des prisentischen Wahrnehmungsmodus wird

in El dlbum familiar durch die Etablierung der drei Ich-Instanzen erreicht. Zudem néhert sich der

%0 Pifiero, La creacion teatral, S. 267.
5! Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 76f.

251



Theatertext, genau wie Wielopole Wielopole dem ritualhaften, zeremoniellen und damit
postdramatischen Theater an. Es geht nicht nur um die Reprédsentation von etwas, sondern um das
erneute Durchleben des Dargestellten.

Marga Pifiero unterstreicht vor diesem Hintergrund zurecht die Nihe von Wielopole Wielopole und El
dlbum familiar: ,La eleccion del rito como plataforma estética y ética traza una linea de unién entre
Wielopole Wielopole de Kantor y El dlbum familiar [...].“°** Beide Dramatiker bringen Erinnertes auf
die Biihne, beide Dramatiker erinnern an den Krieg, Kantor an den zweiten Weltkrieg, Alonso de
Santos an den Spanischen Biirgerkrieg. Und beide Dramatiker schreiben ihren Stiicken das Potential
ein, als performativer Akt des kollektiven Erinnerns zu fungieren, indem sie Reprisentation und
Prisentation, Erinnern und Erleben zugleich erfahrbar machen. Dies gelingt durch metatheatrale
Techniken, die das Dargestellte zugleich als vermeintlich lebensweltlich Erinnertes offenlegen um es
einem gemeinsamen theatralen Erinnerungsritual freizugeben. Es entsteht die Suggestion, dass der
empirische Autor als Erzdhler und Figur dem Publikum auf der theatralischen Kommunikationsebene
begegnet und es, verbunden durch den gemeinsamen Blick, zu Zeugen einer personlichen
Erinnerungsreise werden lésst.

Der Zusammenfall von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft ist also nicht einzig der onirischen
Rahmung auf dramatischer Ebene geschuldet, sondern ist als anti-strukturelles Moment aufzufassen,
durch das sich liminale Ereignisse wie Rituale charakterisieren. Erneut zeigt sich, dass es sich beim
Theater um ein privilegiertes Erinnerungsmedium handelt, kann der paradoxen Verquickung von
Gegenwart und Vergangenheit, Erleben und Erinnern, wie sie fiir Erinnerungsrituale kennzeichnend
ist, theaterstrukturell durch die bewusste Uberlagerung von prisentischem und reprisentativem
Wahrnehmungsmodus zum Ausdruck verholfen werden. Die dargestellte Zeit und die Zeit der
Darstellung werden gleichermaflen aktualisiert, Erlebtes wird im ndchsten Moment erinnert bzw.
Erinnertes wird im nidchsten Moment erlebt. Dadurch wird die Auffiihrungssituation zu einem
liminalen Ereignis: ,,El tiempo [...] coincide en muchos momentos con el tiempo de los espectadores y
esta coincidencia ayuda al publico a situarse en el ‘ahora‘ intemporal de la obra.“*"

Gemil der dieser Studie zugrunde liegenden Annahme, dass die ethische Kraft des
erinnerungskulturellen Theaters auf perzeptive Uneindeutigkeit (hésitation) griindet, die sich zwischen
den beiden Wahrnehmungsmodi der Reprédsentation und der Pridsenz verortet, gewissermaflen am
Knotenpunkt der Dialektik der Reprisentation, kann auch El dlbum familiar als Beispiel fiir den
wirkmichtigen Aufbau erinnerungskultureller Phantastik betrachtet werden. Durch die perzeptive
Uneindeutigkeit wird dem Zuschauer eine &sthetische Erfahrung gewdhrt, die sich aus der strukturell
bedingten Beteiligung an einem selbsttherapeutischen Akt der Identititsrekonstruktion ergibt.

Erinnern wir uns an dieser Stelle an die psychoanalytische Deutung von Trdumen, die sich selbst auf

Traumberichte, also das Erzdhlen von Trdumen stiitzt. Die Narration des Getrdumten, die sog.

%2 Pifiero, La creacion teatral, S. 266.
%83 Pifiero, La creacion teatral, S. 267.

252



Traumerinnerung, dient als Grundlage fiir die Dekodierung der Verdringungswiderstinde, die den
Wiederholungszwang erst entstehen lassen. An dieser Stelle soll erneut auf Judith Kaspers
Monographie Sprachen des Vergessens Bezug genommen werden. Im folgenden Zitat verdeutlicht sie
den wichtigen Zusammenhang von wiederholender und wahrer Erinnerung sowie zwischen

Bewusstsein und der Methode des Durcharbeitens unter Rekurs auf Sigmund Freud:

Die Therapie versucht, den Wiederholungszwang tiber das Durcharbeiten in echte Erinnerung
iberzufiihren, indem unter anderem der Widerstand bewufit gemacht, danach durchbrochen und
schlieBlich die Akzeptanz bestimmter verdringter Elemente herbeigefiihrt werden soll. [...] Das
Durcharbeiten meint ein Vertiefen in die Widerstinde, ein Wiederholen, jedoch im Sinne einer
Deutungsverdnderung, Reparation, Ausbesserung, durch welche die Befreiung des Subjekts
vom Wiederholungszwang begiinstigt werden kann.***

Der Prozess des Durcharbeitens ist folglich auch fiir die Indentitdtskonstruktion von Bedeutung, setzt
diese doch die Integration des Erinnerten in das Bewusstsein, die hermeneutische Eingliederung in den
Bewusstseinshorizont, voraus. Der narrative Charakter des Durcharbeitens macht das Erzdhlen damit
zum Mittel der Identitidtskonstruktion. Das Vertiefen in die Widerstinde wie auch die Wiederholung
stehen in Analogie zur dramatischen (Innen-)Perspektive, zum erneuten Er- bzw. Durchleben des
Erinnerten. Dahingegen erlaubt die theatralische (AuBen-)Perspektive die reflexive Betrachtung der
Geschehnisse und offnet auf diese Weise Raum fiir eine Deutungsveridnderung, die letztlich in eine
Akzeptanz des Verdridngten miinden kann. Durcharbeiten bedeutet somit nicht Distanzierung von
Erinnertem, sondern vielmehr eine Heraus- und Hinein-Bewegung, ein Oszillieren zwischen
Beteiligung und Abstand, gleich den Bewegungen eines Maler, der einen Schritt zuriickgeht, um das
Gemilde aus einiger Entfernung zu betrachten, um den Pinsel danach erneut anzusetzen.

Durch ein solches Oszillieren zwischen Innen und AuBlen, dramatischer und theatralischer Perspektive,
charakterisiert sich auch der Theatertext El dlbum familiar; dieses Changieren mimt zugleich die
therapeutische Bewegung des Durcharbeitens, die einen theatralischen Blick auf das Geschehen
voraussetzt. Der Wechsel zwischen temporalen Deiktika oder Zeitstufen soll somit gerade nicht als
innerdramatischer Wechsel zwischen der Ebene des Triaumenden und des Getrdumten verstanden,
sondern kann als Wechsel zwischen der dramatischen und der theatralischen Perspektive gelesen
werden. Diese Bewegung markiert den Traum immer wieder als Spiel im Spiel, ohne den fiktionalen
Charakter des Gesamtspiels auf theatralischer Ebene in Frage zu stellen. Der Spielcharakter des
Getrdumten wird dadurch intensiviert, dass sich nicht nur YO, sondern auch die iibrigen Figuren ihrer
im Traum iibernommenen Rollen bewusst sind. Sie nehmen zudem den inneren Monolog des YO
wahr, was den Nebentext erneut in die Nihe der dramaturgischen Vorgabe riickt. So reagiert etwa in
der ersten Traumszene MI ABUELA unmittelbar auf einen im Nebentext geduflerten Gedanken von

YO:

564 Kasper, Sprachen des Vergessens, S. 104,

253



([...] ;Por qué voy a llorar? [...] Por el gato ese asqueroso que me araiia cada vez que me ve?)

MI ABUELA .- Se queda con la vecina, la sefiora Antonia, que lo va a tratar muy bien, no te

preocupes... *

Je bewusster sich das theatralische YO seiner determinierenden, spiel- und somit
erinnerungsbestimmenden Funktion wird, desto spiirbarer nimmt es Einfluss auf der Ebene des

Erlebens.

(Y empezamos a caminar, pero nos vamos en circulo, dando vueltas y vueltas una y otra vez
sobre nosotros mismos. [...])

[...]

(Entonces YO empiezo a gritar en mitad de mi suefio.)

YO.- jVamonos! jVadmonos de aqui para siempre! jTenemos que poder salir! jTenemos que
poder marcharnos de aqui! {Marcharnos de aqui! jMarcharnos! {Marcharnos! jMarcharnos!...

(Y un ruido ensordecedor apaga la luz de mi pesadilla, desapareciendo todas las sombras en la
oscuridad de mi mente.)**®

Da der Traum zugleich dramatische Handlung bedeutet, kann der Hinweis auf den Schrei im Traum
auch als Handlungsvorgabe fiir das erlebende YO verstanden werden. Dieses setzt die Vorgabe
unmittelbar um und beeinflusst auf diese Weise die dramatische Handlung entscheidend, denn der
Schrei kiindigt nicht nur das Ende der Traumszene an, sondern ebenso den damit vollzogenen
Ortswechsel, den Beginn der Reise. Durch die Lichtmetaphorik wird die Verbindung zwischen escena
und mente zusitzlich intensiviert. Das Oscuro markiert nicht nur die Grenze zwischen den Theater-,
sondern ebenso zwischen den Traum-Szenen.

Die bewusste Modifikation der dramatischen Handlung erinnert an den Prozess des Durcharbeitens.
Bei diesem Bewusstwerdungsprozess scheinen ihn die anderen Figuren zu unterstiitzen: ,,MI
HERMANA MAYOR.- Lo que podiamos hacer, mientras esperamos, es celebrar el cumpleafios de
Pili. ;Quieres, José Luis?*** Durch die figurale Aktualisierung des YO als Spielleiter zeigen die
Figuren ihre eigenen Rollen innerhalb des Traum-Spiels an und fiihren den ritualhaften Charakter des
Dargestellten vor Augen, in dem den Figuren bestimmte Funktionen in Bezug auf den
Protagonisten/Initianden zukommen. Die Ausrichtung der Figuren, bei denen es sich durchweg um
Typen handelt, auf die Hauptfigur entspricht demnach nicht nur der Subjektivitit des Traums, sondern
ebenso der Uberhéhung des Initianden wihrend eines Rituals: ,,Ademds, los personajes — y los actores
— del ritual no son tanto individuos como tipos [...].“*%*

Im Laufe der Initiationsreise weicht die anfingliche Orientierungslosigkeit des theatralischen YO. An

ihre Stelle tritt die Erkenntnis, das Wissen um das Erlebte und die damit verbundene Fihigkeit, das

55 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 54.
56 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 62f.
57 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 86.
%8 Pifiero, La creacion teatral, S. 266.

254



Erlebte zu erinnern und zu modifizieren. Zu Beginn der sechsten und letzten Traum-Szene tritt das
theatralische YO selbstbewusst als Spielleiter auf, um die Ebene des Erlebens zu determinieren. Er
positioniert die Figuren gemdl seiner Erinnerungen und gibt ihnen Instruktionen fiir den weiteren
Handlungsverlauf, um, kurz nachdem sich die Figuren erneut in ihre Rollen eingefunden haben, selbst

wieder die Rolle des erlebenden YO einzunehmen:

(Y estamos ya en el andén. Hay una gran confusion de gentes y ruidos a nuestro alrededor. Los
altavoces llenan el lugar de ordenes a ejecutar, de leyes a obedecer, de normas, de consignas,
de propagandas. Miro a los mios y les veo mds envejecidos, cansados, como negdndose a
revivir los tiltimos recuerdos. Entonces YO les coloco en sus lugares, les doy las iltimas
instrucciones, y todo comienza una vez mds a suceder.)

YO.- Td estabas aqui, padre, td a su lado, mam4. La abuela no, se habia quedado en la sala de
espera. Vamos abuela, vamos. Tiene que quedarse dentro. L1évese su butaca de mimbre.
Llévesela ya. Vosotros aqui. Es sélo la familia; nuestros fantasmas no entran hasta después.
Pitaba el tren. Sonaban los altavoces con 6rdenes.

ALTAVOCES .- ,,...coléquense en filas... todos con las documentaciones a punto... sigan las
instrucciones... preparen con los billetes.*

YO.- Pasan ahora los dos guardias civiles a nuestro lado con el preso. Pasen. Pasen ya.
GUARDIA CIVIL 1.- Adiés, adids, sefiores. Buen viaje.

GUARDIA CIVIL 2.- Adiés, y mucho gusto.

YO.- Y td, padre, estabas preocupado porque no nos perdiéramos ninguno. Y ti, mama, lo
decias lo de los cupones.

MI PADRE - Si, ya me acuerdo. j Venid todos! Cuidado, todos juntos, no vaydis a perderos
alguno.

MI MADRE .- José, deberia repartir los cupones [ ...]

[...]
MI PADRE .- Si, toma tu esto, José Luis.

YO .- {Yo? Yo no quiero. ;Por qué yo?°®

Der Ubergang zwischen theatralischem und dramatischem Blick ist mit der letzten Replik
abgeschlossen (,YO.- ;(Yo? Yo no quiero. ;Por qué yo?”). Die therapeutische Bewegung des
Durcharbeitens wird mit der dramaturgischen Modifikation der Auffiihrung in Analogie gesetzt, das
Arbeiten am Intelligiblen wird zur Arbeit am fiktionalen Geschehen und das Theater zum Ort der
Uberwindung der Verdringungswiderstinde.

Die letzte Didaskalie der sechsten Traum-Szene nihrt tatsdchlich die Hoffnung auf die erfolgreiche
Integration der Erinnerungen an die traumatischen Erlebnisse ins Bewusstsein des theatralischen YO.
Diese Hoffnung speist sich aus der Akzeptanz, die die Ebene des Erlebenden und des Erinnernden
zusammenzufiihren und die identitidre Rekonstruktion bis kurz vor den Abschluss zu bringen scheint.
Der fallende Vorhang verhindert jedoch die letzte Gewissheit auf Seiten des Rezipienten, so dass
gegeniiber der dramatischen Wiederholungsbewegung zwar ein theatralisches Ende der Wiederholung
in Aussicht gestellt wird, dieses jedoch aufgrund des strukturbedingten Zusammenfalls des

theatralischen Raums am Ende einer jeden Auffiihrung nicht vollends eingeldst werden kann.

5 Alonso de Santos, El dlbum familiar, S. 105f.

255



([...]Y el tren arranca lentamente. Les mando mis ldgrimas en el tiempo mientras me alejo y
ellos van desapareciendo al fondo. Entonces desenvuelvo lo que me dio M1 PADRE, y lo miro.
Es un dlbum. El dlbum familiar. Lentamente empiezo a pasar sus hojas, y descubro por qué
tengo que ir, porque me tuve que ir, mientras el tren avanza.)

TELON .°"

Die narrative Manifestierung des Verdriangten auf theatralischer Ebene durch eine epische und
zugleich therapeutische Vermittlungsinstanz beteiligt die Zuschauer am Prozess des Durcharbeitens.
Im Sinne der diese Studie leitenden These, die das erinnerungskulturelle Theater der Generacion del
82 als ein Theater definiert, das das Nicht-Erinnern des Unvergesslichen idsthetisch verarbeitet und
diese Verarbeitung zugleich zu einem erinnerungskulturellen Akt ausgestaltet, wird E! dlbum familiar
daher als Akt des gemeinsamen Durcharbeitens von verdringter Vergangenheit begriffen.

Die Zuschauer werden durch die strukturelle Komplizenschaft mit dem theatralischen YO zu Zeugen
eines ritualdhnlichen, theatertherapeutischen Prozesses. Der Umstand, dass diese theatrale
Selbstheilung, genauer, die theatrale Rekonstruktion des Selbst {iberhaupt gelingen kann, ergibt sich
nicht zuletzt daraus, dass dieser Prozess eben nur innerhalb des Theaters durchfiihrbar ist. Konstitutiv
fiir die Theatersituation ist, geméf des bereits zitierten Ausspruchs von Eric Benley — ,,A impersonates
B while C is looking”“ — das Publikum. Dieses ist somit auch fiir den Prozess des theatralen
Durcharbeitens unabdingbar.

Die Rekonstruktion des YO gelingt einzig dank der besonderen Struktur der Theatersituation, die die
Widerstinde des dramatischen Raums durch eine Erweiterung desselbigen auf den theatralischen
Raum auszuhebeln imstande ist. Das Theater wird zum therapeutischen Raum, und so wie es keine
klassische Psychoanalyse ohne Analytiker geben kann, so kann es keinen performativen Akt des
Durcharbeitens im Theater geben, wenn diejenigen absent sind, die die Theatersituation iiberhaupt erst
konstituieren. Die Zuschauer von El dlbum familiar sind demnach mehr als Zuschauer und Zeugen, sie
sind in der Position des Analytikers konstitutiver Teil einer moglichen Integration des Verdrdngten in
das Bewusstsein. Diese Integration scheint lediglich am Ende der Auffiihrungssituation offengehalten.
Die mit dieser dsthetischen Erfahrung verbundene rezeptive Verantwortung ergibt sich m. E. aus der
perzeptiven Komplexitit des Stiicks, das auf dramatischer Ebene die unendliche Wiederholung ebenso
als Ende anbietet, wie sie auf theatralischer Ebene die Hoffnung auf die finale Integration des
Geschehenen ins Bewusstsein und den Ubergang zur mémoire-souvenir nihrt. Der Fall des Vorhangs
lasst den Zuschauer im Unklaren dariiber, ob das versohnliche Ende, die Akzeptanz iiber Geschehenes
(,,descubro®), gleichbedeutend ist mit dem Ende der Wiederholung, dem erneuten Durchleben des
Familienalbums. Doch anders als die im dramatischen Raum verortete Figur erlaubt das Theater eine
kathartische Kippbewegung. Im Sinne Barthes’: Die Fotografie ist das ,,tote Theater des Todes*, weil
sie totet und aufgrund der Licht-Spur zugleich Lebendigkeit suggeriert. Sie ist undialektisch und

verleitet zur unendlichen Wiederholung auf der Ebene der These. Das Theater hingegen bietet die

67 Alonso de Santos, El dlbum familiar,S. 111.

256



Chance auf den dialektischen Umschlag, den Ubergang von der Melancholie zur Trauer, zur
Integration der punktierenden Affekte ins Bewusstsein. Dieser Ubergang von der Melancholie zur
Trauer scheint sich nicht zufillig im Rahmen des inneren Monologs in der letzten Didaskalie

anzukiindigen: ,,([...] Y el tren arranca lentamente. Les mando mis ldgrimas en el tiempo mientras me

alejo y ellos van desapareciendo al fondo. [...])” %"

Die ethische Verantwortung des Zuschauers von El dlbum familiar liegt in der Bewegung von der
Melancholie zur Trauer. Das Ende der Auffiihrungssituation erlaubt den Ubergang von der
Melancholie der unendlichen Wiederholung zur Trauerarbeit. Marga Pifiero zufolge steht El dlbum
Sfamiliar aufgrund der strukturellen Anndherung an performative Veranstaltungsformen exemplarisch
fiir die &sthetische Transformation der spanischen Biihne nach 1975. Was auf den europdischen
Biihnen bereits dem theaterdsthetischen Standard entsprach, wurde u.a. von den in dieser Studie

behandelten Vertretern der Generacion del 82 im spanischen Theater etabliert:

La propuesta de El dlbum familiar era novedosa en Espaiia, aunque, como hemos visto, otros
autores estaban también compartiendo estas lineas estéticas, y pudo ser que provocara cierto
desconcierto.”

Angesichts der Bedeutung des Nebentextes, welcher die Verschriankung von Erleben und Erinnern erst
zur dsthetischen Erfahrung werden lésst, soll der Behauptung von Vera Toro, es handle sich bei El

dlbum familiar um ein Lesedrama, widersprochen werden:

Muchas veces contienen [las acotaciones, D.H.] comentarios (secretos) sobre lo que dijeron los
demads personajes, comparables con un aparte. Pero como no se pronuncian en el escenario,
tratandose en Album familiar de un drama para lectura, sélo el lector implicito los percibe y con
ellos los conflictos internos de José Luis.*”

Auch dem GroBteil der Theaterkritiker der 80er Jahre scheint die Wichtigkeit der perspektivischen
Doppelung entgangen zu sein. Anabel Garcia Martinez, die im Gegensatz zu Toro die
rezeptionsisthetische Relevanz des Nebentextes unterstreicht, weist darauf hin, dass dieser durchaus
inszenatorisch realisiert wurde: ,,[...] en el montaje madrilefio estrenado en octubre de 1982 justamente
sf que se pronunciaron, lo cual fue claramente tachado como defecto principal de la obra.“*™ Die
»duplicacion de los signos®“ (LOpez Sancho, 1982) zog nach Meinung der Kritiker eine ,.cierta
tautologia*“ (Monleén, 1982) nach sich.’”” Wiirde jedoch der Nebentext im Rahmen der Inszenierung
nicht realisiert, so wiirde nicht nur verkannt, dass es sich nicht um eine deskriptive Regieanweisung

handelt. Zudem wiirde ein Wegfall des Nebentextes missachten, dass erst der intra- bzw. intermediale

571 Alonso de Santos, El dlbum familiar,S. 111.

72 Pifiero, La creacion teatral, S. 270.

73 Toro, ,,.La auto(r)ficcién en el drama*, S. 239.

874 Garcfa Martinez, El telon de la memoria, S. 225.

675 Weitere Uberlegungen und Informationen zur unmittelbaren Rezeption von EI dlbum familiar finden sich bei
Garcia Martinez, El telon de la memoria, S. 225.

257



Bezug auf die Narration die intendierte Inszenierung zu einem performativen Akt des Erinnerns bzw.
Durcharbeitens werden ldsst, an dessen Ende die Rekonstruktion des theatralischen YO steht bzw. ein
Rekonstruktionsangebot an die Zuschauer gemacht wird. Die Suggestion einer Uberwindung des Als-
ob wird erreicht, indem sich der Zuschauer perspektivisch auf der Ebene des Durcharbeitens
wiederfindet und als konstitutives Element dieses Prozesses fungiert. Das individuelle Durcharbeiten
wird zu einem Prozess des Durcharbeitens innerhalb der theatralen communitas, dessen Abschluss den
Rezipienten im Anschluss an den gemeinsamen Akt des kollektiven Gedichtnisses vorbehalten ist.
Das Ende der Auffithrung wird somit zum Angebot an die Rezipienten, der Melancholie der
Wiederholung ein Ende zu setzen und das Geschehenen auf lebensweltlicher Ebene in das
Bewusstsein zu integrieren. Der Fotografie, dem ,toten Theater des Todes“, wird damit die
Wirkmacht des den dialektischen Umschlag in die Erinnerungs- und Trauerarbeit erlaubenden

Theaters entgegengesetzt.

258



3. An der Schwelle zur Demokratie: Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola (1983) von
Ignacio Amestoy Egiguren

3.1. Spanien als Huis clos — Zur Tragik selbstverschuldeter Unmiindigkeit

Den Analysen dieser Studie liegt eine gemeinsame Kernthese zugrunde. Diese lautet, dass in den
jeweils gewihlten Asthetisierungsformen des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen auf dramatischer
Ebene bereits eine Moglichkeit fiir einen Akt des performativen Erinnerns im theatralischen Raum
angelegt ist. Diese Annahme impliziert, dass die Mimesis des Verdriangens zugleich eine strukturelle
Vorbereitung leistet, welche einen Akt des Erinnerns auf anderer Ebene ermoglicht. Auf dramatischer
Ebene wird nicht erinnert, jedoch auf theatralischer. Auf diese Weise 16st das Theater als
erinnerungskulturelles Medium die Paradoxie auf, die sich zwischen der Darstellung des Verdridngens
und dem gleichzeitigen Erinnern an das Verdrdngte aufspannt. Das Theater vermag es, Nicht-
Erinnertes, die Spur des Gewesenen, zu zeigen, ohne dass dies mit einer materiellen Manifestierung
innerhalb der Binnenfiktion verbunden wire, und dabei gleichsam, auf hoherer Ebene, einen Raum des
gemeinsamen Erinnerns zu 6ffnen. Diese Kernthese wird auch die Analyse des Dramas Dionisio
Ridruejo - Una pasion espaiiola (1983) des baskischen Dramatikers Ignacio Amestoy Egiguren
(*1947) leiten, dem dritten in dieser Studie behandelten Vertreter der Generacion del 82.

Wihrend der Theatertext ;Ay, Carmela! von José Sanchis Sinisterra den Akt des Verdridngens durch
die Wiederkehr der toten Carmela aus dem Jenseits &sthetisiert und zugleich den Gehalt der
Verdringung durch ein Spiel im Spiel theatralisch erlebbar macht, schlieBt José Luis Alonso de Santos
in El dlbum familiar das Verdringte auf dramatischer Ebene in einen Traum ein, um es dabei jedoch
zugleich auf einer theatralisch-therapeutischen Ebene einem Akt des Durcharbeitens im Sinne
Sigmund Freuds auszusetzen und auf diese Weise zur notwendigen Erinnerungsarbeit aufzufordern.
Im Falle von Ignacio Amestoys Theatertext Dionisio Ridruejo - Una pasion espariola gilt es indes
aufzuzeigen, inwiefern der auf dramatischer Ebene eingeschriebene Umgang mit moralischer Schuld
zugleich einen Akt des Vergebens auf theatralischer Ebene bereithilt. Dies gelingt m. E durch die
Uberlagerung einer psycho-pathologischen Ebene, auf der die Folgen der Verdringung moralischer
Schuld verhandelt werden, und einer biblisch-liturgischen Ebene, die aus der Zuschauerschaft eine
Gemeinde formt und einen Akt des Vergebens im Sinne der christlichen Eschatologie erméglicht.
Zugleich stellt das Stiick, so eine weitere Behauptung, einen Versuch dar, die politische
Instrumentalisierung christlicher Symbolik durch den Franquismus parodistisch vorzufiihren, um
anschlieBend den eigentlichen Sinn des liturgischen Feierns in der Gemeinde vom ideologischen
Ballast zu befreien. Dieser eigentliche Sinn besteht im Erinnern zum Zwecke der erneuten
Ausrichtung des gegenwirtigen Handelns unter Beriicksichtigung des durch Christus empfangenen
Erbes. Die Erinnerung an den Tod des Mirtyrers am Kreuz im Rahmen der Heiligen Messe
vergegenwirtigt nicht nur die Vergebung der Siinden, sondern erinnert zugleich an die daran
gekniipfte Verantwortung der Christen. Bevor jedoch auf den Ubergang zwischen dramatischer und

theatralischer Ebene und somit auf den Ubergang zwischen Schuldbekenntnis und Vergebung sowie

259



moglicher Versohnung eingegangen wird, soll eine inhaltliche Einfiilhrung in das Stiick unter
Beriicksichtigung des historischen Kontexts des Dramengeschehens geleistet werden.

Ignacio Amestoy iberschreibt seine Tragedia en dos partes mit einem Zitat des spanischen
Schriftstellers Salvador de Madariaga, das die thematische Ausrichtung des Theatertextes bereits
vorgibt: ,,No es posible entender la trayectoria intima de hombres rectos como Ridruejo si no se
dilucida — al menos en lo fundamental — lo que de verdad es el ejército.“”’® In zwei nicht eigens in
Szenen unterteilen Akten, deren Grenze den Ubergang zwischen dem 28. und 29. Juni 1975 markiert,
prisentiert uns Amestoy vier Vertreter des spanischen Militérs, die sich in Rangordnung, Alter sowie
hinsichtlich ihrer ideologischen und politischen Position unterscheiden. Es handelt sich um Coronel
Arenas (49 Jahre), Capitdn Alonso (30 Jahre), General Castillo (60 Jahre) sowie Comandante Castro
(43 Jahre). Komplettiert wird dieser synchronische Querschnitt durch Spaniens Militdrapparat kurz
vor dem Ende der franquistischen Diktatur durch eine weibliche Figur, die Enfermera (40 Jahre),
deren Charaktereigenschaften hinter ihrer Typisierung als kokett-laszivem und zugleich miitterlich-
dominantem sowie vollig apolitischem Gegenpart zu den Militérs zuriicktritt. Obwohl der Dramatiker
Ignacio Amestoy das Stiick nach dem spanischen Politiker und Dichter Dionisio Ridruejo (1912-1975)
benannte und obwohl dieser das Stiick somit ab initio thematisch skandiert und durchwirkt, erfihrt die
historische Person selbst keine materielle Priasenz auf der Bithne. Wohl wissend, dass Ridruejo dem
Grofiteil der Leserschaft wenig bekannt sein diirfte, kontextualisiert Amestoy das Dramengeschehen
im Anschluss an die dramatis personae und noch vor Beginn des ersten Aktes, ohne dabei jedoch auf

das spéter noch genauer zu betrachtende Konfliktpotential der Person Ridruejos einzugehen:

Dionisio Ridruejo, politico y poeta espafiol, nacido el 12 de octubre de 1912, muri6 en la
madrugada del 29 de junio de 1975. La accién de Dionisio Ridruejo - Una pasion espariola se
desarrolla en el gimnasio de un centro de rehabilitacién, en los dias 28 y 29 de junio de 1975.°”

Eine Turnhalle eines centro de rehabilitacion bzw. einer residencia militar stellt den Ort des
dramatischen Geschehens dar, einer der Einrichtungen also, die unter Franco zahlreich gegriindet
wurden und in denen “verdiente* Militérvertreter ihren Ruhestand verbringen.””® Der Grund fiir das
Zusammenkommen der vier Residenzbewohner in dieser Halle sind die fiir den 18. Juli geplanten

Feierlichkeiten anldsslich des Jahrestages des Alzamiento Nacional, der Erhebung der anti-

676 Amestoy Egiguren, Ignacio: Violetas para un borbon: la reina austriaca de Alfonso XII. Dionisio Ridruejo -
Una pasion espariiola, Madrid 2015 (= Letras hispdnicas, 757), S. 173. Alle weiteren Textstellen, die in dieser
Studie zitiert werden, sind dieser Ausgabe entnommen.

77 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 177. Filschlicherweise heiBt es in dem einleitenden
Text: ,,[...] muri6 en la madrugada del 29 de julio de 1975 In der 1994 bei Funadmentos erschienenen Ausgabe
ist das Todesdatum (Juni statt Juli) korrekt angegeben. Der Verfasser der Arbeit erlaubte sich, den Tippfehler
ohne Vermerk im Zitat auszubessern.

%% Vgl. Amestoy Egiguren, Ignacio (2014): ,,Dionisio Ridruejo - Una pasién espafiola. Anagnérisis y catarsis
con un culpable arrepentido®, URL: http://www .aat.es/elkioscoteatral/las-puertas-del-drama/drama-43/cuaderno-
de-bitacora-dionisio-ridruejo-una-pasion-espanola/ [02. Mérz 2018]: ,,; En donde se iba a desarrollar la accién?
En una residencia militar, de las muchas que existfan y existen en Espafia. Un residencia especial, con servicio
de enfermeria.”

260



republikanischen Truppen am 18. Juli 1936, die den Beginn des Spanischen Biirgerkriegs markiert. Zu
diesem Zweck soll die Missa de Angelis, eine Heilige Messe in gregorianischer Fassung, unter der
Leitung des General Castro einstudiert werden, wenngleich sich dies aufgrund der Diskussionen
zwischen den Protagonisten iiber die aktuelle politische Situation Spaniens schwierig gestaltet und es
deshalb immer wieder zu Unterbrechungen kommt.

Die residencia militar reprisentiert weniger einen freiwillig aufgesuchten Erholungsort als vielmehr
einen geschlossenen Raum, dessen Bewohner nicht autonom iiber ihren Verbleib oder Auszug
entscheiden diirfen. Die von Amestoy in den Biihnenanweisungen gegebene Beschreibung der
Turnhalle erinnert an ein Gefdngnis, in dem die dort versammelten Militdrvertreter ironischerweise
dem Regime im Rahmen der Missa de Angelis zu huldigen planen, das fiir ihre “Inhaftierung®
verantwortlich ist bzw. aus dem es keinen Ausweg zu geben scheint. So erinnern bereits die
»interminables filas de espalderas de madera”, die an den Turnhallenwidnden angebrachten
Sprossenleitern, an Gitterstdbe, die die Protagonisten umschlieBen. Weilles Licht leuchtet den Raum
aus — ,,La iluminacién es artificial, muy blanca* —, in dem ,,una canasta de baloncesto*, von der Decke
hingende ,,cuerdas con nudos, sin nudos®, ,,unas escalas, juegos de anillas y una red repleta de
balones* sowie ,,alglin aparato de salto gimndstico y unas paralelas® zur korperlichen Disziplinierung
zur Verfiigung stehen.””

Neben der suggerierten Gefidngnisatmosphire lassen die Beschaffenheit des Spielorts, die mentale
Verfassung des Coronel Arenas wie des General Castillo ebenso an eine Psychiatrie denken. Beide
Figuren scheinen von den Auswirkungen einer dissoziativen Personlichkeitsstorung heimgesucht zu
werden, die einen wiederholten Rollenwechsel zur Folge hat. Wihrend der Coronel immer wieder in
die Rolle der historischen Figur Dionisio Ridruejo fillt, schliipft der General mehrmals in die Rolle
von Francisco Franco, so dass die beiden Figuren den im folgenden Teilkapitel ndher betrachteten
Konflikt zwischen Ridruejo und Franco an der Schwelle zur Demokratie stellvertretend ausfechten.
Wihrend die Rolleniibernahme des Generals als Folge einer willentlichen, wenn auch krankhaft
obsessiven Identifikation mit Francisco Franco betrachtet werden kann, so erinnert die
Rolleniibernahme des Coronel hingegen an eine Heimsuchung. Die Besetzung durch Dionisio
Ridruejo erscheint, dies wird a.a.O. genauer zu analysieren sein, als unfreiwillige Wiederkehr dessen,
vor dem der Coronel zu fliehen versucht.

Bereits zu Beginn der dramatischen Handlung spricht der Coronel die benannten raumsemantischen
Ebenen explizit an: ,,Mafiana abandonaré este manicomio. No aguanto més aqui.“680 Sowie: ,,Mafiana
ya estaré fuera de esta cdrcel.“®®' Und wenig spiiter: ,,No quiero pasarme en este ,btinquer’ el resto de
mis dfas.“°* Die geschlossene Raumstruktur fiihrt dazu, dass die dramatische Handlung nicht durch

den Wechsel unterschiedlicher Schauplitze, sondern durch die Auftritte und Abginge der Figuren

57 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 177.
580 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 183.
81 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 185.
582 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 185.

261



vorangetrieben wird. Einzig der Coronel ist in jeder der auf diese Weise implizit markierten Szenen
auf der Biihne prisent. César Oliva hebt die Symmetrie der impliziten Szenenabfolge hervor, die sich
aus der Anzahl der auf der Biihne prisenten Figuren und den jeweiligen Auftritten und Abgingen
ergibt: ,,En el primer aparte advertimos cinco escenas de desigual medida, siendo la 5 el centro y
motor de la obra, susceptible de sucesivas divisiones por la mucha informacién que contiene, la 1 la de
la introduccién a la accidn, y la 2, fragmentada en tres breves porciones, relativa a la sucesivas
interrupciones que realiza la Enfermera.“** Dem zweiten Teil schreibt Oliva ebenso fiinf teils erneut
untergliederte Szenen zu, die eine strukturelle Analogie zum ersten Teil aufweisen.®* Die
Abgeschlossenheit des Raums sowie die geringe Aktionsdichte haben zur Folge, dass der Fokus auf
die Dialoge der Figuren, deren politisch-ideologische Positionen sowie deren mentale Verfassung
geriickt wird.

Es verwundert angesichts der symbolischen Besetzung des Raums nicht, dass César Oliva den
Theatertext zu den Produktionen Amestoys zdhlt, die sich durch eine existenzialistische Farbung im
Sinne Jean Paul Sartres charakterisieren.®> Ahnlich wie in Sartres Theaterstiick Huis clos werden die
Rezipienten des Dramas Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola mit einer Figurengruppe
konfrontiert, deren individuelles Leid in der verordneten und ausweglosen Inter-Subjektivitét ihren
Ursprung zu finden scheint. Die Insassen des manicomio reprisentieren unterschiedliche ideologische
Positionen und stehen metonymisch fiir den konfliktgeladenen Militdrapparat bzw. die
unterschiedlichen militdrischen Gruppierungen am Ende der Diktatur. In seinem Prolog der 1994
publizierten Druckausgabe schreibt César Oliva entsprechend: ,,Amestoy nos conduce a una especie
de laberinto dramdtico, en donde sus criaturas quedan eternamente condenadas a no salir jamas de él
aunque, eso si, se contemplan rebotadas en terribles espejos.“*** Um zu verstehen, inwiefern Amestoy
das Motiv des Huis clos in seinem Theatertext ausgestaltet, gilt es sich eingehender mit den
Protagonisten auseinanderzusetzen.

Der gebrechliche, im Rollstuhl sitzende General Castillo tritt als gliihender Anhénger Francos auf, der
weder Zweifel an der Grofle des franquistischen [Imperio hacia Dios noch an der fortwéhrend
gdrenden, subversiven Kraft des Kommunismus und der masoneria hegt. Sein Unwille, die Zeichen
der Zeit zu erkennen, macht ihn zum flat character, zum unbeweglichen Gestrigen, dessen mentale
Stagnation auf korperlicher Ebene durch die Fesselung an den Rollstuhl Ausdruck findet. Natiirlich
verweisen diese Attribute auf Francisco Franco, den ideologischen Referenzpunkt des Generals, der
aufgrund seiner krankhaften Obsession immer wieder eins mit seinem ideologischen und politischen
Vorbild wird. Die Pathologisierung dieser Identifikation driickt sich auf Zeichenebene durch den

Zusammenfall von Referent und stellvertretendem Zeichen aus. César Oliva charakterisiert den

583 Oliva, César: ,,Prélogo: Ignacio Amestoy y su teatro politico®, in: Amestoy, Ignacio Egiguren, ;No pasardn,
Pasionaria! Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, Madrid 1994, S. 12.

68 Vgl. Oliva, ,,Prélogo”, S. 11-15.

%85 QOliva, ,,Prélogo”, S. 10.

5% QOliva, ,,Prélogo®, S. 11.

262



General Castillo als ,,tipo esperpéntico, que pudiera recordar a ese otro, enfermo en el 75, que rigi6 los

destinos de Espafia durante cuarenta afios.<**’

Begleitet wird General Castillo vom 43-jahrigen Comandante Castro, dessen Name ebenso wie der des
Generals auf eine ideologische Verteidigungshaltung und Starrheit verweist. Als unreflektierter
Mitldufer, der weniger einem ideologischen Antrieb als seinen korperlichen Trieben Aufmerksamkeit
schenkt, erscheint er geradezu als lacherlicher Diener des Generals, der jedoch im Vergleich zu seinen
gewieften Vorgéngern in der spanischen Literaturgeschichte weder iiber Einfluss auf seinen “Herren*
noch iiber Witz verfiigt. Stattdessen hat er sich in die Bequemlichkeit des Gehorsams zuriickgezogen
und ist zum Stellvertreter eines Funktiondrs-Militdrs geworden, dem es aufgrund der historisch-
politischen Entwicklung Spaniens innerhalb des aufgebldhten Militdrapparats an Beschiftigung
mangelt. Fernando Doménech Rico stellt hinsichtlich des Zustands des spanischen Militirs kurz vor
dem Ende der Diktatur fest: ,,[...] después de décadas de inactividad militar, era una gigantesca
estructura burocrdtica [...].“** Folgender Dialog zwischen dem General und dem Comandante fiihrt
das komodientypische Herr-Knecht-Verhiltnis, das sich nicht selten durch Sprachkomik kennzeichnet,

vor Augen:

GENERAL. Comandante! ;Qué hace?

COMANDANTE. (Que coloca unos atriles y tiene en sus manos unas partituras.) Estoy con
las partituras, sefor.

GENERAL. Usted siempre tiene que estar haciendo lo que no debe?

COMANDANTE. ;Qué es lo que tendria que estar haciendo?

GENERAL. Escuchando lo que dice la gente preparada.

COMANDANTE. General, usted me ha prohibido que oiga sus conversaciones.
GENERAL. Esto no es una conversacion, es andlisis. Comandante, ; ve usted al capitdn?
COMANDANTE. Si, mi general.

GENERAL. Tiene treinta afios y es piloto de ‘Phantom’.

COMANDANTE. Lo escuché.

GENERAL. No me interrumpa, Castro.

COMANDANTE. No, sefior. Perdon, sefior.

GENERAL. El capitdn estd descontento con el mando: no vuela lo que él quisiera.

COMANDANTE. Volard menos, pero vivird mas. No veo la razén del descontento.®”

Dem General und dem Comandante stehen der junge Capitdn Alonso sowie der Coronel Arenas
gegeniiber, weitaus komplexere Figuren. Zwar wird der Grund fiir den Aufenthalt des Capitdn nicht
explizit genannt, jedoch liefert der Theatertext Hinweise darauf, dass der Pilot die residencia militar

auf Anraten und dank des Einflusses des hochrangigen Vaters, des ,,invicto general Alonso*“®*

, als
Refugium nutzen darf: ,,CORONEL. [...] Ten cuidado con lo que dices, capitan Alonso. Gracias a tu

padre estés aqui en vez de arrestado. La préxima vez no podemos hacer nada por ti.“*' Der Grund fiir

587 Oliva, ,,Prélogo®, S. 16.

%8 Doménech Rico, ,,Introduccién®, S. 65.

%9 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 194.
% Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 180.
%! Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 181.

263



die drohende Inhaftierung ist Alonsos Zugehorigkeit zur Unidn Militar Democrdtica, kurz UMD,
einer clandestinen, im Spétfranquismus formierten politischen Gruppierung innerhalb des Militérs, die
sich fiir eine Modernisierung des militdrischen Apparats nach amerikanischem Vorbild und fiir einen
demokratischen Ubergang einsetzte. Die UMD ist als Reaktion auf die degenerierten und
altmodischen Verhiltnisse innerhalb des Militdrs zu verstehen: ,,En esta situacion, tres comandantes,
Luis Otero, Guillermo Reinlein y Julio Busquets, y nueve capitanes, crearon el 1 de septiembre de
1974 la Unién Militar Democrdética, cuyo objetivo no era dar un golpe de estado, sino ir creando un
ambiente favorable a la democratizacién dentro del anquilosado ejército espafiol %>

Auf die Forderung des Generals nach Disziplin entgegnet der Capitdn folglich nicht ohne Ironie. Der
reale Zustand des spanischen Militdrapparats steht in Kontrast zur vom General betonten soldatischen
Professionalitit: ,,CAPITAN. Me hace gracia oirle hablar de disciplina y pensar que lo que se estd
fomentando en nuestras Fuerzas Armadas es el abandono, la holgazanerfa y la rutina.“* Die satirische
Unterminierung der Rhetorik des Generals geht ebenso in einem Wortspiel auf, denn der Capitan ist
aufgrund der Materialknappheit und Riickstdndigkeit des Militirs im wahren Sinne des Wortes zum
Piloten eines ,Phantoms’ geworden.

Der Capitan gibt sich entsprechend kritisch und voller Hoffnung auf eine Professionalisierung seines
Berufsstandes nach dem Ableben Francos, ohne dabei jedoch die Mdoglichkeit des gewaltsamen
Umsturzes in Erwigung zu ziehen.”* Seine oppositionelle Haltung stellt weder seinen soldatischen

Gehorsam noch sein Hierarchieverstindnis in Frage.

GENERAL. Una curiosidad, Alonso. Si hubiera sido entonces capitdn, ;qué hubiera hecho el
dia del Alzamiento?

CAPITAN. Obedecer.

GENERAL. ;A quién?

CAPITAN. Al mando.

GENERAL. Bien, muy bien, capitén. [...]"”

Der Dialog zwischen dem Capitdn und dem Coronel zu Beginn des Stiicks offenbart, dass der Vater
des Capitdn gemeinsam mit Coronel Arenas in der 1941 gegriindeten Division Azul kimpfte, einer
mitunter von Dionisio Ridruejo ins Leben gerufenen spanischen Infanteriedivision, die die
Achsenmichte Deutschland und Italien im Kampf gegen die rote Armee in Russland unterstiitzte und

angesichts der bevorstehenden Niederlage im Jahr 1943 wieder aufgelost wurde.

CORONEL.[...] {Es que no le hablaba su padre de los abedules de Rusia?

%2 Doménech Rico, ,,Introduccién®, S. 65.

93 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 192.

694 Vgl. Doménech Rico, ,Introduccién®, S. 70: ,,Alonso representa a un nuevo ejército, profesional y moderno,
que no mira a las viejas glorias de la Guerra Civil ni de la Divisién Azul, sino que se mira en el espejo de las
fuerzas armadas norteamericanas. Es por ello demdcrata sin ser un revolucionario.”

595 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 194.

264



CAPITAN. (Impasible) He oido hablar de la sangre roja sobre la nieve blanca. De las aldeas
incendiadas. De Lily Marlen de la radio. De las hileras de prisioneros. Y de la vuelta a casa con
las manos vacias.*®

Nicht nur an der Sinnlosigkeit dieses Militdrunterfangens, sondern ebenso an der vierzigjdhrigen, von
Franco kultivierten Passivitit des Militérs ldsst der Capitdn keinen Zweifel: ,[...] Durante cuarenta
afios han estado donde él les ha querido poner. Han sido fichas de dominé en sus pequefias manos.
iCuarenta afios! Toda una vida. Toda su vida siendo unas marionetas.“*"’

Wihrend die drei beschriebenen Reprisentanten des Militdrs ihre ideologischen Positionen und
Einstellungen von Beginn bis Ende des Theatertextes aufrechterhalten, durchlebt Coronel Arenas eine
radikale ideologische Wandlung, die eng an die biographische Entwicklung der historischen Figur
Dionisio Ridruejo gekniipft ist. Als iiberzeugter Falangist kimpfte der Coronel zu Beginn der 1940er
Jahre gemeinsam mit Ridruejo in der Division Azul am Ufer des Wolchow, um die Leningrader
Blockade zu festigen. Genau wie Ridruejo kehrte er nach dem Russlandeinsatz desillusioniert, in
schwachem korperlichen Zustand und von den Kriegserlebnissen traumatisiert nach Spanien zuriick,
wo die falangistischen Ideale weiter der Machtpolitik Francisco Francos zum Opfer fielen.””® Trotz
seiner fortdauernden Uberzeugung von den falangistischen Idealen im Geiste des Partei-Griinders José
Antonio Primo de Rivera sowie von der Idee der national-syndikalistischen Revolution passte sich
Coronel Arenas den politischen Entwicklungen an. Anders als Dionisio Ridruejo, der sich, wie noch
genauer auszufiihren sein wird, ab den 1940er Jahren vom Regime zu distanzieren begann und sich in
im Laufe der 1950er und 1960er Jahre demokratischen Uberzeugungen anniherte, wofiir er
Gefingnisstrafen und Exilaufenthalte in Kauf nahm, verpasste es der Coronel, auf die wachsende
Diskrepanz zwischen seiner ideologischen Uberzeugung und der politischen Situation handelnd zu
reagieren.””” Angesichts der Dissidenten drohenden Repressionen verriet er sich stattdessen selbst und
entfernte sich auf diese Weise immer weiter von seinem ideologischen und politischem Referenzpunkt

Dionisio Ridruejo. Entgegen seiner ideologischen Entwicklung, die sich iiber Jahrzehnte hinweg mit

5% Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 181.

%7 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 181.

% Vgl. De Micheo Izquierdo, José Luis: ,,Dionisio Ridruejo, propagandista (1937-1939)”, in: Peral Vega,
Emilio/S4ez Raposo, Francisco (Hgg.), Métodos de propaganda activa en la Guerra Civil Espafiola. Literatura,
Arte, miisica, prensa y educacion, Madrid/Frankfurt a. M. 2015 (= Estudios de la Cultura de Espaia, 32), S. 240.
De Micheo Izquierdo verweist darauf, dass es vor allem Griinde der Praktikabilitit waren, durch die die Falange
Espaiiola de las JONS zur Partei des franquistischen Regimes wurde. Das Fehlen eines klar umrissenen
ideologischen Programms hatte die Partei José Antonio Primo de Riveras zum Sammelbecken fiir
antirepublikanische Krifte werden lassen. Die urspriinglichen Zielvorgaben, wie die einer faschistischen
Revolution, korrespondierten allerdings nicht mit den Machterhaltungsplidnen Francisco Francos.

%9 Collado Seidel, Carlos: Der Spanische Biirgerkrieg. Geschichte eines europdischen Konflikts, Miinchen
2016, S. 178: ,,Wie Franco [...] bekannte, war sein vordringliches politisches Ziel der ideologische
Zusammenschluss der verschiedenen Krifte. [...] So wurde zwar das von Primo de Rivera verfasste
Parteiprogramm, das die Abschaffung des Kapitalismus, die Verstaatlichung des GroBkapitals, die Schaffung
einer sozial ausgerichteten Agrarverfassung und die Umschichtung des Grundbesitzes als programmatische Ziele
enthielt, von der neuen Organisation iibernommen, doch in der Praxis blieben die politischen
Einflussmoglichkeiten letzterer begrenzt. Die angestrebte ,nationalsyndikalisitsche Revolution’ verkam letztlich
zu einer inhaltsleeren Formel.*

265



der Ridruejos deckte, blieb der Coronel nach auBlen hin Reprisentant der geltenden franquistischen
Ordnung, in deren Exekutive er seinen Platz einnahm.

Erst als er am Morgen des 29. Juni 1975 und somit zu Beginn des zweiten Aktes erfahrt, dass Dionisio
Ridruejo, an den Folgen einer Herzschwiiche verstorben ist und somit den Ubergang zur Demokratie
nicht erleben wird, kommt es zu einem in den Ritus der Missa de Angelis eingebetteten Nachvollzug
der Entwicklung von Dionisio Ridruejo, zu einer personlichen Peripetie, die im Erkennen der eigenen
Schuld, einer Anagnorisis, miindet, welche ihn am Ende des dramatischen Geschehens in den
Selbstmord treibt. Wihrend dieser rituellen Belebung der verdriingten ideologischen Uberzeugungen
im Rahmen der Proben fiir die gregorianische Messe schliipft der Coronel unfreiwillig in die Rolle
seines Vorbilds und durchlauft im Rahmen eines trancedhnlichen Besessenheitszustands die
biographischen Wendepunkte Ridruejos, von dessen falangistischen Anfingen bis zur Griindung der
ersten Offentlich proklamierten demokratischen Partei unter Franco, der Union Social Demdcrata
Espaiiola (USDE). Im Anschluss an diese rituelle Katharsis legt der Coronel seine franquistische
Maske endgiiltig ab und erhiingt sich ohne Kleidung auf offener Biihne.

Dionisio Ridruejo - Una pasion espariola stellt das politische Drama Spaniens an der Schwelle zur
Demokratie dar. Der Theatertext bietet als pars pro toto Einblick in das emblematische Jahr 1975, das
Todesjahr Francisco Francos und das Dionisio Ridruejos, in dem sich konkurrierende Gruppierungen
des Militdrs gegeniiberstanden und einer ungewissen Zukunft entgegensahen. César Oliva sieht eine
Analogie zwischen der Verlagerung des dramatischen Geschehens in eine an ein manicomio
erinnernde residencia militar und der politischen Situation Spaniens im Jahr 1975: ,[...] s6lo un
manicomio podia ser teatro del drama de Espafia. Allf se simboliza no s6lo una cierta premonicion,
sino el comportamiento de quienes hicieron posible una dictadura militar.*’*

Die von Amestoy formulierte Kritik, die zunédchst einen degenerierten und untétigen Militdrapparat zu
treffen scheint, reicht tiefer. Im Zentrum seiner Kritik steht weder der Zustand des Militidrs noch die
Heterogenitit der vertretenen Positionen, sondern die selbstverschuldete Unmiindigkeit und Passivitit,
durch die die fiinf Figuren, die stellvertretend fiir die Gesellschaft der Militidrdiktatur stehen, das
beinahe vier Dekaden wihrende franquistische Regime ermoglichten, das den natiirlichen Tod Francos
erwartete statt dessen Machtmonopol durch eine 6ffentlich proklamierte Opposition zu schwichen.
Die Tragik dieser selbstverschuldeten Unmiindigkeit besteht darin, dass einige der Lenker der
politischen Transition aus den Reihen kamen, die zuvor fiir die Stabilitit der Diktatur eingetreten
waren, und dass diejenigen, die auf ein Ende der Diktatur hofften, zuvor vielfach stillschweigend,
duBerlich angepasst und regimekonform gelebt hatten. Mit Blick auf Amestoys Theatertexte Dionisio

Ridruejo - Una pasion espaiiola und jNo pasardn, Pasionaria! (1993) schreibt César Oliva: ,,Dionisio

" Qliva, ,Prologo”, S. 17. Es wird im Verlauf der Analyse zu zeigen sein, inwiefern das ,,drama de Espafa“
nicht nur mithilfe psycho-pathologischer Begriffe gefasst werden kann, sondern ebenso iiber den Rekurs auf die
Asthetik des esperpento, handelt es sich bei den militérischen Reprisentanten doch um die Zerrbilder ihrer
ideologischen Referenzpunkte. Ganz im Sinne des auf Valle-Inclan zuriickgehenden Konzepts bieten die
Zerrbilder dabei paradoxerweise einen wahrhaftigeren Blick auf die Realitit als es der Blick auf ihre Referenten
zu leisten vermag.

266



y Pasionaria también, conforman dos reflexiones trdgicas de un periodo préximo de la vida espafiola,
en el que unos y otros, vencedores y vencidos de la vieja guerra civil, han hecho, de sus carencias, el
haz y el envés de su propia tragedia.«”"'

Nur in Anbetracht dieser Kritik wird verstiandlich, weshalb zwischen der Publikation des Theatertextes
und der Urauffiihrung mehr als 30 Jahre vergehen sollten. Die Suche nach den Griinden fiir diese
unfreiwillige Verzdgerung fiihrt uns ndher an den archimedischen Punkt des Theatertextes heran, der
dramatischen Verhandlung moralischer Schuld und der theatralischen Ermoglichung von Vergebung.
Im folgenden Kapitel geht es um die Tabuisierung bzw. das Verdridngen der Figur Dionisio Ridruejo

seitens des Theaters. Diese Fragestellung fiihrt zwangslaufig zu einer Beschiftigung mit der

Biographie Ridruejos und dem Nachvollzug dessen ideologischer und politischer Entwicklung.

3.2. Theatrales Tabu: Die Entstehungsgeschichte von Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola

Zwar konnte Ignacio Amestoy das Drama Dionisio Ridruejo - Una pasion espafiola bereits im Jahr
1983 beim Verlag Akal publizieren, jedoch schienen die Inhalte des Stiicks eine Inszenierung in dieser
Phase der transicion noch nicht zuzulassen. Erst am 14. Mirz 2014 inszenierte die zum Centro
Dramdtico Nacional gehorende Sala Francisco Nieva del Teatro Valle-Incldn den Stoff unter der
Leitung von Juan Carlos Pérez de la Fuente. José Romera Castillo zufolge ging ein Grofteil der
Zuschauerschaft davon aus, dass es sich um ein jiingeres Stiick handelte und nicht um eines, das
bereits mehr als dreiBig Jahre zuvor fertiggestellt worden war.”"”

Diese unfreiwillige Verzogerung verwundert zunéchst, bezeugten doch Publikumserfolge wie u.a. der
des Stiicks El dlbum familiar (1982) von José Luis Alonso de Santos oder der des 1978 publizierten
und kurz darauf inszenierten Dramas ;Tu estds loco, Briones! von Fermin Cabal — in welchem ein sich
dem Versohnungsdiskurs der Transition widersetzender Franquist in einer Psychiatrie festgehalten
wird, um ihn gewaltsam an die neue diskursive Ordnung anzupassen —, dass die Auffiihrung von
Stiicken, die sich kritisch mit den Themen Biirgerkrieg und Diktatur sowie den daraus entstehenden
Konsequenzen fiir den demokratischen Ubergang auseinandersetzten, in den ersten Jahren der
transicion nicht zwangsldufig ein Problem darstellte. Zudem war es Ignacio Amestoy mit seinen
gegenwartskritischen Stiicken Mariana aqut a la misma hora (1979) und Ederra (1980) bereits zuvor
gelungen, die Theaterhduser, das zeitgendssische Publikum sowie die Theaterkritiker von sich zu
liberzeugen, und dies, obwohl er in seinen Stiicken gesellschaftliche Probleme als Folge der
politischen Repression unter Franco sowie der Transitionspolitik thematisierte. Wihrend Maisiana aqui

a la misma hora eine Fortschreibung von Antonio Buero Vallejos Historia de una escalera (1949)

! QOliva, ,,Prélogo®, S. 10.

02 Vel. Lépez Mozo, Jerénimo: ,,Mapa del teatro documento en los albores del siglo XXI en Espafia®, in:
Romera Castillo, José (Hg.), El teatro como documento artistico, historico y cultural en los inicios del siglo XXI,
Madrid 2017, S. 29.

267



unter den Vorzeichen der Transition darstellt’” — Kern des Stiicks bilden Proben fiir die Auffiihrung
von Historia de una escalera —, konfrontiert Amestoy im Fall von Ederra Leser und Zuschauer ohne
Zuriickhaltung mit dem baskischen Terrorismus sowie mit Gewalt und Kriminalitdt innerhalb der
spanischen Ubergangsgesellschaft. Trotz dieser kritischen Gegenwartsanalysen erhielt Amestoy fiir
Maiiana aqui a la misma hora den Premio Aguilar, fiir Ederra den renommierten Premio Lope de
Vega.” Die Thematisierung von Diktatur und Biirgerkrieg sowie der kritische Blick auf die
Ubergangsgesellschaft konnen also nicht als Griinde fiir die Vorsicht der Theaterhduser gegeniiber
Dionisio Ridruejo - Una pasion espariola angefiihrt werden.

Der verzogerten Auffiihrung ist wohl auch der Umstand geschuldet, dass bis heute neben einigen
Theaterkritiken und AuBerungen des Autors nur wenige literatur- oder theaterwissenschaftliche
Analysen des Stiicks zur Verfiigung stehen. Zu den bedeutendsten Referenzen gehoren sicherlich die
jeweiligen Vorworte von César Oliva und Fernando Doménech Rico, die in den Druckausgaben der
Verlage Fundamentos (1994) und Cdtedra (2015) zu finden sind. Alison Guzmdn widmet sich dem
Drama in ihrer im Jahr 2012 publizierten Dissertation La memoria de la guerra civil en el teatro
espaiiol: 1939-2009 und reiht es in ein Korpus von Stiicken iiber ,,personajes o eventos histéricos* ein,
jedoch ohne bei ihrer Beschreibung der von Amestoy verwendeten metatheatralen Elemente auf den
Zusammenhang von psycho-pathologischer und liturgischer Ebene einzugehen.” Mit seinem 2017
erschienen Aufsatz zeichnet Jerénimo Lépez Mozo das Drama auf einer ,,Mapa del teatro documento
en los albores del siglo XXI en Espafia“ ein. Jedoch geht diese Verortung nicht iiber einen Hinweis auf
die drei essentiellen Zeugnisse Ridruejos hinaus, welche als Replik wortwértlich im Drama
aufgenommen bzw. der Figur Coronel Arenas in den Mund gelegt werden: ,[...] el encendido discurso
que pronuncié en 1940 en Valencia ante miles de personas, una extensa carta que envié a Franco
cuando ya era jefe del Estado y otro discurso con valor de testamento politico en el que vaticinaba la
llegada de la democracia.“’* Es ist das Ziel der vorliegenden Studie, unter Beriicksichtigung der
erwihnten Quellen eine ausfiihrlichere Analyse des Dramas zu leisten und Ankniipfungspunkte fiir
weitere wissenschaftliche Beschiftigungen mit dem Stiick Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola
zu erarbeiten, zeugt dieses doch aufgrund seiner Komplexitit von der hohen Qualitit des

postfranquistischen Theaters.

3 Die jungen Schauspieler Jim und Lola sind gewissermaBen die Fortsetzung des dreifachen Zeitsprungs, der
das Stiick Historia de una escalera von Buero Vallejo struktureiert. Bei ihren Proben fiir das Stiick von Buero
Vallejo wird deutlich, dass sie die Geschichte der Figuren Fernando und Carmina fortschreiben. César Oliva
beschreibt die beiden Figuren in seinem Vorwort zum Stiick wie folgt: ,,Jim y Lola, tenues reflejos de sus
intérpretes, llegados a la transicién democratica tampoco son mds que, en palabras de Juan, ,hijos del General’ o,
lo que es lo mismo, victimas del franquismo.” Oliva, César: ,,Prélogo®, in: Amestoy Egiguren, Ignacio, Yo fui
actor cuando Franco. Mafiana aqui a la misma hora, Madrid 1993 (= Serie teatro, 155), S. 11.

%4 Vgl. Pérez-Rasilla Bayo, Eduardo: ,,Introduccién®, in: Amestoy, Ignacio, Ederra. Cierra bien la puerta,
Madrid 2005 (= Letras Hispdnica, 572), S. 54-64 sowie 65-70.

%5 Guzmén, Alison (2012): La memoria de la guerra civil en el teatro espaiiol: 1939-2009, URL:
https://gredos.usal.es/jspui/bitstream/10366/121231/1/DLEH_GuzmanAlisonKateWhite_Tesis.pdf [01. Mirz
2018], S.373.

96 [6pez Mozo, ,,El mapa del teatro documento*, S. 29.

268



Was trug also dazu bei, dass mehrere Versuche, den Stoff auf die Biihne zu bringen, scheiterten?’
Folgt man der Annahme Wilfried Floecks und Anabel Garcia Martinez’, so zeichnen sich die
zwischen 1975 und 1982 geschrieben und inszenierten Theatererfolge, welche Biirgerkrieg und
Diktatur zum Thema machten, dadurch aus, dass sie im Einklang mit der Transitions-Rhetorik des

Konsenses und der Versshnung standen:

La primera fase, desde la muerte de Franco hasta la llegada de los socialistas al poder, ha sido
caracterizada [ ...] como un periodo en que los éxitos teatrales corresponden a la politica oficial
de la reconciliacion y del consenso: mientras que el tono satirico-parddico (Fermin Cabal),
subjetivo-onirico (José Luis Alonso de Santos) y privado-reconciliador (Fernando Fernén-
Gomez) a la hora de abordar el pasado bélico y dictatorial sobre las tablas convencen tanto al
ptiblico como a la critica, no parece haber llegado todavia el momento para las pinceladas
criticas al oportunismo politico y a la permanencia de estructuras franquistas en la transicion
que nos ofrece Buero Vallejo en Jueces en la noche.”

Es ist sicherlich zu bezweifeln, dass ein Publikumserfolg wie ;Tu estds loco, Briones! (1978) von
Fermin Cabal mit der Versohnungs- und Konsensrhetorik der transicion korrespondiert. Vielmehr
scheint doch gerade in diesem Stiick eine radikale Kritik an eben dieser Rhetorik formuliert zu
werden. So geht der Protagonist des Stiicks an der gewaltsamen Repression zugrunde, die von den
Vertretern des Ubergangsdiskurses ausgeht. Mehr noch: Die einzig “sympathische®, weil konsistente
und seinen Idealen treu bleibende Figur des Stiicks ist ein fanatischer Franquist, dessen Authentizitét
einen Kontrast zu den ihn umgebenden Wendehilsen bildet.

Ebenso scheint es nach der geleisteten Analyse des Stiicks El dlbum familiar (1982) fragwiirdig, ob
die Verhandlung nachkriegsverschuldeter Traumata sowie gegenwirtiger Verdringung mit den
Leitlinien des Transitionsdiskurses, die in Anlehnung an die Untersuchungen von Laura Desfor Edles
herausgestellt wurden, im Einklang steht. Einzig der von Floeck und Garcia Martinez exemplarisch
aufgefiihrte Fernando Ferndn-Gémez scheint mit seinem Stiick Las bicicletas son para el verano
(1982) einen versohnlichen Grundton gewihlt zu haben, der einer Rhetorik der reconciliacion und des
consenso entspricht.

Einer der Griinde fiir die Inszenierungsschwierigkeiten, mit denen sich Ignacio Amestoy in den 1980er
Jahren konfrontiert sah, ist m. E. in der zweiten Annahme von Floeck und Garcia Martinez zu sehen.
Keines der erfolgreich aufgefiihrten und mit positiver Kritik beschiedenen Stiicke, welche sich den
Themen Biirgerkrieg und Diktatur widmeten, fasste das Thema des politischen Opportunismus oder
der personalen Kontinuititen im legislativen, judikativen und exekutiven Apparat des Ubergangs an.
Der Fingerzeig auf die Wendehalspolitik ist es, der Antonio Buero Vallejos Jueces en la noche die

bereits erwihnten Verrisse der Feuilletonisten einbrachte (Vgl. I1.1.).

7 Amestoy selbst verwies in einem Interview darauf, dass es nicht wenige Inszenierungsvorhaben gab; vgl.
Doménech, ,,Introducciéon®, S. 82f.

7% Floeck/Garcia Martinez, ,Memoria y olvido entre bastidores: Guerra civil y franquismo en el teatro espafiol
después de 1975, S. 108.

269



Noch einmal sei an dieser Stelle erwédhnt, dass der natiirliche Tod des caudillo die Phase des
politischen Ubergangs einleitete. Statt eines radikalen Bruchs, der weniger Raum fiir personale
Kontinuitdten bereitgehalten hitte, vollzog sich die Demokratisierung Spaniens auf der Grundlage
eines franquistischen Politik-, Justiz-, Militdr- und Polizeiapparates. Adolfo Sudrez, erster
demokratisch legitimierter Prasident nach Franco und ehemaliger Generalsekretédr des franquistischen
Movimiento Nacional, steht exemplarisch fiir diese Entwicklung.

Der Hinweis auf juristische, legislative oder exekutive Verbrechen sowie auf personale
Verbindungslinien zwischen Diktatur und Demokratie schienen in der Phase der transicion ein
inszenatorisches und cineastisches Tabu darzustellen, stellte dieser Hinweis doch die politische,
juristische und moralische Integritit der den Ubergang vollziehenden Staatsgewalt in Frage. Einen
Beleg fiir diese Annahme liefert jedenfalls die bereits erwihnte Aussetzung des Stiicks La forna der

709

katalanischen Gruppe Els Joglars (1977)"", in dem die Hinrichtung des DDR-Fliichtlings Georg

Michael Welzel durch das franquistische Regime im Mirz 1974 thematisiert wurde.”*” Entsprechend

fallen auch Ignacio Amestoys Einschitzungen hinsichtlich der sich ergebenden Schwierigkeiten aus:

Al tiempo que al comienzo de los afios 80 del pasado siglo empezaban a sonar ‘ruidos de
sables’, que culminaron en el golpe del 23-F, empecé a pergeiiar la obra. Hab{a estrenado mi
pieza Ederra, una tragedia que habia obtenido el Lope de Vega, de alguna manera relacionada
con la violencia en el Pais Vasco, y el personaje de Dionisio Ridruejo, un falangista
emblemadtico convertido en fundador de un partido socialdemdcerata [Unién Social Demdcrata
Espaiiola (USDE), D. H.] en el tardofranquismo, me empez6 a dar vueltas en la cabeza. [...] La
obra estd concluida en el 82, y la publica Juan Barja en Akal en el 83. La accién se desarrolla en
junio del 75 en una residencia militar y con militares, uno de ellos, un capitdn, perteneciente a la
Unién de Militares Demdcratas (UMD), entonces en la clandestinidad. Con el precedente de El
crimen de Cuenca 'y de La torna, un destacado director de escena espafiol me anuncio,
premonitoriamente, que el texto no se podria estrenar en Espafa en veinte afios por lo menos.
Ha habido no pocos intentos de montaje, y alguna lectura ptblica. Pero el vaticinio parece que
se cumpli6.”"!

Den Theatertext Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola zeichnet aus, dass er nicht nur das Thema
des politischen Opportunismus unter Franco sowie an der Schwelle zur Demokratie verhandelt,
sondern, und darin liegt sicherlich die eigentliche Brisanz des Stiicks, dass die lebensweltliche
Verdringung einer historischen Figur verarbeitet wird, die gerade deshalb verdringt wird, weil sie,
trotz ihrer zweifelsohne zu verurteilenden ideologischen Verfehlungen, wie wenige andere Figuren aus

der spanischen Politik des 20. Jahrhunderts, ein Gegenbeispiel zu politisch opportunem Verhalten

79 Fernando Doménech Rico hebt in seinem Vorwort zur 2015 erschienenen Catedra-Ausgabe die repressiven
Mafnahmen des spanischen Staates hervor, der die systemische Stabilitét zu diesem Zeitpunkt der
uneingeschrinkten Geltung des freien Ausdrucks vorzog: ,,Estrenada en 1977, la obra fue prohibida por el
Capitdn General de Catalufia. Albert Boadalla fue detenido y procesado, junto con otros miembros de Els
Joglars, en consejo de guerra. Logré escapar del hospital donde estaba recluido y fue finalmente absuelto en
1981.“ Vgl. Doménech Rico, ,,Introduccién®, S. 83, FN 6.

" Der Einfiihrung der Meinungsfreiheit am 1. April 1977 folgte die am 27. Januar 1978 durch ein kénigliches
Dekret besiegelte Darstellungsfreiheit bei Biihnenauffiihrungen. Vgl. De Paco, Mariano: ,,El teatro espaiiol en la
transicion: ;Una generacion olvidada?*, in: Anales de Literatura Esparfiola, 17 (2004), S. 147f.

"1 zit. nach Doménech Rico, Fernando: ,,Introduccién®, S. 82f.

270



darstellt. Das Stiick zeigt somit nicht nur eine Hauptfigur, die ihre eigentlichen Uberzeugungen
verdriangt, Coronel Arenas, sondern es hélt in Person Ridruejos zudem all denjenigen den Spiegel vor,
die ihre ideologischen Uberzeugungen einem politisch opportunem Handeln und Verhalten opferten.
Dass im Umkehrschluss ein zur Demokratie konvertierter Falangist zur moralischen Vergleichsfolie
gemacht wird, befeuert die im Stiick formulierte Kritik an denjenigen, die sich, anders als Ridruejo
selbst, nicht aktiv fiir ein Ende der Diktatur und den Ubergang zur Demokratie einsetzten, nun aber
von der Demokratie profitieren wie sie es zuvor vom franquistischen System taten. César Oliva
zufolge ist es nicht nur das tragische Ende des Theatertextes Dionisio Ridruejo - Una pasion espariola,
das eine Wirkung auf das Publikum ausiibt, sondern ebenso die implizite Kritik am politischen
Opportunismus, der sich iiber duBerliche Anpassung und das stumme Warten auf den Tod Francos
definiert: ,,No sélo es la muerte del Coronel que debe conmovernos, sino advertir cudntos Arenas
callan y refrenan un espiritu castrense anclado en el Imperio hacia Dios.«""?

Um die Brisanz der Person Ridruejo nachvollziehen zu kénnen, bedarf es einer Betrachtung relevanter
biographischer Wegmarken, die Riickschliisse auf seine ideologische Entwicklung und politische
Neupositionierung zulassen. Ridruejos nicht von der Hand zu weisende ideologische Entwicklung, die
in der Griindung der Union Social Democrata Espaiiola im Oktober 1974 ihren Abschluss fand, darf

nicht iiber die Tatsache hinwegtiduschen, dass er als Falangist’"

in Erscheinung getreten war und in
den Jahren des Biirgerkriegs sowie in der Nachkriegszeit zu den einflussreichsten Wortfiihrern des
franquistischen Regimes gehorte. Die in der Folge herausgehobenen biographischen Wegmarken sind
von grundlegender Bedeutung fiir das Verstindnis des Stiicks sowie die weitere Analyse; der
biographische Nachvollzug soll somit in keiner Weise eine Relativierung der von Ridruejo
begangenen Verfehlungen und faschistischen Verwerfungen angesichts der am Lebensende
festzustellenden Lauterung darstellen. Stattdessen ist es das Anliegen der folgenden Ausfiihrungen,
Licht in die Biographie der verdridngten Figur zu bringen, die das Stiick Dionisio Ridruejo - Una
pasion espaiiola von Anfang bis Ende determiniert, ohne dabei selbst in Erscheinung zu treten.

Noch im Griindungsjahr 1933 schloss sich Dionisio Ridruejo der von José Antonio Primo de Rivera
ins Leben gerufenen Falange Espafiola an, einer Partei, deren Aufstieg in den Folgejahren, folgt man
dem Historiker José Luis de Micheo Izquierdo, sich weniger durch die eigene Anziehungskraft
erklarte — ,,La Falange (Falange Espaiiola de las Juntas de Ofensiva Nacional Sindicalistas — FE de las

« 714

JONS) no era casi nada —, als vielmehr aufgrund der Notwendigkeit, die Krifte der

antirepublikanischen Gruppierungen im Anschluss an den Staatsstreich vom 18. Juli 1936 zu biindeln.

"2 Oliva, ,,Prélogo®, S. 10.

5 Die Faszination fiir den Faschismus war schon vor Eintritt in die Falange spiirbar. In der posthum
veroffentlichten Schrift Con fuego y con raices. Casi unas memorias (1976) schreibt Ridruejo: ,,El fantasma del
fascismo aleteaba ya (1932) por la imaginacién de los jévenes de mi clase y condicidn, que estdbamos
pendulando entre los manifiestos futuristas de Marinetti, la visién de El acorazado de Potemkin y la lectura de
Menéndez Pelayo. El libro no corregia el estilo — simplificaciones y relumbres — del autor. Pero me fasciné.*
Vgl. Ridruejo, Dionisio: Con fuego y con raices. Casi unas memorias, Barcelona 1976, S. 156.

"4 De Micheo Izquierdo, ,,Dionisio Ridruejo, propagandista (1937-1939)”, S. 240.

271



Die FE de las JONS wurde fiir die Gegner der Republik zum parteipolitischen Sammel- und
Referenzpunkt, ,,[...] porque era como un recipiente susceptible de albergar cualquier cosa.”’"

Der spitere Bruch zwischen dem iiberzeugten Falangisten Dionisio Ridruejo und Francisco Franco
liegt bereits im Aufstieg der Falange begriindet. Als Franco im Jahr 1937 zum Parteichef der Falange
wurde, sah er die Partei als politisches Instrument und nicht als die parteipolitische Erfiillung seiner
Ideale an. Das faschistische Gedankengut der Parteigriinder korrespondierte nicht mit den eigentlichen
Machtergreifungs- sowie Machterhaltungsplidnen Francisco Francos: ,,[...] el general sublevado menos
revolucionario de los que se alzaron, Franco, se encontré aio y medio después del 18 de julio de 1936,
al frente de un partido tnico (en realidad de un partido bifido), que tenia por objetivo (supuesto) hacer
una revolucién fascista en la que él mismo no crefa en absoluto.*’'

Ridruejos politische Fiihrungsfigur war, auch nach dessen Hinrichtung im Jahr 1936, José Antonio
Primo de Rivera, mit dem er nicht nur die ideologischen Uberzeugungen teilte, sondern ebenso die
Leidenschaft fiir Literatur, insbesondere fiir die Lyrik.”'” Im Dezember 1935 nahm Ridruejo an einem
Treffen der Falangisten um den lider Primo de Rivera teil, bei dem die Hymne der Falange entstehen
sollte. Der junge Lyriker Dionisio Ridruejo, der zu diesem Zeitpunkt bereits seinen Gedichtband
Plural veroffentlich hatte, steuerte vermutlich die ersten beiden Verse der dritten Strophe von Cara al
sol bei, welche durch zwei weitere Verse aus der Feder von Primo de Rivera komplettiert wurden:
Volveran las banderas victoriosas/ al paso alegre de la paz./ Traerdn prendidas cinco rosas/ las flechas
de mi haz.”"

Wihrend des Spanischen Biirgerkriegs libernahm Ridruejo, der zuvor als Falange-Chef in Segovia und
Valladolid aktiv war, die Funktion des Director de Propaganda. Seine Ndhe zum cufiadisimo Ramoén

“79 " der als

Serrano Suiier, ,,el hombre mds poderoso de Espafia después del general Franco
AuBenminister die enge Kooperation mit den deutschen und italienischen Faschisten forderte, ldsst
Ridruejo in den Zirkel der politischen Fiihrung aufsteigen. Als Propagandaminister organisierte er
unter anderem das medienwirksame Begribnis des fortan als Mirtyrer mythisierten José Antonio
Primo de Rivera im Jahr 1937."%

Durch die politische Nihe, die der Clan um Serrano Suifier zum Nazi-Regime pflegte, ist Ridruejo
zugegen, als die Idee zur Griindung der Division Azul aufkommt. Dionisio Ridruejo befiirwortete die

Formierung der Infanterieeinheit, beteiligte sich an den dafiir notwendigen Maflnahmen und meldete

5 De Micheo Izquierdo, ,,Dionisio Ridruejo, propagandista (1937-1939)”, S. 241.

715 De Micheo Izquierdo, ,,Dionisio Ridruejo, propagandista (1937-1939)”, S. 240.

"7V gl. Carbajosa, Ménica/Carbajosa, Pablo: La corte literaria de José Antonio. La primera generacion cultural
de la Falange, Barcelona 2003.

8 ygl. Ridruejo, Dionisio: Memorias de una imaginacion. Papeles escogidos e inéditos, Madrid 1993, S. 48.

"1 Morente Valero, Francisco: ,,El vencedor vencido. Dionisio Ridruejo en su laberinto®, in: Fuentes Codera,
Maximiliano u.a. (Hgg.), Itinerarios reformistas, perspectivas revolucionarias, Zaragoza 2016, S. 178.

0'ygl. hierzu Collado Seidel, Der Spanische Biirgerkrieg, S. 177: ,,Wie der inhaftierte Primo de Rivera Anfang
Oktober 1936 in einem Interview mit einem amerikanischen Journalisten [...] deutlich unterstrich, hitte er sich
einer Instrumentalisierung seiner Bewegung zur Wiederherstellung der alten sozialen Ordnung widersetzt [ ...].
Damit stellte er aber fiir Franco eine politische Gefahr dar, und eine Befreiung konnte keinesfalls in dessen Sinne
sein. Dies hielt Franco allerdings nicht davon ab, Primo de Rivera nach dessen Tod zum Mirtyrer zu stilisieren

[.].
272



sich freiwillig, als die Division im Jahr 1941 in den Krieg zog.””' In seinen Cuadernos de Rusia
schrieb Ridruejo iiber die Motivation, an die russische Front zu ziehen. Die Beweggriinde, so zeigt der
folgende Tagebucheintrag Ridruejos vom 4. Juli 1941, waren politischer und personlicher Natur.
Ridruejo hatte im Spanischen Biirgerkrieg aufgrund seiner Funktion als Propagandaminister nicht
selbst zu den Waffen gegriffen, weshalb er nun die Gelegenheit gekommen sah, sich vom Stigma

desjenigen, der iiber den Krieg geredet und ihn nicht am eigenen Leib erfahren hatte, zu befreien:

Dirfa — aunque parezca exceso — que Espaifia se nos ha hecho mds agria y triste que nunca.
Casi todas mis ilusiones — nuestras ilusiones — politicas, sociales, estéticas naufragan en una
mediocridad perezosa y envanecida que, por lo mismo que simula lo que deberia ser y no es,
cierra el paso a toda esperanza normal.

Intervenir ahora serd cuando menos romper esta costra nacida demasiado confusa. Acaso este
esfuerzo pueda tener una reversion ‘civil’, hacia nuestra interioridad politica y social que otra
Vez...

También en lo personal intimo rompo asi con una crisis de inadaptacion o de desencanto. Que
no es tristeza sino viva exasperacion contra casi todas las realidades en las que vivo.
Decepcidn. Insuficiencia de mi tarea politica (que nada puede); poquedad de mi obra literaria,
adulada por otros pero nada satisfactoria para mf; atasco de otras muchas direcciones de mi
vida...”

Es wire eine Vereinfachung, den Einsatz an der russischen Front als Beginn seines ideologischen
Wandels zu bezeichnen. Zwar geht Ricardo Doménech Rico davon aus, dass die Kriegserfahrung
malgeblichen Anteil an der ideologisch-politischen Entwicklung Ridruejos hatte, doch belegen dessen
Niederschriften nach 1942, dass die Erfahrung in der Division Azul keineswegs zu einer unmittelbaren
Abkehr von seinen falangistischen Idealen fiihrte. Zwar war die Konfrontation mit den Gréueln des
Krieges eine traumatische Erfahrung fiir ihn, doch kehrte Ridruejo nach seiner Feuertaufe mit dem
Vorhaben zuriick, die falangistischen Ideale, die Francos Machtpolitik zunehmend zum Opfer gefallen

waren, neu zu befeuern:

Se ha dicho algunas veces que para entonces Ridruejo empezaba a tener grietas en su fe fascista
y que eso fue lo que le llevd a distanciarse de Franco y su régimen. Nada més lejos de la
realidad. La disidencia de Ridruejo en 1942 se produjo precisamente porque consideraba que el
régimen que se habia construido en Espafia tenfa poco de fascista y, en opinién de Ridruejo, el
general Franco no tenia la menor intencién de avanzar en esa direccion. El contenido de la
misiva no deja el mds minimo lugar a la duda; el de algunas de las cartas que escribid a sus
amigos y camaradas desde su confinamiento (primero en Ronda, luego en diversas ciudades
catalanas), tampoco. En alguna de ellas, y cuando ya se habia producido la debacle alemana en
Stalingrado, Ridruejo auin escribia que se sentia mds tentado que nunca de repetir la experiencia
en el frente ruso.””

Vor diesem Hintergrund ist auch der auf den 7. Juli 1942 datierte Brief einzuordnen, den Dionisio

Ridruejo an Francisco Franco richtete und in dem er dem caudillo die Treue aufkiindigte:

21 Vgl. Ridruejo, Dionisio: Cuadernos de Rusia. Diario 1941-1942, Madrid 2013, S. 55ff. (Tagebucheintrag
vom 4. Juli 1941).

22 Ridruejo, Cuadernos de Rusia, S. 55.

2 Morente Valero, ,,El vencedor vencido. Dionisio Ridruejo en su laberinto®, S. 182.

273



Durante mucho tiempo he pensado [...] que el Régimen que preside a través de todas sus
vicisitudes unificadoras, terminaria por ser al fin el instrumento del pueblo espafiol y de la
realizacion histérica refundidora que nosotros habiamos pensado. No ha resultado asi y lleva
camino de que no resulte ya nunca. [...] Yo y cualquier falangista preferirfamos hoy una
dictadura militar pura, o un gobierno de hombres ilustres, a esta cosa que no hace sino turbarnos

la conciencia. [...] Cumplo con mi conciencia presentando ante Vuecencia mi absoluta
insolidaridad.”*

Zeitgleich versendete Ridruejo zwei weitere Briefe, in denen er um die Entlassung aus allen
politischen Amtern bat und seinen Parteiaustritt firmierte. Den ersten richtete er an den wenige Tage
spater entlassenen Auflenminister Serrano Suiier, den zweiten an den Generalsekretédr der Falange José
Luis de Arrese.”” Der Umstand, das Ridruejo diese Briefe kurz nach seiner Riickkehr aus Russland
verfasste, suggeriert einen unmittelbaren Zusammenhang zwischen dem dort Erlebten und seiner

politischen Abdankung. Kurz nach seiner Riickkehr aus Russland schrieb Ridruejo:

A mi regreso de Rusia hube de dedicar bastante tiempo a reparar mi salud, pero entre tanto fui
cambiando impresiones con unos y con otros y haciéndome cargo de la situacion. Salvo para
mi halago personal, [...], todo iba a peor. Las posiciones conservadoras se afirmaban en todas
partes. La represion alcanzaba proporciones absurdas. La corrupcion daba sus primeros pasos.
[...] (Para qué seguir?

Hacia el mes de julio visité en el campo al secretario general y vivamente le planteé el
problema: si el Partido no estaba dispuesto a imponer, incluso mediante la rebeldia, las
reformas que el pafs necesitaba, yo estaba de mas en aquel juego.””

Obgleich die Kriegserfahrung zweifelsohne zu der Distanzierung zum Franco-Regime beitrug, so war
es doch vor allem Ridruejos Enttiduschung iiber den Umstand, dass sich das Regime immer weiter von
den Idealen José Antonio Primo de Riveras entfernte, die ihn zur Aufkiindigung der Regimetreue
bewog. Parteiaustritt und Amterniederlegung waren folglich nicht gleichbedeutend mit einer
ideologischen Kehrtwende — im Gegenteil.

Der Historiker Francisco Morente Valero geht davon aus, dass Ridruejo erst ab Mitte der 1950er Jahre
eine ideologische Wandlung zu vollziehen begann. Diese Abkehr stand im Zusammenhang mit zwei
Ereignissen, einem in Barcelona gehaltenen Vortrag, in dem er 6ffentlich den ,,caricter legitimador*
des Staatsstreichs vom Juli 1936 zur Disposition stellte, sowie der Unterstiitzung der ersten
offentlichen Proteste gegen das Regime in der Madrider Universitit im Februar 1956. Als einer der
vermeintlichen Rédelsfithrer wurde Ridruejo im Anschluss an die studentische Kundgebung fiir

vierzig Tage inhaftiert:

724 Amestoy Egiguren, Ignacio: ,,Literatura e historia. El testimonio del teatro*, in: Anthropos, 240 (2013), S.
112f.

725 Schmidt, Hans-Peter: Dionisio Ridruejo — Ein Mitglied der spanischen ‘Generacion del 36°, Bonn 1972 (=
Romanistische Versuche und Vorarbeiten, 41), S. 101.

726 Ridruejo, Dionisio: Escrito en Espaiia, Buenos Aires 1964, S. 20f.

274



En mi opinién, es en estos afos, y muy especialmente a partir de 1955, donde hay que buscar el
punto de inflexion en la trayectoria politico-ideoldgica de Dionisio Ridruejo. [...] A lo largo de
1955, sus contactos con un grupo de inquietos estudiantes de la Universidad de Madrid que eran
comunistas (lo que Ridruejo no sabia) y la creciente conviccién de que el régimen no estaba
dispuesto a avanzar ni un milimetro en la linea que €l consideraba necesaria le llevaron poco a
poco a posiciones de abierta disidencia, aunque todavia no de oposicidn. Su sonada conferencia
en el Ateneo de Barcelona el 12 de abril de 1955, organizada por la Hermandad de
Excombatientes de la Divisiéon Azul y en la que hizo una lectura matizadamente positiva de la
Segunda Republica y cuestioné abiertamente el caricter legitimador del 18 de Julio, ya avisé de
que el rumbo que estaba siguiendo era de colisidn con el régimen. Los sucesos de Madrid de
febrero de 1956 pusieron punto final a la experiencia Ruiz Giménez y dieron con Dionisio
Ridruejo en la carcel como uno de los promotores y alentadores espirituales (lo que era
claramente exagerado) del grupo de estudiantes comunistas (Enrique Mégica, Javier Pradera,
Ramén Tamames...) a los que se adjudicé la responsabilidad de la agitacion politica en la
Universidad de Madrid que haba conducido al choque violento entre estudiantes falangistas y
opositores.’”’

Im Jahr 1957 rief Ridruejo gemeinsam mit einigen wenigen Verbiindeten den clandestinen Partido
Social de Accion Democrdtica (PSAD) ins Leben, der aus dem Untergrund jedoch keinerlei Einfluss
ausiiben konnte. Die Teilnahme am 1962 in Miinchen stattfindenden Congreso del Movimiento
Europeo, den die Propagandisten der Falange als ,,Contubernio de Munich* diffamierten, zeugen von
der ideologischen Wandlung Ridruejos. Der Intervention in Miinchen folgte ein zweijdhriger
Exilaufenthalt in Paris.

Unmittelbar im Anschluss an seine Riickkehr nach Spanien im Jahr 1967 musste Ridruejo wegen einer
Pressekonferenz, die vom Regime als illegale Propaganda eingestuft wurde, erneut eine mehrmonatige
Gefingnisstrafe ableisten. Die Jahre zwischen 1968 und 1970 verbrachte Ridruejo schlieBlich in den
USA, wo er als Literaturdozent an den Universititen Wisconsin und Austin lehrte und wo er im
Austausch mit republikanischen Exilanten stand.”*®

Erst im Jahr 1974 gelang es Ridruejo, die Krifte der demokratischen Gruppierungen Spaniens zu
biindeln und ihnen durch die Neugriindung der Unidn Social Demdcrata Espaiiola (USDE) einen
strukturellen Rahmen zu geben: ,,El nuevo partido se presentaba como moderado, democrético,
reformista, defensor de la economia de mercado aunque con espacio para el sector publico de la
economia y las reformas sociales.”” Zu den Mitgliedern der Partei ziihlten unter anderem die Autoren
Juan Benet sowie Antonio Buero Vallejo, die im Gegensatz zu Ridruejo, der am 29. Juni 1975
verstarb, Zeugen des demokratischen Ubergangs werden sollten.

Die eingangs formulierte These lautete, dass das von Ridruejo verkorperte Konfliktpotential gerade
darin begriindet liegt, dass seine ideologischen Uberzeugungen stets seine politischen Entscheidungen
leiteten und er damit eine Art Gegenfigur zum politischen Opportunismus représentiert. Dionisio
Ridruejo distanzierte sich aufgrund seiner faschistischen Uberzeugung zunichst vom Franquismus,

bevor er am Faschismus selbst zu zweifeln begann und die erste demokratische Partei unter Franco

27 Morente Valero, ,,El vencedor vencido. Dionisio Ridruejo en su laberinto®, S. 184f.
28 Vgl. Garcfa Cueto, Pedro: ,,Dionisio Ridruejo, falangista y demdcrata®, in: El Ciervo, 96 (2012), S. 35.
2 Morente Valero, ,,El vencedor vencido. Dionisio Ridruejo en su laberinto®, S. 188.

275



griindete. In einem Interview erkldrte Ernesto Arias, der Schauspieler, der bei der Urauffiihrung von
Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola (2014) die Rolle des Coronel spielte, seine Faszination fiir

Dionisio Ridruejo wie folgt:

Lo que me impresioné de él es que por seguir los dictados de su conciencia sufre las
consecuencias: el exilio, la cércel. Probablemente para €l lo cémodo hubiera sido callarse, ser
ministro, vivir comodamente dentro del régimen. No tuvo presente eso de la obediencia debida,
que también la hay ahora y lo es al Partido, a la Plataforma de Poder. Siempre me atrajeron esos
personajes, que por seguir los dictados de su propia conciencia sufren las consecuencias y se
privan de la comodidad.”’

Ridruejo war Faschist und er war Demokrat, ein Umstand, der denjenigen, die Ridruejo wihrend und
nach der Diktatur unerwihnt lassen wollten, genug Argumente lieferte, um ihn dem Vergessen anheim
fallen zu lassen. In der Biographie Ridruejos liegt somit die Antwort auf die Frage begriindet, weshalb
sich Amestoy nach der Publikation des Textes derartigen Vorbehalten seitens der Theaterhduser
ausgesetzt sah. Mit Blick auf die ideologische und politische Entwicklung Ridruejos schreibt Fernando
Doménech Rico im Einfiihrungstext der 2015 erschienen Neuauflage des Dramas: ,,Probablemente
habré pocas figuras tan conflictivas en la historia espafiola del siglo XX como Dionisio Ridruejo.“”

In seinem am 14. Miarz 2014, dem Tag der Erstauffiihrung des Stiicks, im Kultur-Ressort der
Tageszeitung ABC publizierten Artikel {iber die Inszenierung von Carlos Pérez de la Fuente fasst der
Journalist Julio Bravo nicht nur die wichtigsten biographischen Stationen des Politikers Ridruejo
zusammen, sondern er verweist ebenso darauf, dass diese Figur, die als Sprachrohr der Falange
massenwirksam in Erscheinung trat und im Anschluss an seine ideologische “Lauterung® vom

Historiker Santos Julid als ,,primer demdcrata de la transicion® bezeichnet wurde”?, wihrend der

transicion nicht in Erinnerung gerufen wurde:

Juan Benet escribid, al morir Dionisio Ridruejo: ‘No yace aqui la esperanza, sino quien la
despert6’. Hablaba de un hombre, un poeta e intelectual, que milité en la Falange, fue director
general de Propaganda del bando franquista, que escribié dos versos del ‘Cara al sol’ y luché en
Rusia junto a la Divisién Azul. De un hombre que conté con la absoluta confianza de Franco
(quiso casarle con su hija) y que, defraudado por el régimen, renuncio a todos sus cargos
politicos, expresé abiertamente sus ideas y sufrié carcel y exilio por ellas. De un hombre que
fundé, en los afios cincuenta, el protopartido politico Accién Democrética, reconvertido
después como Unidn Social Demécrata Espafiola (USDE) y participé en el denominado
Contubernio de Munich y murié en 1975, meses antes que el dictador, sin llegar a ver el
establecimiento de la democracia. De un hombre, ademds, silenciado por el régimen y hoy en
dia précticamente olvidado y desconocido por las jévenes generaciones.””

3% Madrid Teatro (2014), ,,Dionisio Ridruejo - Una pasién espafiola“, URL:

http://www .madridteatro.net/index.php?option=com_content&view=article&id=3482:dionisio-ridruejo-una-
pasion-espanola-amestoy&catid=288:informacion&Itemid=261 [13. Mirz 20138].

31 Doménech Rico, ,,Introduccién®, S. 57.

32 Vgl. Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola., S. 243 (Apéndice 1. Textos de Ignacio Amestoy).
3 Bravo, Julio (2014): ,,,Dionisio Ridruejo - Una pasién espafiola’: el primer hombre de la transicién, URL:
http://www .abc .es/cultura/teatros/201403 14/abci-dionisio-ridruejo-teatro-ocio-201403131752 .html [01. Mérz
2018].

276



Die Rigorositit Ridruejos, mit der er lange Zeit fiir die faschistischen Ideen der Falange eintrat, steht
unabhiingig von ihrer Ausrichtung im Gegensatz zur Diskrepanz zwischen Einstellung und Verhalten,
ideologischer Perspektive und politischer Handlung sowie innerer Entwicklung und &uBerer
Stagnation, wie sie diejenigen erlebten, die, wie es Karl Jaspers mit Blick auf das Nazi-Regime
formulierte, ein ,,Leben in der Maske* fiihrten oder zu fiihren gezwungen waren. Diese Feststellung ist
selbstverstindlich rein struktureller Natur und entbehrt jeder moralischen Bewertung, denn das ,,Leben

in der Maske* war in vielen Fillen ,,unausweichlich fiir den, der iiberleben wollte*’**

, obgleich es
Schuld mit sich brachte.

Diese Uberlegungen fiihren uns zum Agon des Dramas Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, zur
Frage nach der Schuld derjenigen, die im Jahr 1975 darauf warteten, die Maske des Franquismus
absetzen zu konnen, gleich einem Schauspieler, der das Ende einer grotesken Inszenierung

herbeisehnt, um seine unliebsame Rolle abzulegen. Dies geschah bei einigen erst, als der bereits ans

Krankenbett gefesselte “Spielleiter™ starb.

3.3. Gescheiterter Ubergang? Zur Interdependenz von Schuld, Vergebung und Versshnung

Innerhalb des ,teatro del drama de Espafia®“ versammelt Amestoy fiinf Figuren, die, obwohl sie
unterschiedliche politische Positionen vertreten oder sich durch génzlich apolitisches Verhalten
auszeichnen, eine Gemeinsamkeit aufweisen. Auf ihre je eigene Weise hat jede Figur eine
Mitverantwortung fiir die 1975 immer noch existierende Militirdiktatur sowie dafiir, dass dem
Ubergang Spaniens von der Diktatur zur Demokratie keine von der Bevolkerung oder der
organisierten Opposition ausgehende Bewegung vorausging, welche die Phase der transicion sowie
die Erinnerungskultur nach 1975 unter andere Vorzeichen gesetzt hitte. Die Fiktion entspricht hier
insofern der lebensweltlichen politischen Situation im Juni 1975, als dass es das Warten auf die
Verdnderung mit der Vermeidung einer offenen politischen Konfrontation in Beziehung setzt, wie sie
beispielsweise von Dionisio Ridruejo eingegangen wurde. Mit Blick auf die spanische Geschichte,
insbesondere auf die Phase der Aufkldrung, ist man, obgleich man die Gefahr einer plakativen
ironischen Zuspitzung eingeht, dazu geneigt, von einer ,Demokratie von oben’ zu sprechen, wobei
sich der Begriff ,oben’ in diesem Fall sowohl auf den Konig Juan Carlos I. als auch auf die “géttliche
Fiigung* beziiglich des Ablebens Francos beziehen lief3e.

Die Ausdrucksformen der Mitverantwortung sind bei den auftretenden Figuren zwar vollig
unterschiedlicher Natur, fithren letztlich jedoch zum selben Ergebnis, dem jahrzehntelangen
Fortschreiben einer Militdrdiktatur, deren Ende Mitte 1975 zwar erwartet, jedoch nicht aktiv
herbeigefiihrt wurde, sowie zu einem Ubergang, in dessen Verlauf die Aufgabe der Demokratisierung

nicht in den Hidnden einer demokratischen Opposition lag, sondern, man bedenke das Beispiel Adolfo

3% Jaspers, Karl: Die Schuldfrage. Fiir Volkermord gibt es keine Verjihrung, Miinchen 1979, S. 46,

277



Sudrez, in den Hénden der Franquisten. Die vier Militdrvertreter waren und sind allesamt Teil des
franquistischen Systems und profitieren in der residencia militar von den Privilegien eines
soldatischen Lebens innerhalb einer Militardiktatur. Selbst der der Union Militar Democrdtica (UMD)
angehorende CAPITAN profitiert vom Einfluss seines hochrangigen Vaters. Damit sind sie,
unabhiingig von ihrer eigentlichen Haltung gegeniiber dem Regime, mitverantwortlich fiir das Regime.
Der erzwungene Aufenthalt der Figuren im manicomio fungiert damit nicht nur als Symbol fiir die
scheinbare Ausweglosigkeit aus dem iiberkommenden System, sondern zudem als Symbol fiir die
politische Mitverantwortung der Figuren bzw. fiir die Unmoglichkeit, sich von dieser
Mitverantwortung freizusprechen. Als funktionaler Teil des Systems ist ein Auflerhalb schlichtweg
nicht denkbar. Gleichermafen hat die Aufkiindigung der Solidaritét repressive Maflnahmen seitens der
Machthaber zur Folge.

Ein Grund fiir die Komplexitit des Theatertextes von Ignacio Amestoy besteht m. E. in der
Verhandlung des diffizilen Verhiltnisses von Einzel- und Kollektivschuld bzw. von moralischer und
politischer Schuld. Dionisio Ridruejo - Una pasion espariola ist ein Drama iiber Schuld und die Frage
nach dem Umgang mit Schuldgefiihlen, die sich aus der Diskrepanz zwischen dem Sein und dem Tun
ergeben. Der Theatertext fungiert als unbequemes Gewissen in einer Phase, in der die Versshnung
ohne ein vorheriges Schuldbekenntnis erreicht werden soll. Zugleich fungiert Dionisio Ridruejo
innerhalb der fiktionalen Welt als Instanz des Gewissens, die all denjenigen den Spiegel vorhilt, die
ein “Leben in der Maske* fiihrten. Der Begriff der ,Schuld’ ist m. E. zentral fiir die Beschiftigung mit
diesem Theatertext. Deshalb soll in der Folge auf die Uberlegungen des deutschen Philosophen Karl
Jaspers sowie des franzosischen Philosophen Paul Ricceurs, eine der Leitfiguren dieser Studie, zum
Begriff der Schuld rekurriert werden. Die terminologische Schirfung des Schuldbegriffs ermoglicht es
anschlieBend, nach der Asthetisierung des Verdriingens auf dramatischer Ebene und der Initiierung der
Vergebung auf theatralischer Ebene zu fragen.

Karl Jaspers unterscheidet vier Schuldbegriffe, die vor der ,,Flachheit des Schuldgeredes*’*> bewahren
und die der vorliegenden Analyse zugrunde gelegt werden sollen: die kriminelle Schuld, die politische
Schuld, die moralische Schuld und die metaphysische Schuld. Die Parameter, die Jaspers diese
Schuldbegriffe voneinander unterscheiden lassen, stellen die jeweils richtenden Instanzen und die sich
im Anschluss an das Schuldbekenntnis ergebenden Folgen dar.

Kriminelle Schuld, so Jaspers, ladt sich derjenige auf, der ein Verbrechen begeht, eine objektiv
nachweisbare Handlung also, die gegen die herrschenden Gesetze verstdft und somit zum Gegenstand
gerichtlicher Verhandlung wird. Die Instanz fiir die Bestimmung krimineller Schuld ist das Gericht,
die Folge der juristische Strafvollzug.

Die politische Schuld dagegen ,besteht in den Handlungen der Staatsminner und in der
Staatsbiirgerschaft eines Staates, infolge derer ich die Folgen der Handlungen dieses Staates tragen

mub, dessen Gewalt ich unterstellt bin und durch dessen Ordnung ich mein Dasein habe (politische

73 Jaspers, Die Schuldfrage, S.22.

278



Haftung).“”*® Jaspers geht davon aus, dass jeder Mensch eine Mitverantwortung fiir die Regierung
trigt, der er untersteht. Wer politische Haftung ilibernehmen muss, entscheidet nicht das Gericht,
sondern der Wille des Siegers, desjenigen also, der einzig aufgrund seiner Machtposition iiber die
Zuschreibung der Begriffe ,Opfer’ und ,Tdter’ bestimmen kann. Diese Zuschreibungen sind
entsprechenden Veridnderungen unterworfen, abhéngig davon, wer am Ende eines Machtkampfes als
Sieger hervorgeht. Mit Blick auf das ausgehende 20. Jahrhundert und den Beginn des 21. Jahrhundert
spricht der franzosische Philosoph Paul Ricceur in Anlehnung an den Begriff Jaspers’ von den
Autorititen, die die Interessen und Rechte der Opfer vertreten.””’ Die Folge der politischen Schuld, so
Jaspers und Ricceur, ist der verantwortungsbewusste Umgang mit dem historischen und politischen
Erbe, denn ,,[e]in Volk haftet fiir seine Staatlichkeit. [...] Wir ‘haften’ kollektiv.“”*® Diese kollektive
politische Haftung bzw. Verantwortung darf jedoch niemals allein als Grundlage fiir das Einfordern
moralischer Schuld missbraucht werden: Mit Blick auf die Schrecken des Zweiten Weltkriegs

formuliert Jaspers:

Die Frage ist, in welchem Sinn jeder von uns sich mitverantwortlich fiihlen mu8.
Zweifelsohne in dem politischen Sinne der Mithaftung jedes Staatsangehdrigen fiir die
Handlungen, die der Staat begeht, dem er angehdrt. Darum aber nicht notwendig auch in dem
moralischen Sinne der faktischen oder intellektuellen Beteiligung an den Verbrechen. Sollen
wir Deutsche fiir die Untaten, die uns von Deutschen zugefiigt wurden oder denen wir wie
durch ein Wunder entgangen sind, haftbar gemacht werden? Ja — sofern wir geduldet haben,
daB ein solches Regime bei uns entstanden ist. Nein — sofern viele von uns in ihrem innersten
Wesen Gegner all dieses Bosen waren und durch keine Tat und durch keine Motivation in sich
eine moralische Mitschuld anzuerkennen brauchen. Haftbarmachen heifit nicht als moralisch
schuldig erkennen.”

Der Begriff der metaphysischen Schuld, der hier, anders als bei Jaspers, vor dem der moralischen
Schuld erldutert wird, spielt auf eine aprioristische Solidaritit zwischen Menschen an, in die jeder
Einzelne hineingeboren wird. Die Mitverantwortung fiir ,,alles Unrecht und alle Ungerechtigkeiten in
der Welt<" ergibt sich, wenn der Mensch nicht alles in seiner Macht stehende unternimmt, um dieses
Unrecht zu verhindern. Die Instanz dieses transzendentalen Schuldbegriffs ist Gott allein, die Folge
das Ausbleiben christlicher Gnade.

Die moralische Schuld schlieBlich betrifft allein das Individuum, das durch einen Akt der Reflexion
zum Richter seiner selbst wird. ,,Fiir Handlungen, die ich doch immer als einzelner begehe, habe ich
die moralische Verantwortung, und zwar fiir alle meine Handlungen, auch fiir politische und

15“741

militdrische Handlungen, die ich vollziehe. Niemals gilt schlechthin ,Befehl ist Befeh , S0 Jaspers.

Die richtende Instanz ist in diesem Fall das Gewissen, genauer, das moralische Gewissen. Moralisch

73 Jaspers, Die Schuldfrage, S.21.

37 Vgl. Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 726.
738 Jaspers, Die Schuldfrage, S. 44.

739 Jaspers, Die Schuldfrage, S. 44f.

0 Jaspers, Die Schuldfrage, S.21.

1 Jaspers, Die Schuldfrage, S.21.

279



zu richten setzt voraus, sich selbst gegeniiber als Objekt auftreten zu kdnnen. Jaspers spricht in diesem
Zusammenhang von einer ,moralischen Selbstdurchleuchtung“’**. Die Reflexion des Selbst, die
Beobachtung des eigenen Handelns von einem Punkt auBerhalb unserer Selbst, ist die conditio sine
qua non des moralischen Gewissens. Diese Annahme macht Jaspers Behauptung nachvollziehbar, dass
,Hitler und seine Komplizen [...] auBerhalb der moralischen Schuld [stehen], solange sie sie iiberhaupt
nicht spiiren.“743 Wo kein innerer Richter, da kein innerer Henker. Wo kein Gewissen, da keine
moralische Schuld. Und dies ist vollig unabhingig von der kriminellen und politischen Schuld zu
sehen, die sich ,,Hitler und seine Komplizen“ aufgeladen haben. ,,.Die moralische Schuld besteht bei
allen, die dem Gewissen und der Reue Raum geben. Moralisch schuldig sind die Siihnefdhigen
[..]*

Jaspers nennt mit Blick auf das Nazi-Regime sechs exemplarische Kategorien fiir ein Leben in
moralischer Schuld. Diese sind zweifelsohne auf jedes Leben innerhalb von Diktaturen tibertragbar. Er
unterscheidet das Leben in der Maske, das Leben mit einem falschen Gewissen, Halbheit und innere
Angleichung, die Selbsttduschung, das aktive und passive Eingehen von moralischer Schuld sowie das
Mitldufertum. Die Klarung dieser Begriffe, die teils eine strukturelle Nihe zum Theaterspiel
aufweisen, bildet den letzten Schritt, bevor die Analyse des Theatertextes mithilfe eines differenzierten
Schuldbegriffs fortgefiihrt wird.

Unter einem Leben in der Maske versteht Jaspers ,,[l]igenhafte Loyalitdtsbekundungen gegeniiber
drohenden Instanzen®, die ein bestimmtes Sprechen und Verhalten einfordern. Die Konsequenz dieser
Ausdrucksform der moralischen Schuld ist der Schleier des Als-ob, die Maske der ideologischen und
politischen Konformitit, ein Spiel zum Zwecke des ,Dabeiseins“. ,,Die Tarnung gehorte zum
Grundzug unseres Daseins. Sie belastet unser moralisches Gewissen.*’*’

Das falsche Gewissen weist eine strukturelle Ndhe zum Begriff der ,Anagnorisis’ auf, der ein
Wiedererkennen meint, einen im Kontext der Schuld auf sich selbst bezogenen Akt des Erkennens.
Auf das Erkennen der eigenen Schuld folgt das beklemmende Gefiihl, zugleich Subjekt und Objekt
einer Tduschung gewesen zu sein, sich selbst unwissend etwas vorgespielt zu haben. Der Umstand, es
nicht besser gewusst zu haben, unfreiwillig eine Rolle angenommen zu haben, verhindert nicht das
Gefiihl moralischer Schuld, das im Moment des Richterspruchs des eigenen Gewissens einsetzt.
Bedingung dafiir ist jedoch die Wiedererkennung, die Anagnorisis.

Mit den Begriffen der ,Halbheit’ bzw. der ,inneren Angleichung’ spielt Jaspers auf diejenigen an, die
versuchen, dem offensichtlich Schlechten zum Zwecke der eigenen Gewissensberuhigung etwas Gutes
abzugewinnen. Die Folgen dieser sich irrenden Objektivitit bestehen darin, dass vermeintlich

Positives, wie das Versprechen auf Vollbeschiftigung oder ein Ende der Nahrungsknappheit, gegen

2 Jaspers, Die Schuldfrage, S. 46.
3 Jaspers, Die Schuldfrage, S. 46.
4 Jaspers, Die Schuldfrage, S. 46.
™3 Jaspers, Die Schuldfrage, S. 47.

280



Negatives, wie rassistische Ubergriffe, aufgerechnet wird. Der filternde und daher triigerische Blick
sieht die Vorteile und blendet die Kollateralschiden und Verwerfungen aus.

Der Begriff der ,Selbsttduschung’ im Sinne Jaspers geht einen Schritt weiter als die innere
Angleichung. Wihrend durch die innere Angleichung der Versuch unternommen wird, das Schlechte
schlichtweg zu liberblenden, geht der Selbsttduschung das bewusste Erkennen und Benennen des
Schlechten voraus, dhnlich wie beim Leben in der Maske. Die Besonderheit der Selbsttduschung
besteht nun darin, die eigene Handlungsfdhigkeit gegeniiber der drohenden Gefahr zu iiberschitzen
und die Schlagkraft der drohenden Gefahr zu unterschitzen. ,,Manche gaben sich der bequemen
Selbsttduschung hin: Sie wiirden diesen Staat schon @ndern, die Partei werde wieder verschwinden,
spatestens mit dem Tod des Fiihrers. Jetzt miisse man dabei sein, um von innen heraus die Sache zum
Guten zu wenden.“’*® Hier werden die Hoffnungen mit der Besorgnis iiber den gegenwiirtigen Zustand
verrechnet, um sich der Notwendigkeit des Einschreitens zu entziehen.

SchlieBlich ist die moralische Schuld der Passivitit anders einzuschitzen als die der Aktivitdt der
Ausfiihrenden, Leitenden und Propagandisten, so Jaspers. ,,Aber die Passivitit weill ihre moralische
Schuld fiir jedes Versagen, das in der Nachléssigkeit liegt, nicht jede irgend mdogliche Aktivitit zum
Schutz Bedrohter, zur Erleichterung des Unrechts, zur Gegenwirkung ergriffen zu haben.“’*’ Selbst im
Sichfiigen, meint Jaspers, besteht immer die Moglichkeit der vorsichtigen, jedoch wirksamen Aktivitét
und somit des Widerstands. Das Wissen um diese Moglichkeit bildet den Kern der moralischen Schuld
der passiv Bleibenden, derjenigen, die vermeintlich keinen aktiven Beitrag zu Leid und Unrecht
geleistet, dies jedoch ebensowenig im Hinblick auf die Verhinderung dieses Unrechts getan haben.
Die letztgenannte Ausdruckform der moralischen Schuld ist das Mitlaufertum. Jaspers spricht von der
moralischen Schuld ,,im &uBeren Mitgehen”, von einer dufleren Anpassung, die ihren Ausdruck
beispielsweise in der Eingliederung in die Einheitspartei und der Aufnahme der vorgegebenen
Diskursregeln finden kann. ,,Ein ,Abzeichen’ war nétig, dullerlich, ohne innere Zustimmung.“748 Doch
nicht jeder gab sich dieser scheinbaren Alternativlosigkeit geschlagen. Eine Entschuldigung fiir das
Mitldaufertum ist angesichts derjenigen, die nicht mitliefen, derjenigen, die inneren oder duBeren
Widerstand leisteten, schlichtweg nicht zu rechtfertigten. Das Mitldufertum unterscheidet sich vom
Leben in der Maske durch die Offizialitdt. Das Mitldaufertum im Sinne Jaspers meint nicht die soziale
Loyalititsbekundung, sondern die nominelle Zugehorigkeit, die ihren Ausdruck beispielsweise im
Eintritt in die Einheitspartei oder in der Ubernahme eines politischen Amtes findet.

Im Anschluss an diese definitorische Schérfung des Schuldbegriffs, die auch die vorliegende Studie
vor der ,Flachheit des Schuldgeredes“’® bewahren soll, gilt es zur Analyse des Theatertextes
zuriickzukehren. Zunichst ist zu fragen, welche Rolle die Einbettung des dramatischen Geschehens im

emblematischen Jahr 1975 fiir die Verhandlung des Schuldmotivs spielt. Wenige Monate vor dem Tod

746 Jaspers, Die Schuldfrage, S. 49.
7 Jaspers, Die Schuldfrage, S. 51.
8 Jaspers, Die Schuldfrage, S. 51.
™9 Jaspers, Die Schuldfrage, S.22.

281



Francisco Francos waren sich sowohl die Politikerinnen und Politiker Spaniens — mit Ausnahme
einiger politischer Hardliner wie den Mitgliedern des ,binker’ — als auch der Grofteil der
Bevolkerung dariiber bewusst, dass der Franquismus nach dem Tod Francos der Geschichte angehoren
wiirde. Auch wenn die konkrete Umsetzung der postfranquistischen Neuorientierung noch nicht
geklért war, so zweifelte niemand daran, dass das Land vor einer historischen Zésur stand. Das Wissen
um diese politische Strukturverdnderung, unabhingig davon, ob dieser eine Fortfilhrung der
franquistischen leyes fundamentales unter anderem Namen, ein radikaler Bruch mit der
franquistischen Gesetzgebung oder ein milder Ubergang folgen wiirde, bildet somit die historische
Flache, auf der sich das dramatische Geschehen sowie die binnenfiktionale Auseinandersetzung

abspielen. Als Beleg dient folgender Dialog aus der Mitte des ersten Akts:

CAPITAN. Seiior, toda comunidad necesita una autoridad que se haga respetar y querer.
GENERAL. Exacto. Lastima que el caudillo se nos esté acabando y no haya surgido otro para
sucederle.

CAPITAN. Vamos a tener un rey.

GENERAL. ;Esta usted seguro?

CAPITAN. Eso es lo que el jefe ha previsto.

GENERAL. Ojal4 el caudillo fuera eterno.

CAPITAN. Nada es eterno.

GENERAL. Solo Dios, ;verdad, hijo?

CAPITAN. Eso creemos.”

Das Wissen um das Ende des Franquismus implizierte das Wissen um die bevorstehende Integration
in den europdischen Staatenbund unter demokratischen Vorzeichen. Auch dies wird im Text explizit
ausformuliert. Als Coronel Arenas vom Tod Dionisio Ridruejos erfihrt, reagiert er mit folgendem
Ausspruch: ,,jDionisio! [...] Te hemos matado antes de que llegaras a la tierra prometida.“”" Auf den
hier formulierten alttestamentarischen Verweis wird genauer einzugehen sein, wenn sich die Analyse
der biblisch-liturgischen Ebene des Theatertextes widmet. Vorerst soll festgehalten werden, dass das
Handeln der Figuren auch als Verhandlung der eigenen Position angesichts des bevorstehenden
Ubergangs zur Demokratie, fiir den Ridruejo seit den 1960er Jahren eintrat, betrachtet werden muss.
Dieser Umstand, und dies ist fiir die weitere Interpretation von entscheidender Bedeutung, ruft bei all
denjenigen die richtende Instanz des moralischen Gewissens auf den Plan, deren Hoffnung auf ein
Ende des Franquismus und den Ubergang zur Demokratie nicht mit ihrem politischen Verhalten
wihrend des Franquismus korrespondierte. Es ist die Diskrepanz zwischen innerer Haltung und
duBerer Handlung, wahrem Sein und Tun, die das Thema der Schuld in das Drama einschreibt und
nicht nur zur Quelle der psycho-pathologischen Heimsuchung auf Seiten des Coronel Arenas wird,
sondern ebenso die Hoffnung auf die dem Schuldbekenntnis folgende Vergebung ndhrt. Aus der
Differenz zwischen Sein und Tun speist sich das moralische Gewissen, das somit per definitionem als

negative Erfahrung beschrieben werden muss. Das Gewissen setzt die Moralfihigkeit, die Thomas v.

%0 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 195.
! Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 213.

282



Aquin als synteresis beschrieb, voraus, da durch diese das Ausbleiben der Anwendung der
moralischen Erkenntnis (concientia i S.v. Thomas v. Aquin) erst entdeckt wird.”

Alle fiinf Figuren im Drama sind schuldig, obgleich es sich bei ihrer gemeinsamen Schuld zunichst
um eine politische Schuld im Sinne Karl Jaspers handelt.”’ Sowohl die vier Militéirvertreter als auch
die Enfermera trifft die politische Haftung, weil sie eine stabilisierende und generierende Funktion

innerhalb des ,.teatro del drama de Espafia“’**

ausiiben und ,,[...] auch sie ihr Leben durch die Ordnung
des Staates haben.“” Fiir sie gibt es somit kein AuBerhalb der politischen Verantwortung,
ebensowenig wie es ein physisches AuBlerhalb fiir die Insassen des manicomio gibt.

Anders verhilt es sich mit der kriminellen Schuld, welche den Justizapparat als richtende Instanz
voraussetzt. Weder die Verbrechen, die vom General, dem Coronel und dem Comandante wihrend des
Spanischen Biirgerkriegs veriibt wurden, noch das Leid, das der Coronel als divisionista verursachte,
stehen innerhalb des noch herrschenden franquistischen Systems zur Verhandlung.

Weitaus ergiebiger ist die Frage nach der im Drama verhandelten moralischen Schuld. Wie mit Blick
auf Jaspers herausgestellt wurde, setzt das Erkennen moralischer Schuld einen Akt der Reflexion
voraus, durch den das Subjekt sich und seine Handlungen von einem Punkt auBerhalb seiner selbst
betrachtet und mithilfe seines Gewissens das Verhiltnis von Sein und Tun bemisst. Paul Ricceur
formuliert entsprechend: ,,Der Reflexion bietet sich die Schulderfahrung als eine Gegebenheit an. Sie
gibt ihr zu denken.””° In diesem Prozess treten drei Komponenten zusammen: Der Handelnde (1)
erkennt die vergangene oder gegenwirtige Handlung (2) als die eigene an und priift sie vor der Folie
seines moralischen Gewissens (3). ,,Die Reflexion [...] fiihrt ins Zentrum der Selbst-Erinnerung
zuriick, die der Ort der fiir das Schuldgefiihl konstitutiven Affektion ist.”’

Die Anerkennung einer Verbindung zwischen Handelndem und Handlung bezeichnet Ricceur als
,Zurechenbarkeit’. Die Schuld, so Ricceur, sei ,,im Bereich der Zurechenbarkeit zu suchen. Das ist der
Bereich der Verbindung der Handlung mit dem Handelnden, des ,Was’ der Handlung mit dem ,Wer’
des Handlungsvermogens — der agency. Es ist eben diese Verbindung, die in der Erfahrung der Schuld
in gewisser Weise schmerzlich affiziert und verletzt wird.*”*®

Die Fihigkeit zur Reflexion und der damit verbundenen Zurechenbarkeit hat fiir Ricceur eine
essentielle erinnerungskulturelle Dimension. Denn nur dort, wo das eigene Handeln gegenwirtig und
nachtriglich reflektiert und Subjekten zugerechnet wird, besteht die erst durch ein Schuldbekenntnis
aufkeimende Hoffnung auf Vergebung, die wiederum Voraussetzung fiir Versohnung ist. ,,Es kann

nidmlich nur da Vergebung geben, wo man jemanden beschuldigen kann, ihn fiir schuldig halten oder

32 Mieth, Dietmar: ,,Gewissen®, in: Wils, Jean-Pierre/Hiibenthal, Christoph (Hgg.), Lexikon der Ethik, Paderborn
2006, S. 126.

>3 Die metaphysische Schuld wird an dieser Stelle nicht iibersehen, jedoch aufgrund der mangelnden Relevanz
fiir die Uberlegungen vorerst ausgespart.

>4 Oliva, ,,Prélogo®, S. 17.

753 Jaspers, Die Schuldfrage, S. 45.

%6 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte Vergessen, S. 703.

37 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte Vergessen, S. 705.

38 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 703.

283



erkldren kann“’

, so Paul Ricceur. Und: ,,Die Schuld ist die existenzielle Voraussetzung der
Vergebung [...].“ Anders gewendet, Vergebung und Versohnung konnen nicht ohne Schuld existieren
und Schuld wiederum ist nicht ohne die Fihigkeit der Reflexion und der Zurechenbarkeit denkbar.
Diese logische Folge fiihrt schliissig vor Augen, weshalb die Transition im post-franquistischen
Spanien aus heutiger Perspektive von Beginn an zum Scheitern verurteilt war und sich noch immer in
innenpolitischen Krisen bemerkbar macht.’® Genauer, weshalb die Stabilisierung der jungen
Demokratie durch eine Rhetorik der Versohnung und des Konsenses lediglich auf politisch-
repréasentativer Ebene gelingen konnte. Es lisst sich keine Versshnung herstellen, wo sich niemand zu
Schuld bekennt. Denn erst dieses Bekenntnis ermoglicht den Akt der Vergebung. Und erst die
Vergebung ist es, die ein versohnliches Miteinander in den Bereich des Moglichen riicken lédsst. Die
Versohnung bedarf der Augenhohe und der Gleichberechtigung, sie schliet hierarchische
Bestimmung aus und, dies ist entscheidend, sie ist nicht stellvertretend zu leisten, sondern muss von

denen eingegangen werden, die im Sinne der Schuld und der Vergebung ein Recht auf das Austragen

des Versohnungsaktes haben.

Nicht weniger schwer wiegt die Aporie einer durch Verzeihung zu ermoglichenden
Versohnung. Entweder sie setzt eine entsprechende Bitte voraus [...] und scheitert im
kollektiven Mal3stab schon deshalb, weil eine solche Bitte von duBlerster Seltenheit ist und fiir
Andere nicht stellvertretend ausgesprochen werden kann; oder aber eine ideale
beziehungsweise reine Verzeihung liegt nur dann vor, wenn sie nicht zum Ausgleich fiir ein
Verlangen nach ihr, sondern ganz und gar einseitig gewéhrt wird wie eine Gabe. In diesem
Fall oblédge es allein den Opfern, Verzeihung zu gewéhren. Doch niemand kann anstelle eines
Anderen oder im Namen ungezéhlter Anderer, die fast simtlich nicht mehr leben, verzeihen.
Deshalb, schreibt auch Riceeur unmissverstiandlich, kann es keine Politik des Verzeihens oder
der Versohnung geben.”"!

Damit bleibt der Akt der Vergebung immer ein Akt auf der Ebene des Individuums, auf kollektiver
Ebene wird er dagegen zum Symbol und damit zum uneigentlichen Stellvertreter. Auch wenn
repréasentative Schuldbekenntnisse von grofer Bedeutung auf friedenspolitischer Ebene sind, so
konnen die Vertreter des Volkes niemals mit deren Stimme sprechen und den Verursachern
individuellen Leids ihre Taten vergeben. Das Recht auf Vergebung wird im Moment der Zufiigung des
Leids an das Opfer iibertragen, welches fortan die Moglichkeit besitzt, auf die Reue des Titers
vergebend zu reagieren. Inga Romer formuliert mit Blick auf den Begriff der Vergebung bei Ricceur

entsprechend:

" Riceeur, Gedcichtnis, Geschichte Vergessen, S. 703.

760 Als Beispiel konnen die politischen Unruhen in Katalonien ab 2017 infolge eines von der katalanischen
Generalitat durchgefiihrten Unabhéngigkeitsreferendums angefiihrt werden. Die Regierung Mariano Rajoys
(Partido Popular) erklérte dieses Referendum fiir verfassungswidrig. Die innenpolitische Krise befeuerte noch
immer existierende, auf den Franquismus zuriickgehenden Ressentiments zwischen Madrid und Barcelona und
erschwerte die diplomatischen Verhandlungen. Vgl. Minder, Raphael: The Struggle for Catalonia. Rebel Politics
in Spain, London 2017.

8! Liebsch, Burkhard: ,,Menschen: Reste, Zeugnisse und Spuren. Ricceurs Spatwerk ,Gedéchtnis, Geschichte,
Vergessen’ mit und gegen Foucault gelesen®, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 58/4 (2010), S. 538.

284



Zunichst ist hervorzuheben, dass Vergebung weder befohlen noch fiir andere erteilt werden
kann. Wird sie befohlen, ist sie eine erneute Unterdriickung des Opfers, dem sie
aufgezwungen wird. Wird sie fiir andere erteilt, so wird dem Opfer ebenfalls seine
Moglichkeit, die Vergebung zu verweigern, abgenommen und fiigt ihm gleichermalBen eine
erneute Ungerechtigkeit zu. Nur das Opfer selbst kann aus freien Stiicken vergeben.”*

Der hegelianische Begriff der ,Synthese’ entspricht der Idee der fiir eine Versohnung notwendigen
Augenhohe, versteht Hegel doch unter Synthese eine Art Auss6hnung von These und Antithese,
zweier gegenldufiger jedoch gleichberechtigter Perspektiven, die gemeinsam einen neuen Standpunkt

ausgestalten.

3.4. Zur Schuldfdhigkeit statischer Figuren

In Anlehnung an Karl Jaspers und Paul Ricceur wurde festgehalten, dass die Fahigkeit zur Reflexion
eine Voraussetzung fiir das Empfinden moralischer Schuld darstellt. Erst indem sich das Individuum
zu sich selbst in Beziehung setzt und sich zum Objekt der moralischen Durchleuchtung macht, wird es
auf die Differenz zwischen wahrem Sein einerseits und Tun andererseits, zwischen innerem Gesetz
und duBerer Handlung, aufmerksam. Die richtende Instanz des moralischen Gewissens, das immer als
negative Erfahrung im Sinne einer Differenz wahrgenommen werden muss, tritt fragend an den Tréiger
des Gewissens heran. Es liefert keine Antworten, sondern weist auf Versdaumnisse und Verfehlungen
hin, was den Philosophen Wilhelm Weischedel zur Annahme fiihrte, dass das Gewissen die
Grundfunktion habe, den Menschen und sein Tun in Frage zu stellen. Mit Blick auf diesen

anthropologischen Gewissensbegriff Weischedels schreibt Dietmar Mieth:

Demnach besteht das Wesen des Gewissens nicht darin, dass es fertige Antworten gibt,
sondern dass es radikal in Frage stellt. Da, phdnomenologisch gesehen, die Primérerfahrung
des Gewissens als negativ beschrieben werden kann, das heif3it, als Verfehlung eines
moglichen Gutes, kann man sagen, dass das Gute im Gewissen indirekt erfahren wird, aus der
Spannung mit dem direkten Bosen, das als unser Tun und unser Sein vor uns tritt.””

Dieser anthropologische Gewissensbegriff rdumt dem Individuum neben der Internalisierung
kultureller, politischer, gesellschaftlicher oder gottlicher Normen immer auch die Moglichkeit eines

“764 oin. Die Freiheit des Individuums ist zwar durch diese

»moralischen Selbstfindungsprozesses
vorentschiedenen gesellschaftlichen Grundeinstellungen determiniert, doch wire gesellschaftliche

Weiterentwicklung nicht denkbar, wenn das Individuum ausschlieflich das Verhéltnis zwischen einer

762 Rémer, Inga: ,,Eskapistisches Vergessen? Der Optativ des gliicklichen Gedichtnisses bei Paul Ricceur®, in:
Liebsch, Burkhard (Hg.), Bezeugte Vergangenheit und versohnendes Vergessen. Geschichtstheorie nach Paul
Ricceur, Berlin 2010 (= Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 24), S. 299.

%3 Mieth, ,,Gewissen®, S. 128.

% Mieth, ,,Gewissen®, S. 129.

285



dominanten, beispielsweise politischen Norm und der Erfiillung dieser Norm zur Richtschnur der
Selbstbeobachtung macht. Ein solcher Ansatz wiirde iibersehen, dass der Akt der Selbstbeobachtung
immer auch die determinierenden Strukturen mitdenkt und miteinander in Beziehung setzt. Der
Ausgangspunkt fiir einen Bruch mit einer politischen Norm kann beispielsweise darin bestehen, dass
diese nicht mit der internalisierten gottlichen Norm iibereinstimmt. Genauso kann ein Bruch mit der
gottlichen Norm mit der neu gewonnenen Uberzeugung von einer politischen Norm einhergehen, die
jeder Form der Dogmatik eine Absage erteilt und einen Atheismus ohne Furcht vor gottlicher Strafe
denkbar werden ldsst. Entscheidend ist, dass die Aufgabe einer bestimmten normativen
Grundeinstellung zugunsten einer anderen, die schwerer wiegt und damit als {iberzeugender
empfunden wird, Einfluss auf die personliche und damit auch auf die gesellschaftliche Entwicklung

ausiibt. Zur Méglichkeit der Revision der normativen Einfliisse schreibt Mieth:

Diese Vorgegebenheiten gehoren sicherlich auf der einen Seite zu seiner Determination, auf der
anderen Seite besteht aber gerade die Gewissensfreiheit des Menschen darin, seine
Determinanten erkennen und sich zu ihnen verhalten zu konnen. Indem der Mensch
Verantwortung vor seinem Gewissen iibernimmt, trigt er zugleich auch Verantwortung fiir sein
Gewissen.””

Die Fihigkeit zur Reflexion ermdglicht folglich nicht nur die moralische Bewertung des realen Seins
und Tuns vor der Folie des wahren Seins, sondern bringt ebenso die Verantwortung mit sich, sich zu
den normativen Determinanten zu positionieren und das wahre Sein selbst infrage zu stellen.
Reflexion wird damit zur Bedingung fiir Verdnderung, fiir den Ausbruch aus dem immer gleichen
Kreislauf der Normerfiillung. Die Einnahme einer durch die Reflexion erdffneten Metaperspektive
erlaubt es erst, die giiltigen Determinanten zu priifen. Umgekehrt fiihrt das Ausbleiben oder
Verhindern von Reflexion zu Stagnation und Lihmung. Die Unverédnderlichkeit von Individuen steht
somit in engem Verhiltnis zur Unverdnderlichkeit der kulturellen, sozialen oder politischen
Gegebenheiten, die die Individuen umgeben.

Diesen Zusammenhang schreibt Ignacio Amestoy in seinen Theatertext ein, indem er vier der fiinf
Figuren innerhalb des Huis clos statisch konzipiert. Die politische Stagnation, die in Form des
manicomio eine raumliche Entsprechung findet, ist das Ergebnis der Unverinderlichkeit der Figuren,
die dieses System reprisentieren. Einzig der Coronel entwickelt sich im Laufe des Dramas weiter,
auch wenn es sich dabei nicht um eine kontinuierliche Entwicklung handelt, sondern um einen
diskontinuierlichen und sprunghaften Wandel infolge einer Anagnorisis im zweiten Akt. Mit dieser
Behauptung soll der Annahme César Olivas widersprochen werden, der Coronel entwickle sich genau
wie die anderen Figuren nicht weiter: ,,Como los otros personajes, no evoluciona en absoluto en
escena, pues la accién transcurre en dos dias, los ultimos dias de su vida.“" Die Kiirze der

dargestellten Zeit, auf die Oliva Bezug nimmt, schlieft eine Entwicklung m. E. keineswegs aus,

%5 Mieth, ,,Gewissen®, S. 129.
7% QOliva, ,,Prélogo®, S. 15.

286



sondern intensiviert stattdessen den Moment der Anagnorisis, den Moment, in dem der Coronel sich
nicht nur offen zu seiner Schuld bekennt, sondern ebenso sein Handeln an der erkannten Schuld
ausrichtet.

Die Beschreibung des Capitdn als statisch konzipierte Figur mag auf den ersten Blick iiberraschen,
handelt es sich neben dem Coronel doch um den einzigen Vertreter der demokratische Idee und somit
des Wunsches nach Veridnderung. Hierbei ist jedoch zu bedenken, dass er diese Position im Gegensatz
zum Coronel bereits zu Beginn des dramatischen Geschehens offen ausspricht, ja sogar versucht, den
Coronel fiir die eigene Sache zu gewinnen: ,,CAPITAN. Que olvide las locuras y luche por la cordura.
Este pueblo estd harto de locos e iluminados.*”"’

Obwohl der Capitdn als Reprisentant der Demokratie, der Modernisierung und somit des jungen
Spaniens als sympathische Figur auftritt, bleibt die Kritik Amestoys an dessen Statik, das heifit, am
Ausbleiben einer aktiven politischen Umsetzung seiner Ziele, nicht unausgesprochen, wenngleich
diese Kritik erst am Ende des Dramas formuliert wird. Im Anschluss an das Schuldbekenntnis des
Coronel, bittet dieser den Capitdn, ihn ein letztes Mal zu unterstiitzen und sich solidarisch zu erweisen.
Nachdem der Coronel den Entschluss gefasst hat, sich mit einem der von der Decke hidngenden Seile
zu erhingen, weil er den Gang ins gelobte Land der Demokratie nicht verdient habe, fordert er den
Capitan dazu auf, mit ganzer Kraft an dessen Beinen zu reilen, um den qualvollen Erstickungstod zu
vermeiden. Gefangen in der Konzeption des gemiBigten Demokraten verweigert der Capitdn dem
Coronel jedoch die Solidaritét und erstickt auf diese Weise jede Hoffnung auf einen Ausbruch aus der
Passivitdt im Keim. Er schreitet nicht zur Aktion, macht sich die Hidnde nicht schmutzig, sondern

wartet, bis der Coronel eines qualvollen Todes gestorben ist.

CORONEL. (Sube por la cuerda. Cuando estd a tres metros del suelo, sujetdndose con un
brazo a la parte superior de la cuerda, enrolla el sobrante inferior alrededor de su cuello.
Cuando ha realizado la operacién, mira al CAPITAN, que le estd observando sorprendido. El
CORONEL, con firmeza, le gritard al CAPITAN.) ;Capitan, haga algo por mi!
CORO. Gloria in excelsis Deo.
CORONEL. jComience a hacer algo por su patria!
CORO. ...bonae voluntatis.
CORONEL. ;Cuélguese de mis piernas!
CORO. Laudamus te,

benedicimus te,

adoramus te,

[...]

El CAPITAN no obedece la orden del CORONEL. Aparta su mirada, dirigiéndola primero al
suelo y, mds tarde, a lo alto del patio de butacas. Al tiempo, el CORONEL muere ahogado
entre convulsiones, con un grito desesperado, antes de precipitarse como un fardo sobre la
escena. Por su lado, el CORO sigue interpretando al ‘Gloria’ mientras cae el

TELON'™®

7 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 212.
%8 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 236f.

287



Es ist der Blick auf den Boden, der als Beleg dafiir gesehen werden konnte, dass sich der Coronel
seiner moralischen Schuld, die sich aus dessen politischer Passivitdt ergibt, bewusst wird. Im
Unterschied zu Dionisio Ridruejo proklamiert er die demokratische Idee nicht 6ffentlich. Statt mit den
Konsequenzen des Kampfes fiir die Demokratie zu leben, statt inneres und dufleres Exil in Kauf zu
nehmen und statt die politische Idee vor den erreichten militdrischen Rang zu stellen, wie es Dionisio
Ridruejo getan hat, sucht er Unterschlupf in dem System, gegen das er zu sein vorgibt. Doch schon im
nidchsten Moment verdridngt der Blick ,,a lo alto del patio de butacas®, in Richtung Horizont, die
aufkommenden Schuldgefiihle. Die beginnende Reflexion iiber die politische Gegenwart und
Mitverantwortung wird durch den Blick in die Zukunft verdringt, die Erfahrung wie die
Wahrnehmung weichen der Hoffnung, einer Zukunftgerichtetheit, die um den Preis der Passivitit
erkauft ist. Auf der Ebene der Figurenkonzeption erscheint der Capitdn damit auf derselben Ebene wie
der General, der Comandante oder die Enfermera. Denn alle vier Figuren zeichnen sich durch ihre
Unverédnderlichkeit aus, durch sie nicht nur Verantwortung fiir die Fortdauer der Diktatur, sondern
ebenso fiir eine ,Demokratie von oben’ haben.

Die Unverédnderlichkeit des Generals, des Stellvertreters des konservativen franquistischen Lagers,
nimmt dabei parodistische Ziige an. Als Personifikation des Erz-Franquismus verfiigt er iiber einen
eingeschrinkten Satz an Merkmalen. So versucht er, den Legitimitdtsanspruch des Regimes noch im
Jahr 1975 auf die gebetsmiihlenartigen Wiederholungen der christlich konnotierten Heilsbotschaft des
Franquismus sowie auf die Warnungen vor den ewigen Feinden des Kommunismus und der
Freimaurerei zu stiitzen. Seine Riickwirtsgewandtheit tritt unmittelbar zu Beginn seines ersten
Auftritts zutage. Fiir den General gehen Disziplin und Ordnung mit einem Verzicht auf das eigene
Denkvermdgen einher, der Sinn des Soldaten liegt einzig in seiner ausfiihrenden Funktion. Diese
Grundiiberzeugung unterstreicht der General in den folgenden Repliken durch einen Rekurs auf das
antike Rom, eine beliebte, insbesondere wihrend des Biirgerkriegs und der Kooperation mit dem
faschistischen Italien herangezogene, propagandistische Vergleichsfolie.”” Nicht zufillig leitet der
General seine Prisenz mit dem Imperativ ,,;Obedezca, comandante!* ein, obgleich sein Ruf nach
Disziplin durch seine Leidenschaft fiir das Kartenspiel und, wie an anderer Stelle deutlich wird, fiir

den Alkohol” konterkariert wird:

GENERAL. jObedezca, comandante! Usted, obedezca siempre. Sin pensar nada més.
CORONEL. Buenas tardes, general.
CAPITAN. Sefior.

% Die Historikerin Irene Mafias Romero betont, dass der franquistische Rekurs auf das antike Rom schon immer
ambivalenter Natur war. Rom war einerseits Invasor, andererseits verantwortlich fiir das kulturelle und
christliche Erbe. Generell, so Mafias Romero, rekurrierte die franquistische Propaganda vor allem in den Jahren
auf das antike Rom, solange eine politische Nédhe zum faschistischen Italien unter Mussolini bestand, der sich als
Erbe und Nachfolger des romischen Imperiums stilisierte. Vgl. Mafias Romero, Irene: ,,.La historia de Roma y la
Espafla romana como elementos de la identidad espafiola durante el periodo franquista”, in: Moreno Martin,
Francisco J. (Hg.), El franquismo y la apropiacion del pasado. El uso de la historia, de la arqueologia 'y de la
historia del arte para la legitimizacion de la dictadura, Madrid 2017, S. 89ff.

0 Vgl. Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 184.

288



GENERAL. El comandante tenia buenas cartas y le ha dolido levantar la partida. Pero lo ha
hecho. Y yo le alabo. La disciplina es el mayor bien que tiene un soldado. jSigamos el
ejemplo de Roma! Hace mds de cincuenta afios que analicé las acciones de aquel pueblo
privilegiado y todavia las tengo en mi memoria. ;Recuerdan ustedes la desobediencia y la
humillacién de Fabio Médximo Rulliano? ;No? Capitan, ;justed no lo sabe? Es una grandiosa
historia. Fabio Mdximo Rulliano era el jefe de la caballeria del ejército mandado por Papirio
Curso. En una batalla, cuando Papirio Curso habfa mandado contener el ataque, Fabio
Méximo Rulliano desobedecié el mandato y se lanzé sobre el enemigo, al que despedazd. Fue
un gran triunfo para Roma. Pero Fabio Mdximo Rulliano tuvo que reconocer su falta, arrojarse
a los pies de Papirio Curso y pedirle perdén ptblicamente por su indisciplina.

CAPITAN. Supongamos que Fabio Maximo Rulliano no hubiera desobedecido y Papirio
Curso hubiese perdido la batalla.

GENERAL. Su protegido pide que le den una leccion.

CORONEL. No le vendria mal.

GENERAL. Capitan, el Imperio habria tardado cuarenta afios mds en desmoronarse. | Y quién
sabe si todavia estarfamos gozando de la ‘pax romana’!

CAPITAN. Entonces me alegro de que Fabio Maximo Rulliano actuara.

GENERAL. Estos muchachos no saben que la disciplina gana las guerras.

CAPITAN. O la indisciplina. Ustedes se sublevaron contra la legalidad. No fueron
disciplinados.

GENERAL. Cuando los politicos se alejan a la patria de sus destino, los militares tenemos que
coger las armas para que todo vuelva al orden.””!

Die Identifikation mit Francisco Franco, die wihrend der bereits erwédhnten und im Folgekapitel
genauer zu untersuchenden Personlichkeitsstorung zur tranceartigen Besessenheit wird, ldsst die Figur
des Generals vollig im franquistischen Diskurs aufgehen. Dieser bediente sich insbesondere
militdrischer und christlicher Isotopien. Die militdrische und gottliche Ordnung bildete im Rahmen der
franquistischen Propaganda das Gegengewicht zur als zersetzend und subversiv bezeichneten Kraft
des Kommunismus, der rojos. Ab dem Ausbruch des Biirgerkrieges setzte die “nationale Bewegung*
auf die pauschalisierende rhetorische Vereinheitlichung der politischen Gegner. Den im
Sammelbecken der “roten Gefahr* befindlichen Republikanern, Kommunisten, Anarchisten oder
Regionalisten wurde das Stigma angeheftet, ,unspanisch’ zu sein, ja das Wesen der Spanier von innen
heraus zu befallen. Folgende von Carlos Callado Seidel zitierte Stellungnahme des falangistischen
Putschisten Ernesto Giménez Caballero im Jahr 1938 dient als Beleg fiir diese groteske Sichtweise, die
sich in den Repliken des Gerneral Castillo wiederfindet: ,,Sie [die Roten] hatten den Kern unseres
Wesens, unsere Seele als Spanier und als Menschen zerstort. [...] Der Katholik in Spanien hatte Gott
verloren; der Monarchist den Konig, der Aristokrat den Adel; der Soldat sein Schwert; der
Unternehmer seinen Unternehmungsgeist; der Arbeiter seine Arbeit; die Frauen ihr Zuhause; das Kind
die Achtung vor dem Vater. Selbst die spanische Sprache, die stindige Begleiterin des spanischen

Weltreichs, [ ...] war zum Spucknapf [ ...] geworden.*”’

"' Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 188f.
72 Zit. nach Collado Seidel, Der Spanische Biirgerkrieg. S. 167f.

289



General Castillo vertritt noch immer dieses antidemokratische und antimoderne Denken der
Putschisten, die den Gehorsam und die Ordnung iiber die Freiheit des Denkens stellten’”” und fiir die
der Kampf gegen den kommunistischen Feind im Jahr 1975 noch ldngst nicht ausgefochten war.
Vielmehr bildete der Kommunismus eine stindige Bedrohung fiir die auf den Werten des katholischen
Glaubens und der militdrischen Disziplin errichteten Ordnung des franquistischen Regimes.””
Folgende Replik aus dem ersten Akt zeugt von der Verschmelzung von Nationalismus und

Katholizismus, von der immer wieder neu befeuerten, paranoiden Furcht vor dem Kommunismus

sowie von der dogmatischen Gleichsetzung des politischen Feindes mit dem “Bdsen‘ schlechthin:

GENERAL.[...] No nos damos cuenta de que el enemigo no descansa. No pudo con nosotros
cara a cara y ahora socava nuestros cimientos. Ha establecido su cuartel general en las
alcantarillas y desde alli mina nuestros principios cristianos, catélicos. Han contratado
viajantes de ideas, vendedores de puerta a puerta, charlatanes que han llegado a camuflarse de
pastores para asi estar mds cerca de la ovejas, para estar mds cerca de las victimas. A algunos,
incluso, los han disfrazado de soldados. Reclutan a sus agentes entre aquellos compatriotas
grises y oscuros que hacen lo que se les diga con tal de no ser tachados de no ir a la moda. Es
la subversion. Ya no atacan directamente al fondo doctrinal. Eso es muy expuesto, muy
peligroso; se puede fracasar. Pocos espiritus pueden aceptar y digerir el mal quimicamente
puro. [...] Coronel, la Patria esta en peligro. El humo de Satands penetré un maldito dia en la
Capilla Sixtina y no va a haber mas remedio que montar otra vez nuestros caballos,
enfundados en nuestras armaduras relucientes y emprender de nuevo la cruzada. Marcharemos
sobre Rusia con el fusil en una mano y el crucifijo en la otra.””

Die vollkommene Korrespondenz zwischen ideologischer Uberzeugung und politischem Handeln Idsst
den General auBerhalb der Kategorie der moralischen Schuld im Sinne Karl Jaspers agieren. Er ist sich
schlichtweg keiner Schuld bewusst, weil er sich und somit das Regime im Recht sieht und, angesichts
der “roten Gefahr, sogar als Opfer versteht. Als Reprisentant der Sieger bestimmt er iiber die
Zuschreibungen von Gut und Bose, auch wenn diese aufgrund seiner paranoiden Ziige wie auch in
Anbetracht des historischen Kontexts bereits im Moment des Ausspruchs ironisiert werden.

Als Personifikation des von General Castillo geforderten soldatischen Gehorsams kann sein stidndiger
Begleiter, Comandante Castro, betrachtet werden. Seinem Mangel an Reflexion, der geistigen
Selbstdurchleuchtung, steht eine Betonung des Physischen und somit der an die Gegenwart
gekoppelten materiellen Welt gegeniiber. Hunger und sexueller Trieb heften ihn an das Hier und Jetzt
und statten die Figur mit den dienertypischen Attributen der Selbsterhaltung aus. Die Einfalt und
Korperbezogenheit des Comandante ironisiert den dariibergelegten Duktus des ordnungsbemiihten
Soldaten. Zudem gibt der sonst iibliche Gehorsam sein diskriminierendes Minnlichkeitsverstandnis

der Liacherlichkeit preis. Nachdem der General sein Hinterteil entblofen muss, damit ihm die

77 Paradigmatisch fiir diese Feindlichkeit gegeniiber freidenkerischen Tendenzen steht die Beschimpfung des
spanischen Schriftstellers und einstigen Rektors der Universitit von Salamanca Miguel de Unamuno durch
General José Milldn Astray. Wihrend einer Veranstaltung im Oktober 1936 skandierte der General: ,,Tod den
Intellektuellen!*; vgl. Collado Seidel, Der spanische Biirgerkrieg, S. 168.

" Vgl. Collado Seidel, Der spanische Biirgerkrieg, S. 171ff.

5 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 199.

290



Enfermera vor den Augen aller die notwendigen Medikamente spitzen kann, reagiert der Comandante
ganz im Sinne eines im Franquismus kultivierten Geschlechterverstindnisses. Das Lob des Generals,

des Reprisentanten der franquistischen Ideologie, bestitigt diese diskursive Gelehrigkeit:

GENERAL. ;A usted que le parece, Castro?

COMANDANTE. Que las mujeres nos estdn acorralando poco a poco, mi general. Si
empezamos a bajarnos los pantalones sin ton ni son, esto puede acabar como el rosario de la
aurora. Es urgente romper el cerco y pasar a la ofensiva, es decir, que sean ellas las que bajen
la guardia en primer lugar. Abajo las faldas. Ya veremos lo que hacemos nosotros con
nuestros pantalones.

GENERAL. Muy bien, Castro. Hac{a bastante tiempo que no le ofa razonar con tanta sensatez

[..]7"°

Als unreflektierter Gefolgsmann verfiigt der Comandante iiber kein moralisches Gewissen im Hinblick
auf sein politisches Handeln. Er fiihrt aus, wartet auf Befehle, kommen diese nun von hierarchisch
hohergestellten Instanzen oder seinem eigenen Korper.

Dramenstrukturell betrachtet, teilt er sich mit der Enfermera die Funktion der impliziten
Szenenunterteilung. Ebenso wie die Auftritte und Abginge der Enfererma gleichbedeutend sind mit
dem Beginn einer neuen, jedoch nicht eigens paratextuell markierten Szene, so dienen auch die
Unterbrechungen des Comandante zur Verdnderung der Gesprichssituation. Nicht selten handelt es
sich dabei um Diskussionen iiber den politischen Zustand Spaniens, wie sie sich vor allem zwischen
dem Coronel, dem General und dem Capitdn entspinnen. Anlédsse seiner Unterbrechungen bilden

zumeist die anstehenden Mahlzeiten:

CAPITAN. A veces estdn muy cerca el uno del otro.

GENERAL. Pero una cosa es el tirano y otra es el jefe.

CAPITAN. Ciertamente, general.

GENERAL. ;Cémo va usted a comparar a Enrique Octavo o a Stalin con Alejandro, César,
Napole6n o nuestro mismo Caudillo?

COMANDANTE. Como no empecemos a ensayar no va a dar la hora de la merienda.””’

Die dramenstrukturelle Funktion der Enfermera erfdhrt innerhalb des Textes eine semantische
Wiederaufnahme. Als Mitarbeiterin des manicomio reprisentiert sie die dort geltende Ordnung,
kiimmert sich um das Wohlbefinden der Insassen und erinnert diese gleichermafBlen an ihre Aufgaben
und Pflichten. Sie diszipliniert und kokettiert, und strukturiert das Zusammenleben derjenigen, die sich
innerhalb des Huis clos gegenseitig zur Holle werden. Thre Gebundenheit an den Raum macht sie zur
Allegorie Spaniens im Jahr 1975. Dies wird besonders in der surrealistischen Schlussszene deutlich, in
der die unbewussten Wiinsche und Triebe der statischen Figuren, des Capitdn, des General und des
Comandante, zum Vorschein kommen. In ihrem Versuch, den anderen Figuren ihre geheimen

Wiinsche von den Lippen abzulesen, scheut sie sich nicht, ihre Reize einzusetzen, auch wenn diese

7% Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 190.
T Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 194f. (Vgl. ebenso S. 227).

291



Rechnung nur auf den ersten Blick aufzugehen scheint. Denn obgleich der tiefe Ausschnitt fiir die drei
Minner verlockend wirken mag, so tduscht dieser Akt der Anbiederung nicht iiber ihre eigentliche
Unbeholfenheit zuriick. Zu groB ist ihr Hemd, in das sie noch hineinwachsen muss. Und zu unsicher
ist die Fahrt mit einem Zweirad, so dass sie der Stiitze durch ein drittes Rad bedarf. Ihr Sonnenhut darf
sicherlich als Anspielung auf den Tourismus verstanden werden, der sich zu einer der bedeutendsten
Einnahmequellen Spaniens ab der politischen Offnung in Richtung in Europa entwickelt hatte. Durch

folgende Replik wird die surrealistische Szene kurz vor Schluss eingefiihrt:

ENFERMERA. (Entra con un enorme y escotado camison, dejando ver generosamente sus
pechos enormes. En la cabeza, una gran pamela. Viene montada en un gran triciclo blanco de
ruedas enormes y con un portaequipajes. Da una vuelta por el escenario y desde el lado
opuesto llama al CAPITAN, yendo a continuacion hacia él.) jCapitdn! Le traigo un paquete del
Alto Estado Mayor. (Lo abre y es una mdscara de oficial estadounidense. La Enfermera se la
pone al CAPITAN y le da un largo beso. Bailan.)”®

Von hochster militidrischer Stelle, dem Alto Estado Mayor, einem franquistischem Militdrorgan der
Fuerzas Armadas Espaiiolas, das noch bis 1980 weiterbestand, erhilt der Capitdn eine Maske eines
amerikanischen Offiziers. Dieses Prdsent symbolisiert nicht nur den Wunsch nach einer
Professionalisierung des spanischen Militdrs nach amerikanischem Vorbild, sondern fiihrt ebenso vor
Augen, dass fiir die Erreichung dieses Ziels ein radikaler Bruch mit dem bestehenden System
abtréglich wire. SchlieBlich mochte der Capitdn Teil eines modernen Militdrapparats sein.

Kaum hat sich die Verwandlung des Capitdn in einen Vertreter der USA vollzogen, fillt ihm die
Enfermera um den Hals. Die Bedeutung der USA fiir die Beendigung der politischen Isolation und die
allméhliche Reintegration Spaniens in die internationale Gemeinschaft wihrend des Franquismus
wurde bereits betont. In dieser Szene scheint jedoch auf die Festigung dieser Freundschaft durch den
im Jahr 1976 vereinbarten Nuevo Convenio de Amistad y Cooperacion zwischen beiden Léndern
angespielt zu werden, der von der Enfermera, der Allegorie Spaniens, liberschwénglich in Form eines
Kusses besiegelt wird.

Der Uberbetonung der korperlichen Triebe entsprechend wird der Comandante anschlieBend mit
einem iiberdimensionierten Phallus ausgestattet, die ihm die Manneskraft zu verleihen scheint, von der

er stets triumte.

ENFERMERA. (Se acerca bailando, hacia el COMANDANTE. Deja al CAPITAN, haciendo el
cambio de pareja con el COMANDANTE.) Os traigo el regalo de una amiga. (Va hacia el
carrito y saca del portaequipajes un paquete.)

[...]

ENFERMERA. (Mostrdndole el regalo: unos testiculos enormes y negros y una verga roja
descomunal, ambos de trapo, que se sujetan a la cintura por medio de un cinturdn.) {A ver lo
que haces con tu amiga!””

8 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 231.
" Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 231.

292



SchlieBlich wendet sich die Enfermera General Castillo zu, um dessen verborgene Wiinsche zu

befriedigen. Sein Prédsent wurde der Enfermera von einem ,,motorista de El Pardo*’®

ibergeben,
einem der beriichtigten Motorradboten Francos. Beriichtigt deshalb, weil Franco bekannt dafiir war,
seine Minister genauso schnell zu ernennen wie zu entlassen. Da es zuweilen nicht schnell genug zu
gehen schien, zog Franco es vor, die entsprechenden Politiker durch einen Motorradboten von ihrer
Entlassung oder Ernennung in Kenntnis zu setzen. Einen Riiffel der Staatsverwaltung hatte er ohnehin

nicht zu befiirchten.

ENFERMERA. (Cerca del General) jExcelencia! Tengo un encargo urgente que darle. Me lo
ha comunicado el motorista de los ceses y nombramientos.

[...]
COMANDANTE. (Se apresura a desenvolver el paquete.) ;Un cofre!

GENERAL. ;Un cofre?

COMANDANTE. Aqui est4 la llave.

GENERAL. jAbralo!

COMANDANTE. (Tras abrirlo.) ;Sefior, una corona! ;Sera de rey?

[...]

ENFERMERA. Bien, general, ;qué tal se estd con corona?

GENERAL. Todavia no me he visto en el espejo, ni en la television. Supongo que pareceré un

rey. (Se echan todos a reir, menos el CORONEL, que sigue en el suelo con su letania. Se le

acerca la ENFERMERA con el triciclo.)™'
Dass der Befehl zur Kronung des Generals von einem ,,motorista de El Pardo* iiberbracht wird, ist
kein Zufall. Der konigliche Palast im Nordwesten Madrids wurde regelméfig von Franco bewohnt und
wurde somit Schauplatz weitreichender politischer Entscheidungen. Zweifelsohne verweist diese
Szene auf die von Franco vorgesehene Inthronisierung des bourbonischen Prinzen Juan Carlos. Dieser
wurde von Franco als legitimer Nachfolger bestimmt, was zur Re-Etablierung der Monarchie im Jahr
1975 fiihrte.”®* Die Kronung des bourbonischen Prinzen am 22. November 1975 sowie dessen
Antrittsrede wurden mit Spannung erwartet. Der designierte Nachfolger, der bis dato wenig im
medialen Rampenlicht gestanden war, steigerte aufgrund der um die Welt gehenden Fernsehbilder
schlagartig seinen Bekanntheitsgrad. Die Hoffnung des Generals nach einer legitimen Fortsetzung des
Franquismus verbindet sich in dieser Szene mit seinem verborgenen Wunsch, selbst in die FuBlstapfen
seines ideologischen Vorbilds zu treten und den Zusammenfall zwischen Stellvertreter und Referenten
endgiiltig zu vollziehen.
Einzig der Coronel geht nicht auf die Verfithrungen der Enfermera ein und steht stattdessen aulerhalb

des grotesken Schauspiels: ,,CORONEL. (No haciendo caso de las caricias y manejos de la

80 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 232.

8! Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 232f.

782 Dass Franco keineswegs Anhinger einer monarchistischen Losung war, stellte José Marid Toquero in Franco
y Don Juan. La oposicion mondrquica al franquismo (1989) heraus. Es sei hier darauf verwiesen, dass die
Monarchisten eine oppositionelle Gruppierung innerhalb des Franquismus darstellte, vgl. hierzu Bernecker,
Walther L.: ,,Die Rolle von Juan Carlos®, in: ders./Collado Seidel, Carlos (Hgg.), Spanien nach Franco,
Miinchen 1993 (= Schriftenreihe der Vierteljahreshefte fiir Zeitgeschichte, 67), S. 150-170.

293



ENFERMERA [...]<7® Deutlich durchschaut er unterdessen die T#duschung durch das System, das
daran interessiert ist, sich zu konservieren statt sich weiterzuentwickeln: ,,CORONEL. Yo no soy un
traidor, César. Yo he sido el traicionado. [...].“"* Im Unterschied zu den beschriebenen flat characters,
die sich aufgrund ihrer Eindimensionalitdt und Statik nicht oder nur kurz (Capitdn) zu sich selbst in
Beziehung setzen, zeichnet sich der Coronel durch die Fihigkeit der Reflexion und somit durch die
Fahigkeit der moralischen Positionierung zum eigenen Handeln und Verhalten aus. In der Folge gilt
es, den Kampf des Coronel zwischen seinem Wunsch nach Selbstvergessenheit und der Heimsuchung
durch sein moralisches Gewissen in den Fokus zu riicken. Dieser Kampf gestaltet sich als ein Ringen

zwischen Korper und Geist und damit zwischen Wahrnehmung und Erinnerung.

3.5. Biomechanik: Kérperwahrnehmung als Verdriangungsstrategie auf dem Theater

Der Coronel Arenas oszilliert zwischen den entgegengesetzten Polen der Selbstvergessenheit und der
Reflexion. Um den schmerzlichen Affekt, der Folge der Anerkennung moralischer Schuld ist, zu
unterdriicken und eine Konfrontation mit den zuriickliegenden Verfehlungen und gegenwirtigen
Versdumnissen zu vermeiden, versucht er die reflexive Bewegung des Geistes zu unterbinden. Als
Fluchtort dient dem Coronel der Raum des Materiellen, des Korpers, der fiir ihn ein Gegengewicht zur
Schwerelosigkeit der Geistesbewegung darstellt. Der Versuch, die prasentische Wahrnehmung an die
Stelle der reprédsentativen Wahrnehmung, das Erleben an die Stelle der Erinnerung zu setzen, fungiert
als Verdringungsstrategie, die den Geist im gegenwirtigen Handeln verankern soll. Die korperliche
Bewegung wird somit zur Antagonistin der geistigen Bewegung und des aus der Reflexion
resultierenden Schuldgefiihls. Die physische Disziplinierung zielt auf die Gegenwirtigkeit des Geistes
und, auf diese Weise, auf die Verhinderung der moralischen Selbstdurchleuchtung ab.

Nicht zufillig beginnt der Theatertext mit einem Basketballspiel zwischen dem Coronel und dem
Capitdn. Zum einen symbolisiert dieser Sport fiir den Capitdn das moderne und demokratische

Nordamerika’®

, zum anderen dient er als Anspielung auf die Anndherung Francos an die USA ab
1943. Nachdem die Niederlage des Nazi-Regimes an der Ostfront nicht mehr abzuwenden war,
niherte sich Franco den Alliierten an, allen voran den USA, um Spanien nicht zur n#chsten
Zielscheibe der demokratischen Verbiindeten werden zu lassen.” Fiir die USA war Spanien ein
willkommener strategischer Partner im Kampf gegen den Kommunismus, so dass die amerikanischen

Prisidenten Harry S. Truman und, ab 1953, Dwight D. Eisenhower eine Zusammenarbeit mit Franco

83 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 233.

8 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 230.

8 Dies belegt die surrealistische Schlussszene, in der die verborgenen Wiinsche der Figuren zum Vorschein
kommen. In dieser Szene iiberreicht die entblofite Enfermera, Allegorie des sich anbiedernden Spaniens, dem
General eine Krone, dem Comandante einen iiberdimensionierten Phallus und dem Capitan ,,una mdscara oficial
estadounidense®; vgl. Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S.231.

78 Vgl. Doménech Rico, ,, Introduccién®, S. 60.

294



eingingen. Formell wurde diese Anndherung durch die 1953 unterzeichneten Pactos de Madrid

besiegelt, die eine wirtschaftliche und militirische Zusammenarbeit vorsahen.”’

CAPITAN. ;No fue una cancha de baloncesto donde se produjo el primer encuentro conocido
entre las Fuerzas del Tio Sam y las de Franco?

CORONEL. Los yanquis nos invitaron a veinte oficiales del Estado Mayor de Tierra a un
curso sobre ,La estrategia de Occidente ante posibles amenazas exteriores’. En tres meses, lo
que mejor aprendimos fue a jugar al ,basquet’. Especialmente su padre.’®®

Ignacio Amestoy integriert hier die auf Konstantin Stanislawski und Wsewolod Meyerhold
zuriickgehende Technik der ,Biomechanik’ in die Struktur des dramatischen Geschehens. Genau wie
José Luis Alonso de Santos oder Fermin Cabal wurde auch Ignacio Amestoy vom amerikanischen
Regisseur William Layton beeinflusst, der die Schauspieltheorie Stanislavskis und Meyerholds in den
1960er Jahren nach Spanien brachte.”” Der Zweck der korperlichen Beanspruchung, die Amestoy
auch in Stiicken wie Mariana aqui a la misma hora einsetzt, ist es, die Schauspieler iiber den Weg der
intensivierten Wahrnehmung des eigenen Korpers zu einer stirkeren Identifikation mit den jeweiligen
Rollen zu beférdern. Das korperliche Erleben bzw. der physische Nachvollzug der Rolle soll den
empathischen Akt des Sich-Einfindens in der zu spielenden Rolle erleichtern.

Was auf lebensweltlicher Ebene zu einer verstidrkten Identifikation mit der auszufiillenden Rolle
fiihren mag, fungiert innerhalb des dramatischen Geschehens als Technik des Verdridngens, denn im
Falle des Coronel dient die Vergegenwirtigung des Physischen, das Spiiren des eigenen Kdorpers im
Hier und Jetzt, der Vermeidung geistiger Reflexion. Nachdem der Coronel zu Beginn des ersten Aktes
von den Eindriicken der Kriegswirren am Ufer des Wolchow heimgesucht wird, wirkt sein Griff nach
dem Spielgeridt wie der Versuch, seinen Geist mittels seines Korpers sowie der greifbaren Materie

erneut in der Gegenwart zu verankern:

CORONEL. Era de noche. Alli siempre es de noche. Después de un bombardeo intenso,
inexorable, cruel, entramos en la aldea, como perros hambrientos de sangre y de vida.

[...].

Y nevaba. (El CORONEL estd temblando.)

CAPITAN. iNo se enfrie, sefior! (Le acerca un albornoz y se lo pone.)

CORONEL. Nevaba. Hacia un frio horrible.

CAPITAN. Se encuentra bien?

CORONEL. (Incorpordndose) —;Dénde estd el balén?’™

Als der Coronel wenige Repliken spiter zum ersten Mal in die Rolle des Dionisio Ridruejo féllt und
der Capitdn die Enfermera daraufthin iiber den besorgniserregenden Zustand des Coronel informieren

mochte, findet dieser zu seiner Geistesgegenwirtigkeit zuriick, in dem er sich durch Muskeliibungen

87 Vgl. Gil Pecharromén, Julio: Con permiso de la autoridad. La Espaiia de Franco (1939-1975), Madrid 2008,
S. 106f.

8 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 179f.

89 Vgl. Santolaria Solano, Fermin Cabal, entre el realismo y la vanguardia, S.792.

0 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 183.

295



zundchst der Pridsenz des eigenen Korpers und somit der prédsentischen Wahrnehmung versichert.
Geistige und korperliche Disziplinierung gehen Hand und Hand, der wahrgenommene Korper fungiert
als Anker, der ein Abdriften des Geistes verhindern soll. Anders gewendet, das Mittel der korperlichen
Disziplinierung sowie die Selbstvergessenheit im Spiel dienen dem Coronel als Strategien der
Vergegenwirtigung seiner selbst bzw. der Verdridngung intelligibler Reprisentation. Denn wéhrend
die Materie des Korpers stets gegenwirtig ist, stethen dem Geist Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft gleichermaflen offen. Die Intensitit der korperlichen Disziplinierung symbolisiert den

gewaltsamen Versuch, der reproduktiven und produktiven Einbildungskraft Herr zu werden.

ENFERMERA. ;{No estaban ustedes ensayando?

CAPITAN. Todavia no. Yo he sido quién llamé. Era el coronel Arenas el que no se
encontraba bien.

CORONEL. (Hace ejercicios violentos en las espalderas con normalidad.) Solo ha sido un
desfallecimiento momentdneo. Ya ha pasado.

CAPITAN. Estoy seguro de que fue algo mas que un desfallecimiento. (La ENFERMERA se
muestra confusa.)

CORONEL. (Lanzdndose desde las espalderas hacia la ENFERMERA, con un espectacular
salto.) Sefiorita, ;a quién va a creer usted? ;A sus 0jos o a mi capitan?”"’

Die Absicht des Coronel, sich gerade nicht zu sich selbst in Beziehung zu setzen, die Verweigerung
der Reflexion, zeugt vom Wunsch des Verdringens. Doch was ist der Gegenstand dieses
Verdringungswunsches? Folgender Dialog zwischen dem Coronel und dem Capitdn zu Beginn des
ersten Aktes liefert einen Beleg fiir die Schuldgefiihle des Coronel, die er angesichts der Diskrepanz
zwischen seinem wahren Sein, seiner inneren Haltung, und seinem politischen Verhalten empfindet.
Im Unterschied zum General, bei dem ideologische Position und politisches Handeln im Einklang
stehen, plagt den Coronel sein moralisches Gewissen. Im Gegensatz zur propagandistischen
Verschmelzung von Nationalismus und Katholizismus deutet er am Ende des folgenden Dialogs ein
entpolitisiertes Glaubensverstindnis an, das als moralische Orientierung fiir sein Handeln zu fungieren
scheint. Der Glaube des Coronel ist als biographischer Verweis auf Dionisio Ridruejo zu lesen, fiir den

der Katholizismus eine lebenslange Konstante darstellte.”

CORONEL. Cuando la flor del almendro ha caido sobre la tierra solo cabe, hasta su fin, la
espera muda del paso del tiempo.
CAMPITAN. Sefior, cada afio florecen los almendros.””

! Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 184f.

2 Morente Valero, ,,El vencedor vencido. Dionisio Ridruejo en su laberinto®, S. 179.

73 Im Jahr 1942 schrieb Ridruejo ein Gedicht mit dem Titel ,,A un almendro*. In diesem sind u.a. folgende
Verse zu finden: ,,Estas son polvo de la tierra. ;Cudntas, / cudntas veces has muerto? A cada muerte / recreces tu
presencia adolescente / cada vez mas pujante y venidera. Interessanterweise fungiert die Metapher des
Mandelbaums innerhalb des Dramas als Sinnbild fiir die Ausweglosigkeit, wihrend Ridruejo den Mandelbaum
als Quelle der immer wieder aufkeimenden Hoffnung besingt: ,,Duro hueso es tu fruto, pero dentro / de su
lechosa entrafia estdn las alas / de la incansable vida, y td no cesas / de ser nuevo y eterno, / de ser milagro y
aventura sélo, / joh, soldado infantil de la esperanza!* Ridruejo, Memorias de una imaginacion, S. 83.

296



CORONEL. Cada dia florecen los hombres, sin que nada cambie. A una flor le sucede otra
flor. A un hombre, otro hombre. A un general, otro general. A un tirano, otro tirano. Todo es
siempre igual.

CAPITAN. Si queremos que todo siga siendo igual.

CORONEL. ;Cabe oponerse?

CAPITAN. Si, cabe oponerse.

CORONEL. ;Qué puede hacer la flor para no caer de su rama?

CAPITAN. ;Qué puede hacer el hombre para no mancharse las manos de sangre?
CORONEL. Qué hara un ndufrago para no nadar en el mar de sangre en que est4?
CAPITAN. No es solucién el ahogarse.

CORONEL. Entonces ;qué? ; Aprender a volar?

CAPITAN. Siempre hay un tablén, una balsa, una isla donde resistir.

CORONEL. ;Un exilio donde sentarse a ver pasar el entierro del sanguinario?

CAPITAN. Hablo de resistir.

CORONEL. ;Piensa que muchos de nosotros no nos hemos resistido?

CAPITAN. Muchos de ustedes, y no le estoy acusando particularmente de nada, han sido los
afiladores de la daga del matarife.

CORONEL. Hijo, no pensara de mi...

CAPITAN. Mi coronel, sabe de sobra lo que puedo pensar de usted.

CORONEL. ; Nadie perdonard mis errores?

CAPITAN. Usted mismo.

CORONEL. ;Y Dios?™

Die Feststellung des Capitdn, dass, trotz politischer Repression, immer eine Maoglichkeit zum
Widerstand besteht, verweist auf den Kern der moralischen Schuld des Coronel. Der Capitdn macht
dem Coronel nicht die politische Schuld zum Vorwurf, sondern die politische Passivitit, die den
Capitan ironischerweise selbst trifft. ,,Aber die Passivitit wei3 ihre moralische Schuld fiir jedes
Versagen, das in der Nachléssigkeit liegt, nicht jede irgend mdgliche Aktivitdat zum Schutz Bedrohter,
zur Erleichterung des Unrechts, zur Gegenwirkung ergriffen zu haben’*, formuliert Jaspers.

Der Coronel ist ein ,Mitlaufer im Sinne Karl Jaspers, der seine eigentliche Haltung hinter der
Offizialitdt seines militdrischen Amtes verbirgt. Zugleich fiihrt er ein ,,Leben in der Maske*, das sich
durch falsche Loyalitdtsbekundungen gegeniiber drohenden, hierarchisch hoher gestellten Instanzen

wie dem General auszeichnet:

CAPITAN. ;Tenga cuidado! Baje, por favor. Hemos de prepararnos para el ensayo. Pronto
estardn aqui el general y su ayudante.

CORONEL. (Bajando de la escala.) {El general! ; A vuestras érdenes, mi general! A vuestras
ordenes, vuecencia! Capitdn, usted no sabe lo que decfan los griegos: ‘El buen soldado debe
temer a su general més que al enemigo.’”*

Sein ,,Dabeisein® (Jaspers) rechtfertigt der Coronel, indem er die Verfehlungen als Notwendigkeiten
umdeutet — eine Folge des moralischen Gewissens, die Jaspers mit den Begriffen der ,Halbheit’ oder
der ,inneren Angleichung’ beschreibt. So war es Teil des franquistischen Diskurses, die Rigorositit

der Exekutive sowie die Unterdriickung der politischen Opposition als notwendige Maflnahmen zu

% Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 186.
79 Jaspers, Die Schuldfrage, S. 51.
796 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 184.

297



kennzeichnen, ohne die weder staatliche Ordnung und Friede noch der Wohlstand der
Folgegenerationen zu garantieren wiren. Mit folgenden Rechtfertigungssentenzen verteidigt sich der
Coronel zu Beginn des Dramas gegeniiber dem Vorwurf des Capitdn, jahrzehntelang als Marionette

Francos gedient zu haben:

CORONEL. (Vuelve al tratamiento de respeto.) Ha valido la pena que su padre, yo y unos
cuantos fuésemos unas marionetas. Nuestro pueblo puede ahora mirar, de ti a ti, al mundo sin
que, mientras, el hambre le coma el estémago.

[...]

CORONEL. Usted no ha conocido la miseria. jPregintale a su padre por su padre! jPor los
dias y noches de siega por un mendrugo de pan!

[...]
CORONEL. Se ha hecho lo que hemos podido hacer.
[...]

CORONEL. El Ejército no se ha plegado a los caprichos de nadie. Para el Ejército siempre ha
sido una prioridad el servicio al pueblo.

[...]
El Ejército debe cuidar de la riqueza de su pueblo, no de su pobreza; de su unién y no de su
desunién, y de defender la Patria ante el invasor.”’

Mithilfe der zur Schau getragenen Regimetreue iiberblendet der Coronel sein Wissen um die
begangenen Verfehlungen sowie seine politische Untitigkeit, die im Kontrast zur Radikalitit
Ridruejos steht, der stindigen Vergleichsfolie des Coronel. Durch korperliche Disziplinierung und
systemkonformes Verhalten richtet der Coronel seinen Geist an den politischen Gegebenheiten aus,
wenngleich ihm dies nur zu Beginn des Dramas gelingt. Als der Capitdn seinen unterdessen
gebrechlichen und kranken Vater mit dem riistigen und duBerlich vor Gesundheit strotzenden Coronel
vergleicht, scheint dieser dem unwissenden Rezipienten einen erst im Nachgang zu verstehenden
Hinweis auf seine psychische Fragilitit zu geben: ,,CORONEL. No se fie de las apariencias.*’*®

Die Bilder des Krieges (,CORONEL. He vivido dos guerras y una larga posguerra...“”*") lassen sich
nicht einfach vertreiben, die Gefechte an der russischen Front nicht einfach ausloschen. Das Erlebte
trieb den Coronel zu mehreren Selbstmordversuchen, die allesamt scheiterten und den offiziellen

Grund fiir seinen Aufenthalt in der residencia militar darstellen. Auf die Frage, warum er sich nach

den Kriegserlebnissen das Leben nehmen wollte, entgegnet der Coronel:

CORONEL. ;Yo? Porque nada tenia sentido? Porque todo aquello era una gran locura.
CAPITAN. ;Y las otras veces?

CORONEL. Al descubrir alguna nueva locura.

CAPITAN. ;Y la iltima?

CORONEL. ;La tltima?

CAPITAN. Si.

"7 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 181f.
% Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 180.
9 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 182.

298



CORONEL. (Incorpordndose, tomando el balon y tirdndolo desde lejos) Porque me siento
cémplice de demasiadas locuras.*”

Krampfhaft kimpft der Coronel gegen seine Schuldgefiihle, auch wenn diese ihn immer wieder
einholen. Sein moralisches Gewissen wird zur permanenten Bedrohung der dufleren Ordnung (,,las
apariencias“) bzw. Haltung des Coronel, sein Inneres wird ihm zum Feind, weil es ihm sein falsches
Gewissen, die Tduschung und den Selbstbetrug vor Augen fiihren wiirde. Der Kampf gegen die
Reflexion ist zugleich ein Kampf gegen die drohende Anagnorisis.

Dass es sich bei der Figur Dionisio Ridruejo um eine Personifikation des moralischen Gewissens des
Coronel handelt, fiihren zwei Textstellen vor Augen, die die Reflexionsfahigkeit als Voraussetzung fiir
das moralische Gewissen thematisieren. Die Uberlegungen von Jaspers und Ricceur zur Fihigkeit, sich
zu sich selbst in Beziehung zu setzen, klingen hier an. Die erste der beiden Textstellen représentiert
den Moment im Dramenverlauf, in dem sich der Coronel erstmals alleine auf der Biihne befindet.

Kurz zuvor hatte der Capitdn ihm seine Passivitit und innere Angleichung vorgeworfen:

CORONEL. (Se ha quedado solo, con el balon en las manos. Se acerca lentamente a la cesta
de los balones y deja la pelota alli. Hace ejercicios en los aparatos con cierta violencia y se
deja caer sobre la superficie del polideportivo. Levanta su brazo izquierdo sefialando al
techo.) {Dios todopoderoso y justiciero! ;Las estds viendo? Son iguales aqui que en Rusia, que
en Castilla... jSon tus estrellas! Y nosotros, tus hombres. ;A cudntas estrellas vas a condenar?
(Cuéntos de nosotros acabarédn, o acabaremos, en las tinieblas? Sefior, estamos aqui por ti.
Hemos venido a tu Cruzada. Los rojos son las fuerzas del mal. La gran Rusia volverd a serte
fiel. { Verdad, Dionisio? jAmigo cuidado! Tus enemigos te han dejado solo. Como a mi. Eres
la conciencia incémoda del gargantia tonto que nos absorbe una y otra vez en un juego sin
sentido. jDionisio, sal de mi cabeza vacia! [...].*"!

Die Versuche, die Erinnerungen an die russische Front zu verdridngen, scheitern in dieser Szene.
Stattdessen kommt der innere Konflikt des Coronel deutlich zum Vorschein: ,,[...] siente cémo el
espiritu de Ridruejo lo posee en medio de un sentimiento de angustia y de culpabilidad [...].“*”* So
findet dieser Konflikt beispielsweise dadurch Ausdruck, dass seine personliche Glaubensauffassung
kontrédr zur politischen Instrumentalisierung des Glaubens (,,Hemos venido a tu Cruzada”) steht, wie
sie von den franquistischen Propagandisten und der sich zum Franquismus bekennenden Amtskirche
vollzogen wurde. Der unpolitische Gedanke der Gleichheit aller Menschen vor Gott (,,Son iguales
aqui que en Rusia, que en Castilla... jSon tus estrellas! Y nosotros, tus hombres.”) wird durch die
Politisierung der Religion im Franquismus ausgesetzt. Der Kreuzzug gegen alles Unchristliche wird
zum Kampf gegen das Bose, das in erster Linie vom Kommunismus reprisentiert wird.

Besondere Aufmerksamkeit verdient die vom Coronel gewihlte Beschreibung von Dionisio Ridruejo
als ,,conciencia incomoda de un gargantda tonto“. Der Verweis auf Rabelais’ Lachgestalten Gargantua

und Pantagruel zeugt von der literarischen Bildung des Coronel, eine Eigenschaft, die er mit Dionisio

800 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 212.
801 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 187.
802 Deménech Rico, ,,Introduccién®, S. 68.

299



Ridruejo teilt. Des Weiteren evoziert die Metapher die das Stiick prigende Opposition zwischen Geist
und Korper. Die karnevaleske Figur des Gargantua steht paradigmatisch fiir die Betonung des Leibes
bzw. des Sich-Einverleibens und damit stellvertretend fiir die Betonung des Materiellen im Gegensatz
zum Geistigen (,,tonto*). Die ,,Heraufsetzung des Kreatiirlichen und Materiell-Leiblichen [...].<*** und
die damit einhergehende Unreflektiertheit macht Gargantua zur allegorischen Figur Spaniens, einem
Land, das durch den Ausschluss des Intelligiblen zu einer grotesken, esperpentischen Version seiner
selbst verkommen ist. Der umschlieBende Leib des Gargantua wird zur Metapher fiir die
Hoffnungslosigkeit derjenigen, die vom politischen Leib des franquistischen Spaniens verschlungen
wurden. Dionisio Ridruejo ist gleichsam das ob der grotesken Uberbetonung der Kérperlichkeit
verdréngte Gewissen, das die leeren Kopfe derjenigen zu befallen droht, die sich aufgrund ihrer reinen
Funktionalitit, ihres Ausfiihrungsgehorsams, nicht mehr zu sich selbst in Beziehung setzen.

Eine weitere Textstelle spielt auf die fiir das moralische Gewissen notwendige Reflexionsfihigkeit an.
Dionisio Ridruejo wird vom Coronel als Spiegel bezeichnet, der sich jedoch nicht dadurch
auszeichnet, dass er die Ahnlichkeiten zwischen Gespiegeltem und Spiegelbild zum Vorschein bringt,
sondern die bestehenden Differenzen. Nachdem der Coronel zu Beginn des zweiten Aktes von
Dionisio Ridruejos Tod erfihrt, entspinnt sich folgender Dialog zwischen dem Capitdn und dem

Coronel:

CORONEL. No solo era un demdcrata. Fue uno de los pocos que sabiendo que lo que
estdbamos haciendo era una locura se atrevi6 a decirlo.

CAPITAN. ;Y usted sabia que lo que estaban haciendo era una locura?

CORONEL. Lo comprendi en Rusia, como él.

CAPITAN. ;Qué pasd al regresar de Rusia?

CORONEL. ;A mioaél?

CAPITAN. A usted.

CORONEL. Qué no tuve valor. Fue como el regreso a casa. Pensé que lo de la guerra habia
sido una deformacion, una fantasia. Que lo real era esto. Que aqui era donde habia que arrimar
el hombro. Que tenfamos que seguir el camino que él nos marcara.

CAPITAN. ;E1?

CORONEL. El Generalisimo. El habia tomado la representacién del pueblo. El era el pueblo.
Nosotros éramos parte de él. Tal vez sus hijos, que ahora, si éramos respetuosos con la
herencia que él nos tenia preparada, podriamos usufructuarla. El era nuestro padre. Nuestro
odiado padre.

CAPITAN. ; Y Dionisio?

CORONEL. Era mi espejo, el espejo temido que se ha puesto continuamente, dia a dia,
delante de mi para que asi viese, cara a cara, mi fealdad. Siempre mi espejo. (El Coronel se
incorpora, atrincherdndose en las espalderas.) {No me persigas més, Dionisio, que ya has
muerto! jMarchate! ;Vete al infierno! jInvéntanos otra guerra! [...].%

An dieser Stelle sei vermerkt, dass Amestoy den Russlandeinsatz als ideologischen Wendepunkt

Ridruejos identifiziert. Es wurde bereits herausgestellt, dass Ridruejo nach seiner Riickkehr nach

803 JauB, Hans Robert: ,,Uber den Grund des Vergniigens am komischen Helden*, in: Preisedanz,
Wolfgang/Warning, Rainer (Hgg.), Das Komische, Miinchen 1976, S. 107.
804 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 214.

300



Spanien im Jahr 1941 keineswegs Abstand von seinen falangistischen Idealen genommen hatte.
Amestoy verkniipft die biographische Wendemarke Ridruejos also entgegen heutiger Auffassungen
(vgl. Francisco Montero Valero) mit dem Einsatz in der Division Azul.

Die flieBende Grenze zwischen der Identifikation mit Francisco Franco und der Einverleibung durch
den Franquismus (,,Nosotros éramos parte de él.”) evoziert erneut das Bild des schlingenden
Gargantua. Durch die Spiegelmetapher wird Dionisio Ridruejo zur Allegorie des moralischen
Gewissens des Coronel sowie derjenigen, die wie er selbst zu Mitldaufern wurden. Der Spiegel im
Sinne des moralischen Gewissens reflektiert nicht einfach die duflere Erscheinung des Gespiegelten,
sondern bringt die Verfehlungen und Versdumnisse zu Vorschein. Der Blick in den Spiegel, das heif}t,
die Konfrontation mit der Person Dionisio Ridruejo, wird als negative Erfahrung im Sinne einer
Differenz wahrgenommen. Die Reflexion im Spiegel Ridruejos wirft Fragen auf, statt Antworten zu
liefern. Das moralische Gewissen nimmt in dieser Paradoxie Form an, da ein Widerspiegeln des
Abwesenden denkbar wird. Wie schon in den Stiicken ;Ay, Carmela! und EI dlbum familiar wird die
Wiederkehr des Verdridngten als Differenzmoment in Szene gesetzt, durch das das Latente dsthetisiert
wird, ohne es in Erscheinung treten zu lassen.

Voraussetzung fiir die Entstehung von Schuldgefiihlen, so ldsst sich unter Rekurs auf Jaspers
behaupten, ist eine Diskrepanz zwischen dem moralischen Ideal des Individuums und dessen
konkreten Handlungen, zwischen der Vorstellung des als moralisch Befundenen und den sich
manifestierenden Taten. Das moralische Gewissen misst den Abstand zwischen Ideal und Verhalten
und wird auf diese Weise zum gefiirchteten Spiegel, der eben nicht Auferes reflektiert, sondern
Defizite vor Augen fiihrt. In einem Interview, das wenige Tage nach der Urauffithrung publiziert
wurde, fiilhrt Amestoy den Gedanken der Differenz weiter aus: ,,Fue el espejo [Dionisio Ridruejo] en
el cual veia [el coronel] sus deformidades. Le hubiera gustado, como a muchos espafoles en la
dictadura, pero que no fue capaz de reaccionar. Se sentira frustrado por no haber reaccionado.“*”” Das
Spiegelbild Ridruejos wird zur moralischen Vergleichsfolie, weil die Person Ridruejo, unabhingig von
ihren ideologischen Verfehlungen, ein Sinnbild einer méglichen Kongruenz von innerer Uberzeugung
und politischer Handlung darstellt, gleichwohl sie damit sowohl inneres als auch dufleres Exil in Kauf
nahm.

Der Coronel versucht deshalb, sich von seinem moralischen Gewissen abzuspalten, unter dessen Last
das Leben unertriglich wird. Doch gerade weil dieser Versuch misslingt, kommt es zur Anagnorisis,
zur personlichen Peripetie, die den Coronel nicht mehr als simple Personifikation des Franquismus
erscheinen ldsst, sondern als Individuum. Das Erkennen der eigenen Schuld fiihrt die Figur zu sich
selbst zuriick und die Figur befreit sich vom ideologischen Ballast, vom ,,.Leben in der Maske*. Die

Unmoglichkeit des Verdridngens bzw. die unabwendbare Wiederkehr des Verdridngten, die zur

805 Amestoy Egiguren, Ignacio (2014): ,,Dionisio, espejo de muchos espafioles, URL:
http://www .madridteatro.net/index.php?option=com_content&view=article&id=3482:dionisio-ridruejo-una-
pasion-espanola-amestoy&catid=288:informacion&Itemid=261 [13. Mirz 2018].

301



Triebfeder der Entwicklung des Coronel wird, schreibt Amestoy gleich zweifach in seinen Theatertext

ein, und zwar auf paratextueller und textueller Ebene.

3.6. Paratextuelle Bedrohung und paradoxales Symptom: Uberlegungen zur zweifachen Wiederkehr
Dionisio Ridruejos

Wir finden an dieser Stelle erneut zu den diese Studie leitenden Thesen zuriick. Als dreifache Antwort
auf die Frage, auf welche Weise die ausgewihlten Vertreter der Generacion del 82 der Paradoxie des
Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen zum Ausdruck verhelfen, wurden die Spaltung des Zeichens in
seine intelligible und seine materielle Seite (1), die Unterminierung des illokutiondren Gehalts der
Erinnerung und die so vollzogene Fiktionalisierung des Faktischen (2) sowie die Uberwindung des
Als-ob (3) herausgearbeitet.

Diesen Annahmen Folge leistend, soll nun untersucht werden, wie Amestoy dem Verdringten in
Person von Dionisio Ridruejo eine Prisenz zugesteht, ohne das Verdridngte dadurch zu Erinnertem zu
machen. Das verdringte moralische Gewissen kehrt wieder und bedarf deshalb eines sekundiren
Korpers. Als Differenzerfahrung kann sich Dionisio Ridruejo innerhalb des dramatischen Raums
jedoch nicht als mimetische Abbildung manifestieren. Die Paradoxie der Anwesenheit des
Abwesenden muss sich vielmehr iiber einen metonymischen Verweis realisieren, liber die Verwendung
einer Spur, die von der Existenz des Urhebers der Spur zeugt, ohne diesen selbst zu zeigen. Als
Metonymie kehrt Verdringtes zuriick in die Welt der Wahrnehmung, ohne abzubilden, wiirde es doch
im Moment des Abbildens aufhdren, Verdringtes zu sein und zu Erinnerung werden. Amestoy

formuliert entsprechend:

Comprendi que no agregaba nada el reproducir el personaje Ridruejo de forma mimética, y
por ello opté porque el protagonista de Dionisio Ridruejo - Una pasion espariola, que asi se
llamé y se llama la obra, fuera alguien al que desde el propio régimen franquista, instalado en
el estamento militar, como el modelo lo estuvo a través de la Divisién Azul del ejército de
Hitler, le hubiera gustado comportarse como él, llegando en el momento histérico en el que se
desarrolla la obra (28 y 29 de junio de 1975) a estar en las filas de la oposicién al franquismo,
siendo esa su tragedia, por la que se inmolara al final de la pieza.**

Die Wiederkehr von Dionisio Ridruejo vollzieht sich beim vorliegenden Theatertext sowohl auf
textueller und paratextueller Ebene als auch innerhalb der Fiktion. Exemplarisch fiir die drohende, die
fiktionale Ordnung durchwirkende Prisenz des personifizierten moralischen Gewissens steht der Titel
des Werks. Das Verhiltnis von Titel und fiktionaler Welt ist bereits als Asthetisierung des
erinnerungskulturellen Spannungsverhiltnisses im postfranquistischen Spanien zu bewerten. Die
Beziehung zwischen Para-Text und Text weist eine erste strukturelle Analogie zur lebensweltlichen

Verdringung Ridruejos auf, von der die Schwierigkeiten, das Stiick im Anschluss an die Publikation

896 Amestoy, ,,Literatura e historia”, S. 111.

302



im Jahr 1983 aufzufiihren, unfreiwillig Zeugnis ablegen; es zeugt von einer gewissen Ironie, dass das
strukturelle Verhiltnis von Paratext und Fiktion die problematische Entstehungsgeschichte bis zur
Urauffiihrung voraussagen sollte.

Den diskursiv-lebensweltlichen Ausschluss der historischen Figur Ridruejo schreibt Amestoy
strukturell in den Theatertext ein, indem er die Figur durch den Titel zundchst evoziert, um sie im
Anschluss gewissermaflen zum intelligiblen, nicht eigens materialisierten Grund der dramatischen
Manifestierung zu machen. Die Ausgeschlossenheit (para- im Sinne des Jenseitigen) aus der
diskursiven Ordnung (doxa im Sinne des geltenden Versohnungsdiskurses) wird durch die
Ausgeschlossenheit (Para-) aus der textuellen Ordnung (Text) strukturell gespiegelt. Der Titel wird
damit zur Plakette, die ein erinnerungstragenden Medium schmiickt, das, stellvertretend, gleich einem
abstrakten Mahnmal, keine Ahnlichkeitsbeziehung zum Reprisentierten einfordert. Stattdessen fiihrt
es durch seinen metonymischen Charakter vor Augen, dass es nicht Erinnertes ist, sondern einen Akt
des Erinnerns initiieren mochte. Dionisio Ridruejo wird damit zur semantischen Vorgabe, auf dessen
unsichtbarem Grund sich das dramatische Geschehen abspielt. Er wird ein in die paratextuelle Latenz
verschobener faktischer Referenzpunkt, von dem zunichst nichts weiter manifest ist als der blofe
Name. Die Figur befindet sich jenseits des Textes, determiniert diesen jedoch ab initio. Da die Fiktion
nicht darstellt, was sie durch den Titel abzubilden verspricht, stellt sie keinen Anspruch auf eine
mimetische Darstellung des Referenten, sondern bildet vielmehr den Akt des Verdridngens mimetisch
ab. Statt einer Mimesis des Verdrdngten, die immer Erinnerung und somit das Ende des Verdringens
bedeutet, handelt es sich um die Mimesis des Verdrdngens.

Die Anwesenheit des Referenten wird nicht durch dessen Représentation ermoglicht, sondern durch
die Einflechtung dessen, was zu diesem Referenten gehort, auf ihn verweist, im Sinne des
metonymischen Verhéltnisses von Urheber und Produkt, Zitiertem und Zitat, Autor und Text. Das
Spiel mit der latenten Anwesenheit des im Titel evozierten “Schreckgespenstes” erfiahrt durch die
Integration von fiktionalen und faktualen Intertexten, von Dokumenten bzw. Zeugnissen Dionisio
Ridruejos — aber auch Francisco Francos, Luis Carrero Blancos oder José Antonio Primo de Riveras —
eine Fortsetzung. In den folgenden Kapiteln wird ausfiihrlicher dazustellen sein, wie lyrische
Fragmente, Briefpassagen, Reden oder Tagebucheintridge zu Repliken der Figuren werden.

Die fiktionale Rede wird somit von lebensweltlicher Rede durchzogen, ohne dass dies durchweg
markiert werden wiirde. So werden in der abgedruckten Textfassung Amestoys die eingewobenen
Zitate Ridruejos nur in wenigen Ausnahmen durch Anfiihrungszeichen, jedoch durch keinerlei
Kommentare oder andere paratextuelle Verweise historisch verortet. Ebensowenig erhalten die
Rezipienten einen expliziten Hinweis auf die aktualisierende Rezitation des von Ridruejo Gesagten
oder Geschriebenen durch den Coronel, beispielsweise in Form figuraler Informationsvergabe. Die in
den fiktionalen Text eingewobenen Intertexte fungieren als lebensweltliche Spuren, die der fiktionalen
Welt die latente Pridsenz des moralischen Gewissens einschreiben. Dionisio Ridruejo erhilt eine

Stimme innerhalb der Fiktion, ohne selbst das Wort zu ergreifen.

303



Innerhalb des dramatischen Raums driickt sich die Wiederkehr des Verdringten ebenfalls
metonymisch aus. So wie der Intertext als Symptom auf der Textoberflache betrachtet werden kann,
so fungiert der Besessenheitszustand des Coronel als Symptom fiir das schwelende moralische
Gewissen. Innerhalb des manicomio wird die unfreiwillige Erinnerung an Dionisio Ridruejo
pathologisiert, wodurch der illokutionidre Gehalt des Bezugs unterminiert wird. Diese Form der
paradigmatischen Unterminierung des Erinnerten, die einer nachtrédglichen Verdringung gleichkommt,
wurde im Rahmen des Theoriekapitels als eine mogliche Asthetisierungsform des Nicht-Erinnerns des
Unvergesslichen identifiziert. Der Entzug des illokutioniren Anspruchs, den jede Erinnerung als
Behauptung tiber Vergangenes (Searle) stellt, gelingt, indem der Fokus vom noematischen Gehalt auf
den noetischen Akt der Bezugnahme geriickt wird und auf diese Weise die Aussage von ihrem
eigentlichen Referenten abgekappt wird. Nur unter der Bedingung der von Paul Ricceur beschriebenen
fiduziarischen Bindung innerhalb der Subjekte wird ein subjektiver Vergangenheitsbezug zu
anerkannter Erinnerung. Herrscht dieses inter-subjektive Vertrauen nicht, verliert sich die Erinnerung
im Sog der Einbildungskraft, sie verliert ihren Anspruch als Behauptung iiber vergangene Wirklichkeit
und droht als Produkt der Phantasie, der produktiven Einbildungskraft, eingestuft zu werden. Der
Erinnernde wird zum Phantasten.

Unter Rekurs auf den im Theoriekapitel erlduterten effet de réel Roland Barthes’ kann der Prozess der
Pathologisierung bzw. der damit einhergehenden Irrealisierung des Realen, der Fiktionalisierung des
Faktischen bzw. der Entpragmatisierung der faktualen Aussage auf das Kappen der Verbindung
zwischen Referent und Signifikat zuriickgefiihrt werden. Wiahrend der effet de réel in Barthes” Theorie
gerade durch den Wegfall des Signifikats erzielt wird, wird im Falle der Entpragmatisierung dem
Ausgesagten der illokutiondre Gehalt entzogen, indem das Signifikat mit einem Signifikanten in
Verbindung gebracht wird, ohne dass diese semiotische Komplementierung zum unmittelbaren
Verweis auf einen auflersprachlichen Referenten fiihren wiirde. Die Verhinderung der
Referentialisierung bringt es mit sich, dass das Bezeichnende nicht in Beziehung zur
auBersprachlichen Welt gesetzt wird, sondern allein als VerduBlerung des Intelligiblen verstanden
werden kann. Die semantische Korrelierung (Signifikat) dient nicht als Zwischenstation auf dem Weg
zur auBersprachlichen Welt, zum Referenten, sondern wird zur semantischen Sackgasse, die lediglich
eine Riickkehr zum Signifikanten zuldsst, der den noetischen Akt bestimmt. Erinnern wird durch das
Abtrennen des aufersprachlichen Referenten unmoglich, denn die Aussage kreist innerhalb ihrer
eigenen Zeichenhaftigkeit, ohne die Mauer zwischen Sprache und Welt durchbrechen zu kénnen.
Innerhalb des Theatertextes wird lediglich dem Capitan die Fihigkeit zugestanden, die pathologische
Qualitdt der Aussagen des Coronel einzuschétzen, handelt es sich bei ihm doch um die einzige Figur,
fiir die die an Besessenheit grenzende Identifikation keine Normalitdt darstellt. Weder beim
Comandante noch bei der Enfermera 16sen die Anfille des Coronel Besorgnis aus. Im Gegenteil,
insbesondere im ersten Akt reagieren der General wie auch der Comandante euphorisch auf die

Kriegstreiberei und die Heroisierung des militdrischen Kampfes des zu Dionisio gewordenen Coronel.

304



Allein der Capitdn steht auBerhalb der franquistischen Dogmatik und ist deshalb in der Lage, das
groteske Spiel des Systems von auBlen zu betrachten. Als einzige Vernunftinstanz wird er zur
wichtigen Orientierungsfigur fiir den Zuschauer: ,,El tnico cuerdo serd el Capitdn, quien cuestiona sin
reserva los planteamientos y proyectos franquistas, abogando mds bien por la ideologfa demécrata.”*”’
Was beim General eine bereitwillige und, dies wird a.a.0. zu zeigen sein, steuerbare, wenn auch
obsessive Rolleniibernahme darstellt — die vollige, unfreiwillig parodistische, Identifikation mit dem
ideologischen Referenten Francisco Franco —, wird auf Seiten des Coronel zum Krankheitssymptom.
Anders als der General sucht der Coronel keine Identifikation mit seiner eigentlichen ideologischen
Leitfigur, sondern will dieser gerade entgehen. Er iiberschreibt seinen ideologischen Referenten, lebt
politisch opportun und wird zum uneigentlichen Stellvertreter des Franquismus, zum Maskentréger,
der sich allerdings nicht der Wiederkehr des von ihm Verdridngten erwehren kann. Erinnern anfidnglich
nur biographische Parallelen und der sprachliche Duktus an die Figur bzw. die Feder Ridruejos, so
ibernimmt der Coronel im Laufe des Dramas zunehmend dessen Rolle. Diese Rolleniibernahme
steigert sich im zweiten Akt schlieBlich zu einer trancedhnlichen Besessenheit im Rahmen eines
heiligen Opferritus, der mit Schuldbekenntnis endet und einen Akt der Vergebung fiir die Rezipienten

bereithalt.

3.7. Una pasion espariiola: Spaniens Leidensweg zwischen 1933 und 1975

Die Aufgabe dieses Kapitels wird es sein, den Zusammenhang zwischen dem Nachvollzug der
biographischen Wegmarken Ridruejos, der Einflechtung fiktionaler und faktualer Intertexte sowie die
Nutzung liturgischer Elemente und biblischer Verweise herauszuarbeiten. Diese sich iiberlagernden
Ebenen zeugen von der Komplexitit des Textes und der damit intendierten Auffiihrung. Bei der
folgenden Analyse soll ein chronologischer Zugang gewihlt werden, denn das Abschreiten der im
Theatertext verhandelten biographischen Stationen Ridruejos, der personlichen Passion, ermdglicht
zugleich eine Beschiftigung mit dem historischen Leidensweg Spaniens zwischen 1933 und 1975. Die
zeitliche Kontextualisierung der dramatischen Abfolge stiitzt sich nicht nur auf die innerfiktionale
Erwidhnung bestimmter Lebensphasen, wie den Einsatz in der Division Azul, sondern ergibt sich
ebenso durch die Beriicksichtigung der eingeflochtenen Zeugnisse Ridruejos und ihrer
Entstehungszeiten. Zugleich fiigt Amestoy zu dieser biographisch-dokumentarischen Ebene Elemente
aus der romisch-katholischen Liturgie sowie Bibelverweise hinzu, die mit den in der Turnhalle der
residencia militar stattfindenden Proben fiir die Missa de Angelis in Verbindung stehen. Da der
pathologischen Ebene auf diese Weise eine biblisch-liturgische Bedeutungsebene eingeschrieben wird,
kann die Rolleniibernahme des Coronel aus zwei Perspektiven betrachtet werden. Wihrend innerhalb

des dramatischen Raums von einer Personlichkeitsstorung infolge der Verdringung moralischer

87 Guzman, Alison: La memoria de la Guerra Civil en el teatro espaiiol: 1939-2009, Salamanca 2012, S. 379.

305



Schuld gesprochen werden kann, 6ffnen die bewusst inszenierte Apotheose Francos und die damit
verbundene symbolische Verwandlung Dionisio Ridruejos in den Sohn Gottes den theatralischen
(Schwellen-)Raum fiir einen ideologischen Ubergangsritus des Coronel. Das Fallen in die Rolle
Ridruejos bzw. die Heimsuchung durch das moralische Gewissen in Person von Ridruejo gestaltet sich
somit nicht willkiirlich, sondern bildet die Entwicklung des Coronel ab. Was innerhalb der Fiktion als
Wahnvorstellung eingeschitzt wird, so wie etwa vom Capitdn, folgt auf theatralischer Ebene
bestimmten Entwicklungsstufen, die wiederum einzelne Stationen des biographischen Leidensweges
Ridruejos und des historisch-politischen Leidensweges Spaniens reprédsentieren.

Gekennzeichnet ist diese pasion espaiiola durch Tduschung, Verfehlung sowie das Er- und Bekennen
von Schuld. Wihrend sich dieser Prozess bei Dionisio Ridruejo iiber mehr als 20 Jahre erstreckte,
vollzieht ihn der Coronel nachtriglich, an der Schwelle zur Demokratie und im Rahmen eines
grotesken Ubergangsritus innerhalb des manicomio. Dieser Entwicklung geht die Nachricht vom Tod
Ridruejos voraus, der fiir den Coronel ab diesem Zeitpunkt nicht mehr nur einen espejo temido
darstellt, sondern fiir ihn zu einer Art Mirtyrer der Demokratie wird. Der Coronel bezeichnet die
Demokratie, das Jenseits des Franquismus, mehrfach als gelobtes Land, so beispielsweise kurz
nachdem er vom Tod Ridruejos erfdhrt, wodurch ein intertextueller Bezug zur alttestamentarischen
Uberlieferung des Exodus hergestellt wird: ,, CORONEL. jDionisio! [...] jTe hemos acabado matando!

[...] Te hemos matado antes de que llegaras a la tierra prometida. Tus pies manchados por las botas

manchadas no podian pisar la tierra prometida. [...].**"

Durch die so vollzogene Anspielung auf den Auszug der Israeliten aus Agypten weist der Dramentext
neben der angedeuteten neutestamentarischen Analogie zur Passion Christi ebenso einen Bezug auf
das Alte Testament auf. Dieser suggeriert die Betrachtung Ridruejos als Mirtyrer, desjenigen, der sein
Leben in den Dienst der Demokratie stellte, um sie anderen zu ermdglichen. In mehreren Interviews
zog Ignacio Amestoy einen Vergleich zwischen dem Schicksal Moses’, dem Fiihrer der Israeliten, und
Dionisio Ridruejo.*” Nach biblischer Uberlieferung fiihrte der Prophet Moses, von Gott beauftragt,
das Volk der Israeliten auf einer 40 Jahre wihrenden Wanderung aus der dgyptischen Sklaverei nach
Kanaan, dem gelobten Land, das Gott seinen Nachkommen versprach (Ex 33,2). Zwar vereinte er die
Stamme Israels und fiihrte sie in die Freiheit, doch verbot ihm Gott, selbst einen Fuf iiber den Jordan
und in das gelobte Land zu setzen. Stattdessen war es Josua, der die Israeliten nach Kanaan fiihren
sollte, wihrend Moses Kanaan vom Berg Nabo aus lediglich sehen durfte (Deuteronomium 34, 1-9).
Mit Josua riickte ein Vertreter einer jiingeren Generation an die Spitze des Volkes Israel. Der
spanische Josua hiel Adolfo Suérez.

Der Theologe Thomas Laubach definiert den Auszug aus Agypten und die Flucht vor dem

dgyptischen Pharao, dessen Rolle im Rahmen der Analogie Amestoys Francisco Franco zufallen

808 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 213.

809 Vgl. u.a. Amestoy, Ignacio (2014): ,,Dionisio, un Moisés que tampoco llegé a la tierra prometida”, URL:
http://www .madridteatro.net/index.php?option=com_content&view=article&id=3482:dionisio-ridruejo-una-
pasion-espanola-amestoy&catid=288:informacion&Itemid=261 [20. Mirz 20138].

306



wiirde, als ,,das zweifellos zentrale glaubensgeschichtliche Ereignis des Judentums [...]*, auf das sich
,das Erinnern immer wieder richtet.“®"° Das Ende der Unterdriickung, die damit verbundene
Vereinigung der Israeliten sowie der Auszug ins gelobte Land unter der Fiihrung des Propheten Moses
sind die zentralen anamnestischen Bezugspunkte der jlidischen Kultur. Der Erinnerungsimperativ des
Judentums findet im Alten Testament Ausdruck durch den absoluten Infinitiv ,Zachor’, hebriisch fiir
,Erinnere Dich’. Im Buch Deuteronomium wird der Aufruf zum Gedenken mehrfach formuliert, unter

anderem in Dtn 7, 18-19:

Denk doch daran, was der HERR, dein Gott, dem Pharao und allen Agyptern angetan hat, an die
groBen Priifungen, die deine Augen gesehen, und an die Zeichen und die Wunder und die starke
Hand und den ausgetreckten Arm, womit der HERR, dein Gott, dich herausgefiihrt hat!®*"'

Die von Amestoy suggerierte Analogie zwischen dem Motiv des Auszugs, der die Beendigung der
Unterdriickung durch den dgyptischen Pharao bedeutete, und dem Ende des Franquismus schreiben
dem Theatertext zweifelsohne die Aufforderung ein, sich zu erinnern und die Demokratie bzw. die
Freiheit innerhalb des demokratischen Spaniens vor der Folie der erlebten Repression, der beinahe 40
Jahre andauernden Wanderung durch die Wiiste, zu betrachten.

Der Analogie zwischen dem Einsatz Ridruejos fiir die Demokratie und dem Schicksal Moses’ stehen
neutestamentarische Beziige gegeniiber, die es in den folgenden Teilkapiteln genauer zu erldutern gilt.
Unter Beriicksichtigung der im Franquismus intendierten Verschmelzung von Nationalismus und
Katholizismus lassen sich die politischen Entwicklungsphasen Ridruejos unter Rekurs auf ein
Vokabular beschreiben, das dem semantischen Feld des Glaubens, der Kirche und der Konfession
entstammt. Entsprechend sollen in der Folge der Eintritt in die Falange als Weg zum Glauben, die
traumatische Kriegserfahrung am Wolchow als Feuertaufe, die Aufkiindigung der politischen
Solidaritit als Austritt aus der Glaubensgemeinschaft und die Griindung der USDE als Konversion zur
Demokratie beschrieben werden.

Drei Zeugnisse Ridruejos, die allesamt im zweiten Akt vom Coronel rezitiert werden, reprisentieren
die entscheidenden Wegmarken dieser Entwicklung vom Franquismus iiber die Distanzierung vom
Regime hin zur Demokratie. Diese Zeugnisse bilden zugleich den im Rahmen des Ubergangsritus
durchlaufenen ideologischen Wandel des Coronel Arenas ab. Dabei handelt es sich um eine am 21.
April 1940 in Valencia gehaltene Rede, die Ridruejo als glithenden Franquisten zeigt (1), um den
bereits zitierten Brief Ridruejos an Francisco Franco aus dem Jahr 1942, in dem er seine politische
Gefolgschaft aufkiindigt und seine Distanzierung einleitet (2), und schlieflich um eine am 15. April
1975 anlésslich der Griindung der demokratischen Unidn Social-Demdcrata Espafiola gehaltenen

Rede Ridruejos, die den Abschluss seiner ideologischen und politischen Entwicklung reprisentiert (3).

810 T aubach, Thomas: Warum sollen wir erinnern? Anndherungen an eine anamnetische Ethik, Tiibingen 2006
(= Tiibinger Studien zur Theologie und Philosophie, 23), S. 157.

811 Diese Textstelle wie auch weitere Zitate aus der Bibel wurden folgender Ausgabe entnommen: Elberfelder
Studienbibel. Mit Sprachschliissel und Handkonkordanz, Witten/Dillenburg °2009.

307



Fernando Doménech Rico unterstreicht in seiner Einfilhrung zum Theatertext die Bedeutung dieser
drei Intertexte, aus denen im Rahmen der folgenden Teilkapitel ausfiihrlich zitiert wird. Besonders
hervorzuheben ist sein Verweis auf die Funktion der Dokumente fiir die rituelle Entwicklung des

Coronel:

Se trata de tres textos fundamentales para entender la obra, y su funcién estd mas que
justificada: sin ellos el personaje del coronel y, a través de él, el de Ridruejo, quedarfa cojo,
[...] convertido en un simple caso patoldgico. La inclusion de los discursos da entidad
ideolégica a la evolucion del personaje y lo presenta como una metonimia del cambio social y
politico de Espafa. Pero eso no convierte a Dionisio Ridruejo en teatro-documento sino en un
teatro ritual con inclusién de documentos.*'?

3.7.1. Der Weg zum Glauben oder: Dionisio als Erzengel Francos

Die Jahre 1933 und 1975 bilden die historische Klammer des biographischen Leidensweges Dionisio
Ridruejos, der gleichermalien fiir den Leidensweg Spaniens insgesamt steht — Una pasion espaiiola.
Im Jahr 1933 wurde Ridruejo Mitglied der Falange und Primo de Rivera fortan zu seiner
ideologischen und politischen Leitfigur. In Ridruejos 1964 in Buenos Aires publizierten
Aufzeichnungen beschreibt er seine Faszination fiir Primo de Rivera wie folgt: ,,Me impresioné como
no me ha impresionado ningtin otro hombre y me parecié ver en él el modelo que el joven busca
instintivamente para seguirle e imitarle [...].**"

Die Phase der ideologischen Glaubensfindung bis zum mit Begeisterung aufgenommenen Alzamiento
Nacional am 18. Juli 1936 reprisentiert die erste Gemeinsamkeit zwischen Ridruejo und dem Coronel
Arenas. Dieser Verbindungspunkt wird innerhalb des dramatischen Geschehens durch das Anstimmen
der falangistischen Hymne Cara al sol aktualisiert, zu der Ridruejo im Jahr 1935 zwei Verse beitrug.
Die Proben zur Missa de Angelis anlisslich der beinahe 40 Jahre zuriickliegenden Erhebung der anti-
republikanischen Truppen geben dem Coronel, dem General und dem Comandante noch im ersten Akt
Anlass, in nostalgischer Erinnerung an einen Tag zu schwelgen, an dem die Hoffnungen der
Falangisten auf die national-syndikalistische Revolution noch nicht der franquistischen Machtpolitik
zum Opfer gefallen waren. Gleichsam verweist das Singen der Hymne auf den Umstand, dass die
anfingliche Faszination vieler Intellektueller fiir die Falange vor allem dsthetischer Natur war. Die
Idee der klassenlosen Gesellschaft und des Kampfes gegen das dekadente Biirgertum ging eine

gefahrliche Verbindung mit faschistischer Radikalitét und dsthetischer Innovation ein.

GENERAL. [...] Durante anos y afos el 18 de julio ha sido una jornada de analisis, de
reflexién y de recuerdo. Para muchos de nosotros, sobre todo, de recuerdo imborrable.

812 Doménech Rico, ,,Introduccién®, S. 73.
813 Ridruejo, Escrito en Espaiia, S. 13.

308



CORONEL. EI 18 de julio del 36 tenia yo trece afios. Por primera vez bebi champédn. Aquella
noche mi padre se puso de gala. Mi madre mand¢ sacar las mejores mantelerias, la vajilla de
porcelana, la cuberteria de plata. Mi hermano, el mayor bajo la cazadora, llevaba la camisa
azul de falangista. En la cena hubo més ruido que nueces. Al final, eso si, el champan. Con la
sopa levantada, mi otro hermano comenzé el Cara al sol.[...] ‘Cara al sol con la camisa
nueva / que td bordaste en rojo ayer.’

[...]
GENERAL. (Cantando) ‘Volvera a reir la primavera...’ (Se une el CORONEL a la cancion.)

‘... que por cielo, tierra y mar se espera...” (Se une el COMANDANTE.) ‘ Arriba escuadras, a

vencer / que en Espafia empieza a amanecer’.*"

Beriicksichtigt man, dass der Coronel wenige Repliken spiter zum ersten Mal in die Rolle Dionisio
Ridruejos fillt, so kann das Anstimmen der Hymne zugleich als ritueller Gesang verstanden werden,
der die liminale Phase des Ubergangsritus vorbereitet, in dem die Grenzen zwischen Anwesenheit und
Abwesenheit sowie von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft unscharf zu werden beginnen.

Nachdem die drei Militdrvertreter die ideologischen Ideale der Falange durch ihren Gesang zu neuem

Leben erweckt haben (,, CORONEL. Amanecer. Construir una nueva patria.*"

), versetzen sie sich in
die Biirgerkriegsjahre zuriick. Sogleich verspiirt der Coronel, der zu diesem Zeitpunkt noch nicht in
die Rolle Ridruejos gefallen ist, Ernlichterung angesichts der nicht erreichten Ziele der Falange in den
ersten Jahren nach 1939. Weder der Biirgerkrieg noch die Beteiligung der Division Azul am Zweiten
Weltkrieg fiihrten zur Umsetzung der falangistischen Ziele oder zum Sieg iiber den Kommunismus.
Nichts brachte der Einsatz am Wolchow ein: ,,CORONEL. Y la guerra. Un pueblo humillado por el
odio de la guerra. Volvimos satisfechos de aquella cruzada. ;Qué habiamos hecho, ademds de pasar
frio?**'® Die Schuldigen sind aus Sicht des Generals schnell gefunden, ,,un loco como Hitler* und die
Verriter in den eigenen Reihen sind dafiir verantwortlich, dass die Kommunisten noch immer nicht
besiegt sind: ,, GENERAL. Tiempos negros nos avecinan, amigo. Nos hemos contagiado de las peores
plagas de uno y de otro lado. La comunidad nacional se desintegra [...].<*"

Die im Rahmen der Erinnerung autkommende paranoide Furcht vor dem Feind, den der Coronel selbst
in der eigenen Familie vermutet, bewegt den General und den Coronel dazu, das Alzamiento Nacional
erneut auszurufen und den Kampf gegen Republikaner, Kommunisten, Regionalisten und Anarchisten
ein zweites Mal aufzunehmen. Damit etabliert sich ein metatheatrales Spiel, in dessen Verlauf sich
Elemente der Missa de Angelis mit den Wahnvorstellungen des Coronel und des Generals vermengen.

Die folgenden Repliken reprisentieren das Alzamiento, symbolisiert durch die Erhebung des alten

Generals aus dem Rollstuhl, sowie den Kriegsbeginn.

GENERAL. jViva la Revolucién Nacional Sindicalista!
CORONEL. ;Viva, General!

814 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 197-199.
815 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 198.
816 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 200.
817 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 200.

309



GENERAL. (Se levanta de la silla de ruedas y va tambaledndose hacia el CORONEL.) Hijo
mio, lo hemos conseguido. jComandante, traiga la bandera! Vamos a tener que defenderla con
ufias y dientes. {Qué todos estén alerta! El enemigo quiere acabar con nosotros!

CORONEL. ;Capitén, venga aqui! ;{No ve que ahi no estd a cubierto? jPongase detrds de
nosotros! (El CAPITAN obedece, escéptico, como entrando en un juego en el que no le apetece
lo mds minimo participar.) Tiene que tener cuidado, los rojos estdn asesinando a nuestra mejor
gente.

[...]

GENERAL. Dios esta contigo, pueblo mio. Los dngeles secardn tus ldgrimas y levantaran tu
brazo armado con la espada de la fe.

CORONEL. Arrasa a los malditos, que no quede de ellos ni el polvo de sus cenizas.
GENERAL. jEscucha a tu pueblo! Danos fuerza para atravesar durante cuarenta dias y cuarenta
noches el desierto de Satanas, el infierno de tu contrario.

CORONEL. Seior Obispo, vaya alegre al martirio! Dé gracias al Altisimo de que esos asesinos
le hayan hecho santo. Y cuando oiga la descarga, grite: ‘Viva Cristo Rey!’.

GENERAL. ;Grita, comandante!

COMANDANTE. jViva Cristo Rey!

GENERAL. Viva! jArriba Espafa! jTodos!

TODOS. jArriba!

GENERAL. Es el comienzo de nuestra revolucién.®'®

Die im Franquismus instrumentalisierte Verflechtung von Nationalismus und Katholizismus findet
Ausdruck, indem der General dem Coronel zugleich als Bischof erscheint und in sich die Rollen des
Heerfiihrers und Kirchenoberhaupts vereint. Zudem ist die Kriegstreiberei von christlicher Rhetorik
und Anspielungen auf die Bibel durchzogen. So vergleicht der General den anti-republikanischen
Widerstand mit der 40-tidgigen Wanderung Jesu Christi durch die Wiiste, in der er den Versuchungen
Satans standhalten musste. Der Capitdn, Vernunftinstanz in diesem grotesken Spiel und
Orientierungsfigur fiir die Rezipienten, nimmt widerwillig am metatheatralen Spiel der Militirvertreter
teil, was als Anspielung auf die Praxis seiner lebensweltlichen Oppositionshaltung zu deuten ist, die,
wie gezeigt wurde, zwar kritisch jedoch nicht revolutionir ist. Der Ubergang in das metatheatrale
Spiel, das sich durch die Rolleniibernahme des Generals und des Coronel, die freiwillige bzw.
erzwungene Integration des Comandante und des Capitin sowie den imaginierten gemeinsamen
Nachvollzug der Kriegsjahre kennzeichnet, konsolidiert sich durch den gemeinsamen Schlachtruf:
»jArribal®.

Der Krieg im Zeichen des Katholizismus hat im Rahmen des metatheatralen Spiels begonnen und
somit bedarf es der Gewinnung der Massen fiir das Movimiento Nacional. Zum ersten Mal wird der
Coronel zu Dionisio Ridruejo, zum Propagandaminister und Erzengel Francisco Francos. Zugleich

tibernimmt der General die Rolle des caudillo:

CORONEL. Ha llegado tu momento, Dionisio. Ha llegado tu momento.
GENERAL. Dionisio, hijo. Quieren oirte.

[...]
GENERAL. Te esperan. Te aclaman. No les puedes defraudar.

818 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 201f.

310



CORONEL. (Se envuelve en el albornoz blanco y acalla las imaginadas aclamaciones.)
jCamaradas! Muchos creen, y asi lo pregonan, que lo que hoy ocurre en nuestra Patria es un
enfrentamiento de buenos y malos. Pero yo ni lo creo ni lo acepto. Porque en esta hora amarga
de la guerra nace una posibilidad nueva para todos que cancela el pasado.*”

Der Sieg der Franquisten wurde als Sieg des Katholizismus, des Guten gegen das Bose, inszeniert. Die
cruzada wurde mit der spanischen Reconquista und dem Sieg der Reyes catdlicos in Beziehung
gesetzt. Diese propagandistische Vereinnahmung des Kampfes gegen die Mauren im Mittelalter wird
in der folgenden Replik aktualisiert, indem der Heilsbringer Francisco Franco bzw. der General
Castillo mit den Attributen des Apostels Jacobo de Zebedeo, Jakobus dem Alteren, auch bekannt unter
dem Namen Santiago el Mayor, ausgestattet wird. Seit dem Mittelalter instrumentalisierten die
spanischen Konige Santiago als Schlachtenhelfer im Kampf gegen den Islam, was ihm den Beinamen
Santiago Matamoros (dt. Maurentdter) einbrachte.* Auf ikonographischer Ebene charakterisiert sich

Santiago durch ein weiBes Pferd, einen roten Umhang sowie ein Schwert.*”'

Der umjubelte Einzug des
siegreichen Francisco Franco zum Altar, wo sich das Tabernakel, der Aufbewahrungsort der Hostien,
befindet, erinnert an den liturgischen Beginn einer Heiligen Messe. Der Einzug des Priesters bzw.
Bischofs mit den Messdienern in die Kirche wird hier zum Einzug des Heerfiihrers mit seinen

Soldaten in Spanien, inszeniert durch den Propagandaminister Dionisio Ridruejo.

CORONEL. Sefior, mil obispos, cien cardenales, diez papas y el propio Cristo os esperan en el
valle de la muerte. La corona reposa sobre el catafalco de un millén de muertos. Poneos vuestra
capa colorada y montad vuestro caballo blanco. Y cabalgad despacio hasta el tabernéculo, que
el pueblo quiere gritar vuestra victoria.

GENERAL. Amado Dionisio mio, ;donde estd el manantial que lavard mis manos llenas de
sangre?

CORONEL. Solo la sangre limpia la sangre. He mandado poner en vuestro camino triunfal
fuentes, rios y mares de sangre para que con su rumor acompafien vuestra andadura al compds
de los tambores y las trompetas.

GENERAL. Subiré a tu altar con la sangre del sacrificio.

CORONEL. El maligno ha sido vencido.*

In der Rolle Francos agiert der General in persona Cristi capitis, er reprisentiert Christus als das
Haupt der Kirche sowie der Kirchengemeinde, und damit als Haupt des auf den Grundlagen des
christlichen Glaubens errichteten neuen Spaniens.

Dem Einzug zum Altar folgt das Besingen des Altarsakraments, des Leibes Christi. Als
eucharistischer Hymnus des Fronleichnamsfestes erhélt das gemeinsam von den Figuren gesungene

Tantum ergo sacramentum ein proleptisches Moment, denn kurz vor dem Ende des ersten Aktes

819 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 202.

820 gzaro Damas, Maria Soledad: ,,Iconografia de frontera: Santiago Matamoros en el Privilegio de Pegalajar,
in: Sumuntén, 15 (2001), S. 51: ,,El fundamento iconolégico de las imdgenes ligadas a la iconografia de Santiago
Matamoros se halla en las narraciones de origen medieval que rememoran la relacién sobrenatural del Apéstol
con la reconquista [...].”

821 vgl. beispielsweise die Skulptur des Maurentoters in Carrién de los Condes in der Provinz Palencia. Carrién
de las Condes ist Station auf dem nach Santiago benannten Jakobsweg.

822 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 203.

311



verweist dieser Griindonnerstagsgesang auf den Mirtyrertod am folgenden Tag. Als Kreuzhymnus,

der dem Einzug folgt, gliedert sich der Gesang zudem in den liturgischen Er6ffnungsritus ein.

GENERAL. Y el sol, tras amanecer en su ultimo dia, se alzara sobre la custodia de las montafias
y permanecerd para siempre expuesto como la hostia sagrada nuestro principio y nuestro fin.
iDe rodillas! Tan-tum er-go Sa-cra-men-tum... jA cantar! Tan-tum er-go Sa-cra-men-tum...
Comandante, que el capitdn se arrodille y que cante! Ve-ne-re-mur cer-nu-i. Et an-ti-quum do-
cu-men-tum. No-vo ce-dat ri-tu-i.

CORONEL. Panem de caelo praestitusti eis. Alleluia.

GENERAL. Omne delectamentum in se habentem. Alleluja.

(Mientras los demds han seguido sus cdnticos.)

COMANDANTE. ;Ya lo ha oido!

CAPITAN. ;Por qué me voy a tener que arrodillar?
COMANDANTE. ;Usted sabe por qué!
CAPITAN. ;Son ustedes despreciables!***

Die erzwungene Beteiligung des Capitdn deutet erneut dessen Abhingigkeit vom Wohlwollen des
franquistischen Systems an. Die Drohung des Comandante (,,j Usted sabe por qué!”’) dokumentiert das
Dilemma des Capitdn, dessen kritische Haltung gegeniiber dem Regime nicht so weit geht, dass er
seine beruflichen Hoffnungen auf einen modernisierten Militdrapparat auf Spiel setzen wiirde.
Dadurch wird er zur Marionette, ein Umstand, den er zu Beginn des dramatischen Geschehens noch
dem Coronel zum Vorwurf machte.

In der rémisch-katholischen Liturgie setzen der Empfang der besungenen Hostie und der dadurch
symbolisierte Eintritt in die christliche Familie einen Akt der Verséhnung voraus. Dieser wiederum
sieht ein vorheriges Schuldbekenntnis sowie die Vergebung der Schuld vor. In Anlehnung an diese
liturgische Vorgabe folgt innerhalb des dramatischen Geschehens ein symbolischer BuBakt, ein
Schuldbekenntnis, das in enger Verbindung zur Biographie Ridruejos steht. Es wurde bereits darauf
hingewiesen, dass Dionisio Ridruejo wihrend des Biirgerkrieges als Propagandaminister fungierte und
daher den Krieg nicht am eigenen Leib erfuhr. Dieses Stigma des Rhetors, der iiber Blut und Gefecht
gesprochen, die Griuel jedoch nicht mit eigenen Augen gesehen hat, wird zum Kern der Beichte des

Coronel vor dem christlichen und militirischen Oberhaupt.

CORONEL. (Arrodilldndose ante el GENERAL.) Quiero confesarme, padre.
GENERAL. ;Cual fue su pecado?

[...]
CORONEL. No me atrevi a matar.

[...]

CORONEL. Tuve miedo.

GENERAL. ;Cuéntas veces?

CORONEL. Durante toda la guerra.

GENERAL. Mientras tus compatriotas morian en el frente.
CORONEL. Algunos murieron también en la retaguardia.

823 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 204.

312



GENERAL. Y ti ;qué hacias?

CORONEL. Organizaba el futuro politico de la patria. Preparaba la paz.
GENERAL. ;Te entretenias en eso?

CORONEL. También preparaba fiestas.

GENERAL. ;Fiestas?

CORONEL. Por los muertos.

[...]
CORONEL. He sido un emboscado.

GENERAL. ;Te arrepientes?
CORONEL. He venido a confesarme.
GENERAL. ;Sfono?

CORONEL. No.

GENEREL. ;Coronel!

CORONEL. Quisiera comulgarme padre.

GENERAL. Lo siento, hijo: no puedo administraros el sacramento.***

Die bekannteste ,fiesta por los muertos® war sicherlich das von Dionisio Ridruejo aufwendig
inszenierte Begrdbnis José Antonio Primo de Riveras, dessen Sarg zwischen dem 19. und 28.
November 1936 zu FuB von Alicante bis ins Kloster von San Lorenzo de El Escorial getragen
wurde.**

Trotz seines Schuldbekenntnisses scheitert der Coronel mit seiner Bitte, das Sakrament der heiligen
Kommunion zu empfangen. Die Verweigerung griindet sich jedoch nicht nur darauf, dass der in der
Rolle von Dionisio Ridruejo agierende Coronel keine Reue empfindet ob der Tatsache, nicht selbst an
der Front gegen den Feind gekdmpft zu haben. Zugleich wird Dionisio Ridruejo die Aufnahme in die
christliche Gemeinde bzw. die franquistische Familie durch das zweite Initiationssakrament, die
Kommunion, verwehrt, weil er nicht getauft ist. Anders gewendet, der Coronel hat seine Feuertaufe
noch nicht erlebt und kann daher nicht das zweite vor dem ersten Initiationssakrament der christlichen
Gemeinde einfordern. Als trotzige Reaktion folgt ein lingerer Monolog des Coronel, eine Hetzrede
gegen den noch immer nicht besiegten kommunistischen Feind, in dem sich jedoch zugleich erneut
Zweifel bemerkbar machen, die einen Beleg fiir eine Glaubensvorstellung liefern, die sich von der
franquistischen Instrumentalisierung christlicher Symbolik unterscheidet: ,,[...] {Por qué hemos venido
aqui padre? ;Quién equivocé al lucero que nos trajo? Comunistas, fascistas, que el destino se apiade
de vosotros por haber querido participar en el devenir del mundo.“**

Die darauf einsetzende Erinnerung an den Einsatz in der Divison Azul, genauer, an die im November
und Dezember stattfindende Schlacht bei Possad wird durch den Comandante unterbrochen, wodurch
wiederum das metatheatrale Spiel ein Ende findet. Statt, wie geplant, das Credo fiir die anstehende
Missa de Angelis einzuiiben, einen weiteren Gesang aus dem katholischen Ordinarium, unterbrechen
die Figuren die Proben, um die merienda nicht zu verpassen. Nach Abgang des Generals und des

Comandante schlieft der erste Akt mit dem Gesang des Coronel ab. Alleine stimmt er das Credo an,

das Glaubensbekenntnis der Christen, und verdeutlicht den Rezipienten auf diese Weise seinen

824 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 205f.
825 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 205, FN 7.
826 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 207.

313



inneren Konflikt. Der Gesang wirkt wie ein letzter Versuch, seine Zugehorigkeit zur politischen
Familie zu festigen und seine Zweifel auszurdumen. Zu diesem Zeitpunkt weil3 der Coronel noch

nichts von der Hiobsbotschaft am folgenden Tag.

3.7.2. Die Feuertaufe am Wolchow oder: Dionisio als gefallener Engel

Das folgende Teilkapitel umfasst den Zeitraum vom Spanischen Biirgerkrieg bis zum Jahr 1942. In
diesen Jahren tauscht Ridruejo die weille Uniform des Director General de Propaganda gegen die des
einfachen Soldaten ein. Freiwillig schlieit er sich der Division Azul an, um die Achsenmichte an der
russischen Front zu unterstiitzen. Ausgemergelt kehrt er im Friithjahr 1942 nach Spanien zuriick, wo er
sich im Anschluss vom Erlebten zu erholen versucht. Wenige Monate spiter verfasst er den beriithmten
Brief, in dem er Francisco Franco die Versdumnisse des Regimes und die Missachtung der
falangistischen Ideale vorwirft.

Der zweite Akt beginnt mit der Hiobsbotschaft vom Tod Ridruejos. Dieser Schock und der damit
verbundene Schmerz dariiber, dass Ridruejo selbst die Demokratie nicht erleben wird, leiten die
Rolleniibernahme des Coronel und den damit verbundenen metatheatralen Ritus erneut ein. Der Tod
Ridruejos, den er als Mirtyrer der Demokratie bewundert, steigert das Gefiihl der moralischen Schuld
auf Seiten des Coronel, der anders als Ridruejo ein ,,Leben in der Maske* fiihrte und nun kurz davor
stand, in das gelobte Land der Demokratie zu betreten, ohne selbst etwas dafiir getan zu haben. Die
Affektion durch die in diesem Moment verspiirte moralische Schuld ist nicht mehr zu verdréngen,
sondern iibermannt den Coronel und leitet auf diese Weise einen radikalen Nachvollzug von Ridruejos
ideologischer Entwicklung ein. Die Rolleniibernahme vollzieht sich an dieser Stelle mit einer zuvor
nicht dagewesenen Vehemenz.

Bei den auf den Schock folgenden Repliken des Coronel handelt es sich um Rezitationen einzelner
Verse aus Ridruejos lyrischem Werk, genauer, aus den Gedichten ,,A Franco“ (1937), ,,Ante la madre
de un camarada muerto*®*’ (1942) und ,,Umbral de la madurez* (1944). Die beiden erst genannten
Werke zeugen von der Widerspriichlichkeit zwischen der euphorischen, die Massen blendenden
Kriegspropaganda, die den Kampf als Abenteuer und den Heerfiihrer als Friedensbringer stilisiert, und
der Trauer angesichts des Todes geliebter Menschen sowie den damit zusammenhidngenden
Schuldgefiihlen der Uberlebenden. Die Gegeniiberstellung dieser Intertexte schreibt die Aspekte der
Tduschung und des Erkennens der Schuld in die Struktur des Theatertextes ein und vermittelt den
inneren Konflikt des Coronel durch den impliziten Verweis auf ein und dasselbe lyrische Ich, das den
Krieg verherrlicht und zugleich Leid durch den Krieg erfihrt. In diesem Sinne kdnnen die beiden

lyrischen Werke als Vorstufen der Tduschung und der Erniichterung im Hinblick auf den ,,Umbral de

827 Vgl. Ridruejo, Dionisio: Hasta la fecha. Poesias completas (1934-1959), Madrid 1961, S. 307f.

314



la madurez” gedeutet werden, ein Gedicht, das sich als Synthese des Erfahrenen gestaltet und zur

Grundlage der personlichen Peripetie werden soll.

CORONEL. (Descolgdndose de las espalderas.) Perdéname si vivo, padre. Vengo sin él.
GENERAL. No llores. Fue [Dionisio Ridruejo, D. H.] un farsante, un emboscado, un politico.
CORONEL. Padre de paz en armas, escucha cémo el pueblo que acompaiia tu promesa reclama
toda su aventura.
GENERAL. {Esciichalo td también, Dionisio!***

Die erste Replik des Coronel setzt sich aus zwei Halbversen aus dem Gedicht ,,Ante la madre de un

camarada muerto” zusammen®”, bei der zweiten Replik handelt es sich um die letzten Verse des

Gedichts ,,A Franco*:

[...]

Padre de Paz en armas, tu bravura
ya en occidente extrema la sorpresa,
en levante dilata la hermosura,

al norte es muro y en el sur empresa,
mientras reclama toda su aventura
el pueblo que acompafia tu promesa.*”

Die Integration der Halbverse aus ,,Ante la madre de un camarada muerto* erscheint hier als erste
Fissur in der wohl konstruierten Stilisierung des Heerfiihrers und des kriegerischen Abenteuers, die in
der Folge zu einem immer groBeren Riss zu werden scheint. Die jugendliche Euphorie fiir den caudillo
weicht schon in den folgenden Repliken dem Zweifel am blinden Gehorsam gegeniiber dem ,,padre de
todos“. Dieser Zweifel Ridruejos gestaltet sich ebenfalls durch die Einflechtung von Versen in die
Repliken des Coronel aus. Dem jubilierenden ,,A Franco* folgen Zitate aus dem acht Strophen langen
Gedicht ,,Umbral de la madurez, das, wie der Titel bereits andeutet, ein Werk iiber die Schwelle
zwischen jugendlicher Euphorie und der Reife des Erwachsenseins darstellt. Die in den Dramentext
eingewobenen Intertexte verweisen somit auf die biographische Schwellensituation Ridruejos
zwischen dem Biirgerkrieg und den ersten Jahren nach dem Russlandeinsatz sowie auf die rituelle
Schwellensituation des Coronel. Der folgende Dialog zwischen dem General (Franco) und dem

Coronel (Ridruejo) baut sich um Verse aus ,,Umbral de la madurez* auf.

CORONEL. ;Ha sido todo verdad? Verse aus ,,Umbral de la madurez”:
GENERAL. Todo verdad.

CORONEL. ;Y rien? [...]

GENERAL. Rien, son felices. Recuerda aquellos dias: morir era tan bello
CORONEL. El amor era aquello. La ansiedad de COMmo Vivir:

la tnica belleza. El amor. vida y muerte eran fuente de glorias

82 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 215.
829 Vgl. Ridruejo, Hasta la fecha, S. 307f.
830 Ridruejo, Memorias de una imaginacion, S. 60.

315



GENERAL. Tt ibas con el pueblo llevando tu
bandera.

CORONEL. Ninguna compaiiia alcanzaba a
turbarme.

GENERAL. Todas las almas estaban en la tuya.
[...]

CORONEL. Morir era tan bello como vivir. Vida
y muerte eran fuente de glorias semejantes.
GENERAL. Y el pueblo de Dios cruzaba sus
caminos.

CORONEL. ;Fue todo verdad?

[...]

GENERAL. Los verbos te servian como caballos
de combate.

CORONEL. ;Quién combate?

GENERAL. Dionisio combate.

[...]

CORONEL. Padre, dejadme ver la luz flamante
de la guerra que como bandera perfume a los
muertos y los resucita.

GENERAL ;No andabas en suefios por campos y
por plazas! No, hijo mio. No eran suefios,
Dionisio.

CORONEL. Amado padre de guerra.*’’

semejantes.

Recuérdalo; era cierto:

los verbos te servian como caballos de
combate,

los adjetivos no llegaban a tefiir del color
verdadero tus cimeras y los nombres eran
puros clarines

sin dependencia de los objetos.

Recuérdalo: creabas; tu voz iba a las aguas
extendidas

y emergian alegres continentes impacientes de
ser

o se abrian caminos para que los cruzase el
pueblo de Dios.

Y ti ibas con el pueblo llevando tu bandera,
porque ninguna compaifiia alcanzaba a turbarte,
porque todas las almas estaban en la tuya.

[...]

Era todo verdad. El amor era aquello:

la ansiedad fundidora de la tnica belleza.
jLa patria! Si, la patria

no eran estos millones de rudos desacuerdos
forjandose la vida,

sino el cetro surgido en el pufio radiante,

la espada justiciera, vencedora, infalible.

El mundo era un empeifio que tenia su forma
no del todo acabada ni evidente

poniendo a lo perfecto la sal de lo futuro.
La guerra era una luz flamante e imperiosa,
una excelsa bandera que libraba de hedor a los
muertos.

La vida, en fin, la vida...

No, no andabas en suefios por campos y por
plazas.**

Interventionen des Comandante und des Capitén (,,CAPITAN. Sefiores, yo creo que el coronel no se
encuentra bien.“) unterbrechen das metatheatrale Spiel erneut, so dass der General wie auch der
Coronel voriibergehend aus ihren Rollen fallen. Die durch die intertextuellen Beziige verdeutlichten
Zweifel des Coronel, die zugleich auf die beginnende Distanzierung Ridruejos von Franco hinweisen,
werden auch auf liturgischer Ebene ausgespielt. Die Unterbrechung des metatheatralen Spiels und die
wihrend dieser Unterbrechung stattfindende Diskussion iiber den weiteren Verlauf der Proben sorgen
fiir eine gewisse Unschliissigkeit auf Seiten des Rezipienten, die an dieser Stelle des Dramas nur
schwerlich eine eindeutige Unterscheidung zwischen pathologischem Problem, Proben fiir die Missa
de Angelis und dem darin aufgehenden Ubergangsritus treffen kénnen.

Entsprechend der benannten Verflechtungen verweisen die Diskussionen iiber den weiteren Verlauf

der Proben zugleich auf die Biographie Ridruejos sowie auf den Entwicklungsstand des Coronel. Es

81 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 215f.
832 Ridruejo, Memorias de una imaginacion, S. 87ff.

316



ist also kein Zufall, dass sich gerade an dieser Stelle ein Konflikt zwischen dem General und dem
Coronel aufbaut, der sich auf der Ebene der Chorproben entfaltet, jedoch eine politische,
biographische und rituelle Konnotation aufweist. Wéahrend der General das Credo, das
Glaubensbekenntnis, einstudieren mochte, plddiert der Coronel fiir ein Gloria zu Ehren des
verstorbenen, in den Himmel aufgestiegenen Ridruejo. Dieser Lobpreis, der an das Siihneopfer Christi
und die Erlosung von den Siinden erinnert, nimmt den liturgischen Faden des ersten Aktes, der mit
dem Buflakt des Coronel und der verweigerten Kommunion endete, wieder auf. Das Credo dient der
Bestitigung und Festigung des christlichen Glaubens, der Vergewisserung iiber die Glaubenssitze, die
Allmacht Gottes, die Menschwerdung und Opferung Jesu, den heiligen Geist und die katholische
Kirche. Politisch gewendet kann das Credo als Gesang verstanden werden, der an die bestehende
Ordnung erinnert und somit die besungene Herrschaft stabilisiert. Die vom General intendierte
Uberlagerung zwischen einem konfessionellen und einem politischen Credo ist offensichtlich.

Im Gegensatz dazu handelt es sich beim Gloria um einen Hymnus, der den Engeln nachempfunden ist,
die auf den Feldern zu Bethlehem die Geburt des Christuskindes verkiinden. Im Unterschied zum
Credo steht das Gloria im Kontext des Schuldaspekts, wird doch in diesem Gesang nicht lediglich die
Geburt des Gottessohnes gepriesen, sondern ebenso der mit dem Leben Jesu verbundene Leidensweg

und das von ihm erbrachte Siihneopfer ins Gedéchtnis gerufen.

Ehre sei Gott in der Hohe

und Friede auf Erden den Menschen seiner Gnade.

Wir loben dich,

wir preisen dich,

wir beten dich an,

wir rithmen dich und danken dir,

denn groB ist deine Herrlichkeit.

Herr und Gott, Konig des Himmels,

Gott und Vater, Herrscher iiber das All.

Herr, eingeborener Sohn, Jesus Christus.

Herr und Gott, Lamm Gottes,

Sohn des Vaters,

du nimmst hinweg die Siinde der Welt: erbarme dich unser;
du nimmst hinweg die Siinde der Welt: nimm an unser Gebet;
du sitzest zur Rechten des Vaters: erbarme dich unser.
Denn du allein bist der Heilige,

du allein der Herr,

du allein der Hochste: Jesus Christus

mit dem Heiligen Geist,

zur Ehre Gottes des Vaters. Amen.*”

Die Ridruejo vom Coronel zugesprochene Rolle des Mirtyrers wird durch dessen Wunsch, ein Gloria
zu singen, aktualisiert. Der Coronel suggeriert auf diese Weise eine Ubertragung der Metapher vom

Lamm Gottes, das geopfert wird, um die Menschen von den Siinden der Welt zu befreien, auf Dionisio

833 URL: http://www kathpedia.com/index php?title=Gloria_in_excelsis_Deo#cite_note-8
[3. Miirz 2018].

317



Ridruejo. Zugleich beinhaltet das Gloria die Bitte um Erbarmen, die Hoffnung auf die Erlosung von
der Schuld, und damit ein Flehen um die Befreiung von moralischer Schuld. Das Gloria ist somit
zugleich Ausdruck der Affektion des Coronel, der angesichts des Todes des Mirtyrers unter der
unertrdglichen Last seines moralischen Gewissens leidet.

Die liturgiegeschichtlichen Hintergriinde der beiden Gesénge aus dem Ordinarium, Credo und Gloria,
stehen somit in enger Beziehung zum dramatischen Geschehen. Die folgende Replik verkniipft die
historische Ebene (Tod Dionisio Ridruejos im Jahr 1975), die liturgische Ebene (Credo vs. Gloria)
und die Ebene der in den Ritus eingebetteten Entwicklung des Coronel, dessen aufkommende
Unglédubigkeit am herrschenden Glaubensverstindnis mit den Zweifeln des Apostels Thomas nach der
Auferstehung Jesu in Beziehung gesetzt wird; auch der Glaube des Coronel steht auf der Probe. Auf

den Vorschlag des Generals, zunéchst ein Credo zu singen, entgegnet der Coronel:

CORONEL. No, mi querido general; Dionisio estard ahora no en un momento de afirmacién
de su fe, sino en el instante supremo de la comprobacién de su fe. Como Tomds, introduciendo
la mano en el costado de Cristo. {Sefior mio! jDios mio! Porque he visto, he creido. Sefior,
porque te veo al fin, sigo creyendo lo que ya creia. Es el momento del ‘Gloria a Dios en las
alturas’.

GENERAL. Coronel, vamos a empezar con el ‘Credo’ y después pasaremos al ‘Gloria’.
Quiero ver como nos sale. Es absolutamente necesario que yo, el director de nuestro coro, oiga
cémo suena este ‘Credo’. [...].***

Das Machtwort des Generals représentiert einen Sieg des bestehenden Systems, denn der Direktor des
Chors fungiert aufgrund der politischen Konnotation der Diskussion zugleich politisches Oberhaupt
Spaniens. Das Credo wird zu einem Gesang zum Zwecke der Stabilisierung der Machtverhiltnisse
Francos und der Coronel scheint erneut der Repression und seiner fehlenden Courage zum Opfer zu
fallen.

Zuriick in der Rolle Ridruejos unternimmt der Coronel daher einen letzten Versuch, die Hoffnung auf
die national-syndikalistische Revolution zu schiiren und Franco als Fiihrungsfigur bei der Realisierung
der falangistischen Ideale zu propagieren. Der Faden des metatheatralen Spiels wird an dieser Stelle
wieder aufgenommen: ,,CORONEL. No quiero cantar sefior. {Perdonadme! En este momento quiero
ser vuestro pregonero. [...].“*” Doch das Glaubensbekenntnis des in der Rolle Ridruejos agierenden
Coronels ist zukunftsorientiert, gebunden an die Werte der falangistischen Revolution, die trotz des
gewonnenen Biirgerkriegs immer noch nicht umgesetzt wurden. Gleichermallen wirken die
faschistischen Parolen als rhetorische Vorbereitung der Beteiligung der Division Azul am Feldzug der
deutschen Truppen an der Ostfront, der zur Feuertaufe Ridruejos werden sollte. Es folgt die Aufnahme
einer langen Passage der am 21. April 1940 vor 200.000 Menschen gehaltenen Rede auf der Alameda
de Valencia, die aufgrund ihres Umfangs in der Folge nur in Ausziigen zitiert werden kann. Indem der

Coronel sich auf der Vorbiihne einfindet, weist er dem Publikum die Rolle der jubelnden Massen zu,

84 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 218.
835 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 220.

318



derjenigen, die der Radikalitdt der faschistischen Parolen verfallen sind. Der Einsatz von
Lautsprechern und eingespieltem Applaus ldsst den theatralischen Raum zum Versammlungsplatz und
den Monolog des Coronel zur politischen Hetzrede werden. Die Konfrontation der Zuschauer, die der
Urauffiihrung (2014) in Madrid beiwohnten, mit der faschistischen Hetze und in den Worten
vermittelten Brutalitéit des historischen Moments initiiert eine rezeptive Teilnahme an der Entwicklung
der spanischen Geschichte zwischen 1940 und 1975 vor, die durch den erwéhnten Dreisprung (1940,
1942 und 1975) strukturiert ist:

CORONEL. Generalisimo, ;le he defraudado alguna vez? (Se adelanta hacia el proscenio y
alli levanta los brazos para sofocar las ovaciones que se oyen por la megafonia.) {Camaradas!
No voy a acallar vuestros vitores. [...] Una revolucién es obra de paciencia y nosotros no
queremos imitar las revoluciones intentadas que se han venido al suelo. [...] Hoy hay en
Espafia un poder firme, capaz de garantizar la continuidad normal de la vida espafiola; capaz
de resolver, despacio o deprisa, los problemas mds urgentes y angustiosos. A nosotros no nos
basta esto. [...] Nuestra tarea no ha de ser la de asociarnos a los especuladores cobardes, a los
emboscados de la paz, que se esconden tras los repliegues de los desalientos populares para
buscar el caudillaje que no merecen. (Grandes aplausos.) Camaradas, la Falange, en este
momento de transito y de angustia... (Aplausos) Camaradas, vamos a tener nuestra
revolucién, despacio o deprisa [ ...]. Nosotros tenemos que proclamar de una vez que la unidad
espafiola consiste en el cumplimiento irrevocable de los veintiséis puntos de la Falange, en los
cuales, hasta el poder del Caudillo ha sido limitado por su propia voluntad. (Grandes
aplausos.)[...] No queremos una unidad a secas, queremos una unidad armada y potente. [...]
Porque el Antiguo régimen y la Republica, por igual y de la misma manera, han traicionado a
Espafia dejandola sin armas. Y la Falange, antes que el pan, antes que la comodidad, antes que
la justicia, quiere armas, barcos, cafiones para Espaiia. (Aplausos.) [ ...] Camaradas: somos
apostoles de una moral nacional. Y esta moral nacional nos ata sin remedio a las duras
realidades del presente y nos veda todo mariposeo intelectual. Por eso pesa rigurosamente
sobre nosotros la angustia de la guerra, sintiéndola como peligro y ocasién; como tentacién y
como horror. Estos mismos son los sentimientos del buen soldado al saltar el parapeto y
avanzar: tiene miedo, pero marcha adelante.**

Dionisio selbst wurde wenig spiter zum Soldaten. Der Einsatz in der Division Azul markiert den
Wendepunkt des dramatischen Geschehens. Fiir Amestoy stellt der Russlandeinsatz den Beginn von
Ridruejos personlicher Peripetie und die endgiiltige Distanzierung des Coronel vom ,,Leben in der
Maske* dar. Die Zeit an der Front wird durch den Zusammenbruch des Coronel auf offener Biihne
symbolisch veranschaulicht. Zuvor erhélt er vom General einen Kuss. Diese Geste konnte auf den
verridterischen Judas-Kuss anspielen, der den General als falschen Apostel kennzeichnet und die
Instrumentalisierung des Glaubens durch Franco auf symbolsicher Ebene erneut ausspielt. Als
Empfinger des Kusses ist der Coronel dem Tode geweiht, so dass bereits an dieser Stelle des Stiicks

auf dessen spéteren Mirtyrertod am Kreuz hingewiesen wird.

GENERAL. (Después de besarle en la boca al CORONEL) Vuelve pronto, arcdngel, vuelve
pronto. (El CORONEL cae al suelo rendido.)”*’

836 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S.221-224.
87 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 225.

319



Nachdem der Coronel wieder zu sich gekommen bzw. Ridruejo nach Spanien zuriickgekehrt ist,

verfolgt ihn das an der Ostfront Erlebte (,, CORONEL. Es Rusia hace mucho frio y se estd solo, sefior.

<838

A veces con el otro, seflor. Animal con animal. Rodeados de peligro. [...]“*”"). Hunger und Kilte sowie

die stindige Todesangst widersprachen den propagandistisch aufbereiteten Heldengeschichten, die
Dionisio Ridruejo selbst verkiindet hatte. Er wurde zum Opfer seiner eigenen Tduschung, die darin
bestand, die Realitit des kriegerischen Gefechtes mit den dsthetischen Waffen eines falangistischen
Lyrikers zu tiberhohen und zu verharmlosen.

Die einstige Hymne der Falange. ,Cara al sol’, erscheint ihm nun als ,,una patrafia. Una sarta de
mentiras.“*” Die Idee der national-syndikalistischen Revolution fiel dem Stahlgewitter des Krieges
zum Opfer, das Versprochene war Liige, die angekiindigten Pldne leeres Gerede. Die Peripetie
Ridruejos hat im Drama Amestoys ihren Ursprung im Trauma des Krieges und realisiert sich durch die
Aufkiindigung der Solidaritit und der Niederlegung aller politischen Amter. Der Bruch Ridruejos mit
Francisco Franco realisiert sich auf dramatischer Ebene dadurch, dass der Coronel den vom General
geleiteten Chor verldsst. Alison Guzméan hebt diese metonymische Darstellung der Distanzierung

Ridruejos in ihrer Analyse explizit hervor:

[...] se nota que la direccion autoritaria del ensayo por parte del General parodia la
administracidn del pais por parte del Caudillo, y la rebeldia por parte del Coronel, quien de
buenas a primeras abandona el coro, evoca la decisién de Dionisio Ridruejo de pasarse de
bando en un momento en el que se precisaba de mucha valentia para hacerlo, es decir en plena
dictadura franquista. [rénicamente, esta traicion ocurre precisamente en un ensayo para un
canto que estos militares internados tienen previstos realizar precisamente durante el dia en el
que conmemoran la traicién, por parte de Franco y sus complices, al gobierno legitimo, es
decir el golpe de estado del 18 de julio.**

Die Proben fiir das Gloria leiten in das zweite lingere Zitat Ridruejos ein, eine Passage aus dem im
Juli 1942 an Franco gesendeten Brief. Der Coronel entfernt sich vom Chor und richtet sich erneut von

der Vorbiihne aus an die Zuschauer:

CORONEL. (Se ha separado del coro y llega a ponerse en el centro del escenario.) Siento,
seflor, interrumpir nuestra oracién y nuestro mismo canto. Seguir viviendo silencioso y
conforme como un elemento, aunque insignificante, del Régimen, me parece en el estado
actual de cosas un acto de hipocresia. Durante mucho tiempo he pensado, junto con algunos
servidores mds inteligentes y leales —mds exigentes y antipaticos quizd también— que ha tenido
Vuecencia, que el Régimen que preside a través de todas sus vicisitudes unificadoras,
terminarfa por ser al fin el instrumento del pueblo espafiol y de la realizacién histdrica
refundidora que nosotros habiamos pensado. No ha resultado asi y se lleva camino de que no
resulte ya nunca... Lo cierto es que los falangistas no se sienten dirigidos como tales, no
ocupan los resortes vitales del mando, pero en cambio los ocupan en buena proporcion sus
enemigos manifiestos y otros disfrazados de amigos, amén de una buena cantidad de

8% Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 225.
839 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 226.
840 Guzman, La memoria de la Guerra Civil en el teatro espaiiol, S. 382f.

320



reaccionarios e ineptos... [...] El Movimiento se desprestigia por su burocratismo inoperante
y se hace grotesco e indigno al tener que soportar frente a si a otras fuerzas mds reales, mejor
armadas y de contraria voluntad politica. ;No seria mejor avanzar hacia un régimen sincero?
Yo y cualquier falangista prefeririamos hoy una dictadura militar pura, o un gobierno de
hombres ilustres, a esta cosa que no hace sino turbarnos la conciencia. Puedo decir a
Vuecencia que no he hablado a persona alguna del Régimen que no ponga un tono de
oposicion en sus palabras. Yo no pretendo otra cosa que advertir. Cumplo con mi conciencia
presentando ante Vuecencia mi absoluta insolidaridad. Esta no es la Falange que quisimos y
yo no puedo exponerme a que Vuecencia me tanga por un incondicional. No lo soy.*'

3.7.3. Zur Demokratie konvertiert oder: Dionisio als ,,primer hombre de la transicién*

Die Kritik an Franco, der Verzicht auf alle politischen Amter sowie die Beendigung der Mitarbeit bei
dem von ihm mitgegriindeten Magazin El Escorial konnte nicht ohne Folgen bleiben, wenngleich die
enge Beziehung zwischen Franco und Ridruejo, die von Amestoy in mehreren Interviews als Vater-
Sohn-Beziehung beschrieben wurde, die sonst fiir Dissidenten iibliche Bestrafung verhinderte. Wenn
Historiker wie Francisco Morente von einer auf den Brief folgenden ,caida en degracia y su
confinamiento durante algo més de cinco afios* sprechen, so sind damit weder Geféngnisstrafe noch
der Gang ins Exil gemeint. Dank seiner privilegierten Position war es Ridruejo moglich, zunichst
seinen erlernten Beruf, den des Juristen, aufzunehmen, auch wenn diese Episode nur von kurzer Dauer
war. Statt ein zuriickgezogenes Lebens als Anwalt zu fiihren, duBerte sich Ridruejo mehrmals zur
Politik des Regimes und erklérte seinen Bruch mit dem Regime offentlich.

Erst diese offentliche Kritik zwang die politischen Lenker dazu, ein Exempel zu statuieren. Ridruejo
wurde nach Ronda gebracht, wo er fiir etwa ein Jahr unter Polizeiaufsicht lebte, bevor ihm im Jahr
1943 der Umzug in die Ndhe von Barcelona gewihrt wurde. Zudem wurden drei bis dato erschienene
Gedichtbinde Ridruejos auf den Index gesetzt sowie die vorgesehene Verleihung des Premio
Nacional de Literatura an Ridruejo verhindert. In Casi unas memorias beschreibt Ridruejo die Phase

seiner voriibergehenden Verbannung jedoch als nicht iibermiBig leidvoll:

Dejando aparte la cuestion econémica—que nunca, por fortuna o desgracia, ha contado para
mi como cuestion primordial —, el confinamiento me instalaba por fuerza en el tipo de vida
que yo hubiera elegido y elegiria siempre que tuviese medios y libertad para hacerlo: una vida
de comunicacién con la naturaleza y con los libros, con las gentes sencillas y, de vez en
cuando, con algunos amigos.

La situacion de confinamiento durd, no sin variaciones, hasta bien entrado el afio 1947,y he
de confesar que estos han sido los afios més fecundos y agradables de mi vida.**

Selbst der im Brief vollzogene Bruch mit Franco schien nicht endgiiltig zu sein, denn obwohl Franco
sich nicht mit Dissidenten oder Oppositionellen zu treffen pflegte, ist mindestens eine Unterredung

des caudillo mit Ridruejo im Jahr 1946 dokumentiert, in dem Ridruejo Franco die Durchfiihrung

1 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 229f.
842 Ridruejo, Escrito en Espaiia, S. 22.

321



sozialpolitischer Malnahmen sowie die Legitimierung der Diktatur durch ein Plebiszit empfahl. Der
Anndherung an das Regime folgte die Tétigkeit als Italien-Korrespondent der Zeitung Arriba ab 1948.
Von Rom aus publizierte Ridruejo zahlreiche politische Artikel, die nicht wirklich von einer
ideologischen Kehrtwende zeugten.*”

Nichtsdestotrotz, und dieser Aspekt prigt den Wendepunkt des dramatischen Geschehens, liegt in den
Jahren zwischen 1942 und 1948 wohl der Beginn der ideologischen Offnung und Infragestellung. Dies
geht zumindest, und darauf scheint sich Amestoy beim Verfassen des Dramas gestiitzt zu haben, aus

den niedergeschriebenen Erinnerungen Ridruejos hervor.

Mi proceso ideoldégico—en sus lineas esenciales—madurd, sin duda, en aquellos afios de
estudio y de reflexion, de libertad intima y de total apartamiento. El comienzo de él fue la
desmitificacién de mis creencias y opiniones, al tiempo que se producia el entranamiento y
depuracién de mi conciencia religiosa y una especie de escepticismo melancélico frente a la
politica y frente a la misma historia, propicio a la adopcién de una mentalidad humanista, la
més acorde con mi cardcter.**
Wie dieses Zitat Ridruejos belegt, steht seine ideologische Wende in engem Zusammenhang mit einer
Befreiung seines Glaubens von der politischen Instrumentalisierung. Das Abwerfen des ideologischen
Ballasts ging, folgt man den Aussagen Ridruejos, einher mit einer Redefinition eines humanistischen
Glaubensverstdndnisses. Bei der Beschiftigung mit der Frage, welche richtende Instanz verantwortlich
fiir die Schuldgefiihle des Coronel ist, wurde auf dessen Zweifel an der Vermengung von Franquismus
und Katholizismus aufmerksam gemacht. Die Verflechtung der biographischen Entwicklung
Ridruejos und der dramatischen Charakterisierung des Coronel findet somit an dieser Stelle noch
einmal riickwirkend Bestitigung.
Innerhalb des fiktionalen Geschehens wird der Bruch zwischen Ridruejo und Franco szenisch
realisiert. Wihrend der Rezitation des Briefes versucht der General, den Coronel durch Schlidge von

seinem Bekenntnis abzuhalten. Vom Erzengel wird Ridruejo zum Luzifer, zum gefallenen Engel, der

nicht ldnger Teil der Glaubensfamilie sein kann:

GENERAL. (Se ha hecho con una fusta conforme el CORONEL iba haciendo su confesion, y
le ha empezado a golpear sin piedad mientras sigue hablando hasta hacerle rodar por el
suelo como un guifiapo.) iPerro, muérdeme la mano! jPerro! jMuérdela! ; Tu eras mi hijo
bienamado? ;Mi heredero? El nuevo rey azul que mis noches coronaba. jPerro! jVete de mi
casa! Lejos. Que no vuelva a saber mds de ti. Mi corazén me dice que te tendria que matar,
Edipo, porque si td no serds el que mates a tu padre. Este padre tuyo que te ama hasta la
impotencia. Vete del mundo, Dionisio. Aléjate de mi y de mis amigos. Cuando con Berlin y
Roma levantemos el nuevo Imperio, los traidores como ti no tendrén sitio en el paraiso.

83 Vv gl. Morente, ,,El vencedor vencido. Dionisio Ridruejo en su laberinto*, S. 183.

844 Ridruejo, Dionisio: Escrito en Espaiia, S. 22. In seinen Aufzeichnungen betont Ridruejo die Bedeutung der
Zusammenarbeit mit den Redakteuren der Zeitschrift Destino, mit denen er als Propagandaminister in engem
Austausch stand. Schon wihrend des Zweiten Weltkriegs niherte sich die Zeitschrift liberaleren Positionen an,
ohne jedoch offen Kritik am Regime Francos zu iiben (Vgl. S. 23).

322



CORONEL. Yo no soy el traidor, César. Yo he sido el traicionado. ;Qué va a quedar ahora de
la patria, y de sus mas fieles y de la revolucién?**

Das Erkennen des Umstands, als Director General de Propaganda zugleich Subjekt und Objekt einer
Tduschung gewesen zu sein und unwissend eine Rolle in diesem selbst inszenierten Spiel
angenommen zu haben, fiihrt zur Ridruejo zur Anerkennung der Verfehlungen. In Anlehnung an diese
biographische Anagnorisis Ridruejos, die Amestoy seinem Drama zugrunde legt, bezeichnet der
General den Coronel als Odipus, als Vatermorder im iibertragenen Sinne. Der Vergleich lisst sich
jedoch auch aus Sicht Ridruejos nachvollziehen, wurde dieser doch in der Hoffnung, sich fiir das Gute
einzusetzen, zum Mittiter. Obwohl die Entwicklung des Coronel an dieser einschneidenden
Wegmarke in der Biographie Ridruejos angekommen ist, findet seine personliche Anagnorisis an
dieser Stelle noch nicht statt. Zuvor muss er die weiteren Stationen Ridruejos abschreiten, die auf
dessen biographische Anagnorisis folgten.

Die eingeleitete ideologische Kehrtwende Ridruejos miindet ab 1954/1955 in konkreten
oppositionellen Aktionen. Exemplarisch wurde bereits auf seine Rolle bei den Unruhen an der
Madrider Universitit (1954), die darauffolgende Gefingnisstrafe sowie auf Ridruejos Rede im Ateneo
(1955) in Barcelona hingedeutet. Nachdem Ridruejo wegen der Unterstiitzung subversiver
studentischer Aktionen bereits 1955 eineinhalb Monate im beriichtigten Gefdngnis im Madrider
Stadtbezirk Carabanchel verbringen musste, in dem viele politische Gegner Francos ihre teils
willkiirlichen Haftstrafen absaflen, wurde er im Jahr 1957 nach der Griindung des clandestinen Partido
Social de Accion Democrdtica (PSAD) erneut dort inhaftiert. In seiner Zelle schrieb Ridruejo unter
anderem eine drei Vierzeiler umfassende Hymne, benannt nach dem Geféngnis ,,La Carabanchelera®.
Die Lebensjahre Ridruejos, in denen die ideologische Anagnorisis in politische Aktion umschligt,
werden innerhalb der fiktionalen Welt aufgenommen, indem der aus dem Chor verstofene Coronel
diese Hymne zitiert. Von den politischen Repressionen, die Ridruejo in dieser Phase von Seiten des
Franco-Regimes erfihrt, zeugt die Position des Coronel auf der Biihne. Entfernt von den anderen
Figuren und auf dem Boden liegend, rezitiert er Ridruejos im Gefdngnis verfasste Verse. Der jeweilige

Strophenbeginn wird in der Folge durch eine Ziffer angezeigt:

CORONEL. (Continiia en el suelo.) [1] Levantemos nuestra voz,
espafioles,

por el pueblo humillado, clamad,
es la voz de los hombres unidos
que despiertan a la libertad.

[2] Esta vez marchan juntos

los que ayer combatian

porque vuelve la vida

triunfando del rencor,

[3]y con la paz ganada

tendré la tirania

85 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 230.

323



en la viejas trincheras
su tumba sin honor.***

Die ideologische Entwicklung Ridruejos manifestierte sich ab 1954 in oppositionspolitischen
Aktionen und Versuchen der Biindelung der demokratischen Krifte innerhalb von Parteien. Der Bruch
mit dem Franco-Regime war in dieser Phase endgiiltig, die Illusion einer falangistischen Revolution
war aufgegeben. Stattdessen ndherte sich Ridruejo demokratischen Tendenzen an.

Dementsprechend scheitern die Verfilhrungsversuche der Enfermera, der Allegorie Spaniens, im
Rahmen der bereits erwédhnten surrealistischen Szene kurz vor Schluss. Ging der Coronel auf die
Avancen der Enfermera zu Beginn des Dramas noch bereitwillig und um der Ablenkung willen ein,
zeigt sich der Coronel unterdessen unbeeindruckt. Ein lingeres Fragment aus der am 15. April 1975
gehaltenen Rede Ridruejos anldsslich der Griindung der Union Social-Demdcrata Espariola
dokumentiert die endgiiltige Konversion zur Demokratie, den offentlich proklamierten Ubertritt in

eine andere “Glaubensgemeinschaft®.

CORONEL. (No haciendo caso de las caricias y manejos de la ENFERMERA, que acabard
desistiendo.) Haremos una Espaiia, no para enanos, sino para que los espaifioles puedan
gobernar y administrar y dirigir, y que por ello se les incluya en el orgullo colectivo de ser
hombre, en la misericordia de no estar solo. Nuestra voz es una, pero deben sonar otras
muchas, todas las que el pueblo espafiol tiene como suyas - digo voces y debo decir lenguas —
para sentirse duefio de si mismo. Porque la esperanza que me gana sobre todas no es la de ser
un exponente, un dirigente, o indicador, sino, ante todo y sobre todo, el hombre que pueda
sentirse completo incorpordndose a la corriente emocional de un pueblo en pie que afirma su
decencia en la préctica de la libertad — esta que ahora tomamos porque es nuestra — para la
realizacién de la justicia. Contra las ilusiones del sistema vigente y contra las ilusiones de los
partidarios de la revolucién, estoy por la Democracia. Creo que la Monarquia arbitral y
simbdlica es una posibilidad, quiza una fatalidad, de la Espafia inminente. Lo acepto como tal.
Anadiria sin reservas a la palabra Democracia la palabra Social. Yo quiero socializar la
libertad en privilegio y no en un bien comun, esto es, la riqueza. Creo que hemos de pasar,
necesariamente, por una gran confusion. Pero puedo decir que aqui en cinco afios en Espaiia
estard organizada la Democracia, y muy probablemente, con mayoria de izquierdas, porque la
naturaleza de la sociedad espafiola es que, después de treinta afos de dictadura
ultraconservadora y hasta mandarinesca, las masas entren a funcionar de una manera positiva
como fuerza del pais. Y lo que ya no podrd haber pacificamente en Espaiia es una situacién de
derechas concebidas estas en sus posiciones de anteguerra. (La ENFERMERA ha acabado de
desnudarle y se marcha hacia el foro riendo a carcajadas. El CORONEL estd solo en el
centro del escenario.)*’

Die politischen Prognosen, die der in der Rolle Ridruejos agierende Coronel in dieser Rede anstellt,
kommen den realen Entwicklungen Spaniens nach dem Tod Francos am 20. November 1975 recht
nahe. So fiihrte die politische Transition zu einer parlamentarischen Monarchie mit demokratischer

Verfassung. Und tatsdchlich sollte es nicht lange dauern, sieben statt fiinf Jahre, bis eine linke Partei

846 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 230. Die Hymne ,,La Carabanchelera® findet sich bei
Ridruejo, Memorias de una imaginacion, S. 143.
7 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 233f.

324



die Regierung stellte. Im Jahr 1982 wurde Felipe Gonzélez als Kandidat des Partido Socialista Obrero

Espariol (PSOE) zum Prisidenten des Landes gewihlt.

3.8. Vergebung der Siinden? Von moralischer Schuld zu politischer Verantwortung

3.8.1. Schluss mit dem Theater: Das Schuldbekenntnis als Ende des metatheatralen Spiels

Die Rezitation der letzten Zeilen der Rede Ridruejos anlédsslich der offentlich proklamierten
Parteigriindung markieren das Ende des metatheatralen Spiels sowie die rituelle Befreiung des
Coronel aus der Rolle Ridruejos. Das biographische und pathologische Ende Dionisio Ridruejos wird
innerhalb des dramatischen Geschehens durch einige Verse des letzten Gedichts des Politikers

besiegelt, die vom Dichter Luis Rosales auf dessen Beerdigung am 30. Juni 1975 vorgetragen wurden:

CORONEL. [...]
Espafiol apagado, ceniza de un fuego,
(donde estds que te busco
y me busco y nos pierdo?***

Insbesondere der letzte Vers kann innerhalb des gegebenen Kontexts als Verweis auf das Ende des
metatheatralen Spiels gelesen werden. Die rituelle Entwicklung des Coronel ist abgeschlossen, aus
einem Wir wird ein Ich, die Rolle Ridruejos wird im Anschluss an die Anagnorisis abgelegt. Das
Verschwinden Ridruejos impliziert das Ende des Verdriangungsaktes, welcher zuvor die Grundlage fiir
die unfreiwillige Heimsuchung des Gewissens in Person von Dionisio Ridruejo bildete. Das Ende der
Verdringung und die damit einsetzende Anerkennung aufgeladener Schuld erméglicht die
Anagnorisis des Coronel. Die rituelle Entwicklung miindet in Selbsterkenntnis, was nicht nur ein Ende
der unheimlichen Heimsuchung bedeutet, sondern politisches Handeln erméglicht.

Wihrend die iibrigen Figuren im Rahmen des grotesken surrealistischen Spiels, das dem Opferritus
vorausgeht, den Verfiihrungen der Enfermera erliegen, schreitet der Coronel zum ersten Mal zur Tat.
Der Tduschung gewahr, versucht er den Capitdn vor einem ,,Leben in der Maske* zu bewahren, denn
die vom Capitdn aufgesetzte Maske ist ein Symbol fiir dessen Anpassung an die bestehende Ordnung,
fiir politischen Opportunismus als Mittel zum Zweck. Anders als beim Coronel, der die symbolische
Maske aus Angst vor den Dissidenten drohenden Repressionen aufsetzte, reprisentiert die Maske des
Capitan seinen Wunsch nach einem modernen Militdrapparat nach amerikanischem Vorbild, durch

den er den Weg des politischen Gehorsams der politischen Aktion vorzieht.

CORONAL. Capitdn Alonso, ;dénde est4?
CAPITAN. (Acercdndose al Coronel con la mdscara puesta.) A sus 6rdenes, mi coronel.

848 Fuente Lafuente, Ismael: , Dionisio Ridruejo fue enterado ayer en Madrid“, in: ABC, Edicién de Andalucia,
01.Juli 1975, S. 25.

325



CORONEL. ;Qué hace con esa mascara? jQuitesela, no entre en su juego!*’

Die am Dramenende etablierte Beziehung zwischen dem Coronel und dem Capitdn weist gewisse
Ahnlichkeiten zu der beschriebenen Beziehung zwischen Dionisio Ridruejo und dem Coronel Arenas
auf. Erneut stehen sich zwei Personen gegeniiber, von denen sich eine fiir das Handeln, die andere fiir
die Passivitidt entscheidet. Nun ist es jedoch der Coronel, der die Folgegeneration zur politischen
Aktion auffordert, zu der er selbst bis zu diesem Zeitpunkt nicht fahig war. Dieser Aufforderung geht
ein explizit formuliertes Schuldbekenntnis voraus, das sein Verhalten und das Dionisio Ridruejos
kontrastiert und die Versdumnisse offen benennt. Begleitet wird der Dialog zwischen dem Coronel

und dem Capitdn durch die Vorbereitungen fiir das Gloria.

CAPITAN. Y usted, ;nos deja?

CORONEL. Yo no soy digno de pisar la tierra prometida.

GENERAL. ...cuatro...

CAPITAN. iLe necesitamos, coronel!

GENERAL. ...cinco...

CORONEL. Yo lo que he podido hacer no lo he hecho.

GENERAL. Vamos a empezar sin ustedes.

CORONEL. Pude hacer como Dionisio. Muchos pudimos hacer como Dionisio. Pero nos faltd
valor.*

Die moralische Schuld, die durch den Tod Ridruejos unertriglich wird und zu der sich der Coronel
nun offen bekennt, macht ihm den Gang ins gelobte Land der Demokratie unmdoglich. Er entschlief3t
sich zum Suizid und rekurriert bei der Begriindung seiner Entscheidung auf die falangistischen
Anfange Ridruejos, genauer, auf den Falange-Griinder José Antonio Primo de Rivera und dessen
politische Ideale. Bei den letzten Repliken des Coronel wihrend des Dialogs mit dem Capitdn handelt
es sich um Zitate aus einer Rede Primo de Riveras, die er am 30. Mai 1935 in Ciudad Real gehaltenen
hat.

Diese intertextuelle Reminiszenz an Primo de Rivera lediglich mit der Riickkehr des Coronel zu
seinen einstigen Idealen gleichzusetzen, wiirde sicherlich zu kurz greifen. Vielmehr geht es auch bei
diesem intertextuellen Verweis um den Zusammenhang von Tduschung, Schuld und dem Umgang mit
Schuld. Genau wie Ridruejo sah der Coronel in der Falange eine politische VerheiBung, und genau
wie fiir Ridruejo entpuppte sich der Franquismus als Tduschung gegeniiber den urspriinglichen Idealen
der Falangisten um José Antonio Primo de Rivera. Anders als Ridruejo wehrte sich der Coronel
jedoch nicht gegen den immer groBer werdenden Abstand zwischen der eigentlichen Uberzeugung und
der politischen Realitédt, dem Sein und dem Tun. In Folge der nun erkannten Selbsttduschung erinnert
der Coronel an einen Ausspruch Primo de Riveras, in dem es genau um diese Form Verrats der eignen

Ideale geht:

89 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 234.
80 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 235.

326



CORONEL. Enganamos al pueblo. Les Auszug aus der Rede Primo de Riveras am 30.
engafiamos con palabras. Mai 1935 in Campo de Criptana (Ciudad Real)
GENERAL. ..siete...

CORONEL. Nosotros no vamos a engafiaros, no Muchos habran venido a prometeros cosas que

podemos engafiaros, porque somos jévenes... no cumplieron jamds. Yo os digo esto: nosotros
GENERAL. ...ocho... somos jovenes; pronto —lo veréis— tendremos
CORONEL. Pero si esto sucediese, si 0s ocasion de cumplir o incumplir lo que
engafidsemos, algtin drbol quedard en vuestras predicamos ahora. Pues bien: si os engafiamos,
llanuras y alguna soga en vuestros desvanes. alguna soga hallaréis en vuestros desvanes y
Ahorcarnos sin misericordia. algin arbol quedard en vuestra llanura;
CORONEL. La tltima orden que yo darfa a mis ahorcadnos sin misericordia; la dltima orden que
camisas azules es que nos tiren de los pies para yo daré a mis camisas azules serd que nos tiren

851 852

justicia y escarmiento. de los pies, para justicia y escarmiento.

Die eigeflochtenen Redefragmente Primo de Riveras erinnern an einen Moment des Aufbruchs, an
eine historische Zisur, die Fortschritt und eine Verbesserung der Lebensbedingungen in Aussicht
stellte, jedoch zu Krieg und Diktatur fiihrte. Im Jahr 1975 steht Spanien erneut vor einer Zidsur und
damit erneut vor der Herausforderung, die Lebensbedingungen der Menschen zum Besseren zu
wenden. Die Replik des Coronel scheint darauf hinzudeuten, dass auch die der Diktatur folgende
Phase des Ubergangs von Versprechungen und der Propagierung neuer Ideale begleitet werden wird
und dass auch der Weg in die Demokratie nicht vor der Gefahr der Téuschung und der moralischen
Schuld gefeit ist. Dem Capitdn, als Reprisentanten der jungen Generation, steht es zu, diese
Versprechungen zu leisten, und gleichermaB3en triigt seine Generation dafiir Verantwortung, wenn die
Ideale der Demokratie nicht eingelost werden. Entsprechend scheint der Abschiedsgrufl des Coronel
zugleich eine Erinnerung an die politische Verantwortung zu sein, die den neuen politischen Lenkern
auferlegt wird: ,,CORONEL. (Se acerca a una de las cuerdas del gimnasio.) Suerte, capitdn, suerte.
Que sean felices en la tierra prometida.”*>

Die Befehlsverweigerung des Capitdn am Ende des Theatertextes steht im Kontrast zu dessen
vorherigem Gehorsam. Er verweigert die politische Aktion, die ein radikales Ableben der &lteren
Generation zur Folge gehabt hitte, durch die seine personlichen Ziele jedoch unerreichbar geworden
wiren. Der Bitte des Coronel, seinen Todeskampf zu verkiirzen, indem er sich an dessen Fiile hingt,
kommt er nicht nach und gliedert sich stattdessen in den Chor ein, der den Suizid des Coronel mit

einem Gloria begleitet.

CORONEL. (Sube por la cuerda. Cuando estd a tres metros del suelo, sujetdndose con un
brazo a la parte superior de la cuerda, enrolla el sobrante inferior alrededor de su cuello.
Cuando ha realizado la operacién, mira al CAPITAN, que le estd observando sorprendido. El
CORONEL, con firmeza, le gritard al CAPITAN.) ;Capitan, haga algo por mi!

[...]

1 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 235f.

82 Primo de Rivera, José Antonio: ,,Discurso del 30 de mayo de 1935 en Campo de Criptana (Ciudad Real)*,
URL: https://es.wikiquote.org/wiki/Jos%C3%A9_Antonio_Primo_de_Rivera [23. Mirz 2018].

83 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 236.

327



El CAPITAN no obedece la orden del CORONEL. Aparta su mirada, dirigiéndola primero al
suelo y, mds tarde, a lo alto del patio de butacas. Al tiempo, el CORONEL muere ahogado
entre convulsiones, con un grito desesperado, antes de precipitarse como un fardo sobre la
escena. Por su lado, el CORO sigue interpretando al ‘Gloria’ mientras cae el

TELON®*

Statt durch eine Revolution der jungen Opposition verldsst die alte Generation die politische Biihne
»entre convulsiones®. Das Regime erfihrt keinen Bruch, Franco keine abrupte Absetzung, sondern

beides siecht leidvoll dahin.

3.8.2. ,Tutdies zu meinem Gedichtnis* — Zur Handlungsrelevanz des Erinnerns in christlicher

Praxis und im erinnerungskulturellen Theater

Der Theatertext endet mit einem zweiten Siihneopfer. Anders als der symbolisch nachvollzogene Tod
Ridruejos handelt es sich diesmal jedoch um einen rituellen Opferritus, der das Publikum in das
Geschehen involviert und ihm eine Rolle im tragischen Spiel rund um Schuld und Verantwortung
zuweist. Wie schon in den Theatertexten ;Ay, Carmela! und El dlbum familiar liegt der Fokus auch in
Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola nicht allein auf der Asthetisierung des Verdringens
innerhalb des dramatischen Raums zum Zwecke der Darstellung der postfranquistischen
Erinnerungspolitik. Zudem verhandelt der Theatertext auf theatralischer Ebene die Frage nach dem
gegenwdrtigen Umgang mit Erinnerung und damit der defizitdren Erinnerungskultur. Es handelt sich
ebenfalls um ein erinnerungskulturelles und kein historisches Drama, denn es verweist nicht nur auf
die tragische Geschichte Spaniens im 20. Jahrhundert, sondern fragt nach der Verantwortung, der
moralischen und der erinnerungskulturellen Verpflichtung, die sich aus der Geschichte ergibt.

Durch die dokumentarischen und liturgischen Elemente, die der Theatertext von Beginn an in seine
Struktur integriert, gelingt es, die intendierte Inszenierung immer wieder auf den theatralischen Raum
auszuweiten, das Publikum punktuell an der Geschichte Spaniens zwischen Biirgerkrieg und dem
Ende der Diktatur teilhaben zu lassen und auf diese Weise zu einer communitas zu formen.
Insbesondere durch die Anleihen aus der romisch-katholischen Liturgie, die im Zusammenhang mit
den Proben fiir die Missa de Angelis stehen, oszilliert das Dargestellte zwischen theatralem Spiel und
Heiliger Messe. Amestoy verbindet auf diese Weise das theatrale Konzept der Katharsis mit dem

855

Begriff der christlichen Anamnese™-. Beide Konzepte deuten die Wirkmacht der jeweiligen Praxis an,

8% Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 236f.

835 Schilson, Arno: ,,Anamnese IV. Theologisch®, in: Baumgartner, Konrad u.a. (Hgg), Lexikon fiir Theologie
und Kirche, Band 1, Freiburg i. Br. u.a. 1993, S. 591-592: ,Die Anamnsese (lat. Memoria; dt. Gedichtnis,
Erinnerung) der einmaligen Heilstat Jesu Christi stellt ein konstitutives Moment in Selbstvollzug und
Selbstverstindnis des Christentums als geschichtlich begriindeter Offenbarungsreligion dar. Dabei geht es nicht
um bloBe Riickbesinnung auf ein im Fortgang der Zeit sich immer weiter entfernendes Heilsereignis, noch
weniger aber um eine rein subjektiv-innerlich vollzogene Erinnerung. Der christlichen Anamnese eignet eine

328



die gerade nicht darin besteht, sich in die Fiktion oder den Mythos des Vergangenen zu fliichten,
sondern darin, das Erinnern in den Dienst des gegenwirtigen Handelns zu stellen. Aristoteles
betrachtete das Theater als Stitte der affektiven “Reinigung® bzw. als Ort, an dem die Affekte
durchlebt werden, die fiir das vernunftorientierte Zusammenleben der Biirger auBerhalb des Theaters
abtridglich wiren. Der Aspekt der Wirksamkeit des Theaters beschiftigt dieses Genre bis heute und
unterstreicht, dass es bei Theater immer auch um gegenwirtige Handlungsrelevanz geht, selbst wenn
es sich um klassisches mimetisches Theater handelt. Die Poetik des Aristoteles belegt sicherlich am
deutlichsten, dass sich die Begriffe der Wirksamkeit und der Mimesis in keiner Weise ausschlieen.
Theater wirkt immer, unabhiingig davon, ob es mimetisch oder performativ verstanden und gestaltet
wird.

Der Aspekt der Handlungsrelevanz fiir die Gegenwart definiert ebenso den religiosen Ritus. In seiner
Monographie Warum sollen wir erinnern? Anndherungen an eine anamnetische Ethik (2006) hebt der
Theologe Thomas Laubach die Handlungsrelevanz der Anamnese deutlich hervor. Seine Aussagen
lassen den Schluss zu, dass die jiidische und christliche Anamnese genau wie die Erinnerung von den

jeweiligen cadres sociaux der Gegenwart abhingt:

Gerade aus handlungstheoretischer Sicht muss nun darauf hingewiesen werden, dass die
glaubensbezogene Erinnerung im Judentum wie im Christentum zugleich auch
Handlungsrelevanz besitzt. Wenn aber die moralisch aufgeladene Erinnerung an die
Vergangenheit in Judentum und Christentum praktische Bedeutung fiir Gegenwart und Zukunft
gewinnen, dann kann die Geschichte im Christentum keineswegs nur als [eine] statische GroBe
gesehen werden [...].%°

Durch die bewusste Betonung der politischen Instrumentalisierung christlicher Symbolik und die
damit einhergehende Rolleniibernahme des Generals, der als generalisimo zugleich auch als
geistliches Oberhaupt fungiert, und des Coronel, der in der Rolle Dionisio Ridruejos zugleich als
“Sohn* Francos und somit als Sohn Gottes agiert, riickt die theatrale Auffiihrungssituation an die
Performanz einer kirchlichen Messe heran. Die liturgischen Chor-Gesédnge, das Tantum ergo, das
Credo sowie das Gloria formen aus den Zuschauern eine christliche Gemeinde, suggerieren einen
liturgischen Ablauf und lassen den theatralischen Raum fiir kurze Zeit zum Haus Gottes werden. Die
erwihnten biblischen Verweise sowie die in die Struktur des Dramas eingeflochtenen Elemente wie
der Einzug zum Altar, die Verehrung des Altarsakraments, das Schuldbekenntnis und die darauf
folgende Bitte um Erbarmen im Rahmen des Gloria, die Taufe sowie die verweigerte Kommunion,
intensivieren diese Suggestion. Das erinnerungskulturelle Theater Amestoys bedient sich der
anamnetischen Kraft des religiosen Ritus und legt innerhalb des dramatischen Geschehens die
Moglichkeit auf einen performativen Akt des gemeinsamen Erinnerns an, der sich hier aus der

romisch-katholische Glaubenspraxis bedient und damit das Thema der Schuld wie auch das Thema der

vergegenwirtigende Kraft, die im kirchlich-6ffentlich begangenen und von einzelnen mitgetragenen Gedichtnis
die urspriingliche Heilstat selbst lebendig wirksame Gegenwart werden ldsst.*
856 Laubach, Warum sollen wir erinnern?,S. 177.

329



Vergebung auf theatralischer Ebene ausspielt. Der politischen Instrumentalisierung der Religion
wihrend des Franquismus wird damit die Betonung der erinnerungskulturellen Verantwortung, die
den Hintergrund jedes liturgischen Festes bildet, gegeniibergestellt.

Genau wie sich das erinnerungskulturelle Theater vom historischen Theater darin unterscheidet, dass
es den Umgang mit Vergangenheit in der Gegenwart thematisiert, statt den Fokus auf die Darstellung
der Vergangenheit zu legen, so ist es Sinn der liturgischen Feier, an die Heilsgeschichte zu erinnern,
um das gegenwirtige Handeln erneut an den christlichen Werten auszurichten. Die Einsetzungsworte
Jesu Christi wihrend des Abendmabhls, die in der Liturgie in Form der Konsekration wiederkehren,

zeugen vom christlichen Verstdndnis des Erinnerns als Einflussnahme auf gegenwirtiges Handeln:

Denn ich habe von dem Herrn empfangen, was ich auch euch iiberliefert habe, dass der Herr
Jesus in der Nacht, in der er liberliefert wurde, Brot nahm und, als er gedankt hatte, es brach und
sprach: Dies ist mein Leib, der fiir euch ist; tut dies zu meinem Gedéchtnis!®’

Im katholischen Glaubensverstindnis symbolisiert die Hostie nicht den Leib Christi, sondern ist Leib
Christi, aus dem Erinnern an die Leidensgeschichte Jesu ergibt sich die Realpridsenz Jesu im Rahmen
der Eucharistiefeier: ,,Zwar ist Jesus selber abwesend, aber in der Erinnerung, in Brot und Wein ist er
selber, sein Leib und Blut vergegenwirtigt. Genauer muss man |[...] sagen, dass Jesus Christus lebt,
weil in seiner Person Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft versammelt sind.“**® Zudem agiert der
Priester in persona Cristi capitis. Durch seine Rolle wihrend der Lesung aus dem Evangelium wird er
zZum Uberbringer der Worte Jesu, zur Briicke zwischen Himmel und Erde. Die Konsekration, die
sakrale Verwandlung des Brotes und des Weines in den Leib und das Blut Christi, macht aus dem
kirchlichen Raum der Eucharistie einen Raum der Realpridsenz Christi, durch die die Gldubigen zur
Gemeinde werden: ,,Denn im Mahl gewéhrt Jesus Christus Anteil an sich selbst und stiftet so die
Gemeinschaft der Giste.“*” Die Grenze zwischen Himmel und Erde wird in diesem Ritus
tiberschritten bzw. der Raum des Himmels nimmt den kirchlichen Raum in sich auf, so dass es im
Rahmen der Eucharistie moglich wird, die Gldubigen von ihren Siinden zu befreien und in der
christlichen Familie aufzunehmen. Dieses Geschenk Jesu Christi, der sich fiir die Befreiung der
Menschen von ihrer Schuld geopfert hat, verlangt jedoch nach einer Gegenleistung, die im Begriff der
Eucharistie benannt wird. Das griechische gUyooLotéw meint ,,Ich danke* oder ,,Ich sage Dank®, was
bedeutet, dass auf die Vergebung der Siinden durch das Handeln im Sinne des christlichen Glaubens
zu antworten ist. Dieses Antworten impliziert die Verantwortung, sich zu erinnern (,,Tut dies zu
meinem Gedichtnis!“) und das Erinnerte zur Richtschnur der Gegenwart werden zu lassen.

Diese Botschaft schreibt Amestoy dem Theatertext Dionisio Ridruejo - Una pasion espafiola m. E.
durch die Gestaltung der Schlussszene ein. Er offnet den theatralischen Raum und erinnert das

Publikum an seine erinnerungskulturelle Verantwortung. Dies tut er, indem er das Publikum

8571 Kor 11,23-25 (Elberfelder Studienbibel *2009).
838 Laubach, Warum sollen wir erinnern?,S. 179.
85 Laubach, Warum sollen wir erinnern?,S. 180.

330



symbolisch von seiner Schuld befreit, in Form einer erinnerungskulturellen Katharsis, die dazu
auffordert, Versaumnisse und individuelle Fehltritte hinter sich zu lassen, ohne dabei das Leid der
Opfer zu vergessen. Die Selbstopferung des Coronel am Ende des Theatertextes beinhaltet m. E. eine
erinnerungskulturelle Aufforderung an das Publikum und formuliert zudem eine mégliche Alternative

zu der Rhetorik des Konsenses und er Versohnung, wie sie die transicion begleitet.

3.8.3. Das Publikum als Gemeinde — Zur Moglichkeit einer christlich geprigten Erinnerungskultur

Um diese These anhand des Textes zu belegen, ist es zunédchst notwendig, auf eine von Paul Ricceur
vorgenommene Unterscheidung zweier Schuldkonzepte zu rekurrieren, die ein gemeinsames Leben
von Opfern und Tétern denkbar werden ldsst, das nicht Verdringung und Vergessen zu seiner
Voraussetzung macht. Stattdessen beschreibt dieser Ansatz eine demokratische Erinnerungskultur, die
eine langfristige Versdhnung zwischen verfeindeten Parteien nicht als Abmachung politischer
Stellvertreter oder als Ergebnis eines Amnestiegesetzes versteht.

Der Epilog von Paul Ricceurs Monographie Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, der den Titel
»Schwierige Vergebung® trigt, beinhaltet eine begriffliche Unterscheidung zweier Schuldkonzepte.
Ricceur verwendet im franzosischen Original die Substantive ,la culpabilité’, ,la faute’ sowie ,la
dette’, um den Begriff der Schuld zu beschreiben.®” Ingrid Romer weist in ihrem Aufsatz
»Bskapistisches Vergessen? Der Optativ des gliicklichen Gedichtnisses bei Paul Ricceur™ (2010)
darauf hin, dass Ricceur die beiden erstgenannten Begriffe synonym verwendet, und entscheidet sich
in ihrer Abhandlung in der Folge fiir die deutschen Entsprechungen ,Schuld’ (la dette) und
,Verfehlung’ (la faute), die auch in dieser Studie Anwendung finden sollen.

Inga Romer beschreibt den Unterschied zwischen ,la dette’ und ,la faute” wie folgt: ,,In der Schuld [la
dette] handelt es sich um die bloBe Anerkennung eines Erbes, das unser Sein immer schon prigt,
wihrend die Verfehlung immer schon auf ein empirisch kontingentes Fehlgehen verweist.“**' In
Anlehnung an Martin Heideggers Sein und Zeit, ein Werk, das Ricceurs Denken stark beeinflusste,

konnte auch, so Romer, von ,,ontologischem Schuldigsein und faktischer Verschuldung“862

gesprochen
werden. Wiahrend ,la dette’ also auf das Hineingeworfensein in eine historische Verantwortung
anspielt, die sich bereits aus dem Umstand ergibt, dass der einzelne Mensch nicht sein eigener
Daseinsgrund ist, bezieht sich der Begriff ,la faute’ auf eine individuelle Verfehlung, die eine
Asymmetrie zwischen Opfer und Téter herstellt.

Die den Menschen auferlegte Geschichtlichkeit ist nicht abzuschiitteln, ebensowenig wie die

metaphysische Schuld im Sinne Karl Jaspers. Aus historischem Erbe und metaphysischer Schuld

860 v o], Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 702, FN 3, sowie Romer, ,,Eskapistisches Vergessen?*,
S.295.

8! Romer, ,,Eskapistisches Vergessen?*, S. 295.

82 Romer, ,,Eskapistisches Vergessen?*, S. 295

331



ergibt sich ein Auftrag, der mit dem Begriff der ,erinnerungskulturellen Verantwortung’ bezeichnet
werden konnte, die sich der Mensch nicht aussucht, sondern der er a priori verpflichtet ist.3® Die
konzeptuelle Nihe zwischen Paul Ricceurs Begriff ,la dette” und der metaphysischen Schuld im Sinne
Karl Jaspers ist offensichtlich. Wahrend Jaspers seinen Begriff vor allem christich versteht, verfiigt ,la
dette’ iiber eine historische Dimension, die dem Menschen eine Verantwortung fiir die Vergangenheit
liberschreibt, unabhiingig davon, ob er Teil dieser Vergangenheit war oder nicht. Damit weist Ricceurs
Konzept Ahnlichkeiten zum eucharistischen Gedanken auf, der den Menschen a priori mit der Pflicht
zur Danksagung belegt, der Pflicht dafiir zu danken, aus dem hervorgegangen zu sein, was vor einem
liegt.

Ricceur verbindet hier m. E. die Konzepte der historischen und der christlichen Verantwortung und
formt daraus einen erinnerungskulturellen Ansatz, der sich interessanterweise in Amestoys Drama
wiederfindet. Dieser Ansatz griindet sich auf einen Zweischritt, der von der Erlésung von der Schuld
im Sinne von la faute (Verfehlung) zur Ubernahme politischer und damit erinnerungskultureller
Verantwortung, la dette, fiihrt. Natiirlich bringt dieser Ansatz Probleme mit sich. Inga Romer
formuliert die moralische Kernfrage wie folgt: ,,Wie aber sind die Vergebung einer Schuld und ein
beruhigtes Gedichtnis moglich, wenn die entstandenen Verfehlungen nicht ungeschehen gemacht
werden konnen und ihre Schwere jeden Versuch, sie in irgendeiner Weise auszugleichen, einem
Skandal gleichzukommen scheint?****

Einen solchen Skandal bildet Ricceur zufolge die Amnestie, das befohlene Vergessen, die fiir ihn einer
Amnesie auf kollektiver Ebene gleichkommt: ,,Wenn dies gelingen konnte [...], dann wire das private
und kollektive Gedichtnis einer heilsamen Identitdtskrise beraubt, die eine bewufite Wiederaneignung
der Vergangenheit und ihrer traumatischen Last erlauben wiirde.“** Die Amnestie kann fiir Ricceur
niemals zur Vergebung fiihren und schliefft damit eine Versohnung von vornherein aus. Wie bereits
mit Blick auf den logischen Dreischritt von Schuld, Vergebung und Versohnung sowie auf die damit
zusammenhingende Akzeptanz der moralischen Prioritit der Opfer herausgestellt wurde, bedarf es
eines Schuldbekenntnisses auf der individuellen Ebene der Titer und Opfer, um Versshnung denkbar
werden zu lassen. Da der Weg zur Versohnung jedoch ebensowenig iiber eine permanente
Schuldzuweisung fiihren kann, stellt Ricoceur dem ,ausléschenden Vergessen’, wie es beispielsweise in
Form der Amnestie praktiziert wird, das Konzept des ,verwahrenden Vergessens’ zur Seite, das in

enger Verbindung zum Begriff ,la dette’ steht:

Der irreduzibelste Grund fiir die Asymmetrie zwischen dem Gedéchtnis und dem Vergessen im
Hinblick auf die Vergebung liegt in der Unentscheidbarkeit der Polaritit, die das unterirdische
Reich des Vergessens in sich spaltet: die Polaritit zwischen dem ausléschenden Vergessen und
dem verwahrenden Vergessen. Das Eingestdndnis dieser irreduziblen Zweideutigkeit kann das
wertvollste und geheimste Kennzeichen der Vergebung bilden.**

863 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 142.

864 Romer, ,,Eskapistisches Vergessen?*, S. 299.

863 v gl. Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 695.
866 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 773.

332



Verfehlungen konnen weder ungeschehen gemacht noch ausgeglichen werden. Gleichermallen birgt
das Einfordern der Pflicht, an individuelle Verfehlungen bestimmter Téter zu erinnern, die Gefahr,
dass ein Weiterleben bzw. ein Zusammenleben unmoglich wird. Denn so wiirde das individuelle
Trauma zur permanenten Wiederholung und damit zur Stagnation fiihren, die kein dialektisches
Umkippen von These und Antithese in das Feld der Synthese und damit in das Feld der Versshnung
erlaubt. Den einzigen Ausweg sieht Ricceur in der Vergebung der Verfehlungen, bei gleichzeitiger
Ubernahme der historischen Verantwortung, die sich aus diesen Verfehlungen ergeben. Die mogliche
Losung fiir Ricceur lautet: ,,.Schuld(en) ohne Schuld (la dette sans la faute) ***

Diese Form des verwahrenden Vergessens ermoglicht die Trennung zwischen Titer und Tat, also eine
symbolische Befreiung des Téaters von der Verfehlung im Sinne von la faute, ohne dass dies ein
Vergessen der Verfehlung bedeuten wiirde. Die folgende Erklidrung Ricceurs beschreibt dieses

schwierige Unterfangen, in dem er die einzige Mdoglichkeit der Versohnung erkennt:

Muf} man soweit gehen und schlieBlich vom ,Vergessen der Schuld’ sprechen, dieser Figur des
Verlusts? Ja, zweifellos, sofern die Schuld (dette) an Verfehlung (faute) grenzt und in der
Wiederholung einsperrt. Nein, sofern Schuld die Anerkennung eines Erbes bedeutet. Eine
subtile Arbeit des Bindens und Entbindens ist im Herzen der Schuld selbst zu verrichten:
einerseits die Entbindung von der Verfehlung, andererseits die nie auflosbare Bindung eines
Schuldners. Schuld(en) ohne Schuld (la dette sans la faute) **®

Noch einmal sei betont, dass es Ricoeur weder um ein Vergessen der Schuld geht noch um ein
stellvertretendes Einfordern von Vergebung, das dem Schmerz der Opfer nicht gerecht werden wiirde.
Stattdessen geht es um die Suche nach einer Moglichkeit, aus stagnierender Feindschaft eine
zukiinftige Gemeinschaft werden zu lassen. Das Vergeben der Verfehlungen versetzt, so Ricceur, die
Titer in die Lage, erneut zu handeln. Von den Opfern wird die schwierige Vergebung eingefordert, die
in aller Niichternheit lauten konnte: ,,Du bist besser als deine Taten [frz. Orig.: Tu vaux mieux que tes
actes].“ *” Oder: Du bist mehr wert als deine Taten, wie Inga Romer vorschligt. Dieser
Vertrauensvorschuss impliziert jedoch eine nie auflosbare Bindung des Schuldners, die sich im Begriff
der Verantwortung gegeniiber dem Gewesenen und der Bedeutung des Gewesenen fiir das Heute

870

wiederfindet.*”” Diese Form der Vergebung ist der Beginn eines Ubergangs auf der Basis des

Erinnerns und nicht des Vergessens. ,,Die Vergebung, Bruch und Briicke gleichermaBen, schafft so
iiber einen sprunghaften Akt des Vertrauens einen neuen Anfang in der Zeit.**”'

Betrachtet man die Schlussszene des Theatertextes Dionisio Ridruejo - Una pasion espariola genauer,
so lassen sich einige der gerade erlduterten Aspekte wiederfinden. Dies wiirde dafiir sprechen, dass es

eine der Aufforderungen des Textes sowie der damit intendierten Auffiihrung wére, eine

87 Ricceur, Gedcichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 773.
868 Ricoeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 772f.
869 Ricceur Geddichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 759.
870 v gl. Romer, ,,Eskapistisches Vergessen?“, S. 301.
871 Romer, ,,Eskapistisches Vergessen?*, S. 301.

333



Erinnerungskultur der ,,Schuld(en) ohne Schuld* zu praktizieren, die Téter von den Taten entbindet,
ohne die Taten zu vergessen. Diese Botschaft stiinde im kritischen Gegensatz zur Amnestie-Politik der
transicion, die nicht verwahrt, sondern ausloscht — selbst wenn die Ausldoschung in dem von Foucault
beschriebenen Prozess des Archivierens und Historisierens besteht, der einer diskursiven Grablegung
gleichkommt statt einen dynamischen Gegenwartsbezug aufzuweisen.

Welche Aspekte der Schlussszene schreiben diese Botschaft nun in den Theatertext ein? Anders
gefragt, inwiefern lidsst sich behaupten, dass die Schlussszene eine Form der Vergebung der Siinden
(la faute) und zugleich eine Erinnerung an die historische Verantwortung (la dette) darstellt? Kern der
Schlussszene ist das zweite Siihneopfer. Coronel Arenas, der stellvertretend fiir all diejenigen steht,
,»que callan y refrenan un espiritu castrense anclado en el Imperio hacia Dios**”?, fiir diejenigen also,
die aufgrund der drohenden Repressionen zu Mitldufern wurden, zieht die Konsequenzen aus der
erkannten moralischen Schuld. Coronel Arenas macht sich zum Siihneopfer, das die moralische
Schuld all derer, die schwiegen und mitliefen, im Rahmen des Opferritus auf sich nimmt. Die iibrigen
Figuren agieren wihrend des Suizids im Stile eines Kirchenchors, der das Geschehen gesanglich
begleitet, ohne in den liturgischen Ritus einzugreifen. Die erhohte Position des Coronel, die auf den
Tod am Kreuz anspielt (,,Sube por la cuerda. Cuando estd a tres metros del suelo, sujetdndose con un
brazo a la parte superior de la cuerda, enrolla el sobrante inferior alrededor de su cuello”), wie auch
die verdnderte Rolle des Chors suggerieren erneut das Bild einer Heiligen Messe. Das Gloria bettet
das Opfer in einen rituellen Rahmen ein und deutet erneut das Motiv des Opferlamms an, des Agnus
Dei, das nun nicht mehr Ridruejo ist, sondern der Coronel. Das Opfer Ridruejos brachte einen
innerfiktionalen Prozess in Gang — die rituelle Entwicklung und die Anagnorisis des Coronel —, der
nun zur Grundlage eines Ritus innerhalb des theatralischen Raums wird. Wie schon zuvor setzt das
Gloria im Anschluss an ein Schuldbekenntnis ein. Wihrend der Coronel das erste Schuldbekenntnis in
der Rolle Ridruejos ableistete, um an seiner Stelle Erbarmen fiir seinen nicht geleisteten Fronteinsatz
zu erbitten, so erfolgt das Schuldbekenntnis am Ende des Theatertextes nicht mehr innerhalb des
metatheatralen Spiels. Nicht der General bzw. der generalisimo ist der Adressat des Bekenntnisses,
sondern der Capitdn und mit ihm das Publikum.

Wie Narziss, dessen Tod einen Zusammenfall von Spiegelbild und Gespiegeltem impliziert, so fallt
auch der Coronel mit seinem espejo temido zusammen. Der Tod der Allegorie seines moralischen
Gewissens macht ein Weiterleben fiir den Coronel ebensowenig moglich, wie ein Leben fiir Narziss
ohne sein Spiegelbild mdglich ist. Insofern ist der Opfertod des Coronel am Ende des Theatertextes
nur die Konsequenz des vorangegangenen Opfertodes Ridruejos, die theatralische Spiegelung des
Mirtyrer-Motivs. Was Ridruejo auf dramatischer Ebene fiir die Figur des Coronel symbolisierte, das
symbolisiert der Coronel auf theatralischer Ebene fiir das Publikum. Die Spiegelstruktur erfihrt somit

eine rdumliche Erweiterung, der Coronel wird zur Personifikation des moralischen Gewissens fiir all

872 Oliva, ,,Prélogo®, S. 10.

334



die Zuschauer, die eine Analogie zwischen ihrer Biographie und dem nachgezeichneten, fiktiven
Lebensweg des Coronel erkennen.

Was wire aus theatralischer Perspektive die Konsequenz des Siihneopfers? Ridruejo wird innerhalb
des dramatischen Geschehens als Mirtyrer der Demokratie gezeichnet, als Figur, die sich fiir ein
Leben der Menschen in der Demokratie einsetzte. Die Last des moralischen Gewissens auf Seiten des
Coronel war Folge des Umstandes, sich nicht wie Ridruejo vom Regime distanziert zu haben. Der
Theatertext formuliert jedoch an keiner Stelle eindeutig, ob auch der Coronel von den Werten der
Demokratie iiberzeugt ist, obgleich eindeutig dargestellt wird, dass er ein Gegner des Regimes ist,
welches er selbst am Leben hilt. Folglich kann nicht behauptet werden, der Coronel wiirde sich fiir die
Demokratie opfern. Vielmehr opfert er sich fiir ein Leben ohne Maske, fiir all diejenigen, die wie er
ein Leben fiihrten, in dem Sein und Tun nicht im Einklang standen und moralische Schuld weder
bekannt noch benannt wurde. Der Coronel opfert sich an Stelle all derer, die wie er schwiegen und
nicht den Mut aufbrachten, sich offen gegen das Regime zu positionieren. Er nimmt denjenigen die
Last der Schuld von den Schultern, die nun die Freiheit der Demokratie erleben, ohne sich aktiv fiir sie
eingesetzt zu haben. Der christliche Opferritus im theatralischen Raum indiziert einen prisentischen
Wahrnehmungsmodus und formt das Publikum zu einer Gemeinde. Der Wegfall des Als-ob, der der
liturgischen Glaubenspraxis in Form der intendierten Realpridsenz Christi eigen ist, macht die Biihne
zum Altarraum und verwandelt das Parkett in das Mittelschiff der Kirche. Die erneute Integration
biblischer Verweise und liturgischer Elemente ermdglicht einen Ubergang vom mimetischen zum
performativen Erinnern.

Der rituelle Opfertod soll auf diese Weise eine erinnerungskulturelle Praxis ermoglichen, die sich
durch die Idee der Schuld(en) ohne Schuld definiert (la dette sans la faute), die Verfehlungen hinter
sich ldsst, ohne diese zu vergessen. Anders gewendet, das Opfer am Ende der Inszenierung ist als
Aufforderung zu einer demokratischen Erinnerungskultur zu verstehen, die den Téter von der Tat
entbindet, die denjenigen, der schwieg, von seiner Schuld befreit, damit er in Zukunft sprechen kann.
Amestoy ist m. E. weit davon entfernt, mit seinem Theatertext anzuklagen, sondern er erinnert an die
historische Verantwortung innerhalb der Demokratie. Diese Behauptung fiihrt uns zuriick zu einem
Theoriegebdude, das dieser Studie eingangs zugrunde gelegt wurde, ndmlich zu den historischen
Kategorien des ,Erfahrungsraums’ und des ,Erwartungshorizonts’, wie sie von Reinhard Koselleck
beschrieben wurden. Diese Kategorien wurden als Grundlage fiir die Beschreibung des Phidnomens
des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen innerhalb von Ubergangsgesellschaften herangezogen, das
auf dsthetischer Ebene durch die Figur der Paradoxie Ausdruck zu finden scheint. Setzt man die
historischen Kategorien Kosellecks nun mit den Schuldkonzepten Paul Ricceurs in Beziehung, so
scheint es, dass die erinnerungskulturelle Utopie der Schuld(en) ohne Schuld erst dann niher zu
riicken scheint, wenn die Erwartungen an die Zukunft die gemachten Erfahrungen in sich aufnehmen.

Anders formuliert, wenn erinnerungskulturelle Praxis den Gedanken der ,vergangenen Zukunft’

335



(Koselleck) beriicksichtigt, das heifit, wenn Gesellschaften die vergangenen Erwartungen mit den

tatsdchlich gemachten Erfahrungen kontrastieren und daraus ihre Schliisse ziehen:

Wer seine Erwartungen zur Génze aus seinen Erfahrungen ableiten zu konnen glaubt, der irrt.
Wenn es anders gekommen als erwartet, der ist eines Besseren belehrt. Wer aber seine
Erwartung nicht auf Erfahrung griindet, der irrt ebenfalls. Er hiitte es besser wissen konnen.*”

Amestoy stellt die zuriickliegenden Erwartungen an die Demokratie (dargestellte Zeit) den
Erfahrungen in der Demokratie (Zeitpunkt der Publikation/Darstellung) gegeniiber und macht seinen
Theatertext damit zu einem Spiegel, der auf die Versdumnisse der Gegenwart aufmerksam macht. Der
Theatertext zeigt nicht einfach an, was zu sehen ist, sondern verweist auf das, was nicht zu sehen ist.
Anders gewendet, er erinnert an die zuriickliegenden Erwartungen an die Demokratie, in der das
Sprechen tiber Schuld méglich und als Voraussetzung fiir Vergebung und Versohnung denkbar sein
wiirde, und verdeutlicht auf diese Weise, dass sich gerade diese Erwartung in der transicion nicht
erfiillte. Der Dreischritt vom Schuldbekenntnis, das zunédchst Vergebung und schlielich Versshnung
ermoglicht, wurde im postfranquistischen Spanien dem politischen Willen nach systemischer Stabilitét
geopfert, wodurch zwar ein politischer, jedoch kein sozialer Ubergang in Gang gesetzt werden konnte.
Dieser wiirde, folgt man den Uberlegungen Ricceurs, die Benennung der Schuld (la faute) einfordern,
denn nur auf diese Weise wire der Gegenstand der erinnerungskulturellen Verantwortung (la dette)
definiert. Ein ,,Nie mehr wieder” erhilt nur dann einen Sinn, wenn klar ist, was nie mehr wieder
geschehen soll.

Der Theatertext Amestoys ermoglicht eine Inszenierung, die genau wie eine Heilige Messe immer
wieder an die Opfer erinnert, die die Demokratie ermdoglichten. Die eschatologische Kraft der
intendierten Inszenierung ergibt sich aus der Moglichkeit, Einfluss auf das gegenwértige Handeln der
Zuschauer auszuiiben, gleich so wie es der Gang des Gldubigen in die Heilige Messe vermag. Die
wiederkehrende Erinnerung an die Opfer ist ebenso Sinn der Eucharistiefeier, der selbst der Gedanke
des ,,neuen Bundes* (1 Kor 11, 25) und damit der christlich verstandenen communitas eingeschrieben
ist.

Durch die Struktur des Dramas werden die Zuschauer symbolisch von ihrer Schuld (la faute)
freigesprochen und zugleich an ihre erinnerungskulturelle Verantwortung (la dette) erinnert. Der
Theatertext Dionisio Ridruejo - Una pasion espariola bietet damit eine erinnerungskulturelle Heilstat
innerhalb des theatralischen Raums an und ndhert die Inszenierung dem Anamnese-Konzept des
Christentums an. Der Versuch Paul Ricceurs, eine christlich geprigte Erinnerungskultur zu
formulieren, die die Versohnung von Opfern und Tétern denkbar werden lésst, findet sich m. E. bei

Amestoy auf dsthetischer Ebene wieder.

873 Koselleck, ,,,Erfahrungsraum’ und ,Erwartungshorizont’, S. 357f.

336



V. ZUSAMMENFASSUNG

Ausgangspunkt der vorliegenden Studie war die politische Entwicklung Spaniens nach dem Tod
Francisco Francos am 20. November 1975. Spaniens Weg in die Demokratie war rein formal mit der
Verabschiedung einer demokratischen, von der Bevolkerung legitimierten Verfassung beendet. Das
Inkrafttreten der Konstitution im Jahr 1978 besiegelte den Ubergang von einer autoritéiren
Regierungsform hin zu einer parlamentarischen Monarchie und ermoglichte schrittweise die
Integration des Landes in den europiischen Staatenbund. Um innenpolitische Konflikte zu vermeiden
und die auBenpolitischen Partnerschaften nicht zu strapazieren, versuchten die politischen Lenker des
Ubergangs bestehenden Konflikten und begangenen Verbrechen mit einer Rhetorik der Versdhnung
und des Neubeginns zu begegnen, die die Themen Biirgerkrieg und Diktatur als diskursive
Kontrastfolie fiir die propagierte Zukunftsgerichtetheit funktionalisierte und das Sprechen iiber die
dunklen Kapitel der Vergangenheit geradezu als subversive und demokratiefeindliche Geste
stigmatisierte.

Die politische Transition Spaniens vollzog sich auf einem historischen Grund, der von Gewalt,
staatlicher Willkiir, Repression und dem daraus erwachsenen Leid der Opfer geprigt war. Der
Putschversuch im Jahr 1982 offenbarte die Verletzlichkeit der jungen Demokratie und wies zugleich
auf die noch immer schwelenden politischen und zivilgesellschaftlichen Konfliktpotentiale hin, die
sich jederzeit wie ein Keil in die Stabilisierungsbemiihungen der politischen Lenker um Adolfo Suérez
und Juan Carlos I bohren konnten. Ein Blick auf die Nationen, die sich im 20. Jahrhundert von
autoritiren Regimen zu Demokratien entwickelten, machte deutlich, dass die meisten
Ubergangsgesellschaften die Frage nach den begangenen Verbrechen und der daraus entstandenen
Schuld aus dem politischen Diskurs aussparten, um die Konsolidierung der Demokratie nicht zu
gefdhrden. Die mit Verweis auf die realpolitischen Notwendigkeiten gerechtfertigte Ausklammerung
der zivilgesellschaftlichen Konfliktpunkte, die im Falle Spaniens unter dem Begriff des pacto de
silencio in die historiographische Forschung eingegangen ist, sowie des Wunsches nach Aufklarung
und korrektiver Gerechtigkeit auf Seiten der Opfer verhinderte jedoch eine soziale Transformation
Spaniens, die im Gegensatz zur politischen Transition als die eigentliche Triebfeder
zivilgesellschaftlicher Versohnungsprozesse betrachtet werden muss. Unabhéngig vom strukturellen
Pragmatismus der Ubergangspolitiker und von bestehenden Rechtfertigungen hinsichtlich eines
voriibergehenden Ausklammerns schlimmer Erinnerung aus dem politisch-institutionellen Diskurs
lasst sich behaupten, dass die Unterdriickung der zivilgesellschaftlichen Konfliktpotentiale den zu
zahlenden Preis fiir die rasche demokratische Konsolidierung darstellte.

Das politisch-institutionelle Nicht-Erinnern bzw. Verdridngen des fiir die Individuen Unvergesslichen
wurde zum Ausgangspunkt der in dieser Studie formulierten Fragestellungen: In welcher Form
schreibt sich diese erinnerungskulturelle Paradoxie in das Werk der Dramatikergeneration ein, fiir die

die historische Zisur zwischen Franquismus und Demokratie insofern zur biographischen

337



Herausforderung wurde, als dass die politische Propagierung des Neuanfangs das am eigenen Leib
Erfahrene in die diskursive Latenz abzudridngen drohte? Dass sich die in dieser Studie behandelten
Dramatiker José Sanchis Sinisterra, José Luis Alonso de Santos oder Ignacio Amestoy Egiguren,
signifikante Vertreter der so genannten Generacion del 82, die allesamt wihrend des Franquismus
aufwuchsen und d&sthetisch sozialisiert wurden, nach 1975 mit dem Biirgerkrieg und der
franquistischen Diktatur auseinandersetzten, verwundert nicht angesichts der biographischen
Implikationen, die die Erinnerungspolitik des Schlussstrichs mit sich brachte.

Die Beantwortung der Frage nach der Darstellbarkeit der erinnerungskulturellen Paradoxie des Nicht-
Erinnerns (politisch-institutionelle Ebene) des Unvergesslichen (Subjektebene) erforderte zunéchst
eine theoretische Erweiterung des gingigen kulturwissenschaftlichen Begriffsapparates, wie er von
Jan und Aleida Assmann auf der Basis von Maurice Halbwachs’ Theorie des kollektiven
Gedichtnisses ausgearbeitet wurde. Anders gewendet, die Feststellung, dass sich die
erinnerungskulturelle Spannung im postfranquistischen Spanien aus dem Spalt zwischen
kommunikativem und kulturellem Gedichtnis speiste, sollte zunichst eine Erweiterung erfahren, um
Begriffe abzuleiten, die sich fiir die Analyse der dsthetischen Gestaltung einer als paradox
empfundenen Erinnerungskultur eignen. Fiir dieses Vorhaben war es zunidchst notwendig, Konzepte
zu etablieren, die eine erkenntnistheoretische Beschreibung der ambivalenten erinnerungskulturellen
Wirklichkeit des Postfranquismus moglich machten. Diese Konzepte fanden sich mit den von Reinhart
Koselleck beschriebenen historischen Erkenntniskategorien des ,Erfahrungsraums’ und des
,Erwartungshorizonts’, da diese es erlauben, die empfundene Diskrepanz zwischen subjektiv
Erfahrenem und, daraus ableitend, memorial Erwartbarem begrifflich zu fassen. Die diachronischen
Erkenntniskategorien Kosellecks lieen eine erste Beschreibung der anzunehmenden Irritation zu, die
sich in Gesellschaften einstellt, die das Erfahrene lediglich ex negativo zur Richtschnur ihres
politischen Handelns machen und das Vergangene auf diese Weise zur latenten Bedrohung des endlich
Erreichten werden lassen.

Es wurde in der Folge davon ausgegangen, dass sich im Hinblick auf das von der spanischen
Bevolkerung  Erlebte und das  Ausbleiben  politisch-institutionalisierter,  symbolischer
Erinnerungspraktiken nach 1975 von einer irreduziblen Diskrepanz zwischen (subjektivem)
Erfahrungsraum und (memorialem) Erwartungshorizont ausgehen lisst, die zunidchst als Widerstand
erfahren werden muss. Der offizielle Umgang mit dem Geschehenen widersetzte sich der
diachronischen Erkenntnis, insbesondere der Bevolkerungsteile, die zuvor identitire Einschrinkungen
erlitten. Das zwischenzeitliche Fazit lautete entsprechend, dass sich das memoriale
Wirklichkeitsempfinden im Postfranquismus durch das Spannungsverhiltnis zwischen gemachter
Erfahrung und nicht eintretender Erwartung definiert.

Die Analogie zwischen den synchronischen Erkenntniskategorien Immanuel Kants, ,Anschauungen’
und ,Begriffen’, und den historischen Erkenntniskategorien Kosellecks lieferte einen ersten Beleg fiir

die Annahme, dass der Modus des Phantastischen eine mogliche Asthetisierungsform der

338



erinnerungskulturellen Paradoxie darstellen konnte, ist es doch so, dass die Inkongruenz zwischen den
genannten Begriffspaaren zur Quelle kognitiver Irritation (hésitation) und damit zum
Ermoglichungsgrund fiir den phantastischen Modus auf &sthetischer Ebene zu werden scheint:
Begriffe ohne Anschauungen sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind; keine Erwartung ohne
Erfahrung und keine Erfahrung, die nicht die gegenwértigen Erwartungen determiniert. Aufgrund der

Wichtigkeit dieses Zusammenhangs sei an dieser Stelle erneut Koselleck zitiert:

Das Begriffspaar ,Erfahrung und Erwartung’ ist [...] in sich verschridnkt, es setzt keine
Alternativen, vielmehr ist das eine ohne das andere gar nicht zu haben. Keine Erwartung ohne
Erfahrung, keine Erfahrung ohne Erwartung.*”

Das memoriale Spannungsverhiltnis im Postfranquismus konnte mithilfe der von Hans Blumenberg
etablierten Wirklichkeitsbegriffe an die Frage nach der &sthetischen Darstellbarkeit der
erinnerungskulturellen Paradoxie angendhert werden. Die von Koselleck beschriebene Irreduzibilitét
zwischen Erfahrungsraum und Erwartungshorizont findet sich bei Blumenberg im Konzept der
Realitdit als das dem Subjekt nicht Gefiigige wieder. Im Rahmen dieses Wirklichkeitsbegriffs liegt der
Schliissel zum Verstdndnis von Wirklichkeit paradoxerweise in der Anerkennung des die Realitit
betreffenden Unverstidndnisses. Das Paradoxon wird damit potentiell zu einer Figur, die imstande ist,
eine Wirklichkeit mimetisch abzubilden, die sich durch die irreduzible Diskrepanz zwischen den
Erkenntniskategorien der Erfahrung und der Erwartung charakterisiert. Anders gewendet, der Rekurs
auf Ausgestaltungsformen des Paradoxalen, der Anwesenheit des Abwesenden oder der
Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, schien sich als Darstellungsoption der ,,Dysfunktion des

875 sowie der daraus

normalerweise waltenden Zusammenhangs zwischen Erwartung und Erfahrung
erwachsenden ,,Krise des historischen Bewusstseins*®’® herauszukristallisieren.

Als Leitfigur im Hinblick auf die zeichentheoretische Vertiefung dieser Voriiberlegungen und auf die
semiotische Beschreibung der Inkongruenz zwischen kommunikativem und kulturellem Gedéchtnis
im postfranquistischen Spanien diente im Anschluss der franzosische Philosoph Paul Ricceur, der in

seiner im Jahr 2000 erschienenen Monographie La mémoire, I’ histoire, I’oubli®”

eine Phinomenologie
des Gedichtnisses ausarbeitete, die er an die Ausfiihrungen Edmund Husserls und Henri Bergsons
anschlieft und einer Epistemologie der Geschichtsschreibung voranstellt. Ricoeurs Unterscheidung
zwischen ,,mnemonischer® und ,historischer Repréisentation“878, die begrifflich auf die getrennten
Prozesse der mentalen Bewahrung und der Re-Semiotisierung im Sinne einer historiographischen

Phase hinweist, schirfte zundchst den Blick fiir die dem Phinomen der Erinnerung inhérente

Paradoxie, die sich aus der ontologischen Anwesenheit und der materiellen Abwesenheit des

874 Koselleck, ,,,Erfahrungsraum’ und ,Erwartungshorizont™, S. 352.

875 Ricceur zit. nach Zbinden, ,,Krise der Mimesis“, S. 182.

876 Ricceur zit. nach Zbinden, ,,Krise der Mimesis“, S. 182.

877 Zur Erinnerung: Ricceur, Paul: Geddichtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004. Die franzosische
Originalausgabe erschien im Jahr 2000 bei Editions du Seuil.

878 Vgl. Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 363.

339



Gewesenen ergibt, und die Erinnerung stets dem Sog der Phantasie auszusetzen scheint.

Der ontologische Anspruch des In-der-Welt-Seins bzw. der illokutionédre Gehalt jeder Erinnerung, die
pragmalinguistisch als Behauptung iiber vergangene Wirklichkeit verstanden werden kann, erfihrt erst
durch die von Paul Ricceur beschriebene ,fiduziarische Bindung’ zwischen den Subjekten finale
Anerkennung. Erinnernde bediirfen des Vertrauens anderer Subjekte, die das Geédullerte als Erinnertes
anerkennen miissen, wiirde es doch ansonsten aufgrund der sinnlich-empirischen Abwesenheit des
Erinnerungsgehalts innerhalb des intersubjektiven Raums in das Feld der Phantasie abkippen. Das
Vorstellungsvermogen bzw. die Einbildungskraft, die von Kant in seiner Anthropologie beschriebene
facultas imaginandi, ist die gemeinsame Quelle von Erinnerung und Phantasie, weshalb die
Erinnerung stets der Gefahr der modalen Unterminierung durch die Phantasie ausgesetzt ist.

Statt der Begriffe ,mnemonisch’ und ,historisch’ wurden im Rahmen dieser Studie die weiter
gefassten Konzepte der ,immateriellen’ und ,materiellen’ Reprisentation verwendet und durch die
Begriffspaare ,intelligibel/sensibel’ sowie ,,mental/sinnlich-empirisch’ ergédnzt. Die Feststellung, von
Erinnerung niemals in Begriffen der Substanz, sondern immer in Begriffen der Intentionalitéit sprechen
zu miissen, bot dsthetische Ankniipfungspunkte, die mit der Metapher der Spur veranschaulicht
wurden. Diese von Ricceur iibernommene Sichtweise lehnt sich an die Phinomenologie Husserls an,
der das Bewusstsein im Hinblick auf seine Intentionalitit definiert.*”” Mnemonischer, immaterieller
bzw. intelligibler Reprisentation muss, ontologisch betrachtet, semantisches Potential zugesprochen
werden, verweist sie doch gewissermaflen metonymisch auf das, was die Spur hinterlassen hat. Genau
wie die Spur ist auch die bewahrte Erinnerung durch Immaterialitidt und metonymische Gerichtetheit
auf den Verursacher gekennzeichnet. ,.Die Spur bedeutet ihre Ursache, ohne sie zu zeigen.“** Der
Weg vom Seienden zum Gewesenen geht mit einem Verlust von Materialitit einher.

Die Bewegung von der duBeren Wahrnehmung hin zur mentalen Bewahrung wurde als phantastische
Bewegung beschrieben, deren Uneindeutigkeit sich einerseits durch die sich einstellende
Gleichzeitigkeit ontologischer Anwesenheit und zeitlicher und somit materieller Abwesenheit ergibt,
anderseits durch den Materialititsverlust bzw. den Verlust des physischen Korpers, der jedoch zur
Bedingung fiir die intelligible Fortexistenz wird. Diese Fortexistenz in der Latenz ist es, die jeder
Erinnerung das Potential des Unheimlichen einschreibt. Mit Blick auf Freud wurde festgehalten, dass
nicht jede Erinnerung per se unheimlich ist, sondern dass die Wiederkehr vergangener Wirklichkeit
immer dann zur unheimlichen Bewegung wird, wenn das nur allzu Bekannte bzw. Heimliche im Sinne
Freuds zuvor der Verdriangung anheim fillt.

In Anlehnung an die phinomenologische Unterscheidung zwischen Noema, dem Erinnerten bzw. dem
Erinnerungsgehalt, und Noesis, dem Akt des Erinnerns, wurde die historische bzw. materielle
Reprisentation sowohl final, als fixiertes Objekt, wie auch prozessual, als Akt bzw. Operation in

Priisenz begriffen.*' Erinnerung meint zugleich das Erinnerte und den Akt des Erinnerns. Ricceur

879 Sommer, ,,Husserls ‘Krisis’“, S. 34.
880 Ricceur, ,,Erinnerung und Vergessen®, S. 12.
8! vgl. Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 49.

340



spricht mit Blick auf diese Unterscheidung von der ,Dialektik der Reprisentation®.*** Die damit
implizierte Unterscheidung zwischen der Ebene des Représentierten und des Représentierens, die
jedweder Form des erinnernden oder gegenwirtigen Bezeichnens eigen ist, findet sich im Theater in
den Begriffen des Mimetischen und Performativen wieder. Wihrend das Theater jedoch den
noetischen Akt des Darstellens in den Fokus riicken muss, um das mimetische Spiel zu durchbrechen
und zu einer modalen Ausdrucksform zu werden, die eine Beziehung zur Welt der Zuschauer eingehen
und unmittelbar etwas iiber deren Welt aussagen kann, so ist es fiir den Erfolg des Erinnerungsaktes
notwendig, dass der Fokus auf dem Gehalt der vergangenen Wirklichkeit liegt, um als Behauptung
liber vergangene Wirklichkeit verstanden zu werden. Denn die Erinnerung biifit gerade dann ihren
illokutionidren Gehalt ein, wenn der Fokus innerhalb des intersubjektiven Raums auf den noetischen
Akt des Erinnerns fillt.

Im Hinblick auf die Dialektik der Reprédsentation scheinen Theater und Erinnerung somit nach
umgekehrten Vorzeichen zu funktionieren, denn wihrend die Erinnerung durch den Fokus auf den
noetischen Akt ihre pragmatische Kraft zu verlieren droht, bedarf das Theater des prisentischen
Wahrnehmungsmodus’, um zur lebensweltlichen Aussagekraft zu finden. Daraus ergibt sich die
dsthetische Moglichkeit, die dramatische Darstellung des Aktes des Verdridngens, d.h. die inhaltliche
Ausgestaltung des Nicht-Erinnerns auf Figurenebene, durch eine Akzentuierung des noetischen Akts
der Erinnerung aufzuzeigen, handelt es sich dabei doch gewissermalen um eine
Verdringungsstrategie auf der Basis der Dialektik der Reprisentation. Genauso kann vor dem
Hintergrund dieser theoretischen Annahmen davon ausgegangen werden, dass ein Theater, das die
Themen der Verdringung und des Erinnerns mit der Lebenswelt der Zuschauer in Beziehung setzen
mochte, den noetischen Akt der Darstellung betont, um einen Prozess der rezeptionsisthetischen
Vergegenwirtigung zu initiieren.

Aus diesen Voriiberlegungen wurden drei Thesen abgeleitet, die anhand der ausgewdhlten
Theatertexte belegt werden sollten. Zunzichst wurden zwei innerfiktionale Asthetisierungsformen des
Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen formuliert. Die erste Annahme wurde als ,Spaltung des Zeichens
innerhalb des dramatischen Raums’ bezeichnet und als Asthetisierungsform des verhinderten
Gedichtnisses bzw. der verhinderten Erinnerung definiert. Da die Verhinderung des Ubergangs
zwischen intelligibler Bewahrung und sensibler Manifestierung des Erinnerten nicht gelingen kann,
weil Verdringtes im Gegensatz zu Vergessenem immer wieder aus der Latenz herausdringt, sei es in
uneigentlicher oder entstellter Form, kommt es zur unheimlichen Wiederkehr dessen, was in den
Bereich der Subjekte bzw. in das Feld des Mentalen abgeschoben wurde — ein Phinomen, das mit dem
Begriff der ,erinnerungskulturellen Phantastik’ beschrieben wurde. Das Geistige wird zum
Unheimlichen, die mens wird zum spectrum. Diese Wiederkehr ist jedoch keine Manifestierung einer
leeren Signifikantenhiille, sondern das paradoxe Auftreten des Mentalen im Feld der Wahrnehmung

bzw. des Sinnlich-Empirischen. Im Theater ist es moglich, Signifikate im Feld der Signifikanten

882 vgl. Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, S. 356.

341



auftreten zu lassen, ohne dass die Vorstellungsseite des Zeichens zum manifesten Signifikant werden
muss.

Bei der zweiten Annahme bzgl. der innerfiktionalen Asthetisierungsformen des Nicht-Erinnerns des
Unvergesslichen handelte es sich um die modale ,Unterminierung bereits verduferter Erinnerungen’
bzw. um eine Form pragmatischer Manipulation. Sprachwissenschaftlich formuliert, besteht die
Akzentuierung des noetischen Akts in der Kappung der Beziehung zwischen Zeichen und Referent. In
Anlehnung an Roland Barthes’ effet de réel konnte dieser Mechanismus als effet d’iréel bezeichnet
werden, geht es hierbei doch nicht um die Suggestion von wahrgenommener Wirklichkeit, sondern um
die Suggestion der Erfundenheit von Wirklichkeit. Diese Manipulation des Erinnerungsaktes
funktioniert somit durch die mit der Betonung der Noesis einhergehende Unterminierung des
Erinnerungsgehalts. Konkret kann sich diese Strategie darin &uBern, dass Figuren bestimmte
Erinnerungen einer anderen Figur pathologisieren oder als Hirngespinste und Triumereien abtun. Der
illokutionire Gehalt der Behauptung iiber die Vergangenheit geht verloren.

Die dritte Annahme hinsichtlich der Asthetisierungsformen des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen
bezog sich auf den theatralischen Raum, der unter Rekurs auf die auf Wolfgang Matzat
zuriickgehende Unterscheidung zwischen dramatischer, theatralischer und lebensweltlicher
Perspektive als Schwellenraum zwischen prédsentischem und reprisentativem Wahrnehmungsmodus
definiert wurde, welcher sich gewissermaflen am archimedischen Punkt der Dialektik der
Reprisentation aufspannt und gerade deshalb das Potential des erinnerungskulturellen Theaters
aufzuzeigen imstande ist. Der Versuch, diese Behauptung auf der Basis der Analogien und
Differenzen zwischen Theater und dem Phidnomen der Erinnerung zu begriinden, verdeutlichte, dass
die Paradoxie des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen nicht nur auf der Ebene der histoire als
pragendes Motiv fungieren, sondern dass die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen ebenso auf der
Ebene der Inszenierungsstruktur beschrieben werden kann. Die damit vollzogene Etablierung des
Modus des Phantastischen auf der Ebene der Darstellung ermoglicht es dem Medium Theater,
erinnerungskulturelle Leerstellen zu fiillen, genauer, sie ermdglichte es dem Theater der Generacion
del 82, sich in die Leerstellen der defizitidren spanischen Erinnerungspolitik einzuschreiben. Durch den
Aufbau rezeptiver Unschliissigkeit (hésitation) an der Schwelle zwischen Biihne und Publikum wird
eine Vergegenwirtigungsbewegung aus dem Feld der Fiktion heraus in die Lebenswelt der
Rezipienten suggeriert. Diese Suggestion entfernt das Rezipierte vom Modus der mimetischen
Darstellung und riickt es strukturell an nicht-fiktionale, performative Veranstaltungsformen des
Erinnerns heran. Die Akzentuierung des noetischen Akts der Darstellung ermoglicht also die
Initiierung eines performativen Erinnerungsakts im theatralischen Raum. Paradoxerweise erreicht das
Theater somit das Ziel des lebensweltlichen Erinnerns durch die Betonung des Zeigens und nicht des
Gezeigten.

Zusammenfassend kann behauptet werden, dass die erkenntnistheoretische Beschreibung der

paradoxalen erinnerungskulturellen Wirklichkeit des Postfranquismus wie auch die Beschéftigung mit

342



den Moglichkeiten der dsthetischen Darstellung dieser Wirklichkeit das Geriist bildeten, auf dem die
Textanalysen aufbauten. Als Untersuchungsgegenstand dienten drei Theatertexte von bedeutenden
Vertretern der Generacion del 82: jAy, Carmela! (1986) von José Sanchis Sinisterra (*1940), El
dlbum familiar (1982) von José Luis Alonso de Santos (*1942) sowie Dionisio Ridruejo - Una pasion
espaiiola (1983) von Ignacio Amestoy Egiguren (*1947). Die Reihenfolge der Textanalysen
orientierte sich nicht am Publikationsjahr der Stiicke, sondern an der im Drama dargestellten Zeit.
Wihrend Sanchis Sinisterra seine dramatische Handlung in die Phase des Spanischen Biirgerkriegs
verlegt und die unmittelbare Nachkriegszeit den historischen Rahmen fiir Alonso de Santos bildet,
verortet Amestoy Egiguren das Geschehen im emblematischen Jahr 1975 und damit auf der Schwelle
zwischen Diktatur und Demokratie.

Das Ziel der drei Analysen war es jeweils, zunichst die Asthetisierung des Nicht-Erinnerns bzw.
Verdringens des Unvergesslichen innerhalb des fiktionalen Raums vor der Folie der im Theorieteil
erlduterten Darstellungsformen aufzuzeigen. Dabei wurde es mdglich, zu veranschaulichen, auf
welche Weise die drei Dramatiker die ,Spaltung des Zeichens’ in seine intelligible und materielle Seite
sowie die ,Unterminierung der Erinnerung’ im dramatischen Raum verwendeten, um die
erinnerungskulturelle Paradoxie des Postfranquismus mimetisch darzustellen. Ebenso wurde auf den
Riickgriff auf paradoxe und unheimliche Motive sowie den Modus des Phantastischen eingegangen,
der als potentielle Darstellungsweise der irreduziblen Diskrepanz zwischen subjektiver Erfahrung und
memorialer Erwartung identifiziert wurde. Der Begriff der ,erinnerungskulturellen Phantastik’ diente
der Beschreibung der irreduziblen Diskrepanz zwischen Erfahrung und Erwartung sowie der daraus
entstehenden hésitation.

An die innerfiktionalen Fragestellungen anschlieBend, wurde der theatralische Schwellenraum in den
Fokus geriickt, dessen vermeintlicher Wegfall in den drei Theatertexten zu einer Uberwindung des
Als-ob und damit zu einer Aufkiindigung des mimetischen Pakts zwischen Spielenden und Bespielten
zu fithren und in der Konsequenz in einem performativen Akt des Erinnerns aufzugehen scheint. Auf
diese Weise nidhern sich die drei Theatertexte punktuell an nicht-fiktionale Akte des Erinnerns an, die
sich als theatralisches Erleben des dramatisch Verdringten (;Ay, Carmela!), als gemeinsames
theatralisch-therapeutisches Durcharbeiten traumatischer Erfahrungen (E! dlbum familiar) sowie als
theatralisch-liturgische Befreiung von den Siinden zum Zwecke einer demokratischen
Erinnerungskultur (Dionisio Ridruejo - Una pasion espariola) ausgestalten.

Die These der vorliegenden Studie lautet entsprechend, dass die &dsthetische Besonderheit der Stiicke
darin begriindet liegt, dass den gewihlten Asthetisierungsformen des Verdriingens strukturell immer
schon die Moglichkeit eingeschrieben ist, einen lebensweltlichen Akt des kollektiven Erinnerns zu
initiieren. Auf diese Weise begegnen die Stiicke dem Nicht-Erinnern auf der Ebene des Dargestellten
durch ein gemeinsames Erinnern auf der Ebene der Darstellung. Das Medium Theater vermag es
somit, sich dank seiner liminalen, eine gemeinsame Rezeption bedingenden Struktur (communitas)

sowie dank der inhdrenten Dialektik der Reprédsentation (prisentischer und reprisentativer

343



Wahrnehmungsmodus) auf eine Weise in die erinnerungskulturellen Leerstellen des Postfranquismus
einzuschreiben, wie es weder der Film noch der Roman tun konnten. Theater ist imstande, einen Akt
des Verdringens darzustellen und dabei, auf anderer Ebene, einen Akt des kollektiven Erinnerns zu

initiieren.

jAy, Carmela! (1986) von José Sanchis Sinisterra

Entsprechend der theoretischen Ausrichtung der Studie fand bei der Analyse von Sanchis Sinisterras
Theatertext ;Ay, Carmela! besonders die Wiederkehr Carmelas aus dem Jenseits Beachtung, ist die
Un-Tote doch als Allegorie des Verdringens bzw. des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen
beschreibbar. In Abgrenzung zu bestehenden Interpretationsansitzen, die die Wiederkehr als Traum,
Rausch oder als iibernatiirliches bzw. irreales Phinomen beschrieben, plddiert die vorliegende Studie
dafiir, das unheimliche Auftreten der zuvor erschossenen Carmela im Zusammenhang mit der Frage
nach Darstellungsoptionen der paradoxen erinnerungskulturellen Realitit des Postfranquismus zu
betrachten. Mit diesem Ansatz widerspricht die Studie bestehenden Interpretationen und rekurriert
stattdessen auf die pridzise phidnomenologische Distinktion zwischen noematischem Gehalt und
noetischem Akt, genauer, zwischen der Ebene des Erinnerten bzw. Verdridngten und der Ebene des
Erinnerns bzw. Verdridngens. Denn weder handelt es sich bei der wiederkehrenden Carmela um
Erinnertes noch um ein iibernatiirliches oder irreales Phinomen, sondern um eine Allegorie des Nicht-
Erinnerns des Unvergesslichen auf der Gegenwartsebene.

Als allegorische Figur verkehrt Carmela diesseitiges Verdringen in jenseitiges Erinnern. Zwar liegt es
nahe, die Wiederkehr schlicht als Folge eines Erinnerungsaktes Carmelas zu deuten, doch iibersieht
ein solcher Ansatz die Strukturdquivalenz zwischen Paulinos Verdrdngen und dem vermeintlichen
Erinnern Carmelas, ist es doch so, dass das diesseitige Verdridngen erst zum Ermdéglichungsgrund des
jenseitigen Erinnerns wird. Genau wie unwillkiirlich wiederkehrendes Verdringtes ist auch die un-tote
Carmela keine aktiv evozierte bzw. zu evozierende Erinnerung, sondern eine in der Gegenwart
spiirbare Auswirkung des Gewesenen. Derart bildet sie das diesseitige Verdrangen moralischer Schuld
ab, sie betritt als Signifikat das fiir sie nicht bestimmte Feld der dufleren Wahrnehmung und
thematisiert gerade nicht Erinnertes, sondern verweist stellvertretend auf den defizitiren Umgang mit
Gewesenem. Die Paradoxie des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen wird innerhalb der Fiktion in
Form einer dsthetischen Verkehrung des diesseitigen Verdrdngens in jenseitiges Erinnern dsthetisiert.
Der verdringende Geist Paulinos (lat. mens) wird zum erinnernden Geist (lat. spectrum) namens
Carmela. Die scheinbare memoriale Aktivitit Carmelas ist nichts anderes als &dsthetischer Ausdruck
der memorialen Passivitit Paulinos.

Paulinos verzweifelte Versuche, die tote Carmela in seine Gegenwart zu integrieren, ohne den Weg
der Erinnerung einzuschlagen, sind folgerichtig allesamt zum Scheitern verurteilt. Paulino scheitert an

der Struktur des memorialen double bind, die die Evozierung des Verdringten immer dann in

344



Erinnerung umschlagen ldsst, wenn Verdridngtes aktiv als Verdriangtes aufgerufen werden soll.
Strukturgemifl endet jeder Versuch Paulinos, diese Paradoxie willentlich aufzulésen und Carmela
aktiv auf die Gegenwartsebene zu befordern, auf der Vergangenheitsebene, wodurch der Idee, nach
der sich Gewesenes ohne Erinnerung in die Gegenwart integrieren liefle, eine deutliche Absage erteilt
wird.

Statt die Wiederkehr Carmelas aus dem Jenseits als irreal, surreal oder Motiv des Wunderbaren zu
deuten, wurde aufgezeigt, dass sich das phantastische Potential der Wiederkehr nicht etwa aus der
ontologischen Opposition real-irreal ergibt, sondern vielmehr durch die Infragestellung bzw. die
Unterminierung der Grenze zwischen existenter Innerlichkeit und duerer Wahrnehmung. Denn das
Aufschlagen Carmelas als Signifikat im Feld der Signifikanten, als Vorstellungsinhalt in der sinnlich-
empirischen Welt, gesteht dem Gewesenen, dem korperlosen Intelligiblen, seinen ontologischen
Anspruch des In-der-Welt-Seins zu und weist die materielle Substanz als conditio sine qua non des
ontologischen Anspruchs zuriick. Carmela ist eine gegen die Ordnung der Gegenwartsebene
verstoBfende VerduBerung des Innerlichen, eine figurale Unterminierung der Grenze zwischen
Subjektivitdt und Intersubjektivitit. Dabei ist sie allerdings nicht schlichtweg Abbild des Mentalen
Paulinos oder durch einen Einblick in den Geist Paulinos zu erklidren; Paulinos Nicht-Erinnern ist ihr
Daseinsgrund. Als Paradoxon, in dem sich Anwesenheit und Abwesenheit verschrinken, als
VerduBerung des Intelligiblen im Raum duferer Wahrnehmung, wird sie zu einer Allegorie des Nicht-
Erinnerns des Un-Vergesslichen.

Das Ausschopfen des phantastischen Potentials des Nicht-Erinnerns des Unvergesslichen gelingt liber
das Auftauchen dieser transgressiven Figur, die die physische Grenze zwischen Leben und Tod zu
liberschreiten fahig scheint und das individuelle und strukturelle Abkoppeln der Vergangenheitsebene
konterkariert, indem sie das Seiende um das existente Intelligible erweitert. Der Ubergang zwischen
Diesseits und Jenseits geht mit einem liminalen Korperstatus einher, der sich durch eine Art
,intelligible Materialitdt’ charakterisiert, die unmittelbar von der Erinnerung der Lebenden abhingig
ist. Gerade durch diese paradoxe Verschriankung wird ein an die Wahrnehmung gebundenes Denken
des Entweder-oder (Materie oder Geist) durch ein Denken des Sowohl-als-auch (Materie und Geist) in
Frage gestellt. Dabei fungiert das Jenseits als Schwelle zwischen physischem und intelligiblem Tod,
als Zwischenraum zwischen korperlichem Ableben und endgiiltigem Vergessen. Statt durch rdumliche
Affirmation zeichnet sich das Jenseits durch negierende Spuren aus, durch Gerichtetheit statt
Substanz, weshalb es mit der Beschreibung des Gedichtnisses im Sinne der Husserlschen
Phinomenologie wie auch der zeitgendssischen Philosophie des Geistes in Beziehung gesetzt werden
kann. Sanchis Sinisterra prisentiert das Jenseits als anti-strukturellen Schwellenraum, in dem der
intelligible Daseinsanspruch dsthetisch ausgestaltet wird und dessen Beschaffenheit metonymisch auf
vormaliges Leben deutet. Ausgetrocknete Flussbetten, welke Bdume und graue Landschaften
fungieren als Spuren des vorherigen Lebens und verhindern jede Form des bindren Schwarz-Weil3-

Denkens. Die semantische Negation wird damit zum topographischen Prinzip der jenseitigen

345



Gedichtnisschwelle erhoben, die Zwischenexistenz des Verdridngten zwischen (intelligibler)
Anwesenheit und (materieller) Abwesenheit findet ihre riumliche Asthetisierung in der
Konstituierung des Jenseits. Das Intelligible schiebt sich gemiBl der formulierten Annahme zwischen
den physischen Tod und das Vergessen und sichert als Schwellenraum und Zeitschwelle das
Uberleben des riumlich und zeitlich Verdriingten.

Das intelligible Uberleben der physisch Toten ist jedoch an die physische Existenz der Lebenden
gebunden, die als Trédger des Erinnerten und Nicht-Erinnerten gleichermaflen fungieren. Somit ist ihre
intelligible Existenzweise unmittelbar von der Lebensdauer der erinnernden Subjekte abhingig, die
das intelligible Uberlebensfeld erst verfiigbar machen. Das Ende der Subjekte fiihrt die intelligible
Seinsweise an einen Scheideweg, deren Abzweigungen entweder in den intelligiblen Tod, also das
Vergessen, leiten, oder zur Ubertragung des Erinnerungsinhalts vom erinnernden Subjekt auf
kulturelle Objektivationsformen. Der Versuch der un-toten Carmela, im Jenseits einen Club wider das
Vergessen zu griinden, weist eine Analogie zur Annahme der Verkehrung von diesseitigem
Verdringen und jenseitigem Erinnern auf. Die diesseitigen Schuldgefiihle Paulinos werden von den
jenseitigen Erinnerungsversuchen Carmelas konterkariert. Das Theater fungiert dabei als Motor der
Transgression, als Ort, an dem die Grenze zwischen Intelligiblem und Materiellem unterminiert wird,
an dem der Innerlichkeit des Subjekts eine Daseinsberechtigung erteilt wird. Das Theater scheint das
Wunderbare und das Unheimliche, das Unerkldrliche und das Erkldrbare miteinander zu versohnen
und nebeneinander existieren zu lassen. Es stellt sich gegen jede Form des biniren, rational-
instrumentellen Denkens, das Anwesenheit an Materialitdt und Existenz an Wahrnehmung koppelt.
Damit positioniert sich das Medium Theater gegen den naturwissenschaftlichen Blick und hort dort
hin, wo es vermeintlich nicht einmal Stimmen gibt.

Die strukturelle Besonderheit des Theatertextes besteht in seiner performativen Dimension. In der
Struktur des Werkes ist eine potentielle Gleichzeitigkeit von Erleben und Erinnern angelegt, die den
Zuschauer am archimedischen Punkt der Dialektik der Représentation verortet. Abhingig davon, ob
die Zuschauer einen reprisentativen Wahrnehmungsmodus innehaben oder ob ihnen ein prisentischer
Wahrnehmungsmodus aufgezwingt wird, erfahren sie das Dargestellte entweder unter den Vorzeichen
des mimetischen Abstands oder sie erleben es unmittelbar. Interessanterweise ist das Stiick so
strukturiert, dass das von Paulino Erinnerte bzw. Verdringte (Gran Velada) von den Zuschauern in
einem présentischen Modus wahrgenommen wird, wohingegen sie sich dem Erleben Paulinos auf der
Gegenwartsebene mit einem reprisentativem Wahrnehmungsmodus anzunédhern haben.

Entscheidend ist beim phidnomenologischen Blick auf den Begriff des Erlebnisses, dass der Akt des
Erlebens immer an die Gegenwart gekoppelt ist, unabhingig von der zeitlichen Verortung oder
Existenzweise des Erlebten bzw. unabhiingig von der modalen Beschaffenheit des Erlebnisbezugs.
Wihrend ein Akt des Erinnerns immer dann zum Akt des Fingierens zu werden droht, wenn der
Erinnerungsgehalt keinen ontologischen Anspruch zu stellen vermag, bleibt das Erleben in der

Gegenwart auch dann ein Erleben, wenn es sich beim Erlebten um eine Sinnestduschung handelt.

346



Diese auf die ph@nomenologische Differenzierung zwischen Noema und Noesis rekurrierende
Feststellung fiihrt zu dem Schluss, dass die Grenze zwischen Vergangenheit und Gegenwart durch
eine Akzentuierung des Aktes der intentionalen Bewusstwerdung (Noesis) unterminiert werden kann.
Zwar ist es nicht moglich, Vergangenes erneut originir zu evozieren, jedoch ldsst sich innerhalb des
Theaters die Suggestion herstellen, dass Vergangenes gegenwirtig erlebt werden kann, indem es sich
den Rezipienten unmittelbar preisgibt. Wahrend der Gehalt des Erlebnisses sowohl vergangen als auch
gegenwidrtig sein kann, vollzieht sich der intentionale Akt des Erlebens immer auf der Ebene der
Gegenwart. Somit erleben auch Theaterzuschauer eine Auffiihrung im Sinne einer Gerichtetheit ihres
Bewusstseins auf einen Gehalt, ganz gleich, ob sich dieser nun im fiktionalen oder faktualen Modus
prisentiert, Erinnertes oder Erfundenes darstellt. Erleben ist somit immer lebensweltlich, auch wenn
das Erlebte (Noema) nicht unbedingt in Beziehung zur Lebenswelt stehen muss.

Auf die dsthetische Erfahrung theatraler Darstellung riickbezogen, wurde der Akt des Erlebens an eine
Asthetik des Performativen bzw. an den von Hans-Thies Lehmann beschriebenen ,Einbruch des
Realen’ gekoppelt, widhrend der Akt des Erinnerns aufgrund seiner akzentuierten zeitlichen
Dimension, welche das Erinnerte aus dem Feld der unmittelbaren Wahrnehmung ausschlieft, mit einer
semiotischen Asthetik in Beziehung gesetzt wurde. Die ethische Kraft eines erinnerungskulturellen
Theaters ldsst sich jedoch weder durch einen eindeutig mimetischen Darstellungsmodus noch durch
eine vollendete Kippbewegung ins Performative intensivieren, sondern griindet auf einer perzeptiven
Uneindeutigkeit (hésitation) zwischen den beiden Wahrnehmungsmodi der Reprisentation und der
Prisenz. Erst das Oszillieren am Knotenpunkt der Dialektik der Reprédsentation macht es innerhalb des
theatralischen Schwellenraums moglich, Verdringen zu repridsentieren und die Zuschauer zugleich
einen Akt des Erinnerns erleben zu lassen. Dies gelingt dem Theatertext ;Ay, Carmela! mithilfe des
auf der Vergangenheitsebene etablierten Spiels im Spiel, das eine Uberlagerung zwischen empirisch-
realem und imaginiertem Zuschauerraum bewirkt und die Rezipienten damit mit zwei sich
liberlagernden Wahrnehmungsmodi konfrontiert, dem der Prisenz und dem der Représentation.

Die Expansion des dramatischen Raums durch das metatheatrale Spiel und der damit einhergehende,
vermeintliche Wegfall des theatralischen Schwellenraums, der sich durch die AuBenperspektive der
realen Theaterzuschauer konstituiert, vollziehen sich mit dem Beginn der Gran Velada, des Spiels im
Spiel. Der zeitlichen Trennung zwischen Vergangenheit und Gegenwart, Erinnertem und Erleben,
steht somit eine rdumliche Deckungsgleichheit gegeniiber. Die Expansion des fiktiven Theaterraums
des Teatro de Goya de Belchite auf den realen Theaterraum fordert dabei die rezeptive
Uneindeutigkeit, impliziert sie doch eine Doppelung der Theaterzuschauer wie auch eine
Gleichzeitigkeit des fiktionalen und faktualen Sprechens. Der illusorische Wegfall der modalen
Grenze zwischen Biihne und Zuschauerraum manifestiert sich durch den Beginn des metatheatralen
Spiels, durch das dem Zuschauer auf der Vergangenheitsebene explizit eine fiktive Rolle
zugeschrieben wird, die sich, je nachdem ob er sich im Parkett oder auf den Ringen befindet, in der

Rolle franquistischer Militirs oder Gefangener der internationalen Brigaden konkretisiert. Immer

347



dann, wenn die Gran Velada szenisch realisiert wird, kommt es zur Integration der Zuschauer in die
fiktionale Welt, sie werden zu Figuren des dramatischen Geschehens und nehmen somit eine
dramatische Perspektive ein. In der Folge konnen sie nicht umhin, den sich offenbarenden
Geschehnissen im prdsentischen Wahrnehmungsmodus zu begegnen, blendet die dramatische
Perspektive doch die hierarchisch iibergeordneten Perspektiven zwangslaufig aus. Logisch-strukturell
betrachtet geht jeder Versuch, das Wahrgenommene erneut mit lebensweltlicher Distanz zu
betrachten, mit der Aufgabe der zugewiesenen Rolle einher. Diese Distanzierung wird jedoch durch
die Uberlagerung des theatralischen Raums durch den dramatischen Raum verwehrt.

Durch die inszenatorische Kippbewegung des Spiels im Spiel scheint der theatralische Raum temporir
aufgelost und die fiktionale Welt unmittelbar an die Lebenswelt anzugrenzen. Im Zuge dieser
Immersion erlebt der Rezipient das von Paulino Erinnerte unmittelbar. In seiner ihm aufgestiilpten
Rolle vermag es der Zuschauer nicht, die Repliken und Anreden der Figuren von auflen und damit als
fiktionales Sprechen zu charakterisieren. Der Zuschauer erlebt innerfiktional Erinnertes, indem er zum
konstitutiven Teil von Paulinos Erinnerungen und somit der fiktionalen Welt wird, genau wie er auch
konstitutiv fiir das Theatergeschehen selbst ist. Der phasenweise verdringte theatralische Raum wird
auf diese Weise zur Quelle rezeptiver Unschliissigkeit und damit zum Ausgangspunkt fiir die
Wirkungspotenziale erinnerungskultureller Phantastik.

Die These, dass es sich beim metatheatralen Spiel um einen illusionsstorenden Mechanismus handelt,
konnte zumindest mit Blick auf die Auffiihrungsillusion nicht aufrechterhalten werden. Stattdessen
wird dem Zuschauer im Rahmen seiner fiktiven Rolle die Wahrnehmungsordnung der Prisenz
auferlegt, wodurch er zu einer kognitiven und emotionalen Positionierung zu den sich unmittelbar
darbietenden Erlebnissen aufgefordert wird. Die ethische Kraft des Theatertextes sowie der damit
intendierten Auffiihrungspraxis entsteht somit durch die Doppelrolle des Zuschauers, die keine
eindeutige Einnahme des einen oder des anderen Wahrnehmungsmodus erlaubt. Als Zuschauer folgt
er weiterhin der repridsentativen Wahrnehmungsordnung, als Figur jedoch stellt sich ein prédsentischer
Modus ein. Dieses Spannungsverhiltnis, dieses Erleben des Erinnerten, das sich genau in dem
Moment einstellt, in dem das Theater den Modus des Als-ob abzulegen scheint, 16st sich erst dann auf,
wenn sich die perspektivische Eindeutigkeit wiederherstellt, d.h. wenn die Gegenwartsebene die
Ebene der Gran Velada ablost. In diesem Moment re-etabliert sich der mimetische Pakt, der
theatralische Raum manifestiert sich erneut, bricht gewissermaflen aus der Latenz hervor und schiebt
sich ordnend zwischen dramatische Fiktion und Lebenswelt.

Sobald die Gegenwartsebene evoziert wird, wird das von Paulino Erinnerte auch fiir die Rezipienten
nur noch iiber einen Akt des Erinnerns zuginglich. Dadurch gelingt es Sanchis Sinisterra, den
Zuschauer in eine dhnliche Position wie die Paulinos zu dridngen. Stellt sich die Gegenwartsebene ein,
wird das Vergangene erneut in die Welt der Vorstellung gedréngt — auf Seiten Paulinos handelt es sich
dabei um eine mentale, auf Seiten der Zuschauer um eine theatrale Vorstellung. Geist und Fiktion

werden im Anschluss an das Erleben zum Lebensraum des Verdringten. Genau wie Paulino sind die

348



Zuschauer sprachlos, sobald sich die Gegenwartsebene re-etabliert. Und genau wie fiir Paulino
bestiinde fiir die Zuschauer auch nach der Re-etablierung der Gegenwartsebene die Mdoglichkeit, das
Wort zu ergreifen, zur Sprache zuriickzufinden und auf diese Weise den “Pakt des Schweigens®™ zu
durchbrechen.

Auf ihren Platz auBlerhalb der Fiktion verwiesen, tun die Zuschauer dies aber nicht, weil sie die
Stabilitdt des mimetischen Pakts, der die Ordnung der theatralen Reprisentation iiberhaupt erst
ermoglicht, nicht gefihrden wollen. So wie ihr lebensweltliches Wort die Fiktion gefihrden wiirde, so
wiirde auch das Wort Paulinos iiber das Erlebte zur Bedrohung der systemischen Stabilitéit. Diese wird
innerhalb der fiktionalen Welt durch den Franquismus und seine Gefolgschaft reprisentiert.

Sanchis Sinisterra gelingt es also, eine Strukturdquivalenz zwischen lebensweltlichem (pacto de
silencio) und innerfiktionalem Schweigen herzustellen und die Zuschauer auf diese Weise innerhalb
des Theaters mit der erinnerungskulturellen Paradoxie des Postfranquismus zu konfrontieren. Die
priasentische Wahrnehmung auf Seiten der Rezipienten geht nicht mit einer radikalen Kippbewegung
in eine Asthetik des Performativen einher. Vielmehr finden sich die Rezipienten in einem perzeptiven
und modalen Zwischenraum wieder. Dieses betwixt and between, diese perzeptive Unschliissigkeit,
scheint Vergangenes erlebbar werden zu lassen und die Paradoxie des Wieder-Erlebens des
Vergangenen suggestiv aufzuldosen — wenn auch nur im theatralen Spiel. Durch das Oszillieren am
Knotenpunkt der Dialektik der Représentation wird es moglich, Gewesenes zu reprédsentieren und die
Rezipienten zugleich zu einem performativen Akt des kulturellen Gedichtnisses zu bewegen.
AuBerdem erdffnet der Ebenenwechsel die Gelegenheit, das dsthetisch Erlebte zu erinnern und zu
reflektieren. Das Zusammenspiel von Erleben und dem Erinnern an das Erlebte bildet den
Ausgangspunkt fiir eine moralische Anndherung an das Vergangene. Der Theatertext ;Ay, Carmela!,
der nicht den Spanischen Biirgerkrieg, sondern die defizitire Erinnerungskultur des Postfranquismus
zum Thema macht, schreibt diesen Mechanismus in seine Struktur ein und macht sich nicht zuletzt aus

diesem Grund zu einem Medium des kulturellen Gedichtnisses.

El dlbum familiar (1982) von José Luis Alonso de Santos

Noch deutlicher als der Theatertext Ay, Carmela! fiihrt das 1982 erschienene Traumstiick El dlbum
Sfamiliar von José Luis Alonso de Santos die Implikationen der erinnerungskulturellen Paradoxie des
Postfranquismus fiir die identitidre Stabilitdt des Individuums vor Augen. Anders als bei Sanchis
Sinisterra, bei dem der Traum punktuell als Ort der Wiederkehr des Verdringten in Erscheinung tritt,
ist die Welt des Traumenden bei José Luis Alonso de Santos durchgehend die des fiktionalen Spiels.
Der Traum wird bei ihm zu dem Ort, an dem sich der Konflikt zwischen Biographie und
systemischem Neuanfang, zwischen Erfahrung und Erwartung sowie zwischen Erlebtem und der
gegenwdrtigen Vergewisserung hinsichtlich der eigenen Identitdt austrigt. Traum und dramatisches

Geschehen werden bei Alonso de Santos zum Ort verdrédngter traumatischer Erfahrungen, die in

349



keinem Moment Eingang in das Bewusstsein der Hauptfigur YO erhalten. Ausgehend von der auf Paul
Ricceur zuriickgehenden Unterscheidung zwischen verhindertem, manipuliertem und verpflichtendem
Gediachtnis wurde El dlbum familiar als Theatertext iiber verhindertes Gedichtnis definiert. Die
Feststellung, dass die Grenze zwischen der Ebene des Getrdumten und der Ebene des Trdumens im
Laufe des Stiicks in keinem Moment iiberschritten wird, scheint diese Annahme zu rechtfertigen. Das
Dargestellte ist aus dramatischer Perspektive durchweg unbewusst Erinnertes, geistige Vorstellung,
die sich in keinem Moment auf der ins off-stage verlagerten Ebene des Traumenden und damit im
Bewusstsein manifestiert.

Unter Rekurs auf Sigmund Freuds Aufsitze ,,Erinnern, Wiederholen, Durcharbeiten (1914) und
»Irauer und Melancholie* (1915) wurden die Konzepte der mémoire-répétition (wiederholende
Erinnerung) und der mémoire-souvenir (wahre Erinnerung) mit Ricceurs Konzept des verhinderten
Gedichtnisses in Beziehung gesetzt. Ricceur definiert das ,wahre Erinnern’ (mémoire-souvenir) als
kritisches und reflektiertes Erinnern, die mémoire-répétition hingegen als unbewusstes und damit
unreflektiertes Abarbeiten an Verdringungswiderstinden, weshalb es in enger Beziehung zum Begriff
des verhinderten Gedichtnisses gesehen wurde. Das wiederholende Erinnern wird von Freud und
Ricceur als pathologischer Akt verstanden, der in Form des Acting Out, einer Ersatzhandlung, die den
Blick auf die traumatische Ursache versperrt, wie auch in Form eines Traums Ausdruck finden kann.
Wihrend das ,Agieren’ eine durchaus manifeste, wenngleich entstellte Ausweichbewegung darstellt,
verwehrt die Wiederkehr des Verdringten im Traum jede Moglichkeit der inter-subjektiven
Verstindigung iiber das Geschehene.

Um den Weg vom Wiederholungszwang zu wahrer Erinnerung zu beschreiten, bedarf es Freud
zufolge eines Prozesses des Durcharbeitens, der erneuten intensiven Auseinandersetzung mit dem
Geschehenen, des aktiven Umgestaltens und Handanlegens, das Ricceur mit dem Begriff des
remaniement zu fassen sucht. In einem gemeinsamen dynamischen Prozess arbeiten Analysand und
Analysierter an der Dekodierung und Befreiung des Verdridngten. Am Ende der schmerzhaften
Konfrontation mit den traumatischen Erfahrungen besteht schlieflich die Moglichkeit des
Friedensschlusses mit dem Verdringten, dessen Integration ins Bewusstsein zur mémoire-souvenir
und zu einem Ende des Wiederholungszwangs fiihrt. Die Bewusstwerdung geht mit Trauer einer, dem
zu zahlenden Preis des Uberwindens und dem Schliissel zu wahrer Erinnerung. Genau wie Freud
versteht Ricceur die Melancholie im Gegensatz zu Trauer als mogliche Konsequenz eines Ausbleibens
wahrer Erinnerung, die den dialektischen Umschlag in das Feld des Bewusstseins verhindert. Ohne
das Trauern kommt es zur Stagnation im Zustand des Verdridngens, zum melancholischen Stillstand
auf der Stufe einer sich dauerhaft wiederholenden These.

Schon der Beginn des Theatertextes El dlbum familiar macht deutlich, dass es sich beim Dargestellten
um einen wiederkehrenden Traum handelt, der sowohl seinen End- als auch seinen Ausgangspunkt im
Trauma der Trennung der Hauptfigur YO von ihren Eltern zu haben scheint; die Dramen- und

Traumhandlung scheint immer wieder an ihren Ausgangspunkt zuriickzufiihren. Zwar fand der

350



Wiederholungscharakter der Dramenhandlung in der Forschungsliteratur durchaus Erwédhnung, jedoch
blieb bisher unerwihnt, dass es sich dabei um eine nie enden wollende Initiationsreise des YO handelt,
die immer dann eine Unterbrechung erfihrt, wenn der Protagonist an der Entwicklungsschwelle vom
Jugendlichen zum jungen Erwachsenen steht. Die Selbststindigkeit und damit die identitédre
Konsolidierung des YO werden durch den Fall des Vorhangs verhindert, der als Symbol fiir die
Verdringungswiderstinde verstanden werden kann. Stattdessen beginnt das tragische Syntagma von
vorne, um immer wieder in der Katastrophe bzw. dem Trauma der Trennung aufzugehen.

Dadurch entsteht eine Art theatrales Perpetuum mobile bzw. eine sich am Trauma abarbeitende
Theatermaschine. Die Initiationsreise wird zur Kreisbewegung und somit zur nicht endenden
Wiederholung im dramatischen Raum. Der Kern des Verdringungswiderstandes ist der
Schuldkomplex der Hauptfigur, der sich aus dem Spannungsverhiltnis zwischen familidrer Solidaritét
und Selbsterfiillung ergibt. Die Ebene des Getrdumten und die Ebene des Triumenden gehen in
keinem Moment ineinander auf, was auf den Verbleib des Verdringten im Feld des Unbewussten
hinweist. Es gibt keine Einswerdung von erlebendem und erinnerndem/triumendem Ich, kein
Erwachen und auch keine Offenbarung, die zur Integration des Geschehenen ins Bewusstsein fiihrt
oder zur Verfiigbarkeit der Erinnerung, wie wir es beispielsweise aus Prousts Recherche kennen. Auf
diese Weise schreibt sich der Theatertext El dlbum familiar die Struktur des Traumas von vornherein
selbst ein.

Auf dramatischer Ebene bietet sich somit kein dialektischer Umschlagpunkt an, der das
wiederholende, unbewusste Erinnern in eine wahre Erinnerung (mémoire-souvenir) tiberfithren wiirde.
Dieser Unmoglichkeit der dramatischen Uberfiihrung unbewusster Erinnerungen ins Bewusstsein
begegnet das Stiick jedoch auf theatralischer und lebensweltlicher Kommunikationsebene. Die auf
dramatischer Ebene beschriebene mémoire-répétition wird durch ein Angebot der mémoire-souvenir
auf theatralischer Ebene ergiinzt. Diese Annahme geht von einer strukturellen Identitdt zwischen
dramatischem Raum und Unbewusstem sowie theatralischem Raum und Bewusstheit aus.

Um die Rezipienten in einen performativen Akt des gemeinsamen und bewussten Erinnerns zu
involvieren, bedient sich der Autor intermedialer Beziige, die den Theatertext strukturell in Beziehung
zur Fotografie sowie zur Narration riicken. Es wurde behauptet, dass der fremdmediale Rekurs auf die
Fotografie zunichst dazu dient, dem Stiick einen Darstellungsmodus des ,Es-ist-so-gewesen’ (Ca-a-
été) aufzuprigen, der sich vom mimetischen Darstellungsmodus dadurch unterscheidet, dass es nicht
Intention ist, die Dinge so darzustellen, als ob sie sich vollzégen, sondern so, als seien sie so gewesen.
Dem Dargestellten wird somit ein perfektibler Aspekt eingeschrieben, der einen Anspruch auf
Faktizitdt (ontologisch) und Vergangenheit (temporal) gleichermaflen suggeriert (> vergangene
Wirklichkeit) und der in der auf Roland Barthes’ Auseinandersetzungen mit der Analogfotografie
zuriickgehenden Formel des ,Es-ist-so-gewesen’ bzw. Ca-a-été eine begriffliche Entsprechung

findet 2%

83 vgl. Barthes, Roland: Die helle Kammer, Frankfurt a. M. 1989.

351



Erinnerung und Fotografie sind zwar durch das gemeinsame Noema des ,Es-ist-so-gewesen’
verbunden, dabei erfiillt das Medium Fotografie jedoch den Anspruch, den die Erinnerung in
Abgrenzung zur Phantasie stellt, und zwar notwendigerweise das ontologisch und zeitlich zu
bestitigen, auf das es sich bezieht. Fotografie und Erinnerung unterstellen somit gleichermaBen
vergangene Wirklichkeit, wobei sich das Bestitigungsvermogen der Fotografie auf eine duBerlich
wahrnehmbare Spur, das der Erinnerung auf eine geistige Spur vorangegangener Wahrnehmung stiitzt.
Dank der fremdmedialen Illusion, die eine strukturelle Anndherung des Stiicks an das Noema der
Fotografie vorgibt, operiert Alonso de Santos mit einem faktualen Darstellungsmodus, der sich durch
seinen ontologischen Anspruch von mimetischen Darstellungsformen unterscheidet und der den
dargestellten Traum iiberhaupt erst einem moglichen Akt des bewussten Erinnerns freigibt. Denn das
Getrdumte wird erst durch diesen Darstellungsmodus als wiederholt Erinnertes erkennbar, genauso
wie das Traumen erst dadurch als sich wiederholendes unbewusstes Erinnern gekennzeichnet wird.
Sowohl auf paratextueller als auch auf textueller Ebene konnten Beispiele dafiir herausgearbeitet
werden, wie sich der fremdmediale Rekurs auf die Fotografie im Stiick bemerkbar macht. Auf
paratextueller Ebene fanden neben dem Titel besonders die Szenen-Uberschriften Erwihnung, die an
Bild- bzw. Foto-Unterschriften erinnern, wie sie Ersteller eines Fotoalbums unter Fotografien setzen,
um die Einordnung der Motive zu erleichtern. Die so verstandenen Szenen-Uberschriften tragen zu
einer fremdmedialen Illusionsbildung bei, die nicht ohne Auswirkungen auf die Rezeption des Textes
wie auch der Inszenierung bleiben kann. Nicht zufillig korrespondieren die Szenen-Uberschriften mit
den Stationen und Ubergiingen der regressiven Initiationsreise des YO, dient das Medium der
Fotografie doch gerade in liminalen Phasen, die das Bewusstsein fiir das Unwiederbringliche schirfen
und den Wunsch nach Konservierung befeuern, der biographischen Dokumentation. Der Theatertext
ist somit von Beginn an von der Struktur eines Fotoalbums determiniert, auch wenn sich die
Bildhaftigkeit des Mediums nicht eigens manifestiert. Stattdessen erfolgen die Referenzen auf das
Fremdmedium durch die Integration der fiir die Fotografie unabdingbaren Statik, auf den
fotografischen Stillstand, der der Dynamik des theatralen Spiels widerspricht. Die punktuelle Paralyse
der Figuren macht den in der Tiefenstruktur des Stiicks angelegten Verweis auf die Fotografie immer
wieder deutlich und fiihrt zudem zu rezeptiver Uneindeutigkeit.

Auch auf textueller Ebene gehen die Statik der Fotografie und die Dynamik des theatralen Spiels
immer wieder Hand in Hand. Noematischer Gehalt und noetische Bezugnahme, Erinnertes und der
Akt des Erinnerns finden in El dlbum familiar zeitgleich Ausdruck, was ein rezeptives Verwirrspiel
am Knotenpunkt der Dialektik der Représentation zur Folge hat. Diese verwirrende Verschrinkung
tritt im Stlick immer dann zutage, wenn die Figuren implizit dariiber informieren, dass das sich gerade
Vollziehende eigentlich Gewesenes und fotografisch Fixiertes ist. Dadurch wird eine Simultaneitét
von Vergangenem und Gegenwaértigem, fotografisch Dargestelltem und Erleben hergestellt. Indem die
Figuren anmerken, dass sich das sich Vollziehende an dem durch ein Foto dargestellten

Erinnerungsgehalt ausrichtet, gibt sich die dramatische Handlung als referentiell zu erkennen. Das

352



Erleben auf dramatischer Ebene ist immer zugleich Erlebtes, existierende Fotografien werden zur
Schablone der dramatischen Handlung.

Der Rekurs auf die Fotografie legt gewissermaB3en den Weg von der mémoire-répétition zur mémoire-
souvenir frei und schreibt dem Dargestellten den Aspekt vergangener Wirklichkeit ein. Doch wie jede
andere Form der Spur suggeriert auch die Fotografie das Fortbestehen dessen, was die Spur
hinterlassen hat. Diese Vorgabe von Lebendigkeit macht die Fotografie in Anlehnung an Roland
Barthes zu einem Medium der Melancholie, die sich im Gegensatz zur Trauer dadurch auszeichnet,
dass sie die Loslosung vom Objekt der Liebe oder des Hasses verhindert. Aus diesem Grund
bezeichnete Barthes die Fotografie auch als fotes Theater des Todes, das anders als ein Theater des
Todes undialektisch ist und somit jeden kathartischen Umschlag, jede Reflexion und jede
Bewusstwerdung ausschlieft. Die Fotografie erlaubt es seines Erachtens nicht, die Melancholie zu
iberwinden, um Geschehenes und Abwesendes zu betrauern und der wahren Erinnerung
preiszugeben.

Die Uberfiihrung des unbewusst Erinnerten ins Bewusstsein ist jedoch Voraussetzung fiir ein
mogliches Ende der mémoire-répétition und damit zugleich eine Chance auf die identitédre
Vergewisserung. In Anlehnung an Paul Ricceur wurde das Selbstverstehen des Menschen als
narratives Verstehen definiert, strukturiert die narrative Semiotisierung doch die dissonante und
heterogene Lebenswirklichkeit. Als Mittel gegen die Krise der menschlichen Zeiterfahrung verleiht
die Narration den Geschehnissen erst ihren Sinn bzw. ihre Ordnung, weshalb Ricceur den Akt des
Erzihlens als existenziell fiir das Subjekt und seine Identitit betrachtet. Narration meint das Erzihlen
von Erlebnissen bzw. von Erinnerungen an Erlebtes im inter-subjektiven Raum und ermoglicht die
Integration des Erlebten ins Bewusstsein.

Wihrend der mediale Bezug zur Fotografie dem Stiick den Aspekt vergangener Wirklichkeit aufprigt,
suggeriert der Rekurs auf die Narration eine potentielle Transgression zwischen Unbewusstem und
Bewusstsein, Melancholie und Trauer sowie Verdringung und Erinnerung. Um zu verstehen, wie
genau sich der Akt des Erzéhlens in El dlbum familiar gestaltet, musste zundchst gekldrt werden, wer
erzdhlt und von wo aus erzihlt wird. Entgegen bestehender Interpretationen, die paradoxerweise den
Akt des (bewussten) Erzédhlens auf der Ebene des Traumenden und damit des unbewussten Erinnerns
verorten und den Fiktionsebenen entsprechend meist von zwei Ich-Instanzen sprechen (erlebendes Ich
— trdiumendes/erzihlendes Ich), wurde in der vorliegenden Studie von drei Ich-Instanzen ausgegangen.
Der Akt des Erzédhlens wurde dabei weder an das erlebende bzw. getriumte Ich noch an das triumende
Ich gekniipft, sondern es wurde von einem Ich-Erzihler auf theatralischer Ebene ausgegangen, der
aufgrund der eingenommenen Perspektive als ,theatralisches Ich’ bezeichnet wurde. Anders als
beispielsweise in Marcel Prousts Recherche, die ebenfalls drei Ich-Instanzen aufweist, erdffnet in El
dlbum familiar nicht der Erinnernde (hier der Triumende) die Moglichkeit des bewussten Erinnerns,
sondern der Erzéhler, der auBerhalb des dramatischen Geschehens positioniert ist und aufgrund seiner

AuBenperspektive die Gegenwartsperspektive des erlebenden YO wie auch die Perspektive des

353



unbewusst erinnernden YO einzunehmen imstande ist. Dadurch fungiert das theatralische Ich als
hybride Instanz, die zwischen Vergangenheit (Ebene des Erlebten) und Gegenwart (Ebene des
Erzédhlens sowie Trdumens) changiert und dabei zugleich Einfluss auf das dramatische Geschehen
ausiiben kann. Durch das Changieren zwischen der Ebene des Erlebens und der Ebene des Erinnerns
bzw. Trdumens riickt Alonso de Santos die intendierte Inszenierung von El dlbum familiar in die Nédhe
eines Erinnerungsrituals, das weder die zeit-logische Ordnung zwischen Vergangenheit und
Gegenwart beriicksichtigt noch die Grenzen zwischen dramatischem und lebensweltlichem Raum. Das
YO erscheint auf der Biihne gleichermalien als Figur, Erzéhler, Dramaturg und Zuschauer.

Die Modifikation der dramatischen Handlung durch das theatralische Ich mimt zugleich die
therapeutische Bewegung des Durcharbeitens, des remaniement (Ricceur), eines Prozesses des
Umgestaltens und Handanlegens. Die dramaturgischen Eingriffe der Hauptfigur in die Auffiihrung
wurden mit dem Prozess des Durcharbeitens in Analogie gesetzt, das Arbeiten am dramatischen
Handlungsverlauf wurde als Arbeit am Intelligiblen und das Theater als moglicher Ort der
Uberwindung der Verdringungswiderstinde betrachtet. Dabei haben die Zuschauer dieselbe
Perspektive auf das Geschehen inne wie das theatralische Ich. Durch ihre strukturelle Komplizenschaft
mit der erzdhlenden Ich-Instanz werden sie zu Zeugen eines ritualdhnlichen, theatertherapeutischen
Prozesses. Mehr noch: Die angenommene Analogie zwischen dramatischem Raum und Verdrédngtem
sowie theatralischem Raum und Bewusstsein machte die Zuschauerschaft zu einem konstitutiven Teil
der therapeutischen Rekonstruktion der Identitit des YO. So wie es kein Theater ohne Zuschauer
geben kann, so kann es keinen performativen Akt des therapeutischen Durcharbeitens ohne einen
Analytiker geben, der dem Erzéhler wie dem Erzihlten Gehor schenkt.

Einzig der Fall des Vorhangs scheint die Bewusstwerdung iiber das Geschehene sowie den Beginn des
Trauerns auf Seiten der Hauptfigur zu unterbinden. Das Ende der Auffiithrung verhindert die
kathartische Kippbewegung und lidsst die Zuschauer im Unklaren hinsichtlich eines vermeintlichen
Endes der mémoire-répétition. Doch was auf dramatischer Ebene nicht moglich zu sein scheint, wird
nun zur Aufgabe der Rezipienten. Das Theater bietet den Zuschauern die Chance auf einen
dialektischen Umschlag, auf einen Ubergang von der Melancholie zur Trauer. Anders als die
Hauptfigur YO sind die Zuschauer in der Lage, das Wahrgenommene ins Bewusstsein und damit in
die Lebenswelt zu integrieren. Der Abschluss des Durcharbeitens innerhalb der theatralen communitas
bleibt somit den Rezipienten vorbehalten. Sie konnen sich ihrer ethischen Verantwortung bewusst

werden und der ewigen Wiederholung in der Latenz ein Ende setzen.

Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola (1983) von Ignacio Amestoy Egiguren

Wihrend José Sanchis Sinisterra der Mimesis des Verdridngens durch ein theatrales Spiel im Spiel
begegnet und das Verdringte durch eine Betonung des theatralischen Erlebens einem Akt des

gemeinsamen Erinnerns freigibt, schlieft José Luis Alonso de Santos das Verdringe auf dramatischer

354



Ebene in einen Traum ein, um es zugleich auf einer theatralisch-therapeutischen Ebene einem Akt des
gemeinsamen Durcharbeitens auszusetzen. Im Falle von Ignacio Amestoys Theatertext Dionisio
Ridruejo - Una pasion espaiiola (1983) wurde indes aufgezeigt, inwiefern das auf dramatischer Ebene
eingeschriebene Verdringen von moralischer Schuld gleichsam einen Akt des Vergebens auf
theatralischer Ebene bereithilt. Die zu Beginn der Analyse formulierte These lautete, dass dies durch
die Uberlagerung einer psycho-pathologischen Ebene, auf der die Folgen der Verdringung von
moralischer Schuld verhandelt werden, und einer biblisch-liturgischen Ebene gelingt, die aus der
Zuschauerschaft eine Gemeinde formt und einen Akt des Vergebens im Sinne der christlichen
Eschatologie ermdoglicht.

Genau wie im Falle der beiden vorangegangenen Analysen war zunichst auf dramatischer Ebene nach
dem Ermoglichungsgrund fiir dieses Zusammenspiel von Asthetik und Ethik zu suchen. Den raum-
zeitlichen Rahmen fiir die binnenfiktionale Auseinandersetzung mit moralischer und politischer
Schuld bildet eine residencia militar bzw. ein centro de rehabilitacion im emblematischen Jahr 1975.
Der Spielort, der eher an ein Gefdngnis oder eine Psychiatrie als an einen Erholungsort erinnert,
fungiert als Huis clos, in dem vier Militdrvertreter verschiedenen Alters, unterschiedlicher
Rangordnung und teils differierender ideologischer Positionen zu gemeinsamen Proben fiir die Missa
de Angelis zusammentreffen, die anlisslich des Jahrestages des Alzamiento Nacional gefeiert werden
soll. Amestoy konfrontiert die Zuschauer mit einer Personengruppe, deren individuelles Leid in der
verordneten und ausweglosen Inter-Subjektivitit ihren Ursprung findet und die das politische Drama
Spaniens an der Schwelle zur Demokratie stellvertretend abbildet. Gemeinsam ist den vier
Militdrvertretern wie auch der wiederholt auftretenden Enfermera ihre selbstverschuldete
Unmiindigkeit, die als Bedingung fiir die politische Stagnation Spaniens beschrieben wurde. Trotz
ihrer unterschiedlichen Ansichten agieren die Figuren innerhalb des systemischen Gefiiges und
fungieren somit als Ermoglicher einer beinahe 40 Jahre wéhrenden Diktatur.

Amestoys Kritik an einem ,Leben in der Maske* (Karl Jaspers), dem Mitlaufertum sowie dem
politischen Opportunismus wurde als Ursache dafiir identifiziert, dass eine Inszenierung des 1983
publizierten Textes trotz zahlreicher Versuche bis ins Jahr 2014 auf sich warten lie. Die Kritik
Amestoys, die zunédchst nur einen degenerierten und untitigen Militdrapparat zu treffen scheint, gilt
vielmehr der Tatsache, dass dem politischen Ubergang der natiirliche Tod Francos vorausgehen
musste und nicht etwa die Formierung ziviler und politischer Opposition den Wandel einleitete. Die
Tragik dieses Umstands besteht darin, dass einige der Lenker der politischen Transition aus den
Reihen kamen, die zuvor fiir die Stabilitit und Funktionalitdt des franquistischen Systems gesorgt
hatten, und dass diejenigen, die unter Franco regimekonform und duBerlich angepasst vom System
profitiert hatten, nach 1975 zu Profiteuren der Demokratie werden sollten. Die Zeichen fiir eine soziale
Transition, die den Dreischritt von der Bekenntnis der Schuld iiber die Vergebung bis hin zur

Versohnung beinhaltet, standen in den Jahren nach 1975 von Beginn an ungiinstig.

355



Es wurde zudem festgestellt, dass sich eine zusitzliche Brisanz des Theatertexts Dionisio Ridruejo -
Una pasion espariola daraus ergibt, dass er die lebensweltliche Verdringung einer historischen Figur
verarbeitet, die gerade deshalb verdriangt wird, weil sie, trotz ihrer zweifelsohne zu verurteilenden
ideologischen Verfehlungen, wie wenige andere Figuren aus der spanischen Politik des 20.
Jahrhunderts, ein Gegenbeispiel zu politisch opportunem Verhalten darstellt. Das Stiick hélt in Person
von Dionisio Ridruejo (1912-1975) all denjenigen den Spiegel vor, die ihre ideologischen
Uberzeugungen einem politisch opportunen Handeln und Verhalten opferten. Dass im Umkehrschluss
ein zur Demokratie konvertierter Falangist von Amestoy zur moralischen Vergleichsfolie gemacht
wurde, intensivierte die im Stiick formulierte Kritik an denjenigen, die sich, anders als Ridruejo selbst,
nicht aktiv fiir ein Ende der Diktatur und den Ubergang zur Demokratie einsetzten und somit als
funktionaler Teil des Systems eine Mitverantwortung trugen.

Unter Rekurs auf eine von Karl Jaspers herausgearbeitete Differenzierung des Schuldbegriffs wurde
Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola als ein Drama tiber moralische Schuld und den Umgang mit
moralischer Schuld definiert. Auch wenn alle fiinf Figuren politische Schuld im Sinne Jaspers’ tragen,
weil sie eine stabilisierende Funktion innerhalb des Franquismus einnehmen, charakterisiert sich
lediglich eine der fiinf Figuren durch das Empfinden moralischer Schuld, nimlich Coronel Arenas. Er
allein ist zu Selbstreflexion und damit zu einer moralischen Bewertung seines Handelns fihig. Im
Unterschied zu den iibrigen Figuren, die aufgrund ihres Mangels an Selbstreflexion als flat characters
definiert wurden, ist der Coronel imstande, sich zu sich selbst in Beziehung setzen und das eigene Tun
vor der Folie moralischer Uberzeugungen zu bemessen, genauer, eine Differenz zwischen innerer
Uberzeugung und propagierter Ideologie wahrzunehmen. Die iibrigen Figuren agieren somit auerhalb
des Feldes moralischer Schuld, was sie nicht von politischer und krimineller Schuld freispricht. Die
politische Stagnation Spaniens, die in Form des manicomio eine rdumliche Entsprechung erfahrt, wird
auf diese Weise unmittelbar mit der Unverédnderlichkeit und Passivitdt der Figuren in Beziehung
gesetzt, die dieses System reprisentieren.

Der Coronel ist sich als einziger vergangener Fehltaten und gegenwirtiger Versaumnisse bewusst. Als
Allegorie seines moralischen Gewissens konfrontiert ihn Dionisio Ridruejo immer wieder mit der
Differenz zwischen seinem wahren Sein und seinem realen Tun. Ridruejo wird zur ,.concienia

incémoda del gargantda tonto*®*

, zum unbequemen Gewissen aller Mitldufer sowie eines ganzen
Landes, das durch den Ausschluss des Intelligiblen zu einer grotesken, esperpentischen Version seiner
selbst verkommen ist. Ridruejo ist das verdringte Gewissen, das die leeren K&pfe derjenigen zu
befallen droht, die sich aufgrund ihrer reinen Funktionalitit und ihres Ausfiihrungsgehorsams nicht
mehr zu sich selbst in Beziehung setzen.

Die Annahme, es handle sich bei Dionisio Ridruejo um eine Allegorie des moralischen Gewissens des

Coronel, wurde anhand der im Theatertext verwendeten Spiegelmetapher begriindet. Der Blick in den

Spiegel, den espejo temido, bzw. die Konfrontation mit Dionisio Ridruejo wird vom Coronel als

884 Amestoy, Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola, S. 187.

356



negative Erfahrung im Sinne einer Differenz wahrgenommen. Die Reflexion im Spiegel wirft Fragen
auf, statt Antworten zu geben, weil sie das Gespiegelte nicht abbildet, sondern auf Leerstellen und
Liicken hinweist.

Um die schmerzlichen Affekte, die aus der Anerkennung der moralischen Schuld resultieren, zu
unterdriicken, versucht der Coronel, der reflexiven Bewegung des Geistes durch physische
Disziplinierung zu begegnen. Der Korper wird fiir ihn zum Werkzeug des Verdridngens, zum
Antagonisten des Intelligiblen, fiihrt dieser ihn doch immer wieder zur priasentischen Wahrnehmung
zuriick. Die Schauspieltechnik der Biomechanik, die dem Schauspieler den empathischen Akt des
Sich-Einfindens in die zu spielende Rolle erleichtern soll, wird von Amestoy somit binnenfiktional als
Verdringungsstrategie aktualisiert. Die Selbstvergessenheit im Spiel und in der korperlichen
Ertiichtigung dienen dem Coronel als Techniken der Vergegenwirtigung, mit deren Hilfe der Geist in
der Gegenwart verankert und ein Erinnern des Verdridngten verhindert werden soll.

Es konnte gezeigt werden, dass Amestoy den Versuch, sich von der unertriglichen Last des
moralischen Gewissens abzuspalten, auf mehreren Ebenen in den Theatertext einschreibt. So findet
der Akt des Verdringens bereits im Verhiltnis von Titel und Binnenfiktion Ausdruck. Die
Ausgeschlossenheit Ridruejos (para-) aus der diskursiven Ordnung (doxa) wird durch die
Ausgeschlossenheit (Para-) aus der textuellen Ordnung (Text) strukturell gespiegelt. Aus der
paratextuellen Latenz heraus droht das im Titel Benannte, dem keine Reprédsentanz innerhalb der
Binnenfiktion gewihrt wird, mit dem jederzeit moglichen Einfall, so dass es gewissermallen den
intelligiblen Grund des sich manifestierenden Dramengeschehens bildet. Genau wie die Geschichte
eines Landes zur semantischen Folie von Gegenwart und Zukunft wird und kein Erwartungshorizont
ohne den latenten Erfahrungsraum denkbar ist, so vermag es auch der Theatertext nicht, den Titel und
damit die moralische Determinante abzustreifen.

Die spiirbare Anwesenheit des Referenten wird nicht durch dessen Reprisentation ermdéglicht, sondern
durch die Einflechtung dessen, was auf ihn verweist, im Sinne des metonymischen Verhéltnisses von
Urheber und Produkt, Zitiertem und Zitat, Autor und Text. Das Spiel mit der latenten Anwesenheit des
im Titel Evozierten wird durch die Integration von fiktionalen und faktualen Intertexten, von
Dokumenten bzw. Zeugnissen Dionisio Ridruejos fortgeschrieben. Lebensweltliche Rede durchzieht
unbemerkt und nicht markiert die fiktionale Rede und wird damit auf der Textoberfldche genauso zur
symptomatischen Erscheinung wie die Besessenheitszustinde des Coronel innerhalb der
Binnenfiktion. Als Verweise auf das in die Latenz Verdringte werden die Besessenheitszustdnde zum
Symptom des Paradoxen, dessen, was jenseits der diskursiven Lehre steht.

Nachdem die Asthetisierungsformen des Verdringens auf dramatischer Ebene sowie mit Blick auf das
Verhiltnis von paratextueller und textueller Ebene herausgearbeitet werden konnten, wurde der Frage
nachgegangen, inwiefern die beschriebene psychisch-pathologische Ebene zugleich einen Akt des
Vergebens auf theatralischer Ebene ermoglicht. Dafiir war es notwendig, den personlichen

Leidensweg wie auch die ideologisch-politische Entwicklung Ridruejos mit der Leidensgeschichte

357



Spaniens sowie der biblischen und liturgischen Erinnerung an die Passion Christi in Beziehung zu
setzen. Diese Herangehensweise ging von der Annahme aus, dass die Struktur des Theatertextes und
der damit intendierten Auffiihrung eine Nidhe zur Liturgie einer Heiligen Messe und damit zur
katholischen Eucharistiefeier aufweist.

Das Abschreiten der im Theatertext verhandelten biographischen Wegmarken Ridruejos ermoglichte
zugleich einen Blick auf den historischen Leidensweg Spaniens zwischen 1933 und 1975. Neben der
innerfiktionalen Anspielung auf bestimmte biographische Eckpunkte Ridruejos erlaubte der Blick auf
die Entstehungszeiten der eingeflochtenen Zeugnisse eine zeitliche Kontextualisierung. Beispielhaft
fiir diese Verweisstruktur stehen drei Monologe des Coronel, bei denen es sich um eine am 21. April
1940 in Valencia gehaltene Rede Ridruejos, einen Brief Ridruejos an Franco aus dem Jahr 1942 und
eine am 15. April 1975 anlésslich der Griindung der USDE gehaltene Rede handelt. Diese Intertexte
markieren die Entwicklungsstufen Ridruejos vom glithenden Franquisten iiber die beginnende
politische und schlieBlich auch ideologische Distanzierung bis hin zu deren Abschluss an der Schwelle
zur Demokratie und dienen zugleich als Hinweis auf den Entwicklungsstatus des Coronel. Dessen
Besessenheitszustinde sind somit nicht vollig arbitrér, sondern lassen Riickschliisse auf den rituellen
Nachvollzug der ideologischen Entwicklung Ridruejos zu. Wihrend sich die ideologische Wendung
bei Ridruejo iiber mehrere Jahrzehnte ersteckte, vollzieht diese sich beim Coronel in radikaler Form
innerhalb eines grotesken Ubergangsritus, der mit der Nachricht vom Tod Ridruejos, des Miirtyrers
der Demokratie, am Morgen des 29. Juni 1975 einsetzt. Die Last der moralischen Schuld ist ab dem
Tod Ridruejos nicht mehr zu verdrdngen. Der Tod des espejo temido impliziert vielmehr das Ende des
Verdringungsaktes und den Beginn des Eingestindnisses moralischer Schuld. Der radikale
Nachvollzug der ideologischen Entwicklung Ridruejos durch den Coronel miindet schlieBlich in
Selbsterkenntnis und ermoglicht erstmalig Handlungstendenzen, die der inneren Uberzeugung
entsprechen. Das Ablegen der Rolle Ridruejos ist gleichbedeutend mit der Anagnorisis des Coronel,
mit der offenen Anerkennung moralischer Schuld.

Unter Beriicksichtigung der im Franquismus intendierten Verschmelzung von Nationalismus und
Katholizismus wurden die politischen Entwicklungsstufen Ridruejos, die der Coronel rituell
nachvollzieht, mithilfe von Begriffen beschrieben, die den semantischen Feldern der christlichen
Glaubenslehre und der liturgischen Tradition entnommen wurden. Diese Vorgehensweise sollte die im
Theatertext akzentuierte Verbindung von romisch-katholischer Liturgie, der Biographie Ridruejos
sowie des Ubergangsritus des Coronel verdeutlichen. Entsprechend wurden Ridruejos Eintritt in die
Falange als Weg zum Glauben, die traumatische Kriegserfahrung in Russland als Feuertaufe, die
Aufkiindigung der politischen Solidaritéit gegeniiber Franco als Austritt aus der Glaubensgemeinschaft
und die Griindung der USDE als Konversion zur Demokratie beschrieben.

Genau wie die Theatertexte ;Ay, Carmela! und El dlbum familiar thematisiert auch das Stiick Dionisio
Ridruejo - Una pasion espafiola nicht nur die tragische Geschichte Spaniens im 20. Jahrhundert,

sondern es fragt zudem nach der moralischen und der erinnerungskulturellen Verpflichtung, die sich

358



aus dieser Geschichte ergibt. Der Briickenschlag zwischen Asthetik und Ethik gelingt Amestoy, indem
er der biographisch-dokumentarischen Ebene eine biblisch-liturgische Ebene hinzufiigt, die mit den
Proben fiir die Missa de Angelis in Beziehung steht und durch die das Stiick zwischen theatralem Spiel
und Heiliger Messe oszilliert. Amestoy verbindet auf diese Weise die Begriffe der ,Katharsis’ und der
christlichen ,Anamnese’. Beide Konzepte deuten die Wirkmacht theatraler und liturgischer Praktiken
an, bei denen es nicht allein um die Beschéftigung mit der dargestellten Fiktion oder dem dargestellten
Mythos des Vergangenen geht, sondern darum, das Dargestellte in den Dienst des gegenwirtigen
Handelns zu stellen. Der Aspekt der Handlungsrelevanz bestimmt sowohl den religiésen Ritus wie
auch das Theater, unabhingig davon, ob es sich um ein mimetisches Spiel oder um performatives
Erleben handelt. Genau wie das erinnerungskulturelle Theater die Darstellung der Vergangenheit mit
der Frage nach dem Umgang mit der Vergangenheit in der Gegenwart verkniipft, so ist es Sinn der
liturgischen Feier, an die Heilsgeschichte zu erinnern, um das gegenwirtige Handeln erneut an den
christlichen Werten auszurichten.

Durch die bewusste Betonung der politischen Instrumentalisierung christlicher Symbolik und die
damit einhergehende Rolleniibernahme des Generals, der als generalisimo zugleich auch als
geistliches Oberhaupt fungiert, und des Coronel, der in der Rolle Dionisio Ridruejos zugleich als
Ziehsohn Francos und somit als “Sohn Gottes” agiert, riickt die Auffiihrungssituation an die
Performanz einer Heiligen Messe heran. Die liturgischen Chorgesidnge im Rahmen der Proben fiir die
Missa de Angelis, das Tantum ergo, das Credo sowie das Gloria formen aus den Zuschauern eine
christliche Gemeinde, suggerieren einen liturgischen Ablauf und lassen den theatralischen Raum fiir
kurze Zeit zum Ort des kirchlichen Festes werden. Die in der Analyse herausgearbeiteten biblischen
Verweise sowie die in die Struktur des Dramas eingeflochtenen liturgischen Elemente wie der Einzug
zum Altar, die Verehrung des Altarsakraments, das Schuldbekenntnis und die darauf folgende Bitte
um Erbarmen im Rahmen des Gloria, die Anspielung auf das Sakrament der Taufe sowie die
verweigerte Kommunion, intensivieren diese Suggestion. Das metatheatrale Spiel liturgischer Prigung
perspektiviert die psychisch-pathologische Ebene neu und sorgt auf diese Weise fiir eine
Gleichzeitigkeit zwischen reprisentativem und prédsentischem Wahrnehmungsmodus auf Seiten der
Rezipienten. Das erinnerungskulturelle Theater Amestoys bedient sich also der anamnetischen Kraft
des religiosen Ritus und legt innerhalb des dramatischen Geschehens die Moglichkeit auf einen
performativen Akt des gemeinsamen Erinnerns an, der sich hier an der romisch-katholischen
Glaubenspraxis anlehnt und damit das Thema der Schuld wie auch das Thema der Vergebung auf
theatralischer Ebene ausspielt. Der politischen Instrumentalisierung der Religion wéhrend des
Franquismus wird damit die Betonung der erinnerungskulturellen Verantwortung gegeniibergestellt,
die den Hintergrund jedes liturgischen Festes bildet.

Durch den vermeintlichen Wegfall des Als-ob im Rahmen der liturgischen Performanz konfrontiert
das Stiick die Rezipienten mit ihrer erinnerungskulturellen Verantwortung und erdffnet zugleich die

Moglichkeit der Vergebung der moralischen Schuld. Auch im romisch-katholischen

359



Glaubensverstdndnis und der liturgischen Praxis bedarf es des scheinbaren Wegfalls des Als-ob, um
die Glaubigen von ihren Siinden zu befreien. So symbolisiert die im Rahmen der Eucharistiefeier
empfangene Hostie nicht den Leib Christi, sondern sie ist der Leib Christi. Die Verwandlung von Brot
und Wein in den Leib und das Blut Christi macht aus dem liturgischen Raum den Raum der
Realprisenz Christi. Erst der dadurch implizierte Wegfall der Grenze zwischen Himmel und Erde
erlaubt es im Rahmen der Eucharistie, die Glaubensgemeinde von ihren Siinden zu erldosen. Anders
gewendet, der Glaube der Christen ermdglicht ein Erleben der gottlichen Gnade und die Ausrichtung
des gegenwirtigen Handelns an der christlichen Botschaft. Im Gegenzug fiir die Befreiung von den
Stinden und die Aufnahme in der katholischen Glaubensfamilie gilt es, Dank zu sagen — darauf
verweist das griechische Etymon der Eucharistie. Die Antwort auf die Gabe bzw. die Gnade impliziert
also die Verantwortung, sich an das Siithneopfer Jesu zu erinnern und das Erinnerte zur Richtschnur
gegenwiirtigen Handelns werden zu lassen: ,, Tut dies zu meinem Gedéchtnis!“*

Diese Botschaft schreibt Amestoy m. E. in den Theatertext ein, indem er das Publikum durch eine
Form erinnerungskultureller Katharsis von seinen Siinden befreit. Das Siihneopfer des Coronel, der
sich, nachdem er seine moralische Schuld erkannt und die Rolle Ridruejos endgiiltig abgelegt hat, als
nicht wiirdig betrachtet, einen Fufl in das gelobte Land der Demokratie zu setzen, formuliert die
liturgische Befreiung von den Siinden innerhalb des theatralischen Raums neu. Und genau wie in der
Eucharistiefeier beinhaltet die symbolische Befreiung von den Siinden auch hier die
erinnerungskulturelle Aufforderung, das gegenwirtige Handeln stets am Wissen um das Geschehene
auszurichten.

Um diese These prizise auszuarbeiten, wurde auf einen Schuldbegriff von Paul Ricceur
zuriickgegriffen, den er im Epilog seiner Monographie Geddchtnis, Geschichte, Vergessen
ausformulierte. Ricceurs Suche nach einer Moglichkeit, Vergebung und Versdhnung trotz begangener
Verbrechen und trotz des Aufladens von Schuld denkbar werden zu lassen, fiihrten ihn zur
Unterscheidung zwischen zwei Schuldbegriffen: la dette und la faute. Ricoeur verbindet hier die
Konzepte der historischen und der christlichen Verantwortung und formt daraus einen
erinnerungskulturellen Ansatz, mit dem sich die Botschaft von Amestoys Drama beschreiben lasst.
Dieser Ansatz griindet sich auf einen Zweischritt, der von der Erlosung von der Schuld im Sinne von
la faute (Verfehlung) zur Ubernahme politischer und damit erinnerungskultureller Verantwortung, la
dette, fiihrt. Diese Form des verwahrenden Vergessens, das zwischen Einzeltaten und der sich aus
diesen Taten ergebenen historischen Verantwortung unterscheidet, ermoglicht eine fiir die soziale
Transformation postdiktatorischer Ubergangsgesellschaften notwendige Trennung von Tat und Titer.
Weder Ricceur noch Amestoy geht es dabei um ein generelles Vergessen von Schuld im Sinne einer
Amnestie oder um das stellvertretende Einfordern von Vergebung im Namen der Opfer, sondern es
geht ihnen um die Hoffnung, aus stagnierender Feindschaft zukiinftige Gemeinschaft werden zu

lassen.

8851 Kor 11,23-25 (Elberfelder Studienbibel 2009).

360



Die Botschaft des Theatertextes Dionisio Ridruejo - Una pasion espaiiola scheint zu lauten, dass
Versohnung nur durch die Anerkennung der historischen Verantwortung (la dette) und die Einbindung
des Wissens um das Vergangene in die Gegenwart entstehen kann. Da es dafiir jedoch der Befreiung
von der Schuld im Sinne von la faute bedarf, schlieit das Stiick mit einem zweiten Opferlamm bzw.
mit einem theatralisch-liturgischen Siihneopfer, dessen Adressat das zur Gemeinde geformte Publikum
darstellt. Der Coronel opfert sich fiir die Zuschauer, nicht fiir die Demokratie. Er opfert sich fiir
diejenigen, die wie er schwiegen und nicht den Mut aufbrachten, sich offen gegen das Regime zu
positionieren. Und er befreit all diejenigen symbolisch von der Last des Gewissens, die im
Franquismus genauso angepasst lebten, wie sie es nun in der Demokratie tun.

Das Siihneopfer soll eine demokratische Erinnerungskultur denkbar werden lassen, die Verfehlungen
(la faute) hinter sich ldsst, ohne die historische Verantwortung, die sich aus dem Geschehenen ergibt,
zu vergessen. Genau wie die Gldubigen ihr gegenwirtiges Verhalten im Anschluss an die christliche
Gnade neu ausrichten, so soll das Publikum im Anschluss an die theatralisch-liturgische Befreiung
von der Schuld sein gegenwirtiges Verhalten am historischen Erbe ausrichten. Denn die
erinnerungskulturelle Zielform von La dette sans la faute, wie sie Ricceur beschreibt, scheint nur dann
ndher zu riicken, wenn die Erwartungen an die Zukunft die gemachten Erfahrungen mitdenkt.
Amestoy schreibt seinem Stiick damit einen erinnerungskulturellen Wunsch ein, der der

erinnerungskulturellen Realitiit des Postfranquismus diametral entgegensteht.

361



VI. BIBLIOGRAPHIE

Adorno, Theodor W.: ,,Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit®, in: ders., Eingriffe. Neun
kritische Modelle, Frankfurt a. M. 1963, S. 125-146.

Alonso de Santos, José Luis: ,,Principio y fin del Teatro Independiente®, in: Campus, 31 (1989), URL:
http://www.um.es/campusdigital/TalComoEra/alonsoSantos.htm [29. Dezember 2015].

Alonso de Santos, José Luis: El dlbum familiar, Bajarse al moro, Madrid ''2004.

Altrichter, Helmut/Bernecker, Walther L. (Hgg.): Geschichte Europas im 20. Jahrhundert, Stuttgart
2004.

Amestoy Egiguren, Ignacio: ,,Literatura e historia. El testimonio del teatro*, in: Anthropos, 240
(2013), S.89-114.

Amestoy Egiguren, Ignacio: ,,Dionisio Ridruejo - Una pasion espafiola®”, in: Cuadernos pedagdogicos
del Centro Dramdtico Nacional, 65 (2014), S. 27-44.

Amestoy Egiguren, Ignacio (2014): ,,Dionisio Ridruejo - Una pasién espafiola. Anagndrisis y catarsis
con un culpable arrepentido®, URL: http://www .aat.es/elkioscoteatral/las-puertas-del-drama/drama-
43/cuaderno-de-bitacora-dionisio-ridruejo-una-pasion-espanola/ [02. Mirz 2018].

Amestoy Egiguren, Ignacio (2014): ,,Dionisio, espejo de muchos espafoles”, URL:
http://www.madridteatro.net/index .php?option=com_content& view=article&id=3482:dionisio-
ridruejo-una-pasion-espanola-amestoy&catid=288:informacion&Itemid=261 [13. Mirz 2018].

Amestoy, Ignacio (2014): ,,Dionisio, un Moisés que tampoco llegé a la tierra prometida”, URL:
http://www.madridteatro.net/index .php?option=com_content& view=article&id=3482:dionisio-

ridruejo-una-pasion-espanola-amestoy&catid=288:informacion&Itemid=261 [20. Mirz 2018].

Amestoy Egiguren, Ignacio: Violetas para un borbon: la reina austriaca de Alfonso XII. Dionisio
Ridruejo - Una pasion espaiiola, Madrid 2015 (= Letras hispanicas, 757).

Amestoy Egiguren, Ignacio: ,,Introduccién®, in: Medina Vicario, Miguel (Hg.), Prometeo equivocado,
Madrid 1996 (= Antologia teatral espafiola, 29), S. 9-42.

Amords, Andrés: ,,Introduccion®, in: Alonso de Santos, José Luis, El dlbum familiar. Bajarse al moro,
Madrid ''2004, S. 19-41.

Aristoteles: ,,Uber Gedichtnis und Erinnerung*, in: Flashar, Hellmut (Hg.), Aristoteles. Werke in
deutscher Ubersetzung, Bd. 14, Il, Parva Naturalia, Berlin 2004, S. 11-19.

Aristoteles: Poetik, Stuttgart 2012 (= Reclams Universal-Bibliothek, 7828).

Assmann, Aleida: ,,Von kollektiver Gewalt zu gemeinsamer Zukunft. Vier Modelle fiir den Umgang
mit traumatischer Vergangenheit®, in: Assmann, Wolfgang R./Albrecht Graf von Kalnein (Hgg.),
Erinnerung und Gesellschaft — Formen der Aufarbeitung von Diktaturen in Europa, Berlin 2011, S.

25-42.

Assmann, Aleida: Erinnerungsrdume. Formen und Wandlungen des kulturellen Geddchtnisses,
Miinchen 1999.

Assmann, Jan: Das kulturelle Geddichtnis, Miinchen 2007.

362



Assmann, Jan: ,,Kollektives Geddchtnis und kulturelle Identitdt”, in: ders./Holscher, Tonio (Hgg.),
Kultur und Geddchtnis, Frankfurt a. M. 1988, S. 9-19.

Aznar Soler, Manuel: ,,Grenztheater als Metatheater. José Sanchis Sinisterras Teatro Fronterizo: von
Naque bis ;Ay, Carmela!*, in: Floeck, Wilfried (Hg.), Spanisches Theater im 20. Jahrhundert.
Gestalten und Tendenzen, Tiibingen 1990 (= Mainzer Forschungen zu Drama und Theater, 6), S. 233-
255.

Aznar Soler, Manuel: ,, Teatro espafiol y sociedad democrdtica (1975-1995)%, in: ders. (Hg.), Veinte
afios de teatro y democracia en Espaiia, 1975-1995, Sant Cugat del Valles 1996, S. 9-16.

Aznar Soler, Manuel: ,,Introduccion®, in: Sanchis Sinisterra, José, Naque. jAy, Carmela;, Madrid
42010, S. 9-120.

Aznar Soler, Manuel: ,,Presentacion®, in: Sanchis Sinisterra, José, La escena sin limites. Fragmentos
de un discurso teatral, Ciudad Real 22012, S. 11-22.

Balme, Christopher B.: Einfiihrung in die Theaterwissenschaft, Berlin 2014.

Balme, Christopher B.: The Cambridge Introduction to Theatre Studies, Cambridge 2008.
Barthes, Roland: ,,L’effet de réel”, in: Communications, 11 (1968), S. 84-89.

Barthes, Roland: Die helle Kammer, Frankfurt a. M. 1989.

Bauer-Funke, Cerstin: ,,Das Theater des 20. Jahrhunderts®, in: Rivero Iglesias, Carmen (Hg.),
Spanische Literaturgeschichte. Eine kommentierte Anthologie, Paderborn 2014 (= UTB, 3988), S.

325-374.

Beil, Ulrich Johannes: ,,Kants Gespenster. Anthropologische und mediale Grenzobjekte in der
Aufkliarung*, in: JASL, 39,2 (2014), S.441-456.

Bergson, Henri: Materie und Geddchtnis. Eine Abhandlung iiber die Beziehung zwischen Korper und
Geist, Hamburg 1991 (= Philosophische Bibliothek, 441).

Bergson, Henri: Materie und Geddchtnis. Versuch iiber die Beziehung zwischen Korper und Geist,
Hamburg 2015 (= Philosophische Bibliothek, 664).

Bernecker, Walther L../Collado Seidel, Carlos: ,,Einleitung®, in: dies. (Hgg.), Spanien nach Franco,
Miinchen 1993 (= Schriftenreihe der Vierteljahreshefte fiir Zeitgeschichte, 67), S. 7-25.

Bernecker, Walther L. (Hg): ,,Die Rolle von K6nig Juan Carlos®, in: ders./Collado Seidel, Carlos,
Spanien nach Franco, Miinchen 1993 (= Schriftenreihe der Vierteljahreshefte fiir Zeitgeschichte, 67),
S. 150-170.

Bernecker, Walther L.: Spaniens Geschichte seit dem Biirgerkrieg, Miinchen 1997.

Bernecker, Walther L.: Spanien-Handbuch, Tiibingen 2006.

Bernecker, Walther L.: ,,Spanischer Biirgerkrieg und Vergangenheitsbewiltigung. Geschichtspolitik
und Erinnerungsanspriiche in der Demokratie 1975-2005, in: UTOPIE kreativ, 191 (2006), S. 779-
790.

Bernecker, Walther L./Brinkmann, S6ren: Kampf der Erinnerungen: Der Spanische Biirgerkrieg in
Politik und Gesellschaft 1936-2006, Nettersheim 2006.

363



Bernecker, Walther L.: ,,Beschweigen von Geschichte. Zur Vergangenheitsaufarbeitung in der
spanischen Demokratie®, in: Reinhard, Wolfgang (Hg.), Krumme Touren. Anthropologie
kommunikativer Umwege, Wien u.a. 2007, S. 251-272.

Bernecker, Walther L.: ,,Vergangenheitsdiskurse in Spanien zwischen Verdringung und
Polarisierung®, in: GroB3bolting, Thomas/Hofmann, Dirk (Hgg.), Vergangenheit in der Gegenwart,
Gottingen 2008 (= Genshagener Gespriche, 12), S. 43-67.

Blumenberg, Hans: ,,Wirklichkeitsbegriff und Moglichkeit des Romans®, in: Jaul3, Hans Robert (Hg.),
Nachahmung und Illusion. Kolloquium Giefsen Juni 1963. Vorlagen und Verhandlungen, Miinchen
1969, S. 9-27.

Bode, Christoph: ,,Das Paradox in post-mimetischer Literatur und post-strukturalistischer
Literaturtheorie, in: Geyer, Paul/Hagenbiichle, Roland (Hgg.), Das Paradox. Eine Herausforderung
des abendlindischen Denkens, Wiirzburg 2002, S. 619-660.

Bohleber, Werner: ,,Remembrance, Trauma and Collective Memory®, in: The International Journal of
Psychoanalysis, 88 (2007), S. 329-352.

Bohme, Hartmut/Bohme, Gernot: Das Andere der Vernunft. Zur Entwicklung von
Rationalitditsstrukturen am Beispiel Kants, Frankfurt a. M. 1983.

Brague, Rémi: ,,Einleitung®, in: Bergson, Henri, Materie und Geddichtnis. Versuch iiber die Beziehung
zwischen Korper und Geist, Hamburg 2015 (= Philosophische Bibliothek, 664), S. VII-XXIV.

Bravo, Julio (2014): ,,,Dionisio Ridruejo - Una pasidn espafiola’: el primer hombre de la transiciéon®,
URL: http://www .abc.es/cultura/teatros/20140314/abci-dionisio-ridruejo-teatro-ocio-
201403131752.html [01. Mirz 2018].

Broad, Charlie Dunbar: The nature of existence, Cambridge 1988.

Buckley, Ramén/Resina, Juan Ramén: ,,L.a doble transicién y el desencanto®, in: Gracia Garcia,
Jordi/Rico, Francisco (Hgg.), Historia y Critica de la Literatura Espaiiola, Tomo 9, Los nuevos
nombres. 1975-2000, Barcelona 2000, S. 68-76.

Cabal, Fermin/Alonso de Santos, José: Teatro espariol de los 80, Madrid 1985.

Carbajosa, Mdénica/Carbajosa, Pablo: La corte literaria de José Antonio. La primera generacion
cultural de la Falange, Barcelona 2003.

Carr, David: ,,Narrative Erzidhlformen und das Alltdgliche*, in: Stiickrath, J6rn/Zbinden, Jiirg (Hgg.),
Metageschichte. Hayden White und Paul Ricceur. Dargestellte Wirklichkeit im Kontext von Husserl,
Weber, Auerbach und Gombrich, Baden-Baden 1997 (= ZIF, Interdisziplinire Studien, 2), S. 169-179.

Casey, Edward S.: ,,Imagining and Remembering*, in: The Review of Metaphysics, 31,2 (1977), S.
187-209.

Casey, Edward S.: Remembering. A Phenomenological Study, Bloomington 1987.

Churchill, Winston: ,,Speech delivered at the University of Zurich*, URL:
https://rm.coe.int/16806981f3 [18. Januar 2017].

Collado Seidel, Carlos: Der Spanische Biirgerkrieg. Geschichte eines europdischen Konflikts,
Miinchen *2016.

364



Cornago Bernal, Oscar: ,,Poéticas del teatro desde 1940%, in: Huerta Calvo, Javier (Hg.), Historia del
teatro espaiiol, Vol. 2, Del siglo XVIII a la época actual, Madrid 2003, S. 2641-2664.

De Micheo Izquierdo, José Luis: ,,Dionisio Ridruejo, propagandista (1937-1939)”, in: Peral Vega,
Emilio/Sdez Raposo, Francisco (Hgg.), Métodos de propaganda activa en la Guerra Civil Espaiiola.
Literatura, Arte, miisica, prensa y educacion, Madrid/Frankfurt a. M. 2015 (= Estudios de la Cultura
de Espaiia, 32), S. 239-278.

De Paco, Mariano: ,,El teatro espaiiol en la transicion: ;Una generacidn olvidada?*, in: Anales de
Literatura Espaiiola, 17 (2004), S. 145-158.

Derrida, Jacques: ,.Freud und der Schauplatz der Schrift”, in: ders., Die Schrift und die Differenz,
Frankfurt a. M. 1972, (= Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, 177), S. 302-350.

Derrida, Jacques: ,,Das Theater der Grausamkeit und die Geschlossenheit der Repréisentation®, in:
ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a. M. 1976 (= Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft,
177),S.351-379.

Derrida, Jacques: ,,Die différance”, in: Engelmann, Peter (Hg.), Postmoderne und Dekonstruktion,
Stuttgart 1990 (= Reclams Universal-Bibliothek, 8668), S. 114-139.

Derrida, Jacques: Mal d’Archive — Une impression freudienne, Paris 1995.
Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster, Frankfurt a. M. 1996 (= Fischer ZeitSchriften, 12380).

Desfor Edles, Laura: Symbol and ritual in the new Spain: The transition to democracy after Franco,
Cambridge 1998 (= Cambridge cultural social studies).

Detel, Wolfgang: Grundkurs Philosophie, Band 3: Philosophie des Geistes und der Sprache, Stuttgart
2015 (= Reclams Universal-Bibliothek, 19346).

Doménech Rico, Fernando: ,,Introduccién®, in: Amestoy Egiguren, Ignacio, Violetas para un borbon:
la reina austriaca de Alfonso XII. Dionisio Ridruejo - Una pasion espariola, Madrid 2015, S. 9-86.

Ehlert-Balzer, Martin: ,,Trauma®, in: Mertens, Wolfgang (Hg.), Handbuch psychoanalytischer
Grundbegriffe, Stuttgart 2014, S. 962-967.

Eisler, Rudolf (Hg): Kant Lexikon. Nachschlagewerk zu Kants sdmtlichen Schriften, Briefen und
handschriftlichem Nachlaf3, Hildesheim u.a. °1984.

Elberfelder Studienbibel. Mit Sprachschliissel und Handkonkordanz, Witten/Dillenburg °2009.

El Pais (1978): ,,El salto a un nuevo dia“, URL.:
https://elpais.com/diario/1978/12/07/espana/281833225_850215.html [1. Dezember 2017].

Erll, Astrid: Kollektives Geddchtnis und Erinnerungskulturen. Eine Einfiihrung, Stuttgart 2011.

Esposito, Elena: Soziales Vergessen. Formen und Medien des Geddchtnisses der Gesellschaft,
Frankfurt a. M. 2002 (= Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, 1557).

Evans, Dylan (Hg.): Worterbuch der Lacanschen Psychoanalyse, Wien 2002.

Fernandez Ariza, Carmen: ,,La memoria historica en el teatro de la transicién democratica®, in: Boletin
de la Real Academia de Cordoba, 144 (2003), S.217-230.

Fischer-Lichte, Erika: Asthetische Erfahrung. Das Semiotische und das Performative, Tiibingen 2001.

365



Fischer-Lichte, Erika: ,,Einleitung: Zur Aktualitit von Turners Studien zum Ubergang vom Ritual
zum Theater”, in: Turner, Victor, Vom Ritual zum Theater. Der Ernst des menschlichen
Spiels, Frankfurt a. M./New York 2009, S. i-xxiii.

Fischer-Lichte, Erika: Performativitdt. Eine Einfiihrung, Bielefeld 2012 (= Edition
Kulturwissenschaft, 10).

Floeck, Wilfried: Spanisches Gegenwartstheater (1). Eine Einfiihrung, Tiibingen 1997.

Floeck, Wilfried: ,,Juego posmoderno o compromiso con la realidad extraliteraria? El teatro de José
Sanchis Sinisterra, in: Fritz, Herbert/Portl, Klaus (Hgg.), Teatro contempordneo espariol
posfranquista. Autores y tendencias, Berlin 2000, S. 47-54.

Floeck, Wilfried: ,,EI teatro espaiiol contempordneo (1939-1993). Una aproximacién panordmica®, in:
de Toro, Alfonso/ders. (Hgg.), Teatro espariol contempordneo. Autores y tendencias, Kassel 1995 (=
Problemata literaria, 27), S. 1-46.

Floeck, Wilfried: ,,; Entre posmodernidad y compromiso social?”, in: ders./Vilches de Frutos, Maria
Francisca (Hgg.), Teatro y sociedad en la Espaiia actual, Madrid/Frankfurt a. M. 2004 (= Teoria y
préctica del teatro, 13), S. 189-208.

Floeck, Wilfried/Garcia Martinez, Ana: ,,Memoria y olvido entre bastidores: Guerra civil y franquismo
en el teatro espafiol después de 1975%, in: Reinstéddler, Janett (Hg.), Escribir después de la dictadura.
La produccion literaria y cultural en las posdictaduras de Europa e Hispanoamérica,
Madrid/Frankfurt a. M. 2011, S. 97-120.

Fondevila, Santiago: ,,Sanchis Sinisterra: ,El teatro no es un circulo cerrado’*, in: El piiblico, 67
(1989), S. 42-44.

Foucault, Michel: Die Ordnung des Diskurses: Inauguralvorlesung am Collége de France, 2.
Dezember 1970, Frankfurt a. M. '*2014 (= Fischer Wissenschaft, 10083).

Foucault, Michel/Ott, Michael: In Verteidigung der Gesellschaft: Vorlesungen am Collége de France
(1975-76), Frankfurt a. M. 1999 (= Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, 1585).

Frei, Norbert: Vergangenheitspolitik: die Anfinge der Bundesrepublik und die
NS-Vergangenheit, Miinchen 1996.

Freud, Sigmund: ,,Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse. 18. Vorlesung: Die Fixierung an
das Trauma. Das UnbewuBte”, in: Freud, Anna u.a. (Hgg.), Gesammelte Werke. Chronologisch

geordnet, Bd. 11, Frankfurt a. M. 1961, S. 281-295.

Freud, Sigmund: ,,Erinnern, Wiederholen, Durcharbeiten®, in: Freud, Anna u.a. (Hgg.), Gesammelte
Werke. Chronologisch geordnet, Bd. 10, Frankfurt a. M. 1963, S. 126-136.

Freud, Sigmund: ,,Die Traumdeutung®, in: Mitscherlich, Alexander u.a. (Hgg.), Sigmund Freud.
Studienausgabe in 10 Bénden, Bd. 2, Frankfurt a. M. 1972.

Freud, Sigmund: ,,Trauer und Melancholie (1917 [1915]), in: Mitscherlich, Alexander u.a. (Hgg.),
Sigmund Freud. Studienausgabe in zehn Binden, Bd. 3, Frankfurt a. M. 1982, S. 193-212.

Freud, Sigmund: ,,.Das Unheimliche (1919)%, in: Mitscherlich, Alexander u.a. (Hgg.), Sigmund Freud.
Studienausgabe in zehn Bdnden, Bd. 4, Frankfurt a. M. 1982, S. 241-274.

366



Friedlander, Saul: ,,Trauma, Transference, and ‘Working Through’ in Writing the History of the
Shoah®, in: History and Memory, 4 (1994), S. 39-59.

Fuchs, Ruth/Nolte, Detlef: ,,Die Aufarbeitung von Regimeverbrechen und der
Demokratisierungsprozess in Lateinamerika. Argentinien und Chile in vergleichender Perspektive®,
in: Kenkmann, Alfons/Zimmer, Hasko (Hgg.), Nach Kriegen und Diktaturen. Umgang mit
Vergangenheit als internationales Problem — Bilanzen und Perspektiven fiir das 21. Jahrhundert,
Essen 2006, S. 29-48.

Fuente Lafuente, Ismael: ,,.Dionisio Ridruejo fue enterado ayer en Madrid*, in: ABC, Edicién de
Andalucia, 01. Juli 1975, S. 25.

Garcia Cueto, Pedro: ,,Dionisio Ridruejo, falangista y demécrata®, in: El Ciervo, 96 (2012), S. 32-35.

Garcia Lorenzo, Luciano: ,,El teatro espafiol después de Franco (1976-1980), in: Segismundo. Revista
hispdnica de teatro, 14 (1980), S. 27-32.

Garcia Martinez, Anabel: El telon de la memoria: La Guerra Civil y el franquismo en el teatro
espaiiol actual, Hildesheim 2016 (= Theorie und Praxis. Untersuchungen zu den kulturellen Zeichen,
26).

Genette, Gérard: ,,Fictional Narrative, Factual Narrative®, in: Poetics today, 11,4 (1990), S. 755-774.
Genette, Gérard: Die Erzihlung, Miinchen *2010 (= UTB, 8083).

Gerstner, Jan: Das andere Geddchtnis. Fotografie in der Literatur des 20. Jahrhunderts, Bielefeld
2013.

Geyer, Paul/Hagenbiichle, Roland (Hgg.): Das Paradox. Eine Herausforderung des abendlindischen
Denkens, Wiirzburg 2002.

Gil Pecharromén, Julio: Con permiso de la autoridad. La Espariia de Franco (1939-1975), Madrid
2008.

Gonzélez, Antonio B.: ,,Teatro y gestién: Teatro de la Abadia de Madrid*, in: Floeck, Wilfried/Vilches
de Frutos Maria Francisca (Hgg.), Teatro y sociedad en la Espaiia actual, Madrid/Frankfurt a. M.
2004 (= Teoria y préctica del teatro, 13), S. 31-52.

Goppelsroder, Fabian: ,,Ethik der Performativitét®, in: v. Sternagel, Jorg (u.a.) (Hgg.), Kraft der
Alteritdt. Ethische und aisthetische Dimensionen des Performativen, Berlin 2015 (= Metabasis —
Transkriptionen zwischen Literaturen, Kiinsten und Medien, 12), S. 51-66.

Gumbrecht, Hans Ulrich: Nach 1945. Latenz als Ursprung der Gegenwart, Berlin 2012.
Guzmaén, Alison: La memoria de la Guerra Civil en el teatro espaiiol: 1939-2009, Salamanca 2012.

Guzmaén, Alison (2012): La memoria de la guerra civil en el teatro espaiiol: 1939-2009, URL:
https://gredos.usal.es/jspui/bitstream/10366/121231/1/DLEH_GuzmanAlisonKateWhite_Tesis.pdf
[01. Mirz 2018].

Hagenbiichle, Roland: ,,Was heiB3t “paradox*“? Eine Standortbestimmung®, in: Geyer, Paul/ders.
(Hgg.), Das Paradox. Eine Herausforderung des abendlindischen Denkens, Wiirzburg 2002, S. 27-
44.

Hauthal, Janine: Metadrama und Theatralitit. Gattungs- und Medienreflexion in zeitgendssischen
englischen Theatertexten, Trier 2009 (= CDE studies, 18).

367



Hegel, G.W.F: Phdnomenologie des Geistes, Hamburg 1988 (= Philosophische Bibliothek, 414).

Hetzel, Andreas: ,,Bezeugen, Vergeben, Anerkennen®, in: Liebsch, Burkhard (Hg.), Bezeugte
Vergangenheit und versohnendes Vergessen. Geschichtstheorie nach Paul Ricceur,Berlin 2010 (=
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 24), S. 217-231.

Hinck, Walter: Die Dramaturgie des spdten Brecht, Gottingen 1971 (= Palaestra, 229).

Hockerts, Hans Giinther: ,,Gab es eine Stunde Null? Die politische, wirtschaftliche und
gesellschaftliche Situation in Deutschland nach der bedingungslosen Kapitulation”, in: Grimm,
Stefan/Zirbs, Wieland (Hgg.), Nachkriegszeiten. Die Stunde Null als Realitdt und Mythos in der
deutschen Geschichte (= Dialog Schule - Wissenschaft. Deutsch und Geschichte), Miinchen 1996, S.
119-156.

Huerta Calvo, Javier (Hg.): Historia del teatro espaiiol, Vol. 2, Del siglo XVIII a la época actual,
Madrid 2003.

Husserl, Edmund: Zur Phdnomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917), Den Haag 1966.

Hutcheon, Linda: ,,The Postmodern Problematizing of History”, in: English Studies in Canada, XIV
(1988), S. 365-382.

Hiittmann, Andrea: Die Asthetik der Geschichte: das zeitgendssische historische Drama Spaniens im
Spannungsfeld zwischen Sinn und Spiel, Tiibingen 2001 (= Mainzer Forschungen zu Drama und
Theater, 25).

Jaspers, Karl: Die Schuldfrage. Fiir Volkermord gibt es keine Verjihrung, Miinchen 1979.

JauB, Hans Robert: ,,Uber den Grund des Vergniigens am komischen Helden®, in: Preisedanz,
Wolfgang/Warning, Rainer (Hgg.), Das Komische, Miinchen 1976, S. 103-132.

Jiménez Piernas, Carlos: ,,Documentacion sobre Politica Exterior®, in: Revista de Estudios
internacionales, 7,3 (1986), S. 979-1051.

Julia, Santos: Memoria de la guerra y del franquismo, Madrid 2006.

Junquera, Natalia (2014): ,,Juan Carlos I y Felipe VI, dos discursos para dos Espafias distintas*, URL:
http://politica.elpais.com/politica/2014/06/20/actualidad/1403294740_412638 .html [20. Juni 2014].

Kalnein, Albrecht Graf von: ,,Gedédchtnis-Liicke. Bemerkungen zur Aufarbeitung der Franco-Diktatur
in Spanien®, in: Assmann, Wolfgang/ders. (Hgg.), Erinnerung und Gesellschaft. Formen der
Aufarbeitung von Diktaturen in Europa, Berlin 2011, S. 181-194.

Kant, Immanuel: ,,Trdume eines Geistersehers, erldutert durch Triume der Metaphysik®, in:
Weischedel, Wilhelm (Hg.), Immanuel Kant. Werke in zwolf Binden, Bd. 11, Wiesbaden 1960, S. 923-
992.

Kant, Immanuel: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Hamburg 2000 (= Philosophische
Bibliothek, 490).

Kasper, Judith: Sprachen des Vergessens: Proust, Perec und Barthes zwischen Verlust und
Eingedenken, Miinchen 2003.

368



Klein, Gabriele/Sting, Wolfgang: ,,Performance als soziale und dsthetische Praxis®, in: Dies. (Hgg.),
Performance. Positionen zur zeitgendssischen szenischen Kunst, Bielefeld 2005 (=TanzScripte, 1), S.
7-24.

Klinkert, Thomas: Bewahren und Loschen. Zur Proust-Rezeption bei Samuel Beckett, Claude Simon
und Thomas Bernhard, Tiibingen 1996 (= Romanica Monacensia, 48).

Koniecki, Dieter: ,,Spanien - ein erfolgreicher politischer Demokratisierungsprozess — erneut auf dem
Priifstand®, in: Referat im Rahmen des internationalen Symposiums der Korea Democracy Foundation
und Friedrich-Ebert-Stiftung zum 20. Jahrestag des Juni-Aufstandes,; Politische Entwicklung nach der
Demokratisierung: Die Erfahrungen und Erinnerungen von Korea, Spanien, Portugal und
Griechenland, Seoul 2007, URL: http:/library .fes.de/pdf-files/bueros/seoul/05146.pdf [11. Dezember
2017].

Koschorke, Albrecht: Korperstrome und Schriftverkehr: Mediologie des 18. Jahrhunderts, Miinchen
1999.

Koselleck, Reinhart: ,,,Erfahrungsraum’ und ,Erwartungshorizont’. Zwei historische Kategorien®, in:
ders. (Hg.), Vergangene Zukunft: Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Berlin 2010 (= Suhrkamp
Taschenbuch Wissenschaft, 757), S. 349-375.

Kraft, Hartmut: Tabu. Magie und soziale Wirklichkeit, Diisseldorf 2004.

Lachmann, Renate: ,,Literatur der Phantastik als Gegen-Anthropologie®, in: Assmann, Aleida u.a.
(Hgg.), Positionen der Kulturanthropologie, Frankfurt a. M. 2004 (= Suhrkamp Taschenbuch Verlag,
1724), S. 44-60.

Laplanche, Jean/Pontalis, Bertrand: Das Vokabular der Psychoanalyse, Frankfurt a. M. °1989 (=
Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, 7).

Laubach, Thomas: Warum sollen wir erinnern? Anndherungen an eine anamnetische Ethik, Tlibingen
2006 (= Tiibinger Studien zur Theologie und Philosophie, 23).

Lazaro Damas, Maria Soledad: ,,Iconografia de frontera: Santiago Matamoros en el Privilegio de
Pegalajar, in: Sumuntdn, 15 (2001), S. 51-58.

Lehmann, Hans-Thies: Postdramatisches Theater, Frankfurt a. M. 1999.

Liebsch, Burkhard: ,,Geschichte als Antwort®, in: Stiickrath, J6rn/Zbinden, Jiirg (Hgg.),
Metageschichte. Hayden White und Paul Ricceur. Dargestellte Wirklichkeit im Kontext von Husserl,
Weber, Auerbach und Gombrich, Baden-Baden 1997 (= ZIF, Interdisziplinire Studien, 2), S. 199-229.
Liebsch, Burkhard: ,,Menschen: Reste, Zeugnisse und Spuren. Ricceurs Spitwerk ,Gedéchtnis,
Geschichte, Vergessen” mit und gegen Foucault gelesen®, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie,

58/4 (2010), S. 523-542.

Liebsch, Burkhard (Hg.): Bezeugte Vergangenheit und versohnendes Vergessen. Geschichtstheorie
nach Paul Ricceur, Berlin 2010 (= Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 24).

List, Eveline: Psychoanalyse, Wien 2009.
Lépez Mozo, Jerénimo: ,,Mapa del teatro documento en los albores del siglo XXI en Espafia®, in:

Romera Castillo, José (Hg.), El teatro como documento artistico, historico y cultural en los inicios del
siglo XXI, Madrid 2017, S. 23-41.

369



Liibbe, Hermann: ,,Der Nationalsozialismus im deutschen Nachkriegsbewusstsein®, in: Historische
Zeitschrift, 236 (1983), S. 579-599.

Madrid Teatro (2014), ,,Dionisio Ridruejo - Una pasién espaiiola“, URL:
http://www.madridteatro.net/index .php?option=com_content& view=article&id=3482:dionisio-
ridruejo-una-pasion-espanola-amestoy&catid=288:informacion&Itemid=261 [13. Mirz 2018].
Maias Romero, Irene: ,,La historia de Roma y la Espafia romana como elementos de la identidad
espafiola durante el periodo franquista”, in: Moreno Martin, Francisco J. (Hg.), El franquismo y la
apropiacion del pasado. El uso de la historia, de la arqueologia y de la historia del arte para la
legitimizacion de la dictadura, Madrid 2017, S. 89-106.

Malkin, Jeanette R.: Memory-Theater and Postmodern Drama, Michigan 1999.

Margalit, Avishai: ,,Gedenken, Vergessen, Vergeben®, in: Smith, Gary/ders. (Hgg.), Amnestie oder die
Politik der Erinnerung in der Demokratie, Frankfurt a. M. 1997 (= Edition Suhrkamp, 2016), S. 192-
208.

Masschelein, Anneleen: ,,Unheimlich/das Unheimliche®, in: Barck, Karlheinz u.a. (Hgg.), Asthetische
Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in Sieben Bdnden, Bd. 6, Stuttgart 2010, S. 241-259.

Matzat, Wolfgang: Dramenstruktur und Zuschauerrolle, Miinchen 1982 (= Theorie und Geschichte
der Literatur und der schonen Kiinste, 62).

Medina Vicario, Miguel: Los géneros dramdticos en la obra teatral de José Luis Alonso de Santos,
Madrid 1993.

Medina Vicario, Miguel: Veinticinco aiios de teatro espaiiol (1973-2000), Madrid 2003.

Meier, Christian: Das Gebot zu vergessen und die Unabweisbarkeit des Erinnerns: Vom dffentlichen
Umgang mit schlimmer Vergangenheit, Miinchen 2010.

Mertens, Wolfgang: Traum und Traumdeutung, Miinchen 2003 (= Beck’sche Reihe, 2117).

Mieth, Dietmar: ,,Gewissen®, in: Wils, Jean-Pierre/Hiibenthal, Christoph (Hgg.), Lexikon der Ethik,
Paderborn 2006, S. 126.

Miralles, Alberto: ,,La progresiva domesticacién de la vanguardia teatral durante la transicién
espanola®, in: Ferndndez Lera, Antonio (Hg.), Nuevas tendencias escénicas, La escritura teatral a
debate, Madrid 1985 (Teoria escénica, 1), S. 26-30.

Modoro, Radl: La transicion politica, Madrid 1985.

Monleén, José: ,,Un teatro para la duda®, in: Primer Acto, 240 (1991), S. 132-147.

Morén, Gregorio: El precio de la transicion, Barcelona 1991.

Morente Valero, Francisco: ,,El vencedor vencido. Dionisio Ridruejo en su laberinto®, in: Fuentes
Codera, Maximiliano u.a. (Hgg.), Itinerarios reformistas, perspectivas revolucionarias, Zaragoza
2016, S.175-192.

Nagel, Thomas: ,,What is it like to be a bat?, in: The Philosophical Review, 83,4 (1974), S. 435-450.

Neumann, Birgit: ,,Trauma und Literatur”, in: Niinning, Ansgar (Hg.), Metzler Lexikon Literatur- und
Kulturtheorie: Ansdtze, Personen, Grundbegriffe, Stuttgart 22003, S. 728-29.

370



Neuschifer, Hans-Jorg: Macht und Ohnmacht der Zensur. Literatur, Theater und Film in Spanien
(1933-1976), Stuttgart, 1991.

Nifiez, Xosé-Manoel: ,,Ein endloser Erinnerungskrieg? Biirgerkrieg, Diktatur und Erinnerungsdiskurs
in der jiingsten spanischen Geschichtswissenschaft®, in: Neue Politische Literatur, 55 (2010), S. 23-
50.

Nifiez, Xosé-Manoel/Stucki, Andreas: ,,Neueste Entwicklungen und Tendenzen der
Postdiktatorischen Geschichtskultur in Spanien®, in: Troebst, Stefan (Hg.), Postdiktatorische
Geschichtskulturen im Siiden und Osten Europas. Bestandsaufnahmen und Forschungsperspektiven,
Gottingen 2010 (= Diktaturen und ihre Uberwindung im 20. und 21. Jahrhundert), S. 205-224.

Nifez, Xosé-Manoel: ,Introduccién®, in: Ridruejo, Dionisio, Cuadernos de Rusia. Diario 1941-1942,
Madrid 2013, S. 9-51.

O’Daly, Gerard: ,,Remembering and Forgetting in Augustine, Confessions X", in: Haverkamp,
Anselm/Lachmann, Renate (Hgg.), Memoria. Vergessen und Erinnern, Miinchen 1993 (= Poetik und
Hermeneutik, 15), S. 31-46.

Oliva, César: ,,Prologo*, in: Amestoy Egiguren, Ignacio, Yo fui actor cuando Franco. Maiiana aqui a
la misma hora, Madrid 1993 (= Serie teatro, 155), S. 7-18.

Oliva, César: ,,Prélogo: Ignacio Amestoy y su teatro politico®, in: Amestoy, Ignacio Egiguren, ;No
pasardn, Pasionaria! — Dionisio Ridruejo - Una pasion espariola, Madrid 1994, S. 9-28.

Ordéiiez, Marcos: ,,Todo empez6 en 1976%, in: El Pais, 06. Oktober 2007, URL:
https://elpais.com/diario/2007/10/06/babelia/1191627599_850215.html [10. April 2016].

Pagni, Andrea: ,,Memoria y duelo en la narrativa chilena actual: ensayo, periodismo politico, novela y
cine“, in: Spiller, Roland u.a. (Hgg.), Memoria, duelo y narracion, Frankfurt am Main 2004 (=
Estudios latinoamericanos, 47), S. 9-28.

Palacios, Jesus: Las cartas de Franco. La correspondencia desconocida que marco el destino de
Esparia, Madrid 2005.

Paul, Arno: ,,Theaterwissenschaft als Lehre vom theatralischen Handeln®, in: Klier, Helmar (Hg.),
Theaterwissenschaft im deutschsprachigen Raum. Texte zum Selbstverstindnis, Darmstadt 1981, S.

208-237.

Pérez Coterillo, Moises: ,,Presentacién®, in: Matilla, Luis/Lépez Mozo, Jer6nimo, Como reses, Madrid
1980, S. 5-18.

Pérez Jiménez, Manuel: El teatro de la transicion politica (1975-1982): recepcion, critica y edicion,
Kassel 1998 (= Problemata literaria, 42).

Pérez Ledesma, Manuel: ,,Memoria de la guerra, olvido del franquismo”, in: Letra Internacional, 67
(2002), S. 34-39.

Pérez-Rasilla Bayo, Eduardo: ,,El teatro desde 1975, in: Huerta Calvo, Javier (Hg.), Historia del
teatro espaiiol, Vol. 2, Del siglo XVIII a la época actual, Madrid 2003, S. 2855-2885.

Pérez-Rasilla Bayo, Eduardo: ,,Introducciéon®, in: Amestoy Egiguren, Ignacio, Ederra. Cierra bien la
puerta, Madrid 2005 (= Letras Hispénicas, 572), S. 9-190.

371



Pérez-Rasilla Bayo, Eduardo: ,,La memoria histérica de la posguerra en el teatro de la transicion: la
generacion de 1982, in: Anales de Literatura Espaiiola, 21 (2009), S. 143-159.

Pifiero, Margarita: La creacion teatral en José Luis Alonso de Santos, Madrid 2005.

Pifiero, Margarita: Tres voces fundamentales: Teatro espariiol contempordneo. José Luis Alonso de
Santos, José Sanchis Sinisterra y Fermin Cabal, Madrid 2011.

Platon: Theditet, Stuttgart 2012 (= Reclams Universal Bibliothek, 6338).

Primo de Rivera, José Antonio: ,,Discurso del 30 de mayo de 1935 en Campo de Criptana (Ciudad
Real), URL: https://es.wikiquote.org/wiki/Jos%C3% A9_Antonio_Primo_de_Rivera [23. Mirz 2018].
Ragué-Arias, Maria José: El teatro de fin de milenio en Espafia: (de 1975 hasta hoy), Barcelona 1996.
Rajewsky, Irina: Intermedialitdt, Tiibingen 2002 (= UTB Wissenschaft, 484).

Reck, Hans Ulrich: Traum. Enzyklopddie, Miinchen 2010.

Regenbogen, Arnim/Meyer, Uwe: ,,Erlebnis®, in: dies. (Hgg.), Worterbuch der philosophischen
Begriffe, Hamburg 2013, (= Philosophische Bibliothek Band 500), S. 199.

Reicher, Maria E.: Fiktion, Wahrheit, Wirklichkeit: Philosophische Grundlagen der Literaturtheorie,
Paderborn 2010 (= KunstPhilosophie, 8).

Ricceur, Paul: Zeit und Erzdhlung, Bd. I, Miinchen 1988.

Ricceur, Paul: ,,Erinnerung und Vergessen®, in Breuninger, Renate u.a. (Hgg.), Erinnerung —
Entscheidung — Gerechtigkeit, Ulm 1999 (= Bausteine zur Philosophie, 13), S. 11-30.

Ricceur, Paul: Das Rditsel der Vergangenheit, Essen 2000.
Ricceur, Paul: Geschichtsschreibung und Reprisentation der Vergangenheit, Miinster 2002.
Riceeur, Paul: Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004.

Ricceur, Paul: ,,Die Erzéhlung. Ihr Ort in der Psychoanalyse, in: ders., Uber Psychoanalyse. Schriften
und Vortrige, GieBlen 2016, S. 225-234.,

Ridruejo, Dionisio: Hasta la fecha. Poesias completas (1934-1959), Madrid 1961.

Ridruejo, Dionisio: Escrito en Esparia, Buenos Aires 1964.

Ridruejo, Dionisio: Con fuego y con raices. Casi unas memorias, Barcelona 1976.

Ridruejo, Dionisio: Memorias de una imaginacion. Papeles escogidos e inéditos, Madrid 1993.
Ridruejo, Dionisio: Cuadernos de Rusia. Diario 1941-1942, Madrid 2013.

Ritter, Joachim (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 2, 1972.

Rodrigo, Javier: ,,La Guerra Civil: Memoria, Olvido, Recuperacion e Instrumentacién®, in: Hispania
Nova: Revista de Historia Contempordnea, 6 (2006), URL:

http://hispanianova.rediris.es/6/dossier/6d025.pdf [12. Dezember 2017].

Romer, Inga: ,,Eskapistisches Vergessen? Der Optativ des gliicklichen Gedéchtnisses bei Paul
Ricceur”, in: Liebsch, Burkhard (Hg.), Bezeugte Vergangenheit und verschnendes Vergessen.

372



Geschichtstheorie nach Paul Ricceur, Berlin 2010 (= Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 24), S. 291-
309.

Romera Castillo, José: El teatro como documento artistico, histoérico y cultural en los inicios del siglo
XXI, Madrid 2017.

Rubio Jiménez, Jesus: ,,Vom unabhéngigen Theater zum Neocostumbrismo*, in: Floeck, Wilfried
(Hg.), Spanisches Theater im 20. Jahrhundert, Tiibingen 1990, S. 311-330.

Rubio Llorente, Francisco: ,,Der verfassungsgebende Prozef3, in: Bernecker, Walther L./Collado
Seidel, Carlos, Spanien nach Franco, Miinchen 1993 (= Schriftenreihe der Vierteljahreshefte fiir
Zeitgeschichte, 67), S. 231-247.

Ruiz Ramén, Francisco: Historia del teatro espaiiol. Siglo XX, Madrid °1992.

Riirup, Reinhard u.a. (Hgg.): Der lange Schatten des Nationalsozialismus : Geschichte,
Geschichtspolitik und Erinnerungskultur, Gottingen 2014.

Sabin, José Manuel: La dictadura franquista (1936-1975): Textos y documentos, Torrejon de Ard6z
Akal 1997 (= Espaiia sin espejo, 10).

Séanchez-Terdn, Salvador: La transicion: Sintesis y claves, Barcelona 2008.

Sanchis Sinisterra, José: Naque. ;Ay, Carmela;, Madrid '*2010.

Sanchis Sinisterra, José: ,,Metateatro®, in: ders., La escena sin limites, Ciudad Real 22012, S. 262-264.
Sanchis Sinisterra, José: La escena sin limites. Fragmentos de un discurso teatral, Ciudad Real *2012.
Sandl, Marcus: ,,Historizitdt der Erinnerung/Reflexivitit des Historischen. Die Herausforderung der
Geschichtswissenschaft durch die kulturwissenschaftliche Gedichtnisforschung®, in: Oesterle, Giinter
(Hg.), Erinnerung, Geddchtnis, Wissen. Studien zur kulturwissenschaftlichen Geddchtnisforschung,
Gottingen 2005 (= FdE, 26), S. 89-119.

Sandner, Rowena: ,,,Theater des Geddchtnisses’: José Sanchis Sinisterras Stiick ;Ay, Carmela!
zwischen Gedédchtnis und Erinnerung®, in: Erll, Astrid u.a. (Hgg.), Literatur — Erinnerung — ldentitdt.
Theoriekonzeptionen und Fallstudien, Trier 2003 (= ELCH, 11), S. 307-341.

Santolaria Solano, Cristina: Fermin Cabal, entre el realismo y la vanguardia, Alcalad de Henares 1996.

Schechner, Richard: Theater-Anthropologie. Spiel und Ritual im Kulturvergleich, Hamburg 1990 (=
Rowohlts Enzyklopédie, 429).

Schilson, Arno: ,,Anamnese IV. Theologisch®, in: Baumgartner, Konrad u.a. (Hgg), Lexikon fiir
Theologie und Kirche, Band 1, Freiburg i. Br. u.a. 1993,

Schmidt, Hans-Peter: Dionisio Ridruejo — Ein Mitglied der spanischen ‘Generacion del 36, Bonn
1972 (= Romanistische Versuche und Vorarbeiten, 41).

Searle, John: ,,Der logische Status fiktionaler Rede®, in: Reicher, Maria E. (Hg.), Fiktion, Wahrheit,
Wirklichkeit: Philosophische Grundlagen der Literaturtheorie, Paderborn 2010 (= KunstPhilosophie,
8),S.21-36.

Sevillano Calero, Francisco: ,,La construccién de la memoria y el olvido en la Espafia democrética®,

in: Ayer,52 (2003), S. 297-319.

373



Siegmund, Gerald: Theater als Geddchtnis. Semiotische und psychoanalytische Untersuchungen zur
Funktion des Dramas, Tiibingen 1996 (= Forum Modernes Theater, 20).

Simon, Dieter: ,,Verordnetes Vergessen®, in: Smith, Gary/Margalit, Avishai (Hgg.): Amnestie oder die
Politik der Erinnerung in der Demokratie, Frankfurt a. M. 1997 (= Edition Suhrkamp, 2016), S. 21-
36.

Simon, Josef: ,,Das philosophische Paradoxon®, in: Geyer, Paul/Hagenbiichle, Roland (Hgg.), Das
Paradox. Eine Herausforderung des abendldndischen Denkens, Wiirzburg 2002, S. 45-60.

Smith, Gary: ,,Ein normatives Niemandsland? Zwischen Gerechtigkeit und Versohnungspolitik in
jungen Demokratien®, in: ders./Margalit, Avishai (Hgg.), Amnestie oder die Politik der Erinnerung in
der Demokratie, Frankfurt a. M. 1997 (= Edition Suhrkamp, 2016), S. 11-20.

Sommer, Manfred: ,,Husserls ‘Krisis’*, in: Stiickrath, Jorn/Zbinden, Jiirg (Hgg.), Metageschichte.
Hayden White und Paul Ricceeur. Dargestellte Wirklichkeit im Kontext von Husserl, Weber, Auerbach
und Gombrich,Baden-Baden 1997 (= ZIF, Interdisziplindre Studien, 2), S. 25-38.

Sondergeld, Birgit: Spanische Erinnerungskultur: die Assmann’sche Theorie des kulturellen
Geddchtnisses und der Biirgerkrieg 1936 — 1939, Wiesbaden 2010.

Stenzel, Hartmut: Einfiihrung in die spanische Literaturwissenschaft, Stuttgart 2005.

Stockhammer, Robert: ,,Zur Theorie der Gespenster oder die Un-Logik der Literatur, in: Grizelj,
Mario (Hg.), Der Schauer(roman): Diskurszusammenhdnge — Funktionen — Formen, Wiirzburg 2010
(= Film, Medium, Diskurs, 27), S. 13-42.

Szondi, Peter: Theorie des modernen Dramas, 1880-1950, Frankfurt a. M. 1963 (= Edition Suhrkamp,
27).

Tezanos Tortajada, José Félix: ,,La crisis del franquismo y la transiciéon democrética en Espafia®“, in:
ders. u.a. (Hgg.), La Transicion democrdtica espaiiola, Madrid 1989 (= Coleccion Politeia, 6), S. 9-30.

TheilBen, Gunnar: ,,Chancen und Grenzen von Wahrheitskommissionen®, in: Kenkmann,
Alfons/Zimmer, Hasko (Hgg.), Nach Kriegen und Diktaturen. Umgang mit Vergangenheit als
internationales Problem — Bilanzen und Perspektiven fiir das 21. Jahrhundert, Essen 2006, S. 49-68.

Todorov, Tzvetan: Einfiihrung in die phantastische Literatur, Miinchen 1972.

Todorov, Tzvetan: Les abus de la mémoire, Paris 1995.

Toro, Vera: ,,.La auto(r)ficciéon en el drama“, in: Luengo, Ana u.a. (Hgg.), La obsesion del yo: la
auto(r)ficcion en la literatura espafiola y latinoamericana, Madrid/Frankfurt a. M. 2010 (= Historia y
Critica de la Literatura), S. 229-250.

Troebst, Stefan: Postdiktatorische Geschichtskulturen im Siiden und Osten Europas.
Bestandsaufnahmen und Forschungsperspektiven, Gottingen 2010 (= Diktaturen und ihre

Uberwindung im 20. und 21. Jahrhundert).

Tusell Gomez, Javier: ,,La dictadura de Franco a los cien afos de su muerte®, in: Ayer, 10 (1993), S.
13-28.

Tusell, Javier/Garcia Queipo de Llano, Genoveva: ,,.Die Kultur in der Zeit des politischen Umbruchs*,

in: Bernecker, Walther L./Collado Seidel, Carlos (Hgg.), Spanien nach Franco, Miinchen 1993 (=
Schriftenreihe der Vierteljahreshefte fiir Zeitgeschichte, 67), S. 231-247.

374



Tusell, Javier: ,,El ocaso de la desmemoria“, in: El Pais, 27.06.1997, URL.:
https://elpais.com/diario/1997/06/27/opinion/867362403_850215 .html [12. Januar 2018].

Turner, Victor: Vom Ritual zum Theater. Der Ernst des menschlichen Spiels, Frankfurt a. M./New
York 2009.

Vilarés, Teresa M.: El mono del desencanto: Una critica cultural de la transicion espariola, 1973-
1993. Madrid 1998.

Vilches de Frutos, Maria Francisca: ,,Creacién autorial y gestion teatral: una interrelacién en la escena
espafiola contempordnea®, in: Floeck, Wilfried/dies. (Hgg.), Teatro y sociedad en la Espafia actual,
Madrid/Frankfurt a. M. 2004 (= Teoria y practica del teatro, 13), S. 17-30.

Vogt, Jiirgen: Erinnerung ist unsere Aufgabe,Opladen 1991.

Werber, Niels: ,,Reprisentation/reprisentativ*, in: Barck, Karlheinz u.a. (Hgg.), Asthetische
Grundbegriffe, Bd. 5, Stuttgart 2003, S. 264-290.

Weschler, Lawrence: A Miracle, A Universe: Settling Accounts with Torturers, New York 1990.

White, Hayden: Metahistory. Die historische Einbildungskraft im 19. Jahrhundert in Europa,
Frankfurt a. M. 2008 (= Fischer Taschenbuchverlag, 18020).

Wirth, Uwe: ,,Zwischenrdumliche Bewegungspraktiken®, in: ders./Julia Paganini (Hgg.), Bewegen im
Zwischenraum, Berlin 2012 (= Wege der Kulturforschung, 3), S. 7-35.

Young, James E.: ,,Postmoderne Geschichte und der Holocaust*, in: Stiickrath, J6rn/Zbinden, Jiirg
(Hgg.), Metageschichte. Hayden White und Paul Ricceur. Dargestellte Wirklichkeit im Kontext von
Husserl, Weber, Auerbach und Gombrich, Baden-Baden 1997 (= ZIF, Interdisziplindre Studien, 2), S.
139.168.

Zbinden, Jiirg: ,,Krise der Mimesis. Zur Rekonstruktion und Kritik von Paul Ricceurs Begrifflichkeit in
,Zeit und Erzdhlung’*, in: Stiickrath, Jorn/ders. (Hgg.), Metageschichte. Hayden White und Paul
Ricceur. Dargestellte Wirklichkeit im Kontext von Husserl, Weber, Auerbach und Gombrich, Baden-
Baden 1997 (= ZIF, Interdisziplindre Studien, 2), S. 180-198.

375



