
 
 

Aus der Klinik und Poliklinik für Palliativmedizin der 

Ludwig-Maximilians-Universität München 

Direktorin: Prof. Dr. med. Claudia Bausewein 

 

 

 

 

 

 

 

Die Rolle religiöser-spiritueller Überzeugungen kongolesischer Ärzte im 
klinischen Kontext: Eine Analyse förderlicher und hinderlicher Faktoren 

 

 

 

Dissertation 

zum Erwerb des Doktorgrades der Medizin 

an der Medizinischen Fakultät der 

Ludwig-Maximilians-Universität zu München 

 

 

vorgelegt von 

 

Tryphon Kisamba Mukwayakala 

aus 

Kinshasa (D.R. Kongo) 

Jahr 2018 

 

 



 
 

Mit Genehmigung der Medizinischen Fakultät 

der Universität München 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Berichterstatter  : Prof. Dr. med. Eckhard Frick 

 

Mitberichterstatter  : Prof. Dr. Konrad Hilpert 

 

 

 

Dekan    : Prof. Dr. med. dent. Reinhard Hickel 

 

Tag der mündlichen Prüfung : 08.03.2018  



 
 

Die Rolle religiöser-spiritueller Überzeugungen kongolesischer Ärzte im klinischen Kontext:  

Eine Analyse förderlicher und hinderlicher Faktoren 

 

1. Einleitung          3 

2. Fragestellung, Zielsetzung und Forschungshypothese    6 

3. Methodik          8 

3.1. Zusammensetzung der Stichprobe      8 

3.2. Auswahl, Anpassung und Validierung des Messinstruments   9 

3.3. Pretest des Messinstruments       11 

3.4. Messinstrument        14 

4. Datenanalyse          17 

5. Ergebnisse          20 

5.1. Rücklaufquote und Umgang mit fehlenden Werten    20 

5.2. Charakteristika der Studienpopulation     21  

5.2.1. Soziodemographische Merkmale       21 

5.2.2. Konfessionelle Zugehörigkeit       22 

5.2.3. Allgemeine Lebenssituation und Zufriedenheit mit der Tätigkeit als Arzt  23 

5.3. Persönliche religiöse/spirituelle Charakteristika    24                                                              

5.3.1. Selbsteingeschätzte Religiosität und Spiritualität     24  

5.3.2. Intrinsische Religiosität        25  

5.3.3. Glaube          26  

5.3.4. Aktive Religionsausübung        27  

5.3.5. Religiöses Coping und die Rolle Gottes      28  

5.3.6. Religiöse/spirituelle Erfahrung und Berufsausübung    29  

5.4. Persönliche Sichtweise auf Religiosität/Spiritualität und Gesundheit  30  

5.4.1. Religion/Spiritualität und Gesundheit      30  

5.4.2. Umgang mit Religion/Spiritualität im klinischen Kontext    31  

5.4.3. Bedeutung von Religion/Spiritualität für Patienten: Coping   33                              

5.4.4. Fragen nach religiös/spirituell motivierten Verhaltensweisen der Ärzte  34  

5.4.5. Barrieren, Zeitaufwand und Fortbildung bezüglich Religiosität/Spiritualität 37  

5.4.6. Ethisch kontroverse Fragen       40  

5.5. Zusammenhang zwischen religiösen Charakteristika und 

 Einstellungen/Verhalten       42  

 



 
 

5.5.1. Korrelation von selbsteingeschätzter Spiritualität und Religiosität  43  

5.5.2. Korrelation von religiösen Charakteristika und Einstellungen zu 

Religiosität/Spiritualität        44 

5.5.3. Korrelation von religiösen Charakteristika und R/S-Verhalten   46 

5.6. Selbstberichtete Barrieren als Vorhersagen für Verhaltensweisen  48 

5.6.1. Die Frage nach R/S-Bedürfnissen der Patienten in Abhängigkeit  

von persönlichen und klinisch-praktischen Faktoren    49 

5.6.2. Wechseln des Themas bei Gesprächen über Religiosität/Spiritualität  50 

5.6.3. Bestärkung des Patienten in seiner Religiosität/Spiritualität   51 

5.6.4. Mitteilung der eigenen religiösen/spirituellen Vorstellungen   52 

5.6.5. Beten mit dem Patienten        53 

6. Diskussion          54 

6.1. Diskussion der Fragen– und Methodenauswahl    54 

6.2. Diskussion der Umfrageergebnisse      56 

6.2.1. Religiöse Charakteristika        57 

6.2.2. Persönliche Sichtweise auf Religiosität/Spiritualität und Gesundheit  59  

6.2.3. Zusammenhang zwischen religiösen Charakteristika  

und Einstellungen/Verhalten       60  

6.2.4. Selbstberichtete Barrieren als Vorhersagen  

für religiös/spirituell motivierte Verhaltensweisen    62 

6.3. Limitationen         67 

6.4. Zusammenfassung und Ausblick      68 

7. Literaturverzeichnis         72 

8. Abbildungsverzeichnis         76 

9. Danksagung          77 

10. Anhang: Fragebogenkonstruktion       78 

10.1. Allgemeine Gliederung und inhaltliche Zusammensetzung   78 

10.2. Sektion A: Ihre Sichtweise auf Religiosität/Spiritualität und Gesundheit 79 

10.3. Sektion B: Eigene Religiosität bzw. Spiritualität    82 

10.4. Sektion C: Demographische bzw. Allgemeine Fragen    85 

11. Eidesstattliche Versicherung        87 

 

 



3 
 

1 Einleitung 

Das Thema „Spiritualität und Medizin“ führte bis Mitte des 20. Jahrhunderts ein 

Schattendasein in der medizinischen Versorgung der Patienten, vor allem in der westlichen 

Welt. Diese Tatsache lässt sich im breiteren Kontext auf die Säkularisierung der 

abendländischen Gesellschaften und öffentlichen Institutionen einschließlich der Sozial- und 

Gesundheitseinrichtungen zurückführen.  

Eine Betrachtung der biomedizinischen Literatur der letzten vier Jahrzehnte1 zeigt aber 

insbesondere in der englischsprachigen Welt ein nahezu exponentielles Wachstum von 

Publikationen, in denen der Begriff Spiritualität ein Schlüsselwort ist. Außerdem wurden 

zahlreiche Zentren und Lehrstühle gegründet, um das Phänomen der Integration von 

religiösen und spirituellen Ressourcen sowohl in der medizinischen Wissenschaft als auch in 

der Pflege zu untersuchen und dazu beizutragen, Strategien für diese Integration zu 

entwickeln. Viele medizinische Ausbildungsstätten bieten bereits Kurse über Religion bzw. 

Spiritualität und Medizin an. Für solche Kurse2 entwickelten unter anderem Organisationen 

wie die Association of American Medical Colleges (AAMC) Richtlinien und pädagogische 

Ziele.  Begriffe wie „spiritual assessment“, „spiritual care“, „spiritual distress’, HOPE-Fragen 

oder bio-psycho-sozio-spirituelles Krankheitsmodell sind vor allem in der Palliativmedizin 

gängig geworden und drücken die Bemühungen aus, die spirituellen und religiösen 

Bedürfnisse der Patienten an einer umfassenden pflegerischen und medizinischen Versorgung 

zu berücksichtigen3.  

Dieser Trend hat sich besonders in der Allgemeinmedizin, bei der die Versorgung des ganzen 

Menschen im Mittelpunkt steht, stark entwickelt. Nicht nur die klinischen Beschwerden des 

Patienten, sondern auch seine soziale, kulturelle, psychologische und spirituelle Situation 

sowie sein Verständnis von Familie und Umwelt sind hier Bestandteil der medizinischen Arzt-

Patienten-Beziehung. Einige Forscher fordern sogar die Gründung einer „evidence-based 
                                                 
1 Vgl. G. Jobin (2012), Des religions à la spiritualité. Une appropriation biomédicale du religieux dans l´hôpital,  
Bruxelles, Lumen vitae (coll. Soins et spiritualités, 3), 2012, 106 S., S.5. 
 
2 Vgl.  FA. Curlin et al. (2006), The association of physicians´ religious characteristics with their attitudes and  
self-reported behaviors regarding religion and spirituality in the clinical encounter, in: Medical Care 2006,44,  
S. 446.  
 
3Vgl. D.P. Sulmasy (2002), A biopsychosocial-spiritual model for the care of patients at the end of life, in: The  
Gerontologist 2002,42(3), S. 24-33;  
G. Anandarajah (2008), The 3 H and BMSEST models for spirituality in multicultural whole-person medicine, 
in: Annals of Family Medicine 2008, 6(5), DOI:10.1370/afm.864, S. 448-458;  
G. Anandarajah & E. Hight (2001), Spirituality and Medical Practice: Using the HOPE Questions as a 
Practical Tool for Spiritua l Assessment, in: Annals of Family Medicine 2001,63, S. 81-88. 



4 
 

spiritual care“, also eine „spiritual care“, basierend auf empirischen Beweisen und 

quantifizierbaren gesundheitlichen Outcomes nach dem Modell der Evidenz-basierten 

Medizin4.  

Angesichts dieser Euphorie hinsichtlich der Integration spiritueller Ressourcen werden auch 

kritische Stimmen und besorgte Fragen inner- sowie außerhalb der Medizin5 laut. Bei dieser 

Kontroverse geht es primär um die Legitimität der Spiritualität in der Medizin, um ihre 

Relevanz für die Gesundheit und Gesundheitsversorgung und um die Mittel und Wege, mit 

denen Ärzte oder Pflegepersonal auf spirituelle und religiöse Bedürfnisse der Patienten 

eingehen dürfen und sollen. Darf ein behandelnder Arzt das Thema Religion/Spiritualität 

überhaupt ansprechen? Wie soll er reagieren, wenn ein Patient ihn danach fragt? Inwiefern 

beeinflussen religiöse Überzeugungen und spirituelle Ansichten die Arbeit der Ärzte im 

Umgang mit ihren Patienten? Wie verhalten sich die Autonomie des Patienten und die 

erwartete Neutralität des Arztes zueinander?  

Darüber, dass religiöse Überzeugungen und Verpflichtungen seitens der Patienten und ihrer 

Religionsgemeinschaften Einfluss auf ihre medizinischen Entscheidungen und letztlich auf 

ihren Gesundheitszustand haben, herrscht ein breiter Konsens unter den Experten6. Ebenso ist 

man sich darüber einig, dass das medizinische Personal den religiösen Einstellungen und 

Praktiken der Patienten professionell, offen und respektvoll begegnen sollte. Aber dass auch 

religiöse oder spirituelle Einstellungen, Überzeugungen und Praktiken der Ärzte – zum Teil 

unbewusst – ihre klinische Praxis sowie den Umgang mit Patienten beeinflussen können, wird 

wenig thematisiert und diskutiert. Die Arbeit von Curlin et al.7 geht dieser Frage nach und 

bietet eine Grundlage für weitere Untersuchungen, z.B. auch in anderen Kulturräumen als 

                                                 
4 Vgl. C. Puchalski et al. (2003), A systematic review of spiritual and religious variables in palliative medicine,  
in: Palliative and Supportive Care 2003,1, S. 7-13; 
J. Swinton, Identity and Resistance: why spiritual care needs `enemies´, in: Journal of Clinical Nursing, 2006,  
45, S. 926. 
 
5 Vgl. u.a. R.P. Sloan et al. (2000), Should physicians prescribe religious activities? In: New England Journal of  
Medicine 2000, 342, S. 1913-1916;  
R.P. Sloan et al. (2006), Blind faith: the unholy alliance of religion and medicine, New York, St. Martin´s Press, 
2006, S. 181-206. 
 
6 Vgl. u.a. P.S. Mueller et al. (2001), Religious involvement, spirituality and medicine: implications for clinical  
practice, in: Mayo clinic proceedings 2001, 76, S. 1225-1235;  
A.B Astrow et al. (2001), Religion, spirituality and health care: social, ethical and practical considerations, 
in: The American Journal of Medicine 2001,110, S. 283-287. 
 
7 F.A. Curlin et al. (2005), Religious characteristics of U.S. Physicians: a national survey, in: Journal of General  
Internal Medicine 2005,20, S. 629-634 ;  
F.A. Curlin et al. (2006), The Association of Physicians´ religious characteristics with their attitudes and self- 
reported behaviors regarding Religion and Spirituality in the clinical encounter, in: Medical Care 2006,44,5, 
S. 446-453. 



5 
 

dem angelsächsischen, wo bisher die meisten Befragungen und Untersuchungen durchgeführt 

wurden. 

Die hier vorliegende Arbeit hat sich zum Ziel gesetzt, mit Hilfe des von Curlin et al. 

entwickelten Fragebogens – Religion and Spirituality in Medicine: Physicians´ Perspectives 

(RSMPP) – die religiösen und spirituellen Einstellungen und Verhaltensweisen von Ärzten 

aus dem afrikanisch-kongolesischen Kulturkreis im medizinischen Kontext zu untersuchen. 

Gleiche Befragungen werden zurzeit in Deutschland und Dänemark durchgeführt, so dass 

auch Unterschiede zu diesen Ländern bzw. Kulturräumen herausgearbeitet werden können8. 

Die kongolesische Kultur ist, wie in den meisten afrikanischen Ländern, von einem 

holistischen Menschenbild9 geprägt: Körper und Seele werden als Ganzheit aufgefasst. 

Kongolese wissen die Bedeutung und Wirkung der „Seelsorgearbeit“ bei der Bewältigung von 

Krankheiten und Leiden zu schätzen, sei es aus Aberglauben oder Glauben, Pananimismus 

                                                 
8 Die Studie läuft in Deutschland unter der Leitung von Prof. med. A. Schulze & Dr. med. I. Wermuth 
(Neonatologie am Perinatalzentrum Großhadern, LMU), von Prof. Dr. med. E. Frick & Prof. Dr. theol. Tr. Roser 
(Professur für Spiritual Care am IZP, LMU), und in Dänemark unter der Leitung von Prof. Niels C. Hvidt, 
Associate professor, Research Unit of Health, Man and Society, Institute of Public Health, The Faculty of Health  
Sciences, University of Southern Denmark in Odense. 
 
9 Vgl. u.a. 
J.M. Agossou (1982), L’anthropologie africaine et la notion de la personne, dans l’expérience religieuse 
africaine et les relations interpersonnelles, Abidjan, I.C.A.O., 1982, p. 173-240 ;  
L. de Heusch (1997), Les systèmes de pensée magico-religieuse bantous, dans A. Jacob (éd.), Encyclopédie 
philosophique universelle, vol. 1 : Univers philosophique, 3e édit., Paris, PUF, 1997, p. 1482-1490 ; 
R. Devisch (1985), Symbol and psychosomatic symptom in bodily space-time. The case of the Yaka of Zaïre, 
in: International Journal of Psychology 1985, 20, p. 589-616; 
R. Devisch (1987), Le symbolisme du corps entre l’indicible et le sacré dans la culture yaka. Quelques axes de 
recherche, dans CERA, Médiations africaines du sacré. Célébrations créatrices et langage religieux. Actes du 
3e Colloque International du CERA, Kinshasa, FTCK, 1987, p. 145-165 ; 
R. Devisch et S. Mbonyikebe (1992), Systèmes de soins de santé traditionnels en Afrique centrale. Un regard 
d’anthropologie médicale, dans P.G. Janssens, M. Kivits et J. Vuylsteke (éd.), Médecine et hygiène en Afrique 
Centrale de 1885 à nos jours, Bruxelles/Paris, Fondation Baudouin/Maison, 1992, p. 43-59 ; 
G. Buakasa Tulu kia Mpansu (1973), L’impensé du discours. « Kindoki » et « nkisi » en pays Kongo du Zaïre, 
Kinshasa, P.U.Z., 1973 ;  
M. Hebga (1985), Sorcellerie et prière de délivrance. Réflexion sur une expérience, Paris/Abidjan, Présence 
africaine/Inadès, 1985 ; 
M. Hebga (1998), La rationalité d’un discours africain sur les phénomènes paranormaux, Paris, L’Harmattan, 
1998 ; 
M. Kimpianga (1982), La maladie et la guérison en milieu Kongo, Kinshasa, Edicva, 1982 ; 
L.-V. Thomas et R. Luneau (2008), La terre africaine et ses religions, Paris, L’Harmattan, 2008 (1re édit. 1975) ; 
J. Diamoneka dia Nkuka (1995), Anthropocentrisme de la religion négro-africaine. Eléments d’analyse et de 
compréhension, dans CRA 1995, 29, p. 87-102 ; 
Mufuta Kabemba (1990), Croyances traditionnelles et pratiques spirituelles au Zaïre, dans L’Afrique et ses 
formes de vie spirituelle, Kinshasa, F.C.K., 1990, p. 173-192 ; 
J. Benoist (1996), (dir.), Soigner au pluriel. Essai sur le pluralisme médical, Paris, Karthala, 1996 ; 
A. Tsiakaka (2008), La médecine koongo. Sources, concepts et pratique actuelle, Strasbourg, Éd. Signes, 2008 ; 
S. Van Wolupte et al. (2002), Medical pluralism and lay therapy management in Kinshasa, Uppsala, Ulrica, 
2002; 
A. Zempleni (1982), Anciens et nouveaux usages sociaux de la maladie en Afrique, dans Archives de sciences 
sociales des religions 1982, 54, p. 5-19. 
 



6 
 

oder klassischen Religionen. In der Ausbildung der kongolesischen Ärzte wird aber 

Religion/Spiritualität kaum thematisiert, geschweige denn der Einfluss der eigenen 

Religion/Spiritualität für den Umgang mit den Patienten. Andererseits bildet sich in der Praxis 

ein neuer Typus von „Arzt-Pastor“ heraus. Dieser beansprucht für sich, Patienten nicht nur 

körperlich, sondern auch seelisch zu behandeln oder sogar zu heilen. In manchen Situationen 

führt dies zu Konflikten zwischen dem Arzt und den etablierten Krankenhausseelsorgern10. 

Die Letztgenannten werfen den „Arzt-Pastoren“ vor, sich in ein Arbeitsgebiet einzumischen, 

für das sie keine geeignete Ausbildung und Kompetenz hätten. Verfügen kongolesische Ärzte 

tatsächlich über keine adäquate Ausbildung hinsichtlich „spiritual care“? 

Im Rahmen dieser Dissertation werden kongolesische Ärzte11 an der Universitätsklinik in 

Kinshasa mit Hilfe einer validierten französischsprachigen Version des Originalfragebogens 

von Curlin et al. befragt. Diese Studie ist als explorativ-deskriptive Querschnittstudie 

konzipiert, ein so genannter „Cross-sectional Survey“, der die religiösen und spirituellen 

Charakteristika der genannten Zielpopulation darstellen möchte. Hierbei spielen neben dem 

selbst berichteten Verhalten der Ärzte auch deren persönliche religiöse bzw. spirituelle 

Einstellungen, Überzeugungen und Werte im klinischen Kontext sowie allgemeine 

demographische Merkmale eine Rolle. Darüber hinaus wird eine Zusammenhangsanalyse 

ausgewählter Parameter durchgeführt. Die Aggregation entsprechender Daten aus den USA, 

Deutschland und Dänemark ermöglicht schließlich ein Herausarbeiten kultureller 

Unterschiede. 

2 Fragestellung, Zielsetzung und Forschungshypothese 

Der im Rahmen dieser Studie verwendete Fragebogen untersucht allgemeine 

religiöse/spirituelle Charakteristika von Ärzten, sowie ihre Einstellungen und 

Verhaltensweisen in Bezug auf ihre klinische Praxis. Folgende drei Vorgehensweisen und 

zugehörige Fragestellungen können unterschieden werden: 

� Empirisch-quantitative Exploration: Welche religiösen/spirituellen Charakteristika 

liegen bei der Befragungsstichprobe vor? Welche Barrieren werden bei der Integration 

religiöser/spiritueller Aspekte in der klinischen Praxis wahrgenommen? 

                                                 
10 Vgl. E. Frick & T. Roser (Hrsg.), Spiritualität und Medizin: Gemeinsame Sorge um den kranken  
Menschen. Kohlhammer, Stuttgart 2009, S. 29. 
 
11 Bei der vorliegenden Arbeit wird, aufgrund der besseren Lesbarkeit, nur der Ausdruck „Ärzte“ verwendet. Es 
sind dabei aber immer die beiden Geschlechter gemeint.   
 



7 
 

� Zusammenhangsanalysen: Welche Beziehung existiert zwischen religiösen/spirituellen 

Überzeugungen und Haltungen der Ärzte einerseits und ihrer selbst berichteten 

praktischen Verhaltensweise bezüglich Religion und Spiritualität im klinischen Alltag 

andererseits? 

� Unterschiedshypothesen: Welche Unterschiede liegen bezüglich der spirituellen und 

religiösen Charakteristika zwischen Ärzten verschiedener Nationen bzw. Kulturen 

(Kongo versus Deutschland versus Dänemark versus USA) vor? 

Auf Grundlage der eben an der zweiten Stelle aufgestellten Fragestellung wurde folgende 

Hauptforschungshypothese formuliert: Persönliche religiöse/spirituelle Charakteristika von 

Ärzten können ihre Einstellungen und Verhaltensweisen im klinischen Kontext, insbesondere 

die selbst berichteten Barrieren, vorhersagen. 

Zur Überprüfung dieser Hypothese wurden die notwendigen Variablen wie folgt definiert: 

− Kriteriumsvariablen: Die Zielvariablen bildeten die Merkmale, die Gegenstand unserer 

Untersuchung sind. Es handelte sich dabei um die Einstellungen der Ärzte zur Befragung 

von Patienten zu religiösen/spirituellen Belangen, ihre Haltung zum Gebet mit Patienten, 

die für den Austausch mit Patienten über religiöse/spirituelle Themen aufgewendete Zeit 

und nicht zuletzt ihr Empfinden von Barrieren in der Thematisierung religiöser/spiritueller 

Aspekte sowie ihre konkreten Verhaltensweisen im klinischen Kontext. Diese 

verschiedenen Merkmale wurden mit entsprechenden Items untersucht.  

− Vorhersagevariablen: Folgende drei religiösen/spirituellen Charakteristika boten sich als 

Prädiktoren an, nämlich die intrinsische Religiosität, die selbst eingeschätzte Religiosität 

bzw. Spiritualität sowie die konfessionelle Zugehörigkeit.  

− Kontrollvariablen: Geschlecht und Alter dienten als Steuerungsvariablen. 

 
In dieser Studie werden die Begriffe Spiritualität und Religiosität – wie von Curlin et al.  

vorgeschlagen – als verwandte Konzepte und gleichbedeutendes Konstrukt12 benutzt:                       

« Religiosity and spirituality are related concepts, and we found that they were correlated with 

one another (coefficient 0.49) […]. We therefore combined the 2 variables to create 1 nine-

                                                 
12 In den USA setzten viele Autoren (wie z.B. Curlin) Religiosität und Spiritualität gleich. Dagegen werden in 
den europäischen Ländern die beiden Begriffe differenziert benutzt (z.B. Buchner, 2007).  Da unsere Studie  
auf Curlin´s Fragebogen beruht und hinsichtlich der Vergleichbarkeit der Ergebnisdaten war es nicht möglich,  
beide Begriffe Religiosität und Spiritualität weiter zu differenzieren. 



8 
 

category predictor variable "religiosity/spirituality"»13. Somit ist es den Befragten überlassen 

zu definieren, was sie unter Religiosität bzw. Spiritualität verstehen. 

3 Methodik 

3.1 Zusammensetzung der Stichprobe 

In der Demokratischen Republik Kongo sind Universitätskliniken innerhalb der aktuellen 

Gliederung des Gesundheitswesens als höchste Ebene der medizinischen und ärztlichen 

Ausbildung eingestuft. Das Universitätsklinikum von Kinshasa ist die modernste 

Pflegeeinrichtung des Landes und dient als Krankenhaus der Maximalversorgung für das 

ganze Land. Es dient auch als Lehrkrankenhaus für Studenten der Medizinischen Fakultät, für 

Ärzte zur fachlichen Weiterbildung und für Studierende der Krankenpflegeschule. Nicht 

zuletzt ist es auch ein Forschungszentrum14. Für die Rekrutierung der Befragungsteilnehmer 

unserer Studie wurden Ärztinnen und Ärzte, die einer gewerkschaftlichen15 Versammlung 

beiwohnten, um die Teilnahme an der Befragung gebeten. Ein persönliches Übergeben des 

Fragebogens war notwendig, da eine postalische Zustellung im Kongo nicht zuverlässig ist 

und nicht jeder potentielle Befragungsteilnehmer über eine Internetverbindung verfügt. Um 

die Rücklaufrate zu steigern, wurden mit jedem Fragebogen die so genannten „Incentives“ 

eingesetzt, d.h. jedem Teilnehmer wurde eine 10$-Banknote ausgehändigt.  

Der Einsatz von Incentives ist wissenschaftlich etabliert16. Zum Beispiel führen Guido 

Mehlkop und Rolf Becker aus, dass «aus Sicht der Austauschtheorie und eines aufgeklärten 

                                                 
13 F. A. Curlin et al. (2006), The association of Physicians´ religious characteristics with their attitudes and self- 
reported behaviors regarding religion and spirituality in the clinical encounter, in: Medical Care 2006,44, 
 S. 447.  
  
14 http://www.unikin.cd/index.php?page=cliniques-universitaires-de-kinshasa  
(zuletzt abgerufen am 28.09. 2012 um 11:37) 
 
15 Diese Gewerkschaft vertritt nur die angestellten Ärzte des Uni-Klinikums von Kinshasa.  
 
16 Vgl. K. Pforr (2015), Incentives. Mannheim, GESIS – Leibniz-Institut für Sozialwissenschaften (GESIS 
Survey Guidelines), 2015, DOI: 10.15465/gesis-sg_001, S.4; D. Cantor, B.C. O'Hare & K.S. O'Connor (2008), 
The Use of Monetary Incentives to Reduce Nonresponse in Random Digit Dial Telephone Surveys, in: J. M. 
Lepkowski, C. Tucker, J. M. Brick, E. D. de Leeuw, L. Japec, P. J. Lavrakas, M. W. Link & R. L. Sangster 
(Eds.), Advances in Telephone Survey Methodology, 2008, Hoboken, NJ: Wiley, S. 471-498; A. Diekmann & B. 
Jann (2001), Anreizformen und Ausschöpfungsquoten bei postalischen Umfragen: Eine Prüfung der 
Reziprozitätshypothese; in: ZUMA – Nachrichten 2001, 48, S. 18-27; R.M. Groves, E. Singer & A.D. Corning 
(2000), Leverage-Saliency Theory of Survey Participation: Description and an Illustration, in: The Public 
Opinion Quarterly 2000, 64(3), S. 299-308; G. Mehlkop & R. Becker (2007), Zur Wirkung monetärer Anreize 
auf die Rücklaufquote in postalischen Befragungen zu kriminellen Handlungen. Theoretische Überlegungen und 
empirische Befunde eines Methodenexperiments, in: Methoden - Daten - Analysen 2007, 1(1), S. 5-6.  



9 
 

Rational Choice-Ansatzes [materielle Anreize in Form von geldwerten Geschenken] den 

Nutzen aus einer Teilnahme für die Befragten erhöhen, die Kosten kompensieren bzw. ein 

Gefühl der Verpflichtung zur Teilnahme erzeugen»17. Außerdem scheinen « materielle Anreize 

besonders dann eine Rücklaufsteigerung zu bewirken und vormals Unentschlossene oder auch 

Ablehnende zur Mitwirkung motivieren zu können, wenn sie im Voraus und ohne an 

Bedingungen geknüpft zu sein, gegeben werden. Viele Befragte fühlen sich durch sie 

verpflichtet, mit der Teilnahme an der Untersuchung und der Beantwortung der (heiklen) 

Fragen im Sinne der Reziprozitätsnorm eine adäquate Gegenleistung zum erhaltenen 

„Geschenk“ zu erbringen»18.  Zudem war der Einsatz von Incentives in der hier vorliegenden 

Studie durch die erwartete hohe Belastung19 erforderlich. In dem durchgeführten Survey, auf 

den jetzt in den nächsten Zeilen eingegangen wird, wurden die Befragten aufgefordert, einen 

voll standardisierten Fragebogen mit 52 Fragen auf 20 DINA4 -Seiten auszufüllen. 

3.2 Auswahl, Anpassung und Validierung des Messinstruments 

Das Befragungsinstrument unserer Studie basiert hauptsächlich auf dem in englischer Sprache 

vorliegenden Fragebogen „Religion and Spirituality in Medicine: Physicians‘ Perspectives“ 

(RSMPP). Die darin enthaltenen Forschungsfragen, die vom Institutional Review Board der 

University of Chicago genehmigt worden sind, sind in drei Abschnitte untergliedert: 

− Sektion A: Ihre Sichtweise auf Religiosität/Spiritualität und Gesundheit 

− Sektion B: Ihre religiösen/spirituellen Charakteristika 

− Sektion C: Demographische und berufliche Angaben 

Da für den kongolesisch-französischen Sprachraum keine validierte Übersetzung des 

Orginalfragebogens vorlag, musste die englische Originalversion nicht nur übersetzt, sondern 

auch angepasst und validiert werden. Hierfür wurde eine Übersetzung nach dem so genannten 

„ask-the-same-question-Ansatz“20 vorgenommen, wodurch ein vergleichbar funktionierendes 

                                                                                                                                                         
 
17 G. Mehlkop & R. Becker (2007), S.6. 
 
18 G. Mehlkop & R. Becker (2007), S.6.  
 
19 Die Befragten mussten einen recht umfangreichen Fragebogen alleine ausfüllen. 
 
20Vgl. D. Behr (2009), Translationswissenschaft und international vergleichende Umfrageforschung, 
Qualitätssicherung bei Fragebogenübersetzungen als Gegenstand einer Prozessanalyse, in: GESIS-Schriftenreihe 
009, 2, Bonn: GESIS (http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0168-ssoar-261259: zuletzt aufgerufen am 31.12.2015, 
um 11:36). 
 



10 
 

Messinstrument für den kongolesisch-französischen Sprach- und Kulturraum entstand. Nach 

dem „ask-the-same-question-Ansatz“ müssen unter anderem folgende Anforderungen erfüllt 

werden: die semantisch-pragmatische Vergleichbarkeit sowie die Wiedergabe struktureller 

Eigenschaften und Fragebogenmerkmale, wie zum Beispiel eine „umsichtige und möglichst 

semantisch-äquivalente Wiedergabe von Skalen“. Dieses Modell bietet den Vorteil, dass nicht 

nur ein Vergleich „Item-zu-Item“ zwischen dem Originaltext und den jeweiligen 

Übersetzungen möglich ist, sondern auch in verschiedenen Ländern die gleichen Fragen 

gestellt werden können21.  

Die gesamte Validierung des kongolesisch-französischen Fragebogens basiert auf den 

internationalen Richtlinien der WHO „Process of translation and adaption of instruments“22 

und denen des Survey Research Center „Guidelines for best practice in cross-cultural 

surveys“23. Letztgenannte Richtlinien sehen eine „Forward Translation“ sowie eine „Back 

Translation“ durch Expertengruppen vor.  Alle Items des Abschnitts A aus dem 

Originalfragebogen wurden vollständig und in originaler Reihenfolge ins Französische 

übersetzt. Für viele Fragen des Abschnitts B existieren ähnliche, bereits validierte Items in der 

französischen Version des International Social Survey Programme (ISSP  2008 Religion III) 

und der European Values Study (EVS 2008). Diese Items wurden in die Endversion des 

kongolesisch-französischen validierten RSMPP integriert. Im Abschnitt C wurden Fragen mit 

US-amerikanisch kultureller und sozialer Prägung, wie zum Beispiel die Fragen nach 

Ethnizität und Herkunft, nicht übernommen24.  

Die sog. Forward Translation des englischen Originalfragebogens in die französische Sprache 

wurde gemeinsam von zwei in Tours/Frankreich wohnhaften französischstämmigen 

Lehrerinnen, M. C. und M.-N. H.25, die zuerst genannte mit Lehrbefähigung für das Fach 

Englisch, durchgeführt. Gemäß dem Modell der WHO-Richtlinien folgte darauf eine 

Rückübersetzung, die sog. Back Translation. Dies bedeutet, dass die übersetzte 

Fragebogenversion zunächst in die Sprache des Ausgangstextes zurückübersetzt wird und 

anschließend Ausgangstext und Rückübersetzung miteinander verglichen werden.  

                                                 
21 D. Behr (2009), S. 55-59. 
 
22 http://www.who.int/substance_abuse/research_tools/translation/en/ (04.10.2012, um 11:08). 
 
23 http://www.ccsg.isr.umich.edu/ (04.10.2012 um 17:00). 
 
24 Siehe Fragebogenkonstruktion im Anhang  
 
25 Monique Couvreux & Marie-Noelle Herillier, Tours/France. 
 



11 
 

Nach D. Behr werden auf Grundlage dieses Vergleichs Rückschlüsse auf die Qualität des 

Ausgangstextes angestellt und der Zieltext gegebenenfalls geändert26. Die Rückübersetzung 

aus dem Französischen wurde von der englisch-französischen Muttersprachlerin L. P. G.27 

vorgenommen. Zur Steigerung der Validität wurden die Qualität der Übersetzung und 

Rückübersetzung sowie die Übereinstimmung der übersetzten Versionen mit dem Originaltext 

von zwei Dozenten der University of St. Thomas/Minnesota, J.P. B. und C.C.28 überprüft. 

3.3 Pretest des Messinstruments 

Zur Optimierung, insbesondere der Praktikabilität des Fragebogens wurde ein sog. Standard-

Pretest durchgeführt. Ein zunächst angestrebtes und vorgesehenes „Zwei-Phasen-Pretesting“29 

hätte den Vorteil gehabt, dass man in der ersten Phase kognitive Techniken anwendet und 

somit Erkenntnisse darüber gewinnt, «wie Befragte Begriffe und Formulierungen des 

Fragebogens verstehen und aufgrund welcher Überlegungen ihre Antworten zustande 

kommen, d. h. die Teilnehmer des ersten Pretests werden explizit und unabhängig von den 

eigentlichen Antworten zur Offenlegung ihrer Gedankengänge, Verständnisprobleme usw. 

aufgefordert»30. Der damit verbundene zeitliche und vor allem finanzielle Aufwand31 war 

ausschlaggebend dafür, dass diese Form des Pretesting nicht zum Einsatz kommen konnte. 

Unter einem Standard-Pretest verstehen Prüfer und Rexroth «eine - in der Regel einmalige - 

Testerhebung eines Fragebogens nach Abschluss der Fragebogenkonstruktion»32 mit dem 

Ziel, die Qualitätsmerkmale einzelner Fragen und des gesamten Fragebogens zu überprüfen.  

Anders gesagt, der Zweck des Pretests besteht in der Vergewisserung, ob die Fragen des 

Survey von den Befragten überhaupt verstanden und beantwortet werden können. Außerdem 

ist neben eventuell auftretenden Verständnisproblemen sowie der allgemeinen Akzeptanz des 

Fragebogens die Frage nach der Dauer der Bearbeitung von großer Bedeutung. Darüber 

                                                 
26 Vgl. D. Behr (2009), S. 63. 
 
27 Lucie Perry Goddard, Bibliothekarin und Dolmetscherin aus dem Bundesstaat Ontario (Hawkesbury)/Kanada.  
 
28 J.-P. Bongilla von History Department & Department of Leadership, Policy and Administration”. 
 
29 Vgl. P. Prüfer & M. Rexroth (2000), Zwei-Phasen-Pretesting, in: ZUMA-Arbeitsbericht 2000, 08, S. 21. 
 
30 G. Mehlkop & R. Becker (2007), S. 16, Fußnote 14. 
 
31 Vgl. P. Prüfer & M. Rexroth (2005), Kognitive Interviews, in: ZUMA How-to-Reihe 2005, 15, S. 17: 
“ Die Testpersonen (sollten) ein Honorar erhalten, das normalerweise bei ca. € 25 – pro einstündigem Interview  
liegt – Wegezeiten und Fahrkosten eingeschlossen“. 
 
32 P. Prüfer & M. Rexroth (2000), Zwei-Phasen-Pretesting, in: ZUMA-Arbeitsbericht 2000, 08, S.14. 
 



12 
 

hinaus sollte überprüft werden, ob die Antwortmöglichkeiten auf einzelne Fragen eine 

ausreichende Varianz aufweisen, um darauf aufbauend Analysen durchführen zu können33.  

Im Fall der hier vorgestellten Studie beziehungsweise des eingesetzten Fragebogens sollten 

die Befragten im Pretest während und nach Abschluss der Bearbeitung des Fragebogens 

folgende Kriterien reflektieren: 

− Gibt es redundante Fragen? 

− Sind die Fragen schwer verständlich? 

− Gibt es zu persönliche oder intime Fragen? Welche? 

− Können sinnvolle Antworten gegeben werden? 

− Sind Einleitungen und Anweisungen genug verständlich? 

− Gibt es sprachlich oder lexikalisch kompliziert formulierte Fragen? 

− Wie viele Minuten haben Sie gebraucht, um den Fragebogen zu beantworten? 

− Gibt es Fragen, die Sie nicht hätten beantworten wollen? Warum? 

− Hat Ihnen persönlich die Beschäftigung mit diesem Fragebogen etwas gebracht? Wenn ja, 

bitte ein Beispiel. 

Zusätzlich zu diesen Kriterien wurde ein einseitiger Evaluationsbogen entwickelt, der den 

Befragten die Möglichkeit bot, den Hauptfragebogen in strukturierter Form hinsichtlich 

einiger ausgewählter Merkmale zu bewerten und zu kommentieren. Entsprechend den 

Vorgaben der Umfrageforschung und Testentwicklung sollte der Fragebogen idealerweise an 

Testpersonen erprobt werden, die der Zielgruppe ähnlich sind34. Die Bearbeitung sollte nach 

Möglichkeit unter denselben Bedingungen, vor allem hinsichtlich des zeitlichen Rahmens und 

des Ortes, stattfinden.  

Im Rahmen des Pretests dieser Studie wurde der Fragebogen 16 Personen zugeschickt, und 

zwar an 11 kongolesische Ärzte, die sich zur Weiter- oder Fortbildung in Belgien aufhielten, 

sowie an kongolesische Pflegefachkräfte in Deutschland, die bereits Erfahrungen mit der 

Behandlung von Patienten in kongolesischen Krankenhäusern haben oder zumindest über 

theoretisches Wissen darüber verfügen. 13 von 16 Fragebögen wurden von den ausgewählten  

                                                 
33 R. Pennig (2006), Entwicklung und Pretest eines Fragebogens zu Macht in Partnerschaften, 
Finanzorganisation und Hausarbeitsverteilung. Arbeitspapier Nr. 1 im Rahmen des Projekts "Macht in 
Partnerschaften". Köln, 2006, S.12: http://ceress.uni-koeln.de/projekte/p14.pdf (zuletzt aufgerufen am 
31.12.2015, 13:06). 
 
34 Vgl. R. Pennig (2006), S.1-51. 



13 
 

Testpersonen ausgefüllt und zurückgesendet und standen somit für die Auswertung zur 

Verfügung. 

Die Ergebnisse der Pretestevaluation zeigen, dass die Mehrheit der Befragten den Fragebogen 

positiv beurteilt (Tabelle 1). Insgesamt finden 77% der Befragten den Fragebogen interessant, 

84,6% halten die Angaben des Fragebogens für verlässlich und 92,3% haben ihres Erachtens 

ehrlich auf die meisten Fragen geantwortet. Jedoch finden 77% der Befragten den Fragebogen 

zu umfangreich und 54% gaben an, dass das Ausfüllen sie ermüdet habe. Es muss 

angenommen werden, dass diejenigen Personen, die trotz der persönlichen Anfrage nicht am 

Pretest teilgenommen haben, den Fragebogen negativer beurteilt hätten. 

Tabelle 1: Pretest 

  

  

Ich stimme überhaupt 

nicht zu 

Ich stimme nicht 

zu 

Ich stimme zu Ich stimme voll 

zu 

Der Fragebogen ist zu 

umfangreich 

  23% (3/13) 46,2% (6/13) 30,8% (4/13) 

Der Fragebogen ist interessant 7,7% (1/13) 15,3% (2/13) 46,2% (6/13) 30,8% (4/13) 

Die Beantwortung des 

Fragebogens ist anstrengend und 

mühsam 

  

23% (3/13) 

  

23% (3/13) 

  

38,5% (5/13) 

  

15,3% (2/13) 

Die Anmerkungen und Hinweise 

sind zuverlässig 

  

7,7% (1/13) 

  

7,7% (1/13) 

  

69,3% (9/13) 

  

15,3% (2/13) 

Auf die meisten Fragen habe ich 

nicht ehrlich geantwortet 

  

84,6% (11/13) 

  

7,7% (1/13) 

  

7,7% (1/13) 

  

Des Weiteren ergab der Pretest, dass fast alle Befragten die vorgesehene Dauer von 10 

Minuten für das Ausfüllen des Fragebogens als unzureichend betrachteten. Mehrheitlich 

wurde - für eine gewissenhafte Bearbeitung - eine Dauer von 20 bis 30 Minuten als realistisch 

erachtet. Von Verständnisschwierigkeiten wurde insgesamt wenig berichtet, jedoch wurden 

Änderungsvorschläge für vereinzelte Formulierungen gemacht35. Einige Fragen36 wurden von 

Einzelnen als redundant angesehen. Da die Redundanz sich jedoch aus der Integration der 

Items aus dem ISSP bzw. dem EVS in den Originalfragebogen von Curlin et al. ergibt, wird 

diese auch in der Endversion des Fragebogens bewusst in Kauf genommen. Nach Meinung 

aller Befragten sollte der Abschnitt C des Fragebogens („Demographische Angaben“) als 

Einstieg an den Anfang vorgezogen werden. Auch hier erfolgte trotz der eindeutigen Aussage 

der Pretestevaluation keine Anpassung des Fragebogens, da es hinsichtlich der 

Vergleichbarkeit der Ergebnisdaten als wichtiger erachtet wurde, die Reihenfolge des 

                                                 
35 Es ging viel mehr um einige Formulierungen wie „pour autant que de besoin“ oder „se dédouaner“.  
Vorgeschlagen wurden „pour autant que faire se peut“ bzw. „pour ne pas s´acquitter de“. 
 
36 Es handelt sich um die Fragen 30, 32 und 34. 



14 
 

Originalfragebogens von Curlin et al. beizubehalten. Fragen bezüglich soziostruktureller 

Merkmale sind jedoch als Einleitung zum französisch-kongolesischen Fragebogen 

aufgenommen worden.  

3.4 Messinstrument 

Zur Erfassung37 der persönlichen Einstellung und Verhaltensweisen der Ärzte bezüglich 

religiöser/spiritueller Belange wurden die bereits dargestellten Fragebogen-Items eingesetzt. 

In einigen Fällen wurden Variablenausprägungen zu neuen Kategorien zusammengefasst.  

Zum Beispiel wurde die Spiritualität der Ärzte als gering betrachtet, wenn die Befragten auf 

die Frage bezüglich ihrer selbst wahrgenommen Spiritualität mit „wenig spirituell“ oder 

„überhaupt nicht spirituell“ antworteten. 

Messung von Einstellungen zu R/S 

Die Auffassung der Ärzte zu verschiedenen religiösen/spirituellen Belangen wurde anhand 

unterschiedlicher Indikatoren gemessen. Es wurden insgesamt 5 Items zur Messung dieser 

Ansicht formuliert. 

� Zur Messung der Bereitschaft mit dem Patienten über religiöse/spirituelle Themen zu 

diskutieren 

− auf Initiative des Patienten: „Finden Sie es im Allgemeinen angemessen oder 
unangemessen, über religiöse/spirituelle Themen zu sprechen, wenn ein Patient 
diese zur Sprache bringt?“ 

− auf Initiative des Arztes: „Finden Sie es im Allgemeinen angemessen oder 
unangemessen, den Patienten zu seiner Religiosität/Spiritualität zu befragen?“ 

Für die Antwort stand jeweils eine 4-stufige Skala mit den Endpunkten 1 = “Immer 

angemessen“   bis   4 = „Immer unangemessen“ zur Verfügung. 

� Zur Messung der Bereitschaft, mit dem Patienten über seine eigene 

Religiosität/Spiritualität zu sprechen: „Wann ist es, wenn überhaupt, angemessen über 

die eigenen religiösen Überzeugungen oder Erfahrungen mit einem Patienten zu 

sprechen?“ 

Der Grad der Angemessenheit sollte auf einer 3-stufigen Skala von „Nie“ – „Nur, wenn der 

Patient darum bittet“ – „Immer, wenn der Arzt dies als angemessen findet“ angegeben 

werden. 

� Zur Messung der Haltung zum Gebet mit dem Patienten: „Wann ist es, wenn 

überhaupt, angemessen für einen Arzt mit einem Patienten zu beten?“ 

                                                 
37 Im Anhang befindet sich eine Tabelle mit einer Übersicht aller erhobenen Variablen und deren Herkunft. 



15 
 

Für die Antwort auf diese Frage stand wiederum eine 3-stufige Skala wie im vorherigen Punkt 

zur Verfügung.  

� Zur Messung des Empfindens von Barrieren in der Thematisierung 

religiöser/spiritueller Themen: „Hält Sie einer der folgenden Gründe davon ab, mit 

Patienten über Religiosität/Spiritualität zu sprechen?“ 

Die Mehrfachantwort konnte auf einer 5-stufigen Skala mit den Endpunkten 1 = „Allgemeines 

Unbehagen beim Sprechen über religiöse Dinge“; 2 = „Ungenügendes Wissen/Ausbildung“;   

3 = „Zu wenig Zeit“; 4 = „Sorge, Patienten zu nahe zu treten“; 5 = „Sorge, mich der Kritik 

meiner Kollegen auszusetzen“; 6 = „Andere Gründe“ gegeben werden. 

� Zur Messung des Zeitaufwandes für Gespräche mit Patienten über religiöse/spirituelle 

Themen: „Halten Sie Ihren Zeitaufwand für die Thematisierung religiöser/spiritueller 

Belange insgesamt für…?“ 

Die Einschätzungen des Zeitaufwandes sollten auf einer 3-stufigen Skala von „zu groß“ bzw. 

„zu klein“ oder „genau richtig“ getroffen werden. 

Messung der religiös/spirituell motivierten Verhaltensweisen 

Die Messung der Verhaltensweisen in Bezug auf religiöse/spirituelle Themen wurde anhand 

von 2 Items erfasst, die verschiedene Szenarien im klinischen Kontext widerspiegeln.  

� Zur Messung der Häufigkeit der Befragung des Patienten über Religiosität 

/Spiritualität: „Wie oft fragen Sie nach religiösen/spirituellen Angelegenheiten eines 

Patienten?“ 

� Zur Messung der Reaktion beim Auftauchen religiöser Belange im Gespräch mit dem 

Patienten: „Wie oft reagieren Sie mit den folgenden Verhaltensweisen, wenn 

religiöse/spirituelle Belange in Gesprächen mit Patienten auftauchen?“:  

− Thema wechseln: „Ich versuche, auf taktvolle Weise das Thema zu wechseln“. 
− Ermutigung des Patienten: „Ich bestärke den Patienten in seinen eigenen 

religiösen/spirituellen Überzeugungen und Gebräuchen“. 
− Mitteilung der eigenen Spiritualität: „In respektvoller Weise teile ich etwas über 

meine eigenen religiösen Vorstellungen und Erfahrungen mit“. 
− Beten mit dem Patienten: „Ich bete mit dem Patienten“. 

Das entsprechende Verhalten konnte jeweils auf einer 5-stufigen Skala mit den Endpunkten     

1= „Niemals“; 2 = „Selten“; 3 = „Manchmal“; 4 = „Oft“; 5 = „Immer“ angegeben werden. 

Messung der intrinsischen Religiosität 

Unter dem Begriff „intrinsische Religiosität“ versteht man im Allgemein das Praktizieren 

religiöser Verhaltensweisen um des Glaubens Willen. Über Personen mit intrinsisch 

motivierter Religiosität schreiben etwa Gordon W. Allport und J. Michael Ross: «Persons with 

this orientation find their master motive in religion. Other needs, strong as they may be, are 



16 
 

regarded as of less ultimate significance, and they are, so far as possible, brought into 

harmony with the religion beliefs and prescriptions. Having embraced a creed, the individual 

endeavors to internalize it and follow it fully. It is in this sense that he lives his religion»38.  

Die intrinsische Religiosität durchdringt also alle Lebensbereiche. Sie wurde bei unserer 

Arbeit mittels eines Items aus folgenden Fragetexten gemessen: „Ich bemühe mich sehr, 

meine religiösen Überzeugungen in mein alltägliches Leben zu integrieren“ und „Mein 

ganzer Lebensentwurf basiert auf meiner Religiosität“.  

Der Grad der Zustimmung sollte auf einer 4-stufigen Skala mit den Endpunkten 1 = „Stimme 

voll und ganz zu“   bis 4 = „Stimme überhaupt nicht zu“ angegeben werden. Wenn die 

Befragten keiner der beiden Aussagen zugestimmt hatten, wurde die intrinsische Religiosität 

als gering betrachtet. Sie wurde als moderat eingestuft, wenn nur einer der Aussagen 

zugestimmt wurde. Bei Zustimmung zu beiden Aussagen wurde die intrinsische Religiosität 

der Ärzte als hoch betrachtet.   

Messung der Religiosität und der Spiritualität 

Die Ärzte wurden gebeten, ihre eigene Religiosität bzw. Spiritualität einzuschätzen. Diese 

selbst wahrgenommene Religiosität bzw. Spiritualität wurde anhand zweier verschiedenen 

Items gemessen. 

� Zur Messung der selbst eingeschätzten Religiosität: „Unabhängig davon, ob Sie einer 

Religionsgemeinschaft angehören oder den Gottesdienst besuchen oder nicht. Wie 

würden Sie sich selbst bezeichnen?“ 

Die Einschätzung sollte auf einer 4-stufigen Skala mit den Endpunkten 1 = „sehr religiös“;     

2 = „ziemlich religiös“; 3 = „wenig religiös“ und 4 = „überhaupt nicht religiös“   getroffen 

werden.  

� Zur Messung der selbst eingeschätzten Spiritualität: „Inwieweit betrachten Sie sich 

selbst als spirituellen Menschen? Würden Sie sagen, Sie sind…“  

Als Antwortmöglichkeit stand wiederum eine 4-stufige Skala mit den Endpunkten 1 = „sehr 

spirituell“; 2 = „ziemlich spirituell“; 3 = „wenig spirituell“; 4 = „überhaupt nicht spirituell“ 

zur Verfügung.  

Wie oben schon erwähnt, wurde die Spiritualität bzw. die Religiosität der Ärzte als gering 

betrachtet, wenn die Befragten auf die Frage bezüglich ihrer selbst wahrgenommenen 

Spiritualität oder Religiosität mit „wenig spirituell/religiös“ oder „überhaupt nicht 

spirituell/religiös“ antworteten. Umgekehrt wurde ihre Spiritualität als hoch eingestuft, wenn 

                                                 
38 W. Allport & J.M. Ross (1967), Personal religious orientation and prejudice, in: Journal of Personality and  
Social Psychology 1967,5(4), S. 432. 



17 
 

sie als Antworten „sehr spirituell/religiös“ oder „ziemlich spirituell/religiös“ angegeben 

haben. 

Messung weiterer Faktoren 

Das biologische Geschlecht, das Alter sowie die Facharzt-Spezialisierung wurden als 

demographische Faktoren mit entsprechenden Items erhoben und dienten als 

Kontrollvariablen für die Hauptforschungshypothese. Außerdem wurde die konfessionelle 

Zugehörigkeit der Teilnehmer mittels dieses Items gefragt: „Gehören Sie einer 

Religionsgemeinschaft bzw. Konfession oder Glaubensrichtung an?“. Dafür standen 

entsprechende Antwortkategorien mit Ja/Nein bzw. einer Liste verschiedener Konfessionen 

zur Verfügung. 

4 Datenanalyse 
 
Die Daten wurden mit Hilfe von IBM SPSS Statistics 21.0 (Statistical Package for the Social 

Sciences bzw. Statistical Product and Service Solutions) für Microsoft Windows analysiert. 

Fehlende Werte sowie Antworten mit den Ausprägungen – „Angabe verweigert“, „weiß 

nicht“ – wurden bei der deskriptiven Analyse berücksichtigt. In den statistischen 

Testverfahren und Analysen wurden aber nur gültige Antworten verwendet39. Zudem, um 

Verzerrungen von der Stichprobe gegenüber der Grundgesamtheit (angestellte Ärzte an dem 

Uniklinikum Kinshasa) zu korrigieren, wurden die Daten bezüglich der Variable „Geschlecht“ 

gewichtet. Dann wurden die Daten der Stichprobe mit dem Ziel, deren charakteristische 

Eigenschaften zu beschreiben, ausgewertet40.  

 

Als deskriptive Parameter wurden Häufigkeitstabellen mit absoluten und relativen 

Häufigkeiten sowie deskriptiven statistischen Maßzahlen (Arithmetisches Mittel, Minimum, 

Maximum, Standardabweichung, etc.) ermittelt und die Ergebnisse zum Teil graphisch 

erstellt. Zur Prüfung auf Normalverteilung der Daten haben wir den nichtparametrischen 

Kolmogorov-Smirnov-Test mit der Lilliefors-Korrektur verwendet. Der Kolmogorov-

Smirnov-Test kann nämlich auch für kleine Stichproben angewendet werden. Zudem sind bei 

kleinen Stichproben die Parameter der theoretischen Verteilung   – also Mittelwert und 

Standardabweichung der Grundgesamtheit – meist unbekannt41. Unter Anwendung von 

Kreuztabellen wurde der Zusammenhang von zwei oder mehr nominalskalierten Variablen 

                                                 
39 Gründe dafür und Vorgehensweise werden im Kapitel 5.1 erläutert.  
 
40Vgl. C. Weiß (2010), Basiswissen Medizinische Statistik, Springer, Heidelberg, 2010, S. 20.  
 
41 Vgl. J. Janssen & W. Laatz (2010), Statistische Datenanalyse mit SPSS, Springer, Heidelberg, 2010, S.620. 



18 
 

mittels verschiedener Varianten des Chi-Quadrat-Unabhängigkeitstests untersucht und 

dargestellt. Mithilfe des Spearmans Rangkorrelationskoeffizientes rs, welcher ordinalskalierte 

Daten voraussetzt und auch bei nicht normalverteilten Daten angewendet werden kann, 

konnten wir Zusammenhänge und deren Signifikanz überprüfen. Das Signifikanzniveau 

wurde a priori auf p<0,05 eingestellt.  

 
Zur Überprüfung der Annahme, dass verschiedene Verhaltensweisen der Ärzte im klinischen 

Kontext durch selbstberichtete Barrieren vorhersagbar seien, wurde eine ordinale 

Regressionsanalyse durchgeführt. Im Gegensatz zur linearen Regression, die sich nur mit 

metrischen Variablen befasst, untersucht und quantifiziert die ordinale Regression den 

Zusammenhang zwischen kategorialen (nominal- oder ordinalskalierten) unabhängigen 

Variablen und ordinalskalierten abhängigen Variablen, wie es der Fall bei der Stichprobe 

dieser Studie ist.  

Als unabhängige Variablen, auch Prädiktoren genannt, wurden die selbst berichteten 

Barrieren (Allgemeines Unbehagen beim Sprechen über religiöse Dinge – Ungenügendes 

Wissen/Ausbildung – Zu wenig Zeit – Sorge, Patienten zu nahe zu treten – Sorge, mich der 

Kritik meiner Kollegen auszusetzen) einbezogen. Folgende Verhaltensweisen wurden als 

abhängige Variablen definiert: Häufigkeit des Fragens nach religiösen/spirituellen 

Bedürfnissen des Patienten – Thema wechseln –  Bestärkung des Patienten in seiner eigenen 

R/S – Mitteilung der eigenen religiösen Vorstellungen – Beten mit dem Patienten. 

 

In dieser Arbeit wurde die ordinale Regression für die einzelnen Variablen jeweils bivariat 

und multivariat durchgeführt. In der bivariaten Analyse wurde nur der Einfluss einzelner 

Prädiktoren auf das Kriterium (abhängige Variable) durchsucht. In der multivariaten Analyse 

wurden dagegen mehrere Prädiktoren gleichzeitig berücksichtigt und Kontrollvariablen wie 

Alter, Geschlecht, intrinsische Religiosität und selbsteingeschätzte Spiritualität dabei 

adjustiert.  

 

Zur Darstellung der Ergebnisse der Regressionsanalyse wurden die berechneten Koeffizienten 

der Regressionsgleichung in Form von Tabellen wiedergegeben. Anhand dieser Koeffizienten 

wurden dann Odds bzw. Odds Ratio berechnet. Das Odds einer Wahrscheinlichkeit p 

bezeichnet die Chance, mit der ein betreffendes Ereignis eintritt. Wenn ein Ereignis (z.B. 

Beten mit dem Patienten) eine Wahrscheinlichkeit von p hat, ergibt sich der Wert Odds (p), 



19 
 

also die Chance für das Eintreten des Ereignisses, als Odds (p) = p / (1 – p)42. Das Odds Ratio 

(OR), auch relative Chancen genannt, beschreibt ein Chancenverhältnis, das Verhältnis zweier 

Odds. Es ist ein Maß für die Stärke eines Unterschieds zwischen zwei verschiedenen Gruppen 

(z.B. religiöse und nichtreligiöse Ärzte bezüglich der Wahrscheinlichkeit mit einem Patienten 

zu beten) und kann Werte zwischen 0 und + ∞ (unendlich) einnehmen43. Ein OR von 1 heißt 

dann, dass es zwischen den beiden verglichenen Gruppen keinen Unterschied in den Odds 

gibt. Ein OR>1 oder OR<1 bedeutet, dass es Unterschiede gibt und zwar sind die Odds der 

ersten Gruppe (z.B. religiöse Ärzte) bei OR>1 größer als die Odds der zweiten Gruppe (z.B. 

nichtreligiöse Ärzte) und vice versa. Die Odds Ratio sind Schätzwerte und die Genauigkeit 

dieser Schätzung wird durch das Konfidenzintervall bestimmt, das wiederum eine 

Wahrscheinlichkeitsaussage beinhaltet. Das 95-% Konfidenzintervall umfasst den 

Wertebereich, in dem der wahre OR-Wert mit 95-% Wahrscheinlichkeit zu finden wäre.  

 

Als Maß für die Güte der Vorhersage wurden die Rangkorrelation nach Spearman und vor 

allem das Bestimmtheitsmaß nach Nagelkerke44 herangezogen. Die Pseudo-R-Quadrat-Werte 

nach Nagelkerke lagen für die bivariaten Analysen zwischen 0,216 und 0,388 und für die 

multivariaten Analysen zwischen 0,395 und 0,630. Somit hatten die eingesetzten Modelle 

akzeptablen bis guten Fit, denn Werte zwischen 0,2 und 0,4 gelten als akzeptabel und Werte 

höher als 0,4 als gut. Die negativen 2LL-Werte (-2LL=doppelter Wert des Logarithmus der 

Likehood-Funktion) dienten als Prüfungsmaß, ob die Einflussvariablen eine signifikante 

Verbesserung der Modellinformation brachten. Für alle Tests ergaben sich Werte kleiner als 

das festgelegte Signifikanzniveau von α = 0,05, so dass der Einfluss des Modells mit den 

Vorhersagevariablen bestätigt wurde.  

  

                                                 
42 Odds (Chance) kennt man auch im Zusammenhang mit Gewinnchancen bei Wetten (z.B. die  
Wahrscheinlichkeit p von 60% ergibt bei p/1-p eine Chance von 0,6/1-0,6 = 1,5). Es ist der Quotient aus der  
Wahrscheinlichkeit p des Eintretens des Ereignisses und der Gegenwahrscheinlichkeit 1-p. 
Vgl. Vgl. M. Rudolf & J. Müller (2012), Multivariate Verfahren. Eine praxisorientierte Einführung mit  
Anwendungsbeispielen in SPSS, Hogrefe Verlag, Göttingen, 2012, S. 398. 
 
43 Vgl. T. A. Lang & M. Secic (2006), How to Report Statistics in Medicine: Annotated Guidelines for Authors,  
Editors and Reviewers, Second Ediation, American College of Physicians, Philadelphia, 2006, S.27;  
Vgl. M. Rudolf & J. Müller (2012), Multivariate Verfahren. Eine praxisorientierte Einführung mit  
Anwendungsbeispielen in SPSS, Hogrefe Verlag, Göttingen, 2012, S. 186-187. 
 
44 Vgl. A. Bühl (2012), S. 472-480. 



20 
 

5 Ergebnisse 

5.1 Rücklaufquote und Umgang mit fehlenden Werten 

 
Insgesamt wurden 136 Fragebögen an Ärzte verteilt, die im Universitätsklinikum von 

Kinshasa tätig waren. Wie schon bei der Beschreibung der Methode ausführlich erklärt, 

konnte eine Analyse der Zielpopulation der Stichprobe nicht durchgeführt werden. Trotz aller 

Bemühungen war es nicht möglich, die dafür notwendige Liste der angestellten Ärzte zu 

erhalten. 

Von den 136 ausgeteilten Fragebögen wurden 112 ausgefüllt und zurückgegeben, was eine 

Rücklaufquote von 82,3% ausmacht. Die 24 Befragten, an die der Fragebogen zwar 

ausgehändigt wurde, die ihn aber nicht zurückgaben, konnte man nicht bewegen, an der 

Befragung tatsächlich teilzunehmen. Sie wurden mehrmals persönlich angesprochen, zeigten 

aber kein Interesse, den Survey auszufüllen.  

 

Weiterhin enthielten nicht alle bearbeiteten Fragebögen Antworten für jedes Item. Mittels 

einer Missing-Analyse wurde versucht herauszufinden, ob eine große Anzahl von Fragen 

nicht beantwortet wurden, so dass aus methodischen Gründen diese Fragebögen von der 

Auswertung auszuschließen gewesen wären. Diese ursprüngliche Vermutung hat sich jedoch 

nicht erhärtet. Bei den fehlenden Werten handelte es sich vielmehr um zufällig verteilte 

Antwortlücken. Einzelne fehlende Werte wurden logischerweise von der Auswertung 

ausgeschlossen, so dass die Rücklaufquote - je nach Item - mit entsprechend verwertbaren 

Antworten zwischen 59,5% (n=81) und 82,3% (n=112) variiert, wobei sich diese 

Antwortlücken fast nur auf die Items über potentiell positiven oder negativen Einfluss der 

Religiosität/Spiritualität auf die Gesundheit der Patienten beschränken. 

  



21 
 

5.2 Charakteristika der Studienpopulation  

5.2.1 Soziodemographische Merkmale 
 
Abb.1: Geschlecht  

 

 

In dieser Abbildung sind die soziodemographischen Merkmale der Stichprobe 

zusammengefasst. Die Studienpopulation besteht aus 84 Männern und 28 Frauen. Dies 

bedeutet, dass 75% der Fälle in der Stichprobe männlich und 25% weiblich sind. Laut 

Synamed/Unikin45 beschäftigt das Uniklinikum von Kinshasa zurzeit 518 Ärztinnen und 

Ärzte, darunter 173 Frauen.  Es handelt sich somit um eine verzerrte Verteilung gegenüber 

der Grundgesamtheit, denn die Stichprobe enthält zu wenige Frauen und zu viele Männer. 

Durch Gewichtung wurde versucht diese Verzerrung zu beseitigen46. Die Häufigkeitstabelle 

mit den gewichteten Fällen zeigt für die Männer 66,6% und für die Frauen 33,4%.  

 

Das Altersspektrum der Ärzte, wie es aus der folgenden Abbildung zu entnehmen ist, 

erstreckt sich von 26 bis 61 Jahre. Das Durchschnittsalter beträgt 35 Jahre (± 7,6 

Standardabweichung). Mit der Ausnahme von fünf Ärzten sind alle angestellten Ärzte und 

Ärztinnen im Uniklinikum von Kinshasa kongolesische Staatsangehörige. Aufgrund der 

Tatsache, dass die Befragung in einem Uniklinikum durchgeführt wurde, wurde es nicht als 

sinnvoll erachtet, nach dem akademischem Grad zu fragen, denn im Kongo wird jedem Arzt 

der Doktortitel nach erfolgreich bestandenem Staatsexamen automatisch verliehen.  

                                                 
45 Syndicat national des médecins (Synamed)/Uniklinikum Kinshasa. Angaben erhalten nach Telefonat mit  
Dr. Eric Mukenge, Vorstandvorsitzendem von Synamed/Unikin am 14.08.2013.  
  
46 J. Janssen & W. Laatz (2010), S. 49-50. 

Geschlecht

Geschlecht ohne 
Gewichtung (n=112)

männlich                     
(75% ; n=84)

weiblich                      
(25%; n= 28)

Geschlecht mit 
Gewichtung (n=112)

männlich                 
(66,6% ; n=75)

weiblich                  
(33,4%; n= 38)



22 
 

Die Differenzierung nach verschiedenen Fachrichtungen wäre prinzipiell wünschenswert 

gewesen, dies konnte aber aus praktischen Gründen nicht umgesetzt werden.  

Abb. 2: Alter 

 

 
 
 
 
 

5.2.2 Konfessionelle Zugehörigkeit 
 
Tabelle 2: Konfessionen 

Welcher Religionsgemeinschaft oder Glaubensrichtung 

gehören Sie an? (n=100) 

Prozent 

(%)  

Römisch-katholische Kirche 43 (43) 

Evangelische Kirche 22 (22) 

Orthodoxe Kirche    1 (1) 

Andere christliche Glaubensrichtung 34 (34) 

Islamische Religionsgemeinschaft   0,0 

Jüdische Religionsgemeinschaft   0,0 

Hinduistische Religionsgemeinschaft   0,0 

Buddhistische Religionsgemeinschaft   0,0 

Keine Angaben (n=12)  

    

Bezüglich der konfessionellen Zugehörigkeit der Stichprobe ergibt sich die in Tabelle 2 

dargestellte Verteilung. Die Teilnehmer sollten auf die Frage „welcher Religionsgemeinschaft 

oder Glaubensrichtung gehören Sie an?“ antworten. Die meisten Befragten gehörten 

demnach der römisch-katholischen Kirche (43%) an, gefolgt von Mitgliedern anderer 

christlichen Glaubensrichtungen, etwa dem Kimbanguismus bzw. den Freikirchen (34%). Zur 

evangelischen Kirche bekannten sich 22% der Befragten. Diese Verteilung entspricht 

größtenteils der Verteilung in der kongolesischen Bevölkerung, wie man auch der unten 

A
lt

e
r 

(i
n

 J
ah

re
n

)

Maximum (61) 

Minimum (26)

Mittelwert (34,9±7,6)



23 
 

dargestellten Abbildung 3 (Kreisdiagramm) entnehmen kann. Etwa 90% der kongolesischen 

Bevölkerung gehören dem Christentum an. Von diesen bekennen sich 50% zur katholischen 

Kirche und 20% zum Protestantismus. Mehr als 20% der Kongolesen sind Mitglieder anderer 

christlicher Religionsgemeinschaften, wie zum Beispiel dem Kimbanguismus oder den 

Freikirchen. Obwohl 10% der Bevölkerung dem Islam zugehören, bekannte sich keiner der 

Befragten als Moslem. Dies kann unter anderem daran liegen, dass die Studie nur etwa ein 

Viertel der Ärzte, die im Universitätsklinikum Kinshasa beschäftigt waren, umfasst. 

Möglicherweise haben Ärzte mit muslimischem Glauben den Fragebogen aus hier nicht 

weiter erfassten Gründen grundsätzlich abgelehnt.  

     

Abb. 3: Konfessionszugehörigkeit47 
      

 
 
 
 
 
 

5.2.3 Allgemeine Lebenssituation und Zufriedenheit mit der Tätigkeit als Arzt  
 
Auf die Frage „wie zufrieden sind Sie insgesamt mit Ihrer beruflichen Tätigkeit?“ gaben etwa 

87% der Befragten „sehr zufrieden“ bzw. „ziemlich zufrieden“ an. 13% waren dagegen 

„unzufrieden“ mit ihrem Beruf als Arzt. Analog zu dieser Frage wurden die Teilnehmer über 

ihre allgemeine Lebenssituation befragt: „Wenn Sie Ihre allgemeine Lebenssituation heute 

betrachten: Wie glücklich oder unglücklich sind Sie alles in allem?“. Sehr glücklich oder 

ziemlich glücklich waren 84% der Befragten. Weniger als 10% waren nicht zufrieden; 1% der 

Ärzte war überhaupt nicht glücklich. 

 
  

                                                 
47 http://en.wikipedia.org/wiki/Religion_in_the_Democratic_Republic_of_the_Congo, 2014.10.29 
 

Stichprobe

Römisch-katholisch

Evangelisch

Orthodox

Andere christliche Glaubensrichtung

Kongo

Roman Catholicism

Protestantism

Islam

Kimbangist



24 
 

5.3 Persönliche religiöse/spirituelle Charakteristika                                                               

5.3.1 Selbsteingeschätzte Religiosität und Spiritualität  
 
Tabelle 3: Selbsteingeschätzte Religiosität und Spiritualität 

Inwieweit betrachten Sie sich als spiritueller Mensch?  

Würden Sie sagen, Sie sind… (n=112; MW=2,07; SD=.62) 

      

Sehr spirituell     14,3% (16) 

Ziemlich spirituell     65,9% (74) 

Wenig spirituell     18,2% (20) 

Überhaupt nicht spirituell       1,6% (2) 

Unabhängig davon, ob Sie einer Religionsgemeinschaft angehören oder nicht. Wie 

würden Sie sich selbst bezeichnen? (n=112 MW=1,48; SD=.76) 

      

Sehr religiös     63,9% (72) 

Ziemlich religiös     27,8% (31) 

Wenig religiös       4,4% (5) 

Überhaupt nicht religiös          4% (4) 

Anmerkungen: n=Gesamtsumme, MW=Mittelwert, SD=Standardabweichung  

 

Wie schon in Kapitel 3, Methodik, erwähnt, wurde der Grad der selbst eingeschätzten 

Spiritualität bzw. Religiosität der Ärzte als gering betrachtet, wenn die Befragten auf die 

Frage bezüglich ihrer selbst wahrgenommenen Spiritualität oder Religiosität mit „wenig 

spirituell/religiös“ oder „überhaupt nicht spirituell/religiös“ antworteten. Umgekehrt wurde 

ihre Spiritualität als hoch eingestuft, wenn sie als Antworten „sehr spirituell/religiös“ oder 

„ziemlich spirituell/religiös“ angegeben haben48. Wie aus Tabelle 3 zu entnehmen ist schätzt 

die Mehrheit der Ärzte (80,2 %) ihre eigene Spiritualität als hoch ein und fast alle Ärzte 

(91,7%) betrachten sich selbst als hoch religiös. Zudem korreliert im Allgemeinen der Grad 

der Spiritualität bzw. Religiosität mit der Zugehörigkeit zu einer Religionsgemeinschaft 

(Tabelle 4): 84% der Befragten, die einer Religionsgemeinschaft angehören, schätzen sich 

selbst als sehr spirituell oder ziemlich spirituell ein. In Tabelle 4 fällt auch auf, dass Ärzte mit 

fehlender Konfessionszugehörigkeit sich in 16,7% der Fälle als „sehr spirituell“ eingeschätzt 

haben, sogar höher als die Ärzte mit Konfessionszugehörigkeit mit 14%. Dies kann daran 

liegen, dass Kongolese im Allgemeinen die Konfessionszugehörigkeit mit dem Bekenntnis 

zur jeweils zugehörigen Kirche gleichsetzen. Die Spiritualität wird dann in diesem 

Zusammenhang als ein oberer Begriff betrachtet, der den Glauben sowohl an Gott als auch an 

andere übernatürliche Kräfte beinhaltet.  

  

                                                 
48 Diese Klassifizierung der Antwortkategorien wurde bereits von Curlin et al. eingeführt.  



25 
 

Tabelle 4: Konfessionszugehörigkeit und selbsteingeschätzte Spiritualität 

  Konfessionszugehörigkeit:  

Ja (n=100) 

Konfessionszugehörigkeit:  

Nein (n=12) 

sehr spirituell 14,0% (14) 16,7% (2) 

ziemlich spirituell 70,0% (70) 33,3% (4) 

wenig spirituell 15,0% (15) 50,0% (6) 

überhaupt nicht spirituell   1,0% (1)   0,0% (0) 

 
 

5.3.2 Intrinsische Religiosität  
 
Wie bei Curlin et al.49 wurden auch hier die Antwortkategorien der Fragebogen-Items anhand 

der Variablenausprägung dichotomisiert: Zustimmung versus Nicht-Zustimmung.  

Demzufolge stimmen etwa 65% der Befragten der Aussage „zu“ bzw. „voll zu“, dass sie sich 

sehr bemühen, ihre religiösen Überzeugungen in ihr alltägliches Leben zu integrieren. Mehr 

als die Hälfte (52%) der Befragten gibt an, ihr ganzer Lebensentwurf basiere auf ihrer 

Religiosität.  

Entsprechend ihrer Zustimmung zu den beiden Aussagen wurde die intrinsische Religiosität 

ermittelt. Aus der unteren Tabelle ergibt sich auch, dass fast die Hälfte der Ärzte (49%) mit 

hoher intrinsischer Religiosität einzustufen ist. Als moderat bzw. gering intrinsisch religiös 

bezeichnen sich 19% bzw. 32% der befragten Ärzte. 

Tabelle 5: Intrinsische Religiosität 
 
  
Ich bemühe mich sehr, meine 
religiösen Überzeugungen in mein 
alltägliches Leben zu integrieren 
(n=110) 
Keine Angabe (n=2) 

Ich stimme voll zu 11,3% (12) 

Ich stimme zu 54,0% (60) 

Ich stimme nicht zu 27,4% (30) 

Ich stimme überhaupt nicht zu   7,3% (8) 

      

  
  
Mein ganzer Lebensentwurf basiert 
auf meiner Religiosität (n=112) 

Ich stimme voll zu   8,8% (10) 

Ich stimme zu 43,6% (49) 

Ich stimme nicht zu 31,6% (35) 

Ich stimme überhaupt nicht zu 16,0% (18) 

      

 
Intrinsische Religiosität (n=110) 
 
Keine Angabe (n=2) 

Hoch 49,2% (54) 

Moderat 19,0% (21) 

Gering 31,8% (35) 

                                                 
49 F. A. Curlin et al. (2006), The association of Physicians´ religious characteristics with their attitudes and self- 
reported behaviors regarding religion and spirituality in the clinical encounter, in: Medical Care 2006,44, 
 S. 448-449.  
 



26 
 

5.3.3 Glaube  
 
Im Folgenden sind die Ergebnisse der von den Teilnehmern beantworteten Fragen bezüglich 

ihres Glaubens aufgelistet.  

 
Tabelle 6: Glaube an… 
 

Ja
, g

an
z 

si
ch

e
r 

 Ja
, 

w
ah

rs
ch

e
in

lic
h

 

  N
e

in
, 

w
ah

rs
ch

e
in

lic
h

 

n
ic

h
t 

N
e

in
, 

si
ch

e
r 

n
ic

h
t 

 K
an

n
 ic

h
 n

ic
h

t 

sa
ge

n
 

 

Glaube an ein 

Leben nach dem 

Tod (n=112) 

76,8% 

(86) 

13,4% 

(15) 

0,9% 

(1) 

1,8% 

(2) 

7.1% 

(8) 

Glaube an den 

Himmel50 (n=112) 

87,5% 

(98) 

7,1% 

(8) 

 1,8% 

(2) 

3,6% 

(4) 

Glaube an die 

Hölle (n=111) 

83,8% 

(93) 

9,0% 

(10) 

 2,7% 

(3) 

4,5% 

(5) 

Glaube an 

Wunder (n=112) 

91,0% 

(102) 

4,5% 

(5) 

 2,7% 

(3) 

1,8% 

(2) 

Glaube an die 

Reinkarnation 

(n=112) 

22,3% 

(25) 

12,5% 

(14) 

8,0% 

(9) 

33,1% 

(37) 

24,1% 

(27) 

Glaube an das 

Nirwana (n=112) 

2,7% 

(3) 

3,6% 

(4) 

5,4% 

(6) 

31,2% 

(35) 

57,1% 

(64) 

Glaube an die 

übernatürlichen 

Kräfte von Ahnen 

(n=112) 

14,3% 

(16) 

22,3% 

(25) 

11,6% 

(13) 

22,3% 

(25) 

29,5% 

(33) 

 

 

Eine absolute Mehrheit der Ärzte glaubt, dass es ein Leben nach dem Tod (90%), den Himmel 

(95%) sowie die Hölle (93%) gibt. Zudem glauben 95% der Befragten an Wunder. Im 

Gegensatz dazu geben wenige Ärzte an, an die Reinkarnation (35%) und an die 

übernatürlichen Kräfte von Ahnen (37%) zu glauben.  

  

                                                 
50 Himmel und Hölle sind hier christlich definiert, im Sinne von Paradies bzw. Ort der Qual nach dem Tod. 



27 
 

5.3.4 Aktive Religionsausübung  
 
Die Items über das aktive Praktizieren der Religion entstammen aus der französischen 

Version der European Value Study 2008. Die Teilnehmer sollten auf folgende Fragen 

antworten:  “Wie oft besuchen Sie, abgesehen von Hochzeiten, Beerdigungen und Taufen, 

aktuell den Gottesdienst?“, „Wie oft haben Sie, abgesehen von Hochzeiten, Beerdigungen 

und Taufen, den Gottesdienst im Alter von 12 Jahren besucht?“, und „Wie oft beten Sie zu 

Gott außerhalb des Gottesdienstes? Würden Sie sagen …“. Die Ergebnisse dieser Umfrage 

sind in der unteren Tabelle wiedergegeben.  

 
Tabelle 7: Aktive Religionsausübung 
 

Wie oft besuchen Sie/haben Sie besucht, 
abgesehen von Hochzeiten, Beerdigungen und 
Taufen, den Gottesdienst? (n=112) 

aktuell im Alter von  
12 Jahren 

Mehr als einmal pro Woche 36,6% (41) 49,1% (55) 

Einmal pro Woche 33,9% (38) 34,8% (39) 

Einmal pro Monat   7,1% (8)   3,6% (4) 

Nur an bestimmten Feiertagen   2,7% (3)   0,9% (1) 

Einmal im Jahr   7,1% (8)   0,9% (1) 

Weniger als einmal im Jahr   1,8% (2)   4,5% (5) 

Nie bzw. praktisch nie   5,4% (6)   0,9% (1) 

Weiß nicht   5,4% (6)   5,4% (6) 

    
  

  

Wie oft beten Sie zu Gott außerhalb des 
Gottesdienstes? Würden Sie sagen … (n=112) 

  

Jeden Tag 79,5% (89) 

Mehr als einmal pro Woche 10,7% (12) 

Einmal pro Woche   1,8% (2) 

Mindestens einmal pro Monat   0,9% (1) 

Mehrere Male pro Jahr   0,9% (1) 

Weniger oft   3,5% (4) 

Nie   0,9% (1) 

Weiß nicht   1,8% (2) 

 
 

Die Teilnahme am Gottesdienst ist bei fast allen Ärzten sowohl in der Primärfamilie als auch 

im Erwachsenenalter bei mindestens einmal pro Woche konstant hoch geblieben (83% versus 

71%). Auch betet die Mehrheit der Befragten (etwa 80%) jeden Tag, und zwar außerhalb der 

Gottesdienste.   

  



28 
 

5.3.5 Religiöses Coping und die Rolle Gottes  
 
Im Zusammenhang mit schwierigen Lebensereignissen, wie z.B. bei chronischen 

Krankheiten, entwickeln Menschen Copingstrategien, um diese Lebenssituationen zu 

bewältigen bzw. zu meistern. Unter den inneren Ressourcen, die dabei mobilisiert werden, 

kann der Glaube an Gott eine tragende Rolle spielen. Mit Hilfe folgender Frage wurde die 

Rolle Gottes für die Ärzte untersucht: «Denken Sie darüber nach, wie Sie versuchen größere 

Probleme in Ihrem Leben zu verstehen bzw. mit ihnen umzugehen?. In welchem Ausmaß 

treffen die folgenden Aussagen für Ihre Art der Bewältigung zu?: „Ich versuche, der Situation 

einen Sinn zu geben und entscheide mich für einen Weg, ohne mich dabei auf Gott zu 

verlassen“ oder „Ich suche bei Gott nach Kraft, Unterstützung und Orientierung“». 

Aus der unteren Tabelle ist zu entnehmen, dass Dreiviertel der Befragten (75%) nicht bzw. 

überhaupt nicht zustimmen, dass sie in kritischen Lebenssituationen Bewältigungsstrategien 

einsetzen, ohne sich auf Gott zu verlassen. Im Gegenteil, fast alle Teilnehmer (über 95%) 

suchen bei Gott nach Kraft, Unterstützung und Orientierung, wenn sie mit schwierigen 

Lebensereignissen konfrontiert sind. Interessanterweise wenden sich nicht nur Teilnehmer mit 

Konfessionszugehörigkeit (95%) an Gott, sondern auch Ärzte, die zu keiner 

Religionsgemeinschaft gehören (91%).  

  
Tabelle 8: Coping (n=112) 
  Stimme 

voll und 

ganz zu 

Stimme 

zu  

Weder 

noch 

Stimme 

nicht zu  

Stimme 

überhaupt 

nicht zu 

Weiß nicht 

Ich versuche, der Situation einen Sinn zu 

geben und entscheide mich für einen Weg, 

ohne mich dabei auf Gott zu verlassen. 

10,7% 

(12) 

14,3% 

(16) 

- 18,8% 

(21) 

56,2% 

(63) 

- 

Ich suche bei Gott nach Kraft, 

Unterstützung und Orientierung. 

80,3% 

(90) 

14,3% 

(16) 

- 4,5% 

(5) 

0,9% 

(1) 

  

  

  

Es gibt einen Gott, der sich persönlich mit 

jedem Menschen befasst. 

83% 

(93) 

12,5% 

(14) 

- 1,8% 

(2) 

2,7% 

(3) 

- 

Die Menschen können selbst wenig tun, 

um den Lauf ihres Lebens zu verändern. 

58% 

(65) 

14,3% 

(16) 

4,5% 

(5) 

13,4% 

(15) 

7,1% 

(8) 

2,7% 

(3) 

Für mich hat das Leben nur einen Sinn, weil 

es Gott gibt. 

81,2% 

(91) 

15,2% 

(17) 

- 0,9% 

(1) 

0,9% 

(1) 

1,8% 

(2) 

Meiner Meinung nach dient das Leben 

keinem Zweck. 

4,5% 

(5) 

3,6% 

(4) 

5,4% 

(6) 

44,6% 

(50) 

35,7% 

(40) 

6,2% 

(7) 

Das Leben hat nur dann einen Sinn, wenn 

man ihm selbst einen Sinn gibt. 

29,5% 

(33) 

27,7% 

(31) 

9,8% 

(11) 

17,8% 

(20) 

4,5% 

(5) 

10,7% 

(12) 

Ich trete mit Gott auf meine eigene Weise 

in Verbindung – ohne Kirchen oder 

Gottesdienste 

14,3% 

(16) 

15,2% 

(17) 

8% 

(9) 

32,1% 

(36) 

23,2% 

(26) 

7,1% 

(8) 

 



29 
 

Aus derselben Tabelle ist auch zu entnehmen, dass für 96% der Befragten der Lebenssinn auf 

Gott beruht. Dass es keinen Lebenssinn gäbe beziehungsweise der Mensch selbst über den 

Sinn des Lebens bestimme, darin stimmen jeweils 8% bzw. 57% der Teilnehmer in ihren 

Antworten überein. Die Mehrheit der Ärzte stimmen den Aussagen der Schicksalshaftigkeit 

des Lebens (72%) und der Sorge Gottes um jeden Menschen (96%) zu.  

5.3.6 Religiöse/spirituelle Erfahrung und Berufsausübung  
 
Die Teilnehmer wurden gefragt, ob sie jemals eine religiöse Erfahrung gemacht haben, die ihr 

Leben verändert hat. Etwa 86% der Befragten stimmen dieser Aussage zu. Auf die Frage, ob 

sie diese Erfahrung im Kontext ihrer medizinischen Tätigkeit gemacht haben, bejahen dies 

nur 34% der Teilnehmer. Parallel dazu wurden konkret die moralisch-ethischen und religiösen 

Einstellungen der Teilnehmer im Berufsleben untersucht. Die folgende Tabelle zeigt die 

Ergebnisse dieser Untersuchung. 

 

Tabelle 9: R/S und Berufsausübung 

  Stimme 

voll und 

ganz zu 

Stimme zu Stimme 

nicht zu 

Stimme 

überhaupt 

nicht zu 

Ich empfinde eine große Verantwortung, Schmerz und 

Leid in der Welt zu verringern. (n=112) 

22,3%  

(25) 

77,7%  

(87) 

- - 

In der Familie, in der ich aufwuchs, wurde betont, wie 

wichtig es ist, sich für bedürftige Mitmenschen 

einzusetzen. (n=112) 

33,9% 

(38) 

63,4%  

(71) 

2,7%  

(3) 

- 

Für mich ist die Ausübung einer medizinischen 

Tätigkeit eine Berufung. (n=112) 

33,9%  

(38) 

65,2%  

(73) 

0,9%  

(1) 

- 

Meine religiösen Überzeugungen beeinflussen meine 

praktische medizinische Tätigkeit. (n=112) 

19,6% 

(22) 

51,8%  

(58) 

19,6%  

(22) 

9%  

(10) 

Ich empfinde es als herausfordernd, meinen religiösen 

Überzeugungen bei meiner klinischen Arbeit treu zu 

bleiben. (n=110) 

Keine Angabe (n=2) 

14,5% 

(16) 

26,4%  

(29) 

35,5%  

(39) 

23,6%  

(26) 

Die Erfahrungen meines Berufes haben dazu geführt, 

dass ich meine religiösen Überzeugungen in Frage 

stelle. (n=110) 

Keine Angabe (n=2) 

11,8% 

(13) 

22,7%  

(25) 

36,4% 

(40) 

29,1%  

(32) 

 

Insgesamt stimmen fast alle Teilnehmer der Aussagen bezüglich einer innerfamiliären 

Erziehung zur Unterstützung bedürftiger Menschen (97%) und der Verantwortlichkeit für eine 

Reduktion des Leids in der Welt (100%) zu. Zum Arzt fühlen sich alle Beteiligten (99%) 

berufen und üben ihre medizinische Tätigkeit in diesem Sinne aus. Weniger als Dreiviertel 

(71%) von ihnen gibt an, dass ihre religiösen Überzeugungen ihre praktische medizinische 



30 
 

Tätigkeit beeinflussen. Nur etwas mehr als ein Drittel der Ärzte empfinden es als schwierig, 

dem religiösen Glauben im Rahmen der medizinischen Tätigkeit treu zu bleiben (41%) und 

noch weniger zweifeln am religiösen Glauben aufgrund der Erfahrungen aus ihrer 

medizinischen Tätigkeit (34%). 

 

5.4 Persönliche Sichtweise auf Religiosität/Spiritualität und Gesundheit  
 
Dieser Abschnitt der Studie untersuchte den Stellenwert der Religiosität/Spiritualität in der 

Patientenversorgung aus der Perspektive der behandelnden Ärzte.  

5.4.1 Religion/Spiritualität und Gesundheit  
 
Wie aus der unteren Tabelle ersichtlich ist, sind nahezu vier Fünftel (77%) der Ärzte davon 

überzeugt, dass Religion/Spiritualität sehr oder sehr stark die Gesundheit der Patienten 

beeinflusst. Für die meisten der Befragten ist dieser Einfluss von Religiosität/Spiritualität 

sowohl positiv als auch negativ (65%). Nur ein geringer Anteil der Befragten gibt an, dass der 

Einfluss generell negativ ist (4%), während ein Viertel der Ärzte (25%) diesen als eher positiv 

betrachtet. Zudem denkt die Mehrheit der Ärzte (85%), dass Gott oder eine übernatürliche 

Instanz in die Gesundheit des Patienten eingreift.  

 
Tabelle 10: Zusammenhang R/S und Gesundheit 
 
Was denken Sie insgesamt, wie sehr Religiosität/Spiritualität die Gesundheit Ihres Patienten 
beeinflusst? (n=108) 
Keine Angabe (n=4) 

Sehr stark 10,2% (11) 

Stark 66,7% (72) 

Etwas 14,8% (16) 

Gering 1,8% (2) 

Gering bis gar nicht 6,5% (7) 

Ist der Einfluss von Religiosität/Spiritualität auf die Gesundheit allgemein positiv oder  
negativ? (n=111) 
Keine Angabe (n=2) 

Allgemein positiv 25,2% (28) 

Grundsätzlich negativ 3,6% (4) 

Sowohl positiv als auch negativ 64,9% (72) 

R/S hat überhaupt keinen Einfluss auf die Gesundheit 6,3% (7) 

Denken Sie, dass Gott oder eine andere übernatürliche Instanz jemals in die Gesundheit des 
Patienten eingreift? (n=112) 

Ja 84,8% (95) 

Nein 1,8% (2) 

Weiß nicht 13,4% (15) 



31 
 

5.4.2 Umgang mit Religion/Spiritualität im klinischen Kontext  
 
In den untenstehenden Tabellen 11 und 12 werden Einstellungen und Verhaltensweisen der 

Befragten zu verschiedenen religiösen/spirituellen Belangen im klinischen Kontext 

dargestellt. Die Mehrheit der Befragten (68%) findet es für gewöhnlich immer angemessen, 

dass ein Arzt über religiöse/spirituelle Themen spricht, wenn ein Patient diese zur Sprache 

bringt. 75% der Teilnehmer geben an, dass sie dabei den Patienten in seinen eigenen 

religiösen/spirituellen Überzeugungen und Gebräuchen manchmal, oft oder immer bestärken. 

Dass ein Arzt auf eigene Initiative den Patienten zu seiner Religiosität/Spiritualität befragt, 

halten 62% der Ärzte für angemessen.  

Tabelle 11: R/S-Einstellungen im klinischen Kontext  

  Immer 
angemessen 

Für gewöhnlich 
angemessen 

Für gewöhnlich 
unangemessen 

Immer 
unangemessen 

Finden Sie es im Allgemeinen 
angemessen oder unangemessen für 
einen Arzt, über religiöse/spirituelle 
Themen zu sprechen, wenn ein Patient 
diese zur Sprache bringt? (n=111) 
Keine Angabe (n=1) 

20,8% (23) 47,6% (53) 20,4% (23) 11,2% (12) 

 
Finden Sie es im Allgemeinen 
angemessen oder unangemessen für 
einen Arzt, den Patienten zu seiner 
Religiosität/Spiritualität zu befragen? 
(n=112) 

26,0% (29) 35,6% (40) 22,0% (25) 16,4% (18) 

 
  

Nie Nur, wenn der 
Patient darum 
bittet 

Immer, wenn 
der Arzt dies als 
angemessen 
empfindet 

  

Wann ist es, wenn überhaupt, 
angemessen für einen Arzt, über die 
eigenen religiösen Überzeugungen 
oder Erfahrungen mit einem Patienten 
zu sprechen? (n=112) 

17,2% (19) 50,8% (57) 32,0% (36)   

Wann ist es, wenn überhaupt, 
angemessen für einen Arzt mit einem 
Patienten zu beten? 
(n=110)  
Keine Angabe (n=2) 

17,9% (20) 63,8% (70) 18,3% (20)   

 

Ein geteiltes Bild ergibt sich bezüglich der Meinung, ob ein Arzt über seine eigenen religiösen 

Überzeugungen und Erfahrungen mit dem Patienten sprechen darf. Knapp die Hälfte der 

Befragten (51%) ist der Meinung, dass ein Arzt es nur dann tun sollte, wenn der Patient 

darum bittet. Dagegen sind 32% der Meinung, dass ein Arzt über seine eigenen religiösen 



32 
 

Vorstellungen sprechen sollte, wenn er selbst dies für angemessen hält. Bei Themen wie 

Gebet und Beten mit dem Patienten scheint eine allgemeine Übereinstimmung zu herrschen. 

Fast ein Drittel der Teilnehmer (32%) befürwortet das Beten mit dem Patienten, wenn der 

Arzt dies als angemessen empfindet. Entsprechend gibt etwa die Hälfte der Befragten (49%) 

an, immer oder oft mit dem Patienten gebetet zu haben.  

Tabelle 12: R/S-Verhaltensweisen im klinischen Kontext 

  Niemals Selten Manchmal Oft Immer 

Ich bestärke den 
Patienten in seinen 
eigenen 
religiösen/spirituellen 
Überzeugungen und 
Gebräuchen (n=112) 

8,0% (9) 16,9% (19) 38,4% (43) 30,4% (34) 6,3% (7) 

In respektvoller Weise 
teile ich etwas über 
meine eigenen religiösen 
Vorstellungen und 
Erfahrungen mit. 
(n=112) 

  6,3% (8) 28,6% (32) 32,1% (36) 32,1% (36) 

Ich bete mit dem 
Patienten. (n=111) 
Keine Angabe (n=1) 

28,8% (32) 10,9% (12) 11,7% (13) 34,2% (38) 14,4% (16) 

 
  



33 
 

5.4.3 Bedeutung von Religion/Spiritualität für Patienten: Coping                              
 
In diesem Abschnitt wurden die Bedeutung bzw. der Einfluss von Religiosität/Spiritualität auf 

die Gesundheit und die klinische Behandlung bei Patienten untersucht.  

Wie aus der unteren Tabelle ersichtlich ist, glaubt über die Hälfte der Befragten (57%), dass 

eine Erkrankung die Aufmerksamkeit der Patienten für Religiosität/Spiritualität und die 

Bedeutung, die sie diesem Bereich beimessen, häufig oder immer verstärkt. Ansonsten 

berichten nur 22% der Teilnehmer, dass Patienten oft religiöse/spirituelle Themen wie Gott, 

Gebet, Meditation oder die Bibel erwähnt hätten.  

 

Tabelle 13: Allgemeine Beobachtungen und Interpretationen 

  Niemals Selten Manchmal Oft Immer 

Wie häufig haben Patienten Ihrer Erfahrung 
entsprechend religiöse/spirituelle Themen wie Gott, 
Gebet, Meditation oder die Bibel angesprochen? 
(n=95) 
Keine Angabe (n=17) 

9,5% 
 (9) 

32,6%  
(31) 

35,8%  
(34) 

22,1% 
 (21) 

- 

Wie oft verstärkt Ihrer Einschätzung nach eine 
Erkrankung die Aufmerksamkeit der Patienten für 
Religion/Spiritualität und die Bedeutung, die sie 
diesem Bereich beimessen? (n=108) 
Keine Angabe (n=4) 

1,9% 
 (2) 

7,4% 
 (8) 

33,3%  
(36) 

49,1% 
 (53) 

8,3% 
 (9) 

 

Die folgende Tabelle 14 zeigt, dass etwa ein Viertel der Befragten (26%) glaubt, dass 

Religiosität/Spiritualität immer oder häufig zur Vorbeugung schwerwiegender medizinischer 

Probleme (z.B. Herzinfarkte, Infektionen oder tödlicher Verlauf) beiträgt. In höherem Maß 

glauben die Befragten, dass Religiosität/Spiritualität Patienten hilft, Krankheit und Leiden zu 

bewältigen und auszuhalten (50%) und dass Religiosität/Spiritualität Patienten eine positive 

und hoffnungsvolle Einstellung verleiht (ca. 68%). 

Auf die Frage, ob Patienten emotionale oder praktische Unterstützung durch die religiöse 

Gemeinschaft erhalten, antwortet nur ein Viertel der Ärzte (27%) mit „Ja“. Die Meinung, dass 

Religiosität/Spiritualität auch negativen Einfluss auf die Gesundheit der Patienten haben kann, 

wird von der Mehrheit der Ärzte aber nicht vertreten. Nur ca. 17% geben ihrer Erfahrung nach 

an, dass Patienten Religiosität/Spiritualität als Argument benutzt hätten, um einer 

Verantwortungsübernahme für die eigene Gesundheit auszuweichen. Noch weniger (10% 

bzw. 12%) glauben, dass Religiosität/Spiritualität Schuld, Angst und andere negative Gefühle 

verursacht und damit Leiden vermehrt oder Religiosität/Spiritualität Patienten veranlasst, 

medizinisch indizierte Therapien abzulehnen, hinauszuzögern oder zu beenden. 

  



34 
 

Tabelle 14: Einfluss von R/S auf die Gesundheit der Patienten  

 
Potentiell positiver Einfluss von Religiosität/Spiritualität 

  Niemals Selten Manchmal Oft Immer 

Wie häufig haben Patienten Ihrer Erfahrung 
entsprechend emotionale oder praktische 
Unterstützung durch die religiöse Gemeinschaft 
erhalten? (n= 96) 
Keine Angabe (n=16) 

10,4% (10) 25% (24) 37,5% (36) 23,9%(23) 3,1% (3) 

Religiosität /Spiritualität hilft Patienten, Krankheit 
und Leiden zu bewältigen und auszuhalten. (n= 96) 
Keine Angabe (n=16) 

4,2% (4) 9,4%(9) 36,4% (35) 41,7%(40) 8,3% (8) 

Religiosität /Spiritualität gibt Patienten eine 
positive und hoffnungsvolle Einstellung. (n= 99) 
Keine Angabe (n=13) 

4% (4) 6,1% (6) 22,2% (22) 52,5%(52) 15,2%(15) 

Religiosität/Spiritualität trägt zur Vorbeugung 
schwerwiegender medizinischer Probleme bei (z.B. 
Herzinfarkte, Infektionen oder tödlicher Verlauf). 
(n= 81) 
Keine Angabe (n=31) 

30,9% (25) 27,2%(22) 16% (13) 23,4%(19) 2,5% (2) 

 
Potentiell negativer Einfluss von Religiosität/Spiritualität 
 

Wie häufig haben Patienten Ihrer Erfahrung 
entsprechend Religiosität/Spiritualität als Argument 
benutzt, um einer Verantwortungsübernahme für 
die eigene Gesundheit auszuweichen? (n= 85) 
Keine Angabe (n=27) 

18,8% (16) 18,8%(16) 45,9% (39) 15,3%(13) 1,2% (1) 

Religiosität /Spiritualität verursacht Schuld, Angst 
und andere negative Gefühle und vermehrt damit 
Leiden. (n= 96) 
Keine Angabe (n=16) 

26% (25) 29,2%(28) 34,4% (33) 9,4% (9) 1%(1) 

Religiosität /Spiritualität veranlasst Patienten, 
medizinisch indizierte Therapien abzulehnen, 
hinauszuzögern oder zu beenden. (n= 101) 
Keine Angabe (n=11) 

12,9% (13) 30,7%(31) 44,5% (45) 11,9%(12) - 

 

5.4.4 Fragen nach religiös/spirituell motivierten Verhaltensweisen der Ärzte  
 
Wie bereits oben erwähnt, halten es fast alle Ärzte für angemessen, über religiöse/spirituelle 

Themen zu diskutieren, wenn die Initiative dafür von den Patienten ausgeht. Es besteht aber 

geteilte Meinungen darüber, ob der Arzt selbst direkt den Patienten zu diesen Themen 

befragen darf. Die folgende Tabelle 15 fasst das Verhalten der Ärzte laut ihrer eigenen 

Aussage bezüglich dieser Problematik zusammen. 

Für Zweidrittel der Befragten wäre es in Ordnung, mit einem Patienten über seine 

religiösen/spirituellen Belange zu sprechen, wenn der Patient diese zur Sprache bringt (66%). 

65% von ihnen geben sogar an, gerne mit einem Patienten über diese Themen zu sprechen. 



35 
 

Über die Hälfte der Teilnehmer berichtet, nach religiösen/spirituellen Angelegenheiten des 

Patienten von sich aus aktiv zu fragen. Auf die Frage aber, wie oft sie tatsächlich danach 

gefragt haben, gibt weniger als ein Drittel der Befragten an, es oft oder immer getan zu haben 

(31%).  

 
Tabelle 15: Religiös/spirituell motivierte Verhaltensweisen der Ärzte 

  Ich stimme 

voll zu 

Ich stimme 

zu 

Ich stimme 

nicht zu 

Ich stimme 

überhaupt 

nicht zu 

Es wäre für mich in Ordnung, mit einem Patienten 

über seine religiösen/spirituellen Angelegenheiten zu 

sprechen, wenn der Patient diese zur Sprache bringt. 

(n=112) 

22,3% (25) 43,7% (49) 17,9% (20) 16,1% (18) 

Ich spreche gerne mit einem Patienten über 

religiöse/spirituelle Angelegenheiten oder Belange. 

(n=111) 

Keine Angabe (n=1) 

20,8% (23) 44,8% (50) 20,0% (22) 14,4% (16) 

          

  Ja Nein 

Fragen Sie jemals nach religiösen/spirituellen 

Angelegenheiten eines Patienten? (n=109) 

Keine Angabe (n=3) 

56% (61) 44% (48) 

      

  Selten Manchmal Oft Immer 

Wie oft fragen Sie nach religiösen/spirituellen 

Angelegenheiten eines Patienten? (n=108) 

Keine Angabe (n=4) 

13,9% (15) 54,6% (59) 24,1% (26) 7,4% (8) 

 
  



36 
 

Von großem Interesse waren auch die Antworten auf die Frage, in welchen klinischen 

Situationen Ärzte von sich aus nach religiösen/spirituellen Angelegenheiten ihres Patienten 

fragten, sowie die Reaktion der Ärzte, wenn in Gesprächen mit Patienten religiöse/spirituelle 

Belange auftauchten. Die Antworten sind in der folgenden Tabelle 16 zusammengefasst.  

 

Tabelle 16: Religiös/spirituell motivierte Verhaltensweisen der Ärzte in unterschiedlichen 
klinischen Situationen 
 
Wie oft fragen Sie in den folgenden klinischen 

Situationen von sich aus nach Religion/Spiritualität? 

Wenn ein Patient… 

Niemals Selten Manchmal Oft Immer 

sich mit einer banalen Erkrankung oder Verletzung 

vorstellt. (n= 100) 

Keine Angabe (n=12) 

59% 

(59) 

25% 

(25) 

12% 

(12) 

2% 

(2) 

2% 

(2) 

mit einer angstbesetzten Diagnose konfrontiert wird 

oder vor einer Krise steht. (n= 100) 

Keine Angabe (n=12) 

17% 

(17) 

16% 

(16) 

32% 

(32) 

28% 

(28) 

7% 

(7) 

mit dem Lebensende konfrontiert ist. (n= 91) 

Keine Angabe (n=21) 

15,4% 

(14) 

20,9% 

(19) 

24,2% 

(22) 

20,9% 

(19) 

18,7% 

(17) 

unter Angst oder Depressionen leidet. (n= 99) 

Keine Angabe (n=13) 

19,2% 

(19) 

20,2% 

(20) 

34,3% 

(34) 

19,2% 

(19) 

7,1% 

(7) 

zur Anamnese und körperlichen Untersuchung 

kommt. (n= 97) 

Keine Angabe (n=15) 

51,5% 

(50) 

23,7% 

(23) 

10,3% 

(10) 

9,3% 

(9) 

5,2% 

(5) 

mit einem ethischen Dilemma konfrontiert ist. (n= 94) 

Keine Angabe (n=18) 

26,6% 

(25) 

20,2% 

(19) 

31,9% 

(30) 

12,8% 

(12) 

8,5% 

(8) 

Wie oft reagieren Sie folgendermaßen, wenn 

religiöse/spirituelle Belange in Gesprächen mit 

Patienten auftauchen? 

  

Ich höre aufmerksam und empathisch zu. (n= 101)  

Keine Angabe (n=11) 

  2,4% 

(3) 

48,0% 

(53) 

42,0% 

(47) 

7,6% 

(8) 

Ich versuche, auf taktvolle Weise das Thema zu 

wechseln. (n= 112)  

36,6% 

(41) 

25,0% 

(28) 

21,4% 

(24) 

15,2% 

(17) 

1,8% 

(2) 

 

Wenn man die zwei letzten Antworten aus der Tabelle 16 zusammenfasst, ergibt sich, dass 

über ein Drittel der Teilnehmer von sich aus bei infauster (40%) bzw. angstbesetzter Diagnose 

(35%) nach Religiosität/Spiritualität des Patienten fragen. Die Hälfte der Ärzte reagiert mit 

Empathie und Aufmerksamkeit, wenn religiöse/spirituelle Belange in Gesprächen mit 

Patienten auftauchen. Interessanterweise tendieren nicht nur Ärzte, die einer Konfession 

angehören dazu, Patienten über ihre religiösen/spirituellen Angelegenheiten zu fragen. Mehr 

als 12% der Ärzte, die keiner religiösen Gemeinschaft angehören, geben an, nach 

Religiosität/Spiritualität des Patienten explizit zu fragen. 



37 
 

5.4.5 Barrieren, Zeitaufwand und Fortbildung bezüglich Religiosität/Spiritualität  
 

Auf die Frage nach den Gründen dafür, nicht mit Patienten über Religiosität/Spiritualität zu 

sprechen, ergab sich gemäß der unteren Abbildung folgendes Antwortbild aus der Sicht der 

Ärzte: Die Zeit sei für sie zu knapp (41%); sie befürchten, Patienten zu nahe zu treten (27%); 

sie begründen ihr Verhalten mit dem allgemeinen Unbehagen beim Sprechen über religiöse 

Dinge (18%) oder sie hätten ungenügendes Wissen bzw. nicht die nötige Ausbildung 

bezüglich Religiosität/Spiritualität (14%). Kaum jemand erklärt sein Verhalten mit der Sorge, 

sich der Kritik seiner Kollegen auszusetzen.  

 

Abb. 4: Barrieren 

 

  

Hält Sie einer der folgenden Gründe davon 
ab, mit Patienten über Religion/Spiritualität 

zu sprechen?  (n=90)

Angaben verweigert (n=22)

Allgemeines Unbehagen                
beim Sprechen über 

religiöse/spirituelle Dinge                                                        
(17,8%) (16)

Ungenügendes 
Wissen/Ausbildung                  

(14,4%) (13)

Zu wenig Zeit                                           
(41,1%) (37)

Sorge, Patienten zu nahe zu 
treten                                          

(26,7%) (24)

Sorge, mich der Kritik meiner 
Kollegen auszusetzen                      

(0%)



38 
 

Wie Abbildung 5 verdeutlicht, halten mehr als die Hälfte der Studienpopulation (65%) ihren 

Zeitaufwand51 für die Thematisierung religiöser/spiritueller Belange insgesamt für zu klein. 

Fast 5% der Befragten teilen diese Ansicht nicht, der Zeitaufwand sei für sie zu groß. 

 
Abb.5: Zeitaufwand zur Thematisierung von R/S mit Patienten (n=108) 
 Keine Angabe (n=4) 
 

 

  

                                                 
51 Es handelt sich um die für den Austausch mit Patienten über religiöse/spirituelle Themen aufgewendete Zeit  
im Rahmen der Routinetätigkeit und nicht um das Zeitkontingent, das für die Durchführung einer religiös- 
spirituellen Anamnese erforderlich wäre.  

4,6%

65,1%

30,3%
zu groß

zu klein

genau richtig



39 
 

Bezüglich der Fortbildung zu Religiosität/Spiritualität in der Medizin ergibt sich aus der 

folgenden Abbildung 6, dass die Mehrheit (82%) der Befragten keine spezifische Fortbildung 

im Bereich der Religiosität/Spiritualität im Rahmen ihrer medizinischen Ausbildung erhalten 

hat. Diejenigen, die eine solche Fortbildung erhalten haben, taten es im Rahmen ihrer 

konfessionellen Zugehörigkeit (80%).  

 
Abb. 6: Fortbildung 

 
 
  

Haben Sie eine 
Fortbildung 
bezüglich 
Religiosität/Spiritua
lität in der Medizin 
erhalten? (n=111)

Keine Anage (n=1)

Ja                                          
(18%; n=20)

Lehrveranstaltung 
während der 

Ausbildung oder des 
Studiums                              

(5%)

Fachbuch oder CME-
Literatur (5%)

Klinikkonferenz oder 
andere (10%)

Fortbildung 
ausgehend von Ihrer 

Konfession                 
(80%)

Andere                                           
(-)

Nein                                      
(82%; n=91)



40 
 

5.4.6 Ethisch kontroverse Fragen  
 
In diesem Studienabschnitt ging es um kontrovers diskutierte Fragen im medizinischen 

Bereich. Verschiedene medizinische Szenarien und Vorgehensweisen wurden dargestellt.  Die 

Teilnehmer sollten dann angeben, ob sie Vorbehalte gegen eine der genannten 

Vorgehensweisen hätten. Zudem wurden sie im Falle von Vorbehalten gebeten, die Gründe 

dafür zu nennen.  

 

Tabelle 17: Vorbehalte 
  Ich habe 

 keine 
Vorbehalte 

Ich habe 
religiös 
bedingte 
Vorbehalte 

Ich habe 
nichtreligiös 
bedingte 
Vorbehalte 

Ich habe sowohl 
religiös als auch 
nichtreligiös 
bedingte 
Vorbehalte 

Assistierter Suizid (Beihilfe zur 
Selbsttötung). (n=112) 

10,7% (12) 27,7% (31) 18,8% (21) 42,8% (48) 

Sedierung bis zur Bewusstlosigkeit bei 
sterbenden Patienten. (n=112) 

44,6% (50) 9,8% (11) 16,8% (19) 28,7% (32) 

Beendigung künstlicher lebenserhaltender 
medizinischer Maßnahmen. (n=112) 

26,8% (30) 33,0% (37) 8,9% (10) 31,2% (35) 

Schwangerschaftsabbruch bei angeborenen 
Fehlbildungen. (n=112) 

32,1% (36) 23,2% (26) 12,6% (14) 32,1% (36) 

Schwangerschaftsabbruch nach Versagen 
kontrazeptiver Maßnahmen. (n=110) 
Keine Angabe (n=2) 

10,9% (12) 44,5% (49) 2,7% (3) 41,8% (46) 

Verschreibung von Kontrazeptiva bei 14- bis 
16-jährigen Jugendlichen, bei denen kein 
Einverständnis der Eltern vorliegt. (n=110) 
Keine Angabe (n=2) 

29,1% (32) 18,2% (20) 11,8% (13) 40,9% (45) 

 
Wie man aus der oberen Tabelle 17 entnehmen kann, ist die Meinung der Befragten über die 

verschiedenen klinischen Szenarien sehr geteilt. Fast die Hälfte der Befragten lehnt aus 

religiösen und nichtreligiösen Gründen eine Beihilfe zur Selbsttötung ab (43%). Aus 

denselben Gründen hätten auch jeweils 42% bzw. 41% der Teilnehmer Vorbehalte beim 

Abbruch einer Schwangerschaft nach Versagen kontrazeptiver Maßnahmen sowie bei der 

Verschreibung von Kontrazeptiva bei 14- bis 16-jährigen Jugendlichen, bei denen kein 

Einverständnis der Eltern vorliegt. Hinsichtlich zweier folgender klinischer Situationen 

stimmt etwa die Hälfte bzw. ein Drittel der Teilnehmer überein: Bei jeweils 45% bzw. 32% 

der Ärzte bestünden keine Vorbehalte bei palliativer Sedierung bzw. beim Abbruch einer 

Schwangerschaft im Falle von angeborenen Fehlbildungen. Es ergibt sich, dass bei einem 

Drittel der Teilnehmer keine Bedenken gegen eine Beendigung künstlicher lebenserhaltender 

medizinischer Maßnahmen (27%) vorhanden sind. Vorbehalte gegenüber solchen 



41 
 

Maßnahmen aus religiösen oder nichtreligiösen Gründen liegen bei etwa genauso vielen 

(31%) vor.  

Ausgehend von diesen selbstberichteten Verhalten der Ärzte in Bezug auf ethische 

Kontroversen wurden die Ärzte nach ihrer Meinung und Verhaltensweise gefragt, wenn ein 

Patient eine legale medizinische Behandlungsoption wünscht, gegen die der behandelnde Arzt 

aus religiösen oder moralischen Gründen Vorbehalte hat. Die unten stehende Tabelle 18 zeigt 

die Ergebnisse dieser Umfrage. 

 
Tabelle 18: Verpflichtung 
 
Ein Patient wünscht eine legale medizinische Behandlungsoption, aber der 
behandelnde Arzt hat aus religiösen oder moralischen Gründen Vorbehalte 
gegen sie. 

Ja
 

N
ei

n
 

W
ei

ß
 n

ic
h

t 

Hat der Arzt eine Verpflichtung, den Patienten über alle möglichen 
Behandlungsoptionen aufzuklären, inklusive Informationen über die vom Patienten 
gewünschte Behandlungsoption? (n=111) 
Keine Angabe (n=1) 

72,1%  
(80) 

14,4%  
(16) 

13,5% 
 (15) 

Hat der Arzt eine Verpflichtung, den Patienten an jemanden zu vermitteln, der keine 
Vorbehalte gegen die verlangte Behandlungsoption hat? (n=111) 
Keine Angabe (n=1) 

64%  
(71) 

21,6% 
 (24) 

14,4%  
(16) 

Wäre es ethisch vertretbar, wenn der Arzt dem Patienten ohne Umschweife 
beschriebe, warum er Vorbehalte gegen die gewünschte Behandlungsoption hat? 
(n=112) 

79,5%  
(89) 

14,3% 
 (16) 

6,2% 
 (7) 

 

Auf der Grundlage dieser Ergebnisse kann man sagen: Wenn ein Patient eine legale 

medizinische Behandlungsoption wünscht, gegen die der behandelnde Arzt Vorbehalte aus 

religiösen oder moralischen Gründen hat, glauben die meisten Befragten, dass der Arzt 

verpflichtet ist, den Patienten über alle möglichen Behandlungsoptionen aufzuklären (72%). 

Außerdem ist der Arzt laut 64% der Teilnehmer auch dazu verpflichtet, den Patienten an 

jemanden zu überweisen, der keine Vorbehalte gegen die verlangte Behandlungsoption hat. 

Auf die Frage, ob es ethisch vertretbar wäre, wenn der Arzt dem Patienten ohne Umschweife 

beschriebe, warum er persönlich Vorbehalte gegen die gewünschte Behandlungsoption hat, 

antwortet die Mehrheit der Befragten mit „Ja“ (80%).  



42 
 

5.5 Zusammenhang zwischen religiösen Charakteristika und Einstellungen/Verhalten  
 
In diesem Abschnitt werden die Zusammenhänge zwischen religiösen Charakteristika und 

Einstellungen zur R/S bzw. religiös/spirituell motivierten Verhaltensweisen dargestellt, die 

mittels Chi-Quadrat-Test mit nachfolgender Analyse der beobachteten und erwarteten 

Häufigkeiten sowie der standardisierten Residuen ermittelt wurden. Da die zu untersuchenden 

Variablen signifikant von der Normalverteilung abwichen, wurde die Spearman-

Rangkorrelation durchgeführt. Zur Überprüfung auf Normalverteilung wurden Kolmogorov-

Smirnov-Normalverteilungstests eingesetzt. Eine signifikante Abweichung von der 

Normalverteilung besteht bei p < 0,0552. Die Ergebnisse der Tests enthielten nur Nullen, so 

dass davon auszugehen war, dass die beobachtete Verteilung höchst wahrscheinlich nicht aus 

einer normalverteilten Grundgesamtheit stammte. In solchen Fällen sind dann für die 

betroffenen Variablen nichtparametrische Tests anzuwenden.  In Fällen, in denen die 

Anwendungsbedingungen für den asymptomatischen Chi-Quadrat-Test (erwartete 

Häufigkeiten > 5) nicht erfüllt wurden, wurde ein exakter Test durchgeführt53.  

                                                                                                                                                                                                                                                     
  

                                                 
52 Vgl. A. Bühl (2012), SPSS 20 Einführung in die moderne Datenanalyse, Pearson, München, 2012, S.403. 
 
53 Der Chi-Quadrat-Test setzt voraus, dass nur in maximal 20% der Felder der Kreuztabelle erwartete  
Häufigkeiten < 5 auftreten dürfen. Zeilen- und Spaltensummen müssen stets größer als Null sein  
(Cf. A. Bühl, 2012, S.301). 
 



43 
 

5.5.1 Korrelation von selbsteingeschätzter Spiritualität und Religiosität  
 
Der Zusammenhang zwischen den zwei Variablen „selbsteingeschätzte Spiritualität“ und 

„selbsteingeschätzte Religiosität“ wurde hier mittels Chi-Quadrat-Tests analysiert. Dieser 

Test „überprüft die Unabhängigkeit der beiden Variablen, d.h. ob sich die beobachteten 

Häufigkeiten signifikant von den erwarteten Häufigkeiten unterscheiden“54. Das Ergebnis für 

den Zusammenhang beider Dimensionen ist in der unteren Tabelle 19 aufgelistet. Es ergibt 

sich nach exaktem Chi-Quadrat-Test ein höchst signifikanter Wert (p<0,001, zweiseitig) und 

zwischen den Variablen liegt eine mittlere, aber positive Korrelation (r ꞊ 0,60), so dass ein 

größerer Wert auf der einen Variable auch einen größeren auf der anderen nach sich zieht. 

 
Tabelle 19 (Kreuztabelle): Religiosität/Spiritualität, % (n) 
 
  
  
  
  

Spiritualität 

                                        
Religiosität 

  

  Hoch Moderat Gering 

Hoch (n=16) 75% (12)  25% (4) - 

Moderat (n=74) 74,3% (55) 18,9% (74) 6,8% (5) 

 Gering (n=22) 18,2% (4) 63,6% (14) 18,2% (4) 

 

  

                                                 
54 Vgl. A. Bühl (2012), S. 281.  



44 
 

5.5.2 Korrelation von religiösen Charakteristika und Einstellungen zu Religiosität/Spiritualität 
 
In diesem Abschnitt wurde überprüft, ob unterschiedliche Ausprägungen der religiösen 

Charakteristika auch unterschiedliche Einstellungen zu R/S im klinischen Kontext nach sich 

ziehen. Der Frage nach der Stärke, der Richtung und der Art eines eventuellen 

Zusammenhangs zwischen den beiden Dimensionen „religiöse Charakteristika“ und 

„Einstellungen zu R/S“ wurde hier nachgegangen.  

 
Tabelle 20: Spearman-Korrelation der religiösen Charakteristika zu Einstellungen zu R/S 
 

Abhängige 

Variablen 

Unabhängige 

Variablen 

 Einstellungen zu R/S: I II III IV 

Angemessenheit über         

1. … r/s Themen zu sprechen auf Initiative des Patienten .31** .37** .85** .32** 

2. … Befragung des Patienten zu seiner R/S .37** .44** .79** .26** 

3. … die eigenen r/s Überzeugungen zu sprechen -.39** -.37** -.59* -.24 

4. … das Beten mit dem Patienten -.34** -.21* -.53** -.25** 

5. Zeitaufwand für die Thematisierung r/s Belange -.31** -.41** -.70* -.22* 

Anmerkungen:  
I = selbsteingeschätzte Religiosität,  
II = selbsteingeschätzte Spiritualität,  
III = intrinsische Religiosität,  
IV = Konfessionszugehörigkeit, 
* p < .05 (zweiseitig), ** p < .01 (zweiseitig), N=112. 

 
Die obige Tabelle 20 zeigt an, dass die Spearmanschen Rangkorrelationskoeffizienten 

zwischen   -.70 und .85 schwanken. Mehrere dieser Koeffizienten weisen einen negativen 

Wert aus, so dass zwischen vielen Variablen von „religiösen Charakteristika“ und 

„Einstellungen zu R/S“ eine negative Korrelation besteht. Dies bedeutet, dass höhere Werte 

für die religiösen Charakteristika niedrigere Werte für Einstellungen zu R/S ergeben. 

Insgesamt lassen sich signifikante Zusammenhänge zwischen fast allen Variablen 

nachweisen. Am stärksten besteht ein positiver und starker Zusammenhang zwischen dem 

Faktor „Intrinsische Religiosität“ und der Skala über die „Angemessenheit über 

religiöse/spirituelle Themen zu sprechen auf Initiative eines Patienten“ (r = .85, p < .01).  

 

Drei der Variablen der Dimension „religiöse Charakteristika“ (selbsteingeschätzte 

Religiosität, selbsteingeschätzte Spiritualität und intrinsische Religiosität) verfügen über die 

Merkmalsausprägungen ‹1› für “hochˮ, ‹2› für “moderatˮ sowie ‹3› für “geringˮ. Die Variable 

„Konfessionszugehörigkeit“ hat mit ‹1› für “Jaˮ und ‹2› für “ Neinˮ zwei Ausprägungen.  

Zunächst korrelieren die vier genannten Variablen positiv mit den zwei ersten Variablen der 

Dimension „Einstellungen“ (Angemessenheit über religiöse/spirituelle Themen zu sprechen 



45 
 

auf Initiative des Patienten sowie Angemessenheit über Befragung des Patienten zu seiner 

R/S). Bei diesen beiden Variablen lagen die Werte ‹1› für “angemessenˮ und ‹2› für 

“unangemessenˮ.  

 

Hohe Werte der Variablen von „religiöse Charakteristika“ gehen mit hohen Werten der 

Variablen von „Einstellungen“ sowie niedrige Werte der ersten Variablengruppe mit 

niedrigen Werten der zweiten Variablengruppe einher. Ärzte, die sich zu einer religiösen 

Konfession bekennen (r = .32 und .26; p < .01) und gleichzeitig über einen hohen Grad an 

Religiosität (r = .31 und .37; p < .01), Spiritualität (r = .37 und .44; p < .01) und intrinsischer 

Religiosität (r = .85 und .79; p < .01) verfügen, finden es angemessen, sowohl über 

religiöse/spirituelle Themen zu sprechen, wenn ein Patient diese zur Sprache bringt, als auch 

einen Patienten zu seiner Religiosität/Spiritualität zu befragen. Umgekehrt gilt dies auch für 

Ärzte ohne Bekenntnis zu einer Religionsgemeinschaft und mit niedriger 

Religiosität/Spiritualität.  

 

Zwischen den drei Variablen von „religiöse Charakteristika“ (selbsteingeschätzte Religiosität, 

selbsteingeschätzte Spiritualität und intrinsische Religiosität) und den drei letzten Variablen 

von „Einstellungen zu R/S“ (Angemessenheit über die eigenen religiösen/spirituellen 

Überzeugungen zu sprechen, Angemessenheit zu beten mit dem Patienten, Zeitaufwand für die 

Thematisierung religiöser/spiritueller Belange) liegen negative Korrelationen 

unterschiedlicher Stärke vor.  

 

Für die Variable „Zeitaufwand für die Thematisierung von R/S“ stehen die kodierten 

Messwerte ‹1› für “zu großˮ, ‹2› für “genau richtigˮ und ‹3› für “zu kleinˮ. Die zwei anderen 

Variablen von Einstellungen zu R/S wurden kodiert mit ‹1› für “Nieˮ, ‹2› für “Nur, wenn der 

Patient darum bittetˮ und ‹3› für “Immer, wenn der Arzt dies als angemessen empfindetˮ. Die 

negative Korrelation bedeutet hier, dass hohe Werte der Variablen von Einstellungen zu R/S 

mit niedrigen Werten von religiösen Charakteristika einhergehen, niedrige Werte von 

Einstellungen zu R/S mit hohen Werten von religiösen Charakteristika. Daraus folgt, dass bei 

geringem Grad an Spiritualität/Religiosität und intrinsischer Religiosität Ärzte niemals über 

die eigenen religiösen Überzeugungen und Erfahrungen mit einem Patienten sprechen (r = -

.39 bzw. -.37 und -.59 bei p < .01 oder < .05) oder mit ihren Patienten beten (r = -.34 bzw. -

.21 und -.53 bei p < .01 oder < 0.05). Sie halten auch den dafür benötigten Zeitaufwand für 



46 
 

die Thematisierung religiöser/spiritueller Belange insgesamt für zu groß (r = -.31 bzw. -.41 

und -.70 bei p < .01 oder < .05).  

 

5.5.3 Korrelation von religiösen Charakteristika und R/S-Verhalten 
 
Im Folgenden wurden die Zusammenhänge zwischen den religiösen Charakteristika 

(Konfessionszugehörigkeit, selbsteingeschätzte Religiosität, selbsteingeschätzte Spiritualität 

und intrinsische Religiosität) der Befragten und der Tatsache, ob und wie oft sie den Patienten 

über ihre R/S aktiv befragen, ob sie das Thema R/S vermeiden, ob sie den Patienten in ihren 

R/S bestärken, ob sie ihre eigene R/S den Patienten mitteilen oder ob sie mit den Patienten 

beten, wenn religiöse bzw. spirituelle Belange in Gesprächen mit den Patienten auftauchen, 

evaluiert. Es fanden sich viele signifikante Zusammenhänge unterschiedlichen Ausmaßes 

zwischen den beiden Dimensionen „religiöse Charakteristika“ und „religiös/spirituell 

motivierte Verhaltensweisen“. Die Tabelle 21 spiegelt die Ergebnisse der Korrelationen 

wider.  

 

Tabelle 21: Spearman-Korrelation der religiösen Charakteristika zu Verhaltensweisen 
 

Abhängige 

Variablen 

Unabhängige 

Variablen 

 Verhalten I II III IV 

1. Häufigkeit des Fragens n. R/S Bedürfnissen des Patienten -.24* -.24* -.53** -.29** 

2. Thema wechseln -.28** .37** .63** .34** 

3. Bestärkung des Patienten in seinen eigenen R/S -.29** -.32** -.56** -.27** 

4. Mitteilung der eigenen religiösen Vorstellungen -.27** -.27** -.60** -.29** 

5. Beten mit dem Patienten -.35** -.42** -.78** -.39** 

Anmerkungen:  
I = selbsteingeschätzte Religiosität,  
II = selbsteingeschätzte Spiritualität,  
III = intrinsische Religiosität,  
IV = Konfessionszugehörigkeit, 
* p < .05 (zweiseitig), ** p < .01 (zweiseitig), N=112. 

 
 

Mit Ausnahme der Variable „Thema wechseln, wenn religiöse/spirituelle Belange in 

Gesprächen mit Patienten auftauchen“ zeigen sich für alle Variablen beider Dimensionen 

„religiöse Charakteristika“ und „Einstellungen zu R/S“ schwache, mittelstarke bis starke 

negative signifikante Zusammenhänge. Am stärksten sind die Korrelationen zwischen 

„intrinsischer Religiosität“ und „Einstellungen zu R/S“. Erwartungsgemäß korrelieren also 

fast alle Variablen beider Dimensionen negativ miteinander, so dass höhere Werte für die 



47 
 

religiösen Charakteristika niedrigere Werte bei den Einstellungen ergaben. Die Variablen 

(Häufigkeit des Fragens nach religiösen/spirituellen Bedürfnissen des Patienten – Thema 

wechseln –  Bestärkung des Patienten in seinen eigenen R/S – Mitteilung der eigenen 

religiösen Vorstellungen – Beten mit dem Patienten), welche die Einstellungen zu R/S 

erfassten, wurden mit diesen Messwerten kodiert: ‹1› für “niemalsˮ, ‹2› für 

“selten/manchmalˮ und ‹3› für “oft/immerˮ.  

 

Je höher der Grad an Religiosität/Spiritualität und intrinsischer Religiosität, desto niedriger 

sind die Werte der Variablen von religiös/spirituell motivierten Verhaltensweisen, 

ausgenommen der Variable „Thema wechseln“. Oft oder immer fragen Ärzte mit hoher 

Religiosität nach religiösen/spirituellen Angelegenheiten eines Patienten (11% vs. 0% bzw.     

r = -.24 und -.53 bei p < .05 oder .01), bestärken den Patienten in seinen eigenen 

religiösen/spirituellen Überzeugungen und Gebräuchen (46% vs. 6% bzw. r = -.29, -.32 und   

-.56 bei p < .01), teilen etwas über ihre eigenen religiösen Vorstellungen und Erfahrungen mit 

(74% vs. 40% bzw. r = -.27 und -.60 bei p < .01) und beten mit den Patienten (66% vs. 25% 

bzw. r = -.35, -.42 und -.78 bei p < .01).  

 

Erwartungsgemäß korrelieren die Variablen von „religiöse Charakteristika“ insgesamt positiv 

mit der Variable „Thema wechseln, wenn religiöse/spirituelle Belange in Gesprächen mit 

Patienten auftauchen“. Ärzte mit hoher Spiritualität oder intrinsischer Religiosität versuchen 

es niemals bzw. selten, das Thema zu wechseln, wenn religiöse/spirituelle Belange in 

Gesprächen mit Patienten auftauchen (65% und 62% bzw. r = .37 und .63 bei p < .01). Im 

Gegensatz dazu geben Ärzte mit niedriger Spiritualität oder intrinsischer Religiosität zu, dass 

sie das Thema oft oder immer wechseln (18% und 8%). Erstaunlicherweise korreliert die 

Variable „selbsteingeschätzte Religiosität“ schwach aber negativ mit der Variable „Thema 

wechseln“ (r = -.28, p < .01). Für die Konfessionszugehörigkeit finden sich ebenfalls 

signifikante, aber schwache Zusammenhänge sowohl mit den Einstellungen zu R/S als auch 

mit den religiös/spirituell motivierten Verhaltensweisen (r = -.22 bis 34, p < .05 oder .01).  

 

 
 
 
 
  



48 
 

5.6 Selbstberichtete Barrieren als Vorhersagen für Verhaltensweisen 
 
 
Wie schon im Kapital 4 über die Datenanalyse ausführlich beschrieben, wurde zur 

Überprüfung der Annahme, dass verschiedene Verhaltensweisen der Ärzte im klinischen 

Kontext durch selbstberichtete Barrieren vorhersagbar seien, eine ordinale Regressionsanalyse 

durchgeführt.  

Als Prädiktoren dienten die selbst berichteten Barrieren: Allgemeines Unbehagen beim 

Sprechen über religiöse Dinge – Ungenügendes Wissen/Ausbildung – Zu wenig Zeit – Sorge, 

Patienten zu nahe zu treten – Sorge, mich der Kritik meiner Kollegen auszusetzen. Folgende 

Verhaltensweisen wurden als Kriteriumvariablen verwendet: Häufigkeit des Fragens nach 

religiösen/spirituellen Bedürfnissen des Patienten – Thema wechseln –  Bestärkung des 

Patienten in seinen eigenen R/S – Mitteilung der eigenen religiösen Vorstellungen – Beten mit 

dem Patienten. Alter, Geschlecht, intrinsische Religiosität und selbsteingeschätzte 

Spiritualität wurden dann als Kontrollvariablen einbezogen. 

Die Ergebnisse der logistischen Regressionsanalyse sind in diesem Abschnitt in Form von 

berechneten Odds und Odds Ratio55 der bivariaten und multivariaten Analyse wiedergegeben. 

Zur Erinnerung beschreiben Odds «das Verhältnis der Eintrittswahrscheinlichkeit eines 

Ereignisses zu seiner Gegenwahrscheinlichkeit»56 und Odds Ratio ist das Verhältnismaß, das 

die Veränderung des Chancenverhältnisses wiederspiegelt, wenn eine abhängige Variable um 

eine Einheit erhöht bzw. erniedrigt wird57.  

  

  

                                                 
55 Zur Veranschaulichung des Berechnungsprinzips: Vgl. J. Janssen & W. Laatz (2013), Statistische  
Datenanalyse mit SPSS, Springer, Berlin, 2013, S. 457-460: Bezeichnet man die Wahrscheinlichkeit  
(probability) mit P, so kann die Vorhersagevariable des Regressionsmodells mit P (y ≤ j/x) ausgedrückt werden.  
Es handelt sich um eine bedingte Wahrscheinlichkeit: der Wahrscheinlichkeit für Ereignis y unter den durch x  
definierten Bedingungen. Hat man mehrere Einflussvariablen, so vergrößert sich die Matrix der  
Vorhersagewerte. Nach Umformulierungen ergibt sich folgende Formel:  P (y ≤ j/x) / 1 - P (y ≤ j/x) = P (y ≤ j/x)  

/ P (y > j/x) = Odds (y ≤ j/x) = eªʲ ˗ ᵝ¹ˣ¹ ˗ ᵝ²ˣ² ˗ ᵝ³ˣ³, wobei  
aj = sog. Schwellenparameter für jede Kategorie j der Variable y;  
ß1, ß2, ß3 = Regressionskoeffizienten der Einflussvariablen (Lageparameter);  
x1, x2, x3 = unabhängige Variablen (Einflussvariable).   
 
56 J. Wofl et al. (Hrsg) (2009), Methodik der empirischen Forschung, Springer, Wiesbaden, 2009, S. 272. 
 
57 Vgl. C. Zurbriggen (2016), Schulklasseneffekte, Schülerinnen und Schüler zwischen komparativen und  
normativen Einflüssen, Springer, Wiesbaden, 2016, S. 128 (274 S.); M. Eid, M. Gollwitzer & M. Schmitt (2015),  
Statistik und Forschungsmethoden, Beltz, Weinheim, 2015, 1076 S. 



49 
 

5.6.1 Die Frage nach R/S-Bedürfnissen der Patienten in Abhängigkeit von persönlichen und 

klinisch-praktischen Faktoren 

 

Anhand der Vorzeichen der Koeffizienten sowohl in der bivariaten als auch in der 

multivariaten Analyse erkennt man, dass Ärzte mit hohem Grad an Spiritualität und 

intrinsischer Religiosität häufiger als andere nach religiösen/spirituellen Angelegenheiten 

eines Patienten fragen. Zwischen Männern und Frauen ist dabei kein Unterschied zu 

erkennen. Unter Verwendung der Koeffizientenschätzwerte wurden die Chancen (Odds) bzw. 

die Chancenverhältnisse (Odds Ratio) für die Häufigkeit, dass ein Arzt nach 

religiösen/spirituellen Bedürfnissen eines Patienten fragt, berechnet. Die Ergebnisse dieser 

Berechnung sind in der Tabelle 22 aufgelistet. Da die Variable „Sorge, mich der Kritik meiner 

Kollegen auszusetzen“ mit keiner der definierten Verhaltensweise assoziiert war, wurde sie 

nicht in die Analyse aufgenommen. Die Variable „Sorge, Patienten zu nahe zu treten“ diente 

deswegen als Referenzvariable.  

Die Wahrscheinlichkeit nach religiösen/spirituellen Angelegenheiten eines Patienten zu 

fragen (im Gegensatz zu nicht fragen) sinkt auf 0,7 zu 1, wenn sich der Proband unwohl und 

unbehaglich dabei fühlt über religiöse Dinge zu sprechen.  Genauso verhält es sich mit dem 

ungenügenden Wissen/Ausbildung. Die Wahrscheinlichkeit erniedrigt sich auf 0,3 zu 1. Also, 

sowohl in der bivariaten Analyse als auch in der multivariaten sind die Ärzte, die das 

allgemeine Unbehagen beim Sprechen über religiöse Dinge (OR = 0,7 bzw. 0,3; p < 0,05) 

oder ungenügendes Wissen/Ausbildung (OR = 0,3 bzw. 0,9; p < 0,05) als Barrieren für 

Gespräche über R/S mit Patienten nennen, auch diejenigen, die in der Praxis seltener nach 

religiösen/spirituellen Bedürfnissen eines Patienten fragen. Denen gegenüber steigt die 

Wahrscheinlichkeit auf 1,7 zu 1, sich aktiv nach der R/S des Patienten zu erkundigen im 

Gegensatz zum Nichtfragen, wenn der Studienteilnehmer die verfügbare Zeit zur 

Thematisierung von R/S als zu gering empfindet. 

Tabelle 22: Zusammenhang zwischen Häufigkeit des Fragens nach R/S und Barrieren 

Variable OR (bivariat) OR (multivariat) 

Allgemeines Unbehagen beim Sprechen über religiöse Dinge 0.7* [0,53-3,20] 0.3*  [0,73-2,86] 

Ungenügendes Wissen/Ausbildung 0.3* [0,18-2,94]  0.9   [1,46-1,71] 

Zu wenig Zeit 1.7* [0,62-1,35]  1.5* [0,31-1,83] 

Sorge, Patienten zu nahe zu treten 1.5   [1,78-3,86]  2.1   [0,75-0,81] 

 
Vergleichsvariabel (bivariat): Häufigkeit des Fragens nach religiösen/spirituellen Bedürfnissen des Patienten (oft/immer). 
Kontrollvariablen (multivariat): Geschlecht, Intrinsische Religiosität, selbsteingeschätzte Spiritualität. 
Hier und bei allen weiteren Tabellen: 
OR = Odds ratio;  
* p < .05 (zweiseitig);  
** p < .01 (zweiseitig);  
[ ] = 95%-  Konfindenzintervall. 



50 
 

5.6.2 Wechseln des Themas bei Gesprächen über Religiosität/Spiritualität 

 

Eine Übersicht über die bivariaten und multivariaten Analysen befindet sich in der Tabelle 23. 

Die bivariate Analyse zeigt deutlich, dass Studienteilnehmer, die sich unwohl und 

unbehaglich bei Gesprächen über religiöse/spirituelle Themen fühlen, hoch signifikant 

häufiger das Thema wechseln, wenn Patienten sie deswegen ansprechen (OR = 8,6; p < 0.01). 

Das heißt, dass das Gefühl des Unwohlseins beim Austausch über R/S dazu führt, die 

Wahrscheinlichkeit, das Gespräch vom Thema R/S wegzulenken gegenüber dem Beibehalten 

des Themas, auf 8,6 zu 1 steigt. Auch Probanden mit ungenügendem Wissen bzw. 

ungenügender Ausbildung bezüglich R/S tendieren dazu, das Thema R/S bei Gesprächen mit 

Patienten zu meiden (OR = 3,1; p < 0.05). In der multivariaten Analyse zeigen sich die 

Zusammenhänge zwischen diesen Variablen schwächer. Dagegen wechseln Ärzte, die 

angeben, zu wenig Zeit zur Thematisierung religiöser/spiritueller Themen mit Patienten zu 

haben, niemals bzw. seltener das Thema R/S beim Gespräch mit Patienten (OR = 0,7;              

p < 0.05). Daraus lässt sich ableiten, dass je weniger die Zeit zur Thematisierung von R/S als 

Barriere angegeben wird, umso höher ist die Wahrscheinlichkeit, beim Thema R/S zu bleiben, 

wenn es beim Gespräch mit Patienten aufkommt. 

 
Tabelle 23: Zusammenhang zwischen Thema wechseln und Barrieren 

Variable OR (bivariat) OR (multivariat) 

Allgemeines Unbehagen beim Sprechen über religiöse Dinge  8.6** [1,56-4,25] 4.0 [1,55-1,97] 

Ungenügendes Wissen/Ausbildung  3.1*   [0,44-1,96] 0.2 [0,10-3,28] 

Zu wenig Zeit  0.7*   [0,59-1,32] 1.1 [0,96-1,16] 

Sorge, Patienten zu nahe zu treten   1.4    [0,55-0,93] 0.9 [0,37-1,97] 

 
Vergleichsvariable (bivariat): Thema wechseln. 
Kontrollvariablen (multivariat): Geschlecht, Intrinsische Religiosität, selbsteingeschätzte Spiritualität. 
  



51 
 

5.6.3 Bestärkung des Patienten in seiner Religiosität/Spiritualität 
 
Eine Zusammenfassung der Ergebnisse der bivariaten und multivariaten Analysen wird in der 

Tabelle 24 aufgezeigt.  Die Wahrscheinlichkeit, dass das Ereignis „Bestärkung des Patienten 

in seiner eigenen R/S“ vorliegt, ist bei Probanden, die zu wenig Zeit zur Thematisierung von 

R/S mit einem Patienten als Barriere angeben, fast zweimal so groß (OR = 1,6; p < 0,05) wie 

bei denjenigen, die die Zeit zum Gespräch über R/S mit Patienten als ausreichend oder sogar 

zu lang ansehen. Mit anderen Worten: Studienteilnehmer, die Zeitmangel beklagen, bestärken 

Patienten in ihren eigenen religiösen/spirituellen Gebräuchen und Überzeugungen häufiger als 

ihre Kollegen, denen die Zeit dafür völlig ausreicht. Weiterhin ist für jeden Probanden, der 

den Mangel an Ausbildung und Wissen im Bereich R/S als Barriere für Gespräche über R/S 

nennt, die Wahrscheinlichkeit bei 0,2 zu 1, dass er zu der Gruppe gehört, die eine Bestärkung 

der Patienten in ihrer R/S nicht anstreben (OR = 0,2; p < 0,05). Dasselbe gilt auch für 

Teilnehmer, die das „allgemeine Unbehagen beim Sprechen über religiöse Dinge“ als Barriere 

betrachten (OR = 0,4; p < 0,05). In der multivariaten Darstellung zeigt sich hinsichtlich der 

Bestärkung des Patienten lediglich die Tendenz, dass fast alle Befragten weniger häufiger 

Patienten in ihrer eigenen R/S unterstützen.  

 
Tabelle 24: Zusammenhang zwischen Bestärkung des Patienten und Barrieren 

Variable OR (bivariat) OR (multivariat) 

Allgemeines Unbehagen beim Sprechen über religiöse Dinge 0.4* [0,76-3,25] 0.9* [0,96-2,39] 

Ungenügendes Wissen/Ausbildung 0.2* [0,80-2,37] 0.3* [0,69-2,28] 

Zu wenig Zeit 1.6* [0,46-1,42] 0.9* [0,98-1,07] 

Sorge, Patienten zu nahe zu treten 0.6   [2,19-4,45] 1.0   [0,76-2,44] 

 
Vergleichsvariable (bivariat): Bestärkung des Patienten in seiner eigenen R/S. 
Kontrollvariablen (multivariat): Geschlecht, Intrinsische Religiosität, selbsteingeschätzte Spiritualität. 
  



52 
 

5.6.4  Mitteilung der eigenen religiösen/spirituellen Vorstellungen 
 
Die wesentlichen Ergebnisse der bivariaten und multivariaten Analysen dieses Abschnittes 

lassen sich der Tabelle 25 entnehmen. Bei dieser Untersuchung ging es darum, Prädiktoren 

herauszufinden, welche die Mitteilungswahrscheinlichkeit der eigenen R/S beim Gespräch 

mit Patienten vorhersagen könnten. Die Wahrscheinlichkeit, seine eigenen religiösen und 

spirituellen Überzeugungen mitzuteilen, wenn man sich unwohl fühlt über religiöse Dinge zu 

sprechen, liegt bei 0,9 zu 1 (OR = 0,9; p < 0,05) im Verhältnis zu der Wahrscheinlichkeit, 

seine eigene R/S mitzuteilen, wenn das „allgemeine Unbehagen beim Sprechen über religiöse 

Dinge“ nicht als Barriere empfunden wird. Das Chancenverhältnis liegt fast bei 1:1. Dies 

bedeutet, dass der Prädiktor „allgemeines Unbehagen beim Sprechen über religiöse Dinge“ 

gleichen Einfluss auf beide Gruppen hat. Anders gesagt, Studienteilnehmer teilen ihre eigenen 

religiösen/spirituellen Überzeugungen und Vorstellungen den Patienten gleich häufig mit, 

egal ob sie sich dabei wohl oder unwohl fühlen. Diese Erkenntnis ist umso bemerkenswerter, 

da fast ein Viertel der Probanden ihr Verhalten, nicht mit Patienten über R/S zu sprechen, mit 

dem allgemeinen Unbehagen beim Sprechen über religiöse Dinge begründeten (cf. Kapitel 

5.4.5). Auch erkennt man in den Ergebnissen der bivariaten und multivariaten Analyse, dass 

Studienteilnehmer, die den Zeitmangel als Haupthindernis für Gespräche mit Patienten über 

R/S erwähnt hatten (41%, siehe Kapitel 5.4.5), häufiger als alle anderen Teilnehmer etwas 

über ihre eigenen religiösen/spirituellen Erfahrungen mitteilen (OR = 2,7 bzw. 2,2; p < 0,05). 

 
 
Tabelle 25: Zusammenhang zwischen Mitteilung der eigenen R/S und Barrieren 

Variable OR (bivariat) OR (multivariat) 

Allgemeines Unbehagen beim Sprechen über religiöse Dinge 0.9* [0,27-2,74]  2.3* [1,07-2,34] 

Ungenügendes Wissen/Ausbildung 0.1* [0,11-2,63]  0.4   [1,29-1,68] 

Zu wenig Zeit 2.7* [0,40-1,97]  2.2* [0,27-1,97] 

Sorge, Patienten zu nahe zu treten 0.4   [2,28-4,74]  0.5   [0,12-1,68] 

 
Vergleichsvariable (bivariat): Mitteilung der eigenen religiösen Vorstellungen.  
Kontrollvariablen (multivariat): Geschlecht, Intrinsische Religiosität, selbsteingeschätzte Spiritualität. 
  



53 
 

5.6.5 Beten mit dem Patienten 
 
Den Ergebnissen der bivariaten und multivariaten Analyse aus der Tabelle 26 kann 

entnommen werden, dass die Variablen „allgemeines Unbehagen beim Sprechen über 

religiöse Dinge“, „ungenügendes Wissen/Ausbildung“ und „zu wenig Zeit“ einen signifikanten 

Einfluss auf die abhängige Variable „Beten mit dem Patienten“ in der bivariaten Analyse 

haben. In der multivariaten Analyse besteht keine Signifikanz für die Variable „ungenügendes 

Wissen/Ausbildung“ mehr. Würde man davon ausgehen, dass Ärzte, die „zu wenig Zeit“ als 

Barriere für die Durchführung von Gesprächen über R/S mit Patienten ansehen, häufiger mit 

Patienten beten als die Probanden, die den Zeitmangel als erhebliches Hindernis zum 

Austausch mit Patienten über R/S angeben, würde die Wahrscheinlichkeit für das Ergebnis 

„Beten mit Patienten“ bei mehr als hundert Prozent liegen (OR = 1,9 und 1,8; p < 0,05). 

Andererseits ist die Wahrscheinlichkeit des „Betens mit Patienten“ bei Ärzten, die sich 

bezüglich R/S unzureichend ausgebildet fühlen, weniger als halb so groß wie bei 

Teilnehmern, die den Mangel an Wissen nicht als Hürde betrachten.  

 
Tabelle 26: Zusammenhang zwischen Beten mit dem Patienten und Barrieren 

Variable OR (bivariat) OR (multivariat) 

Allgemeines Unbehagen beim Sprechen über religiöse Dinge 0.4** [1,57-4,40] 0.5* [1,78-2,07] 

Ungenügendes Wissen/Ausbildung 0.1*   [0,77-3,31] 0.2   [0,79-2,34] 

Zu wenig Zeit 1.9*   [0,32-1,60] 1.8* [0,45-1,66] 

Sorge, Patienten zu nahe zu treten 0.5     [1,31-3,20] 0.5   [0,55-2,21] 

 
Vergleichsvariable (bivariat): Beten mit dem Patienten. 
Kontrollvariablen (multivariat): Geschlecht, Intrinsische Religiosität, selbsteingeschätzte Spiritualität. 
 

 

 

 

 

 
  



54 
 

6 Diskussion 
 
Im Folgenden werden die Ergebnisse dieser Arbeit eingehend diskutiert und den 

Erkenntnissen anderer Studien gegenübergestellt.   

6.1 Diskussion der Fragen– und Methodenauswahl 

 
Die Forschungsfragen58 wurden mittels des von Curlin et al. entwickelten Survey „Religion 

and Spirituality in Medicine: Physicians‘ Perspectives“ konzipiert. Eine validierte 

französischsprachige Version des Originalfragebogens von Curlin et al. wurde im 

Universitätsklinikum von Kinshasa eingesetzt. Der Fragebogen war in folgende drei 

Abschnitte untergliedert: 

Section A: Your perspective on religion/spirituality and health 

Section B: Your religious/spiritual characteristics 

Section C: Demographics and your medical practice 

 

Während es zur Wahrung der Vergleichbarkeit notwendig und aus inhaltlicher Sicht sinnvoll 

erschien, alle Items des Abschnitts A in die französisch-kongolesische Fassung zu 

übernehmen, wurden einige Fragen der Abschnitte B und C aufgrund der fehlenden Relevanz 

für den kongolesischen Kulturraum aus dem Fragenkatalog entfernt. Weitere Fragen wurden 

aus anderen Quellen ersetzt oder hinzugefügt und somit dem französischen Sprach- und 

Kulturkontext angepasst. Das International Social Survey Programm (ISSP 2008) und die 

Europäische Wertestudie (EVS 2008) wurden dabei als Quellen59 verwendet. 

  

                                                 
58 Diese Dissertation fand im Rahmen eines Forschungsprojekts der Professur für Spiritual Care mit zwei  
weiteren Erhebungsstandorten, in Deutschland und Dänemark statt. Verantwortlich für die dänische Erhebung  
war Dr. Nils C. Hvidts, Associate Professor an der Research Unit of Health, Man, and Society der University of  
Southern Denmark in Odense. In Deutschland waren von der Fakultät der Medizin/LMU Prof. Dr. med. Eckhard 
Frick, Prof. Dr. theol. Traugott Roser, Prof. Dr. med. Andreas Schulze und Dr. med. Inga Wermuth als  
Studienleiter bzw. Studienkoordinatorin aktiv. 
 
59 Die sog. European Value Study ist eine umfangreiche, transnationale empirische Langzeitstudie, mit der eine 
Analyse grundlegender Werte vorgenommen wird (siehe http://www.europeanvaluesstudy.eu/,  
zuletzt abgerufen am 25.06.2012).  Das International Social Survey Programme (ISSP) ist ein internationales 
Kooperationsprogramm, das jährlich eine gemeinsame Umfrage zu sozialwissenschaftlich 
relevanten Themen durchführt (siehe http://www.gesis.org/issp, zuletzt abgerufen am 25.06.2012). 



55 
 

Grundlegend für die vorgenommene Übersetzung bzw. Adaptation des Gesamtfragebogens 

war der sogenannte ask-the-same-question-Ansatz60. Dieser betont die Erwartung einer 

semantisch-pragmatischen Vergleichbarkeit, einer Beachtung der Kriterien adäquater 

Formulierung von Fragen in Bezug auf den Zieltext sowie einer Wahrung von 

Konstruktionsmerkmalen im Ausgangstext61. Dieser Ansatz bot den Vorteil, dass er die 

Voraussetzung für eine maximale Äquivalenz bot und damit einen Item-zu-Item-Vergleich 

möglich machte. Basierend auf diesen Ansatz wurden die Fragen in der Reihenfolge des 

Originalfragebogens belassen. 

Der gesamte Anpassungsprozess des Fragebogens wurde tabellarisch in detaillierter Form und 

als Anhang dokumentiert. Die Rücklaufquote lag bei 82,3% (112/136).  

 

Im Rahmen des oben beschriebenen explorativ-deskriptiven Vorgehens wurden religiöse und 

spirituelle Charakteristika der Zielpopulation erhoben. Hierunter subsumierte sich das 

selbstberichtete Verhalten, bezogen auf religiöse/spirituelle Aspekte im klinischen Kontext, 

persönliche religiöse/spirituelle Einstellungen, Überzeugungen und Werte sowie allgemeine 

demographische Merkmale. Die Grundlage der statistischen Analyse der gewonnenen Daten 

war das „Statistical Package for the Social Sciences bzw. Statistical Product and Service 

Solutions“ (IBM SPSS Statistics 21.0) für Microsoft Windows. Die gesamten Daten wurden 

in Bezug auf die Variable „Geschlecht“ gewichtet. Dadurch konnten Verzerrungen von der 

Stichprobe gegenüber der Grundgesamtheit (angestellte Ärzte am Uniklinikum Kinshasa) 

korrigiert werden.  

 

Die Korrelationsanalyse nominalskalierter Variablen wurde mit Hilfe verschiedener Varianten 

des Chi-Quadrat-Unabhängigkeitstests durchgeführt und unter Anwendung von Kreuztabellen 

dargestellt. Danach wurden die Zusammenhänge der Daten und deren Signifikanz mittels 

Spearmans Rangkorrelationskoeffizient rs überprüft. Das Signifikanzniveau wurde a priori 

auf p<0,05 festgelegt. Mittels multipler Regressionsanalyse wurden schließlich univariate 

Zusammenhänge zwischen Religiosität/Spiritualität der Ärzte, ihrer Konfessionszugehörigkeit 

und den selbst berichteten Barrieren nach der Adjustierung der Kovariaten untersucht.  

 

                                                 
60 Vgl. J. Harkness, B-E Pennell, A. Villar, N. Gebler, S. Aguilar-Gaxiola, I. Bilgen (2008), Translation  
Procedures and Translation Assessment in the World Mental Health Survey Initiative, in: Kessler RC (ed.), The 
WHO world mental health surveys - global perspectives on the epidemiology of mental disorders. 1. publ. ed.  
New York: Cambridge University Press 2008, XVIII, 580 S. 
 
61  Vgl. Behr D. (2009), 291 S. 
   



56 
 

6.2 Diskussion der Umfrageergebnisse 
 
Die ärztlich-klinische Tätigkeit ist neben den medizinischen Aspekten oft mit komplexen 

Fragen ethischer, religiöser und spiritueller Art verbunden. Das Hauptziel der vorliegenden 

Arbeit war, aus Sicht der Ärzte, die möglichen Einflüsse von Religiosität/Spiritualität (R/S) 

auf die Behandlungssituation und die Arzt-Patient-Beziehung zu untersuchen. Die Annahme, 

dass verschiedene Verhaltensweisen der Ärzte im klinischen Alltag durch selbstberichtete 

Barrieren bezüglich R/S vorhersagbar seien, sollte überprüft werden. 

Ein zweiter Schwerpunkt dieser Arbeit lag darin, die religiösen/spirituellen Charakteristika, 

d.h. die Einstellungen, Überzeugungen und Verhaltensweisen von Ärzten, die im 

Universitätsklinikum von Kinshasa tätig waren und an dieser Studie teilgenommen haben, zu 

erfassen.  

Schließlich wurde auch die Frage behandelt, ob es Unterschiede in Bezug auf spirituelle und 

religiöse Charakteristika zwischen Ärzten verschiedener Nationen bzw. Kulturen (Kongo 

versus Deutschland versus Dänemark versus USA) gibt. 

  



57 
 

6.2.1. Religiöse Charakteristika 

In diesem Kapitel werden die religiösen/spirituellen Charakteristika der kongolesischen Ärzte 

zusammenfassend vorgestellt. Im Gegensatz zur Curlin´ Studie 62, die die Merkmale der Ärzte 

in den USA mit denen der normalen Bevölkerung vergleicht, gibt es keine uns bekannten 

wissenschaftlichen Studien, die die religiösen/spirituellen Charakteristika der kongolesischen 

Bevölkerung im Allgemeinen untersuchen. Schlussfolgernd können in dieser Arbeit die 

Unterschiede oder Gemeinsamkeiten beider Gruppen leider nicht diskutiert werden. 

Außerdem hat der Survey über die religiösen Charakteristika der Ärzte im 

Universitätsklinikum Kinshasa nicht den Anspruch repräsentativ zu sein, sondern dient einer 

groben Einordnung, da nur etwa ein Viertel der beschäftigten Ärzte des Uni-Klinikums erfasst 

werden konnte. Außerdem repräsentieren die Befragten nicht das gesamte Kollektiv der 

ärztlichen Körperschaft im Kongo. Trotzdem bietet diese Studie wichtige und zielführende 

Informationen zu Einstellungen, Überzeugungen und Verhaltensweisen der Ärzte im Kongo. 

 

Insgesamt betrachten sich kongolesische Ärzte als religiöse und spirituelle Menschen. So 

schätzen sie sowohl ihre eigene Spiritualität (80,2%) als auch ihre eigene Religiosität (91,2%) 

sehr hoch ein. Zudem korreliert der Grad der Spiritualität bzw. Religiosität mit der 

Zugehörigkeit zu einer Religionsgemeinschaft. Die Befragten, die zu einer 

Religionsgemeinschaft gehören, bezeichnen sich fast alle auch als spirituelle Menschen. Im 

Vergleich dazu halten sich 52% der US-Ärzte für spirituell und religiös gleichermaßen. 

Kongolesische Ärzte bemühen sich sehr, ihre religiösen Überzeugungen in ihr alltägliches 

Leben zu integrieren (65% vs. 58% bei US-Ärzten) und geben an, ihr ganzer Lebensentwurf 

basiere auf ihrer Religiosität.  Sie empfinden es weder als Schwierigkeit, dem religiösen 

Glauben im Rahmen der medizinischen Tätigkeit treu zu bleiben noch zweifeln sie am 

religiösen Glauben aufgrund der Erfahrungen aus der medizinischen Tätigkeit. Ihre religiösen 

Überzeugungen beeinflussen stark ihre praktische medizinische Tätigkeit (71% vs. 55% bei 

US-Ärzten). Der Glaube an ein Leben nach dem Tod, an den Himmel bzw. die Hölle sowie an 

Wunder ist Bestandteil ihrer Religiosität. Bei Gott suchen sie Kraft, Unterstützung und 

Orientierung, wenn sie mit schwierigen Lebenssituationen konfrontiert sind (95% vs. 48% bei 

US-Ärzten). Interessanterweise wenden sich nicht nur Ärzte mit Konfessionszugehörigkeit 

(95%) an Gott, sondern auch diejenigen, die zu keiner Religionsgemeinschaft gehören (91%). 

Dies ist wahrscheinlich dadurch zu erklären, dass angesichts der Tatsache, dass die Mehrheit 

                                                 
62 Vgl. FA. Curlin et al. (2005), Religious characteristics of U.S. Physicians: a national survey, in: Journal of 
General Internal Medicine 2005,20, S. 629-634. 
 



58 
 

der kongolesischen Bevölkerung dem Christentum angehört63, Ärzte - wie andere Kongolesen 

- christlich sozialisiert sind. Die meisten der Befragten waren nämlich Katholiken, 

Protestanten oder Mitglieder freier Kirchen. Unabhängig davon, dass sie sich als Christen 

präsentieren und somit an die Auferstehung glauben, geben manche Ärzte (37%) zudem an, 

an die übernatürlichen Kräfte von Ahnen zu glauben. 

Die Ergebnisse dieses Studienabschnittes bestätigen im Allgemeinen die Resultate des Survey 

von Curlin et al. Der Studie von Curlin64 ist aber auch zu entnehmen, dass sich die Ärzte in 

den USA im Vergleich zur gesamten Bevölkerung weniger anstrengen, ihre religiösen 

Überzeugungen auf andere Bereiche des Lebens anzuwenden. Wesentlich weniger als die 

Allgemeinbevölkerung wenden sie sich als Coping-Strategie in schwierigen 

Lebenssituationen oder vor wichtigen Entscheidungen an Gott. Sie versuchen der 

Lebenssituation einen Sinn zu geben und entscheiden sich für ihren eigenen Weg, ohne sich 

hierbei in erster Linie auf Gott zu verlassen (61% vs. 30% bei kongolesischen Ärzten). Bei 

den kongolesischen Ärzten scheint es dagegen keine Diskrepanz in verschiedenen sozialen 

Bereichen in Bezug auf R/S zu geben. Sie geben an, bei Gott nach Orientierung und 

Unterstützung zu suchen, um größere Probleme in ihrem Leben zu bewältigen. Ob diese 

Angaben auch dem Verhalten in der alltäglichen klinischen Praxis entsprechen, wird in dem 

Abschnitt über die Zusammenhänge von Einstellungen zu R/S und Verhalten untersucht. Was 

die deutschen Ärzte betrifft, gaben z.B. in der Studie von Hofmann und Walach65 die meisten 

deutschen Psychotherapeuten an, dass ihre religiösen und spirituellen Überzeugungen ihre 

Praxis der Psychotherapie beeinflussen.  

 

Im Rahmen dieser Dissertation soll die Bedeutung von Religiosität und Spiritualität im Kongo 

speziell mit der Situation in den USA und Deutschland verglichen werden. Im Allgemeinen 

wird der Impact der R/S in afrikanischen Ländern, wie der Demokratischen Republik Kongo, 

höher eingeschätzt als in den USA oder in Europa. Der internationale Religionsmonitor der 

Bertelsmann-Stiftung stufte z.B. Ende 2007 den Anteil religiöser Menschen an der 

                                                 
63 http://en.wikipedia.org/wiki/Religion_in_the_Democratic_Republic_of_the_Congo, 2014.10.29 
 
64 Vgl. F.A. Curlin et al., (2005), Religious characteristics of U.S. Physicians: a national survey, in: Journal of  
General Internal Medicine 2005,20, S. 632. 
 
65 Vgl. L. Hofmann & H. Walach (2011), Spirituality and religiosity in psychotherapy – A representive survey  
among German psychotherapists, in: Psychotherapy Research 2011, 21(2), S. 179-192. 
 



59 
 

Gesamtbevölkerung der USA mit 89% und in Deutschland mit 70% ein. Afrika sei der 

religiöseste Kontinent und Nigeria das Land mit der höchsten Religiosität der Welt66.  

 

6.2.2. Persönliche Sichtweise auf Religiosität/Spiritualität und Gesundheit  
 

Im Rahmen dieser Studie wurde vor allem der Stellenwert der Religiosität/Spiritualität bei der 

Patientenversorgung aus der Perspektive der behandelnden Ärzte untersucht. 

Nahezu vier Fünftel der Ärzte sind davon überzeugt, dass Religiosität/Spiritualität die 

Gesundheit der Patienten stark beeinflussen. Dieser Einfluss sei mehr positiv als negativ. 

Auch glauben die meisten Ärzte, dass Gott oder eine übernatürliche Instanz in die Gesundheit 

des Patienten eingreife. Diese Aussagen bestätigen die Ergebnisse anderer Studien, etwa die 

von Curlin et al.67 oder Koenig et al.68. Laut Curlin glauben die meisten US-Ärzte, dass R/S 

einen wesentlichen und im allgemeinen positiven Einfluss auf die Gesundheit der Patienten 

hat (85%) und dass dieser Einfluss gelegentlich auf göttlichem Eingreifen beruht (54%). 

Koenig et al. fanden zudem heraus, dass aus der Sicht der Hausärzte die Religion einen 

positiven Effekt auf die psychische und körperliche Gesundheit (67%) bei älteren Patienten 

hat.  

Auch wenn die Ärzte in den USA und in Deutschland die Rolle der Religion für die 

Gesundheit der Patienten erkennen, sind sie kritischer und distanzierter als ihre Kollegen im 

Kongo bei ihrer Bewertung dieses Phänomens. Die US-Ärzte betrachten Religion als 

hilfreiche Rahmenbedingung zur Bewältigung von Krankheit: Innerhalb einer religiösen 

Gemeinschaft kann sie sich als konkrete und für die Erkrankten als förderliche Unterstützung 

beim Heilungsverlauf bemerkbar machen. 

Kongolesische Ärzte finden es angemessen, dass ein Arzt über religiöse/spirituelle Themen 

spricht, wenn ein Patient diese zur Sprache bringt (68% vs. 91% bei US-Ärzten). Ihrer 

Meinung nach dürfte sogar der Arzt aus eigener Initiative den Patienten zu seiner 

Religiosität/Spiritualität befragen. Weiter geben sie an, dass sie dabei den Patienten in seinen 

eigenen religiösen/spirituellen Überzeugungen und Gebräuchen bestärken, aber auch ihre 

eigenen religiösen Vorstellungen mitteilen. Fast ein Drittel der Ärzte befürwortet das Beten 

                                                 
66 Vgl. Bertelsmann Stiftung. Religionsmonitor 2007. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2007. 
 
67 Vgl. FA. Curlin et al. (2007), Physicians´ Observations and Interpretations of the Influence of Religion and 
 Spirituality on Health, in: Arch. Intern. Med., 167, S. 649-654. 
 
68  Vgl. H.G. Koenig, L.B. Bearon, R. Dayringer (1989), Physician perspectives on the role of religion in the  
physician-older patient relationship, in: J. Fam Pract.,28, S. 441-448. 



60 
 

mit dem Patienten, wenn der Arzt dies als angemessen empfindet. Entsprechend gibt etwa die 

Hälfte der Befragten an, immer oder oft mit dem Patienten gebetet zu haben (49% vs.19 % bei 

US-Ärzten).  

6.2.3. Zusammenhang zwischen religiösen Charakteristika und Einstellungen/Verhalten  
 

Ärzte, die sich zu einer religiösen Konfession bekennen und gleichzeitig über einen hohen 

Grad an Religiosität, Spiritualität und intrinsischer Religiosität verfügen, finden es 

angemessen, sowohl über religiöse/spirituelle Themen zu sprechen, wenn ein Patient diese zur 

Sprache bringt, als auch einen Patienten zu seiner Religiosität/Spiritualität zu befragen. 

Umgekehrtes gilt für Ärzte ohne Bekenntnis zu einer Religionsgemeinschaft und mit niedriger 

Religiosität/Spiritualität. Aus deren Sicht sollten es Ärzte vermeiden, über die eigenen 

religiösen Überzeugungen und Erfahrungen mit einem Patienten zu sprechen oder mit ihren 

Patienten zu beten. Diese letztgenannte Meinung vertritt jedoch nur eine Minderheit der 

befragten Ärzte (18%). 

 

Untersucht wurden auch die Zusammenhänge zwischen den religiösen Charakteristika der 

Befragten und der Tatsache, ob und wie oft Ärzte Patienten über ihre R/S aktiv befragen, ob 

sie Patienten in ihrer R/S bestärken, ob sie ihre eigene R/S den Patienten mitteilen oder ob sie 

mit den Patienten beten, wenn religiöse bzw. spirituelle Belange in Gesprächen mit den 

Patienten auftauchen. Es fanden sich viele signifikante Zusammenhänge unterschiedlichen 

Ausmaßes zwischen den beiden Dimensionen, „religiöse Charakteristika“ und 

„religiös/spirituell motivierte Verhaltensweisen der Ärzte“. 

 

Ärzte mit hoher Religiosität fragen oft/immer nach religiösen/spirituellen Bedürfnissen eines 

Patienten, bestärken den Patienten in seinen eigenen religiösen/spirituellen Überzeugungen 

und Gebräuchen, teilen etwas über ihre eigenen religiösen Vorstellungen und Erfahrungen mit 

und beten mit den Patienten. Außerdem versuchen Ärzte mit hoher Spiritualität oder 

intrinsischer Religiosität selten, das Thema zu wechseln, wenn religiöse/spirituelle Belange in 

Gesprächen mit Patienten auftauchen. Im Gegensatz dazu geben Ärzte mit niedriger 

Spiritualität oder intrinsischer Religiosität an, dass sie das Thema oft oder immer wechseln.  

Einzig die Variable „selbsteingeschätzte Religiosität“ korreliert negativ mit der Variable 

„Thema wechseln“. (r = -.28, p <.01), was eine Diskrepanz mit den Ergebnissen der 

Korrelation zwischen anderen „religiösen Charakteristika“ und „religiös/spirituell motivierte 



61 
 

Verhaltensweisen“ darstellt. Die Ursache dieser Diskrepanz könnte sein, dass Ärzte mit 

niedrig selbsteingeschätzter Religiosität im klinischen Alltag das Gespräch mit Patienten über 

R/S-Themen nicht wechseln, wie sie es angeben, sondern sich doch mit Patienten über R/S 

austauschen. Dies sollte in künftigen Studien nochmals überprüft werden, denn dieses 

Ergebnis würde bedeuten, dass auch Ärzte mit hoher selbst eingeschätzter Religiosität das 

Thema R/S häufiger wechseln als angenommen. Für die Konfessionszugehörigkeit finden sich 

ebenfalls signifikante, aber schwache Zusammenhänge sowohl mit den Einstellungen als auch 

mit den Verhaltensweisen (r = -.22 bis 34, p < .05 oder .01).  

 

Die Ergebnisse dieses Studienabschnittes belegen im Einklang mit der Arbeit von Curlin et al. 

die Bedeutung und den Einfluss der R/S der Ärzte auf ihre Einstellungen und ihr Verhalten im 

klinischen Kontext. Trotz räumlicher und kultureller Unterschiede scheinen die Ärzte sowohl 

in den USA als auch im Kongo das gleiche Empfinden und denselben Zugang zu den 

spirituellen Ressourcen zu besitzen. Tatsächlich diskutieren die US-Ärzte über R/S mit den 

Patienten weniger (45% finden es unangemessen den Patienten über seine R/S zu befragen) 

und beten mit ihnen auch seltener (53% nur auf Initiative des Patienten) als es die Ärzte im 

Kongo tun (62% finden es angemessen den Patienten über seine R/S zu befragen bzw. ca. 

64% beten oft/immer auf Wunsch der Patienten).  

 

In Deutschland untersuchten J.H. Demling et al.69 bei ärztlichen und psychologischen 

Psychotherapeuten im nordbayerischen Raum den Stellenwert der Religion für die 

Psychotherapeuten selbst und den therapeutischen Rahmen. Die Umfrage zeigte, dass etwa 

ein Fünftel der Psychotherapeuten mit Patienten beten. Zudem konnte sich ein großer Teil der 

Therapeuten vorstellen, in geeigneten Fällen einen Seelsorger hinzuzuziehen. Auch wenn nur 

10% der deutschen Psychotherapeuten regelmäßig mit den Patienten über religiöse Belange in 

der alltäglichen klinischen Praxis sprechen, kamen Demling et al. zu dem Schluss, dass die 

Ergebnisse ihrer Studie für einen Zusammenhang zwischen der subjektiven Einstellung des 

Therapeuten zur Religion und der Handhabung der Thematik in ihrer therapeutischen Praxis 

sprechen. Zuletzt hat auch Edgar Voltmer70 die R/S niedergelassener deutscher Ärzte in 

Bezug auf ihre praktische Tätigkeit untersucht. Seine Studie weist in die gleiche Richtung wie 

                                                 
69 Vgl. J. H. Demling, M.Wörthmüller, T.A. O'Connolly (2001), Psychotherapie und Religion. Eine 
repräsentative Umfrage unter fränkischen Psychotherapeuten, in: Psychotherapie, Psychosomatik, Medizinische 
Psychologie, 2001,51(2), S. 76–82. 

70 Vgl. E. Voltmer, A. Büssing, H.G. Koenig & Faten Al Zaben (2013), Religiosity/Spirituality of German 
Doctors in Private Practice and Likelihood of Addressing R/S Issues with Patients, in: Journal of Religion and 
Health 2013, 52 (3), DOI 10.1007/s10943-013-9776-0, 2013, S. 9.  



62 
 

die Studie von Demling: Die meisten deutschen Ärzte (67%) sprechen nie oder selten mit 

Patienten über spirituelle Themen. 

Als Ursache für diese Zurückhaltung wird angenommen, dass aufgrund der starken 

Säkularisierung westeuropäischer Länder religiöse Praxis und Glaube zur Privatsphäre 

gehören und somit keine Rolle in der Arzt-Patient-Beziehung spielen sollten71. Ein anderer 

komplementärer Erklärungsansatz für die Situation in Deutschland wäre die Folge der 

atheistischen Prägung Ostdeutschlands als Konsequenz der deutschen Teilung von 1949 – 

199072. Trotzdem fand Voltmer wie schon Curlin et al. vorher, dass das Ausmaß der 

persönlichen Religiosität und Spiritualität eng mit dem Einbezug religiöser/spiritueller 

Elemente im Arzt-Patienten-Verhältnis korreliert: Je höher die eigene 

Religiosität/Spiritualität, umso häufiger die Thematisierung von R/S bei Patienten. 

 

6.2.4. Selbstberichtete Barrieren als Vorhersagen für religiös/spirituell motivierte 

Verhaltensweisen 

 
Die von den befragten Ärzten angegebenen Barrieren zur Thematisierung von R/S mit 

Patienten haben unterschiedliche Auswirkungen auf mehrere Verhaltensbereiche. So waren 

sowohl in der bivariaten als auch in der multivariaten Analyse Ärzte, die das allgemeine 

Unbehagen beim Sprechen über religiöse Dinge oder ungenügendes Wissen bzw. 

ungenügende Ausbildung als Barrieren für Gespräche über R/S mit Patienten nannten, auch 

diejenigen, die in der Praxis seltener nach religiösen/spirituellen Angelegenheiten eines 

Patienten fragten (OR = 0,7 bzw. 0,3 und 0,3 bzw. 0,9; p < 0,05).  

 

Ärzte, die sich unwohl und unbehaglich in Gesprächen über religiöse/spirituelle Themen 

fühlen, wechseln hoch-signifikant häufiger das Thema R/S, wenn Patienten sie deswegen 

ansprechen (OR = 8,6; p < 0.01). Auch solche mit ungenügendem Wissen bzw. mit 

ungenügender Ausbildung bezüglich R/S tendieren dazu, das Thema R/S bei Gesprächen mit 

Patienten zu wechseln (OR = 3,1; p < 0.05). Dagegen wechseln Ärzte, die angeben, zu wenig 

Zeit für die Thematisierung religiöser/spiritueller Themen mit Patienten zu haben, niemals 

bzw. seltener das Thema R/S im Austausch mit Patienten (OR = 0,7; p < 0.05). 

                                                                                                                                                         
 
71 Vgl. Koenig, H. G. (2013). Spirituality in patient care (3rd ed.). Philadelphia, PA: Templeton Foundation 
Press, 2013; Sloan, R. P., Bagiella, E., Van de Creek, L., Hover, M., Casalone, C., Jinpu, H. T., et al. (2000),  
Should physicians prescribe religious activities? In:  New England Journal of Medicine 2000, 342(25), S. 1913. 
 
72 Vgl. M. Terwey, Kirchen weiter auf der Verliererstraße – Inferno und Aberglauben im Aufwind? In: ZA-
Information, 52, S.93-119. 
 



63 
 

Schon frühere Studien haben auf dieses Handicap hingedeutet. Demling et al. einerseits und 

Hofmann/Walach andererseits sind der Meinung, dass viele Ärzte und Psychotherapeuten sich 

nicht gut genug dafür ausgebildet fühlen, auf das Bedürfnis der Patienten bzgl. 

religiöser/spiritueller Belange einzugehen73. Anderer Meinung dagegen sind McVittie und 

Tiliopoulos74: Für sie ist es nicht der Mangel an Wissen und Kompetenzen, sondern die 

Marginalisierung des Themas R/S in der Medizin, die die Ärzte davon abhält, Patienten nach 

ihren religiösen/spirituellen Bedürfnissen zu befragen. Unsere Studie hat allerdings gezeigt, 

dass die Sorge, sich der Kritik der Kollegen auszusetzen, überhaupt keine Rolle spielt, wenn 

es darum geht, sich über R/S mit den Patienten auszutauschen.           

 

Ärzte, die zu wenig Zeit zur Thematisierung von R/S mit einem Patienten angeben, bestärken 

den Patienten häufiger in seinen eigenen religiösen/spirituellen Gebräuchen und 

Überzeugungen (OR = 1,6; p < 0,05) als ihre Kollegen, die den Mangel an Ausbildung und 

Wissen im Bereich R/S als Barriere für Gespräche über R/S nennen (OR = 0,2; p < 0,05). In 

der multivariaten Darstellung zeigte sich hinsichtlich der Bestärkung der Patienten lediglich 

die Tendenz, dass fast alle Befragten die Patienten kaum in ihrer eigenen R/S unterstützen.  

Dass Ärzte, die Zeitmangel als Haupthindernis für Gespräche mit Patienten über R/S erwähnt 

hatten (41%), häufiger als alle anderen Teilnehmer etwas über ihre eigenen 

religiösen/spirituellen Erfahrungen mitteilen (OR = 2,7 und 2,2; p < 0,05) und häufiger mit 

Patienten beten (OR = 1,9 und 1,8; p < 0,05) ist nachvollziehbar, denn sie sind im 

Allgemeinen hoch spirituell und religiös und versuchen, ihre religiösen Überzeugungen auch 

im beruflichen Umfeld einzubringen. Erstaunlich ist aber, dass fast ein Viertel der Ärzte 

(18%), die nicht mit Patienten über R/S sprechen und dies mit dem allgemeinen Unbehagen 

über religiöse Dinge zu sprechen begründen, häufiger ihre eigenen religiösen/spirituellen 

Überzeugungen und Vorstellungen den Patienten mitteilen (OR = 2,3; p < 0,05). Interessant 

wäre zu wissen, worin ihre Mitteilung besteht: Pro oder Contra Religion in der Medizin.  

Curlin et al., die bereits 2006 in einer „Crosssectional Survey“ die Vorhersagbarkeit von 

selbst berichteten Barrieren in Bezug auf ärztliche Verhaltensweisen in der Praxis 

untersuchten, konnten darin schon mit den Ergebnissen unserer Studie vergleichbare 

                                                 
73 Vgl.  L. Hofmann & H. Walach (2011), Spirituality and religiosity in psychotherapy—A representative survey 
among German psychotherapists, in: Psychotherapy Research 2011, 21(2), S. 179–192;   
J. H. Demling, M. Wörthmüller, T.A. O'Connolly (2001), Psychotherapie und Religion. Eine repräsentative 
Umfrage unter fränkischen Psychotherapeuten, in: Psychotherapie, Psychosomatik, Medizinische Psychologie, 
2001,51(2), S. 76–82. 

74 Vgl. C. McVittie & N. Tiliopoulos (2007), When 2–3% really matters: The (un)importance of religiosity in  
psychotherapy, in: Mental Health, Religion and Culture 2007, 10(5), S. 515–526. 



64 
 

Zusammenhänge finden: In den US-Studien fanden sie, dass «Physicians´ approaches to these 

matters vary substantially according to physicians' religious characteristics. Physicians who 

describe themselves as religious or spiritual are much more likely to initiate discussions about 

R/S and to pray with patients»75. Voltmer et al., die eine Umfrage in Deutschland mit der 

gleichen Fragestellung durchführten, kamen zu dem Ergebnis, dass «there was a strong 

relationship between doctors´ personal R/S practices and the extent to which they addressed 

patients´ R/S issues. Doctors who regarded themselves as religious and/or spiritual and who 

engaged in public and private religious activities were more likely to address these issues»76.  

 

Im Endeffekt stellt sich stets heraus, dass religiöse/spirituelle Einstellungen und 

Überzeugungen der behandelnden Ärzte einen erheblichen Einfluss auf ihre klinische Praxis 

und den Umgang mit Patienten haben. Wie schon von Curlin und Voltmer erwähnt, sollte den 

angehenden Ärzten in ihrer Ausbildung dieses Phänomen bewusst gemacht werden. Im 

Kongo ist dies - im Vergleich zu westlichen Ländern - noch wichtiger, Medizinstudenten und 

junge Ärzte über den bewussten und unbewussten Einfluss ihrer Glaubensvorstellungen im 

Umgang mit den Patienten zu unterrichten. Die bewusste Wahrnehmung des eigenen 

Verhaltens kann besonders bei palliativer Situation davor schützen, dem Patienten den 

Eindruck zu geben, die schulische Medizin sei gescheitert und es sei nun die Aufgabe des 

„Nganga“, des Medizinmanns77, dem Kranken zu helfen. 

  

                                                 
75 FA. Curlin et al. (2006), The association of physicians’ religious characteristics with their attitudes and self-
reported behaviors regarding religion and spirituality in the clinical encounter, in: Medical Care 2006,44,5,         
S. 451. 
 
76 E. Voltmer, A. Büssing, H.G. Koenig & Faten Al Zaben (2013), Religiosity/Spirituality of German Doctors 
 in Private Practice and Likelihood of Addressing R/S Issues with Patients, in: Journal of Religion and Health 
2013, 52 (3), DOI 10.1007/s10943-013-9776-0, 2013, S. 9. 
 
77 Der „Nganga“ oder „Nganga Ngombo“ fungiert als Naturheilkundiger, Heiler und Wahrsager. Mittels  
Kräutern, tierischen Bestandteilen, Ritualen, Exorzismen und Orakels kann er eine Hexerei diagnostizieren und  
somit die Quelle des Unglücks und Schicksalsschläge feststellen und den Schaden beheben. Die Hexerei, auch  
schwarze Magie genannt, ist eine Art bösartiger übernatürlicher Kraft, die manche Personen befähigt, Schaden  
für Gesundheit und Besitz zu verursachen.  
Vgl. C. Okeke (1997), Kongo. The heritage library of Africans peoples: A look at the culture, history, and  
contemporary life of the Kongo people of the Republic of Congo, western Zaire, and northern Angola, The  
Rosen Publishing Group, New York, 1997, 64 S.;  
N. Kaiser (2013), Einblicke in Aleister Crowleys Konzept von Magie und Magick: Magie in Lehre,  
Literatur und Leben, Diplomica Verlag, Hamburg, 2013, S.24.;  
E. E. Evans-Pritchard (1978), Hexerei, Orakel und Magie bei den Zande, Suhrkamp Verlag, 1978, 386 S.;  
H. Schwadewalt (1968), Der Medizinmann bei den Naturvölkern, Fink, Stuttgart, 1968, 110 S. 
  



65 
 

In einer Gesellschaft, in der die Bevölkerung – Patienten und Ärzte inbegriffen – an den Kult 

der Ahnen,78 an übernatürliche Kräfte sowie zum großen Teil auch an die Hexerei glaubt, 

wird jedes Ereignis wie z.B. Krankheit und Tod als von außen verursacht interpretiert. Der 

Anthropologe Éric de Rossny illustriert es in seinem Buch „Les yeux de ma chèvre“ mit 

passenden Beispielen: Sein Gesprächspartner, „der Medizinmann“ Leo ist überzeugt, dass die 

damals zum ersten Mal in Kamerun aufgetretene Epidemie von Cholera keine aus dem Nahen 

Osten importierte neue Krankheit sei, sondern ein Werk Kameruner Hexen, die ihre Macht 

ausübten und diese zeigen wollten. Die Diagnose „febris e causa ignota“ als Todesursache 

eines vier Monate alten Babys wird der Schwester dessen Vaters, als „bekannte Ursache“ 

attribuiert79. 

 

Bei infauster Diagnose sagen die Ärzte oft den betroffenen Familienangehörigen: „Die 

Familie soll sich nun um den Patienten kümmern. Wir – gemeint die europäische Medizin – 

können für ihn nichts mehr tun“. Diese Kapitulation der Ärzte wird oft von der Familie des 

Patienten nicht nur als Geständnis des Scheiterns moderner Medizin, sondern vor allem als 

Hinweis darauf gesehen, dass die Ursache der Krankheit im Sinne einer Hexerei in der 

Familie zu finden ist und somit die Heilung des schwer Erkrankten nur noch durch 

Exorzismus80 zu erreichen sei. Diesbezüglich schreibt Grant LeMarquand: «most Africans 

today understand that mosquitoes transmit malaria. Most will seek the aid of western 

medicine to fight off this illness. However, Western diagnosis and treatment does not help the 

afflicted person to answer the more fundamental question: "who sent the mosquito?" and so 

another source besides the clinic will be consulted for this kind of spiritual/social 

diagnosis.»81 Demnach gibt es im afrikanischen/kongolesischen kulturellen Kontext keinen 

natürlichen Tod. Die Todesursache ist in der Familie bzw. Gesellschaft, in den Beziehungen 

zwischen den Menschen, in der Hexerei und in böser Zauberei zu finden.  

                                                 
78 Vgl. I. Oyibo (2004), Aspekte afrikanischer Eschatologie aufgezeigt am Beispiel des Ahnenkults bei  
den Igala von Nigeria: Ein Kernelement afrikanischer Religiosität als Anfrage an den christlichen Glauben. 
 LIT Verlag Münster, 2004, S.22. 
 
79 E. de Rosny (1981), Les yeux de ma chèvre. Sur les pas des maîtres de la nuit en pays douala (Cameroun), 
Plon, Paris, 1981, S. 102-103. 240-246. Online Veröffentlichung:  
http://classiques.uqac.ca/contemporains/rosny_eric_de/yeux_de_ma_chevre/yeux_de_ma_chevre.html 
 
80 Der Exorzismus wird heute entweder durch einen Medizinmann, sog. Nganga, oder durch einen Pastor 
 bzw. einen Priester im Rahmen einer speziellen Liturgie praktiziert.   
 
81 G. LeMarquand (2004), An issue of relevance: a comparative study of the story of the bleeding woman  
(Mk 5:25-34, Mt 9:20-22, Lk 8:43-48) in North Atlantic and African Contexts. Peter Lang Publishing, Frankurt  
am Main, 2004, S. 87.  
 



66 
 

Eine gängige Diagnose wie „Fieber unbekannter Ursache“ wird von der betroffenen Familie 

als insgeheimer Beweis dafür gesehen, dass die Ursache der Krankheit/des Todes aus Sicht 

des medizinischen Personals nicht physisch sei. 

Wenn auch anders als im Kongo/Afrika, so hat sich die Konzeption der Medizin in Europa 

ebenfalls geändert: «Man möchte keine Medizin mehr, in der der Mensch bloß als 

physikalisch-chemischer Apparat aufgefasst und auch so behandelt wird. Man möchte ein 

engagiertes Arzt-Patienten-Verhältnis, eine ganzheitlichere Betreuung und letztlich auch den 

Einbezug des Spirituellen. Aus solchen Gründen wächst dann auch die Beanspruchung älterer 

und neuerer, europäischer oder außereuropäischer Heilsysteme, in denen man eine solche 

medizinische Kultur sieht oder vermutet. Oder man sucht Persönlichkeiten, die über höhere 

Befähigungen verfügen und die auf eine geistige Weise zu diagnostizieren oder zu heilen 

vermögen»82.  

  

                                                 
82 P. Heusser (Hrsg.) (2006), Spiritualität in der modernen Medizin, Peter Lang AG, Internationaler Verlag der  
Wissenschaften, Bern, 2006, S. 20. 



67 
 

6.3. Limitationen 

Ursprüngliches Ziel bei der Rekrutierung der Studienteilnehmer war es, alle Ärzte, die in 

Voll- oder Teilzeit am Universitätsklinikum von Kinshasa tätig sind, um die Teilnahme an 

dieser Studie über Religion und Spiritualität in der Medizin zu bitten. Es war jedoch nicht 

möglich, von der Leitung des Universitätsklinikums oder vom „Conseil National der l´Ordre 

des Médecins en RDC“ (Ärztekammer) eine Liste der angestellten Ärzte zu erhalten. Daher 

konnten keine Angaben zur Zusammensetzung der Stichprobe im Vergleich zur Zielgruppe 

gemacht werden. Zudem ließ sich die Option, Interviewerinnen und Interviewer einzusetzen, 

die die Befragten motivieren und bei Schwierigkeiten unterstützen sollten, technisch und 

finanziell nicht umsetzen (Vgl. G. Mehlkop & R. Becker (2007), S.8). 

 
Zu den weiteren Schwächen dieser Arbeit zählt die Methodenauswahl „Umfrage“. Eine 

Verzerrung der Antworten aufgrund der Art der Rekrutierung war nicht zu erwarten, wohl 

aber aus dem Grund, dass die Erhebung auf Selbstauskünfte der Umfrageteilnehmer beruhte. 

Zwar wurden durch die Umfrage kostengünstig und relativ schnell Daten kongolesischer 

Ärzte erhoben, aber die Teilnehmer hätten versuchen können, sich selbst zu profilieren und 

ein eher positives Bild von sich zu präsentieren. Durch die Anonymisierung des Fragebogens 

und vor allem durch die Formulierung von Fragen mithilfe zweier korrespondierender Items 

in unterschiedlichen Fragebogenabschnitten konnte eine Verfälschung der Ergebnisse 

verringert werden. Viel kritischer zu betrachten ist die Tatsache, dass die Vorhersehbarkeit 

des ärztlichen Verhaltens durch sog. Barrieren im Rahmen eines komplizierten 

Rechenvorgangs von Odds und Odds Ratio ermittelt wurde. Mittels eines Modells der 

ordinalen Regression wurde untersucht, in welcher Weise und in welchem Maß die 

selbstberichteten Barrieren die Verhaltensweise der Ärzte bestimmen. In einer ordinalen 

Regressionsgleichung wurde(n) dann die zu schätzende(n) Vorhersagevariable(n) nichtlinear 

mit den Einflussvariablen verknüpft (Vgl. J. Janssen & W. Laatz (2013), S.458-465.). Da das 

SPSS Programm keine Odds und Odds Ratio, sondern nur interne Dummy-Variablen 

automatisch bildet, wurden die Odds Ratio zur Ermittlung der Chancenrelation anhand der 

Parameterschätzer und der Werte der Einflussvariablen manuell berechnet. Die 

Interpretationskraft der Regressionsmodellergebnisse und der Odds Ratio ist durch dieses 

Vorgehen weitaus abgeschwächt. Für die zukünftigen Studien wäre empfehlenswert, das 

SAS-Programm statt SPSS zu benutzen, da das SAS-Programm Odds und Odds Ratio 

automatisch durchführt.  



68 
 

Für einen interkulturellen Vergleich lagen zum Zeitpunkt der Auswertung nur Daten aus den 

USA vor. Die Auswertung der Daten aus Deutschland und Dänemark war noch nicht 

abgeschlossen. Es bietet sich folglich die Möglichkeit einer Fortführung des bereits 

begonnenen interkulturellen Vergleichs zu einem späteren Zeitpunkt.  

 
6.4. Zusammenfassung und Ausblick 

 
Der Forschungsbereich Spiritual Care bzw. Spirituality and Medicine untersucht die 

Beziehung zwischen Glauben und Gesundheit sowie die spirituellen Charakteristika und 

Bedürfnisse von Patienten, Angehörigen und medizinisch professionell Tätigen. Ein Blick in 

die Fachliteratur83 zeigt, dass dieses Forschungsfeld in den USA im Gegensatz zu anderen 

Ländern oder Kulturräumen bereits sehr etabliert ist und zu einer strukturierten Umsetzung 

der Erkenntnisse in die Ausbildung von medizinischem Fachpersonal geführt hat. Jedoch 

werden die bisher erhobenen Daten zu den Einstellungen und Bedürfnissen auf Seiten der 

Patienten und deren Familien sowie des Medizinpersonals ebenso kontrovers diskutiert wie 

mögliche Zusammenhänge zwischen Religiosität/Spiritualität und dem Gesundheitszustand 

oder Implementierung derartiger Aspekte in das medizinische Curriculum. Um eine 

entsprechende Diskussionsgrundlage für weitere Kulturräume zu schaffen, musste zuvor eine 

Erhebung des Ist-Zustands vorgenommen werden. Die vorliegende Dissertation leistet so für 

den kongolesischen/afrikanischen Kulturraum einen wichtigen Beitrag, denn eine 

vergleichende transkulturelle Untersuchung stellt per se einen Erkenntnisgewinn dar. Zur 

besonderen Effektivität dieser Doktorarbeit trug die Verwendung des Fragebogens der US- 

  

                                                 
83 Vgl. u.a.  
Payne LM, Payne (1967), Guérir quelquefois, soulager souvent, consoler toujours, in : British Medical Journal 
1967,4, S.47-48 ; 
 
H.G. Koenig, L.B. Bearon, R. Dayringer (1989), Physician perspectives on the role of religion in the  
physician-older patient relationship, in: J. Fam Pract.,28, S. 441-448; 
 
R.P. Sloan et al. (2000), Should physicians prescribe religious activities? In: New England Journal of  
Medicine 2000, 342, S. 1913-1916;  
 
R.P. Sloan et al. (2006), Blind faith: the unholy alliance of religion and medicine, New York, St. Martin´s Press, 
2006, S. 181-206; 
 
FA. Curlin et al. (2006), The association of physicians´ religious characteristics with their attitudes and  
self-reported behaviors regarding religion and spirituality in the clinical encounter, in: Medical Care 2006,44,  
S. 446; 
 
G. Jobin (2012), Des religions à la spiritualité. Une appropriation biomédicale du religieux dans l´hôpital,  
Bruxelles, Lumen vitae (coll. Soins et spiritualités, 3), 2012, 106 S. 
 



69 
 

amerikanischen Erhebung „Religion and Spirituality in Medicine: Physicians‘ Perspectives“ 

bei. Außerdem lag ein Schwerpunkt der hier durchgeführten Analyse insbesondere auf der 

Wahrnehmung von Barrieren in der Thematisierung religiöser/spiritueller Aspekte mit 

Patienten. Etwas problematisch sind sowohl die Ausrichtung des Fragebogens auf die 

Zielpopulation der Ärzte als auch kulturspezifische Charakteristika einiger Fragen bzw. deren 

Formulierungen. 

 

Zusammenfassend konnten im Rahmen dieser Dissertation die nachfolgenden 

Hauptergebnisse erarbeitet werden:   

Erstens hat unsere Studie mit 82,3% Rücklaufquote (112 von 136 ausgeteilten Fragebogen) 

eine sehr hohe Auswahlquote erzielt, die wiederum das große Interesse der kongolesischen 

Ärzte an religiös-spirituellen Belange widerspiegelt. Diese Bereitschaft zu R/S würde das 

Bemühen der Integration von religiösen und spirituellen Ressourcen in der pflegerischen und 

medizinischen Versorgung der Patienten im Kongo erheblich erleichtern.  

 
Zweitens war angesichts der kulturellen und soziodemographischen Unterschieden zwischen 

den USA und dem Kongo davon auszugehen, dass auch bei den charakteristischen 

Merkmalen der Ärzte diese Unterschiede erscheinen. Unsere Studie hat tatsächlich gezeigt, 

dass kongolesische Ärzte im Vergleich zu ihren US-Kollegen mehrheitlich religiöser und 

spiritueller sind, und dies unabhängig von der Zugehörigkeit zu einer religiösen Konfession. 

Außerdem bemühen sich kongolesische Ärzte sehr, ihre religiösen Überzeugungen in die 

klinische Praxis umzusetzen, ohne zu befürchten, sich damit zu blamieren. 

 
Drittens können persönliche religiöse/spirituelle Charakteristika der Ärzte ihre 

unterschiedlichen Verhaltensweisen im klinischen Kontext vorhersagen oder auch erklären, 

insbesondere in Bezug auf wahrgenommene bzw. empfundene Barrieren hinsichtlich der 

Thematisierung spiritueller/religiöser Belange. Diese Wahrnehmung der eigenen Barrieren ist 

sehr wichtig: «A physician needs to understand his or her own spiritual beliefs, values and 

biases in order to remain patient-centered and non-judgmental when dealing with the spiritual 

concerns of patients. This is especially true when the beliefs of the patient differ from those of 

the physician84». 

                                                 
84 G.  Anandarajah & E. Hight (2001), Spirituality and Medical Practice: Using the HOPE Questions as a 
Practical Tool for Spiritual Assessment, in: Am Fam Physician 2001, 63(1), S. 81-89. 
 



70 
 

Viertens schätzen Ärzte mit geringer eigener Spiritualität/Religiosität den Einfluss von 

Religiosität/Spiritualität auf die Gesundheit von Patienten niedriger ein als Ärzte, die selbst 

von hoher Spiritualität/Religiosität geprägt sind. Die Erstgenannten empfinden es dabei 

häufiger als unangemessen, den Patienten nach religiösen/spirituellen Belangen zu befragen. 

Für sie ist auch die Hemmschwelle zur Thematisierung religiöser/spiritueller Aspekte mit 

Patienten höher.  

 

Fünftens befragen auch Ärzte mit geringer eigener Spiritualität/Religiosität oder ohne 

religiöses Bekenntnis Patienten nach ihren religiösen/spirituellen Belangen und teilen diesen 

ihre eigenen religiösen Vorstellungen und Überzeugungen mit. Es wäre von großem Interesse, 

im Rahmen einer Fortsetzung dieser Forschungsarbeit zu wissen, ob sich diese Gruppe von 

Ärzten gegen oder für den Einsatz religiöser Ressourcen in der Behandlung der Patienten 

positionieren würde. 

 

Schließlich wäre die Einarbeitung religiöser/spiritueller Aspekte in das medizinische 

Curriculum im Kongo/Afrika angesichts der sehr tiefen Religiosität der Afrikaner sehr 

empfehlenswert. Zum einen würde es dem medizinischen Personal helfen, den Einfluss seiner 

eigenen religiösen/spirituellen Einstellungen bewusster zu machen und zum anderen 

professionelle Kompetenz zu erlangen und bei der Integration religiöser/spiritueller 

Komponenten in die medizinische Praxis eigene Grenzen kennenzulernen.  

Im Kongo steht des Weiteren die Frage an, welche Aspekte von Spiritual Care sich im 

Umfeld eines afrikanischen Krankenhauses umsetzen lassen, falls eine stärkere 

Implementierung von Spiritual Care in den klinischen Alltag angestrebt wird. Welche 

konkreten Handlungsweisen im Kontext einer sog. Spiritual Care sind in welchem Umfang 

zum jetzigen Zeitpunkt in der klinischen Tätigkeit von den Ärzten bzw. in den kongolesischen 

Krankenhäusern bereits integriert? Welche Berufsgruppen haben subjektiv einen einfacheren 

Zugang zu diesem Themenbereich und kommen daher für eine gezielte Zuweisung von 

Ressourcen (z.B. zeitliche Ressourcen, Fortbildungen) bevorzugt in Betracht: Ärzte oder 

Pfleger?  

 

Wir hoffen, dass diese Arbeit als Ausgangspunkt für nachfolgende Forschungsprojekte dient, 

in denen die religiösen/spirituellen Charakteristika der gesamten kongolesischen Bevölkerung 

in Bezug auf Gesundheit weiter erforscht werden, um einen direkten Vergleich mit den 

Ärzten zu ermöglichen. Ebenso anzustreben sind weitere Forschungen zur Auswertung bereits 



71 
 

gewonnener Daten (cf. Kapitel 5.4.6), z.B. Daten über die kontrovers diskutierten Fragen 

bezüglich ärztlich assistiertem Suizid/Beihilfe zur Selbsttötung, Sedierung bis zur 

Bewusstlosigkeit bei sterbenden Patienten, Beendigung künstlicher lebenserhaltender 

medizinischer Maßnahmen oder Schwangerschaftsabbruch bei angeborenen Fehlbildungen 

bzw. nach Versagen kontrazeptiver Maßnahmen. 

 

Die aus diesen Forschungsprojekten hervorgehenden Daten sollen dazu beitragen, das hohe 

religiöse/spirituelle Niveau innerhalb der kongolesischen Bevölkerung möglichst hilfreich 

und gewinnbringend bei der medizinischen Versorgung einzubeziehen. Deshalb ist es von 

entscheidender Bedeutung, dass alle im Gesundheitswesen tätigen professionellen Helfer – 

insbesondere auch die Ärzte – über die Wechselwirkungen zwischen eigener 

religiöser/spiritueller Grundhaltung und damit einhergehender Beeinflussung des eigenen 

therapeutischen Tuns Bescheid wissen. Dadurch kann eine nachhaltige Verbesserung des 

heimischen Gesundheitswesens erwartet werden. Diesem Ziel sich weiter anzunähern, ist der 

oberste Wunsch des Verfassers dieser Arbeit. 

  



72 
 

7 Literaturverzeichnis 
 
 
Agossou, J.M., L’anthropologie africaine et la notion de la personne, dans l’expérience 
religieuse africaine et les relations interpersonnelles, Abidjan, I.C.A.O., 1982, p. 173-240. 
 
Allport, G. W. & Ross, J. M., Personal religious orientation and prejudice, in: Journal of 
Personality and Social Psychology 1967,5(4), 432-443. 
 
Anandarajah, G., The 3 H and BMSEST models for spirituality in multicultural whole-person 
medicine, in: Annals of Family Medicine 2008, 6(5), DOI:10.1370/afm.864, 448-458. 
 
Anandarajah, G. & Hight, E., Spirituality and Medical Practice: Using the HOPE Questions as 
a Practical Tool for Spiritual Assessment, in: Annals of Family Medicine 2001,63, 81-88. 
 
Astrow, A.B. et al., Religion, spirituality and health care: social, ethical and practical  
considerations, in: The American Journal of Medicine 2001,110, 283-287. 
 
Behr, D., Translationswissenschaft und international vergleichende Umfrageforschung, 
Qualitätssicherung bei Fragebogenübersetzungen als Gegenstand einer Prozessanalyse,  
in: GESIS-Schriftenreihe 2009, 2, Bonn: GESIS, 291 S. 
 
Benoist, J., (dir.), Soigner au pluriel. Essai sur le pluralisme médical, Paris, Karthala, 1996. 
 
Bertelsmann Stiftung. Religionsmonitor 2007. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2007. 
 
Buakasa Tulu kia Mpansu, G., L’impensé du discours. « Kindoki » et « nkisi » en pays Kongo 
du Zaïre, Kinshasa, P.U.Z., 1973. 
 
Bühl, A., SPSS 20 Einführung in die moderne Datenanalyse, Pearson, München, 2012,     
1049 S. 
 
Cantor, D., O'Hare, B.C. & O'Connor, K.S., The Use of Monetary Incentives to Reduce 
Nonresponse in Random Digit Dial Telephone Surveys, in: J. M. Lepkowski, C. Tucker, J. M. 
Brick, E. D. de Leeuw, L. Japec, P. J. Lavrakas, M. W. Link & R. L. Sangster (Eds.), 
Advances in Telephone Survey Methodology, 2008, Hoboken, NJ: Wiley, 471-498. 
 
Curlin, Farr A.  et al., Religious characteristics of U.S. Physicians: a national survey,  
in: Journal of General Internal Medicine 2005,20, 629-634. 
 
Curlin, Farr A. et al., Physicians´ Observations and Interpretations of the Influence of  
Religion and Spirituality on Health, in: Archives International Medicine 2007,167, 649-654. 
 
Curlin, Farr A., et al., The association of physicians’ religious characteristics with their 
attitudes and self-reported behaviors regarding religion and spirituality in the clinical 
encounter, in: Medical Care 2006,44,5, 446-453. 
 
Diamoneka dia Nkuka, J., Anthropocentrisme de la religion négro-africaine. Eléments 
d’analyse et de compréhension, dans CRA 1995, 29, p. 87-102. 
 



73 
 

Demling, J.H., Wörthmüller, M., O'Connolly, T.H., Psychotherapie und Religion. Eine 
repräsentative Umfrage unter fränkischen Psychotherapeuten, in: Psychotherapie, 
Psychosomatik, Medizinische Psychologie, 2001,51(2), 76–82. 

Devisch, R., Symbol and psychosomatic symptom in bodily space-time. The case of 
the Yaka of Zaïre, in: International Journal of Psychology 1985, 20, p. 589-616. 
 
Devisch, R., Mbonyikebe, S., Systèmes de soins de santé traditionnels en Afrique centrale. Un 
regard d’anthropologie médicale, dans P.G. Janssens, M. Kivits et J. Vuylsteke 
(éd.), Médecine et hygiène en Afrique Centrale de 1885 à nos jours, Bruxelles/Paris, 
Fondation Baudouin/Maison, 1992, p. 43-59. 
 
De Rosny, E., Les yeux de ma chèvre. Sur les pas des maîtres de la nuit en pays douala  
(Cameroun), Plon, Paris, 1981, 102-103. 240-246. 
 
Diekmann, A. & B. Jann, B., Anreizformen und Ausschöpfungsquoten bei postalischen 
Umfragen: Eine Prüfung der Reziprozitätshypothese; in: ZUMA – Nachrichten 2001, 48,18-
27. 
 
Eckstein, P.P., Angewandte Statistik mit SPSS. Praktische Einführung für 
Wirtschaftswissenschaftler, Springer Gabler, Heidelberg, 2012, 374 S. 
 
Eid, M., Gollwitzer, M. & Schmitt, M., Statistik und Forschungsmethoden, Beltz, Weinheim, 
2015, 1076 S. 
 
Frick, E. & Roser, T.  (Hrsg.), Spiritualität und Medizin: Gemeinsame Sorge um den kranken  
Menschen. Kohlhammer, Stuttgart 2009, 304 S. 
 
Groves, R.M, Singer, E. & Corning, A.D., Leverage-Saliency Theory of Survey Participation: 
Description and an Illustration, in: The Public Opinion Quarterly 2000, 64(3), 299-308. 
 
Harkness, J., Pennell, B-E., Villar, A., Gebler, N., Aguilar-Gaxiola, S., Bilgen, I., Translation  
Procedures and Translation Assessment in the World Mental Health Survey Initiative, in:  
Kessler RC (ed.), The WHO world mental health surveys - global perspectives on the  
epidemiology of mental disorders. 1. publ. ed. New York: Cambridge University Press 2008,  
XVIII, 580 S. 
 
Hebga, M., La rationalité d’un discours africain sur les phénomènes paranormaux, Paris, 
L’Harmattan, 1998. 
 
Hebga, M., Sorcellerie et prière de délivrance. Réflexion sur une expérience, Paris/Abidjan, 
Présence africaine/Inadès, 1985. 
 
Heusch, de L., Les systèmes de pensée magico-religieuse bantous, dans A. Jacob 
(éd.), Encyclopédie philosophique universelle, vol. 1: Univers philosophique, 3e édit., Paris, 
PUF, 1997, p. 1482-1490. 
 
Heusser, P. (Hrsg.), Spiritualität in der modernen Medizin, Peter Lang AG, Internationaler  
Verlag der Wissenschaften, Bern, 2006, 266 S. 
 



74 
 

Hofmann, L., & Walach, H., Spirituality and religiosity in psychotherapy - A representative 
survey among German psychotherapists, in: Psychotherapy Research 2011, 21(2), 179–192.  
 
Janssen, J. & Laatz, W., Statistische Datenanalyse mit SPSS, Springer, Heidelberg, 2010,    
809 S. 
 
Jobin, G, Des religions à la spiritualité. Une appropriation biomédicale du religieux dans 
l´hôpital, Bruxelles, Lumen vitae (coll. Soins et spiritualités, 3), 2012, 106 S. 
 
Kaiser, N., Einblicke in Aleister Crowleys Konzept von Magie und Magick: Magie in Lehre,  
Literatur und Leben, Diplomica Verlag, Hamburg, 2013. 
 
Koenig, H. G., Bearon, L.B., Dayringer R., Physician perspectives on the role of religion in 
the physician-older patient relationship, in: The Journal of Family Practice 1989,28, 441-448. 
 
Koenig, H. G., Spirituality in patient care (3rd ed.). Philadelphia, PA: Templeton Foundation  
Press, 2013. 
 
Lang, T.A. & Secic, M., How to Report Statistics in Medicine: Annotated Guidelines for 
Authors, Editors and Reviewers, Second Ediation, American College of Physicians, 
Philadelphia, 2006. 
 
LeMarquand, Grant, An issue of relevance: a comparative study of the story of the bleeding  
woman (Mk 5:25-34, Mt 9:20-22, Lk 8:43-48) in North Atlantic and African Contexts. Peter  
Lang Publishing, Frankurt am Main, 2004, 287 S. 
 
McVittie, C., & Tiliopoulos, N., When 2–3% really matters: The (un)importance of religiosity 
in psychotherapy, in: Mental Health, Religion and Culture 2007, 10(5), 515–526. 
 
Mehlkop, G.& Becker, R., Zur Wirkung monetärer Anreize auf die Rücklaufquote in 
postalischen Befragungen zu kriminellen Handlungen. Theoretische Überlegungen und 
empirische Befunde eines Methodenexperiments, in: Methoden - Daten - Analysen 2007, 
1(1),5-24. 
 
Mueller, P.S. et al., Religious involvement, spirituality and medicine: implications for clinical 
practice, in: Mayo clinic proceedings 2001,76,1225-1235. 
 
Oyibo, I., Aspekte afrikanischer Eschatologie aufgezeigt am Beispiel des Ahnenkults bei den  
Igala von Nigeria: Ein Kernelement afrikanischer Religiosität als Anfrage an den christlichen  
Glauben. LIT Verlag Münster, 2004, 256 S. 
 
Penning, R., Entwicklung und Pretest eines Fragebogens zu Macht in Partnerschaften, 
Finanzorganisation und Hausarbeitsverteilung. Arbeitspapier Nr. 1 im Rahmen des Projekts 
"Macht in Partnerschaften", Köln, 2006, 51 S. 
 
Pforr, K., Incentives. Mannheim, GESIS – Leibniz-Institut für Sozialwissenschaften (GESIS 
Survey Guidelines), 2015, DOI: 10.15465/gesis-sg_001.  
 
Prüfer, P. & Rexroth, M., Zwei-Phasen-Pretesting, in: ZUMA-Arbeitsbericht 2000,08, 21 S. 
 
Prüfer, P. & Rexroth, M., Kognitive Interviews, in: ZUMA How-to-Reihe 2005, 15, 21 S. 



75 
 

 
Puchalski, C. et al., A systematic review of spiritual and religious variables in palliative 
medicine, in: Palliative and Supportive Care 2003,1,7-13. 
 
Rudolf, M. & Müller, J., Multivariate Verfahren. Eine praxisorientierte Einführung mit 
Anwendungsbeispielen in SPSS, Hogrefe Verlag, Göttingen, 2012, S. 398. 
 
Sloan, R. P., Bagiella, E., Van de Creek, L., Hover, M., Casalone, C., Jinpu, H. T., et al.,  
Should physicians prescribe religious activities? in: New England Journal of Medicine 2000,  
342(25), 1913-1916. 
 
Schwadewalt, H., Der Medizinmann bei den Naturvölkern, Fink, Stuttgart, 1968, 110 S. 
 
Sloan, R.P. et al., Blind faith: the unholy alliance of religion and medicine, New York, St.  
Martin´s Press, 2006, 181-206.  
 
Sulmasy, D.P., A biopsychosocial-spiritual model for the care of patients at the end of life,  
in: The Gerontologist 2002,42(3), 4-33.  
 
Swinton, J., Identity and Resistance: why spiritual care needs `enemies´, in: Journal of 
Clinical Nursing, 2006, 45, 926. 
 
Terwey, M., Kirchen weiter auf der Verliererstraße – Inferno und Aberglauben im Aufwind? 
In: ZA-Information 2003, 52, 93-119. 
 
Thomas, L.-V., Luneau, R., La terre africaine et ses religions, Paris, L’Harmattan, 2008 
(1re édit. 1975). 
 
Tsiakaka, A., La médecine koongo. Sources, concepts et pratique actuelle, Strasbourg, 
Éd. Signes, 2008. 
 
Voltmer, E., Büssing, A., G. Koenig, H.G. & Faten Al Zaben, Religiosity/Spirituality of 
German Doctors in Private Practice and Likelihood of Addressing R/S Issues with Patients, 
in: Journal of Religion and Health 2013, 52 (3), DOI 10.1007/s10943-013-9776-0, 1-14. 
 
Weiß, C., Basiswissen Medizinische Statistik, Springer, Heidelberg, 2010, 354 S. 
 
Wolf, J. et al. (Hrsg) (2009), Methodik der empirischen Forschung, Springer, Wiesbaden, 
2009, S. 272. 
 
Wolupte van S. et al., Medical pluralism and lay therapy management in Kinshasa, Uppsala, 
Ulrica, 2002. 
 
Zempleni, A., Anciens et nouveaux usages sociaux de la maladie en Afrique, dans Archives 
de sciences sociales des religions 1982, 54, p. 5-19. 
 
Zurbriggen, C., Schulklasseneffekte, Schülerinnen und Schüller zwischen komparativen und  
normativen Einflüssen, Springer, Wiesbaden, 2016, 274 S. 



76 
 

8 Abbildungsverzeichnis 
 
Abbildungen 
 
Abbildung 1: Geschlecht  

Abbildung 2: Alter 

Abbildung 3: Konfessionszugehörigkeit 

Abbildung 4: Barrieren 

Abbildung 5: Zeitaufwand zur Thematisierung von R/S mit Patienten 

Abbildung 6: Fortbildung 

 
Tabellen 
 
Tabelle 1: Pretest 

Tabelle 2: Konfessionen 

Tabelle 3: Selbsteingeschätzte Religiosität und Spiritualität 

Tabelle 4: Konfessionszugehörigkeit und selbsteingeschätzte Spiritualität 

Tabelle 5: Intrinsische Religiosität 

Tabelle 6: Glaube an… 

Tabelle 7: Aktive Religionsausübung 

Tabelle 8: Coping 

Tabelle 9: R/S und Berufsausübung 

Tabelle 10: Zusammenhang R/S und Gesundheit 

Tabelle 11: R/S-Einstellungen im klinischen Kontext 

Tabelle 12: R/S-Verhaltensweisen im klinischen Kontext 

Tabelle 13: Allgemeine Beobachtungen und Interpretation 

Tabelle 14: Einfluss von R/S auf die Gesundheit der Patienten  

Tabelle 15: Religiös/spirituell motivierte Verhaltensweisen der Ärzte 

Tabelle 16: Religiös/spirituell motivierte Verhaltensweisen der Ärzte in unterschiedlichen 

klinischen Situationen  

Tabelle 17: Vorbehalte 

Tabelle 18: Verpflichtung 

Tabelle 19 (Kreuztabelle): Religiosität/Spiritualität, % (n) 

Tabelle 20: Spearman-Korrelation der religiösen Charakteristika zu Einstellungen zu R/S 

Tabelle 21: Spearman-Korrelation der religiösen Charakteristika zu Verhaltensweisen 

Tabelle 22: Zusammenhang zwischen Häufigkeit des Fragens nach R/S und Barrieren 

Tabelle 23: Zusammenhang zwischen Thema wechseln und Barrieren 

Tabelle 24: Zusammenhang zwischen Bestärkung des Patienten und Barrieren 

Tabelle 25: Zusammenhang zwischen Mitteilung der eigenen R/S und Barrieren 

Tabelle 26: Zusammenhang zwischen Beten mit dem Patienten und Barrieren 

 
 



77 
 

9 Danksagung 
 
 
 

Meinem Doktorvater, Herrn Prof. Dr. med. Eckhard Frick, sj gilt mein allerherzlicher Dank 

für die herausragende wissenschaftliche und engagierte Betreuung in freundlicher 

Atmosphäre, gepaart mit dem Wunsch, sein Interesse und Freude, Spiritual Care an zahlreiche 

Ärztinnen, Ärzte und Pflegepersonal weiterzuvermitteln.  

 

Dem großen Interesse und Diskussionsbereitschaft von Herrn Prof. Dr. med. Josef Bäuml, 

Technische Universität München, sowie Frau Dr. med. Inga Wermuth und Frau Dr. Katja 

Mallmann verdanke ich neben den wertvollen wissenschaftlichen Anregungen die Korrektur 

einzelner Kapitel meiner Dissertation. Ihnen gebühren mein großer Dank und meine 

Bewunderung. 

 

Zahlreiche Leute, Freunde und Bekannte haben bei der Verwirklichung dieser Arbeit 

entweder durch Lektüre und Korrekturen oder durch verschiedene Übersetzungen und 

Translationen mitgeholfen. Besonders zu erwähnen sind Frau Alexa Hofmann, Herr Ralph 

Horst, Frau Lucie-Perry Goddard, Herr Dr. J.P. Bongilla, Frau Monique Couvreux,            

Frau Marie-Noelle Herillier, Frau Therese Koller, Herr Dr. Guy-Angelo Kangosa und        

Frau Katrin Voll. Ihnen allen mein herzlicher Dank für Ihre hervorragende wissenschaftliche 

Unterstützung und bei manchen für Ihre tiefe Freundschaft sowie liebevolle Ermutigung.  

 

Allen Studienteilnehmern sei ebenfalls ein herzlicher Dank dafür ausgesprochen, dass sie sich 

trotz sozio-politisch und wirtschaftlich katastrophaler Situation im Kongo Zeit genommen 

haben an unserer Studie teilzunehmen. Insbesondere danke ich hier Herrn Dr. François-

Pantaléon Kajingulu vom Universitätsklinikum von Kinshasa. Seine Hilfe bei der 

Rekrutierung der Probanden und der Durchführung der Befragung hat das Entstehen dieser 

Arbeit grundlegend erst ermöglicht.   

 

 
 



78 
 

10 Anhang: Fragebogenkonstruktion 

1.  Allgemeine Gliederung und inhaltliche Zusammensetzung 

 
Abschnitt Fragebogen Konkretisierung 

Einleitung US-amerikanische Survey-Version  

(RSMPP: Religion and Spirituality in Medicine: 

Physicians´ Perspectives von Curlin et al.) 

Inhaltliche Punkte von Curlin übernommen und Datenschutzerklärung erweitert 

Allgemeine persönliche Angaben Dänische Survey-Version Fragen 1-7 teils im Wortlaut, teils an französische Nomenklatur angepasst 

übernommen 

Spiritualität und Gesundheit US-amerikanische Survey-Version (RSMPP) Section A „Your Perspective on Religion/Spirituality and Health “ 

Spirituelle Charakteristika US-amerikanische Survey-Version (RSMPP) Section B „Your Religious/Spiritual Characteristics “ 

EVS 2008 (französisch) Fragen 30,31,32,33,35,39,40 und 41 im Wortlaut übernommen (entsprechend der 

französischen Survey-Version) 

ISSP 2008 Religion III (französisch) Fragen 42,43a, b, c, d, e, f, g, und 44a, b, c, d, f im Wortlaut übernommen 

(entsprechend der französischen Survey-Version) 

Demographische Angaben und 

ärztliche Tätigkeit 

US-amerikanische Survey-Version (RSMPP) Section C „Demographics and Your Medical Practice “ 

  



79 
 

 

2. Sektion A: Ihre Sichtweise auf Religiosität/Spiritualität und Gesundheit 

 
      Items                  

                   
USA 

 
KONGO 

E
in

st
el

lu
n

ge
n

 / 
W

ah
rn

eh
m

u
n

ge
n

 / 
E

rf
ah

ru
n

ge
n

 

Zusammenhang R/S 
und Gesundheit 

Was denken Sie insgesamt darüber, wie sehr Religiosität/Spiritualität die Gesundheit von Patienten 
beeinflusst? 

1 8 

Ist der Einfluss von Religiosität/Spiritualität auf die Gesundheit allgemein positiv oder negativ? 2 9 

Denken Sie, dass Gott oder eine andere übernatürliche Instanz jemals in die Gesundheit von 
Patienten eingreift? 

3 10 

Umgang mit R/S im 
klinischen Kontext 

Finden Sie es im Allgemeinen angemessen oder unangemessen, über religiöse/spirituelle Themen 
zu sprechen, wenn ein Patient  diese zur Sprache bringen? 

4 11 

Finden Sie es im Allgemeinen angemessen oder unangemessen, den Patienten zu ihrer 
Religiosität/Spiritualität zu befragen? 

5 12 

Wann ist es, wenn überhaupt, angemessen, über die eigenen religiösen Überzeugungen oder 
Erfahrungen mit einem Patienten zu sprechen? 

6 13 

Wann ist es, wenn überhaupt, angemessen für einen Arzt, mit seinem Patienten zu beten? 7 14 

„Es wäre für mich in Ordnung, mit einem Patienten über ihre religiösen/spirituellen 
Angelegenheiten zu sprechen, wenn der Patient diese zur Sprache bringen.“ 

8 15 

„Ich spreche gerne mit einem Patienten über religiöse/spirituelle Angelegenheiten oder Belange.“ 9 16 

Bedeutung/Einfluss von 
R/S für Gesundheit und 
klinische Behandlung 
bei Patienten 

Wie häufig haben Patienten Ihrer Erfahrung entsprechend religiöse/spirituelle Themen wie Gott, 
Gebet, Meditation, die Bibel etc. angesprochen? 

10a 17a 

Wie häufig haben Patienten Ihrer Erfahrung entsprechend emotionale oder praktische 
Unterstützung durch die religiöse Gemeinschaft erhalten? 

10b 17b 

Wie häufig haben Patienten Ihrer Erfahrung entsprechend Religiosität/Spiritualität als Argument 
benutzt, um einer Verantwortungsübernahme für die eigene Gesundheit auszuweichen? 

10c 17c 

Was meinen Sie, wie häufig Religiosität/Spiritualität Ihrer Erfahrung entsprechend Patienten hilft, 
Krankheit und Leiden zu bewältigen und auszuhalten? 

11a 18a 

Was meinen Sie, wie häufig Religiosität/Spiritualität Ihrer Erfahrung entsprechend Schuld, Angst 
und andere negative Gefühle verursacht und damit Leiden vermehrt? 

11b 18b 

  



80 
 

E
in

st
el

lu
n

ge
n

 / 
W

ah
rn

eh
m

u
n

ge
n

 / 
E

rf
ah

ru
n

ge
n

 

 Was meinen Sie, wie häufig Religiosität/Spiritualität Ihrer Erfahrung entsprechend den Patienten 
eine positive und hoffnungsvolle Einstellung gibt? 

11c 18c 

Was meinen Sie, wie häufig Religiosität/Spiritualität Ihrer Erfahrung entsprechend Patienten 
veranlasst, medizinisch indizierte Therapien abzulehnen, hinauszuzögern oder zu beenden? 

11d 18d 

Was meinen Sie, wie häufig Religiosität/Spiritualität Ihrer Erfahrung entsprechend zur Vorbeugung 
schwerwiegender medizinischer Probleme beiträgt (z.B. respiratorische Krisen, Infektionen oder 
tödlicher Verlauf)? 

11e 18e 

Bedeutung/Einfluss von 
Krankheit für R/S bei 
Patienten 

Wie oft verstärkt Ihrer Einschätzung nach eine Erkrankung die Aufmerksamkeit der Patienten für 
Religiosität/Spiritualität und die Bedeutung, die sie diesem Bereich beimessen? 

12 19 

Reaktion des Patienten 
auf Verhalten des 
Professionellen 
bezüglich R/S 

Wie oft schienen Patienten sich bei dieser Frage [nach religiösen/spirituellen Angelegenheiten des 
Patienten] unwohl zu fühlen? 

13c 20b 

Erfahrung mit 
Seelsorge 

Wie waren Ihre Erfahrungen mit Krankenhausseelsorgern und anderen seelsorglich Tätigen? 17 24 

Ethisch kontroverse 
Fragen 

Haben Sie Vorbehalte bei ärztlich assistiertem Suizid (Beihilfe zur Selbsttötung)? 21a 28a 

Haben Sie Vorbehalte bei Sedierung bis zur Bewusstlosigkeit bei sterbenden Patienten? 21b 28b 

Haben Sie Vorbehalte bei Beendigung künstlicher lebenserhaltender medizinischer Maßnahmen? 21c 28c 

Haben Sie Vorbehalte bei Schwangerschaftsabbruch bei angeborenen Fehlbildungen? 21d 28d 

Haben Sie Vorbehalte bei Schwangerschaftsabbruch nach Versagen kontrazeptiver Maßnahmen? 21e 28e 

Haben Sie Vorbehalte bei Verschreibung von Kontrazeptiva bei 14- bis 16-jährigen Jugendlichen, 
bei denen kein Einverständnis der Eltern vorliegt 

21f 28f 

Hat der Arzt eine Verpflichtung, den Patienten über alle möglichen Behandlungsoptionen 
aufzuklären, inklusive Informationen über die vom Patienten gewünschte Behandlungsoption? 

22a 29a 

Hat der Arzt eine Verpflichtung, den Patienten an jemanden zu vermitteln, der keine Vorbehalte 
gegen die verlangte Behandlungsoption hat? 

22b 29b 

Wäre es ethisch vertretbar, wenn der Arzt dem Patienten ohne Umschweife beschriebe, warum er 
oder sie Vorbehalte gegen die gewünschte Behandlungsoption hat? 

22c 29c 

  



81 
 

S
el

b
st

b
er

ic
h

te
te

s 
V

er
h

al
te

n
 

Ansprechen/Fragen nach R/S Fragen Sie jemals nach religiösen/spirituellen Angelegenheiten eines Patienten? 13a 20 

Wie oft fragen Sie nach religiösen/spirituellen Angelegenheiten eines Patienten? 13b 20a 

Wie oft fragen Sie in den folgenden klinischen Situationen von sich aus nach 
Religiosität/Spiritualität, wenn ein Patient sich mit einer banalen Erkrankung oder Verletzung 
vorstellt? 

14a 21a 

Wie oft fragen Sie in den folgenden klinischen Situationen von sich aus nach 
Religiosität/Spiritualität, wenn ein Patient mit einer angstbesetzten Diagnose konfrontiert wird oder 
vor einer Krise steht? 

14b 21b 

Wie oft fragen Sie in den folgenden klinischen Situationen von sich aus nach 
Religiosität/Spiritualität, wenn ein Patient mit dem Lebensende konfrontiert ist? 

14c 21c 

Wie oft fragen Sie in den folgenden klinischen Situationen von sich aus nach 
Religiosität/Spiritualität, wenn ein Patient unter Angst oder Depression leidet? 

14d 21d 

Wie oft fragen Sie in den folgenden klinischen Situationen von sich aus nach 
Religiosität/Spiritualität, wenn ein Patient zur Anamnese und körperlichen Untersuchung kommt? 

14e 21e 

Wie oft fragen Sie in den folgenden klinischen Situationen von sich aus nach 
Religiosität/Spiritualität, wenn ein Patient mit einem ethischen Dilemma konfrontiert ist? 

14f 21f 

Ich höre aufmerksam und empathisch zu, wenn religiöse/spirituelle Belange in Gesprächen mit 
Patienten auftauchen. 

15a 22a 

Ich versuche, auf taktvolle Weise das Thema zu wechseln, wenn religiöse/spirituelle Belange in 
Gesprächen mit Patienten auftauchen. 

15b 22b 

Ich bestärke den Patienten in seinen eigenen religiösen/spirituellen Überzeugungen und 
Gebräuchen, wenn religiöse/spirituelle Belange in Gesprächen mit Patienten auftauchen. 

15c 22c 

In respektvoller Weise teile ich etwas über meine eigenen religiösen/spirituellen Vorstellungen und 
Erfahrungen mit, wenn religiöse/spirituelle Belange in Gesprächen mit Patienten auftauchen. 

15d 22d 

Ich bete mit dem Patienten, wenn religiöse/spirituelle Belange in Gesprächen mit Patienten 
auftauchen. 

15e 22e 

Barrieren im Umgang mit R/S Welche Gründe halten sie davon ab, mit Patienten über Religiosität/Spiritualität zu sprechen? 18 25 

Zeitaufwand für Umgang mit R/S Halten Sie Ihren Zeitaufwand für die Thematisierung religiöser/spiritueller Belange insgesamt 
für… 

19 26 

Fortbildung zu R/S Haben Sie eine Fortbildung bezüglich Religiosität/Spiritualität in der Medizin erhalten? 20a 27a 

Welche Art der Fortbildung haben Sie bezüglich Religiosität/Spiritualität in der Medizin erhalten? 20b 27b 

 Zuständigkeit Ein Patient mit fortdauernder Trauer wendet sich zwei Monate nach dem Tod seiner Frau an Sie. 
Wenn Sie den Patienten weiter verweisen müssten, an welche der nachfolgend genannten Personen 
würden Sie ihn bevorzugt zuerst verweisen? 

16 23 



82 
 

3. Sektion B: Eigene Religiosität bzw. Spiritualität 

 
 

Items USA  

 

Kongo 

 

R
el

ig
io

si
tä

t 
/ S

p
ir

it
u

al
it

ät
 / 

G
la

u
b

e 

Einschätzung der eigenen Religiosität bzw. der eigenen Spiritualität: „Unabhängig davon, ob Sie einer 
Religionsgemeinschaft angehören oder den Gottesdienst besuchen. Wie würden Sie sich selbst bezeichnen?“ 

23 

 

24 

34  

 

35  

 
   
Glaube an Gott: „Glauben Sie an Gott?“ 25  

Glaube an ein Leben nach dem Tod: „Glauben Sie an ein Leben nach dem Tod?“ 26 43a (ISPP 2008: Q18) 

 
Glaube an die Reinkarnation: „Glauben Sie an die Reinkarnation, also daran, dass wir nach unserem Tod noch einmal 
in diese Welt geboren werden?“ 

 39 (EVS 2008: Q31) 

+ 

43e (ISPP 2008: Q18) 

 
Glaube an den Himmel: „Glauben Sie an den Himmel?“  43b (ISPP 2008: Q18) 

 

 
R

el
ig

io
si

tä
t 

/ S
p

ir
it

u
al

it
ät

 
/ G

la
u

b
e 

Glaube an die Hölle: „Glauben Sie an die Hölle?“  43c (ISPP 2008: Q18) 

 
Glaube an Wunder: „Glauben Sie an Wunder?“  43d (ISPP 2008: Q18) 

 
Glaube an das Nirwana: „Glauben Sie an das Nirwana?“  43f (ISPP 2008: Q18) 

 
Glaube an die übernatürlichen Kräfte von Ahnen: „Glauben Sie an die übernatürlichen Kräfte von Ahnen?“  43g (ISPP 2008: Q18) 

 



83 
 

Verbindung mit dem Göttlichen unabhängig von Kirche oder Gottesdienst: „Ich habe meine eigene Art und Weise 

der Verbindung mit dem Göttlichen, ohne Kirchen oder Gottesdienste.“ 

 

 40 (EVS 2008: Q33) 
    

E
rf

ah
ru

n
ge

n
 Religiöse/Spirituelle Erfahrungen bzw. Erlebnisse: „Haben Sie jemals eine religiöse oder spirituelle Erfahrung 

gemacht, die Ihr Leben verändert hat?“ 
 28 37 

Religiöse/Spirituelle Erfahrungen im Kontext der eigenen medizinischen Tätigkeit: „Haben Sie diese Erfahrung im 
Kontext Ihrer medizinischen Tätigkeit gemacht?“ 

 28 37a 

P
ra

k
ti

sc
h

e 
T

ei
lh

ab
e 

 

Teilnahme am Gottesdienst: „Wie oft besuchen Sie, abgesehen von Hochzeiten, Beerdigungen und Taufen, aktuell den 
Gottesdienst?“ 
 

 29 31 (EVS 2008: Q25) 

Teilnahme am Gottesdienst in der Primärfamilie: „Wie oft haben Sie, abgesehen von Hochzeiten, Beerdigungen und 
Taufen, den Gottesdienst im Alter von 12 Jahren besucht?“ 

 

 32 (EVS 2008: Q26) 

Beten (außerhalb des Gottesdienstes): „Wie oft beten Sie zu Gott außerhalb des Gottesdienstes?“  33 (EVS 2008: Q36) 

K
on

fe
ss

io
n

 Konfession: „Gehören Sie einer Religionsgemeinschaft bzw. Konfession oder Glaubensrichtung an? Welche?“  30 30 (EVS 2008: Q23a) 
Wechsel der Konfession im bisherigen Leben: „Welcher Religionsgemeinschaft bzw. Konfession oder 
Glaubensrichtung gehörten Sie an, als sie aufwuchsen?“ 

 31  

  



84 
 

B
ez

u
g 

au
f 

m
or

al
is

ch
-e

th
is

ch
e 

E
in

st
el

lu
n

ge
n

 /
 

B
er

u
f 

/ L
eb

en
 

Verantwortlichkeit für eine Reduktion des Leids in der Welt: „Ich empfinde eine große Verantwortung, Schmerz und 
Leid in der Welt zu verringern“. 

 32a 38a 

Innerfamiliäre Erziehung zur Hilfe bedürftiger Menschen: „In der Familie, in der ich aufwuchs, wurde betont, wie 
wichtig es ist, sich für bedürftige Menschen einzusetzen“. 

 32b 38b 

Medizinische Tätigkeit als Berufung: „Für mich ist die Ausübung einer medizinischen Tätigkeit eine Berufung“.  32c 38c 
Eigene Einschätzung, inwiefern religiöser Glaube die medizinische Tätigkeit beeinflusst: „Meine religiösen 
Überzeugungen beeinflussen meine praktische medizinische Tätigkeit“. 

 32d 38d 

Schwierigkeit, dem religiösen Glauben im Rahmen der medizinischen Tätigkeit treu zu bleiben: „Ich empfinde es 
als herausfordernd, meinen religiösen Überzeugungen bei meiner klinischen Arbeit treu zu bleiben“. 

 32e 38e 

Erfahrungen aus der medizinischen Tätigkeit führten zu Zweifeln am religiösen Glauben: „Die Erfahrung meines 
Berufs haben dazu geführt, dass ich meine religiösen Überzeugungen in Frage stelle“. 

 32f 38f 

Mitnahme des religiösen Glaubens in alltägliche Probleme: „Ich bemühe mich sehr, meine religiösen Überzeugungen 
in mein alltägliches Leben zu integrieren“. 

 32g 38g 

Lebensansatz basiert auf der Religion: „Mein ganzer Lebensentwurf basiert auf meiner Religiosität“.  32h 38h 

Z
u

fr
ie

d
en

h
ei

t 
/ G

lü
ck

 

Religiosität als Coping-Mittel:  
- „Ich versuche, der Situation einen Sinn zu geben und entscheide mich für einen Weg ohne mich dabei auf Gott 

zu verlassen“ 
- „Ich versuche bei Gott nach Kraft, Unterstützung und Orientierung“. 

 27a, b 36a, b 

Trost und Kraft durch Religion: „Sind Sie der Meinung, dass Sie durch Ihre Religion/Spiritualität Trost und Kraft 
erhalten?“ 
 

 41 (EVS 2008: Q37) 

Gottes Sorge um jeden Menschen: „Es gibt einen Gott, der sich persönlich mit jedem Menschen befasst.“  44a (ISPP 2008: Q19) 

 
Schicksalhaftigkeit des Lebens: „Die Menschen können selbst wenig tun, um den Lauf ihres Lebens zu verändern.“  44b (ISPP 2008: Q19) 

 
Lebenssinn: Gott: „Für mich hat das Leben nur einen Sinn, weil es Gott gibt.“  44c (ISPP 2008: Q19) 

 

Lebenssinn: Keiner: „Meiner Meinung nach dient das Leben keinem Zweck.“  44d (ISPP 2008: Q19) 

 
Lebenssinn: Selbstbestimmt: „Das Leben hat nur dann einen Sinn, wenn man ihm selbst einen Sinn gibt.“ 
 
 

 44e (ISPP 2008: Q19) 

 



85 
 

Z
u

fr
ie

d
en

-
h

ei
t 

/ G
lü

ck
 Allgemeine Zufriedenheit/Glück mit dem Leben: „Wenn Sie Ihre Lebenssituation heute betrachten, wie glücklich oder 

unglücklich sind Sie alles in allem?“ 
 33 42 (ISPP 2008: Q1) 

 

G
es

u
n

d
h

ei
t Eigener Gesundheitszustand: „Wie würden Sie Ihren allgemeinen Gesundheitszustand beschreiben?“  34  

4. Sektion C:  Demographische bzw. Allgemeine Fragen 

 

 

Items USA  

 

Kongo 

T
ät

ig
k

ei
t 

/ 
A

rb
ei

ts
b

er
ei

ch
 

Zufriedenheit mit der Tätigkeit als Arzt: „Wie zufrieden sind Sie insgesamt mit Ihrer beruflichen Tätigkeit?“ 35 
45 

Quantitative Bestimmung der stationären versus ambulanten Tätigkeit: „Bitte schätzen Sie ab, wie viele Stunden pro Woche 
verbringen Sie jeweils für die ambulatorische Behandlung in der Sprechstunde und für die stationäre Behandlung?“ 

36 
46 

Quantitative Bestimmung der Konfrontation mit verschiedenen klinischen Szenario: „Bitte schätzen Sie ab, wie viele 
Patienten Sie in den letzten zwölf Monaten betreut haben, bei denen einer der nachfolgend genannten Zustände oder Situationen 
vorlag: 

- Kritische, lebensbedrohliche Erkrankung 
- Neudiagnose einer lebensbedrohlichen Erkrankung 
- Schwere Behinderung oder chronischer Schmerz 
- Ethisches Dilemma 
- Tod des Patienten 

37 

47 



86 
 

P
at

ie
n

te
n

 -
k

ol
le

k
ti

v 
Patientencharakteristika (unversichert/über 65 Jahre): „Bitte schätzen Sie ab, wie viele Ihrer Patienten sind unversichert/sind 
über 65 Jahre alt?“ 

38 

48 

A
rb

ei
ts

st
ät

te
 u

n
d

 a
ll

ge
m

ei
n

e 
A

n
ga

b
en

 

Akademische Orientierung der Arbeitsstätte: „Hat Ihre Arbeitsstätte eine akademische Orientierung (akademisches 
Lehrkrankenhaus oder Universitätsklinik)?“ 

41 
49 

Religiöse Orientierung der Arbeitsstätte: „Hat Ihre Arbeitsstätte eine religiöse Orientierung?“ 42 
50 

Patientenpopulation charakterisierbar als benachteiligt: „Gehört Ihre Patientenpopulation einer benachteiligten 
Bevölkerungsschicht an?“ 
 

43 
51 

Geschlecht: „Welches Geschlecht haben Sie?“  
01 

Alter: „In welchem Jahr wurden Sie geboren?“  
02 

Spezialisierung: „Haben Sie eine Spezialisierung?  
03 

Fachrichtung: „Wenn ja, was ist Ihre Spezialisierung?“  
04 

Abteilung oder Tätigkeitsbereich: „In welchem Setting arbeiten Sie?“  
05 

Akademischer Grad: „Welchen akademischen Grad haben Sie erworben?“  
06 

Eltern waren Ärzte: „Waren Ihre Eltern Ärzte?“  
07 



 

11. Eidesstattliche Versicherung 

 

 
 
 
 
 
 
Mukwayakala, Tryphon Kisamba 

___________________________ 

Name, Vorname 

 

 

 

Ich erkläre hiermit an Eides statt, 

dass ich die vorliegende Dissertation mit dem Thema 

 

 

„Die Rolle religiöser-spiritueller Überzeugungen kongolesischer Ärzte im klinischen Kontext: 

Eine Analyse förderlicher und hinderlicher Faktoren“ 

 

 

selbstständig verfasst, mich außer der angegebenen keiner weiteren Hilfsmittel bedient und 

alle Erkenntnisse, die aus dem Schrifttum ganz oder annähernd übernommen sind, als solche 

kenntlich gemacht und nach ihrer Herkunft unter Beziehung der Fundstelle einzeln 

nachgewiesen habe. 

 

Ich erkläre des Weiteren, dass die hier vorgelegte Dissertation nicht in gleicher oder in 

ähnlicher Form bei einer anderen Stelle zur Erlangung eines akademischen Grades eingereicht 

wurde. 

 

 

München, 09.08.2017 

__________________________     ___________________________ 

 Ort, Datum       Unterschrift Doktorand 

 


