,\,.f‘

A Ny AR AW

.
Sl ..:.:.::_

n
&
A
>
o
(0
H
4
o
N
=
w
B
=
&
Z
H
Z
=
N
>~
M
o
s
Z

LUDWIG THIERSCH IN ATHEN

UM 1850
PHILHELLENISMUS

Hanna Kaiser




LUDWIG THIERSCH IN ATHEN
UM 1850

NEOBYZANTINISMUS IM KONTEXT DES
PHILHELLENISMUS

Inaugural-Dissertation zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie
an der Ludwig-Maximilians-Universitit Minchen

vorgelegt von Hanna Kaiser aus Miinchen

2017



Referentin: Prof. Dr. Andrea Gottdang
Korreferent: Prof. Dr. Hubertus Kohle
Tag der mundlichen Prifung: 31. Januar 2014



wMeine Ansicht geht also dabin, die christliche Kirchenmalerei
mit Zuriickgehen auf die dltesten Zeiten auf der Antike

zu basieren und so zu einer grofseren Vollendung zu bringen.

Ludwig Thiersch, Athen 1853



Inhalt

INHALT

T EEINLETTUN G oottt et et eeese e eaeaseseseseeeesesaneanans 1
2. ANNAHERUNG AN LUDWIG THIERSCH toooeeeeeeeeeeeeeeeesen, 3
3. FORSCHTUNGSSTAND ettt e e e eeeeeeeeeeeseseteseeeseseseseseasssasesessessens 5
4. DER KUNSTLERISCHE NACHLASS LUDWIG

THIERSCHS IN DER BAYERISCHEN

STAATSBIBLIOTHEK woeoeeeeeeeee et eeeeeseeeeeeeeeeseseseseseessesesssesssesesesesesees 12
5. DIE NEOBYZANTINISCHE

6.1.
6.2.
6.3.
6.4.
06.5.
0.6.
6.6.1.

6.6.1.1.
6.6.1.2.
6.6.1.3.

6.6.2.

6.6.2.1.

KUNSTAUFFASSUNG LUDWIG THIERSCHS —
QUELLENLAGE .ottt ssiessisessese s ssssessssessssessssessssesssnesssnees 14

. PHILHELLENISMUS — EINE

BEGRIFFSERWEITERUNG woovieieieiicierisieie et ssssesssssssssssesens 19
Forschungslage ........ccvviiiiiiiiiniiiii s 19
Bayerischer, deutscher und europiischer Philhellenismus.........ccccveicuerviennnne. 22
Idealistischer PhilhelleniSImus .....cievevveieieinieieeereereceeeereeestesee e e sressereeveevessensens 26
Revolutionirer PhilhelleNiSmIUS .....coceveieiiienieieeciecieieeereeectee e ssere v e sse s 36
Asthetischer PhilhelleniSmus. .......v.veeeeeeeeeeeeeeeeeseeeeseeseeeeseseseseeseseeseseesesesseseesens 42
Religioser PhilhelleniSmus ........cccceiiviiiiinininininiiiiicccne 47
Der Zustand der ,,Polemik® im Verhiltnis zwischen West- und

OStRITCRE ..ttt ettt ettt et ettt ettt eeteets e s ebeeseersensensenns 50
FOrschungsstand ..o 50
Polemische Einstellungen zur Ostkirche in der westlichen Theologie............. 51
Die Rezeption der polemischen Perspektive des Westens im Osten................ 55

Der Zustand der ,,Irenik® — Ansitze von Anniherung, Dialog

und Konsens zwischen West- und Ostkirche........cccocvviiinniiniiinnnn, 57
Der Einfluss der charismatischen, religits-politisch motivierten
Erweckungsbewegung........ccciiiiiiiiniiic s 58



INHALT

0.6.2.1.1. Erweckungsbewegung russischer Prigung (1800—1825) ......ccccecovvvviiiiiiinnnnes 58
6.6.2.1.2. Die religionsphilosophischen Ideen des idealistischen Philosophen
Franz von Baader ...ttt 60
6.6.2.1.3. Reaktionen i OSTeN...uiiiivieieisiriesieeeesesieeeeetestessesseessessesseseesessessessesessessessesens 63
6.6.2.1.4. Weiterentwicklung der Ideen Franz von Baaders — ,,Kolner Wirren®
1837 — Frage nach einer moglichen Rezeption bis 1850.........cccviiiviviicinnnnes 65
0.6.2.1.5. Wertung Baaders flir den 6kumenischen Dialog .........ccccevviviiniiiiiiinininnns 67
6.6.2.1.6. Rezeption der Ideen der Heiligen Allianz in Athen um 1850 .......cccceuvveeuvuenneee 70
6.6.2.1.7. Bedeutung von Erweckungsbewegung und Erweckungstheologie
fir den religiosen PhilhelleniSmus.......coviiiiiiiiiiiiiccccens 74
6.6.2.2. Schellings religionsphilosophische Uberlegungen als Voraussetzung
einer religiosen Anniherung zwischen Ost und West in der ersten
Hilfte des 19. Jahrhunderts........cccooviviviiinnniicccccccce 75
6.6.2.2.1. Schelling und die deutsche Hellenisierungsdebatte .........cccocoeuvviriinviinnininnnne. 75
6.6.2.2.1.1. Das ,,dualistische” Verstindnis der Hellenisierung .........ccceveeeeuvvvicreurineecnnn. 76
6.6.2.2.1.2. Schellings neues erweitertes Verstindnis von Offenbarung und
Geschichte und seine Wurzeln im schwibischen Pietismus .......cccoevevereeieninee. 78
6.6.2.2.2. Stationen der Bedeutung von Schellings Religionsphilosophie fiir das
Eroffnen eines Dialoges zwischen West und OSt......cccccciiviviiiiniicciiniinnn. 84
6.6.2.2.2.1. Anfanglicher zentraler Kontinuitatsgedanke in der Kirchenviterlehre............. 84
6.6.2.2.2.2. Das synthetische Antikenverstindnis im Frihwerk Schellings...........ccccccue..... 85
6.6.2.2.2.3. Die ,,Erlanger Rede® (1827) ... 88
6.6.2.2.2.4. Schellings Riickbindung an die Kirchenviter in der ,,Urfassung der
Philosophie der Offenbarung® (1831/1832) .....cccovvvercureiriineeeeireeneiererrenneeneens 94
6.6.2.2.2.5. Das Antikenverstindnis in Schellings Spatwerk.........cccvvievivicvvnicnnnennnn. 99
6.6.2.2.3. Rezeption Schellings in Ost und WeSt......cccevuviiiiiiniiiiiniiiicceeans 108
6.6.2.3. Theologische Ansitze zu Dialog und Konsens zwischen Ost- und
Westkirche 1830—1850 ...uiiiiieiririeieirisieteeees et sse e se e sessenes 111
6.6.2.3.1. Johann Adam Mohler und sein Einfluss auf A. Chomjakov.........c.ccceevueinncs 111
6.6.2.3.2. Die Oxfordbewegung und ihre Vernetzung in einem europdischen
religisen PhilhellenisSmus.......cccucuiiiiiiiiiiniiiiiiiiiicccc s 117
6.6.2.3.2.1. W. Palmer im Briefwechsel mit A. Chomjakov........ccovvviviviicccccccrcnenenen 117
0.0.2.3.2.2. Bl B. PUSEY .ottt 125
6.6.2.3.3. Ansitze einer Weiterentwicklung des theologischen Dialoges
zwischen Ost und West in Miinchen um 1850.......cccccvevivirernecenieiinieeniseennes 138
6.6.2.3.4. Auswertung religiser Philhellenismus aus westlicher Sicht..........ccccceviieines 142
6.6.2.3.5. Chomjakov als Begriinder einer neuen russischen Theologie
UM T850) ittt ettt ettt a bbb ese st ese b ebe st et ensetesnsesnane 145
6.6.3. Auswertung religioser Philhellenismus ........ccccvuviiiiiiiiniciniiciiiccnen, 153
0.6.3.1. Zusammenfassung zur Erweckungsbewegung...........ccccoevvvvivininnininiicnnnes 153

11



6.6.3.2.

6.6.3.3.

7.1.
7.1.1.
7.1.2.

7.2.
7.2.1.
7.2.1.1.
7.2.1.2.

7.2.2.
7.2.2.1.
7.2.2.2.

8.1.

8.2.

9.1.
9.1.1.
9.1.1.1.
9.1.1.2.

INHALT

Die Bedeutung der Kirchenviter als verbindendes Element

zwischen West- UNd OStRITCRE .ovvuiicviiieeeeeeteeteeeeeeeet ettt et st s vesvesanes 154
Auswertung religioser Philhellenismus aus 6stlicher Sicht ... 156

. DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE

REZEPTION IM WESTEN IM 19. JAHRHUNDERT .....cccoooouuruunne. 159
Das religiose Bild im OSten.....ccvviiiiiiiiiiiiiiiicnccc s 159
Zum Verstindnis des religiosen Bildes im Osten .......cccoovevvvicciniiicniininnee. 160
Entwicklung des religitsen Bildes der Ostkirche bis zum

19. JahrhUundert.. .o 166
Rezeption des ostkirchlichen Bildes im Westen im 19. Jahrhundert ............. 169
Rezeption in der Kunstwissenschaft......cccoovceirinicciriniccininccnccecnens 170
Goethe und der Beginn der modernen Ikonenrezeption ........ccccoevvvicuiucienes 170
Das Malerhandbuch vom Berg Athos und die europaische

Ikonenforschung im 19. Jahrhundert.......c.ccooveeivniicinninicinccrccceen 175
Das ostkirchliche Bild in der Kunstpolitik am Beispiel Ludwigs 1. ............... 179
Zur Kunstentwicklung unter Ludwig L., 179

Neobyzantinismus in der ludovicianischen Sakralarchitektur.
Allerheiligen-Hofkirche und Salvatorkirche........cocceviiciniicicinnicicirinen. 181

. DIE SONDERROLLE LUDWIG THIERSCHS IN DER

KULTURELLEN SITUATION IN ATHEN UM 1850 oo, 189

Position Ludwig Thierschs in der allgemeinen kulturellen Situation

unter Otto L. in Griechenland..........ccovveniiniin 189
Ludwig Thierschs Wirken als Professor fir Malerei an der
Polytechnischen Hochschule Athen ........cccoicivniicinniciccnncceens 193

. AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE.

RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON LUDWIG

THIERSCH wovvvvississsssssssssssssssssssssssssssss s 197
Ausmalung der russisch-orthodoxen Nikodemuskirche in Athen................. 197
Auftragsvergabe und KONZept.....ooovviiiviiviiiiiiiiiiiiicieeceneeicnns 197
BaubesChIelDUNG .......c.cuviiieiiicci e 197
Rahmenbedingungen der Schenkung...........ccccceuviviiiiiiniiiiniciiicien, 198

11



9.1.1.3.

9.1.2.
9.1.2.1.
9.1.2.2.
9.1.2.3.
9.1.2.4.
9.1.2.5.

9.1.2.5.1.

9.1.2.5.2.

9.1.2.6.
9.2.

9.3.

10.

11.

12.

13.

INHALT

Restaurierung der alten Fresken der Nikodemuskirche .........cococvviiiiiininnne.
Umsetzung des KONZEPLES ......cuvuiiuiriiriiiiiiiiiiieiniicicisiiceseieeenesisesenesaseens
VOIIaEN ..o
N g (03 1RSSR
Das neobyzantinische Bildprogramm Ludwig Thierschs .......ccccccvicininncee.
ADBENAMARNL...octieiicicecce et rens
Zum religionsphilosophischen und theologischen Hintergrund des
ADENAMARNIS ...ttt re e nens
E. B. Puseys Theologie als Basis der Abendmahlsdarstellung

ThIEESCRS cuiteieieticecteet ettt te ettt sb et e st et e s e seebesbenbeneas
Schellings Verstindnis des ,,Alten® als Basis eines neuen

CRIISTUSLYPUS oottt
Weitere Christusdarstellungen Ludwig Thierschs ...,
Politisch-ideologische Rahmenbedingungen der Kunstentwicklung
Ludwig Thierschs in Athen ....ccoieiiiiiiicnceeeecee e
Zur Bedeutung der Lehrtitigkeit Ludwig Thierschs an der

Athenetr ARAAEMIE ...oviviviiiiieieicceeeeee ettt ettt sa et bebenees

WEITERE ORTHODOXE KIRCHENAUSSTATTUNGEN.............

AUSSTATTUNGEN FUR DIE WESTKIRCHE AM
BEISPIEL DER HEDINGER KIRCHE, SIGMARINGEN..............

GESAMTBEWERTUNG: ZUM KUNSTVERSTANDNIS
LLUDWIG THIERSCHS oot eeeeee e eeeteeeeeeeseseseeeses s eeeeeeneaseens

SCHLLUSS e ee ettt ettt et a e e e e eeeeeeeseseeeseeesasesesssesasseaes

v



EINLEITUNG

1. Einleitung

Der Minchner Maler Ludwig Thiersch (1825-1909) findet in der bisherigen Forschung
vorwiegend im Zusammenhang mit seinem Vater, dem einflussreichen Philologen und
Philhellenen Friedrich Thiersch (1784—1860), Erwihnung. Stilistisch gilt er als ,Spitnazare-
ner’. Dieser Umstand beruht auf der stilistischen Analyse seines Spitwerks.'

Doch weder biografische noch stilanalytische Methoden waren bislang geeignet, Ludwig
Thierschs Verdienste um die moderne orthodoxe Kirchenmalerei in Griechenland zu erkli-
ren, die bis heute gewtrdigt und geschitzt wird. 1852 kam er zur Zeit der Regentschaft
Ottos I. nach Athen und beschiftigte sich als einer der ersten westlichen Kiinstler mit by-
zantinischen Ikonen an ihrem Ursprungsort in Griechenland. Wihrend seines dreijahrigen
Aufenthaltes in Athen entwickelte er ein wesentlich tieferes Verstindnis fiir die 6stliche
Bildsprache, als es im Deutschland des 19. Jahrhunderts tiblich war. Deshalb traute man
dem jungen protestantischen Kiinstler aus Westeuropa schlieBlich sogar die Freskierung
der russisch-orthodoxen Nikodemuskirche an. Dies wurde bislang als allgemeine griechi-
sche Sehnsucht nach Westorientierung gewertet oder mit einer méglichen Protektion durch
den einflussreichen Vater Friedrich Thiersch begriindet. Dennoch bleibt die Frage offen,
weshalb die orthodoxen Griechen den westlichen Kiinstler nicht als Eindringling in ihre
jahrtausendealte Tradition der Ikonenmalerei empfanden,” sondern ihn bis heute rezipieren
und sogar in der stindigen Ausstellung des Byzantinischen und Christlichen Museums
Athen préisentieren.3

Auf der Suche nach einem tieferen Verstindnis fiir die Kunst Ludwig Thierschs wurden im
Rahmen dieser Arbeit Korrespondenzen, Tagebuchaufzeichnungen sowie zahlreiche Stu-
dien und historische Fotografien Ludwig Thierschs erschlossen, die sich im Nachlass des
Kiinstlers in der Handschriftenabteilung der Bayerischen Staatsbibliothek befinden.*

1 Vgl. Schade, Heidemarie (Hrsg.): Ludwig Thiersch (1825-1909), Olstudien und Zeichnungen eines Spitna-
zareners. Aachener Kunstblitter, Sonderband VII, zur Ausstellung Ludwig Thiersch im Suermondt-Ludwig-
Museum, Aachen. Aachen 1979 (unpag.); Papastamos, Demetrios: The effect of the Nazarene thought on the
modern Greek church painting. Athen 1977, S. 87.

2 Stephan-Kaissis, Christine: Bayern und Byzanz. Zum romantischen Byzantinismus deutscher Kinstler im
19. Jahrhundert, in: Deckers, Johannes G./Restle, Marcel/Shalem, Avinoam (Hrsg.): Mitteilungen zur spatan-
tiken Archiologie und byzantinischen Kunstgeschichte, Heft 3, Wiesbaden 2002, S. 125-163; Stephan-
Kaissis, Christine: Ludwig Thiersch und die griechischen Kiinstler der ,,Miinchener Schule®, in: Xanthu,
Maria (Hrsg.): EAAnveg wahhitéyvec oty Anadnpio tov Movayou tov 190 sar 206 awwva 2006 [Griechische
Kinstler in der Minchener Akademie im 19. und 20. Jahrhundert]. Thessaloniki 20006, S. 84-91.

3 Konstantios, Demettios (Hrsg.): The wotld of the Byzantine Museum. Athen 2004, Kat. 433, 434.

4 Thierschiana I1I, Handschriftenabteilung Bayerische Staatsbibliothek Miinchen.



EINLEITUNG

Nach eingehender Priifung des Konvoluts kristallisierte sich das Thema des religiosen Bil-
des als besonders bemerkenswert fiir das kunstlerische Renommee Ludwig Thierschs her-
aus. Sakralkunst begleitete den Kiinstler durch alle Schaffensphasen und verhalf ihm nach
dem Athener Projekt zu Auftrigen in den groflen europiischen Kulturzentren St. Peters-
burg, Wien, London und Paris. Die Text- und Bilddokumente des Nachlasses eréffnen
dartiber hinaus zahlreiche Perspektiven fir eine weitere Beschiftigung mit Ludwig
Thiersch.” Im Zuge der Untersuchung erwies sich die Zeit in Athen als besonders span-
nendes Forschungsfeld, der sich die jiingste Thiersch-Forschung ebenfalls widmet’. An-
hand der Briefe aus den 1850er Jahren erdffneten sich erste Ansitze fiir eine Neubewer-
tung Ludwig Thierschs, denn sie belegen ein eigenstindiges kiinstlerisches Konzept hinter
den sakralen Bildwerken der Nikodemuskirche. Da es sich bei den erhaltenen Briefen nicht
um ausfiihrliche programmatische AuBerungen des Kiinstlers Ludwig Thiersch handel,
sondern um private Korrespondenz mit Freunden und Familie, sind die aufschlussreichs-
ten Briefpassagen historisch zu kontextualisieren. Ein Schwerpunkt der Briefe liegt in der
kiinstlerischen Bezugnahme auf Antike und Philhellenismus, auf deren Basis Ludwig
Thiersch eine neue religiése Bildsprache entwickeln wollte. Deshalb erschien es folgerich-
tig, den Antikenbezug und die Stromung des Philhellenismus heranzuziehen, um Thierschs
Bewertung in einen gréBeren geistesgeschichtlichen Zusammenhang zu stellen. In Anwen-
dung neuester Ergebnisse der Philhellenismus-Forschung’ erscheint die neobyzantinische
Kunst Ludwig Thierschs in vollig neuem Licht. Mit Wrede® wird die Antikenrezeption in-
nerhalb der Philhellenismus-Forschung neu verortet, wodurch der Begriff eine groBere
inhaltliche und historische Weite gewinnt. Aktuelle Ergebnisse der Schelling-Forschung
zeigen auf, dass der religionsphilosophische Ansatz F.W.J. Schellings innerhalb seines An-
tikenverstindnisses noch in der Mitte des 19. Jahrhunderts wirksam ist.” Im Rahmen dieser
Arbeit erwiesen sich diese Ergebnisse als essentielle Voraussetzung fiir eine theologische
Anniherung zwischen West und Ost. Dieser geistesgeschichtliche Hintergrund eréffnete
fir Ludwig Thiersch in Athen um 1850 Méglichkeiten eines neuen Zugangs zum Bild der
Ostkirche.

5 Der Bezug auf die Kiinstlersozialgeschichte des 19. Jahrhunderts oder motivgeschichtliche Studien wie
beispielsweise Genre-, Portrit oder Historienmalerei im Werk Ludwig Thierschs, knnen im Rahmen dieser
Arbeit nicht niher erldutert werden.

¢ Stephan-Kaissis 2002 und 2006.

7 HeB, Gilbert/Aquazzi, Elena/Décutot, Elisabeth (Hrsg.): Graecomania. Der europiische Philhellenismus,
in: Klassizistisch-romantische Kunst(t)raume — Imaginationen im Europa des 19. Jahrhunderts und ihr Bei-
trag zur kulturellen Identititsfindung, Band 1, Berlin 2009; Meyer, Anne-Rose (Hrsg.): Vormirz und Philhel-
lenismus. Jahrbuch 2012, 18. Jahrgang des Forum Vormarz-Forschung, Bielefeld 2013; Stinderhauf, Esther
Sophia: Griechensehnsucht und Kulturkritik. Die deutsche Rezeption von Winckelmanns Antikenideal 1840—
1945, Oldenburg 2004; Wrede, Henning: Olympia, Ernst Curtius und die kulturgeschichtliche Leistung des
Philhellenismus, in: Baertschi, Annette/King, Colin G. (Hrsg.): Die modetrnen Viter det Antike: Die Ent-
wicklung der Altertumswissenschaften. Betlin 2009, S. 165-210; Jantzen, J6rg/Adolphi, Rainer (Hrsg.): Das
antike Denken in der Philosophie Schellings. Reihe Schellingiana, Band 11, Stuttgart 2004.

8 Wrede 2009.

9 Jantzen 2004.



ANNAHERUNG AN LUDWIG THIERSCH

2. Anniherung an Ludwig Thiersch

Ludwig Thiersch wurde 1825 in Miinchen als jungster Sohn des einflussreichen Philologen
und Philhellenen Friedrich Thiersch (1784—1860) geboren. Er wuchs im Geiste der nazare-
nischen Kunstauffassung auf und studierte zu der Zeit an der Miinchener Akademie, als
sich die Geschichtsmalerei etablierte und sich schlieSlich Mitte des 19. Jahrhunderts in der
deutschen Malerei mit den Werken Wilhelm von Kaulbachs, der Piloty-Schule und der
Disseldorfer Malerschule durchsetzte.

Ab 1845 war Thiersch an der Minchener Akademie in der Bildhauerklasse Ludwig
Schwanthalers eingeschrieben und fiithrte sein Studium bei Heinrich Maria von Hel3 fort.
Sein Malereistudium erginzte er durch Ubungen in der Komponierklasse des Nazareners
Julius Schnorr von Carolsfeld (1794—1872). Spater studierte er beim Historien- und Gen-
remaler Karl Schorn (1803-1850), der das koloristische Interesse im jungen Ludwig
Thiersch weckte.

Ludwig Thiersch studierte 1849-1852 in Italien und lernte wihrend dieser Zeit die behert-
schende Richtung der nazarenischen Kunst kennen. Vorwiegend jedoch beschiftigte er
sich mit den klassischen Studien eines Italienreisenden, dem Studieren nach Alten Meistern,
Landschaftsstudien und Kostim- sowie Portritstudien. Stilistisch pragten ihn insbesondere
die Meister der Hochrenaissance — Raffael und Michelangelo. Er kopierte sie anhand ihrer
romischen Werke.

Ludwig Thierschs umfassende philosophische und kiinstlerische Ausbildung, die er sich an
der Minchener Akademie und in Italien erworben hatte, vermittelte ihm ein fundiertes
Repertoire. Auf dieser Basis konnte er sich wihrend seiner Auslandsaufenthalte in Grie-
chenland und Russland mit der neuen, fremdartigen Bildtradition der Ostkirche beschifti-
gen.

Fasziniert von der Vorstellung, sich mit originalen byzantinischen Bildern kinstlerisch aus-
einanderzusetzen, brach er in das unbekannte Griechenland auf, von dem er bisher nur
eine akademische Idee hatte."’ Die Realisierung seiner kiinstlerischen Vorstellungen ermég-
lichte die politische Situation im neugegriindeten griechischen Staat, die von idealistischer
Aufbruchsstimmung geprigt war. Seit der Unabhingigkeit Griechenlands vom osmani-

10 Wie aus einem Brief aus dem Jahr 1852 hervorgeht, hegte Ludwig Thiersch bereits linger den Wunsch, sich
mit der byzantinischen Malerei auseinanderzusetzen. Spitestens fiir die Zeit seines Romaufenthalts in den
1850er Jahren, als er alte Mosaiken studierte, ist dieses Interesse belegt, vgl. Thiersch, Ludwig, C.I1.2. (1851—
1852): Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahlreichen Beilagen, meist Familienbrie-
fen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 28. Dezember 1852.



ANNAHERUNG AN LUDWIG THIERSCH

schen Reich im Jahr 1822 war das Land zwar dulerlich befreit, innerlich jedoch noch im-
mer labil und deshalb auf fremde Hilfe angewiesen. Die GroBmichte bestimmten 1832
Otto 1., den zweitgeborenen Sohn Ludwigs I. von Bayern, zum Koénig der Hellenen. Moti-
viert von der Vision, das bis dahin fremde Bild des Ostens mit der westlichen religiGsen
Malerei zu verbinden, regte er spiter auch einen kinstlerischen Austausch zwischen den
Akademien in Minchen und Athen an. Aullerdem entwickelte er mit der Ausmalung der
Nikodemuskirche in Athen eine Neubewertung neobyzantinischer Malerei, in der sich reli-
gionsphilosophische Ideen des Westens mit der Bildwelt des Ostens zu neuen theologi-

schen Aussagen verbinden.



FORSCHUNGSSTAND

3. Forschungsstand

In deutschen Uberblickswerken des 19. Jahrhunderts wird Ludwig Thiersch mit exemplari-
schen Werken erwihnt. Hierbei liegt der Schwerpunkt auf einer gattungsspezifischen Be-
trachtung und Bewertung seines (Buvres. So riickt Friedrich Pecht den Kinstler stilistisch

in die Niahe seines Lehrers Peter Cornelius und betitelt ihn als spiten, ,,realistisch ange-

hauchte(n) Klassizisten®." Obwohl er den Athenaufenthalt Ludwig Thierschs erwihnt und
die dort entstandenen mythologischen Bilder auflistet, verzichtet Pecht auf die Nennung
des frithen Hauptwerks, die Nikodemuskirche in Athen. Auch der Umstand, dass Thiersch
religiose Werke nicht nur fiir protestantische, sondern auch fiir orthodoxe Auftraggeber
schuf, bleibt unerwihnt.

Friedrich von Boetticher erfasst in seinem 1891-1901 erschienenen Ubersichtswerk Maler-
werke des neunzebnten Jabrhunderts. Beitrag zur Kunstgeschichte'”” eine dhnliche Auswahl der sakra-
len und historischen Bildwerke Ludwig Thierschs wie Pecht, verzichtet jedoch ganzlich auf
eine detailliertere Bewertung.

Ludwig Thierschs neobyzantinisches Werk findet erstmals in Athen Beachtung, und zwar
im Rahmen seiner einzigen grof3en monografischen Ausstellung, die zu seinen Lebzeiten
1891 in Athen stattfand. Die Schau prisentierte 111 Kartons neobyzantinischer Kunstwer-
ke, die Ludwig Thiersch fir die Kirchenausstattungen der orthodoxen Nikodemuskirche in
Athen sowie fiir die Nikolaikapelle' in St. Petersburg entwickelt hatte. In seinen Memoiren
Uber das Jahr 1891 schreibt er dazu:

WLch hatte namlich meine Cartons fiir die Nicodemuskirche in Athen u. fiir die Nicolaikapelle in St. Pe-
tersburg der christlichen archiologischen Gesellschaft in Athen zum Geschenk gemacht; die im Herbste
1891 stattgehabte Ausstellung derselben (111 Stiick) hatte grofes Aufsehen gemacht [...]. Ljampakis]
hatte wir seine Erdffuungsrede, welche er in Beisein der Minister hielt, n. die er als 1 erberrlichung meiner
Person mit meinem Portrait geziert hatte, geschickt |...]. "

Georgios Lampakis, einer der angesehensten Byzantinisten seiner Zeit und Direktor der
christlichen archiologischen Gesellschaft Athens, warb mit der Prisentation der Kartons

11 Pecht, Friedrich von: Geschichte der Miinchener Kunst im neunzehnten Jahrhundert. Miinchen 1888.

12 Boetticher, Friedrich von: Malerwerke des neunzehnten Jahrhunderts. Beitrag zur Kunstgeschichte, Bd. 2,
3. unv. Neuauflage des im F. Boetticher Verlag erschienenen Werkes 1891-1901, Hofheim 1979.

13 Der Verbleib der Kartons fiir die Michaeliskapelle, der zweiten, zeitgleich zur Nikolaikapelle von Ludwig
Thiersch in St. Petersburg ausgestatteten Kapelle, ist ungeklart.

14 Die handschriftliche an Ludwig Thiersch adressierte Kopie der Rede befindet sich im Nachlass Ludwig
Thierschs in der Bayerischen Staatsbibliothek: Thierschiana II1.B.I1.2.a, Ausstellung von Gemailden L.
Thierschs im Zappion in Athen 1891, veranstaltet von der Christlichen archdologischen Gesellschaft, Er6ff-
nungsrede (dt.) von Georgios Lampakis.



FORSCHUNGSSTAND

fir die ,,Erbauung einer groflen christlichen Pinakothek in dem Museum der christlichen
Archiologie und hierdurch der Grindung einer eigenen Schule fiir byzantinische Heili-
genmalerei.“]5

In Deutschland fand Ludwig Thiersch neben der genannten Listung in Uberblickswerken
auch mehrfach Erwihnung in der Kunstchronik'’. 1898 — noch zu seinen Lebzeiten — er-
schien schlieflich der erste umfangreichere Artikel tiber sein Lebenswerk in der Deutschen
Revue diber das gesamte nationale Leben der Gegenwart, einer monatlich erschienenen allgemeinen
Rundschauzeitschrift tiber Interessen des biirgerlichen Lebens.'” Die Autorin, Luise von
Kobell, vermittelt einen biografisch gefarbten Uberblick iber das Schaffen Ludwig
Thierschs. Der populire, als Kunstlergesprich konzipierte Artikel ist als Zeitdokument von
Interesse, weil er Aufschluss tiber das kiinstlerische Selbstbild Ludwig Thierschs wihrend
seiner spiten Schaffensphase gibt. Darin nennt er als Inspiration seiner Ausbildungszeit die
groen Meister der italienischen Renaissance — Tintoretto, Michelangelo, Raffael. Als
Hauptwerke seines Schaffens finden neben seinen grolen sakralen Werken in Athen, St.
Petersburg und Wien auch zahlreiche Historien- und Genrebilder Erwidhnung. Zum Ende
seines Lebens prasentiert sich Thiersch dem btrgerlichen Publikum als ,,Miinchener Meis-

(13

ter” simtlicher Gattungen. Die wohlwollende Kurzbiografie betont auBlerdem die stets
positive zeitgendssische Kunstkritik.

Kurz nach dem Tode Ludwig Thierschs veroffentlichte sein Schwiegersohn, der Pfarrer
Heinrich Bullemer, "* im Evangelischen Gemeindeblatt fiir den Dekanatsbezirk Miinchen einen
Nachruf, der ebenfalls das Lebenswerk Ludwig Thierschs beleuchtet. Dem Medium und
seiner Profession entsprechend, betrachtet der Autor das Gesamtwerk Ludwig Thierschs
aus theologischer Perspektive. Die heidnische Historienmalerei lehnt er kategorisch ab und
betont den christlichen Geist, der allen Werken Thierschs innewohnt — seien sie nun christ-
licher oder mythologischer Thematik. Bullemer sieht in Thierschs Werken zwei Ideale ver-
eint: kiinstlerische Orientierung an der klassischen Antike und ,,schlichte Glaubigkeit des

Protestanten Ludwig Thiersch.

Im 20. Jahrhundert gerieten Ludwig Thierschs Werke lingere Zeit in Vergessenheit und
wurden erst im letzten Drittel des 20. Jahrhunderts wiederentdeckt. Die Thiersch-

15 Lampakis, Georgios: Rede bei der Er6ffnung der Ausstellung der Cartons in Athen, d. 11. Nov. 1891.
Ausstellung von Gemalden L. Thierschs im Zappion in Athen, veranstaltet von der christlich archdologischen
Gesellschaft, 1891.

16 Kunstchronik: Wochenschrift fir Kunst und Kunstgewerbe, 9 (1867), S. 80; 1 (1869), S. 5; 14 (1871), S.
118; 24 (1871), S. 196.

17 Kobell, Louise von: Gespriche mit einem Miinchener Meister, in: Fleischer, Richard (Hrsg.): Deutsche
Revue tiber das gesamte nationale Leben der Gegenwart. Jg. 23, Jan. 1898, Leipzig, Stuttgart 1898, S. 102—
117.

Der Text befindet sich in Kopie im Nachlass Ludwig Thierschs: Thierschiana IILE.L.1. ,,Erinnerungen an
Ludwig Thiersch.*

18 Bullemer, Heinrich: Ludwig Thiersch. Seine Kunst und sein Leben von Heinrich Bullemer, Pfarrer in Im-
menstadt, in: Evangelisches Gemeindeblatt fiir den Dekanatsbezitk Miinchen, Nr. 7-9, Miinchen 1909, S.
101 ff.



FORSCHUNGSSTAND

Forschung dieser Zeit entwickelt tiber biografische und stilgeschichtliche Betrachtungsper-
spektiven hinaus erste Ansitze einer Deutung unter kulturhistorischen Fragestellungen.

In Deutschland findet Ludwig Thiersch zunichst Erwihnung in Ubersichtswerken der
1970er Jahre, zunichst im 1972 publizierten Uberblickswerk Geschichte der griechischen Malerei
des 19. Jahrhunderts von Stelios Lydakis."” Der Autor erfasst Ludwig Thiersch im Zusam-
menhang des romantischen bayerischen Philhellenismus Ludwigs I. und wiirdigt seine ein-
gehende Beschiftigung mit der byzantinischen Kunst vor Ort in Athen. Lydakis bewertet
Ludwig Thierschs Anndherung an die byzantinische Kunst als rein formalisthetischen Re-
zeptionsakt. Er sieht Ludwig Thiersch deshalb nicht als Erneuerer der byzantinischen
Kunst, sondern als Vorldufer der modernen griechischen Malerei des 20. Jahrhunderts.
Horst Ludwig wirdigt Ludwig Thiersch im Katalog der Bayerischen Staatsgemildesamm-
lung Malerei der Griindergeit als Historienmaler religioser und profaner Sujets, ohne weiter
auf das neobyzantinische Friihwerk einzugehen.”

Heidemarie Schade verdffentlichte im Rahmen der Ausstellung Ludwig Thiersch (1825—
1909). Olstudien und Zeichnungen eines Spitnazareners, die 1979 im Suermondt Ludwig Museum
Aachen gezeigt wurde, einen gleichnamigen Katalog.z1 Prisentiert wurden mehr als 100
Olstudien und Zeichnungen Ludwig Thierschs aus dem Bestand des Museums. Die Pri-
sentation kam zustande, weil zu diesem Zeitpunkt das umfangreiche Konvolut, das aus der
Aachener Privatsammlung Schiffers-Krauthausen bereits 1878 in den Besitz des Museums
tbergegangen war, in den Sammlungsbestinden neu entdeckt wurde. Der Katalog zur Aus-
stellung enthilt Giber die Bestinde des Aachener Museums hinausgehend auch die erste und
bislang einzige Ubersicht iiber das Gesamtwerk Ludwig Thierschs. Dadurch leistet Schade
einen grundlegenden Beitrag zur Rekonstruktion des Werkes Ludwig Thierschs.

Die Ausstellung positioniert Thiersch stilistisch als spaten Nachfolger der Nazarener und
betrachtet sein Werk vorwiegend unter stilistischen und gattungsspezifischen Fragestellun-
gen. Mittels ihres Deutungsmusters erldutert Heidemarie Schade im Katalog, weshalb die
akademische Historienmalerei Ludwig Thierschs im 20. Jahrhundert als epigonal empfun-
den wurde und die allgemeine Rezeption seiner Werke abbrach. Auf eine differenzierte
historische Kontextualisierung der Werke Ludwig Thierschs verzichtet Schade, was zu ei-
ner einseitigen Bewertung seiner Kunst fithrt. Schade konzentriert sich in ihrer kinstleri-
schen Bewertung hauptsichlich auf die Hervorhebung des Thiersch-Bestands des Aache-
ner Museums, der sich aus Zeichnungen und Olstudien der Zeit bis 1878 zusammensetzt.
Entsprechend dieser Einschrinkung beurteilt sie das Thiersch-Werk anhand von Vorstufen
der tatsdchlich realisierten Werke. Schade begriindet die bewusste Fokussierung damit, dass
die fertigen Gemilde — mit Ausnahme der Portrits — fiir den heutigen Geschmack zu gefal-
lig seien, weshalb sie ,,im Gegensatz zum zeichnerischen Werk, heute nicht mehr tberzeu-

19 Lydakis, Stelios: Geschichte der griechischen Malerei des 19. Jahrhunderts. Munchen 1972.

20 Malerei der Grunderzeit. Vollstindiger Katalog der Bayer. Staatsgemildesammlungen, Neue Pinakothek
Miinchen, Miinchen 1977.

21 Schade 1979, (unpag.).



FORSCHUNGSSTAND

gen.“22 Nur die malerische Abstraktion der Olstudien und die unmittelbar nachvollziechbare
kunstlerische Handschrift der Bleistiftstudien weckt das Interesse der Autorin, kénne doch
der dsthetische Reiz dieser Produkte des kiinstlerischen Prozesses auch im 20. Jahrhundert
noch tberzeugen. Eine weitere Ausstellung in Aachen 1979 widmet sich in der Konse-
quenz schlieBlich nur dem graphischen Werk Ludwig Thierschs und erginzt das Aachener
Werkverzeichnis um eine Liste an Bestinden graphischer Arbeiten, die sich in Privatbesitz
befinden.

In den 1980er Jahren gab es zwei kleinere Einzelausstellungen iiber Zeichnungen Ludwig
Thierschs aus Privatbesitz, die an die Methode Heidemarie Schades anschlieBen. Sie sind
jedoch nur wenig dokumentiert. Das Typoskript zur Ausstellung Ludwig Thiersch. Studienbliit-
ter, Entwiirfe, Vorstudien™, die 1983 im Rathaus Kelkheim gezeigt wurde, erginzt das Aache-
ner Werkverzeichnis um eine Liste an Bestinden graphischer Arbeiten, die sich in Privatbe-
sitz befinden. Allerdings umfasst diese Listung keine Abbildungen.24 An Heidemarie Scha-
de anschlieBBend, organisierte Maria Loewe, die Gattin von Dr. Heinz Loewe, eines Uren-
kels von Ludwig Thiersch, diese Schau des grafischen Werks Ludwig Thierschs. Das Typo-
skript und die gesammelte Dokumentation zur Ausstellungsvorbereitung sind im Teilnach-
lass Ludwig Thierschs enthalten, der durch Vermittlung der Autorin dieser Dissertations-
schrift 2012 aus dem Besitz Dr. Heinz Loewes der Thierschiana III in der Handschriften-
abteilung der Bayerischen Staatsbibliothek angeschlossen wurde.”

1987 prisentierte das Heimatmuseum Berchtesgaden unter dem Titel Das Berchtesgadener
Land vor 100 Jahren — Zeichnungen n. Olskizzen von Ludwig Thiersch spite Werke aus dem Nach-
lass Ludwig Thierschs, die sich in Privatbesitz seines Nachfahren Ludwig befinden. Eine
Dokumentation zur Ausstellung hat sich nicht erhalten.” Beide Ausstellungskonzepte der
privat organisierten Schauen der 1980er Jahre thematisieren das spitere Werk Ludwig
Thierschs anhand grafischer Vorstudien und sind geprigt von familidr motiviertem Interes-
se am Miinchener Kinstler.”

22 Schade 1979, Kapitel ,,Werk* (unpag.).

23 Schafarczyk, W. (Hrsg.): Ludwig Thiersch. Studienblitter, Entwiirfe, Vorstudien. Zur Ausstellung im Rat-
haus Kelkheim/Taunus vom 26.2.-13.3.1983. Kelkheim 1983, 25 Seiten & 1 Beil. Text von Helga Schafar-
czyk. Typoskript verfiigbar in der Bayerischen Staatsbibliothek.

24 Schafarczyk 1983.

2 Kulturgemeinde Kelkheim (Hrsg.) unter Mitwirkung von Loewe, Matia/ Schafarczyk, Helga u.a.: Ludwig J.
Thiersch. 1825-1909. Zeichnungen. Faltblatt, Kelkheim 1983. Verfiigbar in: Thierschiana III, Supplement
Loewe.

26 Friederike Reinbold, Leiterin des Berchtesgadener Heimatmuseums, brachte 2011 freundlicherweise fir
mich in Erfahrung, dass die Berchtesgadener Skizzen und Zeichnungen auf Initiative von Maria Loewe pri-
sentiert wurden.

27 Heimatmuseum Berchtesgaden (Hrsg.): Ludwig Thiersch. Das Berchtesgadener Land vor 100 Jahren —
Zeichnungen u. Olskizzen von Ludwig Thiersch, Ausst. Juni—September 1987, Heimatmuseum Berchtesga-
den, Berchtesgaden 1987. Die Ausstellungen in Kelkheim und Berchtesgaden kamen auf Anregung von Maria
Loewe (1) zustande. Sie verwaltete und ordnete den Teilnachlass von Ludwig Thiersch, der sich im Besitz
ihres Gatten Dr. Heinz Loewe befand, eines GroB3neffen Ludwig Thierschs. Mein Dank fiir diesen Hinweis
gilt Friederike Reinbold, Museumsleiterin des Heimatmuseums Berchtesgaden. Dr. Heinz Loewe tibergab
diesen umfangreichen Bestand an Zeichnungen, Aquarellen, Olstudien, historischen Fotografien und schrift-



FORSCHUNGSSTAND

Seit 2002 richtet sich das Interesse der deutschen Forschung erstmals auf die frithen Arbei-
ten Ludwig Thierschs, die 1853 bis 1855 wihrend seiner Zeit in Griechenland entstanden
sind. Besonders intensiv beschiftigt sich Christine Stephan-Kaissis mit Thierschs Ni-
kodemuskirche in Athen in threm 2002 erschienenen Aufsatz Zum romantischen Byzantinisnins
dentscher Kiinstler im 19. Jabrhundert.”® Auf der Basis biografischer und stilistischer Betrach-
tungen beleuchtet der Text Ludwig Thierschs Bedeutung fiir die Entwicklung des neoby-
zantinischen Stils in Griechenland im 19. Jahrhundert. Die Autorin legt hierbei eine grund-
legende Analyse des Bildprogramms vor, das Ludwig Thiersch fur die Kirche konzipierte.
Die Wurzel des neobyzantinischen Stils Ludwig Thierschs vermutet Stephan-Kaissis in der
nazarenischen Akademietradition Minchens und im romantischen byzantinischen Stil
Ludwigs 1., wie er in den Fresken der Miinchner Allerheiligenhofkirche von Heinrich Maria
von HeB umgesetzt wurde. Uber bisherige Forschungsansitze hinaus erginzt die Autorin
thre Methode um eine kulturhistorische Kontextualisierung des Werks Ludwig Thierschs
innerhalb des bayerischen romantischen Philhellenismus Ludwigs 1. Zugleich er6ffnet sie
die Diskussion iiber die Mdéglichkeiten einer theologischen Annidherung an die Ikone der
Ostkirche aus der protestantischen Tradition des Westens. Eine abschlieBende Gesamtdeu-
tung des Bildprogramms der Nikodemuskirche bleibt offen. Weder der beschriebene
kiinstlerische und protestantische Hintergrund Ludwig Thierschs noch stilanalytische Deu-
tungsmuster oder die Kontextualisierung innerhalb der ludovizianischen Kunstpolitik
konnten die Frage nach dem ikonologischen Wert des Bildprogramms letztlich beantwor-
ten. 2008 erginzt Stephan-Kaissis im Beitrag Ludwig Thiersch und die griechischen Kiinstler der
Miinchener Schule® ihre Uberlegungen von 2002 um eine Wiirdigung Ludwig Thierschs in
Bezug auf den kulturellen Austausch zwischen der Minchner Akademie und der Athener
Kunstschule. Fir die Deutung der Nikodemuskirche jedoch gelangt sie zu keinen neuen
Erkenntnissen.

Marilena Cassimatis thematisiert in zwei Aufsitzen aus den Jahren 2002 und 2008 den en-
gen Bezug zwischen der Miinchener und der Athener Kunstakademie im 19. Jahrhundert. *
Sie wirdigt Thierschs didaktische Bedeutung als Vermittler der bayerischen romantischen
Geschichtsmalerei in Griechenland im 19. Jahrhundert und sein Engagement, griechischen
Studenten zur Fortsetzung ihrer Ausbildung an der Miinchner Akademie verholfen zu ha-
ben. Thr politischer Ansatz problematisiert die Prisenz der konservativen Bavarokratie in
Griechenland, die eine liberale Entwicklung der Kunst dort verhindert habe. Auf eine diffe-

lichen Dokumenten 2012 der Handschriftenabteilung der Bayerischen Staatsbibliothek. Dieser Teilnachlass
wird nun der bereits vorhandenen Thierschiana III angegliedert. In diesem Nachlass befinden sich auch die
umfangreichen Unterlagen Maria Loewes, die eine Ordnung der Werke begonnen und Nachforschungen fiir
eine Fortsetzung des Werkverzeichnisses von Heidemarie Schade angestellt hat. Threr Initiative ist es zu ver-
danken, dass die beiden Ausstellungen in Kelkheim und Berchtesgaden, den damaligen Wohnorten der Fami-
lie Loewe, organisiert werden konnten.

28 Stephan-Kaissis 2002, S. 125-163.

2 Stephan-Kaissis 2000, S. 84-91.

30 Cassimatis, Marilena: Die Miinchener Akademie und die Athener Kunstschule — (k)eine paradoxe Symbio-
se, in: Fuhrmeistet, Christian/Jooss, Birgit (Hrsg.), Isar/Athen: griechische Kunstler in Munchen — deutsche
Kinstler in Griechenland, Miinchen 2008 (= Ver6ffentlichungen des Zentralinstituts fir Kunstgeschichte in
Miinchen, Bd. 20), S. 65-80.



FORSCHUNGSSTAND

renzierte kunsthistorische Einschitzung der griechischen Werke Ludwig Thierschs verzich-
tet sie. In der wissenschaftlichen Nachfolge Heidemarie Schades stehend, klassifiziert sie
thn ohne nihere Begriindung als ,Nazarenermaler®.

Der Beginn einer modernen Thiersch-Rezeption entwickelte sich in Griechenland erst in
den letzten Jahren. Bedeutsam ist hierbei das Byzantinische und Christliche Museum in
Athen, das sich mit dem Athener Frithwerk Ludwig Thierschs auseinandersetzt. Anastasia
Lazaridou, Kuratorin des Hauses, beschiftigt sich mit der Bearbeitung eines umfangreichen
Bestands an Kartons aus dem Frihwerk Ludwig Thierschs, die der Kinstler dem Museum
noch zu Lebzeiten schenkte. Die abschlieBenden Ergebnisse sind noch nicht veroffentlicht.
Bislang widmen sich Katalogartikel, die im Rahmen zweier Publikationen aus den Jahren
2004 und 2006” einzelnen grafischen Werken aus dem Museumsbestand. 2006 wurden
im Athener Museum einige Kartons, die Ludwig Thiersch dem Museum vermacht hatte, im
Zuge einer grof3en Ausstellung zur Sammlungsgeschichte des Byzantinischen und Christli-
chen Museums Athens™ restauriert und wissenschaftlich bearbeitet. Diese Ausstellung pri-
sentiert Ludwig Thierschs Kartons erstmals in einem gréfleren thematischen Zusammen-
hang als historisches Zeitdokument. Zugleich jedoch nimmt sie anhand von Katalogtexten
eine kunsthistorische Betrachtung vor. Erstmals wird Ludwig Thiersch unter Berticksichti-
gung der geistesgeschichtlichen Stromung der Leben-Jesu-Forschung in neuem Licht gese-
hen. Diese historische Einordnung bleibt allerdings thesenhaft, da auf eine ausfithrlich Dis-
kussion im Rahmen des kurzen Katalogtextes verzichtet wird.” Stilistisch wird weiterhin
Ludwig Thierschs Nazarenernachfolge betont, die durch sein Werk in der Nikodemuskir-
che in Griechenland etabliert worden sei. In den Publikationen des Museums wird Thiersch
dementsprechend als ,,the expounder and introducer of Nazarene principles into modern
Greek art”

kodemuskirche, mit Hilfe seiner Schiiler Hatzigijanopoylo und Lytras realisierte. Hiermit

gewtrdigt. Betont wird aulerdem, dass er sein Athener Hauptwerk, die Ni-

konnte eine gewisse Teilhabe griechischer Kinstler innerhalb des Projektes suggeriert wer-
den. Hervorzuheben ist, dass der theologische Gehalt der Fresken in der Nikodemuskirche
weiterhin nicht rezipiert wird. Es bleibt bei einer Wiirdigung stilistischer und technischer
Elemente der religiosen Kunst Ludwig Thierschs, durch die er bis heute die religiose Male-
rei Griechenlands beeinflusst.” Seit der Ausstellung 2006 wurde eine Auswahl der Kartons
in die standige Ausstellung des Museums aufgenommen (Abb. 1). Damit manifestieren sich
die nachhaltige Rezeption Ludwig Thierschs und seine Wahrnehmung innerhalb des Ge-
schichtsverstindnisses der Griechen.

31 Konstantios 2004.

32 I'mpation, Ohya (Hrsg.): Ano Tr Xototoviun Zvihoyy Xto Bulavtvd Moveeio, 1884-1930, Katdioyog
Exbeone, Abnva, Bulavtvo Kot Xptotavind Moveeio, 29 Maptiov 2002—7 Iavovapiov 2003. Athen 2006.
3 I'npdtliov 2006.

3 T'ypatov 2000, S. 219.

% Konstantios 2004, S. 219, vgl. auch I'rpatliov 2000, S. 219.

36 T'npditov 20006, S. 291.

10



FORSCHUNGSSTAND

2006 erschien auBerdem eine reich bebilderte Publikation, die sich der Geschichte der Ni-
kodemuskirche aus der Perspektive der russischen Kirchengemeinde von Athen widmet.”
Im Rahmen dieser Arbeit ist der Band vor allem aufgrund der umfangreichen fotografi-
schen Dokumentation der Kirche von Bedeutung. Die Publikation erfasst das Bildpro-
gramm Ludwig Thierschs vollstindig und in Farbe und erldutert die Ikonografie anhand
knapper theologischer Hinweise. Eine kunsthistorisch relevante Betrachtung ist jedoch
nicht enthalten.

Zusammenfassend ldsst sich festhalten: Die bisherigen Ausstellungen in Deutschland be-
trachteten den Kiinstler anhand einzelner Werkkomplexe seiner Portrit-, Landschafts-, und
Historiengemailde gattungsgeschichtlich. Religiose Werke, insbesondere seine Auftrige fir
orthodoxe Kirchen, werden nur peripher anhand einzelner Figurenstudien rezipiert. Eine
historische Kontextualisierung seiner religiosen Kunst fiir orthodoxe Kirchen wurde erst-
mals in Griechenland 2006 vorgenommen. Wie in Deutschland wurden dabei jedoch ledig-
lich die Kartons — also Vorarbeiten auf dem Weg zum fertigen Werk — einer stilanalyti-
schen Betrachtung unterzogen. Eine Interpretation des theologischen Gehalts Thierschs
neobyzantinischen Bildwerke wurde bislang nicht angestrebt. Auch die Frage einer mégli-
chen Verbindung zwischen seiner in Athen entwickelten neobyzantinischen Kunst und den
spater entstandenen religiosen Werken wurde bisher nicht gestellt. Deshalb entwickelt diese
Arbeit mithilfe des Philhellenismus ein neues Konzept zur Gesamtbewertung der neoby-
zantinischen Kunst Ludwig Thierschs.

37 Yonag, Tipo0eog I.: 'Evog ayvwotog Onoavpd. Tepog vade Ayiac Totddog pwomic napowiog AOnvav. Athen
2006.

11



DER KUNSTLERISCHE NACHLASS LUDWIG THIERSCHS IN DER BAYERISCHEN
STAATSBIBLIOTHEK

4. Der kiinstlerische Nachlass Ludwig Thierschs
in der Bayerischen Staatsbibliothek

Die neue Sicht, die im Rahmen dieser Arbeit auf Ludwig Thiersch gewonnen werden soll,
beruht auf einer Auseinandersetzung mit den schriftlichen Dokumenten aus dem Nachlass
des Kunstlers. (Abb. 2 a—d)

Der Grofteil der verwendeten Schriftstiicke befindet sich heute in der Handschriftenabtei-
lung der Bayerischen Staatsbibliothek. Das umfangreiche Konvolut wurde aus Privatbesitz
der Thiersch-Erben an die Staatsbibliothek tbergeben. Bereits seit den 1970er Jahren wird
dort die Akte Thierschiana III mit zahlreichen Skizzenbiichern und Einzelblittern konser-
viert. Hinzu kommen schriftliche Dokumente wie Briefe, Tagebiicher und Haushaltungs-
bucher aus allen Schaffensperioden des Minchener Malers. Die Akte wurde durch die Bay-
erische Staatsbibliothek bereits geordnet und fiir eine weitergehende Bearbeitung erschlos-
sen.

Im Rahmen meiner Magisterarbeit 2006™ wurde der grafische Teil der Thierschiana Il beat-
beitet und anhand einzelner Werkgruppen in Beziehung zu Ludwig Thierschs Werk gesetzt.
Der Katalogteil der Magisterarbeit erfasst simtliche grafische Arbeiten und erginzt sie
durch umfangreiche Erlduterungen, so dass ein Beitrag zur Sicherung des (Euvres Ludwig
Thierschs geleistet wurde.

Auf die Einarbeitung in die schriftlichen Dokumente musste in der Magisterarbeit verzich-
tet werden. Sie versprachen allerdings aufschlussreiche Einblicke in Leben und Werk sowie
Kinstlerselbstverstindnis Ludwig Thierschs. Deshalb wurden im Rahmen dieser Disserta-
tion nun die Tagebucher, Jahrbiicher und Briefe des Kunstlers bearbeitet und teilweise
transkribiert, um neue Erkenntnisse tiber Thierschs kunstlerische Ziele zu gewinnen. Im
Folgenden werden Zitate von Ludwig Thiersch kursiv angegeben und in ihrer Orthografie
im Original belassen. Hervorhebungen und Unterstreichungen sind ebenfalls originalgetreu
wiedergegeben.

Anfang 2012 wurde ich auf einen weiteren Teilnachlass Ludwig Thierschs aufmerksam, der
sich im Privatbesitz der Familien Dr. Loewe und Thiersch befand. Es handelt sich hietbei
ebenfalls um grafische und schriftliche Dokumente. Durch zahlreiche historische Fotogra-
fien, die eine Rekonstruktion des weit verstreuten und teilweise zerstorten Werkes ermog-
lichten, verbessert dieses neue Supplement die Quellenlange erheblich. Das Konvolut wur-

38 Kaiser, Hanna: Die graphischen Arbeiten aus dem Nachlass Ludwig Thierschs (1825-1909) in der Bayeri-
schen Staatsbibliothek. Miinchen, Univ., Magisterarbeit 2006.

12



DER KUNSTLERISCHE NACHLASS LUDWIG THIERSCHS IN DER BAYERISCHEN
STAATSBIBLIOTHEK

de durch die private Initiative von Maria Loewe geordnet und fiir eine wissenschaftliche
Bearbeitung vorbereitet. Die Familie Loewe entschloss sich 2012, diese Dokumente eben-
falls der Bayerischen Staatsbibliothek zu tibergeben.

13



DIE NEOBYZANTINISCHE KUNSTAUFFASSUNG LUDWIG THIERSCHS — QUELLENLAGE

5. Die neobyzantinische Kunstauffassung Lud-
wig Thierschs — Quellenlage

Die Erforschung von Briefen aus der Thierschiana 111 ermoglicht bislang unbekannte Einbli-
cke in die Kunstauffassung Ludwig Thierschs. Da die Briefe allerdings privater Natur sind,
enthalten sie keine lingeren programmatischen oder kunsttheoretischen Ausfithrungen. Als
eher knappe Hinweise bediirfen sie daher der historischen Einordnung und Interpretation.
Zur besseren Ubersichtlichkeit sind nachfolgend einige der aufschlussreichsten Zitate aus
den Briefen chronologisch geordnet, die im Rahmen dieser Arbeit herangezogen werden.
Es wird sich zeigen, ob sich anhand der Quellen Griinde, Ziele und eine Entwicklung der
neobyzantinischen Kunstauffassung Ludwig Thierschs nachweisen lassen.

Brief an den Vater vom 28. Dezember 1852

WwWie du (Anm. Friedrich Thiersch) weifst, hatte ich schon immer im Sinne, die byzantinische Malerei griindlicher kennen u
lernen, und habe mich auch in Rom viel mit Betrachtung u. Studinm der alten Mosaiken beschdftig; als ich mit dir bierherkan,
war ich erstaunt, die Kirchenmalerei noch gang auf jenem alten Standpunkt erhalten u finden u. gang frei von jener Umgestal-
tung welche dieselbe in Italien und dem iibrigen Europa seit dem 14. Jabrhundert erfabren hat. Meiner Ansicht iiber die Art,
wie in Griechenland die Kunst wieder ins Leben treten und u einer erfrenlichen Entwicklung gebracht werden konne war schon
gleich Anfangs diese, daf§ man von der Kirchenmalerei ansgehen, mit Beibehaltung der grofiartigen gegebenen Gestalten n. Moti-
ven die Naturwahrbeit verbinden u. so einen freieren, jedoch nicht aus dem Charakter schlagenden Styl anbabnen miisse. Daff
anf diese Art einem langgefiihlten BediirfuifSe abgebolfen wiirden, bin ich fest iibergengt, zumal fiir Griechenland, das jetzt erst
anfingt, sich neune Kirchen zu banen un. mit der erlangten Selbstandigkeit von Constantinopel offenbar eine freiere Entfaltung
anch in Bezug anf die Kunst entgegengestellt. (...) Ich war sebr erstaunt dariiber, weil Kaftanzoglos mir friiber einmal eine
Auferung des hiesigen russischen Gesandthen Hr. v. Persiani mitgetheilt hatte, welchem die ungemalten Kirchen besser gefielen,
es sei 50 schon, so freundlich, wenn eine Kirche gang weifS sei im Innern. Ich gratulierte daber anch Hr. Nekludow zu dem scho-
nen Anfang, den sie damit machten, indem sie dadurch ugleich fiir die vielen ungebanten hiesigen Kirchen ein schones nachab-
menswertes Beispiel gaben. [...] Du siehst also, lieber Papa, ich bin jetzt num nicht zu sagen vom Regen in die Traufe, doch von
den Englandern in die Hinde der Russen gefallen, was fragt aber der Kiinstler danach, hat er nur Gelegenbeit, sich in seiner
Kunst zu fordern, ibm ist es gleich, wer ibm die Mittel dazu an oder in die Hand gibt.]...]”"

Ludwig Thiersch hatte offenbar schon seit lingerer Zeit grof3es Interesse an der byzantini-
schen Kunst, mit der er sich wihrend seines Romaufenthaltes intensiver beschiftigte. Die
Grinde fir diese frihe Hinwendung zur griechischen Kunst sind nicht bekannt. Zudem
befand sich die moderne Byzantinistikforschung noch in den Anfingen. Vermutet werden
lisst sich ein Einfluss durch Barthold Georg Niebuhr (1776-1831), der sich als Pionier der

¥ Thiersch, Ludwig, C.1.2., (1851-1852): Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 28. Dezember
1852.

14



DIE NEOBYZANTINISCHE KUNSTAUFFASSUNG LUDWIG THIERSCHS — QUELLENLAGE

Byzantinistik des 19. Jahrhunderts um eine Neubewertung gegentiber der noch herrschen-
den Verfallstheorie bemithte und die byzantinische Epoche innerhalb der Kontinuitit ge-
schichtlicher Entwicklung rehabilitierte.” Aus dieser wissenschaftlichen Quelle kénnten
auch Ludwig Thierschs Angaben zu kunstgeschichtlichem Wissen und zur kritischen Ein-
ordnung der im Westen umgeformten byzantinischen Kunst stammen. Verstirkt wird die-
ser Bindruck durch die auffillige Ahnlichkeit der sprachlichen Formulierungen. So besteht
das Kunstziel Griechenlands nach Ludwig Thiersch darin, dass ,,die Kunst wieder ins Le-
Ver-
schwundenes ins Leben zuriickzurufen®." Dass Thiersch die Kunst in Griechenland auf

ben treten® kénne, wihrend Niebuhr die Aufgabe des Kunstlers damit umschreibt

> »
der Grundlage der religisen Malerei neu beleben mochte, lasst sich zunichst damit erkld-
ren, dass letztere die vorherrschende kiinstlerische Gattung in der Kunst des Westens war.
Die Orientierung an den alten Vorlagen aus der hochbyzantinischen Zeit stellte hierbei
seine ureigene kiinstlerische Idee dar, die sich in der begeisterten Begegnung mit diesen
Werken konkret ausformte. Im Rahmen dieser Arbeit wird hinterfragt, warum dies auch

eine Losung im Sinne der Griechen war und wie sich westliche und 6stliche Bildtradition
begegnen und durchdringen konnten.

Brief an die Mutter, Athen, d. 11. Jannar 1853

wil--.] Man erweist mir in Athen von allen Seiten grofe Ehre und Aufmerksambeiten aller Art, ich konnte beinah anfangen
sthermiithig zu werden, dazu weif§ ich aber zu gut, anf welchem Grade der kiinstlerischen Ausbildung ich stehe, um nur einiger-
mafSen jenem Ubermuth Raum u geben.

Kaftangoglus hat die Eingabe ans Ministerinm gemacht und meine Anstellung als durchans nothig und von grofstem Nutzen fiir
die griechische Jugend dargestellt; er lobte nebenbei meinen Philbellenismus, der nicht geringer sei, als der des 1V aters, und versi-
cherte auch, ich kinne beide Sprachen (die alte und neugriechische). |[...]

Die Kinigin war sebr erfrent iiber mein 1 orbaben, die russische Kirche im alten Styl wieder zu malen, sie liebe ibn so sebhr, nur
miisse ich anch die Bilder des Ikonostases malen, (welche sie namlich von Ruffland kommen lassen wollen). Sie sagte, sie sei die
Veranlassung gewesen, daf§ man die Kirch im alten Styl wieder hergestellt habe, n. hat mich schon Necludoff sagen lassen, sie
wiirde ndchstens Rommen um die Reste der friiberen Malerei, welche noch zu seben sind, in Augenschein zu nebmen. Ich habe
ndnlich den 1V orschlag gemacht, dieselben blos zu restanrieren, nicht abzuschlagen, wie sie wollten u. wie sie es mit den iibrigen
gemacht haben, da sie von grifStem Interesse fiir die Kunsigeschichte seien; und das kann umso leichter gescheben, da sie hinter

dem 1konostas zu stehen kommen u. also auf diese Weise kein Unterschied zu bemerken sein wird gwischen den newen u. alten

) . . . A2
Malereien, denn der wird nun doch zum Vorschein kommen, mag man sich anch noch so streng an das Gegebene halten. &

Eine erste Antwort gibt dieser Brief, der auf das Wohlwollen eingeht, mit dem die Grie-
chen Ludwig Thiersch bei seinem Eintreffen in Athen begegnen. Zu unterscheiden ist die
griechische Stimme des Direktors der Polytechnischen Hochschule von Athen, Lysander

401828 begriindete B.G. Niebuhr das Bonner Corpus der byzantinischen Geschichtsschreiber, das bis Ende
des 20. Jahrhunderts Grundlage der Byzanzforschung blieb. Nach einzelnen Forschungsarbeiten weiterer
Historiker, die besonders im Kontext der philhellenistischen Bestrebungen in Deutschland entstanden, entwi-
ckelten sich erst zum Ende des 19. Jahrhunderts Zentren der Byzanzforschung in Deutschland, Frankreich
und Russland, die sich vor allem der byzantinischen Geschichte, Philologie und Archiologie widmeten, vgl.
Schreiner, Peter: Byzanz 565—-1453. Minchen 1986, 4. aktualisierte Aufl. 2011, S.124 £.

4 Formulierung ohne weitere Angabe bei Curtius 1882, S. 79.

4 Thiersch, Ludwig, C.1.2., (1853—1856): Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 11. Januar 1853.

15



DIE NEOBYZANTINISCHE KUNSTAUFFASSUNG LUDWIG THIERSCHS — QUELLENLAGE

Kaftanzoglu, von der der deutschstimmigen ,,Konigin®“. Ludwig Thiersch wird aufgrund
des ,,Philhellenismus® seines Vaters und seiner Kenntnis der griechischen Sprache Vertrau-
en auf griechischer Seite entgegengebracht. Dieser Zusammenhang assoziiert eine besonde-
re Nihe zum griechischen Volk — eine neue Nuance der Deutung gegentiber der lediglich
biographischen in der bisherigen Forschung. Die Frage wird sein, wie dieser ,,besondere®
Philhellenismus des Vaters zu verstehen ist. Damit lieBe sich die neobyzantinische Kunst-
auffassung in einen grof3eren historischen Kontext stellen.

AuBlerdem enthilt dieser Brief einen Hinweis auf Ludwig Thierschs Engagement fiir den
Erhalt der Uberreste alter Fresken im Altarraum. Wie die Ausfiihrungen unten zeigen, ist
seine Restaurierung der alten Malereien eher im Sinne einer kiinstlerischen Uberarbeitung
zu verstehen. Damit ist sie zwar nicht mit einer modernen Restaurierungsmal3nahme ver-
gleichbar, die einen behutsamen Erhalt der Uberreste zum Ziel hat, doch zeugt sein Vorge-
hen von Wertschatzung und kunstlerischer Auseinandersetzung mit den alten Malereien
auf dem Weg zu seinem zeitgemil3en Verstindnis des byzantinischen Bildes.

Brief an die Mutter, Athen, d. 21. Februar 1853

[-..] Du kannst Dir denken, liebe Mama, daff dieses Vorbaben [Anm. Aunsmalung der Nikodemuskirche] meine ganze
Thatigkeit in Anspruch nimmt; ich bin eifrig bemiiht in den alten Kirchen, davon ich hier noch mebrere aufgefunden habe, den
byzantinischen Styl u studieren und 1 ergleichungen angustellen was dlter, was nener ist. |...]

Meine Stelle ruft mich 3 mal die Woche (Sonntag von 9—12, Dienstag n. Donnerstag von 3—5) in die polytechnische Schule; ich
spreche griechisch so gut es gebt; es fehlt viel, keiner kann ordentlich zeichnen, keiner kennt Anatomie und Perspektive. Dabei
habe ich auch die Schitler im Gypssaal unter mir, so dafs es eigentlich 2 Stellen sind, Correftor im Antikensaal und Lebrer der
Malerei. [...]7

Ludwig Thierschs Bestreben, sich intensiv mit Vorlagen aus verschiedenen historischen
Stufen der kiinstlerischen Entwicklung der byzantinischen Kunst auseinanderzusetzen, ist
auf seine grindliche akademische Ausbildung im Allgemeinen zuriickzufithren. Daneben
erinnert sie an eine Forderung von Ernst Curtius, die er an den zeitgendssischen Kiinstler
richtet, wenn er die antiken Vorlagen adaptiert. So fithre das intensive Studieren und Nach-
zeichnen zur Erkenntnis der GesetzmiBigkeiten der antiken Vorlagen und schlief3lich zu
einem Bedirfnis, tieferes Verstindnis fir ,das geistige Leben des 17olks (...) [zu entwickeln],
ans welchem diese Gestalten hervorgewachsen sind. "’

Damit steht Ludwig Thiersch innerhalb der zeitgendssischen Antikenrezeption und adap-
tiert deren Inhalte auf die byzantinische Kunst. Den Bezug zur Antike stellt Ludwig
Thiersch im folgenden Brief selbst her, wenn er seine neue Kunstauffassung auf die Antike
grinden méchte. Um diesen Zusammenhang kliren und Gberprifen zu kénnen, muss sei-

4 Thiersch, Ludwig, C.1.2., (1853—1856): Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Brief vom 21. Februar 1853.
4 Curtius, Ernst: Die Kunst der Hellenen. Vortrag an Schinkels Geburtstag am 13.3.1853, ersch. in: Al-
terthum und Gegenwart, 1. Bd., Berlin 1882, S.78-93, hier S. 79 f.

16



DIE NEOBYZANTINISCHE KUNSTAUFFASSUNG LUDWIG THIERSCHS — QUELLENLAGE

ne Kunstauffassung in den groBeren Kontext der zeitgendssischen Antikenrezeption ge-
stellt werden.®

Brief an Augnst Riedel, 1853

wl-..] Griechenland hat namlich den unendlichen 1 ortheil von der Einmwirkung des Zopfstils frei geblieben gu sein, es hat sich
das Mittelalter in Kunst wie in Trachten vollkommen wie erhalten, noch mebr die kirchliche Malerei ist stereotyp u. dieselbe wie
sie vor 1000 Jabren war, hat noch ibren Sitz am Berge Athos (am beiligen Berge) wo ein Kloster mit 800 Mdnchen existiert,
welche eine Malerschule bei sich haben, die nach vorgeschriebenen Typen und den dltesten Traditionen Bilder liefert, die ein
Kunstkenner nicht von denen der ersten christlichen Periode unterscheiden wiirde. Es ist nun die Frage, ist dieses Element einer
Ausbildung fihig? Und in welcher Weise? Ich glanbe ja und zwar darnm, weil je mebr ich den byzantinischen Styl studire, desto
mehr Abnlichkeit finde ich mit der Antike. Sie werden dies vielleicht etwas sonderbar finden, da die byzantinischen Bilder
keinesfalls anf hobe 1 ollendung Anspruch machen, ja oft durch ibre herbe Erscheinung abschrecken und unangenebm beruben;
ich bin aber der Meinung, daf§ man die besten Muster dieser Malerei aufsuchen und darauf dann urtheilen miisse u. dann kom-
me ich immer mebr zu der Uberzengung, dafS sich dieselben unmittelbar an die Antike anschlieffen, was Motive, Ernst und
Wiirde der Gestalten und sogar Composition der Bilder betrifft. Meine Ansicht gebt also dabin, die christliche Kirchenmalerei
mit Zuritckgehen anf die dltesten Zeiten anf der Antike zu basieren und so gu einer grifSeren Vollendung zun bringen. lch bin
beanftragt, eine kleine Kirche auszumalen (al fresco) und habe also Gelegenbeit genug, mich néber mit der kirchlichen Malerei
abzngeben und werde zu dem Zwecke wabrscheinlich eine Reise nach dem Berge Athos machen. Doch um wieder auf meinen
Standpunkt uriickzukommen, ndamlich die Heranbildung junger Griechen zu Kiinstlern, so glanbe ich, daf§ sich die neuere
griechische Kunst von hier aus entfalten miisse, zumal, da die Religion bei den Griechen viel frischer und reiner dastebt wie im
Abendland und im letzten Befreinngskampf der Haupthebel der Bewegung war. Was balten Sie, wertester Augnsto, hiervor?
Geben Sie ihre Bewilligung, oder glanben Sie, daf§ ans den jetzigen Motiven der Griechen nimmermebr etwas Gescheites wird?
Ich bin der festen Uberzengung, daf§ die Griechen, bei ihrem anfSerordentlichen Drang nach Bildung sich durcharbeiten u. noch
eine Stelle in der nenen Staatenbildung einnebmen werden. —

Und da wire es keine geringe Befriedignng, zu der Griindung einer neuen griechischen Kunstepoche auch sein Scherflein beigetra-
gen gu haben und wie schin ware es, wenn Athen wie frither der Sitz fiir Wissenschaften und Kiinste wieder wiirde und nnter
dem gliicklichen griechischen Himmel eine nene Ara des Wiederanfbliihens alles Schinen sich gestaltete. — Ich sebe Sie Licheln,
doch vergeiben Sie mir, wenn ich vielleicht etwas Philbellenismus von meinem V ater geerbt habe und die Dinge in rosigerem
Licht sebe, als sie wirklich sind. Von der jetzigen Regierung lafst sich freilich nicht viel fiir Kunst erwarten, doch haben die

Griechen Beweise geliefert, daf sie ans eigener Kraft anch noch etwas u leisten im Stande sind. — [... ]

Brief an die Mutter, Athen, d. 10. Juni 1853

[-..] Die Reise soll iiber 1V enedig geben, ,,wo ich noch die Markuskirche sehen mnfS, und vielleicht 2 Tage bleiben werde.|...]
22 Heilige sind fertig, 4 andere noch unter der Hand, einige davon werde ich mitnebmen u. in Miinchen selbst gedenfke ich die 4
Evangelisten, den Christus u. die Madonna u geichnen. Auch werde ich einige Freskoversuche bei Schlotthaner anstellen; wenn
ich mir anch dadurch etwas vergeben sollte; ich bin diberhanpt sebr begierig, wie meine Stellung in Miinchen zu den grofieren

Kiinstlern sein wird. Kaulbach werde ich wahrscheinlich nicht zu sehen bekommen, da er im Sommer in Berlin arbeitet [...].*"

4 Vgl. Kapitel 6.6.2.2.1.

4 Thiersch, Ludwig, C.I1.3.b., verschiedene Schriftstiicke - Unterschriften meist unlesbar, in: ders. (Hrsg.):
Thierschiana III, hier Brief L. Thiersch an den Maler Riedel. Da der Brief wihrend der Ausmalung der Ni-
kodemuskirche geschrieben wurde, kann er auf 1853 datiert werden.

47 Ludwig Thiersch berichtet von seinen Reiseplinen von Athen tber Italien nach Deutschland. Thiersch,
Ludwig, C.1.2., (1853-1856): Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahlreichen Beila-
gen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana I1I, hier Brief vom 10. Juni 1853.

17



DIE NEOBYZANTINISCHE KUNSTAUFFASSUNG LUDWIG THIERSCHS — QUELLENLAGE

Brief an die Mutter, St. Petersburg, 15. Augnst 1861
[-..] Heinrich [Anm. gemeint ist Heinrich Thiersch, der édltere Bruder Ludwigs|, von dens wir dieser Tage einen lieben
Brief erbielten, ..., ist voll Bewunderung meiner Thatigkeit, der ich, wie Buonarotti u. Cornelins tansende von Schuben mit

Bildern bedecke; nun, diese Gesellschaft kinnte ich mir schon gefallen lassen, vorausgesetzt, daf§ sie mich in dieselbe anfnebmen

wollten. Heinrich fiirchtet nur, ich wire durch die byz. Tradition zu sehr gebunden, u. fragt, ob ich denn das Jiingste Gericht
nach der einzig richtigen Aunffassung malte, daff namlich Christus schon mit seinen Auserwiblten zum Gerichte kdme, um
seinen Thron anf Erden einzunehmen? Ich mufS gesteben, daf§ mir diese Anschanung iemlich fremd ist, u. auch, wenn ich nicht
durch die byz. Tradition gebunden waire, mich sebr bedenken wiirde, von der S cheidung in Bocke u. Schafe, als dem entscheiden-
den Momente des Gerichtes abzuseben; Heinrichs 1V orstellung von der Wiederkunft Christi ist jedenfalls eine von allen bisheri-
gen ganz, verschiedene, u. der Kiinstler muf§ sich hiiten in solchen allbekannten Darstellungen von der gewiohnlichen abzuwei-
chen.

Die bisherigen Auswertungen der Briefe ergeben, dass ,,Philhellenismus® und ,,Antikenbe-
zug® zu den zentralen Themen in der neobyzantinischen Kunstauffassung Ludwig
Thierschs zdhlen. Beide stellen die Ansichten Thierschs in einen gréBeren geistesgeschicht-
lichen Kontext, in dem sie erst verstanden werden kénnen. Sie weisen auf die geistesge-
schichtliche Stromung des Philhellenismus hin, der im Folgenden zum Deutungsmuster der
Kunstauffassung Ludwig Thiersch werden soll.

Daher werden nun die verschiedenen Ausprigungen des Philhellenismus, die in der ersten
Hilfte des 19. Jahrhunderts in Westeuropa mal3geblich waren, vorgestellt und daraufhin
tberprift, ob oder in welcher Form sie das Kunstverstindnis Ludwig Thierschs im Athen
der 1850er Jahre prigten.

4 Thiersch, Ludwig, C.1.2., (1860—1861): Briefe an Amalie Thiersch, in: ders. (Hrsg.), Thierschiana III, hier
Brief vom 15. August 1861.

18



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

6. Philhellenismus — eine Begriffserweiterung

6.1. Forschungslage

Die gegenwirtige Forschungslage zum Philhellenismus zeigt eine Erweiterung des Ge-
sichtsfeldes tiber den bayerischen Rahmen hinaus, in dem die Forschung aus historischen
Griinden zuvor primir angesiedelt war. Ein erstes Interesse der Philhellenismusforschung
entwickelte sich Ende der 1980er Jahre bei einem Symposion, das am Goethe-Institut in
Athen stattfand und interessanterweise Friedrich Thiersch in den Mittelpunkt wissenschaft-
licher Beitrage riickte. Durch den Erfolg dieser bayerisch-griechischen Begegnung wurde
die Idee geboren, die wissenschaftliche Schriftenreihe ,,Philhellenische Studien. Wissen-
schaftliche Reihe zur Erforschung des europiischen Philhellenismus in Geschichte und
Gegenwart™ zu eroffnen. Diese wird seitdem von Evangelos Konstantinou in Frankfurt
herausgegeben, unterstiitzt vom Wirzburger Verein ,,Buropiisches Zentrum fir wissen-
schaftliche, 6kumenische und kulturelle Zusammenarbeit e.V. — griechisch-deutsche Initia-
tive®. Band 15 aus dem Jahr 2010 widmet sich erneut dem Thema ,,Friedrich Thiersch®
und liefert einen weiteren Beleg fiir die andauernde Bedeutung, die Thiersch fiir die gegen-
wirtige Beziehung zwischen Griechenland und Deutschland hat. Der o.g. Verein richtete
auch ein Philhellenismus-Archiv ein, das eine Bibliographie des europiischen und interna-
tionalen Philhellenismus erstellt. Auch frithere wissenschaftliche Beitrige — wie etwa die
des Miinchner Historikers Gerhard Grimm, der sich bereits seit den 1960er Jahren mit dem
Thema des Philhellenismus befasst — sind hier enthalten.”

Das Athener Symposion 1990 wurde vom Minchener Politik- und Rechtswissenschaftler
Heinrich Scholler initiiert, nachdem er einen interessanten Fund in der Handschriftenabtei-

4 Dass philhellenische Studien nicht nur dem Anliegen dieser Institution entwachsen, also nicht nur interes-
sant sind fir die Bezichung zwischen Bayern und Griechenland, sondern den Blick 6ffnen fiir kulturelle Fra-
gen iber nationale Grenzen hinaus in den europiischen und internationalen Bereich, zeigen mehrere Binde
der genannten Reihe, die sich mit dem ,,europdischen Philhellenismus® befassen. Die Ausweitung des For-
schungsgebietes ist auch daran zu erkennen, dass inzwischen eine weitere Schriftenreihe in der aktuellen
Philhellenismus-Forschung gegriindet wurde, die den Gegenstand in Fragen des Kulturraums hineintrigt:
HeB, Aquazzi und Décutot 2009; auch in der wissenschaftlichen Reihe zur Erforschung des Vormirz wurde
der Gegenstand das Philhellenismus in der aktuellen Ausgabe aufgegriffen: Meyer, Anne-Rose (Hrsg.): Vor-
mirz und Philhellenismus, Jahrbuch 2012, 18. Jahrgang des Forum Vormirz-Forschung, Bielefeld 2013;
mehrere aktuelle wissenschaftliche Veréffentlichungen weisen auf die Einbeziehung der Antikenrezeption in
das Forschungsgebiet des Philhellenismus hin, in: Stinderhauf, Esther Sophia: Griechensehnsucht und Kul-
turkritik. Die deutsche Rezeption von Winckelmanns Antikenideal 1840-1945, Oldenburg 2004; Wrede 2009,
S. 165-210.

19



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

lung der Bayerischen Staatsbibliothek gemacht hatte: Der schriftliche Nachlass Friedrich
Thierschs, die Thierschiana I, enthielt ein bisher unentdecktes Manuskript des Kiinstlers mit
einem handschriftlichen Vermerk in franzdsischer Sprache: ,,acht Kapitel, die nicht verof-
fentlicht wurden®. Die Bemerkung stammt vermutlich aus der Feder Friedrich Thierschs.
In seiner Biografie ,,F. Thierschs Leben® (1866) bemerkt der ilteste Sohn Heinrich hierzu,

dass dieser Teil durch Zensur am Erscheinen gehindert wurde.”

Die daraufhin ausgerichte-
ten Beitrdge im Symposion verstirkten das Gesamtbild Friedrich Thierschs als liberalen
und ,revolutioniren*”' Geist.” Die Ergebnisse des Symposions sorgten fiir Aufsehen in
der Fachwelt, weil sie neben der Neubewertung Friedrich Thierschs auch eine Wende in
der Sicht bayerisch-griechischer Beziehungen zur Zeit Ottos I. und damit auch eine neue
Qualitit der gegenwirtigen Beziechung der beiden Staaten ermoglichten. Fiir die vorliegende
Arbeit ist bedeutend, dass von einer liberalen Prigung im Hause Thiersch ausgegangen
werden kann. Diese allerdings musste, wie die Beitrige des Symposions aufzeigen, vor der
Offentlichkeit verdeckt und verschleiert werden. Dazu gehérte vermutlich auch die Zu-
ruckhaltung in der innerfamilidren Briefkorrespondenz Ludwig und Friedrich Thierschs, in
der sich keine konkreten Aussagen zum Thema finden lassen. Insgesamt war mit dem
Athener Symposion 1990 ein neues Interesse an der Erforschung des Philhellenismus er-
wacht.

Bereits in den frihen Untersuchungen zum Philhellenismus werden verschiedene Motive
der Philhellenen-Bewegung erlautert: ,,Grimm nennt fiir die Unterstiitzung der Griechen-
Befreiung innerhalb des bayerischen Volkes finf Beweggrinde: zunichst ,,das Geftihl einer
Dankesschuld der Europier gegentiber den Nachfahren der antiken Helden® sowie den
,»Wille(n) zu einer gesamtchristlichen Solidaritit mit den orthodoxen Griechen®, ein Argu-
ment, das fur die Geistlichen beider christlicher Konfessionen ausschlaggebend war, wie
auch das Argument der allgemeinen Nichstenliebe.” Zudem sei zu dieser Zeit in der histo-
rischen Forschung ,verstirkt das Motiv des politischen Liberalismus herausgearbeitet
(worden), der die Biirger in den noch nicht konstitutionell verfassten Staaten veranlasste,
sich in Griechenvereinen zusammenzuschlieen, sich in der politischen Willensbildung
unabhingig oder sogar gegen den eigenen Staat zu organisieren [...], um so das Gesamtsys-
tem des (metternich‘schen Europa) zu erschiittern.”>* In der modernen Philhellenismusfor-

%' Vgl. Scholler, Heinrich: Thierschs Grundideen fiir die Neugestaltung Griechenlands, in: Friedrich Thiersch
und die Entstehung des griechischen Staates aus der Sicht des 20. Jahrhunderts. Goethe-Institut Athen
(Hrsg.). Athen 1991, S. 190 f.

51So akzentuiert Heinrich Scholler in: Das alternative oder revolutionire Denken des Philhellenen Friedrich
Thiersch, in: Philhellenische Studien, Bd. 13, Ausdrucksformen des europiischen und internationalen Philhel-
lenismus vom 17.—19. Jahrhundert. Frankfurt 2007.

>? Eine néhere Ausfiihrung zum ,,revolutiondren Philhellenismus* Friedrich Thierschs erfolgt in Kapitel
6.4.

53 Grimm 1999, S. 28.

5 Grimm 1999, S. 28.

20



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

schung werden diese Motive systematisiert und zu eigenstindigen Begriffsfeldern erweitert.
Zudem kommen neue Inhalte hinzu bzw. werden der Philhellenen-Bewegung zugeordnet.

Der Archiologe Henning Wrede widmet sich der Frage, wie die Beschiftigung mit der
griechischen Kultur tber die von Winckelmann geprigte, idealistische Antikenrezeption
und den romantischen Philhellenismus des 19. Jahrhunderts hinausgelangen kann, damit
sich die kulturelle Realitit des modernen Griechenlands methodisch integrieren lasst. Hier-
zu ersetzt Wrede den gingigen Begriff der ,Antikenrezeption® durch ein erweitertes Ver-
stindnis des Begriffs ,Philhellenismus®: ,,unter Philhellenismus wird hier die vorrangige
Orientierung am Ideal der klassischen griechischen Kultur verstanden, unabhingig von der
Unterstiitzung der Freiheitskriege in Deutschland.“” Die Antikenrezeption wird damit zu
einem der zahlreichen Beschiftigungsfelder philhellenistischer Interessen, so dass der Be-
griff des ,,Philhellenismus® nach Johannes Irmscher differenziert verstanden werden muss:

,»Philhellenismus bezeichnet im weiteren Verstindnis des Begriffes Freundschaft mit den
Griechen als Reprisentanten einer einzigen kulturellen, literarischen, wissenschaftlichen
und kiinstlerischen Tradition. In dieser Bedeutung begegnet der Begriff Philhellenismus
bereits im Altertum, bezogen auf nichtgriechische Personlichkeiten, welche im Banne jener
Tradition standen, und in diesem Sinne wird er seine Bedeutung behalten, wo immer das
hellenische Erbe als ein gewichtiger Bestandteil der Weltkultur anerkannt und gepflegt
wird. In einem engeren Sinne (und in dieser konkreten Bedeutung heute vorrangig ver-
wandt) benennt Philhellenismus die europdische und zu einem guten Teil iber Europa
hinausgreifende Solidarititsbewegung mit dem griechischen Volk, das in seiner Mehrzahl
seit dem 15. Jahrhundert unter tiirkischer Fremdherrschaft stand.**

Diese solidarische Begeisterung fiir Griechenland begleitet die Autonomiebestrebungen des
griechischen Volkes, die bereits vor der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert ansetzen und
im griechischen Befreiungskampf in den Jahren 1821-1829 kumulieren. Folglich ebbt auch
die philhellenische Bewegung im engeren Sinne mit der griechischen Staatsgriindung 1830
und der Errichtung der Monarchie 1832 ab. Der bayerische Philhellenismus geht hier einen
Sonderweg. Die philhellenische Bewegung unterstiitzt den politischen Prozess aus vet-
schiedenen Motiven heraus, die jeweils eine spezifische Ausprigung des Philhellenismus
bedingen.

Mit der Erweiterung des Philhellenismusbegriffs unterscheidet man in der jingeren philhel-
lenischen Forschung unter geographischem Aspekt den ewropdischen, deutschen und bayerischen
Philhellenismus, in inhaltlicher Ausrichtung den idealistischen, den revolutiondren, den dstheti-

% Wrede 2009, S. 165.

% Irmscher, Johannes: Das Antikebild des deutschen Philhellenismus, in: Die Rezeption der Antike und der
europiische Philhellenismus. Philhellenische Studien, Bd. 7, hrsg. von Evangelos Konstantinou, Frankfurt
1998, S. 121-138, hier S. 121; vgl. auch J. Werner bei Klaus Triger, Worterbuch der Literaturwissenschaft,
Leipzig 1986, S. 397.

21



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

schen und den religidsen Philhellenismus. Die jeweiligen Ausprigungen kommen hierbei meist
gemischt vor — je nach den Interessensschwerpunkten der entsprechenden Gruppe.

Die Begriffe sollen zunichst erlautert werden, um dann aufzuzeigen, inwiefern die Begriffs-
felder zum geistesgeschichtlichen Kontext gehoren, in den sich Ludwig Thierschs neoby-
zantinische Kunstauffassung sowie deren Ausprigung im religisen Werk in Athen einord-

nen lassen.

6.2. Bayerischer, deutscher und europidischer Philhellenismus

Die erwihnte Ausweitung des Forschungsgegenstandes ,,Philhellenismus® schuf auch ein
Bewusstsein dafiir, dass die Verbundenheit zum Land der Hellenen als globales Phinomen
in den jeweiligen europiischen Nationen spezifisch ausgeprigt ist. Johannes Irmscher”’
macht darauf aufmerksam, dass die Begeisterung aufgrund einer humanistischen Bildung
ein Spezifikum der deutschen Philhellenen ist, weil die Antikenrezeption seit J. J. Winckel-
mann zum Weg kultureller Identititsfindung in Deutschland gehért. Die damit einherge-
hende Problematik wird bei der Erlduterung des idealistischen und religiésen Philhellenis-
mus niher beleuchtet.

Als Folge der internationalen Philhellenismus-Forschung wird auch der internationale
Raum der Bewegung miteinbezogen, wodurch neue wissenschaftliche Ansitze aulerhalb
der deutschen Antiken-Rezeption bekannt werden. Als Beispiel mag das Interesse an religi-
6sen Fragen im angelsichsischen Raum dienen.” Die Dankesschuld gegeniiber den Grie-
chen — als Motiv fur die Solidaritit — erfolgt hier bereits 1815 nicht nur aufgrund des Ge-
schenkes der antiken Kultur an Europa, sondern auch wegen der ,,Einschmelzung der

. . . 5
Griechen ins Christentum*®’

. Dies beriihrt den Bereich des religidsen Philhellenismus. Wie
gezelgt wird, ist die positive Anndherung an die christliche Religion der Griechen — und
damit auch an ihre religiése Malerei — im dsthetischen Philhellenismus ein duf3erst langwie-
riger und mithsamer Prozess in Deutschland. Mit der Neuorientierung seiner religiésen
Malerei an der alten byzantinischen Kunst ist Ludwig Thiersch in die spezifisch deutsche
Rezeptionsgeschichte eingebunden. Trotzdem kann nicht allein aufgrund biografischer
Hintergriinde angenommen werden, dass man in Griechenland ,,vom Sohn des allseits be-

kannten und angesehenen Philhellenen Friedrich Thiersch (...) erwarten (konnte), dal3 er

57 Vgl. Irmscher 1998, S. 122-126.

58 Auf diese Position des philhellenischen Amerikaners Edward Everett, von Herkunft unitarischer Pfarrer,
macht Friedrich Heyer aufmerksam: ,,Europa verdankt den Griechen seine Kultur, also ist jetzt Solidaritdt mit
den Griechen Dankesschuld.” Zit. nach: Das philhellenische Argument, in: Rezeption der Antike und europi-
ischer Philhellenismus. Frankfurt 1998, S. 79-91, S. 84-86.

5 Friedrich Heyer 1998, S. 84.

22



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

mit der ostchristlichen Kunst und Religion vertraut war.“* Zunichst gilt es aufzuspiiren,
welche geistesgeschichtlichen Strémungen in Deutschland Ludwig Thiersch zu dieser Hin-
wendung zur griechischen Religion inspirierten und ihm zum Durchbruch verhalfen.

Hat man den Philhellenismus als gesamteuropdische und internationale Bewegung der ers-
ten Hilfte des 19. Jahrhunderts im Blick, wird man den bayerischen Philhellenisnius als Sonder-
form begreifen, mit der Ludwig I. seine Politik zu profilieren suchte. Mit der Entsendung
seines Sohnes Ottos I. nach Griechenland und der noch lange wihrenden Union zwischen
Bayern und Griechenland dauert die philhellenische Bewegung in Bayern linger an als in
anderen Teilen Deutschlands. Dies wirkt sich auch auf das Kunstgeschehen in Miinchen
unter dem philhellenisch begeisterten Ludwig I aus. Linger als in anderen deutschen Lin-
dern werden in Minchen und Athen der klassizistische und der neobyzantinische Kunststil
gepflegt und geférdert. Dieser historische Hintergrund erklirt auch, warum Ludwig
Thiersch — darauf aufbauend und sich davon absetzend — seine neue Kunsttheorie in Grie-
chenland erst um 1850 entwickelte.

Um die enge Verbindung zwischen Bayern und Griechenland zu veranschaulichen, soll der
geschichtliche Hintergrund skizziert werden. Mit der Inthronisation Ottos I. nimmt der
bayerische Philhellenismus in Griechenland konkrete Gestalt an. Einerseits werden die
Bayern begrii3t und als starke Macht wahrgenommen, die stabilisierend und férderlich auf
die Entwicklung des Landes wirkt. Andererseits sind die Bayern auch eine fremde Macht,
die die eigenen Entwicklungsmdéglichkeiten hemmt. Diese geistige Auseinandersetzung

61 :
<", Der Traum eines

bezeichneten die Griechen selbst als ,, Kampf gegen die Bavarokratie
freien Griechenlands, der den Freiheitskampf befliigelt hatte, war ausgetraumt. In der
Wahrnehmung der Griechen folgte nun eine Zeit dulerster Reglementierung nach fremden
Vorstellungen. Nach ersten Aufstinden wurde dem Konig im Jahre 1842 eine Verfassung
abgerungen. Dass dieses zwiespiltige Grundgefiihl auch wihrend des Wirkens Ludwig
Thiersch in Athen herrschte, ist anzunehmen. Die Unruhen um Konig Otto dauerten an,
verstirkten sich noch wihrend des Krimkriegs und schlossen mit seiner Absetzung im Jah-
re 1862, womit auch der bayerische Philhellenismus zu Ende ging. Dass der junge Kinstler
aus Minchen bei seiner Ankunft in Athen nicht nur wohlwollend behandelt wutrde, ver-
wundert nicht. Es wird zu fragen sein, ob Ludwig Thiersch ein kritisches Bewusstsein hier-
fir hatte, und welcher Art seine innere Haltung war, so dass er dennoch zu tberzeugen
vermochte. Mit Blick auf die Werkinterpretation ist zu kliren, ob er zu einem tieferen Ver-
stindnis der griechischen Kunst gelangte, was seinen Neobyzantinismus lebendig und be-
stindig machen wiirde. Da die vorliegende Arbeit die kiunstlerische Auffassung im Kontext
des Philhellenismus begreifen méchte, wird im Folgenden nach weiteren Facetten gesucht,

die einen solchen Einfluss aufzeigen.

0 Stephan-Kaissis 2002, S. 147.
61 Vgl. Scholler 2007, S. 285.

23



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Zeichnet man nun diese enge historische Verbindung zwischen Bayern und Griechenland
im 19. Jahrhundert nach, so fillt das im Vergleich mit anderen Firstenhdusern Europas
besondere Engagement Ludwigs 1. auf, das er bereits als Kronprinz an den Tag legte. An-
geregt und unterstiitzt wurde er hierbei durch die breite philhellenistische Begeisterung, die
sich in Bayern Anfang des 19. Jahrhunderts entwickelt hatte. Zunichst vom Bildungsbiir-
gertum vorangetrieben, fand die Bewegung spiter tber alle gesellschaftlichen Schichten
hinweg europaweit Unterstiitzung.” Als wesentlicher Férderer galt der Humanist und Phi-
lologe Friedrich Thiersch, der ab 1812 mit Vortriagen und Beitrigen in Zeitschriften zur
Unterstiitzung der aus tiirkischer Fremdherrschaft befreiten Griechen aufrief. Seine Solida-
ritaitsbekundung unterstrich er nicht zuletzt durch den Vergleich mit der Befreiung
Deutschlands aus napoleonischer Fremdherrschaft.

Seit seinem Regierungsantritt am 18. Oktober 1825 verfolgte Ludwig 1. die griechische Sache
auch auf Regierungsebene. Ein Griechenhilfsverein wurde gegriindet, den nicht nur die

“63 unterstiitzten.

Biirger, sondern auch Ludwig I. sofort mit ,.eine[tr] namhafte[n] Summe
So konnte auch Friedrich Thiersch, der bereits zuvor Stipendien fur griechische Schiiler in
Miinchen organisiert hatte, seine Bildungsforderung ausweiten. “ Um den Griechen in
Miinchen einen Rahmen zur Ausiibung ihres orthodoxen Glaubens zu bieten, wurde 1828
die Salvatorkirche fiir ihre Bediirfnisse renoviert.”

Eine liberale Gesinnung als Beweggrund der philhellenistischen Begeisterung Ludwigs 1.
scheidet aus. War diese in seinen jugendlichen Jahren als Kronprinz noch vorhanden, so
ging sie unter dem Einfluss Metternichs stark zurtick. Sein anfinglich liberaler Fithrungsstil
wandelt sich unter dem Vorstof3 revolutionarer Krifte in Europa und Bayern zunehmend
zu einem konservativen. Die von Grimm aufgezihlten weiteren philhellenistischen Moti-
ve® sind stirker ausgeprigt, so zum Beispiel sein idealistischer Philhellenismus: So vertrat
Ludwig I. schon seit Kronprinzenzeiten die Uberzeugung, ,,das Griechentum konnte im
alten Glanz wiedererstehen®, wodurch er den alten Ruhm Griechenlands auf den zukiinfti-
gen, im Entstehen begriffenen neugriechischen Staat projizierte.”’ In diesem Zusammen-
hang unterstiitzte er archiologische Grabungen in Griechenland und erwarb bereits 1813
die Giebelfiguren vom Aphaia-Tempel in Agina fir die Minchener Glyptothek, die sich zu
dieser Zeit noch in Planung befand. Als unmittelbare Basis des Philhellenismus Ludwigs 1.
ist demnach das iiberh6hte Griechenlandbild der klassizistischen Asthetik Johann Joachim

02 Vgl. Grimm, Gerhard: We are all Greeks — Griechenbegeisterung in Europa und Bayern, in: Baumstark,
Reinhold (Hrsg.): Das neue Hellas. Griechen und Bayern zur Zeit Ludwigs I., Ausstellungskatalog des Bayeri-
schen Nationalmuseums Miinchen, 9. November 1999 —13. Februar 2000, Miinchen 1999; vgl. Turczynski,
Emanuel: Bayerns Anteil an der Befreiung und am Staatsaufbau Griechenlands, in: Baumstark, Reinhold
(Hrsg.): Das neue Hellas. Griechen und Bayern zur Zeit Ludwigs 1., Ausstellungskatalog des Bayerischen
Nationalmuseums Miinchen, 9. November 1999 —13. Februar 2000, Miinchen 1999.

03 Grimm 1999, S. 30.

4 Turczynski 1999, S. 45.

0 Vgl. Kapitel 7.2.2.2.

6 Grimm 1999, S. 30

7 Turczynski 1999, S. 44.

24



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Winckelmanns (1717-1768)* anzunehmen.

Hinzu kommen religiés motivierte Facetten der philhellenistischen Bewegung in Bayern.
Dies lisst sich aus Neudrucken von Martin Luthers Schrift Wider den Tiirken in den Jahren
1821 und 1826 ableiten.” Diese kimpferische Haltung erginzte die integrative Position des
Miinchener Philosophen und Theologen Franz von Baader (1765-1841), der in seinen
Schriften™ den Unionsgedanken prigte und ihm eine dezidiert religiése Basis verlieh.
Baader fungierte als Leiter des 1821 gegriindeten Philhellenenvereins und des bereits 1815
gegriindeten Philomusenvereins. In dieser Funktion stand er in regem Austausch mit Fried-
rich Thiersch, so dass davon ausgegangen werden kann, dass Baaders Ideen auch den jun-
gen Ludwig Thiersch inspirierten.”'

Aus diesen vielfiltigen Beweggriinden heraus entwickelte sich eine aullerordentliche Be-
geisterung fir die griechische Sache, die den Staatsphilhellenismus in Bayern férderte und
in der Regentschaft Koénig Ottos 1. (1832—-1863) in Griechenland miindete.

Ludwig 1. unterstitzte Griechenland ab 1822 auch militirisch und entsandte rund 1000
bayerische Freiwillige aller Berufsstinde, Verwaltungsbeamte und Offiziere zur Unterstiit-
zung der griechischen Freiheitsbewegung. So waren in Griechenland bis 1827 Grundstruk-
turen eines Staatswesens nach bayerischem Muster etabliert, denen jedoch die zersplitterten
innergriechischen Machtverhiltnisse entgegenstanden. Erst der aus Korfu stammende Graf
Ioannis Kapodistrias, der internationale Erfolge als chemaliger russischer Vize-
Aullenminister vorweisen konnte, setzte sich am 2. April 1827 in der Wahl zum Prasiden-
ten der provisorischen griechischen Regierung durch.” Im Februar 1830 erkannten Eng-
land, Frankreich und Russland im Londoner Protokoll die Souverinitit des neuen Staates
Griechenland an. Nach der Verfassung war als Staatsform eine Monarchie vorgesehen,
doch die Kandidaten-Wahl gestaltete sich schwierig, da die autoritire Politik Kapodistrias®
die verfassungsgemif3e Machtteilung zu verhindern suchte. Nachdem er am 9. Oktober
1831 einem Attentat zum Opfer fiel, kam es in Griechenland zum Birgerkrieg. Am 13.
Februar 1832 einigten sich die Schutzmichte auf der Londoner Konferenz, Prinz Otto als
neuen Herrscher Griechenlands vorzuschlagen. Der zweitgeborene Sohn Konig Ludwigs 1.
war zu diesem Zeitpunkt erst 17 Jahre alt. Die griechische Nationalversammlung stimmte
diesem Vorschlag zu. Bis zur Volljahrigkeit des jungen Koénig Ottos 1. wurde die Regierung
durch eine dreiképfige Regentschaft gestellt, die neben finanzpolitischen Fragen auch mit

68 Seidl, Wolf: Das Land der Griechen mit der Seele suchen. Uber das Griechenlandbild der deutschen Klas-
sik, in: Konstantinou, Evangelos/Wiedenmann, Ursula (Hrsg.): Europaischer Philhellenismus — Ursachen
und Wirkungen. Neuried 1989, (= Philhellenische Studien, Bd. 1) S. 15-306, hier S. 32ff.

% Grimm 1999, S. 27. Luthers Schrift wurde erstmals 1528 publiziert.

0 Baader, Franz von: Simtliche Werke. Hrsg. von Hoffmann; Franz u.a.; Neudruck der Ausgabe Leipzig
1853, Aalen 1963, hier Bd. 6, S. 11-44.

' Vgl. Kapitel 6.6.2.1.2-6.6.2.1.7.

72 Turczynski 1999, S. 45.

25


http://de.wikipedia.org/wiki/1717

PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Kultur- und Bildungspolitik betraut war.” Friedrich Thiersch, der sich am bayerischen Hof
wesentlich fir die griechische Sache eingesetzt hatte, wurde nicht in die Regentschaft beru-
fen, sondern lediglich mit der Ausarbeitung eines Programms fiir das Bildungswesen Grie-
chenlands beauftragt. Damit scheint der Einfluss des Philhellenen Friedrich Thiersch auf
die weitere Entwicklung Griechenlands beendet. Wie die im Folgenden vorgestellten neu-
esten Ergebnisse in der Philhellenismusforschung aufzeigen, trifft dies jedoch nicht zu. In
auffallender Kontinuitit wird Thiersch seine liberale Gesinnung in Griechenland einflieSen
lassen konnen. Dies erfolgte tiber den anderen Strang des Philhellenismus, den ,,Philhelle-
nismus des Vaters, der in Griechenland rezipiert und verstanden wurde. Dieser war be-
strebt, die autonome Entwicklung Griechenlands und Selbstbestimmung des griechischen
Volkes zu fordern. Dass sich eine Analogie zum Sohn herstellen lisst, zeigt auch Ludwig
Thierschs Kunstauffassung in Athen, die eine ,,autonome®, eine Kunst fiir die Griechen,

sein soll.

6.3. Idealistischer Philhellenismus

Henning Wrede prigte den Begriff des ,,idealistischen Philhellenismus®, und erfasst damit
die Antikenrezeption in Deutschland im 19. Jahrhundert.” Dass die vorliegende Untersu-
chung sich diesem deutschen idealistischen Philhellenismus im Besonderen widmet, ergibt
sich schon aus der Tatsache, dass sich Ludwig Thiersch in seiner treffendsten programma-
tischen AuBerung tiber seine neobyzantinische Kunstauffassung ausdriicklich auf die Anti-
ke bezieht: Die von ihm neu zu schaffende Sakralkunst soll ,,...auf der Antike (zu) basie-
ren.” Es wird im Folgenden zu untersuchen sein, in wieweit sich Ludwig Thiersch in die
von Wrede beschriebene typisch deutsche Rezeption der klassischen Antike im 19. Jahr-
hundert einordnen ldsst.

Im Zusammenhang der Wirdigung des Altertumswissenschaftlers Ernst Curtius bezeich-
net Wrede diesen als ,,den exemplarischen Vertreter des idealistischen Philhellenismus®”,
Curtius suchte vor allem in der Epoche der Imperialisierung den Gegenwartsbezug antiker
Ideale zur politischen und gesellschaftlichen Situation in der zweiten Hilfte des 19. Jahr-
hunderts, um die zeitlose Giiltigkeit seines Ideals zu beweisen.”® Der ,idealistische Philhel-
lenismus* leistet ein zweifaches: Zum einen integriert er die klassische Antikenrezeption seit

J. J. Winckelmann in das Begriffsfeld des Philhellenismus, den Wrede hier nicht nur als

73 Regentschaftsvorsitzender: Graf Joseph-Ludwig von Armansperg (1787-1853), Professor Dr. jur. Georg-
Ludwig Ritter von Maurer (1790-1872), Generalmajor Carl Wilhelm von Heideck, gen. Heidegger, (1787—
1861); vgl. Kotsowilis 2007, S. 18 ff.

74 Wrede 2009, S. 165.

5 Wrede 2009, S. 165.

76 Wrede 2009, S. 180.

26



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

allgemeine geistige Haltung versteht, sondern in seiner historischen Ausprigung in der Kul-
turgeschichte Deutschlands im 18. und 19. Jahrhundert. Auch wenn es scheint, dass der
wissenschaftliche Fokus der vorliegenden Arbeit damit verlorenginge — die Einnahme die-
ser Perspektive hat ihre Berechtigung, weil der Philhellenismus ohne vorangegangene Zeit
der idealistischen Antikenrezeption nicht existiert hitte. Mehr noch, Deutschland verlich
ihr die entscheidende Schubkraft, ,, et
Begriff des ,,idealistischen Philhellenismus‘ den Blick auf die Zeit nach der Unterstlitzung

eine Schrittmacherfunktion®’’. Andererseits weitet der
des griechischen Freiheitskampfes, als sich viele Philhellenen lingst wieder von Griechen-
land abgewandt hatten und nur die Form des bayerischen Philhellenismus in Athen weiter-
lebte.”” Im deutschen Kulturleben neigte sich die Antiken-Rezeption in der zweiten Hilfte
des 19. Jahrhunderts dem Ende zu und geriet zunehmend unter Rechtfertigungsdruck, da
der Bezug zur Gegenwart nicht mehr hergestellt werden konnte.” Als mafBgebliche Persén-
lichkeit, das antike Ideal in dieser Zeit zu retten und es in der Gesellschaft zu verankern,
gilt Ernst Curtius, der in seinem 1853 in Berlin gehaltenen Vortrag ,,Die Kunst der Helle-
nen“* eine richtungsweisende Antwort gab. Ausfithrlich auf dessen Inhalte einzugehen,
erscheint mit Blick auf die Fragestellung der vorliegenden Arbeit wichtig, weil Ludwig
Thiersch als Zeitgenosse von Ernst Curtius mit dhnlichen Herausforderungen konfrontiert
war. Allerdings war Ernst Curtius im Unterschied zu Ludwig Thiersch nicht am konkreten
Griechenland interessiert, sondern an nationalen Fragen in Deutschland, die er mit Hilfe
antiker Inhalte zu beantworten suchte. Ludwig Thiersch hingegen begab sich in das Land
der griechischen Antike und kniipfte am Neugriechentum und dessen religioser Tradition
an®'. Ob die idealistische Antikenrezeption allerdings zur stirksten Triebkraft werden konn-
te, ist noch zu priifen. Vor allem ist zu bedenken, dass die Beitrige von Ernst Curtius 1853

77 Patsourakou, Stavroula N.: Aspekte der Antike-Rezeption im deutschen Geistesleben des 19. Jahrhunderts
und Wurzeln des deutschen Philhellenismus, in: Konstantinou, Evangelos (Hrsg.): Rezeption der Antike und
europiischer Philhellenismus. Philhellenische Studien Bd. 7, Wiirzburg 1998, S. 209-220, hier S. 210.

8 Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass Ludwig Thiersch in eine Spitform des Philhellenismus im enge-
ren Sinne einzuordnen ist. Dass er als Einwohner Miinchens — und natiitlich als Sohn des berithmten Philhel-
lenen Friedrich Thiersch — in ganz besonderer Weise davon geprigt ist, steht auBer Frage und wird im weite-
ren Verlauf der Untersuchung gezielt beobachtet. An dieser Stelle soll aber der Blick iiber Bayern hinaus eine
Einbindung in die Gesamtkultur Deutschlands erméglichen.

7 Diesen Zusammenhang erarbeitet Siinderhauf, Esther Sophia in: Griechensehnsucht und Kulturkritik. Die
deutsche Rezeption von Winckelmanns Antikenideal 1840—1945, Berlin 2004, S. 46 f. In den 1830er Jahren
stellt sie das Ende des klassizistischen Stils als des einzig verbindlichen fest. Was ,,schon® ist, hatte bis dahin
das klassische Kunstideal bestimmt. Uberhaupt musste Kunst immer ,,schén® sein. Mit dem Aufkommen
von Historismus und Naturalismus wird alles, egal ob schén oder hisslich, bildwiirdig (S. 41). Dies bedeutete
einen Bruch mit dem klassischen Ideal. Der klassizistische Stil wurde ein Kunststil unter anderen und geriet
unter Legitimationsdruck.

80 Curtius 1882, S.78-93.

81 Dass Ludwig Thiersch bereits die kiinstlerische Entwicklung des ostkirchlichen Bildes aus der antiken
Vorlage erkennt, wie er es zu erahnen vorgibt (,,mit Zuriickgehen auf die dltesten Zeiten auf der Antike zu
basieren...und so zu einer groBeren Vollendung zu bringen. vgl. Thierschiana III (wie Anm. 6), Brief L.
Thiersch an den Maler August Riedel. undatiert, 1853) muss angezweifelt werden, weil ein solcher Zusam-
menhang erst 100 Jahre spiter aufgrund von Ikonenfunden in Rom aus dem 3./4. Jahrhundert abgeleitet
wurde.

27



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

zur selben Zeit publiziert wurden, als Ludwig Thiersch seine neobyzantinische, auf der
Antike basierende Auffassung orthodoxer Malerei formulierte. Thiersch begann im Januar
1853 mit der Ausmalung der Nikodemuskirche und stellte sie im November 1854 fertig.
Selbst wenn damit die direkte Rezeption der Erkenntnisse Curtius® zeitlich moglich gewe-
sen wire, sollten deshalb noch andere geistige Wurzeln in Erwigung gezogen werden.

Ausgehend von einer Beschreibung des Lebensgeftihls als einer ,,zersplitterten®, ,,rastlos
vorwirts jagenden Zeit™ hilt Curtius Ausschau nach erlésenden Gestalten, die eine ,,heil-
same Wirkung* auf das Geistesleben hitten. Diese bestiinde seiner Meinung nach darin, die
Schitze des Altertums zu bewahren, indem das ,,ewig Giiltige* aus dem Strom der Ge-
schichte gerettet wiirde. Dem Vorwurf des lediglich Rickwartsgewandten entgegnet er,
dass das Alte nicht blof eine ,,unfruchtbare Sehnsucht“* sein diirfe, sondern auf das ge-
genwirtige Leben und Denken bezogen sein musse. In Anlehnung an Niebuhrs Umschrei-
bung des Kiinstlers, dessen Aufgabe darin bestehe, ,,Verschwundenes ins Leben zuriickzu-

3
rufen‘®

, forderte Curtius vom Kiinstler die Verabschiedung von einer blofen akademi-
schen Haltung fir eine Erneuerung der Kunst: von einem anfinglichen ,,Bilden® als blo-
Bem Nachzeichnen und Nachformen antiker Muster gelte es, fortzuschreiten zu einem
»Erkennen der Gesetze® und Eindringen in das geistige Leben des [griechischen] Volkes,
aus dem die Bildform entstanden sei. Letzteres sei Anliegen der (erg.: archiologischen)
Forschung, derer sich der Kunstler bedienen musse: ,,Diesen fiibrt das Bilden zum Erkennen —
denn, von tieferem Streben geleitet, wird er bald inne, wie alles Nachzeichnen und Nachformen antiker
Mouster eine Sklavenarbeit ist, ein Zahlen- und Buchstabendienst, wenn die Gesetze, aus denen jene Muster
entstanden sind, ihm unverstanden bleiben. Ihn fiibrt die Anschanung zur Forschung — denn wie ein qua-
lendes Rdithsel stebt ihm jede Bildform des Alterthums gegeniiber, sei es ein Tempel, ein Gitterbild oder ein
Dreifufs, wenn er nicht in das geistige Leben des Volks eindringt, ans welchem diese Gestalten hervorge-

wachsen sind,

Curtius schitzt als besonderes Merkmal der hellenischen Kunst ihren erziehenden Einfluss
zu grof3erer Sittlichkeit. Er sieht in ihr eine Chance, gegen den behaupteten Sittenverfall in
der Zeit des Naturalismus in Deutschland vorzugehen. Den Hoéhepunkt seines Vortrags
bildet seine ,,we/z:gesabz'&/yf/itlye“ss Ansicht einer gegenseitigen Erginzung der Volker zu einer
groBBen Gemeinschaft, die wie zu ,,eznem heiligen Bunde o6 vereinigt seien. Die gesamte Welt-
geschichte sei mit ,, [ orsebung |[...], welche nicht erst mit unserer Zeitrechnung begonnen hat, [...]
nach einem grofien Plane |...]*"" geordnet — schon vor der christlichen Zeitrechnung, Daher
seien die antiken Vélker in diesem Plan eingeordnet und erfiillten eine bestimmte Mission.
Die Aufgabe der Hellenen habe darin bestanden, der Nachwelt ihre Kunst zu hinterlassen

82 In Anlehnung an das Zitat aus Goethes Drama ,,Iphigenie, vgl. Anm. 111.
8 Formulierung ohne weitere Angabe bei Curtius 1882, S. 79.

84 Curtius 1882, S. 79 f.

85 Curtius 1882, S. 87-93.

86 Curtius 1882, S. 87.

87 Curtius 1882, S. 87.

28



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

und den Orient bzw. Vorderasien zu durchdringen. Nach Zeiten des Vergessens sei sie in
der Zeit der Renaissance wieder zum Leben erweckt worden: ,,...wie aus dem gedffneten Grabe
der alten Welt frisches 1.eben in die nene Welt hinsibergestrimt. “** Den Wert einer klassischen Bil-
dung sieht er in deren die Personlichkeit umbildenden, liuternden und transformierenden
Kraft. Dies sei in der deutschen Klassik in einmaliger Weise geschehen, bislang jedoch nur
auf dem Gebiet der Literatur. Die Rezeption der Antike bestehe darin, das ewig Wahre und
Gute festzuhalten. Als Beispiel einer gelungenen Rezeption bzw. Transformation der Anti-
ke nennt er auf dem Gebiet der Philosophie die christlichen Philosophen, die auf den geis-
tigen Grundlagen antiker Philosophen aufbauen. Er meint hiermit wohl die griechischen
Kirchenviater. Einen analogen Vorgang sagt er auch den bildenden Kiinsten voraus und
wertet den zeitgenossischen ,,Originalititstrieb als blole Mode, die komme und gehe.
Damit plidiert Curtius fiir die Anbindung an die griechische Klassik als normative Fort-
schrittskraft in einer zersplitterten Zeit.

Fir die Fragestellung, inwieweit Ludwig Thiersch als Zeitgenosse Curtius® diese gedankli-
che Ausrichtung einer Antikenrezeption teilt, lassen sich an dieser Stelle vor allem das da-
malige Zeit- und Lebensgefiihl, das Eingespanntsein zwischen alter und neuer Zeit sowie
die Sehnsucht nach Einheit diagnostizieren.” Auch die kiinstlerische Suche nach dem
Uberdauernden, Ewigen im Anstreben des griechischen Phinotypus reiht sich hier ein. Der
entscheidende neue Gedanke des historischen Zusammenhangs der Volker aufgrund einer
Ubergeordneten Macht der Vorsehung, die die antiken Vélker mit den christlichen verbin-
det, diirfte innerhalb der Antikenrezeption allerdings als Novum empfunden worden sein”.

8 Curtius 1882, S. 89 Die Spannung zwischen alt und neu und entsprechende Metaphern sind auch oft zu
finden bei Friedrich und Ludwig Thiersch, waren wohl zu dieser Zeit beliebt und geldufig.

8 Ein solches Lebensgefiihl und eine entsprechende Antwort der Antike auf der Suche nach Ganzheit und
Ordnung spiegelt sich auch in metaphorischen Formulierungen Friedrich Thierschs wieder, die veroffentlicht
wurden in: Morgenblatt fiir gebildete Leser, Beilage zu: Deutsches Kunstblatt (Cottaisches Kunstblatt), 1845,
Band 26, S. 356: Er méchte mit seinen Metaphern vom Licht, das ins Dunkel gebracht wird, und von den
Scherben antiker Vasen, die wieder zusammengefigt werden sollen, die Bedeutung der griechischen Antike
fir die Gegenwart veranschaulichen.

% Diese Wertung werden die folgenden Ausfithrungen zum ,,idealistischen Philhellenismus* veranschaulichen
kénnen. Die Reaktion zeigt aber auch, dass die Antikenrezeption in Deutschland einem historischen Wandel
unterworfen war. Stavroula N. Patsourakou bewertet die Antikenrezeption von Ernst Curtius als den erstre-
benswerten Mafistab des deutschen Philhellenismus, indem sie auf das iibergreifende, Antike und Christen-
tum umfassende, verbindende und verséhnende metaphysische Gesetz gottlicher Ordnung hinweist, das im
Christentum seine Erfillung gefunden hat. Dieser MaBistab musste aber erst gefunden werden: ,,Wenn die
deutschen Geisteswissenschaftler sich den Geist der Alten angeeignet haben, ohne dass sie der Untreue gegen
Volk und Vaterland schuldig zu werden drohten, wenn sie sich frei gemacht haben von der Herrschaft eines
willkiirlichen Zeitgeschmacks, ohne sich gegen die Forderung und Bewegungen der Gegenwart abzuschlie-
Ben, wenn sie in der Schule der Alten den geistigen Blick geklirt, den Wahrheitssinn geschirft, die menschli-
chen Anlagen frei und allseitig entwickelt haben und sie dann in Vollbesitz hellenischer Bildung dem Chris-
tentum gehuldigt haben als der gottlichen Ordnung, in welcher nicht nur das Gesetz des alten Bundes, son-
dern auch alles frithere, das von Gott stammt, seine Erfilllung gefunden hat, so wurde eine gro3e Aufgabe,
auf welche als letztes Ziel die inhaltsreiche Geschichte der hellenischen Kultur hinweist, die wahre Verséh-
nung der alten und neuen Welt, die antike Rezeption, vollzogen®, in: Aspekte der Antike-Rezeption im deut-
schen Geistesleben des 19. Jahrhunderts und Wurzeln des deutschen Philhellenismus, in Konstantinou,

29



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Doch genau in diesem religiosen Bereich scheint der Ankniipfungspunkt mit der neobyzan-
tinischen Kunstauffassung Ludwig Thierschs zu liegen, der seine religiose Kunst ,auf die
iltesten Zeiten...auf die Antike® zurtickfihrt. Als historisches Beispiel fiir die Transforma-
tion der Antike in das Christentum nennt Curtius die Ankniipfung der Kirchenviter an die
Denktradition antiker Philosophen.” Einen analogen Vorgang wiinscht er sich auch fiir die
bildende Kunst, damit diese mit Rickbindung auf den antiken Geist verlebendigt und er-
neuert werde. Auch Ludwig Thiersch tritt in seiner neobyzantinischen Kunstauffassung mit
dem Anspruch auf, eine neue ,,Kirchenmalerei schaffen zu wollen und diese an ,,das Alte*
anzubinden. Selbst wenn er seinen kunstlerischen Ansatz nicht niher ausfihrt, ist der
Denkansatz von Curtius unverkennbar. Dieser kann somit als geistige Grundlage ange-
nommen werden. Ernst Curtius fihrt keine nidheren Erliduterungen fir die Wende in der
geistigen Bewertung des Verhiltnisses von Antike und Christentum an. Auch bei Ludwig
Thiersch fehlen entsprechende Hinweise. ”

Der entscheidende Unterschied in der Kunstauffassung Ludwig Thierschs im Vergleich mit
Ernst Curtius muss dennoch hervorgehoben werden. Denn die byzantinische Kunst er-
scheint bei Curtius nur als theoretische Moglichkeit innerhalb seiner Forderung nach einer
Hellenisierung der Kunst. Sie wird nicht ausdricklich erwahnt. Dieser Umstand ist umso
erstaunlicher, als Curtius sich, vor seinem akademischen Wirken in Deutschland, viele Jahre
zu archdologischen Forschungszwecken in Griechenland aufhielt und auch wihrend seiner
1875 begonnenen Olympia-Ausgrabungen oft nach Griechenland reiste. Dies verdeutlicht,
dass es bei Ludwig Thiersch eines besonderen Interesses bedurfte, um die byzantinische
Malerei in ihrem Eigenwert fiir die christliche Kunst zu entdecken und diese vor Ort in
Griechenland zu studieren. Gibt es also noch weitere philhellenische Pragungskrifter Der
Blick auf die tatsichliche und konkrete Anniherung an das Neugriechentum und dessen
christlicher Religion bei den deutschen Philhellenen wihrend ihrer solidarischen Teilnahme
am griechischen Befreiungskampf liefert weitere Erkenntnisse.

Dass Ludwig Thiersch auch vom Philhellenismus im engeren Sinne geprigt wurde, liegt
aufgrund des auBlergewohnlichen Engagements Bayerns im griechischen Freiheitskampf

Evangelos (Hrsg.): Rezeption der Antike und europiischer Philhellenismus. Philhellenische Studien Bd. 7,
Frankfurt 1998, S. 209220, hier S. 217.

91 Damit spricht er den Vorgang der ,,Hellenisierung® des Christentums an, einen Vorgang, der in der deut-
schen Theologiegeschichte des 18. und 19. Jahrhunderts problematisiert wird und zu Forderungen einer
»Ent-Hellenisierung* fihrt.

92 Vgl. Kapitel 6.6. ,,Religiéser Philhellenismus®, insbesondere Kapitel 6.6.2.2., wo die Religionsphilosophie
F.W.J. Schellings als Grundlage fir den Gedanken einer Kontinuitit zwischen Antike und Christentum her-
ausgestellt wird. Ein Einfluss auf Ernst Curtius und Ludwig Thiersch wird dort nachgezeichnet. Zu Beginn
der wissenschaftlichen Titigkeit Ernst Curtius® in Berlin lebte auch Schelling in Berlin, wo er in den Jahren
1841/42 eine Professur innehatte. Dot hielt er im Wintersemester 1841 seine Antrittsvotlesung tiber die
,»Philosophie der Offenbarung®, die er zuvor in seiner bis 1841 dauernden Studienzeit in Miinchen entwickelt
hatte. Aufgrund von Mitschriften wurde diese Vorlesung spiter publiziert unter dem Titel ,,Philosophie der
Mythologie und der Offenbarung®. Ernst Curtius hatte als junger Student Vorlesungen Schellings in Betlin
gehort. In Kapitel 6.6.2.2.5. wird Schellings Antikenauffassung derjenigen von Curtius und L. Thiersch zu-
grunde gelegt und die beiden letzteren miteinander verglichen.

30



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

auf der Hand. Die Inthronisation Otto I. als erstem Konig von Griechenland schafft die
Voraussetzung und den dufleren Rahmen fiir seine Reise nach Griechenland und das weite-
re kinstlerische Wirken. Dass damit auch eine innere Prigung einherging, wird im Folgen-
den gezeigt. Als treibende Kraft des Philhellenismus in Bayern gilt der Altphilologe Fried-
rich Thiersch, dessen geistige Haltung sicherlich auch seine Kinder beeinflusste. Der innere
Zusammenhang von humanistischer Bildung und Antriebskraft fir die Solidarititsbewe-
gung im griechischen Befreiungskampf trifft fiir diese herausragende Personlichkeit huma-
nistischer Prigung ganz besonders zu, denn Friedrich Thiersch nimmt eine Sonderstellung
unter den ,idealistischen Philhellenen ein. Seine geistige Haltung bahnte den ,,Durch-
bruch® zum neuen Griechenland, an die der jingste Sohn Ludwig mit seinen kiinstleri-

schen Ideen ankntipfen konnte.

So stellt sich zunichst die Frage nach Kontinuitit™ bzw. Diskontinuitit zwischen dem an-
tiken und dem neuen Griechenland in der Bewegung der vom antiken Hellas Begeisterten.
Denn nur, wer auch auf das neue Griechenland blickte, konnte tatsdchlich an der Befreiung
der Griechen mitwirken. Ansonsten musste die philhellenische Bewegung fiir die Griechen
fruchtlos verlaufen und enttduschend fir die Philhellenen, die nur das eigene Ideal suchten
und ein Fremdbild auf Griechenland projizierten.

Diskontinuitit war lange das vorherrschende Merkmal der antikenbegeisterten Philhelle-
nen. Denn anders als nichtdeutsche Philhellenen des 18. Jahrhunderts sahen die deutschen
Vertreter Griechenland niemals mit eigenen Augen. Schon bei threm geistigen Vorbild Jo-
hann Joachim Winckelmann existierte es nur in ihrer Vorstellung. Sie suchten es daher wie
Goethes Iphigenie: ,,Am Ufer stand ich lange Tage, das Land der Griechen mit der Seele
suchend*”, um durch Nachahmung eine eigene nationale GroBe zu erreichen: ,,Der einzige
Weg fiir uns, grof3, ja, wenn es moglich ist, unnachahmlich zu werden, ist die Nachahmung
der Alten.*” Mit Johann Wolfgang von Goethe wird die antike Welt der Griechen zum
Sehnsuchtsort und geht in die Nationalbildung Deutschlands ein, die mittels Kunst und

93 Vgl. Johannes Irmscher: ,,Es ist offenkundig, dass zwischen der ersten und zweiten Bedeutung (Erg: des
Begriffes Philhellenismus: Freundschaft mit der Kultur der Griechen und Solidarititsbewegung mit dem
griechischen Volk) ein innerer Zusammenhang besteht, weil die zweite, eingeschrinktere Bedeutung die erste
in gewissem Ausmal} voraussetzt, ja ohne diese Voraussetzung sogar unverstindlich wird. Philhellenismusfor-
schung muss daher jenen antiken Hintergrund mit einbeziehen, muss fragen, welche Vorstellungen die
Freunde des um seine nationale Befreiung ringenden (neu)griechischen Volkes von seiner (alt)griechischen
Vergangenheit besalen. Das aber setzt stillschweigend voraus, dass eine Kontinuitit vom ,,Hellenismus® der
Antike hin zum ,,Hellenismus® der Neuzeit anerkannt wird, eine Kontinuitit, die, wie bekannt, gelegentlich
von auslindischen, aber von griechischen Autoren in Frage gestellt worden ist. Die Frage nach dem méglich-
erweise unterschiedlichen Antikenbild der verschiedenen modernen Reprisentanten des Philhellenismus ist
daher nicht nur legitim, sondern durchaus notwendig, wenn dieser Philhellenismus eingeschitzt und gewtr-
digt werden soll.“ In: Konstantinou (Hrsg.) 1998, S. 121-138, S. 121.

% Goethe, Johann Wolfgang von: Iphigenie auf Tauris. Ein Schauspiel, Leipzig 1787, Kapitel 2, 1. Aufzug, 1.
Aulftritt, in: Goethe, Johann Wolfgang von, Werke, Hamburger Ausgabe, 14 Bde., Miinchen 1999, Band 5,
Dramatische Dichtungen III.

% Winckelmann, Johann Joachim: Gedanken tiber die Nachahmung der griechischen Werke in der Malerei
und Bildhauerkunst. 1755, Stuttgart 1982, S. 4.

31



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Literatur geschaffen werden soll. Wilhelm von Humboldt wird damit das humanistische
Bildungssystem in Deutschland ausgestalten und so die Rezeption der griechischen Antike
in das 19. Jahrhundert hineintragen. Sie wird bis fast zu dessen Ende andauern. Dieser spe-
zifisch deutsche und ausschliefSlich kulturhistorisch-bildungsorientierte Ansatz ist apoli-
tisch. Die Solidaritit mit den Griechen im Befreiungskampf ist von dieser Wurzel her mo-
tiviert: Es war die ,,Dankesschuld, die man dem Erbe Griechenlands leistete.“”

Als die Reprisentanten dieses ,,idealistischen Philhellenismus® Griechenland vor Ort sahen,
tehlte ihnen der Blick fiir das konkrete Land, weil sie zu wenig dariiber wussten — sowohl
Uber die aktuellen politischen Verhiltnisse als auch tber die Bedeutung des mittelalterli-
chen byzantinischen Imperiums, auf dessen Wiederherstellung die griechische Intelligenz
hoffte.”” Aus Deutschland hatten sie — passend zur herrschenden ,,Verfallstheorie*” — die
Abwertung alles Byzantinischen mitgebracht. Fir die griechisch-orthodoxe Religion fehlte
thnen das Verstindnis, da der Religionsunterricht in Deutschland konfessionell geprigt war
und kein religionsgeschichtliches Wissen iiber andere Konfessionen oder Religionen ver-
mittelte. Das religiose Motiv der Teilnahme am Befreiungskampf fir Christen war eher
humanitir zu verstehen. Es entsprang keinem echten Interesse an der christlichen Einheit.
So erfuhr auch die Septuaginta, in der das Neue Testament abgefasst war — der Stolz des
griechischen Volkes — keine Wertschitzung.”

Im Zuge von neuhumanistischer Bildung und burgerlicher Emanzipation waren in
Deutschland die altklassischen Ficher vorherrschend geworden. Der Religionsunterricht
hingegen trat zurtck. Ubergeordnetes Bildungsziel war die allseitig harmonisch gebildete
Personlichkeit, deren Vorbild in der griechischen Antike vorchristlicher Zeit gefunden
worden war. Vor diesem Mal3stab eines idealisierten Geschichtsbildes mussten die konkre-
ten Eindriicke der Philhellenen im neuen Griechenland enttduschen und zur Resignation
fihren.""

Somit prigen den idealistischen Philhellenismus ein idealisiertes Griechenlandbild, ein Des-
interesse an der christlichen Religion iiberhaupt und an der griechischen Religion im Be-

% Patsourakou 1998, S. 211.

97 Zu den Hemmfaktoren vgl. Irmscher 1998, S. 124 £.

% Nahere Ausfithrungen dazu unten in Kapitel 6.6.

99 Auch Friedrich Heyer macht auf diese fehlende christliche Rezeption der idealistischen Philhellenen auf-
merksam: ,,Nirgends sonst, nur in Deutschland erwuchs ein auf die Antike festgelegter Humanismus von der
Art einer Glaubensbewegung. Die Gestaltung des hellenischen Erbes, die ein Basilius der Grof3e unternahm,
wurde von diesem Neohellenismus nicht rezipiert, ja nicht einmal in den Blick gefasst. Das Bild Adams und
Evas, die aus dem Paradies um ihrer Sunde willen vertrieben waren, war ersetzt durch das makellose Bild des
,»griechischen Menschen®, der als das Urbild des Menschen schlechthin galt...Deswegen konnte auch der
dominante Strom des Philhellenentums, der in der Antikenrezeption seine Voraussetzung hatte, die orthodo-
xe Kirche von Hellas nicht ansteuern. Die in der Kirche lebendige Hoffnung auf das ,,Reich Gottes* wird
von dieser Art ideologischer Antikerezeption umgelenkt in eine Hoffnung auf eine Neuverwirklichung des
»Landes der Griechen.” In: Heyer 1998, S. 84.

100 Vel. Irmscher 1998, S. 125 f.

32



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

sonderen sowie das Eingebundensein in die herrschende Verfallstheorie als Hauptfaktoren
der Diskontinuitit.

Daraus ldsst sich folgern, dass Kontinuitit — also eine Annaherung an das neue Griechen-
land — durch Kennenlernen der lokalen Verhiltnisse, Ablegen der Verfallstheorie, Erstar-
ken der eigenen Religion und ein neues Verstindnis der Religion der Griechen hitte er-
reicht werden konnen. Friedrich Thiersch gilt als herausragender Vertreter einer solchen
Kontinuitat, der sich dem neuen Griechenland allerdings auf seine eigene Art anniherte.'”"
Die folgenden Ausfiihrungen richten den Blick auf die Anfinge dieser Wende, in der Fried-
rich Thiersch zum geistigen Wegbereiter der Unterstiitzung des griechischen Freiheits-
kampfes in Deutschland wurde, und der ,,Durchbruch® einer Hinwendung zum konkreten
Griechenland stattfand.

Die Anniherung des Altphilologen Friedrich Thiersch an das Neugriechentum vollzog sich
primir tUber seine Beschiftigung mit Pindar, dessen Texte er auch tibersetzte, sowie mittels
philologischer Studien der altgriechischen Sprache. Thiersch identifizierte erstmals in anti-
ker Lyrik und Musik gefundene GesetzmilBigkeiten in der neugriechischen Sprache. Dazu
hatte er Gesidnge und Tinze studiert, die im griechischen Volk bei traditionellen Festen
erhalten geblieben waren. Er hatte Grundmuster der Melodie und Rhythmik entdeckt, die
durch die Zeiten hindurch weitgehend unverindert tradiert wurden. Standen hier sprach-
wissenschaftlich Beobachtungen im Vordergrund, so war die Beschiftigung mit Pindar
auch inhaltlich motiviert. Schlief3lich herrscht bei diesem antiken Schriftsteller die kultische
und metaphysische Ebene vor, erzihlen seine Texte doch hiufig von Géttern und mythi-
schen Helden. Damit ist der Bereich der religiosen Orientierung tangiert, der oben als Vo-
raussetzung fir eine Kontinuitit mit dem Neugriechentum postuliert wurde. Diesen Zu-
sammenhang gilt es nun naher zu ergriinden.

Auf dieses Merkmal machte bereits der Biograf Heinrich Thiersch'” aufmerksam, indem er
die besondere religiose Priagung seines Vaters Friedrich Thiersch herausstellte, die sich
schon in seinen Studienjahren zeigte: Nach dem abgeschlossenen Theologiestudium in
Leipzig, das ihm eine Laufbahn als protestantischer Pfarrer er6ffnet hitte, wandte er sich
enttduscht von der Theologie seiner Zeit ab, die vom Rationalismus der Aufklirung be-
stimmt war. 1807 ging er nach Géttingen, um sich dort dem Studium der alten Sprachen zu
widmen und ,,seinen® Pindar zu entdecken'”. Eine erste Antwort auf der Suche nach einer

101 Zum Folgenden vgl. Scholler 1998, S. 329-347.

102 Thiersch, Heinrich W.J.: Friedrich Thiersch‘s Leben. 1 (1784—1830), Leipzig 1866.

103 Heinrich Scholler weist auf eine Begebenheit aus dem spiteren Leben Friedrich Thierschs hin, die die tiefe
Bedeutung der Beschiftigung mit Pindar belegt. Demnach spendete die Lektiire Pindars Friedrich Thiersch
Trost in tritbsinnigen Lebenslagen und kommt damit nahezu einer Lektiire mit biblischen Texten gleich, hat
also eine tiefgehende, beinahe existentielle Bedeutung. Wiederum sein Sohn und Biograf Heinrich Thiersch
berichtet von solch einem ,,Sitz im Leben® der Pindar—Lekttre Friedrich Thierschs, allerdings aus seinem
spateren Leben, als sich Friedrich Thiersch im Dezember 1832 enttiuscht von der Delegation der Regenten
in Ottobrunn verabschiedet, die die Regierungsgeschifte Otto I fithren sollen, bis der junge Kénig volljahrig

33



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

nichtrationalen, innerlichen und personlich gefirbten Religiositit fand er wohl — zunachst —
in den Schriften Pindars. Fur die weitere religiése Entwicklung Friedrich Thierschs ist man
auf Vermutungen angewiesen. Erhellend kénnte sein, dass sich mit Beginn seiner Munch-
ner Zeit im Jahre 1809 eine enge Freundschaft mit F. W. J. Schelling entwickelte,'" die bis
zum Fortgang Schellings aus Miinchen 1841 andauerte. Ein mal3geblicher Finfluss Schel-
lings auf die religiose Prigung im Hause Thiersch, die neuerdings stark in Erwigung gezo-
gen wird, allerdings noch kaum wissenschaftlich belegt ist, soll in der vorliegenden Arbeit
niher beleuchtet werden. Damit namlich erscheint auch die Kunstauffassung Ludwig
Thierschs mit seiner Absicht der Erneuerung der religiosen Malerei in neuem Licht. M&g-
licherweise fand die mit Schelling geprigte Religiositit Eingang in das kiinstlerische Schaf-
fen Ludwig Thierschs in Athen. Sie liefert damit neue Interpretationsansitze.

Somit erweist sich Friedrich Thiersch als Altphilologe, in welchem sich die Begeisterung fiir
die griechische Antike tber die Beschiftigung mit Texten mit einer spezifischen christli-
chen Religiositit verband, die den engen konfessionellen Rahmen der protestantischen

Kirche zwar iiberstieg'”

, die Religion jedoch nicht ginzlich verwarf, wie es bei den meisten
Neuhumanisten der Fall war. Von der aufklarerischen Ausprigung der Religion aufgrund
ihrer Verflachung enttiuscht, suchte Thiersch nach einer tieferen Dimension von Religiosi-
tit." So lieBe sich folgern, dass er diese existentielle, moderne Form der Religiositit zu-
nichst in Gottingen bei der Beschiftigung mit Pindar fand und spater unter dem Einfluss
F. W. J. Schellings in Miinchen in eine christliche Form tiberfithrte. Damit wire es ihm

gelungen, die klassische Antikenrezeption in Deutschland wieder dem Christentum anzu-

wird. Diese Entscheidung, Friedrich Thiersch nicht daran teilhaben zu lassen, bereitet dem Altphilologen eine
herbe Enttiuschung, aus der er sich zu trsten versucht, indem er eine Parallelisierung der gegebenen Lebens-
lage mit der vorliegenden literarischen Situation vornimmt: ,,Der verkannte Freund Griechenlands und des
Koénigshauses sah die Abfahrt der Regenten, die in heiterer Stimmung dahingingen, nicht als Bringer des
wahren Friedens fur Griechenland, sondern um einen Kampf gegen seine Rechte, seine Winsche, seine Sitten
und seinen Charakter zu fithren. Als der letzte Wagen verschwunden war, kehrte Thiersch mit diisteren Ah-
nungen in seine Wohnung zuriick, er 6ffnete seinen Pindar und schlug den neunten nemeischen Hymnus auf,
in dem der unbesonnene Zug der sieben Heroen unter Amphiaraos gegen Theben besungen wird; dort hei3t
es: ,sie fithrten das Heer der Ménner gegen die Stadt mit sieben Thoren, nicht auf dem Pfade gliickbedeuten-
der Végel, nicht hatte Kronion die von Uebermuth Beth6rten mit geschleudertem Blitzstrahl aufgemuntert
von Hause zu ziehen, sondern sie gemahnt, des Weges sich zu enthalten; so nun eilte die Schaar dahin mit
chernen Waffen, den Rossen und Wagen, in das Unheil, das deutlich erscheinende, sich zu stlirzen™®, zitiert
nach: Scholler 1998, S. 334.

104 Auf die Schlisselrolle, die F.W.J. Schelling im Hause Thiersch innehatte, macht Scholler 1998, S. 334 f.
aufmerksam. Schelling war Taufpate des Erstgeborenen Heinrich (geb. 1817). Neuere wissenschaftliche Er-
gebnisse zum Einfluss von Schelling auf den Theologen Heinrich Thiersch (vgl. Wilson, John Elbert: Hein-
rich W.J. Thiersch und sein Lehrer Schelling. In der Reihe: Basler und Berner Studien zur historischen und
systematischen Theologie, Bd. 53, Bern 1985) lassen auch einen ebenso groflen Finfluss auf den Vater Fried-
rich Thiersch vermuten. Man wird folgern diirfen, dass dieser Einfluss auch auf Ludwig Thiersch tibergegan-
gen ist, siche Kapitel 6.6.2.2.

105 Friedrich Thiersch blieb zeit seines Lebens Mitglied der protestantischen Kirche und hatte dort sogar hohe
Amter inne. Die duBere Teilnahme an der offiziellen Kirche, gepaart mit einer intensiven inneren Religiositit,
ist ein Merkmal mehrerer bedeutender Persoénlichkeiten im 18. und 19. Jahrhundert. Ndheres unter 6.6. ,,Reli-
gi6ser Philhellenismus®.

106 Man wiirde sie heute als ,,mystische* Dimension bezeichnen.

34



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

nihern. Ob seine Abkehr vom Rationalismus — und von der damit einhergehenden Ver-
fallstheorie — und seine spezifische Religiositit als entscheidende Motive fir seine Wen-

107

dung hin zum Neugriechentum gelten kénnen, ist bisher erst andeutungsweise belegt und

108

bedarf als Faktum eigener Kliarung . Dennoch liegt die ,religiose Wende’ der vorliegenden

Untersuchung als Deutungsmoglichkeit zugrunde und soll in weiteren Untersuchungs-
schritten verifiziert werden.'”

Die Richtungsinderung verkiindete Friedrich Thiersch erstmals 1812 — knapp drei Jahre
nach der Berufung nach Miinchen — in seiner Vorlesung I zum ,,Neugriechentum®: Grie-
chenland werde wiedererstehen. Ein Jahr spiter ermoglichte thm sein Freund und Forderer
Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Herausgeber der Aljgemeinen Zeitschrift von Deutschen fiir
Deutsche, seine Votlesung II mit dem Thema ,,Neugriechen® eben dort zu veréffentli-
chen."” Die Prophezeiung einer ,,Wiedererstehung® Griechenlands beruhte zunichst nur
auf literarischen Texten und stiitzte sich auf erfolgreiche Bildungseinrichtungen in Grie-
chenland. Dennoch war sich Friedrich Thiersch méglicherweise auch des zu erwartenden
Widerstandes bewusst, denn fiir ein ,,Wiedererstehen® Griechenlands brauchte es ja den
Freiheitskampf der Griechen gegen die tirkische Herrschaft. So ist anzunehmen, dass seine
liberale und revolutionire Gesinnung bereits zu dieser Zeit inhidrent war, sich aber in der

Folgezeit immer klarer und zugleich vorsichtig duf3erte.

Bevor auf weitere Schritte des Kontinuititsprozesses und damit der sichtbar werdenden
Anniherung an das konkrete Griechenland eingegangen wird, sollen zunichst die inneren
Motivationskrifte Friedrich Thierschs erldutert werden. Diese niamlich machen eine per-
sonliche Prigung sichtbar, die fiir die spitere Auswirkung auf den Sohn Ludwig Thiersch
von grofler Bedeutung war. Es konnte eine starke innere Verbundenheit mit der griechi-
schen Antike aufgezeigt werden, die in ihrer existentiellen Bezogenheit wohl weit iiber die
gelehrte und damit akademische Haltung der Altphilologen der Zeit hinausging. So gese-
hen, holte Friedrich Thiersch die Antike in die Gegenwart. Bei seiner leidenschaftlichen Art
der Antikenrezeption leitet ihn eine personliche, existentielle Religiositit, die ihn auch emo-

: 111
tional

an das griechische Volk heranfithrte. Dies ist m. E. die Erklirung fiir Friedrich
Thierschs auf3erordentlichen Einsatz fur die modernen Griechen — entgegen aller Wider-
stinde. Diese Art der Antikenrezeption ist auch bei dem Sohn Ludwig Thiersch vorauszu-

setzen, der sich der Kultur der Griechen mit grof3er Selbstverstandlichkeit anniherte.

107 Sie wird als knappe Andeutung erstmals vorgelegt von Scholler 1998, S. 334 f.

108 Wie in 6.0. ,,Religioser Philhellenismus® nachzuzeichnen versucht wird, hat dies auch Griinde einer not-
wendigen Geheimhaltung, die historisch erforderlich war.

109 Siehe Kapitel 6.6. ,,Religiéser Philhellenismus*

110 Allgemeine Zeitschrift von Deutschen fiir Deutsche, 1813, Band 1, Heft 4, S. 550-557.

111 Diese Bedingung einer Anniherung an das griechische Volk nennt auch aus griechischer Sicht Stavroula
N. Patsourakou: ,,Damit der Sprung von der Gegenwart in die Vergangenheit oder umgekehrt gelingt, sind
Gefiihl, sogar Emotion unerlisslich.”, in: Aspekte der Antike-Rezeption, Frankfurt 1998, S. 218.

35



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

6.4. Revolutionirer Philhellenismus

Der Begriff des ,revolutioniren Philhellenismus’ ist in der Forschung bislang nicht tblich.
Er soll an dieser Stelle jedoch erstmals eingefuhrt werden, um die mit Friedrich Thiersch in
Gang gesetzte liberale''” und revolutionire'” Strémung des Philhellenismus in Deutschland
zu charakterisieren. In ihr sammelten sich liberale Krifte, die meinten, im neuen Griechen-
land eine Art ,,Modellstaat™ fir ein befreites Europa errichten zu kénnen. Damit wird deut-
lich, dass diese philhellenische Strémung in politische Prozesse involviert ist, die sich in
Gesamteuropa ereignen. Sie mobilisiert starke Gegenkrifte unter der Fihrung Metternichs,
der an der Erhaltung des Status Quo in Europa interessiert war. Auch hier schlidgt Friedrich
Thiersch einen Sonderweg ein, da er an einer autonomen Entwicklung Griechenlands inte-
ressiert war und nicht vorrangig an der Verfolgung eigener politischer Interessen im eige-
nen Land. Die Erarbeitung dieses spezifischen Philhellenismus ist — wie eingangs erwahnt —
ein Ergebnis neuerer philhellenischer Forschung. Sie leitet eine Neubewertung der Person
Thierschs und der politischen Einschitzung des bayerischen Wirkens in Griechenland wih-
rend der Regentschaft ein, die sich bis in die unmittelbare Gegenwart bemerkbar macht.'*
Fir die vorliegende Untersuchung wird zu fragen sein, inwieweit die revolutionire Gesin-
nung Friedrich Thierschs in Athen 1852 rezipiert und bekannt war. Zudem ist zu kliren,
wie sie in die Haltung Ludwig Thierschs den Griechen gegentiber und in die Erwartung der
Griechen an Thiersch einging, und ob sie seine neobyzantinische Kunstauffassung prigte

112 Die Ansicht einer liberalen Gesinnung Friedrich Thierschs ist in der philhellenischen Forschung lange
gefestigt; aus jiingster Zeit vgl. Kirchner, Hans-Martin: Friedrich Thiersch. Ein liberaler Kulturpolitiker und
Philhellene in Bayern, in: Peleus, Studien zur Archiologie und Geschichte Griechenlands und Zyperns, Bd. 4,
hrsg. von Stupperich, Reinhard und Richter, Heinz A., Ruhpolding 2009.

113 Wie bereits in Kapitel 6.1. beschrieben, ergaben die Beitrige im Thiersch-Symposion in Athen im Jahre
1990 diese neue Sicht Friedrich Thierschs aufgrund neuer Quellen aus Thierschiana 1. Heinrich Scholler, der
maf3geblich an dieser Neubewertung beteiligt war, verlich ihm das Merkmal einer ,,revolutiondren® Gesin-
nung, zuletzt in: Das alternative oder revolutionire Denken des Philhellenen Friedrich Thiersch, in: Aus-
drucksformen des europiischen und internationalen Philhellenismus vom 17.—19. Jahrhundert. Philhelleni-
sche Studien, Bd. 13, hrsg. von Evangelos Konstantinou, Frankfurt 2007, S. 283-294.

114 Der griechische Jurist Nikolaos 1. Pantasopoulos duBert sich so: ,,Diese (die Regentschaft) wirkte, um die
Eingliederung Griechenlands in die westeuropdischen Modelle zu gewihrleisten, an gewissen neuralgischen
Punkten des 6ffentlichen Lebens (Staatsform, Kirchenfrage, Verwaltung) hemmend auf die natirliche Ent-
wicklung des griechischen Rechts ein und hat somit Funktionsstérungen und Verzgerungen geschaffen, die
noch heute das moderne politische und gesellschaftliche Leben beeinflussen...Der pluralistische Charakter
der im nachrevolutiondren Griechenland miteinander im Wettstreit stechenden Rechtssysteme (und) die Unfi-
higkeit der...griechischen Wissenschalft, ihre Inhalte und Widerspriiche aufzuspiiren. .., sind die Hauptgrin-
de, die zu den Zustinden fithrten, die uns heute...beschiftigen®, in: Thiersch und v. Maurer: Sozialer Realis-
mus und historische Romantik im Rechtssystem des wiedererstandenen Griechenland, in: W. Siegler (Hrsg.):
Friedrich Thiersch und die Entstehung des griechischen Staates aus der Sicht des 20. Jahrhunderts, Thiersch-
Symposion im Goethe Institut Athen (15.—-17. Oktober 1990), S. 23—42, hier S. 25. Anm. d. V.: Mit den bei-
den im Widerstreit stehenden Rechtssystemen sind die beiden Entwicklungsprogramme von Friedrich
Thiersch und Maurer gemeint, auf deren Problematik im Folgenden eingegangen wird; sie zielt auf das ,,Re-
volutionire® im Entwurf F. Thierschs.

36



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

und im Werk Ausdruck fand. Die Neubewertung Friedrich Thierschs kénnte also eine
115

Neubewertung Ludwig Thierschs nach sich ziehen.
Der Begriff ,,revolutionirer Philhellenismus® mag provokant erscheinen. Fir Friedrich
Thiersch jedoch trifft das nicht zu. Heinrich Scholler bezieht dieses Merkmal erstmals auf
Friedrich Thiersch, indem er vom ,,alternative(n) oder revolutionire(n) Denken des Phil-
hellenen Friedrich Thiersch*!'® spricht. Er wagt auch deshalb diese Wertung, weil sich
Friedrich Thiersch selbst als Revolutionir bezeichnete, nimlich als ,,Cola di Rienzi“'"". Die-
ser romische Volkstribun aus dem 14. Jahrhundert fihlte sich zu einer Neuordnung Roms
und Italiens nach altromischem Vorbild, geriet jedoch in Verbannung und Gefangenschaft
und kam bei einem Volksaufstand ums Leben. Zu dieser Gleichstellung gelangt Friedrich
Thiersch, als er nach Heimkehr von seiner ersten Griechenlandreise der Jahre 1830/32 von
der Regentschaft ausgeschlossen wurde. Hier kommt er zu dem Schluss, dass man ihn als
gefihrlich einstufe und ithm und seiner Familie drohe. Worauf griindet sich seine Befiirch-
tung? Was macht seine ,,revolutionire” Gesinnung aus bzw. welche objektiven Fakten aus
seiner Biographie existieren, die seine Gegner gegen ihn verwendeten? Als Hauptgrund
nennt Heinrich Scholler das Auftreten Friedrich Thierschs in Griechenland, das ,,volkstri-
bunischen® Charakter trage. Eine solche Nihe zum griechischen Volk und aktives Han-
deln, wie er es in der Befriedung rivalisierender griechischer Gruppen zeigte, die grole Be-
geisterung fir Thiersch nach sich zogen, konnte in Minchen, vor allem bei Ludwig 1., nur
Unbehagen erzeugen. Denn die geplante Reformierung Griechenlands aus Minchener
Sicht war eine andere: ein hierarchisches Modell im Sinne Montgelas®, das den Griechen
Reformen und Strukturen bringen sollte, ohne nach deren Bedurfnissen zu fragen. Als Re-
aktion auf die Ablehnung118 wird Friedrich Thiersch sein alternatives Kontrastmodell in
franzosischer Sprache'” verfassen. Er mag die Widerstinde der Verbreitung geahnt haben
und wollte sicher gehen, dass den Text auch griechische Intellektuelle lesen konnten. Die
Verantwortlichen in Miinchen stufen das Werk als so gefihrlich ein, dass es zunichst als
bloBer ,,Reisefiihrer bezeichnet und eine Ubersetzung ins Deutsche fiir lange Zeit verhin-
dert wird. Die Ubersetzung ins Griechische und deren Herausgabe in Athen erfolgten erst
1972 — fast 140 Jahre spater. Der dritte Teil des Werks mit dem Titel ,,De la Régence en
Grece® durfte nicht verétfentlicht werden, weil er zielgerichtete Kritik an der Regentschaft

115 Da Stephan-Kaissis noch nicht die zur Regentschaft gegensitzliche ,,revolutiondre® Haltung Friedrich
Thierschs kennt, problematisiert sie nicht den Neobyzantinismus Ludwig Thierschs, sondern reiht sein Wir-
ken in Athen nahezu bruchlos in die ludovicianische Kunstpolitik ein.

116 Vgl. zum Folgenden Scholler 2007, S. 286—294.

117 In: Thiersch, Friedrich von: De la Régence en Grece (Anm. 110), S. 42, zitiert nach Scholler 2007, S. 284,
Anm. 4.

118 Siche auch die bereits oben zitierte anschauliche Schilderung dieser Szene durch seinen Sohn Heintich
Thiersch.

119 Thiersch, Friedrich von: De 1'Eat actuel de la Gréce et de moin d artivé 2 sa restauration, 2. Bde., Leipzig
1933; die ersten beiden Binde befassen sich mit allgemeinen Fragen zu Verwaltung, Schul- und Wirtschafts-
wesen und greifen die Regentschaft nur indirekt an. Diese Angaben befinden sich in: Scholler 2007, S. 284,
Anm. 3.

37



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Ubte. Er befand sich als Manuskript noch im Nachlass von Thiéerschiana I und wurde 1988
von Flogaitis und Scholler ediert.'” Bevor dieses Reformprogramm Thierschs vorgestellt
wird, soll knapp auf die Vorgeschichte in der Biographie Friedrich Thierschs eingegangen,
um zu verdeutlichen, vor welchem geistigen Hintergrund sich seine ,,revolutionire® Hal-
tung ausbildete.

Wie oben erwihnt, vollzieht sich bereits 1811 mit der prophetischen Ankiindigung eines
Wiedererstehens der Griechen die Wende zum Neugriechentum. Die Grundlage fiir das
spatere Entwicklungsprogramm ist gelegt. Die Antwort jedoch scheint noch idealistisch
verhaftet, wenn Thiersch der Auffassung ist, das griechische Volk kénne sich durch Bil-
dung und Wissenschaft eigenstindig aus der Tirkenherrschaft 16sen.

1813 unterstiitzt Schelling die Ideen Thierschs, wie bereits oben erwihnt, durch Veroffent-
lichung, vielleicht schon die Bedeutung einer Realisierbarkeit ahnend. Seine Auffassungen
erldutert Thiersch in der Folge zwischen 1814 und 1819 in seinen philologischen Beitrigen
fir die griechischen Zeitschriften ,,Gelehrter Hermes® und ,,Griechischer Telegraph®. Al-
lerdings gewinnt er durch Bekanntschaft mit dem Kreis um Korais allmihlich einen zu-
nehmend politischen Standpunkt. In die Zeit um 1814 fillt ein Richtungsstreit der Rechts-
gelehrten Thibaut und Savigny'?', der ausschlaggebend fiir die spitere Ausgestaltung der
kontriren Entwicklungsprogramme Maurers und Friedrich Thierschs wird. ' Thierschs
Reformprogramm griindet sich mit Savigny auf eine organische Rechtauffassung, nach der

das Recht ,,ein Wachstumsprozess von Kultur und Geschichte*'*’

und die Verbesserung
des Menschen und der Gesellschaft nicht ein Ausfluss des Rechts, sondern ein innerer
Vorgang ist, der auf Gewissen und Ethik griindet. Die Auffassung vom organischen
Wachstum der Gesellschaft oder eines Volkes aus sich selbst heraus ist eine Erkenntnis der
Antike: ,,Er (Anm. Thiersch) bezieht sich auf die Antike, nicht um dort Konstanten ausfin-
dig zu machen oder um irrefithrend die entfernteste Vergangenheit tiber eine gebrochene

2 sondern um die Krifte einschit-

Linie wieder mit der direkten Gegenwart zu verbinden
zen zu konnen, die verborgen durch die Zeiten hindurch in der kollektiven neugriechischen
gesellschaftlichen Wirklichkeit fortdauern. Seine zentrale Idee, die gewachsenen Institutio-
nen mit den neuen zu verbinden, entspricht dem klassischen Verstindnis bzw. Konzept
eines organischen Zusammenhangs zwischen Tradition und Entwicklung bzw. Fortschritt,

wie es schon in der Orestie und besonders in den Eumeniden von Aischylos zum Aus-

120 Thiersch, Friedrich von: De la Régence en Grece. Hrsg. von Flogaitis, Spydrion und Scholler, Heinrich,
Athen 1988.

121 Vgl. Scholler 1990, S. 201.

122 Wie die Rezeptionsgeschichte chronologisch verlaufen ist, ist noch nicht gesichert, doch liegen die gedank-
lichen Beztige auf der Hand.

123 Vgl. Scholler 1990, S. 201.

124 Diese Art der Antikenrezeption vertritt nach Meinung des Verfassers der Kontrahent Maurer, der in der
Antike Fundamente finden méchte, auf die er seine willkiitliche, von oben verordnete Regierungsform stiit-
zen kann.

38



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

druck kommt, sowie, den fremden Eroberern zum Trotz, offen oder versteckt, auch in den
folgenden Entwicklungsperioden der griechischen Kultur.“'* Die bisher aufgezeigten geis-
tigen Hintergriinde der ,Wende’ Thierschs scheinen hier zusammenzulaufen: die Kontinui-
tit zwischen antikem und neuem Griechenland, die organische Rechtsauffassung, die auch
auf einer Kontinuitit mit der griechischen Antike basiert, sowie ein synthetisches'* Anti-
kenverstindnis, in welchem Antike und Christentum miteinander versohnt werden. Hier
scheint der geistige Hintergrund im ,revolutioniaren’ Denken und Handeln des Philhellenen
Friedrich Thiersch verankert zu sein — eine Entwicklungslinie, die sehr wahrscheinlich auch
auf seinen Sohn tGbergeht. Auf die Bedeutung Schellings bei diesem ,,Vernetzungsvorgang*
wurde bereits hingewiesen.127

Ist eine innere ,revolutionire’ Ausprigung Friedrich Thierschs bereits zu diesem Zeitpunkt
plausibel, erscheinen die anschlieBenden Ereignisse in seinem Leben folgerichtig. 1815 hilt
er anlisslich der von ihm initiierten Privatschule fir junge Griechen, dem ,,Athendum®,
eine Eroffnungsrede in griechischer Sprache. Der Form nach ist diese eine Grabrede auf
den Nationalhelden Rigas Velestinlis, der im ausgehenden 18. Jahrhundert erste Befrei-
ungsversuche unternahm'?®, Damit kommt eine klare Verbindung dessen humanistischen
Geistes mit dem liberalen Friedrich Thierschs zum Ausdruck. Dieses Interesse wird andau-
ern — wihrend des griechischen Befreiungskampfes von 1821-1829 und auch in den ersten
Jahren nach der griechischen Staatsgrindung. 1821 erscheint ein leidenschaftlicher Leitarti-
kel in der AAZ (Augsburger Allgemeine Zeitung), in der Thiersch die Meinung vertritt,
dass durch die ,,Wiedererrichtung des Byzantinischen Thrones...der Stidost von Europa
gestarkt und zu der Bedeutung gebracht werden kénne...“, ,,...nicht nur zum Wohl ihrer
Volker, sondern auch...zur Sicherung der europaischen Ordnung und Freiheit ... 2 Als
der bayerische Koénig Friedrich Thiersch darauthin Zurtickhaltung verordnet, schreibt die-
ser unter Pseudonym und Deckadresse weiter. Den Widerstand seines Monarchen mag er
auch deshalb ausgelost haben, weil er sich auffillig und eigenmichtig fiir den griechischen
Freiheitskampf einsetzt: Thiersch ruft nicht nur auf zur Grindung einer Freiwilligengruppe
fir den griechischen Freiheitskampf und zu Vereinen, um diesen zu unterstiitzen. Mehr
noch: Er holt Informationen ein zu den Waffenbestinden der tiirkischen und griechischen

125 Pantasopoulos 1990, S. 33.

126 Dieser Begriff aus Kapitel 6.6.2.2.2.2. wird hier vorweggenommen. Er bezeichnet Schellings frithes Anti-
kenverstindnis, das Friedrich Thiersch bereits ab 1809 in Munchen kennenlernen konnte. Ernst Curtius
Ausdruck in seiner Rede von 1853 vom ,,heiligen Bande®“(Curtius 1882, S. 87), das alle Vélker durchzieht,
basiert auf Schellings Antikenverstindnis.

127 Hs durfte in diesem Zusammenhang nicht ohne Bedeutung sein, dass Schelling und Savigny miteinander
bekannt waren und sich Besuche abstatteten. Dieser Hinweis fihrt zu einer auffallenden Art und Weise der
Beziehung, weil beide wohl iiber die Erweckungsbewegung miteinander bekannt waren. In den Ausfithrungen
zum ,,religiosen Philhellenismus® in Kapitel 6.6.2.2. werden Zusammenhinge zwischen Erweckungsbewe-
gung und dem organischen Denken in Schellings Religionsphilosophie aufgezeigt.

128 Vgl. Turczynski, Emanuel: Vom idealen Verhiltnis zwischen akademischem Lehrer und Student: Friedrich
Thiersch, seine griechischen Studenten und spiteren Freunde, in: Thiersch-Symposion, Athen 1990, S. 125—
140, hier S. 128.

129 ebd.

39



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Armee und zu Moglichkeiten, fir die 6ffentliche Verwaltung eine Druckerpresse nebst
Druckmaterial nach Griechenland zu senden." In den Jahren 1821 bis 1829 allerdings
kehrt in der Biographie Friedrich Thierschs nach auflen hin eine gewisse Ruhe ein. Als Er-
zieher von Kronprinz Ludwig bleibt er dessen Vertrauter auch nach der Thronbesteigung
1825. In dieser Zeit bt er grolen Einfluss aus auf die humanistische Bildung Ludwigs I.
und dessen Begeisterung fiir die ,griechische Sache’. Als er nach Beendigung des griechi-
schen Freiheitskampfes eine Reise nach Griechenland plant, wird sie ihm von Seiten des
bayerischen Staates nicht gewihrt — wohl ein Indiz dafiir, dass man ihn weiterhin als ge-
tahrlich einstuft. Thiersch erhalt lediglich Urlaub und muss fir die Finanzierung selbst auf-
kommen; der liberal gesinnte Verleger Cotta wird ihn finanziell unterstiitzen. Nach aul3en
hin wird das Unternehmen als Reise mit dem Ziel archiologischer Forschungen deklariert.
Da in Griechenland die aufgezeigten Hintergriinde unbekannt sind, entsteht fur viele Grie-
chen der Eindruck, Friedrich Thiersch bereise ihr Land im Auftrag des bayerischen Staates.
So wird das lange misstrauisch bedugte ,Doppelgesicht’ Friedrich Thierschs von diesem
erzwungenen ,Versteckspiel gendhrt. Es ist durchaus anzunehmen, dass er auch bei seiner
zweiten und letzten Reise nach Griechenland im Jahre 1852, bei der sein Sohn Ludwig ihn
begleitet, so wahrgenommen wird. Denn neben einem Festakt zu seinen Ehren sind in
Athener Zeitungen auch kritische Stimmen zu vernehmen. Zwar kann Friedrich Thiersch
dieses Misstrauen wihrend seines heldenhaften Auftretens in Griechenland zwischen 1830
und 1832 aus dem Weg riumen, doch erfihrt die Mehrheit der Griechen nichts tiber seine
Ideen im Entwicklungsprogramm von 1833, durch das ihn die Griechen als einen der Ihri-
gen hitten begreifen konnen. Ein griechischer Gelehrter meinte auf dem Athener
Thiersch-Symposion im Jahr 1990: ,,Meiner Meinung nach hitte der Wiederaufbau Grie-
chenlands den rechten Weg genommen, wenn die Regentschaft und spiter Otto das realis-
tische Programm von Friedrich Thiersch iibernommen und umgesetzt hitte.“"”' In den 20
Jahren bis zu seinem erneuten Erscheinen in Athen 1852 tibt Friedrich Thiersch duf3erste
Zuriickhaltung in 6ffentlichen Stellungnahmen zur griechischen Frage. In diesem Zeitraum
kommt er als Altphilologe zu héchsten Ehren in Miinchen, u.a. als Rektor der Universitit.
Doch seine Leidenschaft fur das neue Griechenland brennt weiter, was daran zu erkennen
ist, dass er in der Augsburger Allgemeinen Zeitung'” unter einem Pseudonym kritische
Artikel zur Politik der Regentschaft verfasst, die von Ludwig I. gelesen und politisch wirk-
sam werden. Sein Kontrahent Maurer muss Athen wenige Jahre nach Amtsantritt wieder
verlassen. Dartiber hinaus korrespondiert er mit Intellektuellen in Griechenland'”, die ihn

130 Val. Sfyroeras, Vassilios: Kritische Ansichten griechischer Gelehrter zur Person Friedrich Thierschs, in:
Thiersch-Symposion, Athen 1990, S. 85-98, S. 90.

131 Pantasopoulos 1990, S. 34.

132 Vgl. Seewald, Berthold: Friedrich Thiersch und die Griechenlandberichterstattung der ,,Allgemeinen Zei-
tung® aus Augsburg, in: Thiersch-Symposion, Athen 1990, S. 157-171.

133 Eine solche ist aufgrund von Quellenmaterial besonders belegt mit Konstantin Demetrius Schinas, der in
den ersten Regentschaftsjahren 1833/34 Justizminister war, seit 1834 verheiratet mit Bettina Savigny, Tochter
des berithmten und oben erwihnten Rechtsgelehrten Savigny, Aufenthalt in Italien bis zur Grindung der
Universitit von Athen im Jahre 1837, zu deren Direktor er berufen wird bis 1849; ab 1849 wird er zum Ge-

40



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

mit Nachrichten aus der aktuellen Politik versorgen — Grundlage seiner Kommentare in der
AAZ. Uber diesen Weg nimmt er indirekt Einfluss auf das politische Geschehen in Grie-
chenland und kommt damit der Bitte der griechischen Intellektuellen nach. Die Korres-
pondenz geht bis etwa 1855. Von daher ist es wahrscheinlich, dass die revolutionire Ge-
sinnung Friedrich Thierschs in intellektuellen griechischen Kreisen bekannt war, so dass
eine analoge Einschitzung Ludwig Thierschs"™* bei seinem Eintreffen in Athen im Bereich
des Moglichen liegt.

Welche sind nun die zentralen Inhalte des Entwicklungsprogramms Friedrich Thierschs?
Sie sind vor allem eine scharfe Kritik am Modell der Regentschaft, das einer Reglementie-
rung des gesamten griechischen Lebens gleichkam. Dies widerspricht der grundsitzlichen
Wertschitzung des griechischen Volkes, dem Zugestindnis einer eigenen Verfassung, der
Moglichkeit einer Entwicklung aus eigenen autonomen Kriften heraus, die sich trotz der
langen Zeit der Entfremdung unter tiirkischer Herrschaft erhalten hatten. Dabei ldsst er
sich von den Prinzipien der Franzésischen Revolution leiten'™: An erster Stelle steht die
Bruderlichkeit, die Friedrich Thiersch so interpretierte, dass die Griechen als gleichberech-
tigt mit allen anderen Europdern zu gelten hitten; ihre Unterstiitzung sei als briiderliche
Hilfe zur Selbsthilfe zu verstehen. Die Freiheit sieht er erfillt in der Forderung einer eige-
nen Verfassung und der Bildung eines Parlaments; die Entwicklung solle nicht von oben
nach unten und nach abstrakten Konzepten verlaufen, wie es im Montgelas-Modell vorge-
sehen war, sondern von unten nach oben, indem die Reformen sich an den griechischen
Traditionen und Gewohnheiten orientieren. Die Gleichheitsvorstellung zeigt sich vor allem
im Entwurf einer Boden- und Agrarreform. In seinem Vorwurf an die Regentschaft, ein

,befreites Sibirien*'

in Griechenland geschaffen zu haben, dulert er seine Kiritik an den
kulturellen Abldufen. Mit der Férderung einer griechischen Staatskirche, von Konstantino-
pel unabhingig, sei ein Sikularisierungsprozess in Gang gesetzt worden, in dem Kloster
aufgel6st, zu Kasernen umfunktioniert, Klosterbesitz eingezogen und die erworbenen Gel-
der nicht fiir Reformen und Bedirfnisse der Kirche eingesetzt worden seien. So sei ein
kulturelles Vakuum® entstanden, unter dem die im Glauben stark verwurzelten Griechen

zu leiden hitten. Die griechische Kirche, die im Freiheitskampf eine wertvolle Unterstiit-

sandten Griechenlands nach Miinchen, Wien (1854) und Berlin (1855) berufen. Die Korrespondenz zwischen
Friedrich Thiersch und K. Schinas ist in Thierschiana I in der Handschriftenabteilung der Bayerischen Staats-
bibliothek Minchen aufbewahrt, vgl. Christou, Athanassios: Die politische Korrespondenz Thierschs mit
Konstantin Demetrius Schinas, in: Thiersch-Symposion, Athen 1990, S. 141-156. Die Briefe stammen aus
allen Lebensabschnitten Schinas". Sie spiegeln einerseits ein groB3es Wohlwollen dem Freund gegentiber wie-
der, vermitteln andererseits tiefe Einblicke in die geschichtlichen Vorginge in Athen. Auf diese Weise erhielt
Friedrich Thiersch auch vertrauliche Informationen, die die ,,orientalische Frage™ betrafen, demnach die
politischen Verhiltnisse im Zeitraum 1852—1855 beleuchten. Dies ist insofern von Bedeutung, als dies auch
der Zeitraum ist, in dem sich Ludwig Thiersch in Athen befindet. Die historische Lage kann von daher einge-
schitzt werden.

134 Dann wurde der ,,Philhellenismus des Vaters®, wofiir Ludwig Thiersch Vorschusslorbeeren in Athen
erhielt, in diesem Sinne verstanden worden sein.

135 Zum Folgenden vgl. Scholler 1990, S. 198 f.

136 Val. Scholler 2007, S. 286-291.

41



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

zung gewesen sei, miisse gefordert und der Wiederanschluss an den hohen Stand der by-
zantinischen Kultur angestrebt werden.

Noch einmal ist deutlich darauf hinzuweisen, dass Friedrich Thiersch nur in diesem Kon-
text von griechischer Kirche und byzantinischer Kultur spricht. Er er6ffnet den Weg dazu
also nur hypothetisch eréffnet. Der tatsichliche Schritt hin zur byzantinischen Kunst muss
also als eigenstindige Leistung Ludwig Thierschs bewertet werden.

Damit ist der Anschluss an die Fragestellung der vorliegenden Arbeit geschaffen: der An-
schluss an die byzantinische Kultur als Forderung einer Selbstbestimmung des griechischen
Volks. Wenn Ludwig Thiersch mit seiner neobyzantinischen Kunstauffassung in die Ful3-
stapfen seines Vaters tritt, musste er dem Traum der Griechen nach Freiheit und Selbstbe-
stimmung entgegenkommen. Wie allerdings schon erwihnt, ist diese Form der Rezeption
Friedrich Thierschs erst ein Ergebnis der jingsten Zeit. Sie kénnte zudem eine Neubewer-
tung Ludwig Thierschs einleiten. In der Zeit um 1850 hingegen st6f3t auch Ludwig
Thiersch auf starke Widerstinde. Die Griinde sind vielfiltig und liegen sowohl in der spezi-

57 als auch im Westen. Es wird zu

fischen Rezeption der byzantinischen Kultur im Osten
zeigen sein, inwieweit sich Ludwig Thiersch dem Selbstverstindnis des griechischen religio-
sen Bildes anndhert, und inwieweit eine Annidherung aus Sicht der Griechen tiberhaupt
zugelassen wird. Die wichtigste Frage aber ist, ob und wie er sich innerlich dem religiésen

Bild des Ostens nahert.

6.5. Asthetischer Philhellenismus

Die angenommene liberale Gesinnung Ludwig Thierschs wird nicht ohne Einfluss auf sei-
ne neobyzantinische Kunstauffassung gewesen sein. Daher ist anzunehmen, dass sie sich
stark von jener Ludwigs I. unterscheidet, der die Kunst der Griechen zu eigenen Herr-
schaftsinteressen zu instrumentalisieren suchte. Von der liberalen Prigung aus gesehen ist
davon auszugehen, dass Ludwig Thiersch an einer autonomen Kunst fiir Griechenland

interessiert war.

Es wurde bereits oben auf die Erweiterung des Begriffs ,,Philhellenismus® in jingerer For-
schung hingewiesen. Der Band ,,Graecomania® reiht den ,,Philhellenismus® weniger in

137 In Kapitel 6.6.2.3.5. wird gezeigt, dass eine Rezeption der eigenen byzantinischen Tradition in der Ostkir-
che erst etwa in der Mitte des 19. Jahrhunderts keimhaft beginnt, und zwar in Russland. Dieser Prozess setzt
eine autonome Entwicklung voraus, die sich von westlichen Einflissen 16st. Wie S. Bortnyk (2014), S. 66—69
nachweist, hat es eine vergleichbare autonome theologische Entwicklung um 1850 in Griechenland keinesfalls
gegeben, so dass die von Friedrich Thiersch, und spiter sicherlich auch von Ludwig Thiersch, gewtinschte
Rezeption der byzantinischen Kultur und Kunst noch gar nicht im Bewusstsein der Griechen existierte.

42



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

historische Prozesse ein, sondern versteht ihn als ,, Deutungsprozess® und als ,,asthetisch-
kiinstlerische Strategie®, um das Kulturleben Europas im 18. und 19. Jahrhundert analysie-
ren und die Herausbildung nationaler Identititen sowie eines gesamteuropiischen Bewusst-
seins zu beobachten.” Uber weite Strecken verliuft dieses kulturelle Deutungsmuster ana-
log zum bereits beschriebenen ,,idealistischen Philhellenismus®, unabhingig vom Bezug zur
Unterstiitzung des griechischen Freiheitskampfes.'” Es zeigt sich nun in der Form des
Klassizismus und soll mit Hilfe der Humboldt’schen Ideen padagogisch wirken zur Errich-
tung des deutschen Nationalstaates. Verbindet sich diese dsthetische Richtung mit dem
Umfeld des griechischen Freiheitskampfes, werden liberale Auffassungen wirksam, die
auch tber die nationalen Grenzen hinausgreifen und nach einheitsstiftenden Ideen Euro-
pas auf antiker Basis Ausschau halten.

Fir die vorliegende Untersuchung ist zu fragen, wann in den philhellenistischen Strémun-
gen ein Ubergang von der allgemeinen Antikenrezeption hin zur Rezeption der byzantini-
schen Kunst zu beobachten ist. Dieser Bezug wird in ,,Graecomania® nicht hergestellt.
Bisher wurde deutlich, dass Friedrich Thierschs neue Art der Antikenrezeption einen sol-
chen Ubergang anstof3t, selbst wenn die Hinwendung zur ostkirchlichen Religion und de-

140

ren Kunst und Kultur erst ansatzweise " zu beobachten ist.

Mit den Sakralbauten im neobyzantinischen Stil, die Ludwig I. in Miinchen errichten lasst,
scheint sich eine Annidherung zur byzantinischen Kunst anzubahnen. Marie-Ange Maillet
fihrt den Begriff des ,,isthetischen Philhellenismus®'* ein und skizziert damit die spezifi-
sche Haltung des philhellenischen Monarchen Ludwig I. Wenn sich ihre Analyse auch auf
die literarischen Werke Ludwigs I. bezieht, sind ihre Ergebnisse fiir die Deutung der neo-
byzantinischen Sakralarchitektur dennoch von Interesse, um die allgemeine dsthetische
Haltung des Philhellenen zu charakterisieren und auf dieser Basis einen Vergleich mit der

neobyzantinischen Kunstauffassung Ludwig Thierschs anzustellen.

Zunichst instrumentalisiert Ludwig I. den Philhellenismus zur Machtinszenierung. In sei-
nen Hellas-Gedichten stellt er sich als der vom traurigen Schicksal der Griechen Bertihrte
dar. Er suggeriert Volksnihe und ldsst sich als ,,Birgerkonig® feiern — dies zeichne ihn aus

138 Hel3, Aquazzi und Décutot 2009, S. IX.

139 Vgl. HeB3, Aquazzi und Décutot 2009, S. IX f.: ,,Spitestens seit Winckelmann...bildet die klassische grie-
chische Kunst ein Muster, dessen postulierte Vorbildlichkeit auch auf die Kunst der Gegenwart tibertragen
werden sollte. Das antike Griechenland galt zugleich als vorbildlich und unnachahmlich, vergangen und ge-
genwirtig. Im Rahmen dieses produktiven Spannungsverhaltnisses wurde ,,Griechenland® als Paradigma
entworfen, das eine neue Orientierung ermdglichte. Der europiische Klassizismus mit seiner Orientierung an
den Idealen der griechischen Antike...lie zunehmend das Gefiihl einer kulturellen Verpflichtung fir die
modernen Griechen entstehen, sich als Erben von Kultur und Sprache der Antike zu definieren.*

140 Zu solch einer Einschitzung gelangt man, wenn man bedenkt, dass Friedrich Thierschs Empfehlung einer
Ankntpfung an die byzantinische Kultur in seinem Entwicklungsprogramm zu lesen ist, dessen Verbreitung
von der bayerischen Regierung verhindert werden sollte.

141 In: Maillet, Marie-Ange: Auf Hellenen! Zu den Waffen alle. Bemerkungen zur Rezeption der philhelleni-
schen Gedichte Ludwigs 1., in: Hef3, Aquazzi und Décutot 2009, S. 275-296, S. 280.

43



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

gegeniiber den Ubrigen Firsten in Deutschland und lasse ihn als mutigen Kampfer gegen
die Michte der Heiligen Allianz erscheinen. Die dsthetische Orientierung an der griechi-
schen Antike dient ihm zur Identititsbildung seiner Politik. Dies wird bereits bei der ersten
Begegnung mit der griechischen Antike sichtbar, als er wihrend seines Italienaufenthalts
1804/1805 Paestum bei Neapel besucht. In der darauffolgenden Zeit erwirbt er sich an-
hand der Lektiire von Winckelmanns Werken wissenschaftliche Kenntnisse tber die grie-
chische Kunst und strebt darauthin nach dem antiken Ideal der Einheit aller Lebensberei-
che durch die Kunst. Folglich soll Miinchen zu einem ,Neuen Athen’ umgestaltet werden;
sich selbst sieht er als ,Perikles’ der Jetztzeit. Dass Ludwig I. den idealistischen Philhellenen
zuzuordnen ist, erkennt man an seinem idealistischen Hellasbild. Er korrigiert es weder
1835/30, als er erstmals Griechenland bereist und mit der dortigen Realitit konfrontiert
wird, noch 1843, als die Griechen seinem Sohn Otto I. eine Verfassung abringen.

Fir die Fragestellung dieser Arbeit wird nun die Hinwendung Ludwigs 1. zur byzantini-
schen Kunst verfolgt, insofern sie mit seinem idealistischen Philhellenismus einhergeht.
Hier ist als erstes die ,Entdeckung® der Cappella Palatina zu nennen, deren Bedeutung ana-
log zur Entdeckung der griechischen Antike in Neapel zu werten ist. Geht es in Neapel um
die Ergriffenheit beim ersten Blick auf die griechische Kunst, die er als der romischen
Kunst tiberlegen erachtet, so ist Ludwig I. beim Entdecken der alten byzantinischen Mosa-
ike in Sizilien ebenfalls ergriffen, nun aber von einem ,,mystischen® Gefiihl."* Dies unter-
scheidet die beiden Anfangserlebnisse, denn das zweite ist religioser Natur. Verfolgt man
nun die Motivation des bayerischen Herrschers, dessen tiefe Religiositit bekannt ist, weiter

5o ldsst

und Uberpriift sie bei Auftragsvergabe und Rezeption der Allerheiligenhofkirche
sich dieselbe Motivation wie in den Hellasgedichten konstatieren, die die Kunstauffassung
Ludwigs 1. wiederspiegelt. Dem Monarchen geht es vorrangig nicht um die religiose Kunst
an sich, sondern um die Anbindung an Gré3e und Pracht des alten byzantinischen Reichs
und dessen Herrscherauffassung. Insofern wird bei der Ausmalung der Allerheiligenhofkir-
che besonderes Gewicht auf den prichtigen Goldgrund gelegt. Dass der ausfithrende
Kinstler Klenze sich an den alten byzantinischen Vorlagen in Sizilien ebenso wenig orien-
tiert wie an den Vorlagen der griechischen Salvatorkirche, sondern nach Venedig reist, zeigt
die zeitgendssische Rezeption der byzantinischen Malerei. Diese namlich war vor allem an
der westlich-italienischen Art interessiert. Auch Ludwig I. bringt wihrend seiner Griechen-
landreise in den Jahren 1835/36 kein Interesse fiir die im Original erhaltenen Uberreste
byzantinischer Kunst auf. Da sein dsthetischer Philhellenismus in das gesamte Geflecht der
philhellenistischen Strémungen eingebunden ist, wire die Anndherung an die urspriingliche
byzantinische Kultur auf griechischem Boden wohl politisch missverstanden worden. Sie
hitte moglicherweise ein Zugestindnis an die autonome Selbstbestimmung des griechi-
schen Volkes signalisiert und damit die Monarchie in Frage gestellt. Andererseits wire eine

142 Zur ludovicianischen Sakralarchitektur vgl. Kap. 7.2.2.2.
143 Ebd.

44



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

monarchische Selbstdarstellung durch Ankniipfung an das alte Byzanz, wie es im fernen
Minchen moglich war, auf griechischem Boden unvorstellbar gewesen. Den bayerischen
Monarchen Otto 1. empfanden die Griechen als fremd, nicht zuletzt deshalb, weil er nicht
zur griechischen Kirche tbergetreten war. Die byzantinische Kultur wurde von den Grie-
chen als autonomer Bereich betrachtet, der ithnen geblieben war und auf dem sie aufbauen
konnten."™* Dariiber hinaus wire Ludwig L. mit einer Anniherung an die griechische Religi-
on in konfessionelle Auseinandersetzungen auch in Bayern selbst geraten. Seine monarchi-
sche Identitit stiitzt sich auf eine dezidierte Katholizitit, womit er sich auch von seinem
liberalen Vater und dessen Anbindung an Napoleon absetzen will'*. Folglich wiinscht er
die Beibehaltung der katholischen Konfession auch fiir seinen Sohn Otto bei der Bestei-
gung des griechischen Throne."**'" Um die Stirkung der katholischen Position der bayeri-
schen Krone besorgt, dullert sich auch der Vertreter der katholischen Fraktion, der Publi-
zist Joseph Gorres, generell kritisch zur Bewegung des Philhellenismus. Er wertet sie als
blof3e Modeerscheinung ab und verurteilt sie bissig als ,,Griechenlandmode®. Dies beweise
auch das Verhalten der deutschen Offentlichkeit, die sich von der Griechenlandbegeiste-
rung bereits 1829 wieder abgewandt habe.'*

Wie bisher deutlich wurde, ist der dsthetische Philhellenismus bei Ludwig I. stark verkniipft

149

mit religiésen Motiven. Marie-Ange Maillet © deckt das Zusammenspiel der beiden Schich-

14 Dies erkennt Friedrich Thiersch bereits in seinen ersten Vorlesungen zu den ,,Neugriechen in den Jahren
1811/13. Die griechische Kirche wertet er als eine der Siulen, die wihrend der Turkenherrschaft geblieben
sei und auf der ein neues Griechenland aufgebaut werden kénne. Auch in seinem Entwicklungsprogramm
von 1833 stirkt er die Position der griechischen Kirche in einem Neuaufbau des griechischen Staates; diese
Haltung nimmt er auch bei seiner letzten Griechenlandreise im Jahr 1852 ein. Aufgrund der tiefen Verwurze-
lung der Griechen in ihrer Religion empfiehlt Friedrich Thiersch einen Ubertritt Otto I. zum griechisch-
orthodoxen Glauben, was auch eine Bedingung der Griechen an eine Monarchie war. Wohl aus den bereits
genannten politischen Griinden verweigert Otto 1., verspricht die griechische Taufe aber fiir seine Nach-
kommen.

145 Maillet 2009, S. 284.

146 Die Frage der Konfessionalitit begleitet die Regierungszeit Ottos 1. durchgehend problematisch; dass die
bayerische Regierung es versiumt, eine Losung bei der Frage des griechischen Thronfolgers, als Otto I. kin-
derlos blieb, zu finden, fithrt zu einer Unsicherheit des griechischen Thrones und wird zu einer der haupt-
siachlichen Ursachen fiir die Absetzung Ottos 1., vgl. diese Einschitzung bei Thiersch, Heinrich W.J.: Grie-
chenlands Schicksale, vom Anfang des Befreiungskrieges bis auf die gegenwirtige Krisis. Frankfurt 1863,
online verfugbat unter: http://www.mdz-nbn-resolving.de/urn/resolver.plPurn=urn:nbn:de:bvb:12-
bsb10447117-1 (05.10.2016).

147 Mit dem bereits 1842 von Otto I in Auftrag gegebenen Bau der ,,Mitropolis“ von Athen war ein Stil im
neobyzantinischen Sinne Ludwig I zu erwarten, denn sie war Teil eines umfassenden Bauprogramms, das
nach klassizistischem Ideal unter der Regie europiischer Kiinstler und Architekten durchgefithrt wurde. Im
Rahmen dieser Arbeit muss die Frage offenbleiben, ob die akademische Lehrtitigkeit Ludwig Thierschs am
Polytechnikum von Athen bereits Auswirkungen auf die Ausstattung der ,,Mitropolis“ hatte, die 1862 geweiht
wurde. Generell ist jedoch der kiinstlerische Ansatz Ludwig Thierschs ein anderer, da er sich ausschlieBlich an
den iltesten erhaltenen byzantinischen Vorlagen orientieren wollte. Auch die Tatsache, dass er nicht in einem
Neubau, sondern innerhalb einer Kirche aus iltester byzantinischer Epoche wirkte, hat bei ihm sicherlich zu
einer anderen Losung des Neobyzantinismus gefithrt als im modernen Neubau der Mitropolis von Athen.

148 Zitate vgl. Maillet 2009, S. 285.

1499 Ebd., S. 285-288.

45



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

ten auf, wenn sie in den Hellasgedichten Ludwig I. nachweisen kann, dass diese eine tiefe
Religiositit durchdringt, die in verschiedenen Inhalten ausgeprigt ist. Zum einen unter-
stitzt Ludwig 1. Hilfeleistungen fiir den griechischen Befreiungskampf aus religiosem An-
trieb, wenn er im Aufruf des Zentral-Griechenvereins aus dem Jahr 1826 die Griechen als
»Brider in Christo® bezeichnet und den griechischen Freiheitskampf als ,,heiligen Krieg*
auffasst. Dass seine christliche Auffassung triumphalistisch gefarbt ist, erkennt man, wenn
er auf ,,Sofia's Spitze® wieder das christliche Kreuz regieren sehen méchte. Hervorzuheben
ist, dass er nicht nur allgemein vom Christentum spricht, sondern auch die griechische Kir-
che im Besonderen meint, wenn er Griechenland mit Bezug auf Paulus als ,,Wiege des
Christentums bezeichnet. Dies berithrt den theologischen Aspekt der ,,Hellenisierung*
des Christentums und damit eine Kategorie, die seit Herder in der protestantischen Theo-
logie vor allem des 19. Jahrhunderts diskutiert wurde. Eine weitere Anniherung Ludwigs 1.
an die griechische Kirche ist jedoch nicht belegt. Wenn er die Solidaritit mit den Griechen
als allgemeine Christenpflicht versteht, um die Griechen vor den barbarischen Tirken zu
schiitzen, mochte er an die Mitmenschlichkeit aller europiischen Christen appellieren.
Solch einheitsstiftendes Denken, das die griechisch-russische Kirche einbezieht, st66t bald
an seine Grenzen. So pries Ludwig I. nach der erfolgreichen Schlacht von Navarino im Jahr
1827 das siegreiche Eingreifen der russischen Flotte unter Zar Nikolaus I. Als allerdings
der Streit zwischen Bayern und Russland um die Konfession Ottos als zukinftigem Mo-
narchen Griechenlands ausbrach, war auch die vorher so gelobte Einigkeit Ludwigs I. mit
dem Befreier des ,,Mohametansche(n) Joch(s)“"” beendet.

Zieht man nun den Neobyzantinismus Ludwig Thierschs als Vergleich heran, so ist zu-
nichst die historische Distanz zu berticksichtigen. Es kann nicht eindeutig belegt werden,
wie sich der Neobyzantinismus nach seiner Erscheinung im Athen der 1850er Jahre her-
ausbildete. Stellt man diesen in die Stromung des Philhellenismus allgemein, so ist iiber die
Figur des Vaters, Friedrich Thiersch, eine politisch-revolutionire Haltung anzunehmen, die
eine grofle Nihe zum neuen Griechentum bereits im Elternhaus der Munchner Zeit vor
1850 kennt. Die zahlreichen persénlichen Kontakte Friedrich Thierschs zu jungen Grie-
chen, die zeitweise sogar im Hause Thiersch wohnen, bekriftigen diese Annahme. Dass
Ludwig Thiersch auch die Salvatorkirche'' der griechischen Gemeinde in Miinchen kennt,
ist anzunehmen. Ob seine religiése Prigung jedoch auch eine Offnung zur Ostkirche er-
moglicht, wird im folgenden Kapitel erortert. Der asthetische Philhellenismus, vorhert-
schend als idealistischer Philhellenismus, wird sich allmihlich 6ffnen fur die Kunst des
neuen Griechenland, indem die Rezeptionsgeschichte des ostkirchlichen Bildes in der ers-
ten Hilfte des 19. Jahrhunderts im Westen allgemein und in Miinchen im Besonderen be-
ginnt. In diese Stréomungen ist Ludwig Thiersch eingebunden. Aus der Aufreihung darf

150 Maillet 2009, S. 288.

151 Zur Rezeption byzantinischer Malerei in Miinchen aufgrund der Ausmalung der Salvatorkirche siche Kapi-
tel 7.2.2. Hier wird auch der Weg der Rezeption des ostkirchlichen Bildes tiber Ludwig Schorn nachgezeich-
net.

46



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

geschlossen werden, dass sich seine Auffassung des Neobyzantinismus in weiten Teilen
nicht mit der ludovicianischen deckt. Daher begibt er sich auch auf die Suche nach einer

genuin griechischen religiosen Kunst.

6.6. Religioser Philhellenismus

In der bisherigen Sicht der Philhellenismusforschung wurde unter ,,religiosem Philhelle-
nismus® die Hinwendung des Westens zur Ostkirche verstanden, wie sie sich zur Zeit des

griechischen Freiheitskampfes ergab.'”

Eine Erweiterung des Verstindnisses erfolgte mit
dem idealistischen Philhellenismus, der den engen politischen Rahmen des Freiheitskamp-
fes sprengte, grundsitzlich die Hinwendung zum Griechentum und zur Antike meinte und
die Frage nach religiosen Motiven véllig neu stellte.”> Damit wird auch die Frage zur Ein-
stellung der Kunst der Griechen, also nicht nur zur Antike, sondern zur byzantinischen
Kunst aufgeworfen. Doch ein tieferes, tiber einen formaldsthetischen Zugang hinausge-
hendes Verstindnis der byzantinischen Kunst wiirde auch einen inneren, religiés motivier-
ten Zugang und damit eine transkonfessionelle Offenheit fiir die Ostkirche erfordern. Bis-
herige Ergebnisse in der Philhellenismusforschung lassen Ansitze hierzu in der Person
Friedrich Thiersch'* erkennen. Die offensichtliche transkonfessionelle Offenheit Friedrich
Thierschs bezeugt einen groflen Einschnitt in der Begegnung des Westens mit der Ostkir-
che, der tief in einem umfassenden religiosen Wandel in der Westkirche wihrend der ersten

152 Bisherige Beobachtungen in der Philhellenismusforschung erbrachten eine erste Anniherung europiischer
Freiheitskimpfer an die Glaubensbriider der Ostkirche, die den vom Islam Unterdriickten beistehen wollen.
Diese als klassisch religiés bezeichnete Motivation der Philhellenen nimmt verschiedene Formen an: indirekt
durch Spendengelder oder auch direkt durch fachliche oder militirische Unterstiitzung in Griechenland
selbst. Ein tieferes Interesse an den Griechen oder ihrer Religion haben diese Philhellenen nicht. Oft erhilt
diese Unterstiitzung ein christliches Geprige, wenn sich tatsidchlich die kirchlichen Vertreter der beiden
christlichen Konfessionen, die katholische und die protestantische, zusammentun zu einem gemeinsam un-
terzeichneten Aufruf, dem christlichen Bruder in Griechenland zu helfen. Doch kommt es nicht zu einer
tieferen Begegnung mit dem Glaubensbruder, der ja sehr fern ist. Der Aufruf zum Kampf aller Christen
gegen den Islam kann auch, wie bei Ludwig I. aufgezeigt, triumphalistische Ziige haben. Ganz im Sinne seiner
Herrschaftsinteressen kann damit die politische Idee einer Einheit eines christlichen Europas durch einen
gemeinsamen Feind beschworen und befliigelt werden. Nur selten kommt also die griechische Religion selbst
in den Blick, von der man im Westen ja auch kaum etwas weil3. Das Interesse an den Griechen ist daher
oberflichlich und ebbt nach Beendigung des Freiheitskampfes auch schnell wieder ab. Vgl. Grimm 1999, S.
23-30; Kaiser 2000, S. 19.

153 Wie neuere Forschungsergebnisse zum idealistischen Philhellenismus gezeigt haben, bringen deren Vertre-
ter von vorneherein meist gar keine religiose Motivation mit. Dies wurde als Hauptgrund der Diskontinuitit
und damit des Fehlens einer tieferen Begegnung mit den Neugriechen festgestellt. Sie selbst sind meist nicht
christlich geprigt, sondern nehmen eine humanistische Haltung ein, die ihr ethisches Maf3 am Menschenbild
der vorchristlichen griechischen Antike bezieht.

154 Unter den idealistischen Philhellenen bezicht, wie bereits oben gezeigt werden konnte, Friedrich Thiersch
eine Sonderstellung, indem er eine neue Form der Antikenrezeption erringt, die einen Weg zu den Neugrie-
chen bahnt, der bei ihm zunehmend dichter und tiefer wird und letztlich auch deren Religion einzuschlieSen
vermag.

47



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Hilfte des 19. Jahrhunderts verankert ist und im Rahmen dieser Arbeit neu als ,religiGser
Philhellenismus’ bezeichnet und vorgestellt wird. Komplex ist diese Thematik insofern, als
sie, iber den historischen Rahmen des griechischen Freiheitskampfes hinausgehend, eine
erweiterte Hinwendung zur Ostkirche allgemein bezeichnet und insofern auch die religiose
und religionsphilosophische Hinwendung des Westens zu Russland und zur russisch-
orthodoxen Kirche beleuchtet. Auf sich damit ergebende historische und systematische
Fragestellungen fir die Kirche in Griechenland muss nun eingegangen werden.

Im ersten theologischen Standardwerk zur westlichen Perspektive auf die Ostkirche aus
dem Jahr 1952" nimmt Ernst Benz fiir die erste Hilfte des 19. Jahrhunderts eine Perspek-
tivenerweiterung zur Ostkirche russischer Prigung vor, weil eine westliche Begegnung aus

historischen Griinden ,,nur* mit Russland stattfand."

Dass die Perspektive sich auf die
Begegnung mit Russland verschiebt, hat demnach historische™ Griinde. Sie lenken die
Untersuchung daher insgesamt auf Grade der Begegnung mit der Ostkirche russischer Pri-
gung.” Dass damit moglicherweise das Thema der vorliegenden Arbeit verlassen werden
konnte, zerstreuen gegenwirtige Theologen der Ostkirche, sogar griechisch-orthodoxer

Richtungm. In ihrer Sichtweise existiert generell kein Unterschied zwischen den ostkirchli-

155 Benz, Ernst: Die Ostkirche im Lichte der protestantischen Geschichtsschreibung von der Reformation bis
zur Gegenwart. Freiburg, Miinchen 1952.

156 Vgl. Kapitel 6.6.1., wo wichtige Ergebnisse von Ernst Benz integriert sind, die sich vor allem auf Franz
von Baader konzentrieren. In den Kapiteln 6.6.2.2.3.; 6.6.2.3.4.; 6.6.3. wird von mir neu die Bedeutung von
F.W.J. Schelling herausgestellt sowie der Blick auf einen europiischen Philhellenismus erweitert, in dem die
Oxfordbewegung innerhalb der anglikanischen Kirche sich als konsensférdernd erweist.

157 Aktuell macht darauf auch aus ostkirchlicher Sicht aufmerksam: S. Bortnyk (2014), S. 64-74. Er beleuchtet
hier die Geschichte der Theologie in Griechenland wihrend des 19. Jahrhunderts. Nahere Ausfithrungen
dazu in Kap. 6.6.1.3.

158 Zu diesem Ergebnis kommen zahlreiche neuere wissenschaftliche Beitrige.

Sie belegen, dass sich im 19. Jahrhundert eine religidse bzw. auch religionsphilosophische Anndherung des
Westens an den Osten aus historischen, politischen und kulturellen Griinden zunichst tber Russland voll-
zieht.

159 Aus ostkirchlicher, griechisch-orthodoxer Sicht kommt neuerdings zum gleichen Ergebnis: P. Peter Hu-
ber, Jenseits von Ost und West. Orthodoxe Dimensionen des christlichen Abendlandes, in: St. Andreas-Bote
der deutschsprachigen Gemeinden in der griechisch-orthodoxen Metropolie von Deutschland. Griechisch-
orthodoxes Vikariat in Bayern, Sonderheft 2006, wenn er den erstmaligen religiésen Dialog zwischen Ost und
West mit dem Dialog zwischen dem Anglikaner Palmer und dem Russen Chomjakov um 1840 beginnen ldsst
und hierbei keine Differenz sicht zwischen russisch-orthodoxem und griechisch-orthodoxem Selbstverstind-
nis, indem er Chomjakov selbst in einem Brief an Palmer sprechen lisst: ,, Wenn Griechenland der Wissen-
schaft entbehrt und RuBland die Freiheit fehlt, gut! Rulland wird fiir Griechenland gebildet und Griechen-
land fir RuBland befteit | Alle beide werden die Friichte besonderer Verdienste Beider reifen lassen. Bitte
betrachten Sie sie nicht als voneinander getrennt. Sie sind nicht in eine lokale, sondern in eine Allumfassende
Kirche gerufen. Lassen Sie eine orthodoxe Gemeinde im Westen entstehen (eine Sache, die zweifellos ge-
schehen wird), dann werden ihr Wissen und ihre Freiheit ebenso das Eigentum der gesamten Kirche sein®. A.
Khomiakov, Eighth Letter to William Palmer:

www.geocities.com/ trvalentine/orthodox/khomiakov_palmer08.html, zidert in: P.P. Huber, S.23, Anm. 25.
Die historischen, kulturellen und politischen Hintergriinde fiir die unterschiedliche Rezeption in Russland
und Griechenland thematisiert P.P. Huber nicht. Die Differenzierung und Problematisierung in unterschied-
liche ostkirchliche Partikularkirchen sei lediglich ein Gedanke aus der westlichen Perspektive. Auch aktuelle
Ausfihrungen von S. Bortnyk (geb. 1976), zeitgen6ssischer ukrainisch-orthodoxer Theologe, der an der

48



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

chen Partikularkirchen. Die mogliche Problematisierung aus westlicher Sicht entspannt sich
angesichts der Tatsache, dass der groBBtmogliche religiose Konsens zur Jahrhundertmitte
wohl dadurch gegeben war, dass zeitgendssische theologische Entwicklungen in Russland'®
Eingang finden konnten in das Bildprogramm bei der Neugestaltung der Nikodemuskirche
von Athen, weil russische Auftraggeber diese Ideen nach Griechenland transportierten und
durch den westlichen Kiunstler zu realisieren anstrebten.

Wie im Folgenden ausgefihrt, vollzog sich diese Anniherung in der ersten Halfte des 19.
Jahrhunderts in Deutschland und erfasste auch andere europiische Lander. Da jedoch bei
einem Konsens zwischen Ost- und Westkirche nicht nur die westliche Perspektive einge-
nommen werden kann, wird auch die 6stliche Antwort und Sichtweise auf den aus dem
Westen kommenden religiosen Philhellenismus einbezogen, soweit diese bekannt ist. Dar-
aus ergibt sich fir weitere Untersuchungen die Fragestellung, ob es im Westen religiose
Entwicklungen gibt, die in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts ein neues, tiefergehendes
Interesse an der orthodoxen Religion vorbereiten und folglich auch zu einem neuen inne-
ren Verstindnis byzantinischer Kunst hinfiihren kénnen, wie es in der Neugestaltung der
Nikodemuskirche durch Ludwig Thiersch in Athen um 1850 hier erstmals vermutet wird.

Der Themenkomplex einer Begegnung von West- und Ostkirche tangiert deshalb unmit-
telbar auch Fragen der Okumenik."” Im Folgenden wird deshalb beobachtet, wie hoch die

evangelisch-theologischen Fakultit der Universitit Heidelberg promoviert wurde und seit 2014 Dozent an
der Kiewer Theologischen Akademie (Ukraine) ist, spricht von einer einheitlichen ostkirchlichen bzw. ortho-
doxen Tradition, die trotz Umbriichen und Unterbrechungen in der Geschichte existiere, vgl Bortnyk (2014),
Vorwort S. 12. Entsprechend unpritentids beschreibt er in seinem Werk zeitliche Ungleichheiten in der Ent-
wicklung einer russischen und einer griechischen Theologie, eine Abhingigkeit der griechischen von der
russischen aus historischen Griinden, anzusiedeln im Zeitraum um 1850, der die vorliegende Arbeit betrifft.
160 Siehe Kapitel 6.6.2.3.5. Dort wird A. Chomjakov als zentrale Figur in der zeitgendssischen Orthodoxie
Russlands vorgestellt. Es muss allerdings geklirt werden, inwieweit es in Athen zu einem Konsens mit dem
westlichen Kiinstler Ludwig Thiersch kommen konnte, wenn die religidsen Ideen Chomjakovs nicht ihrer-
seits im neuen Bildprogramm der Nikodemuskirche ,,polemisch® durchgesetzt werden, sondern in den religi-
6sen Verstindnishorizont des Kunstlers eingehen kénnen.

Damit stellt sich die Frage nach einem irenischen Verstindnis, einer Deckungsgleichheit von westlichen und
Ostlichen theologischen Inhalten im systematischen Sinn und nach einer geschichtlichen Entwicklung, die
solch einen Konsens ermdglichen konnte. Dieser ganz neuen Fragestellung widmen sich die folgenden Uber-
legungen.

161 Der katholische Theologe Johann Adam Moéhler (1796—1838), Professor fiir neutestamentliche Exegese an
der Ludwig-Maximilian-Universitit Minchen (1835-1837), vorher in Tiibingen lehrend, gilt als Begriinder der
Okumenik. Mit der erstmaligen wissenschaftlichen Erforschung der Unterschiede der beiden westlichen
christlichen Konfessionen in den 1830er Jahren mied er die bis dorthin herrschende Polemik. Seine Bedeu-
tung als Vorreiter einer interkonfessionellen Offenheit ist auch daran zu erkennen, dass das 1957 in Pader-
born gegriindete Institut fiir Okumenik nach ihm benannt wurde. In Kap. 6.6.2.3.1 wird der bedeutende
theologische Beitrag J.A. Méhlers fiir einen religiésen Philhellenismus in der ersten Halfte des 19. Jahrhun-
derts aufgezeigt, vor allem auch seine religiose Hinwendung zur Epoche der Kirchenviter, in der er die allen
Konfessionen vorangehende gemeinsame Wurzel aufdeckt und damit an einer religiésen Einheitsidee wirkt.
Letztlich geht diese Entdeckung seinen Bemiithungen um die Okumenik voraus. Im Anschluss an Johann
Adam Méhlers ,,Symbolik®, die 1832 erschien und sich erstmals wissenschaftlich mit der Geschichte des Zu-
und Miteinanders der westlichen Konfessionen, des Katholizismus und des Protestantismus, befasst, hat E.
Stakemeier die Begriffe ,,Polemik® und ,,Irenik” formuliert, in: Stakemeier, E.: Konfessionskunde heute im

49



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Grade einer Anniherung zwischen West- und Ostkirche in der ersten Halfte des 19. Jahr-
hunderts sind, und ob es zu einem ausreichenden Verstindnis oder einen Konsens in der
historischen Situation in Athen um 1850 kommt. In einem weiteren Schritt wird erforscht,
ob Ludwig Thiersch als Konsensfigur gewertet werden kann.

6.6.1. Der Zustand der ,,Polemik* im Verhaltnis zwischen
West- und Ostkirche

6.6.1.1. Forschungsstand

Wie bereits erste Forschungsansitze von J. A. Mdhler ergaben, entwickelt sich ein ,,6ku-
menischer” Geist, wie er fiir eine Anndherung des Westens an die Ostkirche vorauszuset-
zen ist, historisch erst allmahlich wihrend der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts. Zuvor
herrscht der sogenannte ,,polemische® Status vor, der eine feindliche Grundeinstellung
zwischen den Konfessionen bezeichnet, ein Verhiltnis, in dem Ablehnung besteht sowie
Unverstindnis und einseitige Behauptung der eigenen Wahrheit vorherrscht. Auf die Peri-
ode der Polemik folgt jene der ,,Irenik. Ein ,,irenischer* Zustand wird mit dem Erstarken
einer Konfession erreicht, mit dem oft ein Nachlassen der Spannungen im Religiésen ein-
hergeht. Er erfordert auch die Fihigkeit, Unterschiede in den Konfessionen sachlich zu
beschreiben, ohne sie zu be- oder abzuwerten. Ein wesentlicher Gewinn ist erreicht, wenn
Konfessionen das sie Verbindende, also die gemeinsamen theologischen Wurzeln, erken-
nen kénnen. In der modernen Okumenikforschung spricht man an Stelle von ,,Irenik® eher

von Dialog und Konsens.

J. A. Mohler beschrinkt seine wissenschaftlichen Beobachtungen auf das Verhiltnis zwi-
schen Katholizismus und Protestantismus in Deutschland. 120 Jahre spiter widmet sich
aus protestantischer Sicht Ernst Benz mit seinem Standardwerk'® aus dem Jahre 1952
erstmals der Beziehung des deutschen Protestantismus zur Ostkirche. Er kommt zu einem
vergleichbaren Ergebnis fiir die Okumene: In der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts ist in
Ansitzen eine Hinwendung des Westens zur Ostkirche zu beobachten, die fur die vorlie-
gende Betrachtung eines Konsenses von grof3ter Bedeutung sind. Im Gegensatz dazu — ein
weiteres zentrales Forschungsergebnis von Ernst Benz — ist die polemische Haltung im

Anschluss an die ,,Symbolik* Johann Adam Mohlets. Paderborn 1959; vgl. Anm. 13; in: Neuner, Peter/Wenz,
Gunther (Hrsg.): Theologen des 19. Jahrhunderts. Darmstadt 2002, S. 59-74, hier S. 66.

162 Benz, Ernst: Die Ostkirche im Lichte der protestantischen Geschichtsschreibung von der Reformation bis
zur Gegenwart. Freiburg, Miinchen 1952. Im Vorwort (S.V) kiindigt Ernst Benz eine entsprechende Abhand-
lung auch aus katholischer Sicht an, die aber nicht erschienen ist. Die Untersuchung gilt als Standardwerk zu
diesem Forschungsbereich. Ernst Benz hat sich im Laufe seiner wissenschaftlichen Laufbahn auch dezidiert
mit dem religitsen Bild der Ostkirche befasst. Vgl. Benz, Ernst: Geist und Leben der Ostkirche. Forum Slavi-
cum, Bd. 30, Minchen 1988, S. 5-20.

50



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Gewand der Verfallstheorie von Beginn der Reformation bis in die 1950er Jahre hinein
durchgehend wirksam. Benz Forschungen sind auch insofern von groBer Bedeutung, als
hier erstmals der innere Zusammenhang zwischen Polemik und Unverstindnis des ost-
kirchlichen Bildes umfassend beleuchtet wird, der bis weit in das 19. Jahrhundert vor-
herrschte. Es ist Ludolf Miiller'” zu verdanken, dass er zu gleicher Zeit wie Ernst Benz den

Blick des Westens auf die entsprechende Rezeption der Westlich—polemischenl(’4

Haltungen
im Osten und in der Ostkirche lenkt und entsprechende Reaktionen von Abwehr und
Hinwendung im Osten beschreibt, so dass Griinde fiir Erfolg oder Misserfolg einer Anni-

herung plausibel werden.

6.6.1.2. Polemische Einstellungen zur Ostkirche in der westli-
chen Theologie

Wie E. Benz in seinem Standardwerk zeigt, herrscht von der Reformation bis zum Ende
des 19. Jahrhunderts eine kritische Sicht auf die Ostkirche vor, die sich in einer entspre-
chenden Abwertung des ostkirchlichen Bildes duflert. Er weist erstmals einen notwendigen
inneren Zusammenhang nach zwischen einem theologischen Verstindnis der Orthodoxie
und dem ostkirchlichen Bild. Daraus resultiert, dass erst eine innere religiose Aufgeschlos-
senheit fir die Orthodoxie ein inneres Verstindnis ihres ostkirchlichen Bildes ermoglicht.

Im Werk von E. Benz sind allerdings nur wenige wissenschaftliche Betrachtungen zu kon-
kreten Bildwerken der Ostkirche fiir das 19. Jahrhundert enthalten. In der Mehrheit sind
die Abhandlungen theologischer oder philosophischer Natur, in deren Zusammenhang er
sich auch iber das religiose Bild dulert. Das Fehlen ist damit zu erkliren, dass religiose
Kunstwerke der Ostkirche kaum bekannt waren, weil es kaum zu personlichen Begegnun-
gen mit der Ostkirche kam. Dies ist einer der wesentlichen Griinde, weshalb der Stand-
punkt der Anschauungen meist ein du3etlicher blieb und sehr oft von ablehnenden Vorur-
teilen geprigt war. Dies dnderte sich laut Benz erst mit dem Ende des 1. Weltkriegs, einer
Zeit, in der die Rezeption des ostkirchlichen Bildes im Westen zunahm und sich in der

Moderne ein inneres Verstandnis entwickeln konnte.

163 Ludolf Miiller lenkt den Blick auf die unterschiedliche Rezeption religiéser Einheitsbestrebungen, religio-
ser Stromungen aus dem Westen iiberhaupt, in Russland, die bereits zur Zeit Peters des GroBlen (1682—-1725)
in Gang gekommen war. Wihrend der Zar Reformation und Rationalismus positiv aufgenommen hatte,
lehnten Klerus und einfaches Volk diese geistigen Strémungen ab, konnten aber noch keinen Widerstand
bilden. Dieser formiert sich erst 100 Jahre spiter zur Zeit Alexanders I. (1801-1825), in: Miiller, Ludolf: Rus-
sischer Geist und evangelisches Christentum. Die Kritik des Protestantismus in der russischen religidsen
Philosophie und Dichtung im 19. und 20. Jahrhundert, Witten-Ruhr 1951, hier: S. 9-27.

164 Sowie auch der im 19. Jahrhundert einsetzenden ,,irenischen Haltungen des Westens, deren Rezeption im
Osten Ludolf Miiller ebenso beobachtet, wie unten aufgezeigt wird.

51



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Inzwischen zeigen neuere Forschungsergebnisse, dass sich dieses innere Verstandnis der
Ostkirche bereits in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts in einigen Anschauungen westli-
cher Konfessionen anbahnte — ein Ergebnis, auf das auch Ernst Benz in Ansitzen hin-
weist.!65 Zu einer positiven Sichtweise des ostkirchlichen Bildes im Westen dringen seine
Forschungen noch nicht vor. Zum formaldsthetischen Neobyzantinismus bezieht er nicht
Stellung, weil sein Interesse dem inneren Verstindnis der religiosen Kunst des Ostens gilt.
In diesem Sinne intendiert die vorliegende Arbeit eine Neubewertung des Neobyzantinis-
mus, und zwar in der Ausprigung, wie sie Ludwig Thiersch mit der Ausmalung der Ni-
kodemuskirche in Athen um 1850 vornahm.

Ernst Benz erldutert den theologischen Hintergrund dafiir, wie es in der Geschichte des
deutschen Protestantismus zunichst zu einer Anndherung an die Ostkirche, zunehmend
aber zu kritisch-polemischer Distanzierung und zum Unverstindnis des ostkirchlichen Bil-
des kommt. So zeigt sich vom Beginn der Reformation an, dass es nicht das Bild an sich
ist, das den protestantischen Blick auf das religiose Bild der Ostkirche von Anfang an er-
schwerte. Martin Luther (1483—1546) hatte bereits in der Reformation einen Standpunkt
zur Bildtheologie gefunden, in dem er der radikal bilderfeindlichen Sicht der Calvinisten
entgegentrat und im Bild im Wesentlichen dessen didaktischen Wert zur Vermittlung von
Glaubenswahrheiten anerkannte. Dennoch traten sehr frith Hindernisse bei den Unionsbe-
strebungen mit der Ostkirche auf. Diese galt als Reprisentantin der alten Kirche, weil sie
dem Ursprung des Evangeliums am nichsten stand, naher jedenfalls als die romische Kir-
che. Als hinderlich wertete man vor allem die Verehrung der Bilder in der Ostkirche. Ver-
starkt wurde dieser ablehnende Findruck noch, als im 16. Jahrhundert protestantische Pre-
diger den kaiserlichen Gesandten nach Konstantinopel begleiteten und die religiose Praxis
vor Ort studierten. Das sich verstitkende Unverstindnis sowohl des ostkirchlichen Bildes
als auch seiner Verehrung ist im Protestantismus von Anfang an verwurzelt und hielt nahe-
zu bis zum Ende des 19. Jahrhunderts an. Der Grund liegt darin, dass der Unterschied zwi-
schen westlichem und 6stlichem Bildverstindnis nicht bekannt war. Daher wurde auch die
Verehrung des Bildes, die eng an das Bildverstindnis gekniipft war, nicht verstanden und in
der Folge falsch gedeutet.166

Der tiefere Grund ist in einer unterschiedlichen Theologie zu sehen, wie sie sich seit der
Aufklirung in der Theorie vom Verfall der Ostkirche ausformuliert und in diesem Zusam-
menhang sogar die hochmiitige Forderung gestellt wurde, die griechische Kirche solle mit

167

Hilfe reformatorischer Theologen die Reformation nachholen™'. Dieser Gedanke wurde in

abgeinderter Form auch noch in der geschichtlichen Situation Athens um 1850 erhoben.

1%5v/gl. Kapitel 6.6.2.

166 Wie bereits oben beschrieben wurde, gelangte zu dieser Erkenntnis erstmals Karl Schwarzlose in seinem
1890 erschienenen Werk, das eine historische Sichtweise voraussetzt, die sich erst in der zweiten Hilfte des
19. Jahrhunderts herausbildete.

167 Vgl. Benz 1952, S. 79.

52



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Die Verfallstheorie wurde auch auf die Bildverehrung in Russland iibertragen, wenn es
hie3, Zar Peter der Grofie (1672—1725) solle als Feind des Aberglaubens gegen den angeb-
lichen Gé6tzendienst ankdmpfen: ,,Denn der Kaiser wiinscht nichts mehr, als dass dieser
torichte und abergliaubische Kult der heiligen Bilder, der jeden Sinn der wahren Religion
erstickt, aus seinem Reichsgebiet verbannt wiirde, und richtet darauf sein ganzes Sorgen
und Denken, dass die Russen lernten, Gott richtiger zu verehren.'* Verstirkt wurde die
,» Verfallstheorie® im 18. Jahrhundert bei Johann Gottfried Herder (1744—1803), der das

Bild von der ,,Jeblosen Ruine'®”

prigte, das noch im gesamten 19. Jahrhundert anhielt und
gegen dessen Ende durch Adolf von Harnack (1851-1930) nochmals ausgebaut wurde,
dessen Werk ,, Das Wesen des Christentums®'™ 1950 sogar eine Neuauflage erhielt. Die
Verfallstheorie griindet in der idealistischen protestantischen Sicht der Ostkirche, weil sie
dem Ursprung des Evangeliums am nichsten steht. Diese Sicht war in der Reformation
wichtig geworden, weil man sich von Rom, als der von der griechischen Kirche abgeleite-
ten, also nicht urspriinglichen und daher zweitrangigen, absetzen wollte. Doch bereits die
Reformatoren bezeichneten die sichtbaren Machtstrukturen der konkreten Ostkirche als
,» Verfallserscheinungen®. Herder weitete den Gedanken aus, denn seiner Auffassung nach

liege ein groBler Graben zwischen dem Ursprung in Christus und dem Christentum, zwi-

cc172
>

schen Jesus und seiner Kirche."" Die ,Hellenisierung des Christentums worunter er
den Eingang des Urchristentums in die griechische Sprache und Kultur verstand, sei zwar
der einzige Weg gewesen, wie das Christentum zur Weltgeltung gelangen konnte, doch
lehnte er verichtlich die weitere Geschichte ab, indem er restimierte: ,,Da liegen nun seine
Triimmer...!“'” Herder selbst duBerte sich nicht explizit zum religiésen Bild der Ostkirche.
Eine solche Anwendung der Verfallstheorie nahm erst Hermann Wimmer'™* 1848 vor, des-
sen Ansichten Ludwig Thiersch somit durchaus bekannt gewesen sein konnten. Mit Wim-
mer ist ein Hohepunkt der Verfallstheorie erreicht, denn er entwickelte eine Theorie, wo-
nach die protestantische Manifestation des Geistes des Christentums — hier verwendet er
die Begrifflichkeit von Hegel — die am héchsten entwickelte sei gegeniiber der katholischen
und der griechischen. Thren Verfall kénne die griechische Kirche nur durch Riickkehr in
die urspriingliche apostolische Form tberwinden, wie sie in der protestantischen Kirche
bereits vollzogen sei. Diese Forderung Wimmers ist in besonderem Mafle Ausdruck seiner
»polemischen® Haltung. Entgegen des geschichtsphilosophischen Ansatzes Hegels behaup-

168 Buddeus, Johann Franz: Romana Ecclesia cum ruthenica irreconciliabilis (Uber die Unméglichkeit einer
Wiedervers6hnung der russischen Kirche mit der rémischen). Jena 1719, §XII S. 21, zitiert nach Benz 1952,
S. 119.

169 Zitiert nach Benz 1952, S. 125.

170 Harnack, Adolf von: Das Wesen des Christentums. Leipzig 1900, zit. nach Benz 1952, S. 230-256.

17 Zitiert nach Benz 1952, S. 125.

172 Zitiert nach Benz 1952, S. 130 f.

173 Herder, Johann Gottfried: Ideen zur Philosophie und Geschichte der Menschheit. Buch XVII, S. 584589,
zit. nach Benz 1952, S. 136.

174 Wimmer, Hermann: Die griechische Kirche in Rufiland. Dresden, Leipzig 1848, zit. nach Benz 1952, S.
167-178.

53



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

tete er eine Gleichsetzung der idealistischen Form des Christentums mit der konkret in der
protestantischen Kirche ausgeprigten Gestalt und weiterhin, dass die Beschreibungen der
héher entwickelten Religion nach Hegel — Innerlichkeit, Herz und Geist — im Protestan-
tismus bereits verwirklicht seien. Letztlich verstieg er sich zu einer Entgegensetzung von
gliubigem Abendland und abergliubigem Morgenland. Es zeuge von der Zerrissenheit des
byzantinischen Glaubens, dass Gott und Mensch, Diesseits und Jenseits radikal getrennt
wurden und damit die Menschwerdung nicht ernst genommen werde'”. Seine Ausfithrun-
gen gipfelten in einer Haltung des Hochmuts gegeniiber der Ostkirche: ,,Nicht aus der Kir-
che heraus, sondern in die Kirche hinein wird der protestantische Geist kommen und sich
umso leichter mit dem freieren Volksbewusstsein zusammenschliel3en, als er einerseits dem
erwachenden Freiheitsleben gleichartig ist und andererseits in der griechischen Glaubens-
lehre einen Boden findet, der sich [dort]rein erhalten hat. Er wird dem erstarrten Gerippe
Leben einhauchen... Nicht in Rom, sondern in Berlin wird die Zukunft der griechischen
Kirche vorbereitet.“'” Hier tauchen ernstzunehmende religiose Inhalte auf, die Wimmer
mit einem ihnen fremden polemischen Kleid versieht.'”

Im Sprachgebrauch Ludwig Thierschs klingen diese nun vollig anders, da er der Uberzeu-
gung ist, ,,dass sich die neuere griechische Kunst von hier aus [von der christlichen Kir-
chenkunst aus] entfalten misse, zumal, da die Religion bei den Griechen viel frischer und
reiner dasteht wie im Abendland und im letzten Befreiungskampf der Haupthebel der Be-
wegung war.“"® Der andere Bezugsrahmen bei Ludwig Thiersch zeigt, dass er die Religion,
deren hohe Bedeutung in der historischen Situation er durchaus dhnlich einschitzt wie
Wimmer, nie mit einer Vorherrschaft des Protestantismus verbindet. Weit entfernt von
einer triumphalistischen Haltung, gehort bei ithm die Religion zur Selbstbestimmung der
Volker, die Kunst fordert und das Freiheitsstreben eines Volkes belebt. Der Fortschritt
muss daher nicht, im Sinne der Aufklirung, von auflen an eine Kultur herangebracht wer-
den. Gerade beim griechischen Volk hat sich eine urspriingliche und (von der Aufklirung)
unverdorbene Form der Religion erhalten. So kann bereits an dieser Stelle ausgeschlossen
werden, dass Ludwig Thiersch von der Verfallstheorie geprigt war, die Gber einen langen
Zeitraum die protestantische Sichtweise der Ostkirche und ihrer religiosen Malerei be-
herrschte. In Athen ist um die Jahrhundertwende eher die Situation einer Gegensatzlichkeit

zu konstatieren. Ludwig Thierschs Hinweise auf eine autonome Selbstbestimmung des

175 An diesem Punkt zeigt sich sehr klar sein Unverstindnis der Inkarnationslehre der Ostkirche, wie sie sich
gerade in deren Bildverstindnis niederschligt.

176 Wimmer 1848, S. 111, zitiert nach Benz 1952, S. 178.

177 Grimm 1999, S. 27, macht auf die kimpferische religiése Haltung auch bayerischer Philhellenen aufmerk-
sam, was er aus Neudrucken von Martin Luthers erstmals 1528 erschienener Schrift ,,Wider den Turken* in
den Jahren 1821 und 1826 ableitet. Dass aber gerade auch in Miinchen sich bereits eine integrative Position
zu entwickeln begann, zeigen die von einem religiés fundierten Unionsgedanken geprigten Schriften des
Miinchener Philosophen und Theologen Franz von Baader (1765—1841), worauf unten niher eingegangen
wird.

178 Thiersch, Ludwig, C.I1.3.b. verschiedene Schriftstiicke - Unterschriften meist unlesbar, in: ders. (Hrsg.),
Thierschiana I1I, hier Brief L. Thiersch an den Maler August Riedel.

54



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

griechischen Volkes, seine Uberzeugung, dass ein Fortschritt von innen geschehen werde
und nicht von auBlen auferlegt werden diirfe, kénnen als Vorzeichen des Ubergangs von
einem polemischen zu einem irenischen Zustand gedeutet werden, der nicht ohne Folgen
tir die Entwicklung der religiosen Kunst bleiben wird. Daher wird im weiteren Ablauf un-
tersucht, ob Ludwig Thiersch der Gegenbewegung zuzuordnen ist, die sich zu Beginn des
19. Jahrhunderts mit Johann Heinrich Jung, genannt Jung-Stilling (1740-1817), etablierte,
dem fihrenden Kopf einer religiosen Erweckungsbewegung, die sich begeistert der ortho-
doxen Kirche, und zwar russischer Prigung, zuwandte und damit einen Dialogprozess zwi-

schen Ost und West in Gang setzte.'”

6.6.1.3. Die Rezeption der polemischen Perspektive des Wes-
tens im Osten

Die Rezeption der Reformation und des Rationalismus in Russland zeigt in der Zeit der
Aufklirung unter der Regentschaft Peters des GroBen'™ ein differenziertes Bild — zustim-
mend beim Zaren und hoéherem Klerus, ablehnend im Klerus und beim einfachen Volk,
das tber hundert Jahre lang keinen Widerstand leisten kann. Nach Ludolf Miiller ist diese
unterschiedliche Rezeption in Russland nahezu durchgingig zu beobachten und auch in der
ersten Halfte des 19. Jahrhunderts noch wirksam, bis sich allméhlich Widerstand formiert.

Ein dhnliches Ergebnis ldsst sich aktuell in einem Beitrag aus orthodoxer Sicht finden.
Griinde fiir die Angst vor westlicher Uberfremdung sieht der orthodoxe Theologe Sergij
Bortnyk lin der geschichtlichen Entstehung der Geistlichen Akademien in Russland, die
stark von westlicher Theologie geprigt wurden. Sie begann mit einem Abbruch der kirchli-
chen orthodoxen Tradition im 17. Jh. Hier hatte der Kosmopolit von Kiew, Petrus Mogila
(1597-1647), eine ,,Confessio orthodoxa® verfasst und im Jahre 1631 erstmals eine ,,Geist-
liche Akademie® in Kiew gegriindet. Im westlichen scholastischen Stil geprigt, sollte sie
Russen und Nichtrussen zu gemeinsamer Kulturarbeit vereinen. Daraus erfolgte bis in die
Mitte des 19. Jahrhunderts eine Festlegung von Inhalten, eine Begrenzung gegeniiber der
groBBeren Breite der orthodoxen Theologie sowie die Einfithrung des Lateinischen als Wis-
senschaftssprache. Dies fihrte allmihlich zu einem Bruch zwischen Lehre und Volk,
Frommigkeit und Theologie, Gebetspraxis und Gelehrsamkeit. Auf dem ersten orthodoxen

179 Vgl. Benz 1952, S.137-143.

180 Mller 1951, S. 9-14.

181 Bortnyk, Sergij: Kommunion und Person. Die Theologie von John Zizioulas in systematischer Betrach-
tung, in: Forum Orthodoxe Theologie, Band 13, hrsg. v. Karl Christian Felmy und Joan 1. Ica jr, Berlin 2014,
S. 37-42.

55



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Kongress im Jahre 1936 in Athen fasst Florovsky die Situation im 19. Jahrhundert so zu-
«c182

sammen: ,,eine Theologie, die aufgehort hat, den Glauben der Kirche auszudriicken.
Analog entwickelt sich in Russland mit der Einrichtung von Kunstakademien'’ im westli-
chen Stil durch Peter d. Grof3en eine vermehrte Abwertung des ostkirchlichen Bildes, das
nur mehr als Volkskunst gesehen wird."™ Die eigene mittelalterliche religiose Kunsttraditi-
on gerit in Vergessenheit. Sie wird erst in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts wieder-
entdeckt. ' Dass diese Wende nicht im Sinne eines staatlich gelenkten formalésthetischen
Neobyzantinismus, damit vergleichbar mit dem Neobyzantinismus ludovicianischer Pri-
gung, zu sehen ist'™, sondern im Zusammenhang einer religiosen Erneuerung in Russland,
die sich ihrer patristischen Wurzeln bewusst wird, wird hier erstmals gefolgert.'’

Die zeitgenossische Situation der Theologie in Griechenland vollzieht sich aufgrund der
historischen Lage nach dem Ende der Befreiungskriege im Jahr 1821 zunichst in enger
Verbindung mit der russischen Theologie:'™ Nach dem Sieg in den Befreiungskriegen 1821
ist Griechenland zwar selbstindig, besitzt auf theologischem Gebiet jedoch kein eigenes
System, auf das es den Unterricht in seinen geistlichen Schulen und Fakultiten aufbauen
konnte. Die erste geistliche Schule wird 1837 in Athen errichtet, spiter gibt es eine solche
auch in Saloniki. Daher werden theologische Muster aus Russland tibernommen, die russi-
sche Schuldogmatik ins Griechische tbersetzt, doch ,,sie stand fremd neben dem ILeben
der Kirche“" | hinterlisst also denselben Eindruck, wie er zuvor auch in Russland vot-

190
herrschte.

182 Florovsky, Georges: Westliche Finflisse in der russischen Theologie, in: Alivisatos, Hamilkar S. (Hrsg.):
Proces-Verbaux du Premier Congres de Théologie Orthodoxe a Athenes, Athen 1939, S. 212-231, hier S.
229. Um die Wende zum 19. Jahrhundert hat sich in Russland nur sehr z6gerlich eine eigene orthodoxe theo-
logische Tradition entwickelt, Kennzeichen und Voraussetzung eines beginnenden irenischen Status, vgl.
Kap. 6.6.2.

183 Vgl. auch Ausfithrungen in Kap. 7.1.2.

184 Einen Uberblick iiber die geschichtliche Entwicklung des ostkirchlichen Bildes aus russischer Sicht bietet
Ivanov, Vladimir V., hrsg. durch das Patriarchat von Moskau: Das grof3e Buch der russischen Ikonen. Frei-
burg 1988.

185 Vgl. Ivanov 1988, S.169—184.

186 Siche die bisherige Deutung in 6.1.2. bei Deckers 2007, S.119, der die Ansicht vertritt, dass die russische
Monarchie mit dem demonstrativen Einsatz neobyzantinischer Wiirdeformeln in Bauten und Wandmalereien
kulturpolitische Ziele dhnlich wie Ludwig I. in Bayern verfolgt, indem sie sich der eigenen ,,elitdren, byzanti-
nischen Wurzeln® versichert.

187 Siehe unten die Ausfithrungen zur Erneuerung der russischen Theologie unter Chomjakov in Kap.
6.6.2.3.5.

188 Vgl. zum Folgenden: Bortnyk 2014, S. 64-74.

18 Bortnyk 2014, S. 64.

190 Zur theologischen Situation in Russland in der ersten Hilfte des 19. Jh. Vgl. Kap. 6.6.2.3.5. Wie unten
gezeigt werden wird, durchliefen beide nach der Periode der Verwestlichung ihrer Theologie eine dhnliche
Entwicklung, nimlich eine neue Hinwendung zur , Kirchlichkeit”, was mit einem neuen Verstindnis der
eigenen Ostlichen Tradition einherging. Was im russischen Denken mit ,,Slavophilie” bezeichnet wird, erhilt
in der griechischen Orthodoxie, allerdings erst etwa hundert Jahre spiter, die Bezeichnung ,,Neo-

56



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Mit der grolen Verzégerung einer eigenstindigen griechischen Theologie geht auch eine
verzogerte Entdeckung der religiosen Kunsttradition einher. Deshalb ist in Athen um 1850
noch der durch staatliche Macht gelenkte ludovicianische Neobyzantinismus prigend.

Festzuhalten ist, dass Ludwig Thiersch im Spannungsfeld verschiedener Entwicklungssta-
tus des religiosen Bildes auf griechischer und russischer Seite die autonomen Bestrebungen
orthodoxer Kunst vorantreibt. In Athen um 1850 begegnen sich zwei kontrire Einstellun-
gen zum religiésen Bild. Die eine verdeutlicht den bereits als iiberwunden geglaubten, aber
immer noch und anhaltend wirksamen polemischen Standpunkt, der als verlingerter Arm
staatlicher und kirchlicher Macht aus dem Westen wirkt und lange im griechischen Be-
wusstsein verwurzelt bleibt. Entsprechend unentwickelt ist das Bewusstsein vom Eigenwert
der eigenen kinstlerischen Tradition. Dies bildet sich erst allmdhlich um 1850 unter grie-
chischen Historikern aus, moglicherweise inspiriert durch das Wirken Ludwig Thierschs in
Griechenland.

Mit der Neugestaltung der Nikodemuskirche durch den russischen Auftrag gelangen neue
Ansichten eines modernen byzantinischen Bildverstindnisses nach Griechenland, die sich
in Russland im Zusammenhang mit Autonomiebestrebungen in der slawophilen Bewegung
entwickelt hatten. Sie sind dem Bewusstseinsstand Griechenlands weit voraus und kénnen
mit Ludwig Thiersch erstmals auch in Griechenland kiinstlerisch umgesetzt werden. Die
Ausmalung der Nikodemuskirche wird so zum Modell fiir kiinftige kiinstlerische Erneue-
rungen in Griechenland.

Insgesamt gesehen ist die Situation um 1850 in Athen ein Tummelplatz alter polemischer
und allmihlich entstehender irenischer Begegnungen, was eine Anndherung der religidsen
Kunst zwischen Ost und West ermoglicht. Doch wird sich zeigen, dass diese historische
Konsens-Situation einmalig bleibt, so dass sich dieser bahnbrechende Ansatz weder im
Osten noch im Westen'"' weiterentwickeln konnte.

6.6.2. Der Zustand der ,,Irenik* — Ansitze von Anniherung,
Dialog und Konsens zwischen West- und Ostkirche

Die folgende Einteilung in verschiedene Entwicklungsstufen der Anndherung zwischen
westlicher und Ostlicher Religion wihrend der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts lehnt sich
grundsitzlich an die von Ludolf Miiller'” vorgenommene Abfolge an, wobei die theologi-
sche Stufe bei Miiller nur gestreift wird. Ihm gegeniiber setzt die vorliegende Arbeit gerade

Orthodoxie®. Dies meint eine Wiederentdeckung einer vergessenen, aber authentischen orthodoxen Traditi-
on, vgl. Bortnyk 2014, S. 47-59.

91 Vel. Kap. 10 zur weiteren Entwicklung des religiésen Bildes Ludwig Thierschs in Deutschland.

192 Miiller 1951, S. 9-67.

57



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

hier einen Schwerpunkt, weil aktuelle Forschungsergebnisse integriert und vernetzt werden,
so dass zu einem neuen geistesgeschichtlichen Hintergrund des Neobyzantinismus fortge-
schritten werden kann, in dem die kunstlerische Neugestaltung der Nikodemuskirche in
Athen um 1850 durch Ludwig Thiersch eingebettet war.

Innerhalb der folgenden Abhandlung wird auch eine Entwicklung der ,,Erweckungsbewe-
gung* sichtbar, die den Anniherungsprozess zwischen West und Ost in Gang setzt, wie die
grundlegenden Erkenntnisse von E. Benz 192 belegen. Diese Entwicklung verlauft in
Deutschland selbst und in der Begegnung mit Russland in einem hohen Spannungsbogen,
der sich noch steigert, wenn neueste Forschungsergebnisse der Auswirkung auf England
und der dortigen Weiterentwicklung hinzukommen.

Im Sinne der Beobachtung einer méglichen Anniherung zwischen Ost und West und ent-
sprechender notwendiger Schritte der ,,Irenik® wird nach Abbau des Denkens von Uber-
fremdung, des Aufbaus einer eigenen orthodoxen Identitit sowie groBerer Bereitschaft
zum theologischen Dialog gesucht. Letztlich sollen die Ergebnisse auch beantworten, ob es
aufgrund neuer theologischer Inhalte in der Orthodoxie um die Jahrhundertmitte auch zu
einer Neubewertung der eigenen religiosen Kunst kommt. Auf westlicher Seite bedurfte es
ebensolcher Schritte der Irenik durch Abbau der polemisch-hochmiitigen Haltung, was von
der Erweckungsbewegung initiiert wurde. Es wird hier erstmals gezeigt, dass damit auch
der Westen einen geistesgeschichtlichen Weg einschligt, der letztlich mit Ludwig Thiersch
zu einem Neuverstindnis byzantinischer Kunst iiberhaupt und zu einem Konsens mit dem
Osten fiihrt.

6.6.2.1. Der Einfluss der charismatischen, religios-politisch
motivierten Erweckungsbewegung

6.6.2.1.1. Erweckungsbewegung russischer Prigung (1800-1825)

Zwischen 1800-1825 fand eine Anndherung zwischen West und Ost statt, die der bis dahin
herrschenden Verfallstheorie entgegenwirkte. Diese Gegenstrémung wird erstmals von
Ernst Benz' erfasst und niher beschrieben. Sie wird im Folgenden als ,,Erweckungsbewe-
gung russischer Prigung bezeichnet.

Ernst Benz hatte 1950 den Gegenstand der Erweckungsbewegung russischer Prigung in
sein Thema einer Hinwendung und Annidherung zwischen West und Ost eingeordnet und
damit eine wesentliche Grundlage fiir eine grundsitzliche Moglichkeit der Anndherung

193 Benz 1952, S. 137-143.
194 Benz 1952, S. 137-143.

58



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

zwischen Ost und West geschaffen. Diese war in deren tiberkonfessionellem Charakter und
an einer inneren Einheit interessierten Kirchlichkeit begriindet. Die vorliegende Arbeit
unternimmt im weiteren Verlauf erstmals den Versuch, von der allgemeinen religiésen Er-
scheinung der Erweckungsbewegung in Deutschland aus nach méglichen weiteren Bezie-
hungslinien zu einem ,religiosen Philhellenismus’ zu suchen. Da der Gegenstand inzwi-
schen weiter und differenziert wissenschaftlich untersucht ist, ergibt sich ein Raum, den
bisher auf den Westen beschrinkten Blick auf weitere Einflussmdéglichkeiten zum Osten
hin zu weiten.

Die Erweckungsbewegung russischer Prigung entstand wihrend der Freiheitskriege, als
sich Russland, PreuBen und Osterreich zu einem politischen Biindnis gegen Napoleon zu-
sammenschlossen. In der durch die napoleonischen Kriege hervorgerufenen Notsituation
wuchs die Sehnsucht nach einer politischen Einheit Europas und nach dessen geistiger
Wiederherstellung, war doch auch eine innere Zersplitterung Europas eingetreten. Die
Forderung, dass der Osten, besonders Russland, gezielt einbezogen werden musse, erhebt
Schelling in markanter Weise angesichts der Vernichtung der preuBischen Armee am 14.
Oktober 1806 in der Schlacht von Jena und Auerstedt:

»lch erwarte eine vollige Versdhnung aller europiischen Volker und wieder eine gemein-
schaftliche Beziehung auf den Orient; bewusstlos oder bewusst arbeitet der Zermalmer
dahin und ist schon aufler den Grinzen (Anm. d. Verf.: Rechtschreibung von Schelling),
worin er bisher sich hielt. Diese hergestellte Einheit der Beziechung mit dem Morgenland

halte ich fiir das grof3te Problem, an dessen Auflésung der Weltgeist jetzt arbeitet.* 195 Nur

mehr aus Russland erwartet er die Errettung Deutschlands, denn ,,Europa sei ein unfrucht-
<196

barer Boden, der nur mit Hilfe des Ostens fruchtbar gemacht werden konne.
Die Antwort auf derlei Sehnstichte bot die schwirmerisch-pietistische Utopie der Erwe-
ckungsbewegung, die entstehen konnte, weil Napoleon mit seinen Sikularisierungsbestre-
bungen Europa auch in seinem religisen Boden zunehmend unfruchtbar gemacht hatte.
So konnte sich die die politische Einheitsidee mit religiosen Einheitsvorstellungen verbin-
den, in die der Osten — wenn auch nicht die konkrete Ostkirche — einbezogen war. Jung-
Stilling (1740-1817), dessen charismatische Bewegung im jungen Zaren Alexander I.
(1777-1825) ihre religiose Fuhrungsfigur erkannt hatte, vertrat die schwirmerische Auffas-
sung, dass die russische Kirche aufgrund ihrer alten Tradition ,,Schauplatz einer groflen
Erweckung und inneren Erneuerung im Geiste des Evangeliums“197 werden konne, was
forderlich war fiir die politische und religiose Adaption Russlands in das westliche Europa.
Die endzeitliche Vision einer christlichen Neugeburt in der Mitte Eurasiens, die Jung-

195 Gulyga, Arsenij: Schelling. Leben und Werk, Stuttgart 1989, S. 222, Anm. 335; Schelling, Briefe IIL, S. 363.
196 Ebd.
197 Benz 1952, S. 138.

59



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Stilling in seinen beiden Hauptwerken'” entworfen hatte, fand starken Nachklang beim

jungen Zaren Alexander I und bestirkte ihn beim Entwurf der Heiligen Alliang. In diesem

9
>

1815 gegriindeten Biindnis’”, in dem sich die GroBmichte verpflichteten, ihre kiinftige
Politik nach christlichen Prinzipien auszurichten, sollte das monarchische Prinzip weiterhin
Bestand haben, um Europa die lange ersehnte Ruhe zu sichern. Da das Christentum das
Einheitsband bildete, hatte sich inzwischen auch die religiose Haltung gegentiber der Ost-
kirche gewandelt. Es war zu einer Gleichstellung der orthodoxen Konfession des Ostens

mit den beiden westlichen christlichen Konfessionen gekommen.

6.6.2.1.2.  Die religionsphilosophischen Ideen des idealistischen Phi-
losophen Franz von Baader

Die religionsphilosophischen Ideen des idealistischen Philosophen Franz von Baader
(1765—1841) aus Miunchen, der in der von Sailer gegriindeten Erweckungsbewegung im
stiddeutschen Raum beheimatet ist, schaffen die Basis zur Entstehung der Heiligen Allianz.

1814 lernte Zar Alexander I. bei einem Deutschlandbesuch den pietistischen Bund Jung-
Stillings ebenso wie die Schriften des in Miinchen lebenden Philosophen Franz von Baader
(1765—1841) kennen, von denen er sofort begeistert war. Dessen Ideen bilden in der Folge
die Grundlage fur den Entwurf der Heiligen Alliang, den der Zar nach seiner Riickkehr nach
Petersburg verfasste. Baader vertrat eine theokratische Staatsauffassung, wertete das Chris-
tentum als zentrale Befreiungskraft, die sich vom privaten auf den gesellschaftlichen Be-
reich ausdehnen misse. Die christlichen Prinzipien von Gottes- und Nichstenliebe sollten
ausdriicklich auch zwischen den Regierungen gelten, sie seien die ,,Grundlage wahrer Frei-
heit, und Gleichheit, um so den Kampfwillen der Vélker zu ersticken.**” Fiir die Griin-
dung eines solchen gesamteuropiischen Bindnisses fand der Zar den religiés gefirbten
Ausdruck ,,Heilige Allianz’‘. Ganz im Gegensatz zu einem absolutistischen Staatsverstindnis
wird nun die Stellung von Monarchie, Regierung und Volk mithilfe einer Neubewertung
der Religion neu geordnet. Unter dem Gebot der christlichen Nichstenliebe kommt es zur
Vereinigung der Volker, es wird sogar eine einzige christliche Nation beschworen. IThre
neue Ordnung besteht aus dem Sowverdn Jesu, dem sich alle unterordnen. Regierungen sind
nur noch Glieder des Ganzen, Vertreter der Monarchie lediglich Delegierte der Regierungen.
Die offentliche Meinung soll in die Entscheidung der Fursten einbezogen werden. In solch

198 Jung, Johann Heinrich, genannt Stilling: Heimweh, 1794, und Siegesgeschichte der christlichen Religion,
1799, zitiert nach Benz 1952, S. 138.

199 Vgl. Leonhardt, Hendrik: Die Heilige Allianz 1815. Utopie und Wirklichkeit, in: Onlineausgabe der Aka-
demischen Blitter. Zeitschrift des Verbandes der Vereine Deutscher Studenten. Artikel vom 25. Oktober
2011. Online verfugbar unter http://aka-blaetter.de/die-heilige-allianz-1815-utopie-und-witklichkeit/
(01.11.2010).

200 Bhd.

60



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

geistiger Ausrichtung konnen auch politische und konfessionelle Grenzen fallen. Der
christlich-utopische Entwurf des jungen Zaren wurde beim Wiener Kongress von den eu-
ropiischen GroB3michten allerdings als zu liberal, die religiése Forderung eines ,,Souverins
Jesu® als befremdlich abgelehnt. Fiirst Metternich wurde mit einer Uberarbeitung des Tex-
tes beauftragt und ,,schafft ein restauratives Instrument der Hegemonialmichte im Geiste
des monarchischen Prinzips zur Unterdriickung liberaler und nationaler Tendenzen.“*" Als
solches entsteht eine Neuformulierung der Monarchien als Gottesgnadentum und ,,gegen-
seitiger Beistand gegen Umwilzungen und Revolutionen.“*” In der Folge wurde die Heilige
Allianz Instrument der Unterdrickung gegen die birgerlich-nationalen Einheitsbestrebun-
gen, spater auch in Griechenland. Der Traum des Zaren hatte zwar nichterner Realpolitik
weichen miissen, doch blieben seine Ideen weiterhin lebendig.

Bevor die mit der Heiligen Allianz gegebene fruchtbare Annidherung zwischen West und
Ost problematisiert wird, soll deren mogliches Weiterleben im Kunstwerk der Nikodemus-
kirche vorgestellt werden. Nimmt man namlich Baaders religionsphilosophische Ideen, wie
sie der Heiligen Allianz zugrunde liegen, als Hintergrundfolie fiir das neue Bildprogramm
der Nikodemuskirche in Athen, wird man zu anderen Ergebnissen als Christine Stephan-
Kaissis gelangen, die von der Haltung eines ausgeprigten Protestantismus bei Ludwig

203

Thiersch ausgeht.

Baader verstand die Heilige Allianz, jegliche Staatsform tberhaupt, monarchiekritisch, weil
sie in seiner Vorstellung von der religiosen Idee der Gleichheit aller Glaubigen geprigt ist,
in der alle unter dem Oberhaupt Christi versammelt sind.2** Er sah diese Gleichheit aller-
dings nicht als Uniformitit und Nivellierung der sozialen Unterschiede nach dem Ver-
stindnis der Franzosischen Revolution, weil er deren negative Folgen im Blick hatte.
Baader strebte durch eine Aufnahme des in der Erweckungsbewegung belebten Prinzips

201 Ebd.

202 Ebd.

203 Stephan-Kaissis 2002, S. 148.

204 Nach Baader koénnen sich die Hoffnungen auf eine Erneuerung der Gesellschaft im Sinne der Franzosi-
schen Revolution nur durch eine innere Erneuerung der Christenheit erfiillen. Diese Grundidee einer theo-
kratischen Staatsauffassung, die fiir das gesamte Werk Baaders bestimmend ist, hat ihre Wurzeln bereits im
Gesellschaftsmodell des schwibischen Pietismus bei Bengel und C. Oetinger, dessen Schriften Baader durch
seine Begegnung mit Schelling seit 1806 in Minchen kennengelernt hatte. Demnach sei in der nahen Zukunft
eine ,,giildene Zeit™ zu erwarten, in der eine demokratische Gesellschaftsform verwirklicht werde und alle
Menschen untereinander gleich seien. Dass diese Vorstellungen nicht im Bereich des Utopischen blieben,
zeigt die Tatsache, dass von schwibischen Pietisten erstmals in der deutschen Geschichte eine Kritik an der
absolutistischen Herrschaftsform ausgegangen war. Zum Gesellschaftsmodell des schwibischen Pietismus
und seine Rezeption im 19. Jahrhundert, ihres Einflusses auch auf Hegel und Marx, vgl. Ernst Benz: Schel-
ling. Werden und Wirken seines Denkens, Ziirich 1955, S. 49-55.

61



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

der Liebe in die Politik vielmehr eine ,,Gegenrevolution fiir die Zukunft*“205 an. Die spiri-
tualistische Frihform der Erweckungsbewegung, in der sich Baader zunichst beheimatet
fihlte, spricht ausschlieBlich subjektivistisch von einer inneren, unsichtbaren Kirche. Dies
jedoch erschien Baader zunehmend einseitig und unfruchtbar, weshalb er die Ge-
fihlsfrommigkeit der Erweckungsbewegung mit einer wissenschaftlichen Begriindung des
christlichen Glaubens verband, wie er sie in Schellings Naturphilosophie kennenlernte.
Nach Schellings Lehre von der Inkarnation des gottlichen Wortes in Jesus Christus ist Gott
als Gesetzgeber tiber der Welt ebenso gegenwirtig wie als Erloser in der Welt, womit nun
grundsitzlich eine Hinwendung zur sichtbaren Welt moglich war. Letztlich gelingt Baader
damit eine Auffassung von Gemeinschaft, die sich nicht einseitig innerlich enthusiastisch
und im Sinne einer inneren unsichtbaren Kirche durch Bibelfrommigkeit konstituierte.
Zudem konnte sie nicht durch blof3e gesetzgebende duflere Ordnung wie in der Franzosi-
schen Revolution, sondern dialektisch ,,nur in der harmonischen Zusammenwirkung duf3e-
rer Macht und innerer Liebe“2% entstehen und bestehen. Mit Nachdruck weist Friedrich
Hartl darauf hin, dass sich Baader bereits sehr frith von einer in der Erweckungsbewegung
ausgeprigten Neigung zur Loslosung von der Gemeinschaft der Kirche distanzierte.2” Das
beweist seine Auffassung der organischen Verbundenheit des einzelnen Glaubigen mit der
Gemeinschaft — ein Gedanke, der um die Jahrhundertmitte auch bei A. S. Chomjakov™”
wichtig wird. Es zeigte sich zudem, dass gerade eine subjektivistisch geprigte Glaubensauf-
fassung den Widerstand der orthodoxen Kirche gegentiber der Erweckungsbewegung her-
vorgerufen hatte. Die vermittelnden Ideen Franz von Baaders konnten daher eher in der
Orthodoxie verstanden werden.20

Die Begriindung Baaders der aus Liebe entspringenden inneren Einheit einer Gemein-
schaft — 1815 meint Baader damit noch das staatliche Gebilde, spiter interessiert er sich
mehr fir das kirchliche — liefert m.E. eine erste Rezeptionslinie zum neuen Bildprogramm
der Nikodemuskirche. Schlieflich wird dieses in der Gemeinschaft wirkende Liebesprinzip
nicht innerweltlich, sdkular oder als bloBe humane Idee, sondern religiés begrindet. Es
geht primdr von Gott aus und fithrt die einzelnen Glieder der Gemeinschaft zu einer orga-
nischen Einheit zusammen — dynamisch als heiliges Band, das die Unterschiede sozialer Art
nicht nivelliert, sondern zu einem lebendigen Ganzen eint. 210

Von hier aus erscheint eine Aufhebung des hierarchisch statischen Systems der orthodoxen
Ikonographie angebracht, weil das im Absoluten existente heilige Band zwischen Vater und

205 Baader, Franz Xaver von: Simtliche Werke. 16 Binde, hrsg. von Franz Hoffmann u.a., Leipzig 1851-1860
(Neudruck: Aalen 1963). Hier Band VI, S. 26.

206 Baader 1851-1860, Band 1V, S. 19.

207 Hartl, Friedrich: Franz von Baader und die Entwicklung seines Kirchenbegtiffs. Minchen 1970 (Miinche-
ner theologische Studien, Bd. 18), S. 71 f.

208 Vgl. Kap. 6.6.2.3.5.

209 Vgl. Kap. 6.6.2.1.3.

219 Vgl Hartl 1970, S. 54.

62



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Sohn durch die Inkarnation Christi?!! in die Welt gelangt, die Glieder der Gemeinschaft
beseelt und zu einer umfassenden Gemeinschaft in seinem Geist der Liebe befihigt. Das
Liebesprinzip wird bei L. Thiersch im den Menschen in Freundlichkeit zugewandten Pan-
tokrator der Vierungskuppel dargestellt, der die Heiligenfiguren der Kirchenwinde aus dem
jenseitigen Bereich herabholt und zum Aufbau einer menschlichen Gemeinschaft in dyna-
mische Bewegung versetzt. Das pneumatische Prinzip, das Chomjakov®'? um die Jahrhun-
dertmitte im Ursprung der Alten Kirche bei den Kirchenvitern wiederentdeckt, fithrt auch
kunstgeschichtlich zu den Anfingen byzantinischer Kunst zuriick, die es fiir die geistige
und religise Befruchtung der Gegenwart auszumachen gilt.2!3

Die religionsgeschichtliche Situation um 1815 ermoglicht noch keine innere Anniherung
und keinen theologischen Dialog zwischen Ost und West. Der innere theologische Zu-
sammenhang zwischen Baaders religionsphilosophischen Ideen und dem theologischen
Entwurf von ,,Sobornost®, wie ihn A. S. Chomjakov mehrere Jahrzehnte spiter in Russ-
land entwickelt, hellt sich erst allmahlich auf und macht beiderseits eine lange geistesge-
schichtliche Auseinandersetzung erforderlich. Im Anschluss an die folgende Darstellung
der Reaktionen im Osten soll daher den méglichen Rezeptionslinien nachgegangen werden,
die von den Ideen Baaders, in der Heiligen Allianz grundgelegt, bis zur historischen Situati-
on um 1850 in Athen fihren, um die Hypothese einer Neubewertung des Bildprogramms
in der Nikodemuskirche zu tiberprifen.

6.6.2.1.3. Reaktionen im Osten

Um den intendierten Dialog zwischen West und Ost weiter zu verfolgen, wird nun detail-
lierter auf die Reaktion Russlands auf das dortige Wirken der Erweckungsbewegung einge-
gangen. Obwohl in der Entstehungszeit 1815 von Furst Metternich aus machtpolitischen
Griinden abgelehnt und zu einem politischen Unterdriickungsinstrument umfunktioniert,
waren die Ideen der Heiligen Allianz in Russland weiterhin lebendig. Dort férderte auch
Zar Alexander 1. die Erweckungsbewegung weiter — im Sinne einer geistigen Erneuerung
Russlands ebenso wie im Interesse eigenen Machtausbaus. Dies verstirkte die soziale Kluft
zum Volk und lie den Widerstand gegen die Erweckungsbewegung anwachsen. Sie wurde
als ,,westlich® und [“Jberfremdung der Ostkirche empfunden, ein wissenschaftlicher Aus-

211 Bei Chomjakov ist dieses Prinzip trinitarisch erweitert. Es ist anwesend in den Glaubigen durch den Heili-
gen Geist; vgl. Kap. 6.6.2.3.1 und 6.6.2.3.5.

212 Chomjakov wurde hierin beeinflusst durch A. Méhler; vel. Kap. 6.6.2.3.1.

213 Die diesem Inhaltskomplex zugeordnete Theologie Chomjakovs, die mit der Lehte von ,,sobornost® be-
kannt wurde, wird unter 6.6.2.3.1. niher ausgefiihrt.

63



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

) . . ) 214
tausch konnte aus historischen Grinden noch nicht stattfinden.

In diesen langjahrigen
Auseinandersetzungen ist die Suche nach einer eigenstindigen orthodoxen Haltung zu be-
obachten, die sich doppelt profilieren mochte: gegeniiber der religiosen Indifferenz franzo-
sisch gebildeter Rationalisten ebenso wie gegeniiber der spiritualistischen Erweckungsbe-
wegung, die den Zarenhof sowie hohere Bildungs- und Regierungskreise erfasste. Diese
zeigten sich oft reserviert gegeniiber der Religion des Volkes und der Kloster und lehnten

jeden exklusiven Konfessionalismus ab; stattdessen ist ein Ringen um ein tiberkonfessionel-

215 . . . .
““* richtet sich im Ein-

les Christentum zu beobachten. Die orthodoxe Kritik der ,,Zapiska
zelnen gegen den vor allem in der Lehre Jung-Stillings formulierten pietistischen Kirchen-
begriff und dessen Angriff auf die institutionelle Kirche. Dessen Werk war in Russland sehr
verbreitet. Zur sogenannten ,Inneren Kirche® gehdrten nach Jung-Stilling alle wahrhaft
Gldubigen aller Konfessionen, was Kritiker als Ansammlung von Hiretikern bezeichneten.
Sie nahmen auBlerdem Anstof3 am pietistisch-vertraulichen Gebetsverhaltnis zu Gott, weil
der orthodoxe Gliubige zur Ehrfurcht vor dem Numinosen erzogen wurde. Johannes
Evangelista GoB3ner (1773—1858), ein bedeutender Vertreter der Erweckungsbewegung, die
in Stiddeutschland vom Regensburger Bischof Johann Michael Sailer (1751-1832) angesto-
Ben worden war, wurde 1820 von Zar Alexander I. nach St. Petersburg berufen, um an der
geistigen Erneuerung Russlands mitzuwirken. Seine missionarische Titigkeit mit dem Ziel
der Anniherung der Konfessionen in Russland rief allerdings starken Widerstand hervor,
so dass GoBner letztlich 1824 aus dem Land vertrieben wurde. Gerade die Auseinanderset-
zungen um Gofner zeigen ein groBes Ausmal} gegenseitiger Missverstindnisse und Ver-
dichtigungen, im Zuge derer es letztlich zur Auflésung der Bibelgesellschaften und zu einer
Kehrtwende Alexanders I. kommt, dem man Angst vor revolutioniren Bestrebungen ein-
flusterte, die mit Erweckungsbewegung aus dem Westen ins Land kimen. Damit schien das
Ende der Erweckungsbewegung in Russland besiegelt, doch kam es mit Alexander Sturdza
(1791-1854) zu einer fruchtbaren Weiterentwicklung: In ihm fand die orthodoxe Protest-
bewegung einen angesehenen Reprisentanten, dessen geistesgeschichtlicher Standort zu
bewerten ist als ,,bedeutungsvolles Bindeglied zwischen dem Fanatismus der orthodoxen
Reaktion der 1820er Jahre und der slawophilen Bewegung, die zwar auch in der Orthodo-
xie verwurzelt war, deren Denken aber in schopferischem Neuansatz zu tieferem Selbstver-
standnis fithrte.“*"® Sturdza hatte in Deutschland studiert und war dort unter Zar Alexander
I. im diplomatischen Dienst gestanden. Urspriinglich bei den Mystikern und in den Bibel-
gesellschaften geistig beheimatet, verteidigte er nach seiner Riickkehr in die russische Hei-
mat die Haltung der Orthodoxie und bemiihte sich um eine Synthese zwischen Toleranz
und konfessioneller Exklusivitit. Bezeichnend dafir sind folgende Aussagen Sturdzas: ,,Je-
der, der bekennt, dass Christus im Fleische gekommen ist, ist von Gott™ und ,,Wenn das

214 Vol. Miiller 1951, hier S. 9-27. Ludolf Miiller zeigt, dass sich ein Widerstand gegen die westliche Uber-
fremdung erst 100 Jahre nach der Ara Peters des GroBen in Russland formiert.

215 Maller 1951, S. 20-22.

216 Maller 1951, S. 27.

64



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Fundament gleich geblieben ist, besteht Ursache, sich gegenseitig zu dulden, weil es eine
Hoffnung der Riuckkehr gibt. 7 Damit ist bereits auf eine Epoche der Ost-West-
Anniherung und der religiosen Einheitsbemiihung vorausgegriffen, der ein langer geistiger
Prozess der Annidherung vorausging. Besonders der Schlusssatz dieses reifen Werks
Sturdzas, das 1847 verfasst wurde und demnach zur Zeit des Wirkens von Ludwig
Thiersch tiber die damals anwesenden russischen Intellektuellen nach Griechenland gelan-
gen konnte, kann als theologischer Konsens zwischen Ost und West und als theologische
Grundlage fiir die kinstlerische Neugestaltung der Nikodemuskirche dienen: ,,Wir miissen
fest anhangen der Lehre der Urkirche, die unsere Viter uns erhalten haben. Aber diese
Hingabe schlief3t nicht aus eine liebevolle Duldung gegen alle die, welche den Namen des
Erl6sers anrufen und seine Gottheit bekennen |[...]. Unsere Kirche verrit kein Jota von der
ithr tberlieferten Wahrheit, aber gleichzeitig feiert sie niemals die heiligen Mysterien, ohne
thnen vorausgehen zu lassen das feierliche und zu wiederholten Malen gesprochene Gebet
fiir die Einbeit aller.*"* (Anm. d. Verf.: kursive Hervorhebung von Sturdza selbst)

Um die Jahrhundertmitte existierte demnach unter russischen Intellektuellen eine fortge-
schrittene irenische Haltung, die andere Konfessionen nicht mehr abwehrt und ausschlief3t,
sondern duldet, weil sie eine gemeinsame religitse Basis anerkennen. Als konsensférderlich
ist auch die Ansicht zu werten, dass die im Ursprung der Kirche existierende Einheit als
Ziel wieder angestrebt wird, indem fiir sie gebetet wird, da ihre Verwirklichung in der Hand

Gottes liege. Dass diese Haltung nicht von allen geteilt219

wurde, zeigt die Einstellung
Chomjakovs, der Vorbehalte gegeniiber den westlichen Konfessionen duflert, weil er das

Fortleben der Tradition der Kirchenviter autochthon nur in der Ostkirche gewahrt sieht.

6.6.2.1.4. Weiterentwicklung der Ideen Franz von Baaders — ,,Kélner
Wirren* 1837 — Frage nach einer mdéglichen Rezeption bis
1850

In der Folgezeit entwickelt Franz von Baader seine religionsphilosophischen Ideen weiter
zu einem neuen Kirchenbild der Einheit, das — vom politischen Rahmen losgel6st — uni-
versalistisch, kosmisch, theosophisch begrindet wird und zunehmend auch biblische Quel-
len und Aussagen von Kirchenvitern einbezieht.

Baaders innere Anniherung an die orthodoxe Theologie entsteht durch Ausweitung seines
Kirchenbegriffs im Anschluss an die personliche Enttiuschung, die er in der Begegnung

217 Sturdza, Aleksandr S.: (Euvres posthumes religieuses, historiques, philosophiques et littéraires d’Alexandre
de Stourdza. Paris 1858—61, 5 Bde., Band I: Etudes morales et religieuses. Double parallele, S. 116 f., zitiert
nach Miiller 1951, S. 24, Anm. 44.

218 Sturdza 1858-61, S. 122.

219 yel. Kap. 6.6.2.3.2.1.

65



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

mit der preuflischen Erweckungsbewegung und der Abweisung durch Russland 1824 er-
fuhr220. Entsprechend hatte er sich auch von den charismatischen Erwartungen der Erwe-
ckungsbewegung entfernt und der Ostkirche kaum noch zugewandt. Eine spitere erneute
Hinwendung zur katholischen Kirche blieb fiir ithn letztlich ebenso unfruchtbar. So vertief-
te er sich in die theologische Wissenschaft und entwickelte seinen neuen Kirchenbegriffm.
Dieser schloss an seine Ideen der Heiligen Allianz an und setzte sich zugleich kritisch ab
vom zeitgenossischen Protestantismus und Katholizismus??2, indem er eine ,,Weltkirche*
konzipierte. Diese sollte die bestehenden Kirchen in einem neuen Geist von Gemeinschaft
und Bridetlichkeit miteinander verbinden und durchaus auch demokratisch in einem ,,Wel-
tinstitut™ verwaltet werden. Spiter entwickelt er sogar die Vorstellung einer ,,stindigen
okumenischen Synode‘ unter Vorsitz des Papstes. Immer 6fter beruft er sich auf die Kir-
chenviter, um auf Fehlentwicklungen in der Geschichte der katholischen Kirche aufmerk-
sam zu machen. Man musse in den lebendigen Geist der Kirchenviter eindringen, dieser
sei normgebend, um Spitformen der Kirche kritisieren zu kénnen.?2s Hieraus gewinnt er
die entscheidenden theologischen Konturen seines neuen Kirchenbildes: Universalitit,
Bruderlichkeit, Katholizitit. Vor seinem Eingreifen in die Koélner Wirren begriindet Baader
dieses Gemeinschaftsprinzip allerdings mit seiner spekulativen Idee der kosmischen Inkar-
nation Christi. Das Gemeinschaftsbild aus der Heiligen Allianz wird hierbei erweitert und
auf den gesamten Kosmos und die Weltgeschichte ibertragen. Diese werden nun verstan-
den als kosmischer verklirter Leib Christi mit Christus als dem Haupt der Schopfung.22
Auch alle Religionen sind hier integriert, wenn auch in unterschiedlicher Entfernung vom
Fokus Jesus Christus. Da auf diese Weise keine christliche Konfession einen Absolutheits-

220 Vgl. hierzu: Hartl 1970, S. 58 ff., zu Baaders Russlandreise 1822-1824 vgl. Hartl 1970, S. 55 und 59, 65,
66—71. Als er bei seiner Station in Konigsberg den dortigen ,,reinen’ Pietismus kennenlernte, gelangte Baader
zur Einsicht, dass eine reine Bibelfrommigkeit, vor allem auch aufgrund der dort praktizierten Wissenschafts-
feindlichkeit, nicht zu einer festen Gemeinschaftsbildung ausreichte. Daher wollte er in Petersburg eine
christliche Akademie grinden. Seine personliche Enttduschung wurde verstirkt durch das politische Durch-
greifen First Metternichs, der den Zaren zum Riickzug seiner liberalen Religionspolitik rief und Baader die
Einreise nach Russland verweigerte. Ab diesem Lebenseinschnitt wendet sich Baader von der Erweckungs-
bewegung und auch von seinem Enthusiasmus fiir den Osten fir lingere Zeit ab.

221 Vgl. Hartl 1970, S. 140-214.

222 Aufgrund der Verhirtung konfessioneller Fronten hatte sich Baader um 6ékumenische Begegnungen be-
miiht, zu kontroverstheologischen Diskussionen aufgerufen, Bezichungen nach Russland erneut gekniipft, zu
,»Koordination® an Stelle von ,,Subordination® aufgerufen. Als lehramtliche Verurteilungen von Wissen-
schaftlern zunehmen, bezeichnet Baader die katholische Kirche als ,,krank und entwirft unter Berufung auf
Bibel und die Kirchenviter ein neues Bild von Kirche, vgl. Hartl 1970, S. 164 ff. In dieser Situation wichst
auch sein Verstandnis fiir nichtkatholische Kirchen; so dass er nun von einer ,,christlichen Weltkirche*
spricht.

225 Um 1836 entwickelt Baader auch seine Eucharistielehre, die er in groBer Nihe zu den Kirchenvitern aus-
bildet, vgl. Hartl 1970, S. 207-209. Ahnlich wie spiter E.B. Pusey sieht er die Losung fiir eine Erneuerung der
Kirche nur durch die Wiedererweckung des inneren Glaubens, im Falle der Eucharistielehre an die Realpri-
senz Christi. Hier ist eine wichtige geistesgeschichtliche Wurzel zu sehen fiir eine vergleichbare Lehre vom
Abendmabhl, wie sie E.B. Pusey 1843 in Oxford vorlegt. Eine Rezeption beider Lehren durch L. Thiersch und
eine entsprechende kiinstlerische Umsetzung im ,,Abendmahl 1855 ist wahrscheinlich.

224 Vgl. Hartl 1970, S. 209-214.

66



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

anspruch erheben kann, sucht Baader dadurch den absolutistischen Machtanspruch des
Papstes wissenschaftlich zu widerlegen.

Offentlich wirksam werden diese Ideen im Zusammenhang konfessioneller Streitigkeiten

der sog. ,,Kolner Wirren® um 1837

, in denen Franz von Baader eine erneute Annaherung
an die Ostkirche und damit eine Rezeption seiner Ideen sowohl im Westen als auch im

Osten eroffnet.

Baader greift aktiv in die konfessionellen Streitigkeiten in Deutschland ein, in denen der
Primat des Papstes zunehmend in die Kritik gerit. Die Mittlerrolle der orthodoxen Kirche,
die er bereits wihrend seiner Russlandreise 1822 bis 24 propagierte, greift er nun erneut auf
und weist auf deren geschichtliche Sendung in der aktuellen Lage hin. Die Ostkirche, die,
historisch gesehen, dem Ursprung des Evangeliums und damit der urspriinglichen Einheit
und Wahrheit am nichsten liegt, konnte nach Baader die Grundlage fiir eine Union der drei
christlichen Konfessionen im Sinne einer Weltkirche bilden. Schliefllich kénnte ihre syno-
dale Verfassung der monarchischen Verfassung des romischen Primats kritisch entgegen-
wirken. Baader ruft zum Dialog der Konfessionen auf, was ihm als Abfall von der katholi-
schen Kirche ausgelegt wird. Wie bereits der Titel seines Werkes?2 zeigt, ging es ihm aller-
dings nicht um duBlere Strukturen der Kirche, sondern um ihren Geist: Die Kirche sollte
wieder vom Geist der Gemeinschaft erfillt sein, dem Prinzip, das Baader zeitlebens ver-
folgte. Die zeitgendssische Kirche habe den ,,alten Katholizismus® verfilscht, wie er im
Ursprung anwesend war und wie ihn die griechisch-russische Kirche bewahrt habe, indem
sie sich der Verweltlichung entzog. Mit der Ankntpfung an die Synodalverfassung der or-
thodoxen Kirche kénnte sein Kirchenbild der ,,Korporation®, der kirchlichen Einheit als
eines sozialen Organismus, wiedergefunden werden, in dem alle Glieder miteinander le-
bendig verbunden seien. 227

6.6.2.1.5. Wertung Baaders fiir den 6kumenischen Dialog

Bis heute wird diese Stellungnahme Baaders, die vordergriindig eher an der dulleren Struk-
tur der orthodoxen Kirche interessiert scheint und damit im vermeintlichen Widerspruch
zu seinem mystischen Kirchenbild steht, unterschiedlich gewertet. Benz wiirdigt Baaders
vorletzte Schrift® 1950 als ,,die bedeutsamste 6kumenische Schrift des 19. Jahrhun-

225 Vgl. Hartl 1970, S.215-252.

226 Baader, Franz von: Der morgenlindische und abendlindische Katholizismus mehr in seinem inneren
wesentlichen als in seinem dufleren Verhiltnisse dargestellt. Leipzig 1841.

227 Auch in seinen letzten Gesprichen vor seinem Lebensende, die er mit seinen Studenten fithrte, gibt
Baader dieses Ziel seines Werkes an: der Kirche ihren alten Begriff als einer Gemeinde zuriickzugeben, deren
unsichtbares Haupt Christus sei, vgl. Hartl 1970, S. 251.

228 Baader 1841

67



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

derts*.”” Zuriickhaltender duBlert sich Hartl™ dazu, indem er sie in dessen Gesamtwerk

<231

und Hauptanliegen einordnet, ,,Kirche in erster Linie unter dem Aspekt der Einheit®” zu

3 5
betrachten. Dies hatte Baader seinen Studenten noch in den letzten Lebenstagen, quasi als
Vermichtnis, vermittelt. In den wissenschaftlichen Vorarbeiten zur spektakuliren Schrift,
die an eine groflere nichtwissenschaftliche Leserschaft gerichtet war, entwirft Baader nam-

lich ein Kirchenbild, das er als universal, ,,katholisch® im urspriinglichen Sinne, als ,;welt-

gemein® beschreibt. Daraus ergibt sich eine kritische Haltung gegeniiber dem papstlichen
Primat. Aus der Zwangslage, sich in einer zugespitzten Situation auch der Amterfrage 6f-
tentlich zu stellen, befreit sich Baader mit dem Verweis auf die Synodalverfassung der grie-

chisch-russischen Kirche.

Gerade diese scheinbare Reduzierung Baaders auf institutionelle Fragen in einem 6kumeni-
schen Kontext 16ste in der Ostkirche auch Kritik aus, weil ein dem Westen gegeniiber aus-
gepragtes Vorurteil, diese sei ,,verdu3erlicht™ und nehme die Ostkirche deshalb nur macht-
und kirchenpolitisch, aber nicht in ithrem inneren geistigen Leben wahr, bestatigt wiirde.

Aktuell rezipiert Olga Hertfelder-Polschin®” dieses 6stliche Vorurteil, die in Werken Berd-
jajevs aus den Jahren 1926 und 1927*” den Beitrag Baaders zur Ausbildung der russischen
Idee im 19. Jahrhundert untersucht. Wenn der von Hartl skizzierte Gesamtzusammenhang
der Baaderschen Schrift nicht gesehen, sondern eklektizistisch nur das Werk aus dem Jahr
1841 zur Beurteilung herangezogen wird, kann es zu dieser eingeschrinkten Sicht kommen.
Die Weite seines universalistischen Kirchenbegriffs, der biblisch und theosophisch christo-
zentrisch begriindet ist und folglich alle christlichen Konfessionen, im rechten Verstindnis
sogar alle nichtchristlichen Religionen einschlie3t, ist dann nicht im Blick. Auch wird be-
hauptet, die Zitate von Kirchenvitern, die Baader im Anhang seines Werks aus dem Jahr
1841 auffihrte, um eine nicht-wissenschaftliche Leserschaft in die orthodoxe Theologie
einzufithren und von den grébsten Vorurteilen zu befreien, bezeugten nur ein duflerliches
Interesse Baaders an der Ostkirche.

Zwar erkennt auch Berdjajev Baaders Bemiithen um den Abbau der Entfremdung zwischen
West und Ost und seinen Einfluss auf die Slawophilen an, doch kénne es nach orthodoxer
Auffassung zu einer Anniherung oder Einigung der christlichen Konfessionen nur kom-
men, wenn der aullere kirchliche Standpunkt, der immer auch mit Unterordnung und Ein-
vetleiben der anderen Konfession verbunden sei, verlassen und eine innere, alle Glaubigen

22 Benz, Ernst: Die abendldndische Sendung der 6stlich-orthodoxen Kirche. Die russische Kirche und das
abendlidndische Christentum im Zeitalter der Heiligen Allianz, Mainz-Wiesbaden 1950, S. 831.

230 Hartl 1970, S. 254 ff.

231 Ebd.

232 Hertfelder-Polschin, Olga: Verbanntes Denken — verbannte Sprache. Ubersetzung und Rezeption des
philosophischen Werkes von Nikolaj Berdjajev, Berlin 2013, S. 81-89.

233 Ebd., S. 84, Anm. 329 und 330 enthalten die Literaturhinweise zu Berdjajev: ,,Von der Vereinigung der
Christen des Ostens und des Westens (1926), und ,,Orthodoxie und Okumenizitit“ (1927).

68



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

erfassende Perspektive eingenommen werde.”* Dieser in der heutigen Okumenik allgemein
vertretene Mal3stab, in der vorliegenden Untersuchung generell und auch auf Baader ange-
wandt, fihrt nach meinen Untersuchungen zu einem gegensitzlichen Ergebnis beztglich
Baaders Umgang mit Kirchenviterzitaten: Sie seien von Baader angefiigt, um eine mit Vor-
urteilen belastete zeitgenossische Leserschaft, Erbe der Verfallstheorie, iiber Glaubensin-
halte des orthodoxen Glaubens wissenschaftlich aufzukliren.” Ist dies sicherlich ein not-
wendiger Schritt hin zur Irenik, so wird von Olga Hertfelder-Polschin Berdjajevs Zweifel
bestitigt, ob damit wirklich ein inneres Umdenken im Westen bewirkt wurde.

Im Weiteren wird aufgezeigtm, dass die Beschiftigung mit den Kirchenvitern in der west-
lichen wie Ostlichen Theologie immense Bedeutung einnehmen wird. Sie gelten mittlerweile
als wesentliche theologische Grundlage fiir die innere religiése Anniherung zwischen West
und Ost. Baader, der sehr wahrscheinlich auch Chomjakov inspirierte, kann hierbei als
wichtiger Wegbereiter dieser Entwicklung gesehen werden.

Gewiss war Baader sein Leben lang bestrebt, Glauben und Wissen zum Einklang zu brin-
gen. So wollte er bereits bei seinem geplanten Russlandaufenthalt in den 1820er Jahren mit
Einverstindnis russischer Partner eine Akademie in St. Petersburg griinden, um die ortho-
doxe Lehre zu erforschen und zu verbreiten.””” Das Misstrauen im Osten gegeniiber Wis-
sensverbreitung aus dem Westen war im ganzen 19. Jahrhundert ausgeprigt™. Erst mit
steigender Autonomie und Identititsbildung der eigenen orthodoxen Glaubenslehre als
Voraussetzungen eines irenischen Status konnte das Vorurteilsschema abgebaut und
Baader auch im Osten differenziert wahrgenommen werden.

Dennoch begann mit Baader erst allmahlich eine Neu-Entdeckung der Kirchenviter in
Deutschland®”, der als Vorreiter in den Geist ihrer Schriften vordringt und fiir die Ausfal-
tung seines universalistischen Kirchenbegriffs und seiner einzigartigen, die verduB3erlichte
Sakramentenlehre seiner Zeit weit tbersteigenden, nach dem inneren spirituellen Sinn su-
chenden Eucharistielehre fruchtbar macht. Immerhin machte Baader mit seiner Forderung:
,audiatur et tertia pars!“m 25 Jahre nach dem Aufflackern der Heiligen Allianz in einem an
der Orthodoxie desinteressierten Europa erneut auf die geschichtliche Sendung der Ostkir-
che aufmerksam.

234 Hertfelder-Polschin 2013, S. 86

235 Hertfelder-Polschin 2013, S. 83 f., Anm. 328 enthilt den Literaturhinweis zum Anhang mit Texten und
Deutungen von Kirchenvitern in: Baader 1841, S. 153-200.

236 Val. Kap. 6.6.2.2.2.; 6.6.2.3.4.; 6.6.3.2.; 6.6.3.3.

237 Wenn man unten die Hinweise von Ludolf Miiller liest, wie solche Bestrebungen im russischen Klerus
ankamen, ist zu ermessen, wie tief die Kluft zwischen Ost und West zu dieser Zeit noch war und daher zum
Scheitern verurteilt war.

238 Sowie auch schon im 18. Jahrhundert seit der petrinischen Ara, wie unter Kap. 6.6.1.3. ausgefiihrt.

2% Auf die wichtige Rolle Schellings in der Neuentdeckung der Kirchenviter um die Jahrhundertwende wird
in Kap. 6.6.2.2.2.1. aufmerksam gemacht.

240 Dieser Satz bildete das Anfangsmotto seines Aufsatzes tiber die griechisch-russische Kirche, dessen Er-
scheinen hohe Hurden der Zensur tiberwinden musste: Baader 1841.

69



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

21 der sich als erster

Baader wird auch zu einem wichtigen geistigen Vorbereiter fiir Mohler
Patrologe in Deutschland intensiv mit den Texten der Kirchenviter befassen und, auf
Baader aufbauend™, ein neues Kirchenbild entwerfen wird. Dieses wird in Russland, auf-
grund der gemeinsamen geistigen Grundlage in der Epoche der Alten Kirche, von A. S.
Chomjakov in seiner Lehre von ,,sobornost® rezipiert. Er tritt mit seinen Schriften in die
theologische Diskussion ein, die in Europa mit den konfessionellen Streitigkeiten entbrannt
war. Hs ist gesichert, dass er die Schriften Baaders kannte. Daher liegt es nahe, dass A. S.
Chomjakov die Ideen Baaders, insbesondere seine Ideen zur Heiligen Allianz, in die ortho-
doxe Gedankenwelt Giberfihrte. Damit ist ein Zusammenhang hergestellt, der bisher nicht
gesehen wurde.””

In dieser geistigen Vernetzung, in der letztlich die Ost und West verbindende gemeinsame
Grundlage bei den Kirchenvitern entdeckt wird, ist nun eine Rezeption der religionsphilo-
sophischen Ideen Baaders in Athen um 1850 wahrscheinlich. Dieser hier erstmals gezeigte
geistesgeschichtliche Zusammenhang vermag nun die bisher in der Wissenschaft als for-
malisthetischen Neobyzantinismus gewertete Kunst Ludwig Thierschs in Athen neu zu
bewerten. Dadurch gewinnt auch das Bildprogramm in der Athener Nikodemuskirche eine

vollig neue Bedeutung.**

6.6.2.1.6. Rezeption der Ideen der Heiligen Allianz in Athen um 1850

Benz versteht die Heilige Allianz nahezu ungebrochen als einmalige Chance einer europai-
schen Einheit auf religidser Basis. Er gibt einem Weiterleben ihrer Ideen trotz ihres jihen
politischen Endes eine Chance, wenn nicht nur rationale Griinde der politischen Balance,
sondern die in ihr angelegten Ideen einer Einheit der christlichen Konfessionen weiterwir-
ken. Denn sie sei ein Bund, ,,der von den rationalistischen Politikern der Zeit viel beldchelt
wortden ist, in dem aber zum letzten Mal der Gedanke der gemeinsamen Verbundenheit im
christlichen Glauben zum Grundriss eines politischen europiischen Systems gemacht wur-
de, und zu dem diesmal Russland mitgehérte: Die christlichen Staaten Russland, Preu3en
und Osterreich verbinden sich zur Rettung der abendlindischen Christenheit vor dem An-

tichrist aus dem Westen [...]. [Dahinter| leuchtet bereits der Gedanke einer christlichen

241 Vgl. Kap. 6.6.2.3.1.

222 Vgl. Hartl 1970, S. 79, 84 f., 201, 220, 235.

243 Bisher wird lediglich ein Einfluss A. Mohlers auf A.S. Chomjakovs Idee von ,,Sobornost™ angenommen.
Die unten am kinstlerischen Werk in der Nikodemuskirche aufgezeigten Inhalte weisen aber in frappierender
Weise auch auf Ubereinstimmungen mit Ideen der Heiligen Allianz hin, deren philosophische Ideen von
Franz von Baader verfasst und weiterentwickelt wurden. Allgemein wird in ,,sobornost™ eine Synthese mehre-
rer westlicher Einfliisse philosophischer und theologischer Natur angenommen.

24 Vgl. Kap. 9.1.2.3.

70



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Okumene auf, in der sich Rom, die Kirchen der Reformation und die dstlich-orthodoxe
<245

Kirche wieder zu einer Einheit verbinden.
Nach Benz2% ist eine vergleichbare okumenische Situation im befreiten Griechenland
durchaus gegeben. Aufgrund der politisch und kirchlich offenen Situation nach Beendigung
der Turkenherrschaft war ein Fluidum entstanden, in dem sich die Ideen der Heiligen Alli-
anz neu beleben lieBen. Eine solche Transportierung der Gedanken der Heiligen Allianz
kann konstruiert werden, ausgehend von Alexander Stourdza, der zu den religiosen Anhi-
ngern der Heiligen Allianz in Petersburg zahlte2” und als Mitarbeiter Capodistrias?*auch in
der russischen Aullenpolitik titig war. Derselbe Capodistrias, der zum ersten Prasidenten
des neuen griechischen Staates gewahlt wurde, kann als Vermittler dieser Ideen in das be-
freite Griechenland gelten. Eine nach wie vor anzutreffende Bereitschaft fiir diese offene
Gesinnung noch beim Aufenthalt Thierschs in Athen um 1850 wire somit wahrscheinlich.

Der Gedanke einer politisch-religiosen Verbundenheit wird virulent, wenn man den
Schenkungscharakter der restaurierten Nikodemuskirche an die russische Gemeinde in
Athen niher beleuchtet. Der griechische Konig Otto I. wollte sich damit einerseits fir das
Beistehen Russlands im Kampf gegen die Turken unter Zar Alexander I. und Nikolaus I.
erkenntlich zeigen, andererseits sich als Verbtindeter Russlands im bevorstehenden Krim-
krieg versichern. In welcher Weise konnten hier jedoch christliche Inhalte zum Tragen
kommen? Waren es noch die urspriinglichen Inhalte der Heiligen Allianz?

Eine zeitgenossische Antwort gibt Heinrich Thiersch®’, der in seinem Aufsatz aus dem
Jahr 1863 die politische Lage Griechenlands nach Beendigung des Krimkrieges und dem
Ende der Regentschaft Ottos 1. beurteilt, indem er die gesamte griechische Befreiungsge-
schichte beleuchtet und hier auch nach der politischen Wirksamkeit der Hezligen Alliang,
fragt. In der Retrospektive zur Situation um 1825, als es zum entscheidenden Eingreifen
Russlands gegen die tiitkische Seemacht kam, differenziert Thiersch das restaurative Ver-
standnis der Hezligen Allianz im Sinne Metternichs vom urspriinglichen Sinn eines solidari-
schen christlichen Handelns. In diesem inneren Zwiespalt sei Zar Alexander I. befangen
gewesen, weil Metternich jegliches Aufbegehren eines Volkes als Ungehorsam gegen den
Regenten, als ,,revolutionir(es)**” Verhalten gewertet habe, das kleingehalten werden miis-
se. Gegeniiber den freiheitswilligen Griechen habe er eine ,kalte Nichtinterventionstheo-

245 Benz 1952, S. 139.

246 Benz 1952, S. 372.

247 Zudem war, wie oben gezeigt werden konnte, A. Stourdza auch noch um die Jahrhundertmitte eine wich-

tige Reprisentationsfigur der russischen Elite, die, um religiése Einheit weiterhin bestrebt, zu einem offenen

Umgang der Ostkirche mit den westlichen Konfessionen aufrief. Die Ideen Baaders waren iiber ihn, mit dem
Baader einen engen persénlichen Kontakt gepflegt hatte, weiterhin prasent.

248 Benz 1952, S. 154.

24 Thiersch, Heinrich: Griechenlands Schicksale, vom Anfang des Befreiungskrieges bis auf die gegenwirtige
Kirisis, Frankfurt am Main 1863.

20 Ebd,, S. 27.

71



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

rie“”! betrieben, um Griechenland sich selbst zu iiberlassen. Am Héhepunkt der Bedro-
hung habe sich die russische Geistlichkeit an den Zaren gewandt und ein militirisches Ein-
greifen als christliche Pflicht gefordert, nimlich dem bedrohten ,,Glaubensgenossen‘*”
beizustehen. Daraufhin wird die Wende in der russischen Politik eingeleitet: Alexander I.
stirbt tiber seiner Gewissenslast, sein forscher Nachfolger Nikolaus I. setzt die neue Politik

sofort um, nicht nur aus religiésen Griinden, sondern als Machtdemonstration.

Interessanterweise siecht H. Thiersch bereits bei diesem historischen Ereignis die Wirksam-
keit der Prinzipien der Heiligen Allianz differenziert. Er mochte Religion und Politik grund-
sitzlich auseinander halten®’, wobei berticksichtigt werden muss, dass seine Stellungnahme
nach dem Ende des Krimkrieges und der Regentschaft Ottos 1. erfolgt, als die negativen
Folgen der russischen Politik ersichtlich sind. Das Zueinander von Religion und Politik fiir
die Zukunft sicht er so: Religion solle nicht fir politische Ziele instrumentalisiert werden.
Dennoch sind fiir ihn Religion und Politik weiterhin aufeinander verwiesen, was aus heuti-
ger Sicht zukunftsweisend und modern wirkt: Das enge Zusammenspiel von Politik und
Religion miisse in Zukunft aufgegliedert werden, Religion dirfe nicht fiir politische Inte-
ressen missbraucht werden, Religionskriege diirfe es nicht mehr geben. Berechtigte politi-
sche Anspriiche, wie sie im Vorfeld des Krimkriegs unter den Griechen bestanden, miiss-
ten wahrgenommen und ihre Umsetzung angestrebt werden. Vor solch wichtigen politi-
schen Entscheidungen, vor der auch Otto I. stand, habe die Religion ihre Funktion fiir
politisches Handeln nicht verloren: Um die politische Lage richtig und klar einzuschatzen,
sei uneigenniitziges Handeln gefragt, was sich nach H. Thiersch durch religitse Praxis in

24 Damit stellt er sich nochmals in die

Gebet und Gewissenserforschung erzielen lie3e
Tradition der urspriinglichen Ideale der Erweckungsbewegung — ein Sich-Stellen unter den

Souverin Jesu, wie es Baader einst formuliert hatte.

Bezogen auf die Schenkung der Nikodemuskirche durch Otto I. hiele das: Sie ist retro-
spektiv zu verstehen, denn riickfihrbar auf das Ideal der Hezlzgen Allianz, hitte sie die Funk-
tion der Erinnerung und des Mahnens an briderliches solidarisches Handeln und wiirde
prospektiv — im bevorstehenden Krimkrieg — ein solch® briidderliches Handeln anzeigen und
erbitten.

251 Ebd., S. 29.

252 Thiersch, Heinrich 1863, S. 26. Baader spricht in Fortfiihrung der ,,fraternité* der Franzésischen Revoluti-
on auch von der ,,Briderlichkeit® als religics zu verstehendes Prinzip, als christliches Liebesprinzip, das unter
den Gldubigen wirken soll. Vgl. Kap. 6.6.2.1.2

253 Thiersch, Heinrich 1863, S. 29ff

254 Nach Thiersch, Heinrich 1863, S. 82 ff. hat Otto I. unangemessen gehandelt mit einer defensiven zogerli-
chen Politik, als die Griechen in der Teilnahme am Krimkrieg die Riickeroberung angestammter, von Tirken
noch besetzter Gebiete erreichen wollten, was er als ,,berechtigte” Forderung einstuft. Dieses defensive Ver-
halten habe u.a. zu seiner Absetzung durch die Griechen gefiihrt. Als weiteren, noch triftigeren Grund nennt
H. Thiersch das Nachlassen einer zunichst konfessionell ,,offenen® Situation in Athen, das Anwachsen einer
konfessionalistischen Verengung durch Betreiben der griechischen Geistlichkeit, die die Konversion des
Koénigs zum orthodoxen Glauben immer mehr einforderte, was dieser aber nicht erfiillte. Siche dazu heutige
Einschitzungen unter Kap. 6.5.

72



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Doch dieses Ideal der Heiligen Alliang zerbrach, weil aus heutiger Sicht die Parallelisierung
der historischen Situation 1825 und 1850 (1855) nicht gegeben war: Wihrend sich Grie-
chenland 1825 eindeutig in Unterdriickung befand und das Ziel des russischen Eingreifens
klar in dessen Befreiung lagzss, war es 1855 zum ,Spielball’ der Gro3michte geworden. Das
militirische Ziel lag diesmal nicht nur in der Eindimmung der Tirkengefahr, sondern war
primir eingebunden in machtpolitischen Interessen — die ,orientalische Frage’ nimlich,
welche GroBBmacht die Vormachtstellung im Mittelmeer erringen konnte.

Auch war die Interessenlage in Griechenland selbst unterschiedlich: Wahrend Koénig Otto
I. eher defensiv ein solidarisches ,,Stillehalten® propagierte, befeuerten die Griechen offen-
siv ein militdrisches Eingreifen, um ihre Figeninteressen auf Riickeroberung von noch be-
setzten Gebieten vorantreiben zu kénnen. Diese Dissonanz fithrte nach Kriegsende zur

I.256

Absetzung Konig Ottos

Als Signal einer defensiven, friedlichen, nicht-kimpferischen Haltung der ,,Briiderlichkeit®
verstanden, kann die Schenkung der Nikodemuskirche im Sinne einer Vergegenwirtigung
eines politischen Ideals im Sinne der Hedljgen Allianz gesehen werden.

Wie die Ausfithrungen zur Konzeptvergabe fiir die Ausgestaltung™’ zeigen, bestand dar-
tber hinaus eine auBergewohnliche offene Situation hinsichtlich der kiinstlerischen Beauf-
tragung, des Konzepts und der Durchfithrung mit dem westlichen, protestantischen Kiinst-
ler. Die dortigen Entscheidungen, auffallend friedlich und konsensorientiert zwischen den
Beteiligten gefillt, scheinen von einer gemeinsamen inhaltlichen Basis genihrt. Dies wiede-
rum lédsst sich nur so erkliren, dass eine gemeinsame Kunstanschauung der Anbindung an
die alte byzantinische Kunst existierte, in der sich sowohl westliche als auch 6stliche Vor-
stellungen begegnen konnten. Das hiele auch, dass die Basis fiir die Ausgestaltung nicht
formalasthetisch, im Sinne einer ,,byzantinischen Wiirdeformel® begriindet war, sondern
von gemeinsamen, sich deckenden Vorstellungen iiber religiose Kunst. Legt man die religi-
osen Inhalte der Heiligen Allianz zugrunde, erklirt sich der inhaltliche Konsens. Die bisheri-
gen Ausfihrungen zur Rezeption der urspringlichen Ideen Baaders in Russland hellen
diesen Zusammenhang auf und lassen vermuten, dass um 1850 in Russland eine ,moderne’
Theologie lebendig ist, die wiederum Anst683e zu einer ;modernen’ religiosen Kunst zuliel3.

In Athen scheint dieses moderne Verstindnis modellhaft in der Nikodemuskirche realisiert
wotden zu sein. So spricht Ludwig Thiersch von einem ,,Exempel” dieser neuen Kunst,

255 So das Verstindnis eines ,,revolutioniren Philhellenismus®.

2% Wie Heinrich Thiersch anmerkt, kam es zur Entmachtung Ottos 1. vor allem auch aufgrund des Anwach-
sens einer konfessionalistischen Verengung, nimlich des Betreibens der griechischen Geistlichkeit, die die
Konversion des Konigs zum orthodoxen Glauben immer mehr einforderte, was dieser aber nicht erfillte.
257 Vgl. Kapitel 9.1.2.

73



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

das er nicht nur fir die russischen Auftraggeber, sondern auch fiir die Griechen schaffen
will. Die zugrundeliegende Theologie scheint innovativ auf die moderne Ikonographie
Thierschs gewirkt zu haben, dessen Bildprogramm mit der traditionellen Ikonographie
bricht.**

6.6.2.1.7. Bedeutung von Erweckungsbewegung und Erweckungs-
theologie fiir den religiésen Philhellenismus

Die Erweckungsbewegung in Deutschland, schwerpunktmiig dem ersten Drittel des 19.
Jahrhunderts zuzuordnen, ist ein vielschichtiges Phinomen, das sich nicht nur auf die Aus-
pragung in Russland oder bei Franz von Baader beschrinken lisst. Verfolgt man nimlich
thren Wirkungsgrad weiter, ist ihre Bedeutung fiir den Protestantismus und die geistesge-
schichtliche Entwicklung in Deutschland fundamental. Diese Arbeit beschrinkt sich jedoch
auf die Uberpriifung moglicher Beziehungen zur Ostkirche.

Als dul3erst fruchtbar fiir die weitere Untersuchung des ,religidsen Philhellenismus’ erweist
sich die Arbeit von Albrecht Geck®™. Er zeigt auf, dass die Erweckungsbewegung unter
Einfluss Schleiermachers eine eigene Theologie hervorbrachte, die Erweckungstheologie.
Diese ist insgesamt als theologische Gegenwehr zu einer rationalistischen, von der Aufkli-
rung geprigten Theologie zu verstehen, als ,Avantgarde’ des deutschen Protestantismus.
Vor allem im Norden Deutschlands beheimatet, strahlt sie aus bis nach England, wo sich
innerhalb der Oxford-Bewegung® eine eigene Theologie entwickelt, in der die Epoche der
Alten Kirche und die Lehre der Kirchenviter eine zentrale Rolle einnehmen. E.B. Pusey
und J. H. Newman entdecken hierin die mystische Dimension des Glaubens und ihre Be-
deutung fur die zeitgendssische Kirche. Thre modern wirkenden Schriften haben grof3en
Einfluss auf den europiischen Kontinent und wirken auch in Miinchen®' noch bis um die
Jahrhundertmitte. Dort leben ihre Ideen in einem neuen Kontext weiter und sind sicherlich

auch im Hause Thiersch bekannt.

Im Siiden Deutschlands etabliert sich seit den 1830er Jahren mit der ,,Erlanger Schule®
ebenfalls eine eigene Erweckungstheologie, die allerdings eher praktisch ausgerichtet ist,”
weil fithrende wissenschaftliche Kopfe fehlen. Wie aus der Biographie Thierschs hervor-
geht, wirkt sie allerdings tiber die dortige Bedeutung von Schelling in der Erlanger Bibelge-

sellschaft und seinen Schiiler Heinrich Thiersch stark auf die religiose Prigung der Familie

28 Vgl. Kap. 9.1.2.3.

29 Geck, Albrecht (Hrsg.): Autoritit und Glaube. Edward Bouverie Pusey und August Gotttreu Tholuck im
Briefwechsel (1825-1865), Géttingen 2009.

200 Vgl. Kap. 6.6.2.3.2.

261 Vel. Kap. 6.6.2.3.3.

262 ebenda

74



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Thiersch in Miinchen ein. Durch Schelling263 erhilt die frinkische Bewegung einen intellek-
tuellen Anstrich, der erkenntnistheoretischen Gewinn aus der Bibellektire zieht und damit
die Frommigkeitspraxis der Erweckungsbewegung in einen groBlen geistigen Zusammen-
hang stellt. Schelling kontextualisierte seinen erkenntnistheoretischen Ansatz unterschied-
lich, denn es ging ihm generell um ,,das Alte®. So verstand er auch die Beschiftigung mit
den Kirchenvitern, an denen die protestantische Theologie wenig interessiert war, nicht in
einem spezifisch theologischen oder kirchenpolitischen Sinn, sondern religionsphiloso-
phisch. Hieraus konnte auch eine kunstdsthetische Auffassung des Neo-Byzantinismus
abgeleitet werden.

6.6.2.2. Schellings religionsphilosophische Uberlegungen als
Voraussetzung einer religiosen Anniherung zwischen
Ost und West in der ersten Hilfte des 19. Jahrhun-
derts

Nahezu ohne Vergleich lisst sich Schellings Religionsphilosophie als Voraussetzung fiir
eine religiose Annaherung zwischen Ost und West in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts
betrachten. Er bestimmt in einmaliger Weise bereits an der Wende vom 18. zum 19. Jahr-
hundert das Verhiltnis zwischen Antike und Christentum neu, indem er abkehrt von einem
dualistischen, abgrenzenden und mit negativer Konnotation beschriebenen Verhiltnis, das
im ganzen 19. Jahrhundert andauert und die Anniherung des Westens an den Osten er-
schwert. Schelling entwickelte einen nicht-dualistischen Ansatz, in dem hellenischer Geist
und Christentum eine fruchtbare Synthese eingehen, der den Weg bahnte fir den aufkei-
menden Dialog zwischen der Theologie des Westens und des Ostens.

6.6.2.2.1.  Schelling und die deutsche Hellenisierungsdebatte

Die problematische Bestimmung des Verhiltnisses zwischen Antike und Christentum wur-
de erstmals in der Renaissance mit der Wiederentdeckung der Antike bewusst. Damit be-
ginnt bereits im 16. Jahrhundert die Frage nach der ,,Hellenisierung (des Christentums)®,
worunter die Wissenschaft eine ,,Interpretationskategorie zur Beschreibung und Wertung

264
" yersteht.

des Verhiltnisses von Christentum und Spitantike
Schelling beschiftigte sich in verschiedenen biographischen und historischen Kontexten

lebenslang mit der Antike. Die unterschiedliche Bedeutung, die die religitse Bindung im

263 Vel. Kap. 6.6.2.2.2.3.
264+ Drumm, Joachim: Stichwort ,,Hellenisierung® in: LThK, Freiburg 2009, Band 4, S.1407-1409.

75



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Laufe seines Lebens hat, wirkt auch auf sein philosophisches Gedankengut und seine Anti-
kenrezeption. Im Folgenden soll die religionsphilosophische Position Schellings innerhalb
der deutschen Hellenisierungsdebatte in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts beleuchtet
werden, weil diese auch fir die Gewinnung einer neuen Sicht des Westens gegeniiber dem
Osten und der Ostkirche wichtig wird.”

6.6.2.2.1.1. Das ,,dualistische Verstindnis der Hellenisierung

Dass das dualistische Verstindnis von Hellenisierung seit Beginn der Neuzeit fest im ge-
schichtlichen Bewusstsein verankert ist und im Laufe des 19. Jahrhunderts nur allméhlich
verschwindet, zeigt der gegenwirtige Gebrauch, der den Begriff ,,Hellenisierung® nahezu
ersetzt hat: Innerhalb der Auseinandersetzungen tber die ,,Hellenisierung des Christen-
tums® im Laufe des 19. und 20. Jahrhunderts verinderte sich ,Hellenisierung® zu einem
Forschungsbegriff der historischen Wissenschaften. Aktuell wird er mit differenzierten
Begriffen wie Adaption, Verschmelzung und Rezeption umschrieben. Signifikant ist die

€c266

Umschreibung der Hellenisierung als ,,Modell der Inkulturation“™ sowie der ,,Transforma-

tion der Antike“*"Mitte des 19. Jahrhunderts hingegen war das Verstindnis der Hellenisie-

¢c268 und

rung noch ideologisch besetzt, galt als nicht ,,unbelastete Beschreibungskategorie
war von leidenschaftlichen geistesgeschichtlichen Auseinandersetzungen geprigt. In diese

ist auch Schelling eingebunden.””

Mit der Wiederentdeckung der Antike in der Renaissance wird die Vermischung der christ-
lichen Uberlieferung mit den Ideen des Hellenismus zum Problem. Erstmals nimlich wird
differenziert zwischen dem biblischen und dem nachbiblischen altkirchlichen Glaubens-
zeugnis und ein Wertmal3stab des griechischen Einflusses im Schema von ,Orthodoxie und
Hiresie’ angesetzt. So wurde der Einfluss Platons meist als hiretisch verurteilt, weil er die

biblische Wahrheit verkompliziere und sich zu sehr von der Idee der biblischen ,simplicitas

entferne.

Der Radikalpietist Gottfried Arnold (1666—1714) findet im frithen 18. Jahrhundert eine
neue Perspektive: Er trennt zwischen vor- und nachkonstantinischer Ara. In vorkonstanti-

265 Vgl. Kap. 6.6.2.3.

266 Vgl. den Titel eines Aufsatzes von Peter Neuner in StZ 213, 1995, S. 363-376.

267 Der Unterschied in der Sichtweise in der jungeren Forschungsgeschichte ist auch in der Begriffsverinde-
rung ersichtlich: C. Markschies® Werk erschien innerhalb des Forschungsbereichs ,, Transformation der Anti-
ke, welches wiederum auf einem urspriinglich 1976 verfassten Aufsatz ,,Zum Problem der Hellenisierung®
fuB3t; vgl. Markschies, Christoph: Hellenisierung des Christentums. Sinn und Unsinn einer historischen Deu-
tungskategorie, in: Theologische Literaturzeitung, Forum 25, Leipzig 2012 = (ThLZ.IF25 (2012), S. 5.

268 Ebd., S. 27.

269 Das dualistische, mit negativer Konnotation besetzte Verstindnis von Hellenisierung wird im Uberblick-
blick von Markschies tber die geschichtliche Entwicklung vom 16. bis zum 19. Jahrhundert deutlich, vgl.
Markschies 2012, S. 32—-61. Vgl. auch Drumm 2009, S. 1407-1409.

76



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

nischer Zeit habe das wahre Christentum, das ,,Idealbild einer apostolischen Kirche* be-
standen, insofern die Christen in der Verfolgung ein einfaches, nicht-kultisches, nicht-
institutionelles Laienchristentum praktiziert hitten, das sich aus einer inneren Herzens-
frommigkeit gespeist habe. Mit der konstantinischen Wende hingegen sei im 4. Jahrhundert
ein Verfall der Kirche eingetreten, weil sie sich mit der staatlichen Macht verbiindet habe
und verweltlicht sei. Die wahren Christen seien die Mystiker, die ,,Stillen im Lande®, die
jenseits der sichtbaren Kirche in Abgeschiedenheit lebten und deren Vorbilder Arnold im
Studium des altkirchlichen Ménchtums gefunden hatte. Mit der Institutionalisierung im 4.
Jahrhundert habe die Kirche des Verfalls begonnen. Damit meint Arnold nicht mehr nur
das protestantische Kernstiick der Machtentfaltung des Papsttums im 5. Jahrhundert, son-
dern umfassender bereits die vorausgegangene historische Ara der frithen Kirche und da-
mit jegliche duflere Struktur und institutionelle Verfasstheit der Kirche. Die Gedanken
Arnolds wirkten stark auf das 18. Jahrhundert ein, in dem das Bild der ,,idealen urchristli-
chen Gemeinde® und einer entsprechenden Verfallsgeschichte rezipiert wurde.

Mit der ,,philosophia sacra® des Spit-Pietisten Friedrich Christoph Oetinger (1702-1782)
beginnt eine dogmengeschichtliche Konzeption der Hellenisierung, die wihrend des ge-
samten 19. Jahrhunderts andauern wird: Durch den Einfluss platonischer Ideen hitten die
Dogmen die urspringliche Lehre der Propheten und Apostel verfilscht. Die Erweckungs-
bewegung sieht sich mehrheitlich in dieser Tradition und gelangt nicht Gber die Verfalls-
theotie hinaus.

In der Folge tbertrug man die Antithese auf die Wahrheitsfrage: Von einem urspriinglichen
authentischen Christentum, wie es in der Bibel grundgelegt wurde, und einer Deutung in
Dogmen, die abgeleitet, nicht urspriinglich und folglich als Riickschritt und Verfall erschie-
nen. Die theologische Wissenschaft entzweite sich in der ersten Hailfte des 19. Jahrhun-
derts, indem sie die Kategorien der historisch-kritischen Bibelwissenschaft darauf anwandte
— die des Historischen und des im Nachhinein Interpretierten Nicht-Historischen und ,My-
thologischen’, das mit Hilfe griechischen Denkens bereits in der Bibel, vor allem in den
johanneischen Schriften, spiter dann in der Dogmengeschichte erfolgt war. Wihrend der
erste Richtungszweig mit seinen bekanntesten Reprisentanten David Friedrich Strauf3
(1808—1874) und Albrecht Ritschl (1822-1889) die Forderung nach einer Enthellenisierung
erhob und alles Metaphysische als unwahr, da nicht-historisch, ablehnte, erklirte der Zweig
einer idealistischen Deutung die Entstehung christlicher Dogmen als notwendigen histori-
schen und irreversiblen Prozess, so das bedeutsame Ergebnis von Christian Baur (1792—
1860). Danach gehorten der historisch belegte Glaube und die spiter erfolgte spekulative,
philosophische Deutung unabdingbar zusammen. Diese synthetische Sichtweise sorgte in
der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts fiir eine Beruhigung der Debatte.

Mit Straul3 erreicht die Hellenisierungsdebatte ihren Héhepunkt. Es kommt zu einer per-
spektivischen Verengung eines blofen Interesses am biblischen bzw. historischen Jesus

77



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

und am ,,Leben Jesu“ — so auch der Titel des ersten aufsehenerregenden Werkes von
Strauf} aus dem Jahr 1835: ,,Das Leben Jesu, kritisch bearbeitet™. Die Frage nach seiner
Gottlichkeit ist nicht mehr im Blick, Dogmen wie ,,.Sohn Gottes® werden als ,,Mythos*
bewertet, der erst mit der hellenischen Welt in das Christentum Einzug gehalten habe.
Straul3 versteigt sich immer mehr in seine Thesen, so dass von Jesus Christus zuletzt nicht
mehr blof3 eine ,,urchristliche Idee®, eine ,,Lehre tber die Menschheit in geschichtlichem
Kleid tbrigbleibt, sondern die Bedeutungslosigkeit. Darauthin 16st sich Straufl ganz vom
Christentum, weil es iberflissig sei.””” Damit hatte am Ende des ersten Drittels des 19.
Jahrhunderts auch die Theologie eine Sikularisierungsbewegung in Gang gesetzt, die star-
ken Protest innerhalb der Kirche Deutschlands hervorrief und auch Theologen im Ausland
authorchen lief3 und zur Stellungnahme aufforderte.””" Auch Schelling war sich bei seiner
Berufung auf den verwaisten Hegel-Lehrstuhl in Berlin bewusst, dass er sich den Anhi-
ngern von D. F. StrauBl und des gesamten Links-Hegelianismus wiirde entgegenstellen

miissen.”’

6.6.2.2.1.2. Schellings neues erweitertes Verstindnis von Offenbarung
und Geschichte und seine Wurzeln im schwabischen Pietis-

maus

Schellings Gegenposition ist am deutlichsten in seinem neuen Geschichts- und Offenba-
rungsverstindnis erkennbar, das sich klar absetzt von der rationalen Auffassung der Auf-
kldrung.

Wenn das Offenbarungsverstindnis der Aufklirung historisch eingeordnet wird, zeigen
sich seine Vorziige und Schwichen.”” Die Offenbarungs-Kritik der Aufklirung hatte sich
gegen ein schiefes Offenbarungs-Verstindnis gewandt, in welchem unerklirliche wunder-
hafte Ereignisse tiberbetont wurden, deren Giberverniinftiges Wissen und eine entsprechen-
de Auslegung nur in der Hand von Priestern aufgrund gottlichen Auftrags ligen. Von hier
aus wird ein auf die Autonomie der Vernunft gegrindetes Offenbarungs-Verstindnis abge-
leitet: Gott offenbare seinen Willen in den Gesetzen der Natur, die die Vernunft verstehe,
nicht aber in unerklirlichen Ereignissen. ,,Die Unerklirlichkeit geschichtlicher Ereignisse
verweise nicht auf das tbernatiirliche Eingreifen eines gottlichen Offenbarers, sondern auf

270 Kienzler, Klaus: Straul3, David Friedrich, in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon. Band 11,
Herzberg 1996, Sp. 27-32.

21 Vgl. Kap. 6.6.2.3.2.2.

272 Eine Zuhorerin von Schellings Vorlesungen in Berlin duBert sich verwundert tber Schellings ,,maBlosen®
Angriff auf D.F. Straul3, vgl. Tilliette, Xavier: Schelling. Biographie, Stuttgart 2004, S. 409.

273 Werbick, Jurgen: Offenbarung, in: LThK, Band 7, Freiburg 2009, S. 986-995, bes. V. Historisch-
theologischer Aspekt, S. 990-993 sowie Werbick, Jirgen: Offenbarungskritik, in: LThK, Band 7, Freiburg
2009, S. 998-1000.

78



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

einen noch abzuarbeitenden Erkléirungsbedzurf.“274 In Folge legt die historisch-kritische
Bibelkritik ihren Schwerpunkt auf das historisch Erfassbare in der Leben-Jesu-Forschung
bzw. lisst nur noch das als wahr gelten, was historisch giiltig und mit der Vernunft begreif-
bar ist.

Die ostkirchliche”” Auffassung der Offenbarung, die auf einer Deutung durch den hellenis-
tischen Geist beruht, wiirde, wenn sie bereits historisch greitbar gewesen wire, folglich als
,» Verfilschung® der in der Bibel urspriinglichen Offenbarung gewertet und abgelehnt wer-
den.”®

Wihrend in der Aufklirung die Offenbarung mit der Bibel grundsitzlich als historisch ab-
geschlossen gilt, dauert nach Schelling die Offenbarung an und entfaltet sich weiterhin evo-
lutiv. Die gesamte Geschichte ist zu verstehen als kontinuierliche Offenbarung Gottes —
jeder Moment der Geschichte kann zum Ort der Offenbarung werden, in dem sich der
innere Sinn der Geschichte zeigt. Jeder historische Moment ist, von der Vorsehung Gottes
her, absolut. Damit sind jede Religion und jedes Volk der Geschichte in Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft grundsitzlich zuginglich fir die Offenbarung Gottes, wenn auch
das Christentum aufgrund der entscheidenden Inkarnation Gottes den Vorrang hat.*”

274 Werbick 2009, S. 999. Damit umschreibt er einen Kernsatz der Aufklirungstheologie im Sinne Kants.

275 Zum ostkirchlichen Verstindnis von Offenbarung vgl. Werbick 2009, S. 990.

276 Im ostkirchlichen Verstindnis der Alten Kirche geschieht Offenbarung nicht nur durch eine Selbstmittei-
lung Gottes, innergeschichtlich durch Jesus Christus, sondern dauert an, weil sie trinitarisch verstanden wird.
Das bedeutet, dass durch das Wirken des Heiligen Geistes, tiber die biblische Offenbarung hinaus, die gottli-
che Wirklichkeit sich weiter zeigt in der Kirche, und die Gldubigen in ,,geheiligter Praxis“ in diese gottliche
Selbstmitteilung einbezogen werden, was neuplatonischem Gedankengut entspringt. Dies ist allerdings nur in
einem mystisch geprigten Leben in Askese méglich, das zum ,,Schauen® der géttlichen Wirklichkeit fithren
kann, vgl. Werbick 2009, S. 990. Das ostkirchliche Verstindnis der Offenbarung war im Westen des 18. und
19 Jahrhunderts noch nicht oder kaum bekannt, sondern hat sich erst im Zusammenhang einer religiésen
Annidherung von Ost und West im Laufe der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts in einer geistesgeschichtli-
chen und theologischen Begegnung zaghaft herausgebildet. Die trinitarische Begrindung, die dem ostkirchli-
chen Offenbarungsverstindnis zugrunde liegt, ist im Offenbarungsverstindnis der Aufkldrung nicht zu fin-
den. Sie ist eine theologische Errungenschaft, die im Westen erst mit der Integrierung der Kirchenviterlehre
etwa ab den 1830er Jahre entstehen konnte. Schellings Neu-Entdeckung der Kirchenviter, die auch auf die
Theologie der Ostkirche groien Einfluss hat, hat in diesem Zeitraum diesen Prozess entscheidend angesto-
Ben.

277 Das neue Offenbarungsverstindnis Schellings hat entscheidende Auswirkung auf die Ausbildung der idea-
listischen Philosophie: Die Tradition deutscher Mystiker integrierend, vollzieht sich im deutschen Idealismus,
in welchem Schelling als einer der Hauptvertreter gilt, die Begegnung des Menschen mit dem Géttlichen in
der Seele, im Bewusstsein, im Geist. ,,Das wesentliche Kennzeichen der idealistischen Philosophie ist, dass
zum Ausgangspunkt einer Deutung der Wirklichkeit das menschliche Bewusstsein, der Geist, das Ich erhoben
wird. Die idealistische Philosophie vollzieht den Schritt von der Metaphysik der transzendenten Werte zur
Entdeckung der menschlichen Persénlichkeit als des Mittelpunktes alles Denkens und Handelns. Das von der
Philosophie friherer Jahrhunderte im fernen Jenseits geschaute Absolute aktualisiert sich im menschlichen
Bewusstsein, im Geist, im Ich...Gott realisiert sich im menschlichen Geist, der absolute Geist kommt im
Menschen zum Bewusstsein®, so charakterisiert E. Benz Wesensziige der idealistischen Philosophie, die sich
nach seiner Darstellung auf die deutsche Mystik griindet, in der die Offenbarung Gottes in der Seele des
Menschen beschrieben wird, womit Offenbarung grundsitzlich in jedem Menschen und zu jeder Zeit ge-

79



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Schelling gibt also den seit der Aufklirung geltenden engen traditionellen biblischen Of-
tenbarungsbegriff auf und erweitert ihn. Nach Schellings neuer Auffassung hat sich Gott in
den Religionen der vorbiblischen Vélker bereits offenbart, zeigte sich allerdings in der Ge-
stalt Jesu Christi in einem absoluten Hohepunkt. AuBlerdem ist die Offenbarung mit der in
der Bibel niedergelegten Offenbarung nicht abgeschlossen, sondern geht tiber die biblische
Zeit hinaus bis in die Gegenwart und in die Zukunft hinein, weil sie sich in der Geschichte
evolutiv und kontinuierlich entfaltet.

Bereits in frithen Werken Schellings lassen sich programmatische Sitze finden, die zeigen,
dass das neue Offenbarungsverstindnis eng mit einer neuen Auffassung von Geschichte

korrespondiert.

In Schellings ,,System des transzendentalen Idealismus® heif3t es: ,,Es folgt nun aus dem
bisherigen von selbst, welche Ansicht der Geschichte die einzig wahre ist. Die Geschichte
als Ganzes ist eine fortgehende, allmihlich sich enthiillende Offenbarung des Absoluten.
Also man kann in der Geschichte nie die einzelne Stelle bezeichnen, wo die Spur der Vor-
sehung oder Gott selbst gleichsam sichtbar ist. Denn Gott ist nie, wenn das Sein das ist,
was in der objektiven Welt sich darstellt; wire er, so wiren wir nicht; aber er offenbart sich
fortwihrend. Der Mensch flihrt durch seine Geschichte einen fortwihrenden Beweis von
dem Dasein Gottes, ein Beweis, der aber nur durch die ganze Geschichte vollendet sein
kann.<*”®

In seinem spateren Werk ,,Vorlesungen tber die Methode des akademischen Studiums*
setzt Schelling das mit dem Christentum einsetzende Geschichtsverstindnis von dem der
Antike ab; letztere habe nur die ,,Ewigkeit der Welt™ gekannt, wihrend erst das ,,Christen-
279

tum [...] den Sinn fir die absolute Bedeutung des geschichtlichen Werdens geoffenbart
habe:

Darum ist das Christentum seinem innersten Geist nach und im hochsten Sinn historisch.
bl
Jeder besondere Moment der Zeit ist Offenbarung einer besonderen Seite Gottes, in deren
jeder er absolut ist.***
In diesen pragnanten Zitaten aullert sich nach E. Benz eine neue Stufe des Geschichtsbe-

wusstseins, die der Aufklirung noch fremd war. Das metaphysische Geschichtsverstindnis

schehen kann, in: Benz 1955, S.18. Benz fiigt ein treffendes Zitat Meister Eckharts an: ,,Es ist eine Kraft in
der Seele, die hat ezz (Hervorhebung im Text) Wirken mit Gott. ...Wo nie die Zeit hinein kam, nie Bilder
hineinleuchteten, im Innigsten und Héchsten der Seele, schafft Gott die ganze Welt.”, zitiert in: Benz 1955, S.
18 f., Anm. 52; Originalquelle: Meister Eckhart, Proces, ed. G. Théry, Paris 1926, S.179, 5, s. Deutsche Wer-
ke, Bd. I, S.183, Anm. 1 (Quint), und Franz Pfeiffer, Meister Eckhart, Gottingen 1914, S. 297, Z. 11-15, mit
einer Textverbesserung Quints.

278 Schelling, simtliche Werke III: System des transzendentalen Idealismus, Band 1, S. 603, zitiert nach: Benz
1955, S. 31.

279 Vgl. Benz 1955, S. 31.

280 Schelling, Werke V, 1 S. 288.

80



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

1 Er fuhrt dies auf das eschatolo-

gische Geschichtsverstindnis zurtick, wie es der Pietismus in Deutschland leidenschaftlich

Schellings sei in dessen pietistischer Prigung begriindet.

entwickelt hatte, besonders durch seine schwibischen Vertreter Johann Albrecht Bengel
(1687-1752) und Friedrich Christoph Oetinger (1702—1782).%

Gegentiber der Antike, die keine Ewigkeit kannte, weil sie von Schicksal und Natur be-
stimmt war und folglich auch kein eschatologisches Zeitbewusstsein haben konnte, ist die
Geschichtsauffassung im schwibischen Pietismus gepragt von der Inkarnation des Gottli-
chen in Jesus Christus. Daher gibt es in der Geschichte einen Anfang, eine Mitte — den
Hoéhepunkt der Inkarnation — und eine Vollendung, die sich in der eschatologischen Dy-
namik der gottlichen Vorsehung ereignet. Dies charakterisiert auch die metaphysische Ge-
schichtsauffassung des deutschen Idealismus. Geschichte hat einen inneren Sinn, ist Heils-
Geschichte: Thr Sinn offenbart sich nicht nur einmalig durch die Inkarnation, sondern
fortwihrend, in jedem geschichtlichen Moment. Jeder Moment ist absolut, da er eine be-
sondere Seite Gottes zeigen kann. Die Offenbarung ist evolutiv und zeigt sich in einer hei-
ligen Linie in der Geschichte. Der innere Sinn der Geschichte ist in der Bibel enthalten und
zugleich verschliisselt. Deshalb ist seine Entschlisselung jeder geschichtlichen Zeit aufge-
geben. Christen werden damit zu einer Deutegemeinschaft der biblischen Offenbarung. *?

Auf die pietistischen Wurzeln von Schellings Offenbarungs- und Geschichtsverstindnis,
tberhaupt des deutschen Idealismus, macht erstmals und fundiert Ernst Benz im Jahre
1955 aufmerksam.”® Eine Darstellung der wichtigsten Positionen der schwibischen Pietis-
ten kann das Offenbarungs- und Geschichtsverstindnis Schellings pragnant charakterisie-
ren. Auf dieser Grundlage entwickelte Schelling schon seit seiner Ttbinger Studienzeit™
die Synthese von Antike und Christentum. J. A. Bengel und F. C. Oetinger®™® gelten als
einflussreichste Personlichkeiten der idealistischen Geschichtsauffassung, besonders fiir

281 Benz 1955, S. 29 ff.

282 Die Ansicht, dass Schelling von frih an durch den schwibischen Pietismus geprigt ist, der seine gesamte
Philosophie nachhaltig beeinflussen wird, vertritt neben E. Benz neuerdings auch Tonino Griffero. Demnach
habe Schelling seine theosophische Bindung, die bis in sein Spitwerk nachweisbar ist, geheim halten wollen
und sie daher mit der Verschwiegenheitsformel von den ,,Alten® umschrieben, vgl. Griffero, Tonino: ,,Wie
die Alten sagen...“: Bemerkungen zum Verhaltnis von Schelling zu Oetinger, in: Adolphi, Rainet/Jantzen,
Jorg (Hrsg.): Das antike Denken in der Philosophie Schellings, Schellingiana 11. XX1IV, S. 497-519. Hier wird
auch dargelegt, welch unterschiedliche Bedeutung ,,die Alten® bei Schelling haben kénnen. Letztlich sind sie
ein Synonym fiir eine tiefe Wirklichkeitsebene, nach der Schelling lebenslang in seinem religionsphilosophi-
schen Denken auf der Suche war.

283 Fin vergleichbares Schriftverstindnis ist auch in der Oxfordbewegung zu finden, s.u. zu E. B. Pusey in
Kap. 6.6.2.3.2.2.

284 E. Benz stellt eine innere Verbindung zwischen Bengel und Oetinger her und leitet deren Einfluss auf die
Geschichtsauffassung des deutschen Idealismus, insbesondere auf Schelling, ab in: Benz 1955, S. 29-55.
Neuere Forschungsergebnisse sind zu finden bei Griffero 2004.

285 Franz, Michael: Patristische Philosophie in Tiibingen um 1790. C. F. Ré6ler und seine Bewertung des
Neuplatonismus, in: Adolphi/ Jantzen 2004, S. 601-614, hier S. 606 f. Zu Schellings Neubewertung der Kit-
chenviter vgl. auch Kap. 6.6.2.2.2.1..

286 Zu J. A. Bengel vgl. Wallmann, Johannes: Der Pietismus, Géttingen 1990, S. 123-147 (KIG 4 Lfg. O1),
hier S. 129-137; zu F. C. Oetinger vgl. Wallmann, J. 1990, S. 137-143.

81



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

ithren eschatologischen Zug. Darunter ist eine neue ,,Orientierung an der Geschichte zu
verstehen, der Versuch also, den Sinn des Seins auf dem Wege des Geschichtsverstindnis-
ses zu entritseln.“?

Der deutsche Pietismus betrachtet Geschichte als Heils-Geschichte. Bengel deutete die
,Zeichen seiner Zeit’ — Bedrohungen durch Besatzung und den Rationalismus der Aufkla-
rung sowie die beginnende atheistische Philosophie — als apokalyptische Zeichen eines dem
Hoéhepunkt zustrebenden Kampfes zwischen Christ und Antichrist. Erscheinungen der
Weltgeschichte werden als Heilsgeschichte verstanden, in der sich ein bestimmter Heilsplan
Gottes verwirklicht, ,,der den Gesamtablauf der Geschichte der Menschheit von der
Schopfung bis zum Ende der Welt umfasst und diesem Gesamtverlauf Ziel und Inhalt ver-
leiht.“”® Daher bildet der Gesamtlauf der Weltgeschichte eine ,,organische Einheit“, ein

System, ,,das durch einen bestimmten goéttlichen Heilsplan oder...von einer gottlichen

Okonomie bestimmt ist.“*® Das Wesen dieser gottlichen Okonomie ist nach Bengel in der
Bibel grundgelegt als ,,schones und herrlich zusammenhingendes System ...Eine Idee
durchdringt alle...das, was Gott an einzelnen Heiligen und an seinem ganzen Volk thut,
flicht sich wunderbarlich ineinander**”, eine Metapher, die im 19. Jahrhundert mit Schel-
lings Bild von der géttlichen Vorsehung als einem ,,heiligen Band“®" stark rezipiert wurde.
Jeder geschichtliche Moment ist absolut, weil er eine besondere Seite Gottes zeigen kann.
Die Geschichte ist als eine organische Einheit zu sehen, in der der Wille Gottes sich evolu-

tiv offenbart; Offenbarung ist nicht abgeschlossen, ist offen, geht weiter. 22

Mit der evolutiven Auffassung der Offenbarung stellt sich Bengel gegen die orthodoxe
Dogmatik der Aufklirung, in der die Offenbarung als einmalig und mit der Bibel abge-
schlossen gilt. Oetinger, berithmtester Schiiler Bengels, verstand Offenbarung so, dass die-
se auch nach der Kanonbildung weitergeht, vor allem im Auftreten mystisch begabter Per-

287 Benz 1955, S. 31. Geschichte erhilt jetzt einen prophetischen Antrieb, indem sie nach der Exrfiilllung der
Zeiten, nach dem Ende der Geschichte fragt und entsprechend von ,,Reich Gottes®, ,,Weltgericht* und
,»Endzeit” sprechen, Vokabulare, die auch in der Erweckungsbewegung geldufig sind, sowie auch bei den
Hauptvertretern des deutschen Idealismus, bei F.v. Baader, Hegel und Schelling.

288 Benz 1955, S. 33.

289 Ebd.

20 Burk, J.C.F.: Bengels Leben. S. 306, zitiert nach Benz 1955, S. 33 f., Anm. 81.

21 Vgl. Schellings anschauliche Darstellung vom Walten einer géttlichen Vorsehung in der Geschichte, beim
Untergang der griechischen und der rémischen Antike und beim Aufscheinen des Christentums als Ausdruck
eines gottlichen Willens, der die Geschichte durchzieht, in: Schelling, F.W.].: Philosophie der Kunst. Werke
V, 1802, S. 357487, vgl. Schelling, F.WJ.: Texte zur Philosophie der Kunst. Stuttgart 2004, S. 139-281, hier
S. 215 f. E. Curtius hat in seiner Forderung nach einer Erneuerung der antiken Kunst an dieses Schellingsche
Bild angekntipft, in: Curtius 1882, S. 87. E. Curtius hatte in Berlin Vorlesungen Schellings begeistert gehort
und dessen Kontinuititsgedanken von der waltenden Vorsehung anschaulich ausgestaltet in der ,,waltenden
Hand Gottes®.

292 Von hier aus hat Schelling auch sein Kunstverstindnis abgeleitet. Wie er in seinen ,,Texten zur Philosophie
der Kunst* erértert, deutet Kunst biblische Inhalte, steht damit im Dienste der Offenbarung und erméglicht
dem Betrachter eine Begegnung mit der Offenbarung Gottes an den Menschen. Kunst wird somit zum Ver-
mittler religiéser Erfahrung.

82



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

sonlichkeiten®?, nicht als Erginzung der Bibel, sondern als Aufhellung ihres inneren Sin-
nes. Der Grund liegt darin, dass nicht jeder Zeit die gesamte Fille des Inhalts der Bibel
verstindlich ist, jede aber ihren besonderen Zugang hat. In der Geschichte vollzieht sich
daher eine progressive Selbstauslegung der Bibel. Die Bibel hat den gesamten Heilsplan
Gottes verschliisselt in sich, der Fortschritt der Geschichte bringt einen Fortschritt in der
Entschliisselung der Schrift mit sich. Oetinger® vertiefte den Gedanken der stufenweisen
Entwicklung der Offenbarung in der Geschichte.

Offenbarung geschieht im Auftreten mystischer Personen, die den zzneren Sinn der Bibel
authellen; in der Geschichte wird das historische Bibelverstindnis fortgesetzt, Bibel wird
progressiv ausgelegt: Die Christen sind daher eine ,,Deutungsgemeinschaft.“295

Gegeniiber Bengel vertritt Oetingerzg(’ einen spekulativen Pietismus, indem er ein theoso-
phisches System erarbeitet, die Wesensschau Jakob Bohmes und der Kabbala integriert und
eine Ganzheitsschau der Wirklichkeit erstrebt. Ihm gelingt erstmals ein Leben, das keinen
Gegensatz mehr kennt zwischen Frommigkeit und Gelehrsamkeit. Vor allem die Begeg-
nung mit Jakob Béhme war schicksalhaft fiir Oettinger. Darauthin dnderte er sein Gottes-
bild radikal: Gott ist nicht mehr jenseitig, sondern eine schopferische Lebenskraft, die in
der Welt wirkt. Oetinger ist Jakob Béhme lebenslang dankbar fiir seine Anleitung zur ,,le-
bendigen Erkenntnis® Gottes™. Oectingers Theosophie wirkte zeitlebens auf Schelling; in
seiner Spitphase Mitte des 19. Jahrhunderts ging es nicht mehr nur um die Hellenisie-
rungsdebatte, sondern um eine Infragestellung der Transzendenz im kulturellen Kontext
des ,,Sikularismus®. Hier werden fiir ihn die Antworten aus der mystisch-theosophisch
Tradition ,,rettend fiir die Seele®.

293 Vgl. Benz 1955, S. 34.

294 Vgl. Benz 1955, S. 35.

295 J.C. Schnurr bezeichnet in seinem aktuellen Werk tiber die Erweckungsbewegung, die als Fortfiihrung des
Pietismus im 19. Jahrhundert gewertet wird, die Erweckungsbewegung als eine ,,Diskurs- und Deutungsge-
meinschaft” im Vormadrz; allerdings leitet er diesen Begriff nicht von Oetinger explizit ab, sondern allgemein
vom ,,fundamentalen Geschichtsbezug des biblisch-christlichen Glaubens® in der Erweckungsbewegung; vgl.
Schnurr, Jan Carsten: Weltreiche und Wahrheitszeugen. Geschichtsbilder der protestantischen Erweckungs-
bewegung, Gottingen 2011, S. 14, S. 20. Zu einem autonomen und existentiellen Umgang des FEinzelnen im
Umgang mit der Bibel ruft auch Schelling auf in seiner ,,Erlanger Rede®; vgl. Kap. 6.6.2.2.2.3.

2% Vgl. Griffero 2004. Tonino Griffero macht aktuell auf den grolen Einfluss Oetingers auf Schelling auf-
merksam.

297 Ein theologischer Ausdruck, der sich sowohl bei Schelling als auch bei Chomjakov wieder findet. Zentral
wird er bei Chomjakov, der in der vorliegenden Arbeit als bedeutsamste Figur eines beginnenden theologi-
schen Dialogs zwischen West und Ost um 1850 vorgestellt wird. Chomjakovs ,,lebendige Gotteserkenntnis®
wird im aktuellen Werk von Bortnyk (2014) mit dem modernen Begriff der ,,religiésen Erfahrung™ umschrie-
ben. Chomjakov wird von Bortnyk als Begriinder einer modernen russischen Theologie der ,,Erfahrung® in
der Mitte des 19. Jahrhunderts bewertet; vgl. Kap. 6.6.2.3.5.

83



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

6.6.2.2.2.  Stationen der Bedeutung von Schellings Religionsphiloso-
phie fiir das Eroffnen eines Dialoges zwischen West und
Ost

0.6.2.2.2.1. Anfanglicher zentraler Kontinuititsgedanke in der Kirchenvi-
terlehre

Bei Schelling bahnt sich bereits in seinen Ttbinger Studienjahren etwa um 1790 die Abkehr
von einer dualistischen, polemischen Sicht der Kirchenviter™ an. Diese sucht sich abzu-
grenzen vom ,,Heidentum® der Antike, vom ,,schindlichen® Einfluss antiker Philosophen,
indem er sein aus dem schwibischen Pietismus tbernommenes ganzheitliches Offenba-
rungs- und Geschichtsverstindnis integriert.

Die dualistische Sichtweise des deutschen Protestantismus im 18. Jahrhundert bestreitet,
dass platonisches Gedankengut in die Entwicklung der christlichen Lehren von Trinitit
und Sohn Gottes eingeflossen ist. Schellings Lehrer Rofler findet einen Kompromiss im
Streit mit den Verfallstheoretikern. Er behauptet, die Kirchenviter hitten sich — aus Griin-
den der Polemik — lediglich dem Sprachgebrauch der sogenannten ,,Neuplatoniker* ange-
passt, die als gefahrlich fur das frithe Christentum eingestuft wurden. Sie hitten verstanden
werden oder in der hellenischen Umwelt keinen Anstof3 erregen wollen; auch hitten sie
Bestitigung gesucht mit dem Beifall grofer Minner wie Platon und Aristoteles. Demnach
habe es lediglich eine dullere Angleichung an die Neuplatoniker gegeben. RoSler sei es ge-

€299
>

radezu verhasst gewesen, Geschichte ,aus einem Prinzip zu konstruieren wihrend
Schelling in Abgrenzung zu seinem Lehrer zeitlebens an einer inneren Auseinandersetzung
mit der Antike interessiert war. ™ In sein oben dargestelltes ganzheitliches Geschichtsver-
stindnis bezieht Schelling nun auch sein Verstindnis von Antike immer mehr ein.””' Bei
Schelling ist also eine Kontinuitit der Antike zum Christentum gegeben, weil nach ihm
Ideen des Platonismus in die Epoche der Patristik, in die Lehre der Kirchenviter eingehen.

Dies wurde bis dahin in der dualistischen Sicht bestritten.*”

2%8 Vgl. Franz 2004, S. 601-614.

299 Franz 2004, S. 604.

300 M. Franz bewertet die durchgingige geschichtstheologische Prigung Schellings als ,,Leitmotiv von seiner
Magisterarbeit bis zur spiten Philosophie der Offenbarung®, vgl. Franz 2004, S. 604.

301 In der Auseinandersetzung mit dem Kirchenvater Athanasius von Alexandrien, die unten in Kap.
0.6.2.2.2.4. vorgestellt wird, hat Schelling in seinem Spatwerk ab der 1830er Jahre seine frihe Sicht der Kir-
chenviter wieder aufgegriffen zur Vertiefung philosophischer Erkenntnis. In diesem Zeitraum beginnt auch
eine bedeutende Theologie der Kirchenviter, sowohl im Westen als auch im Osten, die den theologischen
Dialog zwischen West- und Ostkirche eréffnet. Die Bedeutung von Schellings religionsphilosophischen
Uberlegungen zu Athanasius fiir einen religiésen Philhellenismus ist hier zu verorten.

392 So konstatiert Jorg Jantzen, dass Schelling zeit seines Lebens das ,,Gesprich mit den Alten gesucht habe.
Jantzen greift dabei eine Formulierung des Schelling-Biographen Xavier Tilliette auf und fligt sie in seine
Gesamtwertung von Schellings Antikenverstindnis ein, zu dem auch die Patristik gezihlt werden misse: ,,Die

84



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Diese frithe Neubewertung der Kirchenviter durch Schelling ist singuléirw3 im deutschen
Protestantismus. Sie speist sich urspringlich aus dem Geist des schwibischen Pietismus
und dessen erweitertem Offenbarungsbegriff.’™ Doch erst Schelling integriert diesen in die
Kirchenvatertheologie und schafft damit das neue synthetische Antikenverstindnis.

Im Anschluss an seine Studienzeit in Tubingen tritt das religiose Interesse Schellings zu-
rick: Er wendet sich begeistert der idealistischen Philosophie im Gefolge Fichtes zu. Aller-
dings wird er auch innerhalb seiner Philosophie das synthetische Antikenverstindnis inno-
vatlv integrieren. Seine religiose Bindung wird erst wieder wichtig in der existentiellen
Trauererfahrung nach dem Tod seiner Ehefrau Caroline im Jahr 1809.

6.6.2.2.2.2. Das synthetische Antikenverstandnis im Frithwerk Schellings

Schelling gilt mit seinem synthetischen Antikenverstindnis als Initiator des Kontinuitéitsge-
dankens, das den bisherigen Gedanken der Diskontinuitit abloste. Damit war das bisherige
Ideal der klassischen Antike in Frage gestellt, und die geltende Abwertung einer der Antike
folgenden christlichen Kunst aufgehoben.

In seiner Vorlesung zur , Philosgphie der Kunst*von 1802 konstatiert Schelling das Ende der
Antike und das Christentum als absoluten Neuanfang, da mit Christus Gott selbst in die
Welt gekommen war. Auch fiir die Kunst galt ein Neuanfang, der aber nicht ohne die vo-

Antike hat in Schellings Gesprich mit ihr viele Namen, und der Leser dieses Bandes sicht sogleich, dass die
Antike hier weit gefasst ist — die Patristik (auch in ihrer Tiibinger Uberlieferung), insbesondere Athanasius
und Augustinus gehoren dazu. In: Adolphi/ Jantzen 2004, Vorwott von Jotg Jantzen, S. XL

303 So die Wertung von Tonino Griffero 2004, S. 509, Anm. 22: Er weist darauf hin, dass sich nur im wiirt-
tembergischen Pietismus, resistent gegen die Aufklirungskultur, die theosophische Lehre in Deutschland
halten konnte und auch ein entsprechend hohes Gemeinschaftsgefithl der Anhinger der Lehre erzeugte; als
eine Art ,,archaisiertes Losungswort™ bezeichnet sie Schelling als die ,,Alten” und meint damit sowohl die
Philosophen aus seinem noch pietistisch geprigten frithen Tiibinger Kreis, als auch spiter aus seinem
Miinchner Kreis, der sich etwa um 1806 um den Erweckten Sailer bildete und dem sowohl Schelling als auch
Baader angehérten.

Auf die Beobachtung, dass die Rezeption der Kirchenviter innerhalb des deutschen Protestantismus, auch
innerhalb der norddeutschen Erweckungsbewegung, kritisch bleibt, verweist A. Geck in seiner neueren Un-
tersuchung zum Erweckungstheologen Tholuck in: Geck, Albrecht (Hrsg.): Autoritit und Glaube. Edward
Bouverie Pusey und August Gotttreu Tholuck im Briefwechsel (1825-1865), Gottingen 2009, S.17-114.
Tholuck teilt nicht E.B. Puseys Begeisterung fir die Kirchenviter innerhalb der Oxfordbewegung,; vgl. Pkt
.6.0.2.3.2.2.1. A. Geck macht darauf aufmerksam, dass die protestantische Theologie die Kirchenvitertexte
lediglich textkritisch und nicht in ihrem mystischen Sinn erfasst und gelehrt habe. Dies kénne auch erkliren,
weshalb die Kirchenvitertheologie in Griechenland, die unter protestantischem Einfluss stand, nicht rezipiert
wurde. Umso wichtiger ist es daher, zu fragen, wie die Rezeption der Kirchenviter zu L. Thiersch verlduft,
der sie zentral in seinem Bildprogramm der Nikodemuskirche positioniert. Zur Beantwortung dieser Frage
muss der Einfluss Schellings auf die Familie Thiersch ebenso herangezogen werden wie Schellings Einfluss
auf die nicht-protestantische und ostkirchliche Theologie, was das vorliegende Kapitel anstrebt, dessen Er-
gebnisse in Kap. 6.6.2.2.2. festgehalten sind.

304 Obwohl im Pietismus selbst noch die Verfallstheorie vorherrscht, wie J. Wallmann gegeniiber F.C. Oetin-
ger bemerkt, vgl. Wallmann 1990, S. 139.

85



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

rausgegangene Antike zu verstehen, sondern mit ihr eng verbunden ist. Die beiden Grund-
prinzipien des Realen und Idealen, die er auch fir die Kunst gelten ldsst, ordnet Schelling
der Antike und dem Christentum zu. Jedes allein fiir sich hitte nicht existieren kénnen.
Daher sei der Uber- und Eingang der Antike in das Christentum ein notwendiger und
fruchtbringender Vorgang gewesen. Ahnliches sei zu beobachten bei der Ausbreitung der
biblischen Lehre im Urchristentum: Der Apostel Paulus habe die orientalischen Ideen in
den okzidentalen Boden verpflanzt, in den fremden Boden der Heiden. Dort konnten sie
sich ausformen, denn nur, ,,wo ganz verschiedenartige FElemente sich berthren, da erst
bildet sich der chaotische Stoff, der der Anfang alles Lebens ist.“*”> Obwohl es nahelige,
bezieht sich Schelling bei der Anwendung seiner theoretischen Betrachtungen auf die bil-
dende Kunst nicht auf die byzantinische Kunst. Dies liegt unter anderem darin begriindet,
dass er kein kiinstlerisches Anschauungsmaterial besal3. Er kiindigt eine Anwendung seiner
Betrachtung innerhalb der Malerei an, allerdings nur in ,,Werken der neueren Welt“”. Dies
16st er in seiner Rede aus dem Jahr 1806 auch ein. Eine Anwendung auf die byzantinische
Kunst hingegen leitet erst Ernst Curtius 1852 in seiner Rede ,,Die Kunst der Hellenen® von
Schelling ab.

Die Entwicklung von Schellings Kontinuititsgedankens in der ,,Philosophie der Kunst* noch
niher zu betrachten, lohnt sich hinsichtlich der kritischen Einordnung Schellings innerhalb
der deutschen Hellenisierungsdebatte. Erkennbar wird sein erkenntnistheoretischer Grund-
satz, dass durch Integration des ,Fremden® eine Vertiefung der Erkenntnis gewonnen
werden kann. Diese Haltung wird in seinem Spitwerk die Antwort auf die Herausforde-

rungen der ,,Moderne®.

Schelling propagiert die geschichtliche Einheit von Griechischem und Christlichem, also
zweier unterschiedlicher philosophischer Systeme. Wahrend in der griechischen Mythologie
das Goéttliche im Endlichen erscheint, wird in der christlichen Mythologie das Endliche im
Unendlichen aufgenommen. Daher bewertet Schelling den Vorgang der Hellenisierung des
Christentums als positiv: Der Fingang des Christlichen in die griechische Welt sei ein not-
wendiges Aufeinandertreffen zweier gegensitzlicher Welten, ohne das das Christentum
nicht lebensfihig gewesen wire. Dabei habe immer auch eine Art ,Reinigungsprozess®
stattgefunden: Bei der Aufnahme von Fremdem und philosophischen Systemen in das
Christentum wurde alles entfernt, was nicht Sache aller Menschen werden konnte, so wut-
de es ,universalhistorisch.””” Nach dem Untergang Griechenlands und Roms und dem
Ende der Volkerwanderung habe eine Universalgeschichte eingesetzt, sei das ewige Gesetz
der Vorsehung — und nicht mehr die Schicksalhaftigkeit der Antike — in Kraft getreten und

395 Schelling, F.W.].: Philosophie der Kunst (1802), in: SW V' S. 357-487, hier S. 426/427; zitiert nach: F.W.].
Schelling, Texte zur Philosophie der Kunst, ausgewihlt und eingeleitet von Beierwaltes, W., Stuttgart 2004, S.
139-281, hier S. 214.

300 Ebd., SW V, S. 439/440; Schelling 2004, S. 228.

07 Ebd. SW V, S. 426/427; Schelling 2004, S. 214.

86



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

habe alle Teile der kultivierten Welt miteinander verbunden.” Dieses Wirken einer ewigen
absoluten Kraft in der historischen Erscheinung Jesu, des Sohnes Gottes, bedeute eine
radikale Wende gegentiber der Gétterwelt der Antike und sei der Gipfel der Menschwer-
dung Gottes. Es gehe nicht mehr um eine Vergotterung der Menschen wie in der Antike,
sondern um die Vernichtung des Endlichen, das von Gott abgefallen war, um es wieder mit
Gott zu versbhnen. Darum sei das Christentum Schluss und Grenze der alten Zeit und
Beginn einer neuen Welt. Aufgrund dieses Wirkens des universalhistorischen Gesetzes sei
nichts Weltliches der Kirche fremd geblieben; alles konnte mit ihr vereinigt werden.”” So
lieBen sich etwa der heidnische Kultus und heidnische Gebriuche der dltesten Volker, die
das Symbolische bewahrt hatten, in den katholischen Kultus aufnehmen. An dieser Stelle
duBert Schelling — entgegen seiner sonstigen Zuriickhaltung persénlicher Aulerungen —
explizit Kritik an ,blédsinnigen Aufklirern®, die diesen Zusammenhang nicht verstiin-
den.’"

Da seiner Meinung nach mit der Philosophie der Aufklirung die Maxime der Vernunft
auch bei geistlichen Angelegenheiten angelegt wurde, sei das Nitzlichkeitsdenken auch in
die Sichtweise der Religion eingedrungen, weshalb sie inzwischen aller Symbolik und My-
thologie ermangele. Diese zu retten, ist Schellings Bestreben.”"!

In seiner Rede ,, Uber das VVerhéltnis der bildenden Kiinste zu der Natur®? von 1807 problemati-
siert Schelling den aristotelischen Begriff der Natur, um den Satz, die Kunst ahme die Na-
tur nach, zu verifizieren. Seine Nihe zu Plotin zeigt sich, wenn er in der Natur die Erschei-
nung des Ewigen und Absoluten ansetzt und in der Natur einen lebendigen Organismus
sieht. Das Kunstwerk bleibt in der Moderne allerdings nur Fragment des Absoluten, kann
sich ihm nur annihern. Wie Schlegel hilt er die Seele des Menschen hoch, die fahig ist, das
Begrenzte zu ,,synthetisieren®. Der Kiinstler muss arm und leer werden, um in dieser Ent-
auflerung fur das Absolute empfinglich zu sein. Voraussetzung fiir eine Erneuerung der
religiosen Kunst der Gegenwart ist laut Schelling eine philosophische Erneuerung. Daher
fordert er die Uberwindung der rein rationalen Philosophie der Aufklirung und strebt nach
einem metaphysischen Ansatz, der das Absolute zur Erscheinung bringt. Dieser Ansatz
Schellings ist im neuplatonischen Denken Plotins begriindet, wonach das Unendliche sich
im Endlichen manifestiert. Diese Vorstellung ist auch grundlegend fiir seine kunsttheoreti-
schen Ansichten, in denen er eine Kontinuitit von der altgriechischen bis zur christlichen

308 Ebd. SW V, S. 428/429; Schelling 2004, S. 214 ff.

309 Ebd. SW V, S. 434/435; Schelling 2004, S. 223.

310 Ebd. SW V, S. 435/4306; Schelling 2004, S. 223.

311 Ebd. SW V, S. 440/441; Schelling 2004, S. 229. Einen solchen Vorwutf dullert spiter Schelling gegentber
dem Gottesbild in der Religionskritik von Karl Marx, das sich aus der Aufklirungstheologie gebildet habe.
Diesem oberflichlichen Gottesbild sei ein vertieftes entgegenzuhalten, in dem Gott nicht der rational ,,Greif-
bare®, sondern das ,,Geheimnis® sei.

312 Schelling, F.W.J., SW VII, hrsg. von K.F.A. Schelling, Stuttgart 1860, S.289-329; Schelling F.W.].: Texte
zur Philosophie der Kunst, Stuttgart 2004, S. 53-95.

87



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Kunst erkennt, wobei der den Begriff ,,byzantinisch® nicht verwendet. Obwohl er persén-
lich nie Gelegenheit zum Studium byzantinischer Ikonen hatte, erfasst er in der Miinchner
Akademierede von 1807 die philosophische Grundlage ostkirchlicher Bilder und bahnte
damit den Weg fiir eine westliche Anniherung an das 6stliche Bildverstindnis, der in der
westlichen Rezeptionsgeschichte des 19. Jahrhunderts einzigartig blieb.’"

Der Kontinuititsgedanke Schellings wird ansatzweise von Ernst Curtius aufgegriffen, der
Schellings Vorlesungen in Berlin besuchte. 1852 wendet er sich mit seiner Forderung einer
neuen Kunst durch Anbindung an die Antike auch der byzantinischen Kunst zu. Curtius
verweist auf die erfolgreiche Rezeption der Kirchenviter in der zeitgendssischen Theologie.
Deshalb erwartet er analog eine erfolgreiche Rezeption der byzantinischen Kunst fir die
religiose Gegenwartskunst. Die Begriindung einer ,,neo-byzantinischen Kunst“ erfolgt also
noch nicht mit der Integration neuplatonischer Ideen im Sinne von Schellings Akademie-
rede. Diese weisen weit in das 20. Jahrhundert voraus. Daher kann auch fir Ludwig
Thiersch angenommen werden, dass er sich eher im Verstindnis von E. Curtius bewegt.
Fir seine neobyzantinische Kunst in Athen um 1850 ist die Ankniipfung an die zeitgends-
sische theologische Rezeption der Kirchenviter zentral. Die religionsphilosophischen Vo-
raussetzungen fir ein solches Umdenken in Deutschland schaffte jedoch Schelling, der
auch die Antikenanbindung fiir die Moderne neu beschreibt.

6.6.2.2.2.3. Die ,,Erlanger Rede* (1827)

Nach der ,,Akademierede publiziert Schelling nichts mehr.”** Auch seine AuBerungen zur

Kunst sind nur noch spéirlich3 > Seine nun wieder eintretende Wende zur Religion und zu

313 Erst 1890 uberwindet Karl Schwarzlose die vorherrschende Ablehnung des ostkirchlichen Bildes durch
Anwendung eines historisch—kritischen Ansatzes, eine wissenschaftliche Methode, die erst ab etwa der Mitte
des 19. Jahrhunderts entwickelt wurde. Dies bedeutet, dass die Lehre der byzantinischen Bildertheologie
selbst zu Wort kommen soll; der eigene konfessionelle Standpunkt soll dabei aufgegeben werden. Deshalb
werden vor allem Quellen der griechischen Lehre von den Bildern zitiert und ausgewertet, um die ,,Eigenart®
der Bilder und der griechischen Bildertheologie zu verstehen, vgl. Kap. 7.1.1. ,,Zum Verstindnis des religic-
sen Bildes im Osten®.

314 Seine handschriftlichen Aufzeichnungen werden erst posthum von seinem Sohn Katl Friedrich August ab
dem Jahr 1854 veroffentlicht. Dies wirft zentrale Fragen zur Rezeption Schellings in der Folgezeit auf, die fiir
die vorliegende Untersuchung bedeutsam sind, weil Schellings Religionsphilosophie als Voraussetzung fiir
eine Annidherung des Westens an den Osten angenommen wird, so dass vor allem Fragen der Rezeption in
Russland geklirt sein missen. Konkrete Forschungsergebnisse, wie die Rezeption in Russland schon in der
Jenaer und Wiirzburger Zeit, vor allem aber ab den 1830er Jahren in der Miinchener und Berliner Zeit verlief,
gibt Rezvykh, Peter in: Schelling und Russland. Philosophie in tiberregionalen Netzwerken, in: Akademie
aktuell. Zeitschrift der Bayerischen Akademie der Wissenschaften 1 (2007), S. 22—24. Rezvykh hat die Rezep-
tion Schellings in Russland quellenbezogen untersucht. Die Forschungen erfolgten innerhalb des deutsch-
russischen Projektes ,,Schelling und Russland* in Kooperation mit der Schellingkommission der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften. Mitschriften von Schellings Vorlesungen in Miinchen und Berlin gelangen
tber junge russische Studenten nach Russland, werden dort weitergereicht, in Nachschriften vervielfaltigt und
in intellektuellen Kreisen diskutiert. Eine vergleichbare Bestitigung der zeitgendssischen Kommunikations-

88



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

religionsphilosophischen Fragen steigert sich wihrend seines Aufenthalts in Erlangen
(1820-1827). Dieser namlich ermdglicht ihm den Rickzug ins Privatleben, zu dem auch die
Teilnahme am religiosen Leben gehort, die vom natirlichen protestantischen Milieu der
frankischen Universititsstadt geprigt ist. Hier erhalt er starke religiose Impulse bei den
Predigten des reformierten erweckten Theologen und Priesters Christian Krafft, die ihn mit
den Inhalten der Erweckungstheologie’'® bekannt machen. Hier gelangt er zu einem neuen
existentiellen Glaubensverstindnis, das er in seiner ,,Erlanger Rede® ' kundtut.

Die Umstinde, die zur Grindung des Erlangener Bibelvereins im Jahre 1824 fihren, ge-
wihren Einblick in die Schwierigkeiten, die die erste Niederlassung der Erweckungsbewe-
gung in Bayern erfahren musste.’"® Sie zeigt die konfessionellen Spannungen im katholisch
geprigten Bayern im Allgemeinen und das Misstrauen gegentuber den Bibelgesellschaften
im Besonderen aufgrund ihres iiberkonfessionellen Charakters.”” Eine Losung, die zur
Grindung des Bibelvereins fiihrte, wurde durch Kompromiss und diplomatisches Ver-

kultur in Russland ist auch fir den Briefwechsel zwischen Palmer und Chomjakov belegt, s.u. Kap. 6.6.2.3.2.1
und 6.6.2.3.2 Genauso zentral ist aber auch die Frage, wie Schellings religionsphilosophische Gedanken in der
deutschen Theologie wirksam sind, da von ihr der theologische Dialog mit der Ostkirche erwartet wird. Der
bekannte Schellingbiographe Tilliette gibt Hinweise fiir eine entsprechende Kommunikationskultur in
Deutschland. Hier dienen vor allem die Treffen in gesellschaftlichen Zirkeln, zu denen im hohen Maf3e auch
im Hause Schelling — sowie auch im Hause Thiersch — eingeladen wird, dem intensiven intellektuellen Aus-
tausch, ebenso die hohe Gesprichskultur mit Gisten auf Spaziergingen und wihrend zahlreicher Kuraufent-
halte an berithmten Kurorten, wo Intellektuelle aus ganz Europa und Russland zusammentreffen. Die miind-
liche Gesprichskultur setzt sich oft in intensiven Briefwechseln fort, vgl. Tilliette 2004, S. 297, S. 301. Die
hohe Vernetzung Schellings in einem intensiven internationalen Netz von Briefpartnern belegen die oben
genannten neuen quellenbezogenen Recherchen von Peter Rezvykh. Dariiber hinaus ist nattrlich die Frage
von Interesse, ob und in welcher Weise die Gedanken Schellings bis zum jungen Ludwig Thiersch um die
Jahrhundertwende vordringen kénnen, der hier als Konsensfigur zwischen Ost und West in Athen vorgestellt
wird. Neue biographische Zusammenhinge kénnen erschlossen werden aufgrund von neuen Ergebnissen in
der Quellenforschung zur ,,Erlanger Rede® in: Rezvykh, Peter: Schellings Rede tiber die Bibelgesellschaften,
in: Zeitschrift fiir neuere Theologiegeschichte 1 (2007), Band 14, S. 1-48, auf die unten niher eingegangen
wird.

315 Vgl. Beierwaltes, Werner: Einleitung zu F.W.J. Schelling, Texte zur Philosophie der Kunst. Stuttgart 2004,
S. 3-50, hier S. 4. Wie viele andere fihrt W. Beierwaltes das zurtickgehende Interesse Schellings an Fragen der
Kunst auf eine geistesgeschichtliche Wende Schellings zuriick, die sich in der einsetzenden Hinwendung zu
Fragen der Religionsphilosophie, insbesondere der Mythologie, duB3ert. Doch weist er darauf hin, dass die
Kunst auch im Spitwerk Schellings thematisiert wird, insofern die Kunst ihren ,,Stoff* in der Mythologie
habe. Kunst bleibt bei Schelling immer im metaphysischen Denken eingeordnet. Auf die Aussagen des spiten
Schelling zur Gegenwartskunst und seinem spiten Verstindnis von Antikenanbindung vgl. unten Kap.
0.6.2.2.2.5. Dies ist insofern von Bedeutung, als Ludwig Thiersch m.E. um 1850 sein neobyzantinisches
Kunstziel auf Schellings Verstindnis von Antikenanbindung aufbaut.

316 Die Inhalte der Erweckungstheologie hat neuerdings A. Geck erstmals systematisch umschrieben, vgl.
unten Kap. 6.6.2.3.2.2.1; vgl. Geck, Albrecht (Hrsg.): Autoritit und Glaube. Edward Bouverie Pusey und
August Gotttreu Tholuck im Briefwechsel (1825-1865), Géttingen 2009.

317 Schelling, F.W.].: Ueber den Werth und die Bedeutung der Bibelgesellschaften. SW 1, 9, S. 247252, abge-
druckt in: Rezvykh 2007, S. 42—48.

318 Erstmals quellenkritisch untersucht und mit neuen Ergebnissen vorgestellt in: Rezvykh 2007, S. 2-8.

319 Im papstlichen Edikt von 1816 wurden die Bibelgesellschaften als ,,Pest™ verurteilt, da thnen vorgeworfen
wurde, konfessionellen Indifferentismus zu verbreiten. Seitdem war die Genehmigung solcher Einrichtungen
in Bayern besonders erschwert; vgl. Rezvykh 2007, S. 3.

89



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

handlungsgeschick gefunden.320 Die historischen Hintergriinde werfen ein bezeichnendes
Licht auf die Verfasstheit der Anhinger der Erweckungsbewegung, zu denen Schelling und
viele andere Prominente zihlen. Es wurde bereits auf eine eigentimliche Haltung der Ver-
schwiegenheit innerhalb der Erweckten aufmerksam gemacht, die nun auch als Vorsichts-
mafinahme gegeniiber staatlicher Beobachtung gewertet werden kann. Hierzu darf wohl
auch eine Anweisung Schellings stehen, der in auffallender Weise die Drucklegung seiner
»Erlanger Rede®, die fiir die Anhinger der Bewegung bestimmt war, nicht erlaubte.”® Auch
Angaben zu karitativen Titigkeiten seiner Ehefrau Pauline Schelling innerhalb des von C.
Krafft gegrindeten privaten Bibelvereins sind in Briefdokumenten lediglich andeutungs-
weise zu finden’™.

320 Im diplomatischen Spiel konnten durch Schellings Einfluss antike Figuren, an denen Ludwig 1. interessiert
wat, an den bayerischen Kénigshof vermittelt werden. Im Gegenzug gewihrte Ludwig 1. die Grindung des
Erlangener Bibelvereins im Jahre 1824 mit der Auflage, die erstrebte iberkonfessionelle Verfassung abzule-
gen und sich als Teil der protestantischen Kirche in Bayern unterzuordnen, vgl. Rezvykh 2007, S. 7 f.

321 Vgl. Rezvykh 2007, S. 31-34. Die Rede erschien erst posthum, so dass wiederum die Frage der Rezeption
zu kldren ist, zumal nur ein kleiner Horer-Kreis bei der Rede anwesend war. Hier ist der Hinweis im Proto-
koll fiir die vorliegende Arbeit wichtig, dass die festliche Generalversammlung im Jahr 1827 neben den Vor-
standsmitgliedern ,,zugleich von Studierenden besucht® war, zu denen u. E. auch Hatless als der spiter be-
rihmteste seiner Studenten gezihlt werden darf; vgl. ebd., S.31, Anm. 119: Eine Rezeption des Rede-Inhaltes
darf Gber die oben beschriebene Kommunikationskultur sowohl iiber Schelling selbst als méglicherweise tber
Harless erfolgt sein. H. Thiersch gilt in mehreren wissenschaftlichen Hinweisen als treuer Vertrauter Schel-
lings; zum einen war er sein Taufpate, was bereits auf die enge Verbundenheit der beiden Familien Schelling
und Thiersch in Miinchen hinweist; vgl. Tilliette 2004, S. 295. X. Tilliette berichtet, dass H. Thiersch von
1833-1835 Zuhorer von Schellings Philosophie-Vorlesungen war, als dieser wieder nach Miinchen zuriickge-
kehrt war (5.340). Im Anschluss studierte H. Thiersch Theologie in Erlangen, wo er besonders durch A.
Harless und C. Krafft beeinflusst wurde. Nach P. Rezvykh gehort H. Thiersch zu einem bedeutsamen Kreis
von Erlanger Theologen, die Schellings Vorlesungen gehért hatten, vgl. Rezvykh 2007, S. 9, Anm. 27. So
kann geschlossen werden, dass der Inhalt der Rede auch im Hause Thiersch bekannt war. Dass neben einer
privaten Vertrautheit auch ein intensiver wissenschaftlicher Austausch zwischen Schelling und H. Thiersch
stattfand, der bis in Schellings Berliner Jahre und bis zum Ubertritt H. Thierschs zum Irvingianismus im Jahre
1847 andauerte, vgl. Wilson 1985. Schellings religionsphilosophische Ideen, auch die seines Spatwerkes, wa-
ren also im Hause Thiersch tber den éltesten Sohn Heinrich bekannt, mit welchem auch Ludwig Thiersch in
Briefkontakt stand.

322 Vgl. Rezvykh 2007, S. 10. In dieser Quelle ist auch der Hinweis zu finden, dass das Ehepaar Schelling
bereits seit 1821 aktiv war im genannten privaten Bibelverein, zu dem auch wohltitige Initiativen gehorten.
So kann auf eine religiése Prigung durch die frinkische Erweckungsbewegung im Hause Schelling geschlos-
sen werden, die spiter, beim Wechsel Schellings nach Minchen, auf einen Minchener Kreis tiberging. Zu-
mindest darf auf eine solche innere religiése Verbundenheit bei den Frauen geschlossen werden, auf die auch
Tilliette 2004, S. 295 hinweist: Amalia Thiersch und Pauline Schelling hielten in Miinchen zusammen, weil sie
beide aus Gotha stammten, dies ist m.E. umso mehr relevant, als sie sich als Protestanten im katholisch ge-
prigten Miinchen in einer Diaspora-Situation befanden. So konnte die religiése Prigung auf den jingsten
Sohn Ludwig Thiersch iibergehen, der in einem engen Verhiltnis zu seiner Mutter stand; Merkmale der ,,e1-
weckten® Frommigkeit sind in zweien seiner Briefe auffindbar, der eine aus seiner Konfirmationszeit, in der
er das typische Vokabular aus der pietistischen Frommigkeit benutzt: ,,Der dlteste Bruder Heinrich, welcher schon im J.
1835 Miinchen verliefS, um in Erlangen Theologie zu studiren, hatte durch seine erste Richtung anch anf uns jiingere Geschwister eingewirkt;
als nun anch bei mir die Confirmationsgeit herankam, reifte in mir der Entschinf§, Theologie zu studieren (1839). Bruder Heinrich war von
Erlangen und Basel zuriickgekommen (In Basel war er Lebrer an der Missionsanstalt geworden) u. bei ibm trieb ich noch den Sommer 39
Hebriisch, was ich anch unter Marcus Joseph Miillers Leitung ein halb Jabr fortsetzte. Als aber die Neigung zur Kunst iiberwog batte ich
einmal ein Zwiegespréch mit Papa selig auf seinem Zimmer oben, u. ich erdffnete ibm meine S krupel, wie ich wobl wisse, daf§ der schonste
Beruf die Theologie sei (der Gewinn einer Seele wiege Alles andere anf) ob man denn anch als Kiinstler fiirs Reich Gottes thatig sein kinne?

90



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Mehrfach wird in der Forschung darauf hingewiesen, dass Schellings Verschwiegenheits-
postulat auch Ausdruck einer inneren Uberzeugung ist, wonach seine Inhalte von groBter
Bedeutung, nur fir die Eingeweihten bestimmt sind und daher in einer Art Arkandisziplin

geheim gehalten werden miissen.’”

Die Rede Schellings ,,Ueber den Werth und die Bedentung der Bibelgesellschaften*** lisst sich vor-
dergriindig in die religiose Praxis der individuellen Bibellektiire und ihre Bedeutung inner-
halb der Bibelgesellschaft einbetten. Bei niherem Hinsehen jedoch ordnet sie Schelling in
einen grofleren geistesgeschichtlichen Rahmen ein. Denn er versteht die Bibellektiire als
eine neue Art der Gotteserkenntnis durch subjektive Erfahrung, die durch die traditionelle
Ubernahme von Glaubenswissen erginzt wird. Damit verortet Schelling sein Anliegen
nochmals in der Hellenisierungsdebatte. Zugleich eréffnet er mit dem neuen Zugang einer
existentiellen Gotteserkenntnis einen Weg, der in die Tiefenschicht der Wirklichkeit reicht
und immer gezielter auch in seinem Spatwerk im Fokus seiner philosophischen Erkenntnis
steht.””

Der gute Papa tristete mich, u. so war der erste Schritt zur Kiinstlerlanfvabn gethan. “ In: Thiersch, Ludwig: D.L.5 - Band 1
(1866—1880). 3 Binde Tagebticher (wobei es sich eher um die Memoiren Ludwig Thierschs handelt, sie sind
retrospektiv verfasstl). 1866—1886, 1887-1899, 1900—1906, in: Thiersch, Ludwig (Hrsg.): Thierschiana III.,
hier Kapitel ,,Lehtjahre. Erste Epoche (Bildhauerzeit.) 1839 od. 40. sowie spiter in einem Brief aus Rom, in
dem er begeistert von einem Gottesdienst in erweckter Spiritualitit berichtet: ,, Zum Abendmab! gegangen. Noch
nie bin ich solcher Gnade in diesem Grade theilhaft geworden. Gott wirkt. Durch den Mund seines Dieners Wunder der Barm-
herzigkeit an unseren verstockten Herzen; schon beim letzten Besuch bei Pabst ergriffen uns beide (Wittich und mich) durch seine
vom Grund des Hersens n. ans vollster Uberzengung gesprochenen Ansichten n. Erfabrungen iiber die heilsamen Wirkungen der
Religion siberbanpt und bei ihm insbesondere durch den lebendigen Glanben, daff der Christus, der in Paldstina unter d. Men-
schen wandelte wirklich Gott se, u. dafs erst dadurch in ibm ein neues Leben erwacht sei. Es hatte eine Zeit des Unglanbens, wo
er alle Wunder auf natiirlichem Wege zu erkliren bemiibt war (er studierte friiber Philosophie) wo er sich aber immer wibrend
der Arbeit sagen mufSte: Mensch, du ligst. (Seine Ansicht siber die protestantische Kirche, sie sei die wabre weil sie die genauste
sei). Aber nichts ist mit der Predigt zu vergleichen, die er heute hielt. Er schien sie anch ganz, besonders anf uns gerichtet u
haben; die Epistel war Thessal. I. Cap. 4, 1—12. einen besonderen Nachdruck legte er auf die Worte: dann des ist der Wille
Gottes, nun Heiligung; zuletzt war er siberwaltigend durch die Kraft u. unendliche Liebe, die sich in dem SchinfSgebet anssprach,
er betete fiir unsere Heiligung u. brach uns das Herz. Ja so ergreifend war noch keine Predigt. Das Abendmabl wurde nach der
Predigt ansgetheilt; Bruckner aus Berlin gab es zuerst Pabst, u. dieser dann ihm. darnach kamen wir, 6 Mdnner u. 2 Franen
zu gleicher Zeit, um d. Altar kniend. “ in: Thiersch, Ludwig: Thierschiana III D.1.3. (5 kleine Biichlein). 6 Tagebi-
cher vom 12.11.1849-11.5.1851 (teilw. m. Skizzen), in: Ludwig Thiersch (Hrsg.): Thierschiana III., hier Tage-
bucheintrag vom Sonntag, d. 24. Febr. 1850.

323 Vgl. J.E. Wilson, der ein solches Verhiltnis auch fiir die Beziehung zwischen Schelling und H. Thiersch
beschreibt und mit einer Anhingerschaft der Akkomodation bezeichnet, dass héhere Wahrheiten verschwie-
gen werden missen, in: Wilson 1985, S. 24; vgl. auch T. Griffero, der Schellings Verheimlichung seiner theo-
sophischen Quellen als systematisch bewertet und sie in einer ebenso systematischen Archaisierung in der
Formel der ,,Alten wiedergibt: Griffero 2004, S. 501.

324 Schelling, F.W.J.: Ueber den Werth und die Bedeutung der Bibelgesellschaften. SW I, 9, S. 247-252, abge-
druckt in: Rezvykh, 2007, S. 42—48.

325 P. Rezvykh sicht eine philosophiegeschichtlichen Deutung der ,,Etlanger Rede® auch insofern begtriindet,
als die S6hne Schellings bei der Veroffentlichung von Schellings Werken diese Rede, obwohl sie nach auflen
eine Gelegenheitsrede ist, innerhalb des geschichtsphilosophischen Spitwerks eingeordnet haben (SW I, 9,
247-252), vgl. Rezvykh 2007, S. 34. Weitere Beztige der Erlanger Rede zum philosophischen Spitwerk Schel-
lings stellt Rezvykh auf S. 35 ff. her: Schelling weitet seine Gedanken_spiter aus in seiner Votlesung zur ,,Phi-
losophie der Offenbarung®, die er ab 1831/32 an det neu gegriindeten LMU in Munchen halt. Hier gehen

91



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

In seiner Rede stellt Schelling heraus, dass zur Vollendung der Reformation die Dominanz
der gelehrten 326 Bibelauslegung tiberwunden werden miisse. In den Bibelgesellschaften
konne dieses Ziel aus zwei Bewegungen erreicht werden: einerseits ,,von unten® durch Er-
moglichung einer universellen Glaubenserfahrung und andererseits ,,von oben® durch wis-
senschaftliche Vermittlung der Glaubensinhalte.”” Da die rein auf die Vernunft beschrink-
te Sichtweise innerhalb der philologischen Bibelwissenschaft die unmittelbare Glaubenser-
fahrung hemme, musse nun die Erfahrung das Primire werden. Dennoch seien beide
Glaubenswege einander zugeordnet, weil im idealen Falle der Theologe — einem guten Leh-
rer gleich — den Schiiler auf die Erfahrung vorbereite und sie am Ende in einem grof3eren
Kontext deute.

Der Schwerpunkt der Auswertung von Schellings ,,Erlanger Rede® soll an dieser Stelle in
der genaueren Betrachtung der beiden Glaubenswege liegen, vor allem im primiren des
unmittelbaren Weges durch personliche Bibellektiire.” Der Hohepunkt von Schellings
Rede liegt in der Deutung, die er diesem Erfahrungsweg innerhalb der Kultur beimisst und
damit erkenntnistheoretisch erweitert’”: Gerade weil die Bibel viel Unverstindliches ent-

halte, wiirden Denkvermogen und Scharfsinnigkeit angeregt. Er scheut sich nicht, das Bi-

seine Gedanken ein in eine Geschichtskonstruktion von drei Epochen der Kirchengeschichte, die er den drei
Aposteln Petrus, Paulus und Johannes zuordnet, wobei die dritte Epoche, die tiberkonfessionelle ,,johannei-
sche Kirche®, das Ziel in der zukiinftigen Kirche sei (8. 39). In einem nichsten Schritt verbindet er diesen
Gedanken mit der trinitarischen Spekulation in der Potenzenlehre: die drei Potenzen, Vater (katholisch, Pet-
rus), Sohn (protestantisch, Paulus) und Heiliger Geist (iberkonfessionelle Geistkirche, Apostel Johannes);
letztlich nihert sich Schelling immer mehr einem ,,geistigen Christentum®, einer ,,philosophischen Religion*
(S. 40) an und entfernt sich zunehmend von einer konfessionellen Anbindung. Das Spitwerk Schellings wird
in Deutschland kaum noch rezipiert; umso mehr Anklang findet es in Russland, wo die zu erstrebende ,,jo-
hanneische Kirche® mit der Ostkirche in Einklang gebracht wird, was aber nicht im Sinne Schellings ist, der
sie iberkonfessionell verstanden wissen wollte. Eine Rezeption des Schellingschen Spitwerks durch
Chomjakov wird in der Theologie der Ostkirche abgelehnt. Weil im Rahmen dieser Arbeit aber die theologi-
sche Rezeption westlicher Theologie zu Chomjakov interessiert, soll dieses Gedankengebiude Schellings
nicht weiter verfolgt werden. Das Spitwerk Schellings ist nicht nur bei den Zeitgenossen umstritten, sondern
wurde offensichtlich auch von Schelling selbst als nicht abgeschlossenes Werk betrachtet; dies kann gefolgert
werden in Anbetracht der zahlreichen handschriftlichen Entwiirfe und Uberarbeimngen, die er zur ,,Philoso-
phie der Offenbarung® hinterlassen und wohl auch aus diesem Grund nicht zur Veréffentlichung frei gege-
ben hat.

326 An anderer Stelle duflert Schelling seine Kritik an der dogmatischen Bibelauslegung seiner Zeit schirfer:
»Darum findet man in unseren Systemen die hervorragendsten Lehrpunkte, aber starr dogmatisch hingestellt,
ohne die innere Verkniipfung, die Uberginge, die vermittelnden Glieder, die sie doch allein zu einem ver-
stindlichen Ganzen machten, das nicht mehr blinden Glauben forderte, sondern die freie Zustimmung des
Geistes wie des Herzens erhalten wiirde. Es fehlt mit einem Wort an dem inwendigen (esoterischen) Sys-
tem.”, in: SW VIII, S. 271.

327 Vgl. Rezvykh 2007, S. 35 f.

328 Schelling fand diesen Weg vorgezeichnet in Oetingers Darstellung eines allgemeinen Glaubenssinnes, der
in jedem einzelnen Gliubigen angelegt sei, im ,,sensus communis®.

329 Was zu der etwas verwundert klingenden Formulierung im Bericht tiber die Jahresversammlung und Schel-
lings Rede fuhrte, die Bedeutung der Bibelgesellschaften sei von Schelling ,,aus dem nicht-religiésen Ge-
sichtspunkt® betrachtet worden, vgl. Rezvykh 2007, S. 31.

92



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

bellesen in einen Zusammenhang mit dem Kunstsinn eines Volkes und der Qualitit seiner
Poesie zu stellen. Dott unterscheidet er ,,conventionelle Poesie® von Werken, die ,,an die
stillen aber tiefen Wasser der Alten erinnern.” Daher plidiert er dafiir, einem denkenden
Volk den Vorzug zu geben. Denken und eifriges Bibellesen stehen bei Schelling in einem

P fithrt Schelling diesen
Ansatz weiter aus, indem er eine innere Verwurzelung des Christentums von einer blofen

notwendigen inneren Zusammenhang. In seinen spiteren Schriften

AuBerlichkeit unterscheidet, die leicht wieder abzustreifen sei. Und er fithrt dies auf die
unterschiedlichen Glaubenszuginge zurtick: Im ersten ereigne sich die Verinnerlichung
durch freies unkontrolliertes Denken des Subjekts, im zweiten werde der Glaube lediglich
wie ein bloBes Wissen autoritir von aullen vermittelt und gehorsam vom Subjekt tber-
nommen, nicht jedoch existentiell angeeignet und daher leichter abgelegt. In der Berliner
Fassung der ,,Philosophie der Offenbarung® hei3t es: ,,Dem Neapolitaner, schon dem
Paduaner liegt Christus in viel zu weiter ferne [Anm. d. Verf.: R. v. Schelling], so weit be-
miiht sich sein Geist nicht in die Vergangenheit zurtick; der h. [Anm. d. Verf.: R. v. Schel-
ling] Antonius ist ein viel niherer, gegenwirtiger Trost.“> Wenn man von der nationalen
und konfessionalistischen Kontextualisierung abstrahiert, ist hier der spite erkenntnistheo-
retische Weg Schellings sichtbar: Mit den Kategorien von Tiefe, Weite und Retrospektive
muss Christus gesucht werden angesichts einer Gegenwart, die nur das Naheliegende und
billig Vertrostende sieht, das schnell vergeht. Auch die Kategorie der Stillen und Alten aus
der ,,Erlanger Rede® gehort hierzu.”” Der Erkenntnisweg wird sich verdichten mit dem
Moment des Unkontrollierbaren, das der subjektiven Erfahrung inhirent ist — einer Hal-
tung der Bereitschaft, sich dem Nicht-Rationalen, Unverstindlichen und Fernen auszuset-
zen, um einer verflachenden Dimension des Lebens entgegenzutreten.

Schellings Weg des Vorrangs einer existentiellen Gotteserkenntnis vor der Ubernahme von
Glaubensinhalten durch Tradition und Institution wird in der zeitgendssischen Theologie
stark rezipiert. Dies ist vor allem bei Moéhler, Chomjakov und fur die Oxfordbewegung
nachzuweisen.”™ Die theologische Fachsprache bezeichnet die beiden unterschiedlichen
Glaubenswege seit Augustinus als fides qua (Glaubensakt) und fides quae (Glaubenswis-
sen). Thr Verhaltnis erstritt jede historische Epoche neu. In der ersten Halfte des 19. Jahr-
hunderts geht es um das Erlangen einer ,,lebendigen Gotteserkenntnis®, wie es Chomjakov
formuliert, um in einer toten und erstarrten Kirche den Glauben neu zu wecken. Bei allen

BOSW I, 9, 252.

31 Darauf verweist Rezvykh in seiner kritischen Anmerkung zum erkenntnistheoretischen Ansatz in Schel-
lings ,,Erlanger Rede®, wo er eine Weiterfihrung in der Miinchener ,,Urfassung® der ,,Philosophie der Of-
fenbarung und in der spiteren Berliner ,,Philosophie der Offenbarung® beobachtet, vgl. Rezvykh 2007, S.
47, Anm. 14.

32 SW 11, 4, 316.

333 Wie in den Ausfithrungen zum Spitwerk Schellings gezeigt wird, 16st sich dieser existentielle Erkenntnis-
weg von seinem urspringlichen Entstehungsort der Bibellektiire und wird zu einem universellen Erkenntnis-
weg, in welchem letztlich Schellings spites Antikenverstindnis ein- und unterzuordnen ist. Ein Zusammen-
hang mit Ludwig Thierschs neobyzantinischem Kunstverstindnis wird dort aufgezeigt.

34 Vgl. unten Kap. 6.6.2.3.1,, 6.6.2.3.2.2.1,; 6.6.2.3.5.

93



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

drei genannten Theologen oder Bewegungen wird sich zeigen, dass sie bei der Suche nach
diesem Weg der ,,religiésen Erfahrung® die Kirchenviter wiederentdecken.

Fir die Fragestellung, inwiefern die Ausfiihrungen Schellings in der ,,Erlanger Rede® einer
Offnung zum Osten dienlich sind, erscheint dieser Text zundchst ungeeignet. Wird er al-
lerdings mit Aussagen aus dem Spitwerk™ in Verbindung gebracht, eréffnet sich eine neue
Betrachtungsweise. Denn der existentielle Erfahrungsweg in der Gotteserkenntnis er-
scheint dort in neuen Kontexten: Er ist nicht mehr in der Hellenisierungsdebatte verortet,
sondern in Formen der Rationalisierung, was die historische Situation Ludwig Thierschs
trifft. Hier versucht Thiersch, eine neue religiése Kunst zu schaffen, die sich den Heraus-
forderungen der Gegenwart entgegenstellt und in Ankntpfung an die ,,altesten Stufen der
Kirchenmalerei® auf der Antike basiert. Wie unten gezeigt, ist gerade das Antikenverstind-
nis des spiten Schelling in Verbindung zu setzen mit dem existentiellen Erfahrungsansatz,
den er erstmals in der ,,Erlanger Rede” von 1827 entwickelt. Meiner Ansicht nach liegt er
auch dem neobyzantinischen Kunstverstindnis Ludwig Thierschs zugrunde. Andererseits
wurde bereits auf die Rezeption in der zeitgendssischen Theologie hingewiesen, fur die der
existentielle Erkenntnisweg wichtig wird. Diese Suche erfasst die westliche wie die 6stliche
Theologie und kann zu ersten theologischen Anniherungen fithren, in denen die Anbin-
dung an die Kirchenviter zu einem Konsens fithren. Die Ausgestaltung der Nikodemuskir-
che von Athen, in der Ludwig Thiersch in Absprache mit den russischen Auftraggebern
eine auffallende Zentrierung der Kirchenviter vornahm, lisst sich nun mit diesem theolo-
gischen Hintergrund neu deuten. Das bisher ritselhafte ,,Abendmahl® entschliisselt sich,
wenn der Betrachter das neobyzantinische Kunstverstindnis Ludwig Thierschs einbezieht
und sich — ganz im Sinne Schellings — auf das Fremde und Ritselhafte der Darstellung ein-
ldsst.

6.6.2.2.2.4. Schellings Riickbindung an die Kirchenviter in der ,,Urfas-
sung der Philosophie der Offenbarung® (1831/1832)

Mit der Riickkehr Schellings nach Miinchen im Jahre 1827 geht die Einbettung der religi-
onsphilosophischen Gedanken in einen kirchlichen Rahmen weitgehend verloren. Fur die
vorliegende Untersuchung soll die Frage weiterverfolgt werden, welche der religionsphilo-
sophischen Gedanken Schellings in der Folge bedeutsam fiir eine Annidherung zum Osten
und zur Ostkirche sind.

Hier erscheint ein Hinweis aus seiner Votlesung von 1831/1832 weiterfithrend, deren Ab-

35 Zum Antikenverstindnis des spiten Schelling vgl. Kap. 6.6.2.2.2.5.

94



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

<336

schrift den Titel ,,Urfassung der Philosophie der Offenbarung*™™ trigt. Schelling fithrt sei-
ne philosophischen Gedanken auf den Kirchenvater Athanasius zuriick™’. Er greift hier
seine Denktradition der Kirchenviter aus seiner Tibinger Studentenzeit wieder auf und

integriert sie in seine neue Philosophie.™

Mit der erneuten Anbindung an die Kirchenvitertradition greift Schelling auch ein er-
kenntnistheoretisches Moment seiner Frithzeit wieder auf. In seinem , Anti-Fichte® aus
dem Jahr 18006 stellte er sich in die Tradition der ,,Alten®, womit er ,,Schwirmer® wie Oe-
tinger meinte, weil die gegenwirtige Philosophie, wie Fichte sie vertrat, seiner Meinung

nach an ihre Grenzen gekommen sei. Die Philosophie der ,,Alten” misse ohne Scham

wieder aufgegriffen werden. 339

<c340

»Der alte Vertrag unter den Gelehrten ist erloschen und

<341

bindet uns nicht mehr*“*und das Geheimnis will ,,ausgesprochen sein.

Es ist naheliegend, dass Schelling seinen Ruckgriff auf Athanasius von Alexandrien (295—
373) in eben diesem Sinne wihlte. Schlief3lich lag der Anlass, sich mit ihm zu beschiftigen,
in Schellings Bemiihen, den philosophischen Freiheitsbegriff in einer ,, Theorie des Geistes®
neu zu begriinden und zu vertiefen®”. Ahnlich wie im ,,Anti-Fichte sucht er nun die
Rickbindung an die ,,Alten, um zu einer tieferen philosophischen Erkenntnis zu gelangen.

Hier schlie3t er sich den Kirchenvitern an.

Um die menschliche Freiheit tiefer zu begrinden, versucht er, sie in Analogie zur Freiheit
Gottes zu bringen. Dabei greift er zuriick auf das Dogma der Trinitit, das auf den Konfe-
renzen von Nicida (325) und Konstantinopel (381) formuliert wurde. ,,Schelling scheint
(dort) eine Ubereinstimmung seiner Theorie mit der des Athanasius zu konstatieren*®, der
bei der Formulierung des Dogmas eine entscheidende Rolle spielte und auf den Schelling
verweist. Schelling interessiert sich fiir die gedankliche Zuordnung von Einheit und Drei-
heit Gottes: ,,Der Gedanke des trinitarischen Gottes fordert nimlich einerseits, eine Ein-
heit in Dreiheit zu denken, und zwar so, dass weder die Einheit noch die Dreiheit aufgeho-
ben werden. Zum anderen sind die trinitarischen Personen so zu begreifen, dass die Be-
grundung ihrer Unterschiedenheit nicht zu Unterordnungsverhiltnissen fithrt, sondern zu
Beziehungen der Korrelation, so dass die Personen, ihrer Unterschiedenheit ungeachtet,

336 Hinweis auf Athanasius in: Urfassung der Philosophie der Offenbarung. UPhO, S. 201; in: SW X1V, S. 70
f.

337 Zum Ganzen vgl. Christian Danz: Der Vater ist nicht wirklich ohne den Sohn. Erwigungen zu Schellings
Auseinandersetzung mit Athanasius von Alexandrien, in: Schellingiana, Band 11, Stuttgart 2004, S. 465—495.
338 So auch die Wertung bei J. Jantzen unter Einbezichung von M. Franz, in: Einleitung zu Schellingiana,
Band 11, 2004, S. XV.

3% Vgl. Griffero 2004, S. 505-508, hier S. 507 f.

340 SW VII, S. 120.

341 SW VII, S. 121.

32 Nihere Angaben in: Danz 2004, S. 465-482.

343 Danz 2004, S. 466.

95



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

gleich sind.“** Die Zuordnung von Einheit und Dreiheit fithrt Schelling vor allem in sei-
5

nem Spitwerk weiter aus.**
Das christliche Dogma der Trinitit ist in historischer Hinsicht das Ergebnis der Auseinan-
dersetzung mit dem Arianismus. Dieser verschiebt das Verhiltnis von Menschlichkeit und
Gottlichkeit Christi zugunsten der Gottlichkeit, was auf den Einfluss der platonischen Leh-
re des Areios zuriickzufithren ist. In kritischer Auseinandersetzung mit dieser schafft Atha-
nasius von Alexandrien in seinen Arianerreden einen Ausgleich der beiden Naturen, indem
er ihr Verhiltnis auf die Bezichung zwischen Vater und Sohn ausweitet. In diesem inneren
Verhiltnis zwischen Gottvater und Gottsohn gebe es keine Abhingigkeit des Sohnes vom
Vater, keine ﬂberbetonung des Vaters Uber den Sohn, sondern eine Korrelation der Bezie-
hung: Der Vater ist nicht Vater ohne Sohn. Erldutert wird die Beziechung mit der Metapher
der Sonne und ihres Abglanzes, denn der Abglanz kénne nie ohne die Sonne und die Son-
ne nie ohne Abglanz sein.

In der Absicht einer tieferen philosophischen Durchdringung des Freiheitsbegriffes wird
Schelling auf die Trinititslehre aufmerksam. Hier verweist er auf das hellenistische Gedan-
kengut, welches in das Trinititsdogma von Nizéda einging. Damit zeigt sich bereits hier das
Grundanliegen Schellings der tieferen Erkenntnis, welches auch das Gottesbild betrifft.
Dartber hinaus ist sein Ergebnis auch fir die Hellenisierungsdebatte wichtig. Entgegen der
Auffassung der Verfallstheoretiker verdeutlichen diese Zusammenhinge, dass das helleni-
sche Gedankengut die Glaubensauffassungen nicht verfilschte. Es war im Gegenteil not-

344 Ebd.

3 In seiner ,,Philosophie der Offenbarung® von 1844/45 bindet et sich ausdriicklich an Athanasius. Dort
konstruiert er im Dreierschritt eine geschichtstheologische Abfolge der Zeitalter — in Anlehnung an die Ein-
teilung der Geschichte in Weltalter in der schwibischen Theosophie —, die auf Vater, Sohn und Heiligem
Geist aufbauen. Er ordnet diesen Zeitaltern verschiedene Inhalte zu: AT (oft auch Mythologie), NT (Chris-
tentum) und die Realutopie einer kiinftigen Kirche der Einheit unter dem Geist. Auch fiigt er in diesem Axi-
om die Apostel Petrus (fiir den Katholizismus), Paulus (fiir den Protestantismus) und Johannes (fiir die kiinf-
tige Kirche des Geistes) ein; letztere Bedeutung hat fiir grof3e Begeisterung bei jungen russischen Studenten
gesorgt, die Schellings Vorlesungen in Miinchen und Berlin besucht und mit der ,,Kirche des Geistes die
Ostkirche identifiziert hatten, was von Schelling aber nicht in dieser Eindeutigkeit gemeint war, da er sie
iberkonfessionell verstand. Von hier aus konnte sich ein groBBeres Selbstbewusstsein in der Ostkirche auch
deshalb entwickeln, weil in Schellings Konstruktion die dritte christliche Konfession eigenstindig und gleich-
berechtigt neben den beiden westlichen christlichen Konfessionen gedacht ist, andererseits eingewoben und
aufgehoben in der Giberspannenden Finheit. Diese Gedanken Schellings, in der All-Einheits-Lehre im Spit-
werk niedergelegt, wurden vor allem in Russland stark rezipiert. In der deutschen Theologie sind die Gedan-
ken Schellings in die Einheits-Theologie von A. Méhler eingegangen, allerdings nicht im Sinne der geschichts-
theologischen Konstruktion des Spitwerks, sondern in einer theologischen Weiterfithrung des innertrinitari-
schen Spannungsverhiltnisses zwischen Einheit und Dreiheit bzw. Vielheit; dieser Komplex hat wiederum
stark auf Chomjakov gewirkt und die Kirchenviter-Renaissance in Russland um 1850 angestof3en. Hier ist
m.E. der dem neuen Bildprogramm in der Nikodemuskirche zugrundeliegende theologische Konsens zwi-
schen Ost und West sichtbar. Einflisse aus der Oxfordbewegung, die sich ebenfalls an die Kirchenviter
theologisch anbindet, kommen noch hinzu und verstirken die zeitgendssische theologische Vernetzung zwi-
schen Ost und West, vgl. Kap. 6.6.3.2.

96



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

wendig, damit die Alte Kirche ein tieferes Verstindnis der Glaubensiiberzeugungen inner-
halb eines neuen geschichtlichen und kulturellen Kontextes gewinnen konnte.

Der Zusammenhang zwischen Antiken-Anbindung und Erkenntnistheorie ist hier beson-
ders markant und auch im Spatwerk Schellings prasent. Dort namlich ist der Antikenbegriff

wozu

b

zunehmend komplexer zu verstehen im Sinne eines Gesprichs mit den ,,Alten®
Schelling selbstverstindlich auch die Kirchenviter subsummiert. Die Re-Hellenisierung ist
daher bei Schelling keine Riickwirtsorientierung, sondern progressiv zu verstehen als Kritik
der Gegenwart und ihres Erkenntnisvermégens. Sie dient damit der vertieften philosophi-
schen Erkenntnis.

Schellings Begriindung des menschlichen Freiheitsbegriffes durch Rickbezug auf den in-
nertrinitarischen Freiheitsbegriff und die somit neu entdeckte Kirchenvitertradition steht
meines Erachtens in Zusammenhang mit der gleichzeitigen Neu-Entdeckung der Kirchen-
viter und einem neuen Interesse der Theologie an der Epoche der Alten Kirche. Das
zeitgendssische Interesse der Theologie an der Alten Epoche richtete sich auch gegen die
Verfasstheit der gegenwirtigen Kirche, deren Erneuerung man anstrebte. In die protestan-
tische Theologie wirkte Schellings Einheitsidee nur eingeschrinkt ein.””’ Innerhalb der ka-
tholischen Theologie™ ragt der Patristiker A. Méhler heraus, der eine singulire Einheits-
theologie auf dem Fundament des innertrinitarischen Gottesbildes entwickelte, die wiede-
rum starken Einfluss auf den orthodoxen Theologen Chomjakov ausiibte.”” In der protes-
tantischen Theologie ist Giber die norddeutsche Erweckungstheologie eine Verbindung zur
Oxfordbewegung der anglikanischen Kirche festzumachen. Es liegen noch keine wissen-
schaftlichen Untersuchungen dazu vor, ob die dortige Neu-Entdeckung der Kirchenviter
in einem Zusammenhang steht mit dem religionsphilosophischen Neuansatz Schellings.
Allerdings wird in Oxford die theologische systematische Bearbeitung der Kirchenviter
weiterbetrieben und gelangt Gber Palmer nach Russland, wiederum zu Chomjakov.350 In
ganz Europa zeigt die Oxfordbewegung Wirkung, auch in Deutschland, wobei sie hier eher
das Laienpublikum erreicht.

36 Fine genauere Untersuchung des geistesgeschichtlichen Zusammenhangs wiirde den Rahmen der vorlie-
genden Arbeit sprengen.

37 In der folgenden Ausfithrung zur theologischen Betrachtung einer Annidherung an den Osten wird aus
protestantischer Sicht auf Heinrich Thiersch und Wilhelm Léhe aufmerksam gemacht. Beide Theologen sind
aber nur mit groBen Einschrinkungen im Sinne einer Hinwendung zur Ostkirche zu sehen, sie beziehen zwar
die Epoche der Kirchenviter in ihre Uberlegungen ein, entwerfen auch Bilder der Einheit von der Kirche,
sind aber letztlich nur an der eigenen Konfession oder Gruppierung interessiert und behaupten deren alleini-
ge bzw. zentrale Gultigkeit, womit sie nicht das Kriterium eines irenischen Status erfiillen. Thr Wahrheitsan-
spruch widerspricht auch dem Gedanken der Korrelation bei Schelling.

348 Mit Einschrinkungen kann auch der katholische Religionsphilosoph F.v. Baader dazu gerechnet werden.
Ein Einfluss von Schelling ist als sicher anzunehmen, wie die obigen Ausfithrungen zu Baader gezeigt haben.
Die Entdeckung der Kirchenviter ist in seinen Schriften zeitnah zu Schellings neuer Philosophie, zu der er
allerdings kritisch eingestellt war.

3 Vgl. Kap. 6.6.2.3.1.

30 Vgl. Kap. 6.6.2.3.2.1.

97



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Die Befassung mit den Kirchenvitern in Deutschland beobachtet bereits Mohler kritisch,
weil die inhirente Einheitsidee™ innerhalb machtpolitischer Fragen, vor allem des Papst-
tums, instrumentalisiert wurde. Gesiegt habe die Re-Hellenisierung, wie um 1900 Adolf
von Harnack (1851-1930) konstatiert, nur dort, wo die soteriologische Bedeutung der Kir-
chenviiter fiir die Fragen der ,,Moderne® erkannt worden sei, womit nun ein neuer Gedan-
ke in die Debatte geworfen wird.””

Das Erfassen der soteriologischen Funktion des christlichen Glaubens in der Mitte des 19.
Jahrhunderts kann aus meiner Sicht auch den Erfolg Puseys auf dem Kontinent erkliren.
Pusey stellt in seiner berihmten Eucharistielehre die Bedeutung dogmatischer Fragen zu-
rick, um die soteriologische Bedeutung der Eucharistie hervorzuheben. Dies gelingt ihm in
auffallend moderner existentieller Sprechweise. Meines Erachtens wirkte der Text Puseys
auf die kiinstlerische Darstellung in L. Thierschs ,,Abendmahl® inspirierend®”.

31 Die Entdeckung der Epoche der Alten Kirche warf das Thema der Einheit der Kirche auf, die dort noch
gegeben war, bevor sich die Kirche in Ost und West spaltete. In der zeitgendssischen Situation konfessionel-
ler Streitigkeiten und dem Anwachsen des pépstlichen Machtanspruchs wurden die theologischen Gedanken
zur Einheit von den Vertretern kirchlicher Macht skeptisch gesehen. Zu beobachtende Einschrinkungen
innerhalb der Biographien der Vertreter einer ,,Finheitstheologie®, wie sie unten gezeigt werden, sind von
ihrer Konfrontation mit machtpolitischen Interessen erklirbar.

32 Entgegen der bisher in der Wissenschaft vorgenommenen Einordnung A. v. Harnacks als Vertreter einer
Ent-Hellenisierung zeigt C. Markschies neuerdings eine gegensitzliche Position Harnacks. Die Hellenisie-
rungsdebatte tiber die Mitte des 19. Jahrhunderts hinaus verfolgend, macht er auf eine positive Rezeption der
Kirchenviter innerhalb des deutschen Protestantismus in der ,,Kirchenviterkommission® der Preuflischen
Akademie der Wissenschaften aufmerksam, deren Vertreter trotz unterschiedlicher Auffassungen in ihrem
kleinsten gemeinsamen Nenner von der These der Hellenisierung iiberzeugt waren und mit Nachdruck die
Vorstellung vertraten, dass die abendlindische Kultur auf einer Synthese von Antike und Christentum beruhe
(S. 48 £.). Harnack vertritt also nicht die ,,Abfallsthese®, sondern sicht in der Hellenisierung eine historisch
notwendige Entwicklung (S. 52). Harnack zeigt ein abgewogenes Urteil der Theologie einzelner Kirchenviter,
unterscheidet zwischen den frithen Apologeten und den spiteren altkatholischen Kirchenvitern. In einem
zeitgendssischen Urteil tiber Harnack heil3t es, dass der Verfasser sich jetzt (1909) von seinem urspriinglichen
Bild tber Harnack, gegeben 1886, distanzieren wolle. Dort habe er Harnacks ,,Hellenisierung® als einen fort-
schreitenden ,,Krankheitsprozess® verstanden. Nun aber sei das Gegenteil zu beobachten, weil die altkatholi-
schen Kirchenviter (nach Harnack) soteriologisch argumentieren: ihre Theologie bedeute geradezu einen
Fortschritt gegentiber den theistisch-kosmologischen Moralismen der Apologeten und nihmen damit das
zentrale Thema des Evangeliums wieder auf.

C. Markschies merkt kritisch an, dass der Begtiff der Hellenisierung bei Harnack nicht eindeutig sei, weshalb
auch unterschiedliche Wertungen zu finden seien. Wahrend er einmal die Hellenisierung positiv als ,,Ein-
stromen des Griechentums, des griechischen Geistes® beschreibt und als ,,die groB3te Thatsache in der Kir-
chengeschichte des zweiten Jahrhunderts® nennt, erhilt man ein andermal den Eindruck, Hellenisierung sei
fiir ihn eine Ubernahme rationaler Argumentation griechischer Philosophie durch das Christentum und der
Entwicklung einer kirchlich normierten Dogmatik in Form rationaler Lehrsitze; vgl. Markschies 2012, S. 51—
54. Ahnlich Joachim Drumm, wenn er urteilt, dass Harnacks Forderung nach Ent-Hellenisierung als Kritik an
einer Theologie zu verstehen ist, der es nicht gelungen sei, das im Dogma sich ausdriickende hellenistische
Weltverstindnis zu iberwinden, wie es von der modernen Kultur her gefordert war, vgl. Drumm 2009, S.
1407 f. Als Kriterium des ,,Erfolgs® einer Hellenisierung bzw. Re-Hellenisierung wird also wiederum die
Einbettung in die ,,Moderne® genannt, wenngleich hier noch das einseitig negative Bild tiber Harnack wieder-
gespiegelt ist.

3 Vel. Kap. 6.6.2.3.2.2.2. und 3.

98



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Die soteriologische ™ Frage greift auch Schelling in seinem Spitwerk auf, wenn er die
»Moderne* mit den Metaphern des Krankseins umschreibt, deren Wunden mit Hilfe einer
»positiven Philosophie® geheilt werden missten®. Der Sinn der Anbindung an die ,,Alten®

im Spitwerk gewinnt aus dieser Kontextualisierung heraus neue Bedeutung.™

0.6.2.2.2.5. Das Antikenverstindnis in Schellings Spatwerk

Im Spitwerk Schellings ist der Frage nach seinem Antikenverstindnis nachzugehen.” An-
ders als im Osten erfuhr diese in der westlichen®’ Theologie seiner Zeit nahezu keine Re-

34 Die sotetiologische Bedeutung des Glaubens war in der ,,Etlanger Rede® in der ,,existentiellen Gotteset-
kenntnis®, die in die Tiefe hinabreiche und nach Schelling ,,Herz und Seele* zu erfassen vermoge, bereits
angeklungen. Der Zugang dazu war bisher mit Schellings Gegenposition innerhalb der Hellenisierungsdebat-
te, in der schwibischen Theosophie beheimatet, begriindet worden. Allerdings macht nun der soteriologische
Gedanke auf einen weiteren Einfluss aufmerksam, der mit der Einbindung Schellings in die dortige Erwe-
ckungsbewegung durch C. Krafft einsichtig ist. Nach Christine Axt-Piscalar ist ein wesentliches Merkmal der
deutschen Erweckungstheologie das Angehen gegen eine existentielle Leere des Rationalismus, gegen eine
Verflachung des Gottesbildes im Pantheismus sowie gegen eine Verflachung des Stindenbewusstseins. Im
personlichen Studium der HI. Schrift sucht das Subjekt nach existentieller Erfahrung. Die Er-Losung liegt in
der im Rationalismus bestrittenen Positivitit des Erlosers. Der Erfahrungsweg ,fithrt zu soteriologischer
Gewissheit™; vgl. Axt-Piscalar, Christine: Erweckungstheologie, in: LTHK, 3. Band, Freiburg 2009, S. 847 f.
Nihere Ausfithrungen zur Erweckungstheologie erfolgen unten zu Tholuck/Pusey/Oxfordbewegung von A.
Geck.

35 S.u. Kap. 6.6.2.2.2.5. Das dort vorgestellte spite Antikenverstindnis Schellings, das bereits mit ,,Versto-
rung® bezeichnet wurde, ist demnach in diese soteriologische Bedeutung einzuordnen, soll letztlich also hei-
lend wirken.

36 Auf die Komplexitit seines religionsphilosophischen Werkes der ,,Philosophie der Offenbarung® kann an
dieser Stelle leider nicht niher eingegangen werden.

37 Schelling wird nach seinem Tod in Deutschland nicht mehr rezipiert. Erst in den 1950er Jahren beginnt im
Rahmen der existentialistischen Philosophie eine Neuentdeckung Schellings, vgl. Benz 1955, S. 96-99. Ein
vollig gegensitzliches Bild ist im Osten zu sechen. Auf die hohe Anerkennung Schellings unter seinen russi-
schen Studenten macht aufmerksam: Gulyga, Arsenij: Schelling. Leben und Werk, Stuttgart 1989, S. 319-380;
neuerdings: Rezvykh, Peter: Schelling und Russland. Philosophie in Giberregionalen Netzwerken, in: Akademie
aktuell. Zeitschrift der Bayetischen Akademie der Wissenschaften, 1/2007, S. 22-24, der die Rezeption Schel-
lings in Russland quellenbezogen untersucht hat; vgl. auch Peter Rezvykh, Schellings Rede tiber die Bibelge-
sellschaften, in: Zeitschrift fur neuere Theologiegeschichte, Juni 2007, Heft 1, Band 14, S. 1-48. Eine Rezep-
tion Schellings innerhalb der katholischen Theologie nimmt vor: Lubac, Henri de: La postérité spirituelle de
Joachim de Fiore. Tome I: de Joachim a Schelling, Paris 1979, S. 378-393, indem er Schellings ,,Kirche des
Geistes* in die spirituelle Tradition des Joachim von Fiore (1135-1202) integriert. Es bedurfte einer tieferge-
henden Untersuchung dieses Werkes und seiner Rezeption, um zu urteilen, inwieweit Schellings ,,Geistkir-
che® nicht nur ,,auflerhalb® des westlichen theologischen Rahmens einzuordnen ist, sondern auch innerhalb
einer anerkannten spirituellen Tradition in der Westkirche. Henti de Lubac macht in seinem Folgeband Tome
II: De Saint-Simon a nos jours, 1. Du Coté de la Russie, Paris 1981, S. 385—-405 auf die hohe Rezeption der
joachimischen Tradition in Russland aufmerksam, die zu Lebzeiten Schellings primir tiber dessen Idee von
der ,,Geistkirche® verlief. Hier wire in weiteren Untersuchungen zu urteilen, ob ein theologischer Konsens
zwischen Ost und West tiber Schellings Rezeption von Joachim de Fiore festgemacht werden kann.

Die Ideen Schellings sind nicht deckungsgleich mit den mystischen Kirchenbildern, die etwa F.v. Baader, aber
vor allem Mohler und Chomjakov entwickeln. Hier ist immer auch ein Bezug zur konkreten sichtbaren Kit-
che erkennbar, wihrend Schellings ,,Geistkirche® realutopischen Charakter hat. Insgesamt sind Schellings

99



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

zeption. Neben der Vernetzung seiner religionsphilosophischen Gedanken mit Russland ist
Schellings spates Antikenverstindnis insoweit relevant, als es nach seiner Vorstellung zur
Grundlage einer neuen Kunst der Gegenwart werden sollte. So sieht sich sein Schiiler
Ernst Curtius um 1852 in dieser Antikentradition.” Auch Ludwig Thiersch basiert seine
Kunstauffassung auf die Antike.” Was jedoch meint der spate Schelling mit ,Antike’, und
was verstehen Curtius und Ludwig Thiersch darunter?

Das Antikenverstandnis Schellings, das sich in seinem Frithwerk® noch selbstverstindlich
in die Hellenisierung einordnen lisst, wird im Spitwerk vollig neu verortet und seiner Idee

der neuen ,,positiven Philosophie***'

zu- und untergeordnet. Es geht tiber Schellings idea-
listisches Verstindnis hinaus, um vorrangig eine Antwort auf Fragen der Gegenwart zu
geben, da die Moderne kritisch nach einer Funktion von Antike innerhalb der Gesellschaft
fragt. Wahrend Hegel eine Verringerung der Hohe und des Ideals der Antike — letztlich
deren Fall — verlangt hatte, bezog Schelling die Gegenposition, indem er im ,,Gesprach mit

der Antike eine Vertiefung der Wirklichkeitserfassung anstrebte.

Bereits in den Ausfithrungen zur ,,Erlanger Rede wurde das Interesse Schellings an der
Tiefe der Erkenntnis hervorgehoben, dem er dort auch das Bibellesen zuordnet. Die von P.
Rezvykh bereits vorgestellten Zusammenhinge mit Schellings Spitwerk sollen im Folgen-
den noch um die Frage erweitert werden, ob und wie Antike und Kunst einbezogen wer-
den.

Diesem Thema widmet sich aktuell Kazuko Yamaguchi362 und macht auf eine neue Welt-
auslegung im Spatwerk Schellings aufmerksam, die notwendig darauf ausgerichtet gewesen
sei, ein tieferes Verstindnis von Gott zu gewinnen. Diese ,,Not* umschreibt Schelling mit
zeitgendssischen Zigen eines Gottesbildes, das dem der rationalen Aufklirungstheologie
entspringt.363 Bedenkt man, dass dieses Gottesbild wihrend der gesamten Hellenisierungs-

Ideen fir die Gegenwart erst noch zu entdecken, eine Forderung, die Schellingbiographen fur viele Aspekte
des Schellingschen Werkes allgemein stellen.

38 Curtius, Ernst: Die Kunst der Hellenen. Vortrag an Schinkels Geburtstag am 13.3.1853, ersch. in: Al-
terthum und Gegenwart, 1. Bd., Berlin 1882, S.78-93, vgl. Kap. 6.3. ,,Idealistischer Philhellenismus®.

39 Thiersch, Ludwig, C.11.3.b. verschiedene Schriftstiicke - Unterschriften meist unlesbar, in: ders. (Hrsg.):
Thierschiana 111, hier Brief L. Thiersch an den Maler Riedel aus dem Jahr 1853.

30 Vgl. Kap. 6.6.2.2.2.2, Das synthetische Antikenverstindnis in Schellings Frithwerk in der ,,Philosophie der
Kunst®“ und in der ,,Akademierede®.

361 Zur Erlduterung der ,,positiven Philosophie und zur dortigen Einordnung des Antikenverstindnisses vgl.
Yamaguchi, Kazuko: Altertum und Kunst beim spiten Schelling, in: Schellingiana (2004), S. 397-418; eine
knappe Einfihrung zur ,,positiven Philosophie® Schellings bietet Gulyga 1989, S. 333—339.

362 Yamaguchi 2004, S. 397—418, hier S. 415.

363 Prignante Zitate Schellings zu diesem optimistischen Gottesbild stellt Yamaguchi 2004, S. 415 zusammen:
Das optimistische Gottesbild sei entstanden, weil man die Theologie auf die Ethik aufgepfropft habe. Man
habe sich an die moralisch geistigen Michte in einer ,,Art von siiler Gewohnheit™ angepasst: Fiir deren ,,als
unantastbar betrachtete Wahrheiten sei nach Schelling , keine Stelle mehr im Bewusstsein der gegenwirtigen
Zeit zu finden®, ,,die schénen und begliickenden Illusionen einer vergangenen Zeit verschwinden vor der
unerbittlichen Wahrheit, aus: Schelling, K. F. A. (Hrsg.): F. W. J. von Schellings simmtliche Werke. 1. Abtei-

100



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

debatte tradiert wird, stellt sich die Frage, warum sich Schelling in seiner Spitphase noch
einmal so vehement herausgefordert fihlt. In Ansétzen ist sein gegensitzliches Gottesbild
bereits im Frithwerk greifbar, wenn er in seinem Offenbarungsverstindnis Gott so um-
schreibt: ,,Denn Gott ist nie, wenn das Sein das ist, was in der objektiven Welt sich dar-
stellt; wire er, so wiren wir nicht.“** Davon ist seine Kritik an einem objektivistischen
Gottesbild ableitbar, in dem Gott zu einem greifbaren Objekt wird und einen Gegensatz
bildet zum Nicht-Greifbaren, zum goéttlichen Geheimnis. Gegen diese mit der Aufklirung
in Gang gesetzte, durch Hegel verstirkte und im Jung-Hegelianismus in breitem Spektrum

365

fortgesetzte Sikularisierung bezieht Schelling bis an sein Lebensende vehement Position™.
Im Spitwerk verankert er das Gottesbild in der ,, Tiefe.

Dem rationalen Gottesbild stellt er in seiner , neuen Lehre* das Gottesbild eines werden-
den Gottes entgegen, in welchem das Christentum ein Teil des Prozesses ist, der in der
Potenzenlehre universalgeschichtlich zu verstehen ist.”® Demnach erfolgt die Erscheinung

der Géttlichkeit nicht ,,nach einer mechanischen Stufenfolge™”’

, sondern als unerschopfli-
che Macht, die in immer anderen Formen wiederkehrt. Das Mythologische, das zur ,,ersten
Potenz* gerechnet wird, ist nicht der zu tiberwindende Irrtum der Vergangenheit, sondern
geht wesentlich in das Gottesverstindnis ein: ,,Wir baben ein tieferes Bewusstsein von Gott, nicht
blofs wegen des Christentums, sondern anch wegen der Mythologie. ™

Ein ,,neues Gottesbild”, wie Schelling es aus den antiken Mythologien ableitet, ist der ,,lei-
dende Gott“.*” Nach Schelling soll Gott von der mythologischen Perspektive aus neu be-
trachtet werden, so etwa durch Veranschaulichung des an den Felsen geschmiedeten Pro-
metheus, der sein Schicksal, ,,aus der stillen Gemeinschaft mit Gott sich setzend“’”, das

Unausweichliche leidend, in Geduld annimmt. In Analogie mit der Mythologie lasse sich

lung: 10 Bde. (= I-X); 2. Abteilung: 4 Bde. (= XI-XIV), Stuttgart/ Augsburg 1856—61 (Zitiert: SW Bd., S.) [=
Schellings Werke. Nach der Originalausgabe in neuer Anordnung hrsg. v. M. Schréter, 6 Hauptbde., 6 Ergin-
zungsbde., Miinchen 1927 ff.)], hier SW XIII, S. 9 f.

364 SWIIL, S. 603. Zur niheren Erlduterung vgl. Kap. 6.6.2.2.1.2.

365 Immer deutlicher, weil auch hervorgerufen durch die aktive Prisenz des Jung-Hegelianismus am Hegel-
Lehrstuhl in seiner Berliner Zeit ab 1840, vgl. Tilliette 2004, S. 390—420. Vgl. auch Sandkihler, Hans Jorg:
Idealismus, in: Enzyklopidie Philosophie, 2. Auflage, Hamburg 2009. Online verfiigbar unter www. schelling-
gesellschaft.de/bibliographie.html (24.11.2016), ohne Seitenangaben. Der Verf. stellt fest, dass Schelling um
1848 die neue soziale Kraft des Proletariats wahrgenommen hat, dass er den zeitgendssischen Sozialismus
und Kommunismus kennt und dass er all jene kritisiert, die ,,alle Unterschiede® aufzuheben sich anschickten,
die Eigentum und Besitz in Frage stellen, die aber Ungleichheit einfithren, indem sie ,,alle Obrigkeit und
Gewalt™ aufheben und damit anstreben, ,,gleich jetzt, ohne den Herrn zu erwarten, auf dessen Ankunft das
Christentum die arme blddsinnige Menschheit vertrostet, den Himmel auf Erden einzurichten.®, in: SW X1, S.
537.

366 Bereits in seinem Frihwerk der ,,Philosophie der Kunst® sah Schelling das Christentum in ein gréBeres
Ganzes eingebettet, von dem es ein Teil ist: ,,dass das Christentum erst in das gréflere Ganze, von dem es ein
Teil sein wird, wieder als allgemeingtltiger poetischer Stoff wird eintreten kénnen®, in: SW V, S. 443,

367 SW V1, S. 564.

368 Schelling, F.W.].: Philosophie der Offenbarung (1841/42), hrsg. von M. Frank, Frankfurt a.M. 1977, S. 143
39 Yamaguchi 2004, S. 416 f.

370 SW X1, S. 482.

101



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

nun Christus neu und tiefer erkennen: ,,Er (Christus) hat also auch alle Leiden und 1 ersuchungen
erfabren, denen das menschliche Bewnusstsein im Heidentum nnterworfen war.”” Entsprechend tief
geht Schelling auch auf das Selbstopfer Jesu Christi ein, das den Gedanken des erlésenden
Opfers in den Mythologien und damit die menschliche Natur einerseits aufgenommen und
dariiber hinausgehoben hat.”” Das Gottesbild des freiwillig leidenden Gottes rezipiert in
auffallender Weise auch die zeitgenéssische westliche Theologie.”” Ein Wiederaufleben der
Kunst erméglicht nach Schelling die Anbindung an die ,,erste Potenz*, die der Mythologie

374

zugrunde liegt’". Diese namlich habe die ,,innersten Tiefen des menschlichen Daseins und Bewnusst-

seins“” unkontrolliert und irrational zum Ausdruck gebracht.

Schelling trifft noch weitere Aussage zur ,,ersten Potenz®: In ihr waltet das irrationale Prin-
zip, das in der geoffenbarten Religion ,,wie das Aufhebende das Anfgehobene in sich hat*””. Des
Weiteren umschreibt Schelling mit der ,,ersten Potenz* eine heidnische gottliche Wirkkraft
des Irrationalen, blinden und schrankenlosen Tuns, die einer besonnenen gottlichen Tiétig-
keit entgegensteht, aber hochst wirksam, vital und anregend ist und das gesamte menschli-
che Leben durchdringt.

Die Einbettung von Schellings Aussagen zum neuen Gottesbild seiner ,,positiven Philoso-
phie® in den historischen Kontext der Religionskritik vermag die ,,Potenzierung zu erkli-
ren, die Schelling mit seiner noch tieferen und festeren Verankerung der Gottesidee in sei-
ner neuen Lehre vornimmt und im Rahmen derer er auch der Antike eine neue Bedeutung
gibt. Da Schelling das Christentum zunehmend nicht mehr als historische Grof3e, sondern
als ibergeordnete Idee versteht, verindert sich auch sein Verstindnis der Antike zum Ide-
ellen, Mythologischen hin. So erscheint die ,,erste Potenz* nicht nur in der griechischen
Mythologie, sondern universal, so nach Schelling auch im AT

Betrachtet man die Zige des ,,mythologischen Gottesbildes®, die er fir das neue (christli-
che) gewinnen will, erscheinen diese dem heutigen Leser nicht sonderlich innovativ, wenn
er die zeitgendssische Methode der Gotteserkenntnis um 1850 und deren Kritik nicht

371 SW X111, S. 76.

372 Vgl. Gulyga 1989, S. 343; zum Selbstopfer Jesu Christi: SW IV, S. 11.

373 AuBerst bekannt wurde auf dem europiischen Kontinent E. B. Puesys ,, Trostpredigt™ aus der Oxfordbe-
wegung. In der vorliegenden Arbeit wird der Predigttext Puseys als Inspiration fiir Ludwig Thierschs Athener
»Abendmahl® vorgestellt. Es wurde bereits auf den Zusammenhang mit soteriologischen Inhalten innerhalb
der Erweckungsbewegung und Ankniipfung an Texte von Kirchenvitern aufmerksam gemacht.

374 So das zusammenfassende Urteil von Yamaguchi 2004, S. 418.

375 SW XIL, S. 161.

376 SW X1, S. 248. Auch das AT steht nach Schelling unter dem mythologischen Prozess.

377 Daher dirfe sie nicht als eine vom damaligen Klassizismus erhobene Forderung einer Erneuerung der
antiken Kunst verstanden werden. Die geforderte neue Kunst bedeute nicht, die antike Kunst oder Mytholo-
gie zu imitieren, sondern die Michte wiederzugewinnen, die in diesen groflen Erzeugnissen der Vergangen-
heit walten, vgl. Yamaguchi 2004, S. 410 f.

102



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

kennt. Wie Schelling in der neuen geschichtlichen Herausforderung mit der Antike umgeht,
schafft Einblick in seinen dialektischen Erkenntnisweg:

Die neue Erkenntnis wird durch Infragestellung der Transzendenz von aullen angestof3en,
hier durch die Religionskritik herausgerufen, dass Gott eine Illusion, eine billige Vertros-
tung auf das Jenseits sei, dass der Himmel als gottlicher Bereich nicht mehr existiere und
daher auf die Erde geholt werde.

Der Losungsweg Schellings besteht nicht in einer autoritativen Selbstbehauptung, einer
Position, wie sie die Kirche lange Zeit gegentiber der Moderne bezog, sondern in der kom-
plexen ,,Regression® im Sinne der Anbindung an die Mythologie (Antike). Unten wird ge-
zeigt, dass Schelling Regression in das unkontrollierbare, der Vernunft entzogene Geheim-
nis nicht nur in der Antike, sondern bei den ,,Alten® allgemein sucht. Hierzu zahlt er auch
Kirchenviter, deutsche Mystiker des Mittelalters und seine schwibischen Theosophen. Das
intensive Suchen im Fremden, Unbekannten und Fernen soll in die Tiefe des Bewusstseins
fithren, wo die ewige Weisheit liegt. Das dort Gefundene soll in einer ,,Progression® fiir die
Gegenwart fruchtbar gemacht und in der eigenen Tradition wieder oder neu entdeckt und
»aufgehoben werden. SchlieBlich war es durch den einseitigen rationalen Erkenntnisweg
vetlorengegangen oder noch nicht entschliisselt.””

Dieser Erkenntnisweg Schellings beansprucht eine heilende Funktion angesichts einer
Welt, die er als ,,bedrohlich* und ,,zerrissen® analysiert, weil sie nicht mehr in einer tiiberge-
ordneten ganzheitlichen Idee eingeordnet ist. Fiir seine Zeitdiagnose verwendet er die Me-
tapher der Krankheit, so dass er seinen Weg der Retrospektive als heilend beschreibt.””
Eine geistige Nihe zum oben aufgezeigten soteriologischen Begriff der Erweckungsbewe-
gung und zeitgenossischen Rezeption der Kirchenviter kann als gegeben gesehen werden.

Schelling bindet die Auffassung von Kunst und Antike ein in sein religionsphilosophisches
Gebiude der Lehre von den drei Potenzen™, die Anleihen aus dem christlichen Trinitits-
begriff hat, aber nicht auf das Christentum beschrinkt bleibt, sondern dartiber hinaus be-

deutsam ist. Entsprechend beschrinkt Schelling das Christentum nicht auf das ,,i der Ge-

<c381
5

schichte erscheinende Christentum sondern betrachtet es als Idee, die uber der Geschichte

waltet. Folglich wirkt sie auch in der Mythologie der Antike. Entsprechend seines inner-

378 Schelling erweist sich damit keineswegs als ,, riickwirtsgewandt®, sondern weist auf Strémungen des 20.
Jahrhunderts voraus, wo etwa um die Jahrhundertwende mit Sigmund Freud das nicht kontrollierbare Unbe-
wusste in der Tiefenpsychologie entdeckt wird. Carl Gustav Jung wird mit der Entdeckung der Archetypen
dhnliche Aussagen wie Schelling formulieren, wenn er Traumerfahrungen im kollektiven Unbewussten der
Menschheit ansiedelt, welche nach seiner Auffassung auf das Unendliche bezogen sind.

379 ,Unsere Zeit leidet an grolen Ubeln, aber die wahren Heilmittel fiir dieselben liegen nicht in jenen abs-
trakten...Begriffen, sondern gerade nur in der Wiederbelebung des Uberlieferten, das darum ein Hemmendes
geworden ist, weil es von allen Seiten nicht mehr verstanden wird.”, in: SW XIII, S.178 f.

30 Vgl. Yamaguchi 2004, S. 403—412. Hier stellt die Verf. Schellings Potenzenlehre vor, wobei sie auf die
,Untiberwindbarkeit® der ersten Potenz eingeht, die Schelling Mythologie und Antike beimisst.

381 SW X11, S. 76, S. 79.

103



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

trinitarischen Einheitsbegriffs im Gefolge von Athanasius liegt den géttlichen Ausformun-
gen in drei Potenzen ein tieferes Bewusstsein von Gott zugrunde. Die drei Formen sind
dabei nur Durchgangsstadien fir Gott, der ihre geistige Einheit bedeutet. Weil Mythologie
und geoffenbarte Religion gemeinsam zu einem ,,hdheren geschichtlichen Zusammenhang > ge-
horen, lassen sie sich auch nur von der tibergeordneten Einheit her verstehen. Was, wie
oben erldutert, im Frihwerk mit der Kraft der géttlichen Vorsehung bezeichnet wurde,
wird im Spitwerk als eine der Offenbarung analoge Macht umschrieben, ,,aus der das Gro-
Be der Mythologie und der antiken Kunst hervorwichst und die unerschopflich ist, [sie]
kehrt so, wie das Géttliche, in anderen Formen, in einer anderen Potenz wieder.*”® Gegen
Hegel gerichtet, der als Forderung der Moderne eine Abwendung von der Antike fordert,
behauptet Schelling die Anbindung an das ,,Ewige’ und an das ,,Grofe™ dieser ,groffen A/

ten™™. Die von Schelling geforderte neue Kunst der Gegenwart™

bedeutet allerdings nicht,
die antike Kunst oder Mythologie zu imitieren™, sondern sie soll den Geist der neuen Zeit
und dabei gleichzeitig die ,,znnersten Tiefen des menschlichen Daseins und Bewnsstseins*®” in sich
aufnehmen. Auch wenn diese nach aullen immer anders erscheinen, wirken sie in ihrem
Wesen immer gleich als Michte, wie sie auch in den groB3en Erzeugnissen der Vergangen-
heit walten und wie sie fur die Gegenwart wiedergewonnen werden sollen. Folglich wendet
sich Schelling gegen eine gefiihlsbetonte und weltfliichtige Tendenz in der Gegenwarts-
kunst und sieht auch im Spitwerk Méglichkeiten einer neuen Kunst in der Darstellung des
Dimonischen und des Schauerlichen™, entsprechend einer schopferischen Einbindung der

ersten Potenz.

Curtius verfolgt in seiner Antwort auf die Zerrissenheit der Moderne zunichst einen dhnli-
chen Ansatz wie Schelling. Auf dem Weg zu neuer Stabilitit wird fiir ihn die Kunst zum
Ordnungsfaktor fiir die Gesellschaft. Dabei orientiert er sich nicht nur kiinstlerisch an der
Architektur der Antike, sondern kniipft auch gesellschaftspolitisch an die ordnungs- und
identititsstiftende Idee des antiken Olympia an. Anders als Schelling ldsst sich bei Curtius
jedoch keine theologisch begriindete Antikenrezeption verfolgen.

Der religiose Aspekt der Antikenrezeption ist bei Ludwig Thiersch wiederum ein zentraler
Faktor. Wie sich seinen schriftlichen AuBerungen entnehmen lisst, besitzen seine kiinstleri-

schen Ziele grofle Nihe zu Schellings Anliegen, eine neue religiose Gegenwartskunst als

382 SW X111, S. 143.

33 Yamaguchi 2004, S. 410.

384 SW X11, S. 158.

385 Zur zusammenfassenden Auswertung von Schellings Potenzenlehre fiir eine Kunst der Gegenwart vgl.
Yamaguchi 2004, S. 410—412.

386 Daher betont Yamaguchi: ,,Es ist die ewige Wiederkehr der ersten Potenz, jedoch weder ihre bloBe Wie-
derholung noch als eine vom damaligen Klassizismus erhobene Forderung einer Erneuerung der antiken
Kunst.” In: Yamaguchi (2004), S. 410.

387 SW X11, S. 161.

38 Eine solche kiinstlerische Idee sieht Schelling bei Byron verwirklicht, den er auch in der ,,Philosophie der
Offenbarung® (1841/1842) als Dichter der Gegenwart nennt: SW X1, S. 243,

104



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Antwort auf die Herausforderung der Religionskritik zu entwickeln. In die unbekannte
Ferne, zu den Urspringen und damit zu den ,,iltesten Stufen der Kirchenmalerei® vorzu-
dringen, heiB3t zugleich, in die Tiefe der Gotteserkenntnis der ,,Alten® zu gelangen. Die
»Alten — und dies ist nun die einzigartige Folgerung Ludwig Thierschs — hitten in der
byzantinischen Malerei antike Vorbilder und damit auch schopferische Kraft in sich be-
wahrt. Dieses Potenzial byzantinischer Kunst méchte Ludwig Thiersch in seiner neuen
Kunst wirken lassen und damit progressiv eine Kunst fiir die Gegenwart erschaffen. Da
sich Schelling zu Fragen der Kunst jedoch nur theoretisch dullert, ist die Frage zentral, wie
Thiersch die Vorgabe Schellings, in den ,,Geist der Alten® vorzudringen, kiunstlerisch um-
setzte. Thiersch orientierte sich an den Anregungen Schellings, das Diamonische und den
leidenden, sich selbst opfernden Gott fiir die Moderne darzustellen. Besonders prignant
wird die Inspiration durch Schelling in seiner Abendmahlsdarstellung™” in der Nikodemus-
kirche, deren Ikonografie bis heute irritiert. Ohne auf Vorbilder der westlichen oder Ostli-
chen Bildtradition zurtickzugreifen, entwickelt Thiersch eine vollig neue Bildidee, die mit
dem Moment der Irritation arbeitet und den Betrachter dadurch zur geistigen Vertiefung
aufruft.

Antike, die ,, Alten und das ,, Alte* beim spaten Schelling

Schelling suchte sein Leben lang das ,,Gesprich mit den Alten® und verstand darunter
nicht nur sein grof3es Interesse an der griechischen Antike, sondern auch an den Kirchen-
vitern, den Schwabenvitern und zentralen Gestalten der mystischen Tradition im deut-
schen Mittelalter.””

Diese mystische Bindung, so das Ergebnis der Untersuchung von Tonino Griffero™', habe
Schelling allerdings sein Leben lang verdeckt halten wollen, weshalb er sie mit dem kom-
plexen Begriff der ,,Alten® verschlisselte und archaisierte. Schelling legte das idealistische
Antikenverstindnis der Frithzeit im Spatwerk ab und integrierte es in eine gréBere geistige
Tradition, in die er sich einreiht. Auch wenn Ludwig Thiersch der Erweckungsbewegung
zugerechnet werden kann und in religiéser Nihe zu Schelling steht, ist aufgrund des gro3en
Altersunterschiedes auszuschliefSen, dass er der theosophischen Tradition, wie sie T. Grif-
fero beschreibt, zuzurechnen ist. Daher wird auf die mystische Bedeutung der ,,Alten® bei
Schelling nicht niher eingegangen.

39 Vel. Kap. 9.1.2.4 und 9.1.2.5.

390 Tilliette, Xavier: Schelling im Gesprich mit den Alten. Il pitagotismo dell'Identita, in: Adolphi, Rainer /
Jantzen, Jorg (Hrsg.): Das antike Denken in der Philosophie Schellings, Reihe Schellingiana, Band 11, Stutt-
gart 2004, S. 1-26.

¥ Griffero, Tonino: ,,Wie die Alten sagen...“. Bemerkungen zum Verhiltnis von Schelling zu Oetinger, in:
Adolphi, Rainer/ Jantzen, Jorg (Hrsg.): Das antike Denken in der Philosophie Schellings, Reihe Schellingiana,
Band 11, Stuttgart 2004, S. 497-520.

105



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Erweitert wird Schellings Verstindnis, wenn man zu den ,,Alten auch ,,das Alte® hinzu-
nimmt. Ludwig Thiersch orientiert sich in Schellings geistiger Nihe an der fernsten Stufe,
wenn er ,die christliche Kirchenmalerei mit Zurtickgehen auf die dltesten Zeiten auf der
Antike (...) basieren will, um dadurch eine neue Kunst fir die Gegenwart zu schaffen. Ist
die Ankntpfung an das ,,Alte®, das ,, Alteste somit als fruchtbare Regression und damit als
etwas zutiefst ,,Progressives zu sehen?

Soeben wurden die ,,Alten® als Schriftsteller der Antike bezeichnet, in deren Weisheit sich
auch der moderne Kiinstler vertiefen sollte, um wieder zu den Tiefen des menschlichen
Bewusstseins zu gelangen, von denen sich zeitgenéssische Stromungen allerdings deutlich
abwenden wollen. Hier korreliert das ,,Alte” mit dem ,, Tiefen®, was dem ,,Modernen®, von
der Tradition Entwurzelten, vom Ganzen Abgeschnittenen, dem Zerstiickelten™, dem
»zerrissenen® Bewusstsein entgegengesetzt ist. Da Schelling seine Zeit mit der Metapher
des Krankseins umschreibt, kann auch das Gegensatzpaar ,krank® und ,heil” eingesetzt
werden. Die Retrospektive ist dann progressiv zu verstehen als Heilung der ,,Wunden® der
Gegenwart, als wiederherzustellende Ganzheit und Einheit.”

Die Korrelation von ,,alt* und ,,tief** erscheint auch in der ,,Erlanger Rede*”™. Hier wird
zunichst das ,, Tiefe” in Zusammenhang mit einer Vertiefung in die Bibellekttre gebracht.
Hierbei ist eine existentielle Erfahrung mit den biblischen Inhalten beim Laien umso wahr-
scheinlicher, je unverstindlicher das Gelesene ist, weil erst dann eine Vertiefung einsetze.
Dem bereits wissenden Theologen wird ebenso eine Vertiefung zugemutet, indem ihm die

32 Auf das Zeitbewusstsein einer Zerstiickelung der Welt, das durch ein positivistisches Denken entstanden
ist, macht Ulrich Képf in seiner Stellungnahme zum Tibinger Kirchenhistoriker Ferdinand Christian Baur
(1792-1860), einem Schiiler Schellings, aufmerksam. In Entgegensetzung eines lediglich positivistisch Fest-
stellenden, eines reinen Nebeneinanders von Einzelheiten, wie es in der Aufkldrungstheologie betricben wur-
de, erstrebte Baur, ganz im Sinne von Schellings Geschichtsverstindnis, die Betrachtung der Geschichte als
einen grofien inneren Zusammenhang. Eine solche Auffassung habe es vor Baur erstaunlicherweise nicht
gegeben. Dennoch sicht Baur die kritische Methode als wesentlich, weil sie, herausgefordert durch Wider-
sprichlichkeiten und Zweifel, die schwachen Seiten des Glaubens aufdeckt, wodurch aber erst die Erkenntnis
der Wahrheit eingeleitet wird. Er wendet sich gegen eine geistige Haltung, die in jedem Zweifel einen Abfall
vom Christentum wittert und letztlich zu einer geistigen Monotonie fithren wirde. In diese positive Sichtwei-
se seiner historischen Kiritik bezieht er Negation und Destruktion mit ein; vgl. Képf, Ulrich: Ferdinand Chris-
tian Baur als Begriinder einer konsequent historischen Theologie, ZThK 89 (1992), S. 440-461 (Vortrag bei
der Gedenkfeier der Eberhard-Karls-Universitit Tibingen und ihrer Evangelischen Fakultit am 24. Juni 1992
zum 200. Geburtstag von Ferdinand Christian Baur). Der Hinweis ist fiir die vorliegende Arbeit weiterfih-
rend, wenn gefragt wird, in welcher Weise eine Vertiefung bzw. eine Verlebendigung der Erkenntnis im Sinne
Schellings erreicht werden kann. Man kann sagen, dass Schelling die , kritische® Methode anwendet, wenn er
den Zweifel der junghegelianischen Religionskritik aufgreift, die Begriffe ,,Illusion® und ,,Vertréstung® prob-
lematisiert, Irrtum und Negation der Gegner bestitigt, aber argumentativ iberwindet, indem er die gegneri-
sche Position selbst als Illusion und Vertréstung bewertet angesichts einer fehlenden geistigen Verwurzelung
in der Tiefe des menschlichen Bewusstseins. Diese ,, Tiefe® kann nach Schelling nur in der Retrospektive
wiedergewonnen werden.

393 Die Wiederherstellung ist um so schwieriger, da die meisten gar nicht geheilt seyn wollen und, wie un-
gliickliche Kranke, schon ein ungeberdiges Geschrei erheben, wenn man sich ihren Wunden nur nihert.” In:
SW X111, S. 13.

¥4 Vgl. 6.6.2.2.2.3.

106



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Lektiire des zunichst fremden und unverstindlichen hebriischen Urtextes empfohlen wird.
Der bekannte Ausspruch Schellings, der im Jahr 1811 seine Bestellung einer Ausgabe von

Tauler spezifiziert mit dem signifikanten Ausdruck ,,je dlter, desto besser™

, weist in die glei-
che Richtung. Ein Befassen mit dem ,,Alten® als dem ,,Fernen®, ,,Unbekannten®, ,,Unver-
standlichen und ,,Fremden® dient der Vertiefung und Erweiterung des eigenen Bewusst-

seins und der personlichen Aneignung des Wissens.

Dass das Befassen mit den und dem ,,Alten” demnach eine Erkenntnismethode um-
schreibt, die auch fir die qualitative Entwicklung von Kunst und Kultur bedeutsam und
damit auch gesellschaftlich relevant ist, verdeutlicht Schelling bereits in der Erlanger Rede,
wenn er eine ,,conventionelle Poesie® von einer Kunst abgrenzt, die ,,an die stillen aber
tiefen Wasser der Alten erinnern®.”

In seinen spiteren Schriften tauchen die ,,Alten oder das ,,Alte” in den Gegensatzpaaren
von , Nihe“ und , Ferne“ oder “Weite, von ,,Innen‘ und ,, Aullen® auf. Dabei unterschei-
det Schelling eine innere Verwurzelung des Christentums von einer bloBen AuBerlichkeit,
die leicht wieder abzustreifen sei.”” Dariiber duflert er sich in der Berliner Fassung der Phi-
losophie der Offenbarung so: ,,Dem Neapolitaner, schon dem Paduaner liegt Christus in viel zu
weiter ferne (R. v. Schelling), so weit bemuht sich sein Geist nicht in die Vergangenheit
zuriick; der h. (R. v. Schelling) Antonius ist ein viel niherer, gegenwirtiger Trost.“”” Der
nahe, gegenwirtige Trost korrespondiert wiederum mit einer Art ,,Vertrostung®, ,,stiller
Gewohnbheit®, mit den ,,schénen und begliickenden Illusionen einer vergangenen Zeit®, die
,vor der unerbittlichen Wahrheit**” verschwinden. Damit greift er einen Vorwurf der zeit-
genossischen Religionskritik auf und eignet ihn sich dialektisch an, um zur Antithese tiber-
zugehen. Dem Schein-Bewusstsein der stilen Illusion setzt Schelling kein sdkulares ,,Erl6-
sungs-Modell“ entgegen, da er dieses ebenfalls als ,,Illusion® bewerten wiirde, sondern in
kritischer Absicht die mihsame und herbe Zumutung der Retrospektive in die ,,Vergan-
genheit®, in die ,,Ferne®. Eine solche sei bereits mit der Auseinandersetzung mit Christus
als Kern des Christentums gegeben.

Von diesem Verstindnis des ,,Alten® bei Schelling ergeben sich nun neue Sichtweisen fur
die Kunstauffassung Ludwig Thierschs, der sich auf dem Weg zu einer neuen religiésen
Kunst mit der ,,Fremdheit* der byzantinischen Kunst im ,,fernen® Griechenlands beschif-
tigt, um hier eine Anbindung an die altesten Stufen der religiosen Kunst des Christentums
herzustellen.*”

35 Plitt, Gustav Leopold (Hrsg.): Aus Schellings Leben. In Briefen, 3 Bde. Band II (1803—1820), Leipzig
1869-1870, S. 153.

96 SW L, 9, S. 252.

97 Vgl.6.6.2.2.2.3.

98 SW 11, 4, S. 316.

399 SW XIII, S. 9 f.

400 Vgl. Kap. 9.1.2.5.2.

107



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

6.6.2.2.3. Rezeption Schellings in Ost und West

Auf dem Weg zu einem theologischen Konsens zwischen Ost und West sind um die Mitte
des 19. Jahrhunderts tberraschend erste Dialogschritte zu verzeichnen. Geistesgeschicht-
lich waren dazu gegenseitige Schritte der Anniaherung nétig, die vor allem durch Schellings
Religionsphilosophie angestoen wurden.

Schellings religionsphilosophischen Gedanken er6ffnen eine umfassende Aufwertung des
Ostens im westlichen Denken, indem sie gegen die herrschende Verfallstheorie der Helle-
nisierungsdebatte Position beziehen."" Dies gelingt Schelling durch Erweiterung des tradi-
tionellen Religions- und Offenbarungsbegriffs. Hieraus entwickelt er sein organisches Den-
ken, das von einer Gleichwertigkeit der Religionen und Kulturen ausgeht. Auf dem Gebiet
der historischen Wissenschaft entwickelt sich daraus ein neues historisches Denken, das
den Figenwert jeder Epoche als gtiltig erachtet. Mit Niebuhr kommt es hier auch zu einer
Aufwertung der byzantinischen Geschichte, die das bisher geltende Verfallsdenken tber-
windet. Wenn auch nicht von Schelling selbst, dem kein Anschauungsmaterial byzantini-
scher Kunst zuginglich war, wird damit auch eine Neubewertung der byzantinischen Kunst
eingeleitet. Im westlichen Denken fiihrt Schellings synthetisches Antikenverstindnis zu
einer Relativierung der bis dahin geltenden Dominanz der Antike tiber das Christentum hin
zum Gedanken eines Kontinuums und damit auch zur Aufwertung von christlicher Philo-
sophie und christlicher Kunst. Hiervon leitet Schelling auch eine Neubewertung der Kir-
chenviter ab, deren Bedeutung bis dahin lediglich polemisch von den Theologen behauptet
und gegen den Einfluss der antiken Philosophen verteidigt wurde. Schelling entdeckt die
Kirchenviter an der Wende zum 19. Jahrhundert neu. Vorausschauend ist darauf hinzuwei-
sen, dass die Kirchenviter in der Theologie im Westen wie Osten zur Grundlage eines the-
ologischen Dialogs werden, der sich in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts entwickelt. In
dieser Zeit geht der katholische Patristiker Johann Adam Mohler auffillige Schritte der
theologischen Offnung zur Lehre der griechischen Kirchenviter. Von ihm iibernimmt A.
Chomjakov die Idee eines neuen, auf den Kirchenvitern basierenden Kirchenbildes und
integriert sie in die ostkirchliche Tradition. Die protestantische Theologie in Deutschland
rezipiert die Kirchenviter nur sehr z6gerlich. Eine Anndherung vollzieht die deutsche Er-
weckungstheologie, wobei eine eher ablehnende norddeutsche von einer eher zustimmen-
den siiddeutschen Bewegung zu unterscheiden ist.*” AuBerhalb Deutschlands gewinnen die
Kirchenviter in der Oxfordbewegung einen zentralen Stellenwert. Deren Vertreter W.

401 Kap. 6.6.2.2.

402 §.u. zur norddeutschen Erweckungstheologie unter 6.6.2.3.2.2.1.; zur frinkischen Erweckungsbewegung
s.u. Kap. 6.6.2.3.3. Mit der Wirksamkeit Schellings in Erlangen wihrend der Griindung der frinkischen Er-
weckungsbewegung darf ein positiver Einfluss der Bedeutung der Kirchenviter angenommen werden. Um
die Jahrhundertwende wird W. Lohe in Miinchen eine deutsche Ubersetzung der Basiliusanaphora als Vorbild
fir eine liturgische Erneuerung der protestantischen Kirche in Bayern vorstellen. Meiner Ansicht nach diente
diese Ludwig Thiersch als Inspiration fiir sein ,,Abendmahl®, wo er in auffallender und einzigartiger Weise
den liturgischen Gestus der ,,elevatio oculis* kiinstlerisch einsetzt.

108



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Palmer steht in direktem schriftlichen theologischen Dialog mit A. Chomjakov, womit ein

solcher erstmals um die Jahrhundertmitte auch dokumentiert ist.*”

Die Beschiftigung mit
den Kirchenvitern dient bei Schelling noch einem weiteren Zweck, dem der Erkenntnis-
gewinnung. Um einem sich im Neuhegelianismus anbahnenden, verflachenden sakularen
Geist entgegenzutreten, sucht Schelling eine philosophische Methode zur Erkenntnisvertie-
fung. Schelling nennt sie die Beschiftigung mit den ,,Alten“. Er versteht darunter zunichst
sowohl die Auseinandersetzung mit der Antike als auch mit den Kirchenvitern. Seit seiner
Erlanger Rede vor der neu gegriindeten Bibelgesellschaft erhilt dieser Erkenntnisweg eine
komplexe erkenntnistheoretische Bedeutung: Gerade die Beschiftigung mit dem Unbe-
kannten, Fernen, Fremden und Unverstindlichen musse dem Zeitgenossen in der Retro-
spektive zugemutet werden, damit er sich Wissen existentiell aneignen kénne, das von Be-
stand sei. Von hier aus ergebe sich auch eine neue Qualititsstufe der Gegenwartskunst.
Diese Sichtweise Schellings erscheint vielversprechend und zentral fiir eine moderne Aus-
einandersetzung mit den Kirchenvitern. Sie mag auch den jungen Ludwig Thiersch ange-
sprochen haben, der sich in seiner an den alten byzantinischen Originalen angebundenen
Kunst mit einer Kategorie des Fremden und Unbekannten den Herausforderungen der
Gegenwart zu stellen versucht und erstmals den Zugang zur byzantinischer Kunst aus
westlicher Perspektive eroffnet.

Uber junge Intellektuelle, die in Deutschland studieren, gelangen die Ideen des deutschen
Idealismus — besonders die Schellings — nach Russland und lassen dort eine junge russische

Philosophie entstehen*”

. Dass es hier eine starke Vernetzung zwischen West und Ost in
einem regen Briefaustausch gibt, hat jiingst Peter Rezvykh"” aufgezeigt. Altere Schellingbi-

ographien listen eine Reihe russischer Intellektueller und zentraler Themen Schellings

403 Die Auswirkungen der religionsphilosophischen Gedanken Schellings auf die zeitgendssische Theologie in
Ost und West, auf Méhler, Theologen der Oxfordbewegung und den russischen Laientheologen A.
Chomjakov, wird dargestellt in 6.6.2.2.2.

404 Mit dem von ihm entwickelten ,,All-Einheits-Gedanken® (vgl. 6.6.2.2.2.4.) vermag Schelling nicht nur in
Deutschland, sondern vor allem auch in Russland Freiheitssehnstichte seiner jungen Studenten zu wecken.
Die innerhalb seiner Potenzenlehre entwickelte Anschauung von der dritten Potenz als einer ,,Kirche des
Geistes™ (vgl. 6.6.2.2.2.5.) wurde von russischen Intellektuellen mit der Ostkirche identifiziert, der damit far
die Zukunft grofle Bedeutung beigemessen wurde. Schelling selbst hatte seine Idee allerdings nicht an eine
konkrete sichtbare Konfession gekniipft.

405 Rezvykh, Peter: Schelling und Russland. Philosophie in iiberregionalen Netzwerken, in: Akademie aktuell.
Zeitschtift der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, 1/2007, S. 22-24. Konkrete Forschungsergebnis-
se, wie die Rezeption in Russland schon in der Jenaer und Wiirzburger Zeit, vor allem aber ab den 1830er
Jahre in der Miinchener und Berliner Zeit verlief, gibt Peter Rezvykh in: Schelling und Russland. Philosophie
in Gberregionalen Netzwerken, in: Akademie Aktuell. Zeitschrift der Bayerischen Akademie der Wissenschaf-
ten. Miinchen, 2007, Ne 1., S. 22-24, der die Rezeption Schellings in Russland quellenbezogen untersucht hat.
Die Forschungen erfolgten innerhalb des deutsch-russischen Projektes ,,Schelling und Russland® in Koopera-
tion mit der Schellingkommission der Bayerischen Akademie der Wissenschaften.

Peter Rezvykh nimmt neuerdings eine kritische Bewertung eines einseitig groBen Einflusses Schellings auf
russische Intellektuelle vor: Rezvykh, Peter: Schelling im Dialog mit den russischen Intellektuellen. (In russi-
scher Sprache), veroffentlicht in: HAO. Hesasucumerit purosormaecknii xypraas. N° 91 / 2008 ("UFO"
2008 Ne91, Europiischen Philosophie der XVIII — Anfang XIX Jahrhunderts in Russland), online verfugbar
unter http://magazines.russ.ru/nlo/2008/91/re8.html (24.11.2016).

109


https://translate.googleusercontent.com/translate_c?depth=1&hl=de&rurl=translate.google.de&sl=ru&tl=de&u=http://magazines.russ.ru/nlo/2008/91/&usg=ALkJrhhLkx87kD00iIcJigKljWgUS7DB6w
https://translate.googleusercontent.com/translate_c?depth=1&hl=de&rurl=translate.google.de&sl=ru&tl=de&u=http://magazines.russ.ru/nlo/2008/91/&usg=ALkJrhhLkx87kD00iIcJigKljWgUS7DB6w

PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

auf". Der Einfluss idealistischer Philosophie auf die sich allmihlich herausbildende Slavo-
philie gilt als sicher, doch wird das AusmaB dieses Einflusses unterschiedlich bewertet."”
Als gesichert gilt, dass mit der slavophilen Bewegung, auf die Schelling Einfluss ausiibte,
eine geistesgeschichtliche Wende in Russland einsetzte, die dem Dialog zwischen Ost und

West forderlich war, selbst wenn ithm von Ostlicher Seite aus Grenzen entgegengesetzt

406 Vol. Beitrdge in den beiden bekannten Schellingbiographien von Gulyga 1989, S. 325, 327, 329, 344, 352 f.,
355, 358, 362 f. und Tilliette 2004, S. 341 f., 399, 412, 414, 453, 479f.

407 Muller, Ludolf: Russischer Geist und evangelisches Christentum. Die Kritik des Protestantismus in der
russischen religidsen Philosophie und Dichtung im 19. und 20. Jahrhundert, Witten-Ruhr 1951, S. 28-31,
setzt die ,,russische religionsphilosophische Bewegung* historisch ab von der vorausgehenden noch stark
polemisch ausgerichteten Epoche unter Alexander I. Sie ldutet eine allmihliche Abkehr von einem extremen
Fanatismus in der russischen Orthodoxie gegentiber westlichen Einfliissen ein, so dass es allméhlich zu einer
Anderung in der dogmatischen Haltung gegeniiber den abendlindischen Konfessionen kommt. Die ,,Ent-
spannung® ist zurlickzufithren auf eine fruchtbare Synthese, die diese Bewegung hervorbrachte, die sich aus
mehreren Quellen, sowohl aus dem Osten als auch aus dem Westen, speiste und daher seitens der Schultheo-
logie noch misstrauisch beobachtet wurde. Aus dem Westen flieBen Geistesstromungen der Romantik, der
idealistischen Philosophie und des Katholizismus ein. Aufgrund ihres tiberwiegend religionsphilosophischen
Charakters erfuhr die Bewegung Kritik von Theologen. Mit der Integrierung zentraler Ideen Schellings und
auch Hegels sei allerdings eine neue Stufe des Bewusstseins im Christentum erreicht worden. Nach der Auf-
fassung L. Miillers sei vor allem die idealistische Idee der Freiheit rezipiert worden und in die ostkirchliche
Idee von ,,sobornost” eingegangen. Der Geist der in der Kirche ausgegossenen sobornost werde so zur einzi-
gen inneren Autoritit, die von dem orthodoxen Bewusstsein zugelassen werde (S.30). Die Idee von
sobornost, im Wesentlichen von A. Chomjakov kreiert, wird ausfihrlich vorgestellt in Kap. 6.6.2.3.5.
Bielfeldt, Sigrun: Selbst oder Natur. Schellings Anfang in Russland, in: Reihe: Arbeiten und Texte zur Slavis-
tik, hrsg. v. Frank Goébler und Rainer Goldt, Band 83, Miinchen 2008, fasst neuerdings den differenzierten
wissenschaftlichen Stand zur Bewertung der Schellingrezeption in Russland (27-29) so zusammen, dass
grundsitzlich zwischen dem frithen und dem spiten Schelling unterschieden wird. Wihrend der Einfluss des
nicht-religidsen frithen Schelling als unbestritten gilt, existieren tiber den Einfluss der religiés bestimmten
Spitphilosophie Schellings in Russland unterschiedliche Wertungen, was nun auch den vorliegenden Gegen-
stand Chomjakov und die slavophile Bewegung betrifft. Eine Mittelposition nimmt A. Gulyga (1982) ein, (S.
27, Anm. 61), wenn er einerseits ,,das Slavophilentum (als): (Erg. d. V.) die Realisierung der Ideen Schellings
zur positiven Philosophie® (Gulyga 1982, S. 297), einschitzt, andererseits auch der Meinung ist, dass ,,das
Slavophilentum® durch Schelling nur einen ,,Ansto3* bekommen habe. ,,Nicht die Anhingerschaft an Schel-
ling, sondern die orthodoxe Patristik wurde der Slavophilie zum Leitstern.“ (ebd., S. 298) Der Einfluss Schel-
lings wird seitens der russischen Autoren auch negiert wegen der ,,Berufung auf die Autochthonie einer nati-
onalen Mentalitit, im Namen einer spezifischen Religiositit. (ebd., S. 27) Diese scheint gefdhrdet, wenn
iberhaupt Einfliisse von aullen konstatiert werden. Dazu kann aufgrund der vorliegenden Ergebnisse zum
,»teligiosen Philhellenismus® angemerkt werden, dass die Entdeckung der orthodoxen Patristik indirekt auch
auf die Neuentdeckung der Kirchenviter im Rahmen der Religionsphilosophie Schellings zuriickzufithren ist,
wenn sie dann in Deutschland auch lediglich im Katholizismus (M6hler) aufgegriffen und theologisch weiter-
entwickelt wurden. Eine Integration der theologischen Ideen Mohlers bei Chomjakov ist nahezu unbestritten,
doch werden neuerdings von Wasmuth, Jennifer: Akademische Theologie im zaristischen Russland in ihrer
Bedeutung fiir die neuere orthodoxe Theologie, in: Erfurter Vortrige zur Kulturgeschichte des Orthodoxen
Chtistentums 11/2012, Universitat Etfurt 2012, zeitgenossische ostkitchliche Quellen entdeckt, die Texte
griechischer Kirchenviter publizierten und ins Russische Gibersetzten. Die Erneuerung der russischen Theo-
logie durch Chomjakov wird damit nicht mehr isoliert und damit aus ostkirchlicher Sicht kritisch gesehen,
sondern in einen breiteren Kontext eingeordnet.

Mit dem ostkirchlichen Theologen Bortnyk (2014) ist ein ,,6kumenischer Status in der orthodoxen Theolo-
gie erreicht, wenn er Chomjakov unbestritten als Beginn der neueren russischen Theologie bewertet, der sich
einerseits autonom vergewissert, andererseits historische Einbindungen in westliche Theologie und Philoso-
phie bestitigt, weil nur auf diese Weise, was vor allem die Entwicklung der russischen Orthodoxie im Westen
nach der russischen Emigration ab 1920 betrifft, eine historische Weiterentwicklung méglich war.

110



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

wurden: Gerade um der Profilierung des eigenen orthodoxen Standpunkts willen — dem
eigentlichen Ziel der Slawophilen — witd ein solcher Einfluss zunehmend geschmalert. Wie
unten” niher ausgefithrt wird, gerit dieses Bestreben bei A. Chomjakov (1804—1860) zu
einer Abgrenzung gegentiber dem Westen, obwohl er gedanklich stark vom Westen beein-
flusst ist."” Chomjakov war die zentrale Figur der Slavophilen, einerseits tief verwurzelt in
der russischen Orthodoxie, andererseits ein Kenner der abendlindischen Philosophie, vor
allem auch der Schriften Schellings. Dies ermdglichte ihm eine grof3e innere Freiheit ge-
genitber der Orthodoxie. Festzuhalten ist, dass zentrale Ideen Schellings indirekt auf die
Herausbildung einer erneuerten orthodoxen Theologie einwirkten, so dass hier Schritte
einer Annaherung zwischen Ost und West begangen wurden, auf die in Athen um 1850
zwischen den russischen Auftraggebern und dem jungen, Schelling nahe stehenden Kiinst-
ler Ludwig Thiersch vertrauensvoll aufgebaut werden konnte.

Zur Neuentdeckung dieses religiosen Konsens zwischen Ost und West, die Sturdza™ um

die Jahrhundertmitte nennt, nimlich eine innere religiése Anndherung in wesentlichen
Wahrheiten — das gleiche Glaubensfundament, die Anbindung an die Urkirche und an die
griechischen Kirchenviter, Riickbesinnung auf eine Kirchenepoche und ein Kirchenver-
stindnis der Einheit vor der allmihlichen Trennung in Ost- und Westkirche — hierfiir
schaffen Schellings religionsphilosophische Ideen wichtige Voraussetzungen. Nach den
obigen Ausfiihrungen411 lassen sich diese primir in dessen Aufwertung der Kirchenviter
und in der Entwicklung eines innertrinitarischen Einheitsbegriffs sehen, wie sie sich auf
Mohlers Einheitstheologie und im Gefolge auf Chomjakov auswirken. Somit kann aus der
Perspektive des religiosen Philhellenismus, wie sie hier eingenommen wurde, ein indirekter
Einfluss Schellings auf die Theologie Chomjakovs geltend gemacht werden.

6.6.2.3. Theologische Ansitze zu Dialog und Konsens zwi-
schen Ost- und Westkirche 1830-1850

6.6.2.3.1.  Johann Adam Modhler und sein Einfluss auf A. Chomjakov

In der Rezeption der Entstehung okumenischer Ansitze im 19. Jahrhundert werden der
katholische Theologe Johann Adam Mohler und der orthodoxe Laientheologe Alexei Ste-
panowitsch Chomjakov in der 6kumenischen Zeitschrift UNA SANCTA bereits 1927 als
herausragende Gestalten gesehen: ,,Unter den Theologen des 19. Jahrhunderts verdienen in

408 Vgl. 6.6.2.3.5.

49 Veranschaulichend ist, dass er zweimal eine Reise nach Europa antritt, die ihn auch durch Deutschland
und England fihrt, nur im Westen publizieren darf und einen intensiven theologischen Austausch mit westli-
chen Dialogpartnern fiihrt.

410 Vgl. 6.6.2.1.3.

#“1Vgl. 6.6.2.2.2.4.

111



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

ganz besonderem Mal3e zwei Gestalten unsere Aufmerksamkeit: der deutsche Katholik J.A.
Mohler (1796-1838) und der grofie Russe Alexej Chomjakov (1804—1860), ein Sohn der
Orthodoxen Kirche. Beide haben etwas von prophetischem Brennen in sich [..]
Chomjakov und Mohler stehen sich darin nah, daf} sie beide Zeugnis ablegten von dem
Wesen der Kirche — von dem mystischen Wesen der Kirche. Ja man kann geradezu sagen:
es sind zwei Zeugen, die mit einer ganz urchristlichen, brennenden Kraft von dem Geiste
Gottes reden, der in der Kirche wohnt.“*"

Es gab zwar keinen personlichen Kontakt zwischen Mohler und Chomjakov, doch kann
insofern auf einen Einfluss geschlossen werden, als dass Mohlers Werke sich in der Privat-
bibliothek Chomjakovs befanden. Er konnte diesem also unzensiert begegnen und sich
dessen Gedanken im Selbststudium aneignen. Die Ahnlichkeit des Gedankenguts ist offen-
sichtlich. Mohlers Ideen geben thm Anstof3 zu einer Neuen Theologie, die aus der alten,
noch ungebrochenen Tradition der Alten Kirche erweckt werden konnte: ,,Chomjakov
mochte mit seinem theologischen Werk ,,etwas ganz Neues schaffen oder vielmehr etwas
lingst Vergessenes wieder zu neuem Leben und neuer Blite erwecken, eine eigenstindige
orthodoxe Theologie, die es nicht notig hat, von den Katholiken Waffen zu leihen gegen
die Protestanten und umgekehrt, sondern die auf einer viel héheren, fir beide westliche
Bekenntnisse unangreifbaren Ebene steht. [...] Doch ergibt sich dabei fiir Chomjakov eine
Schwierigkeit: Was wirklich wahres, echtes Lehrgut ist und aus der alten, noch gemeinsa-
men Tradition stammt, muf3te doch wohl mit Mitteln dargestellt, mit Argumenten gestltzt
und verteidigt werden, die dem Katholizismus und der Orthodoxie gemeinsam sind.«*"
Zeigt dieses Zitat, dass Chomjakov ohne die konfessionellen Streitigkeiten im Westen nicht
zu denken ist, in die er sich mit seinem eigenen orthodoxen Standpunkt einzubringen ver-
sucht, so ist hier dennoch das gemeinsame Interesse der Konfessionen um das Gut der
altkirchlichen Tradition und die dort gegebene Einheit der Kirche angezeigt. Um diese rin-
gen sie in der Gegenwart mit der Frage: Welche ist die wahre und authentische Kirche? Die
Aufgabe einer systematischen Antwort leistete Chomjakov nicht, weshalb seine Theologie
bruchstiickhaft, angreifbar und auf apologetischer Ebene stehenbleibt. Dennoch wirkte
seine Lehre ,,prophetisch® und begeisternd auf das Laienvolk. Die orthodoxe Rezeption
des 20. Jahrhunderts greift seinen Neuansatz auf und entwickelt ihn weiter.'* Auch die

westliche Rezeption der Gegenwart zeigt ein starkes Interesse an der Lehre Chomjakovs,

42 Arseniew/ Chomjakov/ Mohlet, in: Arseniew, Nicolas von/ Martin, Alfred von (Hrsg.): Die Ostkitche.
Sonderheft der Vierteljahrsschrift UNA SANCTA, Stuttgart 1927, S. 89-92, hier S. 89, Zitat wiedergegeben
in: Kager, Richard/ Chomjakov, Aleksej Stepanovie/ Mohlet, Johann Adam: Zusammenspiel der Gedanken
in der einen Kirche?! Vortrag gehalten am 10.10.2000 in: International Voluntary Association ,,Saints Metho-
dius and Cyrill Christian Educational Center* — Departement of Theology of European Humanities Universi-
ty in Minsk (WeiBrussland). Online zuletzt abgerufen am 18.10.2016, S.1, Anm. 1.

413 Plank, Bernhard: Katholizitit und Sobornost’. Ein Beitrag zum Verstindnis der Katholizitit der Kirche bei
den russischen Theologen in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts, Das 6stliche Christentum, Heft 14,
Wirzburg 1960, S. 133.

414 vel. Bortnyk 2014.

112



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

wo systematische Zusammenhinge bis in die Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils
(1962-1 965)415 hinein nachgewiesen werden. So kann heute von einer interessanten Kon-
sensfigur in der Okumene gesprochen werden, die zu Lebzeiten noch von staatlicher und
kirchlicher Seite unterdriickt war. Doch hier liegt der Schwerpunkt auf den theologischen
Gemeinsamkeiten zwischen Mohler und Chomjakov. Dabei sind drei wesentliche Merkma-
le zu nennen:

Erstens ihr Interesse an einer Erneuerung der Kirche, signalisiert im romantischen Be-
griffspaar von ,,tot” und ,Jlebendig, und das Auffinden eines erneuerten Kirchenbildes
durch Erkundung der ,,Alten Kirche*.

In einem Rickblick aus dem Jahr 1879 auf seine Ttubinger Studienjahre in den 1820er Jah-
ren beschreibt Ignaz Déllinger seinen Eindruck von Mohler folgendermallen: ,,Die Wairme
und Innigkeit, welche aus dem Buche webten, das geistvolle Bild von der Kirche, aus dem Geiste der Kir-
chenvter entworfen, bezanberte uns junge Mdanner alle. Wir hielten dafiir, dass Mobler aus dem Schutte
und den Uberwnchernngen spéterer Zeiten ein frisches lebendiges Christentum entdeckt habe. Das Ideal der
christlichen Kirche schien plotzlich vor unseren verwunderten Augen zu steben und je mebr es in seinen
eigenen Ziigen durchgearbeitet werden und in seiner vollen Schinbeit hervortreten wiirde, desto grofiere An-
iehungskraft, glanbten wir, wiisste es haben. Es schwebte uns als Ziel eine von Mangeln und Missbrén-
chen gereinigte, dem Ideal der alten miglichst dhnliche Kirche vor. Der Aufschwung der theologischen Wis-
senschaft sollte nach unserer Meinung notwendig die Reform der Kirche nach sich ziehen. "’

Damit setzt sich Mohler von einem juridisch-aufklarerischen Kirchenbild ab und deutet
Kirche, mit Hilfe seiner patrologischen Studien und Kenntnisse, im Ideal der christlichen
Utrkirche und im Geiste der Romantik als ,,LLeben® und ,,Lebendigkeit®.

Ahnlich duBert sich spater auch Chomjakov, der zudem als literarisch wirkender Schriftstel-
ler, mit Intuition begabt, in den Sprachbildern von ,tot” und ,lebendig® denkt, von hier
aus aber auch die Wahrheitsfrage ableitet. Daher gelangt er auf seinen Reisen nach Europa
zu einem abschitzigen Urteil Gber die realen westlichen Kirchen, die ihm, gemessen an
einer ostkirchlichen Spiritualitit, als ,,tot™ und dem lebendigen Wesen der Kirche entfrem-

415 Onasch 1993, S. 47ff sicht die Aktualitit von Chomjakovs Kirchenbild in der neu herausgehobenen Be-
deutung des Kirchenvolks und des Laienstandes gegeniiber einem hierarchischen Kirchenbild, in welchem
der Klerus dem Laienstand tbergeordnet ist. Onasch nimmt zwar nicht Bezug auf die Lehre des Zweiten
Vatikanischen Konzils von der Kirche als dem wandernden ,,Volk Gottes®, doch ist der theologische Inhalt
impliziert. E. C. Suttner (1967) sicht die gro3e Bedeutung von Chomjakovs Kirchenbild in seiner Schlusswer-
tung (S. 199f.) darin, dass sie, wenn notwendige Korrekturen an ihrer Einseitigkeit vorgenommen werden,
zum Vorbild werden kann fiir eine moderne Okumenik, in der konfessionalistische Enge tberwunden und
auch die Weltreligionen in die eine ,,Heilsgemeinde Gottes® integriert werden kénnen. Damit weist er auf
Kerninhalte des Zweiten Vatikanischen Konzils hin, wie sie in den Dekreten iiber den Okumenismus und
iber das Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen niedergelegt sind

416 Zitat wiedergegeben in: Wagner, Harald/ Mohler, Johann Adam: Die Kirche als Organ der Inkarnation, in:
Neuner, Peter und Wenz, Gunther (Hrsg.): Theologen des 19. Jahrhunderts, Darmstadt 2002, S. 59-74, hier
S. 60 f.

113



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

det erscheinen.”” Chomjakov diirfte hier bewusst eingeengt wahrnehmen, um eigener Inte-
ressen willen. Im Sinne Mohlers, moglicherweise sogar durch ihn angeregt, wendet sich
auch Chomjakov der Alten Kirche als Basis einer Erneuerung der orthodoxen Gegen-
wartskirche zu.

Zweitens, das gleiche Kirchenbild der inneren Einheit aller Konfessionen, denn beide se-
hen die Notwendigkeit, die Kirche neu zu risten und auf ihre unzerstorbare innere Einheit
zurickzufihren. Sie wird abgleitet vom innertrinitarischen Gottesbild, das aller sichtbaren
Einheit der Kirche vorausgeht, diese begriindet und entstehen ldsst. Im Anschluss an den
Kirchenvater Origines ist Einheit in der Kirche primir eine Gabe des Heiligen Geistes, der
die Gldubigen zu einer Gemeinschaft der Liebe zusammenfihrt. Damit erhilt die Kirche
ein mystisches Verstindnis, vorrangig im paulinischen Bild des Leibes Christi mit Christus
als ihrem Haupt. Dieses Kirchenbild setzt sich ab von einem friheren, in dem die Kirche
einen dulleren institutionellen Charakter besitzt. Kirche ist nun primir ein Erzeugnis des
Glaubens der Gldubigen, ein Werk ihrer gegenseitigen Liebe, zu welcher sie der Heilige

Geist befihigt. Die institutionelle Form der Kirche wird zweitrangig.418

Damit wandelt sich das Kirchenbild von einem hierarchischen, durch Amter und duf3ere
Strukturen bestimmten hin zu einem pneumatologisch bestimmten Kirchenbild der com-
munio. Wihrend Chomjakov davon eine Ablehnung der institutionellen Kirche ableitete
und deshalb zu Lebzeiten von der staatlichen und kirchlichen Macht zensiert wurde, hielt
Mohler an der Institution fest.

417 Zu einem dhnlichen Ergebnis gelangt auch Pusey auf seiner Reise nach Norddeutschland, wo er dem
realen Protestantismus begegnet, vgl. Kap. 6.6.2.3.2.2.1. Er entdeckt allerdings, im Unterschied zu
Chomjakov, auch die Ausnahmeerscheinung bzw. Avantgarde der ,,Erweckungstheologie®, die seinen Inte-
ressen entspricht und aufgrund derer es zu einem regen Briefwechsel kommt. Chomjakov, der in England
ebenfalls mit Vertretern des Traktarianismus in Oxford zusammenkommt, duflert sich hingegen im darauf
einsetzenden Briefwechsel mit Palmer sehr zuriickhaltend positiv, wenn er auch Gemeinsamkeiten entdeckt,
die er wohl in seinen Gesprichskreisen in Moskau diskutiert, die also bekannt sind, letztlich aber von
Chomjakov zuriickgewiesen werden, um der Etablierung einer eigenstindigen neuen orthodoxen Haltung
wegen. Es existiert aber ein inhaltlicher Konsens. An dieser Stelle ist exemplarisch bereits die Vernetzung
zwischen Ost und West veranschaulicht.

#18In seinen Hauptwerken ,,Die Einheit in der Kirche oder das Prinzip des Katholizismus, dargestellt im
Geiste der Kirchenviter der drei ersten Jahrhunderte® aus dem Jahre 1825 sowie in ,,Symbolik oder Darstel-
lung der dogmatischen Gegensitze der Katholiken und Protestanten® aus dem Jahr 1832, Werke, die als
,Klassiker der katholischen Theologie des 19. Jahrhunderts* und als ,,Wegbereiter heutiger Okumenik* (Ha-
rald Wagner, S. 62) gelten, duflert sich Mohler mit einem mystischen Kirchenbegriff, der groBen Protest her-
vorgerufen hat und ihm persénlich sehr zusetzte: Er bezeichnet das Offenbarungsgeschehen als symbolisch,
weil hier das Unendliche in die Endlichkeit eintritt. Von hier aus leitet MShler das mystische Wesen der Kir-
che ab: Sie hat ihre lebensspendende Kraft vom Heiligen Geist, sie ist sein ,,Korper®. Da dieser Geist immer
Geist Christi ist, ist die Menschwerdung Ausgangspunkt fir die ,,Verleiblichung® des Geistes. Ankniipfend an
den romantischen Symbolbegriff Friedrich Schlegels, ist Kirche Symbol des unendlichen Geistes Gottes bzw.
der Offenbarung Gottes, die in die Geschichte eingegangen ist. Das Symbolum verbindet Geistiges und Sinn-
liches, Unendliches und Endliches, ist Reprisentation und Prisenz des Géttlichen in der Welt, vgl. Wagner
2002, S. 61-63.

114



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Drittens, die gleiche Deutung des Begriffs der ,,Katholizitat*: ihre Giiltigkeit im Ursprung
und am Ende. Dieser Begriff wird bei Chomjakov zentral, weil er ihn, Giber historische und
sprachliche Umwege, mit ,,sobornost® iibersetzt. Er meint damit die innere Einheit der
Kirche, die nur dem Glaubigen fassbar ist, weil sie ein Geschenk des innertrinitarischen
Gottes ist, der selbst die Einheit darstellt. Diese existierte in der Alten Kirche, bevor die
Kirche sich in verschiedene Wege trennte. Wo Chomjakov an dieser Stelle die westlichen
Kirchen uberwiegend ausschlief3t, weil sie sich von der urspriinglich gewollten Einheit ab-
gewandt hatten, immerhin aber eine Rickkehr zur Einheit in der Zukunft gelten lasst, be-
zieht Mo6hler als katholischer Patrologe folgende Stellung zur Alten Kirche und ihrem ka-
tholischen Prinzip: Die Kirche ist die Fine, in der griechischen Wortbedeutung ,,allumfas-
sende®, ,,iber die ganze Erde hin® gespannte Gemeinschaft, insofern sie Jesus Christus in
sich trdgt und verwirklicht. Dieser allgemeine Charakter ist nach Mdhler nur von einem
eigenen klaren konfessionellen Standpunkt einzunehmen. Diese Haltung ist nicht apologe-
tisch, ab- und ausgrenzend, sondern eine Ursprungs- und Zielbeschreibung: Die Einheit
existierte mit dem Ursprung in Jesus Christus am Anfang der Kirche und zielt auf eine
Einheit in der Zukunft hin. Aus der Beobachtung der geschichtlichen Entwicklung der
christlichen Konfessionen gewinnt er zentrale Lehrsitze, was ihn zu einem Vorreiter einer
praktischen Okumene macht: ,,Er will nicht nur zeigen, welche bestimmenden Grundlagen
und Kennzeichen, Voraussetzungen und Symptome die verschiedenen Konfessionen ha-

ben. (...) Er will ihre treibenden Wurzeln entdecken*'” und dadurch den organischen Zu-

sammenhang des Ganzen mit den einzelnen Teilen aufzeigen420. Dass es ihm, wie auch
Chomjakov, dabei um die Wahrheitsfrage geht, zeigt seine Ansicht, dass Haresie als Wider-
spruch gegen die Einheit nicht isoliert, sondern in einem dialektischen Dreisatz Hegels von
These, Antithese und Synthese zu verstehen ist. Das bedeutet, dass eine Konfession, die
die Einheit verlisst, die wahre Kirche letztlich nicht auflésen kann, weil es sich um einen
unechten Gegensatz handelt. Mohler widmete sich in seinen Werken auch praktischen Fra-
gen der Okumenik, die zu seiner Zeit bereits vielfach angenommen und heute in den west-
lichen und 6stlichen Kirchen allgemein giltig sind. Als beste Losung einer praktischen
Okumene empfiehlt Mohler, bei der Erkenntnis anzusetzen, dass die Wiedervereinigung
der Konfessionen gleichermallen eine Tat Gottes wie der Menschen sei. ,,Gott muss die
Wiedervereinigung wollen, der Mensch muss sie zustande bringen. Das Wann und Wie
lidsst sich nicht voraussagen, gefordert sind von den Gesprachspartnern ein Aufeinander-
Zugehen, Liebe und Toleranz. Genau diesen Weg der ,praktischen Okumene* stellt Méhler

419 Stakemeier 1959, S. 22; Zitat in: Wagner 2002, S. 66.

420 Hierin zeigt sich die Prigung Méhlers durch W. Neanders Organismusdenken. Mohler hatte im Jahre 1822
auf einer Studienreise in Berlin drei bedeutende protestantische Gelehrte kennengelernt, wodurch dem katho-
lisch geprigten jungen Wissenschaftler ein kumenischer Geist eingepflanzt wurde. Auler W. Neander war er
auch F.D.E. Schleiermacher begegnet, dessen neuer Religionsbegriff der subjektiven inneren Erfahrung, die
im anthropologischen Organ des Gemiits verankert sei, nachhaltigen Eindruck auf ihn machte. Die Begeg-
nung mit Philipp Konrad Marheineke (1780-1840) fiihrte ihn zum Studium der Kirchenviter, was sein Inte-
resse flr Patristik entfachte.

115



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

sowohl in der ,Einheit® als auch in der ,Symbolik® (...) als eigentlichen ,K&nigsweg® der
421

Okumene vor.
Ahnlich wie Méhler bezog um die Jahrhundertmitte auch Fiirst Gagarin in der 6kumeni-
schen Frage Stellung, dessen Haltung im Kreis um Chomjakov in Moskau diskutiert wurde.
Wihrend dort Koschelev die Position Fiirst Gagarins iibernimmt und zur Offnung eines
religiosen Dialogs mit dem Westen aufruft, verwirft Chomjakov diese Argumentation. Es
ist allerdings bekannt, dass er zum Ende seines Lebens mit westlichen Theologen einen
Austausch tiber den Begriff des ,,Katholischen® ankntpfte, der aufgrund seines plétzlichen
Todes im Jahr 1860 allerdings jih abbrach.

Minchen wurde zum Kiristallisationspunkt der dargestellten religiosen Erneuerung. Moh-
lers Lehrstuhl fiir Alte Kirchengeschichte, den er seit 1835 in Miinchen innehatte, tber-
nahm bereits 1836 sein ehemaliger Schiiler Ignaz Dollinger. Dieser hatte zwar zunichst
einen profilierten katholischen Standpunkt, beobachtete jedoch etwa ab der Jahrhundert-
mitte die kirchenpolitischen Vorginge in der rémisch-katholischen Kirche kritisch: ,,Er war
enttduscht von der zunehmend reaktioniren Haltung der pipstlichen Politik, sowohl in
deren Glaubensaussagen als auch im starren Festhalten am Kirchenstaat.“*** Die Ausei-
nandersetzung gipfelte in der Exkommunikation Déllingers aufgrund seiner Kritik am
papstlichen Unfehlbarkeitsdogma (1870). Dollinger selbst verlie3 zwar seine Kirche nie,
doch engagierte er sich danach stark in der aus dem Konflikt mit Rom entstehenden altka-
tholischen Bewegung. Hier verstand er sich in 6kumenischer Gesinnung in der Gemein-
schaft all derer, die ,,wegen ecines legitimen Protestes gegen unberechtigte rémische An-

spriiche von der romisch-katholischen Kirche getrennt waren: insbesondere mit den Kir-

423 . .
7 Zu dieser kritischen

chen der Orthodoxie sowie mit der Anglikanischen Gemeinschaft.
Position war Dollinger aufgrund historischer Studien der Lehre der Alten Kirche gelangt,
wonach der Episkopat die héchste Bedeutung und Autoritit in der Kirche beanspruche.
Mit dem papstlichen Unfehlbarkeitsdogma aber waren die Bischéfe nur noch Delegaten

des Papstes. Damit habe der Papst mit der apostolischen Tradition, die die wahre Kirche
reprisentiere, gebrochen.**
Das synodale Prinzip fordert in Moskau auch Chomjakov in seiner Lehre von Sobornost —
sicherlich ein wesentlicher Grund, warum er seine theologischen Schriften in Russland
nicht veréffentlichen durfte.

Dass in Miinchen eine starke wissenschaftliche Beschiftigung mit den alten Kirchenvitern
blithte, war im Hause Thiersch sicherlich bekannt und konnte dem jungen Kiunstler Lud-

1 Wagner 2002, S. 65.

422 Neuner, Peter/Dollinger, Ignaz: Katholizitit und Antiultramontanismus, in: Neuner, Peter/ Gunther
Wenz (Hrsg.), Theologen des 19. Jahrhunderts, Darmstadt 2002, S. 75-93, hier S. 76.

423 Ebd., S. 85 f.

44 Vgl. ebd., S. 82.

116



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

wig Thiersch inneren Anstof3 fiir einen kiinstlerischen Neuansatz des religiosen Bildes auf
der Basis der byzantinischen Kunst verleihen.

Zwischen 1850 und 1855 herrschte folglich ein gewisser Dialog zwischen westlichen r6-
misch-katholischen Wissenschaftlern und Chomjakov — ein Ergebnis, das fir das Ver-
stindnis der Konsensbildung bei der Neugestaltung der Nikodemuskirche von grofier Be-
deutung ist. Denn die Basis einer erneuerten, an der Alten Kirche orientierten Theologie,
die sowohl im Westen als auch im Osten geteilt wurde, bildet meines Erachtens die Basis
fir eine Erneuerung der religiosen Kunst. Das Konzept von Sobornost geht in das neue
Bildprogramm der Nikodemuskirche ein.*”

Das europaweite Interesse an Texten der alten Kirchenviter zeigte sich in Miinchen auch
daran, dass interessierte Wissenschaftler, darunter Heinrich Thiersch und Pusey, solche
Texte bei I. Dollinger bestellten*, der als zentraler Ansprechpartner zur Ausleihe aus der
Bayerischen Staatsbibliothek fungierte. Damit ist auf einen weiteren Vernetzungspartner
Chomjakovs, der Kreis der Traktarianer in Oxford, mit dessen Hauptvertreter Pusey, hin-

gewiesen.

6.6.2.3.2. Die Oxfordbewegung und ihre Vernetzung in einem euro-
paischen religiosen Philhellenismus

0.6.2.3.2.1. W. Palmer im Briefwechsel mit A. Chomjakov

Ein greifbarer und der Offentlichkeit zuginglicher west-6stlicher religiéser Dialog im 19.
Jahrhundert beginnt ab 1840 mit dem Briefwechsel zwischen dem Traktarianer W. Palmer

und dem russischen Laientheologen A. Chomjakov.427 Chomjakov gilt bis heute als zentra-

425 Vgl. Kap. 9.1.2.3.

426 Siehe entsprechende Hinweise im Briefwechsel Déllinger — H. Thiersch, Déllinger — E. Pusey, in: Fried-
rich, Johann: Die traktarianische Bewegung in England; Déllingers Beziechung in ihr, in: Friedrich, Johann:
Ignaz von Déllinger: 1837-1849. (=Band 2 von Ignaz von Déllinger: sein Leben auf Grund seines schriftli-
chen Nachlasses), Miinchen 1899.

427 Vgl. aus ostkirchlicher Sicht: Nicolaou, Theodoros: Die Grenzen der Kirche in der Sicht der Orthodoxen
Katholischen Kirche, in: Okumenische Rundschau, Heft 3, Stuttgart 1972, S. 316—332, hier S. 328 f. Im Zu-
sammenhang der Chance einer gegenwirtigen Okumene geht Nicolaou auf die Fragestellung nach dem Ut-
sprung eines fiir die gegenwirtige Okumene erforderlichen Dialoges nicht ein, lisst einen solchen Dialog mit
dem Jahr 1904 beginnen, benennt aber interessanterweise bei den angefiigten drei herrschenden theologi-
schen Theorien, die zur Wahrheitsfindung fithren, in These zwei die ,,Branch-Theorie®, die von W. Palmer
aufgestellt wurde, und lenkt den Ursprung des Dialogs damit selbst in die Mitte des 19. Jahrhunderts, was
aber nicht niher ausgefithrt wird. Zudem nennt er mit These 1, die einzig von der Orthodoxie in der Gegen-
wart anerkannt wird, als Begriindung der Einheit der Kirche die biblische Analogie der Einheit des innertrini-
tarischen Gottes, was wiederum auf die Lehre Chomjakovs verweist, von Nicolaou aber nicht ausgefiihrt
wird.

117



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

428

le Figur des 6kumenischen Dialogs zwischen West- und Ostkirche ™. Ernst Christoph

Suttner” widmet sich in der Schriftenreihe »Das 6stliche Christentum®, herausgegeben
vom Ostkirchlichen Institut Wiirzburg, dem theologischen Dialog in der Briefkorrespon-
denz zwischen Chomjakov und W. Palmer. Diese Briefe waren insofern ,6ffentlich’, als sie
in Gesprichsabenden des ,slawophilen Kreises’ offentlich diskutiert wurden und ihren
schriftlichen Niederschlag in mehreren Aufsitzen fanden. Diese publizierte Chomjakov auf
Franzosisch in Westeuropa, um auch westliche Leser zu erreichen, weil seine theologischen
Schriften aufgrund staatlicher und kirchlicher Zensur zu Lebzeiten nicht in Russland ver6f-
fentlicht werden durften. Diese 6ffentliche Diskussion seiner Korrespondenz begrindet
die starke Rezeption Chomjakovs im Westen. Aufgrund ihrer grolen Bedeutung ist die
theologische Auseinandersetzung zwischen Chomjakov und Palmer ein einzigartiges Phi-
nomen: Thr theologisches Umfeld, ihre philosophischen und theologischen Voraussetzun-
gen und ihre damalige Rezeption in Ost und West bilden den geistesgeschichtlichen Hin-
tergrund fur die Anndherung zwischen westlicher und Gstlicher Kirche um die Jahrhun-
dertmitte. Die zeitgendssische zentrale theologische Bedeutung Chomjakovs wird aktuell
auch aus orthodoxer Sicht fiir die Entwicklung der russischen Theologie hervorgehoben.430
Ihr innovativer Charakter fithrt zu der Annahme, dass sie auch ihren Niederschlag im russi-
schen Auftrag der kiinstlerischen Neugestaltung der Athener Nikodemuskirche fand. Des-
halb werden zentrale innovative Inhalte aus dem Briefwechsel zwischen W. Palmer und A.

Chomjakov vorgestellt.

Um den Briefwechsel historisch einzuordnen, sollen die theologischen Anliegen der
Oxfordbewegung®' und Chomjakovs an dieser Stelle kurz vorgestellt werden.

Die Oxfordbewegung” kann in zwei Epochen eingeteilt werden. Die erste ist etwa zwi-
schen 1830 und 1845 anzusetzen und endet mit der Konversion J. H. Newmans zum Ka-
tholizismus Die zweite Phase beginnt 1845 und endet in den 1880er Jahren.

Fir den Zeitraum der vorliegenden Arbeit ist vor allem die erste Phase relevant, weil hier
der Ursprung der Bewegung zu finden ist und sich die wesentlichen Merkmale herausbil-

428 Siche aus jiingerer Zeit den geschichtlichen Uberblick der Anniherung von Ost- und Westkirche in: Hu-
bert, P. Peter: Jenseits von Ost und West. Orthodoxe Dimensionen des christlichen Abendlandes, in: St. An-
dreas-Bote der deutschsprachigen Gemeinde des Hl. Andreas in der griechisch-orthodoxen Metropolie von
Deutschland. Griechisch-orthodoxes bischofliches Vikariat in Bayern, Sonderheft 2006. P. P. Huber ldsst den
Dialog ebenfalls mit dem Briefwechsel Palmer-Chomjakov beginnen, vgl. S. 21-2. Ein kurzer Hinweis findet
sich bereits im Jahre 1933 bei Hugo, Flury: Die Oxfordbewegung, in: Internationale kirchliche Zeitschrift:
neue Folge der Revue internationale de théologie, Band 23, 1933, Heft 3, S. 160-175, Heft 4, S. 257-269;
bereitgestellt von der ETH-Bibliothek der ETH Ziirich am 05.11.2015.

429 Suttner, Ernst Christoph: Offenbarung. Gnade und Kirche bei A.S. Chomjakov, in: Das &stliche Christen-
tum, Neue Folge, Heft 20, Wirzburg 1967, S. 5-200.

430 Bortnyk 2014.

431 Nihere Erliduterungen zur Oxfordbewegung siche 6.6.2.3.2.2.1. Dort werden neuere Forschungsergebnisse
von Geck 2009 zur Oxfordbewegung vorgestellt.

432 Eine Beschreibung der Oxfordbewegung nahm erstmals Flury Hugo im Jahr 1933 vor, auf die sich die
folgenden Ausfithrungen berufen. Hugo 1933, Heft 3, S. 160-175 und Heft 4, S. 257-269.

118



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

den, die fir die anstehende Frage des ,religiosen Philhellenismus’ von Bedeutung sind:
Woher kommt das Interesse der Vertreter der Oxfordbewegung an der orthodoxen Theo-
logie und an der Ostkirche iiberhaupt, und wie prigt es sich aus?*”

Als wesentliche Motivation der Oxfordbewegung in ihrer ostkirchlichen Ausrichtung er-
weist sich die Sehnsucht nach einem Innenaspekt des christlichen Glaubens, denn der in
der ,high church’ vorgefundene erscheint als verkiimmert. Daher wird Kirche nun, im Sin-
ne der altgriechischen Kirchenviter, als mystischer Leib Christi gesehen, in dem alle Glie-
der innerlich und duBlerlich miteinander verbunden sind. Der institutionelle, amtsgebunde-
ne, veraullerlichte Kirchenbegriff mit klarer hierarchischer Ordnung wird damit aufgege-
ben. Die Theologie nihert sich der Kirchenauffassung der ostkirchlichen Lehre.

Vorstellungen eines solchen Kirchenmodells gewinnen die Vertreter der Oxfordbewegung
zunichst nicht in der realen Begegnung mit Vertretern der Orthodoxie, sondern im Studi-
um altgriechischer Kirchenviter und altorientalischer Liturgien. Dies gilt zumindest fiir die
Anfiihrer der Bewegung, J. H. Newman und E. B. Pusey*. Allerdings kniipfen einige Ver-
treter auch direkte Bande zur Ostkirche, so William Palmer (1811-1879) in Korrespondenz
und auch persénlicher Begegnung mit A. Chomjakov. Bedeutend wurde auch John Mason
Neale, der in den 1830er Jahren orthodoxe Linder bereiste und die dortige Kirchenkunst
studierte. 1850 veroffentlicht er ein grundlegendes, stark rezipiertes Werk*® zur Ostkirche,
das sowohl in England als auch in St. Petersburg editiert wurde, wo er dem Zaren Nikolaus
I. eine personliche Widmung voranstellen durfte. Dies allein zeugt von der hohen Aner-
kennung seitens der Ostkirche. Neben Ausfithrungen zur Geschichte enthilt das Werk
auch Hinweise zu altorientalischen Liturgien und zur byzantinischen Kunst. So sind in der
Beschreibung der verschiedenen Epochen byzantinischer Kunst auch ein Grundriss der
Athener Nikodemuskirche abgebildet und eine kurze Architekturbeschreibung nachzule-
sen.”® Dieses Buch kann Ludwig Thiersch durchaus bekannt gewesen sein.

Die zweite Phase der Oxfordbewegung ist insoweit interessant, als dass sie sich sehr wahr-
scheinlich auf Loéhe™ und seine liturgischen Bestrebungen in Miinchen um die Jahrhun-
dertmitte auswirkte.”® Dass zu dieser Zeit in Miinchen mit Ignaz Déllinger ein Zentrum

433 Genauere Antworten gibt Geck 2009, vgl. Kap. 6.6.2.3.2.2.

434 Zu E.B. Pusey vgl. Kap. 6.6.2.3.2.2., wo gezeigt wird, dass die Oxfordbewegung europaweit rezipiert wur-
de, so dass hier von einer europiischen Vernetzung des innovativen, auf den Kirchenvitern beruhenden
Kirchenbildes und damit von einem ,,europiischen Philhellenismus® gesprochen werden kann.

435 Neale, John Mason: A History of the Holy Eastern Church. London u.a. 1850. Interessanterweise wird
J.M. Neale im orthodoxen Heiligenkalender sogar als Heiliger genannt, also hoch verehrt.

436 J.M. Neale 1850, S. 273 f.

7 Vel. 6.6.2.3.3.2.

438 In dieser wiederum von Flury Hugo (1933) beschriebenen Phase, wo die Bewegung sich aufgeldst hatte
und nur noch einige wenige Vertreter ihr treu blieben, wird das Gewicht auf die liturgische und caritative
Praxis verlegt: Gott soll die Ehre erwiesen werden durch dufleren Schmuck, Schénheit und Ehrfurcht in der
Liturgie sowie in der praktischen Hilfe fiir den Nichsten. Die Spitphase ist von Ritualismus und Asthetizis-
mus geprigt. In den 1880er Jahren zeigt sich ein Engagement auf literarischem Gebiet, wo Sammelbande

119



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

des Austausches mit ehemaligen Traktarianern und der wissenschaftlichen Beschiftigung
mit den alten Kirchenvitern geschaffen war, weist ebenfalls auf eine europiische Vernet-
zung der religisen Ideen der Oxfordbewegung hin, in die auch die Familie Thiersch in

.. . 439
Miinchen eingebunden war.

Als ,Reisender’ zwischen der westlichen und 6stlichen Welt wird im Folgenden William
Palmer bedeutsam, der im Zeitraum des kirchlichen Vorgehens gegen die Oxfordbewegung
eine Konversion zum orthodoxen Glauben anstrebte, brieflichen Kontakt mit A.

Chomjakov aufnahm und ihm auf dessen Europareise 1847*

in Oxford auch personlich
begegnete. Die theologischen Auseinandersetzungen in diesem Briefwechsel werden in den
1840er Jahren im slawophilen Kreis 6ffentlich diskutiert und deren Ergebnisse aufgrund
eines personlichen Impulses Palmers im ersten franzosischen Aufsatz schriftlich fixiert.
Palmer selbst initiierte die Drucklegung, so dass der Aufsatz 1853 auf Franzosisch in Paris
erschien und kurz danach, aufgrund des regen wissenschaftlichen Interesses im Westen,
auch ins Deutsche tibersetzt wurde.*' Die darin enthaltene neue Theologie Chomjakovs ist
in den Kontext seines Gesamtwerkes einzuordnen. Sie wurde in vorausgegangenen Werken

entworfen, die im Briefwechsel als bekannt vorauszusetzen sind.**

herausgegeben und Andachtsbiicher von Pusey tibersetzt werden. Hier ist wohl auch der literarische Ort fiir
die nochmalige Ver6ffentlichung von Puseys Abendmahlsschrift in den 1890er Jahren fiir die 6kumenische
Andachtsbewegung von UOU anzusetzen, vgl. unten zu E. B. Puseys Trostpredigt 6.6.2.3.2.2.1.

$9Vgl. 6.6.2.3.1.

440 1847 reist Chomjakov ein zweites Mal durch Europa, diesmal tiber Tschechien (Prag) und Deutschland
nach England. Er zeigt sich beeindruckt von der dortigen westlichen Glaubenspraxis, die er mit seiner russi-
schen Tradition vergleicht. In Oxford trifft er auf den anglikanischen Diakon William Palmer, mit dem er seit
1844 in intensivem Briefwechsel steht. Mit ihm diskutiert er Fragen tiber die Einheit der Kirche, vgl. Kager
2000, S. 2.

441 Vel. Suttner 1967, S. 29-32.

42 Zum Folgenden vgl. Suttner 1967, S. 27-79. Meist wird eine Zweiteilung des Gesamtwerkes Chomjakovs
vorgenommen in das frihe Geschichtswerk, das in groler Nihe zu Schelling zu sehen ist, und in sein theolo-
gisches Werk, das er in den Jahren zwischen 1830—1840 beginnt mit dem ,,Bekenntnis®, wie Chomjakov es
selbst nennt, das einzige in russischer Sprache verfasste Werk, betitelt mit ,,Cerkov® odna® , ibersetzt mit
,,Die Eine Kirche®, das aufgrund von staatlicher und kirchlicher Zensur nicht in Russland veréffentlicht
werden durfte und 1845 in franzésischer Sprache im Ausland erschien. Wie bereits in Kap. 6.6.2.3.1. ausge-
fihrt, wird hier allgemein ein Einfluss durch A. MShler angenommen. In diesem theologischen Entwurf zeigt
sich bereits das Neue an Chomjakovs Position im Gegensatz zur Lehre an den zeitgendssischen Schulen
Russlands, denn das Zentrum ist nicht mehr das Institutionelle ,,an der Kirche, sondern das pneumatische
Prinzip, das in ihr wirkt, das den Ausgangspunkt des Nachdenkens tber die Kirche bilde[t]. E.C. Suttner
(1967), S. 49. Die sichtbare organisierte und gegliederte Kirche wird zwar nicht abgelehnt, aber verbunden
mit dem Ubergeordneten geistigen Prinzip, weil es nur dieses eine Prinzip der Kirche gibt: Es schafft die
Belebung der Menschheit durch Gottes Geist, der sich in der Geschichte manifestiert. So schafft er ein ent-
sprechendes Kirchenverstindnis: Es unterscheidet sich von der societas im Sinne einer menschlichen Ge-
meinschaft und meint stattdessen ein gottliches, geistesgeschichtliches Wesen. Von hier aus erhebt
Chomjakov die Forderung, dass die Kirche eins sein miisse, und zwar aufgrund géttlichen Willens, der inner-
trinitarisch begriindeten Einheit Gottes, dessen Gnade tiber die vielen Gliubigen ausgegossen wird, vgl. Sutt-
ner 1967, S.51. Auf dieser Grundlage wird er seine Lehre von ,,sobornost® entwickeln, die auch in den ersten
franzosischen Aufsatz eingegangen und dort 6ffentlich fiir den Westen wie den Osten dokumentiert ist. Vor
allem auch hinsichtlich des Sakramentenverstindnisses ist im ,,Bekenntnis“ eine gro3e theologische Nahe zu

120



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Der erste franzosische Aufsatz *, 1853 in Paris erschienen™, gibt die Diskussion in Russ-
land um die vorangegangene Korrespondenz mit W. Palmer wieder. In dieser werden Fra-
gen zur kirchlichen Einheit diskutiert, wobei die praktische Frage nach dem Wert des Ge-
betes zentral wird und eine neue Deutungsmaoglichkeit fiir Ludwig Thierschs ,,Abendmahl®
bietet.

Einigkeit besteht bei den Briefpartnern in allgemeinen theologischen Inhalten. So stimmen
sie iberein, dass das Eindringen in die Glaubensgeheimnisse nur durch Gnade geschehen
konne™, und es in der Gemeinschaft der Gliubigen keine verschiedenen Klassen geben
durfe. Die einzelnen Gldubigen seien in der Kraft gegenseitiger Liebe und in der Gemein-
schaft des Gebets geeint.446

Die Sichtweise Palmers von der Notwendigkeit des Gebets wirkt im kritischen Gesamtkon-
text des Aufsatzes auffallend positiv447 auf Chomjakov: Ganz im Gegensatz zu den konfes-

westlichen Theologen der Oxfordbewegung zu beobachten, insofern Erlésung nicht durch dullere Sakramen-
tenspendung moglich ist, sondern nur als inneres Geschehen durch die Gabe des Heiligen Geistes. Weil das
héchste Ziel in der personalen Einigung mit Gott besteht, sollte dieser Liebe zu Gott auch Raum fir einen
individuellen Ausdruck in Lied, Gebet, Ikone und religiosem Kult gegeben gewihrt werden. Chomjakovs
Streben nach Einheit und Ganzheit liegen Prinzipen der Wahrheitsfindung zugrunde, auf die er sich immer
wieder und von Anfang an beruft: Es sind seine der Romantik entlehnten Kategorien von duBerlich und
innerlich, lebendig und tot. Davon leitet Chomjakov eine Ablehnung alles kiinstlich Erzeugten und Konven-
tionellen ab, das er als rein duBBerlich wertet. Nur im Urspriinglichen sei auch Ganzheit da. Diese Sicht flieB3t
auch in seine Geschichtsbetrachtung ein: Begonnen habe die Geschichte im Ursprung mit reiner Briiderlich-
keit, im goldenen Zeitalter; darauf ziele die Geschichte auch wieder hin. Seine kiinstlerische Begabung auf
literarischem Gebiet und seine Fihigkeit zur Intuition waren ebenso ausschlaggebend fiir sein Streben nach
Ganzheit. Fir das Finden der Wahrheit sind zwei Prinzipien leitend: toter oder lebendiger Glaube. Dieses
Prinzip wendet er umfassend an, besonders auf die westlichen Konfessionen, und kommt zu einem sehr
einseitigen Urteil: Er bezeichnet sie als ,,tot®, weil sie AuBerlichkeiten in Amtern und Lehre ausgebildet ha-
ben. Dieses Prinzip hat er allerdings auch kritisch auf die eigene russische Kirche angewandt.

443 Zur Analyse des ersten franzosischen Aufsatzes Chomjakovs vgl. Suttner 1967, S. 82—123.

44 Der jeweiligen Veroffentlichung der sog. franzosischen Briefe Chomjakovs gingen intensive Diskussionen
im slavophilen Privatkreis Chomjakovs voraus, in denen die Briefe Palmers 6ffentlich gelesen und debattiert
wurden. Russischen Intellektuellen konnte der Inhalt der Briefe also lange vor ihrem Erscheinen im Ausland
bekannt sein. Daher ist eine Kenntnis der Inhalte des vorliegenden Briefes in Athen zur Zeit der Auftrags-
vergabe an Ludwig Thiersch durchaus wahrscheinlich. Der Niederlegung gehen die umfassende Korrespon-
denz mit W. Palmer ab 1844 und auch eine personliche Begegnung auf Chomjakovs Reise nach Westeuropa
im Jahr 1847 voraus.

45 Die kritische Einstellung zum Rationalismus will Chomjakov allerdings nur fiir die Ostkirche gelten lassen.
Die westliche Kirche hingegen sei ein Reich rationaler Logik, womit sie sich vom Geist Gottes zuriickgezo-
gen und das Schisma bewirkt habe; diese Folgerung zieht Palmer nicht.

46 Von der Gleichheit aller ausgehend, entwirft Chomjakov, tiber Palmer hinausgehend, seine Lehre von
,»,sobornost™ weiter, indem er sie allerdings von westlichen Konfessionen abgrenzt. Hier beschreibt er auch
die sobornost eigene synodale Struktur.

47 Chomjakov ordnet den Wert des Gebetes in ein positives Bild von Kirche ein. Es sei der Garant, um
gegen Irrtum in der Wahrheitserkenntnis bewahrt zu sein, denn es ermégliche dem Individuum, in der Gott-
verbundenheit zu wachsen. Das Beten in der Gemeinschaft sei eine Waffe, indem es den Einzelnen in der
Gemeinschaft des Glaubens stirke; vgl. Suttner 1967, S. 107

121



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

sionellen Streitigkeiten, die zeitgendssisch in der westlichen Kirche um den Primat des
Papstes ausgefochten wurden, konnte ein eindeutiger Konsens dahingehend gefunden
werden, dass die Einheit der Kirche vorrangig kein machtpolitisches, sondern ein pneuma-
tisches Geschehen sei, das primir von Gott ausgehe, worum die Menschen Gott jedoch
bitten sollten. Dieser Konsens kann nicht hoch genug geschitzt und muss als Durchbruch
in der 6kumenischen Bewegung gewertet werden. Eine dhnliche Forderung fir die prakti-
sche Okumenik hatte bereits Mohler™ formuliert. *’ Den zentralen Wert des Gebets fiir
die Einheit der Kirche betonen zeitgendssisch auch A. Sturdza®™ sowie, in dessen geistiger
Tradition stehend, A. I. Koselev. Das Ausmal} der Anniherung zwischen Ost und West
wurde im slawophilen Kreis um Chomjakov und diesem dem Westen gedffneten Kreis
russischer Intellektueller weiter diskutiert und dessen Ergebnis von Chomjakov im zweiten
franzosischen Brief niedergelegt. Zur Zeit der Ausgestaltung der Athener Nikodemuskirche
dauerte also eine hochbrisante theologische Diskussion um die Einheit zwischen West- und
Ostkirche in Russland an. Von hier aus ergibt sich eine neue Sichtweise auf Beauftragung
eines westlichen, religiés gepragten Kinstlers wie L. Thiersch sowie auf die kiinstlerische
Darstellung der Ost und West einenden theologischen Uberzeugungen. Jetzt gewinnt der
Betrachter des Bildprogramms der Nikodemuskirche einen anderen Eindruck, wenn Inno-
vationen gegeniiber dem traditionellen Bildprogramm vorgenommen werden, was vor al-
lem den antihierarchischen Aufbau und die Betonung der horizontalen Ebene betreffen,
die nun der kiinstlerische Ausdruck fiir ,,sobornost bzw. fiir eine ,,mystische Kirche wer-
den. Vor allem bahnt sich nun aber ein neues Verstindnis des ,,Abendmahls® an, dessen
auffallende Zentrierung des Gebetes mit traditionellem ikonographischem Wissen ritsel-
haft geblieben war.”!

Es ist der slawophilen Haltung Chomjakovs geschuldet, dass er trotz innerer Anniherung*”

an die Gedanken Palmers die gemeinsamen konsensfahigen Inhalte lediglich in der ortho-
doxen Kirche gelten lisst. Markant wird dies in seiner Lehre von ,,sobornost®, in der er
westliche Konfessionen ausschlie8t und damit alle 0kumenischen Ansatze seiner Zeit ver-

<c453

wirft. Der Begriff ,,sobornost“* wurde bereits oben™* in Analogie zu Méhlers Verstindnis

448 Vol. Kap. 6.6.2.3.1.

49 Anders als Chomjakov sicht Palmer neben der Gebetspraxis auch die Notwendigkeit eines missionarischen
Bemiihens des Einzelnen im praktischen Handeln titiger Nichstenliebe, die er in der Ostkirche nicht vorfin-
det. Aus Enttiuschung iber die orthodoxe Kirche, die den sozialen Aspekt hintanstellt, und auch aufgrund
der Verweigerung seiner Aufnahme in der Ostkirche endet die Korrespondenz mit der Konversion Palmers
zum Katholizismus im Jahr 1855.

0 Vgl. 6.6.2.1.3.

41 Vgl. die neue Interpretation des Abendmabhls in 9.1.2.5.

42 Chomjakov war auf seiner Reise nach Oxford im Jahr 1847 den Erscheinungsweisen der Oxfordbewegung
begegnet, die auch sein Verhiltnis zu Palmer erwirmt hatten. Einmal zeigte er sich dort beeindruckt von den
regelmifig stattfindenden Morgengebeten um die Einheit.

453 Der Begtiff ,,sobornost* wird aktuell stark rezipiert, vgl. Onasch, Konrad: Alexej Chomjakov. Die Kirche
der Liebe, in: Alternative Orthodoxie. Utopie und Wirklichkeit im russischen Laienchristentum des 19. Und
20. Jahrhunderts; 14 Essays, Paderborn 1993. S. 45ff.

446.6.2.3.1.

122



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

zu ,Katholizitit“ umschrieben.”® Er bezieht sich auf die eine Kirche fiir die ganze
Menschheit und die ganze Erde. Chomjakov lehnt einen ,,extensiven**, konfessionell ver-
standenen Begriff von ,katholisch® ab und erldutert sein Verstindnis, indem er auf dessen
Gebrauch im Griechischen hinweist. Der Begriff miisse in die Landessprache tbersetzt
werden. Dies sei geschehen mit der Ubersetzung des Nizino-Konstantinopolitanischen
Glaubensbekenntnisses ins Slawische durch die Slawenapostel Cyrill und Method, die das
griechische ,kath‘olon® mit ,,sobornyj* Ubersetzten, die die Einheit in der Vielheit um-
schreibt, ,,die Kirche, die nach allen oder nach der Einheit aller ist... Die Kirche der freien
Einmitigkeit, wo es keine Nationalititen mehr gibt, nicht mehr Grieche noch Barbar, wo
es keine Unterschiede der Stellung mehr gibt, nicht Herr, noch Sklave, das ist die Kirche,
... wie sie vor dem westlichen Schisma gewesen ist.. LT

Chomjakov nuanciert demnach den Begriff des ,Katholischen’ auf die Einheit der Kirche
hin, die allerdings nur eine innere und dem Glaubigen fassbare Einheit ist, weil sie aus der
Einheit Gottes folgt. Diese Einheit wurde nach seiner Auffassung durch das westliche
Schisma zerstort und kann nicht durch eine dullere Union verschiedener Bekenntnisse,
sondern nur durch eine innere Einheit des Glaubens wiederhergestellt werden. Die wahre
katholische Kirche habe sich lediglich im Osten gehalten und dort den Organismus gegen-
seitiger Liebe bewahrt. Wie bereits vermerkt, blieb die apologetische Haltung Chomjakovs
im Osten wie im Westen nicht unwidersprochen458. Dies zeigen auch die beiden folgenden
Aufsitze Chomjakovs, die eine gewisse theologische Weiterentwicklung in seiner Haltung
zur Okumene belegen.*”’

Im zweiten franzésischen Aufsatz*® (1844-1847 und ff)*" antwortet Chomjakov noch-

462

mals™” auf Palmers Forderungen zum Gebet um die Einheit. Neu ist der Inhalt insofern,

455 Nihere Beschreibung von Chomjakovs Begriff von der ,,cinen Kirche sowie seinem Verstindnis von
,»katholisch® in ,,sobornost* in: Kager, Richard: Aleksej Stepanovié Chomjakov und Johann Adam Mohler —
Zusammenspiel der Gedanken in der einen Kirche?!, Vortrag gehalten am 10.10.2000 in: International Volun-
tary Association ,,Saints Methodius and Cyrill Christian Educational Center® — Departement of Theology of
European Humanities University in Minsk (WeiBrussland), S. 3-8, online verfiigbar unter:
http://members.al.net/kagerr/_ptivate/vortrag_minsk. PDF (30.11.2016.)

456 Kager 2000, S. 7.

47 Chomjakov, A. S.: L'Eglise latine et le Protestantisme au point de vue de I'Eglise d'Orient par A .S.
Chomjakov, Lausanne et Vevey 1872, 398 f., zit. nach Kager 2000, S. 8.

458 Zur Rezeption Chomjakovs in Russland vgl. 6.6.2.3.5. Wie dort gezeigt wird, kommt es auch in Russland
zu einer zwiespiltigen Rezeption Chomjakovs: Nach Onasch 1993, S. 49 nennen ihn die slavophilen Begeis-
terten ,,Kirchenvater des 19. Jahrhunderts®, fir die Rechtglidubigen ist er schlichtweg ein Héretiker.

49 Auch E.C. Suttner ordnet Chomjakovs auffallende apologetische Haltung als vorldufig ein: Der dullere
Duktus der Schreibhaltung Chomjakovs lasse zundchst an einem theologischen Konsens zweifeln, sollte aber
nicht tiberbewertet werden: In den Briefen ist zwar eine polemische Haltung der Abwertung durch
Chomjakov sichtbar, aber es werden slavophile Griinde dafiir geltend gemacht. Wie der dritte und letzte
franzosische Aufsatz anzeigt, 6ffnet sich Chomjakov in den letzten Lebensjahren dem Westen. Suttner ist
iberzeugt, dass Chomjakovs Werk den Weg zur Einheit zwischen West und Ost geebnet hitte, wire es nicht
jah durch seinen Tod abgebrochen worden, vgl. Suttner 1967, S. 183-185.

460 Vgl. Suttner 1967, S. 124.

123



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

als diesem Dokument auch Briefe mit seinen Freunden zugrunde lagen, die von Hand zu
Hand gingen. Sie sind besonders bemerkenswert, weil sie westliches theologisches Gedan-
kengut enthalten und eine auffallende 6kumenische Gesinnung wiederspiegeln, die dem-
nach in Russland zur Zeit Chomjakovs lebendig war und damit auch in Athen um 1850 als
bekannt vorauszusetzen ist und vielleicht auch in den theologischen Konsens bei der Auf-

tragsvergabe einging.

Hier sind vor allem die Briefe mit A. I. Koselev (1812-1883) zu nennen,"” der fiir eine
Aussohnung zwischen den Kirchen pladiert. Bemerkenswert ist das ontologische Argu-
ment Koselevs, dass die Teilung der Kirche nicht von vornherein als Ubel zu betrachten
sei, sondern auch positiv gewertet werden kénne: Im Sinne des Prinzips der Lebendigkeit
und eines organischen Prozesses sei Teilung eines Ganzen sogar als notwendige Phase zu
betrachten.”* Da die Konfessionen bei der Trennung jeweils einen Teil des Ganzen beson-
ders zu verwirklichen suchen, so der Dienst in der diesseitigen Welt in den westlichen, der
Dienst fiir die jenseitige Welt in der Ostkirche, solle die Aufgabe einer Ausséhnung zwi-
schen diesseitiger und jenseitiger Welt von den Kirchen gemeinsam gelost werden. Wih-
rend L. Miiller*” in der absagenden Antwort Chomjakovs auf Koselev das endgiiltige Ende
eines Dialogs zwischen West und Ost im 19. Jahrhundert sieht, weitet E. C. Suttner den
Blick zum folgenden dritten und letzten franzésischen Aufsatz “°. Hier 6ffnet sich
Chomjakov in ersten Schritten der Argumentation westlicher Theologen, die vom Jesuiten
I. S. Gagarin niedergelegt wurde. Im zweiten Teil dieses Aufsatzes ist der zweite Entwurf

461 Der zweite Brief erscheint erst 1855 in Leipzig, wobei die Inhalte schon vorher 6ffentlich im slavophilen
Kreis diskutiert werden; sie konnten beispielsweise Nekludoff durchaus bekannt gewesen sein. Die Veroffent-
lichung im Franzdsischen im Westen kann wiederum durchaus als Einladung zum theologischen Dialog mit
dem Westen gewertet werden.

462 Diesmal allerdings in groBem Kontrast zu Palmer, denn er argumentiert wiederum apologetisch, wenn er
behauptet, der Westen sei unfihig zum Gebet geworden, da er lediglich ein juridisches Gottesbild besitze und
die mystische Vereinigung mit Gott verloren habe.

463 Suttner 1967, S. 125-134.

464 Hier kann durchaus Schellings organisches Denken zugrunde gelegt werden. Auch die Potenzenlehre des
spaten Schelling, auf der Auseinandersetzung mit dem Trinitdtsbegriff des Athanasius basierend, enthalt eine
vergleichbare Argumentation: Hier ist die (géttliche) Einheit das iibergeordnete Prinzip, das sich aber in drei
(gottlichen) Potenzen ausformt, die in einem stindigen dynamischen sich gegenseitig befruchtenden Prozess
zueinander stehen.

465 Vel. Miiller, L.: Russischer Geist und evangelisches Christentum. 1951, S. 67: Koselev kénne gelten als
,»Hohepunkt der slavophilen Kritik des Protestantismus, (letztes) Wort der in der Tradition der Ostkirche
verwurzelten, durch die Auseinandersetzung mit den Grundproblemen des Protestantismus gereiften und
durch die deutsche idealistische Philosophie im Denken geschulten Theologen zum Skumenischen Problem.*
Und L. Mller schlie3t einen Ausblick auf die an Chomjakov anschlieBende Epoche der religidsen philoso-
phischen Bewegungen im Russland des 19. Jahrhunderts an: ,,Das Slavophilentum als Ganzes hat sich nicht
zu der durch den Namen Koselev bezeichneten Auffassung des 6kumenischen Problems hinbewegt, sondern
es sind durchaus andere Richtungen aus ihm hervorgegangen® (S. 67) Nach Chomjakov fiel die slavophile
Bewegung auseinander und zerfiel in zwei sich heftig einander befehdende Gruppen, woraus der national-
messianistische Zweig des spiteren Slavophilentums hervorging.

466 Suttner 1967, S. 149-1606.

124



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

seines ,,Bekenntnisses®, sein reifstes Werk, niedergelegt, das durch seinen Tod unvollendet
blieb. Mit diesem Werk wollte Chomjakov ein Gesprich mit westlichen Fachtheologen
erdffnen.*”” Daher prognostiziert E. C. Suttner, dass Chomjakov seinen anfinglichen ein-
seitigen apologetischen Standpunkt h6chstwahrscheinlich verlassen hitte.

Wird also der apologetische Habitus, den Chomjakov in slawophilem Geist iiber lange Zeit
beharrlich zeigt und der sich auch im Umgang mit seinen russischen Gespriachspartnern
zeigt, behutsam abgelegt, waren sich westliche und 6stliche Kirche in den 1850er Jahren
deutlich nidher gekommen. Auf Grundlage der Texte der Kirchenviter und altorientalischer
Liturgien wird ein neues pneumatisches Kirchenverstindnis fir die Gegenwart entwickelt,
das den dufleren institutionellen Charakter als zweitrangig und untergeordnet einstuft. Die
herrschende hierarchische Struktur der Kirche wird abgeldst von einer geistgewirkten Kir-
chenauffassung — als lebendiger Organismus mit Jesus Christus als Haupt. Zentrale ge-
meinsame Uberzeugung ist die Verinnerlichung des Glaubens, die sichtbar wird in einer
neuen und tief begrindeten Sichtweise des Gebets und der Sakramente. Das Gebet wird in
seiner Einheit stiftenden Bedeutung neu wahrgenommen. Dieser theologische Konsens
zwischen Ost und West ging m.E. um 1850 in das Konzept der neu zu gestaltenden Ni-
kodemuskirche von Athen ein.

6.6.2.3.2.2. E. B. Pusey

Pusey als Zentralfignr des Traktarianismus und seine Beziehung ur dentschen Erwe-
ckungstheologie

Die der bisher dargestellten religiosen Erneuerungsbewegung zugeordnete Stromung des
deutschen Protestantismus in der ersten Hilfte des 19. Jahrhundert ist die ,,Erweckungs-
bewegung®. Dass diese als Initiatorin einer religiosen Erneuerung in Deutschland generell
bezeichnet werden kann, geht bereits aus ihrer Entstehungssituation und ihrer frithen Off-
nung fir Russland und ihre Wirksamkeit dort hervor. Die Bewegung durchlief in ihrer
Entwicklung in der ersten Hilfte des 19. Jahrhundert verschiedene Entwicklungsstufen.
Von ihrer ersten schwarmerischen Ausrichtung 16st sie sich, als sie in der theologischen
Wissenschaft thematisiert und systematisiert wird. Albrecht Geck, der die Strémung nun
mit ,,Ervveckungstheologie‘‘468 neu benennt, wertet sie als Erscheinung innerhalb der ,,Sat-
telzeit des neuzeitlichen Protestantismus, im Spannungsfeld zwischen objektiver Glau-
benswahrheit und subjektiver Glaubensgewissheit. Er gewinnt seine neuen Erkenntnisse
aufgrund einer Analyse des Briefwechsels zwischen dem deutschen ,,erweckten® Protestan-

467 Suttner 1967, S. 183-185.
468 Geck, Albrecht (Hrsg.): Autoritit und Glaube. Edward Bouverie Pusey und August Gotttreu Tholuck im
Briefwechsel (1825-1865), Gottingen 2009, S.17-114, S. 37.

125



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

ten August Gotttreu Tholuck und der Zentralfigur der Oxfordbewegung, Edward Bouverie
Pusey und thematisiert daher die Frage einer europiischen religiésen Vernetzung. Gecks
Erkenntnisse korrigieren bisherige Wertungen der Erweckungsbewegung, die diese Stré-
mung ,,nur im einfachen Volk ansiedeln, was erstmals von Wilson, allerdings nur vorsich-
tig und vereinzelt korrigiert wird, der von einer Erweckungsbewegung spricht, die sich auch
in intellektuellen Kreisen verorten ldsst. Als Beispiele nennt er Schelling und Heinrich
Thiersch*®. Eine neuere Bewertung stellt auch Peter Rezvykh vor, wenn er Schellings Rede
vor der Erlangener Bibelgesellschaft, jene sichtbare und 6ffentliche erste Vereinigung der
bayerischen Erweckungsbewegung, genauer analysiert und zum Schluss kommt, dass nach
Schelling die Bibelbetrachtung tieferer Erkenntnis dienen solle, weshalb der Text bei der
Verotfentlichung posthum durch Schellings Sohn auch den philosophischen und erkennt-
nistheoretischen Schriften Schellings zugeordnet wurde. Mit diesen neueren Untersuchun-
gen gelingt es, die Erweckungsbewegung aus ihrem historisch bedingten Schattendasein zu
befreien.*” Aufgrund seiner Untersuchung bewertet Albrecht Geck die Erweckungsbewe-

gung sogar als ,,Avantgarde des Protestantismus nach dem gescheiterten Experiment der
471

Aufklirungstheologie®.
Im Rahmen dieser Arbeit liegt der Fokus verstirkt auf der Frage, ob die Erweckungsbewe-
gung in einer Bezichung zur Alten Kirche und zu den Kirchenvitern stand und damit dem
religiosen Philhellenismus zugeordnet werden kann.

Pusey und Tholuck hatten sich auf Forschungsreisen in das jeweilige Heimatland des spite-
ren Briefpartners kennengelernt. Pusey wurde im deutschen Protestantismus vor allem
aufgrund seines Buchs tiber den Protestantismus in Deutschland ,,Enquiry into the Theo-
logy of Germany* (1828) sehr geschitzt. Er hatte ndmlich die einseitige Einschitzung im
Ausland korrigiert, wonach Theologie in Deutschland ausschlieBlich rational betrieben
werde. Gemeinsamkeiten sind in der Anfangsphase des brieflichen Austausches (1825—
1830) zu beobachten. Beide wollen sich von der herrschenden Aufklirungstheologie abset-
zen, die das Christentum nur noch zu einer Religion unter vielen mache, Jesus nur noch als
einen ,,guten Menschen® betrachte, damit aber den Erloser Jesus Christus, die soteriologi-
sche Funktion des Glaubens, verliere. Die Zeit sei reif fir eine Entscheidung tber Heil

oder Unheil. Thre Antwort finden sie in der ,,Erweckungs- oder Pektoraltheologie“472, die

in einer personlichen Frommigkeitserfahrung wurzelt. In Orientierung an Schleiermacher,

469 Vol. Wilson 1985. Wilson bezeichnet im Vorwort Schelling und H. Thiersch als Anhdnger der Vormirz-
Tradition in der deutschen Theologie, die eine Verbindung von Erweckung und Aristokratismus eingegangen
seien.

410 Vel. Kap. 6.6.2.2.2.3.

411 Geck 2009, S. 38.

472 Geck, Albrecht: Friendship in Faith. Edward Bouverie Pusey und Friedrich August Gotttreu Tholuck im
Kampf gegen Rationalismus und Pantheismus, in: Lindt, Andreas: Pietismus und Neuzeit, Bd. 27, Géttingen
2001, S. 91-117, hier S. 92. Der Begriff der Pektoraltheologie leitet sich ab von Neanders bekanntem Satz:
,»Pectus est, quod theologum facit. [Das Herz macht den Theologen.].

126



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

der den Wert des Subjekts erkannt und dem Gefiihl eine ,,eigne Provinz im Gemiithe**"

zugestanden hatte, wird nun die Verankerung des Glaubens in der Erfahrung als das Ei-
gentliche der Religion gewertet, als ,,Impuls zur existentiellen Neuorientierung. Der Weg
der Wissenschaft fihre nur zu einem kalten Intellektualismus. Die Erweckungstheologie
suche also die Autorititskrise in der Kirche durch eine Verbindung von Gefithl und Intel-
lekt zu l6sen, indem sie die subjektive Erfahrung der Erlésung voranstelle, ,,die Begegnung

der Seele mit ihrem Heiland“*"*

. In Anlehnung an das dynamische Geschichtsdenken Ne-
anders in Entwicklungsstufen sieht Pusey den Sinn der Aufklirung als notwendigen Schritt,
um die Erstarrung des reformatorischen Glaubens zu korrigieren und zur Wissenschaft zu
fihren. Die Uberwindung einer Aufklirungstheologie sieht Pusey aber bereits als erreicht
oder nur noch als notwendige Phase der Lauterung auf ein héheres Ziel hin, in der die Ex-
weckungstheologie fruchtbar titig sei. In der Folgezeit (ab 1833) wendet sich Pusey einem
neuen Betitigungsfeld zu: dem Aufbau der Oxfordbewegung in England, in welcher vor
allem eine Hinwendung zur Alten Kirche stattfindet, von der sich deren Anhinger eine

neue geistige Autoritit' > erwarten, die der Church of England ,,neues Leben durch Riick-
(476

griffe auf die Theologie der Alten Kirche einzuhauchen suchte
Nach A. Geck entfernt sich die Oxfordbewegung ab hier von der deutschen Erweckungs-
bewegung, die die Bedeutung der Alten Kirche, wie sie die Oxfordbewegung findet, zu-
mindest in ihrem Reprisentanten Tholuck, nicht teilt. Und hier ist es besonders die Frage
des ,,historischen Episkopats®, der Stellenwert der Sakramentenlehre, also vorrangig syste-
matische Fragen, die europaweit konfessionelle Streitigkeiten entfachen werden.””” Von der
Vernetzung Pusey — Tholuck ging also keine Rezeption der Alten Kirche im deutschen
Protestantismus aus. Doch die Oxfordbewegung stiel3 auB3erhalb der theologischen Ausei-
nandersetzung auf breites Interesse, was bis in das 20. Jahrhundert hinein weiter rezipiert

wurde.*”®

473 Zitat von Schleiermacher in: Geck 2009, S. 36, Anm. 84.

474 Zitat von Gunther Wenz in: ebd. S. 37, Anm. 91.

45 Ebd., S. 86.

476 Geck 2001, S. 96 f.

477 Vel. w.a. Thiersch, Heinrich: Mitteilungen tiber das katholische System der Theologen zu Oxford, in: Zeit-
schrift fiir Protestantismus und Kirche N.F. 2 (1842), S. 341-378, der auf die gro3e Resonanz der Texte
Puseys in Deutschland aufmerksam macht und vor allem kritische Anfragen zur Theologie der Texte stellt.
Ich bedanke mich herzlich fur diesen Hinweis bei Prof. Albrecht Geck, Universitit Osnabrick, Institut fiir
evangelische Theologie. Es ist davon auszugehen, dass Ludwig Thiersch iiber seinen Bruder Heinrich Kennt-
nis von den Ideen der Oxfordbewegung hatte. Man kann davon ausgehen, dass er als Kiinstler aber weniger
von konfessionellen Streitigkeiten inspitiert wurde als von der iiberaus starken Rede Puseys in anschaulichen
Bildern, einem Stil, der in den Texten der Oxfordbewegung bewusst gepflegt wurde, um existentielle Betrof-
fenheit zu erreichen. Diese Intention verfolgte Pusey sin seinem bekanntesten Text, der ,, Trostpredigt™, wo er
als Quellen seiner Sprachbilder die gesammelten Texte der Kirchenviter angibt.

478 Vel. unten Rezeption der ,, Trostpredigt” am Ende des 19. Jahrhunderts, Aufnahme in Skumenischen
Bewegungen am Ende des 19. Jahrhunderts und in der , liturgischen Bewegung® im 20. Jahrhundert. Darauf
macht Flury Hugo, Pfarrer der altkatholischen Kirche in der Schweiz, bereits 1933 in einer ersten Beschrei-
bung der Oxfordbewegung aufmerksam.

127



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Allerdings gibt es noch ein Ereignis, wogegen sich Tholuck und Pusey gemeinsam stellen:
das Erscheinen des ,,Leben Jesu® von David Strauf} im Jahre 1837.*7? StrauB hatte mit Hil-

fe der Methode der historisch-kritischen Exegese die Wundergeschichten der Evangelien
auf ihre historische Glaubwiirdigkeit hin gepriift und war zu dem Schluss gekommen, dass
sie zwar kein ,,Priesterbetrug® seien, wie noch von Aufklirungstheologen formuliert, dass
sie aber einerseits unhistorisch, andererseits mythologisch zu verstehen seien im Sinne einer
»absichtslos dichtenden Sage®, also als legitime Einkleidung einer Wahrheit. Im weiteren
Gedankengebiude wird Jesus nicht mehr als Person, sondern zunehmend als Idee der Kir-
che begriffen, die Straull mit der Idee der Menschheit gleichsetzt. In den Augen eines er-
weckten Theologen, der Wissenschaft vor allem auch um des Glaubens, um der Erfahrung
willen betreibt, kann der junghegelianische Ansatz von Strauf} nur als ntchterne Spekulati-
on erscheinen, die jeglichen Bezug zu personlicher religioser Erfahrung entbehrt. Das Le-

ben Jesu werde im Werk Strau3‘ regelrecht ,,vernichtet. ,,Die Christologie war philoso-

phisch entgrenzt“48( «cA81

, und geriet zu einem ,,philosophisch-theologischen Pantheismus
Das Werk von Straull bedeute eine noch groflere Herausforderung fiir den Glauben als der
Rationalismus, wird als ,,endzeitliche* Bedrohung wahrgenommen und ruft nicht nur The-
ologen, sondern auch Philosophen wie Schelling, als dem grundsitzlichen Gegenspieler des
Pantheisten Hegel, auf den Plan. Dieser wird sich philosophisch damit auseinandersetzen,
indem er sich einem drohenden Verlust der Transzendenz, wie er mit den Junghegelianern

einhergeht, entgegenstellt, und dies vor allem durch bewusste Wahl der Retrospektive,

durch die klare Forderung einer Anbindung an die ,,Alten“.482

An dieser Gelenkstelle tritt das Interesse an den Kirchenvitern im deutschen Protestantis-
mus auf, und zwar in der religionsphilosophischen Wahrnehmung der Bedrohung der Ge-
genwart im Sinne eines Verlusts tieferer Wirklichkeitsschichten. In das Gefolge Schelling-
scher Forderung nach Retrospektive zu den ,,Alten® ist meines Erachtens auch L. Thiersch
einzuordnen, der die religiose Kunst ebenfalls ,retten® bzw. erneuern will, indem er sie

retrospektiv verankert, ,,mit Zuriickgehen auf die dltesten Stufen...auf der Antike™ und

damit Schellingsches Gedankengut sogar verbal aufgreift. Protestantische Theologen wie
Tholuck lehnen die Begeisterung der Oxfordbewegung fir die Alte Kirche, wiewohl von
gleicher Basis ausgehend, aufgrund systematischer Fragen ab™. Sie sind gréBtenteils noch

befangen in der Verfallstheorie, die den Ubergang der Kirche in die hellenistische Welt, in

479 Val. Geck 2001, S. 107-114 und Geck 2009, S. 97-103.

480 Geck 2009, S. 98.

481 Geck, 2001, S.107.

482 Was Schelling darunter versteht, wird in Kap. 6.3. ndher ausgefiihrt: Forderung einer Retrospektive, einer
Anbindung an Antike und an die Kirchenviter zur Rickgewinnung geistiger Tiefe in der Wahrnehmung von
Wirklichkeit aufgrund geistes- und theologiegeschichtlicher Herausforderungen der Gegenwart.

483 Im Einzelnen handelt es sich um Fragen des historischen Episkopats, Frage nach der apostolischen Suk-

zession, das sola-scriptura-Prinzip und das Sakramentenverstindnis.

128



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

die Epoche der Alten Kirche, als Uberfremdung der urspriinglichen biblischen Wahrheit
bewertet*™.

Dass Pusey, trotz massiver Widerstinde seiner Zeit, zu den herausragenden Theologen des
19. Jahrhunderts zahlt, zeigt seine Aufnahme in einem von Vertretern der katholischen und
evangelischen Fakultit der LMU Miinchen herausgegebenen theologischen Sammelwerk*”,
Dieses stellt reprasentative Theologen der katholischen und protestantischen Kirche vor,
sich dessen gewiss, dass das Christentum nun ,,in sein 6kumenisches Zeitalter eingetre-
ten**™ ist. Mit der Auswahl der Personlichkeiten aus dem 19. Jahrhundert werde eine 6ku-
menische Erinnerungskultur gepflegt, womit erste historische Ansitze zur Einheit ange-
deutet werden kénnen. Die orthodoxe Kirche wird in diesem Werk nicht in den Blick ge-

nommen.

Im Rahmen dieser Arbeit soll nun der Frage nachgegangen werden, welche Bedeutung die
Alte Kirche bei Pusey hat, um darauthin zu Giberpriifen, ob eine Rezeption seiner Ideen in
Deutschland nachweisbar ist. A. Geck™ vertritt die Auffassung, dass Pusey in seinen Ab-
handlungen die eigenen Spuren oft verwischt habe, indem er lange patristische Zitate ein-
fiigte, um auf eine eigene Darstellung verzichten zu kénnen. Moglicherweise habe er damit

«“8 seiner Gedanken entgehen wollen.*” Blickt

einer ,irgendwie unheimlichen Originalitit
man nun daraufhin in den Originaltext der ,, Trostpredigt™ von 1843, der mit einer Fille
eucharistischer Zitate von Kirchenvitern versehen ist, so kann der nicht an theologischer
Systematik interessierte gebildete Leser durchaus einen anderen Eindruck gewinnen, der
moglicherweise einen Grund dafir liefert, warum dieser Text so erfolgreich war, dass er
sogar als ,,europiischer theologischer Bestseller” bezeichnet wurde.”” Denn dann kénnen
gerade diese Texte, in performativem Sprachduktus, direkt auf das Gemiit der Seele wirken,
ganz im Sinne der urspriinglichen ,,Erweckungs- und Pektoraltheologie.” Dies entspriche
durchaus dem theologischen Anliegen Puseys, der allem voran an ,,der Erlésung jedes ein-

zelnen Menschen allein durch Jesus Christus®*"

interessiert war. Dieses Ziel sieht Pusey
allerdings in den 1830er Jahren zunehmend nicht mehr durch den Protestantismus erreicht,
weil dieser sich das Heilsgeschehen in menschlicher Anmal3ung subjektiv aneigne und die
Religion damit herabgestuft werde. Der Glaube misse daher neu objektiv begriindet wer-

den, und dies werde in einer neuen Sakramentenlehre zu erreichen versucht — exemplarisch

484 Vel. Geck 2009, S. 108.

45 Geck, Albrecht: Edward Bouverie Pusey. Hochkirchliche Erweckung, in: Peter Neuner und Gunther
Wenz (Hrsg.), Theologen des 19. Jahrhunderts. Eine Einfiihrung, Darmstadt 2002, S. 108-126.

486 Ebd., S. 7.

47 Ebd., S. 108-126.

488 Ebd., S. 124,

489 Nattirlich nimmt der Autor die Bewertung hier unter einem Ausschnitt vor, wenn auch unter einem inte-
ressanten; denn die Orientierung an der Alten Kirche war geradezu fundamental fiir die Theologie der
Oxfordbewegung, was spiter ausgefiihrt wird.

40 So die Wertung von Geck, ebd., S. 115.

91 Geck, ebd., S. 11.

129



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

in der neuen Eucharistielehre der beriihmten ,, Trostpredigt™ aus dem Jahr 1843. Das abso-
lut Neue besteht darin, dass Pusey von einer Realprisenz Christi in der Eucharistie ausgeht,
die die Symbole Brot und Wein in eine solch grof3e innere Néihe zum Gldubigen bringt,
dass eine Einigung mit Christus beinahe sinnlich vollzogen wird, denn ,,das L.eben in Chris-
tus sei ...ein Innewohnen Christi in Seele und Kérper.“*? Mit einem begrifflichen Zugang
zum Evangelium, wie ihn nach Pusey die protestantische Lehre praktiziert, ldsst sich das
Mysterium der Gegenwart Christi nicht erfassen. Es komme thm daher nicht primir auf die
systematische Lehre an®” | sondern auf die Wirksamkeit in der Seele des Glaubigen, auf die
Trostung und Heilung des Gldubigen. Diese soteriologische Wirkung gehe direkt vom Er-
16ser, von Christus selbst aus. Damit wird Eucharistie zum inneren mystischen Geschehen,
das nun unabhingig vom menschlichen Einwirken stattfindet, weshalb dogmatische Fragen
nach Wandlung von Brot und Wein nicht im Vordergrund stehen. Aus den als Quellen
angefithrten Texten der Kirchenviter wird oft zitiert, um dieses mystische Geschehen
sprachlich addquat zu formulieren. Der Sprachduktus Puseys ist mystisch bzw. emphatisch
gefirbt, so dass er selbst in die Ndhe mystischer Literatur gestellt werden konnte. Dies er-
klirt die hohe Rezeption dieses Textes bis in das 20. Jahrhundert hinein.

Die Otrientierung Puseys und der Oxfordbewegung an den Kirchenvitern bewertet A.
Geck kritisch: ,,Angesichts der anthropozentrischen Hybris seiner Zeit hielt Pusey es fir
ausgeschlossen, dass dem Menschen aus ihrer Gegenwart spiritueller Beistand erwachsen
konnte. Es bedurfte des Riickgangs auf das Vorbild der christlichen Antike. Hier begegnete
Anspruch und Zuspruch zur Umkehr. Die Kirchenviter waren ein ,,valuable support
against the world“**. Sie gaben Sicherheit im Handeln, wo die eigenen sachlichen und per-
sonlichen Einwinde oder die Einwinde anderer uniiberwindbar erschienen.”” Eine Samm-

496

lung der Werke der Kirchenviter™ sollte als eine Quelle geistlicher Autoritit bereitstehen,
um Orientierung inmitten des neuzeitlichen Subjektivismus und Pluralismus zu geben. Die
Epoche der Alten Kirche sah die Oxfordbewegung nicht historisch, sondern modellhaft
fir die Kirche der Gegenwart."”” Mit solchen Elementen bewertet A. Geck die Oxfordbe-
wegung insgesamt als restaurativ. Zudem habe Pusey die Kirche Englands als Teil einer
Universalkirche*® verstanden, die sich nicht aus der Reformation, sondern aus der der Ein-
heit und katholischen Wahrheit herleite, wie sie in der Alten Kirche bewahrt sei.*”” Wie
unten gezeigt, stellt sich die Oxfordbewegung durch Berufung auf den Common Prayer
allerdings auch auf die Grundlage der englischen Reformation. Indem sie jedoch deren
eigene Riickbezichung zur Alten Kirche aufdeckt, méchte sie eine ungebrochene Kontinui-

92 Ebd, S. 116.

493 Was ihm letztlich auch als Mangel vorgeworfen wird.

494 Pusey, zitiert in Geck 2009, Anm. 335, S. 86.

495 Ebd., S. 86 f.

496 Libraty of Catholic Fathers®, in: ebd., S. 105.

47 Vel. ebd., S. 105.

48 im Sinne von ,,Katholizitit®; vgl. die Beitrdge von M6hler und Chomjakov in 6.6.2.3.1.
499 Geck 2002, S. 110; Geck 2009, S. 106-107.

130



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

titslinie von der Alten Kirche bis in die Gegenwart ziehen und eine ,,unity* bilden. Die
neue anglokatholische Position dirfe nach A. Geck jedoch nicht mit der romisch-
katholischen verwechselt werden, sie sei — nach J. H. Newman — als ,,Via media®“ der
Church of England zwischen Protestantismus und Katholizismus zu verstehen.

Mit der Renaissance der Universalkirche in der ,antiquity”, die Ost und West noch als
kirchliche Einheit begriff, sind Pusey und die Oxfordbewegung unter dem Begriff ,europai-
scher religioser Philhellenismus’ einzureihen. Die Niahe zu einem vergleichbaren Verstind-
nis in der Ostkirche ist offensichtlich. Eine ideelle Vernetzung mit vergleichbaren geistigen
Stromungen auf dem Kontinent, in West und Ost, ist sehr wahrscheinlich. Sie wurde tat-
sachlich gekntpft in einem Briefkontakt zwischen Pusey und Déllinger, der die von Pusey
erbetenen Schriften von Kirchenvitern fiir ihn bereitstellte.”” ,,Jedenfalls war in jenen Jah-
ren Miinchen nicht nur fir die katholischen Englinder und Iren, sondern in gleichem Gra-
de fur die traktarianischen Geister ein Anziehungspunkt, und berithrte keiner dasselbe,

ohne sich in den ,,wissenschaftlichen Zirkel, den Goérres, Dollinger, Phillips usw. bildeten,

C 501
einfuhren zu lassen.

So bewertet Johann Friedrich die Situation einer Vernetzung zwi-
schen Traktarianern und dem Déllingerkreis zwischen 1840 und 1851, der mit einem
Briefwechsel zwischen Déllinger und verschiedenen Traktarianern, darunter auch Pusey,
belegt ist. Hier zeigt sich, dass Déllinger gut mit den Inhalten der Bewegung vertraut war,
von denen er sich auch bei einem Englandaufenthalt personlichen Eindruck verschaffen
konnte. Die Verbindung war 1840 entstanden mit einer Anfrage Puseys, der sich fir die
Herausgabe seiner ,Library oft the Father's* an Kollationen von Viterschriften aus der
»Miinchener Hof- und Staatsbibliothek® interessierte. Aufgrund der Komplexitit des Auf-
trags tbernahm Dollinger dessen Durchfihrung. Hieraus entwickelte sich ein intensiver
Brietkontakt, und Déllinger fuhlte sich berufen, einen eigenen Artikel iiber die ,,Puseyis-
ten“ zu verfassen. In kritischer Distanz wollte man in Deutschland die Bewegung so be-
werten, dass sie sich selbst zwischen Anglikanismus und Katholizismus einzuordnen versu-
che, letztlich aber die anglikanische Kirche mit katholischen Elementen restaurieren wolle.
Sie misse auch Stellung beziehen zur katholischen Kirche, deren sie sich mit Gefiihlen von
»~mystery, tenderness, devotedness, reverence® %2 bediene. Nach der Konversion J.H.
Newmans zum Katholizismus 1845, mit der die Bewegung endete, suchte Déllinger Ein-
fluss auf Traktarianer zu gewinnen, die dem Katholizismus und einer méglichen Konversi-

on zugeneigt waren.

Dass es enge Verkntupfungen und wohlwollende Gesinnung zwischen Déllinger und dem
Haus Thiersch gab, zeigen Hinweise aus einem Briefwechsel zwischen Déllinger und Hein-

50 Vgl. Briefwechsel Pusey-Dollinger, in: Friedrich 1899, S. 213-233.
501 Ebd., S. 231.
502 Ebd., S. 219.

131



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

rich Thiersch von 1853 und 1855. Dort bat letzterer ebenfalls um Bereitstellung wissen-
schaftlicher Literatur aus der ,,Hof- und Staatsbibliothek "

Nun stellt sich die Frage, wie sich in der Oxfordbewegung das Interesse an den Kirchenvi-
tern entwickelte.

Als Professor fiir Hebriisch bringt Pusey ein primir wissenschaftliches Interesse an Fragen
zur Kontinuitit von hellenistisch-antiker und jiidischer Kultur mit. Er interessiert sich fiir
griechisches Denken und die Kldrung des Verhaltnisses zwischen biblisch-hebriischen und
griechisch-hellenistischen Denkstrukturen in der Schrift und den griechischen Kirchenvi-
tern.

Das Interesse an der frihen Kirche entwickelt sich in der anglikanischen Kirche von An-
fang an: Sie sieht sich als legitimer Zweig der einen universalen apostolisch-katholischen
Kirche und betont ihre Apostolizitit, weil der gottliche Wille tiber die Apostel und die Vi-
ter der Alten Kirche in das Common Prayer Book 1449 Eingang fand. Damit soll eine un-
gebrochene Kontinuititslinie seit dem AT nachgewiesen werden.”” Genauso soll bereits
bei der Entstehung des Buches im 15. Jahrhundert das Kriterium der Katholizitit betont
werden. In diesem Buch zeigt sich nidmlich, dass sich die Liturgie der ,Englischen Reforma-
tion’ aus verschiedenen Quellen der mittelalterlichen und alten Kirche sowie der rémischen
und kontinental-reformatorischen Kirche speist. Besonders ging man auf Gebete der Alten
Kirche im Westen und Osten zurlick, auf Clemens, Jakobus, Basilius, Chrysostomos. Die
Grundidee des ,Common Prayer’ orientierte sich also am Prinzip der Einheit und Universa-
litit der Kirche: Ubernahme von Gebeten und Formularen aus anderen Kirchen, weil »»par-
ticular churches, which be members of the catholic church.**"

Dabher sind bereits 1549 orientalische Liturgien in England bekannt. Teile davon, auch Ba-
silius, werden ibersetzt und aufgrund des Anspruchs der Katholizitit in die englische Li-
turgie ibernommen. Solche Sammlungen iltester Liturgien gibt es auch bei Luther, wobei
er ebenfalls &stliche Liturgen integriert. Damit ist erklirt, dass es bereits vor Renaudot™
Sammlungen 6stlicher Liturgien gibt. Wenn sich die Vertreter der Oxfordbewegung auf
solche Liturgien zurtckbesinnen, kntipfen sie an ihre ureigene Tradition an. Die Frage stellt
sich, welche Grinde sie antreiben und welchen Fokus sie bei einer Wiederaufnahme nach
300 Jahren legen.

Im oben dargestellten Briefwechsel Puseys mit Tholuck wurde bereits erldutert, dass Pusey
in der deutschen ,,Erweckungs- und Pektoraltheologie® eine Antwort fand auf die Miss-

503 Friedrich 1899, Bd. 3 (1849-1890), S. 119-122, S. 157-159.

504 Keller-Huschemenger, Max: Die Lehre der Kirche im frithreformatorischen Anglikanismus. Struktur und
Funktion. Gitersloh, 1972, S. 160-165.

35 Ebd., S. 163.

506 Siehe Kap. 6.6.2.3.3. Hier werden die Hintergriinde fiir die Herausgabe eines Auszugs der Basilius-
anaphora in deutscher Ubersetzung durch Wilhelm Lohe vorgestellt.

132



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

stande, die mit dem Rationalismus auch in der eigenen Kirche, ihrer ,,poverty®, entstanden
waren. Nach A. Geck entwickelte sich Puseys theologische Identitit ,,in der unmittelbaren
Auseinandersetzung mit der Geschichte und der Gegenwart des Protestantismus in
Deutschland“’”. In der weiteren Entwicklung nahm Pusey jedoch eine Hinwendung zur
Alten Kirche vor, wohl auch aufgrund staatlicher [“Jbergriffe in das Selbstbestimmungsrecht
der High Church, woraufhin diese eine unangreifbare Position in der Identitit der alten,
wahren Kirche suchte und den Anglokatholizismus ausbildete. In Newmans formulierter
,»Via media“ ist ein kirchliches Einheitsdenken entwickelt, das das katholische Prinzip in
das Sakramentenverstindnis einbezieht, sich aber zugleich vom rémischen Verstindnis
absetzt. Entsprechend hoher bewertet werden nun Mystik und Neuplatonismus in den

Texten der Kirchenviter, Uberhaupt das Interesse an Liturgien, am Sakramentalen und

<508 der Hej]jgen Schrift ist

Asthetischen. Der ,,mystical sense oder auch ,,allegorical sense
gegeben aufgrund des Geheimnischarakters der Gottlichkeit Jesu und schwer verstindlich.
Da er zu Widersprichen und unterschiedlicher Deutung anrege, dulere er sich in nicht
eindeutigen Typen, Symbolen oder sakramentalen Handlungen. Doch gerade darauf beru-
hen Wert und Wiirde der Schrift, weil nur diese dem gottlichen Mysterium der Inkarnation
des Sohnes Gottes sprachlich angemessenen Ausdruck geben kénnen. Die Symbolzentrie-
rung hat L. Thiersch meines Erachtens in seinem ,,Abendmahl®, méglicherweise fullend
auf Puseys Trostpredigt, aufgegriffen und kiinstlerisch umgesetzt.so9 Die Schriftauffassung
ist grundsatzlich vom Prinzip gottlicher Inspiration bestimmt, das Verstindnis der Schrift
sei approximativ, abhingig von der Reife des Lesers. Da viele biblischen Lehren nicht of-
fen daliegen, sondern verborgen sind, miissen sie erst entdeckt werden, weshalb ein inten-
sives Bibelstudium erforderlich sei.’!” Neu gegeniiber der bisher giiltigen anglikanischen
Lehrtradition werden auch Riten, Liturgien und Briduche der Viter in die apostolische Tra-
dition einbezogen und fiir verbindlich erklirt — Vorschriften, die bisher als romanisierend
beurteilt wurden, werden jetzt zur Norm.

»Die berithmte Trostpredigt ,,The Holy Eucharist, a Comfort to the Penitent™ aus dem

Jahr 1843 war ein europiischer theologischer Bestseller. Uber Linder- und Konfessions-

. . Sl
grenzen hinweg wurde sie kontrovers diskutiert.

507 Geck 2009, S. 112.

508 Ausdruck von J. H. Newman, in: Keller-Htuschemenger, Max: Die Lehre der Kirche in der Oxford-
Bewegung. Struktur und Funktion. Gitersloh 1974, S. 62.

509 S.u. Pkt 9.1.2.4.

510 Ein dhnliches Verstindnis der Bibel hatte auch Schelling in seiner Erlangener Rede vorgestellt; vgl. Kap.
0.6.2.2.2.3. In 6.6.2.2.1.2. wurde dessen pietistische Grundlage aufgezeigt. Der Pietismus kann demnach als
eine gemeinsame geistige Wurzel von englischer Oxfordbewegung und Schellingscher Religionsphilosophie
gewertet werden, was aber weiterer wissenschaftlicher Untersuchungen bedurfte.

511 Geck 2002, S. 108-126.

133



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Die Rede Puseys erschien erstmals 1843 in England und noch im selben Jahr auch in deut-
2

scher Ubersetzung auf katholischer wie evangelischer Seite.”!
Dies zeigt das grof3e Interesse in Deutschland, was sicherlich nicht nur auf den Skandal
zurickzufihren ist, den diese Rede in England mit dem Predigtverbot Puseys ausgeloste,
sondern auch auf den Bekanntheitsgrad des Verfassers, den dieser seit Erscheinen seines
Werkes tiber den Protestantismus in Deutschland seit den 1830er Jahren genoss. Wie die
zweite Auflage aus dem Jahr 1844, erginzt mit einem Kommentar des katholischen Her-
ausgebers E. Willmann, zeigt, fihrte der Text zu grof3en theologischen Auseinandersetzun-
gen zwischen den christlichen Konfessionen in Europa. Dies war bereits zuvor geschehen,
wie ein Artikel Heinrich Thierschs aus dem Jahr 184271 zeigt. Darin macht er zudem auf
die breite Resonanz in deutschen Zeitschriften und intellektuellen Kreisen aufmerksam,
wahrscheinlich auch im Hause Thiersch. Dies kann umso mehr fiir die ,, Trostpredigt™ gel-
tend gemacht werden, die, wie unten gezeigt wird, kein wissenschaftlicher Text sein will,
sondern cher als mystisch-poetischer Text charakterisiert werden kann. Schlieflich wurde
sie in Oxford als Predigt gehalten und war damit auf subjektive Wirksamkeit ausgerichtet.
Wenn sie auch bei der spiteren Publikation mit theologischen Hinweisen und eucharisti-
schen Quellen von Kirchenvitern versehen wurde, bleibt die Predigt insgesamt in einem
Stil, der auch Kinstler wie Ludwig Thiersch zu inspirieren vermochte.

Puseys ,, Trostpredigt von 1843

Der Herausgeber der deutschen Ubersetzung aus dem Jahr 1843 gibt im Vorspann die
zentrale Uberzeugung Puseys wieder: ,,Das wahre Verstindnis (des Abendmahls) hatten die
alten katholischen Viter.“”'* Auf ihrem Verstindnis baut er scine Predigt auf. Dabei geht
es ihm jedoch nicht um dogmatische Fragen, um die Wahrheit der Lehre, sondern um die
Spiritualitit des Abendmahls und eine Wiederentdeckung seines mystischen Sinnes, die der
Belebung der gegenwirtigen kirchlichen Situation der ,,poverty dienen soll. Hier liegt aus
meiner Sicht ein wichtiger Grund fir den Erfolg dieses Textes, weil er eine zentrale Sehn-
sucht mancher Zeitgenossen anzusprechen vermochte. Sie liegt in Deutschland in der geis-
tesgeschichtlichen Weiterentwicklung der Erweckungs- und Pektoraltheologie und deren

512 Die Ubersetzung von D. Gibler auf evangelischer Seite, erschienen in: Allgemeine Kirchen-Zeitung 22
(1843), auf katholischer Seite erschienen in Regensburg. Ein Jahr spiter, 1844, erscheint in Regensburg eine
erneute Auflage, die mit einem Kommentar des Ubersetzers/Herausgebers E. Willmann (rémisch-katholisch)
verschen ist. Die Textzitate beziehen sich auf die katholische Ausgabe von 1843, online abrufbar in

https:/ /archive.otg/details /a625928000puseuoft (20.12.2016).

513 Thiersch, Heinrich: Mitteilungen tiber das katholische System der Theologen zu Oxford, in: Zeitschrift fiir
Protestantismus und Kirche, N.F. 2 (1842), S. 341-378.

5147itat vom Ubersetzer. Die deutsche Ubersetzung von 1843 ist online verfiigbar auf dem Server der Bayeri-
schen Staatsbibliothek unter https://atchive.org/details /2625928000puseuoft (20.12.2016), hiet S. 7.

134



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

subjektiven Erfahrungsansatz und Zentrierung auf die soteriologische Funktion des Glau-
bens.

Im Vorwort erlidutert Pusey sein Anliegen, dass es thm, der Harte der katholischen Lehre
entgegenwirkend, um Trostung fir den Bul3fertigen gehe, die dieser durch den Empfang
des Heiligen Abendmahls geschenkt bekomme, da es Stundenvergebung bewirke. Dies ge-
schehe durch Vermittlung der Gegenwart Christi in Brot und Wein — zugleich sein Fleisch
und Blut — in die Seele des BuB3fertigen. Die Realprisenz erliutert er so, dass die Elemente
Brot und Wein zwar in ihren nattrlichen Substanzen bleiben, die Art und Weise, wie sie zu
Fleisch und Blut werden, aber nicht erklirt werden, angesichts der Tiefe des Geheimnisses.
Die Worte Christi ,,Das ist mein Leib“ bewirken das Geheimnis der Verwandlung durch
die Autoritit seiner Worte. So sei seine (Anm. d. V. Puesys) Zurtickhaltung zu verstehen,
sich tber die Art und Weise der Verwandlung zu dulern. Er verfolge keine Bestreitung der
kirchlichen Lehre und habe stattdessen das Ziel, das Geheimnis anzubeten. Denn die ge-
weihten Elemente seien, was sie wiirden, seitdem Christus sie so genannt habe: ,,mein
Fleisch® und ,;mein Blut.“ Damit sind zentrale Inhalte von Sakramentenlehre und Schrift-
verstindnis der Oxfordbewegung belegt, die von der Verbalinspiration und vom Geheim-
nischarakter des Abendmahls ausgehen, dem sich der Glaubige rezeptiv und approximativ
nihern soll mit dem spirituellen Ziel der Innewohnung Christi. Die Nihe zur ostkirchli-
chen Lehre, die auf der Tradition der Kirchenviter beruht, ist hier offensichtlich. So belegt
Pusey das Schriftverstindnis mit einer Aussage des Chrysostomos: ,,Wenn wir von geisti-
gen Dingen reden, soll nichts von diesem Leben, nichts Irdisches in unseren Gedanken
sein...einzig und allein das goéttliche Wort werde vernommen.“>"> Daher sei sallein die

Haltung der Ehrfurcht und des Schauers angemessen, um das tiefe Geheimnis zu ho-

516
ren.”

An die Stelle konfessioneller Auseinandersetzungen, wie sie in der Theologie seiner
Zeit ausgefochten werden, setzt Pusey die Anbetung. Jene namlich brichten nur Eitelkeiten
und Streit, die Einheit im Glauben lieB3e sich jedoch nicht rational, sondern nur durch die

Gemeinschaft mit der gottlichen Natur erreichen, durch die Einwohnung in Gott, dem
7

Geheimnis der Eucharistie.”'
Im eigentlichen Predigttext er6ffnet Pusey eine anschauliche Darstellung dessen, was Stin-
denvergebung in der Seele des Glaubigen bewirkt: Sittigung und Etlésung, vor allem auch
Freude durch den, der sich stindig fiir ihn hingibt, dass es ,,der gebrochene Leib, das zur
Vergebung der Siinden vergossene Blut seines Heilands ist, was er im heiligen Sakrament

I8 Finen Schritt weiter geht Pusey, indem er die Hingabe als Opfer bezeichnet,

empfingt.
das bereits in der Eucharistie den Kreuzestod vorwegnimmt — Wirkung in der Eucharistie,

da nun die Worte Jesu ,,..., das fiir euch hingegeben wird*, prasentisch gedeutet werden. In

515 Zitiert in Pusey 1843, S. 4.
516 Ebd.

S17Ebd., S. 17.

518 Ebd,, S. 6.

135



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Anlehnung an Aussagen von Kirchenvitern zur Eucharistie beginnt der Leidensakt Jesu
nimlich bereits da, wo er sich als Priester selbst opfert und weiht: ,, Er, der alle Dinge sei-
nem Willen fiigsam macht, wartet nicht auf einen Antrieb vom Verriter, noch auf den ge-
waltsamen Angriff der Juden und das gesetzwidrige Urteil des Pilatus, so dass ihre Bosheit
der Anfang und Grund der Erl6sung der Menschen wire, sondern er kommt threm Angriff
zuvor, gleichwie er sein priesterliches Amt unaussprechlich und fiir Menschen unsichtbar

zum Voraus verrichtet und sich selbst als Gabe und Opfer fiir uns darbringt, allzumal

Priester und Lamm Gottes, das die Siinden der Welt Wegnirnmt.“519

»Da begann er seine
einsame Arbeit, da war Niemand, der half oder unterstitzte, sondern er arbeitete in der
GroBe seine Kraft, ...in die Kelter alleine zu treten, ...alle seine Kleider zu firben,...zu
waschen mit dem Weine seines Blutes.“*?

Diese Deutung des eucharistischen Geheimnisses, der ,antiquity’ entlehnt, wirkte meines
Erachtens inspirierend auf die kiinstlerische Darstellung des ,,Abendmahls® durch Ludwig
Thiersch: Der einsame hoheitliche Christus, der sich opfernde Hohepriester, der, auf den
himmlischen Vater ausgerichtet, sein Erlésungswerk vollbringt, sich selbst als sich opfern-
des Lamm begreifend, als Gabe des gebrochenen Brotes, als Gabe dessen, der sich in jeder

Eucharistiefeier immer wieder brechen lisst, flir den Stinder. In dieses Geheimnis soll sich
1

der Gldubige vertiefen.>
Im Sinne einer ,existentiellen Hermeneutik’ fiigte Pusey bewusst lange Zitate von Kirchen-
vitern in die Veroffentlichung seines Predigttextes ein, um dadurch auf die Rezipienten
seines Textes einzuwirken. In eindringlicher, performativer Sprechweise reiht er Sinnbilder
aneinander, die bereits in der Bibel vorkommen und von Kirchenvitern intensiviert wet-

den. Insgesamt soll der emphatische Sprachstil ,,eine heilige Sehnsucht™ und ,,einen Reiz zu

500
unserem Glauben wecken*

, in den Seelenbereich des Horers und Lesers vordringen. Er
ist daher fern von einer sachlichen Darstellung. Die Kommunikationssituation des Textes
ist also nicht die des wissenschaftlichen Diskurses, sondern die der Faszination und der
Werbung des Zuhorers bzw. Lesers, der dessen psychologische Gestimmtheit sensibel er-
fasst und wirksam eine Losung und damit Erldsung bietet. Der Text wirkt aus psychologi-
scher Sicht deshalb sehr modern. Diese ,existentielle Hermeneutik’ inspirierte meines Er-
achtens Ludwig Thiersch, der seine Kunst dhnlich begriff, nimlich als Kunst im Dienste

der Religion.

519 Zitat in: ebd., S. 23 f., Anm. 1.
520 Ebd., Anm. 2.

21 Vgl. 9.1.2.4.

522 Pusey 1943, S. 8.

136



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Pusey als Inspirationsquelle fiir Ludwig Thiersch

Die positive Rezeption der Oxfordbewegung tiber Pusey erreichte Thiersch meines Erach-
tens iber Schellings Verstindnis der Kirchenviter und die erkenntnistheoretische Sichtwei-
se der Retrospektive, die Schelling auch in der frinkischen Erweckungsbewegung in Erlan-
gen zur Methode machte. Die Erkenntnis sei umso griindlicher und tiefer, je fremder oder
ferner der Gegenstand. % Diesen erkenntnistheoretischen Ansatz integrierte Ludwig
Thiersch in seine Kunstauffassung, die zwar an die der Nazarener anschloss, aber mit
Schellings Anwendung auf die vertiefte Bibelbetrachtung eine neue geistige Tiefe gewann
mit den Kategorien des Fremden, Ungewohnten, Verstérenden, Dionysischen524, Geheim-
nisvollen, das dem Oberflichlichen der zeitgenossischen Wirklichkeitswahrmehmung auf
neue Weise entgegentreten sollte. Da Schelling das ,Alte’ so umfassend und differenziert
begriff, dass auch eine Anbindung an die Kirchenviter moglich und zielfiihrend sein sollte,
gelang Thiersch eine analoge Ubertragung auf seine neobyzantinische Kunstauffassung.

Durch Wilhelm Léhe™ begegnete Ludwig Thiersch um die Jahrhundertmitte in Miinchen
der liturgischen Erneuerungsbewegung, wodurch er eine direkte Veranschaulichung von
Puseys mystischem Text aus dem Jahre 1843 geboten bekam und damit eine Inspiration,
liturgische Elemente” daraus in seiner Athener Abendmabhlsdarstellung kiinstlerisch um-

zusetzen.

Die Nihe der Traktarianer zur Ostkirche zeigt sich auch daran, dass sich ihr zwei ihrer be-
rihmten Vertreter, Palmer und Neale, besonders zuwenden. Neale besucht orthodoxe
Linder auf einer ausgedehnten Kunstreise und verfasst ein Werk, das dullerst stark rezipiert
wurde und 1850 auch in St. Petersburg erschien.””’ Berithmt ist W. Palmer, der einen aus-
gedehnten Briefwechsel mit Chomjakov fihrt, mit dem Ziel, zur orthodoxen Kirche zu

konvertieren, was ihm aber verwehrt wird.””® Das gemeinsame Interesse an den Kirchenvi-
tern, das nun immer mehr als zentraler Inhalt eines ,europdischen religiosen Philhellenis-
mus’ deutlich wird, vermag um die Jahrhundertmitte, religiose Interessen aus Ost und West
zu verbinden. Der Text Puseys, den Ludwig Thiersch héchstwahrscheinlich kannte, kann
daher zur religiosen Vorlage fiir das ,,Abendmahl® gemacht werden. Chomjakov verortet
die Basierung der russischen Theologie neu bei den Kirchenvitern, auch um einer Neuori-
entierung des russischen Selbstverstindnisses willen, der Slawophilie.

523 Vgl. Rezvykh 2007 in Kap. 6.6.2.2.2.3.

524 Vgl. 6.6.2.2.2.5.

525 Vgl. 6.6.2.3.3.

526 Vgl. 9.1.2.4. Inspirationen aus Lohes Basiliusanaphora-Auszug kénnen identifiziert werden im Stehen der
Apostel sowie in der Verbindung von liturgischen Gesten wie ,,elevatio oculis® mit eucharistischer Symbolik
wie dem gebrochenen Brot.

527 Angaben zu Neale vgl. 6.6.2.3.2.

528 Vgl. 6.6.2.3.2.1.

137



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

6.6.2.3.3. Ansitze einer Weiterentwicklung des theologischen Dialo-
ges zwischen Ost und West in Miinchen um 1850

Auf die Bedeutung Ignaz Dollingers in Miinchen wurde bereits mehrfach hingewiesen.529
Zu den wichtigsten Vertretern der frinkischen Erweckungsbewegung zihlt Wilhelm Lohe,
der fiir eine liturgische Erneuerung in der protestantischen Kirche auch in Miinchen Be-
deutung gewinnt. Im Sinne der Erweckungstheologie versucht er zunichst in den 1830er
Jahren in Franken, dem Zentrum der bayerischen Erweckungsbewegung, spiter um die
Jahrhundertmitte auch in Miinchen, durch eine liturgische Erneuerung in seiner ,,Agende®,
vom ehemaligen Studienfreund und Oberkonsistorialrat A. Harle3 unterstiitzt, eine Erneu-
erung der protestantischen Kirche, zunichst in einem erneuerten Kirchenbild, das sich an
der Alten Kirche orientiert.”” Trotz grundsitzlicher Weite sieht er eine solche Kirche, in
Partikularkirchen aufgeteilt, doch mit der protestantischen Kirche im Zentrum. Dieser kon-
fessionelle Zug wird sich zunehmend verstarken.

Mit Abklingen der urspriinglichen Phase wendet er sich neben sozialen Fragen vermehrt
einer Erneuerung der Liturgie zu, um den Wortcharakter protestantischer Gottesdienste
mit innerem Erleben zu bereichern. Durch die lebendigen Liturgien der katholischen Kir-
che herausgerufen, durchaus auch im Wettkampf um Mitglieder der Missionsgemeinden in
den USA, sucht er eine Losung, die der eigenen protestantischen Identitit entspricht. Sie
findet er, dhnlich wie die Oxfordbewegung, im intensiven Studium ihres Common Prayer,
in einer uralten Vorlage Luthers in der Tradition der altkirchlichen Liturgien. Diese mochte

nun auch Lohe neu beleben.*"!

529 Bes. Kap. 6.6.2.3.1 und Kap. 6.6.2.3.2.2.1.

530 Lohe, Wilhelm: Drei Biicher von der Kirche: den Freunden der lutherischen Kirche zur Ueberlegung
dargeboten. Stuttgart 1845.

531 Liebenberg Roland: Wilhelm Lohe (1808—1872). Stationen seines Lebens, Leipzig 2011, S. 39; Lohe tut in
den beiden Vorworten, vor allem dem zweiten Vorwort aus der zweiten Auflage seiner Agende, seine theolo-
gische und liturgische Absicht kund: ,,In Abkehrung von den liturgischen Reformentwiirfen der Aufklirungs-
zeit und ihren aus seiner Sicht gescheiterten Versuchen in ,,zweifelhaftem Neuen® (in: Agende, 2. Auflage
1852, in: Wilhelm Lohe: Gesammelte Werke, hg. v. Klaus Ganzert, (10 Bde.), hier Bd. 7/1, S. 10, Z. 22, Neu-
endettelsau 1951-1966.

GW ), will Lohe mit seinem Agendenwerk an den ,,uralten liturgischen Typus des Abendlandes® ankniipfen
und ,,Spuren Einer heiligen, allgemeinen Kirche, Einer unsterblichen Gemeinde der Heiligen auf Erden®
(Ebd., Z. 23, 25 f.) freilegen. Dabei orientiert er sich an der reformatorischen Tradition, vornehmlich an
Luthers ,,Formula Missae et Communionis® von 1523, greift auf ostkirchliche Liturgien zurtiick und nimmt
auch Anregungen aus der rémisch-katholischen Tradition, etwa aus dem ,,Missale Romanum® von 1570 auf.”
Eine Wertung Lohes wird auch vorgenommen von der katholischen Liturgiewissenschaftlerin Irmgard Pahl
in: Pahl, Irmgard (Hrsg.): Coena Domini II. Die Abendmahlsliturgien der Reformationskirchen vom 18. bis
zum frithen 20. Jahrhundert, Fribourg 2005, in: Einfithrung, S. 1-6, hier S. 4: Pahl wertet die liturgischen
Bestrebungen des 19. Jahrhunderts in der Zeit der Restauration als Sichern der theologischen Substanz nach
den vielfiltigen Umbriichen der Aufklirungszeit, um den Anschluss an die ,,Errungenschaften” der Reforma-
tion zurtiickzugewinnen. Dies gelang durch ein Zurtickgreifen auf Quellen der alten Kirche und auf orientali-
sche Liturgien (Renaudot, 2, 1847).

138



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Dies wird Lohe auf ganz neue Weise moglich, weil bereits seit 1847 eine Rezeption ost-
kirchlicher Liturgien in Deutschland existierte, seitdem das liturgische Sammelwerk von
Eusebe Renaudot (1646-1 720)532 in Frankfurt am Main in lateinischer Sprache erschienen
war. Als 1853 Renaudots Werk bei seiner zweiten Auflage auch ins Deutsche tbersetzt
wurde, Gibernahm Lohe daraus eine altkirchliche Liturgie, die sogenannte ,,Basiliusanapho-
ra®, als Vorlage zur Diskussion in seine zweite Auflage der Agende, die ebenfalls 1853 er-
schien. Aufgrund der in ihr enthaltenen einmaligen Geste der ,,elevatio oculis® wird hier

angenommen, dass diese Quelle als Vorlage fir Ludwig Thierschs ,,Abendmahl* diente.”

Unklar ist, wann Thiersch die Basiliusanaphora rezipierte, denn schon 1847 bestand eine
Moglichkeit, diesen Text kennenzulernen, woraus sich sein frith bezeugtes Interesse an
frihbyzantinischer Kunst entwickeln konnte. 1847 lisst sich eine familidr bedingte Kons-
tellation beleuchten: Der wissenschaftliche Kontrahent seines Bruders Heinrich Thiersch,
der katholische Theologe Heinrich Denzinger (1819—1883)534, hatte sich in seiner Argu-
mentation auf frithe ostkirchliche Liturgien aus dem 3./4. Jahrhundert, vor allem auf Basi-
lius und Chrysostomos, bezogen. Diese liturgischen Quellen waren 1847 in Deutschland
greifbar, weil mit der ersten Auflage von Renaudots Werk in Deutschland auf Lateinisch
erschienen. Es ist nicht abwegig, die personliche Betroffenheit durch die Lebensumstinde
des altesten Bruders, der ja im selben Jahr aus der protestantischen Kirche austrat, als Hin-
tergrund fur die tiefere Beschiftigung Ludwig Thierschs mit der Ostkirche zu sehen. In

532 Franzosischer katholischer Kleriker, Orientalist und Liturgiewissenschaftler, international angesehener
Gelehrter aufgrund seiner breiten, besonders orientalischen Fremdsprachenkenntnisse, verstrickt in politische
und kirchliche Auseinandersetzungen mit allen Konfessionen. ,,Gegeniiber den Protestanten suchte er die
rémisch-katholische Sakramentenlehre durch Aufweis ihrer Ubereinstimmung mit den Ostkirchen zu vertei-
digen.” ,,In diesem Zusammenhang stehen seine zahlreichen Ubersetzungen ostkirchlicher Gottesdienstord-
nungen in das Lateinische.®

Eines seiner Hauptwerke ist die ,,Liturgiarum Orientalium Collectio®, 1715-1716 in Paris erschienen, in zwei-
ter Auflage 1847 in Frankfurt am Main; es ist eine Sammlung ,,gottesdienstlicher, fast ausschlieSlich eucharis-
tischer Texte der alexandrinischen, koptischen, dthiopischen, westsyrischen und ostsyrischen Liturgie.” Zitate
in: Artikel ,,Eusébe Renaudot®, Wikipedia, https://de.wikipedia.otg/wiki/Eus%C3%A8be_Renaudot
(20.12.2010).

533 Vgl. Kap. 9.1.2.5

53 Heinrich Denzinger (1819-1883) war katholischer Dogmatiker in Wiirzburg. In der Liturgiewissenschaft
noch viel benutzt ist die von Denzinger herausgegebene Sammlung mit lateinischer Ubersetzung ostkirchli-
cher Texte zur Feier der Sakramente ,,Ritus Orientalium, Coptorum, Syrorum et Armenorum®, 2 Binde,
Wiarzburg, 1863—1864. Dieses Werk ist eine Frucht jahrelanger mithsamer Arbeit. Es beschiftigt sich, unter
Ausschluss der griechischen Kirche, nur mit den seit dem 5. Jahrhundert von der katholischen Einheit ge-
trennten nestorianischen und monophysitischen Einzelkirchen Asiens und Agyptens. Seine Beschiftigung mit
diesen Kirchen reicht weit zuriick. Belege dafiir sind zu finden am Schluss in einem seiner Hauptwerke ,,Kri-
tik der Vorlesungen des Herrn Professors Heinrich W.J. Thiersch iber Katholicismus und Protestantismus®,
Heft 2: ,,Von den Sacramenten und MeBopfer®, Wiirzburg 1847. In seinem Werk tibt er Kritik an H.W.J.
Thiersch, wo er zur Beweisfithrung, dass es, im Widerspruch zur Auffassung H. Thierschs, keine Unterbre-
chung, sondern eine Konstante in der sakramentalen, geistigen Kraft mit den Aposteln gegeben habe, mor-
genlindische Liturgien wie die des Basilius und des Chrysostomos aus dem dritten nachchristlichen Jahrhun-
dert anfihrt. Denzinger muss diese also bereits 1847 gekannt haben. Interessanterweise ist Renaudots Werk
im gleichen Jahr in zweiter Auflage in Frankfurt am Main erschienen.

139



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

dieser wollte er jedoch keinen konfessionellen oder dogmatischen Platz einnehmen, son-
dern einen spezifisch kiinstlerischen, an der Mystik der Alten Kirche otientiert.” Der wis-
senschaftliche Disput zwischen Heinrich Denzinger und Heinrich Thiersch kann als Bei-
spiel fur die kontroverstheologischen und konfessionellen Auseinandersetzungen gelten,

wie die altkirchlichen Liturgien in Deutschland rezipiert wurden und gleichzeitig als Hin-

tergrundfolie fiir kontrire Gegenbewegungen dienten.”

Wenn Léhe 1853 die altorientalischen Liturgien rezipiert, nimmt er einen konfessionellen
Standpunkt ein, was die eklektische Auswahl der ,,Basiliusanaphora® bezeugt. Zugleich
mischt er diesen mit einer urspriinglichen ,erweckten’” Begeisterung, was sich in Einzelan-

merkungen zu Renaudots Werk duf3ert. 537

5% Ein Unbehagen an den zunehmenden konfessionellen Streitigkeiten hatte auch Pusey formuliert und als
Losung zu einer spirituellen Praxis und einem mystischen Zugang zu den Sakramenten, basierend auf den
Texten der Kirchenviter, aufgerufen.

5% Diese Funktion hatten sie auch in ihrem Ursprung, als Renaudot im 18. Jahrhundert altorientalische Litur-
gien sammelte, zunichst durchaus aus wissenschaftlichem Interesse, dann aber fiir die dogmatischen Streitig-
keiten zwischen katholischer und evangelischer Position nutzte. Wieder ging es um Fragen nach Kontinuitit
und Diskontinuitit der Tradition, die auf den Aposteln griindete. Die protestantische Position behauptete
eine Diskontinuitit zwischen Liturgien der Alten Kirche im 2.—5. Jahrhundert gegentiber den Liturgien der
katholischen Kirche, die nach der Epoche der Alten Kirche kirchengeschichtlich eingeordnet wird, die katho-
lischen Vertreter hingegen behaupteten eine Kontinuitit der altkirchlichen Tradition. Denzinger griff die
Argumentationweise Renaudots im Disput mit Heinrich Thiersch im Jahr 1847 wieder auf. Gegentiber der
protestantischen Auffassung verschirfte Heinrich Thiersch seine Argumentation, indem er nur noch die
apostolische Tradition als ,,wahr* gelten lie3, woraus sich die irvingianische Lehre ableitet, die altkirchliche
hingegen sei schon verfilscht. Dies fithrte zu vermehrten Spannungen mit der protestantischen Kirche und
schlieBlich zu seinem Ausschluss.

537 Mit seiner liturgischen Arbeit, urspringlich fir die ,,jenseitigen Briider* in Amerika gedacht, wirkt Wilhelm
Lohe auch auf den seit 1829 stattfindenden Agendenprozess der protestantischen Landeskirche ein, der bis
Ende der 1840er Jahre andauert und in einer konfessionell-lutherischen Wende endet. Vor Erscheinen der
ersten Auflage seiner ,,Agende® im Jahr 1844 hatte Wilhelm Lohe seine Vorstellungen zu einer liturgischen
Reform bereits im ,,Homiletisch-liturgisch-pidagogischen Correspondenzblatt®, von 1825-1838 veroffent-
licht. Es galt als Organ der bayerischen Erweckungsbewegung, so dass geschlossen werden kann, dass die
liturgischen Vorstellungen Lohes, die seiner Vision einer erneuerten Kirche entsprechen, schon lange Zeit
vorher einer breiten Offentlichkeit bekannt waren (vgl. Liebenberg 2011, S. 38 ff.) Doch auch iiber die Jaht-
hundertmitte hinaus hatte Lohe groB3en Einfluss in Miinchen, denn er kimpfte weiterhin, und dies bereits seit
1845 in seiner bekanntesten Schrift ,,Drei Blicher von der Kirche®, fiir seine Utopie einer ,,Kirche des Neuen
Testaments, von einer apostolische(n), wahrhaft katholische(n) Kirche (Liebenberg 2011, S. 47 ff.). Diese
hatte fiir ihn einerseits einen tberzeitlichen und weltumspannenden Charakter im Sinne einer Kirche der
Volker, deren Erfullung noch aussteht und das Werk Gottes am Weltenende sein wird. Doch andererseits
verwirkliche sich bereits unsichtbar diese Utopie in der Geschichte in einer sichtbaren Kirchengemeinschaft
von konfessionell unterschiedlichen Partikularkirchen, deren einigende Mitte nach Léhes Auffassung die
lutherische Kirche darstelle aufgrund ihrer schriftgemiBen Lehre und ihres lehrgemiBen ,,Streben(s) nach
Harmonie® (WLStA 1, S. 171, Z. 17).

Dieser spezifische Ansatz kann erklidren, warum Lohe, trotz der Utopie von der Einheit der Kirche, immer
mehr zu einer konfessionellen Ausprigung innerhalb der lutherischen Richtung dringte.

So suchte er deren Profilierung im Anschluss an die Revolution von 1848/49, wo et sich Verinderungen
auch fir die Kirche erhoffte, vor allem in einer vom Staat losgeldsten lutherischen Kirche. Auch forderte er
eine Trennung von der reformierten und unierten Glaubensrichtung.

140



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Man kann also davon ausgehen, dass Ludwig Thiersch diese bewegenden kirchengeschicht-
lichen und kirchenpolitischen Abldufe in Bayern und in der bayerischen Hauptstadt be-
kannt waren und er die theologischen Leitlinien Wilhelm Léhes und seine liturgischen Vor-
stellungen kannte. Dass er die ,,Basiliusanaphora® im Kontext der Ausgabe Lohes von
1853 rezipierte, ist wahrscheinlich, da sie ihm Inspirationen fiir sein ,,Abendmahl* bot.

Thiersch gewann durch die Lektiire von Puseys Trostpredigt einen allgemeinen mystischen
Ansatz fir seine neue religiose Kunst. Mit der Symbolzentrierung und -verdichtung des
»gebrochenen Brotes® bot die ,,Basiliusanaphora® dartiber hinaus eine narrative Veran-
schaulichung des liturgischen Geschehens mit Handlungsmomenten und liturgischen Ge-
genstinden und Gesten, die im mystischen Geist der Alten Kirche verortet waren und da-
her in direkter Weise eine Moglichkeit einer kiinstlerischen Darstellung boten. Wie im
»Abendmahl“ zu sehen, tibernahm Ludwig Thiersch vor allem die Geste der ,,elevatio ocu-
lis“, die so weder in der westlichen noch in der ostlichen Abendmahldarstellung zu finden

ist.538 Deshalb stellt sich die Frage, warum Thiersch gerade diese Geste aus der Basili-
usanaphora iibernahm, die den Fokus auf das Dankgebet legt, den Beginn des Einset-
zungsberichts, von dem er den begleitenden liturgischen Gestus der erhobenen Augen
tbernimmt. Mit der Betonung der liturgischen Geste ist wohl eine eigene kinstlerische
Aussage intendiert. Mit diesem Fokus distanziert er sich auf jeden Fall von den in der Tra-
dition wichtigen theologischen, dogmatischen Streitigkeiten um die Konsekration der Ga-
ben, was obiger Intention, auch der Puseys, entspriche.

Dennoch wirkt die Darstellung herausfordernd und auffordernd, so dass doch auch von
einem intendierten religiésen Inhalt auszugehen ist: Die Jinger werden primar nicht zum

gemeinsamen Mahl eingeladen, sondern zur Nachfolge im Gebet aufgefordert.539

War Loéhe mit seiner minimalistischen Auswahl aus Renaudots umfinglicher Sammlung
lediglich an einer konfessionellen neuen liturgischen Ausrichtung in der lutherischen Kir-

Ruhe in den kirchlichen Streitigkeiten kehrte erst ein, als Adolf von HarleB3, 1852 von Kénig Max II neu
eingesetzter Oberkonsistorialrat und Freund Lohes aus gemeinsamer Studienzeit in Erlangen, die zentralen
theologischen Forderungen Léhes mit einigen Ausnahmen, vor allem den Summepiskopat des katholischen
Koénigs, umsetzte und damit eine konfessionell-lutherische Ausrichtung in Bayern schuf.

538 Formulare zur mittelalterlichen Messe enthalten zwar noch den Hinweis der ,,elevatio oculis® sowohl im
liturgischen Text als auch als Anweisung fiir den Liturgen; dort entsprechende zugeordnete kiinstlerische
Darstellungen aus dem MA zeigen allerdings ausschliefllich die ,,Elevation® der Hostie. Das ,,Missale Roma-
num® nach dem Tridentinischen Ritus ,,Ritus servandus®, entsprechend der Ordnung aus dem MA, enthilt
noch die Geste, doch wird sie tiberwiegend nicht mehr praktiziert, wie zum Beispiel auch die Fernsehiibertra-
gung der Messe durch Papst Benedikt XIV. im Tridentinischen Ritus vom 30.10.2011 bezeugt. Wenn zur Zeit
L. Thierschs in kath. Messen die Liturgie im tridentinischen Ritus gefeiert wurde, kann er diese liturgische
Geste auch in kath. Gottesdiensten, soweit er sie besuchte, kennengelernt haben. Sie gilt aber als unbedeu-
tend im Vergleich zur Elevation der Hostie, ist also wenig als Identifizierungs-Merkmal einer kath. Liturgie
brauchbar. Sie ist aber nicht , hiretisch®, sie ist méglich, wenn auch redundant. Eine ebensolche liturgische
Anweisung ist auch in orthodoxen Gottesdiensten tblich.

539 Weitere Deutungsansitze s.u. Kap. 9.1.2.4.

141



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

che Bayerns interessiert, an einem Beweis, dass ,,Prifation, Sancuts und Einsetzungsworte
zusammengehoren, so dullert sich in der Schwerpunktsetzung Thierschs ein neuer kiinstle-
rischer Ansatz.

6.6.2.3.4. Auswertung religioser Philhellenismus aus westlicher Sicht

Unter ,religiosem Philhellenismus® wurde bisher die in der ersten Hilfte des 19. Jahrhun-
dert stattfindende religiés motivierte Anniherung des Westens an die Ostkirche verstan-
den. Obwohl es nur sehr wenige konkrete Kontakte gab, existierte ein Ost und West ver-
bindender Gedanke: die Rickbesinnung auf die Zeit der Kirchenviter, in der das Christen-
tum in die hellenische Kultur einging. Bisher wurde diese Ruckorientierung aus westlicher
Sicht beleuchtet. Im folgenden Abschnitt erfolgt der Blick auf eine vergleichbare Entwick-
lung im Osten, die mit Chomjakov verbunden wird, welcher wiederum im inhaltlichen Zu-
sammenhang mit den Prozessen im Westen zu sehen ist. Um die Ahnlichkeit und damit
eine inhaltliche Konsensfihigkeit zwischen westlichem und 6stlichem theologischen Den-
ken untersuchen zu kénnen, seien die Resultate aus der westlichen Perspektive noch einmal
knapp zusammengefasst.

Die religiosen Aufbriiche entspringen einem Ungeniigen, das viele Zeitgenossen Ludwig
Thierschs angesichts einer durch Rationalismus, Materialismus und Sakularismus geprigten
Welt und einer als ,arm‘ und ,trocken‘ erfahrenen Kirche erfasst. In vielerlei Hinsicht Gber-
schreiten diese ,avantgardistischen® Bewegungen die eigenen konfessionellen Grenzen und
suchen nach authentischer innerer religioser Erfahrung im Gemitsbereich. Damit wird
auch ,Kirche® in einem tieferen mystischen Sinne und einer tieferen Einheit entdeckt, wie
sie noch in der Epoche der Kirchenviter existierte und von diesen umschrieben wird. Die
Texte der Kirchenviter sind nun Quellen der Inspiration und Erneuerung von Religion
und Kirche fiir die Gegenwart.

Diese allgemein gtltige Zielsetzung wird in den unterschiedlichen christlichen Konfessio-
nen im Westen auf verschiedene Weise umgesetzt.

In einer Art Fortsetzung des Pietismus streben die Erweckungsbewegung und ihre Theolo-
gie nach einer Korrektur der mit Napoleon begonnenen Sikularisierung der Welt. Dazu
erfolgt zunichst eine charismatische Hinwendung diffuser Art zum ,Osten‘ die bald ge-
stoppt wird, weil sie offensichtlich eine zu starke Verbindung mit politischen Einheitsvor-
stellungen eingeht. Mit Schleiermacher ist im deutschen Protestantismus der entscheidende
Theologe gefunden, der der zunehmend historisch-kritischen Theologie ein Korrektiv ent-
gegensetzt, in dem der Glaube des Subjekts einen angemessenen Ort findet. Den Weg zu
den Kirchenvitern gehen nicht alle erweckten Theologen, wohl aufgrund des ,sola scriptu-
ra‘-Prinzips und der Gefihrdung der gewonnenen Autonomie des Subjekts. Die Orientie-
rung an den Kirchenvitern etabliert sich allerdings, wenn auch nicht so ausgeprigt wie in

142



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

England, in der ,,Erlanger Schule®, aus der auch Theologen wie Heinrich Thiersch, L.ohe
und spiter Harle3, hervorgehen. Dies wird bedeutsam fiir die mégliche Prigung Ludwig
Thierschs in Munchen. In der fiir Thiersch bedeutsamen Zeit um 1850 ist allerdings die
charismatisch gefirbte Aufbruchszeit der ,,Erlanger Schule® bereits abgeklungen. Dies ist
auch in einer zunehmenden Konfessionalisierung erkennbar, die Lohe in der bayerischen
Landeskirche anstrebt. Immerhin erlebt Thiersch die liturgischen Erneuerungsbestrebun-
gen Lohes mit, in denen dieser die Einfihrung altorientalischer Liturgien in seine Agenden
anstrebt. Eine Hinwendung zur Ostkirche aus innerem mystischem Geist jedoch ist weder
bei ihm noch bei erweckten Theologen zu beobachten.

Im Katholizismus ragt mit Adam Mohler eine bedeutende Personlichkeit hervor, die gro-
Ben Einfluss auf die Theologie Chomjakovs hat. Mohler gilt als einer der ersten Theologen,
der die Bedeutung der Kirchenviter fir eine Erneuerung der Kirche entdeckte und die
Patristik im Wissenschaftskanon etablierte. Da die Entdeckung des mystischen Kirchenver-
stindnisses immer auch mit einer Kritik der dulleren, institutionell verfassten Kirche ein-
ging, war er vor Anfeindungen nicht bewahrt und litt gesundheitlich. Dies zwang ihn zu
einer Beendigung seines visioniren Denkens. In gewisser Weise fiihrte spiter sein Schiiler
Ignaz Dollinger in Minchen sein Werk weiter, selbst wenn dieser konfessionell gebundener
war. Letztlich war allerdings auch Déllinger vom grundsitzlichen Einheitsgedanken in der
Kirche beseelt. So fiithrte ihn die intensive Beschiftigung mit den Kirchenvitern zu einer
kritischen Haltung in der Frage des Unfehlbarkeitsdogmas des Papstes, was seine Exkom-
munikation nach sich zog. Die Sehnsucht nach innerer Einheit in der Kirche wurde sicher-
lich auch durch zunehmende Konfessionsstreitigkeiten und kirchliche Machtfragen ent-
facht.

Die Anhinger der Oxfordbewegung, die sich innerhalb des Anglikanismus entwickelte,
gelten als die ersten und eigentlichen Entdecker der Kirchenviter. Uber das utopische
Denken hinaus, entwickeln sie im Anfangsstadium eine ausgefaltete mystische Theologie,
die sie auch in der Praxis zu leben versuchen. Berihmte Traktarianer wie Newman und
Palmer haben nachgewiesenermaflen grof3en Einfluss auf Chomjakov, der sie auf seiner
zweiten Europareise auch besucht. Von Pusey ist ein ebensolcher Einfluss anzunehmen.
Die Vernetzung des Traktarianismus mit der Theologie auf dem europdischen Kontinent
und die grole Wirkung auf ein breiteres interessiertes Publikum, vor allem auch durch
Pusey, sind nachgewiesen. Aus dieser Quelle ist ein Einfluss auf Ludwig Thiersch sehr
wahrscheinlich. Allerdings geht der allgemeine Einfluss ab 1845 mit der Konversion
Newmans zurtick. Der mystische Charakter der Oxfordbewegung nimmt ab, und Vertreter
wie Pusey wenden sich vorrangig liturgischen Fragen zu. In Munchen bildet sich um Iganz
Dollinger ein geistiger Ort fir ehemalige Traktarianer.

Wenn nun der Standpunkt Ludwig Thierschs innerhalb dieser religiosen Erneuerungsbe-
wegungen beschrieben wird, so kann zunichst von einer starken religiésen Prigung seitens

143



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

der erweckten Mutter ausgegangen werden. Weitere Einfliisse durch die Erweckungstheo-
logie erhielt Ludwig durch seinen Bruder Heinrich Thiersch. Bei dessen theologischen
Auseinandersetzungen innerhalb der protestantischen Kirche erfuhr er allerdings von den
starken konfessionellen Ab- und Ausgrenzungen, die mit den religiosen Erneuerungsbewe-
gungen verbunden waren. Deshalb kann bei Ludwig Thiersch eine entsprechende Wen-
dung nach innen als wahrscheinlich angenommen werden, zumal er eine dhnliche innere
Verfasstheit bei Pusey vorfand. Einem solchen Bekenntniszwang waren auch die Traktaria-
ner ausgesetzt, die letztlich wieder in den Anglikanismus zurtickgerufen wurden oder in der
Konversion einen Ausweg fanden. Ludwig Thiersch begegnet der mystischen Begeisterung
fur die Kirchenviter also in einer Zeit der Restauration.

Ahnliches darf fiir seine Begegnung mit Lohe angenommen werden. Das Feuer fiir ein
inneres mystisches Leben ist um 1850 in Europa schwicher, doch es existiert noch und
wartet auf ein neues Entfachen im Osten.

Nicht vernachlissigt werden darf der Einfluss, den Schelling nach wie vor in der Familie
Thiersch hatte. Wenn Schelling als Gegenfigur zum Neuhegelianismus gilt, auch noch in
Berlin, wo er seit 1840 auf Wunsch des preulischen Koénigs die Neuhegelianer ziigeln soll,
so ist er weiterhin als wichtiger Denker Deutschlands einzuschitzen, mit dessen Gedan-
kengut eine Losung gegen den vordringenden Sikularismus, Materialismus und Sozialis-
mus erwartet wird. Fir die Ausbildung von Ludwig Thierschs neobyzantinischem Kunst-
verstindnis ist der Einfluss Schellings wichtig. Mit dessen Geschichtsbegriff nimlich wuchs
der Kontinuititsgedanke, der Antike und Christentum verschnte, so dass Thiersch den
Ansatz Schellings in der ,,Kunstphilosophie allmahlich auch auf die byzantinische Kunst
tbertrug. Mit dem Begriff des ,,Alten oder auch der ,,Alten®, der Schelling ein Leben lang
begleitete, war ein Erkenntnisbegriff geschaffen, der noch um die Jahrhundertmitte in die
Zukunft wies. Schliefilich ,,gei3elte er damit viele zeitgendssische geistige Stromungen als
oberflichlich und verginglich, da sie nicht in der Tiefe verwurzelt waren. Als ,,Heilmittel
rief er dazu auf, in immer tiefere Erkenntnis vorzudringen. Dies jedoch konne nur gelin-
gen, wenn man sich Spannungen aussetze und sich mit dem Unbekannten, Fernen und
Fremden beschiftige. In diesem umfassenden Sinne zidhlte er zu den ,,Alten” neben antiken
Schriftstellern auch die Kirchenviter. Die scheinbare Rickwirtsgewandtheit ist bei Schel-
ling etwas zutiefst Zukunftsorientiertes.

Man darf annehmen, dass Ludwig Thiersch von diesem Denkansatz fasziniert war und sein
Kunstziel entsprechend formulierte, indem er es ,,mit Zurtickgehen auf die édltesten Zeiten
auf der Antike (basierte)®. Thierschs religiose Prigung durch die Erweckungstheologie so-
wie mystisches Gedankengut in Anlehnung an Texte von Kirchenvitern erméglicht ithm
einen inneren Zugang zur alten byzantinischen Kunst, der er mit Ehrfurcht und Respekt
begegnet und die Begeisterung in ihm hervorruft.

Zugleich hatte diese auf modernen religionsphilosophischen Ansitzen basierende Ausei-

144



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

nandersetzung mit der byzantinischen Kunst in Griechenland selbst noch nicht stattgefun-
den.

Diese erfolgte bei Ludwig Thiersch nicht allein tber eine Auseinandersetzung mit den er-
haltenen byzantinischen Werken in Griechenland, sondern ganz besonders tiber innovative

Ideen der russisch-orthodoxen Theologie.™

6.6.2.3.5. Chomjakov als Begriinder einer neuen russischen Theolo-
gie um 1850

Aus heutiger Perspektive ist eine starke Rezeption Chomjakovs sowohl aus westlicher als
auch 6stlicher Sicht zu beobachten.” Diese lisst sich auf ein generelles historisches Inte-
resse an der Begegnung von Ost und West zuriickfithren, in der Chomjakov heute als his-
torische Schlusselfigur betrachtet wird, und zwar im Sinne einer Griinder- und Konsensfi-
gur. Fin neuer Bewusstseinszustand in der Rezeptionsgeschichte ist mit der jingsten Ver-
6ffentlichung aus ostkirchlicher Sicht erreicht, wenn S. Bortnyk (2014)** von einer Integra-
tion westlicher Einflisse auf die Theologie Chomjakovs spricht, und dies bereits in threm
Entstehen um 1850 in Russland, aber auch aufgrund ihrer Rezeption im Westen ab 1920,
als russische Emigranten die Ideen nach Europa transportieren und sie dort erst zur theo-

logischen Entfaltung kommen.

Gemil} Bortnyks Einschitzung wird der theologische Entwurf Chomjakovs aus ostkirchli-
cher Sicht erst heute erkannt, anerkannt und wertgeschitzt. Dies ermdglicht nun eine neue
Bewertung der historischen Situation um 1850, in der Chomjakovs Gedankenwelt einer
religiosen Erneuerung jetzt sowohl aus russisch-orthodoxer als auch aus griechisch-

543

orthodoxer™ Sicht grundsitzlich anerkannt und hochgeschitzt ist. Umso mehr kann des-

540 zur Auswertung Philhellenismus aus Gstlicher Sicht vgl. Kap. 6.6.3.3.

541 Vgl. Bielfeldt, Sigrun: Selbst oder Natur. Schellings Anfang in Russland, in: Reihe: Arbeiten und Texte zur
Slavistik, hrsg. v. Frank Gébler und Rainer Goldt, Band 83, Miinchen 2008;

Wasmuth, Jennifer: Ostliche Orthodoxien: Die Verbreitung des sobornost-Konzeptes in den orthodoxen
Kirchen, in: EGO, European History online, publ. 16.04.2012, hrsg. v. Leibniz Institut fiir Europiische Ge-
schichte IEG), Mainz 2012.04.16. URL: http://ieg-ego.cu/de/threads/ crosstoads/religionsracume-und-
konfessionsracume/jennifer-wasmuth-oestliche-orthodoxien-die-verbreitung-des-sobornost-konzeptes-in-
den-orthodoxen-kirchen (16.12.2016); Wasmuth, Jennifer: Akademische Theologie im zaristischen Russland
in ihrer Bedeutung fiir die neuere orthodoxe Theologie, in: Erfurter Vortrige zur Kulturgeschichte des Or-
thodoxen Chtistentums 11/2012, Universitat Erfurt 2012; Bortnyk, Sergij: Kommunion und Person. Die
Theologie von John Zizioulas in systematischer Betrachtung, in: Forum Orthodoxe Theologie, Band 13, hrsg.
v. Katl Christian Felmy und Joan I. Ica jr, Berlin 2014.

52 Bortnyk 2014

33 Vgl. Bortnyk 2014, S. 59-64: Mit der ,,Generation der 1960er Jahre® beginnt eine Erneuerung der Theolo-

gie in Griechenland, die sich in der Tradition von Chomjakovs sobornost sicht. IThre Vertreter, vorrangig
Yannaras und Zizioula, dem sich Bortnyks Werk widmet, studieren im Westen und integrieren bei ihrer

145



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

halb, da Chomjakov in seiner Zeit theologisch ,alternativlos’ ist, von seinem grof3en Ein-
fluss auf die Gstliche Kultur allgemein und auf die Entwicklung des religiésen Bildes im
Besonderen, ausgegangen werden. Die mit Chomjakov befeuerte religiose Erneuerungsbe-
wegung kann als hochstwahrscheinlicher Hintergrund bei den zeitgendssischen Erneue-
rungsbestrebungen des ostkirchlichen Bildes in Russland gewertet werden. In diesen Rah-
men ist auch die Neugestaltung der Athener Nikodemuskirche in Athen neu einzuordnen.

Die aktuelleren wissenschaftlichen Untersuchungen ermoglichen eine neue zeitgenossische
Einbettung Chomjakovs. Sie befreien ihn von einer einseitigen Sicht des laikalen umstritte-
nen Finzelkimpfers und ordnen ihn in eine breitere kirchengeschichtliche544 Stromung

Rickkehr westliche Inhalte in antike und byzantinische Traditionen. Gleich Chomjakov kehren sie zu den
Kirchenvitern zurtick, die ihnen als Vorbild fiir ihre genuin orthodoxe Theologie dienen. Wenn Chomjakov
nach Bortnyk als eine Wurzel der Erneuerungsbewegung nun auch in der neueren griechischen orthodoxen
Theologie gesehen wird, ist m. E. auch ein Verstindnis des theologischen orthodoxen Hintergrundes des
Werkes von L. Thiersch um 1850 méglich, das bisher oft als ,,russisch* oder von ,,westlicher Theologie*
beeinflusst eingestuft wurde. Als Ergebnis seiner Untersuchungen spricht Bortnyk von einer modernen ge-
meinsamen Orthodoxie zwischen Ost und West.

544 Vgl. Bortnyk 2014, S. 37—41; Hinweise zur Einbettung Chomjakovs in die Tradition einer patristischen
Erneuerung bei J. Wasmuth, Ostliche Orthodoxien: Die Verbreitung des sobornost-Konzeptes in den ortho-
doxen Kirchen (2012), ohne Seitenangaben, Einteilung in Absitzen. Wasmuth verfolgt die Rezeption von
Chomjakovs Sobornost-Konzept in Russland weiter und beobachtet bereits ab den 1860er Jahren in der
»Historischen Schule®, einem den Geistlichen Akademien zugehérenden theologischen Zweig, der sich dem
patristischen Erbe verpflichtet hat, eine starke Rezeption, die sich trotz strenger Zensurbestimmungen durch-
setzt. Im Gegensatz zu Chomjakovs demonstrierter polemischer Haltung zeigen sich die Vertreter der ,,His-
torischen Schule westlichen Einflissen gegeniiber offen, so dass sie auch kritische Impulse aus der westli-
chen Theologie aufnehmen, um am wissenschaftlichen Fortschritt anzuschlieBen. Unter dem Einfluss
Chomjakovs stimmen einige ihrer Vertreter wesentlichen theologischen Aussagen Chomjakovs zu, so etwa
dieser, dass Dogmen nicht dullere Wahrheiten sein diirften, sondern durch lebendigen Glauben, durch religi-
6ses Gefiihl und Bewusstsein im Sinne Schleiermachers innetlich angeeignet werden miissten. Vor allem
ibernehmen einige das neue mystische Kirchenbild Chomjakovs vom Organismus und des Leibes Christi mit
Christus als dessen Oberhaupt. Das mit sobornost vermittelte allumfassende Selbstbewusstsein wird mit der
kirchlichen Tradition verknipft, die ihrerseits unauthérlich durch den Heiligen Geist erleuchtet wird mit
Christus als ihrem wirklichen nicht sichtbaren Haupt. (vgl. Absatz 15). Dass die patristische Erneuerung in
Russland bereits vor Chomjakov beginnt und er daher in eine breitere kirchengeschichtliche Strémung einzu-
ordnen ist, beleuchtet J. Wasmuth, Akademische Theologie im zaristischen Russland in ihrer Bedeutung fiir
die neuere orthodoxe Theologie (2012). Bereits seit 1821 erscheint die Zeitschrift ,,Christliche Lekttare® der
St. Petersburger Geistlichen Akademie mit ,,Beilagen zu den Schriften der Heiligen Viter®, also zu griechi-
schen Kirchenvitern. Die griechischen Texte wurden von der Moskauer Geistlichen Akademie ins Russische
ibersetzt und herausgegeben und waren fiir eine breitere Leserschaft gedacht. Daraus entwickelte sich ein
wissenschaftliches Editionsprojekt, m.E. wohl vergleichbar mit der ,,Library oft he Fathers“ in der Oxford-
bewegung, einer Werkausgabe der Kirchenviter in russischer Ubersetzung, der spiter sogar durch A. v. Har-
nack hohe Anerkennung zugesprochen wurde, weil sie reiche wissenschaftliche Literatur, auch aus Deutsch-
land, rezipierte. Wasmuth verweist allerdings auf die Erfolglosigkeit der ,,Historischen Schule in Russland,
was sie darin begriindet sieht, dass ihre Vertreter mit der Anwendung der westlichen textkritischen Methode
die Geltungsanspriiche einer dogmatisch-institutionellen Objektivitit in Frage stellen konnten. Aufgrund
ihrer wissenschaftlichen Nichternheit widersprach die ,,Historische Schule® auch der nationalen Position, der
Slavophilie und der ,,russischen Idee* und wurde als ,,westlich® und damit tiberfremdend wahrgenommen.
Bestrebt, Anschluss an wissenschaftliche Entwicklungen im Westen zu finden, sahen sie in den Kirchenvi-
tern ,,keine verechrungswiirdigen Relikte®, sondern suchten mit der wissenschaftlichen Erfassung eine ,kreati-

146



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

einer patristischen Erneuerung in Russland ein. In dieser wird er allerdings wortfithrend,
weil er sie mit der slawophilen Bewegung verbindet und ihr damit ein grof3es kulturelles
Gewicht gibt. Die Rickbindung an die Tradition der Kirchenviter soll der russischen Nati-
on eine einzigartige neue Identitit verleihen und neues Selbstbewusstsein verschaffen. Dies
ermoglicht zu seiner Zeit das Aufbrechen von Freiheitswiinschen gegentiber staatlicher und
kirchlicher Institution, wohl der Hauptgrund, dass seine Werke Zeit seines Lebens in Russ-
land nicht ver6ffentlicht werden durften. Wahtscheinlich war dies auch ein wesentlicher
Grund dafiir, weshalb seine theologische Einbindung, die erst heute erkannt wird, kaum
oder nur vereinzelt gesehen wurde. Man stiel3 sich am unsystematischen bruchstiickhaften
Stil seiner Schriften, die eher den Charakter von Poesie und Emphase haben und damit im
Sprachduktus durchaus vergleichbar mit Pusey sind. Ganz in dessen Sinne war ja auch das
wissenschaftliche Sprechen gar nicht intendiert, weil es als ,tot’ und daher unbedeutend
galt. Das poetische Sprechen entsprach auch dem mit Intuition begabten Schriftsteller
Chomjakov, der sich auch auf verschiedenen Gebieten literarisch betitigte. So fand er ho-
hen Anklang in intellektuellen Kreisen Russlands, die ihn als ,,Kirchenvater“* bewunder-
ten, wohingegen er von Theologen kritisch bedugt wurde. Eine theologische Rezeption und
Auseinandersetzung fand also zu Lebzeiten Chomjakovs in Russland nicht statt. Auch in
der folgenden Zeit tat sich die theologische Aufarbeitung schwer, so dass Chomjakovs
Ideen einer patristischen religiosen Erneuerung in den Hintergrund traten und stattdessen
der slawophile Geist erstarkte. Erst als seine religiosen Ideen mit der russischen Emigrati-
onstheologie im 20. Jahrhundert aus ihrem institutionellen und nationalen Rahmen befreit
waren, kamen sie in ihrer tieferen Bedeutung zum Vorschein. Chomjakovs Anbindung an
die Kirchenviter als Basis fiir eine religiose Erneuerung kann nun theologisch, auch hin-
sichtlich einer Aquivalenz im westlichen theologischen Denken, klarer und tiefer erfasst

ve Neuformulierung patristischer Theologie®. So wurden, insgesamt gesehen, Chomjakovs integrative theolo-
gische Ansitze zunichst nicht weiter tradiert; sein mystisches Anliegen wurde stattdessen innerhalb des gliu-
bigen Volkes in der mystischen Literatur des Starzentums lebendig, seine Idee von Sobornost 16ste sich weit-
gehend auf und ging in national-politische Interessen ein. Chomjakovs sobornost-Konzept fand bis 1917
lediglich in der Ausbildung einer synodalen Struktur einen positiven ostkirchlichen Niederschlag. Erst in der
russischen Emigrationstheologie der 1920er Jahre konnte man, im Anschluss an Ergebnisse der ,,Histori-
schen Schule, neu auf der Kirchenvitertradition aufbauen, indem deren Aussagen neu interpretiert wurden
fur die Gegenwart. Erst im 20. Jahrhundert zeigte sich, welch umfassende differenzierte Bedeutung mit
Chomjakovs sobornost-Idee gegeben war, deren Erforschung noch andauert. Bortnyk 2014, S. 64—74 weist
darauf hin, dass es eine vergleichbare theologische Entwicklung in der zweiten Hailfte des 19. Jahrhunderts
auch in Griechenland gegeben hat, so dass auch dort keine innere Rezeption der Kirchenviter stattfinden
konnte. Daraus kann folgender Schluss gezogen werden: Das Ansatzhafte, Avantgardistische und Singulire in
der Theologie Chomjakovs muss berticksichtigt werden bei der zeitgendssischen Rezeption der Nikodemus-
kirche, deren Neugestaltung nach unserer Meinung auf Chomjakovs Ansatz beruht, so dass auch diese
»avantgardistisch®, einzigartig, singuldr und ,,modellhaft* bleibt. Mit der hier vorgestellten aktuellen theologi-
schen Aufarbeitung der schwierigen zeitgendssischen theologischen Situation in Russland und Griechenland
einerseits und einer Beleuchtung des gegenwirtigen ostkirchlichen Verstindnisses von Chomjakovs
sobornost andererseits kann ein neues Verstindnis der Neugestaltung der Nikodemuskirche eingeleitet wer-

den.

243 vgl. Onasch, Konrad: Alexej Chomjakov. Die Kirche der Liebe, in: Alternative Orthodoxie. Utopie und

Wirklichkeit im russischen Laienchristentum des 19. Und 20. Jahrhunderts; 14 Essays, Paderborn 1993.

147



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

werden. Damit zeigt sich eine Anniherung zwischen Ostlichem und westlichem Denken
beziiglich der Bedeutung einer religitsen philhellenischen Riickbindung, die bereits in der
historischen Situation um 1850 existierte, wenn auch noch verdeckt oder unbewusst. Doch
konnte sie eine innere Hinwendung seitens des Westens an das ostkirchliche Bild vorberei-
ten, wie es m.E. mit der Beauftragung LLudwig Thierschs in Athen erstmals und einzigartig
geschah, weil dieser vom gleichen religiésen Geist geprigt war.

Chomjakovs neue religiose Ideen sollen daher als konsensfihig fiir eine Anniherung zwi-
schen westlichem und 0Ostlichem theologischen Denken vorgestellt werden. Seine Werke
werden zweigeteilt in einen ersten nichttheologischen historischen und einen zweiten theo-
logischen Teil ab etwa 1850. Diesem gilt das Interesse, weil hier die Hinwendung zu den
Kirchenvitern sichtbar ist. In jiingerer Zeit bestitigen auch Ostliche Autoren den westli-
chen Einfluss auf Chomjakov™*. Da sich unsere Fragestellung auf die Bedeutung der Hin-
wendung zu den Kirchenvitern beschrinkt, kann der Einfluss westlicher Philosophen an
dieser Stelle vernachlissigt werden. Fir den theologischen Zusammenhang wird ein westli-
cher Einfluss angenommen, der durch die private Lekttre des Werkes von A. Mohler und
durch Chomjakovs Kontakte mit bedeutenden Theologen der Oxfordbewegung entsteht,
dies sowohl direkt auf seiner zweiten Europareise im Jahre 1847 als auch brieflich im Aus-
tausch mit Palmer und sehr wahrscheinlich auch mit J. H. Newman, was S. Bortnyk™' be-

statigt.

Der westliche Einfluss Chomjakovs auf seine Hinwendung zur Tradition der Kirchenviter
ist, wie bereits oben dargestellt, iber A. Mohler und die Oxfordbewegung, Palmer und
Newman, in der Wissenschaft belegt. Der Einfluss Puseys wird hier neu vorgeschlagen.
Gerade letzterer kann namlich als religiose Konsensfigur gewertet werden, denn er ibte,
wie gezeigt™, sehr wahrscheinlich einen starken Einfluss auf das mystische Interesse Lud-
wig Thierschs aus, regte seine innere Annaherung an die alte byzantinische Kunst in Grie-
chenland an und ermoéglichte ithm einen neuen kinstlerischen Ausdruck in der Ni-
kodemuskirche. Dies gilt vor allem fir das ,,Abendmahl®, dem die eucharistische Predigt
Puseys zugrunde liegt.

Die Wissenschaft sicht, dass Chomjakov in souveriner Aneignung von Ideen westlicher
Philosophen und Theologen einen vollig neuen theologischen Entwurf fiir die Ostkirche

546 Bielfeldt 2008, S. 27 bemerkt hierzu, dass im Allgemeinen heute kein abrupter Einschnitt zwischen dem
geschichtsphilosophischen und theologischen Werk Chomjakovs vorgenommen wird, wo man dem ersten
Teil einen Einfluss des frithen Schelling zuordnete und dem zweiten Teil einen solchen des spiten Schelling,
welcher stark umstritten war. Man neige im Osten eher dazu, den Einfluss Schellings generell zu schmailern
und die orthodoxe Patristik zum ,,Leitstern® der Slawophilie, um die bekannte Metapher A. Gulygas noch
einmal aufzugreifen, zu erwihlen.

547 Bortnyk 2014, S. 78.

548 Siehe Kap. 6.6.2.3.2.2.3.

148



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

schuf. Er weitete diese von einer im Westen gering geschitzten ,,Ostkirche® zu einer Ostli-
chen ,,Universalkirche* auf patristischer Basis aus’”. Seine Entdeckung der mystischen
Gotteserkenntnis bei den Kirchenvitern spielt fir die Ausfaltung einer neuen Kirchenlehre
die grofB3te Rolle. Diese ist nun nicht mehr hierarchisch und institutionell bestimmt und
schreibt bevormundend eine Einteilung in eine ,ecclesia docens‘ und ,ecclesia audiens® fest,
sondern setzt den heiligen Geist als grundlegend fiir ein neues Kirchenverstindnis im Sinne
der Kirchenviter an. Der Geist ist allen Gliaubigen von Anfang an und in gleicher Weise
gegeben. Er konstituiert die Kirche geistbestimmt als lebendigen Organismus mit Jesus
Christus als dessen Haupt. Der Geist bewirkt ein inneres Leben der Glaubigen, die in Liebe
und Freundlichkeit einander zugewandt sind. Die Erkenntnis Gottes geschieht nun nicht
mehr durch Wissen und Dogmen, sondern liegt in der lebendigen kirchlichen Erfahrung550
der Gladubigen, die sie in Liturgie und Gebet machen. Diese neue pneumatologische Glau-
bensgemeinschaft bezeichnete Chomjakov mit ,,sobornost*™".

Das ,,sobornost“-Konzept wurde in der Folgezeit stark rezipiert und diskutiert: Ob es ein
lediglich ,weltliches® Konzept sei, das des Himmels nicht mehr bedtrfe? Immerhin geriet es
in der Folge nahe an ein solches Verstindnis®™. Im 20. Jahrhundert konnte darauf hinge-
wiesen werden, dass das Konzept derlei Missverstindnisse aufgrund des Abbruchs hervor-
rufen konnte, dem Chomjakovs plotzlicher Tod zugrunde lag. In der theologischen Rezep-
tion wird das ,,sobornost“-Konzept mit dem Hinweis darauf weiterentwickelt, dass
Chomjakov bestrebt war, seine noch einseitige und unklare Darstellung in einer theologi-
schen Diskussion mit westlichen Theologen und dem dquivalenten Begriff der ,,Katholizi-
tit“>> zu verbessern. Ostkirchliche Rezipienten im 20. Jahrhundert vertieften seinen Ansatz
weiter, so dass heute ein Verstindnis vorliegt, das in den christlichen Konfessionen vermit-

telbar ist und sich zu einer Synthese hin entwickelt.

Wenn in der Neubewertung der Ausgestaltung der Nikodemuskirche durch Ludwig
Thiersch das ,,sobornost“-Konzept zugrunde gelegt wird, weil es zeitgendssisch zentral,

549 Wasmuth, Jennifer: Ostliche Orthodoxien (2012), Absatz 9—13 beschreibt prignant die wesentlichen Ziige
des neuen Kirchenbildes bei Chomjakov in dessen sobornost-Konzept.

550 Im 20. Jahrhundert hat sich aus diesem véllig neuen religiésen Ansatz Chomjakovs die sog. ,,Erfahrungs-
theologie* in der Orthodoxie im Westen herausgebildet. Chomjakov wird daher als zentral fiir die Wende
einer religiésen Erneuerung in der russischen Theologie im 19. Jahrhundert gesehen, vgl. Bortnyk 2014, S. 37.
551 Eine umfassende Ausfiihrung zur Bedeutung von ,,sobornost bei Chomjakov wiirde hier zu weit fithren.
Nihere Ausfihrungen bei Wasmuth 2012, Absatz 9—12.

52 Gegen Ende des 19. Jahrhunderts degenerierte sobornost in Russland zum nahezu theologiefreien kir-
chen- und gesellschaftspolitischen Schlagwort fiir die Demokratisierungsbewegungen reformerisch gesinnter
Kreise®, urteilt Peter Plank: ,,sobornost®, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche, 3. Auflage 2000, S. 680.

53 Katholisch® ist im Sinne der Wesensmerkmale im nizdnischen Glaubensbekenntnis gemeint, auf das sich
alle christlichen Konfessionen gemeinsam berufen. Es ist nicht extensiv-quantitativ, sondern pneumatisch
und allumfassend zu verstehen. Chomjakov verdeutlichte sein Kirchenverstindnis von sobornost, wie es in
der russischen Ubersetzung der urspriinglich auf Franzésisch und Deutsch erschienenen Werke Chomjakovs
durch seinen Schiiler Samarin wiedergegeben wurde, in Auseinandersetzung mit dem Firsten Ivan S. Gagarin
(1814-1882). Letzterer war unter dem Einfluss des ,,Westlers“ P. J. Tschaadajev (1794-1856) zum Katholi-
zismus konvertiert und dem Jesuitenorden beigetreten, vgl. Wasmuth, Ostliche Orthodoxien 2012, Absatz 9.

149



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

einmalig und innovativ>>* ist, sollten auch die damals moglichen Missverstindnisse und
Angste der Kritiker Chomjakovs mitbedacht werden. Aus heutiger Sicht jedoch sind diese
Einseitigkeiten beseitigt und der implizite tiefe theologische Gehalt erfasst, so dass mog-
licherweise ein neuer Zugang zum Werk Ludwig Thierschs in Athen er6ffnet werden kénn-
te. Es ist meines Erachtens naheliegend, dass Ludwig Thiersch den in Ost und West ge-
meinsamen theologischen Gehalt erahnte und beabsichtigte, eine durch das Pneuma vor-
rangig bestimmte kirchliche Gemeinschaft darzustellen. Diese fithrte thn zu seiner auffal-
lenden Neugestaltung im Bildprogramm, in dem das Narrative im Hintergrund steht und
Formen der Reduktion neu in die ostkirchliche Kunst eingefithrt werden.

Welche Bedeutung hat die religiose patristische Erneuerungsbewegung, die mit Chomjakov
in Russland um 1850 forciert wird, fiir die Erneuerungsbewegung in der religiosen Kunst
Russlands zur selben Zeit?

Legt man die Beschreibung einer Erneuerung der religiosen Kunst in Russland im 19. Jahr-
hundert zugrunde, die Ivanov>> vornahm, so sind gleiche Inhalte und Zielrichtungen wie in
der religivsen Erneuerung zu erkennen, die Chomjakov im selben Zeitraum intendierte.”
Ivanov gebraucht fiir die notige geistige Wende ebenfalls den Begriff der Gotteserkenntnis,
die die Kirchenviter besessen hitten und damit das wahre Verstindnis von religiésen Bil-
dern, die aus dem géttlichen Urbild kommen. Leider wird dieser Zusammenhang nicht
niher ausgefiihrt. Er wird aber eingereiht in eine Zustandsbeschreibung Russlands im 19.
Jahrhundert, in dem der vorherrschenden Sikularisierung der ,,Pol der Heiligkeit™ entge-
gengesetzt sei und sich bereits in religiser Kunst niederschlage.””

5% Aus ostkirchlicher Sicht wird gegenwiirtig von einem ,,Chomjakov-Mythos® gesprochen, also c¢her von
einer Utopie, einem Wunsch nach Erneuerung, der auf Chomjakov projiziert wurde; vgl. Vladimir Ivanov,
Das Prinzip der sobornost in der russischen Theologie, in: Wenz, Gunther (Hrsg.): Ekklesiologie und Kir-
chenverfassung, Minster 2003, S. 99110, hier S.102. Ivanov spricht hier von einem ,,Chomjakov-Mythos*,
,-auf den sich die Wiinsche jener Theologen projizieren, die die Grenzen der so genannten Schultheologie
uberschreiten wollen.*

5% Jvanov, Vladimir: Das groB3e Buch der russischen Ikonen, Freiburg, 2. Auflage 1990, S. 169—185.

5% In Anlehnung an den Metropliten Filaret sicht Ivanov einen Zusammenhang zwischen der zeitgendssi-
schen Theologie und religiésen Kunst im 19. Jahrhundert. Wie es namlich in der theologischen Ausbildung
cinen Gegensatz zwischen Akademismus und lebendiger geistlicher liturgischer Erfahrung gab, so waren auch
die religiésen Bilder von den Grundlagen der orthodoxen Bildkunst abgewichen, so dass man sich wenig um
die alten Uberlieferungen kiimmerte; vgl. Ivanov 1990, S. 178.

> Erste Ansitze einer Reform der religiosen Kunst begannen bereits im 18. Jahrhundert als Antwort auf die
Reformbestrebungen Peters des Grof3en, der in aufkldrerischer Absicht nur noch den europiischen Standard
in der Kunst gelten lassen wollte. Hier erwacht ein nationales Interesse an der vorpetrinischen Zeit, dem auch
erste Studien tber die Ikonenmalerei der vorpetrinischen Zeit folgen, auch bereits der Vorschlag, die besten
Werke der altrussischen Malerei zu kopieren, um sie der Nachwelt zu erhalten. Der Konflikt zwischen der
akademischen Malerei und der Ikonenmalerei verschirfte sich zu Beginn des 19. Jahrhunderts, doch entwi-
ckelte sich ein neues Interesse an altrussischer Malerei aus romantischen Strémungen, woraus sich ein wissen-
schaftliches Erfassen der altrussischen Tradition bildete, das den ,,byzantinischen Stil in der russischen

150



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Ein entsprechendes religioses Profil wird nun an den Maler von religiosen Bildern ange-
setzt: dieser miisse im optimalen Sinn dieses géttliche Licht in sich haben, wozu ein konti-
nuierliches spirituelles Leben hinfiihre und eine Anbindung an lebendiger geistlicher liturgi-
scher Erfahrung.

Diese Anforderungen — Anbindung an der Gotteserkenntnis der Kirchenviter und leben-
dige geistliche liturgische Erfahrung — fiir eine Erneuerung der religiosen Kunst sollen fest-
gehalten werden, denn es sind die gleichen Inhalte, mit denen zeitnah um die Jahrhundert-
mitte auch die theologische Erneuerung durch A. Chomjakov beschrieben wird.””

Auffallig ist vor allem die einschneidende Riickorientierung an die alte byzantinische Tradi-
tion, der auf theologischem Gebiet die Anbindung an die Kirchenviter entspricht. Beide
Ausrichtungen sind jeweils als Gegenbewegung zu verstehen zu einem als ,fremd* empfun-
denen, akademischen, ,westlichen® Stil in der auf den Geistlichen Akademien vorhert-
schenden scholastischen Wissenschaft und den Kunstakademien. Dort wurde ebenfalls ein
westlicher Kunststil gepflegt und das religitse ostkirchliche Bild nicht als kiinstlerisch aner-
kannt. Im Gegenzug wird jeweils eine lebendige Erfahrung im eigenen Volk gesucht. Dies
soll sich in einer neuen Riickbindung an die fritheste eigene Tradition vollziehen — in der
Theologie der Kirchenviter auf religiosem Gebiet, durch Vertiefung in die alten byzantini-
schen Originale in der Kunst.

Nimmt man nun den zeitgendssischen Zustand der russischen religiosen Malerei als mogli-
chen Hintergrund fir die Interessenlage der russischen Auftraggeber in Athen um 1850, so
konnen folgende Ziele abgeleitet werden:

Die Neugestaltung der Nikodemuskirche konnte in der zeitgendssischen Diskussion als
besonders erstrebenswert gelten, da damit eine Anbindung an frithe byzantinische Kunst
modellhaft gegeben war. In dieser Interessenlage waren sich die russischen Auftraggeber
und Ludwig Thiersch einig, der ja ebenfalls eine Erneuerung der religiosen Malerei — im
Westen — durch Basierung auf den iltesten Stufen, also der byzantinischen Kunst, anstreb-

Kunst*“ entstehen lassen konnte. Dennoch kam es bis 1830 zu keinen radikalen Anderungen; eine neue Ent-
wicklungsstufe trat um 1850 ein, als warnende Stimmen vor einem Verlust des mittelalterlichen Erbes sich
vermehren, was in der Folgezeit gezieltes Erforschen der Geschichte altrussischer Malerei mit wissenschaftli-
chen Methoden und ein griindliches Studium ihrer Quellen zur Folge hatte. In dieser Zeit engagierte sich
Furst G. Gagarin fiir eine Neubelebung der mittelalterlichen Tradition, der entgegen der Meinung der russi-
schen Kunstwelt vom hohen Wert der byzantinischen Kunst iberzeugt war, die er auf seinen Reisen kennen-
gelernt hatte. Herausragende Beispiele, die er in dem von ihm gegriindeten Museum fur christliche Kunst
sammelte, sollten als Modell fiir angehende Maler religioser Malerei dienen; vgl. Ivanov 1990, S. 169-184.

58 Es durfte kein Zufall sein, dass Ivanov V. in einem Aufsatz zum sobornost-Konzept Chomjakovs eben-
falls eine Analogie zwischen der religiésen Erneuerung durch Chomjakov und der Erneuerung der religiésen
Kunst in Russland herstellt: ,,...durch die Religionsphilosophie erreichte die Kirche neue Ideen: sie schuf eine
Atmosphire, in der die bereits formulierten archaischen und dem modernen Bewusstsein wenig sagenden
Wahrheiten als aktuell und unverzichtbar erkannt wurden. Etwas Ahnliches geschah bei der Wiederentde-
ckung der altrussischen Ikonographie.” In: Ivanov, Vladimir: Das Prinzip der Sobornost in der russischen
Theologie, in: Wenz Gunther (Hrsg.): Ekklesiologie und Kirchenverfassung, Minster 2003, S. 99-110, hier
S.106.

151



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

te. Dass sich die griechische Konigin diesem Interesse begeistert einfiigte, ist wohl eher
einem restaurativen Bestreben zuzuordnen. Fir die griechischen Partner, die das eigene
Interesse an ihrer byzantinischen Kunst noch kaum entwickelt hatten, wollte Ludwig
Thiersch ein Modell schaffen, worauf die zukiinftige griechische Kunst aufbauen konnte.
Der Kinstler selbst brachte ein westliches Interesse ein. So kam es in Athen um 1850 zu
einer einzigartigen Konstellation der Anbindung an frithe byzantinische Kunst.

Wie aber sollte die alte Tradition an die Gegenwart gebunden werden?

Hier herrscht, nach Ivanov, nach wie vor das alte Ideal des mdénchischen, in Armut leben-
den Kiinstlers, der am besten in den Geist der frihen Bilder eindringen kénne. FEine Neu-
belebung der monchischen Tradition auf dem Athos findet zu dieser Zeit statt. Zu deren
asketischer kunstlerischer Lebensweise fihlt sich auch Ludwig Thiersch hingezogen, so
dass er von Athen aus einen Besuch plant, ohne ihn letztlich in die Tat umzusetzen. Etwas
abgemildert erscheint der zweite Vorschlag Ivanovs, dass eine Erneuerung des religitsen
Bildes um 1850 in Russland auch durch akademisch gebildete Kiinstler umgesetzt werden
konne, allerdings nur, wenn diese Kiinstler mit einer entsprechenden religiosen Vertiefung
ausgestattet seien und sich der alten byzantinischen Tradition mit Respekt niherten.

Wiirde dieser Maf3stab auf Ludwig Thiersch angewendet, so wiirde er den Anforderungen
der russischen Auftraggeber entsprechen. Vor allem erscheint er als westlicher Kinstler
einzigartig, der sich dem ,Alten‘ der byzantinischen Kunst mit Respekt nihert und ihr hohe
Wertschitzung entgegenbringt. Auch aufgrund des gemeinsamen mystischen Verstindnis-
ses der alten byzantinischen Kunst erscheint hier ein Konsens moglich, so dass es auch aus
dieser Perspektive zu einer Auftragsvergabe kommen konnte.

Bei der kinstlerischen Umsetzung in der Neugestaltung der Nikodemuskirche zeigt sich,
ob ein gegenseitiges tieferes Verstindnis zwischen Ost und West gegeben war und ob ihm
die kinstlerische Umsetzung seines Ideals gelang. Thierschs Bestreben, sich in den Geist
der byzantinischen Tradition zu vertiefen, kann mit seinen Studienreisen und der Anferti-
gung zahlreicher Skizzen belegt werden. Die Adaption nimmt er durch die Technik der
Portraitmalerei vor, die fiir russische Vorstellungen zum hohen kiinstlerischen Ausdruck
zihlten. Sie kann allerdings auch inhaltlich gedeutet als Umsetzung des theologischen In-
halts einer menschlichen Gemeinschaft gedeutet werden. Diese ist durch gegenseitige Zu-
wendung und Liebe bestimmt, ithr Haupt ist der zugewandte Pantokrator. Aufgrund des
Fehlens narrativer Bilder mit Szenen aus dem Leben Jesu gibt es allerdings keinen christo-
logischen Aspekt des traditionellen Bildprogramms. Es fehlt damit auch eine dritte Ebene.
Dies konnte bewusst als nicht-institutionell, als gegen die Institution gerichtet verstanden
werden, was von L. Thiersch jedoch méglicherweise gar nicht wollte. SchlieBlich war er an
der kunstlerischen Darstellung der ,Vergeistigung® interessiert. Immerhin tauchen in der
Rezeption Kiritikpunkte einer ,Verweltlichung’, eines nur ,Diesseitigen® auf, was weder
Chomjakov noch Thiersch beabsichtigten. Man wird vielleicht sagen kénnen, dass einer-

152



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

seits der theologische Entwurf Chomjakovs noch nicht ausgereift war, andererseits
Thiersch die kiinstlerischen Mdéglichkeiten zur Darstellung des ,Geistigen® noch nicht gege-
ben waren, wie sie sich dann 50 Jahre spiter in der kinstlerischen Moderne entwickeln. Am
besten gelungen erscheint seine Darstellung des ,,Abendmahls®, dessen vielschichtige Be-
deutung bis heute nicht verstanden wurde. Mit den in der vorliegenden Untersuchung neu
erarbeiteten Hintergriinden eines religiésen Philhellenismus und seines im Westen geprig-
ten Verstindnisses von Mystik gelingt thm hier eine kiinstlerischer Ausdruck der mysti-
schen Versenkung im Gebet, indem er den Betrachter herauslost aus vertrauten Bildele-
menten der Abendmabhlstradition und einzelne Elemente neu zusammensetzt — inniger als
in der nazarenischen Tradition, um den Betrachter in das unbekannte Fremde zu geleiten
und sich ganz von der inneren Bewegung Jesu Christi in die Tiefe der Begegnung mit ihm
fihren zu lassen.

6.6.3. Auswertung religiéser Philhellenismus

6.6.3.1. Zusammenfassung zur Erweckungsbewegung

Die hier gegeniiber Benz vorgenommene Erweiterung der Beobachtungen zur deutschen
Erweckungsbewegung hinsichtlich méglicher Beziehungen zur Ostkirche und einer Anni-
herung von West und Ost gelangte zu dem Ergebnis, dass das Verstindnis der Erwe-
ckungsbewegung umfassend ist. Sie bezeichnet nicht nur eine charismatische Anfangspha-
se, sondern mit Schleiermacher etabliert sich eine eigene Erweckungstheologie mit wissen-
schaftlicher Begriindung. Somit konnte gezeigt werden, dass das Phinomen der Erwe-
ckungsbewegung in einen grofleren geistesgeschichtlichen Kontext gestellt werden muss,
der sich Uber Deutschland hinaus ausdehnt und tber das dullere Ende 1825 andauert. Die
Transformation in der Oxfordbewegung fiihrt den pektoraltheologischen Ansatz zusam-
men mit dem Interesse an den Kirchenvitern weiter und wirkt ihrerseits auf den europii-
schen Kontinent wie auch nach Russland. Diese Wirkung geht bis zur Jahrhundertmitte,
wo sich in Miinchen ein neues Interesse entwickelt und Ludwig Thiersch die Ideen der
Erweckungsbewegung fir seine Erneuerung des religiosen Bildes integriert.

Dass sich nicht nur die westliche und 6stliche Theologie auf die Spuren der Kirchenviter
und der Epoche der Alten Kirche begibt, sondern auch die Kunst mit ihrer Entwicklung
eines Neo-Byzantinismus, ist m.E. in einem gemeinsamen geistesgeschichtlichen Zusam-

menhang zu sehen:

Es wire vielversprechend, den pektoraltheologischen Ansatz der Kunst in Deutschland
weiter zu erforschen, denn obwohl aktuell zahlreiche Publikationen mit Einzelbetrachtun-
gen erschienen sind, fehlt bislang eine systematische Aufarbeitung. Ein Bezug zum Neo-

153



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Byzantinismus ist ebenfalls noch nicht hergestellt, weil die theologischen Beziechungen bis-

her unbekannt waren.

Der pektoraltheologische Ansatz in der neobyzantinischen Kunst von Ludwig Thiersch ist
offensichtlich. Doch warum strebt Thiersch nach einer Hinwendung zur byzantinischen
Kunst, zur Epoche der Kirchenviter und der Alten Kirche? Dies kann mit einer Vernet-
zung von Pektoraltheologie und mystischer Erfahrung der Kirchenviter unter dem Aspekt
des ,,religiosen Philhellenismus® in der Oxfordbewegung erklart werden.

Schellings erkenntnistheoretischer Zugang zu den Kirchenvitern im siiddeutschen Raum
erméglicht ein Aquivalent zur Asthetik der Nazarener aus protestantischer Sicht. Kunst
vermittelt religiose Erfahrung durch Begegnung mit dem Fremden und Fernen, um in die
Tiefe des Unbekannten und Urspriinglichen vorzudringen. Damit wird auch eine Anbin-
dung an die frithe byzantinische Kunst plausibel, die im Gegensatz steht zur Anbindung
der Nazarener an die Kunst des deutschen Mittelaltets.

6.6.3.2. Die Bedeutung der Kirchenviter als verbindendes
Element zwischen West- und Ostkirche

Als zentrale Vermittlungsfigur zwischen West und Ost aus Ostlicher Sicht stellte sich
Chomjakov heraus, dessen Theologie zum Zeitpunkt der Restaurierung der Nikodemuskir-
che in Athen in Russland erfolgreich war und vor allem auch Intellektuelle begeisterte.

Sein Einfluss durch den katholischen Theologen Méhler gilt wissenschaftlich als gesichert.
Mohler und Baader verbinden gleiche Gedanken der Einheit der Kirche sowie das Interes-
se an den Kirchenvitern, wobei Letzteres vom Patrologen Mohler auch auf Chomjakov
ausgefaltet wird. Die Kirchenviter nehmen in der Theologie Mohlers eine bedeutende Rol-
le ein, da sie den Geist des Ursprungs der Kirche verkérpern. Neu ist auch die innertrinita-
rische Begrundung der kirchlichen Einheit, die in der orthodoxen Lehre gleichwertig ist
und besonders auf Chomjakov wirkt. Letzterer baut den Gedanken aus und gewinnt damit
seine Lehre von der Kirche als ,;sobornost®, was iber Umwegen eine Ubersetzung des
Terminus der ,,Katholizitit® ist, ein Anliegen Baaders wie Mohlers.

Somit wird ein sehr wahrscheinlicher theologischer Konsens zwischen Baader, Méhler und
Chomjakov deutlich, der als Grundlage des erneuerten Bildprogramms der Nikodemuskir-
che diente.

Ebenso belegt ist eine ausfihrliche Korrespondenz zwischen Chomjakov und einem Ver-
treter der Oxfordbewegung, W. Palmer, die im Westen veréffentlicht war und die Diskus-
sion im Kreise Chomjakovs brieflich dokumentierte. So wurden ihre Inhalte in intellektuel-

154



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

len interessierten Kreisen sowohl im Westen als auch im Osten in den beginnenden 1850er
Jahren leidenschaftlich besprochen. Es ist naheliegend, dass die Avantgarde bestrebt war,
zukunftsweisende theologische Ideen in der Kunst auszudriicken.

Die vorliegende Arbeit zeigt einen Zusammenhang auf zwischen dem Hauptvertreter der
Oxfordbewegung, E. B. Pusey, und einem westlichen Verstindnisprofil der Kirchenviter.
Dieses vermittelte Pusey erfolgreich einer interessierten Horer- und Leserschaft und inspi-
rierte auch Ludwig Thierschs ,,Abendmahl®. Das Profil ist markiert durch ein modernes
Einwirken auf die kranke Seele, die der Heilung bedarf. Es ist naheliegend, dass L. Thiersch
seinen eigenen kiinstlerischen Ansatz in diesem Sinne verstand.

Wenn der Einfluss des erweckten Erlanger Theologen W. Lohe auf L. Thiersch aufgezeigt
wird, so werden damit zeitgendssische Einflisse der protestantischen Kirche in Miinchen
vorgestellt und kritisch hinterfragt. Der konfessionalistische Gesamtduktus kommt wohl
nicht in Betracht, doch kénnten die von Lohe in deutscher Ubersetzung vorgestellte altori-
entalische Basiliusanaphora Anregungen fiir eine Inszenierung der ,,Abendmahlsszene*
erbracht haben.

Der zeitgendssische katholische Patrologe 1. Déllinger aus Miinchen rickt ins Bewusstsein,
wie aktuell die konfessionellen Auseinandersetzungen um die Jahrhundertmitte immer
noch waren. Mit dem wachsenden Machtanspruch des Papstes wurde Baaders Forderung
nach einem Korrektiv durch Einbeziehung der Lehre der Kirchenviter erneut wachgeru-
fen. Dass die Auseinandersetzungen auch personliches Leiden erzeugte, musste Dollinger
schmerzlich erfahren, als er exkommuniziert wurde. In dieser Situation nach 1870, dem
Dogma der pipstlichen Unfehlbarkeit, entwickelt auch Dollinger ein erweitertes Kirchen-
bild, das nun alle Konfessionen einbezieht, wobei er auch Kontakte zur Ostkirche kntpft.

Ludwig Thiersch ist in Minchen eingebunden in diese konfessionellen Auseinandersetzun-
gen. Der ,heilende® Tenor seiner Kunst ist m.E. auch vor diesem Hintergrund zu verste-
hen. Insgesamt gesehen, kommen im Westen die religiosen Aufbriiche, wie sie oben vorge-
stellt wurden, zum Abklingen und wichen einer gewissen Erntchterung. Wichtige Repri-
sentanten wie Baader, Mohler und Schelling waren verstorben, die Oxfordbewegung hatte
sich aufgelost. Niichterner Pragmatismus, Materialismus, Sozialismus waren auf dem Vor-
marsch. Mit der Suche und Anbindung L. Thierschs an die alte byzantinische Kunst erweist
er sich als deren geistiger Erbe. Doch scheint er ganz einmalig etwas Spezifisches bei Ihnen
entdeckt zu haben, womit gegenwirtige Herausforderungen zu bestehen waren: die mysti-
sche Vertiefung, die er auch mit seiner religiosen Kunst ermoglichen wollte. Mit dieser in-
neren Suche konnte er in Athen verstanden werden, wo zeitverschoben die Ara der Kir-
chenviiter erst neu entdeckt wurde zur eigenen Identititsbildung — zunichst allerdings nur
in Russland, weshalb auch der Auftrag durch die russischen Auftraggeber einmalige Friich-
te in seinem religiésen Frithwerk erbringen konnte.

155



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

6.6.3.3. Auswertung religiéser Philhellenismus aus 6stlicher
Sicht

In Russland war mit Chomjakov ein religioser Wegbereiter fiir die Neuanbindung an die
alte Tradition gegeben, wortiber ein Konsens zwischen Thiersch und seinen Auftraggebern
bestand.

Um die Mitte des 19. Jahrhunderts hatte sich in Russland ein vornehmlich nationales Inte-
resse an der Wiederbelebung der alten byzantinischen Kunsttradition entwickelt, das mit
der slawophilen Bewegung einherging. Hierzu zéihle auch das wissenschaftliche Erforschen
der griechischen Urspriinge. Die theologische Grundlage dazu lieferte Chomjakov, der
ebenfalls an einer slawophilen Stirkung interessiert war. Die kiinstlerische und theologische
Aufbruchsbewegung in Russland war gegen eine zunehmende Entfremdung und Rationali-
sierung in den kinstlerischen und theologischen Akademien gerichtet, die jeweils als vom
Westen beeinflusst und dominiert empfunden wurden. Mit Ludwig Thierschs neuem Bild-
programm konnte im fernen Griechenland erstmals eine Art ,Modell° fiir die russisch-
orthodoxe Kirche geschaffen werden. Dariiber brachte Ludwig Thiersch nicht nur theolo-
gisches Verstindnis mit, sondern erfiillte als im Westen ausgebildeter Kiinstler auch den
kunstlerischen Standard, der bei einer Kirche mit Modellcharakter erwartet wurde.

Ludwig Thiersch entwickelt sein neobyzantinisches Bildprogramm, indem er formale Krite-
rien byzantinischer Figuren adaptiert und in einem neuen Geist verdndert. Dies gilt beson-
ders fir das Bildprogramm im Kirchenraum. Im ,,Abendmahl ist sein Verstindnis des
neobyzantinischen Bildes in der Komplexitit noch gesteigert. Die aul3ergewohnliche Situa-
tion in Athen mit einem besonderen Mal} an kiinstlerischer und religidser Freiheit erm&g-
licht eine kiinstlerische Verwirklichung, die im Gesamtwerk Ludwig Thierschs singulir ist.
Bereits finf Jahre spater in St. Petersburg ist freie kiinstlerische Arbeit nicht mehr moglich.

In dieser Ost und West ubergreifenden Rickorientierung an die Kirchenviter ist
Chomjakov_die entscheidende Vermittlungsfigur zwischen Ost und West. Anders als in den
Jahrzehnten zuvor, in denen es mit Baader und Schelling hauptsichlich einen geistigen
Austausch gibt, ist die Begegnung mit Chomjakov von gréBerer Offenheit geprigt, weil die
Fremdheit und entsprechende Ablehnung seitens des Ostens schon in hohem Maf3e abge-
legt wurde. Vorlaufer einer Ost-West-Begegnung wie Alexander Sturdza hatten einen Kon-
takt zum Westen oft aufgrund diplomatischer Titigkeiten oder Studien hergestellt. Bei threr
Rickkehr in die Heimat wandten sie sich allerdings wieder einseitig der russischen Kultur
zu, ohne weiterhin westliches Gedankengut zu integrieren. Von ganz anderen Vorausset-
zungen ist nun bei Chomjakov auszugehen: Als junger russischer Philosoph ist er in den
Anfangsjahren zwar auch vom deutschen Idealismus geprigt. Er entwickelt diese Ideen
aber eigenstindig weiter, indem er sie mit der Slawophilie, in der er einer der wichtigsten
Wortfithrer war, verbindet. Seine personliche Unabhingigkeit ermdglicht ihm dariiber hin-

156



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

aus, Schriften westlicher Theologen wie Mohler und Newman zu lesen und unabhingig
von theologischen Begrenzungen seitens der orthodoxen Theologen in seine Gedanken-
welt zu integrieren. Auf Reisen nach Europa und im Briefwechsel mit westlichen Theolo-
gen schafft er sich ein eigenes Urteil, so dass er dem Westen ,,auf Augenhche® begegnet.
Ganz in der ostkirchlichen Tradition verwurzelt, gelingt ihm auf diese Wese ein véllig ei-
genstindiger theologischer Entwurf, indem er die russische Identitit ganz neu auf ihre
christliche Basis stellt und mit den Kirchenvitern beginnen lisst. Da er eher Emphase als
theologische Systematik anstrebte, sind seine Aussagen oft unausgereift und apologetisch.
Dies erschwerte den theologischen Austausch mit dem Westen, zumal Chomjakov trotz
der vereinenden Standpunkte, den Westen ablehnte. Aus heutiger Sicht ist dies auf sein
slawophiles Interesse zurtickzufiihren. Dennoch gilt er als wichtigste Konsensfigur zwi-
schen Ost und West seiner Zeit. Innerhalb der zeitgendssischen russischen Kirche spalten
sich allerdings die Geister: Wahrend russische Intellektuelle ihn, den Laientheologen, als
neuen ,,Kirchenvater® umjubeln, wird er von der traditionellen Kirche als ,,Protestant®
beschimpft. Chomjakov wird daher heute innerorthodox auch als ,,Mythos* gewertet, auf
den die Freiheitswiinsche projiziert wurden.

Die aktuelle innerorthodoxe Rezeption gelangt allerdings zu einem vollig neuen Urteil: Da
sein theologisches Anliegen vom ,,historischen Kleid* befreit werden kann, wird er heute
als Griinderfigur einer neuen russischen Theologie gesehen, die sich erst im 20. Jahrhun-
dert im Westen innerhalb der russischen Emigrationstheologie entfaltet und auch in die
jungere griechisch-orthodoxe Theologie ab den 1960er Jahren hineinwirkt, so dass
Chomjakov heute auch innerorthodox als Integrationsfigur anerkannt wird. Weil er aus
oOstlicher Sicht ohne den Einfluss des Westens nicht denkbar ist, wird auch die Beziehung
zum Westen anerkannt, so dass er auch in 6kumenischer Hinsicht als Vermittlungsfigur
gesehen werden kann.

Als wesentlich erscheint heute seine Wende in der Betrachtung der Kirche, die sich 16st
von einem verduf3erlichten institutionellen, an Dogmen und Strukturen interessierten Bild
hin zu einem Innenaspekt von Kirche, der auf dem alle Glaubigen vereinenden Geist Got-
tes beruht. Kirche besteht nun hauptsichlich in der Gotteserkenntnis, worunter die Erfah-
rung der Gldubigen in Liturgie und Gebet gemeint ist. Ein solches Verstindnis findet
Chomjakov bei den Kirchenvitern grundgelegt. Dieses mystische Verstindnis von Kirche
will er fiir die Gegenwart fruchtbar machen und erneuern, damit die Kirche wieder leben-
dig wird. Dass Chomjakov radikal jeglichen institutionellen Einfluss ablehnt, was zu Leb-
zeiten zur Zensur seiner Schriften in Russland fithrte, ist inzwischen theologisch iiberdacht
worden. Seine wesentlichen theologischen Errungenschaften werden in der Erfahrungsthe-

ologie und patristischen Wende gesehen.

157



PHILHELLENISMUS — EINE BEGRIFFSERWEITERUNG

Wenn der Neuentwurf Chomjakovs als theologische Grundlage fiir das erneuerte Bildpro-
gramm in Athen angesetzt werden kann, so sind folgende Inhalte im Kunstwerk identifi-
zierbar:

Vorrangig wird religiose Erfahrung in der inneren geistigen Verbundenheit der Glaubigen,
die in Liebe und Bruderlichkeit einander zugewandt sind, was einer horizontalen Ebene
entspricht. Sie sind nicht mehr abhingig von einer ihr iibergeordneten kirchlichen hierar-
chischen Stufe, die lehrt (;,ecclesia docens®) und der Gehorsam entgegengebracht werden
muss auf Seiten der Gldubigen (,ecclesia audiens®), sondern alle sind in Einheit und
Gleichheit verbunden in Liebe durch Christus. Dies entspricht der Abkehr von hierarchi-
schem, in oben und unten gegliedertem Stufendenken hin zu organischem Denken einer
,»communio® mit Christus als Haupt (Pantokrator).

Diesen Innenaspekt ihres Glaubens zu leben, sind die Gliaubigen aufgerufen; gemil3 den
Schriften der Kirchenviter gelingt dies in der Versenkung in Liturgie und Gebet, um Chris-
tus zu vergegenwartigen, was der vertikalen Ebene entspricht.

158



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

7. Das religiose Bild der Ostkirche und seine Re-
zeption im Westen im 19. Jahrhundert

7.1. Das religiése Bild im Osten

Anfang des 19. Jahrhunderts war die Begegnung des Westens mit dem 6stlichen Bild noch
stark von kolonialistischen, missionarischen Vorstellungen geprigt. Diese begriffen nur das
Eigene und Bekannte als das Wahre und konnten aus dieser Perspektive zu keiner kon-
struktiven, respektvollen Begegnung mit dem fremden Bild gelangen. Ein wesentlicher
Grund fiir das eingeschrinkte Verstindnis des religiosen Bildes des Ostens ist auch, dass
sich der Beginn zwischen Ost und West auf kulturellem wie religiésem Gebiet im 19. Jaht-
hundert erst in den Anfingen befand. Die westliche Rezeption des ostkirchlichen Bildes
erfolgte nicht vor Ort am Original, sondern aus der Distanz des heimatlichen Studierzim-
mers anhand von Abbildungs- und Quellenmaterial. Aus diesem Mangel an Kenntnis kam
es bis weit in das 20. Jahrhundert hinein zu zahlreichen Miss- und Fehldeutungen. Ende
des 19. Jahrhunderts entwickelten sich erste Ansitze, dass die Projektion des westlichen
Kunst- und Kiinstlerverstindnisses kein geeigneter Bewertungsmal3stab fir das Bild des
Ostens sei. Wissenschaftstheoretisch wurde das Phinomen der inseressegeleiteten Erkenntnis™
erst in der Philosophie der 1970er Jahre reflektiert. Sie stellte heraus, dass jegliche Erkennt-
nis den Grenzen des individuellen Betrachterhorizonts unterworfen ist und insofern immer
ausschnitthaft bleiben wird. Auch fir die Betrachtung des ostkirchlichen Bildes wurde da-
mit ein neuer Diskurs eréffnet, der die Notwendigkeit einer unvoreingenommenen Sicht
und einer neuen Begegnung mit der fremden Kultur fordert.

Historisch gesehen, begann das westliche Verstindnis fiir das fremde Bild des Ostens erst
im ausgehenden 19. Jahrhundert, als die irritierenden Phinomene eines anderen Kunst-
und Kiinstlerbegriffs des Ostens in der ganz anderen Bildauffassung des Ostens ihre Erkld-
rung fanden. Aufgrund der engen Verbindung zwischen Religion und Bild in der ostkirchli-
chen Bildauffassung lie3 sich nun auch die starke Einschrinkung des autonomen Kiinstlers
erklaren.

In Ludwig Thierschs Wirken in Griechenland trafen westliche und 6stliche Bildtradition
aufeinander, als ein tieferes Verstindnis fur die Ostlichen Bilder noch nicht im Wissens-
kosmos des Westens etabliert war. Diese historische Wissenswelt ist allerdings entschei-
dend, um eine Bewertung Ludwig Thierschs religiéser neobyzantinischer Kunst vorzu-

59 Habermas, Jirgen: Erkenntnis und Interesse. Frankfurt am Main 1973.

159



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

nehmen. Deshalb soll im Folgenden das Verstindnis des religiosen Bildes der Ostkirche im

Westen zur Zeit Ludwig Thierschs skizziert werden™”

, bevor Kapitel 9 der Frage nachgeht,
inwieweit er bereits zu einem tieferen Verstindnis der fremden Kultur vorstolen konnte,
als es im Westen allgemein tiblich war, und ob er die heimische und die fremde Bildtraditi-

on vereinen konnte.

7.1.1. Zum Verstindnis des religiésen Bildes im Osten

Der Unterschied zwischen der Auffassung des religiosen Bildes im Osten und Westen ist
signifikant. Die Differenz entstand bereits, als Byzanz sich 395 vom Westromischen Reich
trennte. Wihrend im Westen mit dem religiésen Bild in der Auseinandersetzung mit dem
alttestamentlichen Bildverbot rein padagogische Ziele verfolgt wurden, um die Inhalte des
Glaubens auch dem Volk niherzubringen, wird die Stellung des religiosen Bildes in der
Ostkirche zum zentralen Thema grof3er theologischer und philosophischer Auseinander-
setzungen. Diese gipfelten im Bilderstreit des 8. Jahrhunderts.”' Unter zahlreichen Folgen
entwickelten sich seither auch die Stellung des Kiinstlers und der Stellenwert der Kunst in
Ost und West gegensitzlich.

Da diese Fragen die Rezeption im 19. Jahrhundert im Westen besonders beschiftigten, liegt
hierauf der Fokus der folgenden Betrachtung.

Der Kirchenhistoriker Karl Schwarzlose unternahm mit seinem 1890 erschienenen Werk
Der Bilderstreit, ein Kampf der griechischen Kirche um ihre Eigenart und um ihre Freiheit erstmals im
Westen den Versuch, das geschichtliche Ereignis des Bilderstreits von ,,seinem inneren
Wesen* her zu untersuchen und nach den ,tieferliegenden Wurzeln® zu forschen.”” Die
grundliche Zusammenstellung und Untersuchung des historischen Quellenmaterials zum
Thema macht seine Abhandlung bis heute zu einem Standardwerk. Der folgende Uberblick
der geschichtlichen und philosophischen Entwicklung des ostkirchlichen Bildes fuflt auf
seinen Forschungsergebnissen.

Die Verehrung des Bildes im Osten erhielt gegentiber der im Westen seit dem 6. Jahrhun-

560 Die Geschichte der Ikonenforschung des 20. Jahrhunderts ist nicht Gegenstand der Untersuchung. Auf
einige deutsche Standardwerke der jiingeren Zeit sei verwiesen: Belting, Hans: Bild und Kult. Eine Geschich-
te des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, 6. Auflage, Miinchen 2004; Benz 1957; D6pmann, Hans-Dieter:
Die orthodoxen Kirchen in Geschichte und Gegenwart. Frankfurt am Main 2010; Fischer, Helmut: Die Welt
der Ikonen. Das religitse Bild in der Ostkirche, Frankfurt am Main 1996.

561 Vgl. Schwarzlose, Karl: Der Bilderstreit, ein Kampf der griechischen Kirche um ihre Eigenart und um ihre
Freiheit, Gotha 1890. Erstmals in der historischen Betrachtung des Bilderstreites im Westen wird hier also
erst am Ende des 19. Jahrhunderts die immense innere und religiése Bedeutung der Bilder in der Ostkirche
erkannt: ,,Die Bilderstreitigkeiten waren das Schlusslied der vorhergehenden grof3en dogmatischen Kimpfe.
Neben kirchenpolitischen Interessen liegt zugrunde ein tiefernstes religiéses, das sich aus der morgenlindi-
schen Auffassung des Christentums erklirt. S. V, VI.

562 Schwarzlose 1890, Vorwort.

160



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

dert eine andere Qualitit™”, weil sich ein intensiver Bildkult ausbreitete. Auch wenn es in-
folge der ausartenden Verehrung der Bilder in der Volksfrommigkeit bald zum kirchlichen
und staatlichen Einschreiten kam, ist dennoch festzuhalten, dass Horen und Schauen der
Glaubenswahrheiten schon damals als zwei dquivalente Haltungen des Gliubigen in der
Ostkirche gesehen werden. Beim im Jahre 726 erlassenen Edikt, mit dem Kaiser Leo IIL.
alle Bilder aus den Kirchen entfernen lie3, konnte sich die theologische Partei der Bilderge-
gner durchsetzen. Den ersten Anstof3 hatten wohl Krifte des bilderfeindlichen Islam auf
das byzantinische Reich gegeben.”

In der Folge regte sich grofler Widerstand, besonders unter Frauen und Monchen, aber
auch unter vielen geistlichen Autorititen sowohl des ostrémischen als auch westromischen
Reiches. Dies ist vor allem als Echo auf das machtpolitische und brutale Vorgehen des
Kaisers bei der Entfernung der Bilder aus den Kirchen zu verstehen. Nach massiven Siku-
larisierungsmafBnahmen seitens der kaiserlichen Macht kam es erst unter der bilderfreundli-
chen Gattin Kaiser Leos IV, Irene, zu einer Wiederherstellung der Bildverehrung, die 787
in der 6kumenischen Synode von Nicia festgesetzt wird.™*

842 war der Ikonoklasmus endgiiltig vorbei. Ruhe konnte vor allem deswegen eintreten,
weil man eine dogmatische Begriindung der Bilderlehre gefunden hatte, die sich aus der
hellenistischen Philosophie ableiten liel3. In der Tatsache, dass der Westen an dieser philo-
sophischen und theologischen Ausfaltung der 6stlichen Bildlehre nahezu nicht teilnahm,
liegt wohl einer der wesentlichen Griinde fiir die unterschiedliche Entwicklung der Bildauf-
fassung im Osten und Westen. Im Zuge des Bilderstreites kommt es zu einer spezifischen
morgenlindischen Ausprigung, die mit Glaubenssitzen der Dogmatik untrennbar verbun-
den werden.”®

Die 6stliche Bildlehre wurzelt in der Philosophie Platons (427-348/49 v. Chr.), fur den die
Dinge der Welt bloBe Abbilder der ewigen Ideen, der Heimat auch der Urbilder, sind.
Wihrend es bei Platon keine Verbindung zwischen der Welt der bloBen Materie und der
Welt des ewig Seienden gibt, iberwindet Plotin (gest. 270) diesen Gegensatz, indem er eine
Ausstrahlung, die sogenannte Emanation annimmt, die vom Ewigen tber absteigende Seins-
stufen (Hypostasen) zum Unvollkommenen der Welt vordringt. Dadurch sind noch im letz-
ten weltlichen Abbild Spuren des Urbildes enthalten.™’

Diese antike Ideenlehre adaptierte Dionysius vom Areopag bereits um 500 fir den christli-
chen Glauben. In seinem Verstindnis sind es nun géttliche Energien, die aus dem Bild zum
Betrachter strdmen, so dass die sichtbaren Abbilder untrennbar mit dem Géottlichen ver-
bunden sind.”® Fiir eine Bilderlehre ist daraus abzuleiten, dass der Betrachter iiber die Ab-

563 Auf die Frage, wie sich religiése Bilder im Anfang des Christentums gegen das alttestamentliche Bildverbot
durchsetzen, soll hier nicht niher eingegangen werden. Dazu u.a.: Schwarzlose 1890, S. 1-29; Belting 1988, S.
49-59, 76-87,92-112, 117-130; Onasch 1981, S. 53 f.

564 Onasch 1981, Stichwort ,,Bild*, S. 53-55.

565 Schwarzlose 1890, S. 62.

366 Vgl. Schwarzlose 1890, S. 174-201; Fischer 1996, S. 109-112; Onasch 1981, S. 53-55.

567 Ebd.

568 Fischer 1996, S. 110.

161



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

bilder Zugang zum géttlichen Urbild finden kann.

Im Spannungsfeld des Bilderstreites formte der Monch Johannes von Damaskus (gest. 749)
die Bildertheologie weiter aus, indem er die Lehre der gottlichen Trinitit einbezog. Dem-
nach ist das Urbild Gottvater, der sich in seinem menschgewordenen Sohn Jesus Christus
verbildlicht und versinnbildlicht. So wird das Uber-Sinnliche verstehbar durch den Repri-
sentanten Gottes in der Welt, der dem Prototyp dhnlich ist.

Jetzt wurde auch die ,Zweinaturenlehre® aus dem Konzil von Chalcedon (451) in die ost-
kirchliche Bilderlehre integriert: Demnach ist in Jesus Christus die gottliche und die
menschliche, sichtbare Natur in einer Person vereinigt. Fir die Bilderlehre folgert daraus,
dass das Christusbild festhilt, ,;was an der Gottesinkarnation sichtbar ist.“*

Der Inkarnationsgedanke wird im Folgenden weiter ausgebaut und zum Hohepunkt der
theologischen Begriindung des ostkirchlichen Bildes. Es ist Abt Theodorus (gest. 826), der
nun Inkarnation und Erl6sung durch Christus zusammenfiihrt, denn wire Christus nicht
ein Mensch, so wire unsere Erlosung hinfillig. Als Erléser aber ist Christus gebunden an
den Raum, die Materie und das Fleisch. Insofern ist auch die Moglichkeit gegeben, ihn bild-
lich zu fixieren.”™

Aus der Inkarnationslehre entwickelt Theodorus folgerichtig eine Verteidigung des Bildes,
wenn er sagt: ,,Wer gegen das Bild eifert, der leugnet die Menschwerdung und stellt damit

57

unsere Erlosung in Frage. ' Katl Schwarzlose erkennt hierin den Hoéhepunkt der theolo-
gisch begrindeten Bilderlehre des Ostens: ,,Das Bekenntnis zum Bilde erschien gleichbe-
deutend mit dem Bekenntnis zur Orthodoxie; die Befiirwortung [des Bildes] aus der Glau-
benslehre heraus ist der Kernpunkt seiner Beweisfiihrung.“>” Damit erhielt das religiése
Bild in der Ostkirche einen zentralen Stellenwert, weil das Bild mit der Glaubensaussage

von der Menschwerdung Christi verwoben war. Das Urbild darf nicht nur, sondern soll

<573
>

gleich der Heiligen Schrift, weil sich das unsichtbare Géttliche im sichtbaren Bild zeigt. Um

jetzt sogar abgebildet werden. Mehr noch, es wird selbst zum ,,Offenbarungstriger

Missverstindnissen bei der Bilderverehrung entgegenzutreten, differenzierte man aber so-
gleich das Verhiltnis, das zwischen Prototyp und Abbild besteht: Wie es hier nur die Weise
der Ahnlichkeit gebe, sei auch im religiosen Bild nur die Ahnlichkeit der abgebildeten Per-
son gegenwartig. Daher konne das Christusbild nicht selbst heilig sein. Im Konzil von
Nizda (787) unterschied man daher zwischen der Anbetung Gottes und der Verehrung des
Bildes in drei Hauptgedanken: ,,1. Die Bilder erwecken Erinnerung und Sehnsucht nach
den Urbildern, 2. Die dem Bild erwiesene Ehre geht auf das Urbild tber, so dass, wer das
Bild kniefillig verehrt, in ihm die Person des Dargestellten verehrt, 3. Man unterscheidet
zwischen der Anbetung (griech. /atreia), die nur Gott gebiihrt, sowie dem Grul3 (apasmis)
und der ehrerbietigen Verehrung (proskynesis) fiir die Bilder.”™

569 Fischer 1996, S. 111.

570 Schwarzlose 1890, S. 193.

571 Zitiert bei Schwarzlose 1890, S. 198.
572 Schwarzlose 1890, S. 201.

573 Dépmann 2010, S. 250.

574 Dépmann 2010, S. 250.

162



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

Aus der gezeigten Bedeutung des religiosen Bildes in der Ostkirche resultiert die Verpflich-
tung zur Verehrung des Bildes. Weitere Folgerungen sind damit gegeben: Das religiose Bild
ist immer an die Religion gebunden, eine Verwendung auBerhalb dieses Rahmens im Sinne
einer autonomen Kunst ist nicht denkbar. Das erklirt auch, warum der urspringliche Sinn
des Wortes Tkone, der im Griechischen eikon das Bild, Abbild meint, in der Ostkirche immer
mit Kulthild konnotiert wird, dem man religiose Verehrung erweist. Daher ist die Ikone
auch immer an die Liturgie gebunden, gehort unabdingbar zur Ausstattung einer orthodo-
xen Kirche und hat einen fest vorgeschriebenen Ort in der religiésen Verehrung, was auch
fir den Privatbereich zutrifft.

Fir die Fragestellung dieser Arbeit ist von groBer Bedeutung, wie die Stellung der Kunst
und des Kinstlers bei der Fertigung religioser Bilder in der Ostkirche zu sehen ist. Aus
dem oben dargestellten Selbstverstindnis des religiosen Bildes resultieren der untergeord-
nete Stellenwert der kiinstlerischen Ausfihrung und gleichzeitig die Anforderung an die
Personlichkeit des Kiinstlers, von der Geistlichkeit profiliert zu werden. In dieser Weise
wurde die Stellung des Ikonenmalers im Konzil von Nizda 787 umschrieben.

Dass man in der Ostkirche einen Ikonenmaler auch als Tkonenschreiber tituliert, zeigt, dass
die Arbeit des Kinstlers dhnlich aufgefasst wird wie die des Schreibers in klosterlichen
Skriptorien des Mittelalters. So begriinden die Bilderfreunde wihrend des Bilderstreits die
Berechtigung des religiosen Bildes ausschlieflich aus seinem pidagogischen Nutzen, kén-
nen sie doch mit Hilfe des Bildes die Heilige Schrift veranschaulichen und den Betrachter
emotional erreichen. Daher werden die Kinstler in der Ostkirche als ,,Anwilte der
Schrift*“” bezeichnet.

Mit der dogmatischen Definition des religiosen Bildes am Ende des Bilderstreits wurde
eine neue Sicht auf das Bild erreicht, die den dsthetischen Wert des Bildes anerkennt.”” In
dieser Sichtweise erhilt die kiinstlerische Formgebung einen héheren Eigenwert: Mit den
Mitteln der Kunst soll der Ikonenmaler versuchen, sich dem Utrbild anzunihern. In dieses
Verhiltnis zwischen Unterordnung unter die Autoritit der Schrift und einer Auffassung,
die die Kunst als ,,Vermittlerin des Unaussprechlichen‘‘577 begreift, ist der Ikonenmaler
eingespannt. Damit dieser Rahmen gewahrt bleibt, werden vom Maler Askese und Zurtick-
genommenheit als innere Haltung und moralische Integritit verlangt, so dass weder auto-
nome, kiinstlerische Anspriiche noch Produkte der individuellen, freien Phantasie entste-

578

hen.”” Idealerweise sollte ein Ikonenmaler monchsgleich nicht fiir den Erwerb malen, son-

575 Schwarzlose 1890, S. 161 (ohne Quellenangabe).

576 Onasch 1981, Stichwort ,,Bild*, S. 55

577 Dieses Goethezitat ist nachzulesen bei Schwarzlose 1890, S. 178.

578 Was erdreistet sich die Phantasie des Malers...* hatten Bildetfeinde entsetzt ausgerufen wihrend der
Vorgeschichte des Bilderstreits, um die Wahrheit bangend, wenn den Kiinstlern zu viele Freiheiten zugebilligt
wirden. Das Zitat ist nachzulesen bei Skrobucha, Heinz: Tkonen, 16.—19. Jahrhundert. Russland-
Griechenland-Ruminien-Bulgarien. Aus Sammlungen von Freunden der Gesellschaft der Ikonenkunst e.V.
Eikon und aus dem Ikonenmuseum Recklinghausen. Ausstellungskatalog 6. Dezember 1981-24. Januar 1982,
Leopold-Hoesch-Museum Diiren. Recklinghausen 1981, S. 14—17, hier S. 14.

163



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

dern seine ,,Arbeit fir ein grofles Verdienst vor Gott“”” halten. Dass auch dieses Ideal
einem geschichtlichen Wandel unterworfen ist, zeigt sich in einer Verlautbarung der Mos-
kauer Hundert-Kapitel-Synode aus dem Jahre 1551, in der nur noch allgemeine moralische
Anforderungen an einen Ikonenmaler gestellt werden. BloBe Frommigkeit wird nun als
ungentigend, Kunstlertum als notwendig erachtet, um einem drohenden Verfall der Iko-
nenmalerei entgegenzuwirken: ,,Die kirchliche Hierarchie soll sicherstellen, dass nur wirkli-
che Kiinstler nach sorgfaltiger Ausbildung zum Malen von Ikonen zugelassen werden,
wihrend allen andetren, und seien sie noch so fromm, das Malen von Tkonen zu verbieten
ist. Auch die wiederholte Mahnung, dass die Ahnlichkeit zum Urbild bewahrt werden miis-
se, richtet sich kaum gegen das Aufkommen neuer Bildthemen in dieser Zeit, sondern ge-
gen Pfuscherei und mangelndes kinstlerisches Vermogen von — wahrscheinlich — dorfli-
chen Ikonenmalern.“>*

Angesichts des drohenden Untergangs der kiinstlerisch hochstehenden byzantinischen Ma-
lerei gewinnt das kunstlerische Merkmal an Bedeutung. Wie die weitere geschichtliche
Entwicklung™' zeigt, entwickelt sich das religiése Bild im Osten dabei unter kiinstlerischem
Gesichtspunkt kaum weiter. Stattdessen wird versucht, die traditionellen Formen zu retten.
Diese Funktion haben nach Hans Belting die in der Folge entstehenden Malerhandbiicher,
die mittels Vorgabe von Techniken und ikonographischen Regeln die Maler zur Wiederho-
lung anleiteten.”® Dass Adolphe Napoléon Didron das 1839 auf dem Berg Athos gefunde-
ne ,,Malerbuch® falsch deutete und die Maler der religiosen Bilder des Ostens aus seiner
westlichen Perspektive bewertete, wenn er sie als ,,.Sklaven und ,,Kopisten® bezeichnete,
weil sie entgegen der westlichen Vorstellung des Kunstlerindividuums arbeiteten, wird un-
ten aufgezeigt.‘r’s3

Wie ldsst sich das kinstlerische Kriterium bemessen? Wie ist das Verhiltnis des Kunstlers
zu den traditionellen Formen? Fur die Situation der byzantinischen Kunst seit dem 9. Jahr-
hundert kann festgehalten werden, dass es bereits Beschreibungen des Aussehens von Fi-
guren und Vorzeichnungen gibt, an denen sich die Maler orientierten. Sie begriffen die
Vortlagen als Inspirationsquelle, denn ,,die Ikonenmalerei war nicht Arbeit von Kopisten,
sondern die Maler verstanden Tradition als eine geistige Kontinuitit, die durchaus neue
Ausdrucksformen finden konnte. Daraus erklirt sich die Variationsbreite der Kompositio-
nen bei vorgegebener Thematik.“** Dass Bildinhalte vorgegeben waren, nicht aber deren
konkrete Ausformung, ergibt sich zunichst selbstverstindlich aus den zentralen Glaubens-
inhalten der Inkarnation (Gottesmutter-Darstellungen) und der Erlosung (Christusbilder in
Kreuz- und Himmelfahrt-Darstellungen, spiter Pantokrator), die auch in der zentralen
Kuppel, dem Fixpunkt der in der Ostkirche bevorzugten Kreuzkuppelkirchen, angebracht

579 Skrobucha 1981, S. 15. Das Zitat ist der Vita eines Ikonenmalers enthnommen, der flir seine vorbildliche
Haltung sogar heiliggesprochen wurde.

580 Skrobucha 1981, S. 15.

581 Siche Kapitel 7.1.2.

582 Belting 2004, S. 28-30.

583 Siehe Kapitel 7.2.1.2.

584 Skrobucha 1981, S. 15.

164



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

sind. In der Zeit nach dem Bilderstreit werden diese erganzt durch liturgische Vorgaben, so
dass Darstellungen zu hohen Festtagen und Heiligenbilder entsprechend dem liturgischen
Heiligenkalender hinzukommen.

Hans Belting vertieft die Erforschung des kiinstlerischen Moments in den religiosen Bil-
dern des Ostens im Begriff der ,,Vorlagen®. Diese werden in der Ostkirche vorrangig theo-
logisch definiert, weil sie, wie oben gesagt, als Offenbarungstrager verstanden werden. Als sak-
rale Gebilde miussen sie der Wabrbeit entsprechen. So wird die Frage nach dem Wahrheits-
gehalt beim Christusbild in der Geschichte oft mit einer Legendenbildung oder Wunder-
wirkungskraft eines Bildes verknupft. Versteht man den Begriff der Wahrbeit jedoch im
kiinstlerischen Sinn des Westens, so sind diese Vorlagen irgendwann einmal von formge-
benden Kinstlern er- oder gefunden worden, und zwar in einem langen kinstlerischen
Prozess, bis eine authentische Form gefunden wurde.™

Insofern kann die kunstlerische Aufgabe des Ikonenschreibers darin gesehen werden, den
geistigen Gehalt der Vorbilder zu erfassen, um daraufhin zu einer eigenen Ausdrucksform
zu gelangen. Dies eroffnet groflen Freiraum in Deutung, Formgebung und Ausfihrung
und ist daher als anspruchsvolle kiinstlerische Aufgabe zu werten. Die Idee der engen Ver-
bindung von Religiositit und Kunstschaffen, die in der byzantinischen Kunst verkorpert
ist, faszinierte die westliche romantische Forschung, denn sie sah darin eine Moglichkeit
der Erneuerung der westlichen religiosen Kunst. Die byzantinische Kunst selbst stie3 auf
starke Ablehnung, da sie aus der dsthetischen Perspektive fir die Westforschung nur abfal-
len konnte. Was jedoch als bemerkenswert herausgestellt wurde, war das in den Maler-
handbiichern beschriebene Phinomen der Malerweibe, die die religiés motivierte kiinstleri-
sche Tatigkeit einem Gottesdienst gleichstellt.586

Ludwig Thiersch demonstrierte eine dhnliche Vorstellung vom religiosen Bild der Ostkir-
che. Auch er zeigte sich weniger inspiriert vom kiinstlerischen Produkt als solchem, son-
dern vielmehr von der grundlegenden Idee byzantinischer Kunst, wenn er sich vom ,,Geist
der Antike® fasziniert zeigt, die er in den ,,alten® byzantinischen Ikonen Griechenlands zu
erkennen glaubte. Diesen Geist wollte er wieder zum Vorschein bringen und in zeitgemi-
Ber Form lebendig werden lassen. Damit unternahm er den Versuch der Neubelebung
griechischer Ikonen und setzte so einen Entwicklungsprozess der Kunst in Griechenland in
Gang. Damit steht Ludwig Thiersch in der Tradition einer Kunstlerauffassung, die der By-
zantinistik-Forscher B. G. Niebuhr begriindete. Dass er durch Erforschen des ostkirchli-
chen Bildes zu diesem Ergebnis kam, ist nicht auszuschlieSen. Rezipiert und breiter ausge-
faltet wurde diese Sichtwese von Ernst Curtius, der sie zur Auflage des wahren Kunstlers
machte, wie antike Vorbilder in der Gegenwart zum Leben erweckt werden kénnten. Da-
mit steht Ludwig Thiersch in der Tradition einer Kiinstlerauffassung, die sich Vorlagen aus
der Tradition bedient, um sie durch Aneignung und Umgestaltung fiir die Gegenwart, nach

Curtius sogar fiir die Losung von Gegenwartsfragen, fruchtbar zu machen.

585 Belting 2004, S. 30.
586 Belting 2004, S. 29.

165



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

7.1.2. Entwicklung des religiésen Bildes der Ostkirche bis
zum 19. Jahrhundert

Durch die dogmatischen Inhalte steht das 6stliche Bild in einem dialektischen Prozess, weil
entsprechend sich wandelnder gesellschaftlicher und politischer Situation auch eine Abdn-
derung des Prototyps, wenn auch vorsichtig und respektvoll, gefunden werden musste.
Dies jedoch eroffnet und erfordert kiinstlerische Fahigkeit, was in der Situation eines dro-
henden Untergangs auch in der ostkirchlichen Tradition als wesentlich anerkannt wird.

Wenn von verschiedenen Status des religiosen Bildes in der Ostkirche gesprochen wird, ist

die Frage nach der historischen Etappenentwicklung impliziert. In der Ostkirche spricht

. 587
man von ,,Renaissancen‘”

¢c588

, in der westlichen Kunstgeschichte unverfinglicher von ,,Zeit-
altern*”™, weil der Begriff der Renaissance hier anders besetzt ist. Im Wesentlichen aber
decken sich die beiden Weisen der Periodisierung mit drei Hauptabschnitten.

Erstens die nachikonoklastische, anch makedonische Renaissance des 9. bis 11. Jahrhunderts, die
infolge des islamischen Einflusses beim Bilderstreit sich des eigenen klassischen Erbes be-
wusst wird. Dies wurde oben bei der Darstellung der Entwicklung der Bildlehre mit Hilfe
antiker hellenistischer philosophischer Anschauungen gezeigt. Infolgedessen kam es nach
dem Ende des Bilderstreits zu einer ,,typischen Verbindung von klassischer und spitantiker
Kunst mit der Sakralmalerei, wie sie in spaterer Zeit nicht wieder erreicht wurde. Sie do-
kumentierte sich im hieratischen Stil und im Reprisentationsbild, das fir das orthodoxe
Selbstbewusstsein charakteristisch wurde [...] Aus dem Bereich [...] der Monumentalmale-
rei seien hier nur die Kirchen Hosios Lukas und Daphni [...] erwihnt.«**

Im 12. Jahrhundert entwickelte sich die zweite, die hochbyzantinische, anch komnenische Renais-
sance, die durch dullere und innere Erschiitterungen wie den Normanneneinfall, Einnahme
Konstantinopels durch Kreuzfahrer um 1204 und das Schisma mit Rom 1054 gekenn-
zeichnet war. Berithmte Denkmiler dieser Epoche waren die Mosaiken der Hagia Sophia in
Konstantinopel, die Capella Palatina in Palermo oder die Ikone der Vladimirskaja unter den
Gottesmutterbildern.

FlieBend sind die Uberginge zur dritten Renaissance, der spétbyzantinischen oder paléiologischen,
deren wesentliches dufleres Ereignis, zugleich Erfahrung tiefster Erschitterung, im Fall
Konstantinopels 1453 liegt. Es kommt zu einer spirituellen Vertiefung nach innen, was im
Kunstbereich zu einer neuen Expressivitit fihrt.

Ende des 6. Jahrhunderts dehnte sich das byzantinische Reich nach dem Sieg des ostromi-
schen Kaisers Justinian iiber die Langobarden nach Westen bis nach Italien aus. Daher gibt
es byzantinische Kunst in Ober- und Suditalien. Hier sind religiése Bildwerke aus hochby-
zantinischer Zeit erhalten und wurden in der Folge italienisch tiberformt, wie beispielsweise

587 Onasch 1981, Stichwort ,,Renaissancen in Byzanz*, S. 321-323.
588 Belting 2004, S. 36—41.
589 Onasch 1981, S. 321 f.

166



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

in den spiten Mosaiken in San Marco in Venedig. Wie unten gezeigt™, lieB sich Ludwig
Thiersch von San Marco inspirieren auf der Suche nach Vorlagen fir die Ausmalung der
Nikodemuskirche in Athen. Er besuchte die Basilika mehrfach und fertigte Konturzeich-
nungen der Prophetendarstellungen in der Kuppel des Presbyteriums. Dieses zeigt das Mo-
saike aus der Griindungszeit des Gebiudes, in dem noch keine italo-byzantinische Uber-

formung stattgefunden hatte.”

Im Folgenden wird die Entwicklung des religiosen Bildes in Russland beobachtet, denn
Ludwig Thierschs Auftraggeber fiir die Ausmalung der Nikodemuskirche war die russische
Gesandtschaft in Athen, der die urspriinglich griechisch-orthodoxe Kirche iiberlassen wor-
den war. Die Schriftdokumente im Nachlass Ludwig Thierschs belegen, dass seine russi-
schen Auftraggeber ihre Vorstellungen fur die kinstlerische Ausfithrung einbrachten, die
nicht nur asthetisch und stilistisch, sondern von einer anderen Auffassung von Kunst und
Kinstlertum geprigt waren, als es im orthodoxen Griechenland tblich war. Russland un-
terhielt intensive diplomatische Beziechungen mit Westeuropa, weshalb in hohem Male
westliche Auffassungen in Russland adaptiert wurden. Gleichzeitig verfolgte die russische
Monarchie, dhnlich wie Ludwig I. in Bayern, kulturpolitische Ziele mit dem demonstrativen
Einsatz neobyzantinischer Wirdeformeln in Bauten und Wandmalereien und ,,versichert
sich [...] ihrer elitiren, byzantinischen Wurzeln.“”* Anders als in Griechenland hatte die
byzantinische Kunst in Russland ihren Wirkungskreis damit auf die politische Ebene aus-
gedehnt, was auch fiir das Kinstlerverstindnis Folgen hatte.

Ein weiterer Grund fiir die Beschiftigung mit der russischen Tradition des religiosen Bildes
innerhalb dieser Arbeit liegt darin, dass die Rezeption in Deutschland im 18. und 19. Jahr-
hundert sich uber weite Strecken auf russische Werke bezieht, weil man in der Mehrheit
nur zu Russland Kontakt hatte, wenig zum fernen, untergegangenen byzantinischen Reich,
das in osmanischer Hand lag. Nur als Land der griechischen Antike war es fiir die deut-
schen Klassiker interessant. Als Heimat der ehemaligen byzantinischen Hochkultur musste
es erst noch entdeckt werden, was eine Leistung der Geisteswissenschaft des 19. Jahrhun-
dert werden sollte.

Die Entwicklung des religiosen Bildes auf russischem Gebiet™ setzt mit der Christianisie-
rung Russlands im Jahre 988 an, die auch Kiinstler und byzantinische Geistliche ins L.and
brachte. Nach einer langen Epoche der Weiterfithrung der byzantinischen Kunst entwickelt
sich etwa ab dem 14. Jahrhundert eine spezifisch russische Malerei mit einem eigenen Stil.
So werden an den Ridndern oder im Inneren der Bilder erlduternde Textpassagen hinzuge-

50 Vgl. Kapitel 9.1.2.1.

31 Thiersch, Ludwig, C.1.2., (1853—1856): Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Brief vom 10. Juni 1853, in
dem er einen 2-tigigen Venedig-Aufenthalt ankiindigt. Zeitgleich beschiftigte er sich mit den Entwiirfen fiir
die Heiligen der Nikodemuskirche.

52 Deckers, Johannes: Die frithchristliche und byzantinische Kunst. Miinchen 2007, S. 119.

393 Vgl. Skrobucha 1981, S. 16 f.

167



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

figt. Auch wenn bei Ludwig Thiersch keine Rezeption russischer Ikonen nachgewiesen
werden kann, als er das Programm der Nikodemuskirche entwickelte, so fillt doch das
Einverstindnis zwischen Kiinstler und russischen Auftraggebern auf, die Heiligendarstel-
lungen aullerordentlich portrithaft aufzufassen. Diese enge Verkniipfung zwischen Heili-
genbild und Portrit hat auf dem Gebiet der russischen Ikone bereits seit dem 17. Jahrhun-
dert Tradition. Wie Antonia Napp darlegt, entwickelte sich in Russland von der Ikonentra-
dition ausgehend seit dem 17. Jahrhundert die erste sikulare Bildgattung iiberhaupt: das
Herrscherportrit. Zeitgleich beeinflusste das Portrit wiederum die Ikone, die die Gesichts-

zlige der Herrschenden adaptierte.”

Auf das Auftauchen von Malerbiichern und Handbiichern, die in der Rezeptionsgeschichte
des religiosen Bildes der Ostkirche im Westen des 19.Jahrhunderts eine gewisse Rolle spiel-
ten, wurde bereits oben hingewiesen. Bekanntes Beispiel in der russischen Tradition ist das
Vorlagenbuch des Andreas Rubleff, nach dessen Muster in der Malerei von Suzdal gearbei-
tet wurde.

Schon oben wurde erwihnt, dass Rubleff als letzter Vertreter der spatbyzantinischen Tradi-
tion auf russischem Gebiet bewertet wird, dessen Form konserviert werden sollte. Auch

das Tkonenmalerhandbuch der Familie S troganow™

soll erwihnt sein, weil es Vorlagen der kinst-
lerisch hochstehenden Stroganow-Malschule aus dem ausgehenden 16. Jahrhundert enthalt.
Die Tatsache, dass es erst 1869 erstmals im Westen erschien, zeigt, dass Ludwig Thiersch
dieses Werk bei der Ausmalung der Nikodemuskirche weder gekannt noch benutzt haben
kann.

Fir den Fragenkomplex des westlichen Einflusses auf die religiose Malerei der Ostkirche
ist der Hinweis interessant, dass es bereits im 17. Jahrhundert zu einer Auseinandersetzung
der russischen Ikonenmalerei mit der abendlindischen Malerei kam. Parallel zur qualitati-
ven Verbesserung der Bilderkunst in Moskau wird erstmals ein eigenes Ikonenamt im
Kreml erwihnt. Dort wurden Ateliers fur Kunstler aus dem ganzen Reich, aber auch aus
dem westlichen Ausland eingerichtet. Somit ist hier bereits ein frihes Beispiel eines Kultur-
transfers zwischen West und Ost zu beobachten. Angeregt durch illustrierte Biicher wie der
Piscator-Bibel, die 1650 in Amsterdam gedruckt wurde, beschiftigten sich einheimische
russische Kinstler zum Missfallen der Geistlichkeit mit einer neuen Sinnlichkeit in religio-
sen Bildwerken.”” Zwar wurden die Bilder daraufhin entfernt, doch lieB sich ein nachhalti-
ger Einfluss nicht vermeiden. Die realistischen Elemente setzten sich bei vielen russischen
Malern dennoch durch. Die Auseinandersetzungen fanden erst ein Ende, als Zar Peter der
GroB3e (1672—-1725), wohl um den kirchlichen Autorititen entgegenzukommen, durch ei-

5% Napp, Antonia: Russische Portrits. Geschlechterdifferenz in der Malerei zwischen 1760 und 1820, Kéln
u.a., Diss. Univ. Freiburg i.Br. 2010, S. 31.

59 Slavisches Institut Miinchen (Hrsg.): Stroanovskij Ikonopisnyj Licevoj Podlinnik. Neu aufgelegt als Tko-
nenmalerhandbuch der Familie Stroganow, Miinchen 1965. Das russische Handbuch enthilt musterhafte
Zeichnungen mit den zugehorigen Inschriften und wurde 1869 erstmals publiziert, vgl. Belting 1990, S. 30,
Anm. 7.

59 Skrobucha 1981, S. 16.

168



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

nen Erlass die religiose Malerei von der nichtreligiosen abtrennte — ein folgenschwerer Be-
schluss, der eine qualitative Verschlechterung des religiosen Bildes nach sich zog, denn die
religiose Malerei ,,blieb nun klosterlichen Werkstitten und jenen Dorfern tberlassen, deren
Bewohner neben der Feldarbeit mit dem Malen von Ikonen ihren Lebensunterhalt bestrit-
ten.“”” Bereits im 18. Jahrhundert gingen einige dieser Dérfer zur Massenproduktion iiber,
»wobei in den Werkstitten nun Vorlagen rein schematisch benutzt wurden und die Her-
stellung von Ikonen auf mehrere Arbeitsginge aufgeteilt wurde][...] So endete in der Mas-
senfabrikation, was einst als hohe Kunst betrieben wurde.“” Im 19. Jahrhundert ist das
religiose Bild in der russischen Ostkirche folglich dem kiinstlerischen Verfall preisgegeben.
In dieser Zeit sind es westlich orientierte Intellektuelle, die eine Neuorientierung der russi-
schen religiosen Kunst durch abendlindische Kiinstler befiirworten. So berichtet Ludwig
Thiersch, dass er es dem russischen Gesandtschaftssekretir zu verdanken habe, mit der
Neugestaltung der Nikodemuskirche beauftragt worden zu sein.?

Zusammenfassend kann nun festgehalten werden, dass sich die Rezeptionsgeschichte des
religiosen Bildes der Ostkirche im Westen im 19. Jahrhundert auf verschiedene Status oder
Erscheinungen bezieht.

Eine Stromung der Kunstwissenschaft, die Ende des 18. Jahrhunderts begann, beruft sich
in ihrem Bemiithen einer eigenen byzantinischen Kunstgeschichte auf die byzantinische
Kunst in ihrer Hochblite. Hierbei ist auf Goethe zu verweisen, der in der kunstgeschichtli-
chen Forschung der Frithromantiker eine skeptische und damit fiir die Forschung des 19.
Jahrhunderts prigende Position einnimmt. Seine Haltung gegeniiber der russischen
Ikonenproduktion im Bezirk Suzdal wird deshalb unter Punkt 7.2.1.1. gesondert themati-
siert. Dass das Auffinden des Malerbuches durch Didron eine Sensation war, die Begeiste-
rung ausloste, gleichzeitig aber auch Missdeutungen in Gang setzte, erklirt sich daraus, dass
das Buch Produkt der postbyzantinischen Zeit ist und tiber die Kunst des religiosen Bildes
der hochbyzantinischen Zeit keine Aussagen machen kann. Welche Auswirkungen diese

Stromungen auf Ludwig Thiersch hatten, wird aufzuzeigen sein.

7.2. Rezeption des ostkirchlichen Bildes im Westen im
19. Jahrhundert

Um zu erfassen, in welchen geistesgeschichtlichen Rahmen Ludwig Thierschs Verstindnis
byzantinischer Kunst eingebettet ist, wird im Folgenden die Ikonenrezeption im Westen im
19. Jahrhundert diskutiert. Dabei soll zunichst der Frage nachgegangen werden, ab wel-

597 Skrobucha 1981, S. 16.

598 Skrobucha 1981, S. 17.

599 Thiersch, Ludwig, C.1.2. (1851-1852): Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 29. November
1852.

169



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

chem Zeitpunkt eine Rezeption einsetzte, anhand welcher Quellen das Studium erfolgte
und welche wissenschaftlichen Ziele damit verfolgt wurden.

In Europa gab es iiber Jahrhunderte ein traditionell grofles Interesse an byzantinischer
Kunst. Dieses Interesse ist vorwiegend formalisthetisch geprigt, interessierte man sich
doch ganz besonders fur prestigetrichtige kinstlerische Techniken wie die Emaille-
Verarbeitung, Elfenbeinschnitzkunst, Fresko- und Mosaiktechnik, die in eigene kiinstleri-
sche Ideen integriert wurden. Byzantinische Mosaizisten-Ateliers waren dazu beispielsweise
in Venedig, Florenz und auf Sizilien beschiftigt. Als bedeutendste Rezeptionsgegenstinde
byzantinischer Kunst bewertet Robert S. Nelson sakrale Objekte wie byzantinische Reli-
quien und Heiligenbilder, die in die westliche Welt exportiert wurden.””

Das wissenschaftliche Interesse, die Beziehung zwischen byzantinischer und westlicher
Kunst zu erforschen, wurde im ausgehenden 18. Jahrhundert in Europa wach. Zu dieser
Zeit galt es jedoch noch nicht als Aufgabe der Forschung, Interesse fir die andere Kultur
zu wecken und damit eine Briicke zwischen Vergangenheit und Gegenwart, Osten und
Westen zu schlagen.”” In der Phase der Anniherung an die fremde Bildtradition griffen
westliche Akademiker einzelne Aspekte byzantinischer Bilderkultur heraus, die vielfach
dazu instrumentalisiert wurden, Kunstphinomene der westlichen Welt zu erklaren.

7.2.1. Rezeption in der Kunstwissenschaft

7.2.1.1. Goethe und der Beginn der modernen Ikonen-
rezeption

Bis zum Ende des 19. Jahrhunderts war man in Deutschland der Ansicht, dass der Beginn
der Erforschung des religiosen Bildes der Ostkirche im Westen auf den Inhalt eines be-
merkenswerten Fundes zuriickzufithren sei: 1896 wurde der sogenannte Wunschzettel wie-
derentdeckt, den Johann Wolfgang von Goethe 1814 in Weimar verfasste und in welchem
er Anfragen, die ,russischen Heiligenbilder* “2 betreffend, an die damalige Zarinmutter
Maria Feodorowna nach Petersburg formulierte.”” Dass dieses Schreiben Goethes Ende
des 19. Jahrhunderts durch russische Kunstwissenschaftler an die Offentlichkeit gebracht
und 1932 nochmals von M. P. Alekseev® detailliert behandelt und ausgewertet wurde, ldsst

600 Nelson, Robert S.: Byzantine Art and the West: An Asymmetrical Relationship, in: XXe Congtes interna-
tional des Etudes Byzantines (Hrsg.): Pré-actes. I. Séances Plénieres (= Bd. 1), Paris 2001, S. 107-110, hier S.
108.

601 Ebd., S. 110.

602 Goethes ,,Wunschzettel ist in der Weimarer Ausgabe Bd. 49, 2, S. 238 f. abgedruckt.

603 Zum Folgenden vgl. Wahl, Hans: Goethes Anstof3 zur russischen Ikonenforschung, in Wahl, Hans/
Wachsmuth, Andreas B. (Hrsg.): Goethe, Neue Folge des Jahrbuchs der Goethegesellschaft, Bd. 10, Weimar
1947, S. 219-226. S. 220 f.

604 Alekseev, M.P.: Goethe-Miszellen I. Goethe und die altrussische Malerei, in: Germanoslavica. Vierteljah-
resschrift fur die Erforschung der germanisch-slavischen Kulturbeziehungen, Jahrgang 11, 19321933, H. 1, S.
60 ff.

170



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

Riickschliisse auf die Bedeutung zu, die es fur Russland hatte. Es galt als Beginn der russi-
schen Ikonenrezeption, die damit bereits im ersten Viertel des 19. Jahrhunderts durch Goe-
the angesto3en worden wire. Der Germanist Hans Wahl bedauert, dass der Anstof3 durch
Goethe nicht weitergefiihrt wurde, denn dadurch wire es seiner Meinung nach frithzeitig
zu einer vertieften Rezeption der religiésen Malerei des Ostens gekommen.”” Diese Ein-

606

schitzung grindet er auf ein Zitat Alekseevs”", der Goethes Ansichten tber die ,,russi-

<607

schen Heiligenbilder*™" als weitsichtig einstuft; Goethe gebe ein tiberzeugendes Werturteil

ab, das von tiefem Kunstverstand und dsthetischem Weitblick zeuge.

Goethe schreibt in seinem Wunschzettel Gber russische Heiligenbilder aus Susdal: ,,Am ange-
nehmsten wire es, Musterstiicke von jeder Art dieser Bilder, wenn auch nur im kleinsten
Format, zu erhalten, womoglich von den jetztlebenden besten Kunstlern, weil es belehrend
fir den Kunstfreund sein musste, wie ein aus den dltesten Zeiten von Konstantinopel her
abgeleiteter Kunstzweig bis auf unsere Tage sich unverindert durch eine stetige Nachah-
mung erhalten, da in allen andern Lindern die Kunst fortgeschritten und sich von ihren
ersten religiésen strengen Formen entfernt hat. 60

Dieser positiven Wertschitzung setzt Alekseev die vernichtenden Urteile entgegen, die
westliche Wissenschaftler zwischen 1840 bis 1860 tiber die russische religiose Malerei gedu-
Berten. Europiische Vertreter der Kunstwissenschaft des 19. Jahrhunderts wie Schnaase, F.
Kugler, Forster und Lemcke, die von F. 1. Buslajev®” gesammelt und von Alekseev zitiert
werden, bewerten die Werke der religiésen russischen Malerei als ,,seelenloses Erzeugnis®,
in welchem ,,das plastische Element vernachlassigt wird, insgesamt als ,,erstarrte, leblose
Kunst“. Diese AuBerungen werden in den Augen der zitierten russischen Kunstwissen-
schaftler als ,einfiltige Unkenntnis und ,,ungerechte Beurteilung® der Gstlichen Eigenart
kommentiert.

Damit ist einerseits ein erster Einblick in die Rezeptionsgeschichte des religiésen Bildes der
Ostkirche im Westen im 19. Jahrhundert gegeben, andererseits auch ein Ausblick auf die
Rezeptionsgeschichte im national erwachenden Russland gegen Ende des 19. Jahrhunderts.
Russland wird sich in dieser Zeit zunehmend seiner kiinstlerischen Tradition bewusst und
wihlt Goethe als Leitfigur bei deren dsthetischer Beurteilung, eine Sichtweise, die vom
Goethekenner Hans Wahl bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts hinein weitergefithrt wird.

605 \Wahl 1947, S. 225. Mit einer weitergefuhrten Kunstbetrachtung der Ikonen durch Goethe wire es seiner
Meinung nach frithzeitig zu einer vertieften Rezeption der religidsen Malerei des Ostens gekommen.

606 Alekseev 1932—1933, in: Wahl 1947, S. 225-226.

607 Diese Uberschrift gab Goethe seinem ,,Wunschzettel“.

68 Goethe, Johann Wolfgang von: Werke. Hamburger Ausgabe, Bd. 12, Schriften zur Kunst, Schriften zur
Literatur, Maximen und Reflexionen. Textkritisch durchges. v. Erich Trunz u. Hans J. Schrimpf. Kommen-
tiert v. Herbert v. Einem u. Hans J. Schrimpf. Mitarbeit: Trunz, Erich (= Bd. 12), Minchen 2005, S. 146-147.
609 Buslajev, F.I.: Urteile von Ausldndern iiber die russische Kunst, in: Buslajev, F.I., Socinenja 1908, S. 194—
205, zitiert nach Wahl 1947, S. 225.

171



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

Etwa vierzig Jahre nach Erscheinen des Artikels von Hans Wahl greift Arne Effenberger®”
das Thema der durch Goethe initiierten Ikonenrezeption auf und unterzieht den Wunschzet-
tel einer erneuten wissenschaftlichen Analyse. Dieser ldsst Anfang wie Inhalte der Rezepti-
onsgeschichte des religiésen Bildes der Ostkirche im 19. Jahrhundert in einem neuen Licht
erscheinen. Insgesamt gesehen, dimpft er die Bedeutung Goethes fiir die wissenschaftliche
Rezeption der Ikone im Westen, indem er den Wunschzettel nicht isoliert und lediglich in
biographischen Zusammenhingen betrachtet, sondern in einen grof3eren historischen Kon-
text stellt. Dabei gelangt er zu dem Ergebnis, dass der Beginn der kunstwissenschaftlichen
Beschiftigung mit den religisen Bildern des Ostens bereits in der Friihromantik®" einsetzt,
denn das Interesse an den Werken der Ostkirche erwachte bereits am Ende des 18. Jahr-
hunderts, als man sich wegen der Kritik an der Kunstauffassung Winckelmanns verstirkt
der christlichen Kunst des Mittelalters zuwandte. Reprisentanten dieses Uberganges waren
der Gottinger Professor Johann Dominikus Fiorillo und der Franzose Jean-Baptiste Seroux
d‘Agincourt sowie die Frihromantiker wie Wilhelm Wackenroder, Ludwig Tieck, die Bri-
der Wilhelm und Friedrich Schlegel und die Gebrider Sulpiz und Melchior Boisserée. Sie
waren an einer Neubewertung der Kunst seit dem Tode Konstantins bis ins 13. Jahrhun-
dert interessiert und fithrten anstelle der bislang griechischen beziehungsweise neugriechischen
Benennung der nachantiken mittelalterlichen Kunst den Begrift byzantinisch ein.

Dass sich Goethe an dieser begrifflichen Entwicklung beteiligte, zeigt bereits, dass seine
Nachfrage im Wunschzettel nach den russischen Heiligenbildern nicht isoliert zu betrachten,
sondern in diesen Zusammenhang einzuordnen ist. Effenberger korrigiert die bisherige
Annahme, dass sich Goethe als erster Westeuropier fir die byzantinische Kunst interes-
siert habe, was man bislang dem Inhalt des oben erwihnten Wunschzettels entnommen hatte.
Das Dokument galt als Beleg fiir Goethes groBes Interesse am Studium der russischen
Ikonen, weil man in den Ikonen die Tradition des byzantinischen mittelalterlichen Kunst-
stils bis in die Gegenwart lebendig glaubte. Tatsichlich interessierte sich Goethe lediglich
temporir fur russische Ikonen. Da er keine Antwort aus Russland erhielt und letztlich kei-

ne russische Ikone zu Gesicht bekam, erlosch sein Interesse weitgehend.

In die deutsche Byzanz-Forschung jedoch bleibt Goethe nach wie vor eingebunden, vor
allem in der Frage nach den Urspriingen mittelalterlicher Kunst in Deutschland, denn das
wissenschaftliche Interesse an byzantinischer Kunst entstand im Zuge der deutschen Mit-
telalterforschung der Frihromantik. So wurde die These aufgestellt, die Anfinge der kol-
nisch-niederrheinischen Malerei ligen in der byzantinischen Malerei.”” Boisserée und seine

610 Effenberger, Arne: Goethe und die ,,Russischen Heiligenbilder®. Anfinge byzantinischer Kunstgeschichte
in Deutschland, Mainz 1990 (= Beitrige der Winckelmanngesellschaft Bd. 18).

611 Zum Folgenden vgl. Effenberger 1990, S. 5-7.

612 Diese These vertrat Boissereé in seinen Uberlegungen zu einer ,,Geschichte der christlichen Baukunst®,
wonach die deutsche Malerei vor Johann von Eyck Spuren byzantinischer Malerei aufweise. Diese sieht er vor
allem in den byzantinischen Miniaturgemilden gegeben, die in alten Handschriftenaus dem 11. und 12. Jaht-
hundert zu finden sind. Des Weiteren werden Gemeinsamkeiten gesehen mit dem Menologion Basileios I1.

172



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

Zeitgenossen verbanden mit byzantinischer Kunst jedoch keinerlei ikonologische Bedeutung,
sondern beriefen sich lediglich auf formale Kriterien wie ,,senkrechter, ruhiger Stil* sowie
das Fehlen bildnerischer Verzierungen.””” Die These vom byzantinischen Einfluss auf die
Entwicklung einer deutschen Malerei wurde also nicht allgemein geteilt, auch nicht von
Goethe, dessen Urteil und Akzeptanz man sich gewiinscht hitte.

Um die Einstellung Goethes zur frithromantischen Rezeption byzantinischer Malerei zu
eruieren, untersuchte Arne Effenberger Goethes Korrespondenz. Aus den Dokumenten
geht Goethes urspriingliche Abneigung gegen die Bemithungen des Kreises um Boissereé
hervor, was sich in seiner Formulierung zeigt, dass er diese ganze ,,Riicktendenz nach dem

«61% hicht unterstiitzen wolle. Goethes eher

Mittelalter und tiberhaupt nach dem Veralteten
pejorative Sicht auf die byzantinische Kunst, wie sie in dieser Formulierung angedeutet ist,
kann auch an anderen Stellen belegt werden. So schildert er in den Vorarbeiten zu ,,Kunst
und Altertum am Rhein und Main“ ein deutliches Bild vom immer weiteren ,,Verfall der
Kunst seit Constantin des GroBen Tode“."” Nach dem Bilderstreit seien viele byzantini-
sche Bilder durch Kontakte Konstantinopels mit dem Abendland, besonders unter Karl
dem Grofien und den Ottonen, nach Italien und in die Rheingegend gelangt. Im 13. Jahr-
hundert habe ,,das Kunstlernaturell sich tberall zu regen begonnen®, womit die Anfinge
einer abendlandischen Malerei gemeint sind. Damit sei die Kunst freier geworden ,,und
[sie] warf nach und nach die byzantinische Schale véllig ab.“"'® Dieses kriftige Sprachbild
lisst darauf schlielen, dass Goethe im Sinne des kiinstlerischen Fortschritts die byzantini-
sche Kunst als einengend und riickschrittlich einstuft. In dieser Abhandlung findet Goethe
es allerdings auch bemerkenswert, dass die Entwicklung der russischen religisen Malerei
aufgrund einer durchgehenden Tradierung die urspringliche Gestalt der Bilder seit der
Missionierung Russlands erhalten habe, die der gegenwirtige Stand der fabrikmal3ig gefer-
tigten Bilder von Susdal reprisentiere.

Da Goethe Werken byzantinischer Kunst auf vielfiltige Weise begegnete, ist zu fragen, wie
diese in sein kiinstlerisches Urteil Giber byzantinische Kunst einflossen. So war die russisch-
orthodoxe Kapelle im unteren Geschoss des Hauses der Frau von Stein in Weimar mit
russischen Ikonen ausgestattet. Ob die Fragen in Goethes Wunschzettel, die russischen Hei-
ligenbilder betreffend, aus dieser Begegnung resultieren, wird unterschiedlich bewertet. Auf

aus dem 10. Jahrhundert, das damals in der illustrierten Ausgabe des Kardinals Alessandro Albani von 1727
vorlag, in welchem die Geburt Christi dargestellt wurde. Die Gedanken Boisserées sind enthalten im ersten
Brief an Goethe vom 8. Mai 1810, in dem erstmals der Begriff ,,byzantinisch® gebraucht wird innerhalb der
deutschsprachigen Kunstliteratur. Vgl. Effenberg 1990, S. 17 f.; Abb. des Menologions in: Effenberg 1990,
Abb. 1.

13 So die Kritik von Rumohr, Karl Friedrich von: Italienische Forschungen. 3 Bde., Berlin und Stettin 1827—
1831, hier zitiert nach dem Nachdruck, hrsg. von Julius von Schlosser, S. 185, zitiert nach Arne Effenberger
1990, S. 23, Anm. 59.

014 Goethe, WA I 36, 1893, zitiert nach Effenberger, 1990, S. 18, Anm. 41.

015> Goethe, WA 1 34, 2, 1904, S. 23-20, zitiert nach Effenberger 1990, S. 26, Anm. 68.

016 Goethe, WA 1 34, 2, 1904, S. 23, zitiert nach Effenberger 1990, S. 26, Anm. 68.

173



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

seinen Reisen nach Italien besuchte Goethe zahlreiche Kirchen und besichtigte deren In-
nenausstattungen, auch die Malereien byzantinischer Prigung. Obwohl er bei der Besichti-
gung der Mosaike von San Marco in Venedig 1786 Qualititsunterschiede erkennen kann,
verwendet er nicht die Begriffe ,,byzantinisch® oder ,,neugriechisch®, sie regen ihn auch
nicht zu weiterfiihrenden Gedanken oder Kunstaussagen an.”’’ Im Gegensatz dazu wird
spater Ludwig Thiersch in diesen bedeutenden Beispielen aus der byzantinischen Zeit des
10. bis 12. Jahrhunderts Vorbilder fiir seine neue Interpretation der byzantinischen Malerei
suchen.”"®

Beim Besuch der venezianischen Kirche San Giorgio dei Greci regt sich in Goethe ein ver-
starktes Interesse an byzantinischer Malerei, doch stammen diese Werke aus dem 16. Jahr-
hundert und sind damit der postbyzantinischen Zeit zuzuordnen. Er erkennt und aner-
kennt das Eigenstindige der kunstlerischen Ausfithrung und religiésen Verehrung der Bil-
der. So meint er in der Malweise eines Muttergottesgesichtes eine Nachbildung eines ihm
bekannten ,,uralten Bildes des Kaisers Konstantin und seiner Mutter zu finden. Entspre-
chende Gesichtsziige, die in der Ikonenmalerei typisch sind, kann er treffend erfassen. Da
nicht bekannt ist, auf welche Vorlage er sich bezieht, kann nicht gefolgert werden, ob er ein
Bild aus der Antike meint. Doch fiihlt er sich vom , klassisch® anmutenden Stil der postby-
zantinischen Bildwerke angesprochen.”

Dass Goethe, trotz seiner Beschiftigung mit byzantinischer Kunst, stets der klassischen
Kunstrichtung treu bleibt, ldsst sich in seiner 1814 erfolgten Auswertung der Eindriicke
seiner ersten italienischen Reise erkennen, die auch als Antwort an deutsche Vertreter einer
byzantinisch beeinflussten Kunstrichtung gewertet werden kénnen. Der Rickblick gebe
thm ,einen Blick in meine frithere Kunstausbildung, wo ich gliicklicherweise wenig Fal-
sches zu bedauern, nur manches Einseitige zu belicheln habe. Doch wir kommen ja als
Individuen niemals ganz von einer Seite los, und es ist daher unsere Pflicht, die Anderen
auf der ihrigen zu betrachten, zu erkennen und zu lieben“*. In versohnlicher Haltung zeig-
te er sich bereit, beide Kunstansichten als eigenstindig anzuerkennen.

Dass Goethe letztlich bei seinem eher kritischen Urteil tiber byzantinische Kunst blieb, ist
vor allem darauf zurtckzufthren, dass er im Weiteren nur Werken der postbyzantinischen
Zeit begegnete. Dies trifft auch fir solche Werke zu, die er privat sammelte oder fiir das

GroBherzogliche Kunstkabinett zu Weimar gezielt ankaufte.*”

Mangels Kenntnis an Wer-
ken der byzantinischen Ara besal3 er also keine kunsthistorische Anschauung vom kiinstle-
risch unterschiedlichen Status des religiosen Bildes der Ostkirche und konnte folglich auch

keine dsthetische Wertabstufung erfassen. So kam er auch zu der filschlichen Annahme,

017 Goethe, WA III 1, 1887, S. 274; zitiert nach Effenberger 1990, S. 30, Anm. 83.

018 Vgl. Kapitel 9.1.2.1.

19 Goethe, Johann Wolfgang von: Altere Gemilde. Neuere Restaurationen in Venedig, betrachtet 1790, in:
Kunst und Alterthum, 5. Bd., 2. Heft, 1825, vgl. BA 19, 1985, S. 97 f,; zitiert nach Effenberger 1990, S. 30 f.
Eine Verbindung der byzantinischen Kunst zur klassischen Antike erkannte auch Ludwig Thiersch.

020 Goethe, Johann Wolfgang von: Kunst und Alterthum am Rhein und Main, 1814, in: WA I 34, 2, 1904, S.
22-20, zitiert nach Effenberger 1990, S. 25, Anm. 67.

021 Effenberger 1990, S. 33—39 und Abb. 2—6.

174



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

,»dass sich in den Zeugnissen des russischen kirchlichen Kunsthandwerks uralte byzantini-
sche Muster durch stetige Nachahmung tiber die Jahrhunderte hinweg erhalten haben.“**
Karl Friedrich von Rumohrt, einer der ersten Vertreter der historisch-kritischen Kunstbe-
trachtung in Deutschland, entgegnet dieser Ansicht bereits 1827 in seinen ,,Italienischen
Forschungen®: ,,Ebenso irrig ist es aber, die Byzantiner des hoheren Mittelalters nach jenen
rohen, mit geistloser Fertigkeit behandelten Andachtsbildern neuerer Jahrhunderte zu beur-
theilen, welche in Ruf3land, oder im tiirkischen Reiche, noch tiglich in grof3er Menge ange-
tertigt werden. Allerdings werden diese Bilder noch immer nach Durchzeichnungen und
Patronen gemalt, welche urspriinglich aus Erfindungen des Alterthums entnommen
sind.<®

Mit von Rumohr war damit in der Rezeptionsgeschichte der byzantinischen Kunst bereits
zum ersten Drittel des 19. Jahrhunderts ein Durchbruch erreicht®®, indem ein geschichtli-
ches Bewusstsein von den verschiedenen Status des Bildes der Ostkirche etabliert war, das
eine Klirung von Abwertungen und Missdeutungen in Gang setzte und einem angemesse-
nen dsthetischen Urteil des religidsen Bildes der Ostkirche den Weg bahnte.

7.2.1.2. Das Malerhandbuch vom Berg Athos und die europa-
ische Ikonenforschung im 19. Jahrhundert

Mitte des 19. Jahrhunderts wurde in Europa ein Kompendium fiir Kunstler bekannt, das
die Frage der Uniformitit byzantinischer Kunst zu erkliren schien. Zwischen 1730 und
1734 schrieb der griechische Ménch Dionysius von Fourna (1670 bis nach 1744) ein
Handbuch, das spiter als Malerhandbuch vom Berg Athos oder Hermeneia bekannt wurde.”
Das Buch enthilt schriftliche Erlduterungen zu formalen Kriterien der Gestaltung byzanti-
nischer Ausstattungsprogramme. So gibt es beispielsweise die Anbringungsorte bestimmter
Themen im architektonischen Kontext vor oder macht Angaben zur Darstellungsweise der
Haartracht bestimmter Heiliger. Erlduternde Bebilderungen bzw. Bildmuster, wie es zum
Beispiel im russischen Podlinnik™ der Fall ist, enthilt das griechische Malerhandbuch nicht.
Das Malerhandbuch vom Berg Athos wurde von der westlichen Wissenschaft enthusiastisch
rezipiert, besonders vom franzosischen Kunsthistoriker und Archiologen Adolphe
Napoléon Didron (1806—1867). Didron gilt als einer der ersten Forscher, der sich mit reli-

gi6ser Kunst der Ostkirche anhand von Originalen auseinandersetzte. 1839 besuchte er den

622 Wunschzettel, zitiert nach Effenberger 1990, S. 39.

623 Rumohr 1827-1831, S. 185, in: Effenberger 1990, S. 39.

624 Effenberger bezeichnet diesen Vorgang in seinem Werk als ,,Paradigmenwechsel®, in: Effenberger 1990, S.
0.

625 Hetherington, Paul: The Painter's Manual' of Dionysius of Fourna. Translated into English by Paul Heth-
erington, London 1996, Introduction I.

626 “Stroanovskij Ikonopisnyj Licevoj Podlinnik”. Neu aufgelegt als ,,Jkonenmalerhandbuch der Familie Stro-
ganow*’, Minchen 1965. Das russische Handbuch enthilt musterhafte Zeichnungen mit den zugehorigen
Inschriften und wurde 1869 erstmals publiziert. Vgl. Belting 1990, S. 30, Anm. 7.

175



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

Berg Athos und war fasziniert von der ,,dogmatisch fixierte(n) Ikonengraﬁe“627, die ihm in
den Ikonen der Kirchen der orthodoxen Monchsrepublik vor Augen trat. Ein Hagiograph
des Berges Athos erlauterte Didron die Vorgehensweise der Ikonenschreiber folgenderma-
Ben: ,,Sehet, hier ist ein Manuscript, worin man uns Alles lehrt, was wir zu thun haben.
Hier lernen wir unsern Mortel, unsere Pinsel, unsere Farben bereiten und unsere Gemilde
zusammensetzen und ordnen, da sind die Inschriften und die Denkspriiche, die wir malen
missen und welche ich diesen jungen Leuten, meinen Schiilern, diktire, ztufgezeichnet.“628
Das Handbuch, an dem sich die Maler bei der Gestaltung der Ikonen orientierten, faszi-
nierte Didron auBlerordentlich, weshalb er es ins Neugriechische Gbertragen und schlief3lich
ins Franzosische tibersetzen liel. Dem griechischen Konig Otto 1. stellte er eine neugrie-
chische Abschrift zur Verfiigung. Die kommentierte franzosische Ubersetzung des Maler-
handbuches vom Berg Athos erschien 1845.%

Didron irritierte einerseits das Kunstlerverstindnis der Byzantiner, das er folgendermal3en
charakterisiert: ,,In Griechenland ist der Kiinstler der Sklave des Theologen; sein Werk, das
seine Nachfolger wiederholen werden, bildet das der Maler ab, welche vor ithm gewesen
sind. Der griechische Maler ist den Traditionen unterworfen, wie das Thier seinem Instinkt.
Er macht eine Figur, wie die Schwalbe ihr Nest, wie die Biene ihren Stock. Der griechische
Maler ist Meister tiber seine Ausfithrung; das Technische ist sein, aber nur das Technische,
denn die Erfindung und die Idee gehoren den Kirchenvitern, den Theologen, der katholi-
schen Kirche an.«®

Gleichzeitig faszinierte Didron die reglementierte Malweise der Ikonen. Von der Beschifti-
gung mit der Idee des Maler-Regelwerks versprach er sich tiefergehende Erkenntnisse iiber
die Kunst des franzosischen Mittelalters. ,,Was hier auf dem Berge Athos vorging, mul3te
ebenfalls in Frankreich und im ganzen christlichen Europa in dem Mittelalter vorgegangen
sein.«®!

Inspiriert durch die Publikation Didrons, legte Schifer 1855 eine weitere Ubersetzung des
neugriechischen Manuskripts vom Berg Athos vor, diesmal ins Deutsche.”” Didron lich
Schifer zu dem Zweck seine neugriechische Transkription und stiftete einleitende Erlaute-
rungen zum Malerbandbuch vom Berg Athos in Schifers Veroffentlichung.

627 Belting 1990, S. 28.

628 Schifer, Godehard (Hrsg.): Das Handbuch der Malerei vom Berge Athos. Aus dem handschriftlichen
neugriechischen Urtext {ibersetzt, mit Anmerkungen von Didron d. A. und eigenen von Godehard Schifer.
Trier 1855. Online verfligbar unter

http:/ /openlibrary.otg/books/OL24944191M/Das_Handbuch_detr_Malerei_vom_Berge Athos
(21.12.20106), S. 13.

629 Didron, Adolphe Napoléon: Manuel d'iconographie chrétienne grecque et latin. Avec une introduction et
des notes par Didron. Traduit du manuscrit byzantin, Le Guide de la peinture, par Paul Durand, Paris 1845.
030 Schifer 1855, S. 5.

031 Schafer 1855, S. 14.

632 Schifer 1855. Einleitung von A. Didron, verfasst in Paris, Januar 1845.

176



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

Eine zweisprachige Gesamtausgabe der Hemmeneia auf Griechisch mit russischer Uberset-
zung brachte Athanasius Papadopoulos-Kerameus 1909 heraus.”” Die Didron-kritische
Publikation galt lange als Standardwerk. In den 1920 und 1930er Jahren wurden weitere
Forschungsergebnisse tber die Hemmeneia mit linguistischem und philologischem Schwer-
punkt veroffentlicht.”*

Christine Stephan-Kaissis weist darauf hin, dass nicht die europaweit wahrgenommene
Publikation Didrons die erste eingehende Beschiftigung mit dem Typus des byzantinischen
Malerhandbuches darstellt, sondern eine erste wissenschaftliche Bearbeitung bereits 1832 in
Miinchen stattfand.””
sich zu dieser Zeit mit einem Malerhandbuch, das 1826 bis 1828 mit dem griechischen

Ludwig Schorn, Leiter der Kunstzeitung Das Kunstblatt, beschiftigte

TIkonenmaler Euthymios Dimitrou nach Miinchen gekommen war.” Dimitrou verwendete
das Kompendium fiir die Gestaltung der Ikonen in der Miinchener Salvatorkirche, die zu
dieser Zeit fir die griechische Gemeinde Miinchens renoviert wurde. Schorn legte mit sei-
ner Analyse dieses Handbuches eine wesentliche Grundlage fur das Ikonenverstindnis im
19. Jahrhundert in Bayern. Schorn lehnt die byzantinische Kunst formal ab und kritisiert,
dass ,,deren groBartige Elemente durch dulleres und inneres Mif3geschick unterentwickelt
blieben, so daf3 sie Jahrhunderte hindurch in Leblosigkeit beharrte, und zu der Nichtigkeit
herabsank, in der wir sie in ihren jetzigen Werken und am Ende dieses Buches erbli-
cken.[...]*“”

Wie spater auch Didron zeigt sich Schorn zugleich fasziniert von der Idee eines jahrtausen-
dealten Regelwerkes, das er mit Dimitrous Malerbuch in Hinden zu halten glaubt: ,,Bei der
Starrheit, in welcher die griechische Malerei seit einem Jahrtausend geblieben ist, bei ihrer
ginzlichen Entfernung von aller Kenntnif3 der Fortschritte, welche die Kunst im Abend-
lande gemacht hat, lassen sich in den Vorschriften unseres Malerbuchs nur alte Traditionen
erwarten. Fragt man aber, wie weit dieselben zurtickreichen méchten, so diirfte der dullers-
te Punkt die Synode von 842 seyn, welche die Bilderstiirme beendigte, und allein gemalte
Bilder fir zuliBlig erklirte, mit der Bedingung, daf} dieselben stets in gleicher Weise gefer-
tigt werden sollten.|...] So mag sich [...], an die Symbole und andere Forderungen der Kir-
che sich anschlieflend, allméhlich eine Sammlung kiinstlerischer Vorschriften gebildet ha-
ben, die vielleicht im zwdlften Jahrhundert schon die Ausdehnung hatte, in der wir sie in
¢c638

unserem Malerbuche finden.
Die byzantinische Idee vom religisen Maler, der sich als Glied einer Kette begreift, tiber-

633 Papadopoulos-Kerameus, Athanasius: Varia Graeca sacra: sbornik greceskich neizdannych bogoslovskich
tekstov IV=XV vekov, St. Petersburg 1909. Papadopoulos-Kerameus verinderte das neugriechische Original,
indem er es durch eingefiigte Zwischeniiberschriften strukturierte und die Schreibweisen von iiber 1000 Wort-
ten dnderte, vgl. Hetherington 1996, Introduction II.

634 Publikationen des ruminischen Wissenschaftlers Vasile Grecu, vgl. Hetherington 1996, Introduction II.
635 Stephan-Kaissis 2002, S. 141 f.

6036 Hetherington geht davon aus, dass diese erste Erforschung durch Schorn weitgehend unbemerkt blieb,
denn erst mit der erneuten Entdeckung durch Didron und seiner franzésischen Ubersetzung wurde das
Handbuch erstmals europaweit wahrgenommen, vgl. Hetherington 1996, Introduction 1.

637 Schorn, Ludwig: Kunstblatt Nr. 1, Januar 1832, S. 1-4.

038 Kunstblatt Nr. 2, 1832, S. 8.

177



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

tragt Schorn auf die Situation religioser Kunst in Europa und sieht im Malerhandbuch eine
Rettung der allzu ,,willkirlichen Erfindungen® post-byzantinischer Kunstler wie beispiel-
weise Michelangelo. Schorn empfiehlt daher eine Hinwendung zu strengeren Reglements
fir religiose Kunst, wie man es an den traditionellen Darstellungskonventionen byzantini-
scher Kunst beobachten kénne, um die westliche religiose Kunst wieder zu mehr ,,Echtheit
und Wiirde® zu fihren. Somit sei die alte byzantinische Kunst vorbildlich fiir den ,,Geist
des Christentums [...] wegen ihres innigen Zusammenhanges mit der éltesten kirchlichen
Symbolik*.””

Das Malerhandbuch beeindruckte die Vertreter der romantischen Kunstauffassung wie
Schorn und Didron, die innerhalb der sikularisierten Kunst an einer Neudefinition des
religiosen Bildes in Europa arbeiteten, weil sie fasziniert waren von der Idee ,,Glieder einer
Kette* zu sein, ,,die bis in die Zeit des frithen Christentums zurtickreichte.“**

Die Entdeckung der Ikone als Kunstgattung spiegelt die romantischen und historischen
Ideen des 19. Jahrhunderts wieder.”' Dies fiihrte oft zum Missverstindnis der historischen
Ikone. ,,Als der Ikonenkult im Zeitalter der Aufklirung zu einer Randerscheinung gewor-
den war, die nur in volkstumlichen Praktiken noch fortdauerte, restaurierte man ihn im

Kontext der Beschworung einer verlorenen Welt.* 642

,,Im Widerspruch zum Klassizismus
und zur sakularisierten Kunst der Akademien wurde ein Kunstideal, das man fir das mit-
telalterliche hielt und entsprechend verklirte, spiter auf den Fall der Ikone angewandt. Das
»Licht aus dem Osten® sollte die Entfremdung der Kunst aus alten Bindungen [...] be-

643
wusstmachen.

Dass es sich bei diesem Malerbuch um eine jahrtausendealte Anleitung der Ikonenmalerei
handelt, die westlichen Forschern tiefere Einblicke in das Verstindnis byzantinischer Kunst
liefern konnte, stellte sich spater als Missverstindnis heraus. Das Handbuch war erst Ende
des 18. Jahrhunderts verfasst worden und ist sehr wahrscheinlich nicht auf iltere Texte aus
byzantinischer Zeit zuriickzufiihren. Es entstand wohl ,,als Bestandsaufnahme einer ge-
fihrdeten, weil nicht mehr lebenden Tradition®, um die weitere Deformation der Ubetlie-
ferten Bildregeln zu verhindern.*** Zur Erkenntnis, dass das Malerhandbuch ein ,»postby-

zantinisches Produkt“** ist, gelangte die Forschung allerdings erst 1868.*

63 Kunstblatt Nr. 5, 1832, S. 19.

640 Stephan-Kaissis 2002, S. 143.

641 Belting 1990, S. 32.

642 Belting 1990, S. 32.

043 Belting 1990, S. 32.

644 Belting 1990, S. 29.

645 Belting 1990, S. 29.

646 Veol. Hetherington 1996, Introduction I u. II. 1868 publizierte der russische Bischof Prophyrli Uspenski
eine russische Ubersetzung eines griechischen Originals eines Malerhandbuches, die er in Jerusalem kopiert
hatte. Die angebliche Vorlage aus dem 18. Jahrhundert ist verschollen, doch scheint die Quelle in diesem Fall

178



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

Fir Ludwig Thierschs Byzanz-Verstindnis wahrend der Entstehung der Nikodemuskirche
ist deshalb die romantisierende Vorstellung der jahrtausendealten, byzantinischen Ikonen-
schreibertradition grundlegend, wie sie sich mit Ludwig Schorns Rezeption des Malerband-
buchs in Minchen zur Zeit Ludwigs 1. etabliert hatte.

7.2.2. Das ostkirchliche Bild in der Kunstpolitik am Beispiel
Ludwigs I.

7.2.2.1. Zur Kunstentwicklung unter Ludwig I.

Die Kunstpolitik Ludwigs 1. gab entscheidende Impulse dafir, dass sich Minchen neben
Paris zur fihrenden Kunststadt Europas im 19. Jahrhundert entwickeln konnte. Die
Denkmiler, Museums- und Kirchenbauten Ludwigs I. prigen das Stadtbild der Landes-
hauptstadt und begriinden ihr internationales Ansehen.®” Seine Politik hatte bis weit in die
2. Hilfte des 19. Jahrhunderts groen Einfluss auf den Kunstbetrieb Miinchens und strahl-
te auch noch auf das Wirken Ludwig Thierschs ab, der bei Lehrern an der Kunstakademie
studierte, die unter Ludwig 1. als Professoren an die Akademie berufen wurden.

»Ich will in Miinchen eine Sammlung von allem Vortrefflichsten bauen, was ich sah, grie-
chisch, romisch, byzantinisch, sarazenisch, gotisch etc.“*”® Das Zitat Ludwig 1. ist nicht
zeitlich belegt, aber aussagekriftig fur seine Kunstauffassung und Kunstpolitik.

Die von ihm in Auftrag gegebenen Werke waren seinen monarchischen Zielen verpflichtet
und sind daher weniger als Kunstwerke, sondern vielmehr als politische Medien zu verste-
hen. ®” Dabei instrumentalisierte er das Vokabular des antiken Griechenlands, der Byzanti-
ner oder deutscher Heldensagen entsprechend der politischen Aufgabe des jeweiligen Mo-
numents. Die Kunst galt dem Wittelsbacher als ein Mittel, das Prestige des Konigreichs
Bayern im deutschen Bund zu steigern. Gleichzeitig eignete sie sich dazu, die monarchische
Herrschaftsform gegen revolutionire Gefahren zu verteidigen, denn durch Offentliche

tatsichlich die Hermeneia des Dionysius von Fourna (1670—nach 1744) zu sein, ein dreibindiges Handbuch,
das zwischen 1730 und 1734 entstanden ist. Eine zweisprachige Gesamtausgabe der Hermeneia auf Grie-
chisch und mit russischer Ubersetzung brachte Athanasius Papadopoulos-Kerameus 1909 heraus: Varia
Graeca sacra: sbornik greceskich neizdannych bogoslovskich tekstov IV=XV vekov. St. Petersburg 1909.
Diese Publikation kritisierte die griechische Quelle der Ubersetzung Didrons, die angeblich Elemente enthielt,
die von einem gefilschten Manuskript des Malerhandbuchs stammten, das Konstantinos Simonides angefer-
tigt hatte. Simonides (1820—1867), der als einer der bekanntesten Falscher des 19. Jahrhunderts gilt, arbeitete
sowohl kalligrafisch als auch wissenschaftlich ab 1836 in den Kldstern und Bibliotheken des Berges Athos.
In den 1920 und 1930er Jahren wurden weitere Forschungsergebnisse tiber die Hermeneia publiziert, diesmal
vom rumdnischen Philologen Vasile Grecu.

47 Bittner 20006, S. 328.

648 Zitiert nach Haltrich, Gunther-Alexander: Leo von Klenze. Die Allerheiligenhofkirche in Miinchen, Miin-
chen 1983, S. 38.

649 Battner 20006, S. 327.

179



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

Kunst- und Architekturmonumente konnten Briicken in die Vergangenheit geschlagen
werden, die das monarchische Bewusstsein der Bevolkerung festigten.

Anhand zweier Beispiele soll eingangs die komplexe Verkntipfung von Kunst, Religion und
Politik bei Ludwig 1. aufgezeigt werden.

Um seine monarchischen Grundsitze durch historische Tradition zu legitimieren und dies
auch visuell greifbar zu machen, nutzte Ludwig I. beispielsweise die Bildhauerei. So riickte
er in Form eines Reiterstandbildes den historischen Regenten Kurfiirst Maximilian 1.
(1573-1651, Kurfirst ab 1623), den Herrscher der katholischen Gegenreformation, wieder
ins Bewusstsein der Offentlichkeit. Das historische, konservative Herrscherideal verband
Ludwig I. mit einer Denkmalikonografie, die sein religiés fundiertes Gewaltmonopol sym-
bolisierte und der Offentlichkeit allzeit im Kunstwerk vor Augen fiihrte.””

Anhand eines zweiten Beispiels wird der Versuch Ludwigs I. deutlich, vaterlindische Ge-
schichte zu verherrlichen, ja sogar neu zu bilden und physisch erlebbar zu machen: ,,Die
Aufgabe der Walhalla war ihrer Idee nach, die Geschichte zu gestalten und zu beeinflussen,
ein Kriterium, das sich bereits Winckelmann in seiner Arbeit Geschichte der Kunst des Alfer-
tums zur Aufgabe gemacht hatte.[...] Es sind idealistische, romantische Geschichtsbetrach-
tung und stirker noch nationale Emphase eines historischen Augenblicks, die das Bild der
Walhalla mitbestimmen.“®' Demnach dient die Walhalla der ,Propagierung und Bewah-

. P 652
rung von konventionalisierten Werten®

und damit der Festigung des Herrschaftsanspru-
ches des Monarchen. Wie Frank Bittner ausfiihrt, setzte Ludwig 1. Kunst nie als Macht-
Legitimation ein, denn diese leitete er allein aus dem Gottesgnadentum her. ** Die Kunst-
politik sei jedoch als ,,systemstabilisierend” *** zu werten vor dem Hintergrund der politi-
schen Situation nach der franzésischen Revolution.

Die Sakralarchitektur eignete sich ganz besonders dazu, der Offentlichkeit den absolutisti-
schen Herrschaftsanspruch Ludwigs 1. vor Augen zu fithren, den er aus dem Gottesgna-
dentum herleitete. Wihrend der Regierungszeit Ludwigs 1. wurde in Minchen eine Vielzahl

neuer Kirchen gebaut, darunter die Abtei St. Bonifaz, die Ludwigskirche, die Mariahilfkir-

050 Ludwig I. stiftete ein Reiterdenkmal zu Ehren Maximilians 1. (1573-1631, Herzog von Bayern 1598-1623
und Kurfirst von Bayern 1623—-1651) am Wittelsbacherplatz Munchen, 1833—1835 entworfen von Bertel
Thorvaldsen. Anhand der Tkonographie der Reliefs in der Sockelzone des Reiterstandbildes Maximilians I.
wird die Herrscherideologie Ludwigs 1. deutlich: Der Genius der Gerechtigkeit, dessen Attribute eigentlich
Schwert und Waagschale sind, wird hier neben der weiterhin vorhandenen Waagschale mit den herkulestypi-
schen Attributen der Keule und des Léwen ausgestattet. Zeichen der Stirke und Macht stehen somit im Vor-
dergrund des Herrschaftsverstindnisses Ludwigs I. und charakterisieren seine Herrschaft als Gewaltmonopol.
Die Gesetzestafeln, die dem Genius der Gerechtigkeit beigeordnet sind, erinnern formal stark an die alttesta-
mentarischen Gesetzestafeln und vermitteln ein religits fundiertes Verstindnis der Gerechtigkeit Ludwigs I.,
die Verfassung von 1818 ist nicht dargestellt. Diese Hinweise verdanke ich Professor Frank Bittner aus sei-
nem Hauptseminar ,,Skulptur um 1800, Ludwig-Maximilians-Universitit Miinchen, Sommersemester 2008.
651 Stolz, Ruprecht: Die Walhalla. Ein Beitrag zur Denkmalsgeschichte im 19. Jahrhundert. Univ. Diss. Koln,
Koln 1977, S. 233.

52 Schnell, Werner: Neue skulpturale Aufgaben des 19. Jahrhunderts, in: Kunsthistorische Arbeitsblitter, H.
3,2004, S. 52.

653 Biittner 20006, S. 324.

654 Ebd.

180



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

che in der Au und die Allerheiligen-Hofkirche. Auch engagierte sich Ludwig I. bei der Fer-
tigstellung der Dombauprojekte in Regensburg, Speyer, Bamberg und Kéln und unterstitz-
te die Restaurierung von 84 Klostern in seinem Einflussgebiet. Die enge Verkniipfung von
Kirche und Politik bei Ludwig I. griindet sich einerseits auf dem Wunsch nach ,,Férderung
von Frommigkeit und Kirchlichkeit® im bayerischen Volk, um dadurch revolutionire Ge-
fahren abzuwenden, ist aber andererseits als ,,romantisches, dsthetisches, ja historistisches
Motiv* der politischen Priorititen zu interpretieren,”” um den Rang des Kénigreichs Bay-
ern im Rahmen des deutschen Bundes zu stirken.

Wie Christine Stephan-Kaissis herausstellt, hielt das Interesse an Griechenland und Byzanz
in Minchen besonders lange an. Anders als im tbrigen Europa, wo man sich zur Ge-
schichtsbildung der Nation und zur Stirkung des Zusammengehorigkeitsgeftihls auf das
eigene Mittelalter bezog, blieb in Miinchen neben anderen Historismen der Neobyzanti-
nismus unter den Wittelsbachern lebendig.656 Zahlreiche Kirchenbauten wie die Allerheili-
gen-Hofkirche, die Salvatorkirche oder St. Bonifaz arbeiten mit neobyzantinischen Wirde-
formeln. Doch nicht nur im Sakralbau, sondern auch bei reprisentativen Bauten wie der
Miinchener Universitit, die von Friedrich von Girtner geplant wurde, oder dem fiir Lud-
wig II. erbauten Thronsaal in Schloss Neuschwanstein kamen byzantinische und damit
sakrale Stilmittel zum Einsatz. Da die kulturpolitischen Bestrebungen Ludwigs I. sich
nachhaltig auf das Kunstgeschehen Minchens auswirkten und auch nach seiner Abdan-
kung 1848 bis in die zweite Hilfte des 19. Jahrhunderts nachwirkten, ist der Geist der lu-
dovicianischen Kunstpolitik auch noch fir den jungen Ludwig Thiersch pragend.

7.2.2.2. Neobyzantinismus in der ludovicianischen Sakralar-
chitektur. Allerheiligen-Hofkirche und Salvatorkirche

Als initiales Werk der neobyzantinischen Sakralarchitektur in Minchen gilt die Allerheili-
gen-Hofkirche. Im Jahre seines Regierungsantrittes realisierte Ludwig I. den lange gehegten
Plan, byzantinischen Glanz nach Miinchen zu holen und beauftragte seinen Hofarchitekten
Leo von Klenze (1784-1864) mit dem Bau einer Hofkirche. Zum Hintergrund der Entste-
hungsgeschichte ist tiberliefert, dass Ludwig L. in der Weihnachtszeit der Jahre 1817 und
1823 in Palermo die Christmette in der Cappella Palatina besuchte. Die 1140 geweihte Pa-
lastkirche der Normannenkonige erweckte in thm den ,,Eindruck eines in Dunkel gehiillten
farbig schimmernden Schreines [...], in dem der flackernde Schein der Kerzen schwebende
Muster und Gestalten aus den kostbaren Goldgriunden der 700 Jahre alten Wandmosaike

655 Korner, Hans-Michael: Seid fromm; hierin ist alles Gute enthalten. Kénig Ludwig 1. und seine Kirche,
Vortrag vom 24.0.5.2012 in St. Bonifaz, Munchen. Der Vortrag wurde gehalten innerhalb der Reihe ,,Das
ludovicianische Miinchen im Wandel der Zeit®, die vom Institut fiir Bayerische Geschichte der LMU Miin-
chen ausgetichtet wurde. Der Vortrag ist als podcast verfiigbar unter https://cast.itunes.uni-
muenchen.de/vod/clips/pB2nLPn3fK/flash.html (08.10.2013).

656 Stephan-Kaissis 2002, S. 150.

181



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

l6ste und ithnen zu geheimnisvollem Leben verhalf.“®"  Die Palastkirche, die Ludwig bei
seiner Reise nach Sizilien besuchte, zeichnet sich durch die typisch sizilianische Vermi-
schung von arabischen, byzantinischen und siiditalienischen Kunsttraditionen aus.“** Das
mystische Raum-Erlebnis der Kirche weckte in Ludwig I. noch zu Kronprinzenzeiten den
Wunsch, in Minchen eine eigene Palastkapelle zu besitzen, die der Cappella Palatina in der
Wirkung nachempfunden sein sollte. ,,Neben der Begeisterung fiir die mystisch-dsthetische
Erfahrung in Sizilien war der Bau dieser ersten Kirche nach der Sikularisation wichtig fiir
die Reprisentation des politischen Selbstverstindnisses Ludwigs: die Religion war ent-
scheidend, um weiterhin das Kénigtum als Gottesgnadentum zu legitimieren.“*”

Leo von Klenze bewegte den Konig allerdings dazu, von der architektonischen Gestaltung
des Innenraums der mittelalterlichen Cappella Palatina abzuweichen, da sie sich hinsichtlich
der Raumaufteilung weniger als Vorlage fiir eine Hofkirche eignete. San Marco mit seinen
Emporen iiber den Saulenarkaden erwies sich als geeigneteres Vorbild fir die Emporen,
die fiir die konigliche Familie und den Hofstaat benétigt wurden.*” Auch stilistisch konnte
sich Klenze nicht mit der italo-byzantinischen Innenausstattung anfreunden und insistierte,
die venezianischen Mosaike von San Marco als Vorbild fiir die Dekoration der Miinchener
Kirche zu adaptieren. Er begriindete seine Empfehlung damit, dass der venezianische Dom
mit seinen wirkungsvollen Goldflichen der Prototypus des von Ludwig 1. gewihlten by-
zantinischen Stils sei.”” So gelang es Klenze, anstelle der byzantinischen Tradition Siiditali-
ens den venezianischen Byzantinismus als Vorbild fiir das Innere der Allerheiligen-
Hofkirche in Miinchen zu verwenden.*”

Die Allerheiligen-Hofkirche wurde zwischen 1826 und 1837 an der Ostseite der Residenz
errichtet und am 29. Oktober 1837 geweiht.”” In Anlehnung an italienische Kirchen sollte
sie zundchst mit Mosaiken ausgestattet werden. Klenze entwickelte auf der Basis des kom-
plexen Programms von Ignaz Déllinger einen kunstlerischen Entwurf mit Szenen des Al-
ten und Neuen Testaments von der Schopfung bis zur Auferstehung und Himmelfahrt
Christi. ,,Auf goldschimmerndem Grund zeigt er eine Synthese von klassizistischer Orna-
mentik franzosischer Provenienz und, besonders bei den Figuren, von archaisierenden,
frithchristlich-byzantinisch-strengen Motiven.“”* Angebote von italienischen und &sterrei-

657 Schroeder, Veronika, Die Allerheiligen-Hofkirche, in: dies. (Hrsg.): Allerheiligen-Hofkirche. perpetuus
transitus. Minchen, New York 1997, S. 11 f.

658 Stephan-Kaissis 2002, S. 135. Hinweis auf die grundlegende Abhandlung von Demus, Otto: Mosaics of
Norman Sicily 1988, erschienen 1950, S. 25-72.

65 Buttner, Frank: Ludwig I. Kunstférderung und Kunstpolitik, in: Schmid, Alois/ Weigand, Katharina
(Hrsg.): Die Herrscher Bayerns. 25 historische Portraits von Tassilo II1. bis Ludwig III., Miinchen 2006, S.
315; vgl. auch Schroeder 1997, S. 16.

660 Schroeder 1997, S. 13 f.

661 Zit. nach Haltrich 1983, S. 22.

662 Fastert, Sabine: Wandmaletrei der Romantik und des Historismus, in: Kunsthistorische Arbeitsblitter, Bd.
6, Koln 2005, S. 32—44, hier S. 38.

663 Schroeder 1997, S. 12.

664 Fastert, Sabine: (K)Ein Platz neben Cornelius? Nationale Differenzen in der Nazarener-Rezeption am
Beispiel von Heinrich Maria von Hess, in: Dialog und Differenzen. Deutsch-Franzésische Kunstbeziehungen
1789-1870. Betlin 2010, S. 283-2906, hier S. 286 f.

182



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

chischen Mosaizisten, die sich wenigstens auf 800.000 Gulden beliefen, fithrten zu einer

L°® Aus wirtschaftlichen Griinden konnte diese aufwindige Mosa-

Erntchterung Ludwigs
itkausschmtckung schlie8lich nicht realisiert werden, weshalb ein umfangreiches Fresken-

programm entworfen wurde, das die Wandflichen des Kircheninneren tberziehen soll-
<666
te.*

Peter von Cornelius, der die Freskomalerei bei den Lukasbridern in Rom ertlernt hatte,
brachte die alte Technik 1820 nach Munchen und etablierte sie an der Minchener Kun-
stakademie”’ Mit der Ausmalung der Allerheiligen-Hofkirche wurde 1829 auf Empfehlung
von Klenze der junge Heinrich Maria von Hel3 (1798—1863) beauftragt, obwohl Ludwig I.
zunichst daran zweifelte, dass der nazarenisch geprigte Maler den gewtinschten byzanti-
nisch-strengen Stil umsetzen kénne. Nach seinem Studium an der Miinchener Akademie
hatte sich Hel3 1821 dem Nazarenerkreis in Rom angeschlossen.

Der religios geprigte Kunstlerbund entwickelte in Anlehnung an die italienische Frihre-
naissance und an Direr eine Formensprache, die sich in stilisierten Gebirden und Ge-
wanddraperien duflerte, mit idealisierten Gesichtern arbeitete und dabei gleichzeitig eine
naturalistisch-sinnliche Wirkung der Farbe ablehnte.’” Die Ideale des Lukasbundes wurden
bereits von Peter Cornelius (1783-1867) an der Miinchener Akademie etabliert.”” Corneli-
us hatte sich 1811 in Rom im Kreis der Lukasbriider um die Erneuerung der nationalen
und religiésen Kunst bemtiht, wobei er sich primir an Raffael orientierte. Entscheidend fiir
die Minchener Kunst des frihen 19. Jahrhunderts war sein Einsatz fir eine Erneuerung
der Freskomalerei, die in Minchen im Programm fir die Fresken der Glyptothek, in der
monumentalen Darstellung des Jingsten Gerichts in der Ludwigskirche und im Freskenpro-
gramm fir die Alte Pinakothek ihre Ausprigung fand. Heinrich Maria von Hel3, der mit
Unterstiitzung von Peter Cornelius 1826 an die Miinchener Akademie berufen worden war,
setzte die von Cornelius begonnene Tradition fort und entwarf im Auftrag Konig Ludwigs
I. nicht nur den Freskenzyklus fir die Allerheiligen-Hofkirche, sondern auch fir die Basili-
ka St. Bonifaz. Er forderte die Entwicklung der religiosen Kunst in Miinchen nicht nur in
Freskenprojekten, bei deren Ausfithrung ihm seine Schiiler assistierten, sondern prigte als
Leiter der Klasse fiir Glasmalerei an der Akademie den Aufschwung religioser Glasmalerei

: 670
in Europa.

665 Ebd.

666 vgl. Schréder 1997, S. 14.

667 Gross, Friedrich: Wandmalerei der Romantik und des Historismus, in: Kunsthistorische Arbeitsblitter
7.4.1,12/2001.

668 Kaiser 2000, S. 12.

09 Ludwig, Horst: Minchner Malerei im 19. Jahrhundert. Miinchen 1978, S. 17 f.

670 Aus Ludwig Thierschs Memoiren geht hervor, dass er 1895 mit der Anfertigung von Cartons fir 6 Glas-
fenster in der Kemptener St. Mang Kirche beauftragt wurde. Sie zeigten u.a. Szenen aus dem Leben Christi
und Luther auf dem Reichstag zu Worms. Die Ausfithrung wurde von der international erfolgreichen Kénig-
lich Bayerischen Hofglasmalerei . X. Zettler in Miinchen tbernommen. Auf der Website der Evangelisch-
Theologischen Fakultit der LMU Miinchen findet sich die Abbildung des Kartons im Abschnitt des besonde-
ren Forschungsprojektes ,,Luther in Bayern® unter http://www.kg2.evtheol.uni-

183



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

Klenzes helle, durch bunte Farben geprigte Raumstimmung erfuhr durch Heinrich Maria
von HeB eine wesentliche Anderung hin zum romantisch-mystischen Charakter, der von

der zeitgendssischen Kunstkritik hoch gelobt wurde.®”!

Dem italienischen Prototyp fol-
gend, finden sich in der Allerheiligen-Hofkirche Merkmale wie voneinander getrennte Bild-
zonen und eine Pantokrator-Darstellung in der zentralen Kuppel. Im Wesentlichen ging es
jedoch nicht um eine ikonografische Losung, sondern um eine Anniherung an die mystisch
glanzvolle Atmosphire der italienischen Vorbilder mit ihrer Mosaikdekoration, die Hel3

durch eine reiche Vergoldung der Wandflichen zu erreichen versuchte.”” (Abb. 3)

»In der Figurenauffassung nahm er Abstand von den strengen byzantinischen Vorbildern
und orientierte sich, hier ganz Cornelius-Schiiler und vom Kénig im Vorfeld durchaus rich-
tig eingeschitzt, vielmehr an der italienischen Renaissancemalerei...“’” Die atmosphiri-
sche, gedimpfte Lichtstimmung hat ihr Vorbild nicht bei den Meistern der Frith- und
Hochrenaissance, die die Nazarener inspirierten, sondern orientiert sich an der Atmosphire
der Cappella Palatina auf Sizilien.”*

Heute sind lediglich einige Fragmente der Fresken erhalten, weil die Allerheiligen-
Hofkirche in ihrer urspringlichen Gestalt beinahe vollkommen zerstort ist. Daher muss in
der Beschreibung des Kirchenraumes auf Bildquellen vor dem Zweiten Weltkrieg zurtick-
gegriffen werden. Diese Fotografien und ein Stich von 1843 vermitteln eine Ahnung der
Ausmalung und der Raumstimmung, die durch zeitgendssische Beschreibungen tberliefert
ist. Dort ist die Rede von ,,der stimmungsvollen Stilschénheit, von dem dimmerumbhiillten,
weihevollen Zauber, welcher dem [Innenraum der Kirche] eigen ist.““” Eine Quelle aus
dem Jahre 1933 schildert den Raumeindruck folgendermallen: ,,Eine schlichte, grofB3e
Frommigkeit trigt diesen intimsten Gemildezyklus unter den Monumentalaufgaben der
Ludwigszeit. [...] Schone Gestalten heben sich in edler, zarter Form von dem stummen
Gold des Grundes, geriduschlos verschwebt Bild und Gestalt, wie Sonnenlicht auf empor-
steigendem Weihrauch glinzt: tiberall stille Andacht.““” Diese Eindriicke erliutern die mys-
tische, tberwiltigende Wirkung, die der Kirchenraum vermittelte. Die Beleuchtung des

muenchen.de/forschung/projekte/besonders/lutherinbayern/hauptseitenbilder /009/

index.html (02.03.2013). 1900 entstand ein Entwurf fiir ein Jingstes Gericht, der als gro3es Glasfenster in der
Christuskirche in Neuhausen realisiert werden sollte. Der aquarellierte Entwurf kam jedoch nicht zur Ausfith-
rung, da kein Stifter gefunden wurde

671 Fastert 2005, S. 38.

672 Anonym: Uber die innere Dekorazion der Allerheiligen-Hofkirche in Miinchen, in: Allgemeine Bauzei-
tung, Forster, Ludwig (Hrsg.), Nr. 52, Jg. 1837. Wien 1837, S. 433—435. Online verfiigbar unter
http://anno.onb.ac.at/ cgi-content/anno-
plusPapm=0&aid=abz&datum=18370003&zoom=2&seite=00000433&x=18&y=11 (18.03.2013). Fiir die
nihere Erlduterung des Programmes der Allerheiligen-Hofkirche verweise ich auBerdem auf den Aufsatz von
Veronika Schroeder, der auch Abbildungen der Ausstattung vor der Zerstérung 1944 beinhaltet.

673 Fastert 2010, S. 286.

674 Ebd., S. 288.

675 Beschreibung aus dem Jahre 1918, zitiert nach Schroeder 1997, S. 16.

676 Hans Karlinger tiber die rdumliche Wirkung der Allerheiligen-Hofkirche 1933, zitiert nach Schroeder 1997,
S.18.

184



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

Kirchenraumes war zur Unterstiitzung dieses Eindruckes stark eingeschrinkt, da sich nur
hinter den Emporen Fenster befanden, die zudem das eindringende Licht durch Grisaille-
Bemalung dampften.

Gerade die mystisch anmutende, und die, wie die Beschreibung des Raumetlebnisses zeigt,
das Gemiit des Betrachters intuitiv erfassende Ausdrucksstirke der Ausmalung im neoby-
zantinischen Stil wahlte Ludwig I. als Kommunikationsmittel der religiosen Legitimierung
seiner Herrschaft. ,,Was zihlte, waren nicht die Details der einzelnen Darstellungen, son-
dern der iiberwiltigende Gesamteindruck.“”” So ist die Ludwigskirche 1829 bis 44 von
Friedrich Gartner (1792—-1847) ebenfalls im neobyzantinischen Stil errichtet worden, um
die religitse Legitimierung des Konigtums von Gottes Gnaden zu visualisieren. Die Aus-
malung der Ludwigskirche unterscheidet sich jedoch durch ihr intellektuell anspruchsvolles,
komplexes Bildprogramm von Cornelius wesentlich vom sinnlichen, vorwiegend das Ge-
miit der Betrachter ansprechenden Gesamteindruck in der Allerheiligen—Hofkirche.(’78
»Aufgrund seiner spezifischen Qualititen, die sich aus seiner historischen oder geographi-
schen Zugehorigkeit ergeben, konnte ein historischer Stil wieder fiir die aktuelle Kunst
vorbildlich werden.“”” Was Biittner fiir die Adaption historischer Stile innerhalb der Ge-
schichtsmalerei definiert, kann an dieser Stelle auf die religiése Malerei im Sinne der Adap-
tion einer idealisierten, historischen Weltanschauung iibertragen werden. Fir das kiinstleri-
sche Schaffen Ludwig Thierschs hat die Wiederbelebung der byzantinischen Formenspra-
che in Minchen durch seinen Lehrer eine besondere Bedeutung. Sie legen die Basis fir
seine Auseinandersetzung mit byzantinischen Originalen in Griechenland.

Wichtig im Hinblick auf eine mogliche Rezeption Ludwig Thierschs ist das Verstindnis
byzantinischer Kunst, das ihm iiber seine Lehrer und iiber das Beispiel der Allerheiligen-
Hofkirche vermittelt wurde. Anhand dieses Beispiels ldsst sich spiter weiterverfolgen, ob
sich Ludwig Thiersch tiber die Rezeption formaler Qualititen byzantinischer Originale

hinaus auch einen Zugang zu ihrem religiosen Gehalt erarbeiten wird.

Ludwig 1. ging es in der Ausstattung seiner Hofkirche nicht um ein tiefgehendes Verstind-
nis byzantinischer Bildtraditionen oder eine originaltreue Wiedergabe der Cappella Palatina.
Ziel war lediglich, die ,,byzantinische Wirkung hervorzubringen®, um beim Betrachter eine
religios-mystische Gefiihlslage hervorzurufen, welche er mit der Ostlichen Variante des
christlichen Glaubens im schillernden Reich von Byzanz identifizieren konnte. Deshalb war
es aus bayerischer Sicht nicht erforderlich, sich eingehend mit der ,,urspriingliche(n) Auf-
gabe der monumentalen Wandmalerei im Mittelalter (auseinander zu setzen), die Glaubigen
auf visuellem Wege tber die christlichen Lehren und biblischen Geschichten zu unterrich-

677 Fastert 2010, S. 289 ff.

78 Vgl. Fastert 2010, S. 289 ff.

67 Bittner, Frank: Gemalte Geschichte. Catl Theodor Piloty und die europdische Historienmalerei des 19.
Jahrhundetts, in Baumstark, Reinhold/ Buttner, Frank (Htsg.): Grosser Auftritt. Piloty und die Historienma-
lerei, Kat. Ausst. Bayerische Staatsgemildesammlungen, Miinchen (Neue Pinakothek, 4.4.2003-27.7.2003),
Kéln 2003, S. 24.

185



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

ten.“” Die Allerheiligen-Hofkirche zeigt somit eine rein formale Rezeption byzantinischer
Bildtradition. In diesem Sinn arbeitete Hel3 die Charakteristika, die seiner Ansicht nach
byzantinische Bildwerke ausmachten, in der Allerheiligen-Hofkirche heraus: Blockhaftigkeit
der Figur, Vereinfachung der Formensprache, Monumentalitit und strenge Frontalitat.
AuBlerdem hatte der Goldgrund besondere Bedeutung fir die Atmosphire des Kirchen-
raums. Im Gesamteindruck iiberwiegt ansonsten das Erbe westlicher Kunsttraditionen.

Christine Stephan-Kaissis weist auf die westlich geprigte ,,lyrische Stimmung* der Figuren
in der Allerheiligen-Hofkirche hin, die bereits bei Fra Angelico vorgeprigt sei.””' Auch Be-
wegungsmotive und Farbharmonien seien nicht aufgrund von Ikonen-Rezeption herzulei-
ten, sondern haben ihre Vorldufer in der hofischen Buchmalerei des westlichen Mittelal-
ters.”” . Die Malereien der Allerheiligen-Hofkirche, die byzantinische Vorbilder oder zu-
mindest das, was man dafiir hielt, in einem romantischen Formenvokabular nachbuchsta-
bierte, wurden nach zeitgendssischem Urteil vom Minchener Publikum gelobt.“(’83

In der Kunstkritik galt der Bau architektonisch als wenig gegliickt, wohingegen die Gestal-
tung des Innenraums als ,,vielleicht das Beste, was die Wandmalerei in neuerer Zeit hervor-
684

gebracht hat®, galt.
Kunstkritik die Ausmalung Heinrich von HelR< %

Mehr noch als die deutsche Kunstkritik wiirdigte die franzosische

Im Gegensatz dazu wurde die Neugestaltung der Salvatorkirche durch das Minchener
Publikum kritisch betrachtet. Anhand dieser Kirche lassen sich Riickschlisse auf die Ak-
zeptanz origindr griechischer religioser Kunst in Miinchen ziehen.

Ludwig I. tberlie3 1828 die sdkularisierte Salvatorkirche der griechisch-orthodoxen Kir-
chengemeinde Miunchens. Renovierung und Umbau des Gebidudes wurden aus 6ffentli-
chen Mitteln finanziert. Um eine Schenkung liturgischer Gegenstinde wurde beim russi-
schen Zaren Nikolaus I. angefragt, der die notwendige Kirchenausstattung, wie beispiels-
weise ein reich verziertes Evangeliaré%’ zu Verfiigung stellte. Die Weihe nach orthodoxem
Ritus fand am 18. Dezember 1829 statt, dem Nikolaustag nach julianischem Kalender. Ste-
phan-Kaissis erldutert die Hintergriinde der russischen Schenkung: ,,Die Zugehorigkeit des

80 Stephan-Kaissis 2002, S. 136 f.

81 Stephan-Kaissis 2002, S. 137, Fuinote 34 verweist in Habitus und Gewandgestaltung der Christusgestalt in
der Apsis der Allerheiligen-Hofkirche auf eine mégliche Rezeption des verklirten Christus von Fra Angelico
im Kloster von San Matco, Florenz, ObergeschoB3, Zelle 6, und verweist zusitzlich auf eine Abbildung in
Pope-Hennessy, J.: Angelico, 1981, Abb. S. 38.

82 Stephan-Kaissis 2002, S. 137.

683 Buttlar, Adrian von: Leo von Klenze. Leben, Werk, Vision. Miinchen 1999, S. 232.

084 Minchen im Juni 1836, in: Kunstblatt 71, 18306, S. 293-294, hier S. 293.

685 Fastert 2010, S. 292 ff. Sabine Fastert fuhrt diesen Umstand auf die Publikation ,,Geschichte der neueren
deutschen Kunst™ von Raczynski zuriick, die 1838 auf Deutsch und Franzésisch erschienen war. Das grofie
Interesse des franzésischen Forschers Fortoul lag in der Tatsache begriindet, dass er Beziige zwischen Hel3*
Freskenprogramm und franzdsischen Freskenprojekten der Inges-Schiiler Adolphe Roger und Dominique
Papety herstellte, die in Kirchenmalereien der 1830er und 1840er Jahre vergleichbare renaissanceorientierte
Figurenmalerei auf Goldgrund realisiert hatten.

986 Abbildung siche Kotsowilis 1998, S. 178.

186



DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

russischen Zaren zur ostchristlichen Kirche pridestinierte ihn dazu, die orthodoxe Ge-
meinde in Minchen mit einer frommen Stiftung zu unterstiitzen. Sein Bruder, der kurz
zuvor verstorbene Zar Alexander, war zusammen mit Konig Ludwig einer der ersten Mit-
glieder des griechischen Philomusenvereins zur Foérderung der Kunst und Erziehung gewe-
sen, dem im Ubrigen auch Friedrich Thiersch angehérte. ™

Nach Entwiirfen Leo von Klenzes wurde eine neoromanische Ikonostase eingebaut, die
mit Bilderschmuck des griechischen Tkonenmalers Euthymios Dimitrou aus Patras ausge-
stattet wurde.” (Abb. 4 a—b) Dimitrous Tkonen wurden in Miinchen stark kritisiert: ,,Er
[Anm. Futhymios Dimitrou| hatte, seiner Aussage nach, frither mehrere Kirchen
in Griechenland und Makedonien mit Gemilden verziert und besal3 einige technische Fer-
tigkeit in der bei den Griechen gewdhnlichen Tempera-Malerei, dabei aber wenig Einsicht
in die Zeichnung, welchen Mangel er hier durch eifriges Studium der Antike und des le-
benden Modells doch nur nothdiirftig zu decken vermochte. Als die griechische Kapelle in
unsrer Stadt eingerichtet wurde, erhielt er den Auftrag, die Bilderwand vor dem Sanctuari-
um mit Gemilden zu verzieren, und er vollendete diese Arbeit, so gut es in seinen Kriften
stand, indem er die griechischen Vorstellungsweisen mit einer bessern Ausfithrung zu ver-
einigen suchte, als thm friher moglich gewesen war. Unter den von ihm gemalten Bildern
der Altarwand, welche den Heiland, die heilige Jungfrau mit dem Kind, beide thronend,
und Johannes den Taufer, dann die Verklarung, das Abendmahl und die Dreieinigkeit vor-
stellen, sind die des Heilands und des Vorliufers Johannes allein merkwiirdig.«
Andererseits weckte Dimitrous Arbeitsweise das Interesse der Geisteswissenschaftler Miin-
chens, denn der griechische Maler orientierte sich in der Gestaltung seiner Ikonen an einem
Malerhandbuch. Ludwig Schorn (1793-1842), der wihrend der 1820er und 30er Jahre eine
Professur an der Akademie der bildenden Kiinste in Minchen und einen Lehrstuhl fiir
Mythologie und Kunstgeschichte an der Universitit Miinchen innehatte, beschiftigte sich
1831 in einem Vortrag, den er in der philosophisch-philologischen Klasse der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften gehalten hatte, mit diesem Malerhandbuch des Euthymios
Dimitrou. Diesen Vortrag publizierte er im Januar 1832 in funf Folgen in der Zeitschrift
Kunstblar™, deren Redaktion er seit 1820 leitete. Karl Schorn kam nach seinem Theologie-
studium in Erlangen nach Minchen, wo er sich 1816 im Kreis um Friedrich Thiersch mit

987 Stephan-Kaissis 2002, S. 139.

688 Kotsowilis 1998, S. 125.

9 Schorn, Ludwig: Nachricht tiber ein neugtiechisches Malerbuch. Vorgetragen in einer Sitzung der philoso-
phisch-philologischen Klasse der Konigl. Akademie der Wissenschaften in Miinchen am 6. August 1831 vom
Herausgeber L. Schorn. Der Vortrag wurde im Januar 1832 in finf Folgen im Kunst-Blatt, Nr. 1, 2, 3,4, 5
publiziert. Das Kunstblatt ist online verfugbar unter Bayerische Staatsbibliothek digital: http://reader.digitale-
sammlungen.de/de/fs1/object/display/bsb10531823_00013.html (28.01.2013).

690 Das ,,Kunst-Blatt™ war zunichst eine Beilage der Zeitschrift ,Morgenblatt fiir gebildete Stinde’, entwickel-
te sich aber seit der Leitung Schorns (1820 bis 1842) zur fithrenden Kunstfachzeitschrift Deutschlands. Das
Kunstblatt gilt als wichtige Plattform der Dokumentation der Kunstpolitik Kg. Ludwigs 1. Vgl. Dilk, Enrica
Yvonne: Schorn, Johann Karl Ludwig von, in: Neue Deutsche Biographie 23, 2007, S. 483—484 [Onlinefas-
sung]; online verfugbar unter URL: http://www.deutsche-biographie.de/pnd116922850.html (07.02.2013).

187


http://reader.digitale-sammlungen.de/de/fs1/object/display/bsb10531823_00013.html
http://reader.digitale-sammlungen.de/de/fs1/object/display/bsb10531823_00013.html

DAS RELIGIOSE BILD DER OSTKIRCHE UND SEINE REZEPTION IM WESTEN IM 19.
JAHRHUNDERT

Kunstgeschichte und Archiologie beschiftigte. Hier veroffentlichte er seine erste Publika-
tion Ueber die Studien der griechischen Kiinstler.””' Die Bekanntschaft mit Friedrich Thiersch, der
in Schorn neue wissenschaftliche Interessengebiete geweckt hatte, erlaubt die Vermutung,
dass im Hause Thiersch die Vortrige und Schriften Schorns rezipiert wurden oder sogar
ein personlicher Austausch gepflegt wurde. So durfte auch Ludwig Thiersch in Kenntnis
der Abhandlung Schorns tber das Tagebuch Dimitrous gelangt sein. Anhand der schriftli-
chen Dokumente im Nachlass Ludwig Thiersch ist es wahrscheinlich, dass Ludwig
Thiersch die Inhalte des Schornschen Ansatzes kannte. Ob diese Sichtweise auf das Kon-
zept der Ausmalung der Nikodemuskirche Auswirkungen hatte, wird im folgenden Kapitel
zu prifen sein.

1 Dilk 2007.

188



DIE SONDERROLLE LUDWIG THIERSCHS IN DER KULTURELLEN SITUATION IN ATHEN UM
1850

8. Die Sonderrolle Ludwig Thierschs in der kul-
turellen Situation in Athen um 1850

8.1. Position Ludwig Thierschs in der allgemeinen kulturellen
Situation unter Otto I. in Griechenland

Griechenland entwickelte, aus westlicher Perspektive betrachtet, Giber Jahrhunderte kein
autonomes Kunstverstindnis. Dies ,Jag weitgehend an zwei kulturhistorischen Tatbestin-
den. Finmal lief die Bilderfeindlichkeit der tiirkisch-islamischen Welt keinerlei Anregungen
zu. Dariiber hinaus war die Ikonenmalerei bis ins 19. Jahrhundert hinein der einzige bildne-
rische Ausdruck der griechischen Gesellschaft.“®? Profane Malerei mit ihren Gattungen
Historie, Landschaft, Genre und Portrdtmalerei im westlichen Sinn kam erst mit den euro-
péischen Philhellenen nach Griechenland. Die traditionelle griechische Volkskunst tber-
dauerte das osmanische Reich und beschiftigte sich bis ins 19. Jahrhundert mit illuminier-
ten Handschriften, Wandmalereien oder kunsthandwerklichen Techniken wie Elfenbein-
schnitzerei, Stickerei oder Schmuckherstellung. Neben den bildnerischen Kiinsten hatte in
Griechenland das Lied grof3e Bedeutung in der Volkskunst. Fir die nationale Identitit der
Griechen unter der tiirkischen Herrschaft war daher die einheimische Sprache mit ihren
Volksliedern sogar wichtiger als die darstellende Kunst.””

Erste westliche, vor allem italienische Einfliisse sikularer Malerei hielten in den 1750er
Jahren Einzug und finden sich zuerst auf den Ionischen Inseln. Diese Region zihlte zu den
besonders fortschrittlichen, denn auch Handel und frihe Formen der Industtie waren hier
prasenter als im ibrigen Land.**

Im Wesentlichen setzte jedoch erst im 19. Jahrhundert ein volliger Neubeginn der kiinstle-
rischen Entwicklung Griechenlands ein, der sich weder aus der postbyzantinisch-
italienisierenden Kunst der Ionischen Inseln noch aus der Volkskunst ableiten lie. Lydakis
kann die Kunstentwicklung Griechenlands nur aus dem westlichen Einfluss erkliren, der
unter der Regentschaft der Wittelsbacher die griechische Kunst nachhaltig prigte. ,,Man
beginnt in Wirklichkeit von neuem, indem man gleichzeitig nach vorne und zurtick zur
Antike blickt, die man neu entdeckt. [...| Die Europdisierung, die gelegentlich als provinziel-

092 Eichheim, Hubert: Griechenland. 2. aktualisierte und erg. Auflage, Miinchen 2000, S. 41.

093 Cassimatis 2008, S. 70.

094 Pollali, Aggeliki: An Overview of Greek Painting in the 19th century, in: Loizos, D.I. (Hrsg.): Anistoriton,
electronic Journal of History, Bd. 2. 0. Ort 1998. Online verfiigbar unter:
http://www.anistor.gr/english/enback/e984.htm (17.01.2013).

189



DIE SONDERROLLE LUDWIG THIERSCHS IN DER KULTURELLEN SITUATION IN ATHEN UM
1850

ler Abglanz der Minchener Schule abgetan wurde, bleibt aber in Wahrheit genauso grie-
chisch wie die postbyzantinisch-italienisierte Kunst der Ionischen Inseln. [...] Die griechi-
sche Mentalitit und das Weltempfinden, ja der Phinotypus uralt-griechischer Ausdrucks-
weise leben in ihr fort.“*”

Das bayerische Konzept zur Formierung einer nationalen Identitit des neugriechischen
Staates sah vor, tiber eine gemeinsame Kultur das Zusammengehorigkeitsgefiihl der grie-
chischen Nation zu férdern. Die orthodoxe Religion, frither zentraler Faktor des National-
gefiihls, wurde weiterhin geférdert. Um zu jenem Idealbild des &w/turellen Phinotypus vorzu-
dringen, bemiihten sich die Bayern besonders um die Kultur der griechischen Sprache und
um Uberreste der griechischen Antike, um damit ,,das L.and und die Sprache von spiteren,
als minderwertig angesehenen Elementen zu reinigen: Zahlreiche byzantinische Kirchen und
osmanische Bauten wurden im ganzen Land abgerissen, wihrend man ein von fremden
oder vulgiren Einflissen bereinigtes und antikisierendes Hochgriechisch als Amts- und
Bildungssprache durchsetzte, die Katharevousa (die reinartige).|...] Man pflegte aber auch die
Volkskultur, sammelte die Volkslieder [...], doch immer wieder mit der Absicht, eine Ver-
bindung zur Antike zu entdecken [...].“"”* Damit orientiert sich das bayerische Konzept der
griechischen Kultur am oben aufgezeigten édsthetisch-idealistischen Philhellenismus und
transportiert eigene Bildungsideale ungebrochen nach Griechenland. Der Anschluss an die
genuine christliche Kultur des neuen Griechenland wird versaumt, die byzantinischen Kul-
turgiiter werden, da nicht rezipiert, als wertlos vernichtet. In diese kulturelle Situation muss
Ludwig Thiersch in seiner Sonderrolle eingeordnet werden, wenn er sich der Rettung der
alten byzantinischen Bilder annimmt und deren Restaurierung forciert. Dass er sich bei der
Entwicklung einer neuen religiosen Kunst, wie seinen Briefen zu entnehmen ist, an die
Antike anschlieBen will, erscheint zunidchst widersprichlich und kénnte als kluge taktische
Verbeugung gegentiber den kulturell Verantwortlichen und somit als Legitimierung seiner
byzantinischen Kunst gedeutet werden. Dennoch ist sein Antikenbezug nichts AuBerliches,
Idealistisches, sondern im philosophisch-religiosen Kontext verwurzelt, der seiner byzanti-
nischen Kunst religiosen Ernst verleiht.

Hlepas und Lydakis gelangen in ihrer Rezeption des bayerisch-griechischen Kulturtransfers
zu unterschiedlichen Sichtweisen.

Hlepas stellt eine westliche Sichtweise vor, in der sich ein restauratives Idealbild griechi-
scher Kultur verfestigte, die von minderwertigem gereinigt und auf der Antike aufgebaut wer-
den sollte. Wenn der fremden griechischen Kultur lediglich auflerlich begegnet wurde, kann
dies zu den beschriebenen destruktiven Resultaten fihren.

Lydakis wiirdigt die kulturelle Unterstiitzung fir die Entwicklung einer griechischen Kunst,

95 Lydakis 1972, S. 25.

6% Hlepas, Nikolaos-Komnenos: Ein romantisches Abenteuer? Nationale Revolution, moderne Staatlichkeit
und bayerische Monarchie in Griechenland, in: Alexander von Bormann und Gerhart von Graevenitz (Hrsg.),
Ungleichzeitigkeiten der europiischen Romantik. Wiirzburg 20006, (= Stiftung fiir Romantikforschung, Bd.
39), S. 165-205. 20006, hier S. 193.

190



DIE SONDERROLLE LUDWIG THIERSCHS IN DER KULTURELLEN SITUATION IN ATHEN UM
1850

die nur durch Europiisierung angesto3en wurde. So konnte mit Hilfe der Vorstellung eines
gereinigten 1dealbildes Griechenlands die Kraft zum Fortschritt und Neuanfang gewonnen
werden. Aus dieser idealistischen Motivation heraus nahm Ludwig Thiersch als Vertreter
der Miinchener Schule eine andere, respektvolle Haltung gegentiber dem fremden, griechi-
schen Bild ein. Nur auf dieser Basis war es mdoglich, eine neue Sichtweise auf die griechi-
sche Kunst zu gewinnen, das Fremde des griechischen Phanotypus zu verstehen und das ost-
kirchliche religiose Bild auf dem Weg in die Autonomie zu unterstiitzen.

Wihrend der Regentschaft Ottos I. kamen zahlreiche Kunstler nach Griechenland, um den
kulturellen Wiederaufbau des Landes voranzutreiben. Darunter befanden sich auch Maler
wie Peter von Hef3 und Karl Rottmann, die als erste bayerische Maler von Ludwig I. nach
Griechenland geschickt worden waren, um die historischen Geschehnisse zu dokumentie-
ren. Weitere Kinstler begleiteten den jungen, noch minderjihrigen Regenten. Sie wirkten
als Lehrer und als Ausstatter der neugeschaffenen Reprisentationsbauten, dokumentierten
das hofische Leben in Athen oder hielten militdrische Sujets fest. So gewann der Nazarener
Alexander Maximilian Seitz®’, ein Schiiler von Peter Cornelius und Heinrich HeB, den
Wettbewerb zur Ausstattung der neuen Kathedrale Athens im byzantinischen Stil. Die so-
genannte Grofie Mitropolis wurde 1862 geweiht. Christian Griepenkerl, ein Schuler Rahls,
wurde mit der Ausschmiickung der Akademie der Wissenschaften beauftragt.

Ludwig Thiersch nimmt in dieser Gruppe eine besondere Rolle ein. Denn er wurde als
erster Kinstler dazu berufen, ein neues Bildprogramm fiir eine alte byzantinische Kirche
zu entwickeln. Dabei setzte er sich intensiv mit den erhaltenen, alten Kunstwerken des
Gebiudes auseinander, um mit der Ausstattung der Nikodemuskirche (1854—1855) ein
Werk zu schaffen, das Vorbildcharakter fir die neobyzantinische Malerei gewinnen sollte.
Auf Thierschs Bedeutung fiir die griechische Kunst wird in Kapitel 9 naher eingegangen.

Im Gefolge Ottos I. befanden sich zahlreiche Fachkrifte aus den verschiedensten Diszipli-
nen, die sich zum Wiederaufbau Griechenlands gemeldet hatten: Neben den bereits ange-
sprochenen Kinstlern waren auch Mediziner, Techniker, Verwaltungsbeamte, Handwerker
und zahlreiche Architekten im Gefolge, die nicht nur fir die Planung und Realisierung viel-
faltigster Projekte in Griechenland bendtigt wurden, sondern gleichermallen fiir den Auf-
bau eines Bildungssystems Sorge tragen sollten. Im Rahmen dieser Arbeit soll nidher auf die
Polytechnische Schule / Athener Schule der Kunste eingegangen werden, da Ludwig
Thiersch hier von 1852—1855 als Professor fiir Malerei lehrte.

Die technische Schule, die nach ihrer Griindung am 31. Dezember 1836 in einem Wohn-
haus im Athener Zentrum untergebracht war, diente zunichst als Elementare Sonntagsschule

097 Raczynski, Atanazy: Histoire de l'art moderne Allemagne. 3 Binde, Paris 1836—1841; und Férster, Ernst
Joachim: Geschichte der deutschen Kunst (1851 bis 1860), 5 Bde., Leipzig 1860. Alexander Maximilian Seitz
(1811 Munchen—1888 Rom) war Schiiler von Cornelius und an der Freskierung der Allerheiligen-Hofkirche
unter Heinrich HeB3 beteiligt. Ab 1835 schloss er sich in Rom den Nazarenern an.

191



DIE SONDERROLLE LUDWIG THIERSCHS IN DER KULTURELLEN SITUATION IN ATHEN UM
1850

fiir industrielle Kiinste.””” Unter der Leitung des bayerischen Artillerieoffiziers Friedrich von
Zentner wurden hier nach dem Vorbild der Miinchner Kiniglichen Schule der Bankiinste Bau-
meister fir staatliche Projekte des griechischen Koénigreichs herangebildet. Hierzu zahlten
der Bau des Konigspalastes fur Otto I., aber auch Kirchen-, Verwaltungs- und Militirge-
biude, um dem neuen Koénigssitz Athen ein reprisentatives Antlitz zu verleihen.

Aufgrund des Erfolgs der Schule wurde ein groleres Budget fir die Einrichtung bewil-
hgt699

taglich stattfinden konnte. Auflerdem wurde das Bildungsangebot unter anderem um die

, so dass der ursprunglich nur an Sonn- und Feiertagen erteilte Unterricht ab 1840
Ficher Malerei und Bildhauerei erweitert’”, was zur Griindung der separaten Kunstabtei-
lung und zur Umbenennung der Institution in Polytechnische Hochschule von Athen fihrte.

Zu den ersten auslandischen Lehrern zdhlten der didnische Architekt Christian Hansen und,
als Verantwortliche fur die Abteilung der Bildhauerzeichnung, der Franzose Charles Lau-
rent und der Bayer Karl Heller. Bildhauerei lehrte Christian Siegel, der von Ludwig I. nach
Athen entsandt worden war. Pierre Bonirote war der erste Lehrer fiir Olmalerei.” Als die
meist ausldndischen Lehrkrifte im Zuge der Revolution vom Oktober 1843 entlassen wur-
den, hielten fast nur noch griechische Lehrkrifte den Lehrbetrieb aufrecht. Der Architekt
Lysander Kaftanzoglu wurde zum neuen Direktor der Polytechnischen Hochschule er-
nannt. Nachdem er seine Ausbildung in Italien und Frankreich genossen hatte, leitete er
das Polytechnikum 1843-1863. Er forderte die westlich orientierte kiinstlerische Ausbil-
dung” und sorgte dafiir, dass bald wieder westeuropiische Maler und Bildhauer an die
Hochschule berufen wurden. Kaftanzoglu setzte sich am griechischen Hof erfolgreich da-
fir ein, anstelle des italienischen Arztes, Malers und Archiologen Raffaclo Ceccoli, der
zwischen 1843 und 1852 Malunterricht erteilte, Ludwig Thiersch als Professor fir Malerei
an die Athener Kunstschule zu berufen.

Die Abldufe bei der Errichtung der Polytechnischen Schule spiegeln die Schwierigkeiten
einer eigenen kulturellen Entwicklung Griechenlands wieder: Um Selbstbestimmung be-
mitht bei der Suche nach griechischen Lehrern und Kinstlern, st68t dieser Prozess doch
immer wieder an Grenzen, wenn kein eigenes Personal existent ist. Ahnliches geschieht auf
inhaltlicher Ebene, wenn zwar eine Anbindung an die eigene griechische Kunst und an
einheimisches Handwerk angestrebt wird, aber kein Potential vorhanden ist. So ist eine
Orientierung an der westlichen Kultur zuniachst unabdingbar. Doch wird bei der Auswahl
der westlichen Kiunstler durch Griechen auf gewisse Kriterien geachtet wie Ernsthaftigkeit

098 Ebd., S. 30.

09 Kirchner, Hans-Martin: Friedrich Thiersch. Ein liberaler Kulturpolitiker und Philhellene in Bayern. 2.
Aufl. Wiesbaden, Mainz 2010, S. 147.

700 Kirchner verweist auf folgende Ficher, die ab 1840 zusitzlich angeboten wurden: 1. Technisches Zeich-
nen, 2. Arithmetik, 3. Malen, 4. Architektur, 5. Plastik (Stuck oder Wachs), 6. Technologie, 7. Orthographie,
8. Kalligraphie. Die Herzogin v. Plaisance sorgte dafiir, dass eine Kunstschule eingerichtet wurde, indem sie
das Material fiir 12 Studenten stiftete, vgl. ebd.

701 Cassimatis 2008, S. 68.

702 Kirchner 2010, S. 150 f.

192



DIE SONDERROLLE LUDWIG THIERSCHS IN DER KULTURELLEN SITUATION IN ATHEN UM
1850

in der kinstlerischen Haltung oder auch religiése Tiefe. Die folgenden Briefausziige ver-
mitteln einen Einblick in die historische Begegnung westlicher und 6stlicher Kulturtraditi-

on.

8.2. Ludwig Thierschs Wirken als Professor fiir Malerei an der
Polytechnischen Hochschule Athen

Aus Briefen, die Ludwig Thiersch an Familie und Freunde schrieb, gehen die niheren Um-
stinde der Berufung und die Beweggriinde des Hochschuldirektors hervor, Ludwig
Thiersch trotz seines jungen Alters als Wunschkandidat fir die Professorenstelle vorzu-
schlagen. In einem Brief an seine Mutter vom 11. Januar 1853 schreibt Ludwig Thiersch:

Kaftanzoglus hat die Eingabe ans Ministerium gemacht und meine Anstellung als durchans nothig und von grofitem Nutzen
Jiir die griechische Jugend dargestellt; er lobte nebenbei meinen Philbellenismus, der nicht geringer sei, als der des 1 aters, und
versicherte anch, ich konne beide Sprachen (die alte und nengriechische). Wenn Ceccoli und Marinelli davon Wind bekommen,

werden sie furies werden u. eine Liga bilden, den neuen Eindringling zu beseitigen. %

Neben den schon genannten Kriterien einer kulturellen Annaherung ist hier auch auf die
Kenntnis der griechischen Sprache sowie Abneigung gegentiber kiinstlerischen Attitiiden
wie dem Raphaelismus verwiesen. Dem Fremdbild, das Kaftanzoglus von Ludwig Thiersch
entwirft, entspricht das Bild, das Ludwig Thiersch von sich selbst hat: sein hoher kiinstleri-
scher Anspruch, an der ,,Grindung einer neuen griechischen Kunstepoche® mitwirken zu
wollen. Das Schwirmen eines utopischen Traumes vom Wiedererstehen des alten Athen ist
wohl seiner Jugendlichkeit gezollt; bald wird auch ihn die Realitit einholen. Doch ist er sich
des inneren Finklangs mit seinem Direktor gewiss und kann auf dessen wohlwollende Un-
terstitzung hoffen.

Um dieselbe Zeit bittet Ludwig Thiersch auch seinen Kiinstlerfreund August Riedel™ um
Entscheidungshilfe.

703 Thiersch, Ludwig, C.1.2., (1851-1852): Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana I1I, hier Athen, den 01. November
1852. Vergleiche auch die erste Schilderung des Berufungsvorhabens in einem Brief an den Vater in:
Thiersch, Ludwig, C.1.2., (1851-1852): Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahlrei-
chen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 07. November 1852.
704 Johann Friedrich Ludwig Heinrich August Riedel (1799 in Bayreuth—1883 in Rom) gehort zur spiteren
Generation der Deutsch-Rémer, die in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts in Rom lebten und arbeiteten.
1858 wurde er zum Professor an der Accademia di San Luca ernannt, was besonders aullergewShnlich ist,
weil er Protestant war, vgl. Schaper, Christa: August Riedel (1799-1883). Ein Bayreuther Maler-Professor an
der rémischen Akademie San Luca, Archiv fur Geschichte von Oberfranken, Bd. 65, S. 417—435, Bayreuth
1985. Ludwig Thiersch lernte Riedel wihrend seines Rom-Aufenthaltes kennen und wurde von ihm in seiner
kiinstlerischen Entwicklung unterstiitzt und geférdert, was aus Thierschs Tagebuchnotizen hervorgeht. So
fithrte Thiersch mit Riedel ,,Gespriche [...] iber das Licht und die Warme und tber die Entstehung der
sichtbaren Schépfung® (vgl. Thiersch, Ludwig: Thierschiana III D.I.3. (5 kleine Biichlein). 6 Tagebticher vom

193



DIE SONDERROLLE LUDWIG THIERSCHS IN DER KULTURELLEN SITUATION IN ATHEN UM
1850

WEs existint hier namlich unter der Leitung eines beriibmten Architekten Kaftanzoglus, der lange Zeit in Rom und genauer
Bekannter von Wagner, Thorwaldsen, Cornelins etc. war (wie er sagt) eine polytechnische Schule, mit welcher er anch eine Art
Akademie vereinigt hat nach seinem Grundsatze, daff sie die Kunst genau an die Praxis anschlieffen und mit den Gewerken
Hand in Hand gehen miisse, zumal in Griechenland, wo es noch so sehr an tiichtigen Gewerkslenten feblt. Er hat nun nach nnd
nach eine ganz, ansebnliche Gypssammiung, meist Geschenke vom Kinig von Neapel zusammengebracht und eine hibere Klasse
von jenen Schiilern gebildet, welche sich als Maler oder Bildbauer oder Architekten aunsbilden wollen; dafiir ist schon seit lingerer
Zeit (ich glaube 8 Jabre) ein gewisser Ceccols, Italiener, als Professor der Malerei angestellt, welcher aber nach seiner Ansicht die
Jungen Griechen irreleitet und durch seinen Charlatanismus zn Grunde richtet. Er Rleidet sich nebenbei gesagt wie Raphael,
dessen Namen er tragt u. hat manche Beschiitzer in der Aristokratie, die ibn wegen geschickter Nachabmung von Samt, Seide
und Stickereien hochschatzen; wie ein anderer Italiener, Marinelli, der hier im Palast einige Gemadlde ansgefiibre, von ibm sagte il
ricamatore [Anm: ital. der Sticker]. In der That verstebt er nicht, die Leute zu Kiinstlern beranzubilden u. es ware sebr wiin-
schenswerth, daff ein anderer an seine Stelle kdme. Fiir diese Stelle nun bat genannter Kaftanzoglus mich vorgeschlagen und die
Sache ist noch nicht entschieden. Das Gebalt ist blos 100 Drachmen (16 Scudi) den Monat, also wenig Gewinn dabei, doch
michte ich die Sache von einem anderen Standpunkte aufgefaft sehen. |...](Es) wire (...) keine geringe Befriedignng, zu der
Griindung einer nenen griechischen Kunstepoche anch sein Scherflein beigetragen u haben und wie schon wire es, wenn Athen
wie friiher der Sit3. fiir Wissenschaften und Kiinste wieder wiirde und unter dem gliicklichen griechischen Himmel eine newe Ara
des Wiederaufbliihens alles Schonen sich gestaltete. [....] 7%

Im Februar 1853 hatte Ludwig Thiersch seine Stellung an der Polytechnischen Hochschule
angetreten und berichtete seiner Mutter tiber den Alltag der Lehrtitigkeit und die Hoffnun-

gen, die in thn gesetzt werden:

wl-.] Meine Stelle ruft mich 3 mal die Woche (Sonntag von 9—12 , Dienstag u. Donnerstag von 3—5) in die polytechnische
Schule; ich spreche griechisch so gut es gebt; es febit viel, keiner kann ordentlich zeichnen, keiner kennt Anatomie und Perspekti-
ve. Dabei habe ich anch die Schiiler im Gypssaal unter mir, so daf§ es eigentlich 2 Stellen sind, Correktor im Antikensaal und
Lebrer der Malerei. [...]Meine Installierung begleitete Kaftanzoglus mit einer kleinen Abbhandlung iiber die griechische Kunst,
ihren Verfall und ibre hoffentliche Wiedererstehung. In der Malschule habe ich nngefibr 8, im Antikensaal 10 Schiiler, also im
Ganzgen 18.4700

Direktor Kaftanzoglus plante, durch Thierschs Wirken eine Schule fiir griechische Malerei
zu installieren. Sein Wunsch, die griechische Kunst in die Moderne zu fihren, war bereits
zweifach gescheitert, als man dieses Ziel mit Hilfe italienischer Lehrkrifte zu erreichen ver-
sucht hatte. Sie vermittelten den Studenten allerdings weder maltechnischen Grundlagen
noch waren sie bestrebt, sich mit dem kunstlerischen Wert byzantinischer Kunst auseinan-
derzusetzen. Das Vorhaben, eine Professur fiir eine Kunst ins Leben zu rufen, die als un-
rettbar verloren galt, muss daher allein schon als Aufwertung der byzantinischen Kunst

12.11.1849-11.5.1851 (teilw. m. Skizzen), in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier 1849/006.) und suchte sei-
nen Rat bei der Entstehung seiner rémischen Kompositionen (z.B. ebd., 1849/015. und ebd., 1850/2-032.:
»oein [Anm: August Riedels] Rath, die Luft dunkel zu machen, was auch ausgefithrt wurde und sehr
wohlthat.”). Riedel weckte im jungen Ludwig Thiersch das Interesse an der Darstellung des natiirlichen Lich-
tes. Der Bayreuther Maler, eine Generation ilter als Ludwig Thiersch, fithrte den jingeren Freund auB3erdem
in den Kreis der Deutschrémer ein, die sich im Café Greco trafen (vgl. Thiersch, Ludwig: D.I.5 - Band 3
(1900-1900). 3 Binde Tagebiticher (es handelt sich um retrospektiv verfasste Lebenserinnerungen Ludwig
Thierschs).

795 Thiersch, Ludwig: C.I1.3.b. verschiedene Schriftstiicke - Unterschriften meist unlesbar, in: ders. (Hrsg.),
Thierschiana III, hier Brief L. Thiersch an den Maler August Riedel.

706 Thiersch, Ludwig C.1.2. (1851-1852): Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 21. Februar 1853.

194



DIE SONDERROLLE LUDWIG THIERSCHS IN DER KULTURELLEN SITUATION IN ATHEN UM
1850

begriffen werden. Als Thiersch schliefSlich seine Lehrtitigkeit als didaskalos auftnahm, war
sein Alltag geprigt von grundlegenden akademischen Lehrinhalten — Anatomie- und Akt-
studium sowie Perspektivlehre.”” An einer kiinstlerischen Auseinandersetzung mit dem
byzantinischen Bild und Uberlegungen, wie es in eine zeitgemiBe Form gefithrt werden
konnte, konnte Thiersch mit den jungen, kiinstlerisch wenig vorgebildeten Studenten, noch
nicht arbeiten. Deshalb hoffte Thiersch, mit der Nikodemuskirche ein Studienobjekt zu
schaffen, das den Studenten auch nach seiner Abreise aus Athen als Vorbild dienen sollte.

Nach Fertigstellung der Nikodemuskirche wurde Ludwig Thiersch 1855 das Angebot un-
terbreitet, zum Professor fiir Malerei ernannt zu werden, was er jedoch ablehnt. Thiersch
selbst begrindet seine Entscheidung nicht. Am wahrscheinlichsten durfte diese Entschei-
dung durch duflere Faktoren begriindet sein. So bedeutete zum einen der Ausbruch der
Cholera in Athen und Umgebung eine grofle Belastung fiir die junge Familie Ludwig
Thierschs, so dass er die Heimreise nach Miinchen wohl nicht zuletzt aus Verantwortung
als Familienoberhaupt entschied. Uberhaupt bedeutete das Arbeiten im ungewohnten Kli-
ma Griechenlands eine grof3e korperliche Herausforderung fiir Ludwig Thiersch, so dass er
sich in den heilen Sommermonaten meist nach Miinchen begab. Auch die Unruhen und
Verinderungen, die sich aufgrund des drohenden und dann ausbrechenden Krimkrieges
ergaben, beeintrichtigten die personlichen und beruflichen Beziehungen.

Christine Stephan-Kaissis bewertet Ludwig Thierschs Wirken in Griechenland anhand as-
thetischer Kriterien, die sie aus seiner Ausmalung der Nikodemuskirche ableitet. Sie gelangt
zu dem Ergebnis, dass ,,Thierschs ernsthafter Versuch, in Athen eine zeitgendssische Vari-
ante der byzantinischen Kunst zu entwickeln, die dem dsthetischen Urteil der Zeitgenossen
standhielt, bei einigen seiner griechischen Studenten auf fruchtbaren Boden fiel.“"” Ludwig
Thierschs nachhaltiger Einfluss ldsst sich nicht zuletzt anhand seiner Freundschaft mit sei-
nen Studenten belegen, die Uber seine Lehrtitigkeit in Athen hinweg andauerte. Stephan-
Kaissis weist auf eine Briefquelle hin, aus der die andauernde Freundschaft und kiinstleri-
sche Beratung zwischen Thiersch und Gysis belegt ist.”” Nikolaus Gysis hatte in Thierschs
Klasse, studiert, bevor er in Minchen erfolgreich wurde. Aulerdem sind mit Vasilios
Karoumbas-Skopas, Konstantinos Artemis und Vasilios Stamatis drei weitere griechische
Kinstler zu benennen, die indirekt von Thiersch beeinflusst seien und so ,,im weitesten
Sinne zur Miinchner Gruppe gerechnet werden sollten — zumindest, was ihre Inspiration
durch die Ideale der Munchener Schule um 1850/1855 betrifft.”"” Denn tber seine Lehrti-
tigkeit hinaus schuf Ludwig Thiersch in Athen eine Reihe von Historien- und Portritge-

707 Thiersch, Ludwig: Thierschiana III, D.I.5 (1866—1886). 3 Binde Tagebiicher (es handelt sich um retro-
spektiv verfasste Lebenserinnerungen Ludwig Thierschs). 1866—1886, 1887-1899, 1900—1906, hier Bd. 1, S.
59.

708 Stephan-Kaissis 2000, S. 88.

799 Stephan-Kaissis 20006, S. 90. Brief von Nikolaus Gysis an Ourania Nasou vom 10. April 1896 zitiert nach
Lydakis 1976, S. 101.

710 Schade 1979, Abschnitt Lebensstufen.

195



DIE SONDERROLLE LUDWIG THIERSCHS IN DER KULTURELLEN SITUATION IN ATHEN UM
1850

milden”", anhand derer sich die Kunststudenten von den Vorteilen einer fundierten aka-
demischen Ausbildung tiberzeugen konnten.

Zu Ludwig Thierschs erfolgreichsten griechischen Studenten zihlen Konstantinos Fanellis,
Spyridon Chatzigianopoulos und Nikiphoros Lytras, die ihm auch bei seinem Athener
GroBprojekt, der Ausmalung der Nikodemuskirche, assistierten.

Dartiber hinaus muss Ludwig Thierschs kunstgeschichtlicher Wert aber auch unter kultur-
historischer Betrachtungsweise erfasst werden, der sich aus seinen schriftlichen AuBerun-
gen ziehen lasst. Neben einer rein asthetischen Beurteilung sind auch andere Faktoren ein-
zubeziehen. Wie in der geschichtlichen Weiterentwicklung der russischen Ikone hin zur
Moderne gezeigt werden konnte, konnen zum Beispiel Fragen der Nationalbildung virulent
werden, die eine Ent-Westlichung der Ikonen férdern.

"1 In Athen stellte Ludwig Thiersch Kartons zu den beiden mythologischen Themen ,,Einzug des Bacchus in
den Hain von Kolonos® und ,,Charos als Seelenfihrer fertig und stellte sie in der Hochschule erfolgreich
aus. Zur Ausfithrung kamen die Werke erst 1857—60, als sie von Baron Sina in Wien angekauft wurden: ,,Die
folgenden Jahre (1857—60) wurden durch die Arbeit an den 3 Bildern fiir Baron Sina ausgefiillt, Charon, Bac-
chus u. Thetis [...]. Zu jedem dieser 3 figurenreichen Bilder (Olgemilde) brauchte ich ein Jahr.“ Thiersch,
Ludwig: D.I.5 - Band I (1866—1886). 3 Bidnde Tagebiicher (wobei es sich eher um die Memoiren Ludwig
Thierschs handelt, sie sind retrospektiv verfasst.). 1866—1886, 1887-1899, 1900—-1906. in: ders. (Hrsg.), Thier-
schiana III., S. 67f.

Thiersch macht sich in Athen auch einen Namen durch charaktervolle Portrits. So entstand das Bildnis der
jungen Kleoniki Gennadiou, das sich heute in der Griechischen Nationalgalerie in Athen befindet (Inv. no:
I1.877), online verfigbar unter http://www.nationalgallery.gt/site/ content.php?sel=369&artwork_id=61222
(08.10.2013).

Das Bild wird von der Griechischen Nationalgalerie auf ca. 1856-1859 datiert. Anhand der Korrespondenz
Ludwig Thierschs mit seiner Mutter vom 1. Nov. 1853 kann jedoch belegt werden, dass das Gemilde 1853
bereits fertiggestellt und im Antikensaal der Polytechnischen Hochschule ausgestellt war. Es fand Zuspruch
bei K6nigin Amalie, siehe: Thiersch, Ludwig, C.I1.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch,
geb. Loffler; mit zahlreichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.), Thierschiana ITI, hier Athen,
den 11. Januar 1853. Auflerdem schuf Thiersch 1852 in Athen 2 Gemailde der Konigin Amalie von Griechen-
land, ,,einmal klein im Gartenkostiim, u. einmal lebensgrof3, in rothem Seidenkleid®, vgl. Thiersch, Ludwig,
C.1.2 (1853—1850). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahlreichen Beilagen, meist
Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III., vgl. Ludwig Thiersch, Skizzenbuch IV, Aufenthalt Athen
1852-52, Rubrik ,,Aufenthalt in Athen®, S. 83, Bleistiftstudie ,,Erster Entwurf zum Bild der K6nigin®. Thier-
schiana ITI, Supplement Nachlass Loewe.

196



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

9. Akademische Haltung und orthodoxe Magie.
Religiose Malerei im Werk von Ludwig
Thiersch

Ludwig Thiersch trug mit der Neugestaltung der Nikodemuskirche wesentlich zur Erneue-
rung der byzantinischen Bildsprache bei. Dabei transferierte er die akademische Malweise
der Minchener Schule nach Griechenland und 6ffnete den Blick auf die westliche Bildtra-
dition aus der Perspektive der traditionellen Ikonenmalerei Griechenlands. In enger Ausei-
nandersetzung mit den griechischen Originalen aus byzantinischer Zeit und einer tiefen
Wertschitzung der byzantinischen Ikonentradition gelangte er zu einer zeitgendssischen
Interpretation des orthodoxen Kultbildes.

Christine Stephan-Kaissis lieferte mit ithrem Aufsatz Zum romantischen Byzantinismus dentscher
Kiinstler im 19. Jahrbundert™ bereits 2002 eine detaillierte Beschreibung von Ludwig
Thierschs kiinstlerischem Programm fiir die Nikodemuskirche in Athen und gelangt darin
zu einer Bewertung Ludwig Thierschs fiir die Entwicklung des neobyzantinischen Stils in
Griechenland im 19. Jahrhundert. Die folgende Analyse erreicht neue Erkenntnisse auf-
grund von Quellenmaterial, das sich bisher unbearbeitet im Kiinstlernachlass in der Hand-
schriftenabteilung der Bayerischen Staatsbibliothek Munchen befand. Anhand von grafi-
schen Arbeiten und von schriftlichen Dokumente wird eine neue Sichtweise auf Werk und
Kiinstler erreicht, die Hinweise auf den kulturpolitischen und gesellschaftlichen Rahmen, in
den das Projekt eingeordnet ist, enthalten. Die bereits oben beschriebenen bayerisch-
griechischen kulturellen Bezichungen bieten den duleren Rahmen fiir die Begegnung der
Ostlichen und westlichen Bildkultur in der Nikodemuskirche in Athen.

9.1. Ausmalung der russisch-orthodoxen Nikodemuskirche in
Athen

9.1.1. Auftragsvergabe und Konzept
9.1.1.1. Baubeschreibung

712 Stephan-Kaissis 2002.

197



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

Die russisch-orthodoxe Soteira Lykodimon bzw. Nikodemuskirche'” liegt am 6stlichen Rand
der Plaka, der Altstadt, zu Filen der Akropolis und dient der russisch-orthodoxen Ge-
meinde Athens bis heute als Kirchenraum. Die typisch byzantinische Kreuzkuppelkirche
aus dem 11. Jahrhundert ist eines der gro3ten erhaltenen mittelalterlichen Gebaude Athens.
Archiologische Untersuchungen ab 1847 ergaben, dass die heutige Kirche tber den
Grundmauern einer fruhchristlichen Basilika errichtet wurde, die ehemals Teil einer russi-
schen Klosteranlage gewesen war. Dieser Aspekt unterstrich die Legitimation einer ,,neuer-
liche(n) Prisenz der russisch-orthodoxen Glaubensgemeinschaft.“”"* (Abb. 5)

9.1.1.2. Rahmenbedingungen der Schenkung

Durch ein Erdbeben 1701 und wihrend des griechischen Unabhingigkeitskrieges in den
1820er Jahren wurde das Gebidude stark beschadigt. Die Renovierung erfolgte 1847-1850,
nachdem Konig Otto I. die Kirche Zar Nikolaus 1. (1825-1855) zum Geschenk gemacht
hatte. Wie in Kapitel 6.6.2.1.6 erldutert, hatte dieses Geschenk politische Dimension und
war ein Zeichen der Solidarisierung Griechenlands mit Russland im Zuge des heraufzie-
henden Konfliktes des Krim-Krieges (1853-50).

Die Renovierung der Kirche wurde durch russische Mittel finanziert und unter russische
Bauleitung durch den Archimandriten Kapoustin gestellt, der 1850—1860 Priester der russi-
schen Gemeinde von Athen war. Im Dezember 1852 erhielt Ludwig Thiersch das Angebot,
die frisch renovierte Nikodemuskirche auszumalen. Im Januar 1853 erfolgte die Beauftra-
gung durch den russischen Gesandtschaftssekretir Nekludoff. Aus zwei Briefen an die
Eltern gehen die ndheren Umstinde der Auftragsvergabe hervor:

Im Dezember 1852 berichtet Ludwig Thiersch seinem Vater von der Anfrage des russi-
schen Gesandtschaftssekretars Nekludoff, die Nikodemuskirche auszumalen.

Lieber Papa!
[...] Wie du weifst hatte ich schon immer im Sinne, die byzantinische Malerei griindlicher kennen zu lernen, und habe mich
anch in Rom viel mit Betrachtung n. Studinm der alten Mosaiken beschiftigt. |[...] Was fiir ein Antrag hitte mir nun er-

wiinschter Rommen kinnen, als der des russischen Sekretirs Nekiudoff, die neubergestellte russische Nikodemuskirche (in der

Ndihe der Residenz) theilweise auszumalen? [...] Ich gratulierte daber auch Hr. Nekludow zu dem schonen Anfang, den sie
damit machten, indem sie dadurch Zugleich fiir die vielen ungebanten biesigen Kirchen ein schines nachabmenswertes Beispiel
gaben. [...] Jedenfalls war es eine groffe Aufmerksampkeit u. zengte von den freundlichsten Gesinnungen gegen mich und 1/ er-
tranen auf meine Fabigkeit, und das alles ist doch nur Folge von dem kleinen Portritchen des kleinen Nekludoff. Du siehst
also, lieber Papa, ich bin jetzt um nicht zu sagen vom Regen in die Traufe, doch von den Englindern [Anm. gemeint sind
englische Kunden wihrend Ludwig Thierschs Aufenthalt in Italien] 7z die Hénde der Russen gefallen, was fragt aber

der Kiinstler danach, bat er nur Gelegenbeit, sich in seiner Kunst zu fordern, ihm ist es gleich, wer ibm die Mittel dazn an oder

713 In griechischer Literatur ist die Nikodemuskirche vor allem unter dem Namen ,,Sotira Lykodimou* be-
kannt, in Athen wird sie umgangssprachlich als die ,,Russische Kirche® bezeichnet.
714 Ebd., S. 126.

198



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

in die Hand gibt. Meiner Seits betrachte ich den Antrag als angenommen und hoffe, daf§ ich ibn auch glorreich ausfiibren werde

[... )75

Ludwig Thiersch schreibt am 11. Januar 1853 an seine Muttet, /...Jdaf ich mit Nekludoff iibereinge-
kommen bin, fiir 12.000 Drachmen die Ausmalung zu jibernehmeny es braucht nicht nach Petersburg berichtet zu werden, nun
wird noch die Wiedergenesung des Architekten der Kirche Wilasopulos abgewartet, bis alle Arbeiten zur Ausschmiickung der
Kirche in Akkord gegeben werden. [...]Die Konigin war sebr erfreut iiber mein 1V orbaben, die russische Kirche im alten Styl
wieder zu malen, sie liebe ibn so sebr, nur miisse ich anch die Bilder des Ikonostas malen, (welche sie nimiich von RufSland
kommen lassen wollen). Sie sagte, sie sei die Veranlassung gewesen, daf§ man die Kirch im alten Styl wieder hergestellt habe, .
hat mich schon Nekiudoff sagen lassen, sie wiirde nachstens kommen um die Reste der friibern Malerez, welche noch zu sehen
sind, in Augenschein zu nebmen. Ich habe namlich den 1 orschlag gemacht, dieselben blos zu restaurieren, nicht abguschlagen,
wie sie wollten u. wie sie es mit den iibrigen gemacht haben, da sie von grofitem Interesse fiir die Kunsigeschichte seien; und das
kann umso leichter gescheben, da sie hinter dem Ikonostas zu steben kommen u. also auf diese Weise kein Unterschied zn
bemerken sein wird wischen den newen u. alten Malereien, denn der wird nun doch zum Vorschein Rommen, mag man sich
anch noch so streng an das Gegebene halten. ..].7'0

In diesen beiden Briefausziigen klingen die komplexen Hintergriinde an, warum der Auf-
trag, die russisch-orthodoxe Gesandtschaftskirche zu renovieren, an Ludwig Thiersch ver-
geben wurde.

Zunichst konnten sich die russischen Auftraggeber anhand der Portritauftrige fur Mitglie-
der des Hofes”"” und der Athener Gesellschaft' sowie durch die Ausstellung zweier Entwiir-

fe fur Historiengernéilde718

und durch seine Lehrtitigkeit an der Athener Kunstschule von
den kiinstlerischen Fihigkeiten Ludwig Thierschs tiberzeugen. Aus Ludwig Thierschs oben
zitierter Korrespondenz mit seiner Mutter kann abgeleitet werden, dass der personliche
Kontakt mit seinem Auftraggeber Nekludoff™’, fiir den er ein Portrit seines Sohnes schuf,
das Vertrauen in seine kiinstlerischen Fahigkeiten stirkte und damit die Entscheidung un-
terstutzte, die Neugestaltung der Nikodemuskirche dem jungen Ludwig Thiersch zu tGber-
tragen. Die russischen Gesandten hatten als Finanziers der Kirche offensichtlich das letzte

Wort in der Auswahl des Kunstlers: ,,[...], denn die Idee, die Kirche von mir malen zu las-

15 Thiersch, Ludwig, C.1.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 28. Dezember
1852.

716 Ebd., 11. Januar 1853.

717 Thiersch schuf 1852 in Athen unter anderem 2 Gemilde der Kénigin Amalie von Griechenland, ,,einmal
klein im Gartenkostiim, u. einmal lebensgroB3, in rothem Seidenkleid®, vgl. Ludwig Thiersch, Skizzenbuch IV,
Aufenthalt Athen 1852-52, Rubtik ,,Aufenthalt in Athen®, S. 83, Bleistiftstudie ,,Erster Entwurf zum Bild der
Koénigin®. Thierschiana III, Nachlass Loewe; dartiber hinaus entstanden ,,ein Portait von Mdm Perglas |[...]
eine der schonsten Frauen Athens wie man sagt, [...] ebenso den russischen Gesandtschaftssekretir Neklu-
dow fir seine Gemahlin; ich habe ihm aufler jener ersten Zeichnung von seinem Kleinen noch eine andere
gemacht, da die erste fortgeschickt wurde [...]. in: Thiersch, Ludwig, C.I1.2. (1851-1852). Briefe an seine Mut-
ter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahlreichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.):
Thierschiana II1, hier Athen, den 29. November 1852.

718 In Athen stellte Ludwig Thiersch Kartons zu den beiden mythologischen Themen ,,Einzug des Bacchus in
den Hain von Kolonos® und ,,Charos als Seelenfiihrer* fertig und stellte sie in der Hochschule erfolgreich
aus. Zur Ausfithrung kamen die Werke erst 1857—60, als sie von Baron Sina in Wien angekauft wurden.
Thiersch, Ludwig: D.I.5 - Band I (1866—1886). 3 Binde Tagebiicher (wobei es sich eher um die Memoiren
Ludwig Thierschs handelt, sie sind retrospektiv verfasst). 1866—1886, 1887-1899, 1900-1906. in: ders.
(Hrsg.): Thierschiana II1, S. 67f

719 Die Schreibweise variiert, Thiersch: Nekludoff, Necludow, Necludof.

199



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

sen, ging von Nekludoff aus [...]*”” und , Nekludoff's Verdienst ist es, mir die russische
Kirche verschafft zu haben [...].“”?" Obwohl es sich um ein Auftragswerk im orthodoxen
sakralen Kontext handelt, entschieden die feudalen russischen Auftraggeber, die Ausma-
lung der Kirche nicht durch einen Geistlichen iiberwachen zu lassen. Im Vertrag zwischen
Thiersch und dem Zarenhaus wurde festgelegt, dass der Archimandrit lediglich die qualita-
tive Ausfiihrung des Goldgrunds und der Fresken zu beaufsichtigen hatte, die Uberwa-
chung der kiinstlerischen Ausfiihrung lag jedoch nicht in seiner Verantwortlichkeit.”*

Thierschs kiinstlerische Kompetenz, fir die Ausmalung der Nikodemuskirche gewiahlt zu
werden, wurde unterstiitzt durch den Prozess seiner Berufung als Professor an die Poly-
technische Hochschule, den der Hochschuldirektor Kaftanzoglus angeregt hatte. Schlie3-
lich hatte er dort die Méglichkeit, eine Schule fur moderne religiose Kunst des Ostbildes zu
begriinden, fir die die Nikodemuskirche als Exempel dienen sollte.

Neben den nachweisbaren Erfolgen in Athen empfahl sich Ludwig Thiersch aufgrund sei-
ner umfassenden humanistischen Ausbildung durch seinen Vater Friedrich Thiersch, sein
Studium an der Miinchener Kunstakademie und seine Studien in Italien.

Parallel zu seinen letzten beiden Jahren am Wilhelms-Gymnasium™ hatte Ludwig Thiersch
das philosophische Seminar der Miinchener Universitit besucht, wo er im Rahmen eines
»zweijahrigen philosophischen Absolutotiums®’* Vorlesungen bei seinem Vater gehort
hatte, der dort zu Themen der antiken bildenden Kunst und Mythologie lehrte.”” Neben
der humanistischen Ausrichtung war die Erziechung in der protestantischen Familie
Thiersch stark religios geprigt.

Ausbildung und familidre Herkunft lieBen eine ernsthafte religiése Prigung des jungen
Kiinstlers vermuten. Die Gesandtschaft brachte thm das Vertrauen entgegen, sich mit Inte-
resse und Sachverstand der Aufgabe anzunehmen, in der fremden Kultur der Ostkirche auf
der Basis seines heimatlichen Erfahrungsschatzes zu einem neuen Ausdruck des Ostlichen
religiosen Bildes zu gelangen.

720 Thiersch, Ludwig, C.1.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, 12. August 1853.

721 Ebd., 09. Mirz 1953.

722 Thierschiana III, C.I1.2 (1853-1856), Athen, d. 3. Februar 1854, Brief an die Mutter: ,,Der Archimandrit u.
Lenz (auf Anstiften des Wlasopulos) (waren) gekommen, um meine Verzierungen zu sehen, die um die Pro-
pheten herum kommen u. sagten, sie seien abscheulich u. nicht im Styl u. wie ein Teppich |[...], was mich
nattirlich im héchsten Maf3e verdroB3; sie machten mir sogar die Zumuthung, daf3 ich jedes mal, che ich ein
Ornament malte, die beiden herbeirufen sollte, um dasselbe zu prifen! — Ich wies dies entschieden zuriick u.
erwehrte mich Giberhaupt in kiinstlerischer Beziehung geg. jede Einsprache einer Commission, hiervon sei im
Contract keine Rede, sie hitten nur zu priifen, ob das Gold u. die Farbe gut seien, aber nichts anderes. —
Seitdem habe ich unberufen Ruhe.*.

723 Abitur 1841.

724 Thiersch, Ludwig, D.1.5 - Band I (1866—-1886). 3 Binde Tagebiicher (wobei es sich eher um die Memoiren
Ludwig Thierschs handelt, sie sind retrospektiv verfasstl). 1866—-1886, 1887—1899, 1900-1906, in: Ludwig
Thiersch (Hrsg.): Thierschiana III. Lehtjahre. Erste Epoche (Bildhauerzeit.) 1839 od. 1840, S. 13.

72> Dickerhof, Harald: Dokumente zur Studiengesetzgebung in Bayern in der ersten Hilfte des 19. Jahrhun-
derts. Betlin 1975, S. 83.

200



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

Die Einbettung in den religiosen Philhellenismus erwies sich jedoch als besonders bedeu-
tend fir Ludwig Thierschs tiefes Verstindnis der neuen Theologie des ostkirchlichen Bil-
des. Er gilt als Konsensfigur zwischen Ost und West, weil er mit seinem personlichen, reli-
gi6s fundierten Zugang zum ostkirchlichen Bild iberzeugte.

9.1.1.3. Restaurierung der alten Fresken der Nikodemus-
kirche

Besonders herauszustellen ist sein aulergewohnliches Konzept zur Renovierung, von dem
er seiner Mutter im Januar 1853 berichtete. Es sah vor, die alten Wandmalereien, die sich
an der Stidwand sowie im nérdlichen Bereich in der Apsis hinter der heutigen Ikonostase
erhalten hatten, ,,0los u restaurieren, nicht abzuschlagen, wie sie wollten u. wie sie es mit den sibrigen
gemacht haben, da sie von griftem Interesse fiir die Kunstgeschichte seien.“*

Bemerkenswert ist, dass Christine Stephan-Kaissis, die in threm Aufsatz Bayern und Byzanz.
Zum romantischen Byzantinismus dentscher Kiinstler im 19. Jahrbundert ™’ eine ausfiihrliche Be-
schreibung der architektonischen Situation und des Bildprogramms liefert, davon ausgeht,
dass sich ,,von der urspriinglichen Freskendekoration der Kirche (...) nur ein kleiner Rest

3 3

erhalten*’® habe, weshalb Ludwig Thiersch damit beauftragt worden sei, ,,die verlorenge-

: . : 729
gangenen Fresken im Innenraum der Kirche durch neue Wandmalereien zu ersetzen.*

6™ widmet

Die reich bebilderte Publikation vom Archimandriten Xoxxdg aus dem Jahr 200
sich der Geschichte der Nikodemuskirche aus der Perspektive der russischen Kirchenge-
meinde von Athen. Er weist im Gegensatz zu Stephan-Kaissis darauf hin, dass sich im St-
den des Gebiudes eine grole Wandfliche mit urspriinglicher Freskierung erhalten hat. Sie
zeigt Christus, den Heiligen Stephanus und den Apostel Johannes (Abb. 6). ' Dieses Fres-
ko aus dem 11. Jahrhundert befindet sich in gutem Erhaltungszustand und wurde offen-
sichtlich nicht restauriert. Die bisher unbearbeiteten schriftlichen Dokumente im Nachlass
Ludwig Thierschs in der Bayerischen Staatsbibliothek er6ffnen die neue Erkenntnis, dass
die urspringliche Freskierung aufgrund des Engagements Ludwig Thierschs erhalten wur-
de, der sich fiir die Restaurierung der aus seiner Sicht kunstgeschichtlich bedeutenden

Werke einsetzte und sie in sein neues Bildkonzept integrierte.

Weitere alte Fresken in der nérdlichen Apsis zeigen Kirchenviter in Medaillons und als
Ganzfigur (Abb. 7). Sie sind hinter der Ikonostase verborgen und deshalb fiir den Kir-

726 Thiersch, Ludwig, C.I1.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 11. Januar 1853.
727 Stephan-Kaissis 2002.

728 Ebd., S. 126.

729 Ebd., S. 127.

730 Yanmag 2006.

1 Ebd., S. 31 £, S. 62 f. mit Abbildungen.

201



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

chenbesucher kaum zu sehen. Einblick in den Altarraum gewahrt nur die halbhohe Ko6nigs-
tir (Abb. 8). Thiersch setzt sich auch bei diesen Fresken fiir den Erhalt ein. Die Restaurie-
rung konne ,,umso leichter gescheben, da sie hinter dem lkonostas zu steben kommen u. also auf diese
Weise kein Unterschied 3u bemerken sein wird zwischen den nenen u. alten Malereien, denn der wird nun
doch zum Vorschein kommen, mag man sich anch noch so streng an das Gegebene halten. ™

Thierschs Restaurierungsvorschlag fiihrte zu einer Anderung des vorgesehenen Renovie-
rungskonzeptes, das urspriinglich eine vollige Neugestaltung der Kirche zum Ziel hatte.
Der russische Gesandte, Herr von Persiany, verfolgte nimlich ein puristisches Konzept
und schlug vor, ginzlich auf Malereien zu verzichten. In einem Brief an seinen Vater
schreibt Ludwig Thiersch, dass Persiany ein Befirworter der ,,ungemalten Kirchen“ sei, der die
Ansicht vertrat, ,,es sei so schon, so freundlich, wenn eine Kirche ganz weifs sei im Innern. @

Ludwig Thierschs Engagement fiir den Erhalt der alten Fresken kann also nicht hoch ge-
nug eingeschitzt werden. In Konigin Amalie hatte Ludwig Thiersch eine Firsprecherin,
denn sie befiirwortete die Restaurierung der alten Fresken. Letztlich wurden die Uberreste
des alten Bildprogramms also belassen bzw. von Thiersch restauriert. Diese Restaurie-
rungsmaf3nahmen sind allerdings nicht mit dem Malistab moderner konservatorischer
Mafinahmen zu vergleichen, die bestrebt sind, sich auf das Notigste zu beschrinken, was
zum Erhalt des Status Quo erforderlich ist. Er ergriff umfangreichere Mallnahmen, die —
tiber das rein Konservatorische hinausgehend — eher eine kiinstlerische Uberarbeitung des
Vorgefundenen bedeuteten.

Thiersch erneuerte bei seiner Ubermalung zunichst die dunklen Konturlinien der gesamten
Gestalten und restaurierte den Goldgrund. Die Schrifttype der Inschriften, die die Identitdt
der Heiligen bezeichnen, ist stilistisch an die Inschriften der neuen Heiligenfiguren im Kir-
chenraum angepasst. Dabei bleibt unklar, ob die alte Vorlage stilbildend fiir die neuen Bil-
der war oder Thiersch umgekehrt den Stil der neuen Beschriftung in die alten Fresken inte-

grierte.

Bei den Gesichtern fillt die Intervention am deutlichsten aus. Die urspriingliche Gestaltung
der Antlitze der Kirchenviter ist zwar nicht mehr ginzlich nachvollziehbar, aber anhand
der erhaltenen Fresken an der Stidwand der Nikodemuskirche und anderer erhaltener Dar-
stellungen aus vergleichbarer Entstehungszeit734, die eine deutliche Linearitit und Flichig-
keit auch in der Auffassung der Gesichter widergeben, ldsst sich auch fur die Kirchenviter

732 Thiersch, Ludwig, C.1.2., (1853—1850): Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 11. Januar 1853.
733 Thiersch, Ludwig, III, C.I.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit
zahlreichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: Thiersch, Ludwig (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den
28. Dezember 1852.

734 Ein im Original erhaltenes Fresko einer Ikone des HI. Nikolaus aus einer Kirche in Episkopi in der grie-
chischen Provinz Evrytania aus dem frithen 11. Jahrhundert wird in der Dauerausstellung des byzantinischen
und christlichen Museums in Athen prisentiert (Inv. BXM 001363). Abbildung online verfiigbar unter
http://www.byzantinemuseum.gr/ en/permanentexhibition/byzantine_wotld/wall_paintings_of_a_Byzantin
e_church/?bxm=1363 (13.04.2016).

202



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

in der Apsis eine urspringlich streng lineare Darstellung der Gesichter annehmen. Durch
die Uberarbeitung Ludwig Thierschs erhielten die Gesichter ein wesentlich héheres Mal3 an
Plastizitit, als es fur die Bildauffassung einer orthodoxen Ikone tblich ist. Anders als die
portrathaft aufgefassten modernen Heiligendarstellungen Thierschs im Kirchenraum, die
sich auch in ihrer Farbigkeit an Naturnihe orientieren, sind die Gesichter der restaurierten
Fresken in der ikonisch streng frontalen Ausrichtung unverindert belassen und durch eine
insgesamt tonige Malerei in die Komposition der alten Fresken integriert. Sie suchen den
Bezug zur historischen Vorlage und fugen sich formal in die alten Fresken ein.

Der Umstand, dass gerade die Gesichter der Ikonen eine vergleichsweise starke Uberarbei-
tung durch Thiersch erfuhren, ist besonders bemerkenswert. SchlieBlich handelt es sich
hierbei um das entscheidende Detail der gesamten Figur. Hier kulminiert die ikonische
Aura des Entriickten und dadurch Verehrungswiirdigen.735 Es stellt sich daher die Frage,
welchen Zweck die Neugestaltung der Antlitze der Altarraum-Ikonen innerhalb des Ge-
samtkonzepts hatte. Ging es tatsichlich nur um die rein dsthetische Frage, die alten Fresken
durch die Uberrnalung im Dienste eines Gesamtkonzeptes an die neuen anzupassen?

Leider gibt es vom ursprunglichen Erhaltungszustand der Altarraumfresken keine histori-
sche Fotodokumentation, die Aufschluss geben konnte, in wieweit die Gesichter der Kir-
chenviterfresken tiberhaupt erhalten waren. Es ist davon auszugehen, dass ihr Erhaltungs-
zustand nicht besonders gut war, denn sonst wire eine so umfangreiche Erneuerung durch
den Munchner Maler wenig plausibel. SchlieBlich hatte er sich personlich fiir den Erhalt der
alten Malereien eingesetzt, die sonst wahrend der Neugestaltung der Kirche geweil3t oder
abgeschlagen worden wiren Thiersch schitzte die alten Originale, was sich am Umstand
zeigt, dass das an der Sidwand in gutem Zustand erhaltene Fresko nicht tiberarbeitet wur-
de. Thiersch ist schlieflich der Uberzeugung, dass in den alten Werken jener antike Geist
weiterhin lebendig erhalten ist, der ihm fiir die Rettung des religitsen Bildes essentiell er-
scheint. Auch beklagte er den zerstorten Zustand der Fresken und Mosaiken in Daphni

und Hosios Lukas, ™

so dass nicht davon ausgegangen werden kann, dass die alten Origina-
le einer Ubermalung zum Opfer gefallen wiren, um eine stilistische Angleichung an das
neue Bildprogramm zu erreichen. Wenn Ludwig Thiersch also die Rhetorik der Gesichter
der alten Fresken aus dem 11. Jahrhundert anderte, war er sich dieser Intervention bewusst
und verfolgte damit ein kuinstlerisches Ziel innerhalb des Gesamtkonzeptes der Ni-

kodemuskirche.

Formal sind die neuen Antlitze der historischen Fresken zunichst ein Bindeglied zwischen
der linear-flichigen Bildauffassung traditioneller Ikonen und dem modernen, plastisch auf-
gefassten Figurentypus der Heiligenfiguren im Kirchenraum. Durch ihre zuriickgenomme-
ne Farbigkeit, symmetrische Figurenauffassung und strenge Frontalitit unterscheiden sich

735 Belting 2004, S. 92.
736 Thiersch, Ludwig, III, C.I.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit
zahlreichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 26. Mai 1853.

203



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

die Apsisfresken in ithrer Gesamtwirkung bewusst von den Darstellungen des neuen Bild-
programms und werden daher trotz der Uberarbeitung als ,,alte Fresken® wahrgenom-
men.”’

Aus diesem Vorgehen resultiert nicht nur ein kinstlerischer, sondern auch ein theologi-
scher Wandel der Bildaussage, denn die Kirchenviterfiguren erhalten durch die neuen Ge-
sichter eine vollig neue Bedeutung fiir die Gegenwart.””® Das naturnihere Antlitz der Bilder
war meines Erachtens fir Thiersch ein kiinstlerisches Mittel, die theologische Wirksamkeit
der dargestellten Kirchenviter in der Gegenwart zu unterstreichen. Die moderne Adaption
der alten Kirchenviterfresken im liturgisch bedeutsamen Altarraum ist deshalb essentieller
Bestandteil des ikonographischen Gesamtkonzepts der Nikodemuskirche.”

Fir Thierschs Heiligenfiguren im Kirchenraum der Kirche wirken die Kirchenviterdarstel-
lungen im Altarraum stilbildend in ihrer relativ flachen Korperlichkeit, in Gewand und Ha-
bitus. Thiersch nutzte sie als Inspirationsquelle fir die Gestaltung der monumentalen Ein-
zelfiguren und Medaillons im Kirchenschiff.

Die farbliche Gestaltung des neuen Bildprogramms, die gesteigerte Bewegtheit der Figur,
die Lebendigkeit der Gesichter und letztlich die gesamte Bildauffassung hingegen ist weder
den original erhaltenen Fresken an der Siidwand noch den tiberarbeiteten Darstellungen
der Kirchenviter im Altarbereich entlehnt. Doch Thierschs neobyzantinische Bildauffas-
sung lasst sich letztlich nicht allein Gber die kunstlerische Rezeption byzantinischer Bild-
werke erkliren. Sein Zugang zum ostkirchlichen Bild erschloss sich ihm durch komplexe
philhellenistische Einflisse.

Selbst wenn nicht von einer behutsamen Restaurierung im modernen konservatorischen
Sinn gesprochen werden kann, zeigte Ludwig Thiersch dennoch ein fiir seine Zeit unge-
wohnliches historisches Bewusstsein und erkennt als fremder Kunstler in Griechenland
den kunsthistorischen Wert der alten Fresken.

Sein modernes Konzept sorgt fiir ein Miteinander der alten Originale, der tberarbeiteten
Fresken im Altarraum und der neobyzantinischen Werke. Diese neue Perspektive zeugt
von der kunstlerischen Wertschitzung des alten ostkirchlichen Bildes und eroffnet mit

737 Thiersch dokumentierte den restaurierten Zustand der von ihm tberatrbeiteten Fresken in der Altarnische
fotografisch. Die historischen Aufnahmen befinden sich in der Thierschiana I1I im Loewe-Supplement. Die
Fotos wurden von L. Thiersch mit der Bezeichnung ,,Alte Fresken i. D. Altarnische® versehen.

738 Vgl. Belting 2004, S. 440 f.: Dass eine moderne Ubermalung des Gesichtes einer Tkone nicht nur stilisti-
sche Hintergriinde haben kann, sondern vielmehr eine Frage der Adaption an moderne Bediirfnisse sein
kann, erldutert Belting am Beispiel des Gesichts der Madonna von Guido aus S. Domenico in Siena (1270),
das im frithen 14. Jahrhundert durch einen Duccio-Schiiler tibermalt wurde. Dadurch wurde es dem Antlitz
der neuen Madonna im Hochaltarbild des Sieneser Domes angepasst, das Duccio 1311 fertiggestellt hatte.
Die Anderung wurde also nicht aus stilistischen Grinden vorgenommen, sondern war ein diesem Fall eine
Identititsfrage, denn Guidos Madonna nahm durch die Ubermalung die Identitit der Stadtpatronin, der ,,hl.
Maria von Siena®, an. Die Ubermalung bedeutete also eine theologische Aufwertung des alten Bildes.

739 Zur theologischen Neubewertung der Kirchenviter vgl. Kap. 6.6.3.2.

204



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

kiinstlerischen Mitteln eine neue theologische Wirksamkeit fir das zeitgenossische Publi-
kum.

9.1.2. Umsetzung des Konzeptes

9.1.2.1. Vorlagen

Ludwig Thiersch studierte intensiv die byzantinische Ikonenmalerei Griechenlands, als er
das moderne Konzept fir die Nikodemuskirche entwickelte, um sich mit dem Stil alter
byzantinischer Tkonen ernsthaft auseinanderzusetzen. Die Klosterkirchen in Daphni™’ und
Hosios Lukas in der Umgebung Athens dienten ihm hierbei in Einvernehmen mit seinen
russischen Auftraggebern als wichtigste Studienobjekte. Daneben zog er auch byzantinische
Kunstwerke aus Italien, besonders aus San Marco in Venedig und San Domenico in Pe-

rugia, als Vorlagen heran.

Auf der Suche nach byzantinischen Vorlagen in Griechenland fand Ludwig Thiersch nur
wenige gut erhaltene Werke, denn die religiésen Bilder waren unter osmanischer Herrschaft
oftmals Gbertlincht worden oder befanden sich in desolatem Zustand. Im Friihjahr 1853
besuchte Ludwig Thiersch zunichst die Klosterkirchen Hosios Lukas und Daphni, deren
erhaltene Fresken und Mosaike ihm als Vorbild dienen sollten. Gemeinsam mit dem russi-
schen Gesandtschaftssekretir Nekludoff und spiter nochmal mit dem Architekten der
Ikonostase, dem Franzosen Frangois Boulanger, und seinem Mitarbeiter fiir die ornamenta-
le Ausschmiickung, dem venezianischen Kiinstler Luigi Lanza™!, unternahm Thiersch Ex-
kursionen zu den Kirchen: ,,Morgen werden wir (Neklud.) zusammen nach dem Kloster Daphni
Sfahren, wo eine dhnliche Kirche existiert, zum Theil noch mit Goldmosaiken. Spdter einmal nach St. Luca
74

(3 Tagesreisen von hier).“™ |V orgestern war ich mit Boulanger u. Lanza in_jenem Kloster Daphne, 1
1/2 Stunden von Athen anf der Straffe nach Eleusis, wo ich auch schon einmal mit Necludoff war...].""

Er kann die Mosaiken in Hosios Lukas jedoch lediglich fragmentarisch studieren: ,,nur ha-
be ich leider die Kuppel in jener Kirche in St. Luca nicht mehr erhalten gefunden, das

740 Cormack, Robin: Rediscovering the Christ Pantocrator at Daphni, in: Journal of the Warburg and Cour-
tauld Institutes, Bd. 71, London 2008, S. 55-74, hier 58. Das Kloster Daphni wird erstmals genannt in der
Vita des Meletios, geschrieben 1100. Nach 1204 wurde das Kloster wihrend der Kreuzzlige zur Zisterziense-
rabtei, spiter wieder iber Jahrhunderte orthodoxes Kloster. Im 19. Jahrhundert wurde es kurzzeitig als Kran-
kenhaus genutzt. Nach Erdbebenschiden wurde die Kirche in den 1890er Jahren restauriert. Dabei wurden
die Mosaike in signifikanten Bereichen erneuert. So wurden beispielsweise ganze Gesichter ersetzt, die voll-
kommen zerstort watren.

741 Thiersch, Ludwig, C.1.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 11. Januar 1853.
742 Thiersch, Ludwig, C.1.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 28. Dezember
1852.

73 Thiersch, Ludwig, C.1.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 11. Januar 1853.

205



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

Goldmosaik war schon lingst abgefallen u. durch neuere Bilder ersetzt worden; auch die
kleinere Kirche™, welche sehr schéne Fresken enthalten sollte aus dem 10. Jahrhundert,

<745

war ausgeweil3t worden![...]“™ Auch nach dem Besuch des Athener Klosters Kaisariani

berichtet Thiersch erntichtert, dass er die alten Kirchenmalereien aus dem 14. Jahrhundert

gréBtenteils ,,iiberschmiert™’™

vorfindet. Die Restaurierungsmaf3nahmen zur Freilegung der
Mosaike und Fresken in den von Thiersch besuchten byzantinischen Kirchen begannen

erst im 20. Jahrhundert.”’

Von den ,,besten Muster/n] dieser Malerei*”*, soweit sie erhalten waren, fertigte Thiersch Blei-
stiftstudien, die sich in einigen Exemplaren im Nachlass des Kiinstlers erhielten. Sie dien-
ten ihm als Arbeitsmaterialien wihrend der Entwicklung seines neobyzantinischen Bildpro-
gramms.

Aus der Zeit in Griechenland sind Studien der Wand- und Deckenfresken bzw. der Mosai-
ke in Daphni, Skizzen von einem Besuch in Hosios Lukas sowie Skizzen aus anderen, nicht
niher bezeichneten byzantinischen Kirchen aus der Umgebung Athens erhalten. (Abb. 9 a—

)

Zu den fur die Nikodemuskirche aufschlussreichsten Studien zdhlen drei Blatter mit Figu-
renstudien der Propheten aus Daphni. Ihnen ist gemein, dass sie jeweils mehrere ganzfigu-
rige Darstellungen auf einem Blatt versammeln. Die Bleistiftzeichnungen aus dem Jahr
1853 sind mit der Bezeichnung ,,Daphni Propheten tituliert und mit ,,I.. Thiersch® sig-
niert, wodurch sie einen offiziellen Charakter erhalten. Allgemein fokussiert Ludwig
Thiersch den linearen, scharf gezogenen Faltenwurf sowie individuelle Merkmale der Ge-
winder, Gestik, Haartracht und Attribute der Heiligenfiguren. Dartiber hinaus notiert er in
einem Beispiel auch die Inschrift, die den Dargestellten als Konig Salomon identifiziert.
Den Gesichtsausdruck der Figuren seiner byzantinischen Vorlagen rezipiert er hingegen

744 Es ist wahrscheinlich die Panagia Kirche gemeint, ein Teil der Klosteranlage von Hosios Lukas.

745 Thiersch, Ludwig, C.1.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 26. Mai 1853.

746 Thiersch, Ludwig, C.1.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 01. Mirz 1853. In
einem Brief an die Eltern vom 1. Mérz 1853 berichtet Thiersch von einem ,,Spaziergang zum Kloster Cesari-
ani“, wo er die ,,Malereien in der Klosterkirche® studieren wollte. Allerdings findet er die Malereien ,,uber-
schmiert” vor. Die dort erhaltenen Malereien aus dem 17. Jahrhundert empfand er auf seiner Suche nach
iltesten Vorbildern der byzantinischen Malerei offensichtlich als gro3e Enttiuschung.

Das griechisch-orthodoxe Kloster Kesariani bzw. Kaisariani (griechisch Katooptavy) liegt am Bergricken des
Hymettos in Attika im Osten Athens und zeichnet sich durch eine landschaftlich besonders malerische Situa-
tion aus. Das Katholikon der Klosteranlage stammt aus dem 11. Jahrhundert und wurde auf den Ruinen eines
alteren Gebdudes erbaut. Das ilteste bis heute erhaltene Fresko, das nicht ubertiincht wurde, befindet sich an
der siidlichen Aulenwand des Katholikon und stammt aus dem 14. Jahrhundert. Die Freskierung im Inneren
stammt aus dem 17. Jahrhundert, was durch eine Inschrift von 1682 belegt ist. Vgl. Goette, Hans Rupprecht:
Athens, Attica and the Megarid. An Archaeological Guide, London 2001, S. 151 ff.

7471919 wurde die Gesellschaft fiir Byzantinische Studien in Athen gegrindet. Noch im selben Jahr begannen
die Restaurierungsarbeiten in Hosios Lukas, 1938 begann man mit den Arbeiten in 12 kleinen byzantinischen
Kirchen in Athen, 1950 mit der Restaurierung des Klosters Daphni.

748 Thiersch, Ludwig, C.I1.3.b. verschiedene Schriftstiicke — Unterschriften meist unlesbar, in: ders. (Hrsg.):
Thierschiana II1, hier Brief L. Thiersch an den Maler Riedel.

206



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

nur flichtig. Dieser Umstand wird umso deutlicher, wenn man die Heiligenstudien mit
genrehaften Zeichnungen aus seinem Skizzenbuch vergleicht, die zur gleichen Zeit in St.
Lukas entstanden sind.

Von Ludwig Thierschs flinftigigem Aufenthalt in St. Lukas sind 11 kleine Zeichnungen
erhalten, die er in ein Skizzenbuch einklebte. Es handelt sich hierbei um Genre-, Figur- und
Portritstudien. Im Inneren der Kirche St. Lukas skizzierte Thietsch einen Geistlichen beim
Verfassen einen Textes. Sitzmotiv und Gesichtstypus erinnern an die Darstellungen der
Evangelisten im Vierungszwickel der Nikodemuskirche (Abb. 10, 18). Auch eine Zeich-
nung, die einen aufrecht stehenden Geistlichen beim konzentrierten Studium eines Schrift-
stiickes zeigt (Abb. 11), erinnert an die freskierten Heiligenfiguren der Nikodemuskirche.
Den ernsten Charakter der studierten Gestalt steigert Thiersch in einer zweiten Wiederho-
lung des Kopfes auf demselben Blatt. Hier wird das Gesicht durch stirker eingefallene
Wangen, markanter zusammengezogene Augenbrauen und eine scharf gezogene Nase zur
Strenge hin typisiert. Auch wenn sich kein direkter Bezug zu einer konkreten Heiligenfigur
herstellen ldsst, verweist die stilisierte Gestalt auf den Typus des birtigen, alteren Heiligen
in der Nikodemuskirche, wie sie beispielsweise der Hl. Hermogenes (Abb. 12a) verkorpert.
Weitere Studien (Abb. 13 a—b) zeugen ebenfalls von Thierschs kiinstlerischem Prozess des
Naturstudiums und des Stilisierens, um zu charaktervollen Figurentypen zu gelangen.

Von den Mosaiken und Fresken in Hosios Lukas sind leider keine Studien im mir zugingli-
chen Material erhalten. Dennoch beweist der Vergleich mit dem erhaltenen Bildprogramm
den engen Bezug zu den Werken in der Nikodemuskirche. Wenn auch in unrestauriertem
Zustand, so konnte Thiersch offensichtlich partiell die reich geschmiickte Ornamentik so-
wie die Figuren der Klosteranlage studieren. Dazu muss auch die Figur des HI. Paulus im
Naos von Hosios Lukas (Abb. 12c) gezahlt haben. Thierschs Darstellung orientiert sich
beim antikisierenden weilen Gewand, der braunen Bart- und Haartracht mit einzelner
Stirnlocke und den Sandalen am verbreiteten und damit wiedererkennbaren Darstellungs-
typus in traditionellen Tkonen.” Die fiir Hosios Lukas spezifische Gestaltung des Stand-
motivs in leichter Ponderation und den grofiflichigen Gesichtstypus rezipiert Thiersch in
seiner Darstellung des HI. Paulus (Abb. 12b). Auch ohne erhaltenes Studienmaterial kann
daher davon ausgegangen werden, dass das Mosaik des Apostels Paulus im Narthex von
Hosios Lukas zum Vorbild fir Thierschs Paulus-Figur wurde, wenn auch spiegelverkehrt
und mit einer Schriftrolle anstelle eines Codex ausgestattet.

Thierschs Paulusfigur und auch die tibrigen Darstellungen sind in ihrer Lebendigkeit ge-
steigert, weil sich die Gesichter dreidimensional aus dem Bildgrund heben. Die Darstellun-
gen des Klosters Daphni zeichnen sich im Vergleich zu den Typen in Hosios Lukas durch

einen etwas freieren, individuelleren und damit lebendigeren Gesichtsausdruck aus, auch

74 Wie in Kapitel 7.1.1. erldutert, sind traditionelle Ikonen hinsichtlich ihrer Motivik, Herstellungsweise und
Stilistik an strenge Vorgaben gebunden. Spezifische Attribute, Haltungen und Gesichtsformen sind fiir die
einzelnen Heiligen im Wesentlichen vorgegeben, vgl. Napp, Antonia: Russische Portrits. Geschlechterdiffe-
renz in der Malerei zwischen 1760 und 1820, Kéln u.a., Diss. Univ. Freiburg i. Br., 2010, S. 31.

207



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

mehr Bewegtheit in der Kopfneigung ist zu beobachten. Dennoch kann nicht von Portrat-
haftigkeit gesprochen werden. Thiersch konnte in den griechischen Beispielen keine Vorla-
ge fiir seine portrithaften Typen finden, denn die abstrahierende Linearitit der Gesichter
war essentiell fiir die theologische Aussage der Ikonen. Thierschs Heiligenfiguren fanden
jedoch Zuspruch bei den russisch-orthodoxen Auftraggebern, schlieflich wurde der Miin-
chener Maler nicht zuletzt wegen seiner griechischen Erfolge auf dem Gebiet der Portrit-
malerei mit der Ausmalung der Nikodemuskirche beauftragt. Die Abkehr von der abstra-
hierend-linearen Gesichtsauffassung traditioneller Ikonen hin zu einer portrithaften Dar-
stellung war der russischen Gesandtschaft in Athen bereits aus der heimischen russischen
Ikonentradition vertraut.”"

Mit Ausnahme der betont stilisierten Christusdarstellungen im Abendmahl und in der
Kuppel der Nikodemuskirche zeichnen sich die Figuren im Kirchenraum durch ihre port-
rithafte Individualisierung aus. Obwohl in Thierschs Skizzenbtichern aus der Zeit in Athen
auch einige Portritstudien enthalten sind, gibt es keine Hinweise darauf, dass Thiersch in
den Antlitzen seiner Figuren in der Nikodemuskirche konkret auf Personlichkeiten der

751

Zeitgeschichte Bezug nahm.” Er nutzte die Portrits vielmehr als Studienmaterial, auf de-

ren Basis er seine Heiligentypen herausbildete.

Um zu einer Vorstellung vom Urbild eines byzantinischen Pantokrators zu gelangen, stu-
dierte Thiersch in den Klosterkirchen in Daphni und Hosios Lukas die Pantokrator-
Darstellungen in den Kuppeln. Auch wenn sich mit Ausnahme einer Schemazeichnung der
Kuppel von Hosios Lukas kein weiteres Studienmaterial davon erhalten hat, rezipiert
Thiersch die elegante Gestik des Pantokrators im Katholikon von Hosios Lukas in der
Nikodemuskirche. Auch die Prisentation des Codex direkt tiber dem Herzen findet ihre
Vorlage in Hosios Lukas.

Betrachtet man die Gestaltung des Pantokrator-Kopfs in der Nikodemuskirche niher, fillt
zunichst das tberlingte Gesicht auf, das an den Typus aus Daphni erinnert. Auch die Ge-
staltung des Kreuznimbus, der sich markant vom Goldgrund abhebt, scheint der Daphni-
Darstellung verwandt. Ganz im Gegensatz zum expressiven, mit starken hell-dunkel Kon-
trasten arbeitenden Gesichtstypus in Daphni verkérpert Thierschs Christus ein mildes,
sanftes Ideal, das weder in Daphni noch in Hosios Lukas Vorldufer findet. Die direkte Vor-
lage dieses Typus, auch was Haar- und Barttracht anbelangt, fand Ludwig Thiersch még-
licherweise direkt vor Ort in der Nikodemuskirche: Das erhaltene Fresko aus der Grun-
dungszeit der Kirche an der Stidwand der Kirche ™ zeigt eine Christusdarstellung, die
Thiersch in Habitus und Gestik der Darstellung adaptierte. Er modernisierte die Vorlage

750 Antonia Napp weist auf die in Russland iibliche Praxis der Adaption von Herrschergesichtszigen in der
Tkonenmalerei hin, vgl. Napp 2010, S. 31.

751 Papastamos weist auf eine populdre Meinung hin, dass es sich bei einer zweiten Datstellung des HI. Paulus
in der Nikodemuskirche, diesmal als Medaillon und im antiken Militdrkostiim, um ein Portrit Kénig Ottos
von Griechenland handle. Vgl. Papastamos 1977, S. 89. Es erscheint m. E. jedoch eher unwahrscheinlich,
dass L. Thiersch dem griechischen Kénig ein karikierendes Denkmal, noch dazu im sakralen Kontext, setzte.
752 Yomudg 2000, S. 31 f. mit Abbildungen.

208



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

aus dem 11. Jahrhundert in seinem Fresko, indem er die Gesichtsziige und den Gesichts-
ausdruck weicher gestaltet, dem Antlitz eine portritihnliche Dreidimensionalitit verleiht
und die Heilige Schrift so prominent prisentiert wie in Daphni. (Abb. 6, 14)

Dieses Vorgehen veranschaulicht Ludwig Thierschs individuelle Form der Einfuhlung in
die ostkirchliche Bildauffassung. Auch ohne direkte Rezeption des Malerhandbuchs war

™3 die sich als Tkonenmaler

thm die Vorgehensweise der Monche vom Berg Athos bekannt
als Glied einer Kette begreifen und sich einer Formelsprache bedienen, um die Wahrheit
des urspringlichen Bildes weiter zu tradieren. Fir Thiersch lag die Wahrheit offenbar je-
doch nicht darin, einen fritheren Prototyp aufs Genaueste zu adaptieren. Denn ganz be-
sonders in seiner neuartigen, naturnahen Auffassung der Gesichter entfernt er sich funda-

mental von traditionellen Ikonen.

Obwohl er in Griechenland intensive Studien der erhaltenen byzantinischen Bildwerke
betrieb, war es Ludwig Thiersch ein dringendes Beditirfnis, zusitzlich die Kuppel mit erhal-
tenen alten Mosaiken in San Marco in Venedig zu studieren. Mit den dortigen Fresken be-
schiftigte er sich bereits wihrend seines Studienaufenthaltes 1847, als er gemeinsam mit
Karl Piloty die Kirche besuchte.” Im Juni 1853, als er sich mitten in der Entwicklung der
neobyzantinischen Heiligenfiguren der Nikodemuskirche befand, plante er von Athen aus
einen erneuten Venedig-Aufenthalt, ,,wo ich noch die Markuskirche sehen muf3, und viel-
leicht 2 Tage bleiben werde.“”> Im Nachlass Dr. Heinz Loewes befinden sich einige Pau-
sen byzantinischer Prophetendarstellungen, die Thiersch aus dem Werk eines gewissen Joh.
Kreuz entnahm.” (Abb. 15) Dabei muss es sich um eine Art Kiinstlerhandbuch handeln,
das schematisch die Heiligenfiguren der Markuskirche abbildet. Thiersch pauste auf zwei
Pergamentblittern den Kolossalen Christus in der Hauptkuppel, wobei es sich um den Pantokra-
tor der Emanuelkuppel im Presbyterium handelt, sowie 14 Heiligenfiguren in der Emanu-
elkuppel, die Thiersch folgendermaBen betitelt: Dze Hauptluppel der Markuskirche in 1/ enedig.
in der Mitte das kolossale Brustbild Christi, und zwischen den Fenstern 14 Figuren, Maria, Salome Da-
vid u. 11 Propheten enthaltend. Die Emanuelkuppel iiberwolbt das Presbyterium und zeigt ein
Pantokrator-Mosaik des segensreichen Emanuel aus dem frithen 12. Jahrhundert, das im
15. Jahrhundert Gberarbeitet wurde. (Abb. 16) Neben der Pala d’Oro handelt es sich bei
diesem Teil um den éltesten Status byzantinischer Kunst in San Marco. Der Kreis der Hei-

753 Ludwig Thiersch erwihnt seine Kenntnis von der Ikonentradition der Ménche vom Berg Athos in einem
Brief an den Maler August Riedel, vgl. Thiersch, Ludwig, C.IL.3.b., verschiedene Schriftstiicke - Unterschrif-
ten meist unlesbar, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Brief L. Thiersch an den Maler Riedel.

754 Bericht tber den Venedig-Aufenthalt und den Besuch der Markuskirche mit Piloty 1847, die den beiden
jungen Kunstlern ,,ungemein imponiert hatte®, vgl. Thiersch, Ludwig, D.L.5., (Memoiren), in: ders. (Hrsg.):
Thierschiana III, hier S. 22f.

75 vgl. Thiersch, Ludwig, C.1.2 (1853—1850). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit
zahlreichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Brief Athen, d. 10. Juni
1853.

756 Die Pause zu den Prophetendarstellungen aus San Marco befand sich lose in einer Kladde mit der Auf-
schrift ,,St. Markuskirche in Venedig. (Pausen aus d. Werk v. Joh. Kreuz)“, Supplement zu Thierschiana III,
Nachlass Ludwig Thierschs aus dem Besitz Dr. Heinz Loewe.

209



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

ligenfiguren befindet sich in dieser Kuppel nicht im Tambour zwischen den Fenstern, son-
dern umringt den Pantokrator innerhalb der Kuppelwélbung. Ludwig Thiersch kannte
diese Figuren moglichweise nur aus der Publikation Kreuz', aus der er die Gestalten pauste,
denn er spricht von Heiligenfiguren ,,zwischen den Fenstern®, obwohl sie oberhalb der
Fenster gelegen sind. Die Gestalten auf der Pause sind hinsichtlich ihres Habitus, ihrer
Gewinder und Attribute entsprechend der venezianischen Vorlage erfasst. Bemerkenswert
ist die ausgeprigte Gestik der Heiligen, die bisweilen raumgreifend ausholt. Die Standmoti-
ve entfernen sich mitunter weit von der ikonischen Symmetrie. So weist die Darstellung
des Propheten Jesaja in der oberen Reihe, zweite Figur von links, ein antik anmutendes
Bewegungsmotiv auf. Die Figur steht im Kontrapost und dreht sich nach links mit nach
oben weisender rechter Hand, wohingegen der Kopf in einer Gegenbewegung nach rechts
gewandt ist. Durch diese in sich gedrehte Haltung wirkt die Figur momenthaft erfasst und
lebendig. Thiersch findet vergleichbare Losungen fiir die Standmotive der Apostel Philip-
pos, Paulus und Silovanos. Bei den ausgefithrten Figuren im Kuppeltambour der Ni-
kodemuskirche bezog sich Thiersch letztlich aber wohl nicht auf die Darstellungen in San
Marco. Die verhaltene Gestik und die reich verzierten Gewinder verweisen auf die
freskierten Figuren aus Hosios Lukas, die im Kuppeltambour zwischen den Fenstern ver-
sammelt sind.

Die Komplexitit des Bewegungsmotivs ist in der Gestalt des Johannes Chrysostomos, ei-
nem der bedeutendsten Prediger des Christentums, noch gesteigert. (Abb. 17-18) Die Fi-
gur ist nicht nur frontal oder in Profilansicht gezeigt, sondern neigt den Kopf aus der Fli-
che heraus nach unten in den Raum. Das aufgeschlagene Buch und das Omophorion tber-
schneiden die ornamentale Rahmung, in die die Figur eingebettet ist, was der Darstellung
eine gewisse Momenthaftigkeit verleiht. Anders als bei den meisten anderen Figuren der
Nikodemuskirche zeigt sich hier nicht nur im Gesicht und der Gestik, sondern in der gan-
zen Figur Lebendigkeit und Bewegtheit, auch wenn die Plastizitit des Korpers in Anleh-
nung an die Ikonentradition weiterhin verhalten aufgefasst ist.

Thiersch verleiht der Gestalt auBlerdem ein besonders lebendig wirkendes, ernsthaftes Ge-
sicht. Es scheint daher plausibel, dass er sich nicht nur in der zweidimensionalen Darstel-
lung, sondern auch in der Bildhauerei und Bauplastik fiir seine Heiligendarstellungen inspi-
rieren liel3, denn das Fresko des Johannes Chrysostomos erinnert an Nischenfiguren, die
Thiersch wihrend seiner Zeit in Italien studieren konnte. Im Nachlass Dr. Heinz Loewes
findet sich ein Skizzenbuch Ludwig Thierschs aus der Zeit zwischen 1852 und 1853, in das
er einzelne Bleistift- und Aquarellstudien einklebte. Darunter belegen zwei Studien aus San
Domenico in Perugia, dass Thiersch Nischenfiguren des sogenannten .A/fars der Madonna del
Rosario Agostino di Duccios von 1459 studierte (Abb. 19). Gestus und Standmotiv von
Duccios Johannes-Skulptur klingen nicht nur in Thierschs Johannes Chrysostomos, son-
dern auch in seiner Paulus-Darstellung an. Weitere Gelegenheit zum Studium dreidimensi-
onaler Heiligenfiguren hatte Thiersch in den Ikonostasefiguren von Pierpaolo und Jacobel-

210



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

lo dalle Masegne in San Marco, Venedig. Thre starke Bewegtheit konnte auch inspirierend
fir Thiersch gewesen sein.

Dieses Vorgehen zeugt vom akademischen Werkprozess Ludwig Thierschs. Seit seinen
Studien im Antikensaal der Minchener Akademie und des Aktzeichenunterrichts an der
Accademia di San Luca in Rom beschiftigte er sich zeitlebens intensiv mit dem Menschen
und der lebendigen Erfassung seiner Korperlichkeit im Bild.”” Seinen Kompositionen ge-
hen stets intensive Figuren-, Detail- und Farbstudien voran, die sich zahlreich in seinem
Nachlass erhalten haben.” Fiir die Figuren in der Nikodemuskirche sind neben den Kar-
tons leider kaum Belege des Werkprozesses im Nachlass erhalten. Arbeitsmaterial fir die
Wiener Kirche™, fiir die er 18561858 ein Deckengemilde schuf, ist wiederum umfang-
reich im Nachlass dokumentiert. Es belegt Thierschs Vorgehensweise, auf deren Basis er
zu monumentalen Kartons gelangte, die als direkte Vorlage fiir die Ausfithrung der Ikonen
al fresco dienen.”” (Abb. 25-26)

Anhand seiner Studien lésst sich bereits erkennen, dass Ludwig Thiersch den Ernst und die
Wiirde der traditionellen byzantinischen Gestalten schitzte. In seinem Studium der alten
byzantinischen Originale gelangte er zur ,,Uberseugung, daf sich dieselben unmittelbar an die An-
tike anschliefSen, was Motive, Ernst und Wiirde der Gestalten und sogar Composition der Bilder be-
trifit.”*" Damit eréffnet sich anhand der schriftlichen Dokumente Ludwig Thierschs eine
neue Perspektive auf sein Verstindnis byzantinischer Bildwerke. Stephan-Kaissis vermutete
in der Rezeption von Daphni und Hosios Lukas, dass die Kiinstler dieser Werke ,,in der
Anwendung eines anti-klassischen, bzw. linearen‘ Idioms weit fortgeschritten waren. 762
Doch Thiersch sieht gerade den Bezug zur Antike in den byzantinischen Werken. Auch
Onasch erkennt in Hosios Lukas und Daphni Beispiele einer ,,typischen Verbindung von
klassischer und spitantiker Kunst mit der Sakralmalerei, wie sie in spiterer Zeit nicht wie-
der erreicht wurde; sie dokumentierte sich im hieratischen Stil und im Reprisentationsbild,
das fiir das orthodoxe Selbstbewusstsein charakteristisch wurde [...] Aus dem Bereich [...]
der Monumentalmalerei seien hier nur die Kirchen Hosios Lukas und Daphni [...] er-

757 Thiersch, Ludwig, C.1.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Rom, den 23. Mai 1851. In
diesem Brief an seine Mutter berichtet Ludwig Thiersch Uber seine Teilnahme an einem Wettbewerb, den die
Accademia di San Luca ausgerichtet hatte. In den Tagebiichern seines Rom-Aufenthaltes berichte er iiber
zahlreiche Unterrichtseinheiten in Akt- und Figurenstudium.

78 Vgl. Kaiser 2006, Kapitel 5. Im Rahmen meiner Magisterarbeit erlduterte ich unter anderem den Entste-
hungsprozess der Komposition ,,Charos® (1852), die durch zahlreiche Bleistiftstudien im Nachlass Ludwig
Thierschs in der Handschriftenabteilung der Bayerischen Staatsbibliothek anschaulich wird.

™ Vgl. Kap. 10.

760 Zur kinstlerischen Bedeutung des Kartons vgl. Kap. 9.1.2.2.

761 Johann Friedrich Ludwig Heinrich August Riedel (1799 in Bayreuth—1883 in Rom), Kiinstlerfreund Lud-
wig Thierschs wihrend seines Rom-Aufenthaltes. Vgl. Thiersch, Ludwig, C.IL.3.b. verschiedene Schriftstiicke
- Unterschriften meist unlesbar, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Brief L. Thiersch an den Maler August
Riedel.

762 Stephan-Kaissis 2002, S. 131.

211



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

wihnt.“”* Dies ist allerdings eine Wertung aus jiingerer Zeit. Sie beruht auf wissenschaftli-
chen Erkenntnissen aus den 1950er Jahren, als man die dltesten Ikonenfunde in Rom
machte und einen stilistischen Zusammenhang mit altrémischen Totenportrats herstellen
konnte. So bleibt das Zitat Ludwig Thierschs zunachst weiterhin ratselhaft. Ludwig Schorn
warf aus romantischer Sicht den Blick auf die frihchristliche Kunst, indem er in den alten
byzantinischen Werken den ,,Geist des Christentums |[...] wegen ihres innigen Zusammen-
hanges mit der iltesten kirchlichen Symbolik erkannte.” Doch den geistigen Sprung, by-
zantinische Kunst und Kunstwerke der Antike in einer Linie zu sehen, wagte Ludwig
Thiersch aufgrund seiner Einbettung in verschiedene geistige Strémungen seiner Zeit, auch
in die des Philhellenismus, die er zu einer Antwort integrieren konnte. Denn wie oben ge-
zeigt wurde, 6ffnete F. W. J. Schelling mit seinem Offenbarungsbegriff den Begriff der
Religion tber das christliche Verstindnis und tber die Grenzen der biblischen Offenba-
rung hinaus. Offenbarung geschah demnach seit Beginn der Weltgeschichte, setzte sich
fort in den verschiedenen Religionen der alten Kulturen, vollzog sich in aullergewo6hnlicher
Weise in der Gestalt Jesu und ereignet sich weiter bis in die Gegenwart. Bereits Schelling
hatte seinen Offenbarungsbegriff auch auf die Kunst bezogen. Darauf aufbauend, konnte
Ernst Curtius, wie oben veranschaulicht, die Kunst der Antike in einem ,heiligen Band*
innerhalb der Vélker verorten, wodurch sich der ,Geist der Antike® auf die folgenden Kul-
turen auswirkte. Da Curtius hierbei nur am Bezug zwischen zeitgenossischer Gegenwart
und Antike interessiert war, nahm er die byzantinische Kunst in diesem Kontext nicht
wahr. Ludwig Thiersch hingegen ging es um eine Erneuerung der christlichen Kunst. Auf-
grund seiner akademischen Ausbildung, aber auch aufgrund der aufgezeigten Prigung im
hochgebildeten Elternhaus, gelang ihm die gedankliche Finordnung der byzantinischen
Kunst im geistesgeschichtlichen Kontext des Philhellenismus. Dabei kann er sich auf den
Kontinuitatsgedanken Schellings beziehen, der indirekt eine Neubewertung fiir die byzanti-
nische Kunst einleitet hatte.”*® Meines Erachtens ist es die Leistung von Ludwig Thiersch,
den Gedanken des Antikenbezugs erstmals innerhalb der byzantinischen Kunst verortet zu
haben.

Dartiber hinaus besteht sein Verdienst darin, dass er sich als erster deutscher Maler mit den
byzantinischen Ikonen vor Ort in Griechenland auseinandersetzte. Deshalb gelangte er im
Verstindnis des fremden Bildes weiter als die westliche Forschung. Die westliche For-
schung war irritiert vom Erscheinungsbild byzantinischer Ikonen und konnte sich daher
nur fir den geistigen Gehalt der ostkirchlichen Bilder begeistern, den sie in der westlichen
religidsen Malerei des 19. Jahrhunderts vermisste. Uber eine rein theoretische Rezeption
des Ostbildes gelangte somit erst Ludwig Thiersch hinaus, der sich das byzantinische Bild
vor Ort praktisch aneignete und es in seinen kiinstlerischen Schaffensprozess adaptierte.
Damit gelangte er auch zu einer Kunstauffassung, die weiter war als die der Romantiker,

wenn er die ,,herbe Erscheinung” gerade als das Klassische in den alten byzantinischen Werken

763 Onasch, Konrad: Liturgie und Kunst der Ostkirche in Stichworten. Leipzig 1981, S. 321 f.
764+ Kunstblatt Nr. 5, 1832, S. 19.
765 Vgl. 6.6.2.2

212



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

erkennt. ,,Je mehr ich den byzantinischen Styl studire, desto mebr Abnlichkeit mit der Antike finde (ich).
Sie [Anm.: angesprochen wird der Kinstlerfreund Ludwig Thierschs, August Riedel] werden
dies vielleicht etwas sonderbar finden, da die byzantinischen Bilder keinesfalls auf hobe 1 ollendung An-
spruch machen, ja oft durch ibre herbe Erscheinung abschrecken und unangenebm beriibren; ich bin aber
der Meinung, daf§ man die besten Muster dieser Malerei anfsuchen und daranf dann urtheilen miisse u.
dann komme ich immer mebr 3u der Ubergengung, daf sich dieselben unmittelbar an die Antike anschlie-
Sfen, was Motive, Ernst und Wiirde der Gestalten und sogar Composition der Bilder betrifft. Meine An-
sicht gebt also dabin, die christliche Kirchenmalerei mit Zuriickgeben anf die dltesten Zeiten anf der Antike
u basieren und so u einer griferen V ollendung zu bringen. * Damit postuliert Ludwig Thiersch
den Niederschlag des klassischen Phinotypus in den frithbyzantinischen Werken, was erst
mit der Ikonenforschung in der Mitte des 20. Jahrhunderts belegt werden konnte.

»Man beginnt in Wirklichkeit von neuem, indem man gleichzeitig nach vorne und zurtick
zur Antike blickt, die man neu entdeckt. [...] Die griechische Mentalitit und das Weltemp-
finden, ja der Phinotypus uralt-griechischer Ausdrucksweise leben in ihr fort.“™" Auf diese
Weise zeigt sich Ludwig Thierschs nachhaltige Wirkung in der Rezeptionsgeschichte.

9.1.2.2. Kartons

Auf Basis seiner Vorstudien entwickelte Ludwig Thiersch monumentale Kartons in Origi-
nalgrofle, die er seinen Auftraggebern zur Freigabe zur Realisierung vorlegte. ,,Meine Kartons
nehmen ihren rubigen Fortweg u. finden viel Beifall bei den griechischen Geistlichen, auch der russische
Archimandrit |...] bewies seine Zufriedenheit, nur wiinscht Hr. v. Persiany, (ich war nicht selbst gegen-
wartig) daff ich sie nicht so byzantinisch machen solle. Er ist ndmlich ein geschworener Feind dieses Styls n.
doch riibmen sich die Russen hier damit, die Kirche ganz im byzant. Styl wieder hergestellt zu haben. “"*

Die Akzeptanz der Entwirfe bei den Auftraggebern ist ein Zeichen des tiefen Kunstver-
stindnisses Ludwig Thierschs, das selbst die griechische und russische Geistlichkeit iiber-
zeugte. Auch Konig Otto I. und Amalie verfolgten die Entstehung der Kartons. Sie be-
suchten Thiersch an der Polytechnischen Hochschule, wo er seine Werke ,,alle gusammen im
grofsen Antikensaal ausstellte, den colossalen Christus oben an, darunter die vier Evangelisten (auch iiber
Lebensgrofse) u. dann die 16 Propheten u. noch 8 andere Figuren, welche die Pfeiler schmiicken werden.
Zugleich batte ich die Konigin gebeten, wenn sie es interessiert, mitinkommen u. so waren sie heute Nach-
mittag beide gekonmmen und sebr ufrieden gestellt. [...]Der Observatenr d‘Athénes, welcher v. Boulanger

redjgiert wird, lobt mich in einem Artikel iiber die letzte Ansstellung. ™

766 Thiersch, Ludwig, C.I1.3.b., verschiedene Schriftstiicke - Unterschriften meist unlesbar, in: ders. (Hrsg.):
Thierschiana III, hier Brief L. Thiersch an den Maler August Riedel. Da der Brief wihrend der Ausmalung
der Nikodemuskirche geschrieben wurde, kann er auf 1853 datiert werden.

767 Lydakis 1972, S. 25.

768 Thiersch, Ludwig, C.1.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana I1I, hier Athen, den 01. April 1853.
769 Ebd., 01. November 1853.

213



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

Seine Kartons, die, mehr noch als das ausgefiihrte Fresko, den individuellen Duktus Lud-
wig Thierschs tragen, galten ihm als bedeutsames Mittel innerhalb seines Werkprozesses
mit beinahe autonomem Charakter. Damit teilt er die hohe Wertschitzung, die die Nazare-
ner der kiinstlerischen Handschrift entgegenbrachten. Anders als die vielen Vorzeichnun-
gen, die er als Arbeitsmaterial zeitlebens bei sich behielt, vermachte er die Kartons zu sei-
nen beiden Projekten in Athen und St. Petersburg 1891 der Byzantinisch-Archiologischen
Gesellschaft, aus der spater das Bygantinische und Christliche Museum in Athen hervorging. Im
Jahr der Schenkung wurden die monumentalen Kartons im Athener Zappeion in einer gro-

Ben Ausstellung””

prasentiert. Dies fuhrte zu einer erneuten Rezeption der neobyzantini-
schen Kunst Ludwig Thierschs und bewog einen Mazen dazu, Thiersch die Ausstattung
einer griechisch-orthodoxen Kirche in Paris zu iibertragen.”” Nach iiber hundert Jahren im
Depot wurden die Kartons in den letzten Jahren restauriert, wissenschaftlich bearbeitet und
anhand einiger Exponate in die stindige Ausstellung des Museums integriert.”” (Abb. 1)
Auch die aktuelle griechische Forschung vertritt die Meinung, dass mit Ludwig Thierschs
Werk in der Nikodemuskirche ein westliches Verstindnis des religiésen Bildes in Griechen-
land Einzug hielt. Dartiber hinaus betont Anastasia Lazaridou in ihrem Beitrag tber Lud-
wig Thierschs Kartons auch seine Raffael-Orientierung und vermutet, dass die Leben Jesu
Forschung auf den jungen Miinchener Kiinstler Einfluss gehabt haben kénnte.”” Dieser
Einfluss kann jedoch ausgeschlossen werden.”* Mit der gleichen Aufmerksamkeit, mit der
sich Thiersch der Anfertigung seiner Kartons widmete, fithrte er die Freskierung aus. Um
seinem eigenen hohen Anspruch in diesem ersten GroBprojekt zu gentigen, verzichtete er
sogar anfangs auf die Unterstitzung von Gehilfen. Dies allerdings liel3 kritische Stimmen
der griechischen Offentlichkeit wach werden.

W5 war natiirlich ein grofes Ereignis fiir Athen, dafs eine Kirche in Fresko ansgemalt werden sollte u.
selbst Kaftanzoglus hatte gehofft, in Verbindung hiermit eine griechische Malerschule aufbliihen u seben.
Es wurde mir daber einigermafien veriibelt, dafS ich mich bei Ausfiibrung der Malereien nicht junger Grie-
chen bediente. Meine Ansicht ging jedoch dahin, mit dieser Kirche in der mir gegonnten kurgen Frist von
kanm 2 Jabren ein Muster hergustellen, wonach spater die Griechen sich bei abnlichen Aufgaben richten
kdnnten.— Ich nabm daber als Gebiilfen einen 1 enetianer Lanza, der sich eben in Athen aufhielt (als

770 Lampakis, Georgios: Rede anlisslich der Er6ffnung der Ausstellung der Cartons in Athen, d. 11. Nov. (a.
N) 1891. Eine handschriftliche, an Ludwig Thiersch adressierte Kopie befindet sich im Nachlass Ludwig
Thierschs in der Bayerischen Staatsbibliothek: Thierschiana IT1.B.I1.2. a, Ausstellung von Gemailden L.
Thierschs im Zappion in Athen 1891, veranstaltet von der christlich archiologischen Gesellschaft, Eroff-
nungsrede (dt.) von Georgios Lampakis.

1 Vgl. Kapitel 10.

772 Anastasia Lazaridou beschiftigte sich intensiv mit Thierschs Kartons und gewihrte mir wihrend meines
Besuchs in Athen 2008 Einblick in ihre Arbeit. Im Katalog Gber die Sammlungsgeschichte des Museums
I'xpdtlov 2006 misst sie Thiersch maBgebliche Verantwortung in der Ubertragung nazarenischen Gedanken-
guts nach Griechenland bei (Einfihrungstext von Anastasia Lazaridou). Bislang wurde seitens des Byzantini-
schen und Christlichen Museums Athen keine monografische Publikation @iber Ludwig Thiersch veréffent-
licht. Im Bestandskatalog des Byzantinisch-Christlichen Museums wird Thiersch in der Rubrik tiber Gemilde
aus dem 19. Jahrhundert als "the expounder and introducer of Nazarene principles into modern Greek art"
bezeichnet, Konstantios 2004, S. 411 inkl. Abbildungen.

773 I'npditliov 2000, S. 219.

74 Vgl. Kap. 6.6.2.2.1.1, David Straul3.

214



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

Emigré) u. der mir anch beim Anlegen der Gewdnder im Anfang bebiilflich war; spéter malte ich jedoch
Alles allein! — Ich hatte ibm nur die Ornamentik iiberlassen. NB: Die Malerei in der Kirche selbst bekam
ich im Dez. 53 u. den letzten Strich daran machte ich im Nov. 54. also nicht ganz, ein Jabr. ‘77>

Deshalb rit ihm sein Vater im Januar 1854, griechische Schiiler am Projekt zu beteiligen,
was Ludwig Thiersch befolgt.””® Wohl noch mehr als der Sohn hat Friedrich Thiersch ein
Gesptir fir die Sensibilitit der Griechen in threm Wunsch nach Selbstbehauptung. Bei
Ludwig Thiersch hingegen iiberwiegt der kiinstlerische Anspruch.

9.1.2.3. Das neobyzantinische Bildprogramm Ludwig
Thierschs

Ludwig Thierschs Bildprogramm weicht stark von jener Form der gottlichen Weltordnung
ab, die der Kirchenraum der byzantinischen Kreuzkuppelkirche traditionell symbolisiert.
Diese folgt tiblicherweise einer streng hierarchischen Untergliederung in drei Zonen, die
oft zusitzlich durch plastische, umlaufende Béinder aus Stein oder Stuck voneinander ge-
trennt sind. Die oberste Zone symbolisiert den Himmel und ist in Kuppeln, Konchen der
Apsiden und hoher gelegenen Gewdlben angesiedelt. Sie zeigt die oberste Riege der Heili-
gen: Christus, Maria, Engel und himmlische Szenen sowie den Pantokrator in der obersten
Kuppel. Die mittlere Zone in den Stiitzbégen, Pendentifs und den oberen Gewdlbeabtei-
lungen zeigt Szenen aus dem Leben Christi. Die sogenannten Festbildikonen symbolisieren
das Paradies bzw. das Heilige LLand und erzahlen in mehrfigurigen Bildern aus dem Leben
Christi. Dabei geh6ren die zwolf Hauptfeste des liturgischen Jahres, das sogenannte Dode-
kaorton (griech. Awdexaopbov), zum festen Kanon der Festbildikonen der orthodoxen
Kirche.””

775 Thiersch, Ludwig, D.L.5 - Band I (1866—1886) 3 Binde Tagebiicher (wobei es sich eher um die Memoiren
Ludwig Thierschs handelt, sie sind retrospektiv verfasstl), in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier S. 62.

776 Thiersch, Ludwig, C.I1.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 05. Januar 1854.
777 Demus, Otto: Byzantine Mosaic Decoration. Aspects of monumental art in Byzantinum, London 1948, S.
22-26.

1. Die Verkiindigung der Geburt Jesu an Maria durch den Engel Gabriel

2. Weihnachten - die Geburt Jesu

3. Darbringung im Tempel (Erster Tempelgang Jesu)

4. Die Taufe Christi (durch Johannes den T4ufer )

5. Die Verklirung des Herrn

6. Die Auferweckung des Lazarus

7. Palmsonntag - Christi Einzug in Jerusalem

8. Kreuzigung (Karfreitag)

9. Hollenfahrt Christi

10. Auferstehung Jesu Christi (Ostern)

11. Pfingsten

12. Koimesis (Matientod)

Gelegentlich werden auch noch weitere Festtage aus der Passion Christi dazugezahlt, u. a. das Abendmabhl.

215



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

Die unterste Zone enthilt keine narrative Darstellung, sondern zeigt stets den Chor der
Heiligen. In einzelfigiitlicher Darstellung finden sich hier Apostel, Mirtyrer, Propheten und
Patriarchen, die entsprechend ihres Ranges in der orthodoxen Hierarchie im Mittelschiff,
im Narthex und im Naos erscheinen. Hier sind hiufig die Evangelisten anzutreffen, darge-
stellt in Bogen wie in Hosios Lukas, oder in den Pendentifs.””

Anhand dieser knappen Charakteristik der schematischen Programmgestaltung traditionel-
ler byzantinischer Kirchen kann im Folgenden aufgezeigt werden, welche Elemente in
Thierschs neobyzantinisches Programm den traditionellen ikonographischen Regeln ent-

779

sprechen und wo seine Neugestaltung von der Darstellungstradition abweicht’” und neue

Wege einschlagt.

Das vollstindig freskierte Innere der Nikodemuskirche (Abb. 18, 20a) zeigt ganzfigurige
Heiligendarstellungen monumentalen Ausmalles sowie Darstellungen in Medaillenform.
Eingebettet in einen schimmernden Grund aus Blattgold und umgeben von ornamentalem
Dekor zieren die Figuren die schmalen Wandflichen der Pfeiler. Aufschluss tber ihre Iden-
titait geben Inschriften in kapitalen Lettern. Es handelt sich um Apostel, Mirtyrer, Kirchen-
viter und andere Heilige, deren Gestik und Blicke den Kirchenbesucher auf die Kuppel
verweisen, aus der Christus als Weltenherrscher herabblickt.” Im Kuppeltambour zeigt das
Bildprogramm alttestamentarische Propheten. Thiersch folgt darin zunichst den typisch
byzantinischen Programmen, wie er sie vor Ort in byzantinischen Kirchen wie Hosios Lu-
kas oder in italo-byzantinischen Kirchen wie San Marco in Venedig studierte. Im Detail
weist Ludwig Thierschs Bildprogramms jedoch einige Besonderheiten auf, die im orthodo-
xen Raum bis dato unbekannt waren.

Uber die fundierte Beschreibung von Christine Stephan-Kaissis hinaus™ konnten im Rah-
men dieser Arbeit anhand schriftlicher Dokumente und Studien aus dem Nachlass Ludwig
Thierschs weitere Erkenntnisse gewonnen werden, die im Folgenden vorgestellt werden.

Zunichst fillt auf, dass die Evangelisten der Nikodemuskirche nicht, wie iblich, in der
untersten hierarchischen Ebene angesiedelt sind, sondern in die oberste himmlische Zone
eingegliedert wurden. Die Verortung der Evangelistenfiguren in den Kuppelpendentifs ist
zunichst eine allgemeine Tradition der Westkirche. In der Ostkirche finden sich in den
Pendentifs meist nur die Evangelistensymbole. Auch Karl Schorn mutmalite in seiner Ab-
handlung tiber das Malerhandbuch Euthymios Dimitrous bereits tiber die Positionierung
der Evangelisten in der byzantinischen Ikonographie: ,,Nach den Propheten folgen die vier
Evangelisten, es ist nicht ausdricklich gesagt, wo? Wahrscheinlich in den Zwickeln der
Pfeiler, welche die Kuppel tragen. Matthaus soll als Mensch, Markus als Léwe, Lukas als
ein junger Ochse, Johannes als Adler vorgestellt werden, alle schreibend, und zwar jeder

718 Demus 1948, S. 26-27.

77 vgl. Stephan-Kaissis 2002, S. 128.
780 Fhd.

781 Ebd.

216



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

den Anfang seines Evangeliums.“782

Der narrative Darstellungsteil der Festbildikonen taucht in Thierschs Programm nicht auf,
dafiir bekommt bei ihm die unterste Ebene der orthodoxen Hierarchie neue Bedeutung.
Einzelne Heiligenfiguren, die traditionell in der untersten Wandzone, mdglichst auf einer
Ebene mit den Kirchenbesuchern gezeigt werden, werden bei ihm zum vorherrschenden
Motiv des Gesamtprogramms. In der byzantinischen Darstellungskonvention ist das
Standmotiv fiir Ganzkorperfiguren prazise festgelegt. Die Figur steht aufrecht, mit nach
unten weisenden Fuflen. Auf eine Sockelzone wird verzichtet, denn die Figuren sollen op-
tisch moglichst auf dem gleichen Boden stehen wie der Betrachter. Sie stehen lediglich auf
einem schmalen dunklen Streifen oder einem Wiesenstreifen mit Pflanzen und Blumen.”™
Die Standfigur wird meist frontal prisentiert. Wenn die Figur mit einer Wendung darge-
stellt ist, zeigt sie stets auf den Pantokrator hin, um ihren Verweis auf Christus herauszu-
stellen. Sie fungiert als Vorbild fiir den Glaubigen und steht ihm rdumlich und spirituell am
nichsten: Sie sind seine idealen Vertreter in der kosmischen Hierarchie. ™**

Thierschs Heiligenfiguren scheinen auf den ersten Blick formal diesem Charakter byzanti-
nischer Heiliger zu entsprechen. In zwei Riegen iibereinander angeordnet, sind sie jeweils
in Ganzfigur und als Medaillon auf Goldgrund prisentiert und mit Inschriften versehen.
Der Typus der Medaillondarstellung, wie er beispielsweise in Daphni und Hosios Lukas
verstirkt zum Einsatz kommt, ist dabei bereits ein hellenistisches Erbe, das das mittelalter-
liche Systeme tiberdauerte und sich wieder behauptet, als das byzantinisch strenge System
erste Anzeichen der Entspannung zeigt.”®

Bei niherer Betrachtung der Figuren Thierschs fallen jedoch, besonders bei den ganzfigtir-
lichen Darstellungen, starke Unterschiede zum byzantinischen Schema hinsichtlich ihrer
GroBe, ihres Habitus und Anbringungsortes auf. Die Heiligen stehen nicht mehr mit nach
unten weisenden Fullen, gleichsam schwebend im undefinierten Raum, sondern mit fester
Bodenhaftung in leichter Ponderation und kleinem Schlagschatten auf einem schmalen
Erdstreifen, so dass eine leichte Raumlichkeit, dhnlich einer Nischensituation, angedeutet
wird. Bereits in seinen Studien der Heiligenmosaike des Klosters Daphni hatte Ludwig
Thiersch die FuBhaltung der Heiligenfiguren nicht originalgetreu festgehalten, sondern
ithnen ein Standmotiv verliechen, das den Gesetzen der Perspektive entspricht.

Stephan-Kaissis stellt als besonderes Merkmal der Thiersch-Heiligenfiguren in der Ni-
kodemuskirche ihr monumentales Ausmal3 sowie ihre erhéhte raumliche Anbringung fest.
Sie befinden sich damit nicht mehr mitten unter den Gldubigen, wie es die traditionelle
byzantinische Darstellungskonvention verlangen wiirde, sondern erscheinen weit tber den
Gldubigen, oberhalb einer breiten Sockelzone. Damit verleiht Ludwig Thiersch den Heili-

782 Schorn, Ludwig: Kunstblatt Nr.1, Januar 1832, S. 1-4.

783 Standfiguren in hoher liegenden Wandzonen kénnen auch mit einem Suppedaneum mit Muschel-
Ornamentik versehen sein, was hierarchisch stets Christus, Maria und Engeln vorbehalten ist. Vgl. Demus,
1948, S. 27-29.

784 Demus 1948, S. 27-29.

785 Ebd.

217



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

genfiguren einen reprisentativen, denkmalhaften Charakter, was eine Abkehr von traditio-
nellen Ikonen bedeutet. Stephan-Kaissis leitet daraus eine Verhinderung der Kommunika-
tionsmoglichkeit zwischen Gliaubigen und Kultbild ab: ,,Statt der in Byzanz tblichen Bild-
schemata, die die Heiligen durch ihre frontale Darstellung der Kultiibung geftigic machten,
benutzte Thiersch Figurentypen, die sich hierfiir nicht geeignet zeigen. Der Kinstler ver-
mied bei seinen Figuren die frontale Haltung. [...] Der abgewandte Blick der Heiligen zielt
darauf ab, die Kommunikation mit den Dargestellten zu verhindern. [...] Die Heiligen
sprechen nicht und lassen sich auch nicht ansprechen. Sie fithren dem Betrachter lediglich
eindrucksvolle Andachtsposen vor, in denen sich eine besonders innige religiose Ge-
stimmtheit dullern will. Bei vielen Figuren erscheint die Geste des nach oben gerichteten
Zeigetingers, der den gottlichen Logos als alleiniges Ziel der Verehrung verweist. Buchrol-
le, Kodex und Kreuz sind stereotype Attribute, die nicht als Ausweis fur individuelle Heili-
genschicksale dienen, sondern stattdessen die oberste gottliche Instanz in der Kuppel, bzw.
Christi rettendes Opfer in Erinnerung bringen.“786

Zwar sind die Beobachtungen zur kommunikativen Haltung der Heiligen der Nikodemus-
kirche nachvollziehbar, der Riickschluss, dass es sich bei diesen Merkmalen um neue Ent-
wicklungen aus der Hand Ludwig Thierschs handele, ist jedoch nicht nachvollziehbar. Eine
leichte Neigung des Kopfes oder Wendung des Korpers, die nach oben weisende Hand,
der himmelwirts gerichtete Blick sind bereits in den Ikonendarstellungen der Kloster Ho-
sios Lukas und Daphni vorgeprigt, die Thiersch studierte. Die erhohte Anbringung tiber
einer Sockelzone ldsst sich auch in byzantinischen Kirchen nachweisen, unter anderem in
den Mosaiken der spitbyzantinischen Kapnikarea-Kirche aus dem 11. Jh. in der Altstadt
Athens, die Ludwig 1. 1834 vor dem Abriss bewahrte.”’ Monumentalfiguren in erhohter
Position fand Ludwig Thiersch zudem vor Ort in der Nikodemuskirche — die erhaltenen
Fresken in der Hauptapsis hinter der Tkonostase und im Eingangsbereich weisen eine ver-
gleichbare Gréfle und Anbringungshéhe auf wie die Darstellungen Thierschs.” Der ge-
senkte Blick einiger Heiligenfiguren kann als Insichgekehrtheit interpretiert werden. Inso-
fern erscheint die Schlussfolgerung von Christine Stephan-Kaissis nachvollziehbar, dass
Thierschs ,,Heilige (nicht) sprechen und [...] sich auch nicht ansprechen (lassen).“™ In situ
betrachtet, scheint diese Pose jedoch ein anderes Ziel zu verfolgen. Die gesenkten Lider
konnten eine Kommunikationshaltung darstellen — denn gerade die Figuren weiter oben im
Wandaufriss weisen diese Mimik auf und nehmen so Kontakt zu den Glaubigen im Erdge-
schoss auf. Bisweilen wird ein leicht gesenkter Blick auch mit einer dozierenden Gebirde
bzw. einer Vortragspose (Abb. 12 a—b, 17) kombiniert. Dies unterstiitzt die Deutung als
Kommunikationsgebirde. Die Geste des erhobenen Zeigefingers ist, wie auch die Beigabe
stereotyper Attribute wie Buchrollen, Kreuze oder Codices, ein klassisches Merkmal byzan-

786 Stephan-Kaissis 2002, S. 129.

787 Die Kapnikarea-Kirche befindet sich unweit der Nikodemuskirche im Zentrum Athens, weshalb davon
ausgegangen werden kann, dass Ludwig Thiersch das Bauwerk kannte.

88 Vgl. Abb. Xaxnag 20006, S. 136.

8 Stephan-Kaissis 2002, S. 129.

218



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

tinischer Heiligendarstellungen, wie sie in Daphni, Hosios Lukas oder der Kapnikarea-
Kirche zu finden sind.

Anhand dieser Beschreibung wird deutlich, dass sich in Ludwig Thierschs Programm zwar
Anklinge an die byzantinische Tradition finden, seinem Konzept aber eine neuartige Iko-
nografie zugrunde liegt. Die monumentalen, charaktervollen Heiligengestalten und der re-
prasentative Goldgrund vermitteln den Eindruck eines Diskurses zwischen Diesseits und
Transzendenz, der sich im Pantokrator verdichtet. Das raumdominierende Brustbild des in
Gite zugewandten, bruderlichen Souverins ist gleichzeitig Utopie und Ziel des transzen-
dentalen Strebens der Glaubigen. Damit erhilt das Bildprogramm, das einen beachtlichen
Eingriff in die vorgegebene orthodoxe Tradition darstellt, eine neue Deutung: Die Ausrich-
tung aller Gestalten auf den Pantokrator ist nicht der protestantischen Lehre des ,solus
Christus® gezollt, sondern veranschaulicht die Lehre Franz von Baaders von der ,,Souveri-
nitit Jesu®, dem alles untergeordnet und auf den hin auch alles orientiert ist. Chomjakov
entwickelt aus ostkirchlicher Perspektive mit seiner mit ,,sobornost™ bezeichneten Kir-
chenvorstellung eine dhnliche Lehre,” so dass das Bildprogramm aus westlicher wie 6stli-
cher Sichtweise verstanden werden kann.

Die Anderung im Bildprogramm hinsichtlich der Auswahl der Heiligenfiguren, die im or-
thodoxen Verstindnis einer Auflésung der bisher giiltigen orthodoxen himmlischen Hie-
rarchien gleichkdme — und daher in der bisherigen Forschung auch auf Irritation stiel3, er-
hilt aus der christlich-visionidren Sicht Baaders einen neuen Sinn. Bei ihm vetliert das hie-
rarchische Ordnungsgefiige an Bedeutung, allein die Hinwendung Aller zum geistigen
Oberhaupt Jesus ist relevant. Damit vollzieht sich eine Auflésung duBlerer Ordnungs- und
Machtvorstellungen zugunsten einer inneren, geistigen Haltung, aus der allein die rechte
Ordnung entsteht.

Der Pantokrator erhilt menschliche, freundlich-zugewandte Ziige, einen diesseitigen, dem
Betrachter in Liebe zugewandten Gesichtsausdruck. Der Betrachter soll nicht das Jenseits
und seine innere Heiligung anstreben, um der Erde enthoben zu sein und heil zu werden,
sondern sich von der géttlich-menschlichen Liebe Jesu erwirmen lassen zu umfassender
Bruderliebe auf der Erde.

9.1.2.4. Abendmahl

Die Bilder der Ikonstase, insbesondere die Abendmahlsdarstellung mit den Kirchenvitern
in der Predella, sind von zentraler Bedeutung fiir die Gesamtaussage des Bildprogrammes.
Wie aus Thierschs Briefen und Memoiren hervorgeht, war im architektonischen Entwurf

0 Vgl. bes. Kap. 6.6.2.3.1.

219



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

der Tkonostase, der vom franzosischen Architekten Francois Boulanger (1807-1875)™"
entwickelt worden war, bereits das Bildprogramm vorgegeben, es beinhaltete ,,4 eingelne
lebensgrofie Figuren, 2 Medaillons und (wie ich glanbe) ein hl. Abendmahl in kleinerem Mafistab. ™

Boulanger, der auch die Gestaltung des FuBBbodens und der Gitter an der Emporkirche
verantwortete , war seit Beginn des Projekts beteiligt und begleitete Thiersch u.a. zur Be-
sichtigung des Klosters Daphni.” Thiersch hatte sich beim Fiirsten Leo Gagarin, dem
zweiten russischen Gesandtschaftssekretir, fiir die Beteiligung Boulangers an der Gestal-
tung der Kirche eingesetzt. Der Franzose ersetzte den urspringlichen Architekten, den
griechischen Ingenieursoffizier \X/lasopulos,795 wihrend dessen Bauleitung einige der alten,
noch erhaltenen Fresken in der Nikodemuskirche abgeschlagen worden waren.” Es ist
also davon auszugehen, dass die von Boulanger vorgesehenen Bilder der Ikonostase,
Thierschs gesamtes Bildprogramm und seine Restaurierung der erhaltenen Kirchenviter-
Fresken in der Apsis in enger Abstimmung aller am Projekt Beteiligten geplant und reali-

siert wurden.

Die Ausfihrung der Ikonostasebilder waren zunichst nicht in Ludwig Thierschs Auftrag
zur Ausstattung der Nikodemuskirche enthalten. Fir diese liturgisch bedeutende Zone
hatten die russischen Auftraggeber zunichst den russischen Ikonenmaler Fyodor Antono-
vich Bruni vorgesehen, den Direktor der Kunstakademie in Petersburg.797 Die Auftraggeber
entschieden sich erst im Frihjahr 1854, ,,die Bilder zum Ikonostas welche der erste russi-
sche Maler (Bruni) malen sollte, von mir [Anm. d. Verf. gemeint ist Ludwig Thiersch] ma-
len zu lassen. Letzterer sei namlich brustkrank und so leidend, da3 er nicht einmal seine
Arbeiten (in der Isaakskirche) vollenden kénne; [...] Ich kénnte sie im Laufe dieses Som-

1 Frangois Boulanger war in Athen u. a. am Bau folgender Gebiude beteiligt: Zappeion, Mitropolis (bischof-
liche Kathedrale Athens), Athener Parlamentsgebdude (heute Historisches Museum).

792 Thiersch, Ludwig, C.1.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 20. April 1854.

793 Ebd., Athen, den 03. Februar 1854.

74 Ebd., Athen, den 11. Januar 1853.

75 Thiersch, Ludwig, D.I.5 - Band I (1866—1886). 3 Binde Tagebiicher (wobei es sich eher um die Memoiren
Ludwig Thierschs handelt, sie sind retrospektiv verfasstl), in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier S. 63.

79 Thiersch, Ludwig, C.1.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 11. Januar 1853.
77 Thiersch, Ludwig, C.1.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 03. Februar 1854.
Fyodor Antonovich Bruni (russ.: ®eaop Arronosnd bpynn) (1799, Mailand—1875, St. Petersburg) war russi-
scher akademischer Maler italienischer Herkunft. Sein Studium der Historienmalerei an der Akademie St.
Petersburg setzte er in Rom fort, wo er sich intensiv mit den Meistern der italienischen Renaissance, insbe-
sondere Raffael, auseinandersetzte. Spiter wurde er Mitglied der Accademia di San Luca. Nach seiner Riick-
kehr nach St. Petersburg wurde er zum Professor an der Kunstakademie berufen und schuf Gemalde mit
historischen und mythologischen Sujets, aber auch Heiligendarstellungen u.a. fiir die St. Isaacs-Kathedrale.
Zum Zeitpunkt der Ausmalung der Nikodemuskirche war er Direktor der St. Petersburger Kunstakademie
und galt als einer der bedeutendsten russischen Maler religiéser Themen. vgl. Thiersch, C.1.2. 1860-1861,
Brief v. 2. Dezember 1860 aus Petersburg an den Malerfreund Rietschel (vmtl. Ernst Wilhelm Rietschel).

220



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

mers zu Hause malen, weil ich da ohnehin nicht in der Kirche male [...].“" (Abb. 20a) Im
September 1854 berichtet Ludwig Thiersch von der finalen Beauftragung und erklirt, dass
die Bilder ,,auf Metallplatten gemalt u. dann in die Wand eingelassen (werden)“”, weshalb
er plante, sie in Minchen anzufertigen.

Die Abendmahlsdarstellung, die wissenschaftlich bislang unerforscht ist, kristallisierte sich
wihrend der Untersuchung des Bildprogramms als Schlisselwerk heraus. Das halbrund
abgeschlossene Olgemilde ist an zentraler Position {iber der Kénigstiire in den ornamental
reich verzierten Rahmen der Ikonostase eingelassen. Es zeigt Christus bei der Apostel-
kommunion, umgeben von den 12 Jungern in Halbfigur im Moment der Anaphora. Chris-
tus, als Hohepriester in Szene gesetzt, steht vollkommen lotrecht zur Tischkante in sym-
metrischer, geschlossener Korperhaltung. Die frontale Kopfhaltung mit nach oben gerich-
tetem Blick unterstreicht den ersten, in sich ruhenden Gesamteindruck der Gestalt. (Abb.
20b)

Die Junger umgeben Christus dicht gedringt in zwei Gruppen zu seiner Rechten und zu
seiner Linken. Sie stehen oder sitzen hinter der langen, schmalen Altartafel, und verschmel-
zen durch die erdigen Braun- und Grintone ihrer Gewinder mit dem Dunkel des Bild-
grundes. Einzig ihre portrithaften Gesichter leuchten auf, in denen sich ihre meditative,
suchende oder unglidubige Haltung abzeichnet. Sie treten untereinander nicht in Kommu-
nikation — ihre Blicke sind ganz auf Christus oder in sich gekehrt nach unten gerichtet.
Zwei der Juinger treten als Riickenfiguren im Vordergrund in Erscheinung und eréffnen
dem Betrachter in ihrer Funktion als Identifikationsfiguren den Zutritt zum Bildraum. Auf-
fallig in leuchtstarke Gelb- und Grintone gekleidet und perspektivisch groB3er als die hinter
dem Tisch stehenden Junger, weisen sie in ihrer Kérperwendung auf Christus hin. Dessen
leuchtendrotes Gewand stellt seine Mittelpunktfunktion, selbst in Fernwirkung betrachtet,
deutlich heraus. Zur weiteren Erkennbarkeit der Christusgestalt tragt der strahlenférmige
Kreuznimbus bei, der sich vor dem schwarzbraunen Hintergrund, der dunkelsten Stelle des
Bildes, effektvoll abhebt. Obwohl die Figuren in ihrem Bewegungsmotiv still verharren,
vermittelt die Komposition durch die Lichtfihrung einen dramatischen Effekt. Die Be-
leuchtung leitet auf die zentrale Christusfigur hin und geht gleichzeitig auratisch von ihr

aus.

Im Vergleich zu byzantinischen Darstellungen fillt auf, dass Thiersch hier weder ein kom-
munikatives Gastmahl noch eine Apostelkommunion im engeren Sinn darstellt. Der von
ihm entwickelte Christustypus erinnert dennoch an Christus als Hohepriester, als himmli-
scher ewiger Herrscher, wie er in der Tradition der Apostelkommunion dblich ist. Die
himmlische Transzendenz der urspringlichen Darstellungskonvention der Apostelkom-

78 Thiersch, Ludwig, C.1.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahl-
reichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, den 20. April 1854.
79 Ebd., Athen, den 1. September 1854.

221



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

munion wird hier jedoch nicht durch Attribute wie Krone oder Ziborium erreicht, sondern
durch die senkrecht nach oben strebende Ausrichtung der Christusgestalt. Der nach oben
gerichtete Blick der Christusfigur Ludwig Thierschs entwickelt sich aus einer streng fronta-
len Kopthaltung, die aus der ikonischen Frontalitit abgeleitet wurde. Der Blick ist klar auf
den Pantokrator in der Vierungskuppel gerichtet.

Unterfangen wird die Abendmahlsdarstellung von einer Reihe von Kirchenvitern, die als
Nischenfiguren in einer Rundbogenarchitektur dargestellt sind. Sie sind durch die Architek-
tur und Ornamentik der Ikonostase optisch eng mit der Abendmahlsdarstellung verbunden
und fungieren als Sockelzone. Thiersch versah die Figuren mit Inschriften in kyrillischer
Schrift und zeigt die Heiligen in liturgischen Gewindern, wie sie in der russisch-
orthodoxen Kirche verbreitet sind. Zwar ist die Darstellung von Kirchenvitern auch in
traditionellen Ikonostasen der Ostkirche nicht uniiblich, die formale wie inhaltlich enge
Verkniipfung zum Abendmahl, wie Ludwig Thiersch es mit seiner predellenartigen Kom-
position erreicht, ist jedoch ein besonderes Merkmal des Bildkonzepts der Nikodemuskir-
che. Die Darstellung in betont russischer Manier verweist auf die besondere Bedeutung der
Kirchenviter fiir die russischen Auftraggeber, was die russischen Inschriften noch unter-
streichen. SchlieBlich handelt es sich hierbei um die einzige Stelle im Programm, an der die
Bilder in russischer Sprache mit den Gldubigen kommunizieren und dadurch in besonderer
Weise identititsstiftend wirken.

Bereits Christine Stephan-Kaissis sieht in der neugestalteten Ikonostase den Ausgangs-
punkt fiir das gesamte Bildprogramm der Kirche: ,,Die Eigenart des Raumkonzepts in der
Nikodemuskirche besteht nun darin, daf3 der Bildverband im gesamten Hauptkirchenraum
das Bildschema der neueingefiigten Ikonostase wiederholt. [...] Dadurch entsteht der Ein-
druck, als sei die 6stliche Bilderschauwand auf alle Seiten des Raums projiziert. Selbst die
reliefierten Schmuckelemente der weilgoldenen Altarschranke kehren als Rahmendekor
der Wandbilder in gemalter Form wieder.“*" Allerdings bezieht sie sich eher auf formale
Kriterien, wohingegen eine detaillierte Analyse des Abendmahlsbilds nicht vorgenommen
und seine elementare Bedeutung fiir das Gesamtkonzept nicht hervorgehoben wird.

Innerhalb des Bildprogramms fallt die Abendmahlsszene als die einzige Darstellung mit
erzahlendem Charakter ins Auge, die als Bekronung der Ikonostase tiber der Tir zum Al-
tarraum angebracht ist. Sie weist eine vollig andere Bildauffassung auf als die tbrigen Bild-
werke der Nikodemuskirche. Diesen Umstand konstatiert auch die bisherige Forschung.
Allerdings erkennt Christine Stephan-Kaissis in der Abendmahldarstellung lediglich den
letzten Rest der fir byzantinische Bildprogramme tblichen narrativen Szenerien innerhalb
des Gesamtkonzepts der Nikodemuskirche.* Eine ikonographische Betrachtung erfolgt
bei ihr nicht. Auch die Reihe der Kirchenviter, die die Abendmahlsszene unterfingt, gibt
sie lediglich als ,,Heiligenreihe an, ohne die Dargestellten als Kirchenviter zu erkennen.

800 Stephan-Kaissis 2002, S. 128.
801 Ebd., S. 128 und S. 148.

222



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

Den Blick auf formale Besonderheiten richtet auch Demetrios Konstantios, der ohne wei-
tere Interpretation des Dargestellten lediglich eine fiir die byzantinische Tradition unge-
wohnliche Dreidimensionalitit der Komposition feststellt.

In Unkenntnis des schriftlichen Nachlasses Ludwig Thierschs, der einen engen Austausch
mit den russischen Auftraggebern und dem Archimandriten der Kirche belegt, geht Ste-
phan-Kaissis davon aus, dass die auB3ergewohnliche, von traditionellen Ikonen abweichen-
de Bildsprache, eine ,,private Initiative” Ludwig Thierschs sei.*” Eine theologische Aussage
kann sie darin nicht erkennen, sie diagnostiziert den Gestalten Ludwig Thierschs in der
Nikodemuskirche allgemein einen ,,protestantischen Geist™. Dariiber hinaus bleibt die neu-
artige Ikonografie der Abendmahlsdarstellung von ihr unkommentiert, die Existenz der
Sockelzone der Abendmahldarstellung mit den Kirchenvitern wird ebenfalls nicht themati-
siert. Sie formuliert Giber ihre formalen Beobachtungen hinaus letztlich keinen Deutungsan-
satz des Gesamtprogramms.

Ludwig Thierschs Abendmahlsikonografie sowie das theologisch komplexe Gesamtkon-
zept der Nikodemuskirche entstanden jedoch durchaus in Auseinandersetzung mit der
Ikonentradition der Ostkirche.

Da eine wissenschaftliche Klassifizierung der verschiedenen Abendmahlsikonentypen erst
1871 mit Eduard Dobbert rezipierbar ist, wurde bereits in Kapitel 9.1.2.1 der Frage nach-
gegangen, welche Beispiele byzantinischer Ikonen Ludwig Thiersch in den 1850er Jahren
fir seine Komposition herangezogen haben kann. Obwohl sich ihm zahlreiche Beispiele in
Italien und Griechenland als Modell geboten hitten, entschied er sich fir eine véllig neuar-
tige Ikonografie, bei der er sich nicht auf eine konkrete kiinstlerische Vorlage bezieht, son-
dern den inneren Gehalt byzantinischer Kunst rezipiert. Sein Zugang zum byzantinischen
Bild ist daher ohne eine Einbettung in philosophische und theologische Diskurse seiner
Zeit nicht erklarbar.

Ludwig Thiersch strebt nach einer Erneuerung religioser Kunst, indem er auf eine Urform
des religitsen Bildes zurtickgehen mochte. Die Anbindung der westlichen religiosen Kunst
an die byzantinische Kunst erscheint ihm als sichere Rettung gegen den drohenden Verlust
der Transzendenz im religiosen Bild des 19. Jahrhunderts. ,,Meine Ansicht geht also dahin,
die christliche Kirchenmalerei mit Zurtickgehen auf die dltesten Zeiten auf der Antike zu
basieren und so zu einer grofleren Vollendung zu bringen.” In Griechenland méchte er die
»altesten® Beispiele christlicher Kunst in situ studieren, die aus antiker Zeit stammen.
Thierschs Antikenbegriff ist jedoch nicht historisch zu verstehen, denn er hat kein ge-
schichtliches, sondern ein theologisches Interesse an den alten Bildern. Wie oben®” gezeigt,
ist Schelling der geistige Vater dieser Form der Antikenrezeption. Mit dieser geistigen Ori-

802 Stephan-Kaissis 2002, S. 148.
803 Vel. Kap. 6.6.2.2

223



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

entierung gelingt die Uberwindung zentraler Gegensitze zwischen Antike und Christen-
tum, denn sie ermoglicht eine Anbindung an die Auffassung des romantischen Kiinstlers
als Vertreter einer heiligen Tradition, die bis zu deren Ursprung in byzantinischer Zeit
reicht und ,Wahrheit® garantiert. Aus Sicht des philosophischen Idealismus im Sinne Schel-
lings bewertet Thiersch die byzantinische Kunst als Verbindung des hohen idsthetischen
Ideals der griechischen Antike mit der theologischen Glaubensaussage des Christentums.
Ludwig Thierschs neue christliche Kunst ist damit iiberkonfessionell giiltig und ein Ange-
bot fir protestantische, katholische und orthodoxe Glaubige gleichermal3en.

Auch wenn die erste phinomenologische Betrachtung einer ,,Darstellung des Abendmahles
durch die byzantinische Kunst“***erst 1871 durch den deutschen Kunsthistoriker Eduard
Dobbert vorgenommen wurde, kann davon ausgegangen werden, dass Ludwig Thiersch in
Griechenland im Gespriach mit seinen russischen Auftraggebern, orthodoxen Geistlichen
und griechischen Intellektuellen eine differenzierte Vorstellung von Abendmahlsikonen
gewann. Dem Kapitel 9.1.2.1. ist zu entnehmen, welche frihesten Beispiele byzantinischer
Kunst Ludwig Thiersch in Griechenland und Italien studierte. Hinweise, dass sich in Grie-
chenland auch Abendmahlsikonen unter seinen Studienobjekten befanden, waren allerdings

weder den schriftlichen Dokumenten noch seinen Studienblattern zu entnehmen.

Obwohl die Studie Eduard Dobberts aus dem Jahr 1871 als direkte Quelle zeitlich unmog-
lich ist, sollen seine bahnbrechenden Ergebnisse an dieser Stelle kurz zusammengefasst
werden, um zu Gberprifen, welche Beztige in Ludwig Thierschs Darstellung zu traditionel-
len Abendmabhlstypen hergestellt werden kénnen. Dobbert stellt erstmals heraus, dass es in
der altchristlichen Katakombenkunst und auf Epitaphen lediglich Andeutungen auf eine
Darstellung des Abendmahls gibt, da aufgrund der Verfolgung der Kirche die Feier des
Abendmahls nur im Geheimen stattfand. Man arbeitete mit Symbolen und versinnbildlich-
te das Abendmahl beispielsweise durch finf durch Linien gekreuzte Brote, wie es auf ei-
nem Epitaph in der Katakombe S. Ermete in Rom gesichert werden konnte.™”

Obgleich Ludwig Thiersch wihrend seines Rom-Aufenthalts Gelegenheit gehabt hiitte,
Katakomben und damit Zeugnisse altester christlicher Kunst in situ zu studieren, gibt es in
seinen Briefen und Tagebuchnotizen keine Hinweise darauf. Er erwidhnt aber den Besuch
frihchristlicher Bauwerke und zeichnet dort nicht niher bezeichnete alte Mosaike ab.

Seit dem Ende der Christenverfolgungen unter Konstantin vollzog sich seit dem 4. Jahr-

804 Dobbert, Eduard: Die Darstellung des Abendmahles durch die byzantinische Kunst, in: Jahrbiicher fiir
Kunstwissenschaft vol. 4 (1871) S. 281-344. Dobbert ist der der erste, der die emotionale, dogmatisch ge-
prigte Betrachtung byzantinischer Kunst iiberwindet. Er findet als erster einen wissenschaftlichen Zugang
und gelangt zu einer historischen Wiirdigung und Klassifizierung byzantinischer Kunst. Zwischen 1890 und
1895 erweiterte er den Gegenstand seiner Untersuchung und behandelte auch die Darstellungstradition der
westlichen Kirche, die sich aus der byzantinischen Tradition ableitet: Dobbert, Eduard: Das Abendmahl
Christi in der bildenden Kunst bis gegen den Schluss des 14. Jahrhunderts (1891-1895), in: Repertorium fiir
Kunstwissenschaft vol. 13 (1890) S. 281-292, 363-381, 423442, vol. 14 (1891) S. 175-203, 451-463, vol. 15
(1892) S. 357-384, 506-531, vol. 18 (1895) S. 336-379.

805 Schultze, Viktor: Archidologische Studien iiber altchristliche Monumente, Nr. 20, 1880, S. 272.

224



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

hundert eine Umgestaltung der frithbyzantinischen Kunst. Aus der verfolgten wird eine
herrschende Kirche, die nun Kirchen baut und sie mit Malereien schmuckt. Es entstehen
figurenreiche Geschichtsbilder und feierliche Darstellungen heiliger Gestalten, die der reli-
giosen Belehrung der Gliubigen dienen. Zu den iltesten erhaltenen Wandbildern zihlen
diejenigen in S. Maria Maggiore in Rom (432-440) und im Mittelschiff von S. Apollinare
Nuovo in Ravenna aus dem spiten 5. Jh.

Auf seiner Romreise besichtigte Ludwig Thiersch S. Maria Maggiore, wohingegen er
Ravenna erst spiter von Athen aus bereiste. Immerhin gewinnt er bereits in Rom einen
Eindruck von frithbyzantinischer Kunst, allerdings von einer spater in Italien umgestalteten
Version.

Im Vergleich zur frithchristlichen Katakombenkunst, die auf antiken Vorlagen beruhe und
ein freundliches, heiteres, mildes Wesen ausstrahle, ist die frihbyzantinische Kunst von
Dobbert als ernst, streng, wiirdevoll, feierlich charakterisiert worden®* — Merkmale, die
auch Ludwig Thiersch formulierte.*”

Da Dobbert Beispiele der Katakombenkunst kennt, die auf antiken Vorlagen beruhen,
kann er die Griinde der Umgestaltung in der Abhingigkeit von der ostrémischen Hofsitte
erkennen. Denn der himmlische Hofstaat mit dem thronenden Christus und der Beigabe
durch Engel und Heilige wurde dem byzantinischen Hofstaat nachempfunden. Das zere-
moni6se Element spielte von jetzt an eine wichtige Rolle in der byzantinischen Kunst, vor
allem in der Ausstattung der Apsiden und in der Mosaiktechnik. Der auf Fernwirkung aus-
gerichtete Charakter der Mosaike beforderte die Monumentalitit der christlichen Kunst.
Hinzu kamen biblische Historienbilder im Kirchenschiff, wohl schon zu Zeiten Konstan-
tins in der Lateranbasilika aus dem 4. Jh.

Diesen historisch-kritischen Hintergrund der frihbyzantinischen Kunst kennt Ludwig
Thiersch freilich noch nicht, da ihm Vergleichsmaterial fehlt. Daher rithrt seine Begeiste-
rung fir die Reinheit der urspringlichen byzantinischen Kunst. Die Feierlichkeit und
Strenge der Gestalten, historisch gesehen in Abhidngigkeit von der Hofsitte entstanden und
vom Hofe vorgegeben, sieht er positiv, sozusagen als L.osungsmodell, da seinen sikularen
Zeitgenossen dieser Ernst und diese Wiirde zunehmend abhandengekommen scheint. Sein
Hinweis, dass diese frithe byzantinische Kunst auf der Antike basiere, ist letztlich zutref-
fend, aber mit Unkenntnis der frithchristlichen Kunst nicht historisch zu verstehen.

Bei der Ikonografie der frihbyzantinischen Abendmahlsdarstellung unterscheidet Dobbert
die Darstellung mit geschichtlichem und jene mit rituellem Charakter. Zu den wesentlichen

806 Dobbert 1891, S. 177.
807 Thiersch, Ludwig, C.I1.3.b. verschiedene Schriftstiicke - Unterschriften meist unlesbar, in: ders. (Hrsg.):
Thierschiana II1, hier Brief L. Thiersch an den Maler Riedel.

225



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

Merkmalen der Abendmahlsdarstellung mit geschichtlichem Charakter zihlt das Liegemo-
tiv der Speisenden, die in antiker Tradition im Halbkreis versammelt sind. Dabei ist die
Rangordnung der Plitze wichtig. Die Ehrenplitze befinden sich an den Bildrindern, der
Gastgeber ist stets links liegend dargestellt, und die Figuren befinden sich in einer Ge-
sprachssituation. Zu den frithesten Abendmahlsdarstellungen dieses Typus zihlt das Bei-
spiel in S. Apollinare Nuovo in Ravenna. Ab dem 8. Jh. wird die Figur des Johannes expo-
niert, der sich an die Brust Jesu schmiegt. Judas hingegen riickt an den rechten Bildrand
bzw. sitzt als einziger vor der Tafel. Durch die Zunahme der dramatischen Elemente wird
auch die Fortentwicklung zum Geschichtsbild markiert.

Ludwig Thiersch kannte das Mosaik zwar, stellte sich aber offensichtlich nicht in diese
Tradition, denn bei ithm ist die feste Tischordnung aufgehoben. Christus steht nicht am
linken Bildrand, sondern zentriert in der Mitte, Liegemotive setzt er tiberhaupt nicht ein.
Die Apostelfiguren sind nicht identifizierbar, allenfalls bei der linken Rickenfigur im Vor-
dergrund klingt die Judas-Ikonographie frithbyzantinischer Zeit an. Die Figuren sind nicht
in Interaktion dargestellt, sondern sind ganz auf das innere Geschehen konzentriert. Ihre
Gebirden erzihlen keine Geschichte, sondern sind Symbol ihrer Hinwendung zur Liturgie.

In der Ostkirche gibt es neben der Abendmahlszene noch ein weiteres, hiufig dargestelltes
Mahl — die himmlische Apostelkommunion, in der sich geschichtliche und iiberzeitliche
Sicht begegnen. Dobbert bezeichnet diesen Typus als Abendmahlsdarstellung mit rituellem
Charakter, der sich durch gottesdienstliche Handlung auszeichnet, die auf den Evangelien
basiert und sich in der frithchristlichen bzw. griechischen Liturgie herausgebildet hatte.

Diese Darstellung, die im Westen so gut wie unbekannt ist, riickt den himmlischen Christus
ins Zentrum der Darstellung.

Christus als Brot- und Weinspender ist oft in Doppelperson dargestellt. Die Abendmahls-
darstellung findet sich in eine linke und eine rechte Reihe geteilt in der Apsis. Christus in
der Mitte ist auf der Weltkugel dargestellt und reicht das weindurchtrinkte Brot an die
Apostel, die sich in demiitiger Haltung aufreihen. Christus wird dabei oft als Hohepriester
gezelgt in Weiterfiihrung der symbolischen Darstellung der frithchristlichen Kunst mit der
alttestamentarischen Darstellung des Opfers des Melchisedech, wie er in S. Maria Maggiore,
Rom und in Ravenna zu finden ist. Er steht hinter dem Altar, bekrént von einem Zibori-
um, vor sich Brot und Wein in liturgischen Geritschaften. Zwei Engel flankieren als himm-
lische Diakone den Altar, die Apostel rethen sich wartend neben Christus. Zu seiner Lin-
ken teilt Christus das Brot an sechs der Apostel aus, auf der rechten Seite spendet er den
Wein fiir die Gbrigen Apostel.

Die liturgische Praxis der orthodoxen Kirche ist eng mit der Ikonografie der Apostelkom-
munion verkniipft. Die ausfthtliche Erzdhlung des biblischen Einsetzungsberichtes nach 1
Kot 12, 23b-25 wird in der orthodoxen Kirche durch den Priester meist nur im Stillen
gelesen; dies betrifft die Erzdihlmomente ,,nahm das Brot, sprach das Dankgebet, brach das
Brot und sagte: ..., genauso wie die narrativen Elemente: ,,Ebenso nahm er nach dem

226



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

Mahl den Kelch und sprach®, sowie den Schlussauftrag: ,, Tut dies, sooft ihr daraus trinkt,
zu meinem Gedichtnis®.

Die Ikonografie der Apostelkommunion illustriert das Motiv der Erhebung des Brotes oft
in Verbindung mit der ,elevatio oculis® — den nach oben gerichteten Augen — das ebenfalls
aus der Stelle aus dem Hebrierbrief, in der Christus als Hohepriester mit Melchisedech
verglichen wird, entnommen ist.

Die neutestamentarische Szene der Apostelkommunion entwickelte sich seit dem 6. Jaht-
hundert aus der Gruppe der Apostelbilder, die in der Ikonografie byzantinischer Kirchen
zentrale Positionen einnehmen: Die Apostel spielen als Abgesandte Christi innerhalb der
Hierarchie der Kirche und fur die Legitimation des Bischofsamtes gegeniiber dem Staat
kirchenpolitisch eine bedeutende Rolle. Seit mittelbyzantinischer Zeit sind sie nicht nur im
narrativen Kontext wie beispielsweise der Himmelfahrt oder Fullwaschung dargestellt,
sondern ricken als Einzelfiguren topografisch auch zwischen die Fenster des Tambours
oder in den Narthex. Sie werden in der Ostkirche typischerweise als éltere, bartige Manner
gezeigt, ohne die in der westchristlichen Kirche iiblichen kennzeichnenden Attribute. Die
Ikonografie der Apostelkommunion im Speziellen nimmt seit dem 6. Jahrhundert im Bild-
programm byzantinischer Kirchen eine zentrale Position in der Apsis ein.

In der orthodoxen Liturgie ist demnach eine Konzentration auf die reinen Deuteworte zu
beobachten. Alle narrativen Momente, die den irdischen Jesus veranschaulichen, werden
weggelassen oder sind nicht laut vernehmbar. Es ist also die Betonung der géttlichen Natur
Christi festzustellen, die wesentliches Kennzeichen der orthodoxen Lehre ist.

In diesem Zusammenhang ist auch wichtig, dass die Wandlung in der orthodoxen Kirche,
anders als im katholischen Verstindnis, nicht auf den Moment der Anaphora (griech.
,Emporheben, Darbringen®) festgelegt ist, sondern diese als ein dynamischer Prozess ver-
standen wird, bei dem Epiklese und Wandlungsbitte einen abschlieBenden Héhepunkt bil-
den. Wihrend des eucharistischen Geschehens der Konsekration verharren die Glaubigen
in tiefer Andacht. In der Eucharistiefeier bilden sie zugleich eine Gemeinschaft mit der
Utkirche, die durch die Kirchenviter in ihren mit schwarzen Kreuzen besetzten Gewin-
dern reprisentiert wird. Sie sind meist — so auch in der Nikodemuskirche — an der Apsis-
wand des Altarraums dargestellt (Abb. 7, 8). Die mystische Vereinigung zwischen irdischer
und himmlischer Gemeinde sowie die Kontinuitit zwischen Gegenwirtigem und Vergan-
genem zichen sich durch das gesamte Bildprogramm des Kirchenraums.

Insgesamt betrachtet, wirkte die frithchristliche Darstellung mit rituellem Charakter meines
Erachtens inspirierend auf Ludwig Thiersch, denn hier wird die Liturgie besonders betont.
Die feierliche-wiirdevolle Zeremonie der frithbyzantinischen Vorlage erginzt Ludwig

227



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

Thiersch um ein neues zentrales Symbol, das bisher nicht in der byzantinischen Abend-
mahlsikonografie tradiert ist — das gebrochene Brot.

Dieses Symbol wird zum Mittelpunkt der gesamten Darstellung. Mit dieser neuen Ikono-
grafie fihrt Ludwig Thiersch den Betrachter zu einem inneren Nachsinnen tiber die Bedeu-
tung des gebrochenen Brotes, das hier nicht narrativ, sondern sakramental, aber ohne Deu-
teworte Jesu, zu verstehen ist. Ludwig Thiersch fand fiir dieses Motiv keine kunsthistori-
sche Vorlage. Thn inspirierte meines Erachtens die Bildsprache der ,,Abendmahlsrede*
Puseys, in der das Symbol des gebrochenen Brotes zum zentralen Element avanciert, in
Anlehnung an mystische Texte der griechischen Kirchenviter.

9.1.2.5. Zum religionsphilosophischen und theologischen
Hintergrund des Abendmahls

9.1.2.5.1. E. B. Puseys Theologie als Basis der Abendmahlsdarstel-
lung Thierschs

In seiner Abendmahlsdarstellung bricht Ludwig Thiersch mit der kiinstlerischen Tradition
der West- und Ostkirche. Nicht der Gemeinschaftsaspekt des himmlischen Mahles in Ho-
rizontalitit, sondern die Christusfigur in ihrer Vertikalitit, ihrem Ausgerichtetsein zum
Himmel, zum géttlichen Ziel, wird betont. Ludwig Thiersch prisentiert in seiner Abend-
mahlsikonografie einen neuen Christustypus, dessen Gestus der emporgerichteten Augen
die innere Haltung im Dankgebet vor Augen fiihrt.

Dogmengeschichtlich wird hier die Géttlichkeit Jesu im Gegensatz zur Menschlichkeit
betont, einer Etappe in der theologischen Entwicklung des frithen Christentums, als es in
die Welt der griechischen Antike integriert wurde und deren philosophische Systeme adap-
tierte.

Daneben klingen auch jiidische Wurzeln an: Stehen und nach oben gerichteter Blick sind
judische Gebetsgesten, die im Alten Testament bezeugt sind: Sie gingen wohl in die Ge-
betsart von frithen Christen ein, allerdings werden sie in der orientalischen Basiliusanapho-
ra mit der Feier des Abendmahls verkniipft. Dies spiegelt eine liturgische Entwicklung wi-
der, in der das urspringliche Liebes- und Gemeinschaftsmahl der Urkirche, wie es wohl
wihrend des ersten Jahrhunderts gefeiert wurde, Giberging in eine zunehmend sakrale Form
der Feier mit einem priesterlichen Liturgen als Vorsteher. Insgesamt spiegelt die Darstel-
lung eine Entwicklung wider, als das Christentum in die griechische Welt einging, in die
sogenannte Hellenisierung der Kirche.

Mit diesem Fokus auf die alte liturgische Geste der ,elevatio oculis‘ distanziert sich Ludwig
Thiersch von den in der Tradition wichtigen dogmatischen Streitigkeiten um die Konsekra-
tion der Gaben und richtet die Aufmerksamkeit auf die innere Haltung der Christusfigur.

228



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

Damit nimmt er einen den theologischen Kontroversen enthobenen Standpunkt ein, der
friedensférdernd im Sinne einer Einheitsbildung sein kann.

Dennoch wirkt die Darstellung auch herausfordernd und auffordernd, denn die Jiinger
werden nicht primar zum gemeinsamen Mahl eingeladen, sondern zur Nachfolge im Gebet
aufgefordert.

Die Geste der ,elevatio oculis® ist auffillig, weil sie in der liturgischen Tradition der Ost-
und der rémischen Kirche zwar bekannt ist und aus der frithen Kirche ibernommen wur-
de. Sie ist allerdings liturgisch redundant, dem Belieben des Geistlichen tberlassen, da sich
mit dem Beschreiten eigener Wege in Ost- und Westkirche jeweils eigene theologische
Schwerpunkte entwickelten und entsprechende liturgische Gesten gesetzt wurden, die auch
in der jeweiligen Bildtradition tibernommen wurden.

In der Kunstgeschichte ist die Geste der im Gebet zum Himmel erhobenen Augen durch-
aus geldufig. Wenn auch nicht im Zusammenhang des Abendmabhls, so ist sie beispielsweise
bei der Brotvermehrung und bei der Emmausszene als judischer Gebetsgestus tradiert.
Dem Betrachter der Nikodemuskirche hingegen muss sie ungewohnt und irritierend er-
scheinen, da sie in diesem Kontext bisher unbekannt ist. Es darf daher von einer beabsich-
tigten, den Betrachter durch das Fremde evozierenden Darstellung ausgegangen werden.
Es scheint also das spezifische Interesse Thierschs gewesen zu sein, dass er aus der Basili-
usanaphora gezielt diese liturgische Geste ausgewihlt hat. Die Geste ist einheits- und frie-
densfordernd, weil sie aus den oben erwiahnten Grunden keiner der drei christlichen Kon-
fessionen eindeutig zugeordnet werden kann: Sie liegt kirchengeschichtlich vor der Ausfal-
tung und Trennung in verschiedene konfessionelle Wege. Die drei Konfessionen kénnten
sich also auf diese nicht-konnotierte Geste einigen.

Wie eingangs erwihnt, verbindet Thiersch den Typus der himmlischen Apostelkommunion
mit dem irdischen Abendmahl. Zu den Komponenten des Abendmahlthemas zédhlt die
Prisentation des heiligen Brotes. Mit der Wahl dieses Moments der Anaphora als Bildthe-
ma setzt Ludwig Thiersch allerdings eine Zisur in der tblicherweise als Prozess wahrge-
nommenen Wandlung. Innerhalb der Ikonentradition und der christlichen Ikonografie
konnten fiir dieses Motiv keine Vorliufer gefunden werden. In der westlichen Tradition,
die die Wandlung momenthaft begreift, ist zwar die Ikonographie der Prisentation von
Brot und Wein verbreitet, fiir ein direkt vor der Brust, mit beiden Hinden eng am Kérper
gehaltenes Brot fehlen allerdings die Vorbilder. Deshalb ist diese Darstellungsform als Idee
Ludwig Thierschs zu werten. Die Prisentation des Brotes ist nicht eingebettet in einen nar-
rativen Kontext, wie es im orthodoxen Bild ublich wire, sondern wird inhaltlich zum Mit-
telpunkt der Darstellung. Dies wird auch kompositorisch unterstrichen, wenn das Brot
nahezu den Mittelpunkt der Darstellung markiert. Ludwig Thiersch nimmt im Gegensatz
zur Basiliusanaphora und dem zugrundeliegenden biblischen Einsetzungsbericht ein-
schneidende Anderungen vor. Jesus, der Liturg, hilt in seiner Darstellung beim Dankgebet
bereits das gebrochene Brot vor der Brust. Die Darstellung des Brotes erweist sich also

229



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

ikonographisch als vollkommen unorthodox, wenn man bedenkt, dass der orthodoxe
Priester bereits vor der Eucharistiefeier die Prosphore, das Abendmahlsbrot der Ostkirche,
vorbereitet, indem er den inneren Teil des Brotes — das Herz — mit einer kleinen Lanze
herausschneidet und separiert. Nur dieser Teil, und nicht das gesamte Brot wie in der Dar-
stellung Thierschs, werden schlief3lich in der Konsekrationsepiklese zur Eucharistie gewan-
delt. Die zeitliche Abfolge wird also nicht eingehalten. Aulerdem erinnert Thierschs Brot-
form nicht an die Prosphore, die stets aus einem grof3eren unteren Teil und einem kleine-
ren oberen Teil zusammengesetzt ist, um die gottliche und menschliche Natur Christi zu
symbolisieren. Thierschs Brotlaib erinnert eher an ein gewdhnliches, mit Kerben versehe-
nes Exemplar, wie es in der Ost- wie Westkirche bis ins 9./10. Jahrhundert iblich war. Erst
danach entwickelten sich die Prosphore in der orthodoxen Kirche und das ungesiuerte
Brot, die Hostie, in der katholischen Kirche.

Es ist durchaus wahrscheinlich, dass Ludwig Thiersch hier das ostkirchliche Verstindnis
der Epiklese zugrunde legt, wonach die Wandlung der Gaben nicht an einem Punkt ge-
schieht, wie es dem historischen katholischen Verstindnis entsprach, sondern im Gesamt
der Epiklese: Die Wandlung vollzieht sich, unabhingig vom Menschen bzw. vom Priester,
durch den Heiligen Geist, der an keine zeitliche Struktur gebunden ist. Auch das Motiv der
,elevatio oculis® verweist in diesem Zusammenhang auf das himmlische heilige Geschehen
der Epiklese. Mit seiner neuartigen Christusikonografie lenkt Thiersch den Blick des Be-
trachters auf die Gestalt Christi als himmlischen Priestet.

Als Inspirationsquelle fiir Ludwig Thierschs Auffassung der Eucharistie kann meines Er-
achtens die Theologie Edward Bouvarie Puseys herangezogen werden. In seiner Trostpre-
digt ,,The Holy Eucharist, a Comfort to the Penitent® aus dem Jahr 1843 entwickelt er sei-
ne Idee einer Wiederentdeckung der mystischen Tradition des Abendmabhls.

Uber Linder- und Konfessionsgrenzen hinweg wurde sie kontrovers diskutiert. Die Predigt
erschien bereits im selben Jahr ihrer Publikation auch in Regensburg in deutscher Uberset-
zung. Dieser Umstand weist nicht nur auf den Skandal hin, den diese Rede in England mit
dem Predigtverbot Puseys ausgelost hat. Er ist auch ein Indiz fir die intensive Rezeption
des Verfassers in Deutschland, die er hier seit den 1830er Jahren genoss, als sein Werk tiber
den Protestantismus publiziert worden war. Wie die zweite Auflage der Abendmahlschrift
aus dem Jahr 1844, die mit einem Kommentar des katholischen Herausgebers E. Willmann
erginzt ist, zeigt, hat der Text zu groflen theologischen Auseinandersetzungen zwischen
den christlichen Konfessionen in Europa gefithrt. Da Pusey auch von Nichttheologen gele-
sen und empathisch aufgegriffen wurde, stellt sich die Frage, ob das Interesse an seinen
Ideen tber die Thematik der konfessionellen Streitigkeiten hinausging, weil er damit den
,Nerv der Zeit® traf. Meines Erachtens ging es Pusey letztlich nicht um eine Diskussion der
Wahrheit bzw. der Orthodoxie der Abendmahlslehre, sondern um die Spiritualitit des
Abendmahls im Allgemeinen, um eine Wiederentdeckung der mystischen Tradition. Dies

230



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

ist der Schliissel zum europaweiten Erfolg dieses Textes, weil er eine zentrale Sehnsucht
der Zeitgenossen ansprach und zu stillen vermochte. Sie liegt in der geistesgeschichtlichen
Weiterentwicklung der Erweckungstheologie und intensivierte deren Erfahrungsansatz. A.
Geck bezeichnet sie als ,,Avantgarde® des deutschen Protestantismus.

Puseys Rede tber ,,das heilige Abendmahl® ist nicht isoliert zu sehen, sondern ist einge-
bunden in eine Predigtreihe tiber Trostungen fiir den Bul3fertigen, die der Hirte der katho-
lischen Lehre entgegenwirkt. In diesem Zusammenhang wird nun auch das Sakrament des
Abendmahls thematisiert: Pusey geht davon aus, dass sich die Gegenwart Christi dem Bul3-
fertigen indirekt tiber Brot und Wein in dessen Seele vermittle. In der Heiligen Schrift sei
mit dem Sakrament der Eucharistie direkt die Wirkung der Sundenvergebung verkniipft.
Nach der Vorstellung Puseys bleiben die Elemente Brot und Wein in ihren nattrlichen
Substanzen erhalten Die Art und Weise, wie sie zu Fleisch und Blut werden, wird, ange-
sichts der Tiefe des Geheimnisses, nicht erkldrt. Die Worte Christi ,,Dies ist mein Leib®
bewirken das Geheimnis der Verwandlung, und zwar allein durch die Autoritit seiner Wor-
te. Die geweihten Elemente sind, was sie werden, seitdem Christus sie so genannt hat: mein
Fleisch und mein Blut. Wenn Pusey sich also zurtickhilt, tiber die Art und Weise der Ver-
wandlung zu sprechen, so nicht, um der Lehre der Kirche entgegenzusprechen. Er lehrt
stattdessen, das Geheimnis anzubeten.

Vor der bei ihm entscheidenden soteriologischen Deutung der Eucharistie als Stindenver-
gebung nennt Pusey die herrschende Lehrmeinung: dort sei die Eucharistie ,,nur eine
dankbare Erinnerung an Seine erlésenden Liebe, ...nur eine Feier Seines Todes, oder nur
eine Stirkung und Erquickung unserer Seele...“.*” Bei Pusey wird die Eucharistie stattdes-
sen zur Ankindigung der Freude, der Sittigung und Erlésung durch den, der sich stindig
fir ihn hingibt.

<809

»Der gebrochene Leib...zur Vergebung der Stinden*”” vergegenwirtigt den Opfergedan-
ken; Pusey deutet die Worte ,,...das fur Euch hingegeben wird bzw. das fir Euch vergos-
sen wird“*"” prisentisch, nicht futurisch im Sinne des spiteren Kreuzestodes, sondern in

der Eucharistie wirkt bereits das Opfer Christi, das mit seinem Tod beendet wird.

In der Eucharistie erweist sich Jesus in der Sichtweise Puseys vor allem als der Hohepries-
ter. In Anlehnung an Aussagen von Kirchenvitern zur Eucharistie beginnt der Leidensakt

bereits da, wo er als Priester sich selbst opfert und Gott weiht.*"!

Pusey nimmt einen neuen
theologischen Schwerpunkt im Eucharistieverstindnis ein, den des vorbereitenden Gebetes
vor dem Kommunionempfang, welches Trost und innere Reinigung des Beters bewirken
soll. Damit kehrt er sich ab von den dogmatischen und konfessionellen, das Abendmahl-

verstindnis betreffenden Streitigkeiten seiner Zeit und empfiehlt einen inneren Weg der

808 Pusey 1843, S. 65

8099 Ebd., S. 6

810 Fhd.

811 zu den detaillierten Quellenangaben aus Puseys ,, Trostpredigt® vgl. Kap. 6.6.2.3.2.2.2

231



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

Vereinigung mit Christus, der auf Texten von griechischen Kirchenvitern beruht. Das ge-
brochene Brot symbolisiert den sich selbst Opfernden, sein Leiden vorwegnehmenden
Christus, wie thn auch das Johannesevangelium in den Abschiedsreden zeichnet.

Die Apostel in Ludwig Thierschs Darstellung unterstreichen die hohepriesterliche Erschei-
nung der Christusgestalt. Ihre profane Gestalt betonen portrithafte Charakterkopfe und
der Verzicht auf Nimben. Dadurch fungieren sie auch als Identifikationsfiguren fiir den
gldubigen Betrachter. Da Thiersch auf eine Narration der biblischen Abendmahlszene ver-
zichtet, kann sich der Betrachter ganz auf die liturgische Handlung konzentrieren, der die
Apostel gleichermallen beiwohnen. Auf angedeutete, horizontale Kommunionsszenen, wie
sie in der Ikonografie der Apostelkommunion iiblich sind, oder narrative Hinweise auf das
gemeinsame letzte Mahl, wie es durch Geschirr und Szenen der gemeinsamen Mahlzeit in
der Abendmahlsikonografie der Ost- und Westkirche angedeutet wird, verzichtet Ludwig
Thiersch vollig. Betont werden stattdessen innere Haltung und Ausrichtung zu Gott, der
jedes weltliche Handeln untergeordnet ist. Die Apostel werden fir den Gldubigen zu Ver-
mittlern der Botschaft. Sie verkérpern in suchendem, zweifelndem, enttauschtem, verziick-
tem Habitus den Reflexionsprozess, auf den sich der gliubige Betrachter einlassen kann,
um zur Erkenntnis zu gelangen. Die Christusfigur selbst ist vom Geschehen im Bild unab-
hingig und erscheint innerhalb der diesseitigen Jinger bereits als tiberhohter, himmlischer,
auferstandener Christus. Dies vermittelt sich auch dem Betrachter, der tber die Rezeption
des Bildes erkennt, dass er sich nur tiber personliche, eigenstindige und ernsthafte religiose
Reflexion in die Nachfolge Christi stellen kann. Der Nachfolgegedanke ist ein zentraler
Inhalt der Erweckungsbewegung, auf die oben hingewiesen wurde. Das Bild stellt daher
klar heraus, dass der Weg zur Transzendenz fiir die irdisch gebundenen Glidubigen tGber das
Abendmahl fuhrt.

Die Einfihrung der Zentralperspektive im orthodoxen Kontext ist ebenfalls eine Neue-
rung Ludwig Thierschs. Aus theologischen Grinden verzichten byzantinische Ikonen tbli-
cherweise auf die Herstellung von Raumillusion, denn in der Darstellung géttlicher Wesen-
haftigkeit sind irdische Kriterien theologisch unerwiinscht.

Entsprechend gilt fiir die Darstellung von Licht in byzantinischen Bildwerken, dass das
natirliche Licht mit seiner Licht- und Schattengebung keine Rolle fiir die Bildkomposition
spielt. Einzig das Sendelicht, das von Heiligen und liturgischen Gegenstinden im Bild aus-
geht, ist darstellungsrelevant. Von aullen ins Bild dringendes Licht ist stets gottliches Licht,
das ein antwortendes Gegentiber symbolisiert. Ludwig Thiersch verbindet in seiner Dar-
stellung die natiirliche Licht- und Schattenfihrung zur Andeutung von Tiefenrdumlichkeit
mit dem theologischen Sendelicht, das von Christus aus auf die Apostel strahlt. Christus
selbst ist wiederum vom géttlichen Licht illuminiert, das von oben, aus der Kirchenkuppel
auf ihn herabstrahlt.

232



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

Ludwig Thiersch kinstlerische Antwort auf die verflachte diesseitige Glaubenssicht liegt in
der Betonung des sakralen Charakters des Gottesdienstes. Mit seiner Abendmahlsdarstel-
lung bietet er ein integratives Exempel religitser Kunst, das iiberkonfessionelle Giltigkeit
besitzt, einerseits durch die Integration byzantinischer Elemente in die westliche Abend-
mahlsdarstellung und andererseits durch die Immanentisierung der 6stlichen transzenden-
ten Heiligendarstellung.

Im Zusammenhang des gesamten Bildprogramms gesehen, symbolisiert die Abendmahls-
darstellung mit ihrer stark betonten Vertikalitit einen Weckruf, der die unten versammelten
Junger zu einer geistigen Vertiefung mahnt. Die klare, ins Geistige fuhrende Linie bietet
einen Gegenentwurf zu einer zu starken Individualisierung und Orientierungslosigkeit. Sie
fithrt letztlich auch zu einer Verinderung der Gesellschaft, zu Egalitit und Gerechtigkeit.
Der innere Spannungsbogen des Bildprogramms fillt vom himmlischen jenseitigen Panto-
krator hinab zur auffallenden Diesseitigkeit der Heiligendarstellung in der untersten Ebene
des Kirchenschiffs.

Durch das Gefiige des gesamten Bildprogramms soll ein neues Kirchenbild fiir Gegenwart
und Zukunft entworfen werden, ein Bild der ,wahren‘ Kirche, das am Geist des Ursprungs
der Kirche orientiert ist, wie es in Bibel und Lehren der Kirchenviter niedergelegt ist. Ent-
sprechend arbeitet Thiersch die fundamentale Bedeutung der Kirchenviter heraus, begin-
nend mit der Uberarbeitung der alten Fresken der Kirchenviter im Altarraum und durch
die Integration der Kirchenviter in der Predella der Abendmahlsdarstellung. Die Rolle der
Ostkirche ist hierbei zentral, weil sie diesen urspringlichen Geist am meisten bewahrt hat.
Folglich ist eine Riickorientierung zur Epoche der Alten Kirche, wie auch bereits bei
Baader grundgelegt, nicht regressiv oder restaurativ, sondern innovativ und progressiv zu
verstehen.*” Bine Anbindung der zeitgenéssischen religiosen Kunst an diesen Geist des
Ursprungs — und damit an der urspriinglichen byzantinischen Kunst — ergibt sich aus dieser
theologischen Neuorientierung. Mit ihr soll der urspriingliche Geist der Kirche wieder le-
bendig und damit eine religidse Erneuerung der Gegenwart herbeigefiihrt werden. Diese
Neuorientierung soll aus westlicher Sicht auch zu einer ,Heilung® der zerstrittenen Einzel-
kirchen von innen heraus fithren, ein soteriologischer Aspekt, der schon bei Baader er-
scheint und auf Ludwig Thiersch inspirierend wirkte.

Die Uberpriifung der theologischen Rezeptionslinie am neobyzantinischen Werk Ludwig
Thierschs in der Nikodemuskirche ergibt, dass westliche Vorstellungen von einer kirchli-
chen Einheit, wie sie im Ursprung und bei den Kirchenvitern beschrieben ist, inhaltlich

wiedergegeben wurde. Was, im Gefolge der Franzésischen Revolution, in der Heiligen Alli-

812 Johann Adam Mohler hat als Patrologe diesen Punkt vertieft; Mohler wiederum hat statk auf Chomjakov
gewirkt, so dass etwa um die Jahrhundertmitte die Epoche der Kirchenviter in Russland fundamental wird
zur religiésen Fundierung der russischen Nation-Slavophilie.

233



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

anz primir noch zur Erreichung eines politischen Ziels tiber den Weg einer religiosen Er-
neuerung angedacht war, ist nun als Darstellung eines erneuerten Kirchenbildes der
Gleichheit, Briderlichkeit und gegenseitiger Liebe unter dem Oberhaupt Jesu Christi zu
verstehen. Die Kirchenviter, auf die diesseitige Ebene der Menschen heruntergenommen,
geben aktiv und vorbildhaft Zeugnis von diesem christlichen Ursprungsgeist, der heilend
fir die zerstrittene Gegenwart werden soll und den alle christlichen Konfessionen teilen
kénnen.

9.1.2.5.2.  Schellings Verstindnis des ,,Alten* als Basis eines neuen
Christustypus

Ludwig Thiersch adaptierte das ,,Byzantinische zunichst stilistisch. In Zeichnungen, die er
von erhaltenen byzantinischen Fresken und Mosaiken anfertigte, studierte Thiersch die
Linearitit, Reduktion und zuriickgenommene Korperhaftigkeit als Ausdruck der Vergeisti-
gung im byzantinischen Bild. Er sieht diese Charakteristika nicht, wie bisher, als Mangel
oder Dilettantismus an, sondern wiirdigt sie als genuinen kunstlerischen Ausdruck. Da
Thierschs Zugang zum ostkirchlichen Bild zu einer Zeit erfolgte, in der im Westen kaum
Verstindnis flur das ,,sakramentale Wesen der ostkirchlichen Bilder vorhanden war, ist
jedoch nicht davon auszugehen, dass er allein tber die kiinstlerische Auseinandersetzung
mit der byzantinischen Formsprache zu threm Kern vordringen konnte. Er sucht die Be-
schiftigung mit den fremden, fernen Bildern aus einer inneren Uberzeugung heraus. ,,Je
mehr ich den byzantinischen Styl studire, desto mehr Abnlichkeit mit der Antike finde (ich). Sie [Anm.:
angesprochen wird der Kunstlerfreund Ludwig Thierschs, August Riedel| werden dies vielleicht
etwas sonderbar finden, da die byzantinischen Bilder keinesfalls anf hobe 1V ollendung Anspruch machen, ja
oft durch ihre herbe Erscheinung abschrecken und unangenehm beriibren; ich bin aber der Meinung, daff
man die besten Muster dieser Malerei aufsuchen und daranf dann urtheilen miisse w. dann komme ich
immer mebr zu der Uberzeugnng, dafs sich dieselben unmittelbar an die Antike anschlieffen, was Motive,
Ernst und Wiirde der Gestalten und sogar Composition der Bilder betrifft. Meine Ansicht gebt also dabin,
die christliche Kirchenmalerei mit Zuriickgehen anf die dltesten Zeiten auf der Antike 3u basieren und so
zu einer griferen Vollendung zu bringen.®" Thiersch umschreibt die byzantinische Epoche als
yilteste Zeit®, in der sich antiker Geist tradiert. Seine tiefe Uberzeugung, dass die Anbin-
dung an die Kunst aus dltester Zeit das moderne religiose Bild rette, riickt den Miinchener
Maler geistesgeschichtlich in die Nahe Schellings, der sich vergleichbarer Formulierungen
bedient. Um dem sich im Neuhegelianismus anbahnenden sikularen Geist entgegenzutre-
ten, sucht Schelling eine philosophische Methode zur Erkenntnisvertiefung. Er nennt sie:

die ,,Alten.

813 Ludwig Thiersch, C.IL1.3.b. verschiedene Schriftstiicke - Unterschriften meist unlesbar, in: ders. (Hrsg.),
Thierschiana III, hier Brief L. Thiersch an den Maler August Riedel. Da der Brief wihrend der Ausmalung
der Nikodemuskirche geschrieben wurde, kann er auf 1853 datiert werden.

234



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

Mit dem Begriff des und der ,,Alten versucht Schelling das Verstindnis des ,,Mystischen®
auch religionsphilosophisch zu erfassen. Damit sucht er nach einer tiefen Antwort auf die
geistesgeschichtlichen Herausforderungen seiner Zeit, die er als zerrissen wahrnimmt. Da
Schelling den Begriff die ,,Alten® umfassend im Sinne der Erkenntnistheorie versteht,
wendet er ihn auf die Art und Weise der Bibellektiire und die Beschiftigung mit Schriften
antiker Schriftsteller und Kirchenviter an. Bereits in seiner Erlanger Rede vor der neu ge-
grindeten Bibelgesellschaft erliutert er, dass dem Zeitgenossen die Beschiftigung mit dem
Unbekannten, Fernen und Fremden zugemutet werden miisse, damit er seinen Geist schule
und nicht an der Oberfliche stehen bleibe. Auf dem Weg zu tiefer Erkenntnis muss sich
der Glaubige dem irritierenden, spannungsvollen, destruktiven der unerbittlichen Wahrheit
aussetzen. Dem entspricht das Bild eines leidenden, fernen Christus, dessen erhabener
Schwermut bereits in der Antike eine dsthetische Qualitit ist.”"* Schellings Sichtweise er-
scheint daher zentral fiir eine moderne Auseinandersetzung mit dem byzantinischen Bild.
Dies mag auch den jungen Kiunstler Ludwig Thiersch angesprochen haben, der Schellings
theologische Ideen mit kunsttheoretischen Ubetlegungen verkniipft, als er sich mit seiner
Kunst den Herausforderungen der Gegenwart stellt. Im Gegensatz zum Konventionellen,
Oberflichlichen, schnell und billig Trostenden bietet thm die Auseinandersetzung mit der
Kunst der ,dltesten Zeit™ eine neue Vertiefung des religiosen Bildes. An Schellings unge-
wohnt konfrontatives Gottesbild angelehnt, gelingt Thiersch ein neuer Zugang zu byzanti-
nischen Bildern, gerade weil sie ,,durch ibre herbe Erscheinung abschrecken und unangenehm beriih-
ren” ®"

Inspiriert durch Schellings religionsphilosophischen Ansatz, erfasst Ludwig Thiersch be-
reits um 1850 wesentliche Inhalte ostkirchlicher Bilder, die im Westen erst in den 1920er
Jahren von Rudolf Otto als ,,fascinosum® und ,,tremendum® (bestimmende Elemente des
Numinosen) beschrieben und von Friedrich Heiler 1937 in den ostkirchlichen Bildern
nachgewiesen wurden.'® Die Christusdarstellung der Abendmahlsdarstellung ist das wohl
priagnanteste Beispiel dafiir, wie Ludwig Thiersch eine neue, moderne Bildsprache fur das
Verstorende, Fremde, Hineinziehende ,,tremendum® der byzantinischen Ikonen entwickel-
te. Die Spannung zum ,fascinosum® hielt Thiersch in seiner Komposition des Gesamt-
bildprogramms aufrecht durch den Pantokrator, der dem Betrachter in betonter Freund-
lichkeit zugewandt ist.

814 Hogrebe, Wolfram: Schwermut. Der spite Schelling und die Kunst, in: Hoffmann, T.S./ Majetschak, S.
(Hrsg.): Denken der Individualitit. Festschrift fir Josef Simon zum 65. Geburtstag, Berlin und New York
1995, S. 169-181.

815 Thiersch, Ludwig, C.I1.3.b. verschiedene Schriftstiicke - Unterschriften meist unlesbar, in: ders. (Hrsg.),
Thierschiana III, hier Brief L. Thiersch an den Maler August Riedel. Da der Brief wihrend der Ausmalung
der Nikodemuskirche geschrieben kann er auf 1853 datiert werden.

816 Vgl. Benz 1952, S. 323-334. Ernst Benz gibt Hinweise zum Okumeniker Friedrich Heiler, der in ,,Urkir-
che und Ostkirche®, Miinchen 1937, einem Standardwerk der modernen ostkirchlichen Forschung, erstmals
im 20. Jahrhundert die Figenart orthodoxer Frommigkeit und ihrer Bilder erfasst, indem er sie auf der religi-
onswissenschaftlichen Auffassung von Rudolf Otto basiert. Otto legte diese in seinen Werken ,,Das Heilige®,
Breslau 1917, und ,,Aufsitze, das Numinose betreffend®, Stuttgart 1923, dar.

235



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

9.1.2.6. Weitere Christusdarstellungen Ludwig Thierschs

Um zu untersuchen, in wieweit die in Athen entwickelten, innovativen Ideen fiir die Er-
neuerung des religidsen Bildes eine singulire Erscheinung blieben oder sich als kiinstleri-
sches Konzept auch innerhalb seiner christlichen Sakralkunst im Westen etablierten, sollen
zwei inhaltlich vergleichbare Gemilde aus dem Spitwerk Ludwig Thierschs herangezogen
werden. Dies ist zunichst ein Abendmahl (Abb. 21), das 1885 als Predellenbild fiir die Kreu-
zigungsgruppe in der Benediktinerklosterkirche St. Peter und Paul in Ménchsroth bei Ans-
bach gefertigt wurde. Anders als in Athen zeigt es ikonographisch nicht die Apostelkom-
munion, sondern wihlt den im Westen verbreiteten Typus der Verratsankindigung. Das
Olgemilde, das sich in situ befindet, weist eine wesentlich stirker natrativ geprigte
Bildsprache auf als die Darstellung in Athen. Dies zeigt sich exemplarisch beim Jinger im
rechten Vordergrund, der im Begriff ist, Brot in die Schale mit Wein zu tunken. Auch wird
mehrfach tatsichliche Kommunikation dargestellt, einerseits zwischen Jesus und dem auf-
merksam blickenden Johannes, zu seiner Rechten, andererseits zwischen den Jungern auf
der linken und rechten Bildhilfte.

Um den Betrachter auf die entscheidende Figur Christi zu fokussieren, unterstiitzt die dra-
matische Lichtgestaltung die Konzentration auf die helle Bildmitte. Das sakrale Licht geht
wie in Athen von Christus aus und betont seine himmlische Gestalt im Vergleich zu den
irdischen Jungern, die wie in der Athener Darstellung zu den Rindern hin mit dem Bild-
grund verschmelzen.

Die Wiirde der Christusfigur wird durch eine aufrechte Sitzhaltung angezeigt, was durch
den nach oben weisenden linken Zeigefinger unterstrichen wird. Zugleich ist Christus hier
leicht aus der Bildmitte nach links versetzt und in gedrehter Haltung wiedergegeben. Damit
ist eine programmatisch weniger strenge Aussage bereits in der Komposition angelegt. Das
Antlitz Christi ist ahnlich portrithaft aufgefasst wie das der Junger, was die Gestalt von der
starker stilisierten, transzendental iberhohten und damit exponierten Auffassung in Athen
unterscheidet. Christus wird hier als der irdische Jesus betont menschlich erfasst. Die Ge-
stalt ist in Monchsroth formal in die Szenerie eingebettet, was die narrative Aussage des
Bildes unterstreicht. Der Blick wird auf die Gesamtheit der Erzihlung gelenkt, da die
Komposition nicht allein von der Gestalt Christi dominiert wird.

Die malerische Gestaltung weicht mit ihrem warmen Schmelz und den locker gefassten
Konturen ebenfalls stark von der Auffassung in Athen ab.

Insgesamt orientiert sich Thiersch in der Monchsrother Abendmahlsdarstellung stark an
der westlichen Tradition, es sind kaum noch Anklinge an die in Athen entwickelte, wirde-
volle sakrale Bildsprache erkennbar.

Im Gegensatz dazu integriert Ludwig Thiersch in einem seiner letzten Gemailde stirker
neobyzantinische Elemente. Wie sich zeigen wird, wirkt sich der Einfluss seiner neobyzan-
tinischen Kunst jedoch cher stilistisch aus. Es handelt sich um das Altarbild Christus mit den
2 Jiingern in Emmaus, das 1896 im Auftrag der evangelischen Kirche St. Maria Magdalena in

236



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

Brachstadt-Oppertshofen bei Donauwérth entstand.”” (Abb. 22) Die Christusfigur in der
Emmausdarstellung vermittelt eine Auffassung, die dem in Athen gewonnenen Ausdruck
verwandt scheint, der in Auseinandersetzung mit byzantinischen Ikonen entstand.

Die dem Bild zugrundeliegende Ikonografie der Verratsankiindigung basiert auf dem Lu-
kas-Evangelium Lk 24:30-31. Am Tag nach der Auferstehung Christi befinden sich zwei
Junger auf dem Weg zum Dorf Emmaus, als sie Jesus begegneten. Unterwegs besprechen
sie traurig und ratlos die Begebenheiten der letzten Tage. Jesus, der sich auf dem Weg zu
thnen gesellt, wird zundchst nicht von seinen Anhingern erkannt. Er erldutert ithnen die
offenkundige Katastrophe als ein Geschehen, das dem Heilsplan Gottes entspricht. Beim
gemeinsamen Abendessen ,,nahm er das Brot, sprach den Segen und brach es und gab es
ihnen" (Vers 30). Anhand dieses Zeichens, des Brotsegnens und Brotbrechens, erkennen
die Jinger den Auferstandenen. Im Moment der Erkenntnis entzieht er sich ihrem Blick
(Vers 31).

Ludwig Thierschs Gemilde erfasst jenen geheimnisvollen, nicht objektiv wahrnehmbaren
Moment der Erkenntnis. Er verzichtet dabei auf dramatische Gesten, wie sie in zahlreichen
Emmaus-Darstellungen der Kunstgeschichte, beispielsweise bei Caravaggio,818 verbreitet
sind. Eine in sich ruhende Christusgestalt in Frontaldarstellung mit Kreuznimbus und gen
Himmel gerichtetem Blick dominiert die Komposition. Christus ist als menschlicher Jesus
portrithaft erfasst, der leuchtende Kreuznimbus und der ernsthafte, wiirdevolle Habitus
der Gestalt lassen jedoch bereits den himmlischen hohen Priester in ihm erkennen. Neben
dieser Anderung des Christustypus® iiberarbeitet Thiersch im Vergleich zur Athener Chris-
tus-Figur auch die Haltung des rechten Arms, der nun ebenfalls senkrecht nach oben weist.
Diese Modifikation verwandelt die theologische Komplexitit der Athener Variante in einen
unmissverstindlich padagogischen Appell an den Glidubigen. Die insgesamt strenge Kom-
position unterstreicht die mittige, vertikale Positionierung der Christusgestalt, die dhnlich
wie in Athen, den Brotlaib eng vor dem Korper fiihrt.

Wie in Athen, vetleiht Thiersch seiner Darstellung monumentalen Charakter, indem er die
Figuren an den seitlichen und unteren Rand rickt und sie sogar seitlich anschneidet, so
dass sie den Raum zu sprengen scheinen. In der Emmausdarstellung 6ffnet sich der eng
umgrenzte Altarraum des Bildes zum Altarraum der Kirche, so dass die Christusfigur hinter
dem realen Altartisch der Oppertshofener Kirche zum Priester der realen Gemeinde wird.
Gegenliufig zur transzendentalen Gestalt Christi erfasst Thiersch die beiden Jinger im
Moment der Erkenntnis durch verhaltene Gestik, wihrend ihre Physiognomie regungslos,
wirdevoll und ernst bleibt.

Trotz einer gewissen Dramatik und Momenthaftigkeit des Bildthemas gewinnt die Darstel-
lung tberzeitliche Giltigkeit. Dies wird besonders durch die Christusgestalt erreicht die

817 Thiersch, Ludwig: Thierschiana I11I. D.I.5 - 3 Binde Tagebucher (retrospektiv verfasste Memoiren Ludwig
Thierschs), hier Band 2 (1887-1899), S. 1006, Riickblick auf das Jahr 1896: ,,Far Oppertshofen malte ich auf
Bestellung von Pfarrer Seiler (Schwiegersohn v. Linde) ein Altarbild, Christus mit den 2 Jingern in Emmaus.
Den 13. Mai wurde es fertig, dann photographirt u. am 20 Mai abgeschickt (500 Mark Zahlung).

818 Caravaggio: Das Abendmahl in Emmaus, 1601, Ol auf Leinwand, 141 cm X 196,2 cm, National Gallery
London.

237



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

sich in threm Habitus stilistisch an Thierschs neobyzantinischer Darstellung in Athen ori-
entiert. Der Einfluss erfasst jedoch nicht die gesamte Bildauffassung. Thiersch adaptiert
lediglich Formeln wie die betonte Frontalitit der Christusfigur, die regungslose Physiog-
nomie oder eine in ihrer Strenge beinah archaisch wirkende Koérperhaltung. Die Ikonogra-
phie seiner westlichen Darstellungen ist nicht vom in Athen entwickelten, tiberkonfessio-
nellen theologischen Gehalt durchdrungen, sondern orientiert sich an der westlichen Bild-
tradition.

Die in Athen vor allem im Abendmahlsbild realisierte Komplexitit einer neuen, iiberkon-
tessionell giiltigen Ikonografie bleibt somit eine singulidre Erscheinung. Dies liegt zum ei-
nen darin begrindet, dass die Rezeption der Kirchenviter in der protestantischen Kirche
nicht stattfand, da sie als zu katholisch abgelehnt wurde. Es gab lediglich eine textkritische,
historische Auseinandersetzung. Besonders einflussreich ist hierbei Harnack, der eine Kir-
chenviterkommission in Preuflen grindete. Auf katholischer Seite forschte Mohler im neu
gegriindeten Forschungszweig der Patristik.

Die Erfahrung mit dem Gottlichen im Bild, wie sie im Ostlichen Bildverstindnis grundle-
gend ist, ist im Westen nicht verbreitet. Die existenzielle Erfahrung mit dem byzantinischen
Bild, die Schelling als ,tremendum‘ und ,fascinosum® definierte, wollte Thiersch in seiner
neobyzantinischen Christusfigur des Abendmahls in Athen vermitteln. Diese existenzielle
Erfahrung, die Thiersch auch noch dem modernen Betrachter als irritierendes Moment
eroffnet, lieB3 sich offensichtlich nicht auf sein westliches religioses (Euvre tibertragen.

9.2. Politisch-ideologische Rahmenbedingungen der Kunst-
entwicklung Ludwig Thierschs in Athen

Ludwig Thierschs Version einer neobyzantinischen Kunst ist stark geprigt von den poli-
tisch-ideologischen Rahmenbedingungen des neugegriindeten griechischen Staates, die an
dieser Stelle skizziert werden sollen, um die politische Dimension der Kunstentwicklung
Ludwig Thierschs zu erfassen.

Um die Mitte des 19. Jahrhunderts diskutierten Historiker, Gelehrte und Staatstheoretiker
kontrovers tber die Frage, wie die Nationalidentitit des neuen griechischen Staates zu de-
finieren sei. Anfangs hatte sich die nationale Identitit vorwiegend durch die christlich-
orthodoxe Religion definiert. So wurde wihrend des griechischen Befreiungskampfes
18211828 nach der Verfassung von Epidaurus beschlossen, dass ,,Griechen alle eingebo-
renen Bewohner des griechischen Hoheitsgebietes (sind), die an Christus glauben... [Erst]
in der zweiten Griechischen Nationalversammlung 1823 wurde zusitzlich zur christlichen

238



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

Religion die griechische Muttersprache als einigender Faktor des griechischen Staates her-
<819

angezogen.

Mit der Ernennung Konig Ottos 1. zum Konig von Griechenland am 8. August 1832 be-
gann eine Einschrinkung der kirchlichen Macht. Unter der bayerischen Regentschaft wur-
den tber 400 orthodoxe Kloster aufgelost und die orthodoxe Kirche einer Synode unter-
stellt, die unter der Herrschaft Ottos 1. stand.* Die Zuriickdringung der Kirche ging ein-
her mit der ,Bereinigung des Landes von kulturellen Zeugnissen der byzantinischen Kul-
tur, die als ,minderwertig* empfunden wurde. So kam es unter dem Einfluss der philhelleni-
schen Bayern zunichst nicht nur zum Abriss zahlreicher byzantinischer Bauten, sondern
auch zur ,Bereinigung® der griechischen Sprache von ihren zahlreichen Dialekten zugunsten
eines antikisierenden Hochgriechisch, das als Amtssprache eingefiihrt wurde.™'

In den 30er Jahren des 19. Jahrhunderts entwickelte sich die Vorstellung des romantischen
Hellenismus zur offiziellen Ideologie des neugegriindeten griechischen Staates. Man ver-
band die Idealisierung des klassischen Griechenlands mit dem Wunsch, die antike Pracht
wiederaufleben zu lassen. Intellektuelle Griechen des frithen 19. Jahrhunderts, die vielfach
in Buropa ausgebildet wurden, propagierten die Orientierung am aufgeklirten westlichen
Europa, um die kulturelle Entwicklung Griechenlands nach der Ttrkenherrschaft voranzu-
treiben.*”

Das antikenorientierte Verstindnis des griechischen Geschichtsbildes wurde bemerkens-
werterweise nicht erst durch den romantischen Philhellenismus der bayerischen Regent-
schaft in Griechenland populir, sondern griindet bereits in der griechischen Aufklirungs-
bewegung des 18. Jahrhunderts. Dabei folgten die griechischen Gelehrten der westeuropai-
schen neoklassizistischen Ideologie des 18. Jahrhunderts. Europa galt als moderne Form
jener priachtigen Kulturlandschaft, die man friher in Griechenland gesehen hatte. Uber die
Ankniipfung an Europa versprach man sich eine Wiederherstellung der eigenen Traditi-
()11.823

Einer der einflussreichsten Intellektuellen des 19. Jahrhundert und Vordenker der antiken-
orientierten Staatsideologie des neugegriindeten Griechenland war Stephanos Koumanou-
dis (1818-1899). Der Archiologe und Historiker hatte in Miinchen bei Schelling, in Berlin
und Paris studiert. In seinem 1845 erstmals publizierten Aufsatz ging er der Frage nach,
wohin sich die griechische Kunst aktuell entwickeln werde.** In der europadischen Malerei

819 Hlepas 20006, S. 178-179.

820 Ebd., S. 184.

821 Ebd., S .193, vgl. Schifer, Godehard (Hrsg.): Das Handbuch der Malerei vom Berge Athos, aus dem hand-
schriftlichen neugriechischen Urtext iibersetzt. Mit Anmerkungen von Didron d. A. und eigenen von Godeh.
Schifer. Trier 1855. Online verfiigbar unter
http://openlibrary.otg/books/01.24944191M/Das_Handbuch_der_Malerei_vom_Berge_Athos
(08.10.2013), S. 19.

822 vgl. Hlepas 2000, S. 192.

823 Danos 2002, S. 76.

824 Koumanoudis, Stephanos: [Tov omeddet 7 téyvn twv EXAnvey v onuegov (,,Where is Greek Art Heading
Today?*), Belgrad 1845 (zuerst in griech. Sprache). Wieder erschienen 1995 in Argyropoulou, Roxani D.

239



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

und Skulptur, besonders in der neoklassizistischen Kunst, sah er eine logische Fortsetzung
antiker, griechischer Kunst. Er sprach sich fir die Grindung einer nationalen griechischen
Kunst aus, die europiischer Kunst und insbesondere der Historienmalerei folgen sollte.
Von letzterer versprach er sich eine Stirkung des Nationalgefiihls. Aulerdem empfahl er
die Orientierung an europiischer religiéser, Portrit-, Genre- und Landschaftsmalerei.*” Als
,»wahre Natur® der Griechen sah er die antike Tradition, er kimpfte gegen kulturelle Ele-
mente der osmanischen Herrschaft und schloss gleichzeitig die byzantinische Kultur aus.
Die modernen Griechen sollten das 6stliche Joch der Unbeweglichkeit abstreifen und sich
am europiischen Geist des Fortschritts und der kontinuierlichen Weiterentwicklung orien-
tieren.*” Er lehnte die orientalische Tradition des Antinaturalistischen und des Antisinnli-
chen ab und propagierte eine Hinwendung zu mehr Koérperlichkeit und Naturnihe in den
Kiinsten.” Damit setzt Koumanoudis eine Zisur zwischen der glorreichen griechischen
Antike und der byzantinischen Tradition, die in keinerlei Verbindung stinden. Die zeitge-
noéssische griechische Kultur wird somit nicht als fortlaufende konsequente Entwicklung
seit der Antike gesehen. Darin ist Koumanoudis dem Griechenlandbild der bayerischen
Philhellenen nah, die das byzantinische Zeitalter gedanklich ebenfalls aus der Geschichte
Griechenlands ausblendeten und einen Anschluss an die antike Gréfle des ehemaligen
Weltreiches suchten.

Die Rehabilitierung des mittelalterlichen Byzanz erfolgte erst in der Mitte des 19. Jahrhun-
derts, genau zu jener Zeit, als Thiersch mit der Neugestaltung der Nikodemuskirche beauf-
tragt wurde. Konstantin Papparigopoulos, Professor fiir Geschichte an der Athener Uni-
versitit, veroffentlichte 1853 seine ,,Geschichte der griechischen Nation®, in der er anstelle
des bereinigten Geschichtsverstindnisses, das Byzanz ausblendete, eine lineare, kontinuier-
liche Perspektive vertrat. Seine nationale Ideologie der Griechen prigt das Nationalver-
stindnis bis heute. ,,Wandel und innere Vielheit der Nationen seien nicht als ,Verfil-
schung® oder ,Auflosung®, sondern als Teil einer ,Evolution’, also letztendlich als iiberle-
bensnotwendige Anpassung zu verstehen. Insofern sei absolute Gleichartigkeit und strenge
Homogenitit nicht nur im Wandel der Zeit, sondern auch zeitgleich dem Leben fremd.
Nicht die geschlossene ,Reinheit?, also der Abwurf des Andersartigen oder angeblich ,Min-
derwertigen, sondern die offene ,Kontinuitit werde zur Einheit der Nation fiihren.“**
Das Konzept von Papparigopoulos war durch romantisierende Elemente und durch die
Verehrung des griechischen Mittelalters gekennzeichnet. In Griechenland allerdings verlief
die historische Entwicklung ungleichzeitig zu Westeuropa: Hier lag das Mittelalter nicht
Jahrhunderte zuriick. Es dauerte in mancher Hinsicht bis zum Abzug der Osmanen und
war insofern noch erlebbar. Die Akzeptanz des Mittelalters als Teil der eigenen Identitit

(Hrsg.): H @uhooguy oxédn oty EAkdSa 4o 6 1828 & 16 1922, Athen 1995, S. 235-251 (in griechischer
Sprache).

825 Ebd., S. 248 f.

826 Ebd., S. 250 f.

827 Ebd., S. 242.

828 Hlepas 2006, S. 196 f.

240



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

stellt Hlepas in Zusammenhang mit der ,,gesamteuropiischen, zweifellos romantischen
Tendenz zur Verherrlichung des Mittelalters.“**’

Spyridon Zambelios (1815-1881), ein griechischer Historiker, schloss in seiner 1857 er-
schienenen Publikation Bufavtivai Mehétar®” (in griechischer Sprache) an das lineare Ge-
schichtsbild Papparigopoulos® an. Er vertrat ebenfalls die Theorie einer Dreiteilung der
griechischen Geschichte in Antike, Mittelalter (Byzanz) und Moderne und fihrte zusitzlich
den Begriff des Hellenisch-Christlichen ein. Damit wollte er veranschaulichen, welche bei-
den roten Fiden die moderne griechische Gesellschaft prigen. Er versuchte, eine Bricke
zu schlagen zwischen der Antike und Byzanz — eine Vorstellung, die von der griechischen
Aufklirung und durch den bayerischen idealistischen Philhellenismus der Monarchie Lud-
wigs 1. abgelehnt wurde. Diese nidmlich blendeten das byzantinische Zeitalter aus der Ge-
schichte Griechenlands aus und suchten einen Anschluss an die antike Uberlegenheit und
GroBe des ehemaligen Weltreichs. Dieser Entwurf einer Kontinuitit griechischer Ge-
schichte wurde auBlerdem durch den Historiker Konstantinos Papparigopoulos (1815—
1891) vertreten. Auch Koumanoudis kam spiter von seiner radikalen Ablehnung der by-
zantinischen Epoche ab und sprach sich 1853 im Sinne der hellenischen Kontinuitit eben-
so fiir eine Anerkennung und ein Studium der byzantinischen Zeit aus.*”

Der bekannte Athener Architekt und Direktor des Polytechnikums (1843-1862), Ly-
sandros Kaftantzoglou (1811-1885), soll an dieser Stelle ebenfalls erwidhnt werden. Er war
nicht nur Ludwig Thierschs Vorgesetzter am Polytechnikum, sondern auch einer der pro-
minentesten Fursprecher einer Modernisierung religiéser Kunst in Griechenland, die sich
in seinen Augen an westlicher Kunst orientieren sollte. Kaftanzoglu hatte in Italien und
Frankreich Architektur studiert. 1855 publizierte er anlasslich der Weltausstellung in Paris
einen Artikel iiber die ausgestellten griechischen Kunstwerke. Darin sprach er von einem
Verfall griechischer byzantinischer Kunst und rief nach der Einfithrung von Elementen wie
Perspektive oder naturalistischer Anatomie in die religiosen, byzantinischen Prototypen.
Kaftanzoglu hatte Ludwig Thiersch bei Konig Otto 1. als Professor fiir Malerei am Poly-
technikum vorgeschlagen und hoffte, durch Thiersch eine Schule der religiésen Malerei in
Athen zu etablieren: ,,(er hat) meine Anstellung als durchaus nithig und von grifStem Nutzen fiir die
griechische Jugend dargestellt; er lobte nebenbei meinen Philhellenismus, der nicht geringer sei als der des
Vaters, und versicherte anch, ich kinne beide Sprachen (die alte und nengriechische). “** In seinen Me-

82 Ebd., S. 195 f. zur historischen Begriindung der Monarchie vgl. Hlepas 2006: Drosos. Essay einer griechi-
schen Verfassungstheorie, Athen 1996, S. 123 £, S. 130, S. 150 f.

830Zambelios, Spytidon: Bulavtivat Mehétow: ITept ITnywv NeoeMnviung Edvotnroc and H™ Ay 17
Enatovtaemoidog M.X. [Byzantine Studies: On the Origins of the Neohellenic Nation from the Eighth to the
Tenth Century A.D.], Athen 1857.

831 Danos 20006, S. 78.

832 Brief an seinen Vater Friedrich Thiersch. Thiersch nahm wihrend der Schiffsreise von Italien nach Athen
bei einem Mitreisenden Unterricht in Neugriechisch vgl. Thiersch, Ludwig, C.1.2. (1851-1852). Briefe an
seine Mutter Amalie von Thiersch, geb. Loffler; mit zahlreichen Beilagen, meist Familienbriefen, in: ders.
(Hrsg.): Thierschiana III, hier Athen, d. 7. September 1852.

241



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

moiren resumiert Ludwig Thiersch: ,,Kaftanzoglus hatte gehofft, in Verbindung hiermit [Anm.: der
«833

Ausmalung der Nikodemuskirche] eine griechische Malerschule aufblithen zu sehen. ..
Im Zusammenhang dieses sich wandelnden Selbstverstindnisses der Nationalgeschichte
des neuen Griechenlands ist auch die Entwicklung von Thierschs neo-byzantinischer Aus-
malung der Nikodemuskirche einzuordnen. Seine Mal3nahmen zur Erneuerung der byzan-
tinischen Ikonentradition sah Thiersch als Akt kiinstlerischer Befreiung Griechenlands an,
die den Freiheitsgedanken und das Nationalbewusstsein der Griechen politisch unterstiit-
zen sollten. Von der anfinglichen Zerstorung der alten Fresken der Nikodemuskirche, die
im Zuge der Renovierung der Kirche veranlasst wurde, gelangte man schlieB8lich zu einer
Wirdigung der alten Bildwerke und ihrer Neubelebung.

9.3. Zur Bedeutung der Lehrtitigkeit Ludwig Thierschs an der
Athener Akademie

Zu Ludwig Thierschs griechischen Studenten zihlen Konstantinos Fanellis, Spyridon Chat-
zigianopoulos und Nikiphoros Lytras, die thm auch bei seinem Athener Grof3projekt, der
Ausmalung der Nikodemuskirche, assistierten. Auflerdem studierte Nikolaus Gysis in
Thierschs Klasse, der spiter in Miinchen erfolgreich wurde. Nach nur zweijahriger Ausbil-
dung, in der Grundlagenkenntnisse der Anatomie, der perspektivischen Darstellung und
dem Modellzeichnen vermittelt wurden, konnten sie ihre Ausbildung bei Ludwig Thiersch
nicht mehr fortsetzen, da dieser auf die ihm angebotene Professur verzichtete, um 1855
nach Minchen zuriickzukehren. Fine weiterfithrende akademische Ausbildung mit der
Forderung des individuellen Talents der Schiler oder der Entwicklung eigener Kompositi-
onen war zu diesem Zeitpunkt noch nicht erfolgt. Dennoch hatten seine Schiiler in Ludwig
Thiersch auch ein kunstlerisches Vorbild, denn iiber seine Lehrtitigkeit hinaus schuf er in
Athen eine Reihe von Historien- und Portritgemilden,” anhand derer sich die Kunststu-

833 Thiersch, Ludwig, D.L.5 - Band I (1866—1886) 3 Binde Tagebiicher (wobei es sich eher um die Memoiren
Ludwig Thierschs handelt, sie sind retrospektiv verfasstl), in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier S. 62.

834 In Athen stellte Ludwig Thiersch Kartons zu den beiden mythologischen Themen ,,Einzug des Bacchus in
den Hain von Kolonos“ und ,,Charos als Seelenfiithrer® fertig und stellte sie in der Hochschule erfolgreich
aus. Zur Ausfithrung kamen die Werke erst 1857—1860, als sie von Baron Sina in Wien angekauft wurden:
,,Die folgenden Jahre (1857-60) wurden durch die Arbeit an den 3 Bildern fiir Baron Sina ausgefiillt, Charon,
Bacchus u. Thetis [...]. Zu jedem dieser 3 figurenreichen Bilder (Olgemilde) brauchte ich ein Jahr.“ Thiersch,
Ludwig: D.I.5 - Band I (1866—1886). 3 Binde Tagebticher (wobei es sich eher um die Memoiren Ludwig
Thierschs handelt, sie sind retrospektiv verfasst.). 1866—1886, 1887-1899, 1900—-1906. in: ders. (Hrsg.), Thier-
schiana III., S. 67f.

Thiersch macht sich in Athen auch einen Namen durch charaktervolle Portrits. So entstand das Bildnis der
jungen Kleoniki Gennadiou, das sich heute in der Griechischen Nationalgalerie in Athen befindet (Inv. no:
I1.877), vgl. http:/ /www.nationalgallery.gt/site/ content.php?sel=369&artwork_id=61222 (08.10.2013).

242



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

denten von den Vorteilen einer fundierten akademischen Ausbildung tiberzeugen konnten,
wie sie in Minchen vermittelt wurde.

Ludwig Thierschs nachhaltiger Einfluss ldsst sich nicht zuletzt anhand der Freundschaft
Thierschs mit seinen Studenten belegen, die Gber seine Lehrtitigkeit in Athen hinweg an-
dauerte. Stephan-Kaissis weist auf eine Briefquelle hin, aus der die andauernde Freund-
schaft und kiinstlerische Beratung zwischen Thiersch und Gysis belegt ist.*” Sie nennt mit
Vasilios Karoumbas-Skopas, Konstantinos Artemis und Vasilios Stamatis drei weitere grie-
chische Kunstler, die indirekt von Thiersch beeinflusst seien und so ,,im weitesten Sinne
zur ,Minchner Gruppe‘ gerechnet werden sollten — zumindest, was ihre Inspiration durch
die Ideale der Munchener Schule um 1850/1855 betrifft*.™*

Bis um 1880 galt Miinchen noch vor Paris als die Kunstmetropole Europas. Nicht nur 6s-
terreichische, amerikanische und Schweizer Kunstler studierten zu dieser Zeit bevorzugt an
der Miinchener Kunstakademie, sondern auch Kinstler aus dem osteuropiischen Raum.
Fir griechische Studenten war Miinchen ebenfalls der Hauptanziehungspunkt. Die meisten
hatten bereits eine grundlegende Ausbildung an der Polytechnischen Hochschule Athen
erhalten, bevor sie nach Miinchen kamen, um die moderne europiische Malerei an einem
ithrer wichtigsten Ursprungsorte zu studieren. Fiir die moderne griechische Malerei ist nach
Ludwig Thiersch auch die Miinchner Kunstakademie und das vielfaltigen kulturellen Leben
der Stadt entscheidende Inspirationsquelle, denn hier konnten sich die jungen Griechen in
Ausstellungen der internationalen Offentlichkeit prisentieren.””’

Theodoros Vryzakis ist einer der ersten griechischen Stipendiaten, der an der Munchener
Kunstakademie studierte. Bereits als der junge Grieche zwoélf Jahre alt war, entdeckte
Friedrich Thiersch dessen Talent und verhalf ihm von 1844 bis 1855 zu einer kiinstleri-
schen Ausbildung an der Akademie. Spiter behauptete sich Vryzakis erfolgreich auf dem
Miinchener Kunstmarkt und hatte bis 1875 ein eigenes Atelier in Minchen. Er beschiftigte
sich intensiv mit der jiingsten griechischen Geschichte des Freiheitskampfes und veran-
schaulichte sie in dramatischen, idealisierenden Historienbildern. Sie zeichnen sich durch
historische Genauigkeit in den Details der Kostime und der Portratihnlichkeit der darge-

Das Bild wird von der Griechischen Nationalgalerie auf ca. 1856—1859 datiert. Anhand der Korrespondenz
Ludwig Thierschs mit seiner Mutter vom 1. Nov. 1853 kann jedoch belegt werden, dass das Gemailde 1853
bereits fertiggestellt und im Antikensaal der Polytechnischen Hochschule ausgestellt war. Es fand Zuspruch
bei K6nigin Amalie, siehe: Thiersch (wie Anm. 70), 1853_11_01.

AufBlerdem schuf Thiersch 1852 in Athen 2 Gemilde der Kénigin Amalie von Griechenland, ,,einmal klein im
Gartenkostiim, u. einmal lebensgroB3, in rothem Seidenkleid®, Thiersch, Ludwig: D.1.5 - Band I (1866—1880).
3 Binde Tagebiicher (wobei es sich eher um die Memoiren Ludwig Thierschs handelt, sie sind retrospektiv
verfasst.). 1866—1886, 1887-1899, 1900—1906. in: ders. (Hrsg.), Thierschiana III., S. 34; vgl. Thiersch, Ludwig:
Skizzenbuch IV, Aufenthalt Athen 185252, Rubrik ,,Aufenthalt in Athen®, S. 83, Bleistiftstudie ,,Erster
Entwurf zum Bild der K6nigin®, Thierschiana III, Supplement Nachlass Loewe.

835 Stephan-Kaissis 20006, S. 90. Brief von Nikolaus Gysis an Ourania Nasou vom 10. April 1896, zitiert nach
Lydakis 1976, S. 101.

836 Schade 1979, Abschnitt ,,I.ebensstufen.

837 Cassimatis 2008, S. 71.

243



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

stellten Figuren der Geschichte aus, was ithn zum typischen Vertreter der Miinchener Schu-
le der Historienmalerei macht. Die Motivwahl ldsst sich spater auch bei Nikolaus Gysis
beobachten, dessen Hauptthema ebenfalls der griechische Freiheitskampf ist. Christine
Stephan-Kaissis halt es fiir wahrscheinlich, dass Vryzakis als Vorbild fiir junge griechische
Studenten wirkte, ebenfalls an der Miinchener Akademie zu studieren. **

Doch auch in Griechenland selbst trafen die Studenten in Ludwig Thiersch auf einen Ver-
treter der Miinchener Schule, der zeitlebens eine enge Verbindung zur Miinchener Akade-
mie und besonders zu Karl Piloty pflegte. Mit Piloty verband Ludwig Thiersch eine lang-
jahrige Freundschaft, und er schitzte und bewunderte Piloty fur seinen grofen kiinstleri-
schen Erfolg. Daher kann angenommen werden, dass Thiersch seinen griechischen Studen-
ten die Fortsetzung ihrer Ausbildung bei Piloty empfahl. So setzte der spiter sehr erfolgrei-
che Thiersch-Schiler Nikiphoros Lytras (1832-1904) seine Ausbildung 1860 in Munchen
fort und trat in die Klasse Karl Pilotys ein. Zuvor hatte er 1850—-1856 an der Polytechni-
schen Hochschule zunichst bei Ceccoli und ab 1853 bei Thiersch studiert. In der Zeit ent-
stand auch eines seiner frithen Werke, die sogenannte Platytera (1855) in der Marienkirche
in der griechischen Stadt Tinos. Das Gemialde ist eine Kopie der thronenden Maria Ludwig
Thierschs in der Apsiskuppel der Nikodemuskirche (Abb. 23 a—b).*” Nachdem Lytras nach
dem Weggang Ludwig Thierschs den Malunterricht am Polytechnikum von 1855 bis 1860
tbernommen hatte, verhalf Konig Otto I. ihm zu einem Stipendium an der Miinchener
Kunstakademie. Wihrend seines Studiums in Minchen sammelte er zwischen 1860 und
1865 akademische Erfahrung und l6ste sich unter dem Einfluss Pilotys vom religitsen Su-
jet, das er bei Thiersch studiert hatte. In Miinchen beschiftigte er sich mit orientalischem
Genre sowie mit der Landschafts- und Portritmalerei der Piloty-Schule, was er wihrend
eines kurzen Paris-Aufenthaltes um das kunstlerische Erlebnis des Impressionismus er-
ginzte. Mit diesem kunstlerischen Ristzeug kehrte er an das Athener Polytechnikum zu-
riick, wo er zum Professor fiir Malerei berufen wurde.* Er gilt als einer der bedeutendsten
Portritmaler der Athener Gesellschaft im ausgehenden 19. Jahrhundert und beschiftigte
sich auBerdem mit Historien- und Genremalerei.

Als bedeutendster Student Ludwig Thierschs gilt der ebenfalls aus Tinos stammende Niko-
laus Gysis (1842—1901). Bereits im Alter von acht Jahren begann Gysis seine Ausbildung an
der Polytechnischen Hochschule in Athen und studierte dort tiber einen Zeitraum von 14
Jahren, zuletzt bei Ludwig Thiersch und Nikiphoros Lytras. 1865 erhielt er ein Stipendium
und kam ebenfalls nach Miinchen. Im selben Jahr schuf Ludwig Thiersch ein Portrit seines
Schiilers. (Abb. 24). Nach drei vorbereitenden Jahren, die er unter anderem in der Antiken-
klasse der Minchener Kunstakademie verbrachte, wurde er Meisterschuler bei Karl Piloty.
Im Gegensatz zu Lytras avancierte Gysis in Minchen zum gefragten Maler, der die griechi-
sche Realitit aus der Perspektive der romantischen Minchener Schule erfasste. Fir seine

838 Stephan-Kaissis 2000, S. 86.

839 Abb. 207 in Lydakis, Stelios: Istoria tis Neoellinikis Zographikis (History of Modern Greek Painting).
Athen 1976, S. 139, zitiert nach Stephan-Kaissis 2006, S. 91, Abb. 10.

840 Cassimatis 2008, S. 74 f.

244



AKADEMISCHE HALTUNG UND ORTHODOXE MAGIE. RELIGIOSE MALEREI IM WERK VON
LUDWIG THIERSCH

Genre- und Orientszenen fanden sich zahlreiche Kdufer aus dem Ausland, besonders aus
Griechenland. Als erster griechischer Student erhielt er 1878 eine Stelle als Hilfslehrer an
der Miinchener Akademie und wurde 1888 zum Professor ernannt. Gysis vermittelte, ganz
im Sinne des konservativ gepragten Lenbach, ,,die grundlegenden Prinzipien der Kunst im
Einklange mit den groBen Vorbildern der Vergangenheit [...].“*" Unter Gysis® Schiilern
waren auch viele Griechen.*” Nach ihrer Ausbildung transferierten diese als ,Miinchner
Gruppe‘ bezeichneten griechischen Kiinstler die Inhalte der Miinchener Schule zuriick
nach Griechenland und sorgten so fiir ein Weiterleben der Miinchener kunstlerischen Aus-
drucksweise bis ins 20. Jahrhundert.**

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Ludwig Thiersch durch sein Engage-
ment in Kunst und Lehre ein fester ,,Bestandteil griechischer Kunst* **im 19. Jahrhundert
ist. In Ermangelung entsprechender kirchlicher Auftrage wurde die komplexe theologische
Ebene seiner neobyzantinischen Kunst in der Folge kaum rezipiert. Lediglich einzelne sei-
ner Werke aus der Nikodemuskirche, wie sein HI. Paulus, wurden von griechischen Malern
adaptiert. So findet sich die Darstellung in der Arbeit Hadziyannopoulus in der St. Irene
Kirche in Athen ebenso wieder wie in der Kirche von Taxiarches am Aresfeld, die von
Artemis ausgestattet wurde.*” Ludwig Thierschs kiinstlerisches Gesamtkonzept allerdings
blieb in Griechenland singulir. Die religionsphilosophische Basis seines Kunstverstindnis-
ses wurde in Griechenland nicht rezipiert, weil sie unter russisch-orthodoxer Auftraggeber-
schaft entstand und daher ein theologisches Verstindnis zugrunde lag, das nicht dem grie-
chisch-orthodoxen Selbstverstindnis entsprach.

Auch wenn sein neobyzantinisches Werk eine singulire Erscheinung blieb, legte Ludwig
Thierschs Wirken in Griechenland den Grundstein des kultutrellen und kunstlerischen Aus-
tausches zwischen Minchen und Athen. Durch Thiersch kamen junge griechische Kiinstler
erstmals mit den Prinzipien der Miinchener Schule in Bertihrung, weil sie entweder bei ihm
in Athen studiert oder tber sein Werke in Athen zumindest die Ideen der Minchener ro-
mantisierenden Kunst der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts rezipiert hatten. Auflerdem
eroffnete Thiersch den Studenten Perspektiven zur Weiterbildung in Miinchen, wo sie sich
verstirkt mit Historien-, Landschafts-, Genre- und Portritmalerei — den zeitgendssisch
gefragtesten Gattungen der Malerei — beschiftigten.

841 Montandon, Marcel: Gysis. Mit einer Einleitung von Franz Lenbach, in Knackfuf3, H. (Hrsg.): Kunstler-
Monographien, Bd. 59. Bielefeld, Leipzig 1902. Online verfugbar unter http://goobipr2.uni-
weimar.de/viewet/resolverPurn=urn:nbn:de:gbv:wim2-g-831544 (25.02.2013), hier zitiert aus der Einleitung
Lenbachs, S. 3—4.

842 Ein Eintrag tber Nikolaus Gysis ist in der digitalen Edition der Matrikelbiicher der Minchener Kunstaka-
demie verfiigbar. Hier werden auch seine Schiiler aufgelistet. Die Quelle ist online verfiigbar unter
http://matrikel.adbk.de/07lehret/lehrer/ gysis-nikolaus/ (25.02.2013); vergleiche auch Cassimatis 2008, S. 77.
843 Lydakis 1972, S. 17.

844 Ebd.

845 Vgl. Papastamos 1977, S. 88.

245



WEITERE ORTHODOXE KIRCHENAUSSTATTUNGEN

10. Weitere orthodoxe Kirchenausstattungen

Aufgrund des Erfolgs der Nikodemuskirche wurde Ludwig Thiersch mit vier weiteren Auf-
trigen zur Ausmalung griechisch- und russisch-orthodoxer Kirchen bedacht, die ihn nach
Wien, St. Petersburg, London und Paris fithrten.

Wien

Ludwig Thiersch schuf in Athen neben religioser Kunst und einer gréfleren Anzahl an
Portrits auch Kompositionen zu mythologischen Sujets, die in Baron Simon Sina einen
Kiufer fanden.** Der griechisch-stimmige Baron beteiligte sich 1856—1 858™" an der Re-
novierung der griechischen Dreifaltigkeitskirche am Wiener Fleischmarkt und tibernahm
die Hilfte der Gesamtkosten.*® Als Sammler Thierschs setzte er sich beim Baukomitee
dafir ein, den Munchener Maler damit zu beauftragen, das Deckengemilde, das halbrunde
Fresko tiber der Tkonostase und zwei groe Gemilde fiir die Ostwand zu gestalten.*” (Abb.
21) Bereits wihrend der Ausfiihrung wurde kontrovers diskutiert, warum dieses Projekt
nicht einem einheimischen 6sterreichischen Kunstler tiberlassen worden sei. Interessanter-
weise wurde der fehlende orthodoxe Hintergrund weniger bemingelt als die nicht Osterrei-
chische Herkunft Thierschs. Bis heute wird seine Beteiligung an der Ausmalung der Drei-
faltigkeitskirche wenig gewtrdigt. So schreibt Chotzakoglou, dass an den Umbauarbeiten
des sikularen Gebaudes am Wiener Fleischmarkt, das ab 1792 zur Kirche der Wiener ot-
thodoxen Griechen umgebaut wurde, ,,viele berihmte Kinstler des 19. Jahrhunderts [...]
(teilnahmen), wie Hieronymus Mossbrugger, Leopold Brunner, Joseph Haberzettl, Conrad
Biithlmayer, Ignaz Melnitzky und Joseph Jordan.“*" Dass neben den genannten Osterrei-
chern der Minchener Ludwig Thiersch fiir das Deckenfresko und weitere Gemailde im
Kircheninneren verantwortlich ist, wird erst im Verlauf der Publikation thematisiert.*"

846 Nach seiner Riickkehr nach Miinchen realisierte Ludwig Thiersch 1856 seine Entwiirfe fiir dessen Schloss
Fahrafeld in Niederdsterreich. Die drei groformatigen Olgemilde ,,Einzug des Bacchus in den Hain von
Kolonos®, ,,Charos als Seelenfiihrer® und ,,Thetis Klage um Achilles” sind leider nicht erhalten.

847 Die Weihe erfolgte am 21. Dezember 1858.

848 Chotzakoglou, Charalampos G.: Die griechisch-orientalischen Wiener Kirchen und die griechische
Diaspora in Wien. Wien 1998, S. 48.

84 Thiersch, Ludwig, D.L.5 - Band I (1866—1886). 3 Binde Tagebiicher (wobei es sich eher um die Memoiten
Ludwig Thierschs handelt, sie sind retrospektiv verfasstl), in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier S. 67-70.

850 Chotzakoglou 1998, S. 48.

851 Ebd., S. 51.

246



WEITERE ORTHODOXE KIRCHENAUSSTATTUNGEN

Fir Baron Sina war es kein Ausschlusskriterium, die ,,Aufrechterhaltung der nationalen
und kirchlichen Identitit der Griechen“®” in Osterreich kiinstlerisch durch einen deutschen
Maler umsetzen zu lassen. Daraus lasst sich ableiten, dass er seine Entscheidung fir Lud-
wig Thierschs dsthetisch begriindete, ,,da derselbe die vorziigliche und in Werken bereits
erprobte Kenntni3 des byzantinischen Styles besitzt, und dessen als Muster vorgelegte
Chartons die Beruhigung gewihrten, in der That dem Zwecke entsprechende Gemailde zu
erhalten®®’

Auch Ludwig Thiersch betrachtet sein Werk aus kunstlerischer Perspektive und legt in sei-

<854
5

nen ,,Notizen zur Geschichte der Ausmalung der griech. Kirche in Wien*“™" prizise dar

wie die Ausmalung der griechisch-orthodoxen Kirche Vonstattenging.85 >

Er betont, simtliche Kartons eigenhindig gezeichnet,™

sich aber fur die Ausfihrung al
fresco Unterstiitzung durch den Miinchener Maler Xaver Barth®’ geholt zu haben. Anhand
seiner Lebenserinnerungen lasst sich die Frage der Hindescheidung eindeutig kliren.®®

Der Historienmaler Barth, der an der Miinchener Akademie bei Julius Schnorr von Carols-
feld und Moritz von Schwind studiert hatte, war im 19. Jahrhundert an der Ausfithrung
zahlreicher Freskenprojekte wie den Nibelungensilen in der Munchener Residenz oder der
Neuen Pinakothek beteiligt und zeichnete sich dadurch als fahiger Helfer im Projekt aus.
Fir Ludwig Thiersch arbeitete er in der Wiener Kirche an zweien der drei Deckenfelder
und flihrte Thierschs Entwurf der Geburt Christi an der Ostwand der Kirche al fresco aus.
Aus Thierschs Beschreibungen geht zudem hervor, dass vor allem die Vorzeichnungen und

die Anfertigung der Kartons fiir ihn die entscheidende kunstlerische Leistung darstellte.

852 Aus dem GruBlwort des Metropoliten von Austria, Erzbischof Dr. Michael Staikos, tiber den Zweck der
Dreifaltigkeitskirche in: Ebd., S. 41.

853 Eggert, Klaus: O &v Biévwn #a0e801x0g EMnvinde vadg g Aytag Towwdog €ni tiic Fleischmarkt (trans. T. A.
Vranikas), in: £téyug, Jan—Juni 1966, no 4-5, S. 35-60. Deutsche Ubersetzung ebd.: Die Griechisch-
Orientalische Kathedrale am Fleischmarkt in Wien o.J. (um 1900), S. 61-83.

85 Thiersch, Ludwig: Supplement zu Thierschiana II1. Nachlass Ludwig Thierschs aus dem Besitz Dr. Heinz
Loewe.

85 Fiir die detaillierte Beschreibung des Bildprogrammes sei auf Eggerts und Chotzakoglous Publikationen
iber die Wiener Kirche verwiesen. Chotzakoglou 1998, S. 51 und Eggert um 1900.

856 Vgl. Skizzenbticher und Studien aus dem Nachlass Ludwig Thierschs, die aus Besitz der Familie Loewe
2012 in den Bestand der Handschriftenabteilung der Bayerischen Staatsbibliothek tibergingen (Supplement
Thierschiana IIL.).

857 Holland, Hyacinth: Barth, Franz Xaver, in: Graf J. Andrassy/ Furst Otto von Bismarck (Hrsg.): Allgemei-
ne deutsche Biographie, Leipzig 1902, hier Band 46 (1902), S. 218-219. Vgl. auch 02555 Xaver Barth, Matri-
kelbuch 1809—1841, online verfligbar unter

http://mattikel.adbk.de/050rdner/mb_1809-1841/jahr_1837 /mattikel-02555 (08.10.2013).

858 |, Zur Beihiilfe hatte ich fiir die Ausmalung der Kirche der Griechen am alten Fleischmarkt Herrn Xaver Barth, Schiiler v.
Schnorr u. Schwind mitgenommen [...] n. zwar malte Barth das Feld, welches Christi kolossales Brustbild n. die 4 Evangelis-
ten enthdlt zuerst, wabrend ich noch die Prophetencartons des anderen Feldes zeichnete. Weibrend ich dann dieses Feld mit der
Dreieinigkeit u. den 4 grofien Propheten malte, malte er das dritte Deckenfeld, d.b. die 4 Figuren der Heiligen 4 Franen (das
Mittelbild, die Kolossale Maria mit dem Kinde ist von meiner Hand) n. endlich malte ich die 3 runden Bilder eigenhéndig die
Verkiindigung Mariae n. Johannes der Taufer wébrend Barth die Anbetung der Hirten malte. Hierauf reiste Barth ab u. ich
malte anch die Taufe Christi im Jordan u. schliefflich die grofie 1 erklarung Christi iiber dem Ikonostas. “Thiersch, Ludwig,
D.L5 - Band I (1866—1886). 3 Biande Tagebiicher (wobei es sich eher um die Memoiren Ludwig Thierschs
handelt, sie sind retrospektiv verfasst!), in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier S. 67-70.

247



WEITERE ORTHODOXE KIRCHENAUSSTATTUNGEN

Thiersch schlisselt detailliert auf, welche Fresken von ihm selbst realisiert wurden: das
vollstindige Deckenfeld mit der Darstellung der Dreseinigkeit, die Maria im oberen Decken-
feld, dazu drei Vignetten an der oberen Ostwand, die die [erkiindigung und Johannes den 'Iiu-
fer zeigen, sowie die grol3formatige Darstellung der Taufe Christi als Pendant zur Anbetung

der Konige und schlieB3lich die IVerklirung Christi im halbrunden Wandfeld tber der Ikono-
stase.

Neben den schriftlichen Quellen erhielt sich im Nachlass LLoewe auch Studienmaterial, dem
zu entnehmen ist, dass Thiersch simtliche Entwiirfe selbst anfertigte. Dies belegen eine mit

859 : .
, eine lavierte Tusche-

Quadrierung versehene Farbstudie des mittleren Deckenfeldes
zeichnung, die die Hell-Dunkel-Verteilung der Dreieinigkeitsdarstellung im Deckenfresko
erldutert, eine Skizze fiir den Pantokrator und schlief3lich zahlreiche Detail- und Einzelfigu-

renstudien der verschiedenen Heiligenfiguren. (Abb. 25b, 26)

Selbst wenn Ludwig Thiersch die patriotischen Hintergriinde nachvollzichen konnte, die
zur Ablehnung seines Werkes fiithrten, zeigt er sich dennoch enttiuscht dartiber, dass seine
auslindische Herkunft einen Erfolg in Osterreich verhinderte.* Einzig das Deckenfresko
mit der Trinitdtsdarstellung, das der westlichen Ikonografie entlehnt ist, wurde seitens der
Wiener Kritik positiv gewiirdigt. Diese Darstellung in einer orthodoxen Kirche zu platzie-
ren, zeugt von Thierschs idealistischem Ansatz zu konfessioneller Offenheit und ist gleich-
zeitig Anzeichen dafiir, dass die Auseinandersetzung mit der Ikonografie der Westkirche
fir die Griechen in der Gsterreichischen Diaspora eine willkommene Bereicherung darstell-
te.

Dass letztlich doch eine Rezeption der Ideen Ludwig Thierschs stattfand, zeigt sich in den
Gemilden des Osterreichischen Kunstlers Karl Rahl, die zwischen 1858—1861 an der Fas-
sade der Kirche und im Eingangsbereich realisiert wurden. Die Olgeméilde, die in die Fas-
sade eingelassen sind, rezipieren unter anderem Thierschs Trinitdtsfresko aus dem Kirchen-
inneren. Die freskierten Medaillons im Eingangsbereich sind formal an Thierschs Heiligen-
portrits aus der Nikodemuskirche orientiert.

St. Petersburg

Nach Beendigung seines Auftrags in Wien erhielt Ludwig Thiersch einen Ruf nach St. Pe-
tersburg. Gregor Gagarin (1810—1893), der Bruder des russischen Gesandtschaftssekretirs
Leo Gagarin in Athen, war seit dem Herbst 1859 Vizeprisident der Kunstakademie in St.

8% Die kolorierte, mit Quadrierung versehene Studie des Deckenfeldes bildet allerdings nicht die finale Versi-
on der Ausmalung ab, weil unter anderem die Beschriftung des Pantokrators, die Gestaltung des Adlers, des
Attributs des Evangelisten Johannes und auch die ornamentale Rahmung im Vergleich zum realisierten Werk
stark abweichen

800 Thiersch, Ludwig, D.I.5 - Band I (1866—1886). 3 Binde Tagebiicher (wobei es sich eher um die Memoiren
Ludwig Thierschs handelt, sie sind retrospektiv verfasstl), in: ders. (Hrsg.): Thierschiana I1I, hier S. 67-70.

248



WEITERE ORTHODOXE KIRCHENAUSSTATTUNGEN

Petersburg und maf3geblich an der Berufung Thierschs beteiligt.

Gagarin hatte sich durch privaten Unterricht in Italien und Frankreich zum Maler ausbilden
lassen. Sein Hauptinteresse galt der byzantinischen Kunst, mit der er sich wihrend umfang-
reicher Studienreisen u. a. nach Griechenland beschiftigte. Parallel zu seiner kiinstlerischen
Arbeit schlug G. Gagarin eine Diplomatenlaufbahn ein. Diese fithrte ihn in den 1830er
Jahren als Gesandtschaftssekretir nach Miinchen, wo er mit der Familie Thiersch bekannt
wurde. Nach Beendigung seines diplomatischen und spiter militirischen Dienstes wurde er
1855 an die Kunstakademie in St. Petersburg berufen, wo er als Wissenschaftler wirkte und
mit seiner Arbeit das Museum fiir altchristliche Kunst in St. Petersburg begrindete. Parallel
dazu war er weiterhin kiinstlerisch titig und lieferte unter anderem in den 1880er Jahren die
Entwirfe fur die Innendekoration der neuen russisch-orthodoxen Kirche in Baden-
Baden.™

An der Akademie verfolgte Gagarin seit lingerem die Idee, einen Lehrstuhl fir byzantini-
sche Malerei zu griinden. Nachdem sich die russischen Professoren nicht fir eine akademi-
sche Wirdigung der byzantinischen Malerei interessierten und somit auch niemand den
Lehrstuhl tbernehmen wollte, hatte er Ludwig Thiersch bei der GroBfiirstin Maria
Nicolajewna, der Prisidentin der Akademie, ins Gesprich gebracht. Sie war die Schwester
des Kaisers, der wiederum mit der deutschen Prinzessin Marie von Hessen-Darmstadt ver-
heiratet war, einer Befurworterin der Etablierung einer akademisch fundierten russischen

Heiligenmalerei.862

Die Machtstellung der Akademieprofessoren, die mit einem neuen Statut im Frithjahr 1860
in Kraft trat, verringerte jedoch die Einflussmoglichkeiten der GroQ3fiirstin als Prasidentin
der Akademie. Die Berufung neuer Professoren, zu der die Prisidentin bislang eigenmach-
tig befugt gewesen war, konnte fortan nur noch mit Zustimmung eines Professorenkomi-
tees vollzogen werden. Auch wenn einige Mitglieder des Lehrkorpers die Idee unterstiitzen,
waren doch die meisten ,,prinzipiell gegen die byzantinische Richtung**”. Deshalb prophe-
zeiten sie Gagarin, dass es unmoglich sei, eine Schule fiir byzantinische Kunst zu etablieren,
ebenso wie es unmoglich sei, eine solche fiir ,,pompeijanische Kunst™ zu grﬁnden.864 Es
zeigt sich in diesem Vergleich nicht nur die Ablehnung, sondern das vollige Unverstindnis
fir die Aktualitit des religiosen Bildes und seine identitétsstiftende Bedeutung fiir die russi-
schen Zeitgenossen. Ludwig Thiersch wurde so zum Hoffnungstriger fiir Gagarin und
seine Mitstreiter, die das religiose Bild von der Trivialitit der Volkskunst befreien und es zu
akademischer Bedeutung fithren wollten. Dies sollte nach dem Wunsch Gagarins auf der
Basis einer Auseinandersetzung mit den alten byzantinischen Ikonen geschehen, weshalb

861 Magyar, Zoltan: Die Russische Kirche in Baden-Baden, in: Badische Heimat 62, 1982, S. 415-428, hier S.
423 f. Weitere Ausstattungsprogramme schuf Gagarin fiir die Zyonskirche in Tiflis und die Kapelle des Mari-
enpalais in St. Petersburg,.

862 Thiersch, Ludwig: Thierschiana 111, C.I1.4.a—b Brief aus der Zeit in St. Petersburg. Verschiedene Schrift-
stiicke (5), hier vom 14. Februar 1862.

863 Ebd., Brief an die Mutter vom 12. Sept. 1861.

864 Ebd.

249



WEITERE ORTHODOXE KIRCHENAUSSTATTUNGEN

Ludwig Thiersch als Idealbesetzung des Lehrstuhls galt, da er in Athen diese Vision bereits
realisiert hatte.

Die Hoffnung, einen Lehrstuhl fiir byzantinische Malerei an der Akademie zu etablieren,
wurde jedoch im Keim erstickt, denn die neue Satzung der Akademie enthielt auch die
MaBgabe, dass die Ubernahme einer Professur an die Ausfithrung eines kiinstlerischen
Werkes gebunden war, das erfolgreich vor selbigem Komitee bestehen musste. In der von
Korruption geprigten Akademiestruktur trat hierbei die kiinstlerische Leistung vor der
politischen Dimension einer Berufung in den Hintergrund. Der damalige Leiter der Archi-
tekturabteilung, der deutschstimmige Professor Thon, war ebenfalls Mitglied des Komitees
der Professoren, das iiber Thierschs Berufung entschied. Er vertrat die Ansicht: ,,Einem
Fremden sei es nicht gewohnlich einen russischen Rang zu ertheilen, man mache ihn
[...daher lediglich] zum Ehrenmitglied.“%¢> Auch in den einflussreichen russischen Akade-
mieprofessoren Bruni und Neff hatte Thiersch Widersacher. Sie unterwanderten das Vor-
haben, neue Ideen durch den jungen Maler aus Deutschland nach Russland zu bringen,
weil sie ihren kiinstlerischen und gesellschaftlichen Status nicht durch seine Konkurrenz
gefihrden wollten. Die beiden Professoren hatten sich ebenfalls mit einer neuen Form reli-
gi6ser Kunst fir die russisch-orthodoxe Kirche beschiftigt, bezogen sich dabei aber nicht
auf die ureigenen byzantinischen Wurzeln, sondern schufen in ihren Arbeiten in der Pe-
tersburger Isaakskathedrale italienisch und damit westlich inspirierte Varianten byzantini-
scher Malerei. Sie hatten damit in Teilen der Gesellschaft Petersburgs hohes Ansehen er-
langt. Zugleich wurde ihr westlich geprigter Akademismus stark kritisiert. Sie hatten also
kein Interesse an kinstlerischer Konkurrenz durch Ludwig Thiersch, die durch einen Pro-
fessorentitel offiziell besiegelt worden wire. Denn in St. Petersburg stiegen kiinstlerisches
Ansehen und kiinstlerische Freiheit mit der Ubernahme eines Lehrstuhls, was der Aussage
des Professors Neff zu entnehmen ist: ,,Wenn Sie [Anm.: Ludwig Thiersch] erst einmal
Professor sind, dann kénnen Sie malen, wie Sie wollen, das ist dann ganz einerlei!“**

Doch nicht nur gesellschaftspolitisch, sondern auch hinsichtlich der Wertschatzung religio-
ser Malerei sah sich Thiersch einer ablehnenden Haltung des Professorenkommitees ge-
geniiber. Fur Thon war eine eigene Abteilung fiir religiose Malerei an der Akademie unvor-
stellbar. Denn angesichts der Werke Thierschs in den St. Petersburger Palastkapellen urteil-
te er: ,,Bei uns arbeiten die Bauern besser, als diese Malereien!“* Diese Einschitzung ist
symptomatisch fir die in akademischen Kreisen unbeachtete, ja belichelte, russische Iko-
nenmalerei byzantinischen Ursprungs. Die Ikone war zur stereotypen Volkskunst degra-
diert, die in Massenproduktion an Malerschulen auf dem LLand produziert und nur verein-
zelt unter kinstlerischen Gesichtspunkten gewiirdigt wurde. Das religiése Bild der Ostkir-
che galt den Akademikern als unrettbar verloren. Sie sahen lediglich in der Adaption westli-

865 Ebd., Brief vom 24. August 1861.

866 Thiersch, Ludwig: Thierschiana 111, C.I1.2 1860-1861. Briefe an Amalie Thiersch, hier vom 06. August
1861.

867 Ebd., hier Brief vom 12./22. Sept. 1861.

250



WEITERE ORTHODOXE KIRCHENAUSSTATTUNGEN

cher Ausdrucksformen einen Ausweg. Zu einer weitreichenden Neubewertung der byzan-
tinischen Tradition des religiosen Bildes der Ostkirche kam es in Russland erst ab den
1850er Jahren.™

In St. Petersburg wurden Ludwig Thiersch nicht nur bei seiner Karriere an der Akademie
Steine in den Weg gelegt. Auch seine kiinstlerische Arbeit war durch strenge Reglements
enorm eingeschrinkt. Er entwickelte und realisierte mit Unterstiitzung seiner Gehilfen in-
nerhalb von weniger als vier Jahren zwei Programme fiir die Ausmalung der beiden Palast-
kirchen. Im Vergleich zu seinen anderen neobyzantinischen Ausstattungsprogrammen fiir
orthodoxe Kirchen vermittelt sich anhand seiner Werke in St. Petersburg zunichst ein vol-
lig anderes Bild von Ludwig Thierschs byzantinischem Stil, was sich aufgrund der kiinstle-
rischen Situation in Petersburg erklirt. Von 1860 bis 1863 konzipierte er fiir zwei Palastka-
pellen der Briider des Kaisers Alexander II., Michael und Nicolai Nicolajewitsch, tkonogra-
fisch komplexe, narrative Monumentalgemilde, die in Stereochromie ausgefithrt wurden.
Die Nicolaikirche entstand nach dem Votbild der Klosterkirche in Rostov bei Moskau aus
dem 16. Jahrhundert. Im Zuge der Sakularisierung unter sowjetischer Regierung wurde die
Kapelle durch den Einbau einer Zwischendecke stark beschidigt.®® Die Wandgemailde in
der heute profanierten Michaelskapellet” sind leider komplett iibertiincht. Die Dokumenta-
tion beider Werke ist allerdings durch die erhaltenen Kartons in Athen sowie durch schrift-
liche Dokumente und historische Fotografien in Thierschs Nachlass gesichert. (Abb. 27 a—
b) Diese bieten Raum fiir weitere wissenschaftliche Bearbeitung.

Ludwig Thierschs Vorgesetzter war First Gregor Gagarin, der Vizeprisident der Peters-
burger Kunstakademie. Er war selbst kiinstlerisch titig und der Bruder des Fursten Leo
Gagarin, mit dem Ludwig Thiersch bereits seit seiner Zeit in Athen persénlich bekannt und
spater zeitlebens befreundet war. Gregor Gagarin Uberwachte den Entwurf Ludwig
Thierschs aufs Genaueste, so dass sich der Miinchener zum ,Handlanger® degradiert fiihlte.

wNach seiner Ansicht miifste es eigentlich so sein: Glagarine] gabe die Skizzen oder kleinen Entwiirfe zu
den Bildern; dazu bekommt der Kiinstler noch ein altes Bild, was denselben Gegenstand vorstellt u. in
diesem beschrinkten Gesichtskreise soll er nun sein Kunstwerk ausfiibren. |[...| doch kann man sich dieser
Controle nicht entziehen, da er die 1 erantwortlichkeit fiir die Bilder iibernommen bat. Ware dief§ nicht der
Fall, so miiften alle Bilder einer geistlichen Censur unterworfen werden. Fast wdire mir diefS noch lieber u.
Neff sagte mir anch wie er meine Compositionen sah, mit den Geistlichen wiirde ich viel leichter Zurecht
kommen, als mit Glagarine]. Dies ist auch der Grund, warnm G [agarine] weder it Bruni, noch mit
Neff zurecht kam, weil sich diese nicht zn blofsen Handlangern der Kunst bergeben wollten. |[...|Da man
aber auf ihn angewiesen ist was die Controle der Arbeiten betrifft, so ist man doch wieder genithigt, ibn

868 Vgl. Kap. 6.6.2.3.4 .
869 Tarpsaa Anexkceera CoaoBbeBa: AHramiickas HaOepexHnad. St. Petersburg 2004, S. 300-306.
870 Taresaa Anexceesra CoaoBbesa: Asopriosas Habepexaas. St. Petersburg 2005, S. 82-92.

251



WEITERE ORTHODOXE KIRCHENAUSSTATTUNGEN

anfzusuchen u. die Entwiirfe vorzulegen. Findet er dann wieder eine Composition, die thm nicht gang 3u-
sagt, so frigt er, ob man denn dieses oder jenes Werk nicht kenne, da sei eine Abbildung von diesem Ge-
genstand. (Denn du miusst wissen, dafS er gang vergraben ist in lanter archdologischen Zeitschriften, in
Abbandlungen, Photographien etc. [...] Kennt man nun ungliicklicher Weise die Abbildung nicht, so ist
man geliefert u. kommt sich obwobl man selbst Prof. der byzant. Malerei ist, wie ein Ignorant vor. Wie es
hierbei mit dem freien kiinstlerischen Schaffen anssieht, wirst du leicht beunrtheilen konnen. [...] In Athen
u. Wien war es ein Kinderspiel gegen meine hiesige Stellung n. der Umstand, dass G|agarine] selbst Dilet-
tant in der Kunst ist, erschwert mir meine Aufgabe ungemein, denn dadurch hat das, was er sagt, oft den
Anschein von wirklicher Kennerschaft, u. fallt darum doppelt schwer, dariiber hinans un kommen. Ab
besten wiirde man sich stellen, wenn man seine Skigzen einfach vergrifern wiirde; dazn kann ich mich aber
ebenso wenig wie Neff oder Bruni hergeben. Zum Gliick habe ich die beiden Kirchen contractlich 3ngesagt
u. habe fiir mein Werk selbst eingusteben, sonst wiirde ich vergweifeln, es Glagarine] je recht machen n

FEonnen. ‘871

Die kinstlerische Anpassung an die Vorstellungen Gregor Gagarins, die eine Fortsetzung
der Athener kiinstlerischen Entwicklungen unterband und daher eine weitere kiinstlerische
Entfaltung unmdglich machte, zeugt vom tiefen Wunsch nach kiinstlerischem und gesell-
schaftlichem Erfolg, der sich in einer Berufung zum Professor fir neobyzantinische Iko-
nenmalerei manifestiert hitte.

Letztlich wurde Ludwig Thiersch der Professorentitel versagt, so dass er St. Petersburg im
April 1864 lediglich mit dem Titel eines ,,Ehrenmitgliedes der Academie der Kiinste® "™
verlieB. Anhand seiner Werke, bei deren Ausfithrung ihm zahlreiche Gehilfen zur Hand
gingen, wirkte er dennoch inspirierend fir die russische religiose Malerei. Heute ist jedoch
die Urheberschaft Ludwig Thierschs fur die Werke der Michaelskirche weitgehend unbe-

kannt. Sie wird Alexander Beidemann (1826—1869) zugeschrieben.*”

L ondon

In seinen Projekten fur die griechisch-orthodoxen Kirchen in London und Paris, die zu
seinem Spitwerk zihlen, hatte Ludwig Thiersch mit keinen national bedingten Hurden zu
kimpfen, sondern erhielt die Anfragen fiir Auftragswerke aufgrund seines Renommees auf

dem Gebiet der Kirchenausstattungen im byzantinischen Stil.”"*

871 Thiersch, Ludwig: Thierschiana III, C.1.2 1860—1861. Briefe an Amalie Thiersch, hier Brief vom 26. Okto-
ber 1860.

872 Lampakis, Georg: Rede v. G. Lampakis bei der Er6ffnung der Ausstellung der Cartons in Athen, d. 11.
Nov. (a. N) 1891. Biographische Mittheilungen Uber Ludwig Thiersch, Athen 11. Nov. (a. N) 1891.

873 Kiblickij, Iozef : Religioznyj Peterburg (= Al'manach, 106), Sankt-Peterburg 2004, S. 324.

874 Im Ruckblick auf das Jahr 1879 schreibt er in seinen Lebenserinnerungen: ,,on London ans war die Anfrage
an Director v. Piloty gekommen, wo ich u finden sei, weil man dort eine griechische Kirche ausmalen wollte, u. meine friiberen
Arbeiten dieser Art riibmlich erwihnt worden seien. Bald darauf schrieb Emannel Manrogordato selbst an mich, als Président
eines Kirchenban Comités, n. nach einigemr Hin u. Herschreiben |[...] kamen wir iiberein, dafs ich nach London kommen solle,

252



WEITERE ORTHODOXE KIRCHENAUSSTATTUNGEN

Der griechische Botschafter Ioannis Gennadios und Emanuel Maurocordato beauftragten
Ludwig Thiersch, die Bildfelder fiir die Ikonostase und ein Gemalde Jesus segnet die Kinder zu
malen. (Abb. 28) Die Werke fiihrte Thiersch in Miinchen und in seinem Landhaus in der
Schonau bei Berchtesgaden im Jahr 1880 aus. In seinen Werken fir London und spiter
auch fir die griechisch-orthodoxe Kirche Paris zeigt sich eine starke Verwestlichung seines
in Athen entwickelten byzantinischen Stils. Die in Athen nur angedeutete Plastizitdt der
Gestalten wird nun voll ausgefiihrt. Die Ikonostasefiguren stehen, Nischenfiguren dhnlich,
mit Schlagschatten auf einer definierten Bodenfliche. Die Gewinder und Gesichter werden
plastisch und stofflich stark herausgearbeitet und in intensiver Farbigkeit wiedergegeben, so
dass die Werke eher den Charakter eines historischen Rollenportrits gewinnen. Der Gold-
grund, der in den Londoner Werken eine besonders reiche, an Brokat erinnernde Orna-
mentik aufweist, reduziert die mystische, gottliche Aura des byzantinischen Goldgrundes
auf ihren dekorativen Wert. Zeigen die Heiligenbilder, die in die Ikonostase eingelassen
sind, zumindest formal noch Reminiszenzen an den in Athen entwickelten byzantinischen
Stil, so zeugen die Figuren der Maria und des Johannes in der Kreuzigungsgruppe, die die
Ikonostase bekront, von einer vollig anderen Bildauffassung (Abb. 28 b—c). Als charakter-
volle Portrits aufgefasst, sind diese Darstellungen fest in der westlichen Darstellungstradi-
tion verwurzelt. Maria wendet sich Christus in demutiger Gebetshaltung zu, wahrend Jo-
hannes in einer in sich gekehrten Trauerhaltung der Kirchengemeinde gegentibersteht. Fiir
Gestik und Mimik der Figuren standen Ludwig Thiersch seine Ehefrau und seine Tochter
Modell.”” In den als Bruststiick angelegten Bleistiftstudien konzentriert sich Thiersch ganz
auf Gesichtsausdruck sowie Arm- und Handhaltung, die sich im Wesentlichen auch im
ausgefiihrten Bild wiederfinden. Die Gesichter der Heiligen erinnern stark an seine Ehefrau
und Tochter, Thiersch verzichtete hier also auf eine abstrahierende Typisierung, wie sie fur
den Athener byzantinischen Stil charakteristisch war. Dort nimlich hatte er seine Heiligen-
darstellungen auch mit Hilfe realer Personen entwickelt und diese im Zuge des Werkpro-
zesses stark typisiert.

Auch die westliche Ikonografie des Christus als Kz'nde;fremdg 7 mit ihrem anrihrenden narra-
tiven Charakter und der vermenschlichten Darstellung Christi ist der byzantinischen Bild-
tradition fremd. Lediglich die Apostelfiguren am linken und rechten Bildrand erinnern an
die Apostel der Abendmahlsdarstellung in der Nikodemuskirche. Ihre ernsthafte, wiirde-
volle Haltung jedoch steht im Gegensatz zur emotional aufgefassten Gruppe der Miitter
und Kinder. Vor allem die Gestalt Christi, die ebenfalls kaum transzendentale Assoziation
vermittelt, pragt die Uberaus diesseitsorientierte Komposition Ludwig Thierschs, die keine

um mich durch den Angenschein zu siberzeigen u. mit d. Comité den Contract zur Herstellung der Iconostasbilder fiir die neuge-
bante Kirche der St. Sophia abzuschlieffen. “Thiersch D.1.5., S. 166.

875 Bayerische Staatsbibliothek, Handschriftenabteilung, Thierschiana I1I, A.1.6.d.3 und A.L.6.£.2, Portrit-
Zeichnungen.

876 Abbildung in Kakavas, 2002, S. 41.

253



WEITERE ORTHODOXE KIRCHENAUSSTATTUNGEN

Rezeption byzantinischer Bilder mehr erkennen ldsst. Kritik an der religiosen Auffassung
877

seiner Werke fiir St. Sophia prigt seine Rezeption in England bis heute.
Zwar kritisierten Londoner Geistliche die allzu westlich orientierte Ikonografie Ludwig
Thierschs, die profanen Stifter des Werkes jedoch waren von seiner kiinstlerischen Leis-
tung tberzeugt. Das duflert sich nicht zuletzt daran, dass sie im Anschluss an die Realisie-
rung der religiosen Gemilde auch Portrits bei Ludwig Thiersch in Auftrag gaber1.878

Paris

Ludwig Thierschs letztes Ausstattungsprojekt fiir eine orthodoxe Kirche kam durch die
direkte Rezeption seines Frihwerkes zustande. Der Kunstmizen Demetrius Stefanovitch
Schilizzi hatte in Athen 1890 Thierschs Nikodemuskirche kennengelernt. Dort sah er auch
die Ausstellung der 111 Kartons Ludwig Thierschs in der Byzantinisch Archdologischen
Gesellschaft. Der Direktor der selbigen, Georgios Lampakis, tiberzeugte den Mizen davon,
seine griechisch-orthodoxe Kirche Saint-Ftienne in der Rue Georges-Bizet in Paris mit
Werken Ludwig Thierschs ausstatten zu lassen. Thiersch schuf in Paris allerdings kein Ge-
samtprogramm, sondern wurde, wie in Wien und London, als Spezialist mit einzelnen
Bildwerken beauftragt.

Im Juli 1893 besuchte Ludwig Thiersch gemeinsam mit dem Mizen Schilizzi die Kirche,
um das Einpassen von vier Heiligendarstellungen in die Architektur der Marmorikonostase
vor Ort zu besprechen. Wie in Athen und London fiihrte Thiersch die Olgeméilde auf Me-
tallplatten in Deutschland aus und sandte sie nach Paris. (Abb. 29 a—b) Die bereits fertigge-
stellten Bilder waren noch auf dem Weg nach Paris, als Thiersch sich mit Schilizzi traf, so
dass der Auftraggeber die Werke vorerst nur anhand von Fotografien beurteilen konnte.
,»ole gefielen ihm sehr; er trug mir auch noch weitere 7 Bilder fiir die Seitenwinde der Kir-
che auf, die ich jetzt gerade soweit habe, dal} ich sie zum Vergolder schicken konnte. Es
sind die Heiligen: Paulus, Demetrius, Sophia u. Helena (ganze Figuren) u. Andreas,
Nicolaus u. Olga (halb. Figuren).“*”

Die Beteiligung Ludwig Thierschs an der Kirche ist in der aktuellen Forschung in Verges-
senheit geraten. Hier wird lediglich auf die Maler Charles Lameire und Henri Compan hin-
gewiesen, die die Wandmalereien ausfithrten.

877 Kakavas, George (Hrsg.): Treasured offerings: The legacy of the Greek Orthodox Cathedral of St. Sophia,
London, (Kat. Ausst.), London 2002, S. 41 f.

878 Auflistung der vier Portrits fir die Familie Maurocordato in: Thiersch, Ludwig: Thierschiana IIT D.L5 -
Band T (1866—1886). 3 Binde Tagebiicher (wobei es sich eher um die Memoiren Ludwig Thierschs handelt,
sie sind retrospektiv verfasst!), in: ders. (Hrsg.): Thierschiana III, hier S. 172—173. Riickblick auf das Jahr
1880, geschrieben d. 16. Januar 1881.

879 Ebd., S. 72.

254



WEITERE ORTHODOXE KIRCHENAUSSTATTUNGEN

Die Pariser Abendmahlszene entspricht der kommunikativen Mahl-Situation, wie sie in der
christlichen Ikonografie verbreitet ist. Ahnlich wie in Athen ist die Darstellung unmittelbar
iiber der Konigstiir angebracht und wird von einer Deesisgruppe bekront.*™ Die Szenerie
spielt sich innerhalb eines architektonisch begrenzten Rahmens ab. Christus sitzt in zentra-
ler Position hinter einer mit weilem Tuch und liturgischem Gerit gedeckten Tafel. Die
Junger befinden sich zu seinen beiden Seiten entlang der Tafel. Thiersch staffelt die Jinger,
ahnlich wie im Monchsrother Abendmahl, am seitlichen Bildrand, um Tiefenriumlichkeit
zu suggerieren. Judas und Johannes sind nun beide besonders hervorgehoben, wie es fiir
betont narrative Darstellungen des Abendmahls tblich ist. Judas ldsst sich ausmachen, weil
er sich von den tbrigen Jingern abwendet, Johannes, indem er sich mit seinem Haupt an
die Brust Christi schmiegt und den rechten Arm in Andachtsposition vor dem Herzen hilt.
Dargestellt wird der Moment der Wandlung. Christus® Habitus entspricht dem Brachstadter
Emmausmahl und erinnert an die ersthafte, wiirdevolle Haltung, die Thiersch in Athen als
Essenz ikonischer Bilder herauskristallisierte. Im Kontext der narrativ aufgefassten Szene,
die dem Typus des religiosen Historienbildes entspricht, verliert die neobyzantinische
Bildsprache an Intensitit. Die urspriingliche ikonologische Bedeutung der Mimik und Ges-
tik Christi wird nur noch formelhaft eingesetzt.

880 Dépmann, Hans-Dieter: Die orthodoxen Kirchen in Geschichte und Gegenwart. Frankfurt am Main
2010, S. 123.

255



AUSSTATTUNGEN FUR DIE WESTKIRCHE AM BEISPIEL DER HEDINGER KIRCHE,
SIGMARINGEN

11. Ausstattungen fiir die Westkirche am Beispiel
der Hedinger Kirche, Sigmaringen

Die religiosen Werken Ludwig Thierschs, die er fiir protestantische und katholische Kir-
chen in Deutschland ausfiihrte, reichen von vielfigurigen Monumentalszenen salonmaleri-
scher Theatralik bis hin zu intimen Darstellungen mit wenigen Figuren, die meist als Altar-
gemilde eingesetzt wurden. Sein Projekt fir die sogenannte Hedinger Kirche sticht beson-
ders heraus. Es ist sein einziges grof3es Werk, das als Mosaik ausgefithrt wurde. Sonst fithr-
te er Kirchenausstattungen als Wandmalerei al Fresco oder in Stereochromie aus oder ar-
beitete mit Olgemilden, die in die Architektur eingelassen wurden. Formal lassen sich in
der Hedinger Kirche besonders starke Verbindungen zu seinen orthodoxen Bildprogram-
men kniipfen, weshalb es an dieser Stelle niher betrachtet werden soll.

Die rémisch-katholische Kirche am siidlichen Ortsrand von Sigmaringen gehorte ur-
springlich zu einem Franziskanerkloster, dessen Geschichte bis ins 14. Jahrhundert zu-
ruckreicht. Die ehemalige Klosterkirche wurde im 17., 18. und 19. Jahrhundert vielfach
umgebaut und dient seit 1847 als Grablege des Firstenhauses von Hohenzollern-
Sigmaringen.881

Im Jahr 1889 begann ein Umbau der Klosterkirche, der heute das architektonische Ge-
samtbild prigt: Uber der fiirstlichen Gruft wurde durch Hofbaurat Johannes de Pay (1840—
1899) ein historistischer, monumentaler Kuppelbau im Stil der italienischen Hochrenais-
sance errichtet. Die stilistische Vorgabe lieferten Furst Leopold von Hohenzollern (1835—
1905) und seine Gattin, Antonia von Sachsen-Coburg und Gotha (1845-1913), die beide
selbst kinstlerisch titig waren und eine Vorliebe fiir die Meister der italienischen Renais-
sance hatten.*” De Pay galt als Fachmann fiir den Sakralbau der Renaissance® und emp-
fahl seinerseits den Renaissance-Stil, um der Gruftkirche einen ,reprisentativen, monu-
mentalen Charakter zu verleihen.® In diesem Zusammenhang wurde der Kuppelraum
mit reichem Dekor versehen, das in Anlehnung an St. Peter in Rom in reichem Marmor-,
Naturstein und Stuckdekor gehalten ist. Zugleich erfolgte die kiinstlerische Gestaltung der
Apsis in zwei Schritten 1892 und 1896, die als Hohepunkt des Kirchenraumes ein pracht-
volles, farbintensives Glasmosaik zeigt. Den Entwurf zum Apsismosaik lieferte Ludwig

881 Kempf, Peter: Hedinger Kirche Sigmaringen. Stuttgart 2011, S. 4.

82 Ebd., S. 21.

883 De Pay publizierte 1884 seine Schrift ,,Die Renaissance in der Kirchenbaukunst®, Berlin 1884, zitiert nach
Kempf 2011, S. 21.

884 Ebd.

256



AUSSTATTUNGEN FUR DIE WESTKIRCHE AM BEISPIEL DER HEDINGER KIRCHE,
SIGMARINGEN

Thiersch. Seinem Jahrbuch von 1891 ist zu entnehmen, wie der Auftrag fiir das Haus Ho-
henzollern zustande kam. Im Januar 1892 erhielt Ludwig Thiersch zunichst den Auftrag
zur Ausschmiickung der Kuppelzone mit einer ,,Kolossalgruppe aus der Disputa in 3 Abt-
heilungen. Ausfithrung in Leinwand auf Oel. Vollendung im Marz 1892 und an die Mosaik-
fabrik v. Neuhauser in Innsbruck abgeschickt. (Preis 700 M)“**

Auf Wunsch seiner Auftraggeber entwickelte Ludwig Thiersch®™ eine Darstellung der The-
ologie, bei der sich der Minchener Maler an Raffaels Vorbild aus der Stanza della Segnatu-
*7 (Abb. 30) Die komplexe Bildregie Raffaels erstreckt sich iiber mehrere
Bildzonen und zeigt in der obersten Zone die Glorie des Himmels: Zentral erscheint der

ra orientierte.

Erléser mit ausgebreiteten Armen, auf Wolken thronend; zu seiner Rechten Maria, die sich
in inniger Verehrung vor dem géttlichen Sohn verneigt, zur Linken Johannes der Taufer.
Uber dem Erléser erscheint die Gestalt des Gott-Vaters als Brustbild, unter ihm schwebt
die Taube des Heiligen Geistes. Diese Gruppe umgibt bei Raffael eine auf Wolken schwe-
bende Schar Erzviter, Apostel und Heilige, die unterste Zone bildet eine Figurengruppe
aus wichtigen Kirchenvitern und Theologen. Aus diesem komplexen Gefiige Raffaels ex-
trahiert Ludwig Thiersch die Dreieckskomposition der Glorie des Himmels, verzichtet auf
weitere narrative Elemente des Renaissancevorbilds und bettet die Szene stattdessen in
strahlenden Goldgrund. Die Komposition Thierschs fokussiert den thronenden Christus,
flankiert von Maria und Johannes, umgeben von Engeln und der Halbfigur Gottvaters dar-
tber. Einzig die Taube erscheint beim ihm neu positioniert, und zwar als Mittler zwischen
Gottvater und Christus.

Die Ausfithrung der Olgemilde Ludwig Thierschs in Mosaiktechnik iibernahm die interna-
tional titige Innsbrucker Mosaikwerkstitte Albert Neuhauser.™

1896 wurde die Apsisgestaltung fortgefithrt. Man entschloss sich, wiederum Ludwig
Thiersch zu beauftragen: ,,Im Juni kam die erste Anfrage von Sigmaringen durch Vermitt-
lung von Friedrich Thiersch®”, wegen Anfertigung von zunichst 2 Cartons fiir Ausfithrung
von 2 Evangelisten in Mosaik fir das Mausoleum des Fursten v. Sigmaringen. [...] 1892
war die Bestellung fiir das Mosaikgemalde in der Altarnische (oberer Theil) gekommen u.
jetzt sollte der untere Theil geschmiickt werden. Es dauerte lange, bis ich die Mal3e bekam

885 Thiersch, Ludwig, D.L.5 - Band 2 (1887-1899). 3 Binde Tagebiicher (wobei es sich eher um die Memoiren
Ludwig Thierschs handelt, sie sind retrospektiv verfasstl). 18661886, 1887—1899, 1900-19006, in: ders.
(Hrsg.): Thierschiana III, S. 65.

886 Peter Kempf geht davon aus, dass Ludwig Thiersch die Kartons fiir die Apsismosaiken in der Hedinger
Kirche unter Mitarbeit von Emanuel von Seidl anfertigte, vgl. Kempf 2011, S. 28. Diese Vermutung konnte
anhand der Tagebuchnotizen und Jahrbiicher Ludwig Thierschs bislang nicht bestatigt werden.

887 Raffael, Disputa, Rom, Stanza della Segnatura, 1508-11.

888 Thiersch, Ludwig, D.L5 - Band 2 (1887-1899). 3 Binde Tagebiicher (wobei es sich eher um die Memoiren
Ludwig Thierschs handelt, sie sind retrospektiv verfasstl). 1866—1886, 1887—-1899, 1900-1906, in: ders.
(Hrsg.): Thierschiana III, S. 66.

8% Ludwig Thierschs Neffe, der Architekt Friedrich Thiersch (1852—1921), verhalf seinem Onkel u.a. auch
zum Auftrag eines Deckengemaildes der ,,Justitia® fiir das Arbeitszimmer des Oberlandesgerichtsprisidenten
im Miinchener Justizpalast. Vgl. Schade 1979, Werkverzeichnis.

257



AUSSTATTUNGEN FUR DIE WESTKIRCHE AM BEISPIEL DER HEDINGER KIRCHE,
SIGMARINGEN

u. so konnte ich diese farbigen Cartons erst letzten Dezember nach Sigmaringen abschi-
<890

cken.
Bei der Gestaltung der unteren Zone der Apsis entwickelte Ludwig Thiersch unabhingig
von Raffaels Vorbild eine Komposition, die die vier Evangelisten in Ganzfigur auf Gold-
grund sowie ein Medaillon des Lamms Gottes umfasst.

Dem reprisentativen Zweck der Kirche entsprechend, entschied sich das Haus Hohenzol-
lern fir eine Mosaikausstattung. Auch andere europdische Monarchien entdeckten im 19.
Jahrhundert Mosaike fiir sich, die stilistisch meist von frihchristlicher und byzantinischer
Kunst inspiriert waren. Bekannt ist die in Kapitel 7.2.2. diskutierte Vorliebe Konig Ludwigs
I. fur den wirdevollen, mystischen Glanz italo-byzantinischer Mosaike, die in ithm den
Wunsch nach einem vergleichbaren Gotteshaus in Miinchen weckten. Zwar musste
schlief3lich aus Kostengriinden auf die Mosaizierung verzichtet werden. Dennoch bleibt das
Ziel unverkennbar: ,,FEin romantisch verklirtes Konigtum inszeniert sich hier mit byzanti-
nischen Wiirdeformeln.“®' Es erscheint plausibel, diese Hintergriinde auch auf das Haus

Hohenzollern zu iibertragen.

Ludwig Thierschs Entwurf entspricht dem Wunsch seiner Auftraggeber, eine Adaption der
Disputa nach Raffaels Vorbild in die Apsis der Hedinger Kirche zu integrieren. Thiersch
weicht allerdings in einigen Details vom Renaissancevorbild ab.

Im Unterschied zu Raffaels Darstellung zeigt Ludwig Thierschs Disputa einen aufrecht
sitzenden, den Betrachter frontal anblickenden Christus. Seine linke Hand hat er im Se-
gensgestus erhoben, in der Rechten hilt er das aufgeschlagene Evangelium mit den apoka-
lyptischen Schriftzeichen A — w, Alpha und Omega. Im Mittelalter war der Gebrauch dieser
Schriftzeichen oft in reprisentativen Darstellungen der Majestas Domini oder des Weltge-
richts, also im Zusammenhang mit dem thronenden oder richtenden Christus, im Ge-
brauch. Sie waren neben der Christusfigur angebracht oder erschienen auf den Seiten des
aufgeschlagenen Evangeliums in der Hand Christi. In der Neuzeit war dieser Darstellungs-
typus selten. Erst seit der Wiederentdeckung mittelalterlicher Bildthemen in der Romantik
wurden sie im altchristlichen und mittelalterlichen Sinn wieder hiufiger eingesetzt. Ludwig
Thierschs Christustypus orientiert sich damit an den mittelalterlichen Darstellungskonven-
tionen und integriert zugleich seinen siegreichen Christus-Typus aus der Londoner Ikono-
stase: In frontaler Darstellung als wiirdevoller Christus Pantokrator wird seine Gottgleich-
heit, seine Weltherrschaft, Segensmacht und Lehrautoritit hervorgehoben. Der Schriftzug
,»EGO SUM RESURECTIO ET VITA®, der die himmlische Glorie mit den Evangelisten
in der unteren Bildzone verbindet, erldutert die Ikonografie der Gestalt Christi. Da bislang
keine Hinweise vorliegen, dass die Hohenzollern neben dem Renaissancevorbild auch den
byzantinisch inspirierten Stil in Auftrag gegeben hatten, kann davon ausgegangen werden,
dass es sich hierbei um die Idee Ludwig Thierschs handelt. Er transferiert stilistische Ele-

890 Ebd., S. 106.
891 Deckers 2007, S. 119.

258



AUSSTATTUNGEN FUR DIE WESTKIRCHE AM BEISPIEL DER HEDINGER KIRCHE,
SIGMARINGEN

mente und Wiirdeformeln seiner orthodoxen Christus-Ikonografie in den christlichen Kon-
text der Hedinger Kirche. Hierzu tbernimmt er vom Christustypus Raffaels Korperhaf-
tigkeit, Gewand- und Haartracht, integriert jedoch Frontalitit und Gesichtsausruck byzan-
tinischer Pantokrator-Darstellungen, den er in Griechenland studiert und auf seinen Typus
des neobyzantinischen Pantokrators iibertragen hatte. Im Gegensatz zur ikonologischen
Dichte seiner Athener Darstellung rezipiert die Christus-Figur in der Hedinger Kirche den
byzantinischen Stil allerdings nur formaldsthetisch. Wihrend Thiersch in Athen Beziige zur
theologischen Dimension byzantinischer Ikonen herstellte, um durch die Konfrontation
mit dem Fremden eine neue, allgemeingtltige geistige Wahrheit zu erreichen, ist die Hedin-
ger Kirche frei von irritierenden Elementen. Die byzantinischen Wiirdeformeln sollen der
Renaissance-Vorlage lediglich zu noch mehr Glanz und Reprisentanz verhelfen. Es handelt
sich also nicht mehr um neobyzantinische, sondern vielmehr um historisierende Sakral-
kunst im ludovizianischen Sinn.

Der tppig eingesetzte Goldgrund unterstreicht diesen Zweck. Im Gegensatz zu Raffaels
Fresko ist Thierschs Mosaikszenerie nicht von Wolken und Himmel umgeben. Er bettet
die Darstellung in Goldgrund, dessen reicher, reprisentativer Glanz sich in der unteren
Zone der Nische mit der Darstellung der 4 Evangelisten und des Lamms Gottes fortsetzt.
Durch die gew6lbte Wandfliche ergibt sich ein lebendiges Lichtspiel, das sich je nach
Blickwinkel und Lichteinfall andert. Die Figuren scheinen aus dem golden strahlenden Hin-
tergrund durch die reliefartige Pfeilerarchitektur in den Altarraum zu treten. In der histori-
schen Beleuchtung muss vom Mosaik im flackernden Kerzenlicht eine mystische Strahl-
kraft ausgegangen sein. In der modernen Ausleuchtung verliert sich dies zu Gunsten eines
opulenten Glanzes.

Die Darstellung der Evangelisten erinnert nicht nur wegen des Goldgrundes sondern auch
aufgrund der Gestaltung der Korperhaltung, beigegebener Attribute und der Einbettung in
einen architektonischen Bildrahmen zunichst an die Heiligengestalten, die Thiersch in der
russisch-orthodoxen Nikodemuskirche in Athen erstmals realisierte. Die zurtickgenomme-
ne Korperhaftigkeit der Athener Figuren weicht hier allerdings einer plastischen Ausarbei-
tung der Gesamtfigur. Der abgewandte Blick der Heiligengestalten in Sigmaringen, der wie
in Athen eine direkte Kommunikation mit dem Kirchenbesucher unterbindet, dient nun
lediglich der Zurschaustellung einer intellektuell geprigten Idee von Religiositit, die sich
verstarkt auf das Wort des Evangeliums fokussiert, das in gro3en Lettern Giber den Figuren
prangt. Im Sinne dieser Auffassung ist auch die Geste Johannes des Tdufers im Kuppelmo-
saik zu lesen, der dezidiert auf die Heilige Schrift deutet. Diese Details fugte Thiersch der
Vorlage Raffaels bei. Durch stereotype Attribute wie Biicher und Schriftrollen tritt das in-
dividuelle Schicksal der Heiligen ebenfalls in den Hintergrund — die Verehrung und das
Gebet der Glaubigen soll sich stattdessen, dhnlich wie im Bildkonzept der Nikodemuskir-
che, an die oberste gottliche Instanz in der Apsiskuppel, an Christus richten. Diese Bot-
schaft vermittelt sich hier jedoch nicht mehr auf subtile Weise und mit Hilfe kiinstlerischer
Mittel wie in Athen, sondern wird dem Betrachter duferst plakativ vor Augen gefiihrt.
Bildnerische Mittel der byzantinischen Bildtradition, wie die reduzierte Plastizitit der Figu-

259



AUSSTATTUNGEN FUR DIE WESTKIRCHE AM BEISPIEL DER HEDINGER KIRCHE,
SIGMARINGEN

ren, die Thiersch in Athen rezipierte, werden nun aufgegeben zu Gunsten der plastischen
Ausarbeitung in akademischer Manier.

Inmitten der Evangelistenzone erscheint das Lamm Gottes in klassischer Bildkomposition:
In ein Medaillon gebettet, thront es auf dem Paradieshiigel mit dem Lebenswasser (Apoca-
lypse 7,17; 14,1; 22,1). Es trigt Christi Nimbus mit dem Kreuz und ist zugleich Sinnbild
des geopferten und des siegriechen erhohten Christus. Auch die Buchrolle mit den sieben
Siegeln als klassisches Attribut des Lammes bezieht sich auf die Apokalypse. Die goldenen
Kugeln, die um das Agnus Dei gruppiert sind, machen das himmlische Jerusalem auch plas-
tisch greifbar. In Apk 21,19-23 wird die endzeitliche Vision des nenen Jerusalens in der Uber-
setzung nach Luther folgendermallen geschildert: ,Und die Grundsteine der Maner um die Stadt
waren geschmiickt mit allerlei Edelgestein. Der erste Grund war ein Jaspis, der andere ein Saphir, der
dritte ein Chalzedonier, der vierte ein Smaragd, der fiinfte ein Sardonix, der sechste ein Sarder, der siebente
ein Chrysolith, der achte ein Berill, der neunte ein Topas, der zehnte ein Chrysopras, der elfte ein Hya-
zinth, der zwilfte ein Amethyst. Und die zwilf Tore waren zwilf Perlen, und ein jeglich Tor war von einer
Perle; und die Gassen der Stadt waren lauteres Gold wie ein durchscheinend Glas. Und ich sab feinen
Tempel darin; denn der HERR, der allméchtige Gott, ist ibr Tempel, und das Lamm. Und die Stadt
bedarf keiner Sonne noch des Mondes, dafS sie scheinen; denn die Herrlichkeit Gottes erleuchtet sie, und
thre Lenchte ist das Lamm.

Die 35 Kugeln, die Thiersch einsetzt, lassen sich bisher nicht in die biblische Zahlensymbo-
lik einordnen. In der Kunstgeschichte ist jedoch die Verwendung von Edelsteinen, Perlen
und Gold charakteristisch fiir die Versinnbildlichung des Himmlischen Jerusalem. Auf Re-
liquiaren, Kreuzen und Reliquienschreinen wurde diese Bedeutung bereits nachgewiesen.
Frihbyzantinische Kreuze mit Edelsteinschmuck sind Sinnbilder Christi in seiner himmli-
schen Herrlichkeit. Thiersch verzichtet auf eine Zahlensymbolik und erzielt durch die Abs-
traktion von der Materialitit der biblischen Beschreibung eine moderne, auch dekorative
Ikonografie.

Ludwig Thierschs Apsiskonzept verweist auf den Zweck des Gebdudes als Grablege der
Hohenzollern, erftllt den Auftraggeberwunsch der Orientierung an Raffael und integriert
dartiber hinaus die personliche Handschrift des Minchener Malers, dem reprisentativen
Anspruch nicht nur durch Renaissanceelemente gerecht zu werden, sondern durch die In-
tegration byzantinischer Wiirdeformeln noch zu steigern. Sein in Athen entwickelter byzan-
tinischer Stil wird dabei allerdings nur noch formalasthetisch rezipiert und dient als dekora-
tives Element der reprasentativen Funktion der Kirche.

260



GESAMTBEWERTUNG: ZUM KUNSTVERSTANDNIS LUDWIG THIERSCHS

12. Gesamtbewertung: Zum Kunstverstindnis
Ludwig Thierschs

Ludwig Thierschs Bildkonzept fiir die Nikodemuskirche irritiert bis heute. Weder die grie-
chische noch die deutsche Forschung fand eine umfassende Antwort auf die Frage, wes-
halb seitens der Auftraggeber eine derartige Neuinterpretation der jahrtausendealten Iko-
nentradition akzeptiert, ja offenbar gewiinscht war. Der Grund fiir die distanzierte Haltung
liegt im Stil der Bildwerke begriindet, der auf scheinbar hiretische Weise mit der Ikonen-
tradition bricht.

Auf eine Interpretation des Kunstkonzeptes Ludwig Thierschs wird entweder verzichtet™”
oder beinah fassungslos konstatiert, dass Ludwig Thiersch auf radikale Weise die traditio-
nelle Tkone in nazarenisches Gewand gehiillt, die komplexe Ikonografie der Bildwerke au-
Ber Acht gelassen und sie damit ihrer Funktion in der traditionellen russisch-orthodoxen
Liturgie annihernd enthoben hitte. Begriindet wird dies durch den Umstand, dass es Lud-
wig Thiersch als Protestant kaum moglich gewesen sei, mit der inneren religiosen Haltung
eines Ikonenschreibers vorzugehen. Auflerdem sei er derart in der Minchener Nazarener-
tradition verwurzelt, dass er sich auch stilistisch nur wenig an die byzantinische Kunst an-
zunihern vermochte. SchlieBlich konnte er sich dabei auch nicht auf Erkenntnisse der By-
zanzforschung stitzen, da eine Auseinandersetzung mit Originalen vor Ort noch in den
Anfingen steckte. 3 Christine Stephan-Kaissis vermutet, dass der enge Kontakt zwischen
Bayern und Russland, der unter anderem Leo von Klenze und Johann Schraudolph fir die
Planung der Isaakskathedrale in St. Petersburg ins Gesprich gebracht hatte, entscheidend
fir die Auftragsvergabe gewesen sein konnte. Im Rahmen dieses Kontaktes hatte man
womoglich ,,die Innovationskraft Munchner Kinstler beziiglich ostchristlicher Kirchen-
kunst zu schitzen gelernt.*™*

Unabhingig von ihrer distanzierten Haltung zur Ausstattung der Nikodemuskirche wiirdigt
Stephan-Kaissis die eigenstindige kiinstlerische Auseinandersetzung Ludwig Thierschs mit
den byzantinischen Originalen vor Ort. Seine ,,romantische Weiterentwicklung der christli-
chen Kunst in Griechenland im 19. Jahrhundert [habe] Initial-charakter.*”

892 Vgl. Cassimatis 2008, Konstantios 2004, I'rpdtltov 2006.
893 Vgl. Stephan-Kaissis 2002, S. 145, S. 147, S. 150.

84 Ebd., S. 146.

895 Ebd., S. 132.

261



GESAMTBEWERTUNG: ZUM KUNSTVERSTANDNIS LUDWIG THIERSCHS

Papastamos hingegen findet zu einer positiven Bewertung der Ausmalung Ludwig
Thierschs und begrindet die Entscheidung, weshalb Ludwig Thiersch die Entwicklung
eines neuen kiinstlerischen Konzepts fiir die Nikodemuskirche tibertragen wurde, politisch.
Mit seiner akademischen Ausbildung im Geist der nazarenischen Kunstauffassung sei
Ludwig Thiersch fest verwurzelt in der Tradition der christlichen religisen Malerei und
damit frei von islamischen Ideen und Formen. In Athen sei diese Schule besonders akzep-
tiert worden, weil sie einen Anschluss an die Modernitit des religiosen Bildes des Westens

896

versprach.” Allerdings verzichtet diese Einschitzung auf eine Diskussion, welche Rolle die

russische Auftraggeberschaft fiir die Wahl Ludwig Thierschs gespielt hat.

Im Folgenden soll der Frage nachgegangen werden, ob die Bildwerke der Nikodemuskirche
tatsachlich in der Tradition der Lukasbriider stehen, oder ob Ludwig Thierschs Kunstver-
stindnis in wesentlichen Aspekten von religionsphilosophischen Ideen inspiriert ist.

Ludwig Thiersch studierte zwischen 1845 und 49 an der Minchner Kunstakademie zu ei-
ner Zeit, als sich die Nazarenerschule bereits als akademisch anerkannte, vorherrschende
Kunstrichtung etabliert hatte.

Aufklirung, Franzosische Revolution und Sikularisation hatten die bis ins 18. Jahrhundert
geltenden Bedingungen des Kunstschaffens nachhaltig verindert. Die Auflésung der tradi-
tionellen Gebundenheit von Kunst, besonders der Auflésung der religiosen Beziige und
damit einhergehend der Verlust des traditionellen Gegenstandsrepertoires der christlichen
Ikonografie fithrten zu einer Krise des Kunstlers.

Daher erstrebten die Nazarener eine Wiedergeburt religioser Kunst, mit deren Hilfe dem
Betrachter eine religiose Erfahrung dsthetisch vermittelt werden sollte.”” In Anlehnung an
Schellings Diktum, dass ,,die Kunst das einzige und ewige Organon und zugleich Doku-

ment der Philosophie sey*“*”

, begriffen die Nazarener Poesie und Kunst als Vermittler
,hochster Erkenntnis des Géottlichen.*” Die Programmatik der Nazarener zielte letztlich
darauf ab

der religiosen Gesinnung und dem nationalen Selbstbewusstsein zu dienen.“"” Dieser we-

3%

der Kunst eine neue Basis im Volk zu verschaffen, um dadurch der Erneuerung

sentliche Gedanke einer national-patriotischen Erneuerung der Kunst riickte vor allem in
Miinchen ins Zentrum des nazarenischen Kunstbegriffs. Er wurde stark von Ludwig I.
gefordert und findet beispielsweise in den Freskenprojekten von Peter Cornelius Ausdruck.

89 Papastamos 1977, S. 15.

87 Grewe, Cordula: Italia und Germania. Zur Konstruktion religidser Seherfahrung in der Kunst der Nazare-
ner, in: Rom - Buropa: Treffpunkt der Kulturen: 1780—1820, Wiirzburg 2000, S. 422, vgl. Biittner, Frank:
Cornelius. 1999, S. 402.

8% Schelling, F.W.].: Historisch-kritische Ausgabe. Reihe 1: Werke, Bd. 9: System des transscendentalen Idea-
lismus (1800). Teilband 1. Hrsg. von Harald Korten und Paul Ziche. Stuttgart 2005, S. 328.

899 Grewe 1999, S. 403.

900 Miiller-Tamm, Pia: ,,...durch Tradition gegeben und geheiligt® Das Kunstprogramm der Nazarener und
die Bedeutung der Handzeichnung, in: Dies., Die Zeichnungen und Aquarelle des 19. Jahrhunderts der
Kunsthalle Mannheim, Bd. 4.: Nazarenische Zeichenkunst. Berlin 1993, S. 3-25, hier S. 6.

262


https://www.frommann-holzboog.de/autoren/harald_korten
https://www.frommann-holzboog.de/autoren/paul_ziche

GESAMTBEWERTUNG: ZUM KUNSTVERSTANDNIS LUDWIG THIERSCHS

Stilistisch orientierten sich die Nazarener auf ihrer Suche nach einer neuen religiosen
Bildsprache an den alten Meistern des deutschen Mittelalters und der italienischen Renais-

<901

sancemalerei, die ihnen ,,den sichern Weg der alten Wahrheit“™ und ,,alleinseeligmachen-

«02 Wiesen.

den Weg zur Hervorbringung wahrhaft poetischer und kunstgerechter Werke
Als vorbildlich galten ihnen die Prizision der altdeutschen Linie Albrecht Diirers sowie die
italienische Renaissancemalerei Michelangelos und Raffaels, die fir sie die idealschéne Ver-
korperung christlicher Kunst darstellte.””

Sie extrahierten Elemente der italienischen Renaissance und des deutschen Mittelalters und
verbanden sie in neuen Kunstwerken. Diese Form der nazarenischen Stilaneignung be-
zeichnet Cordula Grewe als ,,Kunstzitament®. Das kunsthistorische Zitat ist hierbei als
erkennbar bruchstickhaftes Element in die Kompositionen integriert. Die bewusste Dis-
tanz zwischen Vorbild und Abbild schafft einen Diskurs, in dem sich der Betrachter auf
intellektuelle Weise einer transzendenten Erfahrung nihern kann.”™ Das Bild wird als Kata-

lysator religioser Erfahrung verstanden.

Da die Nazarener von einem biblischen personalen Gottesbegriff ausgehen, offenbart sich
in ihrer Vorstellung das Goéttliche immer wieder in der Geschichte. Dabeti ist nicht nur die
biblische Geschichte des Volkes Israel im Alten oder die Schilderungen des Leben Jesu im
Neuen Testament gemeint. Die Nazarener gehen von einer tatsichlichen Offenbarung in
der realen Welt aus, worin sie sich an Friedrich Wilhelm Schlegel orientieren, der diese
Weitung des Offenbarungsbegriffs prigte. Demnach ist Gott nicht mehr nur ein gewese-
ner, sondern es gibt in der Vergangenheit ebenso wie in der Gegenwart immer wieder die
Erfillung der Offenbarung zu beobachten. Meisterhafte Beispiele der Kunstgeschichte, wie
sie durch Raffael und Diirer geschaffen wurden, erlangen bei den Nazarenern den Status
einer anbetungswiirdigen Ikone. In diesen Werken erkennen sie die gottliche Offenbarung,.

Bezeichnenderweise enthielt Schlegels Beschworung des Gefihls als ,,Quelle der Kunst
und des Schonen® dessen Riickkopplung an die Religion. In diesem Sinne erklirte er ,,das
religiose Gefuhl, Andacht und Liebe, und die innigste stille Begeisterung® zu den Pfeilern
der Kunst.”” Im Sinne von Erweckungsbewegung und katholischer Erneuerung insistierte
Schlegel in den beigefiigten Adjektiven auf der Wahrhaftigkeit und Tiefe dieser Empfin-
dungen: So verlangte er ,tiefes religioses Gefiithl, wahre Andacht, lebendigen Glauben®,

9011805 veroffentlicht in: Schlegel, Friedrich: Dritter Nachtrag alte Gemalde, in: Schlegel, Friedrich (Hrsg.):
Europa. Eine Zeitschrift, Band 1II, 2. Stiick, Frankfurt a. M. Wieder abgedruckt in Kritische Friedrich-
Schlegel-Ausgabe, hrsg. von Ernst Behler u.a., Miinchen 1958 ff, Bd. IV, S. 151, zitiert nach Grewe 2005, S.
96.

902 Schadow, Wilhelm von: Der moderne Vasari. Berlin 1854, S. 35. Zitiert nach Grewe 2005, S. 96.

203 Ebd., S. 401.

904 Grewe 1999, S. 409 ff.

905 Schlegel, Friedrich von: Simmtliche Werke, 10 Bde., Wien 1822—1825. Sechster Band: Ansichten und
Ideen von der christlichen Kunst, Wien 1825, S. 215.

263



GESAMTBEWERTUNG: ZUM KUNSTVERSTANDNIS LUDWIG THIERSCHS

also eine vollstindige Identifizierung des Kiinstlers mit dem Inhalt seines Werkes.”” Im
protestantischen Bereich formierten sich die neuen Krifte in der sogenannten Erwe-
ckungsbewegung. Wihrend Erweckungsbewegung ein feststehender Begriff ist, finden sich
fiir das katholische Aquivalent dieser Bewegung verschiedene Bezeichnungen, beispielswei-
se ,,Katholische Erneuerung®””.

Die religios und national-patriotisch motivierte Schule hatte durch das Mizenatentum
Ludwigs 1. in Miinchen besondere Bedeutung erlangt. In der bayerischen Metropole wur-
den zahlreiche nazarenische Freskenprojekte realisiert, darunter die Freskierung der Glyp-
tothek, mit der Peter Cornelius 1818 beauftragt wurde.” Julius Schnorr von Carolsfeld
folgte 1827 dem Ruf Ludwigs I. nach Munchen und lehrte bis 1846 ebenfalls an der Kun-
stakademie.”” Die Nazarener prigten durch ihre formalen und ikonographischen Ideen
sowie durch ihre Methodik die Miinchner Akademietradition, weshalb auch Ludwig
Thierschs Ausbildung in den 1840er Jahren noch entscheidend vom Geist der Nazarener
gepragt war. Zugleich setze bereits erste Kritik an der akademisch-idealistischen Monumen-
talmalerei ein.”’ Im Unterschied zu den Nazarenern reduzierte Ludwig Thiersch seine
Ikonenrezeption nicht nur auf konkret erkennbare Fragmente bestimmter glorifizierter
Altmeister, die er in ein modernes Gewand hillt. Sein Interesse gilt dem theologischen
Gehalt der studierten Bildwerke. Es ist der ikonische Ausdruck — ihr Ernst und ihre Wiirde
— die bei Ludwig Thiersch eine neue malerische Umsetzung finden. Dabei gelangt er im
Gegensatz zu seinen byzantinischen Vorbildern zu einer Bildsprache, die stilistisch geprigt
ist von seiner akademischen Herkunft und von italienischen Meistern wie Raffael, den er in
seiner Studienzeit in Italien im Original ausgiebig studierte.

Offensichtliche formale Parallelen zu den Nazarenern finden sich in der hohen Wertschit-
zung des Kartons und der Technik der Wandmalerei, die er fir das Projekt Nikodemuskir-
che in Miinchen etlernte.”’ Doch bereits das Primat der Linie, wie es fiir die Vertreter detr
Nazarener typisch ist, ist bei Ludwig Thiersch um koloristisches Interesse erginzt, das er
sich bei seinem Akademieprofessor Schorn angeeignet hatte. Deshalb gibt sich Thiersch

906 1805 veroffentlicht in: Schlegel, Friedrich: Dritter Nachtrag alte Gemalde, in: Schlegel, Friedrich (Hrsg.):
Europa. Eine Zeitschrift, Band II, 2. Stiick, Frankfurt a. M. Wieder abgedruckt in: Kritische Friedrich-
Schlegel-Ausgabe, hrsg. von Ernst Behler u.a., Miinchen 1958 ff., Bd. IV, S. 116-152, zitiert nach Grewe
2005, S. 82 1.

07 Grewe 2005, S. 83 f., Anm. 31, Verweis auf Besier 1992.

908 Muller-Tamm 1993, S. 7.

909 Suhr, Norbert: Nazarener in Rheinland-Pfalz — Ein Uberblick, in: Die Nazarener — vom Tiber an den
Rhein, 2012, S. 14.

210 Maller-Tamm 1993, S. 9.

" Im Sommer 1853 studierte Ludwig Thiersch bei Friedrich Christoph Nilson (1811-1879) das Freskomalen
,»um mich fiir die Ausmalung der Nicodemuskirche in Griechenland vorzubereiten; ich fand dazu Gelegen-
heit an der Nordseite der neuen Pinakothek, wo eben Nilson beschiftig war, mit Hilfe von Barth u. Deckel-
mann die Fresken nach Kaulbachs Entwiirfen zu malen. Ich lie mir einige Flichen antragen u. malt nach
meinen italienischen Studienk6pfen einige Képfe als fresco.” Vgl. Thiersch, Ludwig: Thierschiana III D.I.5 -
Band I (1866—1880). 3 Binde Tagebiicher (wobei es sich eher um die Memoiren Ludwig Thierschs handelt,
sie sind retrospektiv verfasst!), in: ders. (Hrsg.), Thierschiana II1I, hier S. 45.

264



GESAMTBEWERTUNG: ZUM KUNSTVERSTANDNIS LUDWIG THIERSCHS

auch nicht mit der bloBen Kolorierung der von der Linie umschlossenen Felder zufrieden,
sondern legt zusitzlich groBen Wert auf lebendige, portrithafte Charakterképfe.

Ein besonders pragnantes Unterscheidungskriterium liegt im Begriff nationaler Identitit.

Die Kernidee nazarenischer Programmatik lag darin, ,,der Kunst eine neue Basis im Volk

zu verschaffen, um dadurch der Erneuerung der religiésen Gesinnung und dem nationalen
Selbstbewusstsein zu dienen.”"* Vor allem in Miinchen riickte der Gedanke einer national-
patriotischen Erneuerung der Kunst ins Zentrum des nazarenischen Kunstbegriffs. Er
wurde stark von Ludwig I. geférdert und findet Ausdruck in Freskenprojekten von Corne-
lius.

Fir Ludwig Thiersch ist es allerdings die Religion, die nationalbildende Qualitit besitzt.
wDoch um wieder auf meinen Standpunkt uriickznkommen, namlich die Heranbildung junger Griechen
zu Kiinstlern, so glanbe ich, dass sich die neuere griechische Kunst von hier aus entfalten miisse, umal, da
die Religion bei den Griechen viel frischer und reiner dasteht wie im Abendland und im letzten Befreinungs-
kampf der Haupthebel der Bewegung war.“’” Seine Kunst stellt er damit nicht nur aus theologi-
scher Motivation heraus in den Dienst der Religion, sondern mochte die Religion als den
»,Haupthebel* nationaler Identitit kiinstlerisch stirken. Mit dieser Haltung offenbart er sich
als liberaler Philhellenist.

Anders als die Nazarener, die im Wesentlichen katholisch geprigt waren, vertritt Thiersch
ein konfessionell Gibergreifendes Religionsverstindnis, in dem er weder zwischen katholisch
und protestantisch noch zwischen Ostlichem und westlichem Christentum unterscheidet.
Damit gelangt er auch zu konfessionell tibergreifenden Bildideen.

Zu den entscheidenden Unterschieden zwischen dem Neobyzantinismus Ludwig Thierschs
und der religisen Kunst der Nazarener zihlt die Auffassung des Offenbarungsbegriffs.
Die Nazarener gehen von einem biblischen personalen Gottesbegriff aus, wonach sich das
Gottliche immer wieder in der Geschichte offenbart. Ludwig Thiersch geht zwar ebenfalls
von einem ,heiligen Band‘ géttlicher Offenbarung aus, das sich durch die Geschichte der
Kunst und der Menschheit zieht. Die Vorstellung einer in meisterhaften Kunstwerken
konkretisierten Offenbarung teilt Thiersch ebenfalls. Sein organisches Offenbarungsver-
stindnis vermittelt sich jedoch durch eine tiefere theologische Ebene, die sich als geistiger
Gehalt in alten byzantinischen Werken tradierte. Sein kinstlerisches Ziel ist es, den ernst-
haften, wiirdevollen Geist der byzantinischen Bildwerke’'* zu extrahieren und in einer abs-
trahierten Form, innerhalb von Gestik, Mimik und Habitus der Figuren zu neuem kinstle-
rischem Leben zu erwecken. Papastamos wiirdigt dieses durch intensives Studium erhalte-
ner Originale erlangte Verstindnis fir die griechische Ikone. Deshalb habe Ludwig

912 Miiller-Tamm 1993, S. 6.

o Thiersch, Ludwig, C.IL.3.b. verschiedene Schriftstiicke - Unterschriften meist unlesbar, in: ders. (Hrsg.):
Thierschiana I1I, hier Brief L. Thiersch an den Maler August Riedel.
914 Ebd.

265



GESAMTBEWERTUNG: ZUM KUNSTVERSTANDNIS LUDWIG THIERSCHS

Thiersch ,,groflere Expressivitit und gottliche Spiritualitit [erreicht] als andere nazarenische
Maler®, wie Alexander Maximilian Seitz und Karl Rahl.”"

Anders als bei der Betrachtung von Bildern der Lukasbriider erfordert die Rezeption der
Kunstwerke Ludwig Thierschs kein kunsthistorisches Fachwissen, mit Hilfe dessen nazare-
nische Fragmente erst entschlisselt werden konnen, um so eine religiose Erfahrung auller-
halb des Bildes zu ermoglichen: Thierschs Werk bietet dem gldubigen Betrachter einen
religiosen Halt im Bild selbst. In seinen qualititsvollen Werken, wie der Abendmahlsdar-
stellung in der Nikodemuskirche, vermittelt sich dieses Konzept in bemerkenswerter
Komplexitit, so dass es bis heute ritselhaft wirkt. Gerade durch dieses irritierende Moment
bietet das Bild eine Auseinandersetzung mit dem Unbekannten, Verstérenden und er6ffnet
einen individuellen und existenziellen Zugang zum Géttlichen. Ludwig Thiersch stellt seine
religiose Kunst in den Dienst der Religion, wo sie wirksam werden und lebendige Gotteser-
fahrung ermoglichen kann. Diese Position innerhalb der beginnenden Moderne ist von
Schellings religionsphilosophischem Ansatz geprigt, der in der Auseinandersetzung mit
dem Fernen, Irrationalen, Unbekannten ein Heilmittel fiir die zerriitteten Seelen der Mo-
derne wihnte, und zwar durch Eingehen in die Tiefe der Seele, um dort heilsam zu wirken.
Dies gelingt nach Schelling tber den Weg der Retrospektive, der Beschiftigung mit ,,den
Alten®. Nach Schelling besitzen die Alten eine Tiefe, die es nur wiederzuentdecken gilt.
Auch Thiersch spricht von den ,,iltesten Zeiten* und von ,,der Antike, woran er sich ori-
entieren will. Den Begriff ,,Antike* verwendet Thiersch nicht historisch, sondern im Sinne
Schellings als philosophische Anniherung. Das Alte, worunter Schelling auch die Beschif-
tigung mit Antike, Mythologie und Kirchenvitern erfasst, ist analog zum Tiefen, Mysti-
schen und Psychologischen zu verstehen und verkdrpert damit trotz des zunichst retro-
spektiven Bezugs einen progressiven Ansatz auf dem Weg in die Moderne. Ludwig
Thierschs Losung fir die religiose Kunst basiert meines Erachtens auf Schellings religions-
philosophischen Ideen.

915

Ebd.

266



SCHLUSS

13. Schluss

Im Rahmen dieser Arbeit konnte herausgestellt werden, dass Ludwig Thierschs Renommee
in Griechenland, das bis heute nachwirkt, nicht nur auf die Protektion seines Vaters oder
auf ein allgemeines Interesse an westlicher Kunst zurtick zu fiihren ist. Es grindet vielmehr
in der Tiefe seiner Auseinandersetzung mit den byzantinischen Bildern.

Um Ludwig Thiersch iiber die bisherigen Forschungsergebnisse hinaus neu einzuordnen,
wurde der unbeatbeitete schriftliche Nachlass des Kunstlers untersucht und ein tieferes
Verstindnis seiner Kunst gewonnen. Die Auswertung der Briefe und Tagebticher zeigte
einen auffallenden Konsens zwischen russischen Auftraggebern und Ludwig Thiersch be-
zuglich der Neugestaltung der Athener Nikodemuskirche.

Wie die nidhere Untersuchung ergab, resultierte dieser Konsens nicht nur aus einem per-
sonlichen Einverstindnis, sondern aus einer tiefergehenden Ubereinstimmung zwischen
Ost und West. Die Basis der inneren Anniherung bildet hierbei der Philhellenismus. In der
jungeren Forschung wird diese ,Liebe zu Griechenland’ tiber die bayerische Perspektive
hinaus als weit gefasster, geistesgeschichtlicher Rahmen beleuchtet.

Die klassische, idealistische Antikenrezeption erfuhr um die Wende vom 18. zum 19. Jahr-
hundert einen Bruch. Sie konnte jedoch mit Hilfe des synthetischen Antikenverstindnisses
von Schelling aufgehoben werden, so dass ein Weitetleben in der christlichen Kunst még-
lich war. Um 1850 begrindet Schelling die Retrospektive zur Antike mit ihrer gesellschaft-
lichen Funktion fiir die Herausforderungen der Moderne. Den beim spiten Schelling weit
gefassten Antikenbegriff wendet Ludwig Thiersch erstmals auf die byzantinische Kunst an,
indem er ihn zum ésthetischen Programm seines neuen religiosen Bildes macht. Durch
diese philosophische Kontextualisierung unterscheidet sich Ludwig Thiersch bereits vom
rein formaldsthetisch begrindeten ludovicianischen Philhellenismus.

Neuere Forschungen zum revolutioniren Philhellenismus konnten die Figur Friedrich
Thierschs dahingehend problematisieren, dass er der herrschenden Bavarokratie kritisch
gegentiberstand und die Autonomiebestrebungen Griechenlands unterstiitzte. Dement-
sprechend ist Ludwig Thierschs philhellenistisches Interesse an Griechenland, der Antike
und dem Bewusstsein fiir archdologische Werte als liberales Gegenmodell zur Bavarokratie
in Griechenland zu sehen. Er war politisch wie kiinstlerisch daran interessiert, identititsstif-
tend fir eine neue autonome griechische Kunst zu wirken.

267



SCHLUSS

Als zentral erwies sich der Aspekt des religiosen Philhellenismus, worunter ein theologi-
scher Dialog zwischen Ost und West zu verstehen ist. Da historisch eine lange andauernde
Verfallstheorie im Westen vorherrschte, erscheint die Moglichkeit einer solchen Annihe-
rung zunichst fraglich. Umfassende Untersuchungen ergaben tatsichlich eine Uberwin-
dung der Polemik und Schritte der Anniherung zwischen West und Ost.

Erste Ansitze konnten bereits zu Beginn des 19. Jahrhunderts in der Erweckungsbewe-
gung beobachtet werden, in der Franz v. Baader zentrale Bedeutung einnimmt. Die religi-
onsphilosophischen Gedanken F. W. J. Schellings schaffen durch eine Neubewertung der
Kirchenviater die Voraussetzung fiir eine Weiterentwicklung des schwierigen Dialogs. Aus
dieser Neuentdeckung der Kirchenviter resultiert ein neues Kirchenbild fiir die Gegenwart,
das sich vom verduf3erlichten hin zum verinnerlichten Aspekt von Kirche entwickelte. Da-
mit gewinnt die Hellenisierung neue, positive Bedeutung, und die Verfallstheorie innerhalb
der Hellenisierungsdebatte wird grundsitzlich tiberwunden. Schellings Religionsphilosophie
schafft damit die Voraussetzung fiir eine Anniherung an die orthodoxe Kirche.

Das Thema der Kirchenviter wird dabei zum gemeinsamen Inhalt der westlichen und or-
thodoxen Kirche. Es fihrt um 1850 zum ersten dokumentierten Dialog zwischen William
Palmer, einem Vertreter der Oxfordbewegung, und Alexeji Chomjakov, einem bedeuten-
den russischen Laientheologen. In Chomjakov kumuliert eine neue russische Theologie, die
im Dialog mit westlichen Theologen und Philosophen entstand und sich auf die Epoche
der Kirchenviter bezieht. IThre Wiederentdeckung begriindet ein neues Kirchenbild fir die
Gegenwart, in dem die religiose Erfahrung des Einzelnen vorrangig vor dem institutionel-
len Rahmen ist. Die Texte und Liturgien der Kirchenviter werden dabei vorbildhaft fiir
lebendige Gotteserkenntnis und mystische Erfahrung. Angestolen durch die Neuentde-
ckung der Kirchenviter innerhalb der Philosophie Schellings, werden diese auch in der
westlichen Theologie bedeutsam. Dadurch entwickelt sich erstmals ein Ansatz zum theolo-
gischen Dialog zwischen West und Ost. Das Bild von tiberkonfessioneller kirchlicher Ein-
heit entsteht.

Die im Briefwechsel zwischen Palmer und Chomjakov diskutierten Inhalte werden fir
Ludwig Thiersch und seine russischen Auftraggeber zur theologischen Grundlage des Bild-
programms der Athener Nikodemuskirche. In Thierschs kiinstlerischer Umsetzung gewin-
nen die Kirchenviter zentrale Bedeutung, wenn er sie in Abkehr vom traditionellen hierar-
chischen Kirchenmodell als menschlich zugewandte Glaubensvorbilder in unmittelbarer
Nihe zu den Gldubigen positioniert. Zusitzlich setzt sich Thiersch fiir den Erhalt alter,
erhaltener Kirchenviterfresken ein, restauriert und integriert sie in sein neues Bildpro-

gramim.

Thierschs Eingriff in die klassische Ikonographie und Sehgewohnheiten orthodoxer Bild-
programme stellte sich als kinstlerische Umsetzung der innovativen Theologie
Chomjakovs heraus, der traditionelle Inhalte durchbricht und in seiner Lehre von
,»sobornost™ eine neue Kirche der ,,Diesseitigkeit™ forderte. Hier sind die Gldubigen unter-

268



SCHLUSS

einander in Liebe und Briderlichkeit verbunden, vom Geist Gottes durchwirkt, innerlich
ausgerichtet in Gebet und Liturgie zu ithrem Haupt Jesus Christus. Dieses neue Kirchenbild
steht Hierarchie und Institution kritisch gegeniiber und beruht auf der Idee der religicsen
Erfahrung, die Chomjakov und auch die Oxfordbewegung bei den Kirchenvitern entdeck-

ten.

Dieses Kirchenmodell deckt sich mit dem Franz von Baaders, das er bereits 1815 in der
Heiligen Allianz als Modell der Briiderlichkeit veranschaulichte. Eine Rezeption der Ideen
Baaders in Athen um 1850 stellte sich als wahrscheinlich heraus, so dass sich theologische
Vorstellungen aus Ost und West treffen konnten.

Inspiriert von einem Predigtext des bekannten Traktarianers E. B. Pusey zur Eucharistie,
der einen Kirchenvatertext auf die Gegenwart adaptierte, findet Ludwig Thiersch eine vol-
lig neue Bildaussage fiir seine Abendmahlsdarstellung in der Nikodemuskirche. Der sote-
riologische, existenzielle Ansatz, den Pusey literarisch ausgestaltete, dient Thiersch als Vor-
bild fir seine kunstlerische Umsetzung der Christusdarstellung. Mit dem bis heute be-
fremdlichen, existentiell ansprechenden Ausdruck schafft er ein Pendant zur Wirkung ost-
kirchlicher Bilder. Diese wurde im Westen erst um 1920 mit dem Begriffspaar ,,fascino-
sum“ und ,tremendum® als bestimmende Elemente des Numinosen wissenschaftlich

nachgewiesen.

Ludwig Thiersch tbertragt das existentielle, die Tiefen der Seele erreichende Glaubensver-
standnis Schellings auf ein ,existentielles’ Kunstverstindnis, das in seiner personlichen, von
der Erweckungsbewegung geprigten, Glaubenspraxis ankert. Im Vergleich zu den Nazare-
nern stellt Ludwig Thiersch seine Kunst in den Dienst der Religion und setzt das Mittel der
Irritation und Verfremdung deutlicher ein, um den gldubigen Betrachter in tiefere Schich-

ten des Bewusstseins zu fihren.

Das ,Schweigen’ der alten Ikonen in Griechenland bricht auch Ludwig Thiersch letztlich
nicht. Dennoch tritt er aus der Perspektive eines westlichen Kunstlers mit ihnen in Dialog,
bewahrt sie vor der Zerstoérung und bringt ihnen héchste Wertschitzung entgegen, an die
auch die Griechen ankniipfen konnten.

269



Literaturverzeichnis

Quellen

Thierschiana III: Nachlass Ludwig Thierschs in der Handschriftenabteilung der
Bayerischen Staatsbibliothek Miinchen

Thierschiana III, B.IL.2.a. Ausstellung von Gemilden L. Thierschs im Zappion in Athen
1891, veranstaltet von der Christlichen archdologischen Gesellschaft.

Lampakis, Georgios: Rede bei der Eroffnung der Ausstellung der Cartons in Athen, d. 11.
Nov. 1891. Ausstellung von Gemilden L. Thierschs im Zappion in Athen, veranstaltet von
der christlich archiologischen Gesellschaft. 1891.

Die handschriftliche, an Ludwig Thiersch adressierte Kopie in: Thierschiana IIL.B.I1.2. a.

Thierschiana III, C. 1.2. (1851-1852). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb.
Loffler; mit zahlreichen Beilagen, meist Familienbriefen.

Thierschiana III, C.1.2 (1853—1856). Briefe an seine Mutter Amalie von Thiersch, geb.
Loffler; mit zahlreichen Beilagen, meist Familienbriefen.

Thierschiana III, C.1.2 (1860—-1861). Briefe an Amalie Thiersch.
Thierschiana I1I, C.I1.3.b. Verschiedene Schriftstiicke; Unterschriften meist unlesbar.

Thierschiana III, C.I1.4.a—b. Verschiedene Schriftstiicke, darunter ein Brief aus der Zeit in
St. Petersburg.

Thierschiana III, D.I.3. (5 kleine Buichlein). 6 Tagebticher vom 12.11.1849-11.5.1851
(teilw. mit Skizzen).

Thierschiana III, D.I.5, Bd. 1-3 (1866—-18806). 3 Binde Tagebticher (es handelt sich um

retrospektiv verfasste Lebenserinnerungen Ludwig Thierschs). 1866—1886, 1887—1899,
1900-1906.

Supplement zu Thierschiana I1I, Nachlass Ludwig Thierschs aus dem Besitz Dr. Heinz
Loewe.

270



Sekundarliteratur

Baader, Franz Xaver von: Simtliche Werke, 16 Bande, hrsg. von Franz Hoffmann (u.a.),
Leipzig 1851-1860 (Neudruck: Aalen 1963).

Baader, Franz Xaver von: Der morgenlindische und abendlindische Katholizismus mehr
in seinem inneren wesentlichen als in seinem aulleren Verhiltnisse dargestellt (1841), in:
Baaders simtliche Werke, Franz Hoffmann (Hrsg.), Bd. 10, Neudr. der Ausgabe Leipzig
1855, Aaalen 1963, S. 89-254.

Deutsches Kunstblatt (Cottaisches Kunstblatt). Zeitschrift fiir bildende Kunst, Baukunst
und Kunsthandwerk; Organ der deutschen Kunstvereine, Ernst Forster und Franz Kugler
(Hrsg.), 26. Jg. (1845), Stuttgart u. Tibingen 1845.

Die Dioskuren. Deutsche Kunstzeitung; Hauptorgan der deutschen Kunstvereine, Max
Schasler (Hrsg.), 1. Jg. 1856-20. Jg. 1875, 5. Jg. 1860, Berlin 1860.

Christliches Kunstblatt fiir Kirche, Schule und Haus. Nr. 1 (Januar), Jg. 1883, Stuttgart
1883.

Alekseev, M.P. : Goethe-Miszellen 1. Goethe und die altrussische Malerei, in: Germanosla-
vica, Vierteljahresschrift fiir die Erforschung der germanisch-slavischen Kulturbeziehun-

gen, 2. Jg., Heft 1, Brinn/Prag 1932-1933. S. 60-69.

Belting, Hans: Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst.
Miinchen 1990, 6. Auflage, Miinchen 2004.

Benz, Ernst: Die abendlindische Sendung der 6stlich-orthodoxen Kirche. Die russische
Kirche und das abendlindische Christentum im Zeitalter der Heiligen Allianz,

Mainz/Wiesbaden 1950.

Benz, Ernst: Die Ostkirche im Lichte der protestantischen Geschichtsschreibung von der
Reformation bis zur Gegenwatt, Freiburg/Minchen 1952.

Benz, Ernst : Schelling. Werden und Wirken seines Denkens, Zirich 1955.

Benz, Ernst: Geist und Leben der Ostkirche. Hamburg 1957, 3. durchges. u. verb. Aufl,,
Miinchen 1988.

271



Bielfeldt, Sigrun: Selbst oder Natur. Schellings Anfang in Russland, (= Arbeiten und Texte
zur Slavistik, Bd. 83), Frank Gobler und Rainer Goldt (Hrsg.), Miinchen 2008.

Boetticher, Friedrich von: Malerwerke des neunzehnten Jahrhunderts. Beitrag zur Kunst-
geschichte. Bd. 2., 3. unv. Neuauflage des im F. Boetticher Verlag erschienenen Werkes
1891-1901, Hofheim 1979.

Bochinger, Christoph u.a. (Hrsg.): Die unsichtbare Religion in der sichtbaren Religion.
Formen spiritueller Orientierung in der religiosen Gegenwartskultur, Stuttgart 2009.

Bortnyk, Sergij: Kommunion und Person. Die Theologie von John Zizioulas in systemati-
scher Betrachtung, in: Forum Orthodoxe Theologie, Bd. 13, Karl Christian Felmy und Joan
I. Ica jr (Hrsg.), Berlin 2014, S. 64—74.

Brenske, Stefan: Ikonen und die Moderne, Regensburg 2005.

Brunel, Georges u.a. (Hrsg.): Dictionnaire des églises de Paris, Paris 1995.

Biuttner, Frank: Ludwig I. Kunstférderung und Kunstpolitik, in: Alois Schmid und Katha-
rina Weigand (Hrsg.): Die Herrscher Bayerns. 25 historische Portraits von Tassilo II1. bis
Ludwig 111, Miinchen 2006.

Biuttner, Frank: Gemalte Geschichte. Carl Theodor Piloty und die europiische Historien-
malerei des 19. Jahrhunderts, in: Grosser Auftritt: Piloty und die Historienmalerei, Kat.
Ausst. Bayerische Staatsgemildesammlungen, Miinchen (Neue Pinakothek, 4. April.—27.Juli
2003), Reinhold Baumstark und Frank Bittner (Hrsg.), Kéln 2003.

Buddeus, Johann Franz: Romana Ecclesia cum ruthenica irreconciliabilis (Uber die Un-
moglichkeit einer Wiederverséhnung der russischen Kirche mit der romischen), Jena 1719.

Bullemer, Heinrich: Ludwig Thiersch. Seine Kunst und sein Leben von Heinrich Bulle-
mer, Pfarrer in Immenstadt, in: Evangelisches Gemeindeblatt fiir den Dekanatsbezirk
Miunchen. Nt. 7-9, Miinchen 1909, S. 101 ff.

Burke, Peter: Kultureller Austausch, Frankfurt am Main 2000.

Buslajev, F.I.: Urteile von Auslindern iiber die russische Kunst, in: Buslajev, F.I., Socinen-
ja 1908, S. 194-205.

Buttlar, Adrian von: Leo von Klenze. Leben, Werk, Vision, Munchen 1999.

272



Cassimatis, Marilena: Griechenland und die Minchner Malerei im 19. Jahrhundert, in:
Alexandros Papageorgiu-Benetas (Hrsg.): Das ottonische Griechenland — Aspekte der
Staatswerdung, Koln 2002, S. 221-249.

Cassimatis, Marilena: Die Minchener Akademie und die Athener Kunstschule — (k)eine
paradoxe Symbiose, in: Christian Fuhrmeister und Birgit Jooss (Hrsg.): Isar/Athen: griechi-
sche Kiunstler in Miinchen — deutsche Kinstler in Griechenland (= Veroffentlichungen des
Zentralinstituts fur Kunstgeschichte in Miinchen, Bd. 20), Minchen 2008, S. 65-80.

Chotzakoglou, Charalampos G.: Die griechisch-orientalischen Wiener Kirchen und die
griechische Diaspora in Wien, Wien 1998.

Christou, Athanassios: Die politische Korrespondenz Thierschs mit Konstantin Demetri-
us Schinas, in: W. Siegler (Hrsg.): Friedrich Thiersch und die Entstehung des griechischen
Staates aus der Sicht des 20. Jahrhunderts, Thiersch-Symposion im Goethe Institut Athen
(15.-17. Oktober 1990), Athen 1990, S. 141-156.

Curtius, Ernst: Die Kunst der Hellenen, Vortrag an Schinkels Geburtstag am 13.3.1853,
in: Alterthum und Gegenwart, Bd. 1., Berlin 1882, S.78-93.

Cormack, Robin: Rediscovering the Christ Pantocrator at Daphni, in: Journal of the War-
burg and Courtauld Institutes, Bd. 71., London 2008, S. 55-74.

Danos, Antonis: The Culmination of Aesthetic and Artistic Discourse in Nineteenth-
century Greece: Periklis Yannopoulos and Nikolaos Gyzis, in: Journal of modern Greek
Studies, Bd. 20. Johns Hopkins Univ. Press, Baltimore 2002, S. 75-112.

Danz, Christian: Der Vater ist nicht wirklich ohne den Sohn. Erwigungen zu Schellings
Auseinandersetzung mit Athanasius von Alexandrien, in: Rainer Adolphi und J6rg Jantzen
(Hrsg.): Das antike Denken in der Philosophie Schellings (= Schellingiana, Bd. 11), Stutt-
gart 2004, S. 465—495.

Deckers, Johannes: Die frihchristliche und byzantinische Kunst, Miinchen 2007.

Demus, Otto: Byzantine Mosaic Decoration. Aspects of monumental art in Byzantinum,
London 1948.

Denzinger, Heinrich: Kritik der Vorlesungen des Herrn Professor Heinrich W. J. Thiersch

tber Katholicismus und Protestantismus, Heft 2: ,,Von den Sacramenten und MeBopfer®,
Wiirzburg 1847.

273



Denzinger, Heinrich: Ritus Orientalium, Coptorum, Syrorum et Armenorum in adminis-
trandis sacramentis: ex Assemanis, Renaudotio, Trombellio aliisque fontibus authenticis
collectos, prolegomenis notisque criticis et exegeticis instructos, concurrentibus nonnullis
theologis ac linguarum orientalium peritis “, 2 Bde., Wiirzburg 1863—18064.

Dickerhof, Harald: Dokumente zur Studiengesetzgebung in Bayern in der ersten Hilfte
des 19. Jahrhunderts, Berlin 1975.

Didron, Adolphe Napoléon: Manuel d'iconographie chrétienne grecque et latin. Avec une
introduction et des notes par Didron. Traduit du manuscrit byzantin, L.e Guide de la pein-
ture, par Paul Durand, Paris 1845.

Dilk, Enrica Yvonne: Schorn, Johann Karl Ludwig von, in: Neue Deutsche Biographie 23
(2007), S. 483—484. Online verfiigbar unter http://www.deutsche-
biographie.de/pnd116922850.html, zuletzt gepruft 07.02.2013.

Dobbert, Eduard: Die Darstellung des Abendmahles durch die byzantinische Kunst, in:
Albert von Zahn (Hrsg.): Jahrbiicher fiir Kunstwissenschaft, Bd. 4, Leipzig 1871, S. 281—
344,

Dobbert, Eduard: Das Abendmahl Christi in der bildenden Kunst bis gegen den Schluss
des 14. Jahrhunderts (1891-1895), in: Hubert Janitschek (Hrsg.): Repertorium fiir Kunst-
wissenschaft, Bd. 13 (1890), S. 281-292, 363-381, 423442, Bd. 14 (1891) S. 175-203,
451-463, , Bd.. 15 (1892) S. 357-384, 506531 , Bd. 18 (1895) S. 336-379, Berlin u. Stutt-
gart.

Doépmann, Hans-Dieter: Die orthodoxen Kirchen in Geschichte und Gegenwart, Frank-
furt am Main 2010.

Effenberger, Arne: Goethe und die ,,Russischen Heiligenbilder. Anfinge byzantinischer
Kunstgeschichte in Deutschland (= Beitridge der Winckelmanngesellschaft, Bd. 18), Mainz
1990.

Eggert, Klaus: O gv Bievwn »a0e800g EMnvinog vadg i Ayiog Toddog €ni tiig Fleisch-
markt, in: Xtdyvg, Jan.—Juni 1966, no 4-5, S. 35-60. Deutsche Ubersetzung ebd.: Die Grie-
chisch-Orientalische Kathedrale am Fleischmarkt in Wien, Wien o.]. (um 1900), S. 61-83.
Eichheim, Hubert: Griechenland. Minchen 1999, 2. aktualisierte und erg. Auflage 2000.

Fastert, Sabine: Wandmalerei der Romantik und des Historismus, in: Kunsthistorische
Arbeitsblatter 6/2005., Koln 2005, S. 32—44.

274



Fastert, Sabine: (K)Ein Platz neben Cornelius? Nationale Differenzen in der Nazarener-
Rezeption am Beispiel von Heinrich Maria von Hess, in: Isabelle Jansen und Friederike
Kitschen (Hrsg.): Dialog und Differenzen. Deutsch-Franzosische Kunstbeziehungen 1789—
1870 (= Passagen/Passages, Bd. 34), Berlin 2010, S. 283-296.

Fischer, Helmut: Die Welt der Ikonen. Das religiose Bild in der Ostkirche, Frankfurt am
Main 1996.

Florovsky, Georges: Westliche Einflisse in der russischen Theologie. in: Alivisatos, Ha-
milkar S. (Hrsg.): Procés-Verbaux du Premier Congres de Théologie Orthodoxe a Athénes,
Athen 1939. S. 212-231.

Forster, Ernst Joachim: Geschichte der deutschen Kunst (1851 bis 1860, 5 Bde.), Leipzig
1860.

Forster, Ludwig (Hrsg.): Uber die innere Dekorazion der Allerheiligen-Hofkirche in Miin-
chen, in: Allgemeine Bauzeitung, Nr. 52, Jg. 1837, Wien 1837, S. 433—435. Online verfiig-
bar unter http://anno.onb.ac.at/cgi-content/anno-
plusPapm=0&aid=abz&datum=18370003&zoom=2&seite=00000433&x=18&y=11, zu-
letzt geprift am 12.10.2013.

Franz, Michael: Patristische Philosophie in Ttbingen um 1790. C. F. RoBler und seine
Bewertung des Neuplatonismus, in: Adolphi/Jantzen 2004.

Friedrich, Johann: Ignaz von Dollinger: sein Leben auf Grund seines schriftlichen Nach-
lasses, 3 Bde., Bd. 2 = 1837-1849; Bd. 3 = 1849-1890, Minchen 1899.

Geck, Albrecht: Friendship in Faith — Edward Bouverie Pusey und Friedrich August Gott-
treu Tholuck im Kampf gegen Rationalismus und Pantheismus, in: Lindt, Andreas: Pietis-
mus und Neuzeit, Bd. 27, Gottingen 2001, S. 91-117.

Geck, Albrecht: Edward Bouverie Pusey. Hochkirchliche Erweckung, in: Peter Neuner
und Gunther Wenz (Hrsg.), Theologen des 19. Jahrhunderts. Eine Einfthrung, Darmstadt
2002, S. 108-126.

Geck, Albrecht (Hrsg.): Autoritit und Glaube. Edward Bouverie Pusey und August Gott-
treu Tholuck im Briefwechsel (1825-1865), Géttingen 2009.

Goethe, Johann Wolfgang von: Iphigenie auf Tauris. Ein Schauspiel, (1787), in: Johann
Wolfgang von Goethe, Werke in vierzehn Binden, Hamburger Ausgabe (HA). Erich Trunz
(Hrsg.), Bd. 5: Dramatische Dichtungen III, Miinchen 1998.

275



Goethe, Johann Wolfgang von: Werke, Hamburger Ausgabe (HA). Erich Trunz (Hrsg.),
Bd. 12: Schriften zur Kunst. Schriften zur Literatur. Maximen und Reflexionen, Miinchen
2005.

Goette, Hans Rupprecht: Athens, Attica and the Megarid. An Archaeological Guide, Lon-
don 2001.

Gulyga, Arsenij: Schelling. Leben und Werk, Stuttgart 1989.

Herder, Johann Gottfried: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. 2 Bde.,
Berlin/Weimar 1965.

HeB, Gilbert/ Aquazzi, Elena/Décutot, Elisabeth (Hrsg.): Graecomania. Der europdische
Philhellenismus (=Klassizistisch-romantische Kunst(t)riume-Imaginationen im Europa des
19. Jahrhunderts und ihr Beitrag zur kulturellen Identititsfindung Bd. 1), Berlin 2009.

I'patlton, Olyo (Hrsg.): And Ty Xototavinn Zvdkoyy Xto Bulavtivo Movoeio, 1884—
1930, Katdroyog 'Exbeong, Abnva, Bulavive Ko Xototavind Moveeio, 29 Magptiov 2002—
7 Ioavovaptov 2003, Athen 2006.

Grewe, Cordula: Italia und Germania. Zur Konstruktion religiéser Seherfahrung in der
Kunst der Nazarener, in: Rom — Europa. Treffpunkt der Kulturen: 1780—-1820, Paolo Chia-
rini und Walter Hinderer (Hrsg.), Wiirzburg 2000, S. 401425

Grewe, Cordula: Objektivierte Subjektivitit: Identititsfindung und religiése Kommunikati-
on im nazarenischen Kunstwerk, in: Religion, Macht, Kunst. Die Nazarener, Max Hollein
und Christa Steinle (Hrsg.), Kat. Ausst. Schirn Kunsthalle, Frankfurt a. M (15. April — 24.
Juli 2005), Kéln 2005, S. 77-99.

Griffero, Tonino: ,,Wie die Alten sagen...“. Bemerkungen zum Verhiltnis von Schelling zu
Oectinger, in: Rainer Adolphi und Jorg Jantzen (Hrsg.): Das antike Denken in der Philoso-
phie Schellings (= Schellingiana, Bd. 11), , Stuttgart 2004, S. 497-520.

Grimm, Gerhard: 'We are all Greeks' — Griechenbegeisterung in Europa und Bayern, in:
Das neue Hellas. Griechen und Bayern zur Zeit Ludwigs I., Reinhold Baumstark (Hrsg.),
Kat. Ausst. Bayerisches Nationalmuseum, Munchen (9. November 1999 —13. Februar
2000), Miinchen 1999.

Gross, Friedrich: Wandmalerei der Romantik und des Historismus, in: Kunsthistorische
Arbeitsblatter 12/2001, Koln 2001, S. 21-32.

276



Habermas, Jirgen: Erkenntnis und Interesse, Frankfurt am Main 1973.

Haltrich, Giinther-Alexander: Leo von Klenze. Die Allerheiligenhofkirche in Miinchen,
Miinchen 1983.

Harnack, Adolf von: Das Wesen des Christentums, Leipzig 1900.

Hartl, Friedrich: Franz von Baader und die Entwicklung seines Kirchenbegriffs. (Minche-
ner theologische Studien, Bd. 18), Minchen 1970.

Heimatmuseum Berchtesgaden (Hrsg.): Ludwig Thiersch. Das Berchtesgadener Land
vor 100 Jahren — Zeichnungen u. Olskizzen von Ludwig Thiersch, Ausst. Juni—September
1987, Heimatmuseum Berchtesgaden, Berchtesgaden 1987.

Henning, A. und Weber, G. (Hrsg.): Der himmelnde Blick, Zur Geschichte eines Bildmo-
tivs von Raffael bis Rotari, Dresden 1998.

Hertfelder-Polschin, Olga: Verbanntes Denken-verbannte Sprache. Ubersetzung und
Rezeption des philosophischen Werkes von Nikolaj Berdjajev, Berlin 2013.

HeB, Gilbert/ Aquazzi, Elena/Décutot, Elisabeth (Hrsg.): Graecomania. Der europiische
Philhellenismus, in: Klassizistisch-romantische Kunst(t)riume — Imaginationen im Europa
des 19. Jahrhunderts und ihr Beitrag zur kulturellen Identititsfindung, Bd. 1, Berlin 2009.

Hetherington, Paul: The 'Painter's Manual' of Dionysius of Fourna. Translated into Eng-
lish by Paul Hetherington, London 1996.

Heyer, Friedrich: Das philhellenische Argument: ,,Europa verdankt den Griechen seine
Kultur, also ist jetzt Solidaritit mit den Griechen Dankesschuld.” in: Konstantinou, Evan-
gelos (Hrsg.): Die Rezeption der Antike und der europiische Philhellenismus (= Philhelle-
nische Studien, Bd. 7), Frankfurt a. Main, 1998, S. 79-91.

Hogrebe, Wolfram: Schwermut. Der spite Schelling und die Kunst, in: Hoffmann, T'S.
und Majetschak, S. (Hrsg.): Denken der Individualitit. Festschrift fur Josef Simon zum 65.
Geburtstag, Betlin/New York 1995.

Huber, P. Peter: Jenseits von Ost und West. Orthodoxe Dimensionen des christlichen
Abendlandes, in: St. Andreas-Bote der deutschsprachigen Gemeinde des HI. Andreas in der
griechisch-orthodoxen Metropolie von Deutschland, Griechisch-orthodoxes bischéfliches
Vikariat in Bayern, Sonderheft Dez. 2006, Minchen 2006, S. 43-50.

277


https://www.abebooks.de/servlet/SearchResults?an=Konstantinou%2C+Evangelos+%28Hg.%29&cm_sp=det-_-bdp-_-author
https://www.abebooks.de/servlet/SearchResults?an=Konstantinou%2C+Evangelos+%28Hg.%29&cm_sp=det-_-bdp-_-author

Hugo, Flury: Die Oxfordbewegung, in: Internationale kirchliche Zeitschrift: neue Folge
der Revue internationale de théologie, Bd. 23, 1933, Heft 3, S. 160—175, Heft 4, S. 257-269.

Irmscher, Johannes: Das Antikebild des deutschen Philhellenismus, in: Konstantinou,
Evangelos (Hrsg.): Die Rezeption der Antike und der europiische Philhellenismus (= Phil-
hellenische Studien, Bd. 7), Frankfurt a. Main 1998, S. 121-138.

Ivanov, Vladimir: Das gro3e Buch der russischen Ikonen, Freiburg, 1988, 2. Auflage 1990.

Ivanov, Vladimir: Das Prinzip der Sobornost in der russischen Theologie, in: Wenz, Gun-
ther (Hrsg.) in Zusammenarbeit mit Peter Neuner und Theodor Nicolaou: Ekklesiologie
und Kirchenverfassung, Minster 2003, S. 99-110.

Jantzen, Jorg und Adolphi, Rainer (Hrsg.): Das antike Denken in der Philosophie Schel-
lings (= Schellingiana, Bd. 11), Stuttgart 2004.

Kager, Richard: Aleksej Stepanovie Chomjakov und Johann Adam Méhler — Zusammen-
spiel der Gedanken in der einen Kirche?! Vortrag vom 10.10.2000, in: International Volun-
tary Association ,,Saints Methodius and Cyrill Christian Educational Center — Departe-
ment of Theology of European Humanities University in Minsk. Online verfiigbar unter
http://members.al.net/kagerr/_private/vortrag_minsk.PDF, zuletzt gepruft am
18.10.2016.

Kaiser, Hanna: Die graphischen Arbeiten aus dem Nachlass Ludwig Thierschs (1825—
1909) in der Bayerischen Staatsbibliothek. Miinchen, Univ., Magisterarbeit 2000.

Kakavas, George (Hrsg.): Treasured offerings: The legacy of the Greek Orthodox Cathe-
dral of St. Sophia, London, Kat. Ausst. London o0.A., London 2002.

Keller-Hiischemenger, Max: Die Lehre der Kirche im frihreformatorischen Anglikanis-
mus. Struktur und Funktion, Gutersloh 1972.

Keller-Hiischemenger, Max: Die Lehre der Kirche in der Oxford-Bewegung. Struktur
und Funktion, Gltersloh 1974.

Kempf, Peter: Hedinger Kirche Sigmaringen, Stuttgart 2011.
Kiblickij, lozef: Religioznyj Peterburg, St. Petersburg 2004.

Kirchner, Hans-Martin: Friedrich Thiersch. Ein liberaler Kulturpolitiker und Philhellene in
Bayern. 2. Aufl. Wiesbaden, Mainz 2010.

278



Kirchner, Hans-Martin: Friedrich Thiersch. Ein liberaler Kulturpolitiker und Philhellene in
Bayern, in: Peleus, Studien zur Archdologie und Geschichte Griechenlands und Zyperns,
Bd. 4, Reinhard Stupperich und Heinz A. Richter (Hrsg.), Ruhpolding 2009.

Kobell, Louise von: Gespriche mit einem Miinchener Meister, in: Deutsche Revue tber
das gesammte nationale Leben der Gegenwart, Richard Fleischer (Hrsg.), Jg. 23, Jan. 1898.
Leipzig, Stuttgart 1898, S. 102-117.

Kopf, Ulrich: Ferdinand Christian Baur als Begriinder einer konsequent historischen Theo-
logie, Zeitschrift fiir Theologie und Kirche (ZThK) 89Eberhard Jingel (1992), Ttbingen??
S. 440-461 (Vortrag bei der Gedenkfeier der Eberhard-Karls-Universitit Tiibingen und
ithrer Evangelischen Fakultit am 24. Juni 1992 zum 200. Geburtstag von Ferdinand Christi-
an Baur).

Konstantinou, Evangelos (Hrsg.): Rezeption der Antike und europiischer Philhellenismus.
Philhellenische Studien Bd. 7, Frankfurt 1998, S. 209-220

Hlepas, Nikolaos-Komnenos: Ein romantisches Abenteuer? Nationale Revolution, mo-
derne Staatlichkeit und bayerische Monarchie in Griechenland, in: Alexander von Bormann
und Gerhart von Graevenitz (Hrsg.), Ungleichzeitigkeiten der europiischen Romantik (=
Stiftung fiir Romantikforschung, Bd. 39), Wirzburg 2000, S. 165-205.

Koérner, Hans-Michael: Seid fromm; hierin ist alles Gute enthalten. Konig Ludwig 1. und
seine Kirche. Vortrag vom 24.0.5.2012 in St. Bonifaz, Minchen. Der Vortrag wurde gehal-
ten innerhalb der Reihe ,,Das ludovicianische Munchen im Wandel der Zeit, die vom
Institut fur Bayerische Geschichte der LMU Miinchen ausgerichtet wurde. Der Vortrag ist
als podcast verfugbar unter https://cast.itunes.uni-
muenchen.de/vod/clips/pB2nLPn3fK/flash.html, zuletzt geprift am 10.10.2013.

Konstantios, Demetrios (Hrsg.): The world of the Byzantine Museum. Athens 2004.

Kotsowilis, Konstantin: Die Griechenbegeisterung der Bayern unter Konig Otto 1.
Ellénophilia ton Bauaron, Othon 1., basileus tés Hellados, Festschrift zum 40-jahrigen Jubi-
lium (1964-2004) der Griechischen Erziechungsgesellschaft Konig Otto von Griechenland
e.V., Miinchen 2007.

Koumanoudis, Stephanos: ITov oneddet 1 1eyvn 1wv EAMvwv v onuepov [,,Where is
Greek Art Heading Today?*], Belgrad 1845. Wieder erschienen 1995 in: Roxani D. Argy-
ropoulou (Hrsg.): H @hoopuny oxédn oty 'EAada dno 10 1828 w 10 1922, Athen 1995, S.
235-251.

279



Kulturgemeinde Kelkheim (Hrsg.) unter Mitwirkung von Maria Loewe, Helga Schafar-
czyk u.a.: Ludwig J. Thiersch. 1825-1909. Zeichnungen. Kelkheim 1983. [Typoskript, ver-
fiigbar in Thierschiana III, Supplement Loewe]

Kyriakos, Diomedes Anastasios: Geschichte der orientalischen Kirchen von 1453—1898,
Leipzig 1902.

Leonhardt, Hendrik: Die Heilige Allianz 1815. Utopie und Wirklichkeit, in: Onlineausgabe
der Akademischen Blitter. Zeitschrift des Verbandes der Vereine Deutscher Studenten.
Artikel vom 25. Oktober 2011. Online verfiigbar unter http://aka-blaetter.de/die-heilige-
allianz-1815-utopie-und-wirklichkeit/, zuletzt gepriuft am 01.11.2016.

Liebenberg, Roland: Wilhelm Lohe (1808—1872). Stationen seines Lebens, Leipzig 2011.

Lohe, Wilhelm: Drei Bucher von der Kirche: den Freunden der lutherischen Kirche zur
Ueberlegung dargeboten, Stuttgart 1845.

Loéhe, Wilhelm: Gesammelte Werke, 10 Bde., Klaus Ganzert, (Hrsg.), Neuendettelsau
1951-1966.

Lubac, Henri de: La postérité spirituelle de Joachim de Fiore. Tome I: de Joachim a Schel-
ling, Paris 1979, S. 378-393.

Ludwig, Horst (Bearb.): Malerei der Griinderzeit. Vollstindiger Katalog der Bayer. Staats-
gemildesammlungen, Neue Pinakothek, Minchen, Minchen 1977.

Lydakis, Stelios: Geschichte der griechischen Malerei des 19. Jahrhunderts, Minchen
1972.

Magyar, Zoltan: Die Russische Kirche in Baden-Baden, in: Badische Heimat, 62. Jg.
(1982), Landesverein Badische Heimat e.V. (Hrsg.), Freiburg i. Br. 1982, S. 415-428.

Maillet, Marie-Ange: ,,Auf Hellenen! Zu den Waffen alle!”. Bemerkungen zur Rezeption
der philhellenischen Gedichte Ludwigs 1., in: Graecomania. Der europiische Philhellenis-
mus, Gilbert He3 (Hrsg.), Berlin/New York 2009, S. 275-296.

Markschies, Christoph: Hellenisierung des Christentums. Sinn und Unsinn einer histori-

schen Deutungskategorie, in: Theologische Literaturzeitung, Forum 25, Leipzig 2012.

Meyer, Anne-Rose (Hrsg.): Vormirz und Philhellenismus, Jahrbuch 2012, 18. Jahrgang des
Forum Vormirz-Forschung, Bielefeld 2013.

280



Moébius, Helga: Passion und Auferstehung in Kultur und Kunst des Mittelalters, Berlin
1979.

Montandon, Marcel: Gysis. Mit einer Einleitung von Franz Lenbach, in: Kinstler-
Monographien, H. Knackful3 (Hrsg.), Bd. 59. Bielefeld, Leipzig 1902. Online unter
http://goobipr2.uni-weimar.de/viewer/resolverurn=urn:nbn:de:gbviwim2-g-831544, zu-
letzt geprift am 25.02.2013.

Miiller, Ludolf: Russischer Geist und evangelisches Christentum. Die Kritik des Protestan-

tismus in der russischen religiosen Philosophie und Dichtung im 19. und 20. Jahrhundert,
Witten-Ruhr 1951.

Miiller-Tamm, Pia: ,,...durch Tradition gegeben und geheiligt™ Das Kunstprogramm der
Nazarener und die Bedeutung der Handzeichnung, in: Manfred Fath (Hrsg.), Die Zeich-
nungen und Aquarelle des 19. Jahrhunderts der Kunsthalle Mannheim, Bd. 4.: Nazareni-
sche Zeichenkunst, Berlin 1993, S. 3-25.

Napp, Antonia: Russische Portrits. Geschlechterdifferenz in der Malerei zwischen 1760
und 1820, Kéln uv.a., Diss. Univ. Freiburg i. Br. 2010.

Neale, John Mason: A History of the Holy Eastern Church, London u.a. 1850.
Nelson, Robert S.: Byzantine Art and the West: An Asymmetrical Relationship, in: XXe
Congres international des Etudes Byzantines (Hrsg.), Pré-actes. 1. Séances Plénic¢res (= Bd.

1), Paris 2001, S. 107-110.

Nerdinger, Winfried (Hrsg.): Leo von Klenze. Architekt zwischen Kunst und Hof 1784—
1864, Munchen 2000.

Neuner, Peter und Wenz, Gunther (Hrsg.): Theologen des 19. Jahrhunderts, Darmstadt
2002.

Neuner, Peter: Ignaz Dollinger. Katholizitit und Antiultramontanismus, in: Peter Neuner
und Gunther Wenz (Hrsg.): Theologen des 19. Jahrhunderts, Darmstadt 2002, S. 75-93.

Onasch, Konrad: Liturgie und Kunst der Ostkirche in Stichworten, Leipzig 1981.
Onasch, Konrad: Alexej Chomjakov. Die Kirche der Liebe, in: Alternative Orthodoxie.

Utopie und Wirklichkeit im russischen Laienchristentum des 19. und 20. Jahrhunderts; 14
Essays, Paderborn 1993.

281



Pahl, Irmgard (Hrsg.): Coena Domini II. Die Abendmahlsliturgien der Reformationskir-
chen vom 18. bis zum frithen 20. Jahrhundert, Fribourg 2005.

Pantasopoulos, Nikolaos I.: Thiersch und v. Maurer: Sozialer Realismus und historische
Romantik im Rechtssystem des wiedererstandenen Griechenland, in: W. Siegler (Hrsg.):
Friedrich Thiersch und die Entstehung des griechischen Staates aus der Sicht des 20. Jahr-
hunderts, Thiersch-Symposion im Goethe Institut Athen (15.—17. Oktober 1990), Athen
1990, S. 23-42.

Papadopoulos-Kerameus, Athanasius: Varia Graeca sacra: sbornik greceskich neizdan-
nych bogoslovskich tekstov IV — XV vekov, St. Petersburg 1909.

Papastamos, Demetrios: The effect of the Nazarene thought on the modern Greek
church painting, Athen 1977.

Patsourakou, Stavroula N.: Aspekte der Antike-Rezeption im deutschen Geistesleben des
19. Jahrhunderts und Wurzeln des deutschen Philhellenismus, in: Konstantinou, Evangelos

(Hrsg.): Rezeption der Antike und europiischer Philhellenismus (= Philhellenische Studien
Bd. 7), Wiirzburg 1998, S. 209-220.

Pecht, Friedrich von: Geschichte der Munchener Kunst im neunzehnten Jahrhundert,
Miinchen 1888.

Plank, Bernhard: Katholizitit und Sobornost’. Ein Beitrag zum Verstindnis der Katholizi-

tit der Kirche bei den russischen Theologen in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts,
Das 6stliche Christentum, Heft 14, Wiirzburg 1960.

Plitt, Gustav Leopold (Hrsg.): Aus Schellings Leben. In Briefen. Bd. 2 (1803—1820), Leip-
zig 1870.

Pollali, Aggeliki: An Overview of Greek Painting in the 19th century, in: Anistoriton, elec-
tronic Journal of History, D. I. Loizos (Hrsg.) Bd.2., 0. Ort 1998. Online verfiighar unter
http://www.anistor.gr/english/enback/e984.htm, zuletzt gepruft am 17.01.2013.

Pusey, Edward Bouvarie: The Holy Eucharist, a Comfort to the Penitent: a sermon
preached before the University, in the Cathedral Church of Christ, in Oxford, on the
fourth Sunday after Easter, Oxford 1843. Deutsche Ubertragung: Willman, E. (Hrsg.): Das
Heilige Abendmabhl, ein Trost fir die BuBfertigen, Eine Predigt von E. B. Pusey gehalten
vor der Universitit in der Cathedralkirche Christi zu Oxford am vierten Sonntage nach
Ostern, ins Deutsche tbertragen und kommentiert von E. Willmann, Regensburg 1844.

282



Online verfiighar unter https://archive.org/details/a625928000puseuoft, zuletzt geprift
am 15.10.2016.

Raczynski, Atanazy: Histoire de I'art moderne Allemagne. 3 Bde., Paris 1836—1841.

Rezvykh, Peter: Schelling und Russland. Philosophie in iiberregionalen Netzwerken, in:
Akademie aktuell. Zeitschrift der Bayerischen Akademie der Wissenschaften Nr. 20, Heft 1
(2007), Dietmar Willoweit (Hrsg.), Miinchen 2007, S. 22-24.

Rezvykh, Peter: Schellings Rede tiber die Bibelgesellschaften, in: Zeitschrift fiir neuere
Theologiegeschichte/ Journal for the History of Modern Theology Bd. 14, Heft 1 (Juni
2007), Richard E. Crouter und Friedrich Wilhelm Graf (Hrsg.), Berlin 2007, S. 1-48.

Rezvykh, Peter: Schelling im Dialog mit den russischen Intellektuellen. (In russischer
Sprache), veroffentlicht in: HAO. HesaBucumsrii ¢pmaorormaeckutit xxypuas. N° 91 / 2008
("UFO" 2008 Ne91, Europiischen Philosophie der XVIII — Anfang XIX Jahrhunderts in
Russland). Online verfiighar unter http://magazines.russ.ru/nlo/2008/91/te8.html, zuletzt
gepruft am 24.11.2016.

Rumohr, Karl Friedrich von: Italienische Forschungen. 3 Bde., Berlin und Stettin 1827—
1831.

Zomnag, Trpobeog I Evog dyvwotog Onoowed. Tepdg vaog Ayiag Totddog pwotnig
nopowniag AOnvav, Athen 2000.

Sandkiihler, Hans Jorg: Idealismus, in: Enzyklopiddie Philosophie, Hans J6rg Sandkiihler
(Hrsg.), 3 Bde, 2. Auflage, Hamburg 2009.

Schade, Heidemarie (Hrsg.): Ludwig Thiersch: (1825-1909), Olstudien und Zeichnungen
eines Spatnazareners. Aachener Kunstblitter, Sonderband VII, zur Ausstellung Ludwig
Thiersch im Suermondt-Ludwig-Museum Aachen, Aachen 1979 (unpag).

Schafarczyk, W. (Hrsg.): Ludwig Thiersch. Studienblitter, Entwiirfe, Vorstudien. Ausstel-
lung im Rathaus Kelkheim vom 26. Februar—13.Mirz 1983, Kelkheim 1983. Text von
Helga Schafarczyk [Typoskript, verfiighar in der Bayerischen Staatsbibliothek].

Schifer, Godehard (Hrsg.): Das Handbuch der Malerei vom Berge Athos, aus dem hand-
schriftlichen neugriechischen Urtext iibersetzt. mit Anmerkungen von Didron d. A. und
eigenen von Godeh. Schifer, Trier 1855. Online verfiighar unter
http://openlibrary.org/books/01.24944191M/Das_Handbuch_der_Malerei_vom_Berge
Athos, zuletzt gepriift am 08.10.2013.

283


https://translate.googleusercontent.com/translate_c?depth=1&hl=de&rurl=translate.google.de&sl=ru&tl=de&u=http://magazines.russ.ru/nlo/2008/91/&usg=ALkJrhhLkx87kD00iIcJigKljWgUS7DB6w

Schaper, Christa: August Riedel (1799-1883). Ein Bayreuther Maler-Professor an der r6-
mischen Akademie San Luca, Archiv fir Geschichte von Oberfranken, Bd. 65, Bayreuth
1985, S. 417-435.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Historisch-kritische Ausgabe. Reihe 1: Werke, Bd. 9:
System des transscendentalen Idealismus (1800). Teilband 1., Harald Korten und Paul
Ziche (Hrsg.), Stuttgart 2005

Schelling, F.W.].: Texte zur Philosophie der Kunst, ausgewihlt und eingeleitet von W.
Beierwaltes, Stuttgart 2004.

Schelling, F.W ].: Friedrich Wilhelm Joseph von Schellings simmtliche Werke. Zweite
Abtheilung, Vierter Band: Philosophie der Offenbarung, K.F.A. Schelling (Hrsg.), Stutt-
gart/ Augsburg 1858.

Schlegel, Friedrich von: Simmtliche Werke, 10 Bde., Wien 1822-1825.

Schnell, Werner: Neue skulpturale Aufgaben des 19. Jahrhunderts, in: Kunsthistorische
Arbeitsblatter, 3/2004, S. 51-60.

Schnurr, Jan Carsten: Weltreiche und Wahrheitszeugen. Geschichtsbilder der protestanti-
schen Erweckungsbewegung, Géttingen 2011.

Scholler, Heinrich: Thierschs Grundideen fiir die Neugestaltung Griechenlands, in: Fried-
rich Thiersch und die Entstehung des griechischen Staates aus der Sicht des 20. Jahrhun-
derts. Goethe-Institut Athen (Hrsg.), Athen 1991. S. 187-207.

Scholler, Heinrich: Das alternative oder revolutionire Denken des Philhellenen Friedrich
Thiersch, in: Konstantinou, Evangelos (Hrsg.): Ausdrucksformen des europaischen und
internationalen Philhellenismus vom 17.—19. Jahrhundert (= Philhellenische Studien, Bd.
13), Frankfurt 2007.

Schorn, Ludwig: Kunstblatt Nr.1, Januar 1832.
Schroeder, Veronika: Die Allerheiligen-Hofkirche, in: dies. (Hrsg.): Allerheiligen-
Hofkirche. perpetuus transitus, Minchen/New York 1997.

Schultze, Viktor (Hrsg.): Archiologische Studien tiber altchristliche Monumente, Nr. 20,
Wien 1880.

Schwarzlose, Karl: Der Bilderstreit, ein Kampf der griechischen Kirche um ihre Eigenart
und um ihre Freiheit, Gotha 1890.

284



Seewald, Berthold: Friedrich Thiersch und die Griechenlandberichterstattung der ,,Allge-
meinen Zeitung® aus Augsburg, in: W. Siegler (Hrsg.): Friedrich Thiersch und die Entste-
hung des griechischen Staates aus der Sicht des 20. Jahrhunderts, Thiersch-Symposion im
Goethe Institut Athen (15.—17. Oktober 1990), Athen 1990, S. 157-171.

Seidl, Wolf: Das Land der Griechen mit der Seele suchen..., Uber das Griechenlandbild
der deutschen Klassik, in: Evangelos Konstantinou und Ursula Wiedenmann (Hrsg.): Eu-
ropiischer Philhellenismus. Ursachen und Wirkungen (= Philhellenische Studien, Bd. 1),
Neuried 1989, S. 15-306.

Sfyroeras, Vassilios: Kritische Ansichten griechischer Gelehrter zur Person Friedrich
Thierschs, in: W. Siegler (Hrsg.): Friedrich Thiersch und die Entstehung des griechischen
Staates aus der Sicht des 20. Jahrhunderts, Thiersch-Symposion im Goethe Institut Athen
(15.-17. Oktober 1990), Athen 1990, S. 85-98.

Skrobucha, Heinz: Ikonen, 16.—19. Jahrhundert. Russland-Griechenland-Rumainien-
Bulgarien. Aus Sammlungen von Freunden der Gesellschaft der Ikonenkunst e.V. Eikon

und aus dem Tkonenmuseum Recklinghausen. Kat. Ausst. Leopold-Hoesch-Museum, Dii-
ren (6. Dezember 1981-24. Januar 1982), Recklinghausen 1981, S. 14-17.

Slavisches Institut Miinchen (Hrsg.): Stroanovskij Ikonopisnyj Licevoj Podlinnik. Neu
aufgelegt als Tkonenmalerhandbuch der Familie Stroganow, Miinchen 1965.

Stakemeier, E.: Konfessionskunde heute im Anschluss an die ,,Symbolik* Johann Adam
Mohlers, Paderborn 1959.

Stephan-Kaissis, Christine: Ludwig Thiersch und die griechischen Kinstler der ,,Miin-
chener Schule®, in: Maria Xanthu (Hrsg.), EAAnvec nokhitéyveg oty Axadnpio tov
Movayov tov 190 o 206 awewva 2006 [Griechische Kinstler in der Miinchener Akademie
im 19. und 20. Jahrhundert], Thessaloniki 20006, S. 84-91.

Stephan-Kaissis, Christine: Bayern und Byzanz. Zum romantischen Byzantinismus deut-
scher Kinstler im 19. Jahrhundert, in: Mitteilungen zur spitantiken Archiologie und by-
zantinischen Kunstgeschichte, Johannes G. Deckers, Marcell Restle, Avinoam Shalem
(Hrsg.), Heft 3. Wiesbaden 2002, S. 125-163.

Stolz, Ruprecht: Die Walhalla. Ein Beitrag zur Denkmalsgeschichte im 19. Jahrhundert.
Univ. Diss. Koln, Kéln 1977.

285



Sturdza, Aleksandr S.: (Buvres posthumes religieuses, historiques, philosophiques et
littéraires d’Alexandre de Stourdza, Paris 1858—61, 5 Bde., Bd.1: Etudes morales et religieu-
ses. Double parallele.

Siinderhauf, Esther Sophia: Griechensehnsucht und Kulturkritik. Die deutsche Rezeption
von Winckelmanns Antikenideal 1840-1945, Oldenburg 2004.

Suhr, Norbert: Nazarener in Rheinland-Pfalz — Ein Uberblick, in: Die Nazarener — vom
Tiber an den Rhein. Drei Malerschulen des 19. Jahrhunderts, Kat. Ausst. Landesmuseum
Mainz (10. Juni—25. November 2012), Nico Kirchberger (Hrsg.), Regensburg 2012, S. 13—
25.

Suttner, Ernst Christoph: Offenbarung. Gnade und Kirche bei A.S. Chomjakov, in: Das
ostliche Christentum, Neue Folge, Heft 20, Wiirzburg 1967, S. 5-200.

CoaoBreBa, Tarpana AsekceeBHa: AHrAniickas Habepexnad, St. Petersburg 2004.
CosoBreBa, Taresua AaekceeBHa: ABopriosas HaOepexkHas, St. Petersburg 2005.
Tilliette, Xavier: Schelling. Biographie, Stuttgart 2004.

Tilliette, Xavier: Schelling im Gesprich mit den Alten. Il pitagorismo dell'ldentita, in: Rai-
ner Adolphi und J6rg Jantzen (Hrsg.): Das antike Denken in der Philosophie Schellings (=
Schellingiana, Bd. 11), Stuttgart 2004, S. 1-20.

Thiersch, Heinrich: Mitteilungen tiber das katholische System der Theologen zu Oxford,
in: Zeitschrift fir Protestantismus und Kirche, Adolph Harlel3 (Hrsg.) N.F. 3 (1842), Ex-

langen 1842, S. 341-378.

Thiersch, Heinrich W. J.: Griechenlands Schicksale, vom Anfang des Befreiungskrieges bis
auf die gegenwirtige Krisis in kurzer Ubersicht dargestellt, Frankfurt a. Main 1863.

Thiersch, Heinrich W.].: Friedrich Thiersch’s Leben. Bd. 1 (1784-1830), Leipzig 1866.

Turczynski, Emanuel: Bayerns Anteil an der Befreiung und am Staatsaufbau Griechen-
lands, in: Das neue Hellas. Griechen und Bayern zur Zeit Ludwigs 1., Kat. Ausst. Bayeri-
sches Nationalmuseum, Miinchen (9. November 1999 —13. Februar 2000), Reinhold
Baumstark (Hrsg.), Miinchen 1999.

286



Wabhl, Hans: Goethes Anstof3 zur russischen Ikonenforschung, in: Goethe, Neue Folge des
Jahrbuchs der Goethegesellschaft, Hans Wahl und Andreas B. Wachsmuth (Hrsg.), Bd. 10.,
Weimar 1947, S. 219-226.

Wallmann, Johannes: Der Pietismus. Die Kirche in ihrer Geschichte. Ein Handbuch. Be-
grundet v. Kurt Dietrich Schmidt u. Ernst Wolf, Bernd Moeller (Hrsg.), Bd. 4, Géttingen
1990.

Wasmuth, Jennifer: Ostliche Orthodoxien: Die Verbreitung des sobornost-Konzeptes in
den orthodoxen Kirchen, in: EGO, European History online, publ. 16.04.2012, hrsg. v.
Leibniz Institut fur Europiische Geschichte (IEG), Mainz 2012.04.16. Online verfiigbar
unter http://ieg-ego.ecu/de/threads/crossroads/ religionsracume-und-
konfessionsracume/jennifer-wasmuth-oestliche-orthodoxien-die-verbreitung-des-
sobornost-konzeptes-in-den-orthodoxen-kirchen, zuletzt gepriift am 16.12.2016.

Wasmuth, Jennifer: Akademische Theologie im zaristischen Russland in ihrer Bedeutung
fiir die neuere orthodoxe Theologie, in: Erfurter Vortrige zur Kulturgeschichte des Ortho-
doxen Christentums 11/2012, Universitit Erfurt 2012. Online verfugbar unter
https://www.uni-erfurt.de/fileadmin/public-
docs/Orthodoxes_Christentum/Erfurter_Vortraege/ ERFURTER_VORTRAEGE_Wasm
uth.pdf, zuletzt gepriift am 19.02.2017.

Wilson, John Elbert: Heinrich W. J. Thiersch und sein Lehrer Schelling. (= Basler und
Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie, Bd. 53), Bern 1985.

Wimmer, Hermann: Die griechische Kirche in Ruflland. Dresden, Leipzig 1848.

Wrede, Henning: Olympia. Ernst Curtius und die kulturgeschichtliche Leistung des Phil-
hellenismus, in: Die modernen Viter der Antike: Die Entwicklung der Altertumswissen-
schaften, Annette Baertschi und Colin G. King (Hrsg.), Berlin 2009, S. 165-210.

Yamaguchi, Kazuko: Altertum und Kunst beim spiten Schelling, in: Rainer Adolphi und
Jorg Jantzen (Hrsg.): Das antike Denken in der Philosophie Schellings (= Schellingiana, Bd.
11), Stuttgart 2004, S. 397—418.

Zambelios, Spyridon: BuZavtivat Melétow: [Tept ITnyov Neoedinvinne EOvotnrog and H'
Ayot 1" Exatovtaetotdog M.X. [Byzantine Studies: On the Origins of the Neohellenic
Nation from the Eighth to the Tenth Century A.D.], Athen 1857.

287



Datenbank

Matrikeldatenbank der Akademie der Bildenden Kiinste, Miinchen, digital verfiigbar unter
http://matrikel.adbk.de.

288



DANK

Dank

Bei allen, die zum Gelingen dieser Arbeit beigetragen haben, méchte ich mich herzlich
bedanken.

Mein erster Dank gilt Frau Prof. Dr. Andrea Gottdang fiir die Betreuung der Dissertation
und die Ubernahme des Erstgutachtens. Thr fachlicher Rat bereicherte meine Sicht auf das
Thema ganz wesentlich. Mein weiterer Dank gilt Herrn Prof. Dr. Hubertus Kohle, der sich
fiir die Ubernahme der Zweitkorrektur zur Verfiigung stellte.

Frau Prof. Dr. Steffi Roettgen hat mich im Rahmen meiner Magisterarbeit auf den Nach-
lass Ludwig Thierschs aufmerksam gemacht; daftr sei ihr an dieser Stelle ebenfalls herzlich
gedankt

Ich danke allen Kirchen, Institutionen und Privatpersonen, die Werke von Ludwig
Thiersch besitzen, diese mir zuginglich machten und mein Forschungsvorhaben unterstiit-
zen. Besonders herzlich sei Maria und Dr. Heinz Loewe sowie Carola und Paul Thiersch
gedankt fiir ihre freundliche und engagierte Begleitung meiner Untersuchungen. Sie ermdg-
lichten mir bereitwillig Zugang zum Nachlass Ludwig Thierschs aus ihrem Familienbesitz.
Der Sammlung und Hofbibliothek der Unternehmensgruppe Fiirst von Hohenzollern,
Sigmaringen, gilt ebenfalls mein Dank fiir die Bereitstellung von Arbeitsmaterialien.
Bedanken mochte ich mich au3erdem bei den Mitarbeiterinnen der Handschriftenabteilung
der Bayerischen Staatsbibliothek Miinchen, Dr. Ingrid Riickert, Dr. Cornelia Jahn, Dr. Ni-
no Nodia und Elfrun Koch. Sie unterstitzten mich im Quellenstudium, indem sie mir je-
derzeit bereitwillig Abbildungsmaterial und ihre Hilfe in der Bearbeitung der Dokumente
zur Verfugung stellten. Ich bedanke mich zudem bei Frau Dr. Anastasia Lazaridou fir die
Erméglichung der Einsichtnahme in das Quellenmaterial aus dem Bestand des Byzantini-
schen und Christlichen Museums in Athen.

Fir den Blick von auBen auf meine Arbeit, die fruchtbaren Diskussionen und ihre Freund-
schaft bedanke ich mich herzlichst bei Dr. Karin Wimmer und Julia Westner, die sich um
die Durchsicht des Manuskripts und das Layout kimmerten. Fur die abschlieBende Kor-
rektur des Manuskripts danke ich herzlichst meiner Mutter, Josephine Kaiser.

Mein grofler Dank gilt meinem Mann fiir seine Begleitung auf Forschungsreisen, seinen
Beistand und seine Zuversicht wihrend der Fertigstellung dieser Arbeit.

Ganz besonders danke ich meinen Eltern, die mir stets Geduld, Verstindnis und Unter-
stiitzung in jeglicher Hinsicht entgegenbrachten. Ohne sie wire diese Arbeit nicht zustande
gekommen.

289



KATALOG

KATALOG

290



KATALOG

1. Ludwig Thiersch, Kartons fiir die Nikodemuskirche, Athen und die
Nikolaikapelle, St. Petersburg

Installationsansicht der stindigen Ausstellung im Christlichen und Byzantinischen
Museums in Athen. Die insgesamt 111 Kartons des Bestandes gelangten durch eine
Schenkung Ludwig Thiersch 1891 an das Museum.



KATALOG

W o 53

Sopfsi o gt
O it R

D (//- i ntf A S ) ey o b, FAfoed = /.g:/,; E
W 2y ./z /’/z,/y//,“ /.“/M,,,/A/u/ /v/,// S S A S,

c s 2 s R Nl e 75 %/'. Y ’9‘;//

.le.///,/% /./ Zedy M// 4/// S S iy 2,
Jo, / ,)/ L w//w, i .«// y/v'(«// Faten .,,A'/ [~ /.//
/ 7z w_/_. fllhill v 33 Fainns, M.///ﬁ///ﬁ//i Lok .,//%/é /

oy M.'-( loe /... -
“ J}/ T %‘//‘////},,“ A m.},w ../%K//‘../M.‘b /// W/.:;
% / /M “/// s Bolor v WL e o S .,,./.,.
...‘) UL/ o Lo o SR /____,,,)— /// ) S i & {;L, 2

s / i St : S e .”/“W? G e fes i A, .,//,;z::..}
G Lty B e el K /‘/‘.-',..,.AZ\..\
fite //:/ A TR bW Af/ // Ren e '""""/ /<' 3 S

n-/f AE Ay e 502 < e P 2

"'“/ = / < / e :,»:/‘, ,_‘6/. _,/x} yﬁ S ,..L../... M‘f’»d AP
2T 4—--7‘-"‘, ~ ¥ ; 3 // KT j,,/ ,% / '} /1’4’«/

> e ,__w//,,.,//m/‘,ﬂ/( b, e
/,;_,”A‘. /:.“. 3 4 N e 7 .’//"‘_(‘,,{,;‘_{f,,///z'./. 200 IR /,.:. .)// -—./ T'/

e .z' o o- %/’ 3 l, --"‘“(sv«/ o

» ¢ [ SEPEn LT A f-
oy e ol S /”“' risndisy e A, IV

LS ~-—---,

3 P
- T onn
&_/ o ./,. e sl @

Wt
RWR, Cong Eorsn o iy A S SRS i

//... : ‘“ ; 0’7 = 3 ;
/) et /’/”W//“ A Sl i e 8y Ao Al iamy) el

/ N' 7 7 ) o o

;;, 2o sy S e SIS /’.-.‘ oy Dol ZD
3 S TRl s A
P, [ L e SR ¢ T SN /A ‘i,'"" LA, w2A) Z 4
/ : . QLK NN A S L Juz ; )//. ARk {/’_m u~4.\—£—//,(

o s

(/w.. 7 r'v(“-

/H_,. S At : ) 4//
: /2 A .,.‘/.. .:J,f SR -

B J (o 4 _,/J PR o Sor e A//) : Snts
LN A o e - / & R g S B .'t“/‘k
Lo S VI L s o
y LorAinn e )W/ e L /’; ATy e ‘“ % {’H/ e
‘_,,.‘-,..{) e l—_r e /"“‘y{ = 7 / :
%")’“l“‘-.//“,wﬂ/ﬂ"ﬂ ( /
e ‘J ,ﬂ,‘ .-./ w-./_/y,d/ o :A oy

Aya

A il o bisy

L e B

S sentil ﬂ/L,/. ’
= 7 —A ,l'-. (’»»* ')v /VL bk /
W_A,ga / e b S
— /4 s thand // : /
% f_} **y/f..//fv// // / P :‘« /.'.,4-(/‘4«"( - {(

,}s-%, w/ /// : ,&/[/ ’-‘/ D/a){:..,tg‘ )- /7 7
/-M“ .~ ,._,//ri s w)“' e A)‘JM,,,_A o AN B SR . } ‘/4,“,4/,,/ el

2 \

vt v e =
¢ S Vs STl

4

PR s ) % P > / 3 A

// ot j & ”J : m";.“n’,ﬂ* :’/._.',}_..'__/7 T’.,/‘/ jz( : - // e
3 At AInek CE R D, L B e Wi LA

//‘—,j:‘f /i /’y//‘/"“‘ > j‘uh‘...»‘:’"”/ . .;.‘,.. _/w' 5/”\ P e o g _*7/44%« .
= 2 7 Lty Prae P, }/ )4/ e

2. S BT [ sl i fif Ap

<
_7/ T AR ! Ao TT? A /,"f“« P

..//

7

2 a. Brief von Ludwig Thiersch an August Riedel, 1853 (undatiert)

Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung,
Thierschiana 111, C.11.3.b., verschiedene Schriftstiicke

Der Brief ist undatiert, anhand des Inhalts lasst er sich auf die
1. Jahreshilfte 1853 datieren.



2 b.

PSRN S g

3 2 A%, Pusis A Aoy K
AR S Enr e

KATALOG

Wk ot e iy

. ..J"f’../‘ (/.em.///// Lt Zopn) o s s /K M,/é'{ )///,;;
TESR Y «./ Et] Wt LA /:M Fante, FiAhas .L;./f e =

Gl e T M},C s 8 .,,.,///u‘-. St Ak o //w//
e e u.( l//.\ W ANIY I~ IS

é’,w ,.A-//,.,) SORS e i % et .,z}//u WA sy

[ (o)

(7’—-/ru ZJ«-“. s’-ﬂt—‘/\ ‘.(-?,Z- *'{"‘h'")‘ ,/Gm /ovc¢r/
Lk g on ///

Al A
/,J(/.J/ﬁvm'f&"" e

”M@ : f//“*“/ ///..--.}.-. ’
afawen e B -~ 4-« ol ﬂ /‘
Hins TN sy P o e b oy g ,.,,,//,z’(' Ly, /‘WM.W

g .«»—f i} S el a '~ W s -v\}/(-.
e -I & ,/ gy oA P AN . Ve -/

i e
2 B e /Zi dities oy //f//

L e e
’u ﬁ‘ ’/_ %,‘,F i '/.-vaw
‘ WA W L s’ 2 Bl //A
7"‘—”)(; wer. . &t{»{%r /l///fztg K‘ “"""(“ ‘///4 /(5 /y/
G i e B LT,
{’x'uA/ A Y / a 4/5 !/w u« e 4‘“/4 // ',‘{“ ¢
. “ i P —4}' A
Z ; . ﬁ,,,/;«/«)’ i g 2 ; s /jw
/*/'“.’“}:///f’/”gwj';/". ol BT 47, ”"‘//// it
o i W S g B | e S oy
7 o /‘7“//,_-4,(,;:;__.., Atlf“-‘// e /:;}ﬂﬂ“ z‘” /@‘/_ ,///,._ po Vy‘wu

ayk _ S g
¢ e W sl S ot ey //N ,’: Pa R L)
,/(.//&y«l‘“ Py O Loorlls, T 7 .}f‘//“"‘“ DA -

G WSSO e i B § 55 O
B SN G il U ik v
e ad ¢ // .')V// g =\ o i 5 “r

' K

/A ,.;/;«
(4

can El 65 o :
AT LY D LSt i
T A T i N e o
o TR ot ol IS AR s L Oz..:f-%
-vj/‘\, ﬁ...// . ¢ )t'. //2 /
/“ L ey /w} ”““f/(} o ':,&» «/-,//—Jf%«ww L s o
A ETIA Sl

.ﬂ/&/f%-&// A LI i ;,7/%“5‘2\

. .2 az, i A S
‘9”/}7//4V.,,/ A i VM"; // 5... . A

P L7 A ¢ ’ ./“ )/*/ o w-—? 5 fi . W_,/mr“{__‘_‘___
;y_ﬂ e W/‘/ A . X3 -(-/Z‘../ W -:«/ > G
//M (/@ /.._. f "f‘/‘ k. 3/*&-{’(«//{'.4- (’f-dn///‘““""' X ﬁj““\
p v/ S -~ > ? P
a.//é_ ;’Z'.,.),,.n,.., Y, -'/ y ; ,)7,-. "/':7‘ /‘///g‘*//‘_,z“%

-

”5%// uzz{:,—*‘ & gty

wres s

Sl s :
W £ -—-')w -4:’J~ %
50’ /A. ; ._//é/ 4 L P

Brief von Ludwig Thiersch an August Riedel, 1853 (undatiert)

Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung,
Thierschiana 111, C.11.3.b., verschiedene Schriftstiicke

Der Brief ist undatiert, anhand des Inhalts ldsst er sich auf die
1. Jahreshilfte 1853 datieren.



KATALOG

S G

U S T
v

?
|

2 c. Brief von Ludwig Thiersch an August Riedel, 1853 (undatiert)

Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung,
Thierschiana 111, C.11.3.b., verschiedene Schriftstiicke

Der Brief ist undatiert, anhand des Inhalts lisst er sich auf die
1. Jahreshilfte 1853 datieren.



KATALOG

2 d. Brief von Ludwig Thiersch an August Riedel, 1853 (undatiert)

Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung,
Thierschiana 111, C.11.3.b., verschiedene Schriftstiicke

Der Brief ist undatiert, anhand des Inhalts lisst er sich auf die
1. Jahreshilfte 1853 datieren.



KATALOG

3. Heinrich Maria von Hel3, Allerheiligen-Hofkirche, Innenansicht (um 1837)

kolorierte Radierung,
Miunchen, Stadtmuseum, Graphiksammlung, Inv. 51/402



KATALOG

4 a. Ikonostase, Salvatorkirche, Miinchen
4 b. Euthymios Dimitrou , Abendmabhl, 1828

Tkonostase nach Entwurf Leo von Klenzes, Ikonen von Euthymios Dimitrou.

Detail Abendmahl von Euthymios Dimitrou



KATALOG

;

- kit 53

5. Grundriss der Nikodemuskirche, Athen

Rot markiert ist der Grundriss der heutigen Kreuzkuppelkirche



KATALOG

6. Fresko an der Siidwand, Nikodemuskirche, Athen, 11. Jahrhundert

Altestes erhaltenes Fresko der Nikodemuskirche



KATALOG

7. Fresken im Altarraum der Nikodemuskirche, Athen aus byzantinischer
Zeit

Die Fresken mit Kirchenviterdarstellungen stammen vermutlich aus dem 11.
Jahrhundert. Die Restaurierung erfolgte durch Ludwig Thiersch um 1853.



KATALOG

8. Ikonostase der Nikodemuskirche, Athen mit Blick durch die Kénigstiir in
den Altarraum mit alten Fresken

Die alten Fresken im Altarraum stammen vermutlich aus dem 11. Jahrhundert. Die
Restaurierung erfolgte durch Ludwig Thiersch um 1853.

Die Gemilde der Tkonostase von Ludwig Thiersch sind in Ol auf Metallplatten
ausgefithrt und wurden 1855 fertiggestellt.



KATALOG

9 a. Ludwig Thiersch, Propheten, 1853, Bleistift auf Papier, 20,4 x 33,5 cm.

Studien nach Mosaiken in der Klosterkirche Daphni (Mon{ Dafniou), bei Athen



KATALOG

9 b. Ludwig Thiersch, Daphni Propheten, 1853, Bleistift auf Papier, 20,4 x
33,5 cm.

Studien nach Mosaiken in der Klosterkirche Daphni (Moni Dafniou), bei Athen



KATALOG

9 c. Ludwig Thiersch, Daphni Propheten, 1853, Bleistift auf Papier, 20,4 x
33,5 cm.

Studien nach Mosaiken in der Klosterkirche Daphni (Moni Dafniou), bei Athen



KATALOG

G LTS T

10. Ludwig Thiersch, zwer Studienblitter eines griechisch-orthodoxen
Geistlichen beim Studium in Frontal- und Riickansicht, 1853, Bleistift auf
Papier, 20,4 x 33,5 cm.

Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung,

Supplement zu Thierschiana I1I: Nachlass Ludwig Thierschs aus dem Besitz Dr. Heinz
Loewe. Skizzenbuch Ludwig Thiersch: ,,IV. Theil. Fortsetzung der Reise nach
Sicilien, Capri, Rom, Orvieto, Perugia, Ancona nach Athen. (mit Papa) u. Aufenthalt
in Griechenland 1852 u. 53.%, S. 82.



KATALOG

11. Ludwig Thiersch, Griechisch-orthodoxer Geistlicher beim Studium, 1853,
Bleistift auf Papier, 20,4 x 33,5 cm.

Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung,

Supplement zu Thierschiana I1I: Nachlass Ludwig Thierschs aus dem Besitz Dr. Heinz
Loewe. Skizzenbuch Ludwig Thiersch: ,,IV. Theil. Fortsetzung der Reise nach
Sicilien, Capri, Rom, Orvieto, Perugia, Ancona nach Athen. (mit Papa) u. Aufenthalt
in Griechenland 1852 u. 53.%, S. 81.



KATALOG

12 a. Ludwig Thiersch, HI. Hermogenes , 1854-55, Nikodemuskirche, Athen.

Monumentales Fresko, Nikodemuskirche



KATALOG

12 b. Ludwig Thiersch, HI. Paulus 1854-55, Nikodemuskirche, Athen.

12 c¢. HI. Paulus, 11. Jh., Hosios Lukas, Narthex (Ostwand), Prifektur
Bootien, Mittelgriechenland.

Monumentales Fresko, Nikodemuskitche.

Monumentales Mosaik, Narthex (Ostwand) Hosios Lukas.



KATALOG

13 a. Ludwig Thiersch, Griechisch-orthodoxer Bischof beim Studium, 1853,
Bleistift auf Papier, 20,4 x 33,5 cm.

Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung,

Supplement zu Thierschiana I1I: Nachlass Ludwig Thierschs aus dem Besitz Dr. Heinz
Loewe. Skizzenbuch Ludwig Thiersch: ,,IV. Theil. Fortsetzung der Reise nach
Sicilien, Capri, Rom, Orvieto, Perugia, Ancona nach Athen. (mit Papa) u. Aufenthalt
in Griechenland 1852 u. 53.%, S. 83.



KATALOG

13 b. Ludwig Thiersch, zwei Studienblitter mit Kostiim- bzw. Figurenstudien
Griechisch-orthodoxen Geistlicher, 1853, Bleistift auf Papier, 20,4 x 33,5 cm.

Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung,

Supplement zu Thierschiana I1I: Nachlass Ludwig Thierschs aus dem Besitz Dr. Heinz
Loewe. Skizzenbuch Ludwig Thiersch: ,,IV. Theil. Fortsetzung der Reise nach
Sicilien, Capri, Rom, Orvieto, Perugia, Ancona nach Athen. (mit Papa) u. Aufenthalt
in Griechenland 1852 u. 53., S. 91.



KATALOG

14. Innenansicht Nikodemuskirche, Athen.

Freskierung von Ludwig Thiersch 1853-1854
Olgemilde der Tkonostase von Ludwig Thiersch 1854-1855



KATALOG

15. Ludwig Thiersch, Prophetengestalten aus dem AT, Emanuelkuppel, San
Marco, Venedig

Tusche auf Pergament, undatiert (um 1853)



KATALOG

16. Ludwig Thiersch, Pantokrator, Emanuelkuppel, San Marco, Venedig

Tusche auf Pergament, undatiert (um 1853)



KATALOG

9,
|
wl
A
N
N
H
C

17 a-b. Ludwig Thiersch, HI. Johannes Chrysostomos 1854-55,
Nikodemuskirche, Athen.

a. Karton, Christliches und Byzantinisches Museum Athen, Inv. BXM 18058,
b. Monumentales Fresko, Nikodemuskirche



KATALOG

18. Innenansicht Nikodemuskirche, Athen

Ganzfigurige Darstellung des HI. Johannes Chrysostomos. Freskierung von Ludwig
Thiersch.



KATALOG

19. Ludwig Thiersch, Nischenfiguren, St. Domenico, Perugia, 1853, Bleistift
auf Papier, 20,4 x 33,5 cm.

Studien nach den Nischenfiguren des sogenannten A/tars der Madonna del Rosario
Agostino di Duccios von 1459 in St. Domenico, Perugia.

Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung,

Supplement zu Thierschiana I1I: Nachlass Ludwig Thierschs aus dem Besitz Dr. Heinz
Loewe. Skizzenbuch Ludwig Thiersch: ,,IV. Theil. Fortsetzung der Reise nach
Sicilien, Capri, Rom, Orvieto, Perugia, Ancona nach Athen. (mit Papa) u. Aufenthalt
in Griechenland 1852 u. 53., S. 25.



KATALOG

20 a. Ikonostase, Nikodemuskirche, Athen

Konzeption und Architektur der Ikonostase von Frangois Boulanger.
Olgemilde auf Metallplatte von Ludwig Thiersch 1854-1855



KATALOG

a6 |
o)

o

s". 5\

- ’/3\ -
§

< 1
C.ORNONLTS AL S<

—

20 b. Ludwig Thiersch, Abendmahl, 1855. Detail Ikonostase.

Ol auf Metallplatte
Tkonostase Nikodemuskirche, Athen.



KATALOG

21. Ludwig Thiersch, Abendmahl, 1885

Ol auf Leinwand
Monchsroth, Klosterkirche St. Peter und Paul



KATALOG

22. Ludwig Thiersch, Christus mit den zwei Jiingern in Emmaus, 1896,

Ol auf Leinwand, 260 x 160 cm
Das Altargemilde von Ludwig Thiersch befindet sich in situ in der evangelischen

Kirche St. Maria Magdalena, Brachstadt bei Donauw6rth.



KATALOG

23 a. Ludwig Thiersch, Sedes Sapientiae, Kuppelfresko in der Apsis der
Nikodemuskirche, 1853-1854

23 b. Nikiphoros Lytras, Platytera, 1855, Marienkirche (Panagia
Evangelistria) auf Tinos.

Kopie nach Ludwig Thierschs Marienfresko in der Apsiskuppel, Nikodemuskirche,
Athen.



KATALOG

24. Ludwig Thiersch, Nikolaus Gysis, 1865, Ol auf Leinwand, 40x 34,5 cm.

Ludwig Thierschs Portrit seines Schiilers Nikolaus Gysis befindet sich in
Privatbesitz.



KATALOG

25 a-c. Ludwig Thiersch, Entwurf und Ausfithrung des Deckenfreskos fiir
die griechisch-orthodoxe Wiener Kirche

a. Ansicht Deckenfresko

b. Aquarellierte Bleistiftzeichnung mit Quadrierung, Nachlass Ludwig Thierschs
aus dem Besitz von Dr. Heinz Loewe

c. Lavierte Tuschezeichnung tber Bleistiftzeichnung. Nachlass Ludwig Thierschs
aus dem Besitz von Dr. Heinz Loewe



KATALOG

26. Ludwig Thiersch, Studien fiir die griechisch-orthodoxe Wiener Kirche

Bleistiftstudie fir Jesaia, aus dem Skizzenbuch Wiener Kirche 1856
Nachlass Ludwig Thierschs aus dem Besitz von Dr. Heinz Loewe. 10,8 x 14,4 cm



KATALOG

b o

&

N Oy
b\ 1y
A \

\ .

\ )

\f |\
’ 1 4
| \

3 \ )

. . \ %

\ \ {

\
' \ |
\}
R\ AN
N
)R, T | i
%
5
\
'E |
:
|
)
'y 1
. * A )
<

27 a. Nikolaikapelle im Nikolaipalast, St. Petersburg, Historische Fotografie,
um 1863

Entwurf und Austithrung des Freskenprogrammes durch Ludwig Thiersch, 1860—
03



KATALOG

1, 2D A
3 ‘/}',"‘-u {A.:'('../z( l€e e // “ - /( wd & 7

7))
o T Jc‘/./,.,7o’[z

-

A7 ‘.‘A/:- -»-/:/"»/ i £

v An medibus GraTuers Wice tud Woealsjinid
-.ru.;u.‘».;. 1862 .

27 b. Historische Fotografien nach den Entwiirfen Ludwig Thierschs fur die
Nikolaikapelle St. Petersburg, 1862/63

Entwurf und Ausfithrung des Freskenprogrammes durch Ludwig Thiersch, 1860—
64. Fotografien mit eigenhidndiger Beschriftung Ludwig Thierschs



KATALOG

28 a. Blick auf die Ikonostase, St. Sophia, London.

Simtliche Bilder der Tkonostase von Ludwig Thiersch, Ol auf Metallplatte



KATALOG

28 b und c. Kreuzigungsgruppe, Ikonostase, 1880, St. Sophia, London

b. Bilder der Kreuzigungsgruppe, Ol auf Metallplatte

c. Studien zum HY. Johannes und zur Maria, 1880, Bleistift auf Papier.
Die beiden grof3formatigen Zeichnungen Thierschs befinden sich in der
Handschriftenabteilung, Bayerische Staatsbibliothek, Miinchen.

Modell stand Paula, die Tochter Ludwig Thierschs



KATALOG

29 a. Ludwig Thiersch in seinem Atelier in Képpeleck bei Berchtesgaden,
1892.

Im Hintergrund sind die Bilder fir die Ikonostase der Pariser Kirche St. Etienne zu
erkennen. Es handelt sich um monumentale Olgemilde fiir die Ikonostase, die
Christus, Maria mit dem Kinde, die Abendmahlsdarstellung ,sowie ganz links
angeschnitten, Johannes d. Tdufer oder Gemilde des HI. Stephanus zeigen.



KATALOG

AR
| :

29 b. Ikonostase in der griechisch-orthodoxen Kirche St. Etienne, Paris, Rue
Georges-Bizet.
Gemilde von Ludwig Thiersch, 1892

Ol auf Metallplatte

Ludwig Thiersch schuf 1894 weitere 7 Olbilder fiir die Seitenwiinde der Kirche: HL.
Paulus, Demetrius, Sophia, Helena (ganze Figuren) u. Andreas, Nicolaus, Olga
(halbe. Figuren).



KATALOG

s
Y
~f- |

AL

vk
P

B

30. Blick in die Apsis der Hedinger Kirche, Sigmaringen.

Mosaikentwiirfe von Ludwig Thiersch
Apsiskuppel 1891, unterer Teil der Apsis, 1896
Ausfihrung durch die Mosaikfabrik Neuhauser, Innsbruck.



KATALOG

Abbildungsnachweis
Die Reihenfolge der Abbildungen richtet sich nach der ersten Nennung im Textband.

1. Installationsansicht der stindigen Ausstellung, Christliches und Byzantinisches
Museum Athen. Foto online unter: http://www.byzantinemuseum.gt, zuletzt
gepruft am 18.03.2013.

2. a—d. Bayerische Staatsbibliothek Minchen, Handschriftenabteilung, Thierschiana
HI, C.I1.3.b., verschiedene Schrifistiicke. Brief von Ludwig Thiersch an August
Riedel, 1853. Abbildung: Bayerische Staatsbibliothek Miinchen.

3. Munchen, Stadtmuseum, Graphiksammlung, Inv. 51 / 402, Abb. vgl.
Winfried Nerdinger (Hrsg.), Leo von Klenze. Architekt mwischen Kunst und Hof
1784—1864, Minchen u.a. 2000, S. 383.

4. a. Foto: Privat, die Autorin.
b. Foto: Privat, die Autorin.

5. Twobeog Xannds, 'Evas dyvworos Oyoaved [Ein unbekannter Schatz)]. lepos vads
Ayiag Towddog pwaric magotriac AOyvedw [Die Kirche der Hetligen Dreifaltigkeit der
russischen Gemeinde von Athen], Athen 2006, Abb. S. 17.

6. Twobeog Xannds, 'Evas dyvworos Oyoaved [Ein unbekannter Schatz)]. lepos vads
Ayiag Torddog pwaric magotriac AOyvedw [Die Kirche der Hetligen Dreifaltigkeit der
russischen Gemeinde von Athen], Athen 2006, Abb. S. 32.

7. Twobeog Xoanndg, 'Evac dyvworos Onoaveo [Ein unbekannter Schatz]. ‘lepoc vaos
Ayiag Towadog pwaric magotrias AOyvedv [Die Kirche der Hetligen Dreifaltigkeit der
russischen Gemeinde von Athen], Athen 2006, Abb. S. 63.

8. Twobeog Xannds, 'Evac dyvworos Onoaved [Ein unbekannter Schatg)]. ‘lepos vaos
Ayiag Towdadog pwaric magotrias AOyvedv [Die Kirche der Heiligen Dreifaltigkeit der
russischen Gemeinde von Athen], Athen 2006, Abb. S. 64.

9. a—c. Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung, Thierschiana
I, Supplement Dr. Loewe. Foto: Privat, die Autorin.

10. Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung, Supplement zu
Thierschiana III: Nachlass Ludwig Thierschs aus dem Besitz Dr. Heinz Loewe.
Skizzenbuch Ludwig Thiersch: ,,IV. Theil. Fortsetzung der Reise nach Sicilien,
Capri, Rom, Orvieto, Perugia, Ancona nach Athen. (mit Papa) u. Aufenthalt in
Griechenland 1852 u. 53.%, S. 82. Foto: Privat, die Autorin.

11. Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung, Supplement zu
Thierschiana III: Nachlass Ludwig Thierschs aus dem Besitz Dr. Heinz Loewe.
Skizzenbuch Ludwig Thiersch: ,,IV. Theil. Fortsetzung der Reise nach Sicilien,
Capri, Rom, Orvieto, Perugia, Ancona nach Athen. (mit Papa) u. Aufenthalt in
Griechenland 1852 u. 53.%, S. 81. Foto: Privat, die Autorin.

12. a-bTipo0soc Xounac, 'Evas dyvworog Onoavgd [Ein unbekannter Schatz]. lepds vads
Aptag Tordoos pworrrjc magotrias Abpvedv [Die Kirche der Heiligen Dreifaltigkeit der
russischen Gemeinde von Athen], Athen 2006, Abb. S. 115.

c. Foto: Shakko/Wikipedia.



13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.
22.
23.

24,

KATALOG

a—b. Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung, Supplement
zu Thierschiana III: Nachlass Ludwig Thierschs aus dem Besitz Dr. Heinz
Loewe. Skizzenbuch Ludwig Thiersch: ,,IV. Theil. Fortsetzung der Reise nach
Sicilien, Capri, Rom, Orvieto, Perugia, Ancona nach Athen. (mit Papa) u.
Aufenthalt in Griechenland 1852 u. 53.%, S. 83. Foto: Privat, die Autorin.
Twobeog Xaunag, Evas dyvworos Onoaved [Ein unbekannter Schatz]. Tepds vads
Apytag Tordoos pwourjc magotxiac Abpvedv [Die Kirche der Heiligen Dreifaltigkeit der
russischen Gemeinde von Athen], Athen 2006, Abb. S. 156.

Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung, Theerschiana 111,
Supplement Dr. Loewe. Foto: Privat, die Autorin.

Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung, Thierschiana 111,
Supplement Dr. Loewe. Foto: Privat, die Autorin.

a. Christliches und Byzantinisches Museum Athen, Inv. BXM 18058, Foto:
Privat, die Autorin.

b. Twwodbeog Xannae, ‘Evac dyvworog Onoaved [Ein unbekannter Schatz)]. lepds vads
Aptag Tordoos pworrrjc magotxias Abpvedv [Die Kirche der Heiligen Dreifaltigkeit der
russischen Gemeinde von Athen], Athen 2006, Abb. S. 128.

Twpobeog Xaunag, 'Evagc dyvworos Onoaved [Ein unbekannter Schatz]. Tepds vads
Aptag Tordoos pwourjc magotriac Abpvedv [Die Kirche der Heiligen Dreifaltigkeit der
russischen Gemeinde von Athen], Athen 2006, Abb. S. 40.

Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung, Supplement zu
Thierschiana III: Nachlass Ludwig Thierschs aus dem Besitz Dr. Heinz Loewe.
Skizzenbuch Ludwig Thiersch: ,,IV. Theil. Fortsetzung der Reise nach Sicilien,
Capri, Rom, Orvieto, Perugia, Ancona nach Athen. (mit Papa) u. Aufenthalt in
Griechenland 1852 u. 53., S. 25. Foto: Privat, die Autorin.

a. Tipobeog XZoawunac, ‘Evag dyvworos Onoavgo [Ein unbekannter Schatz). Teods vads
Aptag Tordoos pworrjc magotriac Abpvedv [Die Kirche der Heiligen Dreifaltigkeit der
russischen Gemeinde von Athen], Athen 2006, Abb. S. 156.

b. Twwodbeog Xannag, ‘Evac dyvworos Onoaved [Ein unbekannter Schatg). Tepds vads
Apitag Tordoos pwourjc magotriac Abyvedv [Die Kirche der Heiligen Dreifaltigkeit der
russischen Gemeinde von Athen], Athen 2006, Abb. S. 121.

Foto: Pfarramt St. Peter und Paul, Monchsroth.

Foto: Pfarramt St. Maria-Magdalena, Brachstadt b. Donauworth.

a. Twwobeog Xoannds, ‘Evag dyvworos Onoaveo [Ein unbekannter Schatz). lepds vacs
Aptag Tordoos pwourjc magotxiac Abyvedv [Die Kirche der Heiligen Dreifaltigkeit der
russischen Gemeinde von Athen], Athen 2006, Abb. S. 128.

b. Christine Stephan-Kaissis, Ludwig Thiersch und die griechischen Kiinstler
der "Miunchener Schule", in: Xanthu (Hrsg.) 2006, Griechische Kiinstler in der
Miinchener Akademie im 19. und 20. Jahrbundert, 84=91. Abb. S. 65.

Sotheby's, London, Kat. Aukt.: The Greek Sale, 9. Mai 2011, Lot 100. Online
unter: http://www.sothebys.com/de/auctions/ecatalogue/2011/the-greek-sale-
111100/10t.100.html, zuletzt geprift am 26.02.2013.



25

26.

27.

28.

29.

30.

KATALOG

a. http:/ /www.voyagevirtuel.de/autriche/ pages/wien-fleischmarkt-gtiechische-
kirche-details-du-plafond-5.php, zuletzt geprift am 18.03.2013.

b. Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung, Thierschiana
I, Supplement Dr. Loewe. Foto: Privat, die Autorin.

c. Bayerische Staatsbibliothek Minchen, Handschriftenabteilung, Thierschiana
III, Supplement Dr. Loewe. Foto: Privat, die Autorin.

Bayerische Staatsbibliothek Munchen, Handschriftenabteilung, Théerschiana I11,
Supplement Dr. Loewe. Foto: Privat, die Autorin.

a. Foto: Saint Petersburg Encyclopaedia. Online unter:

http:/ /www.encspb.ru/object/28046765702dv=2853931022&lc=en, zuletzt
geprift am 08.03.2013.

b. Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung, Thierschiana
I, Supplement Dr. Loewe. Foto: Privat, die Autorin.

a. Kakavas, George, Treasured Offerings. The 1egacy of the Greek Orthodox Cathedral
of St. Sophia, London. London 2002, Abb. S. 40.

b. Foto: GazH, online unter: http://www.flickr.com/photos/gazh /461654383 /,
zuletzt geprift am 22.01.2013.

c. Bayerische Staatsbibliothek Munchen, Handschriftenabteilung, Théerschiana 111,
Portrit Studien 3, Grof3e Schachtel 2. Abb. Bayerische Staatsbibliothek
Minchen.

a. Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Handschriftenabteilung, Thierschiana
III, Supplement Dr. Loewe. Foto: Privat, die Autorin..

b. Foto: Observatoire du Patrimoine Religieux. Online unter:

http:/ /www.patrimoine-religicux.fr/rubriques/haut/album_photo/cathedrale-
orthodoxe-grecque-de-saint-etienne/albumphoto_view, zuletzt gepriift am
04.12.2016.

Foto: Privat, die Autorin.



