Die hermeneutische Frage be1 Herodot

vom pater historiae zur (oToping GrO0eICIS

Inauguraldissertation
zu Erlangung des Doktorgrades der Philosophie

der Ludwig-Maximilians- Universitit Miinchen

vorgelegt von
Pablo Adrian Santana
aus
Buenos Aires (Argentinien)

2016



Erstgutachter: PD Dr. Hans Otto Seitschek
Zweitgutachter: Prof. Dr. Martin Hose

Datum der miindlichen Priifung: 28.06.2016



Vorwort und Danksagung

Meine erste Begegnung mit Herodot geschah an meinem 15. Geburtstag. Ich bekam von zwei guten
Freunde eine Kiste voller Biicher als Geschenk, darunter "Los nueve libros de la Historia" (die
Historien von Herodot).

Die phantastischen Geschichten, die tapfere Tat des Leonidas, die List des Themistokles oder der
Feldzug des Xerxes, alle diese unterschiedlichen Ebenen der Erzdhlung, die die Einzigartigkeit des
Werkes ausmachen, haben mich als Leser von Anfang an fasziniert. Mein personliches Ziel dieser
Arbeit ist es, die Faszination dieses Werkes im Leser erwecken (oder wieder-erwecken) zu konnen.
Zuallererst geht meine Dankbarkeit an Dr. Thomas Beikircher, ohne dessen Hilfe diese Arbeit nicht
hitte entstehen konnen. Weiterhin mochte ich mich auch bei meinen Eltern fiir ihre stindige Unter-
stiitzung, bei meiner Frau fiir ithr Verstdndnis fiir meine Spitberufung zum Studium und bei meinen
Hunden Gaucho und Birli, die wegen dieser Arbeit auf viele Spaziergidnge verzichten mussten,
bedanken.

Vielen Dank auch an PD Dr. Hans Otto Seitschek fiir seine Breitschaft diese Arbeit zu betreuen,
sowie an Prof. Dr. Martin Hose fiir die konstruktiven Gespréache und seine stete Hilfsbereitschaft.
Ich hoffe, alle diese Menschen, die so viel Vertrauen in mich gesetzt haben, mit meiner Leistung in

dieser Arbeit nicht zu enttduschen.






Inhaltsverzeichnis

Einleitung

Erster Teil

1.1 Der Begriff Totopioa bei Herodot
1.2 Herodot, der Vater der Geschichte. Ein Zitat mit Konsequenzen
1.3 Geschichte als moderne Gattung
1.4 Die Frage nach der Ordnung im Diskurs von Herodot
1.5 Die hermeneutische Frage: Was heilit verstehen?
1.6 Verstehen — Auslegen — Hermeneutik

1.6.1 Nietzsche und die Perspektive des Perspektivismus

1.6.2 Heidegger: Sein, Verstehen, Auslegen

1.6.3 Gadamer: Vorurteile und Wirkungsgeschichte

1.6.4 Der hermeneutische Zirkel
1.7 Die hermeneutische Forschung iiber Herodot. Beschreibung und Kritik
1.8 Modell der selbstbewussten Reflexivitit

1.8.1 Reflexivitdt auf der Seite des Lesers

1.8.2 Reflexivitét bei der Betrachtung des Werkes

1.8.2.1 Reflexivitit auf der Ebene des Textes

1.8.2.2 Reflexivitit auf der Ebene des Diskurses

S.9

S. 30

S. 48

S. 59

S. 63

S. 69

S. 83

S. 89

S. 103

S. 125

S. 125

S. 128

S. 128

S. 130






Zweiter Teil

2.1 Die Sprache, der Diskurs, Prosa als Ausdrucksmittel
2.2 die Ausdrucksformen der uviun vor Herodot
2.3 Die Prosa
2.4 Herodot aus Herodot. Das Werk
2.4.1 Das Prooimion (mpooiuiov)
2.4.2 Die Barbaren
2.4.2.1 Gyges und Kandaules
2.4.2.2 Kroisos und Solon
2.4.2.3 Kroisos und Kyros
2.4.2.4 Kroisos und Kambyses
2.4.2.5 Amasis, Polykrates und das Gliick
2.4.2.6 Dareios
2.4.2.77 Xerxes
2.4.2.77.1 Das Gespriach zwischen Xerxes und Artabanos
2.4.2.7.2 Das Gesprach zwischen Xerxes und Demaratos
2.4.2.7.3 Das Gespriach zwischen Xerxes und Artemisia
2.4.2.7.4 Der menschliche Untergang des Xerxes
2.4.3 Athener und Spartaner, der innere Konflikt, die innere Opposition

2.4.4 Der Sinn des letzten Kapitels

Schlusswort

Literaturverzeichnis

S. 135

S. 143

S. 164

S. 182

S. 187

S. 232

S. 234

S. 244

S.278

S. 288

S. 299

S. 308

S.332

S. 357

S. 362

S. 368

S. 374

S. 382

S. 448

S. 465

S. 497






Einleitung:

,,Deutschland, Deutschland {iber alles, iiber alles in der Welt®... Mit diesem Text verbindet man die
dunkelsten Momente der deutschen Geschichte. Der Text erweckt Gefithle wie Trauer, Reue und
Schande. Sogar heutzutage wird der Text von radikalen Gruppen benutzt, die damit ihre Anhéng-
lichkeit zum Nationalsozialismus zeigen wollen. Man kann sagen, dass dieser Text eine Art Symbol
fiir und von dieser Zeit geworden ist. Nicht weiter davon entfernt aber hitte die Absicht des Ver-
fassers des Textes sein konnen. Hoffmann von Fallersleben plddierte fiir die Vereinigung der zu
jener Zeit 38 Staaten im Deutschen Bund. Nicht mehr Baden, nicht mehr Hessen, nicht mehr
PreuB3en, nur ,,Deutschland, Deutschland iiber alles*... An diesem Beispiel kann man deutlich sehen,
wie schwierig es ist, wenn ein Text mit einem bestimmten Begriff gekoppelt ist, diese Bindung zu
trennen. Egal, was von Fallersleben sich damit dachte, ,,Deutschland iiber alles* steht als Refrain
einer Epoche, als Stimme des Horrors.

Eine nicht mindere Ungerechtigkeit hat das Werk von Herodot aus seinem urspriinglichen Sinn in
ein Geschichtswerk gewandelt. Hieran ist aber ein historisches Zitat schuld. Mit seinem Herodotus,
pater historiae bestimmte Cicero (De Legibus, 1.5) Herodots Werk bis in unsere Tage in einer
bestimmten Weise, die dem Verfasser aber fremd war. Hier wurde das Werk in eine Gattung einge-
bettet, die der Verfasser selbst nicht angestrebt hatte. Aber, kann man dafiir Cicero fiir schuldig
erklaren? Ist er fiir diese Wandlung verantwortlich?

Es wire nicht nur ungerecht, sondern auch oberfldchlich und einseitig, Cicero als Grund fiir unsere
Betrachtung von Herodots Werk verantwortlich zu machen. Cicero, wie auch jeder Forscher der
sich mit Herodot beschéftigt hat, leidet unter dem Problem der Perspektive, mit der das Werk be-
trachtet wird. Was wir mit Cicero gemeinsam haben, ist, dass wir die gleichen Fehler begehen, die

er in seinem beriihmten Zitat gemacht hat, das bedeutet, Cicero versucht ioropin als historia zu



verstehen genauso wie wir iotopin als Historie (oder Geschichtsschreibung) verstehen wollen. Es
zeigt sich ein Unterschied (Eine Wandlung in der Bedeutung) der drei Begriffe. Totopin hat nicht
die gleiche Bedeutung wie historia, genau so, wie historia nicht die gleiche Bedeutung wie Historie
hat. Wenn wir das Werk von Herodot als ein Geschichtsbuch deuten wollen, deuten wir nicht Hero-
dots Werk. Wir projizieren unsere Begrifte, unsere Methodologie (Elemente, die stark determiniert
sind) auf ein Werk, das vor 25 Jahrhunderten geschrieben wurde. Diese Problematik ist genau das,
was diese Arbeit untersuchen will. Was heiflt verstehen? Ist jedes Verstehen aus einer bestimmten
Perspektive schon determiniert? Ist eine Interpretation tiberhaupt moglich?

Jede Betrachtung, jede Aussage, jede Meinung, jedes Urteil wird durch den Hintergrund unserer
Erziehung, unserer sozialen, historischen oder kulturellen Angehorigkeit beeinflusst. Das ist unver-
meidlich. Was aber der erste Schritt wiare, um den Weg einer ehrlichen Deutung zu schaffen, ist,
eine Bewusstmachung dieser Determinierung zu schaffen. Gegeniiber dieser dulleren Determinie-
rung steht ein anderer Faktor, der uns helfen kann: die inhdrente Bestimmung des Textes, sein
Diskurs. Nach diesen zwei Arten von Bestimmung (duflere und innere) ist diese Arbeit aufgebaut. In
einem ersten Teil werde ich die Elemente untersuchen, die die Problematik fiir die Interpretation des
Textes zeigen, mit dem Ziel, den Weg zu ebnen, um das Werk von Herodot in seiner epistemischen
Struktur, in seinen sprachlichen und eigenen Ausdrucksmoglichkeiten betrachten zu konnen. Direkt
am Anfang aber werde ich den Begriff ioropia bei Herodot untersuchen, um seine Bedeutung als
Referenz fiir die ganze Arbeit klar zu stellen. Dann werde ich das oben erwdhnte Zitat von Cicero
untersuchen, um ein Verstindnis davon zu bekommen, wie und aus welcher Textsituation dieses
Zitat entsteht und welche Konsequenzen es hat. Dazu gehdrt eine Untersuchung der modernen
Geschichtsschreibung, als Gattung verstanden, die eine starke Entwicklung in eine bestimmte Rich-
tung erlitten hat. Nach den literarischen und historischen Aspekten werde ich beginnen, die diskur-

sive Struktur des Textes zu untersuchen. Dazu werde ich die Theorien von Foucault benutzen, um

10



festzustellen, welche historischen a priori Herodots Diskurs mdglich gemacht haben. Am Ende des
ersten Teils komme ich zur philosophischen Untersuchung des Begriffs ,,Verstehen®. Hier wird die
Art des Verstehens, die Hermeneutik untersucht, ihre Ziele, Entwicklung und Fragestellungen, um
die verschiedenen Anndhrungsmethoden, ihre Struktur und Perspektive ans Licht zu bringen. Am
Ende der ersten Teils hat man einen weiten Bereich untersucht, einen Hintergrund geschaffen um
direkt an den Text gehen zu konnen. Das Ziel dieses ersten Teils ist die oben erwédhnte Bewusst-
machung der Schwierigkeit des hermeneutischen Prozesses und die verschiedenen Interessen, die
hinter der Interpretation stehen, offen zu legen, nicht, um sie alle zu verwerfen, sondern um einen
alternativen Weg zu finden, das Werk aus Herodot selbst zu interpretieren. Dieser Weg widmet sich
der inneren Bestimmung des Textes und entspricht dem zweiten Teil dieser Arbeit. Dazu muss man
die Bedingungen suchen, die einen Diskurs wie den von Herodot moglich gemacht haben. Dazu
gehort eine Untersuchung der Sprache, sowie eine Darstellung der Entwicklung der Schriftlichkeit
in ihren verschiedenen Gattungen. Anschlie3end ist man gut geriistet, den Text von Herodot direkt
untersuchen zu konnen. Nicht aus einer bestimmten Perspektive heraus, sondern als Produkt seiner
Zeit. Der Text selber hat viel zu sagen. Man muss lernen, ihm zu vertrauen, statt sofort zu interpre-
tieren. Es bedeutet fiir uns eine grofle Hilfe, dass Herodot sein Werk mit einem Prooimion beginnt,
das Inhalt und Ziel des Werkes aus der Sicht des Autors zeigt. Dieses Prooimion ist iiberaus wichtig
fiir das Verstehen des ganzes Werkes. Meine These in Bezug auf die Interpretation des Textes lautet
wie folgt: Ich behaupte, dass das ganze Werk, das von Herodot am Ende des Prooimion gestellte
Ziel, das ist, or'#jv aitinv éroléunoav dlinioior, untersucht.

Herodot beschreibt die Entstehung und Entwicklung der Feindschaft zwischen Hellenen und Barba-
ren durch die Untersuchung der Volker, die die Hellenen unterdriickten und deren Fiihrer, von
Kroisos bis Xerxes. Diese Beschreibung aber {liberschreitet die Ebene der historischen Erzédhlung

und zeigt die Ursache/Schuld nicht nur des persischen Krieges, sondern des Krieges im Allgemei-

11



nen, ndmlich die §fpig, was ich als ein ,,zu viel des Wollen* bezeichne. Das zeigt sich an vielen
Stellen: von der Warnung des Samardis (I, 71,2), iiber das Gespridch zwischen Xerxes und Artaba-
nos (VII, 64,1) bis zur Erinnerung an den Rat von Kyros zu Artembares am Ende des Werkes (IX,
122). Es gibt auch inhaltliche wie formal wichtige Elemente im Text, die ich untersuchen werde,
wie die Unterscheidung zwischen Athener und Spartaner, eine innere Unterscheidung, die bei
Herodot gegeniiber der duBleren Unterscheidung zwischen Hellenen und Barbaren steht oder die
Sprache als Mittel zur Macht, die ich an der Person von Themistokles untersuchen werde. Obwohl
diese Elemente im Text eine grofle Rolle spielen, stehen sie nur in einer zweiten Ebene verglichen
mit dem (n. m. E.) Haupthema des Werkes: der aizia. Selbstverstidndlich ist auch meine These nicht
frei von allen Elementen, die ich in dem ersten Teil der Arbeit beschrieben habe. Trotzdem zeigt
sich ein bedeutsamer Unterschied zu anderen Autoren. Meine These bezieht sich auf eine innere
Bestimmung des Textes und nicht auf die Betrachtung des Textes als etwas Anderes als der Text in
der Tat ist. Diese Arbeit hat also nicht das Ziel, eine bestimmte Interpretation des Textes als Mal3-
stab vorstellen zu wollen. Das Ziel ist vielmehr, den Weg zu zeigen, der zum Text flihrt, um aus
dem Text eine Deutung erarbeiten zu konnen. Dafiir schlage ich vor, die von mir in dieser Arbeit
entwickelte Methode der selbstbewussten Reflexivitit.

Man sagt, dass eine Dissertation die Forschung voranbringen muss. Ich meinerseits mochte
dennoch nicht voran treiben, sondern einen Schritt zur Seite gehen, um den unbewusst gewordenen
Prozess der wissenschaftlichen Forschung an der Interpretation von Herodots Werk bewusst zu
machen, seine fehlerhafte Annéherung zu zeigen und dazu eine mogliche Alternative zur Verfligung
stellen, die eine Interpretation des Textes aus dem Text erreichen kann. So gesehen hoffe ich natiir-
lich auch, zum Fortschritt der Wissenschaft, gerade durch ein kritisches Beiseitetreten, beitragen zu

konnen.

12



Erste Teil

1.1 Der Begriff 7Toropia bei Herodot

Herodots Werk wird als ein Geschichtswerk gelesen und betrachtet. Schon im Jahr 51 v. Chr. hat
Cicero in De Legibus Herodot pater historiae genannt. Hinter dieser einheitlichen Betrachtung
steckt ein Problem, das fiir die Interpretation von Herodots Werk eine grof3e Rolle spielt. Wenn wir
den Begriff Historia denken, denken wir an den gleichen Begriff wie Herodot, oder wie Cicero?

Dazu Regenbogen:

Das verhéngnisvollste dieser Missverstidndnisse, was die Erkenntnis vom Wesen Herodots und die
Beurteilung seines Wertes angeht, hat seine Wurzel wohl in der Tatsache, dass unmerklich und
dem Betrachter selbst unbewusst sich der moderne Begriff der Geschichte als einer Wissenschaft
an die Stelle der Historia und ihres urspriinglichen Sinnes schob, gleich als sei es Herodots Absicht
gewesen, ein 'Geschichtswerk' in unserem Sinne zu schaffen. So mall man ihm mit einem Mass-
stab, der je nachdem zu kurz oder zu lang war. Das Ergebnis konnte nicht ausbleiben, dass man
mehr das Negative als das Positive bemerkte, mehr, was er nicht oder, wie man meistens sagte,

noch nicht war als das, was er war, weil er es sein sollte!.

Um dieses Problem zu vermeiden, sollte man die Bedeutung des Begriffes Totopia, nicht aus
unserer Perspektive, sondern als terminus technicus, in der Bedeutung, die dieser Begriff fiir

Herodot in seiner Zeit gehabt hat, betrachten®.

1 Regenbogen, O., Herodot und sein Werk, in, Ders. ,,Kleine Schriften, C. H. Beck Verlag, Miinchen:1961, S. 57-58.
2 Fir eine ausfiihrliche Beschreibung siche: Snell, B., Die Ausdriicke fiir den Begriff des Wissens in der
vorplatonischen Philosophie, Berlin: 1924, S. 59-71.

13



Das Wort Totopia ist, wie von Fritz® erklirt, von dem indogermanischen Stamm vid abgeleitet, den
man spédter in dem lateinischen videre wiederfindet. Es bedeutet jemand der etwas gesehen hat, ein
Augenzeuge. Schon bei Homer kommt diesen Begriff vor in einer Doppelbedeutung von Zeuge und

Schiedsrichter. Dazu Snell:

Am Wahrscheinlichsten ist vielmehr, das iotopéw auf iorwp ,,Schiedsrichter” zuriickzufiihren ist,
dessen Amt es dann gewesen wire, die Augenzeugen zu verhdren und dem Tatbestand nachzu-
forschen. ... Damit wire iotopéw in den zwei Bedeutungen ,,bezeugen® und nachforschen darauf

zuriickgefiihrt, dass ein Augenzeuge etwas gesehen hat’.

Wichtig ist es hier festzustellen, dass iotopéw eine Tatigkeit ist, die mit dem Sehen zu tun hat. Nicht
nur das Sehen ist wichtig, sondern dariiber berichten zu konnen. Es handelt sich um eine Tétigkeit
als Zeuge und dazu kommt das Bezeugen, das Berichten von dem, was man gesehen hat. Hier zeigt
sich ein Unterschied zum allgemeinen Begriff épwtdw, das ,.eine Frage stellen heiit. ,,ictopéw
aber bedeutet, sich erkundigen bei jemandem, der (urspriinglich doch wohl: aus eigener Anschau-
ung) Bescheid weiss“.

“Totwp ist, wie Snell erklért, ein typisch ionisches Wort. ,,Dem Attischen ist das Wort iotopio (wie

alle Ableitungen von iorwp) urspriinglich fremd*’. Mit dieser grundsitzlichen Beschreibung iiber

3 Von Fritz, K., Schriften zur griechischen Logik, Froman Verlag, Stuttgart, 1978, Bd. 1, S. 25.

4 ¥ 486 wird Agamemnon von Idomeneus als iorwp bei einer Wette, d. h. als Zeuge und als Schiedsrichter
angerufen. £ 501, das andere Mal, wo {orwp bei Homer vorkommt, kann unmdglich ein Augenzeuge gemeint sein,
sondern es ist der Schiedsrichter, der in dem Achilleus Schild dargestellten Rechtshdndel das Urteil féllen soll*. Ebd.
2, S. 59-60.

5 Ebd. 2, S.63.

6 Ebd. 2, S. 62. ,,Bei Herodot 1,24,7 heifit iotopéw noch geradezu verhoren. Dann wendet er es auf seine eigene
Forschertétigkeit an (z. B. II 19,3 und 34,1). So geht es auch iiber die Bedeutung 'Zeugenfragen' hinaus, - ja sogar
iiber die Bedeutung von 'Fragen'. Ebd. 2, S. 63.

7 Ebd. 2, S. 68. ,,Es ist bezeichnend, dass Thukydides dieses Wort wie auch ioropeiv ganz meidet, so dass er fiir seine
Art historischer Wissenschaft nur das vollig Nichtsagende Wort ouyypaperv findet™ Ebd. 2, S. 65.

14



die Bedeutung von ictopia kann man jetzt untersuchen, welche Bedeutung dieser Begriff fiir
Herodot bekommt. Am Anfang des Werkes 1,1 bedeutet Erkundung, Forschung: iotopinc drooecic

fjoe. Diese Erkundung bedeutet das Verhoren von Augenzeugen (z.B. 11 99,1).

iotopin ist die Nachforschung bei denen, die aus eigener Anschauung Bescheid wissen; der stehen
die Nachrichten gegeniiber, die die Gewdhrsménner nur vom Horensagen kennen. Besonderer
Nachdruck liegt auf der Tatsache, dass ein Augenzeuge gefragt ist auch II 188,1 und dhnlich 119,3,

wo der Plural zeigt, dass hier mit ioropin noch die einzelne Erkundigung bezeichnet ist®.

Hier zeigt sich eine Entwicklung des Begriffes von einer subjektiven zur objektiven Bedeutung: ,,s0

“9  Zusammenfassend kann

wird aus dem Forschen der Gegenstand des Forschens, die Geschichte
man die Vielfiltigkeit des Begriffes wie folgt erkldren: ,,Aus der dreifachen Bedeutung des Wortes
iotopia als Téatigkeit ('Forschung'), als Gegenstand dieser Tétigkeit ('Geschichte') und als dessen
Ergebnis ('Wissen', 'wissenschaftliche Erkenntnis') ergeben sich Schliisse {iber das Wesen dieser Art
des Wissens, die durch das Wort charakterisiert ist“'°.

Ich mochte zwei Merkmale dieses Begriffes im Detail untersuchen, um ein vollstindiges Bild der
iotopia fiir Herodot machen zu kdnnen. Das erste betrifft die ioropia als Forschung, als empirische

Forschung die auf der Tétigkeit eines Beobachters gegriindet wird, um préziser zu sein, auf das

Sehen. Dazu Snell:

8 Ebd. 2, S. 64.
9 Ebd. Das Wort wuchs in ionischen Raum in einem allgemeinen Bedeutung als jede Art von ,,Kunde*.
10 Ebd. 2, S. 69.

15



Das Ausgehen von der Wahrnehmung grenzt die Bedeutung von ioropia auch in seinem letzten
Sinne von ,,Wissen ab. Es bezieht sich auf die empirische Wissenschaft, die sich in Ionien entwi-
ckelte und die sich auf die Erkenntnis der AuBBenwelt bezog. So gehort die iotopia eng zusammen
mit der yvédoig, wie yiyvaokerv ja auch in naher Beziehung zu ideiv und eidévor gestanden hatte.
I'védaig und iotopia sind die beiden, und zwar die beiden einzigen Begriffe, die sich in Ionien zur
préazisen substantiven Festlegung der Erkenntnistitigkeit herausgebildet haben: Sie bezichen sich
beide auf die Erfassung der sichtbaren Umwelt, also auf die typisch ionische Geisteshaltung, die
schon frith in der Gestalt des Odysseus verkdrpert zu sein scheint: zoA@v 6" avlpwmrwv idev
dotea ko vouov &ve''. Dabei war in der yvéaic das VernunftméBige, die philosophische Speku-

lation, in den Vordergrund getreten, wihrend die ioropia als Wissenschaft von der Empirie aus-

ging'%.

Totopia entsteht aus der Empirie, aus dem Sehen. Ob sie man in Herodots Zeit als Wissenschaft
bezeichnet hat, wie Snell es tut, oder als Technik, als Mittel, um Wissen zu erschaffen, bleibt frag-
lich. Was dieser Begriff auch bezeichnet, und das ist das zweite Merkmal, das ich untersuchen
wollte, ist sein ionische Abstammung. Positiv oder negativ betrachtet wurde der Begriff in Ionien
gebraucht. Heraklit, dem nicht gerade viel am Praktischen liegt, polemisiert gegen den Begriff
iotopia, den er als Vielwisserei bezeichnet®. Vielleicht deswegen will Thukydides diesen Begriff
nicht benutzen, um sich von Herodots Darstellungsart zu distanzieren. Wie das Wort dem Attischen
bekannt wurde, erklért Snell: ,,durch die Verbreitung ionischer Bildung drang es erst allméhlich hier
ein, und als Terminus der Aufkldrung bezeichnet es weniger Geschichte und Volkerkunde, sondern

die pdoeog iotopia mit ihrem Suche nach den aizion'™.

11 Auch die Schlauheit des Odysseus wirkt wie eine Vorahnung davon, dass sich in Ionien das Intellektuelle zuerst vom
Ethischen 16ste.

12 Ebd. 2, S. 69.

13 Siehe Frag. 129 und Frag. 40.

14 Ebd. 2, S. 68.

16



1.2 Herodot, der Vater der Geschichte. Ein Zitat mit Konsequenzen

Jede wissenschaftliche Untersuchung, die sich mit Herodot beschéftigt, kommt nicht ohne Erwih-
nung des allbekannten Zitats von Cicero aus (De Legibus 1,5), wo Herodot als der ,,Vater der
Geschichte* bezeichnet wird. Die Bedeutung dieses Zitates erscheint fast selbstverstédndlich zu sein:
Cicero lobt Herodot als Vater der Geschichte. Diese Bemerkung Ciceros hat im Laufe der Geschich-
te den Charakter einer offiziellen Ernennung bekommen, die Herodot als den ersten Vertreter einer
Wissenschaft betrachtet und als solcher wird sein Werk von der Forschung untersucht. Dieses Zitat
von Cicero hat sich als Stempel etabliert, Herodot ist der Vater der Geschichte geworden. Man
betrachtet dieses Zitat isoliert, fast als Tatsache, aber wiirde man mit der gleichen Sicherheit dieses
Urteil abgeben, wenn man das ganze Zitat im Kontext untersucht? Das mdochte ich jetzt unterneh-
men, das heiflt, das ganze Zitat im Kontext untersuchen und es dann mit verschiedenen Interpreta-
tionen zu konfrontieren, um den richtigen Sinn dieses Zitates ans Licht zu bringen.

Das erste Buch von ,,De Legibus* fangt mit einem Gespriach zwischen Marcus (Cicero), seinem
Bruder Quintus und Atticus an. Letzterer bewundert eine Eiche und behauptet, dass es sich um die
Eiche von Arpinum (Arpinatum quercus), aus dem Gedicht ,, Marius “ von Cicero, handelt. Quintus
antwortet ihm, dass es diese Eiche gibt und dass es sie immer geben wird, weil ,,sata est enim
ingenio. Nullius autem agricolae cultu stirps tam diuturna quam poetae versu seminari potest*".
Spéter erzéhlt Quintus weiter: ,,verum tamen dum Latinae loquentur litterae, quercus huic loco non
deerit quae Mariana dicatur, eaque ut ait Scaevola de fratris mei Mario, canescet saeculis

innumerabilibus*'°. Hier wird {iber zwei Arten von Wirklichkeit oder Wahrheit geredet: die, die mit

der Welt korrespondiert, oder, anders gesagt, die Art von Wahrheit, die man verifizieren und konsta-

15 ("Denn sie ist aus dem Geist erschaffen. Kein Bauer aber kann mit seiner Pflege einem Gewéchs ein so langes
Leben geben, wie es den Dichter mit seiner Verskunst vermag"). Cicero, M. Tullius, De Legibus, Paradoxa
Stoicorum, hrsg. und iibersetzt von Rainer Nickel, Artemis und Winkler, 3. Auflage: 2004. S. 6

16 ("Doch solange die lateinischen Texte sprechen, wird die Eiche, die den Namen des Marius trdgt, an dieser Stelle
stehen bleiben und, wie Scaevola iiber den 'Marius' meines Bruders sagt"). Ebd.

17



tieren kann und die als Tatsache gilt. Auf der anderen Seite steht die Realitit, die Wirklichkeit oder
Wahrheit des literarischen Textes, die als Text, als Diskurs eine eigene Existenz von dem Leser und
bei dem Lesen sich erschafft.

Nicht ganz zufrieden mit dieser Antwort und als Zeichen einer bestimmten Neugier, wendet sich
Atticus direkt an den Dichter (Marcus) und fragt; ,,fuine versus hanc quercum severint, an ita
factum de Mario, ut scribis, acceperis'’. Atticus will in der Tat wissen, ob Cicero erzihlt was er
gehort hat (anders ausgedriickt, ob Cicero seine Erzéhlung so dargestellt hat, wie er sie von seinen
Quellen bekommen hat) oder die Geschichte selber erdichtet hat. Marcus antwortet mit zwei Fabeln
(eine liber Romulus und eine andere iiber die Entfiihrung von Orynthia im Athen). Er will wissen,

ob Atticus diese Geschichte fiir wahr hélt ,.sic enim est traditum*'®

und mahnt ihn, nicht so
griindlich zu untersuchen ,,quae isto modo memoriae sint prodita“". Atticus macht auf etwas
aufmerksam. Marcus erzihlt nicht von einer archaischen Zeit, sondern von ,,recenti memoria“ und
iiber jemand, Bekannten (de Arpinati homine), deswegen wird Wahrheit (veritas) von ihm verlangt
(a te postulatur). Atticus verweist auf die mdglichen Unstimmlichkeiten oder, anders gesagt, be-
stimmte Schwierigkeiten, die entstehen konnen, wenn man in alten Geschichten feststellen will, ob
etwas wahr oder falsch ist. Wenn man aber iiber eine jiingere Vergangenheit erzéhlt (oder iiber
etwas das Allen bekannt ist), kann man von dem Autor das Streben nach Wahrheit verlangen (dazu
kommt, dass die Wahrhaftigkeit der erzahlten Fakten einfach zu konstatieren ist).

Marcus wehrt sich und sagt, dass er nicht wie ein Zeitzeuge, sondern wie ein Dichter betrachtet
werden will. Jetzt ndheren wir uns dem Kern des Zitates. Quintus stellt folgende Bemerkung vor:

<20

LIntellego te frater alias in historia leges observandas putare, alias in poemate”’. Das ist eine sehr

17 ("Haben diese Versen die Eiche erschaffen, oder hast du die Geschichte iiber Marius so gehort, wie du sie erzéhlst").
Ebd. 15, S. 8.

18 ("Denn so ist iiberliefert"). Ebd. 15, S. 9.

19 ("Was auf diese Weise zum Gegenstand der Erinnerung wurde"). Ebd.

20 ("Ich verstehe, mein Bruder, du meinst, man miisse in der Geschichtsschreibung andere Gesetze als in der Dichtung
berticksichtigen"). Ebd. 15, S. 9.

18



wichtige Behauptung, die einen deutlichen Unterschied zeigt, ob jemand als Dichter oder als Ge-
schichtsschreiber betrachtet wird. Wo genau der Unterschied liegt, zeigt Marcus wie folgend:
,,Quippe cum in illa ad veritatem Quinte cuncta referantur, in hoc ad delectationem pleraque‘*'.

Hier werden klar und deutlich die Regeln von Marcus festgestellt: Geschichte zielt auf Wahrheit,

Dichtung auf Unterhaltung. Nach dieser Feststellung kommt die Konzession (quamquam):

Lquamquam et apud Herodotum patrem historiae et apud Theopompum sunt

innumerabilis fabulae“*.

Diese Zitat wurde im Laufe der Geschichte als ein Lob des Herodot verstanden. Cicero nennt hier
Herodot den Vater der Geschichte. Man kann es als eine Art Ritterschlag verstehen. Wenn man das
Zitat im Detail untersucht, merkt man aber, dass es hier um etwas anders geht. Erstens erscheint es
sehr schwer, einen Satz als Lob zu verstehen, der mit einer konzessiven Partikel anfangt. In der Tat
kann man sich fragen, wer hier, wenn iiberhaupt, gelobt wird. Das Zitat bezieht sich auf die oben
dargelegte Unterscheidung zwischen Dichtung und Geschichtsschreibung und erklart, dass, obwohl
die erste auf Unterhaltung und die Geschichtsschreibung auf Wahrheit zielt, es sogar bei dem be-
rithmten Herodot und bei Theopomp, viele fantastische Erzdhlungen zu finden sind. Das Zitat kon-
zentriert und richtet sich auf diese Aussage; der Bezug auf Herodot ist nicht, ihn zu loben. Der
Bezug zu Herodot zielt darauf, die Schwierigkeit, die oben genannte Regel fiir die Geschichts-
schreibung zu respektieren, sich daran zu halten, deutlich zu machen. Es soll so schwer sein, sie zu
befolgen, dass sogar jemand so bekannt wie Herodot und Theopomp in ihre Werken auch fantasti-

sche Erzédhlungen schreiben.

21 ("Ja, Quintus, da in der Geschichtsschreibung alles auf die Wahrheit, in der Dichtung das meiste auf Unterhaltung
zielt"). Ebd. 15, S. 10.

22 ("Gleichwohl gibt es bei Herodot, dem Vater der Geschichtsschreibung, und bei Theopomp unzéhlige phantastische
Geschichten"). Ebd.

19



Das Epitheton oder die Apposition ,,Vater der Geschichte* ist keine personliche Meinung von
Cicero iiber Herodot. Wenn die Eigenschaft ,,Vater der Geschichte* ein Attribut wére, welcher Cice-
ro jetzt bekannt macht, dass heif3t, das es zunidchst nur seiner Meinung entspricht, wiirde es als
Beispiel nicht funktionieren. Es wiirde dann keinen Sinn machen, Herodot als Referenz zu nehmen.
Dieses Attribut muss allgemein bekannt gewesen sein. Pointier formuliert: Cicero ernennt nicht
Herodot zum Vater der Geschichte, was allgemein aus dem Zitat gelesen wird, sondern er zitiert den
Allseits schon bekannten Herodot, als Beispiel. Warum wird Herodot iiberhaupt als Beispiel ge-
nannt? Weil er eine eklatante Ausnahme zu der oben gestellten Unterscheidung verkorpert. Das
macht auch die Problematik von solchen Definition deutlich. Wenn sich zwei der gréf3ten Exponen-
ten der Geschichtsschreibung® an die Regeln der Definition ihrer Wissenschaft nicht halten konnen,
muss etwas mit der Definition nicht stimmen.

Was in der modernen Zeit aus dem Zitat verstanden wird, entspricht nicht dem Sinn desselben, weil
erstens, nur ein Teil des Zitats, wahrgenommen wird (Herodot, der Vater der Geschichte), ohne zu
beachten, welche Rolle dieser Name im Zitat spielt und worauf er sich bezieht und, schlimmer
noch, weil dieses Zitat, das die problematische Betrachtung der Geschichtsschreibung bei den
Romern (zwischen einer tabellarischen Darstellung und eine literarischen Erzdhlung der Fakten)
aufdeckt, bzw. die eine Unsicherheit im Gestidndnis von Cicero bedeutet, die als eine Lobrede auf
Herodot als ,,Vater der Geschichte* interpretiert wird.

Dieses Zitat zeigt die problematische Suche Ciceros, eine Trennung zwischen Wahrheit und Fiktion
bei der Geschichtsschreibung zu finden?*!, was die vorige Mahnung von Marcus an Atticus ,,Nihil

sane nisi ne nimis diligenter inquiras in ea, quae isto modo memoriae sint prodita"* bestitigt.

23 Man sollte nicht vergessen, dass fiir den Romer Theopomp ein bekannter und respektierter Nachfolger von Herodot,
besonders wegen seiner literarischen Stil war. Heute fillt es uns schwer, beide Geschichtsschreiber auf die gleiche
Ebene zu setzen, weil unser Begriff von Geschichte ein anderer als der von den Romern ist.

24 Diese Problematik wird heute unter anderem durch White's These von Geschichte und Plot Struktur vertreten.
Schon Willamowitz erklart in einem Lob an Gibbon, dass er beim Schreiben auch dichtet.

25 ("damit du nicht allzu griindlich untersuchst, was auf diese Weise zum Gegenstand der Erinnerung wurde"). Ebd. 15,
S. 8.

20



Diese Deutung wird spiter durch die Anforderung Atticus an Marcus, er solle ein Geschichtswerk
schreiben, bekriftigt. Er spricht von ,,tuis litteris delectantur* und spiter erklart er: Abest enim
historia litteris nostris, ut et ipse intellego et ex te persaepe audio***, was eine Beschreibung der
Geschichte als Teil der Literatur bedeuten soll. Mehr noch, was Marcus als Geschichtsschreiber
qualifiziert ist ,,quippe cum sit opus, ut tibi quidem videri solet, unum hoc oratorium maxime**’. Mit
diesen Aussagen wollte ich die problematische Stellung der Geschichtsschreibung bei Cicero weiter
vertiefen. Es zeigt sich eine Wandlung des Begriffes im Vergleich zu Herodot (siche oben in dieser
Arbeit). Geschichtsschreibung ist eine eigene Wissenschaft geworden. Trotzdem ist die Unabhén-
gigkeit zwischen ,,was gesagt wird* und ,,wie es gesagt wird* erst in einem Anfangsstadium. Man
strebt nach Sachlichkeit, aber vermisst gleichzeitig das Heitere, die Fiktion, die literarische Erzéh-
lung, was die problematische Einstellung von Cicero gegeniiber der Geschichtsschreibung verstand-
lich macht.

Eine anderer wichtiger Bezug von Cicero auf Herodot zeigt sich bei ,,De Oratore* (II, 55). Dort geht
es auch {iber die unterschiedlichen Stilmdglichkeiten der Gestaltung bei der Geschichtsschreibung.
Es wird getadelt, dass ,,si ista res adhuc nostra lingua inlustrata non est. Nemo enim studet
eloquentiae nostrorum hominum, nisi ut in causis atque ut in foro eluceat**. Die Romer (Cato,
Pictor und Piso) schreiben Geschichte kurz und biindig, ohne Schmuck, wie eine Chronik ,,qui
neque tenent, quibus rebus ornetur oratio - modo enim huc ista sunt importata - et, dum

intellegatur, quid dicant, unam dicendi laudem putant esse brevitatem*®. Es wird jetzt berichtet,

26 ("Denn die Geschichtsschreibung ist in unserer Literatur nicht vertreten, wie ich selbst sehe und von dir sehr oft
hore"). Ebd. 15, S. 10.

27 ("Da deiner Auffassung nach eine geschichtliche Darstellung wie keine andere den Regeln der Rhetorik verpflichtet
ist"). Ebd. 15, S. 11.

28 ("Wenn dieser Gegenstand bis heute in unserer Sprache nicht ins rechte Licht geriickt wurde. Keiner namlich von
unseren Landsleuten strebt nach Beredsamkeit, auler um in Prozessen und auf dem Forum besonders zu glianzen").
Cicero, Marcus Tullius, De Oratore, hrsg. und iibersetzt von Theodor Niifllein, Artemis & Winkler, Diisseldorf:
2007, Buch II, 55, S. 152.

29 ("Sie beherrschen nicht die Mittel, durch welche man eine Rede ausschmiickt - erst kiirzlich ndmlich wurden diese
hier eingefiihrt - und wenn man nur versteht, was sie sagen, glauben sie, der einzige Vorzug der Rede sei die
Kurze"). Ebd. 28, 11, 53, S. 152.

21



dass die Griechen dagegen, statt ihre rhetorische Begabung in der Gerichtssprache zu verschwen-
den, sich der Geschichtsschreibung widmeten. In diesem Zusammenhang wird folgende Referenz

auf Herodot gemacht:

...; apud Graecos autem eloquentissimi homines, remoti a causis forensibus, cum ad ceteras res
inlustris tum ad historiam scribendam maxime se applicaverunt. Namque et Herodotum illum, qui
princeps genus hoc ornavit, in causis nihil omnino versatum esse accepimus, atqui tanta est
eloquentia, ut me quidem, quantum ego Graece scripta intellegere possum, magno opere delectet;
et post illum Thucydides omnis dicendi artificio mea sententia facile vicit; qui ita creber est rerum
frequentia, ut verborum prope numerum sententiarum numero consequatur, ita porro verbis est
aptus et pressus, ut nescias, utrum res oratione an verba sententiis inlustrentur: atqui ne hunc
quidem, quamquam est in re publica versatus, ex numero accepimus eorum, qui causas dictitarunt;
et hos ipsos libros tum scripsissse dicitur, cum a re publica remotus atque, id quod optimo cuique

Athenis accidere solitum est, in exsilium pulsus esset™.

In diesem Zitat wird Herodot als der erste Geschichtsschreiber, der dieser Gattung Glanz verleiht
(qui princeps genus ornavit) dargestellt. Dazu bringt Cicero noch ein anderes Element ins Licht: es
geht bei der Geschichtsschreibung nicht nur darum, Fakten zu berichten, zu erfahren, es geht auch
um die Mdglichkeit des GenieBens beim Lesen (magno opere delectet). Geschichte wird als ein

literarisches Erlebnis dargestellt, das dem Leser Genuss bringen kann. Diese Problematik, die man

30 ("Bei den Griechen aber wandten sich die beredtesten Minner, weit entriickt von den 6ffentlichen Auseinander-
setzungen, auch den iibrigen ansehnlichen Gegenstinden, ganz besonders aber der Geschichtsschreibung zu. Denn
wie wir wissen, befasste sich der berithmte Herodot, der als erste diese Gattung ausschmiickte, iiberhaupt nicht mit
Prozessen; gleichvoll zeichnete er sich so durch seine Beredsamkeit aus, dass diese wenigstens mir Freude bereitet,
soweit ich griechische Schriften verstehen kann. Und nach ihm {iibertraf Thukydides nach meiner Meinung alle
leicht an sprachlichen Konnen; er ist so reich an einer groBen Menge von Gegensténden, dass er die Anzahl der
Worte beinahe durch die Anzahl seiner Gedanke erreicht; weiterhin ist seine Ausdrucksweise so treffend und knapp,
dass man nicht weil}, ob der Sachverhalt durch die sprachliche Gestaltung oder die Worte durch die Gedanken ins
rechte Licht geriickt werden; gleichwohl gehdrte, wie wir wissen, nicht einmal dieser, obwohl er sich politische
Betitigte, zu denjenigen, fiir die es zur Gewohnheit wurde, vor Gericht zu sprechen, und gerade diese Biicher soll er
damals geschrieben haben, als er aus der Politik entfernt und - was in Athen gerade den Besten zu widerfahren
pflegte - in die Verbannung getrieben worden war"). Ebd. 28, II, 55-56, S. 154.

22



als Zwiespalt oder Doppelcharakter der Geschichtsschreibung beschreiben kann, wie ich schon
oben erwihnt habe, zeigt sich in diesem Zitat bei der Bemerkung iiber Thukydides. Bei ihm wird
die Rhetorik anders gebraucht. Seine Ausdrucksweise ist so pragnant, so prazis wie der Inhalt, den
er erzahlt.

An diesem Punkt kann man eine Interpretation von Koéhnken heranziehen, der diesen Text mit der

oben genannten Stelle von ,,De Legibus* in Beziehung setzt:

Genau dies aber meint Cicero wohl auch leg. 1, 1.5 (die Apposition pater historiae bedeutet das
gleiche wie qui princeps genus hoc ornavit), er bezieht sich auf die kiinstlerische Form der
herodoteischen Geschichtsschreibung, nicht auf ihren Wahrheitsgehalt. Der fragliche Satz (quam-

quam ... apud Herodotum pater historiae ... sunt innumerabilis fabulae) heifdit also: indessen gibt

es bei Herodot, der die Geschichtsschreibung als literarische Gattung iiberhaupt erst begriindete,
... unzédhlige Marchen. Cicero setzt also Herodot nicht ,.trotz allem* an den Anfang der wissen-
schaftlichen Geschichtsschreibung, wie immer wieder gesagt oder impliziert wird (die Apposition
patrem historiae) ist keine erneute Einschrinkung des ohnehin schon konzessiven quamquam —
Kolons: indessen...obwohl...: dann hétte er sich tatsdchlich selber widersprochen, sondern er trifft

eine literarhistorische Feststellung (Herodot als IIpwrog evpetiic der Historie als Kunstform)?!.

Kohnken hat recht in der Aussage: Cicero zeigt eine deutliche Bewunderung von Herodot als
Geschichtsschreiber. Was Kohnken {ibersieht ist, dass in dieser Bewunderung nicht die Losung fiir
die Interpretation des Zitates zu finden ist, sondern das Problem erst entsteht. Wie ich schon oben
griindlich erklért habe, beschreibt Cicero den Unterschied zwischen Geschichtsschreibung (die auf

Wabhrheit zielt) und Dichtung (die auf Genuss zielt). Er bezieht sich auf eine urspriingliche Unter-

31 Kohnken, A., Der listige Oibares: Dareios' Aufstieg zum GroB3konig, S. 136-137.

23



scheidung die Aristoteles in seiner ,,Poetik* dargestellt hatte. Dort erklart er:

Davepov O¢ x TV ElpNUEVOY Kal 6TL 0D TO TC, YEVOUEVA. AEYELY, TODTO TOINTOD EPYyoV EoTiv, GAL

TN r Y \ \ \ 2N NNy ~ P \ > \ e \
olo. Qv yévoiro, kol 0, SvvoTa Kot 10 €ik0og 7 10 dvaykoaiov. O yop [1451b] iotopixog kai 6 mwointig

n

00 1@ 1 Euuetpa Agyerv i duetpo. drapépovary (ein yop av ta Hpodotov eig uétpo tebijvar, koi ovoev
fTrov Gv ein iotopio T1c uetd uétpov § Gvev uétpwv) GAAG 00T Slapépel, TG TOV UEV TO YeVOUEVDL
Jé-[5]yerv,tov 8¢ ola Gv yévorto. A1d Koi PrA0coPHTEPOV Kai GTOVOAIOTEPOV TOINOIC ioTOpiac E0Tiv 1)
UEV yap moinoig udllov ta kabolov, 1 & iotopio ta kald éxaotov Aéyer. "Eotiv 0¢ kabodov uév, t@

r \ ~ r ’ , n r N \ \ N \ ~ T ,
mole ta moia dtto, ooufaiver Agyerv ij mpdrtely Kata 10 €iKOS 1] T0 dvaykaiov, ov ato-[10]ydleror i

’ ’ ’ SN ’ ’ ’ ’ P N oy 32
moinoig ovouora Emtifsuévy - 10 0 kol Exootov, Ti Adkifidong Enpacev 7 ti Emobev".

Das aber entspricht nicht genau der Unterscheidung von Cicero (Aristoteles stellt die Dichtung als
eine Nachahmung von allgemeinen und moglichen Handlungen gegeniiber der Geschichtsschrei-
bung, die iiber Einmaliges und Wirkliches erzédhlt). Man konnte sogar behaupten, dass Cicero die
von Aristoteles gestellte Unterscheidung radikalisiert, da Herodot von Aristoteles als Beispiel fiir
die Gattung Geschichte gestellt wird und bei Cicero steht Herodot als Beispiel fiir jemand, der trotz
ein bekannte Exponent der Gattung zu sein, ihren Regeln nicht ganz verfolgen kann. Die Unter-

scheidung von Aristoteles ist auf das plot, das Thema oder wie er sagt das Mythos der Erzdhlung

32 "Aus dem Gesagten ergibt sich auch, dass es nicht Aufgabe des Dichters ist mitzuteilen, was wirklich geschehen ist,
sondern vielmehr, was geschehen konnte, d. h. das nach den Regeln der Wahrscheinlichkeit oder Notwendigkeit
Maogliche. Denn der Geschichtsschreiber und der Dichter unterscheiden sich nicht dadurch voneinander, dass sich
der eine in Versen und der andere in Prosa mitteilt — man kdnnte ja auch das Werk Herodots in Versen kleiden, und
es wire in Versen um nichts weniger ein Geschichtswerk als ohne Verse -; sie unterscheiden sich vielmehr dadurch,
dass der eine das wirklich Geschehene mitteilt, der andere, was geschehen konnte. Daher ist Dichtung etwas
Philosophischeres und Ernsthafteres als Geschichtsschreibung; denn die Dichtung teilt mehr das Allgemeine, die
Geschichtsschreibung hingegen das Besondere mit. Das Allgemeine besteht darin, dass ein Mensch von bestimmter
Beschaffenheit nach der Wahrscheinlichkeit oder Notwendigkeit bestimmte Dinge sagt oder tut — eben hierauf zielt
die Dichtung, obwohl sie den Personen Eigennamen gibt. Das Besondere besteht in Fragen wie: was hat Alkibiades
getan oder was ist ihm zugestoBen", Aristoteles, Poetik, [1451a-1451b] Kap. 9, S. 28-31 (Ubersetzt von Manfred
Fuhrmann.

24



gegriindet. Er sieht Herodot als Beispiel fiir das Geschichtsschreiber weil er, trotz alle phantasti-
schen Elementen iiber etwas Wirkliches berichtet. Cicero betrachtet das Werk Herodots aus einer
literarischen Ebene. Aus dieser Perspektive erscheinen allen phantastischen Elementen als Abwei-
chungen der aristotelischen Definition von Geschichtsschreibung. Trotz der unterschiedlichen
Arten, beide Gattungen zu unterscheiden, gilt die Aussage von Aristoteles als Mallstab fiir die
Erklarung des Unterschieds zwischen beiden Gattungen.

Die Behauptung von Koéhnken, dass Historia, von der Herodot der Pater sein soll, einer literari-
schen Gattung entspricht, scheint mir mehr eine Wunschlosung als eine begriindete Argumentation
zu sein. Mit dieser Spezifizierung des historischen Begriffes scheint Kéhnken hier das Problem zu
16sen, das Cicero in den beiden Werken gezeigt hat. Cicero aber konnte selbst diese Problematik
nicht 1osen, er hat darunter gelitten®’. Auf der einen Seite sind die von Cicero selbstgestellten
strengen Regeln der Geschichtsschreibung. Auf der anderen Seite steht seine Bewunderung fiir
Herodot. Kohnken versucht, in eine Einheit zu bringen, wo es eine Krise gibt. Indem er sich fiir
eine bestimmten Art von Geschichte entscheidet, ignoriert Kéhnken die Unterscheidung Dich-
tung/Geschichte von Cicero. Dura lex, sed lex. Deswegen war es fiir Cicero unmoglich, eine Ge-
schichte zu schreiben. Sogar der bekannten erste Vertreter der Gattung konnte diese Regeln nicht
befolgen. Die Problematik einer Definition von Geschichte hat sich bis zu den heutigen Tagen nicht
aufgelost. Heute aber stellt man nicht nur in Frage, ob Herodot der Vater der Geschichte sein soll,
sondern man geht noch etwas weiter, wie J.A.S. Evans, der sich fragt, ob Herodot ,,father of history
or father of lies*** sein soll. Es wire schwer, so einen strengen Begriff von Historie wie der von
Cicero in die Praxis zu bringen. Auf der anderen Seite, ein Versuch wie der von Koéhnken, den
Begriff von Historie bei Herodot nach seinem Geschmack zu interpretieren, hilft uns auch nicht

besonders die Betrachtung von Cicero zu verstehen. Die Frage der Geschichtsschreibung bleibt eine

33 Siehe dazu die Zitaten aus Seite 9 und 10 von "De Legibus”, die ich in den Seiten 18-19 von dieser Arbeit untersucht
habe.
34 Evans, J. A. S., Father of History or Father od Lies: The Reputation of Herodot, S. 1.

25



Aporie, weil Cicero selbst keine mogliche Losung darstellt, sondern sich an der Trennung seiner
Definition hilt (Geschichtsschreibung zielt auf Wahrheit, Dichtung zielt auf Genuss). Herodot und
Theopomp tuen es nicht.

Eine andere Interpretation, die ich noch erwihnen will ist die von Christopher Krebs®. Statt den
Begriff von Geschichte wie Kéhnken neu interpretieren zu wollen, widmet sich Krebs dem Begriff

von fabulae und versucht damit, eine neue Sichtweise des Zitats von Cicero zu finden. Dazu Krebs:

~Marcus reply in its entirety is conciliatory: he first concedes the obvious, but then gently
reaffirms his true concern: historians — as well all know- should tell the truth, and yet
(quamquamy), even (for the apposition is clearly emphatic) Herodotus, the father of history, and
Theopompus get it wrong from time to time, when they insert fabulae, untrue stories, into their
histories — just as there are fabulae in the accounts of Roman historians. That it is the historian's
duty to give a truthful account does not mean that he might not tell fabulae, as he is dependent on

what he has learnt (accepta)™®.

In dieser Betrachtung kommt ein Element ans Licht, das die Schwierigkeit des Zitates zu verstehen
helfen kann. Hier wird deutlich gemacht, dass es sehr schwer fallt, auf ein Element wie die fabulae,
die im dortigen oder besser gesagt damaligen Diskurs so wichtig waren, einfach zu verzichten. Ja,
man weil}, die Definition verbietet fabulae zu erzihlen, aber wie kann man ohne fabulae etwas
erzdhlen? Hier zeigt sich wieder eine Kritik gegen diese harte, strenge und was hier deutlich

gemacht wird, dem damaligen Diskurs fremde Definition. Dazu Krebs:

35 Krebs, C., 4 seemingly conversation: Cicero's De Legibus (1,1-5).
36 Ebd. 35, S. 103.

26



If the reader takes fabulae to mean “untrue stories”, Marcus is understood to concede that there
are untrue stories in Herodotus' Histories, although history should be about veritas. If, however,
the reader takes fabulae to mean “a story for entertainment, instruction, and so forth, a tale”, he
or she understands Herodotus and Theopompus to be exceptions from the contrastive opposition
between poetry and history, not because they lie, but because they tell fabulae, which entertain

the reader”’.

Was ich an beiden Interpretationen nicht fiir richtig halte, ist dass beide versuchen, die Termini des
Zitates umzudeuten, anders zu interpretieren. Kéhnkens Begriff von historia oder Krebs Begriff
von Fabulae sind Auslegungsversuche, die auBerhalb des Textes stehen. Beide Interpretationen
zeigen Meinungen iiber die Begriffe (historia, fabulae), die aus einer bestimmten Perspektive aus-
gedacht sind. Ich halte das fiir einen falschen Weg, Licht in das dem Zitat zu bringen. Stattdessen
wird eine neue Ebene gestellt, die mogliche neuen Bedeutungen der Begrifte des Zitates geben, die
aber nicht aus dem Kontext, sondern aus dem Denken zweier Forscher herauskommen. Gibt es
denn keine Antwort auf dieses Rétsel? Ich glaube schon. Wenn man weiter in De Legibus liest,
findet man ein Element, welches das Zitat, oder besser gesagt, die Haltung von Cicero erkldren
kann. Man hat schon erkldrt dass Atticus den Willen duBlert, Cicero solle ein Geschichtswerk
schreiben: ,,Postulatur a te iam diu vel flagitatur potius historia. Sic enim putant, te illam tractante

3 Darauf antwortet Cicero: "Intellego

effici posse, ut in hoc etiam genere Graeciae nihil cedamus
equidem a me istum laborem iam diu postulare Attice. Quem non recusarvem, si mihi ullum

tribueretur vacuum tempus et liberum. Neque enim occupata opera neque inpedito animo res tanta

suscipi potest: utrumque opus est, et cura vacare et negotio™’. Hier zeigt Cicero, was fiir einen

37 Ebd. 35, S. 104.

38 ("Schon lange verlangt oder besser noch fordert man von dir ein Geschichtswerk. Man meint ndmlich, wenn du dich
mit der Geschichtsschreibung befasst, konne auf diese Weise erreicht werden, dass wir auch in dieser literarischen
Gattung hinter Griechenland in nichts mehr zuriickstehen"). Cicero, De Legibus, S. 10.

39 ("Ich weiss selbstverstandlich, dass man diese Arbeit schon lange von mir erwartet, Atticus. Ich wiirde sie auch nicht
zurlickweisen, wenn mir auch nur eine einzige freie und unbelastete Stunde zu Verfiigung stdnde. Denn man kann

27



Respekt er gegeniiber einem Geschichtswerk hat. Atticus versucht, ihn weiter zu {iberreden. Cicero

aber antwortet:

Subsiciva quaedam tempora incurrunt, quae ego perire non patior, ut, si qui dies ad rusticandum
dati sint, ed eorum numerum adcommodentur, quae scribimus. Historia vero nec institui potest nisi
praeparata otio, nec exiguo tempore absolvi, et ego animi pendere soleo, cum semel quid orsus

traducor alio, neque tam facile interrupta contexo quam absolvo instituta®.

Cicero begriindet seine Unmoglichkeit, ein Geschichtswerk zu schreiben in dem Mangel an Zeit

und seinen viele Aktivitdten. Dann aber stellt er folgenden Wunsch vor:

Ego vero aetatis potius vacationi confidebam, cum praesertim non recusarem, quominus more patrio
sedens in solio consulentibus responderem, senectutisque non inertis grato atque honesto fungerer

munere. Sic enim mihi liceret et isti rei, quam desideras, et multis uberioribus atque maioribus

operae quantum vellem dare*'.

eine so gro3e Aufgabe nur dann auf sich nehmen, wenn man nicht mit anderen Téatigkeiten befasst ist und nicht unter
seelischem Druck steht. Beides ist unerldsslich: Von Sorgen und anderweitigen Beschiftigungen frei zu sein").
Ebd. 38, S. 14.

40 ("Es kommen manchmal gewisse MuBestunden, die ich nicht einfach so vergehen lassen kann, so dass ich alles, was

41

ich schreibe, an diesen zeitlichen Rahmen anpasse, wenn mir ein paar Tage der Entspannung auf dem Land
geschenkt werden. Ein Geschichtswerk aber lédsst sich nur unter der Bedingung in Angriff nehmen, dass man iiber
die ungestorte MuBe fiir entsprechende Vorarbeiten verfiigt, und nur unter erheblichem Zeitaufwand vollenden, und
was mich betrifft, so bin ich gewohnlich hin und her gerissen, wenn ich, sobald ich einmal etwas angefangen habe,
durch etwas anderes abgelenkt werde, und habe ich etwas unterbrochen, so féllt es mir schwerer, den Faden wieder
zu finden, als einmal Begonnenes in einem Zuge abzuschliessen"). Ebd.

("Ich aber hoffte eher auf die freie Zeit im Alter, besonders wenn ich mich dazu bereit erklérte, nach unserer Viter
Sitte auf dem Thron sitzend Rechtsberatung zu erteilen, und die dankbare und ehrenvolle Aufgabe eines erfiillten
Lebensabends iiberndhme. Denn unter diesen Umstdnden wére es mir erlaubt, fiir die Sache, die du verlangst, und
fiir viele noch voraussetzungsreichere und bedeutendere Vorhaben so viel Arbeitskraft aufzuwenden, wie ich
wollte"). Ebd. 38, S. 14.

28



Ein hoffnungsvoller Wunsch oder eine nette Art, die Antwort von sich weg zu schieben, Cicero
zeigt in diesen Zitaten seinen Respekt und seine Verehrung fiir ein Geschichtswerk. In seinem Werk
De Oratore wird die Geschichte wie folgt erwéhnt: ,,Historia vero testis temporum, lux veritas, vita
memoriae, magistra vitae, nuntia vetustatis “az

Jetzt, nach so vielen Zitaten, Aussagen, Interpretationen und Bemerkungen, ist man schon gut ge-
riistet, um einen Schluss im Bezug auf das beriihmte Zitat zu ziehen. Cicero verehrt Herodot wie er
die Historie als Gattung verehrt. Er urteilt iiber Herodot mit dem Begriff von Geschichte aus seiner
Zeit, das heift, es entsteht ein diachronischer Fehler in der Betrachtung von Herodot als Historiker.
Es wird von Herodot etwas verlangt, was Herodot nicht anstreben konnte, da in seiner Zeit Ge-
schichte als Gattung eine ganz andere Bedeutung hatte.

Ciceros Bezug zur Gattung Geschichte ist alles anderes als perfekt. Er leidet unter der Strenge der
aristotelischen Unterscheidung zwischen Geschichte und Dichtung. Er kann sich nicht vorstellen
eine Geschichte ohne fabulae (oder, anders gesagt, ohne literarische Elemente zu schreiben). Er
weillt, dass fabulae zu erzdhlen ein Fehler sei. Hier kommt man zum Zentrum des Problems:
Ciceros Zitat hat mehr zu tun mit der Problematik der aristotelischen Unterscheidung zwischen
Dichtung und Geschichte, die die Gattungen von einander getrennt hat. Der Bezug auf Herodot
entspricht keinem Lob sondern bezeigt die Strenge der aristotelischen Definition, die sogar von dem
bekannten Herodot nicht durchgefiihrt werden kann. Hier wird die Problematik der Begriffe ganz
klar: wie kann der von allen bekannten "Vater der Geschichte" selbst die Regeln der Gattung nicht
folgen? Weil der Begriff von Geschichte bei Herodot nicht die selbe Bedeutung wie der Begriff von
Geschichte bei Aristoteles und auch nicht die selbe Bedeutung wie der Begriff von Geschichte bei
Cicero hat. Die Nicht-Wahrnehmung dieser diachronische Bedeutungswandlung verursacht die Pro-

blematik, die man bei Cicero feststellen kann. Das entspricht der gleichen Problematik von der

42 ("Was aber die Geschichte angeht, die Zeugin der Zeiten, das Licht der Wahrheit, das Leben der Erinnerung, die
Lehrerin des Lebens, die Kiinderin der alten Zeit"). Cicero, De Oratore, Zweites Buch, 36, S. 144,

29



heutigen wissenschaftlichen Anndherung an Herodots Werk, die genau wie Cicero, mit ihrem
Begriff von Geschichte Herodot zu lesen, zu verstehen und zu deuten versucht, und genau wie
Cicero nicht schafft Herodots Werk in den Rahmen einer bestimmten Begriff von Geschichte

anzupassen.

1.3 Geschichte als moderne Gattung: Problematik und offene Fragen

Im ersten Abschnitt dieser Arbeit wurde die Abstammung, Bedeutung und Entwicklung des Be-
griffes iotopia bei Herodot erklirt. Es war sehr wichtig fiir unsern Thema, ein deutliches Bild von
diesem Begriff zu erlangen, da oft, wenn man iiber Herodot spricht, sein Werk an unserem Begriff
von Geschichte gemessen wird, was auBler jeder ethischen oder wissenschaftlichen Bewertung,
falsch ist. Wir benutzen unseren Begriff von Geschichte als ob er etwas Selbstverstdndliches wire,
unantastbar, Kritiken nicht zugédnglich, ein als a priori Mallstab die uns, auf einer bestimmten Art
und Weise die Ereignisse, das Geschehen interpretieren lésst. Ist es aber so? Hat dieser Begriff nicht
auch eine geschichtliche Entwicklung erfahren? Und wenn ja, was filir eine? Welche Bedeutung hat
dieser Begriff fiir die heutige Forschung? Ich mochte in diesem Abschnitt diese scheinbare Sicher-
heit, mit der sich die Wissenschaft, und besonders die Geschichtswissenschaft gegeniiber Geschich-
te als Begriff verhélt in Frage stellen und diesen Begriff als Gattung untersuchen, in der Hoffnung,
am Ende ein klares Bild von diesem Begriff zu gewinnen, wo seine Struktur, Determinierung und
Perspektivierung ins Licht kommen um als Forscher, die Moglichkeit einer reflexiven Haltung

gegeniiber diesem Begriff zu schaffen, mit dem wir unabhéngige, freie und selbstbewusste

30



Untersuchungen anstreben werden konnen.
Als Beweis fiir diese Selbstverstandlichkeit unseres Begriffs von Geschichte mochte ich folgenden

Kommentar liber Herodots ioropio-Begriff ausfiihren:

Was der pater historiae Herodot ioropia aufnahm und zugleich als Wissenschaft eroffnet ist nicht
,Geschichte”. Die Anfangsworte seines Werkes dahin einzudeuten, er schreibe ,,Geschichte® oder
lege doch immerhin deren Gegenstand fest, ist eine fiir die Entstehung der Wissenschaft blinde
Meinung, die, zur Auffassung entwickelt, die Eigenart der ioropia verkennt und damit der

Interpretation den Zugang verstellt*.

Man konnte dieser Aussage grundsitzlich zustimmen, wenn der Verfasser seine Definition fiir den
Begriff ,,Geschichte™ gegeben hitte. Ist er aber so selbstverstindlich, dass es keiner Erklarung bed-
arf? Dazu eine Bemerkung von Wilamowitz: ,, The method of historical research which we regard
as an imperative duty is scarcely a century old“*. Das sagte Wilamowitz in einer Konferenz in
Oxford 1908*. Ich mochte nicht die gesamte Entwicklung der historischen Forschung zeigen, son-
dern mich nur auf diese von Wilamowitz erwéhnte Zeit konzentrieren.

1824 beschreibt Ranke als Ziel des Historikers ,,bloss sagen, wie es eigentlich gewesen“*. Dieser
Wille zur Objektivitdt der Geschichtswissenschaft und ihre Trennung von der Dichtung oder fiktio-
nalen Erzdhlung zeigen sich schon bei Aristoteles in seine ,,Poetik“?’. Dort macht Aristoteles
folgende Unterscheidung zwischen den Geschichtsschreibers und der Dichter, die das Ziel der

Geschichtsschreibung ganz deutlich definiert:

43 Uhde, Bernhard, Die Kreise der Gegensitze: iotopia bei Herodot, und Thukydides, S.1.

44 Wilamowitz, The greek historical writting and Apollo, S. 4.

45 Genau das gleiche kann man fiir die Hauptuntersuchungen iiber Herodot sagen.

46 Ranke, Geschichte der romanischen und germanischen Volker von 1494 bis 1535, Leipzig, Berlin: 1824, Vorrede, S.
VL

47 Das vollstiandige Zitat findet man in der Seite 24 dieser Arbeit (Zitat 32).

31



Denn der Geschichtsschreiber und der Dichter unterscheiden sich nicht dadurch voneinander, dass
sich der eine in Versen und der andere in Prosa mitteilt — man kdnnte ja auch das Werk Herodots in
Versen kleiden, und es wire in Versen um nichts weniger ein Geschichtswerk als ohne Verse -; sie

unterscheiden sich vielmehr dadurch, dass der eine das wirklich Geschehene mitteilt, der andere,

was geschehen konnte*s,

Die Geschichtsschreibung entwickelt sich in der Suche der Sachlichkeit. So zeigt sich eine Wen-
dung aus der subjektiven Betrachtung der Ereignisse zu einer objektiven Betrachtung der Quellen

und Zeugnisse®. Dieser Prozess des Verstehens wird von Droysen auf folgende Weise erklart:

Was dem Historiker vorliegt, sind erhaltene Zeugnisse, also bereits verstehende Auffassungen des

Vergangenen, die es erneut zu beleben gilt, um das als solches nicht gegebene Vergangene zu
rekonstruieren. Indem sie ihre Quellen kritisch forschend befragt, hat die historische Wissenschaft
nicht bloB zu wiederholen, was als Geschichte tiberliefert vorliegt, was irgend noch von der Vergan-
genheit wieder aufzufinden ist, im Geist wieder lebendig erstehen lassen und verstehen, sie will

gleichsam neue erste Quellen schaffen™,

Man sieht bei Droysen das Ziel der Arbeit als eine geistige Verarbeitung der Materialen mit wissen-
schaftlichen Methoden. Am besten kann man die Methodologie der modernen Geschichtsforschung

begreifen, wenn man sie mit dem alten Begriff von igropio konfrontiert oder vergleicht. Dazu

48 Aristoteles, Poetik, [1451a-1451b], Kap. 9, S. 29.

49 Was wir dabei zu verstehen suchen, ist nicht die Vergangenheit selbst, denn sie ist eben nicht mehr gegenwirtig,
sondern das von ihr in den gegenwirtigen Materialien und Quellen noch Erhaltene* Droysen, J. G., Historik,
Miinchen 1937, S. 20.

50 Ebd. 49, S. 23.

32



Strassburger:

Zudem ist die Arbeitssituation des heutigen sogenannten ,,Historikers® von der des antiken in so
vielféltiger Hinsicht verschieden, dass das Urteil der meisten von uns iiber die Leistung der meisten
von jenen sich nur noch zu geringen Teilen des Malistabes gleichartiger Berufserfahrung bedienen
kann. So mutet uns beispielsweise die Methodik der antiken Historiker, in dem, was unser Hauptge-
schéft ist: der Sekunddrarbeit nach schriftlichen Quellen, oft naiv und dilettantisch an. Aber nicht
Wenige der Hunderte von ihnen, iiber deren uns verlorene Werk noch Bruchstiicke oder literarische
Reflexe ein Urteil erlauben, waren Meister in der durch den modernen Nachrichtenbetrieb
verkiimmernden Kunst der Primérforschung: der Beschaffung, Sichtung und Verbindung der miindli-
chen Kunde, welche das weltoffene Auge, die Zdhigkeit und den Wagemut der Entdeckungsrei-
senden, die Menschen und Sachkenntnis des Staatsmannes, kurz die Fiille titiger Lebenserfahrung

verlangt®'.

Der antike Forscher (z. B. Herodot) wird in seiner empirischen Arbeit gelobt, aber in seiner analyti-
schen Untersuchung getadelt. Jetzt sollte man etwas deutlicher untersuchen, was genau diese
Sekundararbeit bedeutet, um eine bessere Sicht der Arbeit der modernen Historiker bekommen zu

konnen. Dazu Strassburger:

Die bewusste und unbewusste Haupttitigkeit jedes Mitarbeiters am historischen Gewebe, vom
Augenzeugen bis zum letzten Hersteller der historia contexta: der zum Teppich der Geschichte
zusammengewebten Erinnerungsfiaden, ist also das Verkiirzen und Auswéhlen aus der Beobach-

tungs- und Uberlieferungsmasse. Bei dieser notgedrungen subjektiven Arbeit des Historikers be-

51 Strassburger, H., die Wesensbestimmung der Geschichte durch die antike Geschichtsschreibung, S. 50.

33



steht seine relative Objektivitét allenfalls in der Gewissenhaftigkeit seines Schiedsspruches, was er,

als fiir die Geschichte wesentlich und erheblich, fiir auswahlenswert, wiedergebenswert und hervor-

gebenswert halten solle®.

Hier zeigt sich als Methodik eine Suche nach der Objektivitit. Diese aber wird aus eine ganz
pointierten Subjektivitit geschafft. Das, was auf den ersten Blick paradox erscheint, zeigt sich als
Problematik. Wie kann man Objektivitdt aus der Subjektivitidt holen? Die einzige Klarheit aus
dieser Argumentation ist, dass jeder Versuch der Geschichtsforschung, eine Objektivitit zu errei-
chen, die unabhingig von jeder subjektiven Betrachtung, Entscheidung oder Einstellung sein soll,
fiir gescheitert erklért werden kann.

In einem kurzen Exkurs kann man diese Problematik bei der Wandlung der Begriffe Geschichte und

Historie feststellen. Greshake stellt eine prézise Unterscheidung der Begriffe vor:

Die Wahl der Begriffe Geschichte und Historie ist keineswegs willkiirlich, ihre Unterscheidung

— auch rein sprachlich — keineswegs artifiziell: Historie, abgeleitet vom griechischen iotopsiv

(= erforschen, kennenlernen, Wissen erlangen) hat in der abendléndischen Sprachtradition vor-
nehmlich den Sinn vom Wissen und Wissenschaft vom Gegenstand der Geschichte. Geschichte
dagegen, abgeleitet vom althochdeutschen giskiht (= zufilliges Ereignis, Sache) hat vor allem die
Bedeutung des Geschehens selbst. Erst bei den Humanisten kommt es zu weitgehender Identifi-

zierung beider Begriffe®.

Snell seinerseits beschreibt die vorher angesprochenen Tendenz zur Objektivitdt in der Wandlung

52 Ebd. 51, S. 51.
53 Greshake, G., Historie wird Geschichte, S. 37-38. Vgl. dazu Lessing Th, Geschichte als Sinngebung des Sinnlosen,
S. 49: ,,Und so wie sich Theologie zu Religion verhilt, so auch verhilt sich Historik zu Geschichte®.

34



oder Entwicklung der Bedeutung von igropia zu Geschichte:

Das deutsche Wort ,,Geschichte verlegt das Schwergewicht in das Geschehen und bekundet damit
ein Interesse an seinem wirklichen Verlauf, an den rein tatséchlichen Verdnderungen, und gibt vor,
damit von irgendeinem anderen Interesse abzusehen, sei es kiinstlerisch, ethisch, politisch oder
sonst irgendwie begriindet, wihrend ioropia nicht vom Objekt, sondern vom sehenden und
begreifenden Subjekt ausgeht. Damit schieben sich menschliche Anspriiche und Geschichtspunkte
vor die rein wissenschaftliche Forschung — im Deutschen dagegen ist die Ubermacht des Objekts

iiber das Subjekt betont™.

Er sieht in dieser Entwicklung den gleichen Prozess wie bei der Entwicklung oder Wandlung des

Begriffs iotopia, von der Subjektivitdt zum Objektivitdt; ,,so wird aus dem Forschen der Gegen-

<55

stand des Forschens, die Geschichte*>> . Dann fiihrt er mit seinen Erklarungen fort:

Als wir oben das stdndige Vordringen des Substantivs gegeniiber dem Verbalen in der griechischen
Sprache und weiter im Lateinischen und schlieBlich im Deutschen erwéhnten, waren wir schon auf
das Verhiltnis von Objekt und Subjekt zueinander aufmerksam geworden, und hatten gesehen, dass
mit dem Vordringen des Theoretischen auch das Objekt gegeniiber dem gestaltenden Subjekt an
Bedeutung gewann. Auch hier in der Gegeniiberstellung ioropio — Geschichte bedeutet die Uber-
macht des Objekts in der modernen Wissenschaft auch das Vorherrschen des Logischen, ,,Wissen-

schaftlichen* - Ich erinnere nur an die Bedeutung des Kausalititsprinzips*®.

54 Snell, B., Die Ausdriicke fiir den Begriff des Wissens in der vorplatonischen Philosophie, S. 70.
55 Ebd. 54, S. 64.
56 Ebd. 54, S. 70-71.

35



Die Geschichtsforschung scheint sich nicht genug fiir diese Wandlung zu interessieren. Es wird
dariiber nicht bewusst reflektiert. Man bedient sich einer Methode und die Ergebnisse der For-
schung werden nach dieser einen Methode gewertet. Diese Methode gibt der Forschung den
wissenschaftlichen Charakter. Man ist zu einem Zustand gekommen, wo die Wissenschaft eine
dogmatische Aura bekommen hat, wo es nicht mehr nétig scheint, den Kern dieser Forschung in
Frage stellen zu miissen.

Kant hat in seinem Aufsatz ,,Was ist Aufkldarung* sie als ,,den Ausgang des Menschen aus seiner
selbstverschuldeten Unmiindigkeit*>’ beschrieben. Kant beschreibt die Unmiindigkeit gegeniiber
der Religion, die dem Mensch nicht erlaubt, aus sich selber zu denken. Man kann hier eine Parallele
zur Situation der Geschichtsforschung ziehen und sich fragen, ob die Wissenschaft heute nicht den
Platz der Religion eingenommen hat. Sollte der Mensch sich von der Wissenschaft, oder besser
gesagt, von der Methodik der Wissenschaft befreien? Will er das iiberhaupt®®? Vielleicht ist Befrei-
ung nicht der richtige Begriff, weil es der Mensch selbst ist, der, im Willen, die Objektivitit zu
erreichen, sich diese Methodik gegeben hat und weil dieser Wille so ist, diese Methodik unantastbar
gemacht hat. Statt von einer Befreiung zu sprechen wére es deswegen besser, eine bewusste
Reflexion der Methodik anzustreben, eine Bewusstmachung der strukturellen Starke und Schwiche
des Methodik, um die Subjektivitit die diese Methodik erarbeitet und entwickelt hat, ans Licht
bringen zu kénnen. Die Konsequenz dieser Aufklarung wird sich in jeder historischen Untersu-
chung zeigen. Man kann als Forscher nur mit den eigenen Werkzeugen arbeiten aber, wenn man die
Vor und Nachteile dieser Werkzeuge kennt, wird man sich iiberlegen wie man jedes untersuchte
Objekte erreichen, verstehen und interpretieren kann.

Die Problematik dieser Suche nach der Objektivitit in der Geschichtsforschung wird aus der

57 Kant, 1., Was ist Aufklarung, S. 9.

58 Dazu Kant, L.: ,Selbstverschuldet ist diese Unmiindigkeit, wenn die Ursache derselben nicht am Mangel des
Verstandes, sondern der EntschlieBung und des Mutes liegt, sich seiner ohne Leistung eines andern zu bedienen.
Ebd. 58, S. 14.

36



Perspektive der Sprachwissenschaft besonders deutlich gemacht. Diese Betrachtung entsteht beson-
ders in der Folge von Ferdinand de Saussure 1916 erschienenen ,,Cours de linguistique général**
mit einer ,,Umwertung der Sprache von einem rein mimetisch abbildenden Element hin zu einer
generativen Kraft, die selbst Realitdt konstruiert“®. In diesem Sinne betrachtet die postmoderne
Geschichtsforschung die positivistische Forderung nach historiographischer Objektivitit als uner-

fullbar. Dazu Wesselmann:

Von Bedeutung sind in diesem Kontext die vornehmlich im zwanzigsten Jahrhundert aufkom-
menden Zweifel an der grundsatzlichen Moglichkeit objektiver Geschichtsschreibung, die aus der
postmodernen Weigerung entstehen, eine 'objektive' Realitit anzuerkennen; das beriihmteste
Diktum hierzu ist wohl Jacques Derridas ,,il n'y a pas de hors-texte “*' - es existiere keine aufler-

textliche Realitit, da die Realitit erst durch den Text konstruiert werde®.

Man kann jetzt diese Wandlung aus der Suche nach Objektivitit zu einer anderen Betrachtung des
Textes feststellen. Der Text wird als Konstrukt betrachtet und die Darstellung, das Gesagte, kann

unterschiedlich gelesen werden. Das beschreibt White als ,,Plotstruktur. Dazu White:

Dennoch, so mochte ich behaupten, beziehen Geschichtswerke einen Teil ihrer Erklarungswirkung
[explanatory effect] daraus, dass es ihnen gelingt, aus bloBen Chroniken Geschichten [stories] zu
machen; und Geschichten [stories] werden ihrerseits aus Chroniken mithilfe eines Verfahrens

gemacht, das ich an anderer Stelle als »emplotment« (Verleihung einer Plotstruktur) bezeichnet

59 Das heilit, im Kontext der sogenannte ,,linguistic turn®.

60 Wesselmann, K., Mythische Erzdhlungen bei Herodot, Anm.895, S. 531.
61 Derrida, J., De la grammatologie, S. 227.

62 Ebd. 60.

37



habe. Unter »emplotment« verstehe ich einfach die Kodierung der in der Chronik enthaltenen Fak-
ten als Bestandteile bestimmter Arten von Plotstrukturen, in eben der Weise, wie es Frye fiir die

»Fiktionen « allgemein behauptet hat®.

Wie sich die Geschichtsforschung der Aufbau einer Geschichte aus den nackten Fakten der Chroni-
ken vorstellt, welche Haltung der Historiker in seiner Funktion als Schriftsteller iiberhaupt hat, und
welchen Anteil an »emplotment« die Arbeit des Forschers hat, kann man aus der Kommentar von

White {iber Collinwoods Thesen in dem folgenden Zitat gut ablesen:

Der spite Collinwood betonte®, dass der Historiker vornehmlich ein Geschichtserzihler sei, und
behauptete, dass Geschichtsbewusstsein sich in der Fahigkeit zeige, eine plausible Geschichte aus
einer ungesonderten Masse von Fakten, die in ihrer unverarbeiteten Form {iberhaupt keinen Sinn
ergiben, zu machen®. Bei ihren Bemiihungen, der historischen Uberlieferung Sinn zu verleihen,
die bruchstiickhaft und immer unvollstandig ist, miissten sich die Historiker der, wie es Collinwood
nannte, »konstruktiven Einbildungskraft« bedienen, die dem Historiker wie dem erfahrenen Detek-
tiv sage, was »der Fall gewesen sein muss«® aufgrund des zur Verfiigung stehenden Quellenmate-
rials und der formalen Eigenschaften, die es fiir denjenigen, der die richtigen Fragen an es zu
stellen imstande sei, erkennen lasse. Diese konstruktive Einbildungskraft funktioniert in anndhernd
derselben Weise, wie Kant es von der reinen Einbildungskraft annahm, die, auch wenn wir nicht
beide Seiten einer Tischplatte zugleich sehen kdnnen, uns sagt, dass wir sicher sein kdnnen, dass
sie, wenn sie eine Seite hat, auch zwei Seiten haben muss, da der bloBe Begriff der einen Seite
mindestens eine andere notwendig impliziert. Collinwood behauptete, dass die Historiker an ihre

Quellen mit einem Sinn fiir die moglichen Formen, die verschiedenen Arten von erkennbar

63 White, H., Der historische Text als literarisches Kunstwerk, S. 127.

64 Collinwod, R. G., The idea of History, Oxford, 1946.

65 Was er sich n. m. E. nicht fragt, ist, wovon dieses Geschichtsbewusstsein abhingig ist, wie es motiviert ist, wie
determiniert dieses Bewusstsein sein kann und welche Faktoren sie beeinflussen kdnnen.

66 Man sieht hier eine dhnliche Formulierung wie bei Ranke, sieche oben.

38



menschlichen Situationen annehmen kénnen, herangehen. Er bezeichnete diesen Sinn als das
Gespiir fiir die Quellenmaterial enthaltene »Geschichte« [story] oder fiir die unter der »oberflachi-
gen« Geschichte liegende oder hinter ihr versteckte »wahre« Geschichte. Und er folgte, dass
Historiker plausible Erkldrungen fiir bestimmte Mengen von historischem Quellenmaterial geben,
wenn es ihnen gelingt, die Geschichte [story] oder den Komplex von Geschichten, der implizit in

ihnen enthalten ist, zu entdecken®’ .

Gemil diesem Zitat kann man deutlich feststellen wie viele subjektive Faktoren die Suche nach der
Objektivitit beinhaltet. Alle psychologischen, ideologischen, kulturellen und soziologischen Fakto-
ren, die jede die oben erwédhnten Entscheidungen beeinflussen kénnen und eine grof3e Rolle in der
Art der Darstellung spielen, werden nicht wahrgenommen. Das ist ein Beweis fiir die undichte und
bodenlose Struktur der Methodik dieser Art von Geschichtsschreibung, die nach einer "objektiven"
Darstellung der Ereignisse anstrebt und leider der mainstream der wissenschaftlichen Untersuchung
iiber das Werk Herodots entspricht.

White fragt sich weiter, was eigentlich eine Geschichte macht. Sind es die Ereignisse, die
Darstellung, der Stil, die Sprache, die Ideologie? Er kritisiert die oben erwéhnten Aussagen von

Collinwood:

Was Collinwod iibersah, war die Tatsache, dass eine gegebene Menge von zufillig tliberlieferten
Ereignissen niemals fiir sich selbst eine Geschichte darstellen kann; das duBerste, was sie einem
Historiker bieten kann, sind die Elemente einer Geschichte. Die Ereignisse werden zu einer
Geschichte gemacht durch das Weglassen oder die Unterordnung bestimmter Ereignisse und die
Hervorhebung anderer, durch Beschreibung, motivische Wiederholung, Wechsel in Ton und Pers-

pektive, durch alternative Beschreibungsverfahren und dhnlichem — kurz mit Hilfe all der Verfah-

67 Ebd. 63, S. 127-128.

39



ren, die wir normalerweise beim Aufbau einer Plotstruktur eines Romans oder eines Dramas

erwarte®®.

Die Ereignisse und die Fakten fiir sich selbst sagen nichts. Es ist der Kontext, die Hervorhebung,
der Platz den sie in der Erzédhlung einnehmen was den Fakten einen Charakter gibt. Dahinter steht
die Subjektivitit des Forschers der durch seine Intentionalitidt (Absichten) eine Geschichte aus Da-

ten aufbauen kann. Dazu White:

So ist zum Beispiel kein historisches Ereignis an sich tragisch; man kann es nur so sehen aus einer
bestimmten Perspektive oder vom Kontext einer strukturierten Folge von Ereignissen her,
innerhalb derer es als ein Element einen herausragenden Platz einnimmt. Denn was sich in der
Geschichtsschreibung aus der einen Perspektive als tragisch ausnimmt, stellt sich aus einer anderen
Perspektive als komisch dar, so wie in der Gesellschaft das, was vom Standpunkt der einen Klasse
als tragisch, vom Standpunkt einer anderen Klasse nur als Farce erscheint, wie das Marx fiir den
Achtzehnte Brumaire zu zeigen beabsichtigte. Als potentielle Elemente einer Geschichte betrachtet
sind historische Ereignisse wertneutral. Ob sie ihren Platz am Ende in einer tragischen, komischen,
romantischen oder ironischen Geschichte[story] finden — um Fryes® Kategorien zu verwenden -,
hiangt von der Entscheidung des Historikers ab, sie entsprechend den Erfordernissen der einen
Plotstruktur oder des einen Mythos statt eines anderen anzuordnen. Dieselben Ereignisse konnen
als Komponenten einer Geschichte dienen, die entweder tragisch oder komisch ist, je nachdem,
welche Plotstruktur der Historiker gewahlt hat, die er fiir die Anordnung derartiger Ereignisse am

angemessensten hélt, damit aus ihnen eine verstindliche Geschichte entsteht™.

68 Ebd. 63, S. 128.
69 Fryes N., Anatomy of criticism, Princeton, 1957.
70 Ebd. 63, S. 128-129.

40



Auf der einen Seite steht der Historiker, der eine zentrale Rolle beim der Aufbau der Geschichte
iibernimmt, auf der anderen kann die Darstellung, wie White erklart, durch unterschiedlichen Emp-
findungen, sozialen Sichten oder ideologischen Einstellungen, anders interpretiert werden.

Einer der wichtigsten Momente in der Arbeit des Geschichtsforschers, die fiir das Verstehen der
Erzdhlung eine groBle Rolle spielt, ist die vertraute und verstindliche Kodierung der Materialien.
Diese Kodierung entspricht den ,,zur Verfiigung stehenden Kategorien, wie etwa metaphysischen
Konzepten, religiosen Glaubensauffassungen oder Formen von Geschichte“”!. Was ist das Ziel der

Kodierung? Dazu White:

Die angestrebte Wirkung solcher Kodierungen ist es, das Unvertraute vertraut zu machen; und im
allgemein ist das die Erkldrungsweise der Geschichtsschreibung, deren »Daten« immer zunichst
fremd, um nicht zu sagen exotisch sind, einfach aufgrund ihrer zeitlichen Distanz zu uns und der

Tatsache, dass sie einer Lebensform entstammen, die sich von der unseren unterscheidet .

Durch diese Kodierung werden die Daten in eine vertrauten Form eingebettet, die uns als Leser
vertraut ist und die uns erlaubt, die urspriingliche Fremdheit der Ereignisse, die jetzt aufgehoben
wurde, ,,nicht im Detail, aber in ihrer Funktion als Elemente einer vertrauten Art vom Anordnung*”

zu empfangen, zu verstehen. Dazu White:

Sie werden dadurch verstehbar gemacht, dass sie den Kategorien der Plotstruktur subsumiert

werden, in der sie als Geschichte bestimmter Art kodiert sind. Sie werden nicht allein deshalb

71 Ebd. 63, S. 131.
72 Ebd. 63, S. 131-132.
73 Ebd. 63, S. 132.

41



vertraut, weil nun der Leser mehr Information tiber die Ereignisse besitzt, sondern weil ihm gezeigt
worden ist, wie die Fakten einem Ikon [icon] eines verstehbaren abgeschlossenen Prozesses ent-

sprechen, einer Plotstruktur, mit der er als Teil seines kulturellen Erbes vertraut ist™.

Diese Kodierung erlaubt uns den Text als etwas zu verstehen. Dazu White:

Es ist diese vermittelnde Funktion, die es uns erlaubt, von einer historischen Erzdhlung als
fortgesetzter Metapher zu sprechen. Als eine symbolische Struktur reproduziert die historische
Erzdhlung nicht die Ereignisse, die sie beschreibt; sie sagt uns, in welcher Richtung wir iiber die
Ereignisse denken sollen und lddt unser Nachdenken tiber diese Geschehnisse mit verschiedenen
emotionalen Valenzen auf. Die historische Erzdhlung bildet nicht die Dinge ab, auf die sie verweist;
sie ruft die Bilder von Dingen, auf die sie verweist, ins Bewusstsein, in derselben Weise, wie es eine

Metapher tut”.

Wie es schon oben erwidhnt wurde, sind die Ereignisse auf symbolischen Weise in einer Plotstruktur
kodiert, die den Leser vertraut ist. Als grundsétzliche Baustein dieses Konstruktes steht die Sprache,
die Begrifflichkeit, die den Diskurs des Historikers ausmacht. Welche Funktion die Wahl der Be-
griffe fiir das Verstidndnis der Ereignisse hat, wird von White in dem folgenden Zitat ausfiihrlich

dargestellt:

Geschichtsdarstellungen haben daher nicht nur Ereignisse zum Gegenstand, sondern auch die

moglichen Mengen von Beziehungen, die diese Ereignisse nachweisbar darstellen. Diese Mengen

74 Ebd. 63, S. 132-133.
75 Ebd. 63, S. 141.

42



von Beziehungen sind jedoch nicht den Ereignisse selbst immanent; sie existieren nur im Kopf des
Historikers, der iiber sie nachdenkt. Dort liegen sie als Formen von Bezichungen vor, die im Mythos,
in der Fabel und der Folklore, in den wissenschaftlichen Kenntnissen, der Religion und der Literatur
der Kultur, der der Historiker selbst angehdrt, konzeptualisiert sind. Doch wichtiger scheint mir, dass
sie, so behaupte ich, der Sprache selbst immanent sind, die der Historiker zur Beschreibung der
Ereignisse beniitzen muss, bevor sie wissenschaftlichen analysiert werden oder ihnen eine fiktionale
Plotstruktur verlichen wird. Denn wenn es das Ziel des Historikers ist, uns das Unvertraute vertraut
zu machen, muss er eine figurative statt einer terminologischen Sprache benutzen. Fachsprachen
machen nur denjenigen etwas vertraut, die in ihre Gebrauchsregeln eingeweiht sind, und nur
diejenigen Folgen von Ereignissen, die Vertreter einer Disziplin libereingekommen sind, in einer
einheitlichen Terminologie zu beschreiben. Geschichte besitzt keine solche allgemein anerkannte
Fachterminologie und eigentlich keine Ubereinstimmung dariiber, welche Art von Ereignissen ihr
spezifischer Gegenstand ist. Das fiir den Historiker charakteristische Instrument der Kodierung, der
Kommunikation und des Gedankentausches ist die Sprache des durchschnittlich Gebildeten. Das
bedeutet, dass die einzigen Mittel, die er besitzt, um seinen Daten Bedeutung zu verleihen, um das
Fremde vertraut zu machen, in den Verfahren der figurativen Sprache bestehen. Alle historischen
Erzdhlungen setzten figurative Beschreibungen der Ereignissen voraus, die sie darzustellen und zu
erkldren behaupten. Und das heifit, dass historische Erzdhlungen rein als sprachliche Kunstwerke
betrachtet durch die Form ihres ihres figurativen Diskurses [mode of figurative discourse], in dem

sie gestaltet sind, gekennzeichnet werden konnen™ .

Nach so einer langen, detaillierten und intensiven Untersuchung ist man bei der gleichen Problema-
tik angekommen gegeniiber die aristotelischen Unterscheidung zwischen Geschichte und Dichtung
wie die vom Cicero im Jahr 51 v. Chr. Er hatte damals schon Herodot kritisiert, trotz seine wichtige
Stelle als Geschichtsschreiber (nicht umsonst spricht von ihm als "Vater der Geschichte") die An-

weisungen von Aristoteles beziiglich der Unterscheidung zwischen Dichtung und Geschichte nicht

76 Ebd. 63, S. 146-147.

43



ganz folgen zu konnen. Ich habe die problematische Haltung von Cicero gegeniiber dieser Defini-
tion schon thematisiert”’. In unserer heutigen Zeit stellt White die Unterscheidung von Aristoteles in

Frage, wie folgend:

Das alles verweist auf die Notwendigkeit, die bei der Erorterung solcher Erzdhlformen wie der
Geschichtsschreibung traditionellerweise gemachten Unterscheidungen zwischen dichterischem
und prosaischem Diskurs zu revidieren und zu erkennen, dass diese seit Aristoteles geltende
Unterscheidung zwischen Geschichte und Dichtung bei beiden eben soviel verdunkelt wie erhellt.
Wenn es ein Element des Historischen in aller Dichtung gibt, gibt es in jeder historischen
Darstellung der Welt ein Element der Dichtung. Und dies, weil wir in unserer Darstellung der
historischen Welt in einer Weise, wie das vielleicht nicht in den Naturwissenschaften der Fall ist,
von den Verfahren der figurativen Sprache abhingig sind, sowohl bei der Beschreibung der
Gegenstidnde unserer erzédhlerischen Darstellungen als auch bei den Strategien, mit denen wir
erzahlerische Darstellungen der Transformationen dieser Gegenstinde in der Zeit erstellen. Dies
auch, weil die Geschichtsschreibung keinen festgelegten, ihr allein eigenen Gegenstand besitzt; sie
wird immer im Wettbewerb mit konkurrierenden dichterischen Figurationen dessen, worin die
Vergangenheit bestehen kdnnte, geschrieben.

Die éltere Unterscheidung zwischen Fiktion und Geschichtsschreibung, in der die Fiktion als die
Darstellung des Vorstellbaren und die Geschichtsschreibung als die Darstellung des Tatsidchlichen
verstanden wird, muss der Erkenntnis Platz machen, dass wir das Tatsdchliche nur erkennen, wenn
wir es mit dem JVorstellbaren kontrastieren oder vergleichen. So verstanden sind historische
Erzdhlungen komplexe Strukturen, in denen eine Erfahrungswelt als auf mindestens zwei Weisen
bestehend vorgestellt wird, wovon die eine als »real« kodiert ist und die andere im Verlauf der
Erzdhlung als illusiondr »entlarvt« wird. Natiirlich ist es eine Fiktion des Historikers, dass die
verschiedenen Zusténde, die er als Anfang, Mitte und Ende einer Entwicklungsverlaufs konstituiert,

alle »tatsichliche« oder »real« sind, und dass er nur berichtet hat, was im Ubergang von der

77 Siehe das Kapitel "Herodot, der Vater der Geschichte. Ein Zitat mit Konsequenzen" ab Seite 17 in dieser Arbeit.

44



Ausgangslage der Dinge bis zur Endphase »geschehen ist«. Doch sowohl die Ausgangslage als
auch der Endzustand sind unvermeidlich poetische Konstruktionen und als solche von der
Modalitét der figurativen Sprache abhéngig, die benutzt wird, um ihnen die Gestalt von Kohérenz
zu geben. Das bedeutet, dass alles Erzdhlen nicht einfach die Wiedergabe dessen ist, was im
Ubergang von einem zum anderen Zustand »geschehen ist« sondern sondern ein fortschreitendes
Neubeschreiben von Ereignisfolgen in der Weise, dass eine zu Beginn in einem bestimmten sprach-
lichen Modus kodierte Struktur auseinandergenommen wird, um ihre Rekodierung am Ende in

einem anderen Modus zu rechtfertigen. Darin besteht die »Mitte « aller Erzihlungen.

Mit diesen Zitaten ist der literarische Charakter, sind die literarischen Elemente eines Geschichts-
werkes ans Licht geriickt. Wichtig ist, den Text als Konstrukt zu begreifen. Denn jedes Konstrukt
kommt aus einer bestimmten Struktur, Sprache oder Diskurs. Wenn man den Text als Konstrukt
betrachtet, kann man die Eigenartigkeit seines Diskurses wahrnehmen, die uns ermoglich, den Text
aus dem Text zu interpretieren statt den Text mit den gewohnlichen Mittel der Forschung aus unse-

rer Perspektive ausdeuten zu wollen. Dazu White:

Wenn wir erkennen wiirden, dass es ein fiktives Element in jeder historischen Erzdhlung gibt,
wiirden wir in der Theorie der Sprache und der Erzahlung selbst die Grundlage fiir eine genauere
Darstellung dessen, worin Historiographie besteht, finden als die, die dem Studenten nur sagt, er
solle hingehen und »die Fakten herausfinden« und sie so aufschreiben, dass aus ihnen ersichtlich

werde, »wie es eigentlich gewesen ist«”.

Es wurde bis jetzt eine doppelte Abhédngigkeit der Geschichtsschreibung festgestellt. Auf der einen

78 Ebd. 63, S. 153-154.
79 Ebd. 63, S. 156.

45



Seite ist die Geschichtsschreibung von Ideologie, Sprache, Diskurs (oder wie bei White: Plotstruk-
tur) oder auch den Zielen des Verfassers in ihrem Aufbau beeinflusst. Auf der anderen Seite wird
sie von der unterschiedlichen Mdglichkeiten des Empfangers das Gesagte zu verstehen, beein-
flusst. Ein Konstrukt wird aus einer bestimmten Perspektive ausgedeutet. Diese Situation ist als
Kommunikationsmodell problematisch. Man kann sich folgende Frage stellen: wenn es so viele
Elemente gibt, so viele Faktoren, die eine Geschichte auf die eine oder auf eine andere Weise erzih-
len und auch verstehen ldsst, wie kann man den resultierenden Relativismus iiberwinden? Welche
Kriterien gibt es, um das Verstehen iiberhaupt zu erreichen?

Oben wurde schon erklirt, dass die Kodierung des Textes es dem Empfanger ermoglich, aus etwas
Unbekannten etwas Vertrautes zu machen. Der Historiker einer bestimmten Zeit benutzt die Ele-
mente, die von den Lesern seiner Zeit verstanden werden. Das ist keine bewusste Wahl sondern
entspricht dem Diskurs seiner Zeit, seiner Epoche. In dem Fall dieser Arbeit geht es darum, das
Werk von Herodot zu verstehen. Ein mogliches Verstehen dieses Werkes hat mit der Untersuchung
dieser Elemente zu tun (Text als Konstrukt, Eigenartigkeit des Diskurses, Kodierung des Textes,
usw.). Diese Elemente schaffen eine Ordnung im Text, die diesen Text verstdndlich machen. Wenn
wir diese Ordnung verstehen konnen, konnen wir auch den Text verstehen. Wichtig ist, diese Ord-
nung, dieses Konstrukt, das dem Diskurs von Herodots Zeit entspricht, nicht mit unseren Elemen-
ten, Kriterien, das heif3t, aus unsere Perspektive, aus unserer Ordnung zu verstehen, ausdeuten zu
wollen. Diese Ordnung entspricht, was Assman als ,konnektive Denkstruktur wie folgend

definiert:

Jede Kultur bildet etwas aus, das man ihre konnektive Struktur nennen konnte. Sie wirkt
verkniipfend und verbindend, und zwar in zwei Dimensionen: der Sozialdimension und der
Zeitdimension. Sie bindet den Menschen an den Mitmenschen dadurch, dass sie als ,,symbolische

Sinnwelt™ (Berger/Luckmann) einen gemeinsamen Erfahrungs-, Erwartungs- und Handlungsraum

46



bildet, der durch seine bindende und verbindliche Kraft Vertrauen und Orientierung stiftet. Dieser
Aspekt der Kultur wird in den frithen Texten unter dem Stichwort ,,Gerechtigkeit™ verhandelt. Sie
bindet aber auch das Gestern ans Heute, indem sie die pragenden Erfahrungen und Erinnerung
formt und gegenwirtig hilt, indem sie in eine andere Zeit einschliet und dadurch Hoffnung und

Erinnerung stiftet®.

Der konnektive Struktur als Begriff entspricht eine gewisse Identitit. Ich spreche hier nicht auf
einer soziologischen Ebene, sondern mehr auf der Ebene des Diskurses, des Denkens, des Sagens,
des Wissens. Diese konnektive Struktur zeigt, wie eine Gesellschaft in einer gewissen Zeit sich
duBert, was und wie sie kommuniziert und auf welchen Weise die Fragen gestellt werden. Dazu

Assmann:

Dieser Aspekt der Kultur liegt den mythischen und historischen Erzdhlungen zugrunde. Beide
Aspekte: der normative und der narrative, der Aspekt der Weisung, und der Aspekt der Erzéhlung,
fundieren Zugehorigkeit oder Identitdt, ermdglichen dem Einzelnen, ,,wir” sagen zu konnen. Was
einzelne Individuen zu einem solchen Wir zusammenbindet, ist die konnektive Struktur eines
gemeinsamen Wissens und Selbstbilds, das sich zum einen auf die Bindung an gemeinsame Regeln

und Werte, zum anderen auf die Erinnerung an eine gemeinsam bewohnte Vergangenheit stiitzt®'.

Dieses Wir als bindende Kraft, ist fiir diese Untersuchung in seinem sprachlichen, diskursiven und
kulturwissenschaftlichen Aspekte, ein wichtiger Punkt der verstanden werden soll, um der Diskurs
von Herodot verstehen zu kdnnen.

Es gilt hier was vorher die Zitaten von White ganz ausfiihrlich ans Licht brachten: Der Autor dichtet

80 Assmann, J., Das kulturelle Gedéchtnis, S. 16.
81 Ebd. 80, S. 16-17.

47



nach seiner Art und Weise und versucht damit die Welt auf seine Art und Weise zu verstehen. Diese
Art und Weise entspricht bestimmten konnektiven Prinzipien seiner Gesellschaft. Nur wenn man
diese Prinzipien begreift, kann man erst eine kritische Untersuchung des Textes anstreben.

Dieser Teil der Arbeit wollte die ioropia als Gattung untersuchen und ihre Problematik ins Licht
setzen. Die Begriffswandlung von Ranke zu White hat gezeigt, dass die Geschichtsschreibung ein
Konstrukt ist, welches nach verschiedenen Kriterien aufgebaut ist, indem die Fakten eine Rolle
spielen, nicht aber die Hauptrolle, welche vom Autor und seine Darstellungs- wiinsche, -moglich-
keit, -interesse usw. gespielt wird. Nicht nur das Was macht ein Geschichtswerk, sondern, und

besonders, auch das Wie.

1.4 Die Frage nach der Ordnung im Diskurs von Herodot

Wie schon im vorigen Abschnitt erklart wurde, hat Cicero in De Legibus Herodot und Theopomp
darin kritisiert, dass beide unzéhlige fabulae in ihren Erzéhlungen geben. Viel frither wurde Herodot

t* und spiter von Aulus Gellius als homo fabulator

schon von Aristoteles als uvfoioyog bezeichne
kritisiert®. Sicher, es gibt einige Stellen im Werk die den Lesern ins Zweifeln iiber die Gattung des
Werkes bringen konnen. Ich werde jetzt zwei Beispiele zeigen. So lasst Xerxes im VII, 34 eine Brii-

cke liber den Hellespont bauen. Es kommt aber ein gewaltiges Unwetter, das alles zerstorte und die

Verbindung unterbrach. Wie Xerxes darauf reagiert, wird von Herodot so erzéhlt:

82 Aristoteles, De generationem animalium, 756 b6.
83 Aulus Gelius, Noctes Atticae 111, 10.11.

48



Als Xerxes dies erfuhr, nahm er das sehr iibel auf und befahl dem Hellespont 300 Geif3elhiebe zu
geben und ein Paar FuBschellen in das offene Meer zu versenken. Ich habe sogar gehort, dass er
zugleich Henker mitschickte, um dem Hellespont Brandmale aufzudriicken. Er trug ihnen auf,
wihrend der Auspeitschung die barbarischen und frevelhaften Worte zu sprechen: ,,Du Wasser der
Bitternis, unser Herr legt dir diese Strafe auf, weil du ihn beleidigt hast, ohne dass er dir ein
Unrecht tat. Xerxes wird tiber dich hinweggehen, du magst wollen oder nicht. Dir aber opfert mit
Recht kein Mensch, weil du nur schmutziges Salzwasser bist™. So gebot er, das Meer zu strafen.

Und er lieB denen, die die Uberbriickung des Hellespont geleitet hatten, die Kdpfe abhauen®.

Einen Fluss bestrafen? Wasser auspeitschen? Gehort das in ein Geschichtswerk? In dem zweiten

Beispiel berichtet Herodot wie die Inder das Gold gewinnen:

Wieder andere Inder wohnen nahe der Stadt Kaspatyros und dem Land der Paktyer [...] das
sind die streitbarsten von den Indern. Gerade sie ziehen auch nach dem Gold aus. Denn dort
gibt es eine Gegend, die der Sand unbewohnbar macht, und in dieser Eindde und Sandwiiste
finden sich Ameisen, die zwar etwas kleiner sind als Hunde, jedoch groBer als Fiichse. Es gibt
auch beim persischen GroBkonig welche von ihnen, die hier gefangen wurden. Diese Ameisen
graben sich Wohnungen unter der Erde und bringen dabei Sand herauf eben wie Ameisen bei
den Griechen, denen sie auch sonst sehr dhnlich sind. Der heraufgebrachte Sand ist goldhaltig.
Um ihn zu holen, ziehen die Inder in die Wiiste, jeder mit einem Gespann von drei Kamelen,
rechts und links ein ménnliches am Leitseil, in der Mitte ein weibliches, auf dem der Jager
reitet. Dabei richtet er es so ein, dass er dieses von moglichst jungen Kamelfiillen wegnimmt
und sattelt. Denn die Kamele bei ihnen stehen den Pferden an Schnelligkeit nicht nach und
auBerdem sind sie besser in der Lage grofle Last zu tragen [...] So gehen also die Inder zu Werk

und spannen die Kamele zusammen, wenn sie nach dem Gold ausziehen, und sie richten es so

84 Herodot, Hist.prien, VII, 35, iibersetzt von Josef Feix. Ich werde fiir alle Zitaten des Werkes von Herodot in dieser
Arbeit diese Ubersetzung benutzen.

49



ein, dass sie gerade zur Zeit der brennendsten Hitze das Gold rauben. Denn vor der Hitze
verkriechen sich die Ameisen in die Erde [...] Sobald nun die Inder an Ort und Stelle angelangt
sind, fiillen sie die Sicke, die sie mit sich fiihren, mit dem Sand und reiten dann schnellstens
zuriick. Denn sofort merken es die Ameisen am Geruch, wie jedenfalls von den Persern erzihlt
wird, und verflogen sie. Sie seien hinsichtlich ihrer Schnelligkeit keinem anderen Lebewesen
dhnlich, so dass, wenn die Inder nicht einen Vorsprung gewinnen wiirden, wahrend sich die
Ameisen sammeln, niemand von ihnen davonkdme. Die beiden ménnlichen Kamele, die
langsamer als die Stuten laufen, binde man dann wihrend der Verfolgung los, jedoch nicht
beide zugleich. Die Stuten aber, die an ihre daheim zuriickgelassenen Jungen déchten, wiirden
in keiner Weise nachlassen. So nun gewinnen die Inder den groten Teil ihres Goldes, wie die

Perser sagen [...]%.

Wenn man solchen Stellen liest, kann man sich fragen, was die Eigenartigkeit eines Textes
bestimmt, wie ein Text betrachten werden soll, welche Parameter die Einheit und den Charakter
eines Textes bezeichnen: ist es die Struktur, der Aufbau, der Inhalt, die Gestaltung der Erzdhlung,
das Erzdhlte? Schwierig wird die Frage nach dem wissenschaftlichen Charakter des Textes, weil
dann viele Elemente im Spiel kommen, die mit den vorher erwéhnten nicht zu tun haben, das heifit,
viele externe Elemente, die nicht immanent im Text zu finden sind, sondern von der Betrachtung
und Perspektive des Forschers abhidngig sind.

In seiner Antrittsvorlesung beschreibt Foucault die Struktur des Diskurses wie folgend: ,,Drei grof3e
Ausschliessungssysteme treffen den Diskurs: das verbotene Wort, die Ausgrenzung des Wahnsinns,
den Wille zur Wahrheit*®. Diesem Willen zur Wahrheit entspricht das Ziel der modernen Wissen-

schaft.®”. Besonders seit dem 19. Jahrhundert hat man versucht die Methoden der Geschichtswissen-

85 Herodot, ioropiau, 111, 102, 104, 105.

86 Foucault, M., Die Ordnung des Diskurses, S. 19

87 Um den philosophischen Hintergrund dieser Argumentation korrekt zu halten, sollte man den Begriff Wahrheit
untersuchen. Man koénnte sich fragen, ob die Wahrheit, wonach die moderne Wissenschaft strebt, mit dem Begriff
von Wahrheit in der Zeit von Herodot korreliert. Das wird oft in der Forschung ignoriert, weil sie nur an ihre

50



schaft an die der Naturwissenschaften anzupassen. Das zeigt sich auch an den Wille zur Wahrheit,
verstanden als eine Korrespondenz mit der Wirklichkeit, das heif3t, was man priifen oder bestitigen
kann. Die Geschichte hat als Wissenschaft eine neue Struktur, eine neue Ordnung bekommen. Bei
der Arbeit des Historikers zeigt sich in der Betrachtung von antiken Werken eine starke Perspekti-
vierung, die ihm erlaubt (oder ihn zwingt), alle Texte unter seinen wissenschaftlichen Voraus-
setzungen zu untersuchen.

Ich komme zur Frage der Eigenartigkeit des Textes. Diese Eigenartigkeit kann man als Ordnung
bezeichnen. Diese Ordnung als Oberbegriff definiert den Text in seiner Struktur, Einheit, Diskurs
und Inhalt. Ich mdchte diese Frage nach der Ordnung des Textes untersuchen, nicht wie vorher, bei
den konnektiven Denkstrukturen von Assmann, sondern aus einer philosophischen Perspektive.
Ohne Ordnung konnen wir weder wahrnehmen, noch handeln, weder sprechen noch verstehen, we-
der fragen noch auslegen. Man kann diesen Begriff nicht weiter untersuchen ohne vorher zu versu-
chen diesen Begriff zu definieren. Was versteht man unter Ordnung? Ist es nicht etwas, was eigent-
lich selbstverstdndlich erscheint? Diese Frage hat den Charakter einer fundamentalen philosophi-
schen Frage. Was eine philosophische Frage ausmacht wird von Wittgenstein wie folgt erklért: ,,Wir
wollen etwas verstehen, was schon offen vor unseren Augen liegt. Denn, das scheinen wir, in irgend
einem Sinne, nicht zu verstehen®. Es handelt sich um Begriffe die wir zu verstehen glauben. Witt-
genstein zitiert Augustinus (Confessiones X /14: ,,quid est ergo tempus? Si nemo ex me quaerat
scio, si quaerenti explicarem velim, nescio*). Wittgenstein erklirt weiter: ,,Das was man weil,
wenn uns niemand fragt, aber nicht mehr weill, wenn wir es erkldren sollen, ist etwas, worauf man

<89

sich aus irgendeinem Grunde schwer besinnt“®”. Auf einer persénlichen Ebene kann man behaupten,

dass jeder seine eigenen Ordnung hat. Das kann man sogar als einen immanenten Wert bezeichnen.

eigenen Werte denkt, oder, besser gesagt, weil sie ihre Werte fiir die einzig mogliche hélt. Deswegen wird alles unter
diesem Filter, gelesen, interpretiert und ausgedeutet.

88 Wittgenstein, L., Philosophische Untersuchungen, S. 801

89 Ebd.

51



Der Mensch ist aber, wie Aristoteles erklirt ein (@ov molitikov, der durch die Sprache und die
Vernunft die Féhigkeit besitzt mit anderen Menschen kommunizieren und letztendlich zusammen-
leben zu konnen. Dazu Aristoteles: ,,wenn aber jemand nicht in der Lage ist an der Gemeinschaft
teilzuhaben, oder zufolge seiner Selbstgeniigsamkeit ihrer nicht mehr bedarf, der ist kein Teil des

Staates, somit also entweder ein wildes Tier oder ein Gott**

. Die personliche mit der sozialen Ebe-
ne in eine harmonischen Bilanz zu bringen, verlangt vom Mensch, seine Ordnung mit der von den
anderen zu adjustieren, um das Zusammenleben moglich zu machen. Die Sprache als erstes aber
auch das Denken, das Betrachten, das Verstehen und allgemein jeden Akt des alltdglichen Leben
wachsen in einem gemeinsamen Ordnung, die als eine gesellschaftliche Ordnung beschreiben kann.
Diese Ordnung ermoglicht unser Leben, indem jedes Handeln, Sprechen, Denken in einer gewissen
Einheit herangezogen wird, die als solches uns erspart, jedes Handeln interpretieren zu miissen”".
Jeder Text, besitzt auch eine bestimmte Ordnung. Wovon ist diese Ordnung abhingig? Welche
Rolle spielt sie fiir die Interpretation eines Textes? Fiir die Bearbeitung dieser Frage werde ich mich
auf die Arbeit des franzdsischen Philosoph Michel Foucault stiitzen. Sein Werk ,,Die Ordnung der
Dinge*”? beginnt mit einer Zitat aus einer kurzen Erzihlung von Borges”, die die Problematik der
Wahrnehmung fremder Ordnungen ganz deutlich darstellt. Hier wird tiber ,,cierta enciclopedia

china que se titula Emporio celestial de conocimientos benévolos‘“ berichtet. In dieser Enzyklopéa-

die werden die Tiere auf folgenden Weise unterteilt:

(a) pertenecientes al Emperador, (b) embalsamados, (c) amaestrados, (d) lechones, (e) sirenas,
() fabulosos, (g) perros sueltos, (h) incluidos en la clasificacion, (i) que se agitan como locos,

(j) innumerables, (k) dibujados con un pincel finisimo de pelo de camello, (1) etcétera, (m) que

90 Aristoteles, Politik, Erstes Buch , 1253 a.

91 z. B. wann man lachen und wann man weinen soll.

92 Foucault, M., Les mot et les choses, Gallimard, Paris, 1966.

93 Borges, J. L., El idioma analitico de John Wilkins, in Ders. , Otras Inquisiciones, (1952),

52



acaban de romper el jarron, (n) que de lejos parecen moscas®™.

Foucault untersucht die Schwierigkeit, einen solchen Text zu verstehen, ihn zu interpretieren. Er
versucht ohne Erfolg nach Beziehungen oder bestimmten Zusammenhénge zwischen die vorgestell-
ten Kategorien zu finden. Was ithm am meistens beunruhigt ,, ce qui transgresse toute imagination,
toute pensée possible, c' est simplement la série alphabetique (a,b,c,d) qui lie a toutes les autres
chacune de ces catégories . Diese Nacheinanderstellung in einer Liste, die unheimliche Nachbar-
schaft zwischen Unéhnlichen, das Nebeneinanderstehen von Unterschiedlichen bringt den Leser in
Verwirrung: ,, /" absurde ruine le et de I' ennumeration en frappant d' impossibilité le en ou se répar-
tiraient les choses énumérées™°. Die Begriindung fiir dieses Unbehagen wird von Foucault wie folgt

erklart:

Ce texte de Borges m'a fait rire longtemps, non sans un malaise certain et difficile a vaincre.
Peut-étre parce que dans son sillage naissait le soupgon qu'il y a pire désordre que celui de
l'incongru et du rapprochement de ce qui ne convient pas; ce serait le désordre qui fait scintiller
les fragments d'un grand nombre d'ordres possibles dans la dimension, sans loi ni géométrie, de
I'héteroclite; et il faut entendre ce mot au plus prés de son étymologie: les choses y sont
«couchéesy, «poséesy, «disposéesy dans des sites a ce point différents qu'il es impossible de

trouver pour eux un espace d'accueil, de definir au-dessous des uns et des autres un lieu

94 Ebd. 92. Deutsche Ubersetzung: a) Tiere, die dem Kaiser gehdren, b) einbalsamierte Tiere, ¢) gezihmte, d)
Milchschweine, e) Sirenen, f) Fabeltiere, g) herrenlose Hunde, h) in diese Gruppierung gehorige, 1) die sich wie
Tolle gebirden, k) die mit einem ganz feinen Pinsel aus Kamelhaar gezeichnet sind, 1) und so weiter, m) die den
Wasserkrug zerbrochen haben, n) die von weitem wie Fliegen aussehen. Ubersetzt von Ulrich Kppen.

95 Ebd. 92, S. 8. Deutsche Ubersetzung: Was jede Vorstellungskraft und jedes mogliche Denken iiberschreitet, ist
einfach die alphabetische Serie (A,B,C,D), die jede dieser Kategorien mit allen anderen verbindet. Ubersetzt von
Ulrich K&ppen.

96 Ebd. 92, S. 9. Deutsche Ubersetzung: Das Absurde ruiniert das Und der Aufzihlung, indem es das In, in dem sich
die aufgezihlten Dinge verteilen, mit Unméglichkeit schligt. Ubersetzt von Ulrich Képpen.

53



commun”’.

Die Mdoglichkeit von anderen moglichen Ordnungen ist etwas, das uns, in unsere Fihigkeit, die

Welt zu verstehen, viel Unruhe bringt. In den Félle von Utopien, die auch andere Art von Ordnung

zeigen, ergibt sich nach Foucault eine positive Wirkung fiir den Leser, eine Art Trost, der dem Leser

einen fantastischen Raum erdffnet mit vielen Moglichkeiten, die das alltidgliche Leben uns verbor-

gen hilt. Eine andere Art von Wirkung fiir den Leser, zeigt sich bei den Heterotopien. Dazu

Foucault:

Les hétérotopies inquietent, sans doute parce qu'elles minent secrétement le langage, parce
qu'elles empéchent de nommer ceci et cela, Parce qu'elles brisent les noms communs ou les
enchevétrent, parce qu'elles ruinent d'avance la «syntaxey, et pas seulement celle qui construit les
phrases, - celle moins manifeste qui fait «tenir ensembley (a coté et en face les uns des autres) les
mot et les choses. C'est pourquoi les utopies permettent les fables et les discours: elles sont dans le
droit fil du langage, dans la dimension fondamentale de la fabula; les hétérotopies /comme on en
trouve si fréquemment chez Borges) dessechent le propos, arrétent les mot sur eux-mémes,
contestent, des sa racine, toute possibilité de grammaire, elles dénouent les mythes et frappent de

stérilité le lyrisme des phrases®.

97

98

Ebd. Deutsche Ubersetzung: Dieser Text von Borges hat mich lange Zeit trotz eines bestimmten und schwer zu
iberwindenden Unbehagens lachen lassen. Vielleicht, weil in seiner Folge der Verdacht aufkam, dass es eine
schlimmere Unordnung gébe als die des Unstimmigen und der Anndherung dessen, was nicht zueinander passt- Das
wire die Unordnung, die die Bruchstiicke einer groen Zahl von mdglichen Ordnungen in der gesetzlosen und
ungeometrischen Dimension des Heterokliten aufleuchten lasst. Und dieses Wort muss man moglichst etymologisch
verstehen — die Dinge sind darin »niedergelegt«, »gestellt«, »angeordnet« an in dem Punkte unterschiedliche Orten,
dass es unmoglich ist, fiir sie einen Raum der Aufnahme zu finden und unterhalb der einen und der anderen einen
gemeinsamen Art zu definieren. Ubersetzt von Ulrich Péssen.

Ebd. 92, S. 9-10. Deutsche Ubersetzung: Die Heterotopien beunruhigen, wahrscheinlich weil sie heimlich die
Sprache unterminieren, weil sie verhindern, dass dies und das benannt wird, weil sie die gemeinsamen Namen
zerbrechen oder sie verzahnen, weil sie im voraus die »Syntax« zerstdren, und nicht nur die, die die Satze
konstruiert, sondern die weniger manifeste, die die Worter und Sachen (die einen vor und neben den anderen)
»zusammenhalten« ldsst. Deshalb gestatten die Utopien Fabeln und Diskurse; sie sind in der richtigen Linie der
Sprache befindlich, in der fundamentalen Dimension der fabula. Die Heterotopien (wie man so oft bei Borges
findet) trocknen das Sprechen aus, lassen die Worter in sich selbst verharren, bestreiten bereits in der Wurzel jede
Maoglichkeit von Grammatik. Sie 16sen die Mythen auf und schlagen den Lyrismus der Sitze mit Unfruchtbarkeit.
Ubersetzung von Ulrich Képpen.

54



Dieses Zitat beweist, welche Unsicherheit, welches Unbehagen und dazu welche Hilflosigkeit die
Entdeckung neuer Arten von Ordnungen fiir den Leser sind, die seiner Erwartung nicht entsprechen.
Es gibt andere Formen die Welt zu betrachten, Erzdhlungen zu gestalten, als die unsere. Diese erste
kleinen Schritt ist von grof3e Bedeutung fiir jeden, der sich mit Texten beschiftigt. Die Mdglichkeit
von anderen Ordnungen, relativiert unsere eigene Ordnung und wirkt als eine Dezentrierung von
der Figur des Lesers in der Betrachtung des Textes. Alles muss nicht unbedingt durch die Brille
meiner Ordnung interpretiert werden, man sollte zuerst Struktur, Bedeutung und Diskurs im Text
betrachten und seine Andersartigkeit in Betracht ziehen um den Text angemessen auslegen zu
konnen. Um den Ordnungsbegriff etwas préziser zu erfassen, werde ich jetzt die Definition von

Foucault darlegen:

L'ordre, c'est a la fois ce qui se donne dans les choses comme leur loi intérieure, le réseau secret
selon lequel elles se regardent en quelque sorte les unes les autres et ce qui n'existe qu' a travers
la grille d'un regard, d'une attention, d'un langage; et c'est seulement dans les cases blanches de
ce quadrillage qu'il se manifeste en profondeur comme déja la, attendant en silence le moment d'

étre énoncé®.

Die Ordnung zeigt sich als Produkt einer Weltanschauung. Es sind verschiedene Bestimmungen, die
eine Ordnung produzieren. Dazu Foucault: ,,en fait, il n'y a, méme pour l'experience la plus naive,
aucune similitude, aucune distinction qui ne rérulte d'une opération précise et de l'application d'un

critére préalable “'". Welche Modalitéten hat eine Ordnung? Welche Varianten (zeitliche, rdumli-

99 Ebd. 92, S.11. Deutsche Ubersetzung: Die Ordnung ist zugleich das, was sich in den Dingen als ihr inneres Gesetz,
als ihr geheimes Netz ausgibt, nach dem sie sich in gewisser Weise alle betrachten, und das, was nur durch den
Raster eines Blicks, einer Aufmerksamkeit, einer Sprache existiert. Und nur in den weillen Feldern dieses Rasters
manifestiert es sich in der Tiefe, als bereits vorhanden, als schweigend auf den Moment seiner Aussage Wartendes.
Ubersetzt von Ulrich Pdssen.

100Ebd. Deutsche Ubersetzung: Tatsichlich gibt es selbst fiir die naivste Erfahrung keine Ahnlichkeit, keine Trennung,

55



che) konnen eine neue Ordnung erschaffen? Fiir Foucault hat die Entstehung einer bestimmten
Ordnung mit historischen Komponenten zu tun. Jede Zeit bestimmt ihre Ordnung. Deswegen stellt

sich das Ziel seiner Unternehmung wie folgt dar:

Une telle analyse, on le voit, ne releve pas de L'histoire des idées ou des sciences: c'est plutot une
étude qui s'efforce de retrouver a partir de quoi connaissances et Théories ont été possibles;
selon quel espace d'ordre s'est constitué le savoir,; sur fond de quel a priori historique et dans
l'élement de quelle positivité des idées ont pu apparaitre, des sciences se constituer, des
expériences se réfléchir dans des philosophies, des rationalités se former, pour, peut-étre, se

dénouer et s'évanouir bientot'".

Diese von Foucault prasentierten Elemente, das heilit, die so genannte historischen a priori als
Faktoren, die eine bestimmte Ordnung zu einer bestimmten Zeit entstehen ldsst, ist ein Gedanke,
eine hermeneutische Einstellung, was ich besonders hervorheben will, weil fiir diese Arbeit eine
grofle Bedeutung hat. Ich habe mehrmals die Einstellung der Geschichtsforschung dargestellt, die
eine Interpretation von Herodots Werk unternimmt, die nach ihren Kriterien durchgefiihrt wird und
die Ordnung des Diskurses von Herodot im Grunde ignoriert und seine Darstellung nach den Mal3-
stdben der modernen Forschung bewertet und beurteilt. Die oben erwdhnte Gedanke von Foucault
sollte jedem Forscher helfen, der sich mit antiken Texten konfrontieren will, sich zuerst und als

erste Stufe, die Andersartigkeit des Textes bewusst zu machen und statt den Diskurs nach unseren

die nicht aus einer prdzisen Operation und der Anwendung eines im voraus bestehenden Kriteriums resultiert.
Ubersetzt von Ulrich Péssen.

101 Ebd. 92, S. 13. Deutsche Ubersetzung: Eine solche Analyse gehdrt, wie man sieht, nicht zur Ideengeschichte oder
zur Wissenschaftsgeschichte. Es handelt sich eher um eine Untersuchung, in der man sich bemiiht festzustellen, von
wo aus Erkenntnisse und Theorien moglich gewesen sind, nach welchen Ordnungsraum das Wissen sich konstruiert
hat, auf welchem historischen Apriori und im Element welcher Positivitidt Ideen haben erscheinen, Wissenschaften
sich bilden, Erfahrungen sich in Philosophien reflektieren, Rationalitéten sich bilden kdnnen, um vielleicht sich bald
wieder aufzulosen und zu vergehen. Ubersetzt von Ulrich Possen.

56



Kriterien zu beurteilen, den aus bestimmten Kriterien (a priori Aistoriqgue) entstandenen Diskurs und
deren Ordnung zu ermitteln und dann das Verstehen immanent aus dem Text zu begriinden. Wie

aber kann man die Bedingung der Moglichkeit vom Wissen untersuchen? Dazu Foucault:

1l ne sera donc pas question de connaissances décrites dans leur progres vers une objectivité
dans laquelle notre science d'aujourd'hui pourrait enfin se reconnaitre; ce qu'on voudrait
mettre au jour, c'est le champ épistéemologique, I'épistéme ou les connaissances, envisagées
hors de tout critere se référant a leur perfection croissante, mais plutot celle de leurs
conditions de possibilité; en ce récit, ce qui doit apparaitre, ce sont, dans l'espace du savoir,
les configurations qui ont donné lieu aux formes diverses de la connaissance empirique.

Plutot que d'une histoire au sens traditionnel du mot, il s'agit d'une «archéologie»'”.

Der Ansatz von Foucault hat eine grofe Bedeutung fiir die Untersuchung von Herodots Werk. Es
gibt uns allen, Forschern wie Lesern, die Mdglichkeit, eine neue Einstellung zum Werk zu gewin-
nen. Es geht dann nicht mehr darum, Herodot als Historiker zu bewerten. Es geht darum, erstens zu
verstehen, warum Herodot sagt was er sagt und besonders, wie er es sagt. Man kann bei Herodot
die Qualitdt des Satzbaus in der Deutschen Sprache nicht beurteilen, wenn man weif3 dass das Buch
in Altgriechisch geschrieben wurde. Das ist von uns leicht zu erfassen. Es handelt sich um zwei
unterschiedliche Sprachen. Was man nicht so einfach wahrnehmen kann, ist die Tatsache, dass es

bei Herodot um einen ganz unterschiedlichen Diskurs geht als in modernen Geschichtswerken. Man

102 Ebd. 92, S. 13.Deutsche Ubersetzung: Es wird also nicht die Frage in ihrem Fortschritt zu einer Objektivitit
beschriebener Erkenntnisse behandelt werden, in der unsere heutige Wissenschaft sich schlieSlich wiedererkennen
konnte. Was wir an den Tag bringen wollen, ist das epistemologische Feld, die episteme, in der die Erkenntnisse,
auflerhalb jedes auf ihren rationalen Wert oder ihre objektiven Formen bezogenen Kriteriums betrachtet, ihre
Positivitét eingraben und so eine Geschichte manifestieren, die nicht die ihrer wachsenden Perfektion, sondern eher
die der Bedingungen ist, durch die sie moglich werden. In diesem Bericht muss das erscheinen, was im Raum der
Gelehrsamkeit die Konfigurationen sind, die den verschiedenen Formen der empirischen Erkenntnis Raum gegeben
haben. Eher als um eine Geschichte im traditionellen Sinne des Wortes handelt es sich um eine »Archédologie«.
Ubersetzt von Ulrich Péssen.

57



benutzt die gleichen Worte, aber die Bedeutung der Begriffe ist nicht die gleiche wie bei modernen
Geschichtswerken. Man konnte glauben dass ich alle moglichen wissenschaftlichen Mittel die wir
zu Verfligung haben, ignorieren mochte. Das ist nicht korrekt. Was ich zeigen will, um das Werk
von Herodot richtig verstehen zu konnen, ist, dass alle diese Hilfsmittel der Wissenschaft ein Kon-
strukt unserer Zeit sind. Wir nehmen die nicht bewusst wahr, weil sie fiir uns selbstverstiandlich
sind. Begriffe wie Geschichte, Ursache, Wahrheit, Mythos, Gott haben bei Herodot eine andere
Bedeutung im Text als bei uns, und es wire deswegen nicht korrekt, ithre Bedeutung an unsere
anzugleichen, oder sie zu korrigieren oder als falsch zu beurteilen, weil sie anders als unsere ist.

Was Foucault ganz deutlich zeigt ist, dass jeder Diskurs motiviert und determiniert ist. Was wir oft
vergessen ist, dass auch unser Diskurs genau so motiviert und determiniert ist. Es gelten bei uns
auch historischen a priori, nur andere als bei Herodot. Was hat das mit Geschichtswissenschaft zu
tun? Wenn man die Entwicklung der Geschichtsforschung in Bezug auf Herodot beobachtet, kann
man ganz deutlich feststellen, dass sie in eine einzige Richtung operiert. Alles wird nach unseren
modernen Begriffen, Werten und MaBstiben bewertet. Dagegen mochte ich mich wehren. Das
Werk von Foucault 6ffnet uns die Tiir zum Verstdndnis von Herodot aus Herodot, und fiir die
Betrachtung seines Werkes als ein Diskurs mit eigener Bedeutung. Das wére ein Schritt in die
richtige Richtung fiir eine Wiedergutmachung gegentiber einen einzigartigen Werk, dessen Eigenar-

tigkeit in Laufe der Rezeptionsgeschichte verloren ging.

58



1.5 Die hermeneutische Frage: was heil3t verstehen?

»dprachlich und damit verstdndlich ist das menschliche Weltverhéltnis schlechthin und von Grund

aus*!®

sagt Gadamer und bringt ein wichtigen Aspekt des Verstehens hervor: die Sprache. Schon
Schleiermacher hatte in seiner ,,Hermeneutik* darauf aufmerksam gemacht: ,,Alles Vorauszusetzen-
de in der Hermeneutik ist nur Sprache und alles zu Findende, wohin auch die anderen objektiven
und subjektiven Voraussetzungen gehoren, muss aus der Sprache gefunden werden“'™. Sprache
erscheint hier als eine notwendige Bedingung, als Voraussetzung des Verstehens'®. Die Sprache ist
nicht nur das Vehikel des Verstehens sonder seine Voraussetzung. Um das Verstehen etwas praziser
zu begreifen sollte man zuerst seine Struktur untersuchen. Etwas zu Verstehen ist keine Bestands-
aufnahme, keine teleologische Handlung sondern ein Prozess. Der Weg des Verstehens fiangt mit
dem Wahrnehmungsprozess an. Mit der Wahrnehmung aber, beginnt auch die Problematik des
Verstehens. Mindestens seit Kants Unterscheidung zwischen ,,Erscheinungen® und ,,Dinge an sich*
steht fest, dass alles was von uns als Wirklichkeit begriffen wird, nur dem entspricht, was wir
iiberhaupt wahrnehmen koénnen. Schon Raun und Zeit als Formen der Anschauung begrenzen und
determinieren die Mdoglichkeit der Erfahrung von Anfang an. Wir nehmen wahr, was und wie wir
wahrnehmen konnen, nicht was es in Wirklichkeit ist. Es gibt nach Kant zwolf Kategorien, die zur
Bestimmung eines Gegenstandes der Erfahrung dienen und die empfangene Wahrnehmung struktu-
rieren. Diese Kategorien (a-priori und transzendental) sind Verstandesbegriffe, die die Gesetzméfig-
keit der Gegenstinden bestimmen. Dahinter steht das subjektive ,,ich denke", die transzendentale

Apperzeption, die objektive Bedingung fiir das Erkennen von Gegenstinden. Zusammenfassend

kann man sagen, dass fiir Kant Erkenntnis erst entsteht, wenn Sinnesdaten im menschlichen Ver-

103 Gadamer, H. G., Wahrheit und Methode, S. 479.
104 Schleiermacher, F., Hermeneutik, S. 38.
105 Im ,,Hermeneutik und Kritik* spricht Schleiermacher iiber eine ,,Gemeinschaftlichkeit der Sprache® (S. 78).

59



stand (der Vorstellungen a priori enthilt), verarbeitet werden'*. Wichtig scheint mir zu zeigen, dass

fiir Kant, die Sinnlichkeit keine entscheidende Rolle im Erkenntnisprozess spielt. Dazu Kant:

Denn Wahrheit oder Schein sind nicht im Gegenstande, so fern es angeschaut wird. Man kann also
zwar richtig sagen: dass die Sinne nicht irren, aber nicht darum, weil sie jederzeit richtig urteilen,
sondern weil sie gar nicht urteilen. Daher sind Wahrheit sowohl als Irrtum, mithin auch der
Schein, als die Verleitung zum letzteren, nur im Urteile, d. i. Nur in dem Verhéltnisse des Gegen-

standes zu unserem Verstande anzutreffen'?’.

Der Platz der Sinnlichkeit wird von Kant wie folgt beschrieben:

Die Sinnlichkeit, dem Verstande unterlegt, als das Objekt, worauf dieser seine Funktion anwen-
det, ist der Quelle realer Erkenntnisse. Eben dieselbe aber, so fern sie auf die Verstandeshand-

lung selbst einflieBt, und ihm zum Urteilen bestimmt, ist der Grund des Irrtums'®.

Dann schliefit Kant:

dass der Irrtum nur durch den unbemerkten Einfluss der Sinnlichkeit auf den Verstand bewirkt
werde, wodurch es geschieht, dass die subjektiven Griinde des Urteils mit den objektiven zusam-

menflieBen, und diese von ihrer Bestimmung abweichend machen'®.

106 Dazu Kant: ,,Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind* (KrV, B 74).
107 Kant, 1., KrV, B 349-350

108 Ebd. 107, B 350.

109 Ebd.

60



Der Verstand steht als Mittelpunkt zwischen der Sinnlichkeit einerseits und der Vernunft. Wie wich-
tig der Verstand in Bezug auf das Verstehen ist, wird von Kant in dem ersten Abschnitt der ,,Streit
der Fakultdten* beschrieben. Hier wird die Stellung und Funktion des Verstandes beim Menschen
und seine Funktion in dem Prozess des Verstehens im Details dargestellt. Deswegen werde ich die
ganze Stelle zitieren, um Kants idealistische Position, die die weitere Forschung der Geisteswissen-

schaften bestimmen wird, in aller Deutlichkeit darzustellen:

Was den Verstand betrifft, so ist dieser schon fiir sich durch seine Form auf diese Erdenwelt
eingeschriinkt, denn er besteht bloB auf Kategorien, d.h. AuBerungsarten, die bloB auf sinnliche
Dinge sich beziehen konnen. Seine Grenzen sind ihm also scharf gesteckt. Wo die Kategorien
aufhoren, da hort auch der Verstehen auf; weil sie ihn erst bilden und zusammensetzen. (Ein
Beweis fiir die blof irdische oder Naturbestimmung des Verstandes scheint mir auch dieses zu
sein, dass wir in Riicksicht der Verstandeskrifte eine Stufenleiter in der Natur finden, vom
kliigsten Menschen bis zum diimmsten Tiere (indem wir doch den Instinkt auch als ein Art von
Verstand ansehen konnen, in sofern zum blofen Verstande der freie Wille nicht gehort)). Aber
nicht so in Riicksicht der Moralitit, die da aufhort, wo der Mensch aufhort, und die in allen
Menschen urspriinglich dasselbe Ding ist. Der Verstand muss also blof3 zur Natur gehdren, und,
wenn der Mensch blof3 Verstand hitte, ohne Vernunft, und freien Wille, oder ohne Moralitit, so
wiirde er sich in nichts von den Tieren unterscheiden, und vielleicht blo an der Spitze ihrer
Stufenleiter stehen, da er hingegen jetzt, im Besitz der Moralitit, als freies Wesen, durchaus und
wesentlich von den Tieren verschieden ist, auch von den kliigsten (dessen Instinkt oft deutlicher

und bestimmter wirkt, als der Verstand der Menschen).

Jetzt kommt Kant zu der Beschreibung der Eigenschaften des Verstandes

61



Dieser Verstand aber ist ein génzlich aktives Vermdgen des Menschen; alle seine Vorstellungen
und Begriffe sind bloB seine Geschopfe, der Mensch denkt mit seinem Verstande urspriinglich,
und er schafft sich also seine Welt. Die AuBlendinge sind nur Gelegenheitsursachen der Wirkung
des Verstandes, sie reizen ihn zur Aktion, und das Produkt dieser Aktion sind Vorstellungen und
Begriffe. . .. Die Dinge kdnnen unmdglich durch diese Vorstellungen und Begriffe vom
Verstande als solche, wie sie an sich sein mogen, erkannt werden, die Dinge, die unsere Sinne
und unseren Verstand darstellen, sind vielmehr an sich nur Erscheinungen, d.i. Gegenstéinde
unserer Sinne und unseres Verstandes, die das Produkt aus dem Zusammentreffen der Gelegen-
heitsursachen und der Wirkung des Verstandes sind, die aber deswegen doch nicht Schein sind,
sondern die wir im praktischen Leben fiir uns als wirkliche Dinge und Gegenstinde unserer
Vorstellungen ansehen konnen; eben weil wir die wirklichen Dinge als jene Gelegenheits-

ursachen supponieren miissen''’.

In diesem Zitat wollte ich die Auffassung von Kant iiber den Verstand und seinen Bezug auf den
Erkenntnisprozess in aller Deutlichkeit zeigen. Es ist mir sehr wichtig, Kants Uberlegungen zu
illustrieren, weil sie die Basis fiir das wissenschaftlichen Denken des 19. Jh. darstellen. Das Sub-
jekt, nach Kant, schafft sich mit dem Verstand seine Welt. Das ,,ich denke* kann die Welt erklaren.
Das Subjekt, das Ich, durch den Verstand, bezieht sich auf die Wirklichkeit, indem er sie versteht,
definiert, bezeichnet und ordnet; durch die Vernunft aber, steht der Mensch iiber allen anderen

Lebensformen als einzige, die frei und moralisch handeln kann''".

110 Kant, I., Der Streit der Fakultiten, A 117-118-119.

111 Als ein pointiertes Beispiel der idealistischen Rolle des ,,Ich* in dem Erkenntnisprozess kann man die Abhandlung
von Fichte, J. G., ,,Die Bestimmung der Menschen® (1800) zitieren. In einem Dialog zwischen dem ,,Jch“ und dem
,,Geist* wird folgendes dargestellt:

der Geist: Von dir also habe ich keine Einwendungen zu fiirchten gegen die entschlossene Aufstellung des Satzes, dass
das Bewusstsein eines Dinges aufler uns absolut nichts weiter ist als das Produkt unseres eigenen Vorstellungs-
Vermogens, und dass wir iiber das Ding nicht weiter wissen, als was wir dariiber — eben wissen, durch unser
Bewusstsein setzen, — dadurch, das wir {iberhaupt Bewusstsein, und ein so bestimmtes, unter solchen Gesetzen
stehendes Bewusstsein haben, hervorbringen?

Ich: Ich kann nichts dagegen einwenden; es ist so.

der Geist: — Keine Einwendung gegen den kithnen Ausdruck desselben Satzes: dass wir bei dem, was wir Erkenntnis
und Betrachtung der Dinge nennen, immer und ewig nur uns selbst erkennen, und in allem unserm Bewusstsein
schlechterdings von nichts wissen als von uns selbst, und unsern eignen Bestimmungen.

62



1.6 Verstehen — Auslegung — Hermeneutik

In ihrem Buch , Interpretation und Dekonstruktion® beschreibt Angehrn die Hermeneutik'? auf

folgenden Weise:

Was nicht problemlos verstehbar ist, bedarf der Auslegung. Die Kunst der Auslegung ist die Her-
meneutik. Das Sinnbediirfnis, das dem verstehenden Welt- und Selbstbezug zugrundeliegt, geht
uber das unmittelbare Verstehen hinaus, hinter es zuriick; es ist dasselbe Bediirfnis, das auch das
Interesse am Auslegen, Interpretieren und Ubersetzen begriindet. Epunvederv heiBit verkiinden,

iibersetzen, erkliren, auslegen'' .

Die Hermeneutik ist so alt wie die Texte, die sie auszulegen versucht. Sie hat sich stark aus der
Exegese von religiosen Texten entwickelt und spiter wieder auf die Textauslegung fokussiert. Es ist
nicht das Ziel dieser Arbeit, die Geschichte der Hermeneutik zu untersuchen. Es ist aber unvermeid-

lich, einige Theorien darzustellen, um den Hintergrund der wissenschaftlichen Fragestellung zu

Ich sage: auch dagegen wirst du nichts einwenden konnen; denn wenn einmal das aufler uns tiberhaupt uns nur
durch unser Bewusstsein selbst entsteht, so kann ohne Zweifel auch das Besondere und Mannigfaltige dieser
Auflenwelt auf keinen andern Weg entstehen; und wenn der Zusammenhang dieses Aufler uns mit uns selbst nur ein
Zusammenhang in unsern Gedanken ist, so ist der Zusammenhang der mannigfaltigen Dinge unter einander selbst
ohne Zweifel kein anderer. Ich konnte die Gesetze, nach denen dir ein Mannigfaltiges von Gegenstinden entsteht,
die doch unter sich zusammenhingen, mit eiserner Notwendigkeit einander gegenseitig bestimmen, und auf diese
Weise ein Weltsystem bilden, ...—ich kdnnte diese Gesetze die eben so klar in deinem eignen Denken nachweisen ...

Ich: Ich sehe alles ein, und muss dir alles zugeben

der Geist: Und mit dieser Einsicht, Sterblicher, sei frei, und auf ewig erloset von der Furcht, die dich erniedrigte und
quélte. Du wirst nun nicht langer von einer Notwendigkeit zittern, die nur in deinem Denken ist, nicht ldnger
fiirchten von Dinge unterdriickt zu werden, die deine eignen Produkte sind, nicht linger dich, das Denkende, mit
dem aus dir selbst hervorgehenden Gedachten, in eine Klasse stellen. So lange du glauben konntest, dass ein solches
System der Dinge ... unabhéngig von dir auler dir wirklich existiere, und dass du selbst ein Glied in der Kette
dieses Systems sein mochtest, war diese Furcht begriindet. Jetzt nachdem du eingesehen hast, dass alles dies nur in
dir selbst und durch dich selbst ist, wirst du ohne Zweifel nicht vor dem dich fiirchten, was du fiir dein eignes
Geschopf erkannt hast.

Vor dieser Furcht nur wollte ich dich befreien. Jetzt bist du von ihr erlost, und ich iiberlasse dich dir selbst (Fichte, J. G.,
Die Bestimmung der Menschen, Reclam, Stuttgart:1966, S 93ft.).

112 Die Verbindung dieses Begriffes zum Vermittlergott Hermes wird, wie Grondin erklédrt (Einfiihrung in der
philosophischen Hermeneutik, S. 33), von der neueren Philologie fast allenthalben mit iiberlegener Skepsis
betrachtet.

113 Angehrn, E., Interpretation und Dekonstruktion, S. 33

63



verstehen die sich mit Herodot befasst. Deswegen werde ich mich nur auf die hermeneutischen
Stromungen des 19. und 20 Jh. konzentrieren, die am meisten mit der Auslegung von Texten im
allgemeinen und mit der Interpretation der Geschichte zu tun hatten.

Die Frage des Verstehens bezieht sich auf die unverstindlichen oder dunkleren Stellen in Texten.
Diese Stellen miissen ausgelegt, interpretiert werden, damit sie verstdndlich werden. Die Frage des
Verstehens behandelt einen Ubergang von Nicht-Verstandenen zum Verstandenen. Scheiermacher
untersucht diese Dichotomie und beschreibt die hermeneutischen Aufgabe, das Missverstehen abzu-
wehren. Missverstehen gilt als das, ,,was ohne alle hermeneutische Bemiihung zuerst vorliegt“'*. Er
beschreibt das Verstehen von miindlichen Gespréachen als Vorstufe zum Verstehen von schriftlichen

Texten. Dazu Schleiermacher:

Insbesondere aber mdchte ich, um bei dem stehen zu bleiben, was uns am néchsten liegt, dem
Ausleger schriftlicher Werke, dringend anraten, die Auslegung der bedeutsameren Gespriche
fleiBig zu iben. Denn die unmittelbare Gegenwart des Redenden, der lebendige Ausdruck welcher
die Teilnahme seines ganzen geistigen Wesen verkiindigt, die Art, wie sich hier die Gedanken aus
dem gemeinsamen Leben entwickeln, dies alles reizt weit mehr als die einsame Betrachtung einer
ganz isolierte Schrift dazu, eine Reihe von Gedanken zugleich als einen hervorbrechenden
Lebensmoment, als eine mit vielen anderen auch anderer Art zusammenhingende Tat zu

verstehen'? .

Hier zeigt Schleiermacher die immanenten Schwierigkeiten von schriftlichen Texten, wegen ihrer
Entfernung zum Leser (zeitlich und rdumlich), interpretiert zu werden''®. Wichtig ist zu erwéhnen,

dass bei Schleiermacher das Nicht- Verstehen als grundlegend vorausgesetzt wird. Nach ihm wird

114 Schleiermacher, F., Hermeneutik und Kritik, S. 92.

115 Ebd. 114, S. 306

116 Diese Fremdheit des schriftlichen Textes wird von Dilthey mit der folgenden Frage thematisiert: ,,Wie kann man
nur eine fremde und ganz andersgeartete Individualitidt zu objektiven Erkenntnis bringen? in Dilthey, W., Die
Entstehung der Hermeneutik, S. 318.

64



die Wendung zum verstehen durch die so genannte ,,Devination* erreicht. Darunter ist nach Gron-
din, keine gottliche Eingabe gemeint, sondern schlicht ein Vorgang des erraten (devinare). Dilthey
seinerseits postuliert eine psychologische Grundlegung der Geisteswissenschaften, die den Weg des

Verstehens dem des Erklérens vorzieht. Grondin erklirt diesen Prozess wie folgend:

Unter einer erkldrenden Psychologie verstand er eine rein kausale Explikation psychischer Phéno-
mene, die das Seelenleben auf eine begrenzte Zahl von eindeutig bestimmten Elementen
zuriickzufiihren beabsichtigt. Ahnlich wie der Chemiker will der erklirende Psychologe die seeli-
schen Funktionen durch die Hypothese eines Zusammenwirkens von einfachen Bestandteilen
begreifen. Solche konstruktiven Hypothesen, die in den Wissenschaften der Natur zu Hause sind,

lassen sich, stellt Dilthey fest, im Bereich der Psychologie nie verbindlich verifizieren. Gegen den

Konstruktivismus der erkldrenden Psychologie fiihrt er die Idee einer eher verstehenden Psycho-
logie ein, die von dem Ganzen des Lebenszusammenhanges, wie er im Erlebnis gegeben ist, ihren
Ausgang nimmt. Anstatt die seelischen Phinomene zu erkldren, d.h. Sie auf psychische oder gar
psychologische Urelemente zuriickzufiihren, ist sie einfach darum bestrebt, das Seelenleben in

seinem urspriinglichen Strukturzusammenhang zu beschreiben oder, da hier das Einzelne aus dem

Ganzen begriffen werden soll, zu verstehen“'"”.

Damit kommt man zur Leitidee vom Dilthey: ,,.Die Natur erkldren wir, das Seelenleben verstehen
wir“'"®, Dieser Schluss zielt auf die Einzigartigkeit der Geisteswissenschaften ab, die ich spiter
weiter kommentieren werde. Jetzt mochte mich eine anderen Stromung widmen, die im Laufe des
19. Jh. sehr wichtig in Bezug auf die Auslegung der Geschichte war und das Verstehen aus eine

andere Perspektive betrachtet hat. Es handelt sich um den ,,Historismus* der auch als ,,Relativis-

117 Grondin, J., Einfithrung in der philosophischen Hermeneutik, S. 125.
118 Dilthey, W., G.S. V, S. 144.

65



mus® bezeichnet wird. Welche Ziele und Fragestellungen diese Bewegung anstrebt aber auch,

welche Problematik diese Einstellung bewirkt, wird von Grondin auf folgende Weise erklart:

Die Grundlehre dessen, was man seither Historismus, mitunter Relativismus nennt, ist, dass jede
einzelne Erscheinung aus dem Kontext ihrer Epoche zu begreifen ist. Es gehe nicht an, MaBstébe
unserer Zeit auf fremde Zeitalter anzuwenden, die geschichtlichen Tatsachen seien vielmehr imma-
nent als Exponenten ihrer Zeit zu deuten. Dieser seitdem von jedem Wissenschaftler praktizierte
Historismus gehorcht freilich einem elementaren Fairnebemiihen den geschichtlichen Phinome-
nen gegeniiber. Er wirft aber brisante epistemologische Fragen auf: Wenn jede Epoche aus sich
selber zu erkldren sei, wird dies wohl auch fiir die unsrige gelten miissen. Unsere Sicht fritherer
Epochen wird ebenso vom Kontext unserer Gegenwart aus erklért, aber auch relativiert werden
miissen. Auch unsere Epoche stellt nur eine unter anderen dar. Wie ist halbwegs strenge Wissen-
schaft vom Geschichtlichen mdglich? Weiter gefasst: Wie ist unter den Auspizien des allgemein
anerkannten Historismus die Idee einer verbindlichen und nicht zugleich relativierbaren Wahrheit

zu vertreten? Geht alles in das perspektivistische Ganze der jeweiligen Zeitbedingtheit auf? '

Eine Besonderheit des Historismus ist wie er an in diesem Zitat gestellten Fragen herangeht. Die
Naturwissenschaften haben ihre eigenen Methodik der Untersuchung erarbeitet. Das war das auch
das Ziel des Historismus. Er wollte nicht einfach die Methodik der Naturwissenschaften iiberneh-
men sondern, sich eine eigene Methodik bewusst erarbeiten. Als Beispiel gelten die von Angehrn

beschriebenen drei Aspekte von Droysen'?’ Logik des Verstehens:

1. Die Grundstruktur des Verstehensvollzugs: ,,Das Einzelne wird verstanden in dem Ganzen, aus

119 Ebd. 117, S. 115.
120 Johann Gustav Droysen, einer der wichtigsten Vertreter des Historismus.

66



dem es hervorgeht, und das Ganze aus dem Einzelnen, in dem es sich ausdriickt“'?'.

2. den konstruktiven Charakter des Verstehens zu betonen: gegen einen naiven Objektivismus, den
geschichtliche Tatbestand als gegebene Tatsache behandelt, betont Droysen, dass Geschichte nicht
vorliegt, sondern gebildet wird. Die Geschichtsschreibung ist nicht Abbild, sondern Konstitution
des Geschichtlichen. Historik hat nach Droysen die Aufgabe, die Formen der nachtréglichen Orga-
nisation des Strukturierens, Auslegens und Darstellens aufzuzeigen, welche aus dem Material die
bestimmte Geschichte konstituieren. Dazu Droysen: ,,es hei3t, die Natur der Dinge, mit denen unse-
re Wissenschaft beschiftigt ist, verkennen, wenn man meint, es da mit objektiven Tatsachen zu tun

zu haben. Die objektiven Tatsachen liegen in ihrer Realitit unserer Forschung gar nicht vor*'?,

3. das Angewiesensein historischen Verstehens auf Interpretation zu betonen. Eine kritische

Betrachtung der Quellen bedeutet nach Droysen:

nicht bloB zu wiederholen, was als Geschichte iiberliefert vorliegt, sondern siec muss tiefer ein-
dringen, sie will soweit irgend moglich, was irgend noch von der Vergangenheit wieder aufzu-

finden ist, sie will gleichsam neue ersten Quellen schaffen'?.

Diese Lehre hat einen ganz starken interpretatorischen Charakter, den Droysen in seinem Schluss

prézis erklart: ,,was wir dabei gewinnen, ist freilich, nicht ein Bild des Geschehenen an sich, son-

dern unserer Auffassung und geistigen Verarbeitung davon*'*.

121 Droysen, J. G., Historik, S. 25, zitiert nach Angehrn.
122 Ebd. 121, S. 133.

123 Ebd. 121, S. 23.

124 Ebd. 121, S. 316.

67



Man kann feststellen dass, trotz des Willens, die Geschichte als Wissenschaft zu prédsentieren, die
Auslegungsmethodik starke subjektive Elemente zeigt. Die Bearbeitung der Quellen und letztlich
das Verstehen selbst ist noch in der Reihe der subjektiven Erkldrung der Welt verankert.

Ein anderer Aspekt diese Theorie ist der fortschreitende Charakter der Geschichte. Diese mag oft
«l125

riickldufig sein aber ,riickldufig nur, um dann mit doppelter Spannkraft wieder vorzudringen

Das bestitigt den idealistischen Hintergrund des Historismus als Theorie. Dazu Grondin:

Die Geschichte ist ihrem Wesen nach ein Verstehen der sich fortschreitend entwickelnden sittlichen
Machte. In der sittlichen Méchten (von Familie, Sprache, Religion, Recht, Wissenschaft usw.) hat
der Historiker, schreibt Droysen mehrfach, die Fragenreihe, mit der er an das historische Material
herantritt, um es auf seinem sittlichen Gehalt hin zu inspirieren. Die Zielscheibe des historischen
Forschens gewinnt dadurch ans Schérfe. Das Verstehen des Einzelnen wird darin aufgehen, dass es
auf das Ganze der geschichtlich-ethischen Entwicklung riickbezogen wird als sein Inneres, sein

Gesetz oder Sinn'? .

Denn, wie Doysen erklért, ,,die Menschheit ist nur die Summe und Zusammenfassung aller dieser
sittlichen Méchte und Gestaltungen und jeder einzelne nur in der Kontinuitit und Gemeinschaft
dieser sittlichen Machte“'?’. Zusammenfassend zeigt der Historismus der Wille die historische
Ereignisse aus dem Kontext seiner eigenen Epoche zu begreifen. Problematisch aber zeigt sich der

Weg zur Ausdeutung, der stark subjektiv erscheint.

125 Ebd. 121, S. 14.
126 Ebd. 117, S 121.
127 Ebd. 121, S. 203.

68



1.6.1 Nietzsche und die Perspektive des Perspektivismus

Die ganze subjektive, idealistische Einstellung der Geisteswissenschaften und der Philosophie im
allgemein wurde durch die pointierten Thesen von Nietzsche am Ende des 19. Jh. in ihren Funda-
menten erschiittert. Nietzsche stellte einige der wichtigsten Sdulen des Denkens im Frage, wie die
Sprache, deren Gewissheit er kritisiert, die Geschichte, deren Gebrauchlichkeit er stark anzweifelt
und das Denken selbst, dessen moralischen Elemente er zu demaskieren versucht. Er kritisiert jede
Art von Aussagen die Anspruch auf objektives Wissen zu haben wollen, besonders die These von

Kant vom synthetischen Urteile a priori. Dazu Nietzsche:

Wie sind synthethische Urteile a priori mdglich? Fragte sich Kant, - und was antwortet er
eigentlich? Vermége eines Vermogens: leider aber nicht mit drei Worten, sondern so umstindlich,
ehrwiirdig und mit einem solchen Aufwande von deutschem Tief-und Schnérkelsinne, dass man
die lustige naiserie allemande iiberhorte, welche in einer solchen Antwort steckt. Man war sogar
ausser sich iiber dieses neue Vermdgen, und der Jubel kam auf seine Hohe, als Kant auch noch
ein moralisches Vermdgen im Menschen hinzu entdeckte: - denn damals waren die Deutschen
noch moralisch und ganz und gar noch nicht ,real-politisch®. - Es kam der Honigmond der
deutschen Philosophie; alle jungen Theologen des Tiibinger Stifts giengen alsbald in die Biische,
- alle suchten nach ,,Vermogen®. Und was fand man nicht Alles — in jener unschuldigen, reichen,
noch jugendlichen Zeit des deutschen Geistes, in welche die Romantik, die boshafte Fee,
hineinblies, hineinsang, damals als man ,finden” und ,.erfinden” noch nicht auseinander zu
halten wusste! Vor Allem ein Vermédgen fiir's ,,Ubersinnliche”: Schelling taufte es die
intellektuelle Anschauung und kam damit den herzlichsten Geliisten seiner im Grunde fromm-
geliisteten Deutschen entgegen. Man kann diese ganzen {ibermiithigen und schwarmerischen
Bewegung, welche Jugend war, so kithn sie sich auch in graue und greisenhafte Begriffe

verkleidete, gar etwa mit moralischer Entriistung behandeln; genug, man wurde élter, - der

69



Traum verflog. Es kam eine Zeit wo man sich die Stirne rieb: man reibt sie sich heute noch. Man
hatte getrdumt: voran und zuerst — der alte Kant. ,,Vermoge eines Vermogens® - hatte er gesagt,
mindestens gemeint. Aber ist denn das — eine Antwort? Eine Erklarung? Oder nicht vielmehr nur
eine Wiederholung der Frage? Wie macht doch das Opium schlafen? ,,Vermdgen eines
Vermogens®, ndmlich der virtus dormitiva — antwortet jener Arzt bei Moliére,

quia est in eo virtus dormitiva,

cujus est natura sensus assoupire.
Aber dergleichen Antworten gehdren in die Komddie, und es ist endlich an der Zeit, die
Kantische Frage ,,wie sind synthetische Urteile a priori moglich?* durch eine andere Frage zu
ersetzen ,,warum ist der Glaube an solche Urtheile n 6 t h i g ?“ - ndmlich zu begreifen, dass
zum Zweck der Erhaltung von Wesen unsrer Art solche Urtheile als wahr ge glaubt werden
miissen; weshalb sie natiirlich noch fals c h e Urtheile sein konnten! Oder, deutlicher geredet
und grob und griindlich: synthetische Urtheile a priori sollten gar nicht ,,mdglich sein“: wir
haben kein Recht auf sie, in unserm Munde sind es lauter falsche Urtheile. Nur ist allerdings der
Glaube an ihre Wahrheit néthig, als ein Vordergrunds-Glaube und Augenschein, der in die

Perspektiven-Optik des Lebens gehort'?®.

Der Angriff von Nietzsche gegen eine idealistischen Weltauffassung bezieht sich auch gegen die
Idee vom Subjekt (transzendentale Apperzeption oder ,,ich denke* der hinter jeder Wahrnehmung

steht). Dazu Nietzsche:

wenn ich den Vorgang zerlege, der in dem Satz ,,ich“ denke ausgedruckt ist, so bekomme ich eine
Reihe von verwegenen Behauptungen, deren Begriindung schwer, vielleicht unmdglich ist, - zum
Beispiel, das ich es bin, der denkt, dass {iberhaupt ein Etwas sein muss, dass denkt, dass Denken

eine Thatigkeit und Wirkung seitens eines Wesens ist, welches als Ursache gedacht wird, dass es

128 Nietzsche, F., Jenseits von Gut und Bose, S. 24 ff.

70



ein ,,Ich“ giebt, endlich, dass es bereits fest stellt, was mit Denken zu bezeichnen ist, - dass ich

w e 1ss was Denken ist. Denn wenn ich nicht dariiber mich schon bei mir entschieden hitte,
wonach sollte ich abmessen, dass, was eben geschieht, nicht vielleicht ,,Wollen* oder ,,Fiihlen*
sei? Genug, jenes ,,ich denke“ setzt voraus, dass ich meinen augenblicklichen Zustand mit
anderen Zusténden, die ich an mir kenne, vergleich e, um so festzusetzen, was er ist: wegen
dieser Riickbeziechung auf anderweitiges ,,Wissen* hat er fiir mich jedenfalls keine unmittelbare
»Gewissheit”. - An Stelle jener ,,unmittelbare Gewissheit, an welche das Volk im gegebenen
Falle glauben mag, bekommt dergestalt der Philosoph eine Reihe von Fragen der Metaphysik in
die Hand, recht eigentliche Gewissensfragen des Intellekts, welche heissen: ,,Woher nehme ich
den Begriff Denken? Warum glaube ich an Ursache und Wirkung? Was giebt mir das Recht, von
einem Ich, und gar von einem Ich als Ursache, und endlich noch von einem Ich als Gedanken-
Ursache zu reden?* Wer sich mit der Berufung auf eine Art Intuittion der Erkenntnis
getraut, jene metaphysischen Fragen sofort zu beantworten, wie es Der thut, welcher sagt: ,,ich
denke, und weiss, dass dies wenigstens wahr, wirklich, gewiss ist“ - der wird bei einem
Philosophen heute ein Licheln und zwei Fragezeichen bereits finden. ,,Mein Herr, wird der

Philosoph vielleicht ihm zu verstehen geben, es ist unwahrscheinlich, dass Sie sich nicht irren:

aber warum auch durchaus Wahrheit?« - '%.

Der Punkt von Nietzsches Kritik, der sich direkt gegen Kants Subjektsidee richtet betrifft die These

des ,,Ich* als Autor und Hersteller des Gedankenganges.

Was den Aberglauben der Logiker betrifft: so will ich nicht miide werden, eine kleine kurze
Thatsache immer wieder zu unterstreichen, welche von diesen Aberglaublischen ungern
zugestanden wird, - ndmlich, dass ein Gedanke kommt, wenn ,,er* will, und nicht wenn ,,ich* will;

so dass es eine F 4 1 s c h un g des Thatbestandes ist, zu sagen: das Subjekt ,,ich® ist die

129 Ebd. 128, S. 30.

71



Bedingung des Pridikats ,,denke®. Es denkt: aber dass dies ,,es* gerade jenes alte berithmte ,,Ich
sei, ist, milde geredet, nur eine Annahme, eine Behauptung, vor Allem keine ,unmittelbare
Gewissheit. Zuletzt ist schon mit diesem ,,es denkt zu viel gethan: schon dies ,,es* enthilt eine

Auslegung des Vorgangs und gehort nicht zum Vorgange selbst. Man schliesst hier nach der
grammatischen Gewohnheit ,,.Denken ist eine Thitigkeit, zu jeder Thitigkeit gehort Einer, der

thitig ist, folglich -*!%°,

Diese berechtigte Kritik von Nietzsche zeigt sich als hermeneutisches Problem nicht nur bei der
Auslegung von Texten sondern auch fiir die Ubersetzungsarbeit. Als Beispiel dient der erste Satz

der iotoping bei Herodot. Dort steht: Hpodérov Adikapvnocéog iotoping aroédeéis fide.

Ich werde zwei Ubersetzungen vorstellen. Die erste von Josef Feix'*!:

Herodot aus Halikarnal3 ver6ffentlich hiermit seine Forschung,

Die zweite Ubersetzung wurde von A. Horneffer gemacht'*? und lautet:

Herodotos, ein Biirger von Halikarnassos, hat diese Historien aufgezeichnet,

Bei beiden Ubersetzungen sieht man ein Subjekt der seine Arbeit prisentiert. Ein Subjekt steht am

Anfang. Bei dem griechischen Text aber steht der Name des Verfassers im Genitiv, nicht im Nomi-

nativ. Man kann behaupten dass dem Verfasser mehr um die Darstellung der Erkundung (isropine

arédecic) geht als um die Darstellung seiner Person, als Verfasser der Arbeit. Diese kleines Detail hat

130 Ebd. 128, S. 30-31.
131 Herodot, Historien, Hrg. Von J. Feix, Sammlung Tusculum, zwei Bande, Patmos Verlag, Diisseldorf:20006.
132 Herodot, Historien, Hrg. Von H.W. Haussig, Alfred Kroner Verlag, Stuttgart:1995.

72



eine grofere Bedeutung wenn man es in Bezug auf der Ebene der Intertextualitdt betrachtet. Eine
der wichtigsten Vorginger Herodots war Hekataios aus Milet. Aus einem seiner 400 kurzen Frag-
mente kann man lesen: Exataioc MiAfjcioc adsuvBeitar- téde ypdpw, dc uor dinbéa doxéer elvou- oi
yop Elljvarg Adyor mollol te kai yeloiol, ¢ éuol paivovra, eioiv'®. (Hekataios von Milet spricht
so: Dies schreibe ich, wie es mir wahr zu sein scheint. Denn der Hellenen Reden sind viele und
licherlich, wie sie sich mir darstellen. Ubersetzung: W. Schadewaldt). Wenn man beide Texte ver-
gleicht, kann man einen intertextuellen Bezug von Herodot auf Hekataios in der Art von einer
Anderung in dem Diskurs feststellen. Hekataios stellte sich als Filter, als Katalysator der Informa-
tion und der Quellen dar, als der, der entscheidet was stimmt und was nicht. In dem Satz von
Hekataios sind drei Referenzen zum ich (ypdpw, por und éuoi) zu sehen die zeigen wie wichtig die
Stelle des Verfasser im Text ist. Dagegen bei Herodot zeigt sich die Darstellung der Erkundung im
Mittelpunkt. Er gibt alles wieder was er hort ohne selber zu entscheiden was richtig oder falsch sein
konnte'**. Aéyerv T Aeydueva ist die Leitidee, als Terminus technicus in der Methodik bei Herodot,
was eine neue Einstellung auf der Ebene des Autors bedeutet.

Trotz der vielen kritischen Stimmen im Laufe der Geschichte der Hermeneutik die die subjektiven
und idealistischen Modelle in Frage gestellt und durch neue Theorien iiberwunden haben, zeigt sich
bei vielen Forschern noch die alte Einstellung die auch, an Stellen wie dieser, bei der Ubersetzung
(bewusst oder Unbewusst) ins Licht kommen.

Zuriick zur Nietzsche. Wie man die Welt wahrnimmt, wird schon von der Struktur der Sprache

bestimmt. Dazu Nietzsche:

Philosophen des ural-altaischen Sprachbereichs (in dem der Subjekt-Begriff am schlechtesten

133 Jacobi, F. (Hrsg.), Fragmenten der griechischen Historiker, B1, Frg.1.

134 Eine Bestdtigung fiir seine Einstellung findet man im Buch VII, 152, 5: "Doch ist meine Pflicht alles wieder-
zugeben, was erzdhlt wird. Freilich brauche ich nicht alles zu glauben. Die hier geduflerte Auffassung gilt fiir mein
ganzes Geschichtswerk".

73



entwickelt ist) werden mit grossen Wahrscheinlichkeit anders ,,in die Welt* blicken und auf andern
Pfaden zu finden sein, als Indogermanen oder Muselménner: der Bann bestimmter grammatischer
Funktionen ist im letzen Grunde der Bahn psycholo gischer Werthurteile und Rasse-

Bedingungen'®.

Der moderne Mensch braucht nach Nietzsche eine gewisse Sicherheit. Ohne den Glauben an
Beweise, Logik, Kausalitdt ist er auf sich selbst verwiesen, was der Grund von der Angst ist. Ohne
diese strukturierte Logik weiss der Mensch nicht was zu tun ist, weil was nicht vorgegeben ist nur
von einem starken Wille gestaltet werden kann. Deswegen hélt der Mensch an einer Welterkldrung

fest, die nicht in Frage gestellt wird, damit man sich sicher fiihlen kann. Dazu Nietzsche:

Etwas unbekanntes auf etwas Bekanntes zuriickfithren, erleichtert, beruhigt, befriedigt, giebt
ausserdem ein Gefiihl von Macht. Mit dem Unbekannten ist die Gefahr, die Unruhe, die Sorge

gegeben, - der erste Instinkt geht darin, diese peinlichen Zustinde wegzuschaffen. Erster

Grundsatz: irgend eine Erklarung ist besser als keine'*.

Diese Ordnung aber ist auf falschen Pramissen aufgebaut. Das zeigt Nietzsche an dem Beispiel von

Ursache und Wirkung wie folgend:

Man soll nicht ,,Ursache und ,,Wirkung* fehlerhaft verdinglichen , wie es die

Naturforscher thun (und wer gleich ihnen heute im Denken naturalisirt ) geméss der herrschenden

135 Nietzsche, F., Jenseits von Gut und Bose, S. 35.
136 Nietzsche, F., Gotzen-Ddmmerung, S. 93.

74



mechanistischen Tolpelei, welche die Ursache driicken und stossen lésst, bis sie ,,wirkt!* ; man
soll sich der ,,Ursache®, der ,,Wirkung* eben nur als reiner B e griffe bedienen, das heisst als
conventioneller Fiktionen zum Zweck der Bezeichnung, der Verstindigung, n i ¢ h t der
Erklarung. Im ,,An sich® giebt es nicht von ,,Causal-Verbdnden“, von Nothwendigkeit”, von
»psychologischer Unfreiheit”, da folgt nic ht ,die Wirkung auf die Ursache®, das regiert kein
,,Gesetz*. Wir sind es, die allein die Ursachen, das Nacheinander, das Fiir-einander, die Relativitét,
den Zwang, die Zahl, das Gesetz, die Freiheit, den Grund, den Zweck erdichtet haben, und wenn
wir diese Zeichen-Welt als ,,an sich® in die Dinge hineindichten, hineinmischen, so treiben wir es
noch einmal, wie wir es einmal getricben haben, nimlich mytholo gisch . Der ,unfreie
Wille* ist Mythologie: im wirklichen Leben handelt es sichnurumstarken und

schwachen Willen™.

Die Kritik von Nietzsche am Menschen bezieht sich auf den Ursprung dieses schwachen Willens.
Warum sind wir so geworden wie wir sind? Was ist der Grund der sich hinter diesem schwachen
Willen verbirgt? Warum wird dieser schwache Willen nicht in Frage gestellt? Nietzsche verbindet
diesen schwachen Willen mit einer bestimmten Moral, die der Religion. Er strebt die Untersuchung
des Ursprungs dieser Moral an, als einer Art von genealogischer Suche, die dieses Problem in sei-
nen Wurzeln, Entstehungen, Entwicklungen und Verbindungen ins Licht bringen wird. Hier ist die

Zusammenfassung, die Nietzsche selber in ,, Ecce homo “ liber die Unternehmung schreibt:

Die Wahrheit der ersten Abhandlung ist die Psychologie des Christentums: die Geburt des
Christentums aus dem Geiste des Ressentiment, n i ¢ h t , wie wohl geglaubt wird, aus dem
,,Qeiste”, - eine Gegenbewegung ihrem Wesen nach, der grosse Aufstand gegen die Herrschaft

vornehmer Werthe. Die zweite Abhandlung giebt die Psychologic desGewissens:

137 Nietzsche, F., Jenseits von Gut und Bose, S. 35-36.

75



dasselbe ist n i ¢ h t , wie wohl geglaubt wird, ,,diec Stimme Gottes im Menschen®, - es ist der
Instinkt der Grausamkeit, der sich riickwérts wendet, nachdem er nicht mehr nach aussen hin sich
entladen kann. Die Grausamkeit als einer der &ltesten und unwegdenkbarsten Cultur-Untergriinde
wird hier zum ersten Male ans Licht gebracht. Die d r i t t e Abhandlung giebt die Antwort auf die
Frage, woher die ungeheure M a c h t des asketischen Ideals, des Priester-Ideals, stammt, obwohl
dasselbe das schadliche Ideal par excellence, ein Wille zum Ende, ein décadence-Ideal ist.
Antwort: nic h t, weil Gott hinter den Priestern thétig ist, was wohl geglaubt wird, sondern faut
de mieux, - weil es das einzige Ideal bisher war, weil es keinen Concurrenten hatte. ,,Denn der
Mensch will lieber noch das Nichts wollen als nicht wollen... Vor allem fehlte ein Gegen -

Ideal-bisauf Zarathustra.-Man hat mich verstanden. Drei entscheidende Vorarbeiten
eines Psychologen fiir eine Umwerthung aller Werte. - Dies Buch enthélt die erste Psychologie des

Priesters'® .

Die Kritik am Christentum entspricht der Kritik der Moral, diese Moral, die man als etwas Selbst-
verstidndliches akzeptiert und nach der man handelt. Durch diese Untersuchung wird die Moral von
thren Ursprung her demaskiert. Es kommt ans Licht, dass diese Moral als Produkt einer bestimmten
Ideologie entstanden ist und bis heute unbedacht weitergefiihrt wird. Diese von Nietzsche ange-
strebte Umwertung aller Werte bezieht sich auch auf die Sprache, der Nietzsche sich besonders
gewidmet hat. Die Sprache, in ihren Aufbau, in ihrer Anstrengung zur Wahrheit, zur Vernunft wird
von Nietzsche als Teil dieser dekadenten Moral kritisiert: ,,Die ,,Vernunft“ in der Sprache: oh was
fiir eine alte betriigerische Weibsperson! Ich flirchte, wir werden Gott nicht los, weil noch an die
Grammatik glauben...“"?.

In den Schrift ,,Uber Wahrheit und Liige im auBermoralischen Sinne* untersucht Nietzsche Struktur

und Aufbau der Sprache. Dazu Nietzsche:

138 Nietzsche, F., Ecce homo, S. 352-353.
139 Nietzsche, F., Gotzenddmmerung, S. 78.

76



Was ist ein Wort? Die Abbildung eines Nervenreiz in Lauten. Von dem Nervenreiz aber
weiterzuschliessen auf eine Ursache ausser uns, ist bereits das Resultat einer falschen und
unberechtigten Anwendung des Satzes vom Grunde. Wie diirften wir, wenn die Wahrheit bei der
Genesis der Sprache, die Gesichtspunkt der Gewissheit bei den Bezeichnungen allein entscheidend
gewesen wire, wie diirften wir doch sagen: der Stein ist hart: als ob uns ,hart* noch sonst bekannt
wiére und nicht nur als eine ganz subjektive Reizung! Wie theilen die Dinge nach Geschlechtern
ein, wir bezeichnen den Baum als maénnlich, die Pflanze als weiblich: welche willkiirlichen
Ubertragungen! Wie weit hinausgeflogen iiber den Canon der Gewissheit! Wir reden von eine
Schlange: die Bezeichnung trifft nichts als das Schwinden, konnte also auch dem Wurme
zukommen. Welche willkiirlichen Abgrenzungen, welche einseitigen Bevorzugungen bald der bald
jener Eigenschaft eines Dinges! Die verschiedenen Sprachen neben einander gestellt zeigen, dass
es bei den Antworten nie auf die Wahrheit, nie auf einen addquaten Ausdruck ankommt: denn sonst
gébe es nicht so viele Sprachen. Das ,,Ding an sich* (das wiirde eben die reine folgenlose Wahrheit
sein) ist auch dem Sprachbildner ganz unfasslich und ganz und gar nicht erstrebenswerth. Er
bezeichnet nur die Relationen der Dinge zu den Menschen und nimmt zu deren Ausdrucke die
kiihnsten Metaphern zu Hiilfe. Ein Nervenreiz, zuerst iibertragen in ein Bild! Erste Metapher. Das

Bild wieder nachgeformt in einem Laut! Zweite Metapher'* .

Nietzsche demontiert hier das Wort als Bedeutungstriger und bringt seinen arbitrdren und metapho-
rischen Aspekte ins Licht. Jetzt fahrt er mit seiner Kritik fort und widmet sich der néchste Stufe der
Sprache: den Begriffen. Er beschreibt sie als ,,Gleichsetzen des Nicht-Gleichen. Er sieht die Be-
griffe als Produkt des ,,Ubersehen des Individuellen und Wirklichen“. Sie werden als Konstrukte
bezeichnet und im Gegensatz zur Natur gestellt, die ,,keine Formen und Begriffe, also keine Gattun-
gen kennt, sondern nur ein fiir uns unzugingliches und undefinierbares X*“'*!. Die Begriffe bringen

eine gewissen Ordnung im Diskurs, indem man sich sicher fiihlen kann. Diese Ordnung bleibt aber

140 Nietzsche, F., Uber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, S. 878-879.
141 Ebd. 140, S. 880.

77



unhinterfragt:

An dem Bau der Begriffe arbeitet urspriinglich, wie wir sahen, die Sprache , in spiteren

Zeiten die Wissenschaft. Wie die Biene zugleich an den Zellen baut und die Zellen mit Honig fiillt,
so arbeitet die Wissenschaft unaufhaltsam an jenem grossen Columbarium der Begriffe, der
Begrébnisstétte der Anschauung, baut immer neue und hohere Stockwerke, stiitzt, reinigt, erneut
die alten Zellen, und ist vor allem bemiiht, jenes in's Ungeheure aufgethiirmte Fachwerk zu fiillen
und die ganze empirische Welt d.h. die anthropomorphische Welt hineinzuordnen. Wenn schon der
handelnde Mensch sein Leben an die Vernunft und ihre Begriffe bindet, um nicht fortgeschwemmt
zu werden und sich nicht selbst zu verlieren, so baut der Forscher seine Hiitte dicht an den
Thurmbau der Wissenschaft, um an ihm mithelfen zu konnen und selbst Schutz unter dem
vorhandenen Bollwerk zu finden. Und Schutz braucht er: denn es giebt furchtbare Michte, die
fortwéhrend auf ihn eindringen, und die der wissenschaftlichen Wahrheit ganz anders geartete

,,Wahrheiten* mit den verschiedenartigsten Schildzeichen entgegenhalten'*.

Als eine Alternative zum Begriff stellt Nietzsche die ,,Intuition* vor, was sicherlich eine bestimmte
Unsicherheit bedeutet, Nietzsche aber sieht das nicht als Manko sonder als die Moglichkeit, die
eigene Unsicherheit zuriickzugewinnen. Das wire die erste Voraussetzung fiir den Mensch um

schopferisch handeln zu kdnnen.

Jenes ungeheure Gebélk und Bretterwerk der Begriffe, an das sich klammernd der bediirftige
Mensch sich durch das Leben rettet, ist dem freigewordenen Intellekt nur ein Geriist und ein

Spielzeug fiir seine verwegensten Kunststiicke: und wenn er es zerschlidgt, durcheinanderwirft,

142 Ebd. 140, S. 886.

78



ironisch wieder zusammensetzt, das Fremdeste paarend und das Néchste trennend, so offenbart er,
dass er jetzt nicht von Begriffen sondern von Intuitionen geleitet wird. Von diesen Intuitionen aus
fiihrt kein regelméssiger Weg in das Land gespenstischer Schemata, der Abstraktionen: fiir sie ist
das Wort nicht gemacht, der Mensch verstummt, wenn er sie sicht, oder redet im lauter verbotenen
Metaphern und unerhorten Begriffsfligungen, um wenigstens durch das Zertrimmern und

Verhohnen der alten Begriffsschranken dem Eindriicke der méchtigen gegenwértigen Intuition

schopferisch zu entsprechen'®.

Mit dieser kritischen Betrachtung zeigt Nietzsche, dass unsere Sprache, als System gesehen eine
Struktur besitzt die aus einer bestimmten Weltanschauung determiniert ist. Das Wort ist das Produkt
von Metapher und die Begriffe sind Konstrukte, die versuchen, die Architektur des Systems stabil
zu halten. Die Sprache ist nicht unser Element oder Vehikel die Welt zu entdecken, mit den anderen
zu kommunizieren. Wir sind Sklaven einer Sprache (wie, nach Nietzsche, wir auch Sklaven einer
Moral sind, deren Ursprung uns nicht zu interessieren scheint) und miissen uns innerhalb der
Regeln dieser Sprache bewegen, um {iberhaupt handeln zu konnen. Die Sprache ist nach Nietzsche
ein Produkt einer Ideologie, eine Moral, die bestimmte Moglichkeiten fiir das sich AuBern anbietet.
Das Problem ist, dass wir passiv diese Regeln libernehmen und ohne zu wissen, das Modell
weiterbauen. Nach der Untersuchung des Wortes und des Begriffes fragt sich Nietzsche nach dem

Wert der Wahrheit der hinter dieser Sprache iiberhaupt steht:

Was ist Wahrheit? Ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, Antropomorphismen, kurz
eine Summe von menschlichen Relationen, die, poetisch und rhetorisch gesteigert, iibertragen,

geschmiickt wurden, und die nach langem Gebrauche einem Volke fest, canonisch und verbindlich

143 Ebd. 140, S. 888-889.

79



diinken: die Wahrheit sind Illusionen, von denen man vergessen hat, dass sie welche sind,
Metaphern, die abgenutzt und sinnlich kraftlos geworden sind, Miinzen, die ihr Bild verloren
haben und nun als Metall, nicht mehr als Miinzen in Betracht kommen. Wir wissen immer noch
nicht, woher der Trieb zur Wahrheit stammt: denn bis jetzt haben wir nur von der Verpflichtung
gehort, die die Gesellschaft, um zu existieren stellt, wahrhaft zu sein, d.h. die usuelle Metaphern zu
brauchen, also moralisch ausgedriickt: von der Verpflichtung nach einer festen Convention zu
liigen, schaarenweise in einem fiir alle verbindlichen Stile zu liigen. Nur vergisst freilich der
Mensch, dass es so mit ihm steht; er liigt also in der bezeichneten Weise unbewusst und nach
hundertjédhrigen Gewohnungen —und kommtebendurch diese Unbewusstheit,eben
durch dies Vergessen zum Gefiihl der Wahrheit. An dem Gefiihl verpflichtet zu sein, ein Ding als
roth, ein anderes als kalt, ein drittes als stumm zu bezeichnen, erwacht eine moralische auf
Wabhrheit sich beziehende Regung: aus dem Gegensatz des Liigners, dem Niemand traut, den alle
ausschliessen, demonstriert sich der Mensch als Ehrwiirdige, Zutrauliche und Niitzliche der

Wabhrheit!*.

Was bedeutet diese Suche nach der Wahrheit? Eine Ubersetzung der Metapher die man schon
kennt? Konnen wir etwas Neues als Ergebnis der Suche erwarten oder wollen wir nur entdecken,
was uns schon auf irgendeine Weise schon bekannt ist?

Wie konnen wir neue Erkenntnissen schaffen, wenn unser Begriff von Wahrheit aus einer Konven-
tion gebaut ist? Konnen wir verstehen was wir nicht erkennen kénnen? Sicher nicht, weil auch ich,
der versuche Nietzsches interpretatorische Darstellung der Wahrheit als Metapher zu untersuchen

145

Metapher und Bilder benutzen muss'*. Wir sind Menschen nur durch die Sprache. Die Entwicklung

der Sprache aber hat eine Erkldrung. Das bleibt uns unbekannt. Deswegen handeln wir als ob die

144 Ebd. 140, S. 880-881.

145 "Nietzsche selbst begeht die Siinde der Metapher, indem er alles in metaphorischen Termini erklért, denn der von
ihm vorgeschlagene Metapher-Begriff ist seinerseits eine interpretatorische ,,Metapher eines lebenswichtigen und
universalen Prozesses, der der Metapher dhnlich ist, sie einschliefit, aber andere, komplexere und weniger greifbare
Merkmale aufweist". Giorgio Colli, Nachwort des erstes Bandes von Nietzsche, Friedrich, Kritische Studien-
ausgabe, Band 1, S. 918.

80



Sprache ,,an sich® wire so wie es ist, und wir versuchen dieses Modell in jeder Suche nach Wahr-

heit zu bestitigen und weiter zu tragen. Dazu Nietzsche:

Wenn jemand ein Ding hinter einem Busche versteckt, es eben dort wieder sucht und auch findet,
so ist an diesem Suchen und Finden nicht viel zu rithmen: so aber steht es mit dem Suchen und
Finden der ,,Wahrheit* innerhalb des Vernunft-Bezirkes. Wenn ich die Definition des Séugethiers
mache und dann erklére, nach Besichtigung eines Kameles: Siehe, ein Siugethier, so wird damit
eine Wahrheit zwar an das Licht gebracht, aber sie ist von begrenztem Werthe, ich meine, sie ist
durch und durch antropomorphisch und enthélt keinen einzigen Punkt, der ,,wahr an sich®, wirklich
und allgemeingiiltig, abgesehen von dem Menschen, wére. Der Forscher nach solchen Wahrheiten
sucht im Grunde nur die Metamorphose der Welt in den Menschen; er ringt nach einem Verstehen
der Welt als eines menschenartigen Dinges und erkdmpft sich besten Falls das Gefiihl einer
Assimilation. Aehnlich wie der Astrolog die Sterne im Dienste der Menschen und im Zusam-
menhange mit ihrem Gliick und Leide betrachtet, so betrachtet ein solcher Forscher die ganze Welt
als gekniipft an den Menschen, als den unendlich gebrochenen Wiederklang eines Urklanges, des
Menschen, als das vervielféltigte Abbild des einen Urbildes, des Menschen. Sein Verfahren ist: den
Mensch als Maas an alle Dinge zu halten, wobei er aber von dem Irrthume ausgeht, zu glauben, er
habe diese Dinge unmittelbar als reine Objekte vor sich. Er vergisst also die originalen An-

schauungsmetaphern als Metaphern und nimmt sie als die Dinge selbst!*.

Diese AuBerungen kénnen als eine Mahnung gegen Geisterwissenschaft und ihre idealistische Welt-
anschauung betrachtet werden. Nur wer sich aus der Gemiitlichkeit des sicheren Heimat der Tradi-
tion befreien kann, wird die Kilte der unsicheren aber lebendigen Wirklichkeit flihlen kénnen.

Nietzsche kritisiert, dass der Wissenschaftler aus einem Mechanismus oder Konstrukt Gesetze

146 Ebd. 140, S. 883.

81



gemacht hat deren Geltung als ,,von Natur aus* akzeptiert. Diese Kritik gilt auch fiir die Philoso-
phie, die sich nach Nietzsche, das Kleid der Moral endlich ausziehen sollte, um sich beweglich,
ungewiss aber entschieden der ,,Umwertung aller Werte® widmen zu konnen.

Wie ich oben in den Zitaten gezeigt habe, haben die Sprache, das Wort die Begriffe nach Nietzsche
eine Determinierung. Sie sind motiviert. Der Ursprung dieser Determinierung wurde vergessen (ist
unbewusst geworden) und deswegen werden diese Elemente als Tatsachen wahrgenommen. Die
Arbeit von Nietzsche entspricht einer genealogischen Unternehmung um den Ursprung der morali-
schen, wissenschaftlichen und ethischen Begriffe ans Licht zu bringen sie zu {iberwinden, sich
davon zu befreien und als freier neuer Mensch (was Nietzsche ,,Ubermensch® nennt) schdpferisch
in der Welt lebendig handeln zu kénnen.

Die Frage, die mir nach solcher Kritik in Erwdgung kommt ist, warum der Forscher so viel Sicher-
heit iiberhaupt braucht. Man braucht eine Ordnung, als ob man Angst hétte, anders zu sprechen, zu
handeln, zu denken. Als Gegensatz zu dieser Ordnung stellt man den Perspektivismus, der als ein
nihilistischer Relativismus betrachtet wird. Es ist interessant, wie Nietzsche den Perspektivismus

nach seiner Bedeutung betrachtet:

Gegen den Positivismus, welcher beim Phinomen stehen bleibt ,,es giebt nur Thatsachen®, wiirde
ich sagen: nein, gerade Thatsachen giebt es nicht, nur Interpretationen. Wir kdnnen kein Factum
,,an sich feststellen: vielleicht ist es ein Unsinn, so etwas zu wollen. ,,Es ist alles subjektiv* sagt
ihr: aber schon das ist Ausle gun g, das ,,Subjekt” ist nichts Gegebenes, sondern etwas Hinzu-
Erdichtetes, Dahinter-Gestecktes. - Ist es zuletzt ndthig, den Interpreten noch hinter die Interpreta-
tion zu setzen? Schon das ist Dichtung, Hypothese.

Soweit iiberhaupt das Wort ,,Erkenntnil}* Sinn hat, ist die Welt erkennbar: aber sie ist anders deut
b ar, sie hat keinen Sinn hinter sich, sondern unzéhlige Sinne ,,Perspektivismus®.

Unsre Bediirfnisse sind es,die die Welt auslegen: unsre Triebe und deren Fiir und

82



Wider. Jeder Trieb ist eine Art Herrschsucht, jeder hat seine Perspektive, welche er als Norm allen

iibrigen Trieben aufzwingen mochte'.

Jede Aussage, Auslegung oder Erklarungsversuch ist motiviert, determiniert. Jedes Denken kommt
nicht aus dem Nichts, sondern hat eine bestimmte Perspektive, einen Hintergrund der dieses Den-
ken motiviert, vorantreibt. Diese Aussage von Nietzsche bedeuten einen Stofl gegen jede Art von

Hermeneutik, die bis damals'#®

versuchte, aus der unreflektierten Perspektive des Subjektes die
Wirklichkeit zu interpretieren. Nietzsche durchbohrt mit seinen Thesen den Boden der wissen-
schaftlichen Betrachtung, indem er sie, vom Altar des Idealismus auf die Ebene der motivierten
Aussage herunterholt. Deswegen schien mir sehr wichtig, Nietzsches Uberlegungen im Detail dar-

zustellen, ohne welche die weitere Entwicklung der hermeneutischen Theorie unmdglich zu verste-

hen wire.

1.6.2 Heidegger: Sein, Verstehen, Auslegen

Alle bis jetzt vorgestellten hermeneutischen Stromungen haben das Verstehen als Resultat eines
Prozesses dargestellt. Ein Vorverstindnis als Voraussetzung gilt als notwendig, um einen Text ver-
stehen zu konnen. Es spielt keine Rolle, welche Methode zum Verstehen fiihrt, es sei die Devination
(Schleiermacher), die Einfiihlung (Dilthey), oder andere. Hauptsache ist: man kann erst zum Verste-

hen kommen nachdem der Text ausgelegt wurde. Am Anfang des hermeneutischen Prozesses liegt

147 Nietzsche, F., Kritische Studienausgabe, Band 12, S. 315.

148 Nicht nur bis dann, da heutzutage man leider oft feststellen kann, wie diese idealistische Perspektive in dem
Denken der Forscher verankert ist. Diese Einstellung zeigt sich besonders in Bezug auf die Forschung der Historien
von Herodot, was ich im Laufe der Arbeit beweisen werde.

83



das Nicht-Verstandene. Dieses wird durch die Auslegung in Verstehen verwandt. Die Auslegung
steht als notwendiges Mittel, um das Verstehen zu erreichen.

Heidegger denkt das Verstehen als ,.existential®, das heil3t, als ,,Seinsweise oder Grundmodus,
kraftdessen wir in dieser Welt zurechtkommen und zurechtzukommen suchen“'*. Der Mensch ist
nach Heidegger in-der-Welt verstehend geworfen. Deswegen bleibt das Verstehen zuerst unthema-
tisch. Es zeigt sich aber eine Besonderheit in der Betrachtung des Verstehen bei Heidegger. Im Ge-
gensatz zu der hermeneutischen Tradition wird bei Heidegger der epistemologische Charakter

zuerst nicht beachtet, nicht thematisiert. Dazu Grondin:

Heidegger erklirt dieses epistemologische Verstehen fiir sekundér, um seine Verstehensherme-
neutik noch universaler anzusetzen. Sein neues Verstehenskonzept arbeitet in der Auslotung der
Formel ,;sich auf etwas verstehen* heraus, die weniger ein Wissen als eine Fertigkeit oder ein

Konnen indiziert. Eine Sache verstehen heiflt ihr gewachsen sein, mit ihr zurechtkommen zu

konnen'.

Dieses ,,Verstehen als* ist fiir den Menschen konstitutiv und entspricht einer Umgangsweise des
Daseins in der Welt, die wesentlich vorsprachlich ist und zu unserem Verhalten gehort. Was steht
hinter dieser Umgangsweise, was bewegt das Dasein sich in-der-Welt zu entwerfen, die Welt zu
verstehen? Dazu Heidegger: ,,Hinter dem verrichtenden Besorgen der Weltgegenstinde steht die
fundamentale Sorge des Daseins, die Sorge um es selbst. Das Dasein zeichnet sich dadurch aus,

dass es ihm in seinem Sein um dieses Sein selbst, sein Seinkonnen in der Welt geht*'>'.

149 Grondin, J., Einfiihrung in die philosophische Hermeneutik, S. 135.
150 Ebd.
151 Ebd. 149, S. 136.

84



Aus dieser Sorge bestimmt sich der spezifische Entwurfscharakter unseres Verstehens. Wie Grondin
erklért, richtet sich unser Verstehen, um der bedrohenden Welt zuvorzukommen, nach gewissen,

unausdriicklichen Entwiirfen, die Moglichkeiten unserer selbst, unseres Seinkonnen verkorpern.

Nach Heidegger ist es aber nicht so, da es da drauBen zundchst nackte Dinge gibe, die von
unserem ,,subjektiven und umsichtigen Verstehen eine gewisse Farbung hinzubekdmen. Nein, was
zunichst da ist, ist gerade unser Bezug zur Welt im Modus verstehender entwiirfe. Der rein theore-
tische Anblick der Welt, dessen Moglichkeit Heidegger nie in Abrede stellt, beruht auf einer expli-
ziten Suspendierung solcher besorgenden Entwiirfe. Das Primére ist aber das hermeneutische ,,als*,

in dem uns alles begegnet und angeht'*>.

Das hermeneutische ,,als* entspricht der Moglichkeit des Daseins sich in-der-Welt, mit-den-anderen

vertraut zu machen. Das epistemologische Verstehen wird von Grondin wie folgend erklért:

Das Verstehen, als Exponent der Sorge um das eigene Dasein, verfiigt iiber die Moglichkeit, sich
als solche auszubilden, ja sich selbst zu verstehen. Diese Selbstaufklarung und nichts anders soll
die Auslegung — wortlich als Aus-einander-legung des schon implizit Vorverstandenen — leisten.
Als dessen Herausarbeitung erfolgt sie ,,nach® dem ersten Verstehen, aber doch, um die das Ver-

stehen kennzeichnende Sichtsuche und -freigabe zu vollenden'*.

Die Auslegung dient als Hilfe des Verstehens indem sie reflexiv, die eigene Vorstruktur des Verste-

hens zu Bewusstsein bringt. Heidegger beschreibt diesen Prozess in "Sein und Zeit" wie folgend:

152 Ebd. 149, S. 137.
153 Ebd. 149, S. 138.

85



Das Dasein entwirft als Verstehen sein Sein auf Moglichkeiten. Dieses verstehende Sein zu
Moglichkeiten ist selbst durch den Riickschlag dieser als erschlossener in das Dasein ein
Seinkdnnen. Das Entwerfen des Verstehens hat die eigene Moglichkeit, sich auszubilden. Die
Ausbildung des Verstehens nennen wir Auslegung. In ihr eignet sich das Verstehen sein Verstande-
nes verstehend zu. In der Auslegung wird das Verstehen nicht etwas anderes, sonders es selbst.
Auslegung griindet existenzial im Verstehen, und nicht entsteht dieses durch jene. Die Auslegung
ist nicht die Kenntnisnahme des Verstandenen, sondern die Ausarbeitung der im Verstehen
entworfenen Moglichkeiten. Gemall dem Ziige dieser vorbereitenden Analysen des alltdglichen
Daseins verfolgen wir das Phédnomen der Auslegung am Verstehen der Welt, das heiit dem

uneigentlichen Verstehen und zwar im Modus seiner Echtheit'*,

Wie erklart Heidegger die Auslegung von Texten? Als Auslegung des Auslegers? Was fiir einen

Bezug zum Text findet er in dem Prozess der Auslegung? Dazu Grondin:

Die Intention Heideggers ist freilich nicht so milzuverstehen, als wiirde sich etwa die Textaus-
legung darin erschopfen, das subjektive Vorverstandnis des Auslegers auseinanderzufalten, gleich-
sam ohne Riicksicht auf den zu deutenden Text. Die Interpretation, die es doch auf die Erschlie-
Bung eines Anderen absieht, wiirde dann zu einem kuriosen Monolog des Interpreten mit seinem
eigenen Vorverstehen entarten. Heidegger meint offenbar etwas viel Vordergriindigeres: Um
beispielsweise Texte richtig zu deuten, ist es geboten, sich zundchst die eigene hermeneutische
Situation durchsichtig zu machen, damit sich das Fremde oder Andersartige des Textes allererst
zur Geltung bringen kann, d.h., ohne dass unsere unaufgeklérten Vorurteile dabei ihre unbemerkte
Herrschaft ausiiben und so das Eigene des Textes verdecken. Wer seine hermencutische

Situiertheit souverin in Abrede stellt, lauft Gefahr sich ihr um so unkritischer auszuliefern'*.

154 Heidegger, M., Sein und Zeit, S. 148.
155 Ebd. 149, S. 139.

86



Ohne eine reflexive Ausgelegtheit des Selbst kann die Andersheit der zu interpretierende Sache
nicht ins Licht kommen. Das Sichselbstverfehlen des Daseins, das Verfallen des Daseins in-der-
Welt, stellt das Dasein vor das Problem sich selbst auslegen zu miissen. Dieses Prozess kann aber
fehlen, indem das Dasein, statt das Verstehen selber zu entwerfen, es von drau3en annimmt. Das
wird von Heidegger als das Verfallen in das ,,Man* beschrieben. Man iibernimmt vorgemachte
Erkldrungen und die Verantwortung des sich Entwerfen wird vom ,,Man“ unternommen. Dieser
Prozess zeigt sich nicht auf einer ontischen Ebene, sonders auch und besonders, im Laufe der Ge-
schichten des Wissens. Dieses diachronische Element des Verfehlens, des Verlustes des eigenen
Verstehens und seine Ubernahme durch das ,,Man®, das heiit, durch einen Mainstream des Den-
kens, macht aus der Hermeneutik einen Mechanismus, den wir benutzen, aber den man erstellt'.
Das System hat sich etabliert, wir halten es fiir selbstverstindlich, das Problem ist, dass dieses
,»selbst® nicht von uns sondern von der Figur des ,,Man‘ (oder des niemand, wie Heideger sagt) be-
stimmt wird. Deswegen erklart Heideger: ,,die Hermeneutik bewerkstelligt ihre Aufgabe nur auf
dem Wege der Destruktion*'”’. Heidegger spricht {iber die ,,Destruktion im Sinne eines Abbaus der
Tradition* sofern und nur sofern sie die Existenz fiir sich selbst verdeckt und der Notwendigkeit
einer Selbstaneignung enthebt*'**. Dieser Abbau wendet sich gegen die Idee einer absoluten Wahr-

heit, die Grondin wie folgend beschreibt:

Die Vorstellung, dass es eine absolute Wahrheit gebe, erwachse so aus einem Verdrdngen oder
Vergessen der eigenen Zeitlichkeit. Anstatt dem Phantom eines letzten Fundamentes nachzujagen,

empfahl Heidegger, sich radikal auf der Ebene der Endlichkeit anzusiedeln und die eigene

156 Das heif}t, der von dem Man erstellt wird. Hier kann man ein Vergleich mit den oben gezeigte Aussagen von
Nietzsche machen. Wie eine Aussage entsteht, was ist Wahrheit, wird auch von Nietzsche betrachtet als von Auflen
entstehend und nicht vom Individuum selbst produziert oder gedacht.

157 Heidegger, M., GA, Band 63, S. 105.

158 Ebd. 149, S. 141.

87



Vorurteilsstruktur als positives, ontologisches Merkmal des Verstehens auszuarbeiten, um die
Moglichkeiten unserer selbst aus unserer Situiertheit heraus wahrzunehmen. So {iberwand
Heidegger die epistemologische Fragestellung des Historismus. Nicht um das Phantomhafte eines
allgemeingiiltigen Riickhalts, Sohn des Positivismus und somit der Metaphysik, kann es sich im
Verstehen handeln, sondern um ein zu eroberndes Gewahrwerden des Daseins iiber die ihm zur
Disposition stehenden Mdglichkeiten. Es ist unleugbar, dass die Suche nach einer allgemein
giiltigen Wahrheit die Wirklichkeit des Verstehens zu verdecken droht und es auf ein Erkenntnis

ideal ausrichtet, das es doch nie verwirklichen wird'%.

Ich mochte jetzt mit einer Definition von Heidegger, die den selbst reflexiven Charakter der Her-
meneutik bestitigt, diesen Abschnitt schlieBen, in der Hoffnung, dass die Worte von Heidegger,
seine Gedanken {iber die Hermeneutik als ein sich Verstehen des Selbst, aus sich selbst und fiir den

Entwurf des Selbst, verstanden werden konnen. Dazu Heidegger:

Die Hermeneutik hat die Aufgabe, das je eigene Dasein in seinem Seinscharakter diesem Dasein
selbst zugdnglich zu machen, mitzuteilen, der Selbstentfremdung, mit der das Dasein geschlagen
ist, nachzugehen. In der Hermeneutik bildet sich fiir das Dasein eine Moglichkeit aus, fiir sich

selbst verstehend zu werden und zu sein'®.

159 Ebd. 149, S. 152-153.
160 Ebd. 157, S. 12.

88



1.6.3 Gadamer: Vorurteile und Wirkungsgeschichte

Gadamer setzt sich auch entschieden gegen den Anspruch des Historismus zur Wehr, die Geistes-
wissenschaften sollen eine eigenen Methode finden um den Status von Wissenschaft genieflen zu
konnen. Er stellte sich die Frage, ob das Verlangen nach Methoden, die allein Allgemeingiiltigkeit
gewihren, in der Geisteswissenschaft am Platz wire. Deswegen erkldrt Gadamer: ,,(man kann) den

Wissenschaftscharakter der Geisteswissenschaften, eher aus der Tradition des Bildungsbegriffs ver-

<161

stehen, als aus der Idee der modernen Wissenschaft“'®’. Schon der Titel seines Werkes steht als

Beweis dafiir, wie Angehrn kommentiert, ,,dass die Wahrheit, die im Verstehen zustande kommt, ge-

rade nicht einer regelgeleiteten Methode zu tiberantworten ist*'%%,

Im Gegensatz zum Historismus hélt Gadamer die Vorurteile oder das Vorverstindnis fiir die Bedin-

gung des Verstehens. Dazu Gadamer:

Vorurteil heif3t also durchaus nicht: falsches Urteil, sondern in seinem Begriff liegt, dass es positiv
und negativ bewirkt kann... Das deutsche Wort Vorurteil scheint — wie das franzdsische préjugeé,
aber noch entschiedener — durch die Aufkldrung und ihre Religionskritik auf die Bedeutung,
unbegriindetes Urteil beschrankt worden sein. Die Begriindung, die methodische Sicherung erst
(und nicht die sachliche Zutreffe als solches), gibt dem Urteil seine Dignitdat. Das Fehlen der
Begriindung lasst in den Augen der Aufkldrung nicht anderen Weisen der Gewi3heit Raum,
sondern bedeutet, dass das Urteil keinen in der Sache liegenden Grund hat, “unbegriindet ist. Das
ist ein echter Schlufl im Geist der Rationalismus. Auf ihm beriickt die Diskreditierung der

wissenschaftlichen Erkenntnis, sie vollig auszuschalten's.

161 Gadamer, H. G., Wahrheit und Methode, S. 15.
162 Angehrn, E., Interpretation und Dekonstruktion, S. 55.
163 Gadamer, H. G., Wahrheit und Methode, S. 255.

89



Gadamer sieht Vorurteile als ein Element, dass fiir das Verstehen unvermeidlich ist. Es ist die
Kenntnis die man zur hermeneutischen Situation mitbringt, und entspricht der Einstellung des Deu-
ters zum Problem. Es ist ein Zustand, der beim Verstehen zwar liberwunden wird, aber der als Teil

des Prozesses nicht ignoriert werden kann. Er erklért das Prozess den Verstehens wie folgend:

Wer einen Text verstehen will, vollzieht immer ein Entwerfen. Er wirft sich einen Sinn des
Ganzen voraus, sobald sich ein erster Sinn im Text zeigt. Ein solcher zeigt sich wiederum nur,
weil man den Text schon mit gewissen Erwartungen auf einen bestimmten Sinn hin liest. Im
Ausarbeiten eines solchen Vorentwurfs, der freilich bestdndig von dem her revidiert wird, was sich
bei weiterem Eindringen in den Sinn ergibt, besteht das Verstehen dessen, was dasteht ... Wer zu
verstehen sucht, ist der Beirrung durch Vormeinungen ausgesetzt, die sich nicht an den Sachen
selbst bewéhren. Die Ausarbeitung der rechten, sachangemessenen Entwiirfe, die als Entwiirfe
Vorwegnahmen sind, die sich, an den Sachen erst bestétigen sollen, ist die stdndige Aufgabe des
Verstehens. Es gibt hier keine andere Objektivitit als die Bewdhrung, die eine Vormeinung durch
ihre Ausarbeitung findet. Was kennzeichnet die Beliebigkeit sachunangemessener Vormeinungen
anders, als dass sie in der Durchfithrung zunichte werden? Das Verstehen kommt nun aber erst in
seine eigentliche Mdglichkeit, wenn die Vormeinungen die es einsetzt, nicht beliebige sind. Es hat
darum seinen guten Sinn, dass der Ausleger nicht geradezu, aus der in ihm bereiten Vormeinung
lebend, auf den Text zugeht, vielmehr die in ihm lebenden Vormeinungen ausdriicklich auf ihre
Legitimation und das ist: auf Herkunft und Geltung priift... Wer verstehen will, wird sich von
vornhinein nicht der Zufilligkeit der eigenen Vormeinungen iberlassen diirfen, um an der
Meinung des Textes so konsequent und hartnéckig wie moglich vorbeizuhdren — bis etwa diese
uniiberhorbar wird und das vermeintliche Verstindnis umstof3t. Wer einen Text verstehen will, ist
vielmehr bereit, sich von ihm etwas sagen zu lassen. Daher muss ein hermeneutisch geschultes
BewubBtsein fiir die Andersheit des Textes von vornhinein empfianglich sein. Solche Empfing-
lichkeit setzt aber weder sachliche Neutralitit noch gar Selbstausloschung voraus, sondern schlieft

die abhebende Aneignung der eigenen Vormeinungen und Vorteile ein. Es gilt, der eigenen

90



Voreingenommenheit innezusein, damit sich der Text selbst, in seiner Andersheit darstellt und
damit in die Mdglichkeit kommt, seine sachliche Wahrheit gegen die eigene Vormeinung auszu-

spielen'®,

Nach solcher Erkldrung kann man sich fragen, wie man die richtigen von den falschen Vormei-
nungen auseinander halten kann, oder auch, wie der Mittelweg sein soll, zwischen einer positivis-
tischen Selbstausldschung einerseits und dem von Nietzsche kritisierten Universalperspektivismus.
Wie kann man diese Entscheidung iiberhaupt begriinden? Gadamer gibt keine direkte Antwort,
sondern zeigt einige Indizien, indem er der Zeitabstand als wichtiges Element hervorhebt: ,,Nichts
anderes als dieser Zeitabstand vermag die eigentliche kritische Frage der Hermeneutik losbar zu
machen, ndmlich die wahren Vorurteile, unter denen wir verstehen, von den falschen, unter denen
wir miBverstehen zu scheiden“'®>. Der Prozess des Verstehens beinhaltet zwei Faktoren: die eigene
hermeneutische Situation zu Bewusstsein zu heben, um sie im Umgang mit der Tradition der Texte

zu kontrollieren'®. Dazu kommt die Betrachtung der Wirkungsgeschichte. Dazu Grondin:

Die Wirkungsgeschichte steht nicht in unserer Macht oder unserem Verfligen. Wir unterlegen ihr
mehr, als wir uns vor Bewusstsein fihren kénnen. Uberall, wo wir verstehen, ist die
Wirkungsgeschichte am Werk als der nicht bis zur endgiiltigen Klarheit hinterfragbare Horizont
dessen, was uns als sinnvoll und fragwiirdig erscheinen kann. So gewinnt die Wirkungsgeschichte
die Funktionen einer fiir das jeweilige Verstehen tragenden Instanz, von der her alles Verstehen
bestimmt bleibt, auch dort freilich, wo es sie nicht wahrhaben will. Nach »Wahrheit und Methode«
fand Gadamer die eindriickliche Formel, dass das wirkungsgeschichtliche Bewusstsein eigentlich

,.mehr Sein als Bewusstsein® sei. Es durchdringt unsere geschichtliche ,,Substanz® in einer Weise,

164 Ebd. 163, S. 251.
165 Ebd, 163, S. 282 (zitiert nach Grondin).
166 Grondin, J., Einfiihrung in der Philosophischen Hermeneutik, S. 160.

91



die sich nicht zu letzter Deutlichkeit und Distanz bringen ldsst'®’.

Unser heutiges Bewusstsein ist nach Gadamer von der Wirkungsgeschichte stark geprégt: ,,In Wahr-
heit gehort die Geschichte nicht uns, sondern wir gehoren ihr“'®® und spiter dazu: “Unser Bewusst-
sein ist so von der Geschichte erwirkt“'®. Diese Anerkennung unserer Abhédngigkeit von einer
Wirkungsgeschichte, oder anders gesagt, unsere Stellung zu einem Text, der schon eine Entwick-
lung in seiner Deutung im Laufe der Literaturgeschichte in sich tragt, kann, wie Grondin erklart,

zweierlel bedeuten:

einmal die Forderung nach Aufkldrung dieser unserer Geschichtlichkeit im Sinne der Ausarbeitung
unserer hermeneutischen Situation, aber auch und vor allem ein Innewerden der Grenzen, die
solcher Aufkldrung gesetzt sind. In dieser letzten Gestalt ist das wirkungsgeschichtliche
Bewusstsein der eindeutigste philosophische Ausdruck fiir das Bewusstsein der eigenen

Endlichkeit'.

Letztendlich bedeutet das Verstehen ein ,,sich verstehen®, also nicht nur ein Sachverstehen, sondern
auch ein sich-selbst-verstehen (,,historisches Bewusstsein ist eine Weise des Selbsterkenntnis®)'”".
Wir nehmen uns schon in jedes Verstehen hinein. Grondin erklért diese Art des Verstehens auf fol-

gende Weise:

167 Ebd.

168 Ridel, M., (Hrsg.) Rehabilitierung der praktischen Philosophie, S. 37 .
169 Ebd. 163, S. 21.

170 Ebd. 166, S. 161.

171 Ebd. 163, S. 221.

92



Etwas verstehen heifit etwas auf uns so angewandt haben, dass wir in ihm eine Antwort auf unsere
Fragen entdecken. ,,Unsere” doch so, dass sie auch von einer Tradition her aufgenommen und
verwandelt wurden. Jedes Verstehen, zumal als Sichverstehen, ist motiviert, beunruhigt von
Fragen, die die Blickbahnen des Verstehens im voraus bestimmen. Ein Text wird nur sprechend
dank der Fragen, die wir heute an ihn richten. Es gibt keine Interpretation, kein Verstehen, das
nicht auf bestimmte Fragen, die nach Orientierung heischen, antwortete. Eine unmotiviertes
Fragen, wie es dem Positivismus vorschwebte, wiirde niemanden angehen und folglich von keinem
wissenschaftlichen Interesse sein. Nicht um die Ausschaltung unserer fragenden Sinnerwartungen
muss man sich bemiihen, sondern um deren Hervorhebung, damit die Texte, die wir zu verstehen
suchen, um so deutlicher auf sie antworten konnen. So erfolgt das Verstehen als wirkungs-

geschichtliche Verwirklichung der Dialektik von Frage und Antwort'”.

Nicht dem Erkennen, nicht der Ubereinstimmung mit der Welt, sondern dem Gespriich unter den
Menschen gilt Gadamer zufolge das Interesse einer hermeneutischen Philosophie, anders gesagt,
Frage, Antwort und Gespréch.

Mit Gadamer mochte ich diesen Abschnitt {iber die Entwicklung der hermeneutischen Forschung
beenden. Ich wollte damit keine Geschichte der Hermeneutik darstellen, sondern die hermeneutis-
chen Forschungen présentieren die die Untersuchung und Auslegung von Geschichtstexten am
meisten geprdgt haben. Der Historismus, mit seinem Ziel einer objektiven Betrachtung der Wir-
klichkeit ist bei vielen Autoren, trotz spiterer Widerlegungen in ihren Untersuchungen présent
geblieben. Deswegen fand ich es wichtig, einen Prozess zu zeigen von der Entstehung des Historis-

mus, seinen Thesen aber auch seiner Uberwindung.

172 Ebd. 166, S. 163.

93



1.6.4 Der hermeneutische Zirkel

Wenn man das Prozess des Verstehens untersucht, kann man sich zwei Wege tliberlegen, die zum
Verstehen fiihren: entweder wird das Verstehen ein Produkt eines schon Verstandenes oder
Verstehen entsteht aus der Differenz zwischen einem Verstandenen und dem, was man verstehen
will. Etwas ist aber klar: Verstehen aus dem Nichts, das heifit, ohne eine Art von Verstehen (man
kann es Vorverstindnis, Erkannten oder Kategorien nennen) kann es nicht geben (wie schon oben in
der Betrachtung von Kants Erkenntnistheorie gezeigt wurde). Schon die Sprache selbst, als Medium
fiir den Kommunikationsprozess sowie als Zeichensystem, ist eine unvermeidliche Voraussetzung
(und wegen ihrer Ambiguitit auch ein problematischer Anfang) fiir jede Moglichkeit eines mogli-
chen Verstehens. Das Verstehen der Sprache ist eine Bedingung der Moglichkeit von Verstehen.
Verstehen ist keine statische Angelegenheit. Verstehen ist ein Prozess und der dynamische Prozess
des Verstehens ist, was die Hermeneutik untersucht und der Ort wo ihre Grundfrage liegt.

Ohne Vorverstindnis, kein Verstehen. Hier meine ich nicht das sprachliche Verstehen, auch wenn es
notwendig ist um etwas verstehen zu konnen. Jedes Verstehen braucht eine Art von Verstehen, dass
Neues erkennen und dann verstehen kann. Diese Situation aber stellt uns vor ein Problem: kann
man nur verstehen was man erkennen kann? Ist das Verstehen ein Produkt der Projektion des eige-
nen Verstehen? Wie kann man die Andersheit der zu verstehenden Sache betrachten, wenn sie, fiir
den, der iiberhaupt verstehen will, nicht erkennbar ist?

Das Vorhandensein eines Verstehens das selbst zu weiterem Verstehen fiihrt, wird als hermeneuti-
scher Zirkel definiert. Die erste implizite Formulierung des Zirkels kommt bei Friedrich Ast, einem
Lehrer von Schleiermacher in seinem Werk "Grundlinien der Grammatik, Hermeneutik und Kritik"

wie folgend vor:

94



Das Grundgesetz alles Verstehens und Erkennens ist, aus dem Einzelnen den Geist des Ganzen zu
finden, und durch das Ganze das Einzelne zu begreifen...Der Zirkel das ich a, b, ¢ u.s.w. nur durch
A. u.s.f. Erkennen kann, aber dieses A selbst wieder nur durch a, b, ¢, u.s.f. ist unaufloslich, wenn
beide A und a, b, c als Gegensitze gedacht werden, die sich wechselseitig bedingen und
voraussetzen, nicht aber ihre Einheit anerkannt wird, so dass A nicht erst aus a, b, ¢ u.s.f. hervor-

geht und durch sie gebildet wird, sondern ihnen selbst vorausgeht,...'”

Es ist wichtig, dass fiir Ast das Verstehen des Ganzen dem Verstindnis der Teile voraus geht. Es
gibt kein sukzessives, auf jeden einzelnen Teil gebautes Verstindnis. Die zirkuldre Zusammenge-
horigkeit kann nicht {ibersprungen werden. Schleiermacher zeigt eine neue Betrachtung des Zirkels
und macht auf zwei Elemente aufmerksam: Erstens gehort das Werk einem Urheber, dessen
Lebenswerke zu beriicksichtigen ist. Zweitens gehdrt das Werk in eine bestimmte Epoche. Das

macht eine mogliche Auslegung des Textes noch schwieriger. Dazu Schleiermacher:

.» so werden wir sagen miissen., dass vom Anfang eines Werkes an allméhlich fortschreitend
das allméhliche Verstehen alles Einzelnen und der sich daraus organisierenden Teile des Ganzen
immer nur ein provisorisches ist, etwas vollkommener, wenn wir einen grofleren Teil iibersehen
konnen, aber auch wieder mit neuer Unsicherheit und wie in der Dammerung beginnend, wenn
wir zu einem andern {libergehen, weil wir dann wieder einen wenngleich untergeordneten Anfang
vor uns haben, nur daB, je weiter wir vorriicken, desto mehr auch alles Vorige von dem Folgenden
beleuchtet wird, bis dann am Ende erst wie auf einmal alles Einzelne sein volles Licht erhilt und

in reinen und bestimmten Umrissen sich darstellt!’.

173 Ast, F., Grundlinien der Grammatik, Hermeneutik und Kritik, S. 116 ff.
174 Schleiermacher, F., Uber den Begriff der Hermeneutik, in: Hermeneutik und Kritik, S. 331 (zitiert nach Bertram)

95



Hier wird deutlich gezeigt, wie schwer es ist, ein Verstehen des Textes zu erreichen'”. Trotzdem
zeigt sich hier auch eine Anderung gegeniiber Ast. Schleiermacher stellt im Gegensatz zu Ast die
Moglichkeit eines sukzessiven Aufbaus in dem Verstehensvorgang dar. Die grof3e Unsicherheit des
Anfangs wird durch das Verstehen der Teile immer kleiner. Wie Bertram erklért, wird der Zirkel ,,so
zur aufsteigenden Spirale umformuliert, in der — aller Zirkularitdt zum Trotz — doch das Verstdndnis
des Ganzen Schritt fiir Schritt begriinden wird...Das Verstidndnis des Ganzen erfdhrt gleichsam eine
sukzessive zirkuldre Begriindung®“'™®. Hier wird das Verstehen einerseits als iiberwundenes, ander-
seits als potentielles Missverstehen betrachtet. Uberwundenes in Bezug auf ein voriges Verstande-
nes, das jetzt korrigiert wurde, potentielles in Bezug auf zukiinftiges Verstehen, welches das Ver-
standene umformulieren kann.

Heidegger hat dem hermeneutischen Zirkel eine neue Stellung gegeben. Bei ihm wird die Zirkula-
ritdt nicht als eine prozessuale Struktur des Verstehenscharakters betrachtet. Verstehen wird bei
Heidegger zirkulédr verfasst. Das Dasein ist in-der-Welt verstehend geworfen. Das Verstehen ist in
das Dasein ontologisch gefasst. Das Verstehen, als Teil der Sorge um sich selbst, ist ein sich-selbst-
verstehen aber auch ein Welt-verstehen. Das Verstehen eignet sich seinem Verstehen durch die Aus-
legung. Dazu Heidegger: ,,Die Ausbildung des Verstehens nennen wir die Auslegung. In ihr eignet
sich das Verstehen sein Verstandenes verstehend zu“'”’. Nur auf Grund des Verstehens kommt die
Auslegung zum verstehen. Dieses Verstehen wird durch die Auslegung aktualisiert: ,,Alle Ausle-
gung, die Verstindnis bereitstellen soll, muss schon das Auszulegende verstanden haben*'”. Dieser
Zirkel gehort zur ontologischen Sorge und somit zur Struktur des Daseins. In dem Zirkel steht fiir
Heidegger eine Begriindung des Verstehens. Es handelt sich nicht nur um epistemologischen Verste-

hen, das Verstehen kommt in jedem Erkenntnisprozessen. Deshalb distanziert sich Heidegger von

175 Schleiermacher sagt dazu, dass ,,das Nichtverstehen sich niemals génzlich auslésen will“ Ebd. 70, S. 328.
176 Bertam, G. W., Hermeneutik und Dekonstruktion, S. 44.

177 Heidegger, M., Sein und Zeit, S. 148.

178 Ebd. 177, S. 152.

96



seinen Vorgédngern, besonders von Schleiermacher: ,,Der Zirkel aber ist nach den elementarsten Re-
geln der Logik circulus vitiosus. Damit aber bleibt das Geschéft der historischen Auslegung a priori
aus dem Bezirk des strenger Erkenntnis verbannt“'”. Heidegger verneint die Frage nach der Mo-
glichkeit eines Austretens aus dem Zirkel entschieden. Er insistiert auf der Zirkularitit als Modus
des Verstehens. Deswegen will er den Zirkel nicht vermeiden: ,,Das Entscheidende ist nicht aus
dem Zirkel heraus-, sondern in ihn nach der rechten Weise hineinzukommen. Dieser Zirkel des Ver-
stehens ist nicht ein Kreis, in dem sich eine beliebige Erkenntnisart bewegt, sondern er ist der
Ausdruck der existenzialen Vor-Struktur des Daseins selbst“'*’. Die Auslegung griindet sich im Ver-
stehen und ist, nach Heidegger ,,die Ausarbeitung der im Verstehen entworfenen Moglichkeiten‘'®!.

In dieser ontologischen Betrachtung des Verstehens zeigt sich nach Heidegger einer fundamentale

Unterschied zwischen Geistes und Naturwissenschaften:

Weil Verstehen seinem existenzialen Sinn nach das Seinkdnnen des Dasein selbst ist, iibersteigen
die ontologischen Voraussetzungen historischer Erkenntnis grundsétzlich die Idee der Strenge der

exakten Wissenschaften. Mathematik ist nicht strenger als Historie, sondern nur enger hinsichtlich

der Umkreises der fiir sie relevanten existenzialen Fundamente 2.

Die Wendung in der Betrachtung des Verstehens, nicht als ein Produkt der Auslegung, sondern als
einen strukturellen Teil des Daseins, das heif3t, nicht als Produkt einer Interaktion mit der Welt, son-

dern als einer Modus des Da-sein-in-der-Welt, kann mit folgenden Zitat ganz prézis erklirt werden:

179 Ebd.

180 Ebd. 177, S. 152.
181 Ebd. 177, S. 148.
182 Ebd. 177, S. 153.

97



Der »Zirkel« im Verstehen gehort zur Struktur des Sinnes, welches Phdnomen in der existenzialen
Verfassung des Daseins, im auslegenden Verstehen verwurzelt ist. Seiendes, dem es als In-der-

Welt-sein um sein Sein selbst geht, hat eine ontologische Zirkelstruktur!'®.

Gadamer bildet seine Ansichtsweisen iiber den hermeneutischen Kreis mit einem deutlichen Bezug
auf Heideggers Thesen. Wenn Heidegger die Auslegung auf einem Verstehen griindet, schreibt Ga-
damer jede Moglichkeit der Auslegung den Vorurteilen zu. Diese werden als Vormeinungen oder
Erwartungen betrachtet. Diese Vorurteile sind eine Art von Verstehen die zum Verstehen helfen.

Dazu Gadamer:

Wer einen Text verstehen will, vollzieht immer ein Entwerfen. Er wirft sich seinen Sinn des Ganzen
voraus, sobald sich ein erster Sinn im Text zeigt. Ein solcher zeigt sich wiederum nur, weil man den

Text schon mit gewissen Erwartungen auf einen bestimmten Sinn hin liesst'™.

Gadamer reformuliert die Struktur des hermeneutischen Zirkels aus einer Konfrontation von ver-
schiedenen Verstdndnissen. Auf der einen Seite stehen die Vorurteile (die eigenen Erwartungen, mit
dem man einen Text liest, oder anders gesagt, die eigene Einstellung gegeniiber dem Text), und auf
der anderen stehen die Verstindnisse der Uberlieferung wie Tradition, Autoritit oder Wirkungsge-
schichte. Hier, auf der Seite des Gegenstandes wirken diese Sammelbegriffe von Verstdndnis. Dazu

Bertram:

183 Ebd.
184 Gadamer, H. G., Wahrheit und Methode, S. 271.

98



So lasst sich erklaren, dass im Verstehen sowohl der Verstehende sich einbringen muss, um zum
Beispiel auf ein Verstehen des Ganzen vorzugreifen, als auch der Gegenstand einen Maf3stab fiir
ein Verstehen abgibt. Sowohl auf der Seite des Verstehenden als auch auf der Seite des
Gegenstands werden Verstdndnisse verortet, die in einen Verstehensprozess eingehen. In einer

Bewegung zwischen Verstindnissen der Vorurteile und den Verstdndnissen der Wirkungsge-

schichte kommt Verstehen zustande'®.

Der Verstehensprozess ist das Produkt dieser gegenseitigen Beriihrung zwischen den Verstdndnissen
des Deuters und den Verstidndnissen, die die Sache in sich trdgt. In diesem dynamischen Aufeinan-
derkommen kommt das Verstehen zur Geltung. Bei Gadamer wird der Zirkel zum allgemeinen Ver-
stehensmodell gehoben. Er besteht aus Verstdndnissen auf zwei Ebenen, die durch eine Interaktion
im Sinne einer Zirkulation zum Verstehen kommen. Dazu Gadamer: ,,Der Zirkel ist also nicht for-
maler Natur. Es ist weder subjektiv noch objektiv, sondern beschreibt das Verstehen als das Ineinan-
derspiel der Bewegung der Uberlieferung und der Bewegung der Interpreten'®. Hier zeigt Gada-
mer das dynamische Moment des Verstehens, das in der Zirkulation dieser beiden Ebenen zur

Geltung kommt. Dazu Bertram:

Die Zirkulation zwischen Verstdndnissen fiihrt dazu, dass Verstehen sich entwickelt, das es nicht
statisch einmal gegebene Verstdndnisse fortsetzt. Aus der Zirkulation heraus muss Verstehen
grundsétzlich als Bewegung und Verdnderung begriffen werden. Das hat Gadamer in einem
berithmten Diktum formuliert: »Es geniigt zu sagen, dass man anders versteht, wenn man
tiberhaupt versteht.« (WM, 302). Man hat dieses Wort oftmals als Abschied von allen

objektivistischen Ambitionen der Hermeneutik gelesen, als ecine existentialistisch gefarbte

185 Bertram, G. W., Hermeneutik und Dekonstruktion, S. 53-54.
186 Ebd. 184, S. 298 (zitiert nach Bertram).

99



Aufkiindigung historischer Objektivitét. Tatsdchlich stellt es eine prézise gefasste Konsequenz der
Erlduterung des Verstehens aus der Zirkulation zwischen Verstdndnissen dar. Verstehen bedeutet im
Rahmen der Zirkulation immer Verdnderung von Verstindnissen in ihrem wechselseitigen Bezug.
Verstehen erweist sich als ein Geschehen, das sich nicht zielgerichtet beherrschen ldsst. Es findet
dort statt, wo Zirkulationen aufgebaut werden, und nicht dort, wo Ziele gesteckt sind. In diesem
Sinn versucht die Hermeneutik, an der Zirkulation teilzuhaben, die Zirkulation am Laufen zu

halten'®.

Bevor ich weiter die Analyse des Verstehens verfolge, gibt es einen Aspekt dieses Verstehens, den
ich in Bezug auf Heidegger und Gadamer noch untersuchen mdochte: die Frage des Verstehens als
einen aktiven oder passiven Prozess.

Heidegger beschreibt die Auslegung als eine Ausbildung des Verstehens und Gadamer sieht das
Verstehen als die Interaktion zwischen Vorurteilen und Wirkungsgeschichte. Was ich untersuchen
mochte ist, wie genau die Auslegung auf das Verstehen wirklich wirkt. Woher, aus welchem Ort
wirkt sie? Welche Gleichgewicht entsteht zwischen Vorurteile und Wirkungsgeschichte? Welches
Rolle spielt das DrauBlen (als Wirklichkeit verstanden) in der Auslegung? Wird die Auslegung als
Produkt eine Erkldrung gemacht oder wirkt der, der Verstehen will, als Richter im Prozess des
Verstehens?

Das Dasein nach Heidegger ist nicht nur durch seine Geworfenheit gezeichnet (Da-sein-miissen)
sondern auch durch seinen eigenen Entwuftscharakter (Da-sein-konnen). Das Dasein ist in der Welt,
um sein Seinkdnnen, seine Mdglichkeiten ausiiben zu konnen. Durch die ErschlieBung zur Welt
schafft sich das Dasein seine Welt. Das Dasein ist mit seinem Besorgen um sich selbst in der Welt,
mit den Anderen. Als Mitsein aber ist das Dasein wesenhaft umwillen Anderer. Wer diese Anderen

sind, wird von Heidegger als ,,Man* definiert. Dieses ,,Man“ 16st nach Heidegger die Unterschied-

187 Ebd. 185, S. 56.

100



lichkeit und Ausdrucklichkeit der Anderen auf. Deswegen tendiert das ,,Man* zur Durchschnittlich-
keit. Das ,,Man*“ nimmt dem Dasein die Verantwortlichkeit ab. Das Dasein muss nicht selber jede
Sache priifen, jede Situation verstehen, es bekommt alles von drauflen, von jemand, der niemand ist,
von der Allgemeinenheit des ,,Man“ vorgegeben. Man muss nicht selber urteilen, man muss nicht
selber entscheiden. Das ,,Man* zeigt sich als Faktor der zur Verfehlung des Seinsaudeutung fiihrt.
Das Verfallen in dem ,,Man* sollte aber nicht als ein Fehler oder Defekt des Seins ausgesehen
werden. Es ist ein unvermeidlicher Teil des Entwurf des Daseins und wird von einer Art von Angst
verursacht. Die Angst vor der Leere bringt das Dasein dazu, sich von der Welt, oder besser gesagt,
vom ,,Man“ die Welt erkldren zu lassen. Es entlastet das Dasein davon, sich selber entwerfen zu
miissen, sich selber ein Verstehen der Welt zu schaffen. Das Verstehen wird als ein passives Uber-
nehmen von vorgefertigen Wissensstrukturen dargestellt, die dem Dasein seine Entwicklung versagt
und von sich selbst und dem Entwurf der eigenen Moglichkeiten entfernt.

Wenn das Verstehen nicht vom Selbst ausgeiibt wird, wenn es passiv sich von dem ,,Man* (oder
jeglichen allgemeinen Wissensstrukturen, Wissensdiskursen oder Wissenskriterien) ausbilden 1dsst,
wird die Auslegung uneigentlich und der Prozess des Verstehens wird verfehlt. Eine selbstkritische
Reflexion, eine selbstbewusste Einstellung beim entscheiden, ein Zustand dass Heidegger
»dltuation® nennt, nur eine situierte Wahl, eine situierte Entscheidung, beim sichverstehend verste-
hen, kann die Auslegung erst als Produkt des eigenen Verstehens realisieren. Das Verstehen als
Prozess unterliegt den gleichen Wandlungen wie das Dasein. Man braucht beim Verstehen—
Auslegen immer eine kritische Instanz der Selbstkontrolle, eine Selbstreferenzialitit, die bewusst
entscheiden kann, woher dieser Auslegung kommt und wer dafiir verantwortlich ist.

Die Unterscheidung zwischen passivem und aktiven Verstehen ist bei Gadamer topographisch
klarer zu finden als bei Heidegger. Gadamer beschreibt das Verstehen auf zwei Ebenen: die,

desjenigen, der Verstehen will und die des Gegenstandes. Bei der ersten Ebene gelten die gleichen

101



Voraussetzungen wie bei Heidegger. Bei der zweiten Ebene, der des Gegenstandes, stellt man sich
die Frage, welches Gewicht bei der Auslegung die Tradition, die Autoritdt und die Wirkungsge-
schichte spielen. Spielen diese eine grofle Rolle, dann wird der Text nur auf Grund exogener Fakto-
ren ausgedeutet, was eine passive Art von Verstehen impliziert. Wird, auf der anderen Seite, der
Text nur vom eigenen Verstehen, eigenen Vorurteil ausgedeutet, dann zeigt sich die Gefahr eines
starken Perspektivismus, wo nur die eigene Meinung zdhlt. Die Hauptsache beim Verstehen des
Verstehens ist, das Verstehen nicht teleologisch zu verstehen. Verstehen entspricht einem Prozess
der Veridnderung durch Gesprich, einer Uberwindung der verschiedenen Ebenen von Verstehen, die
im Laufe dieses Prozesses zum Verstehen kommen. Es handelt sich nicht um eine zielstrebige
Suche nach einem bestimmten Ergebnis. Wenn man sich dem Diskurs von Aristoteles anschlieen
will, kdnnte man Folgendes behaupten: das Verstehen als woinoic impliziert eine Bindung entweder
auf die eigenen Vorurteile, im Sinne von einem Versuch, die eigene Meinung in das zu verstehende
Objekt zu projizieren, oder auf der anderen Seite die Ubernahme der Tradition, die ihre Dogma in
dem zu verstehenden Objekt reflektieren wird. Etwas haben diese zwei Formen gemeinsam: Beide
sind durch ihre eingeschriankte Einstellung verurteilt, die Auslegung zu verfehlen. Das werde ich

jetzt am Fall Herodots beweisen.

102



1.7 Die hermeneutische Forschung iiber Herodot. Beschreibung und Kritik

Die Forschung betrachtet Herodot als pater historiae und untersucht sein Werk ,,als* Geschichts-
werk, das heif}t, in Bezug auf seinen historischen Wert. Der Begriff ,,Historie* entspricht jedoch

nicht dem, was Herodot angestrebt hatte'*®

. Der Begriff Historie wird hier aus der Tradition genom-
men und entspricht dem in dem 19. und 20. Jh. als Historie verstanden wurde. Jacobi'®® meinte, dass
Herodot erst Historiker in einer letzten Stufe seiner Entwicklung geworden sei, unter dem Einfluss
Athens'. Er sieht Herodot als ,,Januskopf, der zuriicksieht auf die geographisch-etnographische
Erdbeschreibung eines Hekataios und vorwirts auf das erste reine Geschichtswerk eines Thukydi-
des''. Hier kommen andere Begriffe wie Ethnographie und Geographie, die als solche bei Herodot
keine Bedeutung hatten. Wolf Aly'* unterscheidet zwei Stilarten in Bezug auf den Aufbau des Tex-
tes: der Stil der ionischen Wissenschaft oder ,,der ioropin des Weltreisenden Herodot in der Nach-
folge von Hekataios'” und auf der anderen Seite den ,,Logosstil“'**, oder den kunstvollen Stil der
,ionischen Volkserzahlung“'*>. Im Unterschied zu Jacobi werden Geschichte und Exkurse bei Aly
auf die gleiche Ebene gestellt. Was bleibt, ist das Ziel, Herodot in einem wissenschaftlichen Bereich
zu situieren und aus dieser Perspektive das Werk zu untersuchen.

Howald'* zeigt eine andere Betrachtung, aber immer noch in Bezug auf den historischen Wert des

Werkes. Fiir ihn ist Herodot kein Historiker. Herodot erzihlt ,,Geschichten, nicht Geschichte!'’.

Sogar das Endes soll keinem Schlusspunkt der Komposition entsprechen sondern: '***Herodot hat

188 Siche dazu das Kapitel 1.1 dieser Arbeit: Der Begriff 7otopia bei Herodot (S. 10).
189 Jacoby, F., RE Suppl. IT 1913.

190 Ebd. 189, S. 352.

191 Ebd. 189, S. 485.

192 Aly, W., Volksmérchen, Sage und Novelle bei Herodot und seinen Zeitgenossen, Gottingen 1921.
193 Ebd. 192, S. 234.

194 Ebd. 192, S.32

195 Ebd. 192, S. 236.

196 Howald, E., Ionische Geschichtsschreibung, Hermes 58, 1923.

197 Ebd. 196, S. 127.

198 Howald, E., Vom Geist antiker Geschichtsschreibung, Miinchen 1944, S. 43.

103



genug, sein Sack ist leer, er findet, dass er jetzt authdren will“. Er beschreibt Herodot als Entertai-
ner, der die Einheit des Werkes durch die Reihenfolge von kleinen Erzdhlungen geschafft hat.
,,verpont und verbannt waren alle Systematik, Regeln, alles Ebenmass; verlangt Gleichmut, Impro-

visation, Abwechslung*'”’

. ,,Als groBter Feind galt die Langeweile“*®. Nur im Fall der grofen
Schlachten mit den Persern habe nach Howald die Sache tiber den Stil dominiert. Herodot erfiillt
nach Howald die Aufgabe des Historikers indem er das Uberlieferte zu bewahren versucht, ,,die
Auslese wird aber von psychologischen, kiinstlerischen Motiven aus getroffen“!. Bei Howald fin-
det man eine Kombination aus den zwei Formen des Verstehens die ich oben vorgestellt hatte.
Einerseits steht der Begriff von Historie wie bei Jacobi und Aly aus der Tradition entnommen, ex-
trapoliert und uneigentlich auf Herodot appliziert. Auf der andere Seite stehen die Vorurteile von
Howald, das heif3t, seine Meinung iiber Herodot als Entertainer, die unbegriindet dargestellt wird.
Was fiir einige historisch (nach einem, von der Tradition und Wirkungsgeschichte bestimmten Be-
griff ist) bedeutet flir andere (als Behauptung, aus den eigenen Vorurteilen gebaute Meinung) Litera-
tur, Erzahlung. Auch de Sanctis®” beschreibt das Werk als ,,opera d'arte riuscitissima, per quanto
imperfetta come opera storica“®®”. Wieder haben wir, auf einer Seite, die Vorurteile als Behauptung
»wopera d'arte riuscittisima® in Verbindung mit einem Begriff ,,istorica® der Herodots Werk ,,als*
historisch betrachtet aber seine Qualitit kritisiert. Wie kann Herodot als Pater historiae ein nicht
vollkommenens historischen Werk geschafft haben? Gerade weil es sich hier um zwei verschiedene
Begrifte von Historie handelt.

Das Problem der Einheit des Werkes und ihre Geltungsnahme als Geschichtsschreibung beschéf-

204

tigte die Forschung weiter. Focke®™ glaubte an Herodots Geschichtsforschungen ,,wo es anging, hat

199 Ebd. 196, S. 127.

200 Ebd.

201 Ebd. 196, S. 140.

202 De Sanctis, G., La composizione della storia di Erodoto, RFIC, 1926.
203 Ebd.202, S. 308.

204 Focke, F., Herodot als Historiker, Tiib. Beitr. 1, 1927.

104



Herodot der Geschichte der von ihm geschilderten Lidnder besondere Aufmerksamkeit ge-
schenkt*?”. Trotzdem wird daraus kein einheitliches Geschichtswerk. Es mangelt an Systematik.
Sein Weltbild wird als statisch beschrieben. Thn reizte die Tatsdchlichkeit, Wirklichkeit, die Erfah-
rungsqualitit der Gegenstinde?. In Anlehnung an de Sanctis behauptet Focke: Herodot habe die
,»Wirklichkeit mit reifer Kiinstlerschaft erfasst aber durch gedankliche Strukturelemente nur not-
dirftig gebindigt*”’. Im Gegensatz zu diesen Forschern untersucht Pagel*”™ ein Element aus dem
Text fir die Frage der Historizitdt des Textes: die azzio. Endlich wird ein Element aus dem Text
heraus genommen, um Fragen aus dem Text zu untersuchen. Leider wird Pagel nicht durch diesen
Weg eine Erkldrung fiir die Einheit des Textes finden. Er behauptet, dass die Beschreibung der Grie-
chenlinie in den ersten Biicher viel schwécher sei als die Perserlinie, wobei die Frage nach der aitia
an Bedeutung verliert und ,,vom Standpunkt der Kompositionstechnik aus einem Mangel des Wer-
kes“?” entspricht. Die Frage nach der Kausalitit bleibt noch offen und bezieht sich hdchstens auf
einzelne Geschehen, nicht auf das ganze Werk. Vogt*!? seinerseits, versucht die Einzigartigkeit des

Textes zu untersuchen:

Mag sein, dass die Losung, die Herodot getroffen hat, nicht vollkommen ist, so wenig wie der
Exkurs seines Geschichtswerks, der vom Geschichtspunkt der Darstellung aus gesehen, die Mitte
hilt zwischen einer improvisierenden Erzéhlung und einem systematischen Lehrvortrag. Doch
gelingt es ihm, Fragen der Geographie, Ethnographie und Geschichte darzulegen, ohne dass sie

sich gegenseitig storen?'!.

205 Ebd. 204, S. 39.

206 Ebd. 204, S. 55.

207 Ebd. 204, S. 54.

208 Pagel, K. A., Die Bedeutung des aitiologischen Moments fiir Herodots Geschichtsschreibung, Diss. Berlin, 1927.
209 Ebd. 2087, S. 8.

210 Vogt, J., Herodot in Agypten, Tiib. Beitr. 5, Stuttgart, 1929.

211 Ebd. 210, S. 123.

105



Hier wird eine eigene Form festgestellt. Leider, statt sie als eigenstdndige Form zu betrachten, wird

sie an den aus der Tradition iibliche Begriffe angeglichen (Geographie, Ethnographie, Geschichte).

212

Ein wichtiger Beitrag ist ohne Zweifel der von Otto Regenbogen®'“. Er strebt einen neuen Ansatz in

der Interpretation des Texts an:

Wir fragen nach den konstitutiven Formelementen und Gedankenmotiven, nach ihrer Herkunft

oder Neuschopfung, nach ihrer Umformung und der Art ihrer Verkniipfung untereinander zu
einem neuen, bis dahin nicht erhorten Ganzen. Auch dieses ist ein analytisches Beginnen, aber
nicht mit der Zielsetzung, eine Genesis des Werkes im zeitlichen Ablauf zu ermitteln, vielmehr
durch eine Tiefenanalyse die konstituierenden Schichten freizulegen und der Eigenart des Werkes
ndher zu kommen durch eine Analyse seiner Formelemente und Gedankenmotive und durch die
Feststellung der Verdnderungen, die sie unter den besonderen Bedingungen des Werkes erfahren
mussten, und zum zweiten durch die Frage nach dem Ordnungsprinzip oder den Ordnungs-
prinzipien, die die verschiedenen Formelemente und Gedankenmotive zu einer neuen Einheit
zusammengezwungen haben: Wobei Ordnungsprinzip sowohl im &uBleren Sinn, Aufbau und
Komposition des Werkes, wie im inneren Sinne, Form und Aufbaugedanke des Ganzen,

verstanden werden muss?'>.

Fiir Regenbogen besteht das Werk Herodots aus verschiedenen Gattungen oder Formtypen der
1onischen Prosaliteratur, die bei Herodot ein neuen Charakter bekommen haben. Sie bilden ,,in ihrer
Verflechtung und Verschlingung untereinander ein reicheres und kompliziertes Ganzes“*'*. Die
ethnographische Untersuchung war bei Hekataios Selbstzweck und nach Form und Gehalt autonom,

,,80 1st sie bei Herodot, nach seinem deutlich bezeugten kompositionellen Willen, nur dienendes

212 Regenbogen, O., Herodot und sein Werk, in: Kleine Schriften, Miinchen, 1961.
213 Ebd. 212, S. 64.
214 Ebd. 212, S. 66.

106



Glied in einem groBeren Zusammenhang?"

. Der Perserlogos, oder die Perserlinie ist fiir Regenbo-
gen das ,,primdre Ordnungsprinzip des ganzen Werkes“*'°. Dadurch findet Regenbogen eine mogli-

che Einheit des Werkes:

Man kann pointiert und zugleich vereinfachend wohl sagen, dass Herodots Werk ionische iotopin
ist, Lander- und Volkerkunde, eingefiihrt in den duleren Rahmen von persischen Logoi. Doch so,
dass das dargestellte Geschehen insgesamt der Tendenz nach einem Gedanken untergeordnet, an
ein Gesetz ankniipft gedacht wird. Es ist das Gesetz von dem Kreislauf der menschlichen

Dinge...?"”

Hier wird ein Begriff von iotopin beschrieben, der aus dem Text herauskommt. Er entspricht dem,
was Herodot im Text erzdhlt. Man kann die Einseitigkeit in der Auswahl vom Perserlogos als
Hauptlinie des Textes kritisieren®'®, aber man muss den Mut von Regenbogen, eine Erklirung aus
dem Text finden zu wollen, loben. Wenn er aber die Historizitdt des Werkes betrachten will, bezieht
er sich nicht auf den Perserlogos sondern auf den &tiologischen Trieb: ,,Dass er den &tiologischen
Trieb an dem Geschehen der Vergangenheit zu bewéhren sucht, macht ihn trotz allem Andersartigen
zum ersten Historiker der europdischen Geisteswelt, zum Vater der Geschichte?"”. Noch hier, trotz
der vielen neuen und begriindete Betrachtungen, verfehlt es Regenbogen, die Einzigartigkeit von

Herodots Text als Einzigartigkeit zu verstehen. Stattdessen beschreibt er diese Einzigartigkeit des

215 Ebd. 212, S. 71.

216 Ebd. 212, S. 73.

217 Ebd. 212,S. 95.

218 Ich finde, dass im mpooiuiov eine Antwort fiir die Einheit des Werkes steht. Es handelt sich um den Begriff der
aitio. Sie bleibt als Ursache oder Schuld fiir den Krieg zwischen Helenen und Perser durch das ganze Werk als

Hintergrund jeder Erzdhlung, jedes Exkurses, jede Geschichte und letztendlich der Erkundung als Ganzes.
219 Ebd. 212, S. 100.

107



Diskurses als Andersartigkeit weil er, wie die vorigen Forscher, Bezug auf einen Begriff von Histo-
rie nimmt, der Herodot fremd war. Schadewaldt *° untersucht wie Regenbogen die Frage der Ein-
heit des Werkes und erkennt in Herodot den ,,Instinkt des Historikers gegen den abstrakten Kon-
struktivismus“?*'. Im Zentrum seine Interessen steht seine ,,Ehrfurcht vor dem Uberlieferten und die
daraus entspringende Verantwortung des Bewahrens“ * (Aéyerv 1o Aeydueva 2,123,1; 7,152,3).
Obwohl er noch in den Diktum des wissenschaftlichen Verstandnis von Herodot als Historiker steht,
gibt eine neuen Anregungen zu eine breiteren Verstehen von Historie, die seinerseits, zu einem bes-

seren Verstindnis von Herodot fithren konnen. Dazu Schadewaldt:

Was Herodot zeigen kann, auch da, wo er noch Mittel gebraucht, die der heutige Historiker nicht
mehr gebraucht, ist etwas hochst Wichtiges. Der moderne Historiker, der die Geschichte erforscht
und dies Erforschen mit grofter Sorgfalt betreibt, bleibt oft im Erforschen stecken und kommt
nicht zur Geschichte, dem Vollzichen des Geschehens in der Geschichte ... . Hier ist es das
Entscheidende, dass sie nicht blo3 Geschichte erforschen und zusammenschreiben, sondern dass
sie Geschichte denken. Unter Denken verstehe ich natiirlich das umfassende Denken, nicht
logisch, das denkende Nachvollziechen des Geschehens in der Geschichte. Das ist das Grof3e, hier
bei Herodot am Anfang und weiter bei den anderen in jeweils anderer Form. Aber oft wird ganz
vergessen, dass das eigentliche Ziel der Geschichtsschreibung dies Denken sein sollte und damit

der Aufweis des Geschehens?®.

Ein anderer Aspekt, den Schadewaldt untersucht, ist, wie sich Herodot der Dichtung bedient, um die

Geschichte darstellen zu konnen:

220 Schadewaldt, W., Die Anfiange der Geschichtsschreibung bei der Griechen, in: Gesammelte Schriften zur Antike
und zur neueren Literatur, Ziirich und Stuttgart, 1960, auch STW, Tiibingen Vorlesungen, Band 2, Frankfurt, 1982.

221 Ebd. 220, Gesammelte Schriften, S. 410.

222 Ebd.

223 Ebd. 220, Tiib. Vorl, S. 218.

108



Wir kénnen es nicht leugnen, bei Herodot ist irgendwie die Geschichtsschreibung noch tief mit der
Dichtung verquickt. Wir wissen, dass das Einheitgebende in seinem Werk von der Dichtung
herkommt, nicht vom Geographischen und Historischen. Aber auch die Art, wie er die Menschen
behandelt, sie sprechen und trdumen lésst, auch die ganze Art der Komposition — das ist Dichtung.
Wir miissen sagen, dass sich hier in bestimmter Weise beides noch tief durchdringt. Die Dichtung

gerade ist das Instrument der Erfassung der Zusammenhiinge, iiber das Faktische hinausgehend?**.

Dazu zeigt Schadewaldt nicht nur dass Dichtung und Historie nicht dichotomisch angesehen

werden miissen, sondern, dass die Dichtung als Basis der Geschichtsschreibung unvermeidlich ist.

Die Frage ist, wie es heute sein mag. Es ist nicht so, dass wir frei erzédhlen konnen, was einer
getraumt oder zu einem anderen gesprochen hat: wir sind in allem an die Fakta gebunden mit der
Strenge, die das 19. Jahrhundert gebracht hat und die wir nicht aufgeben wollen. Aber ich weil3
nicht — ich habe den Verdacht, dass auch noch in modernster Geschichtsschreibung Dichtung dabei
ist und dabei sein muss, tiberall wo sie tiber das einfach Faktische, das sie erforscht haben muss,
hinaus zum denkenden Nachvollzug des Geschehens kommt, zum Ordnen und Aufweisen der
Zusammenhéngen. Nur dass es bei uns die Mittel einer kontrollierten Dichtung sind, und vielleicht
konnte man die ganze Geschichtsschreibung in diesem Sinne neben der freien Dichtung als eine
besondere Art von Dichtung bezeichnen, die das an sich hat, dass sie bis ins letzte sich bindet an

eine faktische Kontrolle ihrer selbst??.

Regenbogen hat mit seinen zwei Grundgedanken iiber Herodots Werk, die religiés-metaphysische

und die national-ethische, viele spétere Forscher tief beeinflusst. Das ist der Fall bei Helmann®*°. Er

224 Ebd.
225 Ebd. 223, S. 219.
226 Hellmann, F., Herodots Kroisos-Logos, Berlin, 1934.

109



hebt die religios-metaphysischen Grundgedanken isoliert hervor und interpretiert das ganze Werk

227

aus dieser Perspektive. Auf der anderen Seite steht die Arbeit von Pohlenz*’. Er verabsolutiert den

national-ethischen Aspekt des Werkes und sieht das Ziel des Werkes in der Beschreibung des

€¢228

,Freiheitskampfs, den das Hellenentum gegen asiatischen Imperialismus zu fithren hat*““*°, oder

anders formuliert, ,,die Geschichte des hellenischen Freiheitskampfes gegen barbarische Hybris***’.
Der Kern dieser Aussage ist der nationale Gegensatz. Nach seiner Meinung hat diese nationale
Erlebnis das historische Denken erweckt®’. Er versteht Herodots Werk als Weltgeschichte.
,Herodot hat die Tatsachen des groBlen Krieges exakt festgestellt und durch die Frage nach dem
Woher in einen weltgeschichtlichen Zusammenhang geordnet“*'. Sehr problematisch erscheint mir
Pohlenz Begriff von Nation in Bezug auf die Hellenen. Hier zeigt sich ganz deutlich der Einfluss
der Wirkungsgeschichte in der Bedeutung eines Begriffes wie Nation, der iiberhaupt Nichts mit den
Hellenen zu tun hat. Wenn es klar ist, dass Herodot zwischen Hellenen und Barbaren unterscheidet

t232

und iiber diapopijc spricht™?, so stellt er genauso fest, dass er zwischen Athenern und Spartanern

eine ebenso wichtige, groBe und bedeutende Unterscheidung macht*>.

227 Pohlenz, M., Herodot, Der erste Geschichtsschreiber des Abendlandes, Leipzig 1937.

228 Ebd. 227, S. 10.

229 Ebd. 227, S. 120.

230 Ebd. 227, S. 219.

231 Ebd. 227, S. 221.

232 Herodot, Historien, I, 1.

233 Die Interpretation von Pohlenz gilt als Beispiel des Einflusses einer bestimmten historischen Zeit, einer bestimmten
Ideologie auf die Untersuchung von historischen Fakten. Seine Betrachtungen sind stark ideologisch geprigt und
verfehlen jede mogliche Ausdeutung des Textes. Es wird alles nur in Bezug auf die Ideologie seiner Zeit
ausgedeutet. Die folgenden Formulierungen sollen als Beweise gelten: ,,der asiatische Imperialismus® (Ebd. 123, S.
10), die Gleichsetzung Ostlicher Heeresmassen im Xerxeszug mit den ,,Massen des Ostens®, die im 1. Weltkrieg
gegen Deutschland gezogen seien, der ,russischen Dampfwalze®, den ,,Hunnen* und ,,Mongolen* (Ebd. 123, S.
129). Dazu ein anderes Beispiel von einer Verfehlung der Auslegung aufgrund einer verengten ideologisch
beeinflussten Betrachtung: Schaller, W., Themistokles und das Orakel von der holzernen Mauer, 1929. Am Ende der
Untersuchung werden die Orakel und Themistokles wie folgend beschrieben: ,, Die Spriiche seien geistiges
Eigentum des Themistokles. Er hat sie selbst formuliert, oder bis in die Einzelheiten hinein inspiriert. Sie sind
jedenfalls ein denkwiirdiges Zeugnis dafiir, wie ein grofer Staatsmann sein geliebtes, sorglos in den Tag hinein
lebendes Volk aufzuriitteln und unter den schwersten Opfern zu erfolgreicher Abwehr des Feindes zu bestimmen
gewusst hat*

110



“235 untersu-

Ich mochte als letztes Beispiel®* die Arbeit von Fehling ,, Herodotus and his sources
chen. Hier wird Herodots Werk nicht als historisches sondern als literarisches Werk beschrie-
ben, “Herodotus practice is a literary one“*° und dazu ,, Herodotus did nothing less than found a

new literary genre, and he had to hammer out the rules for himself**’. Er unterstellt Herodot alle

seine Zitierungen selbst erfunden zu haben:

. In reality, Herodotus' source-citations are completly free inventions, and the passages they are
attached to are as a rule new creations of his own. Yet all this does not make him a fraud. Rather,

he follows the rules of his own genre, which were not those of modern history “*%.

Auf der einen Seite mochte Fehling Herodots Werk einen Platz geben, es definieren, erfassen,
anders gesagt, es als etwas zu betrachten. Er beschreibt es als Fiktion, als literarisches Werk. Auf
der anderen Seite braucht er den Bezug zur modernen Historie, was bedeutet, dass der streng
(durch Wirkungsgeschichte, Tradition und Autoritét) geladene Begriff von Historie bei ihm genau
wie bei den anderen Wissenschaftler (die er kritisiert, als Apologisten beschreibt und von denen er

sich distanzieren will) im Vordergrund steht. Er stellt sogar alle Reisen von Herodot in Frage:

234 Ich habe viele wichtige Untersuchungen hier nicht beriicksichtig (von Fritz, Immerwahr, Momigliano, usw.). Was
ich zeigen wollte, ist nicht eine Zusammenfassung der Untersuchungen iiber Herodots Werk, sondern ihre Struktur
in Bezug auf Gadamers hermeneutischen Verstindnis.

235 Ich habe mit Absicht die englische Verarbeitung aus 1989 (Fehlings Detlev, Herodotus and his ,,sources*, Francis
Cairns Verlag, Trowbridge: 1989) ausgewihlt, da hier vom Autor selbst vieles aus der deutschen Edition (1971)
ausgearbeitet und vervollstdndigt wurde.

236 Ebd. 235, S. 11.

237 Ebd.

238 Ebd. 235, S. 255.

111



Up till now scholars could believe they had a rough idea of Herodotus' travels. But now that nearly
all his statements based on avowed personal inspection (autopsy) have turned out, contrary to the
natural assumption, to be pure fiction and the cornerstones of the prevailing opinion have thus
been wrenched away, we are left in complete uncertainty, at any rate as to what can be stated
positively. We find that it is simply not Herodotus' practice to invoke autopsy as a confirmation of
anything that could really be seen. This means that there is possibly not a single passage, certainly

none concerned with anywhere outside Greece, that we can treat as evidence that Herodotus went

to a particular place®.

Man stellt sich die Frage, welche Methode er gebraucht hat, um Herodot zu entlarven. Er kritisiert
Herodot als Pseudo-Historiker, aber er selber benutzt pseudowissenschaftliche Methoden um Hero-
dots Zitate zu untersuchen. Er will mit alltdglichen logischen Kriterien Herodots Zitate verurteilen.
Was er nicht sehen kann, weil selbst von seinen eigenen Vorurteilen geblendet, ist die Tatsache, dass
unsere Logik mit Herodots Logik nicht unbedingt zusammen passen muss. Man findet selbstver-
standlich viele Stellen bei Herodot, die fehlerhafter sind und andere, die nicht wahr sind. Was mich
an Fehlings Untersuchung stort, ist dass er Herodot die Absicht zu tduschen unterstellt und dies

ohne Begriindung.

My interpretation of so many reports attributed by Herodotus to his sources as in fact creations of
his own obliges me to discuss invention in Herodotus in general. Such considerable portions of the
whole work can be shown to be certainly, probably, or possibly invented that it may justly be
concluded that Herodotus had only the very roughest framework of genuine historical information
and filled that out, as Howald already maintained, by his own creative powers. Quite apart from

the lack of information, Herodotus was in any case obliged to exercise considerable powers of

239 Ebd. 235, S. 241.

112



invention because of the basic rule that two authors should never say the same about the same

thing. Ignorance of this rule has led to many erroneous reconstructions®*.

Fehling unterstellt Herodot diese unbegriindete Absicht zur Téduschung auch in Bezug auf das Ziel
des Werkes: ,,Denn nicht die Perserkriege zu erforschen war sein Gedanke, sondern sie zu erzdhlen,
wie Homer den trojanischen Krieg erzéhlt hatte; nicht die Kenntnis zu vermehren, sondern dem
Vergessen zu steuern. Diesen Plan kann er in ganz jungen Jahren gefasst und sich als Lebenswerk
vorgenommen haben?"'. Diese Meinung (und hier bekriftige ich das Wort Meinung als ddéla im
Gegensatz zu émotnun) zeigt eine gewaltige Unkenntnis vom Werk im Allgemeinen und von
zpooiuiov im besonderen. Wenn man von Herodot die gleiche Wahrhaftigkeit verlangen will, wie
von jemand, der liber den 2. Weltkrieg berichtet, ist das ein Zeichen eines Mangels an Verstehen
von Geschichte, eines Mangels der Betrachtung der Andere als Andere. Fehling behandelt Herodot
als jemand, der sich im Buchgeschéft gut auskennt und von hier und da Auskunft nehmen kann, um
seine Darstellung als echte Tatsachen prédsentieren zu konnen. Man kann hier eine Parallele zu der

,Divina Comedia“ von Dante ziehen. Im ersten Kreis der Holle fragt Virgilio folgendes:

Lo buon maestro a me: «Tu non domandi che spiriti son questi che tu vedi? Or vo' che sappi,
innanzi che piu andi ch'ei non peccaro, e s'elli hanno mercedi non basta, perché non ebber
battesmo, ch'e porta de la fede che tu credi. E se furon dinanzi al cristianesmo, non adorar
debitamente a Dio: e di questi cotai son io medesmo. Per tai difetti, non per altro rio, semo

perdutti, e sol di tanto offesi che senza speme vivemo in dision*.

240 Ebd. 235, S. 258.

241 Fehling, D., Die Quellenangaben bei Herodot, de Gruyter, Berlin, New York: 1971, S. 174.

242 ("Der gute Meister sprach: 'Dréngt zu erfahren Dich#s nicht, was du Geister hier erschaut? Ich will dir's, eh wir
fortgehen, offenbaren. Nicht Siinder waren's - doch nicht groB3 und laut Genug war ihr Verdienst, denn sie entbehrten
Der Taufe, die den Glauben zeugt und baut. Weil sie vor Christo lebten, also ehrten Sie auch nicht Gott, wie sich's
mit Fug gebiihrte - Ich selbst bin einer dieser Unbekehrten. Nur dieser Mangel, sonst nichts Boses, fithrte Zu den

113



Man kann sich mit Recht fragen, warum die, die vor Christus geboren wurden, ohne gesiindigt zu
haben, in dem ersten Kreis der Holle bleiben miissen. Die Antwort hat viel mit der verfehlten Aus-
legung von Herodot zu tun. Nur nach einem Diskurs wo das Christliche im Mittelpunkt steht, kann
jemand, der vor Christus gelebt hat, als fehlerhaft betrachtet werden. Genau das Gleiche ereignet
sich bei der Auslegung von Fehling. Er betrachtet Herodot als fehlerhaft, als Erfinder (um nicht
Betriiger zu sagen) weil Herodots Kriterien (Wahrheit, Logik, wissenschaftliche Erkldrungen) nicht
mit den wissenschaftlichen Voraussetzungen (die man mit Recht auch als Vorurteilen bezeichnen
konnte) von Fehling zusammenpassen, sich reflektieren oder sich entsprechen. Fehling verfehlt es,
Herodot in seiner Andersartigkeit zu betrachten. Damit schafft er eine Untersuchung, die in ihrer
logischen Struktur Sinn macht, aber der das logische Denken des Herodot fremd bleibt. In diesem
Sinne der wissenschaftlichen Untersuchung antwortet Pritchett in seinem Werk ,,The Liar School of
Herodotus“ Fehling Punkt fiir Punkt auf alle seine kritische AuBerung iiber Herodots Quellen. Er
beginnt sein Werk mit allgemeinen Betrachtungen iiber Historiographie. Er bringt folgendes Zitat
von Jacobi*® {iber Herodot: ,, Herodotos is not a subject for dissertationes inaugurales, the young
authors of which appreciate one side only of this complicated figure (which is at the same time so
simple as a whole), and see that side incompletely or from a wrong angle“. Prichett bezieht diese
Behauptung auf Fehling und erklart: ,, It must be conceded that there are some works which tell us
much more about the author's scholarship and their graduate instruction than they do about
Herodot and fifth-century Greece“. Pritchett versucht, eines nach dem anderen, alle Beispiele von
Fehling liber das angeblich fehlerhafte Zitieren von Herodot zu widerlegen. Ich werde zwei von
diesen Beispielen vorstellen, um die Methodologie von Pritchett kommentieren zu konnen. Hier ist

das erste:

Verlornen uns; hier schmerzt uns eben Die Sehnsucht nur, die niemals Hoffnung spiirte"). Alighieri, D., Divina
Comedia, Inferno, Canto quarto, 31-42, iibersetzt von Richard Zoozmann.
243 Jacobi, F., Atthis (1949) 321 n.5.

114



1. In accordance with his general thesis that whenever Herodotos gives two or more sources, any
passage is an invention, Fehling's first example is the story about the Persian flight after a battle
at Delphi (8.38-39). He writes (pp. 14-16), ,,1t is hard to see how the story could have reached the
Persian side or indeed how Herodotus could have had the improbably good fortune to come
across anyone on that side who knew it. ... I therefore regard it as certain that Herodotus' Persian
source is pure fiction*. As noted by Cobet, Gnomon 46 (1974) 740, and Marincola, Arethusa 20
(1987) 28, Herodotos does not claim to have spoken to anyone on the Persian side. ... Most
commentators are agreed that this story was invented, or adapted from some minor skirmish, by
the Delphians to disguise their culpable immunity. A detailed treatment is that of Parke and
Wormell, The Delphic Oracle 1 (Oxford 1956) 171-174. Herodotos makes no claim to have spoken
with Persians. The entire story was reported to him. Those who returned, presumably Greeks on
the Persian side, said to the Delphians that they were harassed by two superhuman warriors. The
Delphians explained that the warriors were two heroes who had shrines al Delphi. Herodotos
chose to separate the story into two parts, the claim of those who fled, and the explanation of the
Delphians. That the Greeks believed in the epiphany of heroes need not detain us; for example, the
inscription from the Karian temple of Zeus Panamaros studied in War 3 chapter 2. Add Garbath,
ZPE 65 (1986) 207-210, and the recent book by R. Garland, Introducing New Gods (Izhaca

1992). Recently, J.A.S. Evans, EMC 36 (1992) 59, has offered a different explanation:

Persians of high rank were no doubt captured by the Greeks as hostilities continued after 479
B.C. (Pausanias captured members of the Achaemenid house in Byzantium in 478 B.C.) and
vice versa, and ,, Persian“ story sounds like an exculpatory tale told by a Persian officer,
which was intended to explain a defeat due to panic The Delphians, like the Ithacan who
described the game which Penelope's suitors played, appeared as local authorities who
supply a footnote: the name of the superhuman pursuers. In itself, the account that Herodotus

presents is not implausible.

Diakonoff; in his account of Media in CHI 2 (1985) 89, writes:

115



It is assumed that the information of Herodotus on the history of Iran, apart from possible
personal observations, came from the accounts of Zopyrus, a Persian emigrant belonging to
one of the great houses of Persia, and also from someone or other of the descendants of the
Median magnate Harpagus who played a fatal role in the years of the fall of the Median
kingdom and subsequently became Persian satrap of Sardis. His descendants had apparently
settled in Asia Minor, more precisely in Lycia, not far from Herodotus' native city of

Halicarnassus.

See Herodotos 3.160.2 (,, Zopyros who fled from Persia to Athens..."). However, we believe with
Momigliano that Herodotos' Persian sources were much more numerous than generally

recognized™*.

Man kann sich fragen was man mit solchen Untersuchungen iiberhaupt gewinnt. Kommt man damit
dem Text ndher? Schafft man damit ein besseres Verstandnis des Textes? Oder des Autors? Werden
die Argumente von Fehling auf diese Weise widerlegt? Bevor ich dazu Stellung nehme, mdchte ich

noch ein Beispiel zeigen:

The third ,,crucial case” is Herodotos' magnificent story of Arion's rescue by a dolphin, which he
says he heard in both Korinth and Lesbos (1.23-24). Fehling (pp. 21-24) claims it must have been
invented by Herodotos: ,,The notion that stories can survive through generations in a local
tradition, which was developed at a time when scholarship was under the spell of the Romantic
movement, is generally unrealistic. Stories exist primarily in the heads of individuals, not in the
collective consciousness of social groups. ... (The story) can have only one place of origin and so
cannot be expected to turn up in a second place. It is surely surprising that Herodotos should find

a suitable figure in the 'right' place for a story he had heard elsewhere. ... If the statue had no

244 Pritchett, W. K., The Liar School of Herodotus, J.C. Gieben, Amsterdam: 1993, S. 10-12.

116



inscription at all, how did Herodotus know that it had been set up by Arion? Etc.

Since Fehling views Herodotos trough the eyes of a twentieth-century rationalist with little effort to
recover the mythological and religious environment of the early fifth century, we note in the
beginning that T.F. Higham, inspired by an article in the Journal of the Royal Numismatic Society
of New Zealand (1956) giving an illustration of a Tarantine coin of ca. 450 B.C. Showing Taras
riding on a dolphin and a photograph of Mr. Wells of New Zealand riding on a dolphin, devoted a
note, “Nature Notes: Dolphin-Riders, Ancient Stories Vindicated”. ... When we turn to Fehling's
treatment of what he calls a “miraculous event ... which has all the simplicity of fantasy and is far

’

too good to be true,” maintaining that it could not “survive trough generations in a local
tradition,” he directs the trust of his argument against what he says is Herodotos' statement that
“there was a dedication by him (i.e. Arion) in the form of a bronze statue of a man on a dolphin
(1.24.8)” at Cape Tainaron. Fehling asks two rhetorical questions, “If the statue had no
inscription at all, how did Herodotus know that is had been set up by Arion? If the answer is hat
the dedication's identity was known locally, why did he not name Taenarum as a third source?” He
concludes that this is an example of “Confirmation (of lies) by fictive objects.” The text of the
critical sentence is: Apiovog éoti dvaOnua ydixeov ot péya émi Touvip, €mi delpivog émewv
avBpwrog. Clearly, Herodotos does not say that he heard the story at Tainaron, he adds the detail
as confirmation of that part of the story that has Arion ridden a dolphin and landed at Tainaron.
The text answers Fehling's second question. Herodotos reports the bronze dolphin without
specifying whether an inscription was affixed. A cult of Arion at Tainaron is well attested, the
obvious reason being that it was where Arion landed. Here in the time of Thucydides was a
sanctuary of Poseidon which was held in peculiar veneration by all Greece.. Since there was a
cult, we can be certain that there were ex-votos. At Lindos on the island of Rhodes, there were ex-
votos of Lindos, Minos and other legendary figures with inscriptions giving their names as
dedicants; see War 2.243. As Bolte pointed out, the phenomenon takes us into the field of religion,
of which Fehling and West are oblivious. From the position at the southern tip of the Mani and the
association with Poseidon, we presume that, although the principal reason for Arion's cult in

various cities may have been attributable to his musical and choral achievements, the reason for

117



the cult at Tainaron was in connection with the dolphin story*®.

Ich empfand es als wichtig fiir das Verstindnis von vielen wissenschaftlichen Untersuchungen, die-
se langen Zitate in der Arbeit zu bringen. Wenn man sie zusammen betrachtet, kommt man zuerst
auf etwas, was beide Untersuchungen gemeinsam haben: den wissenschaftlichen Diskurs. Sie zei-
gen die gleiche Methodologie in ihrer Forschung: Fehling versucht, die Wahrhaftigkeit von Herodot
in Frage zu stellen und Pritchett untersucht die Wahrhaftigkeit von Fehlings Behauptungen. Fehling
basiert seine Kritiken nur auf seinen Vorurteilen, das heiflt auf seiner negativen Meinung iiber
Herodot. Was ich an Pritchett kritisiere ist, dass, statt das Denksystem oder die Denkstruktur von
Fehling zu kritisieren, er versucht, mit den gleichen Mitteln wie Fehling Herodot zu rechtfertigen.
Indem er so handelt, legitimiert Pritchet die Mittel von Fehling und kritisiert das Ergebnis davon.
Wichtig ist aber festzustellen ob man mit solchen Untersuchungen das Werk verstehen kann oder
nicht. Ich finde dass Fehling seine ganze Energie auf Details konzentriert, die nur fiir ihn, das heif3t
aus seiner Perspektive wichtig sind. Dazu Pritchett: ,, Very little can be learned about Herodotos by
the reader who approaches the logoi sections in the same spirit as that is which he would aproach a
modern historical work. Herodotos was conforming to the customs of his days, and he can scarcely
be blamed for doing so “**’. Das Problem von Pritchett ist, dass er ,,nur* wissenschaftlich denken
und handeln kann. Er betrachtet das Werk von Fehling als inkorrekt und will durch sein Werk die
falschen Stellungnahmen von Fehling korrigieren. In dem er es so macht, verfehlt er es, das Falsche
an Fehlings Konzept zu begreifen. Er versucht die Fehler im System zu korrigieren, statt das Sys-
tem in Frage zu stellen. AuBBerdem muss man auch sehen, dass manche Beweise von Pritchett genau

so labil, unprézis oder interpretationsbediirftig sind. Man will die ,,richtigen” Beweise ans Licht

245 Ebd. 244, S. 16-22.
246 Ebd. 244, S. 266.

118



bringen statt die Ideen, das Konzept in Frage zu stellen. Mit der Brille der Wissenschaft kann man
ganz deutlich sehen, leider nur in eine bestimmte Richtung. Diese beiden Untersuchungen dienen
als Beispiel einer Art der Forschungsmethodologie, die im Fall von Herodot jede mdgliche Ausle-
gung verfehlt, weil sie nur auf eine bestimmte Weise und aus einer bestimmten Perspektive das
Werk betrachten kann®*’. Man kann trotzdem die letzten Worte in der Untersuchung von Pritchett als
Hoffnungslicht, als Signal nehmen, dass er, trotz verfehlter Mittel, ein gutes Ziel anstrebte und

Herodot gut dienen wollte:

To stigmatize Herodotos as a liar and his ,,apologist™ as credulous is to throw away at the outset
the key to the interpretation of what he writes, to falsify history through our own anachronisms,
and to treat as negligible what may be the most valuable thing in the narrative before us — the
disclosure of the age in which he lived. Herodotos was an observer of customs untrammeled by
desire to fit all that he had seen into a theory; a reporter of what he had seen even if he did not
understand it, and of what he had heard, if it seemed for any reason worth reporting, without his

necessarily believing it**,

Mit diesem langen Exkurs wollte ich einen Uberblick iiber einige der wichtigen Untersuchung iiber
Herodots Werk schaffen, um die von Gadamer gezeigte Problematik in unterschiedlichen Beispiele
deutlich zu zeigen. Woran leiden allgemein solchen Untersuchungen? Sie betrachten alle Herodots
Werk als Etwas. Es wird untersucht, in welchem Malle dieses Werk diesem Etwas entspricht. Alle

Aspekte dieses Etwas werden am Werk gesucht und gepriift. Etwas muss herauskommen, dann ist

247 Ich mochte trotzdem den Versuch von Pritchett loben, Fehling zu demaskieren. Es zeigt sich nur, wie schwierig das
freies Denken ist, wenn die Rahmen des Denkens von den eigenen Vorurteilen (wie bei Fehling) oder dem eigenen
wissenschaftlichen Gertist eingeengt werden. Dazu H. J. Rose: ,, it is a property of you rationalist, that he is unable
to understand any type of mind other than his own*, Modern Methods in Classical Mythology (St. Andrews 1930),
S. 20.

248 Ebd. 244, S. 352-353.

119



die Untersuchung gelungen. Man ordnet das untersuchte Objekt in eine Kategorie ein und nach die
Eigenschaften dieser Kategorie wird das Objekt untersucht. Diese ist die sichere Methodologie der
Forschung. Es wurde aber bewiesen, dass genau durch diesen Weg Herodots Interpretation verfehlt.
Nur wenn man den Auslegungsprozess als eine npacic (im Sinne Aristoteles) versteht, das heilit in
diesem Fall als ein Gespriach zwischen den eigenen Vorurteilen und der Wirkungsgeschichte aber
nur in Bezug auf den Text, auf die immanenten Aussagen des Textes, auf die diskursive Struktur des
Textes, ohne bestimmtes Ziel, nur auf die Entdeckung des Textes in seiner Andersheit abhebt, dann
kann man erst im Sinne von Gadamers Vorstellungen eine hermeneutische Untersuchung erfolgreich
unternehmen.

Dieses Prozess des Verstehens entwickelt sich auf der Basis von verschiedenen ,,Einheiten®. Die
erste bezieht sich auf die ,,Gemeinschaftlichkeit der Sprache*“**’. Das ist eine notwendige Vorausset-

zung, damit ein Verstehensprozess in Gang kommt. Dazu Jurf3:

Freilich gibt es Verstehensbarrieren nicht nur zwischen historisch entfernten Kulturen, sondern
bekanntlich auch zwischen Mitgliedern derselben Sprachgemeinschaft. Wir reden hiufig aneinander
vorbei, wie Dichter und Denker nicht selten beklagt haben. Wenn wir uns dennoch ganz leidlich
verstehen, so liegt das daran, dass innerhalb einer Kommunikationsgemeinschaft die Wortbedeutung
konvensionalisiert, d.h., dass im Sozialisierungsprozef3 ihrer Mitglieder die generellen Bedeutungen
den sprachlichen Zeichen zugeordnet worden sind. Spracherlernung ist Einiibung in einen Denk- und
Erfahrungshorizont (Habermas, Zur Logik der Sozialwissenschaften, S. 254), und das geschieht
durch Sprachspiele (Wittgenstein). Was als Ergebnis einer solche Konventionalisierung heraus-
kommen miisste, sagt Sokrates in Platons Kratylos(434e): »Konvention ist also, dass sooft ich dieses
verlauten lasse, jenes denke, du aber erkennst, dass ich jenes denke« -, wenn du dieses hort, wie man

erginzen darf. Aber das ist eigentlich ein idealtypischer Fall; denn tatséchlich gibt es neben den

249 Schleiermacher, F., Hermeneutik und Kritik, S. 78.

120



allgemeinen Bedeutungen, die dem allgemeinen Denk- und Erlebnishorizont verhaftet sind, auch
einen individuellen Horizont, der ebendiese allgemeinen Bedeutungen mit individuellen seman-
tischen Nuancen anreichert und modifiziert. Daher sind die Denkinhalte oder Bedeutungen, die der
Sprecher in ein bestimmtes Wortgewand kleidet oder sprachlich kodiert, nur mehr oder weniger
identisch mit den Bedeutungen, die der Zuhorer anhand dieses Wortgewandes dann aktualisiert bzw.

dekodiert?°

Gadamer spricht iiber die Einheit zwischen Frage und Antwort wie folgend: ,,die Dialektik von
Frage und Antwort, die wir aufwiesen, lasst das Verhiltnis des Verstehens als ein Wechselverhiltnis
von der Art eines Gesprichs erscheinen“!. Das besagt, dass es keinen festen Ort des Verstehens
gibt. Es entsteht als eine Interaktion, ein Wechselspiel von Fragen und Antworten, von unterschied-
lichen Inputs, was Gadamer unter den Begriff von der Einheit der Horizontverschmelzung zusam-
menfasst: ,,Es gibt so wenig einen Gegenwartshorizont fiir sich, wie es historische Horizonte gibt,
die man zu gewinnen hitte. Vielmehr ist Verstehen immer der Vorgang der Verschmelzung solcher
vermeintlich fiir sich seiender Horizonte*“***. Die Verschmelzung ist eine Interaktion von Verstand-
nissen auf der Basis einer gemeinsamen Sprachlichkeit. In dieser Untersuchung ist diese gemeinsa-
me Sprachlichkeit durch einen Faktor erschwert: die Ubersetzung. Ich mochte hier nicht die ver-
schiedenen Ubersetzungstheorien erdrtern, sondern auf die Schwierigkeit hinweisen, eine erfolg-
reiche Ubersetzung zu schaffen, zwischen zwei Sprachen die, unterschiedlichen Logik besitzen. Die
Bedeutung der Begriffe in der altgriechischen Sprache ist nicht so eindeutig, wie in den modernen

Sprachen. Ein Begriff kann unterschiedliche Bedeutungen haben, die seine Ubersetzung proble-

250 JiirB, F. (hg.), Diogenes Laertios, Leben und Lehre der Philosophen, Reclam, Stuttgart:1998, S. 7-8.

251 Gadamer, H. G., Wahrheit und Methode, S. 383.

252 Ebd. 251, S. 311. Vgl. Bertram: ,,Die Verstdndnisse interagieren dann miteinander, wenn es zu einer Verschmelzung
ihrer Horizonte kommt. In der Verschmelzung stehen die zwei Seiten der Zirkulation in einer Einheit. Nur wenn die
Zweiseitigkeit der Horizonte aufgehoben ist, kommt Verstehen zustande™ (Bertram, George W, Hermeneutik und
Dekonstruktion, S. 62).

121



matisch macht. Damit kann die Wahl der Bedeutung bei der Ubersetzung Konsequenzen fiir das
Verstidndnis des Werkes haben. Das mochte ich an einem Beispiel zeigen. Am Ende des npooiuiov

schreibt Herodot:

164 18 A kol 01 1y aitiny émoléuncav dAloior™.

Er will untersuchen warum die Hellenen und die Perser im Krieg geraten sind. Er benutzt das Wort
oitioo um dieses Ziel zu erleuchten. Dieses Wort aber hat unterschiedliche Bedeutungen (Ursache
oder Schuld). Hier werde ich verschiedenen Quellen mit unterschiedlichen Ubersetzungsvorschlige

erldutern, die diese Unterscheidung deutlich machen:

aitio, og 1 (aitiog) 1. Beschuldigung, Anklage; es verbreite sich die Anschuldigung: aitio 6¢ oye +
Acl Hdt.; év aitia sivou, aitio &er ue Hdt., angeschuldigt werden: aitiav pépecBai tivog, Aafeiv amé
vog, €ic aitiov éurinrerv. 2. Begriindete Beschwerde: nicht um eine feindliche Gesinnung an den
Tag zu legen, sondern um eine begriindete Beschwerde zu fiihren. 3. Schuld: sie tragen gemeinsame
Schuld a. beschuldigt werden, von jem. beschuldig sein an etwas. 4. Ursache, Anlass Grund fiir

etwas>*,

In Bezug auf Herodot wird der Begriff aitia hier als Schuld interpretiert. Anders wird dieser Begriff

bei Lidell*’ vorgestellt:

oiti-a, 1, responsibility, mostly in bad sense, guilt, blame, or the imputation thereof, i.e. accusation,

253 Herodot, Historien, I, 1.

254 Gemoll, W. und Vretska, K., GEMOLL, Griechisch-Deutsch Schul- und Handwdrterbuch, Holder-Pichler Temsky
Verlag, Wien:2006, S. 23.

255 Liddell, H. G., Scott R., 4 Greek-English Lexicon, revised and argumented throughout by Sir Henry Stuart Jones
with the assistance of Roderick McKenzie, Oxford, Clarendon Press, Oxford:1940.

122



firstin Pi.0.1.35 and Hdt., v. infr. (Hom. uses aitiog):

Phrases: aitiav éerv bear responsibility for, tivog A. Eu.579, S. Ant.1312; but usu. to be accused,
7vog of a crime, povov Hdt.5.70: c. inf., Ar.V.5006; foll. by ¢ .., Pl. Ap.38¢c; by ag c. part.,

1d. Phdr.249d; vro tivog by some one, A. Eu.99, Pl. R.565b: reversely, aitio éyer tive, Hdt.5.70,71;
ai. pedyery Tvog S. Ph.1404; év aitig elvou or yiyveoOou, Hp. Art.67, X. Mem.2.8.6; aitiov vméyerv lie
under a charge, Pl.Ap.33b, X. Cyr.6.3.16; vmoucivar Aeschin.3.139; pépeaBaor Th.2.60; Aafeiv
aro tvog ib. 18, aitioug évéyeaBou Pl. Cri.52a; aitioug wepimintery Lys. 7.1; €i¢ aitiov éumintery
Pl.Tht.150a; aitiag toyyavery D. Ep.2.2; éktog aitias kvpeiv A. Pr.332; év aitin éyerv hold one
guilty, Hdt. 5.1006; ot' aitiog éev Th. 2.60, etc.; év aitig failerv S. OT656, v aitiav émpépely
vl impute the fault to one, Hdt. 1.26; aitiov véuery tvi S. Aj.28; érxayerv D. 18.283; mpoafaiierv
i Antipho 3.2.4; avatiféva, mpootifévor, Hp. VM21, Ar. Pax640, etc.; droldery tivo. tis aiting

to acquit of guilt, Hdt. 9.88, etc.

2. in forensic oratory, invective without proof (opp. éieyxog), D.22.23, cf. 18.15.

3. in good sense, €i &0 mpalouev, oitio Ocod the credit is his, A. Th.4; o1’ dvave aitiav Eyovarv
AOnvaior feitiovg yeyovévou are reputed to have become better, Pl. Grg.503b, cf- Alc.1.119a,
Arist. Metaph.984b19; v ..mép1 aitiav &xeic Srapéperv in which you are reputed to excel,

Pl.Tht. 169a; of ..&xovat tavtyv v oi. who have this reputation, Id. R.435e, cf. And. 2.12; aitiov

Aoupoverv Pl.Lg.624a.

4. expostulation, un éx' ExOpo 1o wAéov i aitign Th. 1.69.

I1. cause, o1 jv aitinv éroléunoov Hdt. Prooem., cf. Democr.83, Pl.Ti.68e, Phd.97a sq., etc.; on
the four causes of Arist. v. Ph.194b16, Metaph.983a26:— ai. 100 yevéaBai or yeyovévai

Pl. Phd.97a; tob ueyiotov dyobod tij molet aitio §§ kovawvia Id. R.464b:— dat. aitig. for the sake of,

123



xo1vod tvog ayabod Th.4.87, cf. D.H.8.29:— aitiov (cf- aitiog 11.2) is used like aitio in the sense

of cause, not in that of accusation.

I11. occasion, motive, aitiav poaiot Moioay évéfoie gave them a theme for song, Pi.N.7.11; aitiav

mapéyery Luc. Tyr 13.

IV. head, category under which a thing comes, D.23.75.

V. case in dispute, 1} ai. 100 dvOpwmov ueta tijc yovouxos Ev.Matt. 10.10.

Hier wird im Punkt IT der Begriff in Bezug auf Herodot als Ursache (cause) interpretiert. Es wird
sogar die oben von mir angefiihrte Stelle des Prooimion zitiert.

Die letzte Quelle ist das Werk von Wilhelm Pape”*. Hier kann man keine bestimmten Tendenz
erkennen. Es werden beide Bedeutungen angegeben: 1. Ursache Veranlassung und, 2. Beschuldi-
gung Vorwurf. Unter dieser zweiten Bedeutung werden zwei Referenzen auf Herodot gemacht
(aitio. éyerv, angeklagt sein, Herodot 5, 70.73) und (jemand beschuldigen, &v aitio t16évar nvd,
Herodot 8. 99, év aitia éerv tiva, Herodot 5. 106).

Diese Beispiele zeigen uns dass schon bei verschiedenen Lexika keine gemeinsame Haltung in
Bezug auf die Bedeutung des Begriffes airia herrscht. Diese Ambiguitdt hat wichtige Konse-
quenzen fiir die Untersuchung des Werkes. Die Entscheidung des Ubersetzers, des Wissenschaftlers
oder einfach die Wahl des Lesers kann die Auslegung des Werkes beeinflussen. Ursache und Schuld
unterscheiden sich indem bei der Schuld ein ethisches Element im Spiel kommt das diese Ursache
bewertet. Jede Entscheidung, jede Interpretation hat Konsequenzen fiir die Auslegung des Werkes.

Mit solchen Schwierigkeiten kann man sich fragen, ob es iiberhaupt moglich ist auf ein Verstehen

256 Pape, W., Handworterbuch der griechischen Sprache, Vieweg und Sohn, Braunschweig: 1914, S. 64-65.

124



zu hoffen. Das liegt an unserem Verstdndnis vom Verstehen. Verstehen, wie ich schon vorher erklart
habe, ist nicht ein Ziel das man erreicht, es ist ein Prozess, der Verdnderungen von Verstehen bein-
haltet. Jede Untersuchung bringt das Verstehen voran, sogar die, welche Kontroversen oder pointier-
te Meinungen iiber das Werk dullern (z.B. Fehlings). Sie dienen als AnstoB fiir die Forscher, diese
AuBerung zu widerlegen, um an das Werk niher zu kommen. Diese Prozesshaftigkeit des Verstehen
betrachte ich nicht als Manko, sondern als Vorteil. Ich mochte jetzt ein Modell vorstellen, was ich

selbstbewusste Reflexivitit nenne, um den Weg des Verstehen in Bewegung zu setzen.

1.8 Die selbstbewusste Reflexivitéit

1.8.1. Die Reflexivitit auf der Seite des Lesers.

Als Leser konnen wir den Text als ,,wir selbst®, das heif3t, aus unserer Perspektive als Leser betrach-
ten. Dieses ,,wir selbst* entspricht einem Jemand mit einer bestimmten Wahrnehmung, Verstehen,
einem Kulturwesen mit einem intellektuellen, soziologischen und historischen Umfeld, der eine
bestimmte Weltanschauung besitzt. Man kann dieses System nicht ausschalten. Wir konnen nicht
authoren ,,wir selbst” zu sein. Sogar, wenn wir durch die Augen von anderen die Welt betrachten,
sind wir es, die als jemand anderes betrachten, entscheiden und verstehen. Das, was Heidegger

ontologisches Verstehen oder Gadamer Vorurteile nennen, ist unsere eigene Mdoglichkeit die Welt zu

125



257 Wir konnen nicht anders. Das kann man an einem Bei-

betrachten, wahrzunehmen und verstehen
spiel erleuchten: es geht um die Tragodie ,,Die Perser von Aischylos, die 572 v. C. geschrieben

wurde und genau wie bei Herodot den Schlachtzug von Xerxes gegen die Hellenen beschreibt. In

einer Stelle erzihlt Attosa, die Mutter von Xerxes einen Traum, wie folgend:

,,Nun dass die eine in Hellas wohnte, aus Zufall, die andere im Barbarenland*“**.

Spéter erzdhlt ein Bote iiber die Zahl der Schiffe bei Salamis:

,,Uberlegen an Zahl, gewiss, hitten mit unserer Flotte siegen miissen
Wir, die Barbaren. Wo doch die Griechen nur dreihundert Schiffe stellten
Zur Schlacht, weitere zehn als Reserve. Doch Xerxes, das weiss ich,

Bot mehr als Tausend auf , dazu zweihundertsieben besonders schnelle*“**.

Wenn man die Bedeutung des Begriffes Barbaros (fapfapoc) untersucht kommt die Problematik
dieser Aussage ins Licht. fapfapoc hat in der altgriechischen Sprache folgenden Bedeutungen:

1. unverstdandlich sprechend, fremdsprachig, ausldandisch, ungriechisch; als Substantiv: Ausldnder
(Bezeichnung aller, die nicht griechisch sprechen), oft Perser, Perserkonig; Barbarenland.

2. ungebildet, roh, wild*®.

BapPapog ist ein Begrift der Hellenen um jemand zu bezeichnen, der kein Hellene ist. Er entspricht

einer Ansicht der Hellenen iiber Fremde. Es sind die Hellenen, die auf solche Weise, die Fremder

257 Siehe Kants Zitate (Anm. 106-110, S. 57-59) in dieser Arbeit.
258 Aischylos, Die Perser, S. 13.

259 Ebd. 258, S. 20.

260 Ebd. 254, S. 162.

126



nennen, bezeichnen oder klassifizieren. Aus einer Weltanschauung, die das Hellenische in der Mitte
sieht, wird, was nicht hellenisch ist, als Sappfapoc definiert. Jemand der nicht Hellene ist, wird sich
selber nicht als fappopoc bezeichnen, weil er sich mit den seinigen verstehen kann. In dem Text
von Aischylos werden die Perser aus einem hellenischen Blickwinkel beschrieben. Der Autor
iibertrdagt seine Weltanschauung und projiziert seine Werte auf das andere Volk. Das mag eine Ne-
bensdchlichkeit sein aber steht flir mich als Beispiel fiir das Vergessen der eigenen Situierheit. Ais-
chylos ldsst hier die Perser selbst als Fremde (fapfapoc) bezeichnen. Der Perser ist kein fapfapog
fiir die Perser sondern fiir die Hellenen.

Die eigene Situierheit, die eigene Weltanschauung, die eigene Einstellung oder Perspektive sich
selbst klar zu machen entspricht nicht der Gefahr eines Relativismus oder Perspektivismus®®'. Die
Bewusstmachung der eigenen Anschauung als eine unter verschiedenen Perspektiven zum Thema
sollte ein Impuls sein, um nicht bei der eigenen Thesen stehen oder zufrieden zu bleiben sondern
von der anderen Einstellung zum Thema sich bereichern zu kénnen, um den Verstehensprozess
weiter zu treiben. Das Verstehen ist ein Prozess, eine Praxis, die durch das Gespréach und Interaktion
weiter voran ankommt. Dazu dient eine reflexive, eine selbstbewusste Reflexivitat. Nur wenn die
eigene Anschauung bewusst gemacht wird, kann man ihre Grenzen oder Eigenartigkeit feststellen.
Diese muss nicht unbedingt falsch sein, ist aber auf jeden Fall begrenzt, unvollstdndig. Nur mit
solcher Anerkennung kann man die eigene zentrale Stellung der Vorurteilsbesetzten Betrachtung
verlassen, eine Stufe bei Seite treten, um andere Betrachtung in ihrer auch begrenzten und unvoll-
stindigen Eigenartigkeit betrachten zu kénnen. Damit kommt man von dem /Ich der Betrachtet zu

einem Wir, das der Summe der Anschauungen entspricht.

261 Vgl. das Zitat von Nietzsche, Anmerkung 147, S. 80.

127



1.8.2 Die Reflexivitiit bei der Betrachtung des Werkes:

Ich mochte diesen Aspekt der Auslegungsprozesses direkt auf das Werk von Herodot beziehen, um
eine Darstellung des Weges, den man nach meinem Erachten unternehmen soll, um den Text
begreifen zu konnen, zu geben. Dazu sollte das Werk auf zwei Ebenen betrachtet werden: als Text

und als Diskurs.

1.8.2.1 Reflexivitit auf der Ebene des Textes:

Um das Verstdndnis der verschiedenen Eigenschaften des Textes zu kldren, mochte ich kurz das

Modell von de Jong prisentieren:

That what the hearer/reader/ reads is a text (first layer). The text consisting of a finite, structured
whole of language signs, is the result of the narrating activity (narration) of a narrator. That

which the narrator tells, the object of his narration, is a story (second layer). The story, consisting

on a fabula ... looked at from a certain specific angle, is a result of a focalizing activity
(focalization) of a focalizer. Focalization comprises not only 'seeing’, but ordering, interpreting, in
short all mental activities. That which the focalizer focalizes, the object of his focalization, is a
fabula (third layer). The fabula, consisting of a logically and chronologically related series of

events, is the result of all kinds of activities by characters in a fictional world*”.

Vielleicht kommt durch diese Definition der Unterschied zwischen Story und Fabula nicht so deut-

262 De Jong, 1. J. F., Narrators and Focalizers. The Presentation of the story in the lllias, S. 31.

128



lich heraus wie bei Limmert*®. Tatsache ist (und das wollte ich mit dieser Definition zeigen), dass
es sich beim Text um ein Konstrukt handelt, der als solches betrachten werden soll. Das mochte ich
mit einigen Beispielen illustrieren. Im ersten Buch prasentiert Herodot das Treffen zwischen Kroi-
sos und Solon (Buch I, 26-33). Ob das Treffen wirklich stattfand, ob Herodot es erfunden hat, bringt
fiir die Untersuchung des Textes nicht viel. Wichtig ist die Stellung dieses Gesprachs im Werk, was
er mit diesem Gespriach sagen will und welche Konsequenzen dieses Gespréch fiir den Verlauf des
Textes hat. Ein wichtiger Teil des Werkes ist ohne Zweifel das npooiuiov, weil dort das Ziel des
Werkes festgestellt wird. Statt hier die Begriffe wie iotopia oder aitio festzulegen, kann man zuerst
die Bedeutung dieser Begriffe in der Zeit von Herodot herausfinden und dann kann man verfolgen,
wie konsequent Herodot in seinem Werk die Frage der aizio entwickelt. Man kann den Text als Text
verstehen wenn man seine Wahrheit erscheinen lisst, nicht wenn man seine Wahrheit finden will.
Wenn man sehr fixiert ist auf das was Herodot erzihlt, kann man schnell zu Urteilen und Kkritischer
Betrachtung kommen. Wenn man sich aber auf das wie konzentrieren kann, also, wie Herodot
erzdhlt, dann kann man sich aus dem Text, seine Wahrheit holen, ohne eine zu rasche Verurteilung
in richtig oder falsch vorzunehmen.

Es gibt eine Eigenschaft, die dieses Werk sehr schwer zu verstehen macht: Herodots Werk ist ein
Schwellentext. Es gibt viele Stellen, wo der Mythos sehr prisent ist, wo die Handlung der Gotter
stark an das Epos erinnert*®. An anderen Stellen besonders zwischen Buch VII und IX, konzentriert
sich das Geschehen mehr auf den Schlachtzug von Xerxes. Es wére hier falsch von einer
Entwicklung, oder iiber eine Wandlung vom Mythos zum Logos zu sprechen, da es auch hier viele

265

Momente gibt, die weg von den Chroniken bleiben*”. Alle diese Aspekte des Textes sollen als

Impuls dienen, den Text nicht als etwas selbstverstdndliches zu betrachten sondern ganz aktiv den

263 Lammert, E. ,Bauformen der Erzdhlens, Stuttgart: 1985. Er unterscheidet zwischen ,,Geschichte® der bloen
chronologischen Folge der Ereignisse, und ,,Fabel®, der kausal umgeordneten Erzahlung des Narrators.

264 z. B. Im Buch I, 87-91 wo Kroisos auf wunderbarerweise aus der Scheiterhaufen gerettet wird.

265 z. B. Im Buch VII, 12-16 Traum des Xerxes und Traum des Artabanos.

129



Text, nicht aus dem bequemen Mafstab der heutigen Wissenschaft, sondern aus seiner Ambiguitét
und Eigenartigkeit zu lesen, zu verstehen und auslegen. Das Aufgeben von unserer Ordnung beim
Betrachten des Textes kann neue Moglichkeiten des Verstehens erdffnen, um das was im Text
verborgen liegt, erscheinen zu lassen. Sonst wird Herodot weiter von der Geschichte und
Geschichtsforschung verdammt, der Vater einer Geschichte bleiben zu miissen, die ihm fremd war

und die er als Gattung nie angestrebt hat.

1.8.2.2 Reflexivitat auf der Ebene des Diskurses

Was bedeutet es, einen Text auszudeuten oder zu interpretieren? In einer gewissen Weise versucht,
oder strebt die Hermeneutik durch die Auslegung, danach, die Wahrheit des Textes herauszuholen,
ins Licht zu bringen. Diese Aussage entspricht der Voraussetzung von zwei Tatsachen: erstens, dass
der Text eine Wahrheit besitzt und zweitens dass es jemand gibt, der diese Wahrheit herausholen
kann. Der Subjektivismus®® und der Glaube an eine immanente Wahrheit, an ein systematisches
Wissen wird besonders beim Poststrukturalismus in Frage gestellt. Die Untersuchungsebene wendet
sich von der traditionellen Betrachtung ab. Neue Wege der Analyse werden angestrebt, wie die
Untersuchung der Differenz bei Derrida, die Intertextualitit bei Kristeva, die Allegorie bei de Man
und letztendlich der Diskursanalyse bei Foucault.

Die Untersuchung der Historien als Diskurs sollte mit der Frage von der Bedingung der Moglich-
keit von solchen Diskurs anfangen. Wie ist dieser Diskurs entstanden? Welche Faktoren?’ haben

diesen Diskurs ermoglicht? Um diese Frage beantworten zu kdnnen, soll man zuerst die Eigenartig-

266 Vgl. Die Zitate von Kant (Anm. 106-110, S. 57-59) in dieser Arbeit.
267 Nach Foucault sollte man sagen ,,welche historische A-priori*

130



keit von Herodots Diskurs untersuchen.

Das erste Element, das man untersuchen sollte, ist zu erfahren, wie der Text verfasst ist, das heif3t,
die Frage nach dem Sprachaufbau, z.B. warum der Text in Prosa und nicht in gebundener Sprache
geschrieben wurde. Warum ist der Text in Prosa geschrieben? Welche Bedeutung hat die Wahl
dieser Sprachform fiir die Verfassung des Textes? Handelt es sich um eine dsthetische Auswahl oder
hat die Wahl der Prosa eine andere Bedeutung? Ist diese Wahl iiberhaupt eine Wahl oder das Ergeb-
nis eines Prozesses, einer Entwicklung? Welche Beziehung hat diese Wahl in Bezug auf Homer und
Hesiod auf der einen Seite und auf die ionische Naturphilosophie anderseits?**, Man wird im Laufe
dieser Arbeit feststellen konnen, dass die Wahl nicht zufillig ist, und dass sie eine besondere Bedeu-
tung fiir die Aufbau und Ziel des Werkes hat.

Es gibt ein Element, dass auf eine diskursiven Ebene essenziell ist, um die Eigenartigkeit des
Werkes zu verstehen: der Begriff aizia. Ich habe schon die Probleme bei der Ubersetzung dieses
terminus tecnicus erwahnt. Was ich jetzt zeigen will, ist, welche Bedeutung fiir die Einheil des
Textes die Frage der aitia hat. Ich habe schon erklért, wie Herodot in seinem zpooiuiov die Begriin-
dung fiir den Krieg zwischen Persern und Hellenen als Ziel seiner Erkundung formuliert. Was ist
neu an dieses Ziel? Im Gegensatz zum Epos will Herodot nicht auf die Hilfe der Musen angewiesen
sein. Er erzdhlt die unterschiedlichen mythologischen Erkldrungen fiir den Beginn der Feindschaft
zwischen den Volker (er spricht von Unterschieden, diapopijc). Nachdem er diese Geschichten
geschildert hat, die die Tradition entsprechen, macht er eine Zéasur und erklart: ,,Ich selber will nicht
entscheiden, ob es so oder anders gewesen ist. Aber ich will den Mann nennen, von dem ich sicher
weiB, dass er die Feindseligkeiten gegen die Griechen begann‘“*®. Es ist nicht wichtig festzustellen

ob er recht mit seiner Aussage hatte, wichtig ist der Wille, mit den eigenen Mitteln eine Begriin-

268 In Bezug auf die Sprache werde ich im Laufe der Arbeit eine komparatistische Untersuchung zwischen den
»Persen® von Aischylos und den ,,Historien” von Herodot als ein Beispiel von Intertextualitit, auf der einen Seite
und unterschiedlicher Diskurse auf der anderen Seiten unternechmen. Dasselbe Thema wird unterschiedlich
behandelt.

269 Herodot, Historien, 1, 5.

131



dung, unabhingig von der Tradition, selber anzustreben®".

Dieser Wille zur aitia, diese neue Einstellung jeder Aussage, jede Situation nach ihre Natur zu
untersuchen, zeigt sich auch in der Betrachtung des Anderen (oder Fremden), eines der zentralen
Themen in Herodots Werk. In der Suche nach der Ursache/Schuld fiir den Konflikt zwischen Perser
und Hellenen, unternimmt Herodot die Beschreibung der Perser von der Zeit der Entstehung ihrer
Macht bis zum Schlachtzug gegen die Hellenen. Durch die Beschreibung der Entstehung und
Entwicklung des Persischen Reiches bringt Herodot den Leser in Kontakt mit verschiedenen
Kulturen und Voélker. Die ethnographischen, geographischen und sittlichen Schilderungen dienen
nicht nur dazu, Kenntnisse von diesen Volker zu gewinnen sondern schaffen durch den Vergleich
mit der Hellenischen Kultur eine Selbstbewusstmachung der eigenen ethischen Normen. Hier
kommt aber die zweite Unterscheidung von Herodot. Er will nicht nur den Unterschied zwischen
Barbaren und Hellenen zeigen sondern will auch einen Unterschied zwischen den zwei stirksten
Michten in Hellas, den Athenern und den Spartanern klar machen. Diese Unterscheidung hat
Konsequenzen nicht nur fiir die Entwicklung des Konfliktes mit den Perser (siche Schlacht bei
Marathon) sondern auch fiir der Entwicklung die Machtverhiltnisse nach dem Krieg.

Mit dieser methodologischen Einstellung der selbstbewussten Reflexivitit werde ich im zweiten
Teil dieser Arbeit versuchen, nicht Herodot zu deuten, sondern das Werk aus seiner Einzigartigkeit
zu verstehen. Meine zentrale These beziiglich der im Prooimion geduBlerten Absicht des Werkes,

deren Beweis ich anstreben werde, lautet: Herodot sieht den Grund fiir die Konflikte in einer dfpig,

270 Dazu Regenbogen: ,,die Frage nach der aitia, Ursache und Schuld in einem, ist das primére Motiv des Forschens
und Darstellens, wobei primér nicht zeitlich, sondern dem Gewichte nach verstanden werden muss. Damit ist etwas
sehr Wichtiges gegeben. Der &tiologische Trieb des ionischen Menschen, der von den Denkern des Jahrhundert 7, 6,
und 5 in der Erforschung der gvoig, der Natur, vielfiltig bewahrt worden ist, wird nun von einem Menschen des 5.
Jahrhunderts mit primér historischem Interesse zum ersten Mal in der Welt auf einen 'geschichtlichen' Gegenstand
gewendet“. Regenbogen, Otto, Kleine Schrifften, C.H. Beck Verlag Miinchen:1961, S. 99. Auch Bakker: ,, The
difference between the natural historians and Herodotus the historian is that for the latter aitio is not a matter of
nature or the human body but of human behavior (we recall the ta yeviouevo. €& avBpwrwv of the proem). And also
the 'cause’ of the researcher's object of study does take on the sense of 'guilty’ or 'responsibility'”. Bakker, Egbert,
The making of history: Herodotu's Histories Apodexis, in: Brill's Companion to Herodotus, Brill, Leiden London
Koln: 2002, S. 14.

132



einer Ubertretung, einem Ubermass, was ich als ein ,,zu viel des Wollens* bezeichne. Er untersucht
diese Ofpic zuerst an den Barbarenkonigen von Kroisos bis Xerxes. Diese §fpic aber, ist keine
Eigenschaft, die nur bei den Barbaren erscheint. Herodot zeigt an den Fillen einiger hellenischer
Fiihrer (Miltiades, Themistokles) das auch die Hellenen fiir §fpic anfillig sein konnen. Die dfpig
iiberspringt also die Grenze dieses Konfliktes und zeigt sich als allgemeiner Grund fiir jeglichen
Krieg. Damit zeigt Herodot eine ethische Begriindung fiir jede Art von Konflikte deren Giiltigkeit

noch in unserer Zeit festgestellt werden kann.

133



134



Zweite Teil

Die wirkliche Besonderheit an Herodots Werk ist (ausser die von mir schon thematisierte irrtiimli-
chen Betrachtung seines Werkes als erstes Geschichtswerkes des Abendlandes), dass es das erste in

! erhalten ist.

Prosa geschriebenen Buch der hellenischen Literaturgeschichte ist, das vollstindig?’
Ich moéchte am Anfang des zweiten Teils dieser Arbeit, der sich intensiv mit dem Text beschiftigen
wird, als erstes diese Tatsache untersuchen. Welche Bedeutung hat die Prosa als Stilmittel? Handelt
es sich um eine Wahl von Herodot? Warum hat er sein Werk nicht im Hexameter geschrieben wie
Homer? Welche Bedeutung hat diese Wandlung von der Dichtung zur Prosa? Kann man wirklich

von einer Wandlung sprechen? Handelt es sich nur um ein Stilmittel oder entspricht diese Wahl

einer Anderung im Diskurs?

2.1 Die Sprache und die Schriftlichkeit.

Um diese Entwicklung in der hellenischen Literaturgeschichte und die historischen a priori die
einen Diskurs wie der von Herodot ermdglicht haben verstehen zu konnen, sollte man zuerst die
Entstehung und Entwicklung der Sprache untersuchen.

Wann das griechische Alphabet entstanden ist, wird von den Gelehrten und der Wissenschaft unter-
schiedlich betrachtet?”>. Wichtiger aber als die genauer Zeitpunkt ist wie die Alphabet entstanden ist.
Das Alphabet wurde aus dem westsemitischen/phdnizischen Sprachbereich {ibernommen (dartiiber

berichtet Herodot im Buch V, 58/59). Es wurde nicht einfach kopiert, sondern transformiert. Dazu

271 Die Diskussion iiber die Vollstandigkeit des Werkes wird im Laufe der Arbeit thematisiert. Was ich mit vollstédndig
meine, ist, dass das Werk als ganzes, nicht fragmentarisch erhalten ist.

272 "Ublicherweise aber geht man von der pragmatischen Formel, um das Jahr 800 oder bald danach aus". von Behm,
G., Solon von Athen, S. 33-34.

135



Gudopp von Behm:

die Verdnderung, die die Griechen an den phonizischen Zeichen vorgenommen haben, bestanden in
der Hauptsache in einer ,,genialen” Selbstverstindlichkeit: Bei der Adaption funktionierten sie
einige Buchstaben, die sie in ihrer Sprache nicht brauchten, zu Vokalzeichen um. Denn die semiti-

sche Schrift notiert im wesentlich nur die Konsonanten; von ihnen aber besitzt sie einen Reichtum,

der in anderen Sprachen tberfliissig ist.?”

Aus dieser Erklarung findet man zwei Elemente, die eine wichtige Rolle in der Entstehung des
Alphabets spielen und die griechische Sprache und das griechische Denken in seiner Einzigartigkeit
bezeichnen: der Kontakt zu fremden Kulturen und das, was Assmann die ,,Demotisierung der
Schrift* nennt*’*,

Das Alphabet ist als Produkt des Kontaktes zwischen den Hellenen und Phonikern entstanden®”..
Der Kontakt mit anderen Realitidten, Weltanschauungen, Lebensweisen, hat von Anfang an das
hellenischen Leben und Denken beeinflusst. Das werde ich spéter im Detail in Bezug auf Ionien

erkldren, trotzdem wollte ich im Voraus auf diese Eigenschaft der hellenischen Kultur aufmerksam

machen, weil sie in Bezug auf die Entstechung und Entwicklung der Geschichtsschreibung eine

273 Ebd. 272, S.36.

274 Assmann, J., Das kulturelle Gedéchtnis, S. 259.

275 Das wird von Gudopp-von Behm ausfiihrlich dargestellt: ,,Nach den Untersuchungen speziell von Heubeck und
Burkert kann es heute als gesichert gelten, dass die griechische Schrift-Ubernahme und Schriftsystem-Anpassung an
die Muttersprache um 800 in einem kommerziellen Zusammenhang erfolgte” (Latacz 1990, 231). Der Ort des
Transfers konnte gut der phonizisch-griechisch-kyprische Handelsplatz Al Mina an der syrischen Kiiste, bei der
Miindung des Orontes, gewesen sein, wo griechische Héndler seit dem Ende des 9. Jahrhunderts titig waren. Oder
orientalische Handwerker und Seefahrer haben ihr Alphabet in die griechische Welt ,eingeschleppt™. Im
Zusammenhang der Authellung des 6konomisch-politischen Lebens im Mittelmeerbereich wihrend des lange
,dunkel“ gebliebenen 8. Jahrhunderts schreibt Burkert: ,,Entscheidend waren die Entdeckungen der griechischen
Niederlassungen in Syrien und auf Ischia in Verbindung mit den Ausgrabungen von Lefkandi und Eretria auf
Euboia. Die Ausbreitung des Erzhandels im Mittelmeer zugleich mit der assyrischen Expansion zum Mittelmeer
ergibt den erleuchtenden historischen Rahmen auch fiir die Wanderung 6stlicher Handwerker nach Westen und fiir
die Ausbreitung der phonikisch-griechischen Schrift. (Burkert 1984, 12). Gudopp-von-Behm, Solon von Athen, S.
34-35. Vergleich Haverlock, Eric, Schriftlichkeit, S. 81: ,Die Erfinder, und lange Zeit die einzigen
gewohnheitsméfigen Benutzer des Alphabets, waren Handwerker und Kaufleute®.

136



grof3e Rolle spielen wird. Durch diesen Kontakten mit fremden Kulturen verlieren die eigene Welt-
anschauung, Geschichte oder Werten an Absolutheit. Dieses Kontakt fordert das kritische Denken,
den Vergleich, die Bewertung, die Beurteilung des Fremden wie des Eigenen auch. Die Betrachtung
des Anderen erzwingt auch als Vergleich die Betrachtung des Selbst, was auch die Suche nach der
Bewusstmachung des eigenen Bewusstsein impliziert.

Zuriick zur Sprache: Was war die Einzigartigkeit des hellenischen Alphabets und welche Bedeutung
hat es fiir die Entwicklung der hellenische Kultur? Dazu Assman: ,,Das griechische Alphabet ist,
der Schrifttheorie von I.J. Gelb zufolge, der die phonizische Schrift als Silbenschrift deutet, das
erste Zeichensystem, das einzelne Sprachlaute darstellt“?’® Haverlock geht eine Stufe weiter und

meint:

Die Einfiihrung der griechischen Buchstaben beginnt irgendwann um 700 v. Chr. In die Schrift
sollte den Charakter der menschlichen Kultur verdndern, indem sie eine Kluft zwischen allen
Vorgangerinnen aufriss. Die Griechen erfanden nicht nur einfach ein Alphabet; sie erfanden die

Literaritit und die literale Grundlage des modernen Denkens?”’

Worin liegt die Bedeutung des Alphabets?

Die Besonderheit der griechischen Alphabetschrift liegt in ihrer Abstraktheit. Ein Schriftsystem,
das gesprochene Sprache in Atome (Konsonante und Vokale) zergliedert, und damit in Bestand-
teile, die unterhalb der Artikulationseinheiten der gesprochenen Sprache liegen, ein solches

Schriftsystem vermag mit duflerster Geschmeidigkeit beliebige Lautfolgen zu transkribieren. Die

276 Assman, J., Das Kulturelle Gedéchtnis, S. 259. Er zitiert Gelb, 1. J., Study of Writing, S. 166.
277 Havelock, E., Schriftlichkeit, S. 71.

137



Zertrimmerung von Sprache durch das Alphabet, das durch semantische und phonetische Einhei-
ten hindurchst6ft, ermdglicht eine Reorganisation von Elementen, die dann dem Duktus

gesprochener Sprache ndherkommt als alle anderen Notationssysteme.?’

Diese Versachlichung des Alphabets als Instrument oder als Mittel, die Welt in Bedeutungen zu

erfassen wird von Assman in einem Vergleich zur dgyptischen Bildkultur deutlich dargestellt:

Das extreme Gegenstiick dazu ist die dgyptische Hieroglyphenschrift: sie bezieht sich mit ihrer
realistischen Bildhaftigkeit unmittelbar auf die Welt und mit ihrer Zeichenfunktion sowohl auf die
phonetische als auch auf die semantische Ebene der Sprache.[...] Deshalb ist sie als Schriftsystem
wesentlich schwieriger zu handhaben als die griechische Alphabetschrift und bleibt auch
weitgehend in den Hinden der Spezialisten. Aber sie leistet auch ganz Anderes und steht in
entsprechend hoheren Ehren. Die Hieroglyphenschrift geht, was ihre sinnliche Prdsenz angeht,
weit iiber das gesprochene Wort hinaus. In ihr gewinnt Sprache eine vielféltigere, bezugsreichere
Wirklichkeit als in der Stimme.

Die Alphabetschrift ist demgegeniiber ein abstraktes Aufzeichnungsmedium fiir die Stimme, in der
die Sprache ihre eigentliche Priasenz und Wirklichkeit hat. Griechenland wird zur Schriftkultur nur
auf dem Wege der Wortkultur, Agypten dagegen ist auch als Bildkultur, und daher in einem viel
umfassenderen Sinne, eine Schriftkultur. Der Weg zur Schrift fiihrt hier nicht nur iiber die sprach-
liche, sondern auch iiber die bildliche Gestaltung und Aneignung vom Welt. Vor allem Schreiben
ist die Schrift bereits eine ausdrucksvolle Kodierung der Welt. Die dgyptische Schrift, die jenseits
von den Texten das Weltbild der Kultur speichert, wird nicht als eine duflerliche Technik begriffen,

sondern als ein Gottesgeschenk verehrt?”,

278 Assmann, A. und J., Einleitung, in: Havelock, Eric, Schriftlichkeit, S. 6.
279Assmann, A. und J., Einleitung, in: Havelock, Eric, Schriftlichkeit, S. 25-26. Vgl. Assman, Jan, Das kulturelle
Gedédchtnis, S. 265-266.

138



Hier werden die Schwierigkeiten der dgyptischen Schrift deutlich gezeigt. Es handelt sich nicht nur
um technische sondern um philosophische Unterschiede, wie die Welt betrachtet wird. Der Ge-
brauch, das Verstiindnis und die Ubung der Schrift wird einer kleinen professionalisierten Elite vor-

behalten. Dazu Lefévre:

Wie die hohen Qualifikationsforderungen, die die Silbenschrift [...] verlangte, das Schreiben zur
Tatigkeit eines eigenen Berufsstands gemacht hatten, so verhinderte die soziale Stellung dieser
Berufsschreiber [...] die Entwicklung oder Ubernahme einer Buchstabenschrift. In der Gesell-
schaften dagegen, in denen die Fernhandler nicht mehr oder minder direkt Anhingsel der staat-
lichen Zentralwirtschaft waren, fithrten die aus dem Handel erwachsenden Anforderungen [...] zur
Entwicklung oder Ubernahme von Buchstabenschriften, die keine Professionalisierung des Schrei-

bens erforderten.[...] Die Buchstabenschrift [...] fithrte gewissermallen zu einer Demokratisierung

280

der Schriftsprache

Hier werden zwei der Elemente untersucht, die ich vorher hervorgehoben habe: Die Fahigkeit der
hellenische Kultur, sich durch Kontakt mit Fremden zu entwickeln und dazu die Moglichkeit der
Sprache, wegen ihrer Stellung als Instrument, ohne theologischen Hintergrund, und seine atomare
Struktur, von Jedem gebraucht werden zu kénnen, was man als eine Demokratisierung der Sprache
bezeichnen kann. Das hat als Konsequenz, dass jeder sich der Schrift bedienen kann. Man kann als
Kind das Schreiben lernen, man kann als Héndler von der Schrift fiir den alltdglichen Verkehr profi-
tieren und man kann die eigenen Gedanken in schriftlicher Form erfassen. Das dritte Element, das
ich jetzt zeigen will, hat mit dieser Moglichkeit der Schrift, die Gedanken zu konservieren, zu fixie-

ren und zu erhalten zu tun. Die Einzigartigkeit des griechischen Alphabets besteht in der Mdglich-

280Lefévre, S. 167 ff. Zitiert von Assmann.

139



keit, durch seine Phonemen, jedes Wort in Schrift abbilden zu konnen. Was die Entwicklung der
hellenische Sprache zeigt, ist eine Erhaltung der Oralitdt in der schriftlichen Sprache. Die homeri-
schen Epen, die Werke Hesiods, das Werk von Herodot, die attische Tragddie und sogar die
platonischen Dialoge zeigen viele Elemente von Oralitdt, nicht nur in den direkten Reden, sondern
in Aufbau, Struktur und Darstellung. Das soll im Detail untersucht werden, weil diese Entwicklung
alles andere als der Normalfall ist und®®'. Oralitit und Literalitdt stehen hier nicht als Antipoden,

wie in Agypten oder Israel, wo die Schrift ,.als eine ewige unwandelbar stillgestellte, heilige Ge-

€282

genwelt zur Fliichtigkeit des miindlichen Worts verstanden wurde. Assmann zeigt eine aus-

fiihrliche Erklarung fiir dieses Phdanomen, die ich jetzt prasentieren mochte:

Die Griechen waren aus Griinden, auf die wir hier nicht im einzelnen eingehen kénnen, befreit von
der Schrift-GesetzmaBigkeiten orientalischer Gesellschaften. Die orientalischen Schriften sind als
Instrumente politischer Reprédsentation und wirtschaftlicher Organisation entwickelt worden; sie
sind untrennbar verbunden mit der Biirokratie, die sich ihrer bedient zur Verwaltung grofBer
Herrschaftsbereiche (fiir Mesopotamien: M. Lambert 1960). Schreiben heifit soviel wie ordnen,
planen, gliedern. Die Schrift ist hier in erster Linie ein Instrument organisierender Wirklichkeits-
bewiltigung und herrschaftlicher Reprisentation. Was sie schreibt, sind die Diskurse der Macht
und der offiziellen Identitdt, Gesetze, Erlasse, Akten, Rituale, Opferstiftungen. Schreiben heif3t
festschreiben, sichern, dokumentieren, heilit kontrollieren, beherrschen, ordnen, kodifizieren. Die
Schrift ist in erster Linie, mit Foucault zu reden, ein ,,Dispositiv der Macht* und ein Organ der
Weisung. Was geschrieben steht, beansprucht hochste Verbindlichkeit. In dieses Schreiben findet
,,miindliche Uberlieferung“ sowie das, was wir ,,Literatur” nennen wiirden, nur sehr beschriankt

Einlass. Die Welten, die zwischen den Schreiber-Beamten Agyptens oder Mesopotamiens und den

281 Vgl. Assmann: ,In der Regel laufen miindliche und schriftliche Uberlieferung nebeneinander her, bis sich
allméhlich die schriftliche durchsetzt und die miindliche zur Folklore oder zum Aberglauben herabgestuft wird. Die
dlteste griechische Literatur scheint darin ziemlich einzigartig dazustehen, da sie eine miindliche Uberlieferung
getreulich kodifiziert hat". Assmann, Jan, Das kulturelle Gedachtnis, S. 267.

282 Assmann, A. und J., Einleitung, in: Havelock, Eric, Schriftlichkeit, S. 11.

140



Sanger-Dichtern Griechenlands liegen, sind Welten nicht allein der Schrifttechnologie, sondern der
Schriftkultur: des geschichtlichen Umfelds, des politischen Klimas, der Zithérerschaften, der Er-

fahrungen, die man in der jeweiligen Kultur machen und austauschen kann®,

Hier wird gezeigt welche Faktoren die hellenische Schriftkultur charakterisieren. Im Gegenteil zur
orientalischen Schrift zeigt sich bei den Hellenen eine Freiheit, eine Offenheit, die die Schrift fiir

alle erreichbar macht. Bei den orientalischen Kulturen stellt sich die Schrift als eine Machtstruktur,

€284

als etwas das ,,von oben“*** praktiziert wird. Bei den Hellenen ist die Schrift etwas, was der All-

gemeinheit gehort. Es handelt sich um eine offene Struktur, um alles, was man denkt, was man
fiihlt, was geschehen ist, in eine feste Form, die von allen verstanden will darstellen zu kénnen. Ich

mdchte jetzt die Erklarung von Assman fortsetzen

Anders wiederum ist es um diese Schriftpraxis in Israel bestellt gewesen. Verglichen mit den
Schreiberhierarchien der umgebenden Grofreiche lebten die isralitischen Priester und Propheten
gewissermalen in freier Luft. Sie hatten jedenfalls andere Sorgen als zu verwalten und zu organi-
sieren. ,,Festzuschreiben gab es dort vor allem eins: das Gesetz, die ,,Weisung® (torah), von der
man wusste, dass sie dem Volke gegeben war und durch alle Widrigkeiten hindurch bewahrt und
befolgt werden musste. Der Nexus zwischen Schrift und Verbindlichkeit, Lesen und Gehorchen galt
auch hier, jedoch nicht im Kontext eines irdischen Macht-Apparats. In Israel wurde Schrift
entpolitisiert und zum wichtigsten Dispositiv der Macht Gottes.

Der Sonderweg griechischer Kulturentwicklung ist nicht allein eine Sache des Schriftsystems,
sondern eines viel komplexeren Befundes, in dem es auf die Frage ankommt, wo die Instanzen der

Weisung konzentriert sind, wie Verbindlichkeit gesichert und durchgesetzt wird. Das Besondere der

283 Assman, J., Das kulturelle Gedachtnis, S. 267-268.
284 Heute wiirde man lieber den Begriff ,, fop-down * gegeniiber die hellenische ,, button-up “ benutzen.

141



griechischen Situation liegt in einer soziopolitischen Verwendung von Schrift, die am besten nega-
tiv zu kennzeichnen ist, als Freiraum, der weder von der Weisung-gebenden Stimme eines Herr-
schers noch eines Gottes besetzt ist. Dieses Macht-Vakuum hat das Eindringen von Oralitdt in die

285
1.

griechische Schriftkultur begiinstig

Ich finde Assmans Erkldrung sehr akkurat. Ich wiirde aber den Freiraum nicht ex negativo beschrei-
ben. Es bedeutet viel mehr als den Mangel von politischem oder religiosem Druck. Es bedeutet die
Mbglichkeit des sich AuBern, sich Entwickeln, sich Zeigen. Statt eines Macht-Vakuums wiirde ich
von einer Offenheit sprechen, die die Schrift nicht unbedingt mit einer bestimmten Machtstruktur

286 Der Freiraum ist, was

verbinden muss. Die Schrift dient als Bewahrung des eigenen Seienden
die Moglichkeit des Seins sich zu duBBern moglich macht. Der Freiraum, das Macht-Vakuum gelten
als Grund fiir die AuBerung des eigenen Selbst. Dieses Selbst zeigt sich in den miindlich vorgetra-
genen Erzdhlungen. Die Schrift hilft diese Erzédhlungen zu fixieren, nicht aber sie zu dndern. Das
meine ich mit der Bewahrung des Eigenen. Es wird oft kritisiert, dass die Griechen kein histori-

sches Bewusstsein hatten®’

. Der Freiraum die das Schreiben Jedem erlaubt, stellt als Moglichkeit
der Niederschreibung der verschiedenen Mdglichkeiten der uviun (eigene Genealogie, Geschichte
der eigenen Stadt, epischen Geschichten) zu verwirklichen. Ich mdchte es hier vermeiden, eine Idee
von einer bestimmte Hierarchie, einer Entwicklung von der Oralitdt zur Literaritidt zu erwigen.
Diese so genannte synthetischen Prozesse (wie von Mythos zum Logos) werden aus einem be-

stimmten Ort betétigt, sie konzentrieren sich auf das Ziel aber vergessen zu sehen dass oft eine

Gleichzeitigkeit von unterschiedlichen Elementen statt eine teleologische Bewegung eine Kultur

285 Ebd. 283, S. 268-269.

286 Ich mochte vermeiden das Wort ,,Logos* zu benutzen, die ganz unterschiedlich interpretiert wird.

287 Dazu von Wilamowitz-Moellendorff: ,,Die Griechen haben eine wirkliche Geschichtswissenschaft nicht erzeugt; ihr
Denken war darauf gerichtet, aus der Beobachtung Regeln zu abstrahieren und diesen den absolut verbindlichen
Wert von Naturgesetzen beizulegen®. von Wilamowitz-Moellendorff, U., Griechische Literatur, S.4. Ndher begriin-
det hat von Wilamowitz-Moellendorff diese Ansicht in der Schrift: On Greek historical writing, Oxford, 1908.

142



pragen kann. Im Fall der hellenische Schrift sollte man feststellen welche sozialen Ort, welche

Ausdrucksmittel bevorzugen konnte.

2.2 die Ausdrucksformen der uvyun vor Herodot

In diesem Kapitel mochte ich keine Entwicklung der griechischen Literatur darstellen sondern, die
verschieden Ausdruckformen der uvijun mit dem von Herodot konfrontieren, um die Bezugspunkte
sowie die Unterschiede ans Licht zu bringen.

Geschichte entsteht als eine Art von ,,sich Erinnern®, als ein Gedéichtnis an die Ereignisse, die
menschlichen Taten der Vergangenheit. Die Mneme gilt als Grundlage des eigentliche Geschichtli-
chen. Diese Darstellung zeigt sich bei den Hellenen zuerst in den epischen Erzdhlungen und ihrem

ersten Exponent: Homer. Dazu Schadewaldt:

Homer war es, der den Griechen das erste Stiick ihrer Vergangenheit in Ordnung gebracht hat. Das
ist von grofer Bedeutung. Damit ist nun fiir alle weitere Zeit dies Volk in der Geschichte installiert
und der groBe Anfang gesetzt, nicht punktuell, sondern plastisch, und das ist von unerhdrter
Wirksamkeit gewesen. Wir wissen, wie die spdtere griechische Geschichtsschreibung immer den
troianischen Krieg als den grofen Anfang betrachtet hat, wenn man auch noch Einiges davor
ansetzte. Auch Herodot und Thukydides sind am troianischen Krieg orientiert, selbst wenn Thuky-
dides ihn schon seiner rationalen Kritik unterwirft und feststellt, dass es nicht bedeutende Strei-
tkriifte gewesen sein konnten. Er setzt ihn in seiner GroBe herab, zweifelt aber nicht an der Uber-
lieferung. Auch von der spiteren Universalhistorie der Griechen ist er immer als ein grofles Erei-

gnis betrachtet worden, das den Anfang der griechischen Geschichte bildet. Das ist die Tat Homers,

143



nicht als Dichter, sonder als Dichter qua Historiker im Bereich der Sage*®

Es wird deutlich, dass die Oralitét hier eine gro3e Rolle als Ausdrucksmittel spielt, weil diese Epen
den Zuhorern durch einen Sdnger erzdhlt werden. Die Sprache dieser Erzdhlungen ist die gebun-
dene Sprache (Hexameter bei Homer). Havelock verbindet die Poesie als Medium mit einer prélite-

rarischen Gesellschaft wie folgt:

Was wir ,,Poesie” nennen, ist demnach eine uralte Erfindung zu dem Zweck, in oralen Kulturen
eine fortlaufende Aufzeichnung zu ermoglichen. Solche Kulturen folgen normalerweise der Pra-
xis, die Rhythmen verbaler Metren zu verstirken, indem sie sie mit den Rhythmen von Tanz,
Musikinstrumente und Melodie verbinden. Ein Gedicht ist leichter zu behalten als ein Absatz
Prosa; ein Lied ist leichter zu behandeln als ein Gedicht. Die Griechen bezeichneten diesen
Komplex oralen Praktiken mit der Fachausdruck mousike und nannten die Muse, die der Kunst

ihren Namen gab, ganz richtig ,,Tochter der Erinnerung. Sie personifizierte die mnemotechnische

Notwendigkeit und die Mnemotechniken, die charakteristisch sind fiir die orale Kultur®*’.

Ich halte diese Aussage von Havelock fiir eindimensional. Er bezieht seine Argumente nur auf die
Ubertragungsmoglichkeit der Sprache. Ich halte die gebundene Sprache nicht fiir ein Hilfsmittel,
um eine Botschaft besser in Erinnerung zu halten, sondern fiir eine bewusste Form des Diskurses.
An einer anderen Stelle sagt er: ,,In einer oralen Kultur ist die metrische Sprache Teil des All-

tags*®’. Damit verfehlt er es, die Besonderheit des Kunstwerks zu betrachten. Es handelt sich nicht

288 Schadewaldt, W., Der Anfang der Geschichtsschreibung bei den Griechen, S. 89.
289 Havelock, E., Schriftlichkeit, S. 79.
290 Ebd. 289, S. 84.

144



um eine Botschaft, die durch die Hilfe von Poesie, Musik und Tanz deutlicher verstanden wird. In
den homerischen Erzdhlungen wird von einer anderen, alten Zeit erzihlt. Eine Zeit der Heroen.
Diese Andersheit wird durch die Poesie hervorgehoben. Dadurch wird aus einer Erzdhlung ein
Kunstwerk, das die alltdgliche Sprache nicht wiederspiegeln will. Stattdessen will das Epos eine
Trennung von der Gegenwart zeigen. Hier geht es iiber Heroen einer dlteren Zeit, nicht iiber Men-
schen der Gegenwart. Der Inhalt ist nicht von der Form zu trennen. Hier kann man einen Unter-

schied zu (unserer) Idee von Geschichte zeigen. Dazu Schadewaldt:

Wir wissen, dass Homer keine Geschichte des troischen Kriegs oder etwa eine griechische Kultur-
geschichte geschrieben hat. Er geht aus vom Menschlichen und von Problemen des Menschlichen:
»Zorn des Peliden Archilleus«, wie er selber sagt, also einem bestimmten heldischen und mensch-
lichen Problem, das sein Gegenstand ist. Dahinter aber steht als weiterer konzentrischer Kreis die
Sage vom troischen Krieg, auch die Geschichte, wie Helena geraubt wurde und die Griechen sich

dann aufgemacht haben, um sie zuriickzugewinnen®".

Die homerischen Epen schaffen in ihrer Dichtung eine Einheit oder wie ich vorher geschrieben
habe, eine Ordnung, einen Grund, eine Verankerung, die auch der eigenen Gegenwart einen Sinn

geben kann. Dazu Finley:

., Myth was their great teacher in all matters of the spirit. There they learned morality and
conduct; the virtues of nobility and the golden mean or the menace of hybris; and they learned

about race and culture and even politics. Were not both Solon and Pisistratus accused of falsifying

291 Ebd. 288, S. 85.

145



the text of the »lliad« interpolating two lines in order to have Homeric authority for the seizure of

Salamis from the Megarians?**>.

Ich habe schon thematisiert, wie die homerischen Epen flir Geschichte gehalten wurden. Wie hat
aber der Autor sein Wahrheitsanspruch begriindet? Dieser Punkt ist sehr wichtig in Bezug auf Hero-
dot, weil hier sich ein wichtiger struktureller Unterschied zwischen dem Epos und der Historia

zeigt. Dazu Strassburger:

Die Dichter treten mit dem Anspruch auf, dass ihre Erzdhlungen Wahrheit seien, und sie berufen
sich zur feierlichen Beglaubigung auf die allwissenden Musen, die Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft durchschauen und aus dieser untriiglichen Kenntnis dem Sénger die genaue Erzdhlung
eingeben. Nirgends gibt es da einen Wink, dass dieser Anspruch poetisches Spiel sei, nie Erleich-
terungen fiir den Horer und Leser, sich aus der Illusion zu 18sen, sondern stindig nur kunstvolle

Erschwerungen. Die Dichter haben die Rolle von Propheten, glidubig und Glauben fordernd*>.

Homer empfingt sein Wissen von der Muse. Sie gilt als Garantie der Wahrheit des Erzéhlten. Das
Héren ist das Mittel der Ubertragung des Wissens. Dem Autor wird das Wissen iibertragen. Er hat
eine passive Stellung und steht selbst als Mittel, diese empfangende Botschaft weiter mit zu teilen.
Der Begriff iotopio. wird aus dem Sehen abgeleitet®*. Mit diesem Sehen wird der Begriff ,,Autop-
sie“ verbunden, das heif3t, das Wissen kommt aus der eigenen Beobachtungen, aus dem sich erkun-

digen. Dieser Unterschied zwischen iotopio. und Epen wird von Hartog wie folgt betrachtet:

292 Finley, M. 1., Myth, Memory and History; S. 13.

293 Strassburger, H., Homer und die Geschichtsschreibung, S. 1073.

294 "Der iotopio als Tatigkeit ist eigentiimlich, dass die Forschung auf ein Sehen zuriickgefiihrt wird. Wir sehen hier
die Bedeutung des ,,Schauens® fiir die ,,Augenmenschen®, die Griechen, wie wir sie zuerst in der Tatsache gefunden
hatten, dass im Griechischen Ableitung vom Stamme fid- in der Bedeutung ,,Sehen” und ,,Wissen* lebendig
geblieben ist". Snell, B., Die Ausdriicke fiir den Begriff des Wissens in der vorplatonischen Philosophie, S. 69.

146



‘

., Tell me, O Muse, of the man of many devices... " was the inaugural pact of the epic. The Muse,

daughter of memory and source of inspiration, was the guarantor of the poet's song. With the first
history, the realm of the spoken word is over. Prose replaces verse; writing dominates; the Muse
disappears. In its place a new word an a new narrative economy emerge: ,, What Herodotus the
Halicarnassian has learned by inquiry is set forth (the exposition of his historia...” In the service
of no particular power, with his very first words he begins to define and claim the narrative from

which begins with the use of his own name. He is the author of his account (logos) and it is his

account that establishes his authority™”.

Ich glaube aber, dass sich es hier nicht um zwei Arten von Wissen handelt, sondern um zwei unter-
schiedliche Wege der Aneignung des Wissens. Homer strebt genau wie Herodot an, dass die gro3en
Taten der glorreichen Vergangenheit nicht vergessen werden, den Ruhm der Helden in Erinnerung
zu behalten, er kann aber sein Wissen als Autor nicht selber begriinden. Er ist von der gottlichen
Hilfe abhdngig. Er ist kein Historiker, er sucht nicht nach dem Wissen, er empféingt es von den Mu-
sen. Das entspricht der Garantie der Wahrhaftigkeit der Erzdhlung.

Das oben erwihnte Streben nach Einheit und Ordnung zeigt sich auf bei Homer in der Suche nach
der Genesis, dem Ursprungsdenken, was spiter bei den Vorsokratikern der Suche nach der ¢doic
entsprechen wird. Man kann es in der Ilias, Buch 14, 201 finden (Okeanos, der Ursprung der Got-
ter) oder spiter, Buch 14, 246, (wor Okeanos als der Ursprung von allem genannt wird). Spiter
wird Thales das Wasser als das erste, als Urelement ansetzen. Hier zeigt sich eine Wandlung vom
Okeanos zum Wasser. Ich mochte keine groBen interpretatorischen Schliisse ziehen, trotzdem zeigt
sich hier eine Parallele zum Wahrheitsanspruch. Bei Homer entsteht die Welt aus einem Gott, der
Gott bringt die Welt zu sein. Es wird uns die Welt von Gott gegeben. Bei Thales wird die Wahrheit

gesucht, wird aktiv nach einer Erkldrung gesucht. Es zeigt sich der Unterschied zwischen dem Em-

295 Hartog, F., The invention of History, S.393.

147



pfangen der Wahrheit durch einen Gott (dazu ein antropomorphischer Gott) und dem Versuch, sel-
ber eine Erklirung zu suchen. Das entspricht einer groBen Anderung des Denkens und des Seins.
Die Antwort die Thales gefunden hat ist nicht wichtig, sondern den Willen selbst, nach Antworten
zu suchen, was dem gleichen Geist entspricht die Herodot bei seinem Werk motiviert.

Gegen 700 v. Chr. lebte der ndchste Autor, den ich jetzt untersuchen werde: Hesiod aus Askra in
Booiotien. Er hat mehrere Werke geschrieben von denen zwei erhalten sind: die ,,Theogonie* (von
der Entstehung der Gottern) und die ,,Werke und Tage* (ein Bauernkalender, wo er viel {iber das
Prinzip der Gerechtigkeit dichtet).

Bei der Theogonie will Hesiod die von Homer vorgestellte Theologie systematisch darstellen. Hier
zeigt sich das Phanomen einer kritischen Einstellung, die versucht die vorhandene Information auf
ihre Richtigkeit zu priifen und zu korrigieren. Dieses Phdnomen werden wir spéter bei Herodot
sehen, der seinen Vorgénger Hekataios mehrmals korrigiert und dann bei Thukydides, der seiner-
seits seinen Vorgédnger in seiner Methodologie auch korrigiert (ohne ihn beim Namen zu nennen.
Buch I, 20). Ohne die obige gestellte Stellungnahme zu korrigieren, mochte ich es aber etwas relati-
vieren: Man sollte nicht erwarten, in der Theogonie eine klare Widerlegung von Homers Theologie
zu lesen. Erstens, sind es hier wieder die Musen, die die Erleuchtung ins Thema bringen. Dazu

Hesiod:

Diese nun lehrten einst Hesiodos schonen Gesang, als er Schafe am Ful3 des heiligen Helikon
weidete. So aber sprachen die Géttinen zuerst zu mir, di olympische Musen, Tochter des aigisfiih-
renden Zeus: »Hirtenpack ihr, Drauflenlieger und Schandkerle, nichts als Béuche, vielen Trug ver-
stehen wir zu sagen, als wire es Wahrheit, doch konnen wir, wenn wir es wollen, auch Wahrheit
verkiinden.« So sprachen die beredten Tochter des grolen Zeus, brachen den herrlichen Zweig

eines lippig griinenden Lorbeers, schenkten ihn mir als Stab und hauchten mir géttlichen Sang ein,

148



damit ich Kiinftiges und Vergangenes rithme. Sie geboten mir auch, das Geschlecht der ewigen,

seligen Gotter zu preisen, sie selbst aber allerzeit zuerst und zuletzt zu besingen®*.

Hier kann man die Funktion der Musen ganz deutlich betrachten. Die passive Stellung des Autors
wird von den Musen akribisch beschrieben (,,Draulenlieger* und ,,Schandkerle®). Sowohl Homer
wie Hesiod bekommen die Wahrheit iibermittelt. In diesem Bereich zeigen sich keine Anderungen.
Trotzdem erwdhnen die Musen (die bei Hesiod im Text selbst erscheinen) eine Kritik beziiglich der

Wahrheit. Dazu Schadewaldt:

Es ist deutlich, dass hier die Musen, wie er sie gehdrt haben will, sich zwei ganz verschiedene
Aufgaben zusprechen. Einmal wollen sie das Triigliche sagen, das dem Wahren &hnlich ist. Nun, dass
die Dichtung Trug ist, ist eine Auffassung, die auch in den spéteren Theorie der Sophisten erscheint.
In pointierter Form heiflt es einmal, dass sich sonst zwar die Menschen im allgemeinen nicht gern
beliigen lassen; hier aber leiden sie es gern und freuen sich sogar dariiber. Also eine vergniigliche,
angenchme Liige. Es ist klar, dass Hesiod hier damit die alte und zumal die homerische Dichtung
meint. Es ist der Charakter der homerischen Dichtung, dass man das, was im einzelnen erzihlt wird,
nicht unbedingt als »Wahres« nehmen kann, es gibt viel Unverbiirgtes. Aber es ist so, dass es doch

einen Bezug hat auf die Wahrheit, einen Ahnlichkeitsbezug’.

Die Musen haben nicht nur eine kritische Haltung sondern sie verkiinden die Wahrheit. Dieser
explizite Wahrheitsanspruch ist etwas Neues, das Hesiods Werk als Lehre der Wahrheit darstellt und
von der Dichtung im Allgemeinen und den homerischen Epen insbesondere trennt. Man sollte

dieses Streben von Hesiod, die Systematisierung der hellenischen Theologie, nicht als einen

296 Hesiod, Theogonie, S. 6-7.
297 Schadewaldt, W., Die Anfiange der Philosophie bei den Griechen, S. 85.

149



Wunsch, Homers Bild radikal zu dndern, verstehen. Was Hesiod macht, ist Ordnung ins System zu
bringen. Er behilt die antropomorphische Darstellung der Gotter von Homer?*.

In dem anderen Werk von Hesiod, das erhalten ist (,,die Werke und Tage*), beschreibt er zwei The-
men die einen neuen Diskurs entwickeln: die Dekadenz-Idee und die Idee der Aixn als Ordnungs-
prinzip. Die Dekadenz-Idee oder der Grundgedanke des Verfalls zeigt einerseits die Vergangenheit
als Vorbild. Auf der anderen Seite er schafft eine Distanz, eine Trennung zu unserer Zeit, wo es
keine Gerechtigkeit gibt. Nun aber bringt er einen ethischen Begriff in das Zentrum seiner Analyse:
die Gerechtigkeit oder Aixn. Sie erhebt die Menschen iiber die Tiere, bringt Wohlstand und Gliick,
jeder aber, der Unrecht tut, verletzt in ihr eine Gottheit und diese &fpic (Ubertretung) bringt Unheil.
Neben die Gerechtigkeit stellt Hesiod die Arbeit, einerseits als Strafe des Zeus fiir anfiangliches
Unrecht der Menschheit, auf der anderen Seite als Aufgabe, die zu Wohlstand und Ansehen fiihren
kann. Hier wendet sich Hesiod von der Zeit der Heroen zu seiner Gegenwart und bei der Unter-
suchung des Lebens der Bauern kommt er zu einer neuen philosophischen Betrachtung, die die
Ethik der Gerechtigkeit (obwohl nicht als Begriff, sondern in Form einer Goéttin) als Bedingung
eines guten Lebens vorstellt. Hier steht der Mensch und seine Probleme im Mittelpunkt und dazu
die Rezepte, die Moglichkeit, durch Gerechtigkeit und Arbeit seine Probleme {iberwinden zu kon-
nen. Es sind hier noch die Musen die die Wahrheit verkiindigen, trotzdem zeigt Hesiod die Mo6-
glichkeit fiir den Menschen, selber (durch die Anwendung der Gerechtigkeit und die harte Arbeit)
sein Leben zu einem guten Ziel zu fithren (eine Beurteilung, die Herodot in seinem Werk auch
zeigen wird).

Nach Homer und Hesiod zeigt sich ein Prozess der durch unterschiedliche Gattungen, Ausdruck
oder Stilmittel den Weg zwischen dem Epos und der Geschichtsschreibung bezeichnet. Diese litera-
rischen Ubergangserscheinungen sind der Epische Kyklos, die Lyrik und die prosaische Schriften

der Logographen oder Logopoioi.

298 Erst bei Xenophanes wird sich ein reformatorischer Willen zeigen.

150



Der epische Kyklos entspricht der Bemiihung, durch Ergénzungen von Vor- und Folgegeschichte
die epische Darstellung des gesamten Trojanischen Kriegs zu vervollstdndigen. Er basiert auch auf
miindlich iibertragenen Mythen. Diese Sammlung von Epen wird mit dem griechischen Wort fiir
Kreis, Kvxlog bezeichnet. Es zeigt sich keine stilistische Anderung in Bezug auf das Epos, thema-

tisch wird eine Anndherung zum historischen Stoff bemerkt. Dazu Creuzer:

Die historischen Bestandteile waren in den meisten Produkten des Epos der Kykliker so iiberwie-
gend geworden, dass die poetischen zu keiner unabhéngigen Erscheinung gelangen konnten, und
es war also ein der Homerische Poesie ganz entgegengesetztes Verhéltnis des Dichters zu seinem
Gesange eingetreten. Der Homerische Sénger glaubte nur die aus dem Unterrichte der Muse
empfangene Sage der Vorzeit zu verewigen; der Kykliker schmeichelte sich mit dem Glauben an

eine poetische Freiheit, die er nicht hatte, wenn er seinen Gesang wirklich in den Dienst des

empfangenen Stoffes gab®”.

Wenn auch nicht mit der Begabung des homerischen Vorgéngers, mindestens kann man den Epi-
schen Kyklos als einen Versuch verstehen, der eine Reduzierung der Erzéhlung anstrebt um die
historische Handlung in der Vordergrund zu stellen. Es entspricht auch einem Willen zur Ordnung
der Erzdhlung, die wegen ihrer Stellung zwischen Epos und Geschichte keinen richtigen Platz an-
nehmen kann.

Eine Wandlung von den Grof3en des Epos zu den Menschen und seinen Problemen, Wiinschen oder
Anregungen verkorpert die Lyrik. Sie entsprang aus einer Gegenwartigkeit, die den Menschen dazu
fiihrte, liber seinen Alltag zu reflektieren. Deswegen zeigt die Lyrik eine groBere Sachbezogenheit

als das Epos, das einen Bezug zur élteren Vergangenheit hat. Es zeigt sich bei der Lyrik eine Sub-

299 Creuzer, F., Die historische Kunst der Griechen, S. 22-23.

151



jektivitdt die gegeniiber der Objektivitdt des Epos steht. Schadewaldt beschreibt mit Recht die Zeit
der Lyrik als Ubergangszeit zwischen den Epos und der Tragddie. Die Lyrik wendet sich gegen das
Epos, obwohl dieses immer hinein wirkt. Das ist die Zeit der Elegie, des lambos, des Einzelliedes
und des Chorliedes. Aus dem Letztere entwickelt sich am Ende des sechsten Jahrhundert der
Dithyrambos, die anderen erstarren langsam. Danach entsteht die Tragddie, als synthetische
Kombination aus einer Form des Chorliedes des Epos, das hier auf eine neuen Weise machtig
einwirkt. Auf einer politischen Ebene kann man die Lyrik zwischen der alten patriarchalischen und
aristokratischen Lebensform, die das Epos getragen haben, und der Polisform Athens, der die
Tragddie zugeordnet wird, ansiedeln. Neben der politischen Umbruch (Erscheinung der Tyrannis,
Kéampfe gegen die Adelsschicht) wird die Lyrik von der Zeit der Kolonisation stark beeinflusst.
Diese ging zuerst nach Unteritalien und Sizilien, von Milet zum Schwarzen Meer, aber auch nach
Agypten, Frankreich und Siidspanien. Es entsteht ein lebendiger Handels- und Seeverkehr. Es gibt
aber eine Region, wo die kulturellen Auswirkungen dieser neuen Zeit sich am deutlichsten zeigen,
und das ist Tonien. Der Seeverkehr brachte viel mehr als nur Handelsgiiter mit sich. Es entstand
eine Kommunikation zu anderen Kulturen mit der Moglichkeit, neue Kenntnisse und technische

Errungenschaften zu gewinnen:

Herodotus (II, 109) says that the Greeks learnt from Babylon the twelve parts of the day and the
use of the sun-clock and of the dial, the first specimen of which Anaximander is said to have
erected at Sparta. It is clear that the Greeks owed to the Orient some rudimentary astronomical
and mathematical information, a few technical methods and instruments, and some hints of larger

philosophical conceptions300.

300 The Cambridge Ancient History, Bury, J. B., Cook, S. A., Adcock, F. E., (Hrsg.), Band 1V, S. 539.

152



In diesem Zusammenhang zeigen sich die ersten Erscheinungen der Prosa nicht als literarische

Gattung sondern als Hilfsmittel des alltdglichen Lebens. Dazu Schadewaldt:

Die Griechen fangen im 8. Jahrhundert an zu kolonisieren und Schifffahrt zu treiben, zuerst nach
Mittelitalien und Sizilien, dann dringen sie ins Schwarze Meer ein und weiter bis Siidfrankreich,
und kein Zweifel, dass diese Entdeckungsfahrten so etwas wie Logbiicher erzeugt haben fiir
andere, die auch fahren: wieviel Tage man fahrt, Angaben iiber Flussmiindungen, Landmarken,
Berge, aber auch iiber die Volker, die man antrifft: ob sie wild sind oder gastfreundlich und die
Gotter scheuen, wie schon in der Odyssee gefragt wird. Man wollte ja auch mit ihnen Handel
treiben und sich verstdndigen. Diese Notizen wurden gesammelt, mitgebracht und auch tradiert in
Kreisen, die daran Interesse hatten. Derartiges bildet sich einfach aus der Tatsache dieser Seefahrt

und dem praktischen Bediirfnis unmittelbar heraus, auch das natiirlich in Prosa®".

Das, was als Konstrukt etwas spekulativ erscheint, will andeuten, dass die Prosa bei dem alltig-
lichen Leben der Ionier eine deutliche Rolle spielte. Jetzt soll untersucht werden, wie die Prosa als
literarische Gattung erscheint®”. Es hat auch mit diesem neuen Selbstbewusstsein zu tun, dem
Streben zu wissen, zu entdecken, zu erfahren. Jetzt, wo man andere Volker kennenlernt, will man
auch selber mehr iiber die eigenen Stddte wissen. Es entstanden Erzidhlungen in Form von Genealo-
gien die, wie die epischen Erzdhlungen, die Griindungsgeschichte der Stidte zeigen, jetzt aber in

Prosa gefasst. Es gibt aber keinen festgelegten Ubergang von Dichtung zur Prosa. Dazu Creuzer:

301 Schadewaldt, W., Die Anfiange der Geschichtsschreibung bei den Griechen, S. 79-80.

302 Die ersten Autoren, die in Prosa geschrieben haben wurden von Creuzer Logographen genannt. Herodot nennt sie
Logopoios, was Erzdhler von Logos oder Macher von Logos bedeutet. Dieser Name hat keine historische
Konnotation, obwohl diese Gruppe meistens iiber historische Themen geschrieben haben (wie Genealogien,
Geschichte der Stadt, usw.).

153



Die Grenzen der kyklischen Poesie und die Logographie mussten, wenn man auf den Geist und
die Richtung beider sah, allméhlich so ineinander flieBen, dass es &uflerst schwer, wo nicht
unmoglich ward, einen bestimmten Scheidpunkt anzugeben, wenn man nicht das duflere Merkmal
zu Hilfe nahm, dass derjenige der erste Logogpraph heissen miisse, der zuerst in einer prosai-

schen Schrift die Sagen vorgetragen habe.’”

An einer spiteren Stelle beschreibt Creuzer die Entwicklung von Dichtung zur Prosa und auch,

welche Anerkennung diese neue Gattung bei dem Volk erfahren hat.

Noch che sich die Logographie entwickelte, war gleichfalls hauptsichlich in Ionien die lyrische
Poesie aufgebliiht. Die beziehungsreiche Subjektivitit dieser letzteren machte eine viel freiere
Umgebung der Mythen notwendig, als das Epos sich jemals erlaubt haben mochte. Jedes Sieges-
gesang des Pindaros liefert davon die mannigfaltigsten Beweise*™, und nur etwa in den genealo-
gischen Episoden scheint sich dieser Lobredner edler Geschlechter der Historie etwas anzu-
ndhern®”.

Die Tragddie wich vielleicht noch weiter vom historischen Grunde des Sage ab. Nicht nur die
Verwandlung so mancher Erzdhlung in darstellbare Handlung musste grole Verdnderungen
herbeifiihren, sondern auch politische Riicksichten duBerten hier ihren Einfluss®®. Je mehr die
Logographie in ihren Forschungen sich der beglaubigten Historie ndherte, desto schérfer ward
ihre Scheidung von der Poesie, besonders der lyrischen und tragischen. Wir diirfen uns indessen
nicht wundern, wenn wir sehen, dass die Mythen in ihrer poetischen Hiille fortdauernd allgemei-

neren Eingang fanden, als in ihrer historischen Nacktheit®”. [...]. Die Griechen im Ganzen zeigten

303 Creuzer, F., Die historische Kunst der Griechen, S. 53.

304 Z. B. Olypm. 155 ff. - Olymp. XIII. 130 ibigue Schol. recent (zitiert nach Creuzer).

305 Olymp. VI. Und Olymp. VII kénnen hier besonders als Beispiel gelten (zitiert nach Creuzer).

306 Beweise freier Behandlung der Zeitgeschichte liefern Aeschylos Perser. - Barnes Vita Eurip. Tom. 1. ed. Eurip.
Beck. §. XVII,. Und daselbst die Sagen von der Verinderung des Mythos von der Medea auf Verlangen der
Korinthier (zitiert nach Creuzer).

307 Vergl. Wachsmuth, W., Entwurf einer Theorie der Geschichte S. 93.

154



eben so wenig Empfanglichkeit fiir die aus der einen Wurzel des Mythos erwachsene Philosophie,
als fiir die aus der anderen hervorgegangene Historie. Der Poet, weil er die jeder Fessel widerstre-
bende Phantasie frei liess, blieb unter ihnen immer der Mann des Volks. Pindaros entschuldigt in
einer gedankenreichen Stelle*® die mythische Freiheit der Poesie mit der hartndckigen Unmiin-

digkeit der Menge: Thukydides dagegen rechtfertigt aus eben diesem Grunde das Misstrauen der

um Wahrheit besorgten Nachwelt in jedes Lob, das die Dichter verleihen3® 319,

Dieses sehr ausfiihrliche Zitat hilft mir einige Schliisse zu ziehen um eine Unterscheidung der Prosa
zu den anderen Gattungen zu erstellen.

Die Hellenen haben als Produkt des Kontaktes mit anderen Kulturen ihre eigene Sprache ge-
schaffen. Jetzt werden es wieder die Kontakte mit anderen Volkern, Kulturen und Wirklichkeiten
sein, die einen neuen Weg des Denkens aufzeigen. Ein Weg des Selbstbewusstseins, der Reflexion
iiber das Selbst, die eigene Geschichte, den eigenen Ort, und dazu die Moglichkeit, {iber allgemeine
Fragen zu denken, besonders die Frage nach der gooig. In dem Epos wird die alte Vergangenheit
referiert. Die alten Heroen werden gerithmt. Jetzt kommt die Zeit, die eigene Vergangenheit zu refe-
rieren, es geht um die eigene Geschichte, um das Verstindnis des Selbst. Was aber bedeutet diese
Wandlung zur Prosa? Ich denke, das, was Epos und Lyrik gemeinsam haben, ist die poetische
Struktur. Es handelt sich um ein Kunstwerk. Es wird als solches betrachtet und als solches hat es
eine Wirkung auf den Zuhorer. Die Prosa, auf der anderen Seite, ist kein Kunstwerk, sondern ein
Werk. Sie ist ein Nachdenken {iiber etwas, ein sachliches Reflektieren, eine Erkundung (was der
urspriinglichen Bedeutung von ictopia entspricht). Deswegen haben die Hellenen diese von Creu-

zer erwihnte negative Akzeptanz von Philosophie und Historia gezeigt. Die Kunst des Epos und der

308 Nem. VIL 30 sq. Zogia 6¢ kiénter mopdyoioo udois. Toplov &’ éyer firop Suiloc avépdv 6 mieiorog (zitiert nach
Creuzer).

309 Thukydides II, 41 (cf. 43) in der bekannten Rede des Perikles (zitiert nach Creuzer)..

310 Creuzer. Die historische Kunst der Griechen, S.73-74.

155



Lyrik hatte, was Patzer einen ,,sozialen Ort“ nennt*"'. Die Prosa hatte es nicht. Erst bei Herodot, der
in seiner Erkundung viele Elemente des Epos beibringt, wird ein Interesse des Publikums fiir die
Prosa erweckt werden konnen. Was durch das Zitat und meine Kommentare klar geworden sein soll
ist, wie jede Gattung, jedes Ausdrucksmittel zu einem sozialen System wird, oder anders gesagt,
wie bestimmte soziale Elementen das Denken auf bestimmte Weisen fordern, dessen Produkt die
literarische Erscheinung verkorpert. Diese ,historischen a priori“ stehen als Bedingung der
Moglichkeit fiir die Erscheinung einer bestimmten literarischen Gattung. Sie sind verschiedene
Arten des sich dulern, der Betrachtung der Welt. Man sollte das nicht nur als eine Entwicklung von
dem Mythos her zum Logos oder von den Trieben zur Vernunft sehen. Alle diese unterschiedlichen
Unternehmungen sind aber moglich durch die groBe Freiheit die das hellenische Alphabet als
Produkt seiner besonderen Entstehung in sich trdgt. Von den innigsten Gefiihlen bis zur grof3ten
Erzdhlungen, jeder kann das schriftlich verfassen, der das Schreiben lernen kann. Diese innere
Freiheit plus die Freiheit, die die groBen Reisen bringen (siche Hekataios) werden als Boden dienen
aus dem neue Erkundungen entstehen werden.

Die kiinstlerische Verarbeitung der Sprache, die in der Poesie stattfindet, macht aus der iiblichen
Sprache etwas Kiinstliches, etwas Besonderes. Ich habe vorher dafiir den Begriff Kunstwerk ge-
braucht. Eine frithe Theorie der Entwicklung der Sprache wurde von Strabon in seinen [ cwypagixd

gemacht, die ich jetzt vorstellen und spater kommentieren werde:

311 Dieser Ort ,greift auf die altetablierte Institution der rapsodischen performance zuriick, wie sie im Rahmen
musischer Agone stattfand, die besonders an den Gotterfesten veranstaltet wurden® Patzer, A., Wort und Ort, S. 167.
Patzer beschreibt auch die Schwierigkeiten der friihgriechischen Philosophie sich einen Ort fiir die Ubertragung zu
erarbeiten: " Wenn man den engen Zusammenhang bedenkt, der zwischen der &ufleren Form der Mitteilung und dem
sozialen Ort waltet, fiir den diese Mitteilung jeweils bestimmt ist, so kann nicht verwundern, dass auch die Wahl des
sozialen Ortes, die die friihgriechischen Philosophen jeweils getroffen haben, um sich philosophisch mitzuteilen,
inkonstant und diskontinuierlich ausgefallen ist. Als Orte miindlicher Mitteilung finden sich sowohl die dffentliche
Ratsversammlung (Thales) wie auch das private Versammlungslokal (Pythagoras und die Pythagoreer) und das
Gesprdch, das sowohl im privaten wie auch im Offentlichen Ambiente der Polis stattfinden kann (Kratylos,
Sokrates); als sozialer Ort der philosophischen Mitteilung in Prosa werden der Vortrag durch den Autor in privatem
Hause genannt (Zenon) wie auch die durch einen privaten Vortrag angeregte eigenstdndige Lektiire (Sokrates); allein
fiir die Poesie ldsst sich ein konstanter Ort der Vermittlung erschlieBen, insofern mit dem Riickgriff der Philosophie
auf die altbewdhrte epische Poesie auch der Riickgriff auf die altetablierte agonale performance dieser Poesie durch
die Rhapsoden gegeben ist

156



Wer aber ist trefflicher im Reden, als Homer? Aber, beim Zeus! Eine andere Redeweise ist doch
die dichterische; ja, doch nur als eine eigene Art, wie auch in der Dichtersprache selbst die
tragische und die komische und in der ungebundenen Rede die erzdhlende und die gerichtliche
[sich unterscheiden]. Ist denn also nicht der Vortrag eine Gattung, deren Arten der metrische und
der prosaische sind? Oder ist zwar der Vortrag liberhaupt eine Gattung, nicht aber der rednerische
Vortrag, der Ausdruck und die Trefflichkeit der Rede? Mit einem Worte, die prosaische Rede,
wenigstens die durch Kunst gebildete, ist Nachahmung der Dichtersprache. [. . .] Auch das von
den Alten statt ,,sprechen‘ gesetzte Wort ,,singen bezeugt eben dasselbe, dass die Dichtkunst die
Quelle und der Anfang des durch Kunst gebildeten und rednerischen Ausdrucks war. Denn diese
nahm bei ihren Darstellungen den Gesang zu Hiilfe, und das war die Ode oder die gesungene
Rede, und daher auch die Ausdriicke Rhapsodie, Tragédie und Komddie. Weil daher das Wort
,reden® zuerst von der dichterischen Rede gebraucht, diese aber mit Gesang begleitet wurde, so
war bei jenen Singen gleichbedeutend mit Reden; da sie aber das erste auch von der prosaischen
Rede missbrauchten, so ging der Missbrauch auch auf das andere iiber. Auch selbst der Umstand,
dass man die Rede ohne Versmaf} die zu Fu3e gehende nannte, bezeichnet die gleichsam von einer

Hohe und von einem Wagen auf den FuBboden herabgestiegene Rede®"2.

Bei dieser Erklirung findet sich eine Ahnlichkeit zur hesiodischen Dekadenztheorie. Die Prosa ist
das Produkt des Herabfallens aus der Hohe der Poesie. Am deutlichsten aber kommt heraus was ich
als kiinstlich in Bezug auf die Poesie bezeichnet habe. Die Dichtersprache ist eine Metasprache,
eine kiinstliche Struktur. Sie entspricht der Arbeit um eine Asthetisierung der Sprache. Was iibertra-
gen wird, wird geschmiickt. Es ist nicht nur wichtig, was iibertragen wird, sondern wie. Der Wille
etwas zu erzdhlen wird am Anfang der Literatur deutlich von der Alltdglichkeit des Sprechens ge-
trennt. Erst in Ionien, kommt man zu einer Anderung im Diskurs. Die Wahl der Ausdrucksmittel

entspricht hier keiner Wahl. Hier gilt die oben erwéhnte Trennung nicht mehr. Das Erzdhlte kommt

312 Strabon, Geographika, S. 28-29.

157



hervor und das ,,zu Full gehen* von Strabon ist von den Ioniern sogar gewiinscht, weil hier die
Ubertragung verstindlich sein soll und jeder Schmuck gegen dieses Ziel ableitet.

Ionien zeigt auch in Bezug auf die Entwicklung der Sprache seinen eigenen Weg. Hier préigt die
Lyrik eine besondere Art von Metrum, die Konsequenzen fiir die Entwicklung anderer Gattungen

(Tragddie) haben wird, der ionischer lambos. Dazu Adrados:

Unter dem Begriff Iambos, eines sicher nicht griechischen Wortes, verstehen wir eine Reihe von
Gattungen in iambischen (VersfuB3 auf zwei Silben, kurz-lang) oder trochdischen (lang-kurz)
Metren. Grofle Verbreitung fanden der iambische Trimeter, der Choliambus (iambischer Trimeter,
dessen vorletztes Element lang ist), der katalektische trochdische Tetrameter und Epoden oder
Distichen, die iambische oder trochdische Kola oder »Glieder« mit daktylischen oder anderen

kombinieren®"

Wichtig ist es, den besonderen Charakter und die Wirkung von diesem Iambus zu verstehen. Dazu

Adrados:

Das Ionische des Iambos ist auch ein Vorldufer einer ionischen Sprache, die eine weitere
Verbreitung fand, ndmlich die der ionischen Prosa. Letztere bahnte ihrerseits, wie wir schon gese-
hen haben, den Weg fiir die attische Prosa. [. . . ] Sie gedieh in bestimmten volkstiimlichen Kulten,
namlich den Kulten von Dionysos und Demeter, sowie im Kontext von Scherzen und
ungezwungener Konversations-sprache. Obwohl die Themen denen der Elegie teilweise dhnlich
sind, herrscht hier eine groflere Freiheit in ihrer Behandlung und in der Sprache. Zum ersten Mal
finden wir die Sprache des Volkes in einem Register zwischen umgangssprachlich und satirisch,

manchmal auch vulgir,

313 Adrados, F. R., Geschichte der griechischen Sprache, S. 124.
314 Ebd. 313.

158



SchlieBlich behandelt Adrados die Einfliisse des [ambos in Attika wie folgt:

Tatsache ist, dass innerhalb des Gebietes Ioniens unter Einschluss Attikas zum ersten Mal eine
volkstiimliche Sprachform zur literarischen wurde, wenn auch mit leichter epischen (fast nie
jedoch archaischen #olischen) Farbung. In Ionien selbst erschopfte sich diese Art von Dichtung
bald, doch in Attika setzte sie sich in der Komddie und, mit weniger volkstiimlichen Elementen, in
der Tragddie fort. Zusammen mit der ionischen Prosa, die bald die Grenzen des eigentlich
ionischen Sprachgebiets iiberschritt, trug dieser so schmale Weg zur Entstehung des literarischen
Attisch bei, das andererseits von historischen Gegebenheiten begiinstigt wurde, die mit der wirt-

schaftlichen und politischen Expansion Athens zu tun haben?'s,

Aristoteles beschreibt in dem folgenden Passage seiner "Poetik"” die Besonderheit des Jambos und

der Grund warum es sich in der Tragddie etabliert hat:

Denn zunéchst hatte man den Tetrameter verwendet, weil die Dichtung satyrspielartig war und
dem Tanze ndher stand; als aber der gesprochene Dialog aufkam, wies die Natur selbst auf das
geeignete Versmall. Denn der Jambus ist unter allen Versen der zum Sprechen geeignetste. Ein
Beweis hierfiir ist, dass wir in der Konversation des Alltags sehr oft in Jamben reden, jedoch

selten in Hexameter und nur, indem wir uns vom iiblichen Tonfall entfernen?'®.

Die Tragodie entwickelt sich als Gesamtkunstwerk der attischen Kultur. Entstanden aus der Musik,

hat sie epische wie lyrische Elemente inkorporieren konnen, die verschiedenen Ausdrucksmdoglich-

315Ebd. 313, S. 126. )
316 Aristoteles, Poetik, Kap. 4. Ubersetzt von Manfred Fuhrmann.

159



keiten gleichzeitig zur Verfiigung stehen. Mit Hilfe dieser unterschiedenen Ausdrucksmittel hat man
die Moglichkeit, verschiedene Gefiihle zu erwecken, die bestimmte Reaktionen beim Zuschauer

provozieren konnen. Dazu Aristoteles:

Die Tragddie ist eine Nachahmung einer guten und in sich geschlossenen Handlung von
bestimmter GrofBe, in anziehend geformter Sprache, wobei diese formenden Mittel in den
einzelnen Abschnitten je verschieden angewandt werden. Nachahmung von Handelnden und nicht
durch Bericht, die Jammer und Schaudern hervorruft und hierdurch eine Reinigung von

derartigen Erregungszustinden bewirkt®"”.

Wie stark die erweckten Gefiihle sein konnten und welche Reaktionen sie bei den Zuschauer
erwecken konnten, zeigt sich an dem Beispiel von Phrynichos Tragddie ,,Die Einnahme von Milet*.
Herodot berichtet dariiber: ,,Als sie zur Auffiihrung gelangte, weinten alle Horer im Theater.
Phrynichos musste 1000 Drachmen Strafe zahlen, weil er das Ungliick seines eigenen Stammes
wieder aufgeriihrt hatte. Weiterhin bestimmten die Athener, niemand diirfe mehr dieses Drama auf-
fithren“'®. Die erste Tragddie die vollstidndig erhalten ist, sind ,, die Perser* von Aischylos, die in
472 vor Chr. zum ersten Mal gespielt wurde. Die Taten, die in dem Stiick gezeigt werden, ent-
sprechen der Riickkehr von Xerxes nach der Niederlage von Salamis. Das ist fiir diese Arbeit sehr
interessant. Deswegen mochte ich jetzt diese Tragddie untersuchen, um eine komparatistische
Analyse von beiden Gattungen (Tragddie und ioropra) zu machen. Was mich interessiert, ist festzu-
stellen wie das gleiche Thema durch zwei unterschiedliche Art von Diskursen dargestellt wird. Was

ist an den Persern von Aischylos historisch? Wie wird diese Geschichte dargestellt? Was bedeuten

317 Aristoteles, Poetik, Kap. 6, S. 19. Ubersetzt von Manfred Fuhrmann.
318 Herodot, Historien, VI, 21.

160



die Begriffe historische Tragddie oder Geschichtsdrama? Wichtig ist es, zuerst die Handlung von

dem Thema der Tragddie zu unterscheiden. Dazu eine Analyse von Sabine Follinger:

Aischylos hat in seinem Geschichtsdrama den historischen Fakten spezielle Gewichtung gegeben
und sie umgedeutet. Er ging also nicht anders vor als der Autor eines modernen historischen Ro-
mans oder der Regisseur eines Historienfilms. Auch diese betrachten historische Geschehnisse un-
ter einem speziellen Fokus, etwa der Entwicklung einer bestimmten wichtiger Personlichkeit, und
binden sie in eine von ihnen, also dem Autor oder Regisseur, individuell entworfene Handlungs-

struktur ein 3" .

Auf den ersten Blick kann diese Stellungsnahme als etwas {ibertrieben interpretiert werden. Der
Konflikt gegen die Perser hat eine grolle Bedeutung fiir die Athener gehabt (Aischylos selbst hatte
in Marathon gekdmpft). Trotzdem ist es richtig, dass der historischen Ereignisse einer Einrahmung
des Hauptthema der Tragddie entsprechen, der verfehlte Versuch von Xerxes, den Ruhm seines Va-
ters zu libertreffen. Dazu kann man auch einen klaren Unterschied zu Herodot zeigen: Dieser zeigt
am Anfang des Stiickes (mpooiuiov), was fiir Ziele er mit seiner Erkundung anstrebt und féngt seine
Erzdhlung an dem Punkt an, wo er sicher ist, dass der Konflikt angefangen hat. Aischylos beginnt
das Stiick in medias res, ohne Einfiihrung. Hier zeigt einen Bezug zur Epik. Die Ilias fangt an mit-
ten in einem Konflikt, der schon 10 Jahren dauert. Dort geht es um den Zorn des Achilleus. Spéter
wird zur Entstehung des Konfliktes zuriickgegangen, ein extensiver Prozess, der bei der Tragddie
nicht stattfindet. Trotzdem funktioniert die mis en scene von Aischylos. Warum? Der Krieg gegen
die Perser ist den Athenern bekannt. Der Konflikt ist frisch im Gedéchtnis erhalten. Die historische

Einrahmung und das Thema sind sehr gut aufeinander bezogen. Es gibt keinen Unterschied zwi-

319 Follinger, S., Aischylos, S. 56.

161



schen Form und Inhalt. Es werden zwei Konflikte dargestellt: Hellenen/Barbaren und Vater/Sohn.
Der junge Sohn der sein Vater iibertreffen will und stattdessen sein Land in Verlegenheit bringt. Der
Innere (§fpic des Xerxes) und das AuBere (der Krieg gegen Hellas) des Konflikt beeinflussen sich
gegenseitig, was die Tragddie so gut funktionieren ldsst. Dazu eine ausfiihrliche Erkldarung von

Follinger:

Im Falle der Perser haben wir in dem Geschichtsschreiber Herodot, der um Mitte des 5. Jahrhun-
derts v. Chr. die Entstehung und den Verlauf der Perserkriege schildert, eine Quelle, die einen
Vergleich mit der Aischyleischen Konzeption ermdglicht. So macht Aischylos die Niederlage der
Perser bei Salamis zum zentralen Ereignis, wohingegen die Schlacht bei Plataiai nur in einer
Zukunftsprophezeiung des Dareios kurz Erwéhnung findet (816-817). Die Schlacht bei Psyttaleia
bekommt durch die Ausfiihrlichkeit, mit der der Bote auf sie eingeht (447-471), eine Bedeutung,
die weder Herodot noch die moderne Geschichtsforschung ihr zuweisen. Im Gegensatz dazu wird
auf den Sieg bei Marathon nur kurz angespielt (244-475), und andere Schlachten, wie die von
Mykale, finden iiberhaupt keine Erwéhnung. Dafiir ist eine vom Boten geschilderte Episode des
persischen Riickzugs, das Zufrieren des Strymon (495-514), wohl eine Erfindung des Aischylos.
Die Fokussierung auf den grandiosen Sieg der Griechen bei Salamis ldsst sich im Rahmen der
Gesamtinterpretation des Dramas damit erkldren, dass Aischylos auf diese Weise Xerxes zur tragi-
schen Figur machen konnte. Denn seinem Drama unterliegt die Konzeption, dass Xerxes Ent-
schluss, die Perser zur Seefahrt anzustiften, eine unbesonnene Tat ist, zu der er sich aufgrund sei-
nes Bediirfnisses, den Vater zu tibertrumpfen, verleiten lésst.

[. . .]Die genanten individuellen Gewichtsetzungen sind auf der Basis der Gesamtkonzeption, die
der Dichter mit seiner Tragddie verfolgt, zu interpretieren. Sie verbindet den Konflikt zwischen
Persern und Griechen mit einem Generationskonflikt, der in der Auseinandersetzung des persi-
schen Konigs mit seinem Vater Dareios besteht. Xerxes' Streben, seinem Vater gleichzukommen,
an dessen Erfolg sein Wirken stdndig messen lassen muss, ist das Motiv zum Feldzug, der in der

persischen Katastrophe von Salamis endet. Anders gesagt hat Aischylos, um aus einem histo-

162



rischen Ereignis eine gattungskonforme Tragddie zu machen, einen Familienkonflikt konstruiert
und dabei die beiden Hauptfiguren Dareios und Xerxes eindrucksvoll konzipiert. Da 480 v. Chr.
der historische Dareios bereits tot war, konnte Aischylos nicht, ohne dass sein Plot unglaubwiirdig
gewesen wire, Vater und Sohn in eine direkte Auseinandersetzung treten lassen. Daher wird der
Konflikt aus der Perspektive anderer, der alten Ménner des Chores und seiner Mutter, geschildert.
Als Hohepunkt aber tritt der Totengeist des Dareios auf, um mit vaterlicher Autoritdt das Urteil

iiber seinen Sohn zu sprechen’”.

Der grofle Unterschied zwischen Tragddie und iozopia ist dass bei der Tragodie die Darstellung der
historischen Ereignisse als Mittel benutzt werden, um eine Handlung zu unterstiitzen, um das The-
ma wirken zu lassen, um einen privaten Konflikt in erkennbaren Tatsachen zeigen zu kdnnen. Die
Ereignisse werden nicht verféilscht sondern adaptiert. Das Historische ist in diesem Fall so gut ge-
braucht, dass es die Handlung glaubwiirdig macht. Es handelt sich hier nicht um alte Konflikte aus
der Zeit der Heroen, es geht hier um etwas, das ganz frisch bei allen Athenern im Gedéchtnis ist,
die Niederlage des groflen Feindes aus dem Osten. Die Perser werden als Volk nicht beurteilt. Es
geht um einen inneren Konflikt zwischen Vater und Sohn*?!.

Auf der metrischen Ebene mochte ich den Einsatz des lambos und seine Bedeutung (die die oben

erwdhnte Betrachtung Aristoteles bestitigt) an dem Beispiel der Perser zeigen. Dazu Schadewaldt:

Der nun folgende Botenbericht ist in [amben gehalten, jenem schérferen Mal, das so andersartig
ist als die Trochden des Anfangs. Auch das Gedankliche war in ihnen breiter, schwerfilliger im

Ausdruck. Wenn es jetzt darum geht, etwas Faktisches sichtbar zu machen, das Auge klar auf

320 Ebd. 319, S. 56-58.
321 Dazu Féllinger: ,,Die Trennlinie verlduft nicht zwischen Griechen und Barbaren, sondern zwischen Vater und
Sohn“. Ebd. 319, S. 61.

163



etwas zu richten, wie es gewesen ist, da dndert sich der Vers und wird iambisch.*?,

Die Tragddie benutzt eine Vielzahl von Elementen, von der Sprache bis zur historischen Einbettung
um ihr Thema glaubwiirdig und effektiv darstellen zu konnen. Durch die direkte Rede, durch Dia-
log (erst seit Aischylos mdglich, der einen zweiten Schauspieler in die Tragddie brachte), wird die
Handlung dialektisch sich entwickeln, den Charakteren ihre Konflikte zeigen und dadurch Auswir-
kung auf die Zuschauer iiben konnen. Eines dieser Elemente, die historische Einbettung oder Ein-
rahmung der Handlung spielt eine grof3e Rolle, die schwer vom Thema der Tragddie zu trennen ist,
trotzdem unterscheidet sie sich von der ioropia, indem sie das ,,Historische* nicht verfilscht
sondern, um das Thema deutlich dar zu stellen, adaptiert, das heif}it, einige Ereignisse hervorhebt

(die Schlacht von Salamis) und andere ignoriert (die Schlacht von Marathon).

2.2 Die Prosa

Seit dem VI. Jahrhundert v. Chr. hat man schon begonnen Prosa in literarischer Absicht zu
schreiben. In dieser Zeit galt die ionische Prosa als die einzige existierende Prosa in ganz Hellas.
Man kann die Autoren, die in Prosa geschrieben haben, chronologisch auf folgende Weise
anordnen: Anaximander, Pherekydes von Syros, Akusilaos von Argos waren in der zweiten Halfte
des VI. Jahrhunderts titig; die nidchsten um die Wende vom VI. zum V. Jahrhunderts (Hekataios,
Alkmeon, Heraklit); andere in der ersten Hélfte oder in der Mitte des V. Jahrhundert (Charon von

Lamsakos, Anaximenes, Herodot); wieder andere schlieBlich in der zweiten Hailfte des V. Jahr-

322 Schadewaldt, W., Die griechische Tragddie, S. 84.

164



hunderts (Pherekydes von Athen, Demokrit, Hellanikos, die dltesten Autoren des Corpus Hippo-
craticum). Man kann davon ausgehen, wie Adrados erklért, dass "diese Autoren zumindest bis zu
den Perserkriegen ein lonisch ohne Attizismen schrieben. Letztere drangen dann nach und nach ein,
denn beide Dialekte vermischen sich"*** und {ibernahmen ab den Sophisten die Oberhand als
wichtigste Dialekte.

Wie ich vorher schon erklért habe, kennzeichnet die Logographen eine neue Beziehung zur Sage: es
wird eine sachliche Behandlung des Geschichtsstoffs geiibt und wenn poetische Elemente zugelas-
sen werden, dann nur Mérchen oder Novellenstil, der heroischen Schwung ausschlieft. Das Pro-
blem des frithen Geschichtsschreibers war die Beschaffung eines zuverldssigen und allgemein ver-
stdndlichen Rahmens fiir die zeitliche Festlegung der Ereignisse. Dazu musste sich sogar Herodot
der Datierung nach Lydischen oder persischen Konigen bedienen, da solchen Listen in Hellas fehl-
ten. Es zeigt sich aber, dass diese neue Bewegung mehr wollte als nur Dichtung in Prosa umzu-
setzen; es gab den Wille zu sichten, zu ordnen, zwischen unterschiedlichen Quellen zu wéhlen oder

sie zu harmonisieren. Dazu bei Schmidt/ Stihlin:

Von Anfang an liegt Grofle und Zukunft der ionischen Geschichtsschreibung in dem ruhig und
unbeirrt auf die wirklichen oder vermeintlichen Tatsachen gerichteten, nicht von Dogma, System
und geflissentlichem Pragmatismus voreingenommenen oder von hyperbolischer Phantastik ge-

triibten Blick®*.

Das ist eine Bestitigung fiir meine Erklarung iiber die "Demotisierung der Sprache" was ich vorher

beleuchtet habe. Es gibt keinen Apparat hinter der ionischen Geschichtsschreibung, nur den Willen,

323 Adrados, F. R., Geschichte der griechischen Sprache, S.130.
324 Schmid, W., Stdhlin, O., Geschichte der griechischen Literatur, erster Teil, S. 687.

165



das, was die Menschen geleistet oder erlitten haben, nicht in Vergessenheit geraten zu lassen. Je
mehr diese Geschichtsschreibung iliber die Grenze der Lokalchronik hinausgeht, zeigt sie sich als
Methode, die Moglichkeiten im gréeren Umkreis selbst an zu schauen, zu reisen, zu suchen und zu
fragen. Es ergibt sich die Methode der Autopsie als den Weg an Information zu kommen. Das ein-
zige, was die Wahrhaftigkeit der ionischen Historiographie bedroht, ist ihre Nachgiebigkeit gegen-
iiber dem Sagenhaften und novellenartig Unterhaltenden. Deswegen werden ihre Vertreter, ein-
schlieBlich Herodot, von Thukydides (I, 21,1) als Loyoypagpor bezeichnet und ihre Unglaubwiirdig-
keit mit dem Dichter auf eine Stufe gestellt. Dionysios von Halikarnassos®*® gibt ein Verzeichnis
von diesen vorherodotischen Historikern. Keiner von ihnen ist unter die kanonischen Schriftsteller

aufgenommen worden. Dazu von Fritz:

Er teilt diese Schriftsteller in zwei Gruppen, eine éltere, welche die Namen Eugeon von Samos,
Deiochos von Prokonnesos, Eudemos von Paros, Demokles von Phygela, Hekataios von Milet,
Akusilaos von Argos, Charon von Lampsakos und Melesagoras von Chalkedon umfasst, und eine
jiingere, von welcher er sagt, dass die ihr angehdrenden Schriftsteller nicht sehr viel dlter waren als
der Peloponnesische Krieg und ihre Lebenszeit weitgehend derjenigen des Thukydides parallel ver-
lief, und aus welcher er die folgenden Namen anfiihrt: Hellanikos von Lesbos, Damastes von

Sigeion, Xenomedes von Chios und Xanthos den Lyder**.

Auf der einen Seite gibt es von einigen der von Dionysius genannten Schriftsteller iberhaupt keine
Information mehr, aufer die Erwéhnung deren Namen. Auf der anderen Seite lédsst sich aus anderen

Quellen nachweisen, dass es andere Autoren gab, die fiir die Entwicklung der Historiographie eine

325 Dionys. Hal., de Thuc. 5 p. 330, 14 ff.. die Namen sind einem alexandrinischen Historikerverzeichnis entnommen
(L. Radermacher, BphW 27, 1907, 301); sic werden in eine ltere (vor dem peloponnes. Krieg) und eine jlingere
(noch in Thukydides' Zeitalter hereinragende) Gruppe geteilt .

326 von Fritz, K., Die Griechische Geschichtsschreibung, Band I, S. 77.

166



Rolle gespielt haben und von Dionysius nicht genannt werden. Alles deutet darauf hin, dass die
vorherodoteische und erst recht die vorthukydideische Entwicklung sehr viel mannigfaltiger gewe-
sen ist, als es seine Darstellung erkennen 1dsst.

Aus der ersten Gruppe weill man Niheres iiber Hekataios, Akusilaos und Charon. Ich werde
Hekataios am Ende untersuchen, da ich bei ihm am meistens Paralellen zu Herodot ziehen kann.
Charon steht stilistisch der altionischen Volkserzdahlung am néchsten und hat nach 464 geschrie-

ben*”. Fest stehen die wpor Aouyaxnwv (4. Bb.) und die ITepoixd (2 Bb.). Dazu Schmidt/Stihling:

Die wpor Aouworxnwy sind unseres Wissens die erste literarische Bearbeitung einer Stadtchronik,
das wenige, was davon erhalten ist, zeigt keine Spur von trockenem Chronikstil, vielmehr
lebendige, dem Anekdotenhaften zuneigende Darstellung; es wurde von der Griindung der
Kolonie Lampsakos (mit der, wie in vielen Kzioerg, eine Liebesgeschichte verbunden war), ihren
Kéampfen mit den barbarischen Ureinwohnern, auch im weiteren Umkreis von der Geschichte der
Griechensiedlungen in der Gegend von Propontis und Hellespont erzéhlt. In den Ilepowcé berich-
tete Charon auch das, was er selbst miterlebt hatte, den ionischen Aufstand, an dem sich auch
seine Vaterstadt Lampsakos beteiligt hatte, die Perserkriege. Von diesem iiberaus wichtigen
Parallelbericht zu Herodotos, der ihn nicht beniitzt zu haben scheint, hat nur Plutarchos Gebrauch
gemacht, um ihn gegen Herodotos' parteiliche Berichterstattung als Zeugnis ins Feld zu fiihren.
Die beiden Werke des Charon bedeuten in der Entwicklung der griechischen Historiographie
einen wichtigen Fortschritt, der durch die Abkehr von Heroenromantik und Volkstiimlichkeit ge-
kennzeichnet wird: das Mérchen verdringt die Sage, die Novelle umrankt und verdeckt das feste

Gemauer der politisch-geschichtlichen Tatsachen,

327 Nach Plut. Them. 27 erwdhnte Ch. Themistokles Flucht nach Persien; sie wurde fiir die Lampsakener bedeutsam
dadurch, dass der Perserkonig dem Them. Lampsakos {iberwies.
328 Schmid, W., Stdhlin, O., Geschichte der griechischen Literatur, erster Teil, S. 702-703.

167



Akusilaos von Argos und Pherekydes aus Athen sind die frithen Vertreter der Geschichtsschreibung
im Mutterland. Beide schrieben in ionischen Dialekt. Diese Gruppe zeigt im Gegensatz zu den
Ioniern einer gewisse ,,lebensfremde Einseitigkeit™ und wie Schmidt/Stdhling erkldren ,,sie sind nur
Genealogen, nur Mythologen, es fehlt ihnen das Interesse fiir das in die Gegenwart hereinreichende
Geschehen, fiir Geographie und Ethnographie, nur ihr trockener Aufzihlungsstil ist unberiihrt von
der Anmut ionischer Novelistik**®.

Das Werk von Akusilaos ist in drei Biicher mit dem Titel /eveatoyion geteilt. Am deutlichsten zeigt
sich in den Fragmenten sein Verhéltnis zu Hesiodos, meist abhéngig und vereinzelt mit Abweich-
ungen. Diese haben als Ziel, soweit sich sehen ldsst, vornehmlich, Schwerverstdndliches zu besei-

tigen und die Dinge zu vereinfachen. Dazu von Fritz:

Mit alledem ist Akusilaos von Argos eine ausgezeichnete Illustration dafiir, wie die Entwicklung
unter dem Einfluss des systematisierenden Tendenzen Hesiods, die zweifellos schon vor Akusi-
laos von Hesiods Nachfolgern von der Gottergeschichte auf die menschliche Sagengeschichte
ausgedehnt worden war, hitte weitergehen konnen, wenn nicht durch Hekataios unter dem Ein-
fluss eines ganz neuen Anstof3es, der offenbar von Anaximander gekommen ist, neue Elemente in

sie eingefiihrt worden wiren®.

Eine andere Einstellung zeigt Pherekydes aus Athen. Sein Werk war in zehn Biicher eingeteilt, also
umfangreicher als bei Herodot. Man merkte bei ihm eine Tendenz zu Berichterstattung. Er unter-
scheidet sich von Akusilaos, indem er die Kosmogonie auller Betracht lie. Man erkennt hier ein
Abriicken von philosophischer Spekulation und eine Annidherung zur ionischen Logographie. Dazu

Schmidt/Stahlin:

329 Ebd. 328, S. 708.
330 von Fritz, K., Die Griechische Geschichtsschreibung, Band I, S. 82.

168



Mirchenhaftes fehlt nicht ganz, ist aber nicht, wiec bei den Ioniern, geflissentlich aufgesucht.
Neben diirren Namenlisten stehen mehr oder weniger trockene Berichte von Vorgingern. Phereky-
des will offenbar nur das Uberlieferte geben. Weil aber die Uberlieferung nicht einhellig war, kam
auch er ohne Vermittlungskiinste nicht aus, da er offenbar Varianten nicht notierte, sondern eine
dissonanzfreie Darstellung des ganzen, gewaltigen Stoffes gab, den er aus den alten Epen schopfte.
[...] In Stil und Darstellungsweise erinnern an Hekataios seine etymologischen Versuche und seine
Vorliebe fiir Herleitung von Volker-, Orts-, und Sachnamen aus Personennamen. Von Rationali-
sierung der Mythen aber ist er frei, wenn man nicht seine Neigung, einzelne Ziige der Sagen ge-
schichtlich verstidndlich zu machen, hierher zichen will. Pherekydes ist, so weit wir sehen, der erste

t331.

Logograph, der die attische Sage eingehend behandelt ha

Pherekydes hat nach von Fritz nicht nur wie Hekataios versucht eine Verbindung zwischen Vergan-
genheit und Gegenwart dadurch herzustellen, indem er es unternahm, die Namen der Stimme, Lén-
der und Siedlungen der Gegenwart aus der Sagengeschichte abzuleiten, sondern er war auch der
erste, der ,,die Liicke zwischen der Sagenzeit und der wirklich erinnerten ndhere Vergangenheit
durch Stammbaume, die von jener bis an diese nahe Vergangenheit oder gar die Gegenwart hinun-
tergefiihrt waren, zu tiberbriicken versucht hat***,

Hellanikos von Lesbos (480? -404) hat viele Werke auf dem Gebiet der Mythographie, Ethno-

graphie und der Chronographie geschrieben. Dazu Hose:

Die spdtere Antike zitiert aus fast 30 Schriften mit unterschiedliche Titeln. Hierbei suchten
eine Reihe von Werken (Deukalioneia, Phoronis, Asopis, Atlantis, Troika) so vollstindig wie
moglich die griechischen Mythen zu sammeln und — wahrscheinlich anhand von genealogi-

schen Zusammenhingen — zu ordnen. Allerdings wird er damit nicht einfach zum Mythogra-

331 Schmid, W., Stdhlin, O., Geschichte der griechischen Literatur, erster Teil. S. 711-712.
332 von Fritz, K., Die Griechische Geschichtsschreibung, Band I, S. 86.

169



phen. So wird etwa aus Aineas, den Aphodite aus Troja von den Griechen rettet, ein geschick-
ter Politiker, der bei den Griechen freien Abzug aushandelt (F 31). Wo sich das Wunderbare
nicht meiden ldsst, etwa wenn Poseidon und Apoll Trojas Mauern errichten, distanziert sich
Hellanikos mit einem »man sagt« , griechisch Aéyérou (Fr 26a). Hellanikos hat also die Mythen

als Erzidhlungen iiber historische Ereignisse aufgefasst®>.

Ion von Chios lebte zwischen ca. 480 und 423. Er hat nicht nur in Prosa geschrieben sondern wirkte
auch als Tragiker und verfasste Dithyramben. Er schrieb als wichtigstes Prosawerk Die Griindung
von Chios (F 1), eine Lokalgeschichte seiner Heimatinsel von der mythischen Vorzeit bis zur jiinge-
ren Vergangenheit. Zimmermann beobachtet bei Chios dasselbe Bestreben wie bei Pherekydes, das
heiflt, die Erinnerungsliicke zwischen der Sagenzeit und der historischen Vergangenheit iiberbrii-

cken zu wollen. Dazu Zimmermann:

Sehr interessant und aus dem uns bekannten Rahmen der genealogischen oder ethnographischen
Werke der élteren 'Geschichtsschreiber' fallend ist Ions zweites bezeugtes Prosawerk, die Epide-
miai (Aufenthalte an verschiedenen Orten), eine Sammlung personlicher Erinnerungen an Aufent-
halte an verschiedenen Orten und an Begegnungen mit bedeutenden Personen. Die Epidemiai
stellen somit das erste Memoirenwerk dar, das zu einem Dokument der Zeitgeschichte wurde und
von den Spiteren (besonders von Plutarch) wahrscheinlich stérker, als es die namentlich iiberlie-
ferten Fragmente verraten, benutzt wurde. Die Fragmente vermitteln uns ein sehr lebendiges Bild
vom Charakter fiihrender Personlichkeiten des 5. Jahrhundert, Kimons (F 12-14: Ton wurde in
Kimons Haus bei seiner ersten Jungenreise nach Athen gastlich aufgenommen), des Themistokles

(F 11-12), des Perikles (F 15-16), des Sokrates (F 9) und des Sophokles (F 6)**.

333 Hose, M., Am Anfang war die Liige? Herodot, der »Vater der Geschichtsschreibung«, S. 158.
334 Zimmermann, B., Schlichtmann, A. (Hrsg.), Handbuch der griechischen Literatur der Antike, Band 1, S. 334.

170



Xanthos der Lyder, der die Avdiaxa in vier Biicher verfasste, wird von Dionysios in der zweiten,
jiingeren Gruppe eingeteilt, anderseits setzt ihn die Suda zur Zeit der Einnahme von Sardes an.

Zimmermann erkldrt seinen Bezug zur Geschichte wie folgt:

Obwohl Xanthos wie Pherekydes und Akusilaos keine rationalistische Kritik an der Sage iibte und
insofern einen 'Riickschritt’ gegeniiber Hekataios in der Entwicklung der Geschichtsschreibung
darstellt, scheint er auf einer anderen Weise die historiographische Methodologie berechtigt zu
haben: wie aus F 12 und F 13 (iiber die lydische Landschaft Katakekaumene, 'das verbrannte
Land' zwischen den Fliissen Hermos und Méander) hervorgeht, kombinierte Xanthos die Sagen-
geschichte mit naturkundlichen (in diesen Fall geologischen) Beobachtungen, wéihrend in F 15
(iiber die Myser) und F 16 (iiber die Lyder und Toreber) Beobachtungen aus dem sprachlichen

Bereich zur Erklirung der Sagentradition verwendet werden?®.

Hose beschreibt die besondere Rolle der Lydika von Xanthos wie folgt:

An den Lydika ist dreierlei bemerkenswert: Zundchst ihr Umfang — in immerhin vier Biichern
(vielleicht eine spatere Einteilung) erzdhlte Xanthos die lydische Geschichte und endete wahr-
scheinlich mit der Eroberung der lydischen Hauptstadt Sardes durch die Perser, die damit Kroisos'
Herrschaft beendeten.

Zweitens scheinen nach Ausweis der Fragmente die Konige Lydiens im Zentrum der Darstellung
gestanden zu haben, allerdings bei einer novellistischen Erzahlweise, die an die Geschichten aus
1001 Nacht erinnert. Denn wohl »historische Kerne« werden ausgeschmiickt mit Haremsintrigen,
Schurken und zu Unrecht gestiirzten, aber letztlich obsiegenden, milden und guten Herrschern.

Drittens war der Text erweitert erstens um geographische Angaben und Kombinationen (Xanthos

335 Ebd. 334, S. 333.

171



schlieft aus dem Fund versteinerter Muscheln, dass Teile von Phryrgien einmal Meer gewesen
sein miissen, F 12), zweitens Wundergeschichten und drittens rationalisierte Sagen.
Xanthos ist also ein hellenisierter Lyder, der aus dem Ubergangsbereich zwischen dem ionischen

Griechentum und Lydien stammt und ein mit verschiedenen bunten Elementen angereichertes

Werk iiber die guten und schlechten lydischen Konige verfasste®*.

Damit schlieBe ich die Beschreibungen der Logographen. Es ist sehr problematisch, eine gerechte
Beurteilung dieser Autoren zu machen, weil erstens, die Fragmenten, die erhalten sind, nicht
ausreichen um eine begriindete Meinung iiber die Autoren &uBlern zu konnen. Zweitens weil es
keine Gattung gab, die die Logographen allgemein hatten. Jeder hat auf seine Weise geschrieben
und je mehr man die verschiedenen Autoren gegeniiber stellt, desto unterschiedlicher zeigen sich
ihre Ausdrucks- und Darstellungsmoglichkeiten. Sie haben aber alle in Prosa geschrieben, haupt-
sdchlich iiber die Entstehung der eigenen Stidte. Das ,,was* oder ,,woriiber* sie geschrieben haben
kann systematisiert werden, das ,,wie“ geht auseinander. Wichtig ist es zu merken, dass langsam mit
dem Beginn des 5. Jahrhundert v. Chr. die Bedingungen der Mdglichkeiten fiir die Erkundung der
eigenen Vergangenheit entstehen. Wie diese Erkundung sein mag, dndert sich von Autor zu Autor.
Man kann schliesslich nach den erwéhnten Beispiele konstatieren, dass die Entwicklung dieses
Erkundungswille nicht in einer Linie sich vollzieht, sondern dass formell und inhaltlich voreinander
und von der Hauptlinie geschieden eine Reihe anderer Linien laufen***’.

Jetzt komme ich zur Untersuchung der Werken von Hekataios von Milet. Obwohl er bei der Klassi-

fizierung von Dionysios der ersten Gruppe zugeordnet wird, steht er inhaltlich ganz nah an

Herodot.

336 Hose, M., Am Anfang war die Liige? Herodot, der » Vater der Geschichtsschreibung«, S. 158-159.

337 Dazu Hose: "Hervorhebenswert scheint, dass in diesen Texten keineswegs ein Bemiihen um dokumentarisch
genaues Aufarbeiten und Referieren von Vergangenem angestrebt ist. Statt dessen diirfte eher die verdeutlichende
Anckdote (die vielleicht dazu erfunden ist) und die pragnante novellistische Erzdhlweise charakteristisch gewesen
ist". Ebd. 353, S. 160.

172



Er lebte in einer Zeit grof3er politischer Unruhen (Niederwerfung des Lyderreichs durch Kyros, Zu-
sammenbruch der Aristokratie, Ionischer Aufstand). Es wird ihm eine Beziehung zu Anaximander
unterstellt. Er ist viel und weit weg gereist und als Produkt dieser Reisen entstand ein Werk

(IIepynoig) und eine Weltkarte. Dazu Schmidt:

Es bestand aus 2 Biichern, die der Verfasser schwerlich zu einer dulerlichen Einheit verbunden
hatte; er nannte ein Buch EOpwnn, das andere Acin. Die Grenze zwischen beiden Erdteilen
bildete nach seiner Ansicht der aus dem nordlichen Okeanos in den Pontos flieBende Phasis.
Unter Asien begriff Hekataios auch Agypten und Lybien; Agypten ist fiir ihn nur das Nildelta,
gegen Asien wie gegen Libyen durch Nilarme abgegrenzt; der Nil flieft ihm aus dem siidlichen
Okeanos in das Mittelmeer; das Delta ist sein ,,Geschenk®, d. h. Aus seinen Aufschwemmungen
entstanden. Die Gesamtanschauung, nach der die Erde eine vom Okeanos umflossene Scheibe
ist, hat Hekataios aus Homer ibernommen, weif3 also von der Kugelgestalt der Erde noch nichts
oder will davon nichts wissen. Aus dem alten Epos iibernimmt er auch die Fabelvolker und
versetzt sie wie dieses an den duBeren Rénder der owovpévn. [...] Den unterseeischen FluB3-
laufen, von denen Sagen umgingen, versagte er den Glauben, wihrend er die schwimmende
Insel, von der die Agypter erzihlten, annahm.

[...] Allem anderen voran steht fiir Hekataios die Frage nach Namen, Bestand und Lage der
menschlichen Ansiedlungen um das Mittelmeer her; dabei begniigt er sich nicht mit der
Beschreibung der Kiisten in der Art eines mepimiovg, sondern stdfit mdglichst weit ins
Binnenland hinein vor. Er sucht also zunichst die festen Grundlinien fiir eine zuverléssige
Erdkarte, die er nach dem Vorgang von Anaximandros auf Grund der Theorie von der Erd-
scheibe entworfen hat. Daneben bekundet er vielseitiges ethnographisches Interesse und be-
richtet iiber die duflere Erscheinung der Volker (Haartracht, Kleidung, Schmuck usw.), iiber
ihre Sitten (besonders Heirat, Begattungsweise), Opfer, Gotter, Bestattung der Toten. Die
Pflanzen- und Tierwelt wird nicht vergessen. Er kann, was er berichtet, nicht alles selbst

gesehen, sondern muss vieles aus dlteren Reisebeschreibungen geschopft haben. Sein Werk

173



tragt in den alten, schon babylonischen Grundriss der Erdoberflache die neuen Erkenntnisse ein,
welche die griechischen Kolonisationsfahrten gebracht hatten, ergidnzt durch eigene Reise-

erfahrungen®®,

Herodot hat dieses Werk gekannt und hat mehrmals in seinem Werk Bezug auf Hekataios genom-
men. Im Buch II, 143 wird Hekataios namentlich zitiert. Dort habe er beim Besuch eines Tempels,
im Gespriach mit einem Priester gesagt, dass er sein Geschlecht sechzehn Generationen zuriickver-
folgen konne bis auf einen Gott. Darauf habe der Priester geantwortet: Hier stehen dreihundert-
fiinfundvierzig Vorfahren, aber noch immer kein Gott. Spiter, im Buch IV 36 wird Hekataios
indirekt fiir seine Erdkarte kritisiert: ,,ich muss lachen, wenn viele jetzt Erdkarten zeichnen und
dabei so gar keinen klaren Blick haben: die Erde kreisféormig wie von der Drechselbank und Asien
ebenso grof3 wie Europa®.

Hekataios zeigt in seinem Werk eine Entwicklung gegeniiber allen anderen so genannten Logo-
graphen. Sein Werk hat eine groflere Dimension als alle anderen, dazu kommt ein Interesse fiir die
sachliche Beschreibung von Orten und Volker, Produkt der Kolonisation, der Welt- und Wissenser-

weiterung. Dazu Schadewaldt:

In der Form eines Reisetagebuchs gibt er die Entfernung von Ort zu Ort, die Landmarken, Ethno-
graphisches ist eingestreut und auch schon Historisches. Das ist das bedeutungsvolle Buch, das

etwas, was wir in der Odysee in epischer Form haben, nun in seiner eigenen Wesensform darstellt.

Primédr war es die groBe Leistung des Hekataios, die Geschichte der Geographie erdffnet zu

haben®¥.

338 Schmid, W., Stdhlin, O., Geschichte der griechischen Literatur, erster Teil. S. 697-699.
339 Schadewaldt, W., Die Anfiange der Geschichtsschreibung bei den Griechen, S., 97.

174



Schadewalt zeigt ganz akkurat, wie der Diskurs sich gedndert hat. Von der epischen Erzéhlung ist
man jetzt zu einer sachlichen Betrachtung des Erzdhlten, die den historischen a priori entspricht die
die ionische Kultur erneuert haben (Der Kontakt mit fremden Kulturen, die Reisen, die Betrachtung
von anderen Wirklichkeiten, usw.).

Trotzt dieser groBartigen und innovativen Leistung, welche Hekataios mit seiner Ilepinynoic ge-
schafft hat, stellt man ihn in eine Linie mit seinen Vorgédngern als der beste Logograph seiner Zeit.
Seine einzigartige Leistung, die einen Bruch mit der Tradition schaffte und ihn nach Meyer und
Jacoby zum ,,Begriinder der Geschichtsschreibung bei den Griechen* macht, findet man in seinem
anderen groflen Werk, die I'evenloyior. Thematisch scheint auf den ersten Blick dieses Werk eine
Folge der Arbeit seiner Vorginger zu sein. Hier zeigt sich aber schon eine Trennung von der Theo-
gonie, die bei Akusilaos und Pherekydes eine grofle Rolle gespielt hat. Er unternimmt den grof3en
Komplex der Sageniibertragungen nach Geschlechterfolgen zu ordnen, so dass Alles zusammen-
gefiihrt und in eine auch zeitliche Abfolge gebracht wird. Das Neue aber, wie Schadelwaldt erklért
»das zusammenhédngt mit der Tatsache des Prosaischwerdens, ist, dass nun ein neuer Geist dieses
Werk trigt, der uns den Anbruch eines ganz neuen Denkens deutlich macht*“**. Das zeigt sich am
Anfang des Werkes**'. Dort sagt er: ,,Dieses schreibe ich, wie es mir wahr zu sein scheint. Denn der
Hellenen Reden sind viele und ldcherliche, wie sie sich darstellen***?. Schadewaldt spricht Heka-
taios zu einen Wahrheitsanspruch zu erheben: ,,Das ist ganz neuartig, und wir werden sehen, dass
wir es in dieser Schérfe nicht einmal bei Herodot haben, sondern erst wieder in neuer Weise bei
Thukydides‘**. Diese Realitdt der Dinge auf den dieser Wahrheitsanspruch zielt, entspricht aber der

ooya, dem Eindruck von Hekataios und bezieht sich hauptsdchlich auf das Fabulose. Schadewaldt

340 Ebd. 339, S. 98.
341 Jacoby, F, FGrHist, Frg 1.
342 Man sollte auch darauf aufmerksam machen, dass es sich hier nicht um ein direktes Zitat handelt sondern um ein
Zitat aus einem Kommentar (Demet.,De elocut. § 12). Das ganzes Zitat lautet:
‘Exataioc Miliooc &de uwbeitar téde ypdop, d¢ pot dokéet ervar” of yop EMajveov Aéyor molloi te kai yeloiol, guol
PoIvovTou E10TIV.
343 Ebd. 339, S. 99.

175



bewertet diese Art von Kritik wie folgt:

Ein Geist, der das in der Sage immer wieder auftauchende Wunderbare liacherlich findet, ist
noch kein wirklich freier Geist. Frei ist erst der, der dies Wunderbare, das nicht real ist, als eine
Art der Sage sieht und ganz ruhig dariiber hinweggeht. Der andere hat noch keine Distanz
genommen, ist zwar ein skeptischer Geist, aber noch kein kritischer. Kritik setzt immer ein
Verhéltnis zur Sache selbst voraus, um das allgemein zu sagen[...] Bei Hekataios haben wir
diese echte Kritik nicht, und es ist falsch, das, was er tut, als Kritik zu bezeichnen. Es ist
Skepsis, aufgeklirte Skepsis dem Mythos und der Uberlieferung gegeniiber. [...] Diese Skepsis

ist charakteristisch flir den Mann, der in der Welt herumgekommen ist**.

Schadewaldt bemingelt an Hekataios, dass seine Kritik innerhalb des System des Mythos gemacht
wird. Er nimmt keinen Abstand und erklért nicht, dass alles, was Mythos ist, von Grunde her erfun-
den ist. Indem er nur einige Aspekte des Mythos kritisiert gibt er indirekt dem Mythos eine gewisse
Wahrhaftigkeit. Er sieht eine feste Art von Kritik erst bei Thukydides.

Auf die andere Seite des Spektrums steht Jacoby, der in seinem Aufsatz (Die Antike 2, 1926) und
seinem Artikel {iber Hekataios in Pauly-Wissowas Realencyclopédie (der so genannten »RE«) ganz

andere Schliisse liber Hekataios Rolle zieht. Dazu Jacoby:

Die entschieden kritische Haltung, die Hekataios dem epischen Stoffe gegeniiber einnimmt, der
Versuch, den er macht, die epischen Erzédhlungen von den wunderbaren und naturwidrigen Be-
standteilen zu befreien und durch Aufzeigung des Aoyog cixcg (frg. 346) in jedem Einzelfall den

wahren geschichtlichen Verlauf aus ihnen herauszudestillieren, ist vielmehr beeinflusst von der

344 Ebd. 339, S. 102-103.

176



philosophischen Bewegung, die im saec. VI iiberall das eigene Denken, die Vernunft, an Stelle

der Tradition setzte’¥

Jacoby untersucht weiter Hekataios kritische Einstellung zur Epik und macht dazu einen Vergleich

zu Herodot und Thukydides wie folgt:

Hekataios tritt einem bereits literarisch geformten Stoff als Kritiker gegeniiber; er will ihn dar-
stellen, wie er ihm wahr zu sein scheint. Herodot schreibt, um die Erinnerung an gpya ueydia,
insbesondere aber die an den groflen Kampf zwischen Asien und Europa in der Generation vor
ihm, den noch niemand literarisch fixiert hatte, der drohenden Vergessenheit zu entreiflen.
Thukydides schirft diesen Gedanken durch die Betonung der historischen Wahrheit, die nur bei
der Fixierung zeitgenossischer Ereignisse zu erreichen ist, und fiigt das letzte Motiv hinzu, mit
dem ein wissenschaftlicher Historiker seiner Aufgabe gegeniiber treten kann, dass die so
gestaltete Geschichte Lehrmeisterin sein kann fiir das Leben (I 22, 4. 11 48, 3). Praktisch wirksam
war freilich dieser Gedanke schon bei Hekataios gewesen (Herodot V 36). Spétere finden nur

noch den kindischen Gedanken einer moralischen Wirkung der Historie*,

Hekataios gilt nach Jakoby schon als der erste Historiker, der die Vergangenheit kritisch untersucht.
Besonders Hekataios Einstufung als Vorgédnger von Herodot wird von Jacoby in Frage gestellt. Da-

zu Jacoby:

Herodot schlieft an Hekataios, wie Thukydides an Herodot. Wahrend der letztere in den rein

345 Jakoby, F., Hekataios, RE VII/2, S. 2738 ,50-62.
346Ebd. 345, S. 2737, 45-64

177



periegetischen Teilen seines Werkes weder als Darsteller noch als Wissenschaftler iiber die
Ilepiodog anders als in Einzelheiten hinauskommt, vielfach aber in diesen Teilen hinter Heka-
taios zuriickbleibt, von dem er jedenfalls in stdrkerem Malle abhéngig ist, tritt sein Werk als
Geschichtswerk und als Ganzes durchaus neben Hekataios und schreitet iiber ihn hinaus

fort™.

Als letztes Zeugnis iiber Hekataios mochte ich folgende kurze Bemerkung von Schmid/Stéhing

vorstellen:

Erkennbar sind nur Mythenerzédhlungen im schlicht anmutenden Stil der Volksnovelle (die
erhaltenen Stiicke, soweit sie mit einiger Sicherheit den [suenloyion zugewiesen werden
konnen, betreffen iiberwiegend die Danaos und die Heraklessage), aber mit energischen
AuBerungen selbststéindigen Urteils gegeniiber den Quellen und der herkdmmlichen Uberlie-
ferung und eines naiven Rationalismus, der sich der harmlosen Freude hingibt, durch Umdeu-
tung des Unglaubwiirdigen die Sage in Geschichte zu verwandeln und das fiir Wissenschaft

zu halten®.

Hier wird die kritische Einstellung von Hekataios zum ,naiven Rationalismus* degradiert. Was
deutlich aus diesen unterschiedlichen Bewertungen herauskommt ist, wie unterschiedlich die Pers-
pektivierung, die Standpunkte in Bezug auf die Untersuchung einer Tatsache sein konnen. Es geht
nicht nur um die Tatsache selbst sondern auch um die Konsequenzen.

Schadewaldt vertritt die klassische wissenschaftliche Einstellung, die eine Entwicklung von Heka-

taios liber Herodot bis Thukydides sieht. Hekataios stand kritisch gegeniiber einigen Aspekten oder

347Ebd. 345, S. 2737, 14-24.
348 Schmid, W., Stdhlin, O., Geschichte der griechischen Literatur, erster Teil. S. 696.

178



Elementen der Mythen aber er zweifelt nicht an der Wahrhaftigkeit des Mythos in Allgemeinen.
Herodot bezieht sich sehr wenig auf mythologische Elemente und versucht aus der Autopsie die
Ereignisse zu bewerten. Dann kommt Thukydides, der entschieden nach der Wahrheit sucht und
Ereignisse untersucht, die in seiner Lebenszeit passiert sind**. Das Problem ist, dass Thukydides
auch mythologische Elemente fiir wahr (z.B. die homerischen Erzédhlungen) hélt. Dazu schafft er

auch viele fiktionale Momente in den von ihm gestalteten Reden. Dazu Thukydides:

Was nun in Reden beide Gegner vorgebracht haben, teils wihrend der Vorbereitungen zum
Krieg, teils im Krieg selber, davon den genauen Wortlaut im Gedéichtnis zu behalten war
schwierig, sowohl fiir mich, was ich selber anhorte, als auch fiir meine Zeugen, die mir von
anderswo solche berichteten. Wie aber meiner Meinung nach jeder Einzelne iiber den jeweils
vorliegenden Fall am chesten sprechen musste, so sind die Reden wiedergegeben unter mo-

glichst engem Anschluss an den Gesamtsinn des wirklich Gesagten®>.

Hier konnte man dasselbe Kriterium von Schmid/Stihlin benutzen und Thukydides einen ,,naiven

Rationalismus* vorwerfen. Vretska unterstiitzt meinen Vorwurf wie folgt:

Das Suchen nach wortlichen Ankléngen ist freilich miilig: in Wort- und Gedankenfolge sind alle
Reden Eigentum von Thukydides. Man lese einer der rund vierzig Reden des Werkes: Die

sprachliche Gedréngtheit und gedankliche Fiille, ebenso der Vergleich mit zeitgendssischen Re-

349 Das entspricht dem Modell der ,,Entwicklung zum Logos* das ich schon mehrmals kritisiert habe. Das Problem
dieses Systems, ist dass es verfehlt, die Ereignisse als solche zu deuten (besonders ihre Bezichungen zu den histori-
schen a priori ihren Zeit zu priifen), weil es immer versucht, sie in Bezug zu vorigen oder spiteren zu stehen, um
eine Entwicklung schaffen zu kdnnen (man sieht hier einer deutliche Einfluss von Hegel und seine Philosophie der
Geschichte).

350 Thukydides, Der Peloponnesische Krieg, Buch I, 22, S. 23. Ubersetzt von Helmuth Vretska und Werner Rinner.

179



den machen es unwahrscheinlich, dass Politiker so oder &hnlich gesprochen haben; niemand
hitte sie verstanden, selbst der auch im Griechischen redegewandte Cicero gesteht freimiitig
(Orator 30), dass die thukydideischen Reden wegen der zahlreichen »dunklen« Stellen kaum
verstindlich seien! In ihnen hat Thukydides Gedanken, entstanden in seiner Zeit und geduf3ert
von Minnern seiner Zeit, komprimiert, manchmal auch zeitlich Phasen zu einer Einheit zusam-
mengezogen und sich damit ein Instrument geschaffen, um das vordergriindige Geschehen zu

objektivieren und aus der Fiille der Fakten das Wesentliche hervorzuheben?*!.

Egal, welche Begriindung man ausfiihren will, die Thukydideischen Reden sind ein Produkt von
Thukydides literarischer Begabung. Warum wird er anders als Hekataios behandelt?

Die Kritik von Schmid/Stéhlin vertritt auch die selbe Einstellung wie die von Schadewaldt. Nur aus
der Perspektive der Wissenschaft des 20. Jahrhunderts kann man Hekataios Einstellung als ,,naiven
Rationalismus® bezeichnen. Diese Bewertung verfehlt die Zeit und die Umgebung in der diese
AuBerung gemacht wurde. Sie verfehlt es, das Revolutionire in Hekataios Einstellung zu sehen,
weil es aus unserer Perspektive keine grole Bedeutung zu haben vermag. Hier werden die Konse-
quenzen dieser radikalen Anderung nicht wahrgenommen, es wird aus einer anderen Perspektive als
kindlich, naiv bezeichnet.

Jacobys Kritiken zeigen seine Hochschitzung fiir Hekataios. Er sieht auch Herodot zuerst als Geo-
graph der im Laufe seiner Untersuchung zum Historiker wurde. Hekataios stellt die Latte, die Refe-
renz an der Herodot gemessen wird. Dazu wird von Jacoby eine grofle Abhingigkeit Herodots, be-
sonders im dgyptischen Logos, zu Hekataios unterstellt. Er sicht Hekataios nicht als Vorgédnger von
Herodot, er sicht Herodot als Nachfolger von Hekataios.

Ich mochte Hekataios Einstellung aus einer anderen Perspektive untersuchen und kommentieren.

Die AuBerungen von Hekataios bedeuten auf einer diskursiven und literarischen Ebene einen Mei-

351 Vretska, H., Nachwort, in: Thukydides, Die Peloponnesische Krieg, S. 797.

180



lenstein, wo der Autor selbst als Kritikinstanz erscheint. Die Figur des Autors steht nicht nur als
Verfasser da, sondern er nimmt eine aktive Rolle in der Verarbeitung der Information ein. Hier sind
es nicht mehr die Musen, die den Weg zeigen, das Erzédhlen fordern oder den Wahrheitsanspruch
des Textes garantieren. Hier macht sich der Autor zum Richter, der zwischen wahren oder lacherli-
chen Erzdhlungen unterscheiden kann. Es wird nicht mehr Anderen die Garantie der Wahrheit an-
vertraut, jetzt sind die Bedingungen der Mdoglichkeit von so ein Diskurs wie der von Hekataios mo-
glich geworden. Ich mochte hier nicht Hekataios als Heretiker beschreiben, der die Epik in Frage
stellt. Trotzdem bedeutet diese kritische Einstellung im Bezug auf ein Diskurs wie die Epik, die als
Hauptdiskurs der Zeit galt, einen Startpunkt, der kein Zuriick mehr kennt. Die Sokratische/Plato-
nische Philosophie ist in das gleiche Prinzip eingebettet. Ihre Art von Kritik hat sicher nicht die
gleiche Begriindung wie die von Hekataios, entspricht aber dem selben Prinzip der Priifung um
Klarheit zu schaffen. Wichtig ist es mir aber, die aktive Rolle des Autors hervorzuheben. Diese Ein-
stellung ist die grundsétzliche Bedingung fiir jede wissenschaftliche Untersuchung. Deswegen wird
bei Hekataios jeder der Versuche seiner Vorgéngern iibertroffen. Er kann nicht in die gleiche Grup-
pe wie die andere Logographen eingestellt werden, weil er ein neues aktives Verhéltnis gegeniiber
der Epik hat. Als Autor steht er als jemand der nicht nur berichtet, sondern der diese Erzdhlung in
seine Hand nimmt und untersucht. Richtig bemerkt Jacoby, dass diese Einstellung von der philoso-
phischen Bewegungen des VI. Jahrhunderts beeinflusst ist. Hekataios Diskurs stellt das Basis, der
Grund fiir Herodots Werk. Es ist interessant zu sehen, dass der Bezug von Herodot auf Hekataios in

seiner Tatigkeit als Geograph negativ konnotiert ist***

, wird aber hochschitzt, wenn es um Heka-
taios als weilen Ratschliager geht, wie V 36. Hier erkldrt Hekataios etwas, das emblematisch fiir die
Zukunft sein wird: Dass man nur gegen die Perser erfolgreich sein kann wenn man eine See-

herrschaft entwickelt. Er schldgt vor, das Geld vom Schatz im Tempel des Apollon zu nehmen.

Dieser Ratschlag wurde von den Ionier nicht gefolgt, spéiter aber von Themistokles in die Tat

352 Zum Beispiel im IV 36, wo Herodot seine Weltkarte kritisiert.

181



umgesetzt (er hat das Geld aus dem Ertrag der Silberminen genommen), was den Hellenen den Weg
zum Erfolg gegen die Persern moglich gemacht hat.

Hekataios kritische Einstellung startete einen Weg in der Untersuchung der Vergangenheit, der bis
heute weiter fortsetzt. Deswegen sollte er nicht als ein Vorgidnger von anderen Autoren (wie z. B.
Herodot) betrachtet werden sondern als jemand, der das Schwergewicht der Verifizierung des Tex-
tes, der Wahrhaftigkeit des Erzdhlten von der Ebene der Goétter, das heillit von den Musen, zu der
menschlichen Ebene, das heifit zum Autor, verschiebt. Diese Arbeit versucht diese Einstellung von
Hekataios weiter zu folgen?*.

Diese ausfiihrliche Untersuchung der Entstehung der hellenische Sprache, der Schriftlichkeit sowie
die verschiedenen Arten der AuBerung dieser Schriftlichkeit (vom Homer bis Hekataios) hat uns
bemichtigt die Bedingung der Méglichkeiten fiir die Entstehung eines Diskurses wie der von Hero-
dot feststellen und verstehen zu kénnen, was n. m. E. einer conditio sine qua non fir eine akkurate

Untersuchung des Werkes entspricht.

2.4 Herodot aus Herodot. Das Werk

Jacoby hat in seinem bahnbrechenden Artikel von 1913 nicht nur Herodots Werk in einer bis dahin
nicht dargestellten Vollstindigkeit untersucht, er hat eine bestimmte Interpretationslinie vorgestellt,
die die Forschung als Malistab fiir die spateren Untersuchungen benutzt hat. Er sieht Herodot nicht

von Anfang an als Historiker, sondern als jemand, der zum Historiker wurde. Dazu Jacoby:

353 Hier wird nicht gegen die Musen gekdampft, sondern gegen viele Wissenschaftler, die selber nicht merken, dass ihre
AuBerung so stark (nicht aus religiésen Griinden sondern aus dem Gefangensein in der eigenen historischen,
politischen oder wissenschaftlichen Perspektivierung) motiviert sind.

182



Herodot hat begonnen als Reisender wie Hekataios, mit der Absicht, eine Beschreibung der
bewohnten Erde zu liefern wie Hekataios; nur besser als er, mit einer anderen geographischen
Grundanschauung, vielleicht gleich (der dgyptische Adyog spricht dafiir) mit der Absicht, das
historische Moment stirker zu betonen, insbesondere soweit es sich an Bauten und Konigsdenk-
maéler kniipfte. Manches auch mag er damals schon gesammelt haben, was spéter erst seine ei-

gentliche Verwertung in gréBerem Zusammenhang fand**.

Was war der Faktor, das Ereignis oder der Ort, der Herodot zum Historiker machte? Jacoby meint

eine deutliche Antwort daflir gefunden zu haben, Athen:

Im Mutterlande vollzog sich in Herodot eine innere Wandlung. Das beweist die Tatsache, dass er
den langeren Aufenthalt im Westen zu geographischen Forschungen nicht mehr benutzt hat. Das
ethnographische Interesse trat zuriick, das rein historische in den Vordergrund. Aus dem Reisen-
den wurde der Historiker des Perserkrieges oder zunichst wenigstens der Erzéhler vom Perser-
kriege. Dass dann unser Werk entstehen konnte, dass Herodot nun alles, was er besal}, in einen

groBen Kontext brachte, dazu war noch ein Faktor notig — Athen®>,

Das Problem dieser Interpretation, was es schwer macht sie zu kritisieren, ist, dass ihre Argumente
auf einer subjektiven Meinung von Jacoby aufgebaut sind. Er bringt keine Beweise fiir seine Inter-
pretation. Es geht um seine Meinung. Er erinnert mich sehr an Hekataios Einstellung, der sagt, was
er meint aber ohne seine Meinung begriinden zu miissen. Es steht Nichts in Herodots Werk, was
Jacoby Interpretation stiitzen wiirde weil es bei Jacoby sich nicht um eine Text-inhdrenten Ausdeu-

tung handelt. Trotzdem hat diese Meinung Schule gemacht und steht als eine der Interpretations-

354 Jacoby, F., Herodot, RE Suppl. 2, S. 353.
355 Ebd. 354, S. 355.

183



linien der herodoteischen Forschung da: die Analytiker®*.

Auf der anderen Seite der Interpreten steht eine Gruppe, die das Werk in seiner Struktur von Anfang

357

an als Historie bezeichnet: die Unitarier™’. Der erste Vertreter dieser Gruppe ist Otto Regenbogen

mit seinem Werk ,, Herodot und sein Werk* **, Im Gegenteil zu Jacoby wird die Argumentation von
Regenbogen aus dem Werk geholt. Aus einem Unterschied der Herodoteischen Ethnographie ge-

geniiber Hekataios entwickelt Regenbogen seine Interpretation wie folgt:

Zwar hat auch Hekataios gelegentlich einen Blick in die Vergangenheit getan, Griindungssagen

und dergleichen einmal kurz erzdhlt: aber hier ist die Differenz des Quantitativen so grof3, dass
sie prinzipiell wichtig wird. Jemand, der von den 180 Kapiteln seines dgyptischen Logos 80 der
Geschichte des Volkes widmet, besitzt ein priméres historisches Interesse und ist von ihm bereits
bei der Sammlung des Stoffes wesentlich mitgeteilt worden. Wir konnen keine Entwicklungs-

stufe Herodots fassen, wo er reiner Geograph und Ethnograph gewesen wére. Durch sein Inte-

resse flir Vergangenheiten und ihre Erforschung ist Herodot urspriinglich und von vornherein
Historiker, wenn man sich vor den Obertonen des modernen Begriffs auch hiiten muss. Selbst
dort, wo Herodot, wie bei der Beschreibung von Libyen, von geschichtslosen Barbaren zu mel-
den hat, schafft er seiner Neigung zur Erkundung der Vergangenheit Raum, indem er wenigstens
die Kolonisationsgeschichte der hellenischen Siedler, die Vorgeschichte und Geschichte von
Kyrene in breiten Strome einmiinden lésst, so dass die eigentliche Ethnographie Libyens in diese
historische Erzdhlung eingelegt wird und, gleichsam von ihr umfasst und getragen, ihr eigenes
Recht und ihre Selbststiandigkeit verliert. Und eben dies ist nun der prinzipiellste Unterschied der
Herodoteischen Ethnographie gegeniiber der Hekataeischen. War sie bei diesem Selbstzweck

und nach Form und Gestalt autonom, so ist sie bei Herodot, nach seinem deutlich bezeugten

356 Zu den Vertreter dieser Gruppe gehoren unter anderen folgende Autoren : G. De Sanctis, J. E. Powell, Kurt Latte,
Arnoldo Momigliano und Kurz von Fritz.

357 Dazu gehoren unter anderen folgende Autoren: Max Pohlenz, Franz Egermann, H. R. Immerwahr, R. Lattimore, W.
Schadewaldt, W. Schmid, A Lesky, Ernst Howald und Hans Drexler. Eine ausfiihrliche Darstellung der Einstellung
von beiden Gruppen bei Hommel, H., Herodots Einleitungssatz: ein Schliissel zur Analyse des Gesamtwerks?.

358 Zuerst erschienen in: Die Antike 6, 1930, 202-248, dann auch abgedruckt in: Kleine Schriften 1961, 57-100. Es
wird nach dieser Angabe zitiert.

184



kompositionellen Willen, nur dienendes Glied in einem gréBeren Zusammenhang, einem Zusam-
menhang doppelter Art, mehr duBleren und mehr inneren Charakters. Alle Ethnographien Hero-
dots erhalten in seinem Werke ihren Platz nach einem einheitlichen und festen Prinzip. Sie
werden dort eingelegt, wo die Volker, die ihren Gegenstand bilden, zum ersten Mal in Bertih-
rung mit dem persischen Reiche, genauer mit seinem Expansionsdringe oder mit der Erober-
ungspolitik der vier persischen Konige Kyros, Kambyses, Dareios, Xerxes treten. Wenn die
Beziehung auch manchmal locker und kiinstlich ist, wie etwa im libyschen Logos, vorhanden
und vom Autor betont ist sie immer und {iberall; so kommt es, dass die Ethnographie des
Westens bei Herodot keine oder fast keinem Zusammenhidnge mit dem genannten &uBeren

Aufbauprinzip; man darf dieses also als grundlegend bereits fiir die Stoffbeschaffung ansehen .

Hier bei Regenbogen findet man eine Begriindung seiner Argumentation aus dem Text heraus. Es
wird dokumentiert, warum, seiner Meinung nach, Herodot von Anfang an historisch gedacht und
gehandelt hat (Regenbogen thematisiert auch die Schwierigkeit des Begriffes ,,Historie* und die
Gefahr, es aus unserer modernen Perspektive es deuten zu wollen). Hier sieht man eine Annidherung
an dem Text und den Versuch aus dem Text heraus eine Antwort zu bekommen. Jacoby baut seine
Aussage auf Quellen auf die die Anwesenheit Herodots in Athen, seine Freundschaft zu Sophokles,
seine Aktivitdt im Kreis des Perikles, die dort von ihm gehaltenen Vortrige usw. beweisen sollen®®.

Die Quellen aber gehdren verschiedenen Traditionen an und stimmen inhaltlich nicht vollig tiber-

359 Ebd. 358, S. 70-71.

360 Fiir die Beziehung zu Athen siehe Strassburger, H., Herodot und das perikleische Athen, in: Marg, W., Herodot eine
Auswahl aus der neueren Forschung, S. 574-608. Dort erklért Strassburger: ,,Im perikleischen Athen wehte gerade
nicht der freie Wind panhellenischer Gesinnung, die Herodot so fiir das Athen der Freiheitskriege begeistert hatte*
(S. 606) und spiter: ,,Mit Recht hat man immer vermutet, dass Herodot in Thurioi das panhellenische, fast
kosmopolitisch zu nennende Ideal suchte, welches sein ganzes Werk durchgeistigt, und dass er die Gelegenheit zur
Teilnahme gerade seinen athenischen Beziehungen verdankt, ist wahrscheinlich; als Ausdruck seines besonderen
Einverstandnisses mit Perikles und der athenischen apy7 vermag ich es aber gerade nicht anzuerkennen® (S. 608).
Man sieht hier dass die Beziehung zum perikleischen Athen nicht so gut erscheint wie bei Jacoby berichtet wird.
Das Athen das Herodot besucht, ist nicht das Athen von Marathon oder Salamis sondern das von der zevipkovraetia,
die eine expansive Politik betreibt, die zum Peloponnesischen Krieg fithren wird.

Harmut Erbe nennt in seinem Artikel, ,,Vier Bemerkungen zu Herodot“, in: Rheinisches Museum fiir Philologie,
Neue Folge, 98, 1955, Bd. 2, S. 99-120, ,,die vermeintlich athenerfreundliche Tendenz des Werkes eine Fiktion
antiker und moderner Interpreten (S. 109).

185



ein. Besonders problematisch erscheinen die Quellen iiber die von Herodot gehaltenen Vortrage in
Athen*®'. Diese auf der Doxologia basierte Untersuchung steht im Widerspruch gegeniiber den Un-
tersuchungen der Unitarier, die eine Erkldrung im Text statt im Kontext suchen. Ich identifiziere
mich in der Methodologie mit der Bewegung der Unitarier. Diese Methodologie entspricht dem Ziel
dieser Arbeit, eine Interpretation des Werkes aus dem Werk zu suchen. Eine Deutung des Werkes
und seiner Ziele aus fragmentarischen, indirekten und widerspriichlichen Quellen beinhaltet einen
groflen Anteil von Bias der nur durch die spekulative Haltung des Deuters in eine These zusammen-
gefasst werden kann. Es miissen n. m. E. im Text die Elemente, die die Einheit des Werkes begriin-
den, gesucht werden und die geographischen und ethnographischen Passagen diirfen nicht isoliert
sondern in Funktion des Ganzen betrachtet werden. Herodot gibt uns als Leser eine grof3e Hilfe, in-
dem er am Anfang des Werkes das Ziel des Werkes und seinen Inhalt (wenn auch in einem kompli-
zierten grammatikalischen Aufbau) préasentiert. Mit der Analyse des Prooimions kommt man zum
zentralen Teil dieser Arbeit. Ich habe versucht, aus verschiedenen Bereichen (Literaturwissenschaft,
Geschichtswissenschaft Philologie, Soziologie und Philosophie) die Problematik der Interpretation
zu beleuchten, um den Weg zu ebnen fiir einen direkten Zugang zum Text. Aus dem allgemeinen
Bereich der Wissenschaften bin ich nun zum besonderen Punkt angekommen, wo man den Anfang
des Textes untersuchen kann. Aus dem breiten Spektrum der unterschiedlichen Wissenschaften habe
ich versucht, die Schwierigkeiten der Forschung zu zeigen, die das Werk aus unterschiedlichen
Perspektiven zu deuten sucht. Ich habe die verschiedenen Deutungen /Vorschldge kommentiert und
versucht, ihre ideologische Haltung gegeniiber dem Werk zu entlarven. Jetzt wird es moglich, durch
die Untersuchung des Prooimions das Ziel des Werkes aus dem Werk heraus zu erkléren und von da
aus werde ich versuchen, durch das ganze Werk zu verfolgen, was im Prooimion als Ziel dargestellt

wird.

361 Dazu den Artikel von Erbse, H., Sieben Bemerkungen zu Herodot, in: Ausgewahlte Schriften zur Klassischen
Philologie, S. 139-179.

186



2.4.1 Das Prooimion (mpooiuiov):

Die Problematik des Prooimions zeigt sich in den vielen Informationen, die kondensiert, fast ge-
presst, auf eine parataktische Art prasentiert werden. Dadurch konnte man sich vorstellen, dass das
Prooimion nachtriaglich verfasst wurde. Es gibt in der Forschung viele sehr ausfiihrliche Behandlun-
gen dieses Prooimions*®. Sie haben das Prooimion grundsitzlich aus einer philologischen Perspek-
tive seiner sprachlichen Struktur zu interpretieren versucht. Ich werde meinerseits das Prooimion in
seine Baustruktur unterteilen und jeden der Begriffe, die dort in Bezug auf den Text erwdhnt wer-
den, zu interpretieren versuchen. Mir ist es wichtig, den Aufbau des Prooimions, die Intentionen
von Herodot, seine Einstellung zum Werk und sein Ziel aus diesen miteinander wechselwirkenden
Bausteine zu zeigen weil n. m. E. diese den Schliissel zur Ausdeutung des Werkes entsprechen.

Herodot beginnt sein Werk mit dem folgenden Satz:

"Hpodotov Ahikapvnocéog [Bovpiov] iotoping drodelis 1ide, w¢ unre ta yevoueva é¢ avBpommv @
qpove Elitnio yévntar, unte Epyo. peydia te koi Owuootd, ta uev EAlnoi, ta 08 Popfapoiot

amodeybévta, drAéa yévnraa, Td, t€ dALa kol o1’ iy aitiny éroiéunooy dAlnioiar”.

Das erste, was vom Text her herauskommt, ist die Stellung, die der Autor sich selber gibt:

Hpoddrov Ahikapviooéog [Govpiov] **. Der Name des Verfasser steht nicht in Nominativ, als Tré-

362 Darunter Jacoby, 1913, 333ff.; Pagel, 1927, 1ff.; Regenbogen, 1930, 105ff.; Schadewaldt 1934, 116; Pohlenz, 1937,
3ff.; Erbse 1956; Krischer 1965; Immerwahr 1966, 80ff.; Drexler 1972, 3ff.; Hommel 1981; Nagy 1987, 175-184;
Asheri 1998, xvii ff. und 261f.; Koenen 1993; Meier 1995, 367ff.; Arieti 1995, 1ff.; Bichler/Rollingen 2000, 14ff.
und Bakker 2002, 6ff..

363 Die Bezeichnung Govpiov kommt bei Aristoteles in der Rhetorik (I111,9) vor und wurde nach Pohlenz von Jacoby
(S. 2051f.) als urspriinglich bewiesen. Dazu Pohlenz: ,,Doch kann Alikapvyooéoc im athenischen Buchhandel nach
dem Abfall Thuriis von Athen friih absichtlich eingesetzt sein“ (Pohlenz, S. 1). Man kann auch behaupten, Herodot
geht es nicht darum, seinen Ursprungsort zu nennen, sondern den Ort, an dem er sein Werk fertig geschrieben hat
oder sein Leben beendet hat. Ich kann diese Meinung von Jacoby und Pohlenz nicht teilen. Es entspricht der

187



ger oder Verfasser des Werkes, sondern in Genitiv (Genitivus possessivus). Das bedeutet einen
Bruch in Bezug auf seinen Vorgidnger Hekataios (,, zade ypagpo w¢ por ainbéa doxéer ervor ™) oder
seinen Nachfolger Thukydides (,, @ovkvoions AOnvoios Sovéypawe tov moreuov t@v Ilelomovvyoiwv
xai AOnvoiowv ). Hekataios stellt sich als Autor in die erste Person, der selber entscheidet, was er-
zahlt wird. Thukydides steht trotz dritten Person als Subjekt, das die Geschichte erzdhlt im Mittel-
punkt. Bei Herodot steht die Darstellung der Erkundung im Mittelpunkt. Ist das nur ein stilistischer
Unterschied oder steckt dahinter vielleicht eine andere Einstellung zur Erzéhlung?

Ich sehe in dieser Haltung einen Bruch mit der Vergangenheit, nicht nur mit den Logographen son-
dern auch mit den Vorsokratikern. Diese haben als allgemeines Element die Figur des Autors, der
als Garant der Wahrheit diese dem Zuhorer oder Leser weitergibt. Die Figur des Autors bei den Vor-
sokratikern ist eine Figur mit viel Autoritét, die etwas ankiindigt und wo der Autor als Garant dieser
Ankiindigung steht. Der Abstand zu Hekataios ist leichter zu sehen weil Hekataios eine extrem pra-
sente Haltung als Autor zeigt. Er ist nicht nur der Garant der von ihm erzéhlten Wahrheit, er steht
selber als Entscheidungsinstanz, die urteilt was richtig und falsch ist. Die Erzédhlung in der ersten
Person bei Hekataios wandelt sich zu einer Erzéhlung in der dritten Person bei Herodot. Dazu

Hartog:

La nomination de ce lieu nouveau commence par la profération d' un nom propre. Qui avec lui
entraine l'usage de la troisieme personne: la distance d'un il, ou encore, selon la classification
de Benveniste, le registre de la non-personne. En se nommant, I'histoire s'inscrit du méme mou-
vement comme «absent» de l'histoire. Mais tout aussitot, comme se reprenant, le narrateur fait
appel au pronom démonstratif de la premiere personne (héde) («Voici la présentation de la
historie»), marques d'un je, venant donner ici et maintenant, dans le présent de l'énonciation,

son récit: sous forme d'une conférence a Athenes, par exemple. Le il n'est pas explicitement

Tradition der Logographen, den Geburtsort zu nennen.

188



remplacé par le je, mais accompagné or relayé par lui. Sous le il, le je s'avance, instaurant un

va-et-vient entre absence et présence.

Hartog bezieht diese Anderung auf die Epik wie folgt:

Dans le prologue épique, si l'on revient a lui, le régime des personnes verbales se distribue
avant tout entre premiere et deuxieme personne. «Dis-moi, Muse, I'homme aux mille tours
(Odyssée 1,1) » Les Muses perlent, étant celles qui savent ce qui est, sera, a été. Dans ce
dialogue inégal, le je apparait au datif: il est la pour recueillir et transmettre le chant divin.
Toute son autorité réside dans ce rapport privilégi¢ au monde des dieux par l'entremise des
Muses, presentées comme «habitantes de ['Olympey, «filles de Zeus», «filles de Mémoirey.
Simple médium, ce je est vide, puisque chaque aéde, pendant le temps qu'il chante, l'occupe
successivement c'est un je sans nom et sans autorité propres. Pour le poéte épique, l'inspiration
opere comme remémoration. Transporté dans un temps qu'il n'a pas connu et dans des lieux
qu'il ignore, il voit, au prix souvent de sa propre vue, ce qu'il n'a ni vu ni vécu. Ainsi Démodo-
cos, l'aéde aveugle des Phéaciens, chante a la demande et en présence d'Ulysse l'épisode du
cheval de Toie. «Démodocos, entre tous les mortels je te salue ! / La Muse, enfant de Zeus, a du
t'instruire, ou Apollon ; / tu chantes avec un grand art le sort des Grecs, / tout ce qu'ont fait,
subi et souffert les Argiens, / comme un qui l'eut vécu (pareon), ou tout au moins appris d'un

autre ! (Gkousas)) / Mais, changeant de sujet, chante ['histoire du cheval*”...»

Diese Stelle der Odyssee hat eine besondere Bedeutung. Hier sieht Hanna Arendt eine Art Anfang

364 Odyssée, VIII, 487-492: « comme un qui eut été présent », avec la distinction de l'oeil et de l'oreille. Ce passage
pourrait figurer le tout premier récit historien (Ulysse, entendant évoque ses propes exploits a la troisieme personne
— comme sil était mort -, ne peut d'ailleurs retenir ses pleurs), a ceci pres que l'aéde n'est pas un «voyeury», mais un
«voyanty

189



der Historie als Kategorie: ,, What had been sheer occurrences now became history “**. Sie betrach-
tet diese Stelle als paradigmatisch fiir Geschichte und Poesie. Dazu Arendt: ,,the reconciliation
with reality, catharsis (purification), which according to Aristotle was the essence of tragedy, and,
according to Hegel, was the ultimate purpose of history, came about through the tears of remem-

brance’”®. Hartog schliesst sich Arendts Argumentations an und erklart:

Indeed, we witness the first telling of the event (which constitutes it as such): the first making
of history. With this peculiarity: the very presence of Odysseus proves that “it” really took
place. This is an unprecedented configuration, or even an anomaly, since in the epic the truth of
the bard's words depended completely and only on the authority of the Muse — both inspiration

and guarantor’”.

Es handelt sich zweifellos um eine sehr interessante Stelle. Ich wiirde sie aber nicht als Anfang der
Geschichtsschreibung bezeichnen, sondern als eine Art “Inszenierung”, die dem entspricht, was
man aus einer modernen Perspektive als Geschichtsschreibung verstehen kann. Das aber hat mit
Herodots Verstdndnis von Geschichte Nichts zu tun. Was der Stelle einen besonderen Charakter
gibt, ist die Stellung des Odysseus als Zeuge, der die Geschichte bestitigen kann. Das zeigt eine
Verschiebung in der Autoritit oder Beglaubigung der Erzdhlung, die sonst immer die Muse
vornimmt, man muss aber deutlich anmerken, diese Verschiebung gilt nur, weil es sich um eine
Geschichte innerhalb der Haupterzdhlung handelt, die dazu fiir den Leser oder die Zuhorer (ich
meine hier die Zuhdrer von Homer, nicht von Demodocos) bekannt sein soll. Diese Tatsache ni-

velliert die oben erwéhnte Verschiebung.

365 Arendt, H., Between Past and Future (New York, 1954), S. 45.
366 Ebd. 365.
367 Hartog, F., The Invention of History, in: History and Theory, Vol. 39, No 3, S. 384-395, S. 389.

190



Die Stellung der Musen und die Stimme des Erzéhlers unterliegen einer komplexen Entwicklung

bei Hesiod. Dazu Hartog:

La structure duelle premiere/deuxieme personne (Muse/aéde) se brise en effet pour faire place
a la troisieme personne. « Chantons les Muses » - ainsi s'ouvre le prologue de la Théogonie - «
Elles... »(suit une évocation de leurs cheeurs et de leurs chants sur la montagne de I'Hélicon), «
Ce sont elles qui a Hésiode, un jour, apprirent un beau chant [...] Et voici les premiers mots
qu'elles m'adressent, les déesses Muses de ['Olympe, filles de Zeus qui tient l'egide »
(Theogonie, 1,4). [...] Dans ce prologue (d’interprétation difficile), nous retiendrons, en tout
cas, cet appel a la troisieme personne, qui vient mettre a distance les Muses (elles et non plus
vous), mais aussi le poéte (il et non plus je), tout en conduisant a le nommer par son nom
propre, donc a le mettre en cette place non encore clairement dessinée ou occupée, celle
l'auteur. Plus exactement, entre les Muses et Hésiode semble s instaurer une relation de maitre
a éleve (édidaxan): elles ne sont pas seulement celles qui disent, mais celles qui enseignent:

transmettant quelque chose comme un savoir’*®,

Was man am deutlichsten beim Prooimion Herodots beobachten kann, ist, dass die Musen als Auto-
ritdtsgaranten verschwunden sind. Man kann sich dann aber fragen, wer jetzt sprechen darf und mit

welcher Autoritit. Dazu Hartog:

Non plus les Muses, mais ['histor, ou plutot l'historie, qui vient occuper la place que la structure
épique leur réservait. « Partout présentes, vous savez tout (iste) », proclamait I'lliade (1I, 485-

486). Déesses, elles voient ou savent tout, les mortels entendent une rumeur, mais ne voient pas.

368 Hartog, F., Le mirroir de Herodot, S. X11, XIII.

191



L'historien, lui, doit construire sa place de savoir, grdce a I'histoire, qui est peut-étre d'abord un

substitut a cette vision divine par définition absente®”.

Ich glaube nicht dass die Geschichtsschreibung einen Ersatz der Musen darstellt. Es handelt sich
mehr um einen neuen Diskurs, wo jede Stellungnahme bewiesen werden muss und was behauptet,
wird Produkt einer Erkundung sein soll, das heil3t, ein Diskurs wo die subjektive Haltung des Er-
zahlers nicht mehr entscheidend fiir die Erzdhlung ist. Es entsteht aber dadurch die Frage, wie man
etwas erzéhlen kann, das man nicht selber erlebt hat: Aus welcher Perspektive kann man Etwas zei-
gen, das man selber nicht direkt kennt oder welche Position der Verfasser solcher Erzdhlungen

iiberhaupt einnehmen kann. Dazu Hartog:

Si l'on renonce a l'ancien partage initial des roles qui réglait la prise de parole, ne s'offre que la
troisieme personne : il et non plus je, mais sous la forme d'un nom propre. Hérodote : premier
mot de la premieére phrase, lancé au génitif (a la différence du je épique disposé au datif), comme
maniere d' estampiller ce qui lui revient en propre, de signer, tel l'artisan, son ouvre, sinon déja

de marquer son territoire ; bref de se produire (présenter) comme auteur®” .

Welche Bedeutung hat diese dritte Person? Welche Stellung hat der Autor, der hinter dieser Dritten
Person steht? Sollte man aus diese Stelle schlief3en, dass Herodot als Autor nicht direkt in die Er-
zahlung eingreift, seine Meinung dullert oder die Stellung des iorop als Richter liberhaupt nicht
antritt? Nein, das ist nicht der Fall: Herodot greift entschieden ein wenn er sich von einem Element

der Erzdhlung distanzieren will oder wenn er seine Meinung duflern will. Das erste Beispiel zeigt

369 Ebd. 368, S. XIIL
370 Ebd. 369.

192



sich in I,5. Nachdem er die verschiedenen Versionen iiber den mythologischen Ursprung der Feind-
schaft zwischen Hellenen und Barbaren zeigt, kommt er zu Wort und sagt: ,,éyw de “ ich aber. Hier
zeigt sich Herodot als kritische Instanz, der seine Meinung nicht scheu sondern deutlich priasen-
tieren will. Das Besonderes ist, dass diese Meinung (doéa) nicht einfach so geduBert wird, sondern
man versucht sie zu begriinden. Hier kommt man zu einem Bruch mit der Vergangenheit. In dem
Moment, wo Herodot sagt: " Eyaw ¢ mepl uev todtwmv odk Epyouat épéwv,d¢ obTtws 1 AAAMGS KwS
tabTa épévero OV 8¢ olda abToc mpdTov vrdplavia ddixwy &pywv éc tovc "Elnvac” (1, 5, 3), zeigt
sich n. m. E. der Beginn der Geschichtsschreibung als Tatigkeit. Hier wird eine Erkundung
vorgestellt, die mittels der Autopsie, der Befragung, des Forschen tiber Etwas erzéhlt, dazu Stellung
nimmt und urteilt aber nur auf Grund dieses methodologischen Prozesses. Ein andere Stelle, wo
Herodot als Autor deutlich hervorkommit, ist in Buch VII, 152,3. Er berichtet {iber eine mogliches
Freundschaftsbiindnis zwischen den Argeier und Xerxes. Herodot will sich nicht festlegen, indem er
sagt: ,,ich will dariiber keine andere Meinung dullern als die, die die Argeier selbst erzdhlen* (VII,
152,2). Dann kommt wieder der Autor hervor mit dem gleichen Ausdruck wie in I,5: ,,éym d¢ ““. Hier

stellt Herodot die Methode seiner Erkundung wie folgt da:

"gyad 0¢ dpeidw Aéyery Ta Aeydueva, meibeobol ye uev o maviamaotv 6@eilw, Kai 1ot TodTo TO EmOG
Erérw & mavra <tov> Aoyov" (Doch es ist meine Pflicht, alles wiederzugeben, was erzéhlt wird.
Freilich brauche ich nicht alles zu glauben. Die hier gedufBerte Auffassung gilt fiir mein ganzes

Geschichtswerk’™).

Hier zeigt sich die wirkliche Trennung zwischen Hekataios und Herodot. Hekataios erzihlt nur, was

371 Deutsche Ubersetzung Josef Feix. (Ich werde in dieser Arbeit immer nach dieser Ubersetzung zitieren).

193


http://web.visu.uni-saarland.de/wiki_philologie/index.php/%CE%9B%CE%AD%CE%B3%CE%B5%CE%B9%CE%BD
http://web.visu.uni-saarland.de/wiki_philologie/index.php/%CE%A0%CE%B5%CE%AF%CE%B8%CE%B5%CF%83%CE%B8%CE%B1%CE%B9
http://web.visu.uni-saarland.de/wiki_philologie/index.php/%CE%9B%CE%B5%CE%B3%CF%8C%CE%BC%CE%B5%CE%BD%CE%BF%CE%BD_/_%CE%BB%CE%B5%CF%87%CE%B8%CE%AD%CE%BD

fiir ithn stimmt, das was er fiir richtig hilt. Dagegen erzdhlt Herodot sogar das, woran er nicht selber
glaubt und was von jemand anderen behauptet wird. Es zeigt die verschiedenen Versionen eines
Tates ohne seine eigene Meinung dariiber duflern zu miissen. Das kann man an den folgenden
Stellen in der Historien bestitigen: II, 123, 1: "Toiot uév vov Or Aiyorticov Aeyouévoiar ypaoBw
O0teq ta 010070 MOOVA E0Ti® EUOLOE TTapa. TavTa. [TOV] Adyov UIoKeEITOn OTL TO. AEYOUEVO. DTT EKATTWV
arofj ypapow"” (Wem an diesem Bericht der Agypter glauben will, soll es tun. Ich habe bei der
ganzen Darstellung nur die Absicht, alles das niederzuschreiben, was man mir jeweils mitgeteilt
hat).

Der Autor macht sich zum Diener der Erzdhlung, deren Ziel die Mneme (uvrun), das sich Erinnern
ist. Das zeigt eine Stirke, die einzigartig ist. Er muss sich nicht immer fiir eine Quelle entscheiden
wie Thukydides. Er muss nicht nach einer Wahrheit suchen. Er stellt die Erkundung dar und was
wahrhaftig an der Sache ist, findet man nicht in der Erzdhlung sondern in der Methodologie, die
dahinter steckt. Dieser erste Genitiv Hpooorov Alikapvnooéog ist ein Beweis fiir Herodots Respekt
beziiglich seines eigenen Werkes. Ein Bruch mit der Vergangenheit. Eine Zuriickhaltung, aber kein
sich Verstecken. Eine Demonstration der Stirke, die leider als Einstellung verloren ging, weil man
spater geglaubt hat, dass nur der Autor die Wahrheit erzéhlt, der seine Meinung stets duf3ert, was
von Thukydides bis heute nicht stimmt.

Der zweite Begriff in diesem Prooimion, ioroping darooelis, entspricht dem Inhalt des Werkes. Ich
habe schon im ersten Teil dieser Arbeit den Begriff ioropia in der Interpretation von Snell beschrie-
ben. Was ich jetzt untersuchen will, ist die Stellung von Herodot als iorop und seine Bedeutung fiir
die Darstellung seiner Erkundung. Wir haben schon bei Homer gesehen, wie er den Begriff iorop
als Zeuge und als Richter, der urteilt, anwendet. Er bezieht diesen Begriff auf die Figur von Aga-
memnon. Die Validitit der Aussagen hingen von der Macht des Darstellers ab. Es sind entweder die

Musen, die die Wahrheit absegnen oder die Macht der Darstellers (besonders in der Epik). Sogar bei

194



Hekataios haben wir schon gesehen, dass er sich selber zum Richter macht, der iiber die Wahrhaf-
tigkeit der Aussagen entscheidet. Diese Richterfigur bei Hekataios oder sogar die von Agamemnon
unterscheidet sich grundsitzlich von dem iozop als Richterfigur bei Herodot. Bei ihm steht nicht die
Person als Garantie oder Macht, die dem Erzdhlten Validitdt verschafft. Bei Herodot ist es die Me-
thode selbst, die Information zusammenstellt und als Erkundung prisentiert. Diese Erkundung
strebt aber nach keinem Anspruch auf Wahrheit. Sie limitiert sich selbst, sie grenzt sich selbst an,
das was man gesehen, gehort, oder erfahren hat auf den Tisch zu legen. Erst bei Thukydides kommt
ein explizites Streben nach Wahrheit, das von Vielen als der Anfang der kritischen Geschichts-
schreibung betrachtet wird. Es werden n. m. E. bei Thukydides die vielen Stellen iibersehen, wo er
selber dichtet, wie in den von ithm als ,,treu‘ vorgestellten direkten Reden. Der herodoteische igrop
ist ein aktiver Sammler von Auskiinften. Was Herodots Erkundung so besonders macht, ist, wie er
diese Quellen behandelt. Er stellt oft verschiedene Quellen zu einem bestimmten Thema dar. Oft
gibt er dazu seine Meinung und sagt, welche Quelle er bevorzugt, wie in dem folgender Stelle: 111,
9, 2 : "obtog uév 6 mbavarepog TV Adywyv eipnrai, Jei 6¢ Kai OV fooov mbavov, énsl ye O Aéyetou
pnBivon” (Das scheint mir der glaubwiirdigste Bericht zu sein. Ich muss aber auch den unwahr-
scheinlicheren erzihlen, da man ihn ja auch mitteilt)*’?. Dazu Schadewaldt: ,,Aber er unterdriickt
nicht die eine Version zugunsten der anderen, wie das spéter Thukydides tun wird, der immer nur
eine gibt“*”*. Man kann sich fragen, welche Methodologie am besten dem Erkundigten dient. Ohne
Zweifel ist die akkurate Untersuchung von Thukydides priziser als die vom Herodot. Er untersucht,
was in seiner Zeit, an seinem Ort geschehen ist. Als Methode aber, finde ich die iotopin von Hero-
dot, nicht in der Wahrhaftigkeit ihrer Inhalte, sondern in ihre methodologischen Struktur, viel

reicher als die von Thukydides, zumindest in ihrem literarischen Aspekt. Bei Herodot wird der

372 Dazu Rosler: ,,The obligation 'to say what is said' even when it is not credible is thus one of the essential principles
of the concept underlying the composition of the Histories. Réosler, W., The Histories and writing, in: Brill's
Companion to Herodotus, S. 91.

373 Schadewaldt, W., Die Anfange der Geschichtsschreibung bei den Griechen, S. 112.

195



Zuhorer oder Leser gefordert Entscheidungen zu treffen. Das sieht man am folgenden Beispiel:

I1, 146, 1: "Tobtwv @V dupotépwv mépeott ypdobor toioi Tic meioeton Asyovuévoior udliov” (As of
these two [Dionysos and Pan], people can make use of the version which they will find more
convincing)*™. Der Zuhorer oder Leser nimmt eine aktive Rolle ein und muss entscheiden wenn
Herodot an einer gewissen Stelle die Wahrhaftigkeit der Quelle nicht bestitigen kann. Es zeigt sich
auch eine Relativierung der Wahrheit die abhingig von der Perspektive sein kann von der sie be-
trachtet wird und deswegen in unterschiedlichen Weisen interpretiert werden kann. Das was Hero-
dot unter Aéyerv ta Aeyouevo. selbst anstrebt ist ein Beweis fiir die Strukturierung seiner Arbeit. Seine
Methode ist so konsequent dass er sogar wiedergibt, was er als Zweifelhaft empfindet. Dazu Rosler:
When, at an advanced age, he decided to give to his store of knowledge an existence independent of
his own, anything omitted would be consigned to oblivion. Even where Herodotus himself was
doubtful, someone else might still, as he put it, 'make use of it' (ypaorar)*”. Die Distanzierung zu
Thukydides bezieht sich nicht nur auf den Inhalt sondern auch auf die Form. Thukydides benutzt
das Wort iotopin nicht. Er schreibt in 1.1,1 ,,Thukydides von Athen hat den Krieg der Peloponnesier
und der Athener ... aufgeschrieben” (Qovxvoiong Cvvéyape) oder spiter bei 1,97,2; benutzt
ovyypapede fiir Geschichtsschreiber’’®. Zusammenfassend, was Herodots Methodik einzigartig
macht, ist die Moglichkeit, unterschiedliche Betrachtungen zusammenzustellen, eine Art von Ver-
stehen, die fiir seine Zeit ganz neu war und n. m. E. viel moderner bleibt als die so genannten kri-

tischen Stromungen, die versuchen im Detail darzustellen ,,was wirklich geschehen ist®.

374 Zitiert bei Rosler, W., The Histories and Writing, in: Brill's Companion to Herodotus, S. 91.

375 Ebd. 374.

376 "It is not that Thukydides decline to inquire - quite the contrary; but he put his work in the category of 'setting in
writing' (suggraphein ovyypogerv). ... The verb means "to take note" "put into writing", or in a more technical
sense, "to write a legal document, a contract". Later, when history will be a genre, suggraphein and suggrapheus
[ovyypopeds] (scriptor in latin) will come to mean historical writing an the historian However, neither suggrapheus
nor scriptor ever refers to historians alone (that is to say, as a distinct vocation): the historian is, rather, a writer
practicing a certain kind of writing. But for Thukydides, a historian of the present, to say that he suggraphei is to
say that he reports what has just happened from up close, what is in fact still going on. He does not write the history
of the war but rather puts the war into writing, baptizing forever these thirty years of hostilities as the
Peloponnesian War". B. Cassin, E. Apter, J. Lezra, M. Wood, (hrsg.), Dictionary of Untranslatables: A
Philosophical Lexicon, S. 441.

196


http://web.visu.uni-saarland.de/wiki_philologie/index.php/%CE%9B%CE%B5%CE%B3%CF%8C%CE%BC%CE%B5%CE%BD%CE%BF%CE%BD_/_%CE%BB%CE%B5%CF%87%CE%B8%CE%AD%CE%BD
http://web.visu.uni-saarland.de/wiki_philologie/index.php/%CE%9B%CE%AD%CE%B3%CE%B5%CE%B9%CE%BD

Der zweite Terminus, die amooelig, steht unter kontroverser Diskussion, die mit der Erscheinung

des Werkes zu tun hat. Dazu Bakker:

Histories apodexis is usually rendered with such expressions as 'publication of research' or
'public exposition of an inquiry'. It remains to be seen, however, whether these translations are of
much help. 'Publication’ is no less culturally determined concept than 'history' or 'research', and
we may ask what it might have meant for Herodotus' work to have been 'published' in its original
intellectual context. The notion of publication, in fact, becomes increasingly important in recent
research, suggesting that the old controversy between the analytic and the unitarian approach has
never been really resolved. Exactly what is being 'published’ according to his phrase: an
ethnographical core or the work as we have it? And what does 'published’ mean? Does apodexis

apply to the work as a whole or to the oral delivery of its parts?’”.

Bakker prisentiert zwei Positionen, die diesen ungeldsten Disput vertreten, die von Thomas®” und

von Nagy*”. Dazu Bakker:

The idea of Herodotus presenting his work orally, for which there is some ancient anecdotal
evidence,*® has been entertained in particular by Rosaling Thomas, who has sought to locate
Herodotus' work in the world of early scientific discourse as is evidenced by the mode of
presentation of many of the treatises in the Hippocratic corpus. Herodotus' work, especially the
Egyptian logos, she argues, displays the same agonistic and combative tone that G. E. R. Lloyd

signals in the early Hippocratic writes and that must go back to sessions at which knowledge was

377 Bakker, E. J., The making of history: Herodotus' Histories Apodexis, in: Brill's Companion to Herodotus, Leiden:
2002, S. 8.

378 Thomas, R., Performance and Written Publication in Herodotus and the Sophistic Generation, in: Vermittlung und
Tradierung von Wissen in der griechischen Kultur, Script-Oralia 61, Tiibingen:1993, S. 225-244.
Thomas, R., Herodotus in Context: Ethnographie, Science and the Art of Persuasion, Cambridge: 2000.

379 Nagy, G., Herodotus the Logos, in : Herodotus and the Invention of History, Arethusa 20, Buffalo: 1987, S. 175-84.

380 Lucian, E., Herodotus 1 (on Herodotus performing at the Olympic Games).

197



transmitted, and contested, orally.

Thomas' notion of the publication of Herodotean historie envisages oral presentation and
reception of ideas, while explicitly allowing for the existence of written texts. Such a blend of the
spoken and the written is the realm of rhetorical epideixis. According to a recent account, this
term denotes 'the displaying or revealing (orally) of what was already in existence beforehand' —
that is, the discourse written’®!. This idea of 'display’ is for Thomas very close to Herodotus'
apode(i)xis, which she conceives of as the kind of proof characteristic of the sophistic and
rhetorical milieu of the end of the fifth century: the emphatic assertation and demonstration of

one's own historie 'research’ conducted in competition with others®.

Thomas spekuliert, wie viele von ihre analytischen Kollegen, mit der miindlichen Verdffentlichung
des Textes in Wettbewerben, oder in der Form von Lesungen. Sie setzt die Existenz von anderen
Texte voraus, die das Werk oder die Lesungen von Herodot verbessern sollten. Problematisch ist

aber der Gebrauch der Prifixe apo- und epi-, die eine unterschiedliche Bedeutung haben. Dazu

Bakker:

The examples of epi-deik and apo-deik reveal a further difference, which will prove important
for the meaning of apodexis in the Proem. The object of epideixis is always shown as is: it
existed before it was shown or displayed and is not changed or modified by it. Zeus shows his
face to Heracles (2.42.2) or Atossa her breast to Democedes (3.135.2) in acts of epideixis that
leave the objects shown unaffected. What is 'shown' in act denoted by apo-deik, by contrast, is
always changed in the act, and may not even have existed before. Apodeiknunai is 'proving’ that
the person or thing 'pointed at' is different from what he or she was before; thus the verb

frequently means 'assign a specific function'. 'appoint’, and Herodotus expresses the healing of

381 Jones, W. H. S., Hippocrates, Vol. II, Loeb Classical Library, Cambridge and Amsterdam: 1923, S. 191.
382 Ebd. 377, S. 9.

198



Darius' foot by Democedes as 'he proved him to be healthy' (hugiea min eonta apedexe, 3.130.3;

of 3.134.1).

Hier ist fiir mich klar zu sehen, dass apodexis in Herodots Prooimion nicht die Funktion hat, etwas
zu widerlegen (kein élevyoc im Sinne von Sokrates) sondern etwas (Neues) zeigen zu wollen. Dazu

Bakker:

Historie, then, is not merely 'research’, nor is apodexis merely its "publication’ or 'presentation’;
apodexis, as we see it develop in the course of the Histories, appears to be, rather, the enactment
of an accomplishment. Within the framework of the Histories and the historical reality that it
evokes, historie, is what makes apodexis possible, either in the form of opinions presented by
historical personalities or as a matter of accomplishment on the part of agents in the historical

process: the great achievements of the past that become an apodexis specifically in the context of

Herodotus' History™.

Bakker versteht die apodexis als eine Errungenschaft, als ein Zustandebringen einer Erkundung. In
diesem Sinne finde ich liegt er richtig. Die Fokussierung auf die Art, in der die Erkundung darge-
stellt wurde, bringt nicht viel Klarheit, da, wie ich schon friiher erkldrt habe, die Quellen, die das

beweisen wollen, alles anderes als vertrauenswiirdig erscheinen.

Die zweite Position, die Bakker zeigt, ist die von Nagy. Dazu Bakker:

383 Ebd. 377, S. 22.
384 Ebd. 377, S. 29.

199



Nagy characterizes Herodotus' work as 'the product of conventions in an oral tradition of prose.
In this account, apodexis is not 'proof or 'display'. Nor a one-time event, a display lecture or
epidexis, but a 'public presentation', a performance, a link in a chain of transmission starting with
the events in the past and ending with the public exposition of Herodotus' historie. [...] For
Nagy, there is a relation between the achievements of the past and Herodotus' apodexis in the
present: 'performing a deed is the equivalence of publicly displaying a deed because it is
ultimately being publicly displayed by the History of Herodotus. Apodexis, then, according to
Nagy, is the proclamation of kleos in an ongoing oral tradition as against the insistence on proof,

display, and personal achievement that is inherent in Thomas' account of terms?*.

Beide Positionen konzentrieren sich auf die performativen Art der Darstellung, das heif3t, die miind-
liche Performance (,,oral delivery*) des Werkes. Ich finde, dass Nagy richtig liegt in seiner Be-
trachtung der Darstellung, als xléog verstanden, mit der Wunsch dass dieser xAéog nicht verloren
geht. Ich empfinde aber die Darstellung als einen Teil des Erkundungsprozesses. Der Sinn der Er-
kundung ist die Darstellung, das Weitergeben des Erkundigten. Was die Erkundung als Ziel hat,
kann sich nur durch seine Darstellung manifestieren. Es ist selbstverstdndlich moglich, dass Teile
seines Werkes in miindlicher Form dargestellt wurde. Die Schriftlichkeit war zu seiner Zeit noch
nicht etabliert. Auch die GroBBe des Werkes stellt ein Problem dar. Dazu Hose: ,,Man hat ausge-
rechnet, dass in der Antike fiir ihn Papyrusblitter in einer Gesamtldnge von 100 Meter erforderlich
waren. Diese mussten wiederum auf etwa 15 bis 20 Rollen verteilt werden, um {iberhaupt eine
praktikable Lektiire zu erlauben‘*®, Wir wissen sehr wenig iiber den Entstehungsprozess des Wer-
kes. Wichtig ist der Wille Herodots seine Erkundung zu verdffentlichen und das Ziel derselben der
Welt zu zeigen. Hier ist ein Autor, der sich nicht nur liber ein Thema erkundigen mdchte sondern

sein Werk explizit der Offentlichkeit geben will. Dazu Erbse: ,,Mit dem Ergebnis der Erkundung

385 Ebd. 377, S. 10-11.
386 Hose, M., Am Anfang war die Liige? Herodot, der »Vater der Geschichtsschreibung«, S. 160.

200



wird das Erkunden selbst vorgezeigt; denn das Nachfragen manifestiert sich im Resultat und nur
hl er“387.

Mitten in dieser ersten Kenntnisnahme des ersten Elements, welches den Inhalt des Werkes be-

schreibt, steh das Demonstrativ Pronomen 7jde. Bakker beschreibt es wie folgt:

This pronoun, as it is used in narrative, is often treated, without much overt discussion, as the
cataphoric pronoun that points ahead to what follows in the text. This would imply that
Herodotus himself, in the act of writing, is the deictic center of the Proem. 'what follows (i.e.,
what I have before me) is the histories apodexis of Herodotus of Halicarnassus', or 'the
histories apodexis of Herodotus of Halicarnassus is as follows' Such a discourse-internal
function of hede, however, does not exhaust the possibilities of this demonstrative; indeed, the
cataphoric use of hede is not even it primary function. When used in interactive discourse con-
texts, the proper locus of this proximal deictic element, hede,is typically discourse-external,
either marking something as close to the speaker and the hearer, or referring to the discourse

itself, even to the speaker himself in the act of uttering it**® .

Hier zeigt Bakker, wie Herodot den Leser oder Zuhdrer in die Situation miteinbezieht. Der Zu-
horer/Leser entspricht dem deixistische Zentrum der ioroping anddelic #oe. Er steht vor Herodots
Erkundung. Den ersten Hinweis, worliber es in der Erkundung geht, gibt Herodot wie folgt: "¢

unte o yevouevo, 6 avipamwv 1@ ypove ééitnlo yévnron”.

In dem ersten Teil, ta yevoueva é¢ avOpanwv, erklart Herodot, wortiiber er hier erzdhlen will: ,,vom

387 Erbse, H., Der erste Satz im Werke Herodots, S. 219.
388 Bakker, E. J., The making of history: Herodotus' Histories Apodexis, in: Brill's Companion to Herodotus, Leiden:
2002, S. 30.

201



Menschenwerk wird man erfahren‘**. Wichtig aber ist die Abgrenzung dagegen, woriiber nicht er-
zahlt wird. Das hat eine grofle Bedeutung fiir die Einzigartigkeit seines Diskurses. Er zeigt einen
Bruch mit der bisherigen Tradition angefangen bei den Epikern bis zu den Logographen und sogar
mit Hekataios. Herodot wird iiber menschliche Werke erzédhlen, nicht iiber Mythologie oder Genea-
logien. Das ist etwas, was aus unserer Perspektive trivial klingen mag, aber auf der diskursiven
Ebene, entspricht es einer neuen Einstellung in der Darstellung der Erzéhlung. Wir haben schon die
Dialoge zwischen dem Autor und den Musen in der Epik gesehen und kommentiert, dazu kommt
die stindige Interaktion zwischen Menschen und Gottern. Jetzt will Herodot nur vom Menschen
und Menschenwerken erzdhlen. Kein Autor hat vor ihm eine so deutliche Aussage gemacht. Sogar
die Logographen, die die Urspriinge der eigenen Stddte zu beschreiben anstrebten, hielten in ihren
historischen Erzdhlungen immer mythologischen Elemente fiir ein Teil dieser Erzdahlungen. Man
muss aber nicht bei Herodot einen Art ,.entweder - oder® von Gedanke nicht erwarten. Die Einteil-
nahme der Gotter an das Menschlichen Geschehen kann an vielen Stellen festgestellt werden (z. B.
in I, 87 wo Kroisos vor der Scheiterhaufen an Apollon appelliert und plétzlich der Regen ihn vor
dem Sterben rettet, oder in VII, 17 wo Artabanos die gleiche Figur im Traum erscheint, die vorher
Xerxes zum Zug gegen die Hellenen befohlen hat und ihm sagt: ,,Du also bist der Mann, der Xerxes
mit allen Kréften davon abrit, gegen Griechenland zu ziehen, als ob du dich um ihn sorgest. Aber
das soll dir weder kiinftig noch jetzt ungestraft hingehen, abwenden zu wollen, was geschehen
muss‘), was den schwellenartigen Charakter des Werkes einmal noch bestitigt. Man kann sogar
mehr behaupten: Herodot zeigt eine archaische Form der Gottergestaltung, in der das Schicksal

oder die Moiren uber den Gotter stehen:

Selbst ein Gott kann dem bestimmten Schicksal nicht entgehen. Kroisos hat den Frevel seines

389 Ebd. 387, S. 213.

202



Vorfahren im fiinften Glied gebiiit, der ihm Dienst der Herakliden stand, auf den Rat eines
arglistigen Weibes seinen Herr ermordete und dessen Ehrenstelle einnahm, die ihm keineswegs
zukam. Apollo Loxias wiinschte, dass das Leid der Sarder erst auf die Nachkommen des Kroisos
kidme und nicht auf ihn selbst. Aber er vermochte das Schicksal nicht aufzuhalten. Was die
Schicksalsgottinen zugestanden, das hat er Kroisos zuliebe auch wahr gemacht. Drei Jahre hat er
den Fall von Sardes hinausgeschoben, und Kroisos soll nun wissen, dass er um diese drei Jahre

spéter ein Gefangener geworden ist, als ihm bestimmt war*®”.

Wenn Herodot sein Ziel so deutlich verfehlt hat, warum soll seine Haltung so wichtig fiir das Ver-
standnis des Werkes sein? Weil es seinen Willen zeigt, etwas aus einer neuen Perspektive zu er-
zahlen und wichtiger noch, weil sie als Beweis steht dafiir, dass die Bedingungen der Moglichkeit
eines solchen Diskurses zu diesem Zeitpunkt moglich waren. Das entspricht dem mehrmals er-
wihnten historischen a priori. Es ist bei Herodot zu einem Punkt gekommen in der Entwicklung
nicht nur der Literaturwissenschaft, sondern auch der Gesellschaft, wo die Menschen iiber die Men-
schen schreiben konnen oder zumindest das wollen konnen. Man sollte mich hier nicht falsch ver-
stehen. Herodot vertretet keine Asebie. Dazu Erbse: ,,Die Welt ist fiir Herodot ein Kosmos, zusam-
mengehalten von einer gottlichen Regierung, die Stérungen der Ordnung regelméBig wieder besei-
tigt. Diesen anaximandrischen Gedanken des immanent im Geschehen sich vollziehenden Aus-
gleichs findet Herodot in allen LebensduBerungen dieser Welt“**!. Ohne die Gotter zu verneinen,
verschiebt sich das Schwergewicht der Erzédhlung von den Géttern auf die Menschenbetrachtung
und das ist n. m. E. etwas Bedeutsames, was es vor Herodot nicht gab und das er als ersten, wenn

auf verfehlten Vorsatz, anstrebt®?.

390 Herodot, Historien, 1, 91.

391 Erbse, H., Uber Herodots Kroisoslogos®, S. 191.

392 Dazu ein Kommentar von Regenbogen: ,,.Der beriihmte Satz, dass der Mensch und seine Vernunft das Maf3 aller
Dinge sei, ist von den Vertretern des ionischen Geistes lange vorher praktisch geiibt worden, ehe er theoretisch
formuliert ward. So lockern sich allgemach, aber unaufhaltsam hier zuerst die Bindungen, die Religion und Sitte um
den Hellenen zu schlingen pflegten: lange bevor der Gedanke daran im Mutterlande Fuf3 fassen konnte. Der Mensch

203



Der zweite Teil, "t@ ypove élitnia yévhrar”, bringt mir einen anderen Begriff zu untersuchen: die
Zeit. Hier wird der Zweck der Erzdhlung beschrieben, dass diese Menschenwerke im Laufe der Zeit
nicht in Vergessenheit geraten. Im Gegensatz zum ersten Teil dieser Phrase sehe ich hier Herodot
nicht als Innovator der einen neuen Begriff im Spiel bringt, sondern eine klare Anlehnung an einen
der vorsokratischen Denker aus Ionien: Anaximander aus Milet. Er beschreibt in seinem einzigen
erhaltenen Fragment (der dazu der ersten schriftlich erhaltenen philosophischen Zitat entspricht)
die Bedeutung der Zeit wie folgt dar: ,,[Werden und Vergehen der Dinge sind verkniipft] gemil3
dem unerlésslichen Muss: Denn sie gewihren einander gebiihrendes Recht und Vergeltung fiir das
Unrecht in der Ordnung der Zeit“***. Die Zeit wird hier als Ordnung beschrieben, in der der Prozess
des Werdens und Vergehens geschieht. Buchheim beschreibt einen anderen Aspekt des Begriffs Zeit
wie folgt: ,,Sie ist die Ordnung, dass alles erst Zeit zur Reifung und bis zu gewisser Selbststindig-
keit braucht, bevor es nach auBien tritt und so aber selbst der Auszehrung ausgeliefert wird***.
Diese Betrachtung der Zeit werden wir spéter bei I, 5 in Bezug auf die Beschreibung von groflen

und kleinen Stidte sehen®”

. Die Zeit dandert alles. Sie ldsst alles verwelken, alles gerdt durch sie in
Vergessenheit. Es ist die Zeit aber auch, die die menschlichen Taten, die Werken der Menschen
erhalten kann. Hier sieht man, wie das Werk von Herodot auch einen Bezug auf die Zukunft bein-
haltet. Damit die Menschenwerke nicht in Vergessenheit geraten, will Herodot seine Erkundung
darstellen. Damals baten die Epiker die Musen, dass die Taten der Helden im Gedéichtnis erhalten

blieben. Dazu Schadewaldt: ,,So ist es das Amt des Dichters, im Kampf gegen Chronos dem

Vergessen zu wehren und das Gedichtnis zu wahren. Und nun ist es der Historiker, der das tiber-

als Wisser, Erkenner, Deuter von Welt und Leben, von Dingen und Menschen, steht als der Einzelne der Gesamtheit
gegeniiber” Regenbogen, O., Herodot und seinem Werk, S. 62

393 (Anaximander, Frg. 1) Ubersetzung: Thomas Buchheim.

394 Buchheim, T., die Vorsokratiker, S. 71.

395 ,,ich habe ja deshalb grofie und kleine Stddte der Menschen aufgesucht. Denn Stédte, die frither grofl waren, sind
groftenteils klein geworden; und die zu meiner Zeit méchtig waren, sind frither unbedeutend gewesen. Ich weil,
menschliche Grofe hat keineswegs Bestand; so will ich denn in gleicher Weise die Schicksale beider behandeln®
(Herodot, Historien, 1, 5, 4).

204



nimmt, wie hier von Herodot gesagt wird, in aller Einfachheit und Deutlichkeit“*°. Ich finde der
Inhalt dieses Kommentars richtig, jedoch beschreibt Schadewaldt Herodots Leistung aus einer
modernen Perspektive. Herodot tritt nicht als Historiker auf. Was er macht, wird spiter als Historie
betrachtet. Was Herodot zeigt, ist eine neue Einstellung, die versucht aus der Sachlichkeit der Er-
kundung die Menschenwerke zu bewahren. Es geht nicht um einen Kampf gegen Chronos, sondern
die Zeit wird als Ordnung verstanden, unter der sich alles verdndert aber unter der auch alles wird.
Wie Anaximander es deutlich zeigt, dient die Zeit als Einrahmung in der alle Prozesse, auch die
ethischen stattfinden. Herodot steht in den Worten von Schadewaldt ,,als Wahrer der uviun®. Der
Dichter (Homer, Hesiod) appelliert an die Musen um Hilfe, um die Taten der Heroen im Gedéchtnis
zu halten. Er hofft auf diese Hilfe und braucht es dazu, weil die Musen die Garantinnen der Wahr-
heit sind. Er hat selbst keine Methode nach der Wahrheit zu suchen. Herodot seinerseits, schafft mit
der iotoping dmooecic, der Darstellung seiner Erkundung, die Rettung der Menschenwerke vor der
Vergessenheit (die durch die Zeit bewirkt wird). Hier sieht man ganz deutlich, wie Herodot den
Dichter iibertrifft, indem er selbst, mit der Hilfe seiner eigenen Methode, eine Erkundung produ-
ziert, die weiter vermittelt werden kann und dazu dient, in der Ordnung der Zeit, Menschenwerke

vor dem Vergessen zu bewahren. Dazu wird jegliche gottliche Hilfe abgelehnt.

Jetzt komme ich zur Untersuchung des néchsten Teils und der nichsten Begriffe: "unre épyo ueydia
1€ kol Oowuoota, ta uev "Ellnot, 1o 0¢ Papfapoiot drodeybévra, driéa yévnron”. Was sind genau
diese épya ueyaia te kai Bwuaotd ? Jacoby beschreibt sie als Bauwerke ,,Herodot will erzdhlen von
Taten der Menschen und grof3en staunenswerten Bauwerken. Er will, wie wir sagen, Geschichte und
Kul-turgeschichte schreiben***’. Ich bin mit Jacoby einverstanden, dass Herodot an einer kulturellen
Untersuchung der verschiedenen Violker interessiert ist. Trotzdem halte ich Jacobys Betrachtung der

épyo. fir zu eingeschriankt. Dazu Pagel. ,,Vielmehr umfassen die épya alle Leistungen zielbewusster

396 Schadewaldt, W., Die Anfange der Geschichtsschreibung bei den Griechen, S. 117.
397 Jacoby, F., Herodot, RE. Suppl. 2, S. 334.

205



Anstrengungen bei Griechen und Barbaren, die als solche Ruhm verdienen — und unter ihnen neh-
men die gewaltigen Bauwerke nicht den letzten Platz ein -“***. Beide Zitaten bestitigen die von He-
rodot gewiinschte Darstellung einer ,,Kulturgeschichte®. Das wird von der Forschung aber oft
ignoriert. Die oben erwédhnte Aussage von Herodot dient als Begriindung fiir alle Exkurse im Werk.
Das sagt er wortlich. Er macht es in der Form von Exkursen die nicht arbitrédr platziert sind, sondern
die erscheinen, wenn ein Volk prisentiert wird*”. Die Exkurse haben die Funktion, diese 4pya zu
untersuchen, jede Leistung, die wiirdig ist, in Erinnerung gehalten zu werden. Ich habe kein Ver-
stdndnis dafiir, wenn die Forschung so viele Textexterne Erkldrungen fiir die Exkurse zu finden
vermag, wo doch Herodot in seinem zpooiuiov explizit die Wiinsche und die Begriindung fiir sol-
che Exkursen selber darstellt. Das ist ein Beispiel flir fehlerhafte Ausdeutung von Herodots Werk.
Weil das Werk als ein Geschichtsbuch gelesen wird, werden alle diese Exkurse als Nebener-
zahlungen betrachtet, als Anekdoten die die Haupterzédhlung verlangsamen oder wie bei Fehling, als
Fiktionen, die Herodot sich ausgedacht hat. Ich bin der Meinung, dass es keinen Sinn hat die Exkur-
se inhaltlich auf thren Wahrheitsgehalt zu priifen. Man merkt, dass diese Kulturberichte, je weiter
weg vom Zentrum der zivilisierten Welt sie stattfinden, desto fantastischer erscheinen*”. Wichtiger
als eine Wahrheit zu suchen, eine Korrespondenz zwischen dem, was Herodot in seinen Exkursen
erzdhlt und dem, was wir heute mit unseren technologischen Mitteln beweisen konnen, scheint es
mir der Willen von Herodot anzuerkennen, diesen Willen, die Welt, das Leben und die Leistung der

Menschen (mit seinen Mitteln) untersuchen und erkldren zu wollen. Das was er in seinem

398 Pagel, K. A., Die Bedeutung des aitiologischen Momentes fiir Herodots Geschichtsschreibung, S. 3-4.

399 Dazu Schadewaldt, W., Die Anfinge der Geschichtsschreibung bei den Griechen, S.572.: , keine dieser Logoi [...]
miifig und zufillig an threm Ort stehen. Thr Auftreten unterliegt einem Prinzip: sie stehen stets an der Stelle, wo ein
frisches Volk sich dem Zuge des historischen Geschehens wirkend einreiht®.

4008Said, S., Usages de femmes et sauvageries dans ['ethnographie grecque d'Herodote et Strabon, S. 139: ,, Le degré de
sauvagerie semble donc exactement proportionnel a son degré d'éloignement d'écart par rapport a un centre qui se
confond avec la Greéce. Karttunen, K., The ethnography of the fringes, S. 460., erliutert auch im Uberblick die
Unterschiede und die Abstufungen der Zonen: ,, The differences between these circles can be seen in every aspect of
economic and social life: in religion and funeral customs, love and marriage, food and drink, habitation and means
of living [...] In each case the series goes from the orderly and complicated system of the central region, especially
Greece, through the simple, but still related ways of the nomads, to the primitive anarchy of the fringes .

206



zpooiuiov sagt, wird konsequent durch das ganze Werk durchgefiihrt. Ich hoffe, meinen Standpunkt
in aller Deutlichkeit gezeigt zu haben. Herodot wird nicht zum Historiker, wenn er {iber den Krieg
zwischen Hellenen und Persern berichtet, wie Jacoby meint: Herodot wird nicht zum Historiker,
weil er kein Historiker ist. Er unternimmt eine Erkundung um die Griinde der Auseinandersetzung
zwischen Hellenen und Barbaren zu untersuchen und um das machen zu konnen, versucht er Kennt-
nis iiber die beteiligten Volker zu gewinnen, indem er durch diese Exkurse konsequent die Eigen-
schaften der Volker untersucht was letztendlich zur Erkldrung der aitia, der Begriindung des Kon-
fliktes fithren wird. Man kann nur erkldren, was man kennt und man kann nur kennen, was man
verstanden hat. Dafiir braucht man die Exkurse, die n.m.E. einem entscheidenden Teil der Erkun-

dung entsprechen.

Was sind die Leistungen iiber die Herodot erzihlt?: Was und wie die Menschen essen, welche
Gebdude sie bauen, welche Gotter sie anbeten, wie sie kimpfen, wie sie leben, wie sie sterben.
Heute gibt fiir jede dieser Aktivititen einer bestimmte Wissenschaft, die solches Handeln unter-
sucht. Bei Herodot gab es nur den Willen sich zu erkundigen. Die Vereinigung zwischen der Frei-
heit der hellenischen Sprache mit der Freiheit der Geist haben die Erkundung moglich gemacht. Die
einzige Grenze der Erkundigung ist die Neugier des Autors. Das bringt mich zur Untersuchung des
zweiten Teils dieser Phrase: "ta uév "EAlnoi, ta 0¢ Pappfapoior arodsyfévra”. Wer sind die Hellenen
und Barbaren iiberhaupt, wenn nicht die ganze bekannte Welt? Das zeigt welche grofle Neugier
Herodot zu seiner Erkundung bewegt hat. Dazu wird hier etwas Wichtiges dargestellt: die Leistun-
gen der Hellenen und die Leistungen der Barbaren. Das zeigt, welche Einstellung Herodot gegen-
iiber beiden Gruppen hat. Er vermeidet es dieser Darstellung eine Hierarchie aufzuprigen. Er stellt
nicht die Hellenen in Mittelpunkt, er unternimmt eine Perspektivierung, eine Distanz die es ihm
erlaubt die Unterschiede zwischen beiden Gruppen zeigen zu konnen. Nur weil die Perser gegen die

Hellenen Krieg gefiihrt haben, heiflt das noch lange nicht dass die Perser keine kulturellen Leis-

207



tungen erbracht hétten. Herodot vermeidet die plakative Darstellung die in der national gepriagten
historischen Untersuchung oft iiber den Feind gemacht wird. Anderseits wird der Feind nicht ne-

giert. Dazu Schadewaldt:

Eine Differenzierung dessen, was grof3 getan ist, danach, ob einer Freund oder Feind ist, gibt es
bei ihm nicht. Damit ist hier am Beginn der Geschichte ein Punkt von humaner Objektivitit
erreicht, dass man nur staunt, wie das immer wieder verlassen werden konnte, so dass beim
Gegner nur das Schlechte gesehen wird und bei den eigenen Leuten nur das Gute. Diese

Vorstellung letztlich nationalistischer Art gibt es hier nicht*' .

Herodot schafft eine Dezentralisierung der Erzdhlung die, obwohl sie nicht die Schuld an dem
Krieg zu untersuchen vergisst (wie wir spéter sehen werden) einen unparteiischen Ort des Erzéhlen
schafft, indem die Leistungen jeder Volker bearbeitet wird. Ich bin der Meinung, dass der Grund,
warum Herodot ein so starkes Interesse an den Leistungen der Barbaren zeigt, ist, weil er diese
Volker (und besonders die Perser) verstehen will. Er versucht die Begriindung fiir das Handeln in
ithrem Benehmen, ihren Taten, ihren Leistungen zu finden. Klar wird diese Aspekt von Herodot oft
iibertrieben. Klar erscheint vieles was er erzéhlt aus unserer Perspektive komisch, unwichtig und
von der Haupterzahlung abweichend. Man sollte sich aber in die Zeit von Herodot versetzen, um zu
merken, welche Leistung er mit der Beschreibung der vor ihm vollig unbekannten Welt vollbracht
hat. Von den Lybiern bis zu den Hyperboreern von den Skythen bis zu den Indern schaffte Herodot
eine Einsicht in die ganzen damalige Welt, ihre Volker und deren Kultur. Nicht ohne Hintersinn,

sondern, um zu verstehen. Man kann nur verstehen, was man kennt und die persischen Krieg haben

401 Ebd. 396, S. 116.

208



zwei Blocke in Verbindung gebracht: Ost und West. Um die Ursache/Schuld des Krieges, der aitia
untersuchen zu kénnen, musste er sich iiber die beteiligten Volker erkundigen. Er war nicht, wie
Jacoby behauptete, zuerst Geograph, der spéter zur Historiker wurde. Genau da liegt seinen Fehler.
Das Gegenteil ist der Fall. Jetzt aber komme ich zum Ende dieser Phrase, die ich zu untersuchen
versuche: "axiéo yévnyron”. Hier sieht man zuerst einen Unterschied in Bezug auf @ ypove éitnio
yévprar. Ja, auf der formale Ebene sieht man was schon Jacoby beschrieben hat: ,,der Finalsatz
zerfallt in zwei Koda, die in der Weise der neuen sophistischen Kunstprosa durch Homoioteleuton

€402

zusammengehalten werden*“*”” was spéter von Erbse wie folgt kommentiert wird:

Die Beiden mit urjre — usre eingefiihrten Glieder werden nicht nur ,,in der Weise der neuen
sophistischen Kunstprosa durch Homoioteleuton zusammengehalten““®, Sie sind ganz offen-
sichtlich Zug um Zug aufeinander abgestimmt, und der deutliche Fortgang des Gedanken vom
Allgemeineren zum Besonderen, das fiir den Kontext seine eigene Bedeutung gewinnt, aber eben

dann, wenn es angemessen lokalisiert wird, entspricht durchaus herodoteischer Gepflogenheit**.

Erbse zeigt dazu viele Beispiele als Nachweis fiir seine Aussage. Ich finde seine Erkldrung
zutreffend fiir das ganze Prooimion, nicht aber fiir diese zwei Phrasen. Herodot geht ganz deutlich
in dem Aufbau seines Prooimions vom Allgemeinen zum Besonderen aber den Unterschied
zwischen ypove éCitnia yévhron und drléa yévnrou findet n. m. E. auf einer diskursiven Ebene

statt. Dazu Schadewaldt:

402 Ebd. 397, S. 333, 62
403 Ebd. 402.
404 Erbse, H., Der erste Satz im Werke Herodots, S. 212.

209



kléos ist ein episches Wort und gehdrt zu dem, womit es der Sénger zu tun hat, nicht ganz unser
»Ruhm, aber als Kunde gehdrt es doch zum Grofen und Staunenswerten. Der homerische
Mensch strebt danach, Kunde in diesem Sinne zu haben, weil das seine Weise der Ewigkeit und

Fortdauer nach seinem Tod ist*®.

Hier wird von Schadewaldt die Herfunft des xiéoc aus dem Bereich der Epik deutlich erklart.
Trotzdem scheint der Gebrauch des Begriffes bei Herodot eine andere Konnotation zu haben als das

in der Epik der Fall war. Dazu Krischer:

Fiir unser wissenschaftlich geschultes Bewusstsein mag es selbstverstindlich erscheinen, dass
etwas, das liberhaupt ruhmlos wird, »mit der Zeit« ruhmlos wird. Fiir die epische Welt, der der
Begriff xAéog urspriinglich angehoért, ist aber bereits das Ruhmlos werden ein Widerspruch in
sich, und das »mit der Zeit« steigert ihn ins Unertrdgliche. In dieser Welt gibt es nur ewigen
Ruhm oder keinen Ruhm, aber es gibt keinen befristeten Ruhm, an dem Zeit nagt. Man wusste
wohl: der Sénger ist notig, den Ruhm zu bewahren, aber wer dachte schon daran, dass einmal
eine Zeit kommen wiirde, in der kein Sénger mehr von den Helden Trojas singt! Bekanntlich

spielt der Chronos in der Welt des Epos eine ganz untergeordnete Rolle.

Man kann {ibrigens Herodot getrost von dem Vorwurf freisprechen, er verbinde in axAéa yévnron
unvertragliche Elemente. Er meint das »ruhmlos werden« sicher nicht im Sinne des allmihlichen
Verlustes, sondern im Sinne von »ruhmlos bleiben, d. h. des groBen Séngers (=Homer) erman-

406

geln

Dass er diesen stolzen Gedanken durch yévnton und die Parallelitit mit 7@ ypove éitnla yévhron

405 Ebd. 396, S. 116.

406 Im homerischen Sprachgebrauch hat das Adjektiv dxlerc ebenfalls die Bedeutung »ruhmlos bleiben; allerdings
mit einem charakteristischen Unterschied: ruhmlos nicht aus Mangel an einem Sanger, sondern aus Mangel an
eigenen Taten (vgl. Il. A, 100; X 304).

210



eher verhiillt als ausspricht, sollte man ihm nicht als Ungeschicklichkeit auslegen. Vor allem aber
geht es nicht an, den Gedanken als ein Fortleben der alten xAéog-Idee zu interpretieren, das
zeige, wie die Historie das Epos fortsetzt. Sich Homer als kiinstlerisches Ideal wéhlen, um von
einer anderen Ausgangsbasis aus mit ihm zu wetteifern, ist etwas anderes als homerische
Tradition fortsetzen. Der Gedanke, dass etwas ruhmlos bleibe, weil ihm der geniale Sénger fehlt,
ist weit eher sophistisch zu nennen als homerisch; und das Zusammenspiel von iotoping
omodecic und epyo omodeyfévra, das ein Gleichgewicht von Wort und Tat herstellen soll, gehort

in eben den selben Zusammenhang. -*7.

Ich finde, Krischer beschreibt die Problematik der xiéog-Idee ganz richtig. Er geht aber in die
gleiche Richtung wie Jacoby und beschreibt Herodots Gebrauch des Begriffes als ,,sophistisch®.
Aber was soll das bedeuten? Ist es wirklich so, wie Herodot behauptet, dass die Sache selbst nicht
so wichtig sei wie, der, der sie erzdhlt? Wire das sophistisch? Ist es der Verfasser (Herodot), der
eine kleine Geschichte grofl machen will? Ist das sophistisch? Ich finde diese Art von Anlehnung an
einen bestimmten Strom oder eine Gattung genau so problematisch wie wenn man Herodot selber
als Historiker betrachtet. Stattdessen kann man eine Ausdeutung aus dem Text selbst versuchen:
Herodot sieht zuerst die Zeit als Ordnung der Dinge. Alles was wird, vergeht und im Laufe der Zeit
wird auch alles vergessen. Dagegen steht Herodot mit seinem Werk, um diesen Prozess zu vermei-
den. Das haben wir schon in Verbindung mit Anaximander untersucht, der die Zeit als Ordnung fiir
die Ereignisse ganz deutlich in seinem beriihmten Satz erklart. Dazu erklart Herodot, dass er iiber
die Taten der Menschen erzidhlen wird, um sich von der Epik zu distanzieren. Jetzt aber benutzt
Herodot einen typischen Begriff der Epik (xAéog). Jetzt kann man aus dieser Konstellation versu-
chen den Sinn dieses Begriffes zu finden. Ich denke, dass Herodot die xléog-Idee in seinen Zeitbe-

griff zu integrieren versucht. Der xléog verliert bei Herodot seine Unsterblichkeit. Kiéog, wie alles

407 Krischer, T., Herodots Prooimion, S. 164-165.

211



andere, steht jetzt unter der Ordnung der Zeit und wird genau wie alles andere mit der Zeit ver-
gessen. Hier feiert der Verfasser einen Doppelsieg iiber den Sadnger. Er schafft es durch seine
Erkundung, dass die Menschenwerke, seine Leistungen und Taten nicht im Laufe der Zeit vergessen
werden und nicht im Laufe der Zeit an Ruhm verlieren; und das alles ohne Hilfe der Musen,
sondern einfach mit der Verschriftlichung des Erkundeten. Vorher hatte man auf die Hilfe der
Musen gehofft, um ewig die Taten des Helden zu riihmen. Sie haben dazu die Wahrhaftigkeit des
Textes zu gewéhrleisten. Jetzt ist die Ewigkeit verloren, genau wie die Musen. Bevor wir zur
Untersuchung der letzten Teil des Satzes kommen mdochte ich die bisherigen Elemente des Satzes
ganz kurz zusammenfassen: Herodot zeigt eine logische Linie, wie Pagel erklért, ,,einer vom Allge-
meinen zum Speziellen aufsteigenden Gedankenreihe deutlich. Zu unterst steht der Gedanke, 'was
von Menschen geschehen ist', darzulegen: dies 'Geschehen' wird spezialisiert als 'grole bewun-
derungswiirdige Leistungen', der Begriff '"Menschen' wird zerlegt in 'Griechen und Barbaren"*%,
Jetzt kommt die letzte Spezialisierung, worauf sich der ganze Satz bezieht und in der der Satz

seinen Sinn bekommt: "zd e dAlo kai o1’ fjv aitiny émoréunooy diinioior”. Die wichtige Bedeutung

dieses Teils wird durch die Wendung ra ze dlla kai eingeleitet. Dazu Erbe:

Die Bedeutung ist: ,,unter anderem, was hier auler Betracht bleibt* oder ,,unter anderem, was im
jetzigen Zusammenhang zu allgemein und folglich unzuldssig wire, besonders dies”. Das ist
wahrscheinlich die urspriingliche Funktion der Wendung. Man orientiert den Leser, indem man
zundchst den Umkreis angibt, in welchem die gesuchte Besonderheit liegt, man fiihrt ihn also
schrittweise an das Ziel der Aussage heran.[...] Auf den Satz des Vorwortes angewandt besagt das

nun: auch wenn die anderen Dinge, von denen dort die Rede ist, mitgehdrt und nicht als vollig

gleichgiiltig ausgeschieden werden, nimmt die aiziy in diesem fragwiirdigen Kolon eine ganz be-

sondere Stellung an. Sie allein wird beriicksichtigt. Andernfalls wire die Wendung zd te dida kol

408 Pagel. K. A., Die Bedeutung des aitiologischen Momentes fiir Herodots Geschichtsschreibung, S. 5.

212



sinnlos*”.

Herodot zieht die Aufmerksamkeit der Leser auf den Begriff der dem Inhalt des Prooimion und
dem Thema des Werkes entspricht: "01" #jv aitinv émoléunoov dliniowor”. Hier zeigt Herodot,
worauf seine Erzdhlung zielen wird. Hier steht man am Ende der Spezialisierungen, die das
Prooimion durchléuft. Alles Andere, was vorher im Prooimion als Inhalt gezeigt wurde, richtet sich
auf die Ursache/Schuld oder allgemein gesagt, auf die Entstehung der Feindschaft zwischen den

Hellenen und Barbaren.

Die Problematik von der Bedeutung des Begriffes wurde schon im ersten Teil dieser Arbeit erklért.
Ich mochte hier nur kurz eine Zusammenfassung von Scardino zeigen, die die verschiedenen

Aspekte des Wortes beleuchtet:

Zu den Begriffen aitiog aiitiov, oitin ausfihrlich Stahlenbrecher 1952, der im Einleitungssatz
ortin als ,,das, was jeweils die Ursache ihres Kampfes war* (S. 68) und den Anstof3 zur Handlung
gibt, auffasst. Fir Bornitz 1968, 139 gebraucht Herodot das Wort ,ausschlieBlich zur
Bezeichnung einer menschlichen Fehlleistung im sozialen oder religiosen Bereich“ und
bezeichnet somit die 'Schuld'. Ebenso tendiert Hohti 1976a, zur Bedeutung 'Schuld'. Ob aber
Herodot bei ouzin die beiden semantischen Bereiche 'Ursache' und 'Schuld' getrennt hat, ist
fraglich. Umfassend Asheri 1988, xviii f.: ,,Di norma la outin erodotea é una responsabilita o una
colpa personale di grato diverso: un' offesa, un assassinio, un atto crudele, una mancanza di
gratitudine; l'odio, il ricordo di offese ricevute, il desiderio di retribuzione o di vendetta, di
espansione territoriale o di difesa; la fede negli oracoli, nei sogni o nelle profezie; la brama di

realizzare un grande epyov degno di memoria ...; l'influsso di donne potenti o di consiglieri buoni

409 Erbse, H., Der erste Satz im Werke Herodots, S. 216.

213



e cattivi, i calcoli sbagliati, la follia. ... Questo non significa che Erodoto non intuisse anche
l'esistenza di causalita politiche o sociali non legate ad individui ... Ma resta apparentemente
convinto che anche le cause impersonali, ossia invisibili, hanno bisogno di personalita che le
incarnino per traduerle concretamente in azioni. Le storie personale lo interessano ... molto di
piu delle analisi astratte di sviluppi economici e sociali.” Arieti 1995, 5: “Beginning and

responsability.” Bakker 2002, 14 citia ... is not a matter of nature ... but of human behavior. “*'°.

Erbse beschreibt einen anderen Aspekt des Begriffes wie folgt:

,Interpretationsschwierigkeiten entstehen nur dann, wenn man (irrtiimlich) meint, Herodot,
spreche hier von einer Kausalsache. Da ihm dieser Begriff jedoch fremd ist, kann die nachdriick-
liche Hervorhebung der aizin nur bedeuten: der Historiker erblickt sein Hauptverdienst darin,

dass er ausfindig machte, ,,wo es losging*“*!".

Dieses ,,wo es losging™ muss nicht nur zeitlich verstanden werden sondern auch als ein Versuch,
den Ursprung des Konfliktes begreifen zu konnen, das heillt, wie der Konflikt entstanden ist. Hier

zeigt sich eine Wendung im hellenischen Denken, wie Regenbogen ganz akkurat erklart:

Folgendes lasst sich nun feststellen: die Frage nach der aizi, Ursache und Schuld in einem, ist
das primdre Motiv des Forschens und Darstellens, wobei primér nicht zeitlich, sondern dem Ge-

wichte nach verstanden werden muss. Damit ist etwas sehr Wichtiges gegeben. Der dtiologische

410 Scardino, C., Gestaltung und Funktion der Reden bei Herodot und Thukydides, S. 64, Anm. 12.
411 Ebd. 407, S. 220.

214



Trieb des ionischen Menschen, der von den Denkern der Jahrhunderte 7, 6 und 5 in der Erfor-
schung der pvoig, der Natur, vielfaltig bewdhrt worden ist, wird nun von einem Menschen des 5.
Jahrhunderts mit primér historischem Interesse zum ersten Mal in der Welt auf einen 'geschicht-

lichen' Gegenstand gewendet*'?.

Dieser letzte Teil des Satzes zeigt dem Leser in aller Deutlichkeit das eigentliche Thema des

Werkes. Dazu Erbe:

Der Leser, der bisher ausfiihrlich dariiber belehrt wurde, was das Werk will, hat nun ein Anrecht
darauf, zu erfahren, was es enthélt. Herodot antwortet aber nicht mit einem Sammelbegriff, etwa
einer ,,Uberschrift, sondern er gibt an, was er tat: ,,Ich erforschte viele andere Dinge (die im
Augenblick nicht interessieren), vor allem aber die aizin®“. Und da diese ndher bestimmt wird
kommt gar kein Zweifel iiber ihre Bedeutung auf: die autin, o1’ #jv aitinv émoléunoav dlinloiot
kann nach herodoteischem Sprachgebrauch nur die Begebenheit sein, die ,,machte* *'*dass beide

Volkergruppen miteinander Krieg fithrten, indem sie diese dazu in Gang setzte*'*.

Obwohl diese Deutung des Ende des Prooimions sehr plausibel erscheint, wurde sie von der For-
schung stark kritisiert und in eine andere Richtung ausgedeutet. Jacoby beschreibt die Formulierung

des letzten Kolon 7d ze dAda kai ... wie folgt:

412 Regenbogen, O., Herodot und sein Werk, S. 99.

413 Um in W. Stahlenbrechers strenger Terminologie zu bleiben (Die Motivation des Handelns bei Herodot, Diss.
Hamburg 1952, S. 44 ff. des Schreibmaschinendruckes).

414 Erbse, H. Der erste Satz im Werke Herodots, S. 219-220.

215



Diese Wichtigkeit — um auch hier jeder Uberschiitzung der Worte vorzubeugen — ist oft nur
eine schriftstellerische und besteht zuweilen nur darin, dass dieser Punkt eine Weiterfiihrung
der Erzéhlung erlaubt [...]. Mehr liegt auch zunéchst nicht in den Worten des Prooimions; sie
erlauben Herodot die Ankniipfung der letzten von den im Prooimion zu machenden Angaben.
Dennoch geht ihr Inhalt iiber das rein Technische heraus: es liegt in diesem Zusatz der
Gedanke beschlossen, der als der rote Faden das uns vorliegende Werk durchzieht, der die
Darstellung Herodots beherrschenden Grund- und Hauptsatz vom Kampfe zwischen Asien
und Europa, von Griechen und Barbaren. Beides hingt insofern zusammen oder vielmehr von
Herodot, als er das Prooimion komponierte, dadurch verbunden, dass er an Stelle des Kamp-
fes die aitinv émoléunoav schiebt. Hierdurch ermoglicht er sich die Ankniipfung eines Exkur-
ses, des ersten groBeren, liber die mythische aitin ¢ diapopng nach den Behauptungen vor

allem der persischen Adyior (1, 6-5, 24)*.

Diese Betrachtung findet ihre Begriindung in dem Vergleich der Struktur des Prooimons mit dem

Prooimien der epischen Erzéhlungen (besonders Homer). Das wird ausfiihrlich bei Krischer erklart:

Der Kommentar von Stein bemerkt zu dem auf das Prooimion folgenden Satz: «aitiovg
schliet an auzin an, wie g diapopng auf emoAéunoav zuriickweist». Diese Art von wiederho-
lender Ankniipfung scheint zu gut herodoteisch zu sein, als dass die Stelle weiterer Erlduterun-
gen bediirfte. Die Parallelstellen, die man aus Herodot sammeln kdnnte, verlieren jedoch an
Aussagekraft, wenn man beachtet, dass im Epos - von Homer bis Apollonios — eben diese
stilistische Figur stets verwendet wird, um das Prooimion mit dem Beginn der Erzdhlung zu

verfiigen.[...]

Das Fugenwort lduft in dem Satz vor der Fuge scheinbar zufillig mit (zd e dAda xai), um bei

der zweiten Nennung Ausgangspunkt einer eben dieses Wort explizierenden Darstellung zu

415 Jacoby, F., Herodot, RE Suppl. 2, S. 335.

216



werden. - Handelt es sich um eine Prooimienfuge und ein Prooimion, das aus einem einzigen
Satz besteht (wie in der Ilias und bei Herodot), so stellt die Einarbeitung des Fugenwortes

hochste Anforderungen an die sprachliche Kunst des Schriftstellers*'®

Krischer kommt dann zu folgenden Schluss:

Fiir die Interpretation Herodots hat dieser epische Exkurs zwei Ergebnisse gezeigt:

L. outin ist Fugenwort und leitet iiber zur Frauenraub-Geschichte. (In einem weiteren und vage-

ren Sinne mag in dem Wort noch mehr angedeutet sein).

2. Herodot imitiert epische Prooimien-Gestaltung,

In der gleichen Richtung zeigt sich die Meinung von Focke:

»Nicht um auf einen Gegenstand von besonderer Wichtigkeit hinzuweisen, sondern lediglich
um einen leidlichen Ubergang herzustellen, bediente sich Herodot jener saloppen, formelhaf-
ten Verlegenheitswendung, deren Sinn wir hier etwa mit 'so auch, unter anderem' wiederge-

ben konnen. ... Es enthélt keine Spur irgendeiner Emphase“*”.

Diese Deutungen beziehen sich grundsitzlich auf formale Elemente und ignorieren, wie konsequent

416 Krischer, T., Herodots Prooimion, S. 161.
417 Focke, F., Herodot als Historiker, S. 5.

217



Herodot die Frage der aiirin in seinem Werk stellt. Ja, Herodot mag die Formen des epischen
Prooimions libernommen zu haben, trotzdem spielt aizin keine Rolle als Nexus sondern entspricht

dem Sinn und Ziel der Erkundung.

Es gibt auch viele Forscher, die inhaltlichen Kritiken zum airiy Begriff dulern, wie z. B. Cobet der

auf folgende Weise argumentiert:

Die Frage nach den autiou, nach den realen Ursachen, nach dem, was einen Geschehensablauf in
Gang gebracht hat, nach den faktischen Wirkungszusammenhingen, ist natiirlich wichtig fiir
Herodot und bildet fiir das ganze Werk ein Stratum realer Geschehenszusammenhinge — doch
das ist nur die eine Seite, und nicht die Fragestellung, die das Werk wirklich zur Einheit formt.
Die geschichtliche Bedeutsamkeit fiir Herodot liegt in den einzelnen Punkten und Komplexen,
die immer wieder auf andere, oft natiirlich verwandte Weise fiir das Ganze menschlicher Exis-
tenz symptomatisch sind, fiir ein Ganzes, das wir erfahren kénnen nur von einzelnen Punkten
aus und in Bezug auf das die Faktizitdt der von uns als eigentlich 'geschichtlich' empfundenen
Wirkungszusammenhénge beildufigen Charakter haben kann, wenn diese nicht als ein geschlos-
sener Prozess symptomatisch verstanden und deshalb in einem Einzelbild, einer Gestalt hervor-
gehoben werden. In diesem wesentlichen Sinn ordnet sich das Werk auch unter die fiinf groflen
Geschehens-kreise. Der Bereich der aitios, der kausal verkniipften Wirkungszusammenhénge —
Gegenstand der 'kausalen Geschichtsschreibung' — ist ganz der menschliche Bereich; die Dyna-
mik jedes 'geschichtlichen Prozesses' enthilt in der funktionalen Zuordnung alles Einzelnen
aufeinander den Kern des 'historischen Sinnes' dieses Geschehens. Die 'symptomatische Ge-
schichtsschreibung' sieht daneben einen anderen Verursachungsbereich, der immer in gleicher
Weise alles Menschliche bedingend auf dieses einwirkt und in Bezug auf dessen Erkenntnis
rdumlich und zeitlich Getrenntes wesentlich zusammengehdrt, ohne dass iiber die Gewissheit

eines solchen Zusammenhang seinen unverriickbaren Platz einndihme*'®: die Art der Zusammen-

418 "Der Konsistenz des geschichtlichen Zusammenhangs ist sich Herodot immer gewiss, es bleiben keine Fragen
beunruhigend offen; auch wenn er nicht alles erkldren kann, ist ihm das Geschehen sinnvoll, entstehen ihm keine

218



419

hénge gibt sich nur in Symptomen zu erkennen*"”. Der 'historische Sinn' solcher Darstellung

liegt aber gerade in dem Hinweis auf diese Abhéngigkeiten. Am weitestgehenden gedeutet wird
dieser Charakter der 'geschichtlichen Welt' in den fiinf in diesem sich aufeinander bezogenen
groBBen Geschehenskreisen, zu einem einzigen Geschehen, das den letzten Kreis ausfiillt, dem

Krieg der Griechen gegen die Perser, ihren fiir Herodot aktuellen Bezug erhalten*?.

Cobet benutzt fiir seine Argumentation Begriffe von Karl Reinhardt**', der in Gegeniiberstellung mit
Thukydides 'kausaler Geschichtsschreibung' die Herodots 'symptomatische Geschichtsschreibung'
nennt. Das Problem von Cobets Kritik hat mit der Bedeutung der von ihm benutzte Terminologie zu
tun. Schon die Opposition kausal - symptomatisch zeigt eine Bestimmung der Begriffe, die unserer
Zeit entspricht, nicht der Herodots. Cobet thematisiert eine Art von Kausalitét, die sehr spezifisch
ist. Herodts aitio ist weder auf eine Kausalitit noch auf ein Symptom gerichtet, sondern ist eine
Mischung von beiden. Das ist es, was ein Verstdndnis davon so schwierig macht. Es ist aber nicht
Herodots Problem, sondern unseres. Das ganze Werk kann als eine Suche nach der aitio betrachtet
werden. Diese aber wird in ihren verschiedenen Varianten Schuld / Ursache /pooig unterschiedlich
dargestellt. Aizio hat bei Herodot eine viel weitere Bedeutung als die ,.kausal verkniipften Wir-
kungszusammenhénge®. Wenn wir sie nur in so einer restriktiven Bedeutung betrachten, werden wir

nicht begreifen konnen, was Herodot meinte. Diese polysemische Eigenschaft der Begriffe ist ein

'Deckungsliicken' in der Motivation". Meier, C., Beobachtungen an Herodot, Zum Problem der Deckungsliicken im
Haushalt historischer Zusammenhénge, in: Die nicht mehr schonen Kiinste. Hrsg. v. H. R. JauB3, Miinchen 1968
(Poetik und Hermeneutik 3).

419 Huber, L., Religiose und politische Beweggriinde des Handelns in der Geschichtsschreibung des Herodots, Diss.
Tiibingen: 1963 S. 197 Anm. 2 setzt gegen Reinhardts 'symptomatische' die 'phdnomenologische' Geschichtsschrei-
bung, weil Herodot die angeschauten Erscheinungen auf ihr Wesen hin ordne. Gewiss, gerade das heif3t es aber, eine
Erscheinung als Symptom aufzufassen und dadurch 'intuitiv' Zusammenhdnge zu greifen, und das schlieft gerade
nicht aus, nach Griinden zu suchen; 'intuitiv' erfassen bedeutet aber nicht, an allem Geschehen nur das AuBere
aufzufassen (so das Herodot-Bild von Stahlenbrecher), sondern nur, den vom Menschen rational durchschauten
artin-Bereich nicht fiir das Ganze zu nehmen (vgl. Immerwahr, Historical Causation bes. 279f.). Immerwahr, Form
and Thought 324 charakterisiert Herodots Darstellung von Welt als eher 'phdnomenologische' denn als 'analytische'
Beschreibung; mir erscheint der Ausdruck 'symptomatisch' gliicklicher zu sein, weil in ihm die Verbindung von
Empirie und Spekulation deutlicher wird.

420 Cobet, J., Herodots Exkurse und die Frage der Einheit seines Werkes, S. 180.

421 Reinhardt, K., Herodotos Persergeschichten, Geistige Uberlieferung, Berlin: 1940, S. 138.

219



Zeichen von Herodots Periode. Hier zeigt sich das Problem der Betrachtung aus einer bestimmten
Perspektive, die der des Werkes nicht entspricht. Dies ist ein gutes Beispiel der Problematik, die ich
im ersten Teil der Arbeit untersucht habe. Die Antworten auf unsere Fragen befinden sich grofBten-
teils in Herodots Werk, nicht in unserer modernen Ausdeutung des Werkes. Empirie, Spekulation,
Zusammenhidnge, Schicksal, sind alles verschiedene Ebenen, die den Begriff aitia verkérpern. Wo
zeigt Herodot eine Abgrenzung dieses Begriffes? In [,5 mit dem &yw d¢, grenzt sich Herodot von der
Genealogie ab und setzt seine Suche nach der aitia in ein spatium historicum. Dies ist ohne Zweifel
eine Bestimmung des Begriffes. Der Versuch, die aitia nur mit Kausalitdt zu verbinden, schafft eine
eindimensionale Lektiire des Werkes, die seine Unbestimmtheit ignoriert und eine zu bestimmte

Deutung verursacht.

Die Problematik solcher Einstellungen ldsst sich bei dem folgenden Zitat von Pohlenz ganz deutlich

zeigen:

Herodot verfihrt also wie ein moderner Historiker, der den Krieg von 1870 darstellen will und
in der Einleitung nicht nur auf die spanische Frage und die unmittelbar vorgehenden Spannun-

gen eingeht, sondern auf die Erbfeindschaft zwischen Franzosen und Deutschen zuriickgreift

und deren Entstehung bis in ihre dunklen Anfiange verfolgt**.

Herodot versucht die aitia fiir die Auseinandersetzung zwischen Persern und Hellenen zu finden im
Rahmen einer Erkundung, die sich nicht nur auf den Krieg konzentrieren will sondern auf die Wiir-

digung der Leistungen beider Volker. Herodot schreibt, wie es Hellmann erklart ,,nicht Kriegs-

422 Pohlenz, M., Herodot der erste Geschichtsschreiber des Abendlandes, S. 6.

220



geschichte“*.

Regenbogen, der den Begriff aitio in seinem kausalen Bedeutung versteht, findet dass diese nicht

dem Wesentlichen der herodoteischen Frage entspricht:

Die Frage, die Herodot stellt ist: wie kommt es zu dem verhéngnisvollen Kriegsbeschluss? Er
kennt die einzelnen, pragmatischen Motive, auf denen der moderne Historiker zu insistieren
pflegt, alle oder so gut wie alle. Rache fiir Marathon, Strafe fiir die Unterstiitzung des ionischen
Aufstandes, das Treiben der Peisistratiden und die Antrdge der Aleuaden und was dergleichen
mehr ist. Aber er tut das alles vorweg kurz ab, ehe er zu seinem Eigentlichen ansetzt. Das ist
ihm alles bekannt, aber es ist ihm nicht wesentlich, es geniigt ihm nicht, seine Fragen nach den
Ursachen zu befriedigen. Er macht keinen Versuch, diese Einzelheiten zu vereinigen und in die

politischen Motive der persischen Regierung einzudringen.***

Regenbogen sieht Herodots Interesse in einer Linie mit der attische Tragddie, die die Ursache fiir
den Perserkrieg in einem Gotterwillen findet, ,,der den stolzen Menschensinn mit Trug umnebelt,
ihn im kriegerischen Rausch von Gliick und GroBe die Grenzen iiberschreiten ldsst“**. Herodot hat
sich nach Regenbogen den Schluss ,,jenseits aller historisch-pragmatischen Kausalitit zu eigen

gemacht®:

'Schicksalschluf', das ist in der Tat die letzte Instanz in seiner Kausalreihe, To ypeov yevéaBou,

das, was geschehen muss so nennt es die Traumerscheinung. Ow Jdei yevéabBou éx tov Beod das,

423 Hellmann, F., Herodots Kroisos — Logos, S. 16 Anm. 1.
424 Regenbogen, O., Herodot und sein Werk, S. 89.
425 Ebd. 424, S. 93

221



was der Gott verhdngt hat, so nennt es der Perser vor der Schlacht bei Platda. Xpijv yap

Kavéavin yevéaba ikaxdg, so heillt es Herodot selbst in der Erzdhlung vom Gyges. Und was

der Gott verhingt hat, kann der Mensch nicht wenden**.

Ich finde diese Analyse ganz prézis, nur teile nicht die Unterscheidung zwischen politischer oder

religidsen aitia. Ganz richtig ist auch die folgende Anmerkung von Regenbogen:

Dieser Geist des Herodoteischen Werkes, wie wir ihn zu beschreiben und zu deuten versucht
haben, war nicht der Geist der Zukunft. Es war der Geist des reifen 5. Jahrhunderts, wie er im
Mutterlande, vornehmlich in Athen, seine Auspragung empfangen hatte, und der sich dem En-

de zuneigte, als Herodots Werk (vor 425) erschien*”’.

Das entspricht dem, was ich vorher iiber Herodot als Schwellenstiick besprochen habe. Es distan-
ziert sich von den Epen, ist aber nicht analytisch genug wie Thukydides, die Sophisten oder Plato
sein werden. Es hat Elemente von verschiedenen Gattungen und Denkstromungen. Ich stimme
Regenbogen zu in seiner religds-metaphysischen Deutung der Herodoteischen aizia. Was ich bei
ihm kritisiere, ist, dass er eine Trennung zwischen politischen und religiésen Griinden macht. Ich
finde, dass diese Unterscheidung nicht dem Sinn des Herodoteischen Denkens entspricht. Die Tren-
nung zwischen pragmatischen oder spekulativen, beweisbaren oder gedachten, menschlichen oder
gottlichen Griinde ist bei Herodot noch nicht deutlich zu merken. Der Wille ist schon da, wie wir

schon bei der Untersuchung des ersten Teils des Prooimions gezeigt haben: sein Diskurs aber hangt

426 Ebd.
427 Ebd. 424, S. 96.

222



noch an archaischen Formen, die die oben gezeigten Trennung innerlich noch nicht erfasst haben.
Trotzdem finde ich die Untersuchung von Regenbogen sehr wichtig, um diese andere Art von
Begriindung in Herodots Werk zu wiirdigen (besonders seine Bemiihnungen Herodot aus Herodot
zu verstehen und zu deuten). Auf der anderen Seite des Spektrums findet man die Deutung von

Pagel*®®. Helmann beschreibt seinem Werk wie folgt:

Pagel ist der Gefahr erlegen, bei dem Versuche einer einheitlichen ethischen Interpretation in
vorschnellem Schematisieren die Aussage soweit zu vergrobern, dass eine im Grunde richtige

Erkenntnis in dieser Form als den zugrunde liegenden Phanomenen nicht entsprechend abge-

lehnt werden muss. Ein reinliches Aufrechnen von ddikin und tioig, wie sie die mythische
aitin-Konstruktion der Adyor twv llepoéwv (I, 1-4) zeigt, ist nicht die Art, wie Schicksals-
abldufe sich dem Auge Herodots darstellen. Er sieht vielmehr die unendliche Verschlungenheit
des Geschehensablaufes, das vielfiltige Uberschneiden von Verursachung und Wirkung, das
nur in den seltensten Fillen zu entwirren ist; er weill, dass gottliches Wirken groBere Zeit-
rdume umfasst, als menschlicher Uberblick zu erfassen vermag; nur durch die Stimme des
Gottes oder durch ganz seltene Félle evidenter schicksalhafter Verbindung von zeitlich getren-
nten Ereignissen (z. B. VII, 137) gewinnt der Mensch Gewissheit {iber die Zusammenhénge,

nach denen das Geschehen sich vollzieht*®.

Ich finde die Untersuchung von Pagel eine derjenigen, die am besten die ethischen Aspekte der
oitio. behandelt. Er tendiert nur dazu, seine Deutung zu sehr in diese Richtung zu ziehen. Dazu

Pagel:

428 Pagel, K. A., Die Bedeutung des aitiologischen Moments in Herodots Geschichtsschreibung, Diss. Berlin: 1927.
429 Hellmann, F., Herodots Kroisos logos, S. 7.

223



Herodot, auf der einen Seite der Kiinder naturbedingten, ethischen Ausgleichgedankens — auf
der anderen Seite der Zeuge eines fatalistischen Pessimismus. Uber diese Aporie kommt der
forschende Verstand nicht hinaus. Hier zeigt sich der doppelgesichtige Januskopf dieses seltsa-
men Menschen. Wenn es eine Entscheidung dariiber gibt, welches Gesicht der teuere Spiegel
seines innersten Wesens ist, so kann sie nur der Gesamteindruck der aus dem Werke sprechen-
den Personlichkeit geben. Der aber fasst sich mir folgendermallen zusammen: Nicht der finstere
Schicksalsglaube, sondern das ruhige Vertrauen auf den gerechten gottlichen Ausgleich im Le-

ben entspricht dem in seinen Grenzen selbstsicheren Wesen des Ioniers Herodot*.

Die von Pagel gestellte Aporie entsteht aus unsere Art der Betrachtung und der Struktur unseres
Verstehens, nicht aus dem Text. Dem ,,Vertrauen auf den gerechte gottliche Ausgleich im Leben*
entspricht n. m. E. eine passive Einstellung, die ich im Text nicht finden kann. Die §fpig, letzte,
urspriingliche aizia fiir jeden Konflikt, der Wunsch mehr zu besitzen, mehr Macht auszuiiben, die
Anderen zu unterdriicken, ist keine passive Einstellung sondern eine bewusste Einstellung (die auch
aber nicht nur durch das Schicksal/Moiren/Gétter verursacht worden sein kann). Man sieht hier
eine Kombination von Griinden aus verschiedenen Ebenen, die diese airia erkldren konnen. Die
Verschiebung des Gleichgewichtes in die eine oder andere Richtung kann das Verstindnis des
Textes nur beschweren und die Ausdeutung verfélschen. Stattdessen wire eine Integrierung der
verschiedenen Elemente und die Betrachtung der verschiedenen Elemente auf der gleichen Ebene

der Weg, um dem Text in seine diskursiven Struktur ndher zu kommen. Dazu Erbe:

Wahrscheinlich hatten ja jene lydisch-griechischen Auseinandersetzungen ebenfalls ihre feststell-

baren ,,Ursachen®. Aber solche airio: enthielten das Moment noch nicht, das Herodot allenthalben

430 Ebd. 445, S. 40.

224



als wesentlich ansieht und das ihm die Moglichkeit bietet, die vielféltigen ,,ursdchlichen” Bege-
benheiten der Folgezeit zu einem Ganzen zusammenzuschliessen. Die so konkret gedachte An-
fangshandlung ist mithin nicht nur einleitende Erzdhlung, sondern als historisches Faktum hat sie
ihre Funktion als Ursache; aber sie hat auch ihr Telos bereits in sich. Von diesem Blickpunkt aus
lasst sich die Bedeutung der herodoteischen Entdeckung des eigentlichen Beginns erfassen, und es
wird verstdndlich, weshalb er so nachdriicklich betont, er habe jene aizin erfragt und erfahren. Die
Tragweite der Feststellung wird allerdings erst demjenigen Leser deutlich, der das ganze Werk
iiberschaut. Und auch er hat Miihe, die komplexe Struktur der Begriffe zu analysieren; denn diese

Analyse fiihrt in die Mitte des eigentlichen Herodotsproblems*'.

Meines Erachtens betrifft das herodoteische Problem die Behandlung der Frage nach der aitia und,
wie es ganz richtig von Erbse erklart wird, wird diese Frage durch das ganze Werk auf verschiedene
Arten, auf verschiedenen Ebenen wieder und wieder gestellt und thematisiert. Ich mochte jetzt
diesen Weg gehen und die verschiedenen Stationen des Werkes untersuchen, wo diese Frage nach
der aitia von Herodot behandelt wird. Damit schliefe ich jetzt die Untersuchung des Prooimion
nicht ohne vorher eine Anmerkung zu machen. Ich habe als Prooimion den ersten Satz des Werkes
betrachtet. Es gibt andere Autoren, die das Prooimion anders betrachten, wie Immerwahr. Fiir ihn
endet das Prooimion nicht mit dem Einleitungssatz sondern zieht bis (I,5). Er unterteilt das

Prooimion wie folgt:

1.Introducing sentence, giving author's name and a short description of the contents of the work

2.accounts of the Persians ans Phoenicians as reported by Herodot, dealing with the mythical

origins of the hostility between Greeks and Barbarians

431 Erbes, H., Der erste Satz im Werke Herodots, S. 222.

225



3.Herodot's own statement about war guilt and the reign of Croesus as the starting point of his

work (1,5)%.

Ich bin mit dieser Einteilung nicht einverstanden. Ich werde diese drei Teile untersuchen und dann
meine Meinung dazu dullern. Der Einleitungssatz wurde gerade intensiv untersucht. Wichtig ist fest-
zustellen, dass das Prooimion eine Spezialisierung zeigt, die auf den airia-Begriff zielt. Wichtig

auch, die Bedeutung dieses Begriffes in seiner Unbestimmtheit zu erfassen. Dazu Erbse:

Airin ist fiir Herodot Grund und Schuld, bzw. (von der Gegenseite her gesehen) Grund und
Anschuldigung zugleich. Diese Vorstellung ist eine vorwissenschaftliche Denkform, in der
die Ubertragung des Schuldbegriffes ,,von der rechtlichen Zurechnung auf die physikalische
Kausalitit™ (Jaeger) noch deutlich erkennbar ist. Unserem komplexen Begriff der Ursache
entspricht Herodots aizin ja in den meisten Fillen nur zum Teil. Natiirlich kann man, um
umstindliche Umschreibungen zu vermeiden, das deutsche Wort ,,Grund* als Ubersetzung
verwenden. [...] Mit aizin bezeichnet Herodot aber nicht bloB die Handlung, fiir die der
Tater zurechenbar kausal ist, sondern nicht selten auch das falsche Verhalten des unbewusst

Fehlenden (Prinzip der Erfolgshaftung)***.

Besonders wichtig auch ist diese polysemische Bedeutung des Begriffes klar vor Augen zu haben,
weil das uns spéter erlauben wird, festzustellen, wie Herodot auf verschiedenen Ebenen die Frage

der aitin in ihre verschiedenen Varianten Schuld, Ursache, zioic oder §fpic als zentrales Thema

432 Immerwahr, H. R., Form and thought in Herodot, S. 17ff. Auch Jacoby (283,5 und 233,5) und Bravo /wecowski,
1471f. teilen diese Einteilung des Prooimions.

433 Erbse, H., Uber Herodots Kroisoslogos, S. 189. Erbse erklirt weiter: Bornitz (S. 139-163) hat alle 50 Belege von
artin und festgestellt dass der ,,aiziy-Begriff im Sinne einer Verfehlung, einer Schuld oder schuldigen Verpflichtung
im menschlich-sozialen Bereich gebraucht wird“ (163).

226



seines Werkes behandelt.

Ab 1, 1 prisentiert Herodot den Stand der Wissenschaft seiner Zeit betreffend die Griinde der Feind-
schaft zwischen Helenen und Persern oder in den Worte von Herodot, ihre Unterschiede (diagpopijg).
Die persischen Gelehrten machen die Phoiniker verantwortlich, die lo aus Argos entfiihrt haben.
Das wird von Herodot als erster Grund fiir die Auseinandersetzung (er benutzt als Quelle die persi-
schen Gelehrten) festgestellt. Dann kommt die Vergeltung der Hellenen. Europa wird aus Tyros
entfiihrt, spéter entfithren die Hellenen in Kolchis Medea. In einer nidchsten Generation wird Helena
von Paris entfiihrt was eine nach Herodot iibertriebene Reaktion von den Hellenen verursacht (,,Von
jetzt aber luden die Griechen schwere Schuld auf sich®, I, 4, 2). Bis jetzt ging es nur um Entfiihrun-
gen. Jetzt zeigt Herodot, dass es die Hellenen waren, die zuerst gegen Asien zu Felde zogen. Dazu
Herodot: ,,Aber die Griechenwelt riistete wegen der Frau aus Lakedaimon ein gewaltiges Heer, zog
nach Asien und zerstorte das Reich des Priamos. Seitdem sahen die Perser alles Griechische als
feindlich an. Denn die Perser sehen Asien mit seinen Volkern als ihr Land an. Europa und das Land
der Griechen, meinen sie, liegt vollkommen auflerhalb ihrer Grenzen* (I, 4,4). Hier zeigen sich
einige Elemente, die im Laufe des Textes eine wichtige Rolle spielen werden, wie die tioic oder die
geographische Trennung der Volker (Asien, Europa) und was die Ubertretung dieser Grenze bedeu-
ten und verursachen kann. Diese Art von Begriindungen von Konflikten entspricht den Stil von
Herodots Vorgéngern, dem Epikern und Logographen und bedeutet eine Art von einfacher Kausa-
litat, die Konflikte aus einzelnen Taten zu begriinden vermag. Das Problem entsteht, wenn verschie-
dene Meinungen gegeniibergestellt werden. Die Phoiniker sagen selbst, dass Io sich schon in Argos
mit dem Schiffskapitin eingelassen hitte. Sie war schwanger und fuhr aus Scham vor ihren Eltern
weg. Hier zeigt sich ein Problem fiir den Berichterstatter: welchen Aussage soll man Glaube schen-
ken? Das entspricht der Problematik der mythischen Erzdhlungen deren Wahrhaftigkeit grundsatz-

lich von den Musen gewéhrleistet wurde. Wenn diese Instanz fehlt, dann werden Meinungen nur

227



das was sie sind: Meinungen, die nicht bestitigt werden konnen. Hier zeigt sich eine Wendung in
der diskursiven Eben, die einen Meilenstein in der Literaturgeschichte bedeutet: der Autor iiber-
nimmt die Rolle als Priifer, als Richter (iozop), der selber entscheidet, welche Erzdhlung er Glauben
schenken kann. Es muss aber eine Begriindung fiir diese Entscheidung geben: das ist das Wissen.
Dieses Wissens ist dem Autor nicht inhédrent, sondern ist das Produkt des sich Erkundigen. Man
muss selber sehen, suchen, sich informieren, um Entscheidungen treffen zu koénnen. Das was
Herodot sagt mit ,, éyw d¢ mepi uev todtwv 0k Epyouar Epéwv s 0UTWS 1 GAAWGS KWS TODTO EYEVETO,
0V 8¢ olda avtoc mpdTov vméplavia adikwv pywv éc todg Elinvac” (I, 5, 3) entspricht der
Entstehung einer neuen Art der Untersuchung der Menschentaten, die spéter als Historie bezeichnet
wird. Es sind gerade diese Wendungen, die die Moglichkeit eines neuen Diskurses zeigen. Es
handelt sich nicht nur um den Unterschied zwischen dem spatium mythicum und dem spatium
historicum. Das ist die Konsequenz. Was entscheidend ist, dass Herodot eine neue Art zeigt, die

oitin zu interpretieren. Dazu Bravo/ Wecowski:

The keynote of the intervening accounts is also the problem of the aitiy, that of responsibility
and reciprocity. It seems clear that by opposing his own interpretation to the preceding stories,
Herodotus is less concerned with the contents of these tales and with the epistemological status
(say, myth vs. History), than with the way they present causes of great events. Henceforth,
starting from Croesus, his personal inquiry, or iotopin, will be the ultimate warranty of the
accuracy and hence usefulness of a peculiar vision of the chain of causes and effects which
eventually leads to the great battles of the Persian Wars (and beyond). The whole work of

Herodotus assumes an immense aetiological form. The accounts of the 'Persian tales' and their

contrast with the olda avtog passage are then intended to show how one should not explain the

origins of great conflicts. Thus, Herodotus tries to replace traditional Greek habits of thought

228



with his own discovery: a thorough and sustained aetiological inquiry*”.

In dieser Wendung ,, éyw d¢* entscheidet sich Herodot einen neuen Weg zu gehen auf der Suche
nach der aitinv éroiéunoov drinioior. Welche Charakter diese Suche hat und woriiber Herodot

erzéhlen will, wird wie folgt erklart:

"tovtov onuivag mpofroouct ¢ 10 TPOow TOD AOYOv OUOIWS OUIKPG Kol uepclo. GoTeo,
avOparrwv érxeciov. To yop t0 maAdl peydra NV, T0. TOAAG DTV GUIKPO. YEYOVE, TO OE €T’ EuEeD
v ueydlo, mpotepov fv auirpd. Thv avOpomniny @v émotduevos sbdaioviny oddouo v TdvTd

uévovoay myuviioouol Gueotépav dpotwg"*.

Was bedeutet dieser Kommentar von Herodot? Was fiir einen Charakter hat er und welche Be-

ziehung zeigt er zum Einleitungssatz?

Erbse findet in diesem Teil eine Anlehnung an Anaximanders These die ich ganz zustimme und

deswegen prisentieren mochte: Dazu Erbse:

Anaximanders Gedanke aber, dass ,,nach der Ordnung der Zeit (kota 10 ypewv) eines dem
anderen Strafe und Bufle zahlen miisse fiir seine Ungerechtigkeit™ (Vors. 12 B 1), durchwaltet

auch das Leben der Menschen, in besonderer Deutlichkeit das der groBen Individuen und das

434 Bravo, B., Wecowski, Marek, The Hedgehog and the Fox: Form and Meaning in the Prologue of Herodotus, S.
154.

435 "Dann will ich fortfahren in meiner Darstellung; ich habe ja deshalb groBe und kleine Stédte der Menschen
aufgesucht. Denn Stidte, die frither grofl waren, sind grofitenteils klein geworden; und die zu meiner Zeit méachtig
waren, sind frither unbedeutend gewesen. Ich weiss, menschliche Grofie hat keineswegs Bestand; so will ich denn in
gleicher Weise die Schicksale beider behandeln". Herodot, Historien, 1,5, 4 iibersetzt von Josef Feix.

229



der Volker. Auch hier fiihrt jede Missachtung der naturgegebenen Rechtsgemeinschaft die
Ahndung herbei, mag die Reaktion oft auch spit kommen, Unschuldige treffen und dem
unkundigen Beobachter unverstindlich bleiben. Offenbar hat Herodot als erster diese von
Anaximander erkannte ,,Weltnorm* (Jaeger) auf das Geschehen der Vergangenheit systematisch
angewendet: denn geschichtliches Leben ist ihm erst unter diesem Gesichtspunkt verstidndlich
geworden. Anderenfalls konnte er nicht schon im Vorwort des Werkes (I, 5,4) also an weithin
sichtbare Stelle, gerade die Hinfélligkeit historischer Grofe hervorheben: Er erklért, die
Verginglichkeit alles Herrlichen habe ihn veranlasst, auch zu beachten was jetzt klein sei; denn
das meiste davon sei ehedem groB und bedeutend gewesen (Té yop 10 moAdu ueydio v, o
moAa avt@v ouikpa yéyove,). Herodots Werk ist angefiillt mit Beispielen des Ausgleichs und
nicht selten weist er ausdriicklich auf die féllige Vergeltung eines fritheren Unrechtes oder auf

die notwendige Demiitigung der allzu Erfolgreichen hin** .

Diese Wandelbarkeit, Unbestiandigkeit zeigt Herodot an dem Beispiel des menschlichen Gliick und
GroBe, in einem Satz der eine grofle Bedeutung nicht nur fiir diese Einfithrung sondern fiir das Ver-
stindnis des ganzen Werkes beinhaltet. Dazu Herodot: "Tjv &vlpowrniny &v émotdusvog
gbdaruoviny obdaua &v tdvtd uévovoav"*’, das menschliche Gliick, die menschliche GroBe bleibt
nicht unverindert, bleibt nicht auf dem selben Stand. Alles Menschliche unterliegt einem stdndigen
Wandel. Das ist etwas, was dem Menschsein inhérent ist. Unter der Ordnung der Zeit wird man
stark, méchtig, reich, aber auch schwach, arm und unfrei. Das ist was Herodot uns mitteilt. Was er
nicht explizit sagt, aber im Laufe des Werkes andeuten wird, ist dass der Wunsch sich im Gliick
einzunisten, sich unangreifbar zu machen, einem fatalen Irrtum entspricht. Hier zeigt sich die

Grenze zwischen Menschen und Gétter. Menschen unterliegen vielen Gesetzen, darunter dem der

436 Ebd. 450, S. 192.
437 Herodot, Historien, 1, 5, 4.

230



Zeit. Sich iiber diese Grenzen zu setzen bedeutet einen Irrtum, eine Ubertretung, eine Versuchung
die eigene menschliche Natur zu verkennen und sich fiir gottlich zu halten, die als ¥fpi¢ bezeichnet
werden kann. Dieser ist der Keim fiir alle Konflikte und Kriege, die Herodot im Laufe des Werkes
beschreibt. Sicher gibt es andere Komponenten wie die tioig, oder das Schicksal, aber diese sind
sekundire Faktoren, die erst eingreifen bei Individuen, die sich mit ihrem Zustand als Menschen

nicht zufrieden geben und mehr wollen**.

Alles wird, wavza pel (ich weil nicht, ob Herodot das berithmte Zitat oder die Ideen von Heraklit
kannte) bedeutet, dass eine Momentaufnahme keine klare Ansicht bringen kann. Deswegen ver-
sucht Herodot mit seiner Exkurstechnik die Vdlker in ihrer Entstehung, in ihren Gewohnheiten und
Gesetzen zu verstehen, statt nur zu beschreiben was da ist. Das kann man auf die Bedeutung des
Wabhrheitsbegriff beziechen. Wenn man Wahrheit als Unverborgenheit statt als das, was da ist,
versteht, versteht man dass diese von der Verborgenheit ins Licht zu bringen ein Prozess ist, eine
Wandlung und keine einfache Korrespondenz mit der Wirklichkeit. Um den Mensch zu verstehen,

um die aitin der Auseinandersetzung zu finden muss Herodot diesen langen Weg gehen.

Ich habe groBen Schwierigkeiten eine Einheit in diesen drei Teilen der Einfiihrung zu finden, wie es
von Immerwahr behauptet wird. Der Einleitungssatz enthélt viele Gedanken zusammengestellt, auf
einer Art, das dem Still von Herodot nicht entspricht. In keinen anderen Stelle im Werk werden so
viele Gedanke in eine so kompromierte, gepresste, fast traktaktméssigen Fassung dargestellt. Mc.

Neal erklért in seinem Werk ,, On editing Herodot*“: Our Book IX, for example, no longer ends with

438 Das kann an dem Beispiel von Xerxes gezeigt werden. Er wird gegen die Hellenen ziehen und sagt: ,,wenn wir sie
und ihre Nachbarn, die das Land des Phrygers Pelops bewohnen, bezwingen, dann machen wir den Himmel des
Zeus zur Grenze des Perserlandes” (VII, 8, 3, y). Die Gefahr von so einer Haltung (was einer Ubertretung des
menschlichen Daseins, einer §ifipig entspricht) wird von Artabanos, Xerxes Onkel wie folgt erklart. ,,Du siehst, wie
Gottes Blitz die hochsten Geschopfe trifft und nicht duldet, dass sie sich in ihrem Hochmut erheben, wéhrend ihm
das Kleine nichts ausmacht. Du siehst, wie seine Geschosse immer in die grofiten Gebdude und derartige Béume
schlagen. Denn Gott pflegt alles zu stiirzen, was sich liberhebt. So wird auch ein groes Heer von einem kleinen
geschlagen in folgender Art: Wenn ndmlich der neidische Gott Panik im Heer verbreitet oder einen Donner
erdrohnen lasst, wodurch es in einer Weise umkommt, die seiner selbst unwiirdig ist. Denn Gott duldet nicht, dass
ein anderer auler ihm stolz ist (VIL, 10, &-n).

231



the introductory words of Book I, and yet Dionysius of Halicarnassus still knew a text which ended

with the present proemium®*’

. Diese Erkldarung klingt plausibel als Zusammenfassung des Inhalts
und Ziel des Werkes in Einem. Eine solche Zusammenfassung kann man am Ende des Werkes
finden, als eine Art Erinnerung, besonders nach einem so langen Text. Man konnte sogar behaupten
dass diese Einleitungssatz das Produkt einer nachtrigliche Uberlegung sei, die die Ziele der Erkun-
dung am Anfang des Werkes in aller Deutlichkeit dem Leser zeigen will**’. Ich mdchte aber deut-
lich sagen, dass diese nur eine formale Kritik sein will. Ich mdchte mit meinen AuBerungen nicht
an der Validitit und Wichtigkeit des Einleitungssatzes zweifeln oder seinen Wert vermindern.

Nachtréglich oder nicht ist dieser Einleitungssatz eine gro3e Hilfe, um Herodots Werk verstehen zu

konnen.

Wie ich oben erklért habe, beschreibt Herodot das menschliche Gliick und Grof3e als vergédnglich,
weil sie, wie alles was mit den Menschen zu tun hat, unter der Ordnung der Zeit steht und sich ihre
Gesetzen unterziehen muss. Dieser letzte Punkt ist essentiell, um Herodots Werk verstehen zu kon-
nen. Meine These in dieser Arbeit besagt, dass Herodot im Laufe seines Werkes die aizinv
émoAéunoav dAinoion, die aitiovg tijc dropopiic als Hauptthema der Erkundung untersuchen will und
n. m. E. diese aitio. aus dem Fehler entsteht, sich iiber die menschliche Ordnung stellen zu wollen
und mehr zu wiinschen, mehr zu wollen als moglich ist, was als ¢fpi¢ bezeichnet werden kann. Ich
werde jetzt die Stellen in dem Werk untersuchen, wo diese Themen erscheinen um aus dem Werk

eine Deutung zu finden und meine These beweisen zu konnen.

439 McNeal, R. A., On editing Herodot, S. 128.

440 Man konnte weiter spekulieren und den zweiten Teil (die volkstiimliche Erklarung fiir die aitiovg tij¢ diapopijc) fiir
den tatsdchlichen Anfang der Erkundung und den dritten Teil fiir die Einleitung, wo Herodot die Ziele seiner
Darstellung erklart, halten.

232



2.4.2 Die Barbaren

Herodot beginnt seine Untersuchung mit dem ersten Barbaren, der hellenische Volker unterdriickt
hat: Kroisos, der Konig Lydiens. Er geht weiter mit der Entstehung und Entwicklung des Persi-
schen Imperiums. Er beschreibt diese Entwicklung an den fithrenden Personen: die Konige (Kyrus,
Kambyses, Dareius und Xerxes). Damit schafft es Herodot, die Untersuchung auf der Ebene der
Person zu fithren und damit er6ffnet sich die Moglichkeit, das was alle persischen Fiihrer auszeich-
net, die Tendenz zur fpig, Fall fiir Fall zu untersuchen. Hier zeigt sich eine unthematisierte Ten-
denz von Herodot, diese fpic bei den Persern und nicht bei den Hellenen zu suchen. Diese Ten-

denz wird sich erst am Ende des Werkes dndern, was ich spéter behandeln werde.

,Dieser Kroisos war der erste Barbarenkonig, von dem wir Kunde haben, dass er einen Teil der
Griechen tributpflichtig machte, mit andern wieder Freundschaft schloss. Er unterwarf die Ionier,
Aiolier und Dorer in Kleinasien, mit den Lakedaimoniern schloss er Freundschaft. Vor Kroisos
Herrschaft waren alle Griechen frei“. So beginnt Herodot die Beschreibung des ersten Barbaren-
konigs, der gegen die Hellenen Krieg gefiihrt hat (I, 6, 2)*'. In dem ganzen ersten Buch im Allge-
mein wie bei der Kroisos Passage in Besonderen zeigen sich viele Elemente, die den Charakter von

Herodots Werk und sein Streben, die Frage der aizinv émoiéunoav dAlnioior zu untersuchen, defi-

441 Sciarino, G., Gestaltung und Funktion der Reden bei Herodot und Thukydides, S. 89. Er zitiert dazu folgende
Autoren: Cobet, Herodots Exkurse und die Frage der Einheit seines Werkes, S. 257: ,,.Die Geradlinigkeit der
Entwicklung, die zu ihrem scheinbar natiirlichen Zielpunkt fiihrt, der scheinbar letzten und endgiiltigen Niederlage
persischen Eroberungsdranges, ist also ... eine natiirliche Steigerung des Phidnomens, dessen einleitende und
exemplarische Darstellung auBerhalb der persischen Koénigsreihe steht, wenn auch im realen Geschehen eng damit
verkniipft. ... Damit erreicht Herodot einerseits eine unmittelbare Verkniipfung mit dem spezielleren Thema — denn
die Lyder unterwarfen als erste die Griechen und Kroisos bringt die Perser auf den Weg nach Griechenland — als
auch hat er in Kroisos exemplarisch den 'historischen' Prozess, nach dem er auch die spiteren Geschehenskreise
versteht. Asheri, Erodoto, La Lidia e la Persia. Libro I delle Sorie, S. XCIX fasst das ganze erste Buch als
Paradeigma auf, das ,,prefigura l'intera opera die Erodoto e ne costituisce in un certo senso la quintessenza". Fiir
Evans, Herodotus Explorer of the Past. Three Essays, S. 49 ist seine Funktion ,.,to foreshadow the course of empire
that was to follow*.

233



nieren. Die Beispielhaftigkeit des Kroisos zeigt sich in der Darstellung eines Koniges, der durch
sein all zu grofles Streben nach Macht, Reichtum und Ruhm bestraft und in extremis gerettet wird.
Dieses Ubermass des Willens, die Unméglichkeit, sich zufrieden zu stellen, dieses Gefiihl grosser,
stirker und méchtiger als anderen Menschen sein zu wollen entspricht einem Fehler, einer Ubertre-
tung (was der Bedeutung des §fpic- Begriff entspricht). Um das zu verstehen, dazu die Rolle der
Gotter und ihre Beziehung zu den Menschen, was die Frage der freien Willens bei Herodot mit-

bezieht**?, muss man dieses erste Buch im Detail untersuchen.

2.4.2.1 Gyges und Kandaules

Herodot beginnt nicht direkt mit der Beschreibung von Kroisos sondern zeigt in einer analeptischen
Form, wie Kroisos Dynastie die Macht von den Herakliden iibernommen hat. Der letzte der Hera-
kliden hie3 Kandaules. Seine Dynastie herrschte 505 Jahren (,,22 Menschenalter hindurch®, 1, 7, 4)
und stammte von Herakles und einer Sklavin des lardanos ab. Kandaules war sehr stolz auf die
Schonheit seiner Frau. Er glaubte, ,,sie sei die allerschonste Frau der Welt* (I, 8,1). Gyges war ein
Leibwéchter des Kandaules und stand bei ihm in grosser Gunst. ,,Diesem vertraute Kandaules die
wichtigsten Angelegenheiten an, vor ihm pries er auch die Schonheit seines Weibs* (1,8). Bis hier
scheint alles in Ordnung zu sein. Jetzt aber fordert Kandaules von Gyges seine Frau heimlich zu
beobachten, damit er Kandaules Meinung bestitigen kann. Das entspricht einer Ubertretung, dem

Verlust des MaBles, weil, wie Herodot sagt: ,,Denn bei den Lydern und auch bei fast allen anderen

442 Siehe die Kritik von Hellmann (Herodotos Kroisos Logos) iiber Bischoffs Buch, S. 121-122.

234



Nichtgriechen ist es sogar schmachvoll fiir einen Mann, nackt gesehen zu werden (I, 10, 3) was
auch spiter die Frau von Kandaules gegeniiber Gyges bekréftigt: ,,du, der mich nackt gesehen und
damit getan hast, was sich nicht gehort™ (I, 11,3). Hier geht Kandaules in seinem Willen zu weit, er
stellt sich tliber die soziale Ordnung. Der normale Stolz wird iiberméssig. Er versteckt Gyges in
seiner Kammer, aber seine Frau entdeckt ihn, als er das Zimmer verlassen will. Sie sagt nichts, aber
sie plant sich an Kandaules zu rdichen. Am néchsten Tag ldsst sie Gyges zu sich rufen und sagt:
,@yges, ich iiberlasse Dir die Wahl zwischen zwei mdglichen Wegen; du kannst wéhlen: entweder
du totest Kandaules, nimmst mich zur Frau und wirst Konig von Lydien, oder du musst auf der
Stelle sterben, damit du nicht als gehorsamer Freund des Kandaules auch weiterhin siehst, was du
nicht sehen darfst™ (I, 11,2-3). Gyges flehte sie an, aber sie liess sich nicht erweichen. So zeigt
Herodot die Entscheidung, die Gyges trifft: ,,So sah er schliesslich, dass ihm nur die Wahl blieb,
seinen Herrn zu toten oder selbst von fremder Hand zu fallen. Da wihlte er das Leben. (I, 11, 4).
In der selben Nacht ermordete Gygen Kandaules. Dazu Herodot: ,,So erhielt Gyges die Konigs-
herrschaft, und das delphische Orakel bestétigte sie. [...] Soviel aber fiigte die Pythia noch hinzu:

Die Herakliden wiirden einst Rache nehmen an Gyges' Nachkommen im fiinften Glied* (I, 13, 2).

Diese sind die Taten wie Herodot sie erzihlt. Genau auf diesen Aspekt der Autorschaft der Erzéh-

lung zielt Pohlens mit folgendem Kommentar:

Gewiss wird auch bei den Griechen schon vor Herodot eine allgemeine Technik volkstiimlicher
Erzihlung ausgebildet worden sein*?; aber die Formung der Gygesgeschichte ist ganz personliche
Leistung Herodots. Denn die Verlagerung nach der geistigen Seite, die, wie in der Tragddie, die
Katastrophe zur selbstverstidndlichen Folgeerscheinung macht, ebenso wie der Kampf um Gyges'

Seele und seine Beendigung durch die in der Zwangslage getroffene Entscheidung, die ihm den

443 Vgl. die ausfiihrlichen Nachweise bei Aly.

235



Thron verschafft, aber zugleich, auch ohne moralische Bewertung, eine folgenschwere Schuld
bedeutet, - das alles entspringt Herodots eigensten Empfindungen und schriftstellerischen

Motiven**.

Welche Elemente will Herodot in dieser Erzdhlung darstellen? Welche Art von Ordnung oder Ord-
nungen werden von ihm angedeutet? Welche Bedeutung hat diese Erzdhlung fiir den néchsten Teil

der Geschichten?

Kandaules wird ermordet. Trotzdem erkennt das Orakel Gyges als Konig an. Hier zeigen die Gotter
keine direkte Strafe gegen Gyges. Warum? Es wire moglich zu denken, dass die Straftat von Gyges
wegen der unangemessenen Haltung des Kandaules gemildert wird. Es ist Kandaules, der sich iiber
die Menschen und iiber die soziale Ordnung stellt. Auf der anderen Seite begeht Gyges einen Mord

und die Strafe der Gotter wird auf seinen Nachfolger (in diesem Fall Kroisos) verschoben.

Die Haltung von Gyges wird unterschiedlich interpretiert. Nach Hellmann wird ,,Gyges als unter
einem Zwang handelnd dargestellt“*** (Kandaules und der Konigin gegeniiber). In die gleiche Rich-

tung zielt der Kommentar von Asheri:

Gige non e punto rappresentato come un colpevole. Candaule ha errato per la sfrenatezza della
sue passione. La moglie di Candaule ha trascinato Gige ad una cuoptog per la implacabilita
della vendetta che voleva far seguire alla offesa. Gige riluttante s'e dovuto fare strumento di
Candaule dopo aver invano tentato di richiamarlo alla ragione, e riluttante e minacciato di

morte s'e dovuto fare strumento della moglie di lui dopo aver invano pregato che non lo

444 Pohlenz, M., Herodot, der erste Geschichtsschreiber des Abendlandes, S. 61.
445 Hellmann, F., Herodotos Kroisos Logos, S. 31.

236



costringesse ad uccidere il suo signore. Sicché egli é stato piu che altro l'esecutore forzato di

quel destino che incombeva su Candaule: ypijv yop Kavéabiy yevéba raxdg (1,8)*.

Hier wird Gyges fast als Opfer dargestellt. Anders bei Erbse: ,,Herodots Gyges steht vor einer ech-

47 Man scheint hier vor

ten Wahl: Er muss sterben oder tdten, tut das letztere und wird schuldig
einer dichotomischen Alternative zu stehen: entweder handelt der Mensch durch freien Willen oder
werden die Taten von den Gotter (Schicksal) determiniert. Diese Einstellung hat mehr mit unserer
moralischen Betrachtung, mit unserer Trennung zwischen Vernunft und Mythos als mit dem Werk
von Herodot zu tun. Ich mochte diese Problematik am Anfang des Werkes thematisieren weil sie
grudsétzlich fiir das Verstindnis des Werkes ist. Was Herodots Weltanschauung charakterisiert, ist

ein Zusammenleben von verschiedenen ethischen Ebenen, die gleichzeitig auf das Leben der Men-

schen Auswirkung haben. Dagegen erklért Hellmann:

Fir Herodots Anschauung gewinnen wir aus den oben angefiihrten fiinf Merkmalen der
Darstellung der Gygestat einen ersten Hinweis drauf, dass es ihm nicht darauf ankommt, das
Geschehen als eine ethisch zu interpretierende, verstehbare Abfolge von klar zutage tretender
Schuld und ihrer Bestrafung zu gestalten, dass seine Darstellung vielmehr darauf abzielt, den
dédmonischen Charakter des Geschehens hervortreten zu lassen, zu zeigen, wie der Mensch
hereingerissen wird in einen Geschehenszusammenhang, wie er sozusagen von der Tat {iberfallen
wird, wie er eingespannt ist in Zusammenhinge, die auflerhalb seines Wollens liegen, die ihn

iberkommen als eine unausweichliche Notwendigkeit**.

446 Asheri, D., Studi di Storia della Storiografia Greca, S. 59.
447 Erbse, H., Uber Herodots Kroisoslogos, S. 198-99.
448 Ebd. 445, S. 32.

237



Ich finde dass Helmmans Erkldrungen die Struktur des Problems vereinfachen. Herodot spielt mit
zwei Ebenen, die gleichzeitig und parallel auf den Menschen wirken. Hier zeigt sich ein deutlicher
Unterschied zu Anaximanders Modell. Bei ihm finden alle Prozesse in der Ordnung der Zeit statt.
Das ist die einzige Einrahmung fiir alles was geschieht. Bei Herodot sieht man eine zweite Ebene,
die gottliche, eine zweite Instanz die zusammen mit der menschliche Ebene das Leben der Men-
schen kontrolliert. Man tendiert dazu, die Probleme der Menschen auf eine tioig, das heil3t, auf
Rache und die Wirkung der Goétter auf ppovs tod G¢iov, das heilit, auf Goétterneid zu erklaren. Das
wird der Weltanschauung von Herodot nicht gerecht. Der sogenannte gpovog Gev bedeutet auf
keinen Fall, dass die Gétter neidisch auf den Menschen sind, sondern entspricht einer Instanz der

Verurteilung jedes Menschen, der mehr will als er soll. Dazu Brehm:

Das Osiov plovepov schreitet ein, wenn der Mensch sich im Gliick tiberhebt (zolloiotr yop on

tmodecac GAfov 6 Osoc mpoppilove avérpewe; Hdt. 1,32,9). Der gpévoc Beddv bleibt dann im
weiteren Fortgang der Historien prisent und internalisiert sich dem Leser leitmotivisch.*¥
Besonders deutlich wird die Funktion des gottlichen gpdvog in der Rede des Artabanos an Xerxes
herausgearbeitet: gidéer yop 6 Oeog 1o dmepéyovta mavta Kolobery sowie 00 yop EQ. PPOVEEY UEYOO
Osog dArov ] éwvtov (beide Hdt. VII, 10). Die Gottheit wirke demgeméal entgegen, wenn ein
Mensch*® hybriden Anwandlungen®' verfalle. Der gpdvog Os@v bringt dabei meines Erachtens
seine besonders augenfillige Pointiertheit in denjenigen Fillen ans Licht, in denen einzelne

Akteure sich, wie oben bereits angedeutet, unter einer fiir sich giinstigen gottlichen Fiigung

449 Cf. Den wortlichen Anklang in Hdt. 111, 40, 2; 1V, 205; VII, 10; 46, 4; VIII, 109,3; der Gedanke wiederholt sich
deutlich, wenn auch ohne den gpdvog-Begriff, in Hdt. VII, 1.

450 Artabanos verallgemeinert diese Behauptung in ihrer Giiltigkeit streng genommen sogar auf alle Lebewesen (cf. Ta
brepéyovto (da, ebenfalls in VII, 10).

451 Ausdriicklich als §fpic charakterisiert z.B. Artabanos in Hdt. VII, 16, 2 die Welteroberungsphantasien des Xerxes
aus Hdt. VII, 8; auch Kambyses' despotische Willkiir wird von Otanes in Hdt. III, 80, 2 als HBpig bezeichnet. Lloyd,
A.B. (Herodotuson Cambyses. Some thoughts on recent work) S. 58, weist darauf hin, dass auch iibermaBiger
Wohlstand und Gliickseligkeit ein Zeichen von §fpi¢ sind: ,, 70 achieve an unusually high state of blessedness or
wealth is itself hybristic since it brings man into competition with the gods to whom alone such happiness was due .

238



stehend wdhnen oder sich libermenschlichen Status zuschreiben; die Fallhdhe des Protagonisten

wird hier am deutlichsten.

Doch wird, wie Pietsch priagnant den Forschungsstand darlegt, die ¢fpi¢ nicht von den Géttern in
hinterlistiger Weise oder gar aus ,kleinlichem Konkurrenzneid“*** heraus hervorgerufen, um zu
strafen. Vielmehr treten die Goétter dann auf den Plan, ,,wenn menschengemaifle, natiirliche Gren-

zen — entweder geographisch oder im Verhidltnis Gott-Mensch — {iberschritten zu werden

drohen*“**. Die Tendenz zur §fpic entwichst vielmehr dem Charakter des Menschen**. In Konse-
quenz bedeutet dies, dass das herodoteische Individuum, wenn sein Handeln charakter-immanent

sei, fir sein Schicksal selbst verantwortlich sein muss.*%

Ich wiirde dieses ,,selbst”, dass Brehm im letzten Satz seines Aussages erwéhnt, in Frage stellen.
Ich glaube hier geht Brehm zu weit in dem Versuch, alle Entscheidungen aus der bewussten Pers-
pektive des Menschen begriinden zu wollen. In modernen Begriffe ausgedriickt: der Mensch bei
Herodot hat keinen Kategorischen Imperativ, der ihm sagt was er machen soll. Diese Instanz wird
personalisiert, das heif3t, auf die Person des Gottes projiziert. Anaximander konnte in der Natur ein
Element finden (die Zeit), die als Referenz, als Rahmen fiir alle Prozesse dienen kann. Herodot
zeigt fiir alle Prozesse, die das Leben der Menschen betreffen, eine zweite Instanz, die von den
Gottern verkorpert wird. Diese Elementen werden sich im Laufe des Werkes viel deutlicher zeigen
als es hier bei Gyges der Fall ist. Trotzdem wollte ich von Anfang an diese Auseinandersetzung in
Bezug auf die Frage, ob der Mensch bei Herodot frei handelt oder nicht, zeigen weil sie durch

unsere eigene Werteinschitzung*® und Perspektivierung beladen ist und uns von der Weltanschau-

452 So umschreibt Pietsch,(Pietsch, Ch., Ein Spielwerk in den Hénden der Goétter? Zur geschichtlichen Kausalitit des
Menschen bei Herodot am Beispiel der Kriegsentscheidung des Xerxes) S. 219, noch die Auffassung von Dodds
(Dodds, E.R., The Greeks and the irrational) S. 29-31.

453 Pietsch (siche Anm. 452) S. 219.

454 Ebd.

455 Brehm, J., Generationsbeziechungen in den Historien Herodots, S. 61-62.

456 Wie schwer es aus unsere Perspektive die herodoteische doppelte und gleichzeitige Einwirkung oder Urteilung des
menschlichen Handels zu betrachten ist, zeigt sich an die Betrachtungen von Asheri, der ganz prizis auf diesem

239



ung von Herodot entfernt*”’. Ich mdchte mich an diese doppelte Ebene der ethischen Beurteilung

halten und werde im Laufe des Werkes viele Beispiele ihrer Wirkung zeigen.

Die direkte Konsequenz dieser Episode fiir den Kroisos-Logos ist, dass er durch die Straftat des
Gyges vom Orakel vorbelastet wurde. Es wurde aber nicht darauf geachtet, bis der Spruch in Erfiil-
lung ging. Das spielt nicht so eine groBe Rolle fiir die Geschichte wie fiir den Leser, fiir den diese
Situation klar wird und der von Anfang an den Untergang des Kroisos ahnen kann und darauf
vorbereitet wird. Dieser Aufstieg und Fall, Produkt einer #fpig, zeigt sich als Muster in dem
Versuch von Herodot, eine Antwort auf die Frage der aizinv éroléunoav dAlnioior zu finden. Dazu

Brehm:

Die Strukturanalysen des Werkes, die vornehmlich Immerwahr*®, Cobet*”®, Wood** und Hunter*"!

vorgelegt haben, konnen aufzeigen, dass den Historien bestimmte, regelmifBig wiederkehrende

2

'patterns™®* zugrunde liegen. Diese 'patterns’ basieren auf einer zyklischen Grundstruktur des

Faktor aufmerksam macht und trotzdem nicht iiber die ,entweder oder Einsicht, das heiflt, nicht iiber unsere
Trennung zwischen religioser Einwirkung und menschlichen Handeln, gehen kann. Dazu einige Beispiele: ,, Nelle
Storie d‘Erodoto il piano divino, che non di rado appare accanto al piano umano, ¢ di regola qualche cosa di
sovrapposto, d'incerto, di contraddittorio, di evanescente. Se vogliamo dire che la storia d'Erodoto ondeggia tra un
polo divino e un polo umano, conviene precisare che nel proemio egli piega decisamente verso il polo umano
(Studi di storia della storiografia greca, S. 69) und spiter (gleiches Werk, S. 70): ,,La prammaticita teologica e la
umana prevalgono alternativamente secondo che l‘interesse dello storico piega verso I‘uno o ‘l'altro dei poli cui
abbiamo accennato .

457 Einige Stellungnahmen dariiber werden von Brehm in der Anm. 109 (S. 62) prisentiert: Die These von Jacoby,
geschichtliches und menschliches Handeln sei dem gottlichen Willen untergeordnet, ist nicht haltbar. Regelrecht von
einem ,,Fehlurteil” spricht Nicolai (Nicolai, W., Versuch iiber Herodots Geschichtsphilosophie) S. 11. Auch Dodds
(siche Anm. 467) S. 30, ist noch iiberzeugt: ,,For Herodotus, history is overdeterminated: while it is overtly the
outcome of human purposes, the penetrating eye can detect the covert working of phthonos “. Doch schon Pohlenz
( Herodot, der erste Geschichtsschreiber des Abendlandes) S. 127, meint: ,,Die menschliche Erklarung ist fiir den
Geschichtsschreiber die erste Aufgabe. Die metaphysische mindert nicht an ihr, sondern verhilft nur zum tieferen
Verstandnis, zur Sinndeutung des Geschehens.*

458 Immerwahr, H.R., Form and thought in Herodotus.

459 Cobet, J., Herodots Exkurse und die Frage der Einheit seines Werkes.

460 Wood, H., The Histories of Herodotus. An analysis of the formal structure.

461 Hunter, V., Past and process in Herodotus and Thucydides, Princeton: 1982.

462 Im Sinne von , pattern’ gebraucht Pohlenz, S. 20, den Begriff ,Leitmotiv¢, Reinhardt (Herodots
Persergeschichten, S. 368), ,,Symptom*, Schwabl (Herodot als Historiker und Erzéhler, S. 266) ,,Typus®.

240



Geschichtsprozesses, welche Immerwahr als ,,overall cycle of rise and fall* definiert*”. Den
zentralen Schliissel fiir die Skizzierung eines solchen, nur indirekt erschliefbaren Bildes der
gewissermaBen iiber dem Geschehensgang stehenden geschichtsphilosophischen Uberlegungen
Herodots liefert dabei der erste Geschehenskreis um Kroisos. Die hier entwickelten Leitmotive

haben paradigmatischen Charakter und werden in den folgenden Geschehenskreisen immer

wieder aufgegriffen bzw. durchgespielt*®4.4

Es ist sehr wichtig, die Idee des Kreises, die zyklische Bewegung, die Herodot im I, 5,4 erwihnt im
Hinterkopf zu bewahren. Man sollte dabei nicht erwarten, Krosios als flat character zu finden, dem
von Anfang an sein Schicksal auf die Stirn gestempelt ist. Diese Uberdeterminierung ist Herodot
fremd. Genau das Gegenteil ist der Fall. Herodot legt besonders Wert darauf, die Dynamik zu
zeigen, die zur §fpig fihrt, er zeigt die Moglichkeit der Entwicklung, egal in welche Richtung. Das
Schicksal schliesst sich dem Lebenslauf der Person an. Das entspricht der Idee der zwei Ebene der
Beurteilung, die ich vorher thematisiert habe. Man kann in Bezug auf Kroisos sechs Perioden in

seinem Leben finden, die dieser Entwicklung entsprechen.

1. Von seiner Thronbesteigerung bis zum Treffen mit Solon. Das entspricht dem Aufstieg des
Kroisos als Konig und die Eroberung der Gebieten Kleinasiens, westlich des Flusses Halys (I, 26

bis I, 29)..

2. Das Treffen mit Solon. Hier werden die personlichen Merkmalen von Kroisos dargestellt die

463 Immerwahr (sieche Anm. 458) S. 307. Ahnlich Wood (siche Anm. 460) S. 31: ,, [I]nitial pbscurity: rise and growth:
reversal: all seen as points defining the periphery of the circle. This is the principle of form in the Histories [...]. “
Auf einen zumindest nach bestimmten GesetzméBigkeiten verlaufenden ,, process, viewed as a totality“ weist auch
Hunter (siche Anm. 461) S. 249, hin; dieser Prozess besitzt ,, a beginning, certain predictable stages, and an end*.

464 Cf. Wood (siehe Anm. 460), S. 30-31: Der Lydische Logos ,,/...] serves as a total paradigm of the nature of history,
which the history of Persia will now repeat.”. Weiterhin ,, The Lydian logos, in addition to being the actual
beginning of Herodotus' work [...], serves also as a formal prefiguratio of the history of Persia [...]“. Cf. Auch
Cobet (siche Anm. 459), S. 158-159.

465 Ebd. 455, S. 59.

241



zum Ofpic und ausschlieBend zum Fall fiihren werden (I, 29,bis I, 33).

3. Die Adrastos Tragddie: hier werden anders als bei Treffen mit Solon, nicht die personliche As-
pekte der Person sondern die Macht des Schicksals dargestellt. Es entspricht einer Bestitigung der
Uppic und der tioic auf einer anderen (Gottlichen, durch einen Traum erwéhnten) Ebene (I, 34 bis

1,45).

4. Der Krieg gegen Kyros. Die Uberschreitung des Halys, der Fall von Sardes und die Abdankung
von Kroisos (I, 46 bis I, 86). Hier wird der Untergang von Kroisos gezeigt ebenso wie seine
Unfahigkeit (durch dfpi¢ bedingt) die Anweisungen von Warnern (Sandanis) oder Orakeln (Delphi)

richtig zu interpretieren.

5. Die gottliche Rettung auf der Scheiterhaufen. Kroisos wird durch ein Wunder gerettet. Es zeigen
sich durch den Spruch der Pythia zwei Griinde fiir den Untergang des Kroisos: a) das frithere Ora-
kel gegen Kroisos. Hier zeigt sich, dass die Macht der Morien iiber der Macht der Gétter steht.
Apoll konnte nur sein Schicksal verschieben aber nicht &ndern und b) die fatale Fehldeutung aller

Orakel durch Kroisos .(I, 86 bis I, 91).

6. Kroisos als Berater des Kyros und spiter des Kambyses: nach seiner Selbsterkenntnis dient
Kroisos als Berater des Kyros und Kambyses. Wie und ob seine §fpi¢ gedndert, vermindert oder

verschwunden ist, wird als Schlusswort thematisiert.

466

1. Dieser Teil der Erzdhlung kann man mit den Worten von Hellmann** als ,,Exposition* bezeich-

nen. Bevor es zu Korisos Aufstieg kommt, soll eine Tat von seinem Vater erwéhnt werden, die fiir

466 Hellmann, F., Herodots Kroisos Logos, S. 35.

242



47 Man muss diese

unser Thema sehr wichtig ist: er stiftete viele groBe Geschenke nach Delphi
Beziehung zu Delphi in Erinnerung halten, weil sie im Laufe von Kroisos Laufbahn eine grof3e
Rolle spielen wird*®. Nachdem Kroisos die Herrschaft {ibernimmt, beginnt er, eines nach dem an-
dern alle Volker Kleinasiens westlich des Halys zu unterwerfen. Herodot erklért die Begriindung
fiir die Angriffe wie folgt: ,,In wichtigen Fillen erhob er schwere Anschuldigungen, wenn er
konnte, und manchmal gebrauchte er auch nur nichtige Ausfliichte (I, 26,3). Man kann schlief3en,
dass Kroisos Kriege aus blankem Expansionsdrang gefiihrt hat. Trotzdem, und das ist das
wichtigste in diesem Abschnitt, handelt sich hier nicht um den blinden Rausch eines Herrschers der
auf jeden Fall Krieg fiihren will. Kroisos zeigt sich im folgenden Beispiel als kluger Fiihrer der sich
nicht scheut, seine Meinung zu dndern, wenn er gut beraten wird: Als Kroisos eine Flotte ausriisten
will, um die Inselbewohner anzugreifen, kommt er in Gespriach entweder mit Bias aus Priene oder
Pittakos von Mytilene*®. Beide Namen verbindet man mit dem Kanon der sogenannten émra
oogoi'”, die ihrerseits in Verbindung zum Umfeld des Orakels in Delphi stehen*”'. Das bekriftigt

die Neigung von Kroisos Personen, die im Kontext von Delphi entstehen zu treffen, sein Vertrauen

auf das Orakel sowie auf Apollons Unterstiitzung.

467 Auch Gyges sandte als Konig nicht wenige Geschenke nach Delphi (Hdt. I, 14).

468 Kroisos' besonderes Verhéltnis zu Delphi wird nicht nur in Herodots Historien immer wieder betont, sondern
bereits bei Bakchylides (B.3.17-19) erwihnt; in spéterer Zeit berichten noch Strabon (cf. Str. 9.3.9) und Pausanias
(cf. Paus. 9.8.7; 16,1) von den reichen Weihgaben. Der enge Kontakt des Kroisos zu Delphi gilt allgemein als
historische Tatsache; cf. Visser 2000, S. 19 mit FN 44. (Zitiert nach Brehm 2013, Anm. 78, S. 83).

469 Herodot lisst es offen wer von beiden Kroisos getroffen hat und der Text im folgenden gibt keine Schiissel an,
wessen Auftreten Herodot liberhaupt favorisiert hat.

470 Dazu Brehm J., Generationsbezichungen in den Historien Herodots,S. 80: "Weder die Siebenzahl noch ein explizit
als Gemeinschaft definiertes Kollektiv dieser Individuen tauchen bei Herodot auf, stattdessen aber einige Personen,
die in spiterer Zeit unter die Zahl der éxta cogpoi fallen und die besonders durch ihre Spruchweisheiten in der Antike
bekannt sind". [...]Asper (Asper, M. Literatursoziologisches zu den Spriichen der Sieben Weisen) S. 89-90, sicht es
zwar als wahrscheinlich an, dass ,alle diese Individuen (und sicher noch viele mehr) bereits zu Lebzeiten die
Reputation eines Weisen genossen®, aber ,,zu Lebzeiten dieser Weisen scheint es eine feste, irgendwie institutionell
geschlossene Gruppe (Hervorhebung durch Asper) nicht gegeben zu haben®. Im Dialog Protagoras rechnet Platon
Thales von Milet, Pittakos von Mytilene, Brias von Priene, Solon aus Athen, Kleobulos von Lindos, Myson von
Chen und den Spartaner Chilon zu diesem Kanon (cf. P1. Prt.343a).

471 Diesen Zusammenhang findet man ganz deutlich bei Platon in seinem Profagoras (343b) wie folgt erklart: ,,Sie
sind gemeinsam hingegangen und haben ein Weihgeschenk ihrer Weisheit fiir Apollon errichtet im Tempel zu
Delphi, wobei sie darauf eingravieren, was ja alle rithmen: »Erkenne dich selbst« und »Nichts zu sehr!« Weshalb
eigentlich sage ich dies? Weil dies die Form des Weiheitswetteifers bei den Alten war, eine lakonische Kurz-
redeform. Und so ging von Pittakos personlich dieser Ausspruch um, hochgepriesen von den Weisen: »Schwer ist es,
edel zu sein«.

243



Der Rat des Weisen und die Reaktion von Kroisos wird von Schulte-Altedorneburg ganz prazis wie

folgt erklart:

Der Weise Bias bzw. Pittakos nun mochte die maritime Expansion des Kroisos verhindern und
weist auf die Gefahr eines Angriffes hin: Das Risiko, von den Griechen in einer Seeschlacht
gestellt zu werden ist sehr hoch (Hdt. I, 27, 4). Der Lyder beachtet bereitwillig und einsichtig den
warnenden praktischen Rat. Erfreut dartiber ldsst er vom Schiffsbau ab und schlief3t stattdessen
ein Biindnis mit den Inselioniern. Durch diese Entscheidungen werden Konfliktherde mit
Griechen auflerhalb des kleinasiatischen Festlandes umgangen. Kroisos zeigt in dieser Szene ein
Verhalten, durch das er, wie Schulte-Altedorneburg formuliert, ,,zuerst als ein einsichtsfdahiger
Mann erscheint, der sich in seinem Streben nach erfolgreicher Fortsetzung seiner Expansions-
politik auch den diesen Vorzuhaben zuwiderlaufenden Sachargumenten zugénglich zeigt und in

der Lage ist, sich in einer unrichtigen, allzu einseitigen Denkweise korrigieren zu lassen®*”,

Aus dieser Erkldrung kann man schlieen, dass §fpic nicht ein Zustand ist, der immanent zu einer
Person gehort. Es ist weder synchronisch (genetisch) noch diachronisch (durch ein Orakel) allein,
verursacht. Es entspricht einer Entwicklung der Personlichkeit, einer Wandlung. Kroisos zeigt hier
seinen Willen zur Expansion seines Territoriums, zur Eroberung von Voélkern, zur Vergroflerung sei-
ner Macht, aber in eine verniinftigen Malle, wie am Anfang Kandaules, der stolz auf die Schonheit
seiner Frau war. Dar Problem, die Wandlung, die Ubertretung kommt erst dann wenn das MaB ver-
loren geht, wenn man glaubt grosser, besser, michtiger als alle anderen Menschen zu sein. Hier, bis

zu diesem Punkt wird Kroisos positiv dargestellt.

472 Schulte-Altedorneburg, J., Geschichtliches Handeln und tragisches Scheitern. Herodots Konzept
historiographischer Mimesis, S. 132.

244



2.4.2.2 Kroisos und Solon.

Herodot berichtet dass viele Gelehrten wavreg éx tijc EALGdog copioral nach Sardes kamen. Kroisos
befindet sich auf dem Zenit seiner Macht und viele Weisen, darunter Solon besuchen Sardes und
treffen den Konig. Herodot prisentiert Solon als vouof¢tng, das heiflit, Gesetzgeber und weit-

gereisten Mann (armeonunoe Erea déxa Oewpins mpopootv). Dazu Hellmann:

Dieselben Punkte, die sopin und miavy, d. h. die auf diesen Reisen gesammelte Erfahrung, hebt
Kroisos in seinen Worten noch einmal hervor I, 30,2. Die Doppelung erweist diese Motive als
besonders hervorgehoben. [...] Die Parallele des so charakterisierten Solon zu Herodot selbst ist
auffallend. Xogiy, miavy, Oeopin, priocopéwv, yijv, énépyesfol, Besuch in Agypten, Lydien, dies

alles ldsst Solon von all den vielen Personen, die innerhalb des Werks auftreten, Herodot am

verwandtesten erscheinen*’.

Dieses Treffen, die Bedeutung die es fiir das Verstdndnis des Werkes hat und die Stelle, die dieses
Treffen im Werk hat (die erste Auseinandersetzung zwischen westlicher und Ostlicher Kultur oder
zwischen Barbaren und Hellenischen Vertretern) hat bei den Forscher viele Fragen hervorgebracht.
Die erste bezieht sich auf die Historizitdt des Treffen. Hat ein solches Treffen wirklich stattgefun-
den? Ist es eine Erfindung von Herodot? Die zweite Frage bezieht sich auf das oben erwéhnte Zitat
von Hellmann: prasentiert Herodot die Stellungnahme des historischen Solon oder benutzt Herodot

Solon als Mittel, seine eigenen Ideen zu zeigen?

473 Hellmann, F., Herodotos Kroisos Logos, S. 37-38.

245



Schon in der Antike gab es kritische Stimmen die an der Faktizitit des Treffens gezweifelt haben.

Dazu Irwin:

From the point of view of straight history, this story is obviously and conspicuously problematic,
and was recognized as such even in antiquity. Consider Plutarch's defense of the story (Plut.

So0l.27.1):

As for his interview with Croesus, some think to prove by chronology that it is fictitious.
But when a story is so famous and so well-attested, and, what is more to point, when it
comports so well with the character of Solon, and is so worthy of his magnanimity and
wisdom, I do not propose to reject it out of deference to any chronological canons, so
called, which thousands are to this day revising, without being able to bring their

contradictions into any general agreement’’”,

Plutarch’s defense is, of course, weak, and in its last point circular, since this story has had no
small part in the subsequent reception of Solon: 'It is such a good story, told so often and so like

Solon, that we might as well consider it true, especially when the chronographers can’t agree'”

Asbheri stellt folgende Interpretation vor:

1l dialogo e una una creazione letteraria di Erodoto su un tema noto e secondo i canoni di un
genere letterario preesistente e stilizzato (il dialogo quale esempio di «tecnica oraley: Lang, cap.
11 sui dialoghi di «saggi consiglieriy, cfr. Nota a27,5). Il tema e le sue prime elaborazioni orali,

e forse anche scritte, si saranno sviluppati, dopo la morte di Creso, ad Atene, dove Erodoto li

474 Ubersetzt von Perrin (Loeb).
475 Irwin E., Herodots Wege des Erzihlens, S. 263-264.

246



avra conosciuti insieme al resto die dati della tradizione e del mito su Solone (dati che egli
utilizzo solo parzialmente; ved., oltre al nostro dialogo, 1 86; Il 177 e V 113) e al testo delle sue
poesie, che Erodoto deve aver studiato attentamente per comporre il dialogo. Resta il problema
della storicita dell'incontro, di cui dubitavano gli antichi stessi (Plutarco, Sol. 27.1). Erodoto se
lo immaginava come avvenuto nel terzo anno prima della rivolta di Ciro contro Astiage (46,1),
vale a dire nel 553 a. C.. Creso e dunque arrivato al culmine della sua «felicita» dopo sette anni
di regno (560-54): seguiranno altri sette anni di sciagure, timori e disfatte sino ala catastrofe
finale (545). Lo schema e tropo simmetrico («a timpanoy: pedimental, direbbe il Myres: cfr.
L'introduzione, p. XLIII) per ritenerlo storico. Cronologicamente non sarebbe impossibile che
Solone, ormai piu che settantenne, visitasse Amasis (30,1), Philocrypos di Salamina (Solone fr.
11 Gentili-Prato; Erodoto V 113) e Creso, sebbene viaggi del genere non fossero cosa facile alla
sua eta. L'ipotesi puo sostenersi a tre condizioni: che l'inizio dell' dxmodnuio, ossia il soggiorno
all‘estero di Solone (cap. 29,1,6), venga agganciato all'ascesa di Pisistrato (circa 561/60 a.C.) e
non all' arconato di Solone (comunemente datato nel 594/3); che la vouoOeoio (legiferazione)
venga abbassata ai tardi anni settanta del sesto seccolo; e che non si ammetta il 559/8 (Phaenias

di Ereso, fi. 21 Wehrli) come anno della morte del legislatore®”.

Weniger Spekulation als Asheri zeigt von Fritz in seiner Erkldrung wie folgt: “Der Besuch des
Solon bei Herodot unter den angegebenen Umstédnden kann nicht historisch sein, da Kroisos in den
10 Jahren die auf das Archonat des Solon folgten, noch nicht Konig war*“*””. Dann erklért von Fritz
weiter: ,,Kroisos kann kaum frither als mindestens 30 Jahren nach Solons Archonat seine Herrschaft
angetreten haben*‘’®, Spiter im gleichen Werk untersucht von Fritz Herodots chronologische Me-
thode und zieht folgenden Schluss beziiglich der Historizitdt von Solons Besuch bei Kroisos wie

folgt:

476 Asheri, D., Erodoto, Le Storie, Libro I, La Lidia e la Persia, S. 282.
477 Von Fritz, K., Die Griechische Geschichtsschreibung, Band I, S. 217.
478 Von Fritz, K., Die Griechische Geschichtsschreibung, Band I, Anmerkungen, S. 123, Anm. 29.

247



den Schluss zu ziehen, dass Herodot sich deshalb in dem erwéhnten Fall nicht um die genauere
Chronologie oder etwaige Folgerungen aus einer solchen gekiimmert hat, weil er ohne diese eine
so schone, in sein Gesamtkonzept passende Erkldrung fiir die Vorgénge hatte, wenn es nicht
deutlichere Félle dieser Art bei ihm gébe. Ein besonders flagranter Fall dieser Art ist aber die
Solon-Kroisos-Geschichte. Das Archonat des Solon musste sich fiir Herodot, wenn er sich ge-
niigend Miihe gab, vom Archonat des Kalliades aus bis auf eine mogliche Abweichung von zwei
bis drei Jahren genau bestimmen lassen. Dann musste auf Grund Herodots eigener orientalischer
Chronologie sonnenklar sein, das Solon nicht, wie Herodot behauptet, in dem zehnjéhrigen Inter-
vall nach seinem Archonat nach Sardes gekommen sein und dort den Kroisos als Konig ange-
troffen haben kann. Hier ist ganz ofenkundig, dass die ,,sinngebende* Anekdote iiber die Chro-

nologie — wie in einigen frither erwdhnten Féllen, diesmal aber eindeutig iiber eine auch fiir

Herodot ohne weiteres erreichbare Chronologie — den Sieg davongetragen hat*”.

Ich halte einerseits die drei Bedingungen von Asheri fiir unerfiillbar, anderseits finde die Strenge
der Erklarung von von Fritz libertrieben. Es scheint trotzdem sehr schwer vorstellbar zu sein, dass
in der Tat Solon Herodot in der vorgegebenen Zeit besuchen konnte. Dann sollte man sich aber
fragen, warum es fiir Herodot so wichtig war, dieses Treffen literarisch zu gestalten. Worauf zielte

dieser Besuch? Was wollte Herodot damit zeigen?

Als erstes kann man feststellen dass es Herodot ist, der Solon sprechen ldsst. Herodot dient als
Mediator, der selber durch Solons Reden spricht. Das ist aber genau der gleiche Fall, wenn
Thukydides die Reden des Perikles zeigt. Egal, wie man die Wahrheit anstrebt (und das versucht
Thukydides deutlich zu zeigen) ist es immer der Autor, der die Personen in seiner Erzdhlung spre-
chen ldsst und er ist es der durch diese Personen selber spricht. Jetzt kann man diese Aussage rela-

tivieren und versuchen heraus zu finden, welcher Anteil an den Aussagen von Solon ihm selbst

479 Ebd. 477, S. 400.

248



gehoren und welche der Meinung von Herodot entsprechen. Dazu das Modell von Meier*™: er geht
von einer ,,Mythisierung® (S. 30) des historischen Solon aus; der Athener fungiert als ,,Sprachrohr
zur Vermittlung allgemeiner Ansichten®, er ist eine ,,Konstruktion®, mit deren Hilfe ein ,,Vehikel*
gewonnen wird, um spezifische Aussagen zu portieren, die in den Rahmen der im Prooimion ver-

kiindeten iotopin-Tatigkeit eingebettet sind (S. 31)*!. In die selbe Richtung zeigt sich die Meinung

von Irwing:

While most would not join Plutarch in the tone of the criticism he seems to be leveling in earnest
at Herodotus, there can be little denying the substance of Plutarch's argument, namely that there
is an echo of Herodotus' proem in Solon's words: Tijv avlpwmniny dv émotauducvos ebdaioviny
000aUd €V TAHOVTG HEVovaay, Emuviooual Gupotépov ouoiwg (Hdt. I, 5). And indeed given that it is
of course Herodotus who relates Solon's words, Solon's apodeixis of the precariousness of man'

good fortune is at once also Herodotus', if, however, mediated*®.

Asbheri ist seinerseits mehr kategorisch in seiner Behauptung. Er erklért:

Qui é chiaro che tanto Artabano quanto Solone sono i veri portavoce di Erodoto ed interpreti del
suo pensiero e che é falsare questo pensiero l'attribuire con Hellmann a tale azione divina un pro-
fondo significato che Solone od Artabano non intravedrebbero ma che non sarebbe sfuggito allo

storico. No, chi parla qui non é il vero Solone, il Solone a noi ben noto dai frammenti delle elegie,

480 Meier, M., Die Deiokes-Episode im Werk Herodots. Uberlegungen zu den Entstehungsbedingungen griechischer
Geschichtsschreibung.

481 Zitiert nach Brehm, J., S. 83, Anm. 77.

482 Trwin E., Herodots Wege des Erzéhlens, S. 264-265. Sciardino argumentiert in der selben Richtung und erklért:
»Solon ist sehr wahrscheinlich in diesem Gesprich das Sprachrohr des Verfassers, zumal seine Kernaussage mit
Herodots eigener Auffassung (I,5,4) im Einklang steht™ Sciardino, Gestaltung und Funktion der Reden bei Herodot
und Thukydides, S. 92.

249



ma Erodoto, il quale non avrebbe nessuna ragione di fabbricare una filosofia che non é la sua per
attribuirla a Solone, o di tacere, la dove proprio addita il senso del logos di Creso, quel che sa-

rebbe pin necessario per approfondirlo*®.

Rener relativiert diese Tendenz und beschreibt Solon als einen Vertreter von Herodots Ideen wie
folgt: ,,Einen echten Geistesverwandten fand Herodot dagegen in Solon, der, wie er selbst, vom
Streben nach Weisheit erfiillt um der Ocopin willen auf Reisen ging. Durch diesen Solon lésst

Herodot zu Beginn seines Werkes seine eigene Auffassung von der Geschichte und der Rolle des
Menschen in ihr vertreten‘*,

Hellmann bestitigt die Ahnlichkeiten von beiden Diskursen, warnt aber vor der Tendenz die

Aussage von Solon als Herodots Gedanken zu verstehen. Dazu Hellmann:

Die Parallele des so charakterisierten Solon zu Herodot selbst ist auffallend. cooin, midvn,
Ocopin, prrocopiov yij vénépyeoOar, Besuch in Agypten, Lydien, dies alles lisst Solon von all
den vielen Personen die innerhalb des Werkes auftreten, Herodot am verwandtesten erscheinen.
Ist es ein Zufall, dass ihm die erste, gleichsam prinzipielle Erorterung iiber die Frage nach der
evdawovin des Menschen zuerteilt wird? Hebt man die Parallele so stark hervor, so ist
andererseits zu betonen, dass eine vollige Gleichsetzung Solons mit Herodot derart, dass man die

AuBerungen Solons schlechthin als ,,Ansichten Herodots anzusprechen hitte, nicht angeht*.

Ich finde dass Herodot sich mit der Figur von Solon identifizieren konnte und dass Solons Ideen

483 Asheri, D., Studi di storia della storiografia greca, S. 53-54.
484 Rener, M., Historie und Theorie als Elemente der Personendarstellung bei Herodot, S. 97.
485 Hellmann, F., Herodot Kroisos-Logos, S. 38.

250



die ethischen Werte von Herodots Zeit bei den Hellenen reprasentiert hat. Herodots eigene ethi-
schen Prinzipien zeigen eine groBe Ahnlichkeit mit denen von Solon und deshalb, indem Herodot
Solons Ideen erscheinen ldsst, ldsst er auch seine Prinzipien in dem Werk ausdriicken. Solon ist
kein Mittel fiir Herodot. Solon zeigt sich als Vertreter von Herodots Ideen, der dazu als Gesetz-
geber, als Odnungsgeber der Athener sich prasentiert und damit Herodots Ideen mehr Wert geben

kann.

Wichtiger als die philologische Diskussion finde ich die Bedeutung dieser Erzahlung fiir das Werk.
Es handelt sich um die erste Konfrontation, das erste Treffen, die erste grole Auseinandersetzung

von zwei Kulturen: West und Ost, Hellenen und Barbaren. Dazu Brehm:

Die Idee einer literarischen Konfrontation zwischen einem griechischen Weisen und einem
asiatischen Monarchen hat ihre Wurzeln vermutlich in der soziokulturellen und machtpolitischen
Peripherie des sechsten und flinften Jahrhunderts. Besonders Kroisos, der im regen Kontakt mit
dem Heiligtum von Delphi stand, diirfte den Hellenen eine iiberaus bekannte Personlichkeit
gewesen sein, ja ihnen vielleicht sogar das Paradigma des Ostlichen Konigs abgegeben haben.
Snell geht iiberhaupt von einer Vielzahl an Geschichten aus, in denen Einzelne der ,,Sieben

Weisen* dem Lyder Kroisos gegeniibertreten*s

. Wenn — wie auch in der vorliegenden Solon-
Kroisos-Novelle zu sehen sein wird — weise Hellenen sich dem orientalischen Despoten gegen-

iiber als iiberlegen zeigen, so spiegelt sich darin nach Snells Auffassung das wider, ,,was die Grie-

chen dieser Frithzeit fiir griechisch hielten und was fiir asiatisch*#7. 4%

486 Snell, B., Leben und Meinungen der Sieben Weisen, S. 44-45. Herodot liefert im Rahmen seiner Darstellung des
Kroisos ausreichend Belege, die diesen Schluss plausibel erscheinen lassen.

487 Ebd. 486, S. 45.

488 Brehm, J., Generationenbezichungen in den Historien Herodots, S. 83-84.

251



In diesem Gesprach werden die verschiedenen Ansichten {iber ein Thema (godaipovia) geduBert,
die zwei unterschiedlichen ethischen Einstellungen entsprechen. Wie entsteht dieses Gesprach?
Solon kommt in Sardeis an, wird in Koisos Palast als Gast empfangen. Nach einigen Tagen fiihren
die Diener nach Kroisos Wunsch Solon in die Schatzkammer und zeigen ihm die Schétze des
Konigs. Dann fragt Kroisos Solon, ,,ob du schon einen Menschen gefunden hast, der am gliick-
lichsten (6ifiwtarog) auf Erden ist” (I, 30, 3). Aus dieser Einleitung kann man die Gedanken von

Kroisos und seine Einstellung erkldren. Dazu Hellmann:

Welcher Art diese Anschauung ist, d. h. warum Kroisos glaubte, er sei der Gliicklichste, dariiber
kann kein Zweifel bestehen: Kroisos ist auf der Hohe der Macht (28-29), sein Reichtum hat die
arun erreicht (29, 1); diese Schitze sind sein Stolz, die Schatzkammern sind es, wohin er den

Fremden fiihren ldsst (30, 1). Fiir Kroisos ist mlodtog = eddarpovin™.

Der erste Schluss, den ich daraus ziehen kann, ist, dass Kroisos nicht ganz sicher iiber sein Gliick
sein kann. Er hétte es sonst nicht notig gehabt, einen Fremder dariiber zu fragen. Die Tatsache, dass
er sich in seinem Gliick bestitigen lassen muss, ist ein Zeichen von seiner Unsicherheit. Diese Ein-
stellung wird sich spiter bei der Ausdeutung eines Orakel zeigen: Kroisos fragt das Orakel, ob er
gegen die Perser zu Felde ziehen solle. Die Antwort des Orakel lautete: ,,Wenn Kroisos gegen die
Perser ziehe, werde er ein groBBes Reich zerstoren (I, 53, 3). Hétte Kroisos wirklich eine selbst-
bewusstere Meinung von sich selbst, hitte er auch denken kénnen, dass das grofe Reich dass er
zerstoren wiirde, sein Reich hétte sein konnen. Dazu kommt hier seine Beziehung zur Geld. ,,Er

opferte 3000 Stiick Vieh jeder Art und verbrannte gold- und silberbeschlagene Ruhebetten, goldene

489 Ebd. 485, S. 39.

252



Schalen und Purpurgewinder, die er auf einen Scheiterhaufen tiirmte. Er hoffte, den Gott dadurch
noch giinstiger fiir sich zu stimmen‘“(I, 50, 1). Hier zeigt sich, welche Macht fiir Kroisos das Geld
und allgemein das Materielle hat. Das Denken, dass man mit Reichtum das Gliick erreichen kann,
ist etwas woriiber man diskutieren kann, das aber per se keinem groB3en Fehler entspricht. Das
Problem von Kroisos, seine Ubertretung, was ihn zur #fp:c fiihrt, ist sein Denken dass er der gliick-
lichste Mensch auf Erden sei. Hier kann man einen Bezug zum Kandaules herstellen. Eine schlech-
te Einstellung kann kritisiert werden, konstituiert aber keine 6fpic. Die MaBlosigkeit und der Wille,
iiber den anderen sein zu wollen, sich von den anderen zu unterscheiden, sich fiir etwas Besonderes
zu halten ist, was die ¥fpic verursacht. Hier wird sich eine doppelte Bestrafung zeigen: eine
menschliche, weil diese Einstellung zum Verlust seines Reiches fithren wird und eine gottliche, wie
es Herodot selber erklart: ,,Nach Solons Abreise traf den Kroisos Gottes furchtbare Vergeltung, ver-

mutlich weil er geglaubt hatte, er sei der gliicklichste aller Menschen* (I, 34).

Zuriick zum Solon-Kroisos Gespriach. Welche Konnotation hat die von Kroisos gestellte Frage?
Gliick hat fiir ihn nicht nur mit zAodzo¢ zu tun, sondern auch mit dem ,,jetzt™, das heifit, es ist ein
Zustand, der Gegenwartsbezogen ist. Was ist aber die Antwort von Solon? Er erzéhlt von Tellos aus
Athen, seinem Leben in einer blithenden Stadt, seinen wackere Sohnen, seine Enkelkindern, und
dann erwéhnt er Etwas {liber die Bedeutung des Gliicksbegriffs, das fiir die Hellenen einen grof3en
Wert hat: ,,Er war nach unseren heimischen Begriffen gliicklich, und ein herrlicher Tod krdnte sein
Leben. In einer Schlacht zwischen Athenern und ihren Nachbarn in Eleusis brachte er durch sein
Eingreifen die Feinde zum Weichen und starb den Heldentod. Die Athener begruben ihn auf Staats-
kosten an der Stelle, wo er gefallen war, und ehrten ihn sehr“(I, 30, 5). Das scheint Kroisos unbe-
greiflich aber man konnte auch sagen, dass es uns heutzutage etwas befremdlich erscheinen kann,

dass Jemandes Gliick auch in der Art seines Todes besteht. Solon basiert sein Verstindnis des

253



Gliickes auf dem Vollendungsmotiv (zelevtif)*”. Sieg, schoner Tod und Ehre beschreiben das Ende
eines Prozesses um iiberhaupt jemanden gliicklich sprechen zu konnen. Man soll aber nicht denken,

dass nur das Ende zéhlt. Dazu Regenbogen:

Tellos sieht Kinder und Enkel um sich heranwachsen und hat, mit Plato zu reden, dadurch die
irdische Unsterblichkeit gewonnen, die die Fortexistenz des Mannes sichert in denen, denen er
sein Blut und seinen Geist iibertragen hat. Die Kronung des Daseins aber gibt ihm das Wunsch-
ziel, das jedem Griechen als die Verldngerung seiner irdischen Existenz in einem Bereich des
unzerstorbaren Seins immer vorgeschwebt hat, solange es echte Hellenen gab: der Ruhm, den ihm
sein glanzvolles Ende verleiht, so dass den tapferen Kdmpfer fiir Vaterland und Herd die heimi-
sche Erde aufnimmt an eben der Stelle, wo ihn der rithmliche Tod ereilt hat und wo nun sein Grab
hoch geehrt wird, d. h. Wo dem gefallenen Kémpfer die Ehren und die Opfer des heroisierten
Toten zuteil werden. Es ist nicht etwa das Ende des Lebens an sich, das in dieser Geschichte als
Wunschziel irdischen Daseins verkiindet wird, sondern die Doxa, der Ruhm seines Endes, der das

ideale Leben erst recht abrundet®!

Ich finde den Bezug des Gliickes auf die Gemeinde sehr interessant und aussagekréftig. Hier wird
das Gliick nicht egoistisch betrachtet. Das wire die Ansicht von Kroisos, flir den das Gliick mit der
eigenen Eigenschaften (Reichtum, Macht) zu tun hat. Ich bin gliicklich weil ich so reich und

méchtig bin. Solon verankert den Gliicksbegriff in der Gemeinschaft. Die Fortsetzung des eigenen

490 Dazu Schadewaldt: ,,Das Tiichtigsein gehort nach griechischer Auffassung mit zum Gliick, auch der Ruhm als das
Weiterreichende in Raum oder Zeit. Wenn ein solches Leben gefiihrt wird von einem Durchschnittsmenschen, ist
das wirklich ein Bios und nicht nur Zoe. Im Griechischen haben wir beiden Begriffe fiir 'Leben', wobei zoé das
vegetative Leben ist, wie es auch das Tier hat und eigentlich auch der Sklave. Der freie Mann hat seinen bios, eine
bestimmte Weise des geformten Lebens, seine Lebensform, was in einem engeren Sinne dann auch von dem Beruf
gesagt werden kann. Dazu gehort vor allem, dass es sich voll erfiillt als Leben des Menschen, der nach dem
bekannten Wort des Aristoteles ein zoon politikon, ein 'Lebewesen der Gemeinschaft', ist, und dass es gekront wird
von einem herrlichen Tod. Das alles ist ein bios téleios, ein Leben, das sich erfiillt, zu seinem Ende kommt, ungefahr
mit siebzig Jahren“ Schadewaldt, W, Die Anfange der Geschichtsschreibung bei der Griechen, S. 199.

491 Regenbogen, O., Die Geschichte von Solon und Krésus, S. 107.

254



Blutes bereichert nicht nur die eigene Familie sondern die Allgemeinheit, die zodig. Der ehrenvolle
Tod bereichert den, der gestorben ist, indem seine Familie und sein Name bereichert werden. Das
gute Leben, das gute Handeln und der ehrenvolle Tod entsprechen dem Prozess, der einen Mensch
gliicklich machen kann, und diese Bezeichnung bezieht sich nicht exklusiv auf die eigene Person,
sondern auf die Konsequenzen eines guten Lebens, eines guten Handelns und eines ehrenvollen
Todes, die auf die Gemeinschaft einwirken. Zusammenfasend kann man die erste Antwort von

Solon als eine Erkldarung des Gliicksbegrift auf einer menschlichen Ebene betrachten.

Die zweite Antwort von Solon betrachtet das Gliick aus einer anderen Perspektive. Dazu Regen-

bogen:

In ihr ist der Gegensatz von Hellene und Barbar aufgehoben, gewissermafien unwesentlich gewor-
den, zugunsten eines libergreifenden Gegensatzes, des Gegensatzes von Gottermacht und Men-
schenschwiche, der gipfelt in der triilben Weisheit, die als gottlicher Ratschluss ausdriicklich aus-
gesprochen wird: dass der Gott am Schicksal der beiden S6hne zeigte, dass es fiir den Menschen
besser sei, tot zu sein als zu leben. Gehort diese Weisheit, so miissen wir fragen, in den Kreis der

argivischen Hera, dem die Geschichte duBerlich noch eingeordnet ist? *2.

Spédter beantwortet Regenbogen diese Frage selber, als er {iber die in Delphi gefundenen Stauten

von Kleobis und Biton wie folgt referiert:

Kein Zweifel mehr, wir haben die Basis, vor der Herodot stand, als ihm in Delphi die Geschichte

492 Ebd. 491, S. 108.

255



von den argivischen Briidern erzéhlt wurde. Kein Zweifel auch, dass diese Geschichte an den
delphischen Statuen haftete, und dass Herodot sie dort aufnahm, wie Wilamowitz seinerzeit aus-
gesprochen hat. Kein Zweifel auch, das Herodot sie aufnahm mitsamt der Lebensauffassung, die
aus ihr spricht, und dass deren Ausdruck ihr dort erst eingebaut worden ist. Das zeigen die
Sinnspriiche, die wir sonst aus der delphischen Spéhre kennen: fvyra gpover, sei gesinnt, wie es
einem Sterblichen zukommt; und das berithmte yv@8: cavtov, Erkenne dich selbst. Denn das
bedeutet seinem urspriinglichen Sinn nach nichts anders als: Erkenne dich als den schwachen
Menschen, der du bist, und wage es nicht, dein kleines Leben neben das grosse ewige Dasein des

Gottes zu stellen*”.

Entspricht diesem Kommentar die Geschichte Solons? Zuerst die Fakten: Kleobis und Biton aus
Argos, die sehr stark und dazu Sieger in Wettkdmpfen waren, zdgerten nicht, bei einem Herafest
thre Mutter, die in einem Fahrzeug gefahren werden musste, 45 Stadien (7,5Km.) bis zum Tempel
selber zu ziehen. Nach dieser tapferen Tat wurden die Briider von der Menge gelobt. Nach dem Op-
fer und Mabhl schliefen die Briider im Tempelbezirk ein: ,,Hocherfreut iiber die Tat und den Ruhm
threr Sohne, trat die Mutter vor das Gétterbild und betete, die Gottin moge ihren Kinder Kleobis
und Biton, die ihre Mutter so hoch geehrt hatten, das Schonste verleihen, was ein Mensch erlangen
kann* (I, 31, 4). Die Briider wachten nie mehr auf. Hier wird eine andere Art von Gliick présentiert.
Um das zu verstehen, sollte man den Satz von Herodot untersuchen, den Regenbogen hervorhebt:
,»An ihnen offenbarte Gott, dass der Tod fiir den Menschen besser sei als das Leben® (I, 31, 3). Ich
finde eine andere Erkldrung fiir den Sinn dieses Satzes als der von Regenbogen oben gezeigte. Aus
der Sicht des Gottes ist das Leben etwas Endliches, das sich den Regeln der Zeit unterwerfen muss.
Das Leben entspricht stindigen Verdnderung, Bewegung, Werden, die nicht ewig sind, sondern in

die Zeit begrenzt. Die Gotter stehen auflerhalb dieser Einrahmung. Sie betrachten das menschliche

493 Ebd. 491, S. 109-110.

256



Leben als mangelhaft, deswegen bedeutet das Sterben, besonders fiir die guten Menschen eine
positive Verdnderung, die dem Verlassen des stindigen Werden zu einem ewigen Sein entspricht.
Hier wird das Gliick einerseits durch die Vermittlung der Gotter geschaffen. Der Tod kann als eine
Belohnung der Gotter fiir die Tat der Briider verstanden werden. Man kann das Schicksal des
Kleobis und Biton als eine Art Ubergang zum Elysion betrachten. Eine gute Lebensauffassung wird
von den Géttern mit der Uberwindung der Temporalitit des Lebens zum ewigen Genuss im Beglei-
tung der Goétter belohnt. Dazu kommt die Ehrung, denen solche Taten von der Gemeinschaft zuteilt
werden: ,,.Die Argeier lieBen Standbilder von ihnen machen und stellten sie in Delphi auf als Bilder
edler und wackerer Ménner* (I, 31, 5). Kleobis und Biton erreichen eine dreifache Unsterblichkeit.
Erstens, weil sie von den Goétter zu sich geholt werden, zweitens, weil sie wegen ihrer Taten von der
Gemeinschaft geehrt wurden. Die Bilder und Statuen, die in Delphi gestellt wurden, haben Herodot
zu dieser Geschichte inspiriert, was die dritte Form der Unsterblichkeit bedeutet. In dieser Ge-
schichte zeigt Herodot einen anderen Aspekt des Gliickes, ein gutes Leben, das gut endet, das mit
Ehre vollendet wird, kann auch von den Gotter belohnt werden. In diesen zwei Geschichten be-
schreibt Herodot diese doppelte Ebene seiner Ethik: die menschliche und die géttliche®*. Das
gemeinsame Element aber betrifft ein gutes Leben, das bis zum Ende gut gefiihrt wird, das heif3t,
gut vollendet wird. Das Kennzeichnende des guten Ende ist ihre Konsequenz, nicht nur fiir den
Betroffenen sondern auch fiir die Gemeinschaft. Die guten Taten bringen Ehre fiir die Betroffenen,

thre Familie und letztendlich die ganze molic. Das Gliick ist nicht ein individuelles Phdnomen

494 Um fair gegeniiber dem lobenswerten Werk von Regenbogen zu sein, muss ich anmerken dass er am Ende des
Aufsatzes auch dieses Gesprich in der oben von mir gezeigten Richtung betrachtet. Dazu Regenbogen: ,,Uber diese
Erzéhlung lagert sich eine Schicht, die ihren Charakter erhilt durch die ernste Weisheit delphischer Weltanschauung,
die sich in ihr ausprigt. Sie verkiindet die Lehre von der Menschenschwiche und der Gétterhoheit, vom Tode als
dem erwiinschtesten Ziele menschlichen Daseins, der Erlosung von den Gefahren, die es tdglich umdrohen. Das
Ganze wird bekront durch einen der dltesten und ehrwiirdigsten Versuche theoretisch-ethischen Aussprechens, die
uns in griechischer Prosa erhalten sind, in dem neben archaischer Religiositit bereits Tone moderner Problematik
der Sophistenzeit hereinklingen. Er bezeichnet genau die innere Situation der grolen Zeitenwende, in der Herodots
Werk entsteht — einer der grofiten und folgenreichsten, die sich in der Geschichte der Menschheit iiberhaupt
vollzogen haben* Regenbogen, O., Solon und Krésus, S. 122-123.

257



sondern ein soziologisches, ein allgemeines*”.

Das ist genau der Punkt, den Kroisos nicht begreifen kann, und der der Opposition entspricht, die

Herodot ganz deutlich zwischen Solon (der Athener) und Kroisos (der Barbar) aufbauen will.

Kroisos stellt in seiner Verzweiflung an Solon folgende Frage: ,,Gastfreund aus Athen, und mein
Gliick erachtest du so tief, dass du mich gar unter diese einfachen Biirger stellst?*. Hier zeigen sich
zwei Elemente, die Schadewaldt ganz deutlich bemerkt: miodro¢ und 7Aij6oc. Weil nach Kroisos,

das Gliick ,,durchaus von den Giitern, vom Materiellen her gesehen***°

wird, kann er die Argumen-
tation, die Solon in seinen Beispielen vorgetragen hat, nicht begreifen.Wie es Scardino erklért, stellt
Solon ,,die scheinbare sichere Grundlage von Kroios Wohlstand und Macht in Frage“*’ 1, 32, 1:
Emotouevoy ue to Ociov wav éov phovepov te kai topaydes (,,im Wissen, dass das Gottliche in seiner
Gesamtheit neidisch und unheimisch ist*)**. Dieses Urteil von Solon entspricht einer menschlichen

Perspektive. Der Mensch kann das gottliches Handeln nicht verstehen, weil es unter nicht einsehba-

ren Parametern geschieht. Dazu Hellmann:

Die Vorstellung des Hereinragens von tibergreifenden Zusammenhingen, von unwandelbaren Not-
wendigkeiten in den Bereich des einzelnen Menschenlebens, die Gestaltung des in diesem Sinne
damonischen Charakters des Geschehens, das ist das Leitmotiv, welches sdmtliche groeren Kom-
plexe des herodoteischen Werkes durchzieht. Dieses Hereingehende, in das Menschenleben He-

reinbrechende kann sehr verschiedener Art sein: es kann sein ein Generationen iiberspannender

495 Nach Schadewaldt konnte man sagen ,,dass der Tyrann, der Barbar befangen ist im idiov, im Bereich der eigenen
Person, seiner Wiinsche, Interessen, Daseinsbediirfnisse, wahrend der andere, der die Sache sieht, bezogen ist auf
das xorvov, das Gemeinsame®. Schadewaldt, W. Die Anfange der Geschichtsschreibung bei den Griechen, S. 196.

496 Ebd. 496, S. 197.

497 Scardino, C, Gestaltung und Funktion der Reden bei Herodot und Thukydides, S. 91.

498 Dazu Visser, E., Herodots Kroisos-Logos: Rezeptionssteuerung und Geschichtsphilosophie, S. 13 :“GroBer
Reichtum hat schnell auch politisch-militérische Macht bei Menschen zur Folge, diese veranlasst eine hdhere
Instanz, von Solon als Ogiov bezeichnet, zu einer Art Gegenreaktion: sie fithrt eine Situation herbei, in der dieser
Mensch im schlimmsten Fall seines Lebens, zumindest aber seiner Macht und seines Reichtums beraubt wird®.

258



Zusammenhang von Vergehen und Sithnung des Vergehens (Beispiel: Gyges — Kroisos oder die
Stihnung des Vergehens des Xerxes an Leonidas durch Mardonios VIII 114 — IX 64); es kann sein
die Dédmonie des unausweichlichen Wachsens einer Macht bis zum jahen Sturze (Beispiel: Perser-
reich, sein Sturz vollzieht sich im Schicksal des Xerxes, dieses ist prialudiert von den Schicksalen
des Kyros und Dareios); es kann sein das Erfasstwerden von einem ddmonischen, unaus-
weichlichen Gliick, das den Keim des Ungliicks in sich tragt (Beispiel: Polykrates). Dieses alles
sind Auswirkungen eines feiov, das mit gutem Rechte pfovepdv und tapaydes genannt zu werden
verdient, wenn man sich lediglich an die Tatsachen des tdglichen Lebens hilt. Weitet sich jedoch
der Kreis der erfassten Tatsachen aus zur Uberschau iiber Generationen, iiber Jahrhunderte, so
werden an vielen Stellen die Hintergriinde des Geschehens erkennbar und in die Vorstellung vom
Gottlichen stromt die ganze Fiille der so gewonnenen Erkenntnis das Geschehens ein: die
Zusammenhinge und Verflechtungen, welche sich aus dem Verhéltnis von Vergehen und Sithnung
ergeben; die gesetzten Grenzen und die Entwicklungen, welche zwangsmiBig zu ihrer Uber-
schreitung flihren: der xoxlog von Aufstieg, Hohepunkt und Sturz, alles sind Auswirkungen des

Géttliches, des herodoteischen Oeiov, douudviov, daiuwv, Oedc™.

Es sind genau diese Zusammenhinge die fliir den Mensch unbegreiflich sind, deswegen seine
Meinung iiber das Handeln der Gétter. Dazu kann man ein Fragment von Alkmaion aus Kroton
zitieren das diese Idee bekréftigt: ,,Die Menschen sterben, weil sie nicht den Anfang an das Ende
kniipfen konnten*“®. Die Menschen leben unter den Bedingungen einer Zeitlichkeit, die linear ist.
Sie fangt bei der Geburt an und endet beim Tod. Die Gétter leben nicht, sie sind. In ihrer Ewigkeit
zeigen sie sich als eine richterliche Instanz, die eine gewisse Ordnung im Kosmos halten. Der so
genante Neid oder Zorn, entspricht dem Willen der Gotter, jeden Mensch, der sich fiir besser als die
Andere und sich iiber die Menschen hilt, zu bestrafen. Dieser wesentliche Unterschied zwischen

Gotter und Menschen wird von Solon weiter erldautert. Er erklart dass der Mensch im Leben muss

499 Hellmann, F, Herodots Kroisos Logos, S. 44-45.
500 DK 24 B 2 = Ps. -Arist. Probl. 916a33

259



,vieles sehen und erleiden, was er nicht gern will*“. Von den Tagen eines Menschensleben (die er zu
26.250 berechnet™') , bringt keiner etwas, was dem anderen ganz gleicht (I, 32, 3). Dazu Schade-

waldt:

,.Das Gliick, wenn man auf die Sache sieht, ist eine zeitliche, der Zeit und damit auch dem Wandel
unterworfene Erscheinung]...]. Indem zunichst die Tatsache entwickelt wird, dass der Raum des
menschlichen Glicks die Zeit ist, ist damit schon das Wesentliche gesagt, dass das Gliick des

Menschen ist, auf Ganze gesehen, ein »wie es gerade kommt«, aoupopr .

Diese Zufilligkeit des menschlichen Gliicks entspricht der Begriindung fiir den Gliicksbegriff von
Solon. Diese teicvt oder teievty tod fiov dpiotny bedeutet nicht, dass nur das Ende zéhlt. Wichtig

ist die Vollendung eines Prozesses um jemand als gliicklich bezeichnen zu konnen. Dazu Hellmann:

d/fog ist der Mensch nach dem Tode bei Solon-Herodot nicht in Bezug auf einen mit dem Tode
erreichten Zustand, von dem her gesehen das Leben etwas nur edroyr¢ war, sondern in Bezug auf
das verflossene Leben. Das gelebte Leben ist mit dem Tode abgeschlossen aber nicht vergangen.
Vielmehr ist gerade dies gelebte Leben das einzig Bleibende des Menschen. Und deshalb i st er
d/fog, wenn dies letzte Moglichkeit beseitigt ist, dass sein gliickliches Leben noch durch eine
Katastrophe geschdndet wird, oder um seinen Sinn gebracht werden kann. ‘OAfioc ist er in Bezug
auf die Realitét eines gliicklich gelebten, vollendeten Lebens, das durch keinerlei Ungliick mehr

aus der Reihe der gliicklichen Leben getilgt werden kann®.

501 Uber die Bedeutung dieser mathematischen Erklirung siehe Schadewaldt, S. 200, Hellmann, S. 42.

502 Schadewaldt, W., Die Anfénge der Geschichtsschreibung bei den Griechen, S. 200. Snell gibt eine klare Erkldrung
von der unterschiedlichen Bedeutung der Begriffe evrvysc und dAfiog. Er libersetz den ersten mit Gliick haben und
den zweiten mit gliicklich sein. Snell, B, Leben und Meinungen der Sieben Weisen, S. 55.

503 Ebd. 499, S. 49.

260



Reichtum ist keine Voraussetzung zum Gliicklich sein. Der uéya niovoog hat, wie Hellmann erklart,
vor dem auskommlich Lebenden edroyrc nur zweierlei voraus: eine émifouin, die ihn tiberkommt,
kann er besser erfiillen und eine drz, die ihn befillt, leichter ertragen. Das zeigt sich aber nicht als
einen Vorteil aus weil der uéyo mlovoog in viel hoherem Grade von der Gefahr bedroht ist, von
evtoyns und dry befallen zu werden und damit seine edroyin und die Mdoglichkeit dAf10¢ zu werden
zu verlieren. Hier zeigt sich die moglichen Gefahr der Reicher, der zu ¥fpi¢ fithren kann. Wer zu
viel will, wer zu viel hat, ist in Gefahr, das Mass zu verlieren und sich besser als die Anderen zu
fiillen. Es ist einfach groBartig, wie Herodot durch die Untersuchung des Gliicksbegriffs zu der

Entstehung einer §fpic kommt. Dazu Hellmann:

Von hier aus findet auch die Observation ihre Erkldrung, dass innerhalb der Darstellung Herodots
in der Motivation eines Krieges aus dem iuepog yijc oder émibouin tod mpoortdobor oder der
gmiBouin tov teioooOar schon eine Aussage iiber den ungliicklichen Ausgang des Unternchmens
mitschwingt. Es zeigt sich darin an, dass der Betreffende auflerhalb der edrvyin steht, dass eine
Storung, ein Scheitern, ein Sturz bevorsteht. Kambyses und Xerxes sind die beiden Prototypen fiir
Menschen, welche dies Zeichen des schlieSlichen Scheiterns stets begleitet, aber auch bei Kyros
und Kroisos tritt das émfvuin-Motiv in der letzten Zeit vor den Katastrophen auf, ebenso bei
Dareios. Auch die stets nur als Kompositionshilfsmittel gewerteten Motivierungen aller moglichen
,.Exkurse® aus dem Wunsche eines Herrschers erhalten von hier aus gesehen eine andere Beleuch-

tung®™,

Diese Darstellung des Gliickes hat eine groe Bedeutung fiir das Verstdndnis des Textes und was

Herodot im Prooimion iiber die aitinv éroléusoav diinloior berichtet. In der Beschreibung von

504 Ebd. 499, S. 47, Anm.2.

261



Kroisos Gliicksbegriff zeigt Herodot die Konsequenzen solch fehlerhafter Haltung, die zum Schei-
tern determiniert ist. Auf der einen Seite wird die Betrachtung des Gliicks bei den Hellenen gezeigt,
die es als einen Prozess betrachten, der nach einem guten Leben mit einem guten Tod gekront wird.
Diese Art von Gliick ist nicht nur auf den Triger bezogen. Sie stirkt die Gemeinde, indem fiir sie
gelebt, gekdmpft und gestorben wird. Auf der anderen Seite zeigt sich bei Kroisos eine Art von
Gliick, die nur auf Besitzt, Reichtum, Macht und die Gegenwart zielt. Eine Haltung, die nicht das
Gliick anstrebt, sondern das Gefiihl, am gliicklichsten auf Erden zu sein (6/fiwrozog). Hier zeigen
sich die Keime einer fpic. Herodots gro3e Begabung zeigt sich in dieser Auseinandersetzung. Statt
iiber irgendein politisches Thema zu behandeln, stellt Herodot die Betrachtung einer tieferen
menschlichen Angelegenheit wie die Untersuchung des Gliicks dar, um, was wirklich genial ist ers-
tens, zu zeigen, wie aus einer fehlerhaften Einstellung zum Gliick ein groBer Fehler, eine Ubertre-
tung, eine Ofpi¢ entsteht, die die Person selbst im Leben zum Scheitern fithren wird (und, wie wir
spater sehen werden, als Grund/Ursache fiir jeglichen Art von Konflikten steht, die nicht nur die
eigene Person, sondern ganzen Vdélker zum Scheitern macht). Zweitens zeigt er die Einschaltung
der anderen richterlichen Instanz, des Gottlichen, welches ihn auch bestrafen wird. Dies ist das erste
Beispiel einer Unterscheidung zwischen Osten und Westen (um die Begriffe von Pohlenz zu benut-
zen), aber auch eine philosophische Begriindung fiir aitinv éroiéucoov aiinioior. Es gibt Autoren
wie Irwin, die diese Erklarung als eine verkappte Anrede an das Athen des Perikles sehen®”. Ich bin
damit nicht einverstanden. Es ist klar, dass die von Kroisos vertretene Haltung mlodroc =
evoouuovin zu jeder Macht anstrebenden Gesellschaft passen kann (es konnte auch fiir unsere Ge-
sellschaft gelten). Was Herodot aber hier macht, ist, auf der Ebene der Eigenschaften der Menschen
zu zeigen, wie es zur Ufpic kommen kann und was fiir Konsequenzen das verursachen kann. Diese

Konsequenzen entsprechen dem Konflikt, deren Ursache er in dem Text untersuchen will.

505 Irwin, E., To whom does Solon speak?, in: Geus, K., Irwin E., Poiss, T., Herodots Wege des Erzdhlens,
S. 261-322.

262



Der wichtigste Aspekt dieser Auseinandersetzung ist die menschliche Betrachtung des Gliicks-
begriffes. Die unterschiedlichen ethischen Einstellungen auch in Bezug zu den Goéttern werden
immer aus der menschlichen Perspektive gezeigt (Anthropomorphismus). In der ndchsten Episode,
der tragischen Geschichte des Adrastos, wird ganz deutlich die Bedeutung des Schicksals und die

Macht der Gotter als Instanz, die liber die Menschen richtet, gezeigt.

Diese Episode wird aus dem Schluss der Solon Geschichte eingeleitet. Dazu Herodot: ,,Kroisos
hielt ihn sogar fiir einen groflen Toren, weil er das Gliick der Gegenwart nicht gelten lie und im-
mer nur auf das Ende hinwies* (I, 33). Hier zeigt sich eine Zasur und Wende in Kroisos Leben.
Seine Haltung (dass er in seiner Vermessenheit glaubte, der gliicklichste Mensch zu sein) bleibt
nicht unbestraft™®®. ,Nach Solons Abreise traf den Kroisos Gottes furchtbares Vergeltung
(véueord®”’), vermutlich weil er geglaubt hatte, er sei der gliicklichste aller Menschen® (I, 34). Ich
finde die Ubersetzung des véuecic-Begriff von Feix nicht ganz treffend. Dazu Pohlenz: ,,Jedenfalls

ist sie nicht wie zioic Vergeltung fiir ein Unrecht.**®, In der gleichen Richtung spricht von Fritz:

Was bedeutet hier das Wort Nemesis? Es mit ,,Strafe* zu tibersetzen, trifft kaum das Richtige, da
Kroisos kein eigentliches Unrecht begangen hat. Ethymologisch kommt das Wort von véuerv,
verteilen. In gewisser Weise wird die richtige Verteilung wiederhergestellt, indem der ein grofles
Ungliick erdulden muss, der nicht nur so weit iiber alle anderen Menschen erhoben worden ist,

sondern auch im Bewusstsein dessen gelebt hat*”.

506 Dazu Pohlenz: ,,nicht das Gliick selber, sondern das Pochen auf das Gliick ist es, das auch ohne sittliche Schuld den
Ausgleich herausfordert, weil solch selbstgewisser Hochmut die Grenzen des Menschentums verkennt. Pohlenz,
M., Herodot der erste Geschichtsschreiber des Abendlandes, S. 114.

507 Die véueoig tauch hier als hapax legomenon in den Historien auf.

508 Ebd. 500, S. 114, Anm. 2.

509 Von Fritz, K., die Griechische Geschichtsschreibung, Band I, S. 223.

263



Spéter ergénzt von Fritz seine Stellungnahme wie folgt:

,»,Man kann es vielleicht auch so verstehen, dass die Gottheit dem Kroisos in fiir ihn sehr emp-
findlicher Weise etwas zuteilt, was zu haben die delphischen Spriiche ihn eindringlich ermahnen:
das Bewusstsein auch im hochsten Gliick, dass sein Gliick immer ein gefdhrdetes ist. In diesem

Sinn ist es ganz richtig, wenn F. Hellmann S. 59 darauf hinweist, dass die Atys-geschichte in en-

gerem Zusammenhang mit seinem Verhalten Solon gegeniiber steht als sein spiterer Untergang®'

Diese Aussage unterstiitzt meine oben erwéhnte Idee von den zwei ethischen Ebenen, die iiber die
Menschen richten: die immanente, das hei3t, die der menschlichen Werte und die der gottlichen
Kontrollinstanz. Bei Solons Gespriach wurde tiber das menschlichen Verstédndnis des Gliicksbegriffs
diskutiert. Hier zeigt sich durch die véueoic eine gottliche Reaktion auf die Haltung des Kroisos.
Diese Reaktion entspricht keiner Vergeltung (zioig), wie es oben erklart wurde ,,so sehr beide Worte
auf die gleiche Idee der im Kosmos waltenden Gerechtigkeit zuriickwiesen. Sachlich bringt véueaig
einen 'Ausgleich ", Mit diesem Ausgleich-Begriff ndhern wir uns dem Satz des Anaximander. Fiir
ihn findet dieser Prozess ,,in der Ordnung der Zeit*“ statt. Bei Herodot entspricht dieser Betrachtung
nur dem menschlichen Teil des Prozesses. Er zeigt hier eine andere Ebene, die Géttliche, die durch

ihre Reaktion diesen Ausgleich bringen kann®'?

. Es ist sehr wichtig, diese doppelte Struktur zu ver-
stehen, obwohl sie uns sehr fremd erscheint, weil es die Essenz des Denkens Herodot reprisentiert.

Diese Struktur nach unseren Kriterien, Werten oder Theorien zu interpretieren, kann nur ihre Be-

510 von Fritz, K., Die Griechische Geschichtsschreibung, Band I, Anmerkungen, S. 124, Anm. 43.

511 Ebd. 506.

512 Dazu Hellmann: ,,Hier zeigt sich eine Uberschneidung von Geschehenskreisen, wie sie das Auge des Menschen
niemals an Hand des Bildes der Tatsachen entwirren konnte; hier zeigt sich hinter dem verwirrenden, ordnungslos
erscheinenden Geschehen die vergeltende Téatigkeit des gottlichen Planens; hier zeigt sich, dass diese Vergeltung
sich nach groBen, iliber das Einzelleben hinausgehenden Malstiben vollzieht, dass sie anderer Art ist als die
Vergeltung des Menschen. Helmann, F., Herodots Kroisos Logos, S. 67-68.

264



deutung verfremden und verfdlschen. Das Ziel dieser Arbeit ist es, genau diese Andersartigkeit her-
vorzuheben, um den Diskurs von Herodot aus seiner Perspektive verstehen zu konnen. Es geht
nicht ihn darum, auszudeuten sondern seine Struktur (die durch das Denken seiner Zeit determiniert

ist) zu betrachten um damit, was Herodot mit seinem Werk sagen will, wahrnehmen zu kénnen.

Diese Reaktion des Gottes manifestiert sich in einem Traum von Kroisos, der den Tod seines Soh-
nes voraussagt. Dieser Traum setzt eine Episode in Bewegung’", die durch seine tragische Struktur
charakterisiert wird’'*. Besonders wichtig erscheint die Figur des Adrastos®". Er kam nach Sardes
und ,,bat nach Landessitte, ihm reinigende Siihne zu gewihren® (I, 35). Dieser Mensch, den Kroi-
sos ohne zuvor nach dessen Tat und Identitit zu fragen, entsiihnt’'® ist der, der spiter seinen Sohn,
ohne es zu wollen, toten wird®"’. Im Laufe dieser Episode wird gezeigt, wie fehlerhaft Kroisos sich
benimmt. Als ein Eber das Land und die Ernte verwiistet, bittet Atys seinen Vater um Erlaubnis, zur
Jagd zu gehen. Der Vater verbietet es ihm zuerst, gibt aber nach, als der Sohn argumentiert, der
Eber konne doch keine Lanze werfen. Er bittet sein Gast Adrastos seinen Sohn auf die Jagd zu be-
gleiten und iiber ihn zu wachen. Als sie den Eber finden und dieser die Jager angreift, schleudert
Adrastos seine Lanze, verfehlt aber das Tier und trifft statt dessen den Konigssohn Atys>'®. So geht

der Traum in Erfiillung. Dazu von Fritz:

Die Ankniipfung an die Solongeschichte ist am Anfang gegeben: Was Solon als eine immer

513 Der Traum prophezeit, dass Kroisos seinen Sohn Atys verlieren wird . Er wird von einer eisernen Lanzenspitze
getotet.

514 Zu den tragischen Motiven dieser Geschichte vgl. Fohl 1913, Lesky 1977, Asheri 1988, 287 ff. und Arieti 1995,

54-66. (Zitiert nach Scardino, S. 92, Anm. 71).

515 Dass in dem Namen Adrastos (ddpaorog = unentrinnbar) fiir den Leser merklich auf die kiinftige Bedeutung dieser
Person zumindest angespielt war, betonen zu Recht etwa Stein, Kommentar I 491, oder Rieks, Erzidhlung 30 (zitiert
nach Schulte-Altendorneburg, S. 140, Anm.3.

516 Er musste wegen der unfreiwilligen Tétung seines Bruders seine Heimat verlassen.

517 Der Entsiihnte wird zum Siinder. Das entspricht der ersten Peripetie dieser tragischen Episode.

518 Der Schiitzer wird zum Morder. Das entspricht der zweiten Peripetie dieser tragischen Episode.

265



drauende Moglichkeit bezeichnet hatte, ist eingetreten und der difioc des Kroisos hat sich als
gebrechlich erwiesen. Wichtiger jedoch ist noch, in welcher Weise dies geschehen ist. Macht und
Reichtum des Konigs sind unvermindert geblieben. Trotzdem ist der d/f10¢ hohl geworden. Ei-
nes der Elemente der eddaiuovia des Tellos von Athen ist weggenommen. Es gibt keine waideg
xaloi e kayaBoi; und wenn es niemand mehr gibt, dem Kroisos seinen Glanz und seine Macht

vererben kann, scheinen sie auch fiir ihn Sinn und Reiz verloren zu haben’".

Kroisos Einstellung bleibt volles Widerspriiche. Einerseits, entsiihnt er Adrastos, der spéter seinen
Sohn toten wird, auch lisst er sich von seinem Sohn {iberreden und erlaubt ihm zur Jagd zu gehen,
was sein Sterben bedeuten wird. Anderseits zeigt Kroisos groBBe Menschlichkeit indem er dem Mor-
der seines Sohnes vergibt. Hier kann man deutlich feststellen dass Kroisos ein Mensch ist, der viele
Fehler begeht, aber kein boser Mensch ist. Man kann ihn damit deutlich von Xerxes unterscheiden.
Das zeigt sich in der Art, wie Herodot beiden Konige bewertet. Bei Kroisos weiss man nicht, wie
sein Leben endet, bei Xerxes zeigt Herodot nicht nur seinen militdrischen sondern auch seinen

menschlichen Untergang. Schulte-Alterdorneburg fasst den Schluss dieser Episode wie folgt:

In seinem ,,Trauermonolog*, der in der mitleiderregenden Wirkung allein durch die Wiedergabe in
indirekter Rede abgemildert ist, bejammert Kroisos ausschliesslich die Tatsache, dass gerade der
von ihm Entsithnte nun seinen Sohn getdtet hat: Er ruft Zeus an und wiéhlt dazu die Epiklesen, die
dessen Verantwortlichkeit fiir die Entsithnung, die Gastfreundschaft und die Gemeinschaft der
(jungen) Minner bezeichnet. Es ist dies ,,Klage und Anklage in Einem®, denn im Augenblick des
Schmerzes sieht Kroisos nur die Diskrepanz und Unverhdltméssigkeit zwischen seinen jeweiligen
Handlungen im Sinne des Gottes und der daraus erwachsenen Konsequenzen. Die in dieser

Hinsicht berechtigte Empfindung der Ungerechtigkeit, die damit mogliche umfassende Schuld-

519 Ebd. 509, S. 224.

266



zuweisung an ,,irgend-einen Gott‘*’

und nicht zuletzt die Unfahigkeit zur Einsicht in das eigene
Fehlverhalten lassen ihn weder unmittelbar nach Erhalt der Todesnachricht noch spater nach der
Riickkehr des Adrastos seine Schuld bzw. Mitschuld am Tod des Sohnes erkennen. Vor diesem
Hintergrund gewinnt auch ein weiterer und die Geschichte abschlieBender Beleg der personlichen
GroBle des Kroisos ambivalente Bedeutung: Dass er trotz des unermesslichen Verlustes und
Schmerz in der Lage ist, das Ungliick des Adrastos, des zweifachen ,,Mo6rders wider Willen®, nicht
nur zu sehen, sondern auch zu bemitleiden und ihn gar quasi erneut zu entsiihnen, scheint nicht
zuletzt aufgrund der Herodoteischen Betonung dieser Haltung zunichst ein deutliches Zeichen
charakterlicher Stirke und insofern eine Ergénzung sowie Bestitigung des in diesem Kleinlogos
gezeichneten Personlichkeitsbildes des Kroisos zu sein; gleichzeitig mit der Entschuldung des
Adrastos aber einem Gott die Schuld zu geben und in der AusschlieBlichkeit dieser Aussage die
offenkundige eigene Verantwortung flir das Geschehen damit implizit zu leugnen, triibt diesen
Eindruck und entspricht eher dem Zug der Uneinsichtigkeit, den Kroisos zuvor gleichermafen hat

erkennen lassen™'.

Diese Unmoglichkeit seine eigene Verantwortung zu akzeptieren entspricht dem Hauptgrund, der

Kroisos zum Scheitern fithren wird.

Nach einer Trauerzeit von zwei Jahren fiihlt sich Kroisos von den Taten des Kyros bedroht,(Kyros
hatte den Mederkonig Astyages, der Kroisos Schwager war, vernichtet und damit das ganze Reich
unter seinem Macht gestellt) und tiberlegt, einen Krieg gegen ihn zu fithren. Herodot wird spéter (I,
73, 1) folgende differenzierte Begriindung fiir den Krieg liefern: ,,Er wollte sein Reich aus Landgier
vergrofern; aber hauptsédchlich verlie er sich auf jenen Orakelspruch und wollte an Kyros Rache
nehmen fiir alles, was er Astyages angetan“. Als erstes steht fest, dass Kroisos keinen Priventiv

oder Verteidigungskrieg fithren will. Das zeigt auch, dass er aus seinen Fehlern nicht gelernt hat und

520 Herodot, Historien, 1,45, 2.
521 Schulte-Altedorneburg, J., Geschichtliches Handel und tragisches Scheitern, S. 143-144.

267



weiter sein Streben nach Macht, Eroberung und Reichtum fiihrt. Das zweite Element, welches seine
Tendenz zur ¥fpic ganz deutlich zeigt, ist, seine Beziehung zu den Orakeln und die Deutung der

Orakelspriiche. Dazu Schulte-Altendorneburg:

Um némlich gleichsam den stérksten Verbiindeten zu finden, d. h. gerade die sicherste Quelle
gottlichen Wissens auszumachen, priift er die Glaubwiirdigkeit verschiedener Orakel, indem er
sie einem selbst konzipierten Test unterzieht, der auf die empirisch nachvollziehbare Ermittlung
ihres Wahrheitsanspruches gerichtet ist. Dies belegt einmal mehr, dass Kroisos auch dem
Gottlichen gegeniiber ausschlieBlich auf eine Wahrheit vertraut, deren Kriterium die unmittelbar
einleuchtende Evidenz seiner eigenen sinnlichen Erfahrung ist und die damit letztlich im Bereich
des fiir ihn Kontrollierbaren verbleibt. Nachdem er auf diesem Wege vor allem das Delphische
Orakel und das des Amphiaraos als diejenigen identifiziert hat, die seinen Anspriichen geniigen,
sucht er sich den Beistand des Apollon in der Folge gleichsam zu erkaufen. Nicht nur die
tippigen Weihegeschenke nach Delphi zeigen, wie Kroisos den Gott buchstdblich kalkuliert in
seine politischen Pline einbezieht, sondern auch die Art und Weise, in der der Lyder seine erste
'ernsthafte’ Anfrage an das Orakel formuliert, und zwar sowohl an das Delphische als auch an
das des Amphiaraos, um seinen Mdglichkeiten gemadss die grosste Gewissheit zu erlangen: Im
Anschluss an eine wohl an die Priesterschaft wie an den Gott gerichtete captatio benevolentiae
der Einzigartigkeit Delphis weist Kroisos explizit auf seine Weihgaben und deren Angemessen-
heit gegeniiber den erhaltenen Spriichen hin, um sich das Orakel zugunsten einer positiven
Auskunft auf seine Erkundigungen geradezu zu verpflichten. Dass Kroisos aufgrund seiner 'er-
folgreichen' Priifung Delphis und angesichts seiner grofziigigen Geschenke bereits selbstver-
standlich davon ausgehen zu kdnnen meint, nicht einfach nur die Wahrheit zu erfahren, sondern
auch den Gott auf seiner Seite zu haben, offenbart er insbesondere in der Reaktion auf die Beant-
wortung seiner Frage, ob er gegen die Perser ziechen solle: Der Spruch, er werde mit diesem Zug
ein grofles Reich zerstoren, dessen Vieldeutigkeit fiir den Leser ebenso auf der Hand liegen

diirfte wie der damit implizierte grundsétzlich gleiche Wahrscheinlichkeitsgrad des denkbaren

268



Bezuges auf das Perser- und Lyderreich, ist fiir Kroisos in dem starken Bewusstsein gottlicher

Unterstiitzung nur noch eindeutig, und zwar zu interpretieren®?.

AuBler dieser eigenen Unsicherheit, die ich schon vorher erklért habe, entspricht die Gier ein groB3es
Reich zerstoren zu konnen, der Blindheit des Kroisos, der das Orakel nicht in seiner Bedeutung
begreifen kann. Zusammenfassend kann man diese Ubertretung des Kroisos in Bezug auf die Ora-
kel (und damit auch auf die Gétter, die der Stimme der Orakeln entsprechen) mit drei Aspekten
bezeichnen: 1) Seine Art, die Orakel auf den Priifstand zu stellen, 2) der Versuch mit Weihgeschen-
ken die Stimme der Orakel zu erkaufen und 3) die mehrfache Befragung des Orakels (dazu, dass er

entweder die falsche Frage stellt oder eine falsche Deutung der Antworten macht).

Das néchste Zeichen dieser negativen Entwicklung des Kroisos wird in der Missachtung des Rates
des Sandanis dargestellt. Dieser Sandanis, der nach Herodot den Ruf eines copdg genieBit und we-
gen seiner yvoun geschitzt wird (I, 71, 2), versucht Kroisos zu iiberzeugen, dass ein Angriff auf
Kyros keine groflen Vorteile bringen kann, sondern sich ein solches Unternehmen grundsétzlich
nachteilig fiir Kroisos auswirken kann. Man kann die Argumentation von Sandanis in drei Teile
gliedern: Erstens betont Sandanis die Primitivitdt, Armut und Andersartigkeit des Gegners (,,Was
kannst du ihnen also nehmen, wenn du sie besiegt?* I, 71,3). Zweitens zeigt er die Gefahr wenn die
Perser Kroisos besiegen wiirden (,,Wenn sie das Gute bei uns erst einmal gekostet haben, werden
sie Gefallen daran finden, und wir konnen sie nicht mehr vertreiben® I, 71, 4). Endlich erklart San-
danis die Begriindung fiir seinen Rat wie folgt: ,,Ich meine, wir sollten den Gottern danken, dass sie

den Persern nicht den Gedanken eingeben, gegen die Lyder zu ziehen* (I, 71, 4)°*. Was ist die

522 Ebd. 521, S. 145- 147.

523 Diesen Rat kann man mit dem letzten Abschnitt im Werk, dem Rat des Kyros, im Verbindung bringen. Vor dem
Krieg gegen Kroisos waren die Perser sehr bescheiden in ihren Gewohnheiten, was sich spéter (besonders auch
nachdem sie die Babylonier besiegt hatten) radikal gedndert hat. Am Ende des Werkes zeigt Herodot mit dieser
Referenz zum Kyros (,, Weichliche Lander pflegten auch weichliche Ménner hervorzubringen; denn es liege

269



Bedeutung dieser Szene? Es zeigt sich eine Anderung bei Kroisos in seiner Moglichkeit die argu-
mentative Einrede des Warners zu beachten, zu verstehen oder zu akzeptieren. Kroisos ist jetzt
sicher, das Gottliche auf seiner Seite zu haben und braucht kein Ratgeber zu beachten der ihn von
seinem Ziel entfernen will***. Dazu Schulte-Altedorneburg: , Mittels der 'Uberlieferung' der Begeg-
nung an dieser Stelle betont Herodot also gerade nicht die 'Unausweichlichkeit eines im voraus
bestimmten Geschehens', sondern im Gegenteil die Schuld und Verantwortung des Lyderkonigs fiir
sein keineswegs unumgingliches spiteres Scheitern*>®. Dieses Szene dient als Beispiel fiir die Fi-
gur des Warners, die bei Herodot eine sehr wichtige Rolle spielt®®®. Er versucht nach Lattimore, der

527

Uppic einer zu warnenden Person entgegenzuwirken, in der Regel aber ohne Erfolg>*’. Hellmann,

der den Gott als Hintergrund jedes Handeln sieht, zeigt folgend Interpretation der Warnerfigur:

,Der Gedanke, dass sich der Beratene durch die Nichtannahme des Rates einer dfovAin schuldig
mache, welche erst das Scheitern des Unternechmens verursacht, ist fernzuhalten. Es handelt sich
iiberhaupt nicht um die Moglichkeit, ein Geschehen noch abzuwenden, sondern es handelt sich

gerade um die Darstellung der Unausweichlichkeit eines im Voraus bestimmten Geschehens**%,

Visser zeigt einen anderen Aspekt der Warnerfigur, den schon Bischoff bemerkt hatte: ,,Warner sind

€529

in Herodots Werk implizite auktoriale Kommentare*>~” . Damit solle der Leser dazu gefiihrt werden

keineswegs in der Art desselben Landes, herrliche Friichte und zugleich tapfere Kriege zu erzeigen* (IX, 122, 3-4)
die Gefahr von zu viel Luxus anstreben, eine Warnung, die nicht nur den Persern sondern auch den Athenern, die
Sieger von Mikale und Sestos, gelten soll (das wird am Ende der Arbeit, ab Seite 459 im Detail untersucht).

524 Dazu Visser, E., Herodots Kroisos-Logos, S. 20.

525 Ebd. 521, S. 149-150.

526 Fiir die Untersuchung der Figur des Warner siehe Bischoff, H., Der Warner bei Herodot (Dis.), Lattimore, R., The
wise adviser in Herodotus, Visser, E., Herodots Kroisos-Logos.

527 Lattimore, R., The wise adviser in Herodotus, S. 24-25.

528 Hellmann, F., Herodots Kroisos-Logos, S. 79.

529 Visser, E., Herodots Kroisos-Logos, S. 27.

270



einzusehen ,,wie weit sich der [sc. gewarnte] Protagonist von dem Gefiihl einer grundsitzlichen
Verunsicherung, die doch als condicio humana einem Menschen stindig bewusst sein miisste, ent-

fernt hat; hierdurch werden der Misserfolg, der Sturz, der Tod verstindlich“>*.

Der Moment des Angriffs gegen die Perser wird von Herodot bei der Uberquerung des Flusses
Halys dargestellt, was einer besonderen Bedeutung, einer Art Leitmotiv im Werk Herodots

entspricht. Dazu Brehm:

Die Flussiiberquerung begegnet im Kontext der groflen asiatischen Eroberer regelmifig in
symbolischer Funktion und wird von der Forschung in der Regel als Akt der $fpic gedeutet™'. Mit
der Halys-Uberquerung durchbricht der Lyder eine ihm gesetzte geographische Grenze, die das

Ende seiner bislang iiberaus erfolgreichen militarischen Expansion signalisiert. Die didfaoic leitet

seine entscheidende, machtméBige Peripetie vom Gliick ins Ungliick ein*2,

Jenseits des Halys, in Kappadokien, verwiistet Kroisos das Land und versklavt die Bewohner. Es
kommt zu einer Schlacht mit Kyros, die unentschieden bleibt. Dann begeht Kroisos den Fehler tiber
Winter in Sardeis zu warten, die S6ldner zu entlassen und erst im Friihling Kyros wieder anzugrei-
fen. Kyros handelt entschlossen, riickt in Lydien ein und es kommt vor Sardeis zum Gefecht mit
Kroisos Truppen, die trotz ihrer Tapferkeit hinter die Mauern der Stadt zuriickgedriangt werden.

Kroisos hofft auf eine lange Belagerung, aber nach 14 Tagen wird die Stadt von Kyros eingenom-

530 Ebd.

531 Cf. Besonders Immerwahr, Form and thought in Herodotus, S. 293: ,[...] [T]he crossing of rivers (or such
branches of the sea as the Hellespont) is a significant motive in Herodotus, and it is always used to prove the hybris
of the aggressor. “ Cf. Auch Wood, The Histories of Herodotus,S. 27-28: ,,It has been observed that for Herodotus
rivers are not only physical boundaries, but also limits of spheres of authority. [...] To cross a river out of one's
portion (uoipa) is an act of hybris, of transgression. [...] The idea of rivers as moral boundaries is a corollary to
that according to which each people has its natural limits of expansion: thus the continent of Asia is the limit of
Persian power, and Europe is set apart from it [...].

532 Brehm, J., Generationenbeziechungen in den Historien Herodots, S. 92.

271



men. Kroisos wird gefangen genommen, vor Kyros gefiihrt und dann mit 14 Knaben auf einen

Scheiterhaufen gebracht™

. Hier beginnt eine Inszenierung von Herodot {iber die Wandlung des
Kroisos zur Wahrheit, iiber die Anerkennung seiner Schuld und die Bewusstmachung dessen, was
Solon ihn vorher gesagt hatte. Warum sage ich Inszenierung? Erstens auf einer formalen Ebene,
weil es unterschiedliche Quellen beziiglich des Schicksals des Kroisos gibt. Nach der ,,Nabodnid-
Chronik* aus Babylon liess Kyros den Kroisos téten®**. Burkert™® berichtet iiber eine armenische
Ubersetzung der Chronik des Eusebios von Kaisareia, die von einer Tétung des Kroisos durch die

Hand des Siegers berichtet. Es gibt aber eine zuverldssiger und festdatierbare Quelle die Herodot

ein anderes Ende zuspricht. Dazu Brehm:

Bedeutend ist das vor Abfassung der Historien zu datierende Dritte Epinikon (B.3) des Bakchy-
lides aus dem Jahr 468 das sich im mythischen Narrativ der VV.23-62 dem Kroisos-Stoff
widmet.[...] Der bakchylideische Kroisos wahlt fiir sich und seine Familie nach der Einnahme von
Sardeis durch die Perser den Freitod auf dem Scheiterhaufen (B.3.29-35; 47-49). Ein gottge-
sandter Regenschauer zieht auf und 16scht das Feuer, Apollon entriickt den Lyder samt Frau und
Tochtern ins Land der Hyperboreer (B.3.54-60). Als Grund fiir diese Rettung in letzter Sekunde
nennt der Dichter die religiose Rechtschaffenheit (6t eboéfet-av) des Kroisos, der dem Heiligtum

zu Delphi groBe Reichtiimer habe zukommen lassen (B.3.61-62)".

533 Nach Herodot wollte Kyros erproben, ob ,.einer der Gotter ihn davor bewahren werde, lebend verbrannt zu werden*
I, 86, 3.

534 Die in babylonischer Keilschrift beschriebene Texttafel befindet sich heute im Londoner British Museum. Der Text
ist aber stark beschddigt . AuBlerdem ist auch die Deutung des Vokabulars im Sinne eines ,, T6tungsvorgangs* nicht
sicher.

535 Bukert, W., Das Ende des Kroisos: Vorstufen einer herodoteischen Geschichtserzahlung, S. 7.

536 Das Epikion auf Hieron von Syrakus ist anlésslich dessen Sieges im Wagenrenen bei den Olympischen Spielen im
Jahre 468 von Bakchylides verfasst worden; cf. Zur Datierung Maehler 2004, S. 79, zu Struktur und Aufbau S. 83-
85.

537 Ebd. 521, S. 98-99.

272



Bei der herodoteischen Erzdhlung zeigt Kroisos auf dem Scheiterhaufen Symptome einer Bekeh-
rung zu dem, was Solon iiber die Wandelbarkeit des Gliickes erzdhlt hatte. Er ruft dreimal den
Namen Solons, was die Aufmerksamkeit von Kyros erregt. Der interessiert sich mehr iiber diese
Person zu erfahren, was zu einer tragikomischen Szene fiihrt, worin Kroisos {iber Solon erzihlt,
durch einen Dolmetscher an Kyros iibermittelt, wiahrend der AuBlenrand des entziindeten Scheiter-
haufens brannte. Aus Angst vor der gottlichen Vergeltung und auch nachdenklich {iber sein eigenes
Schicksal (,,... und iiberlegte, dass auch er ja nur ein Mensch sei und einen andern, der ihm einst-
mals an Gliick nicht nachgestanden hatte, lebend dem Feuer {liberantworten wollte, 1, 86, 6)
ordnete Kyros an, das Feuer zu 16schen, was aber nicht mehr mdglich war. Das Weitere wird von
Erbse wie folgt erzdhlt: ,Kroisos aber bemerkt die Sinnesdnderung des Perserkonigs und ruft
Apollon unter Hinweis auf seine zahlreichen nach Delphi gespendeten Geschenke an: Er bittet als
Vergeltung um Errettung aus der tédlichen Gefahr. Da regnet es bei heiterem Himmel, und das
Feuer erlischt“**®. Daraus kann man zwei Schliisse ziehen: erstens, dass Kroisos weiter seine
fehlerhafte Art des Denkens fiihrt, dass heifit, dass er weiter denkt, mit Geld gottlichen Schutz
kaufen zu konnen, und zweitens, dass es sich zeigt, dass dieses fehlerhafter Denken erfolgreich war.
Obwohl kein deus ex machina erscheint, um das Feuer zu 16schen, ist es klar, dass der Ruf an
Apollo, den Kroisos iibt, nicht ungehort bleibt. Das relativiert die Unabhingigkeit der géttlichen
Ebene und zeigt eine Neigung der Gotter menschliche Gefiihle zu zeigen (Anthropomorphismus).
Herodot lasst den Gott sich nicht direkt sondern immer nur durch die Spriiche der Phytia dullern.
Deswegen kann man Kritiken an dem Inhalt dieser gottlichen Botschaften an der mogliche Bestech-
lichkeit des Orakel, Orakelpriesters oder der Phytia selbst iiben. Hier aber geht es um ein Wunder,
welches nach dem Ruf des Kroisos an Apollo resultiert. Das erschwert die Interpretation der gottli-
chen Haltung und zeigt wieder den Ubergangscharakter des Werkes, das noch (mindestens in die-

sem Fall) die Gotter aktiv (wie in den homerischen Epen) in den Schicksal der Menschen teilneh-

538 Erbse, H., Studien zum Verstindnis Herodots, S. 20-21.

273



men lasst.

Kyros fragt den Kroisos iiber die Griinde, warum er gegen ihn Krieg gefiihrt hat, und in seiner
Antwort kann man die Unfahigkeit von Kroisos feststellen, seine eigenen Fehler anzuerkennen. Er
sagt: ,,KoOnig, das habe ich getan dir zum Heil und mir zum Verderben. Schuld daran war der Grie-
chengott (EALjvarv Oeog)**, der mich zum Feldzug trieb. Denn niemand ist ja so unverniinftig, dass
er den Krieg wihlt statt des Friedens. In Frieden begraben die Kinder ihre Viter, im Kriege aber die
Viter ihre Kinder. Es war wohl eines hoheren Wesens Wille (daiuovi), dass es so geschah* (I, 87,
4). Kroisos macht die Gottheit dafiir verantwortlich, dass er Krieg fiihrte, was falsch ist. Das wird

<¢540

von Schulte-Altedorneburg wie folgt bestétigt: ,,Von einem Erwachen der gpovnoig™>* auf dem

Scheiterhaufen kann man angesichts dieses offenen Beweises fiir einen Riickfall in die alte Blind-

«“4  Kroisos

heit gegeniiber einer angemessenen Selbsteinschitzung somit wohl kaum sprechen
wird jetzt Berater von Kyros und in der Tat hilft es ihm politische Probleme zu 16sen (wie bei der
Pliinderung von Sardeis I, 88-89 und spiter beim Aufstand von Paktyas I, 55-56). Als Belohnung
fiir seine Haltung gonnt Kyros Kroisos einen Wunsch: ,,Herr, den groften Gefallen wiirdest du mir
tun, wenn du mir erlaubest, dem Griechengott, den ich unter den Himmlischen am meisten geehrt
habe, diese Fesseln hier zu schicken und anzufragen, ob es Brauch bei ihm sei, die zu betriigen, die
ihm Gutes tun® (I, 90, 3). Dies ist noch ein Beweis fiir die fehlerhafte Einstellung von Kroisos der
glaubte, mit dem Gott wie mit einem Soldner handeln zu kénnen. Es ging ihm nicht ob darum, es
richtig war, was er machte, sondern um die Macht des Geldes und damit die Hilfe der Gotter kaufen

zu konnen. Es wurden Gesandte nach Delphi geschickt und dies ist die Antwort, die die Pythia er-

teilte:

539 Dazu Helmann: ,,Die Bezeichnung des iibel gesinnten, verfithrenden Gottes als 0 EALnvav Oeog lasst den Gedanken
des Gegensatzes zwischen Hellenen und Barbaren wieder auftauchen". Hellmann, F., Herodots Kroisos-Logos, S.
110 Anm. 1.

540 Auch von Helmann, Kroisos-Logos, S.105.

541 Dazu Schulte- Altedorneburg, J., Geschichtliches Handeln und tragisches Scheitern, S. 152.

274



Selbst ein Gott kann dem bestimmten Schicksal nicht entgehen. Kroisos hat den Frevel seines
Vorfahren im fiinften Glied gebiifit, der im Dienst der Herakliden stand, auf den Rat eines
arglistigen Weibes seinen Herrn ermordete und dessen Ehrenstelle einnahm, die ihm keineswegs
zukam. Apollo Loxias wiinschte, dass das Leid der Sarder erst auf die Nachkommen des Kroisos
ké&me und nicht auf ihn selbst. Aber er vermochte das Schicksal nicht aufzuhalten. Was die Schick-
salsgdttinnen zugestanden, das hat er Kroisos zuliebe auch wahr gemacht. Drei Jahre hat er den
Fall von Sardes hinausgeschoben, und Kroisos soll nun wissen, dass er um diese drei Jahre spiter
ein Gefangener geworden ist, als thm bestimmt war. Aulerdem hat ihm der Gott geholfen, als er
verbrannt werden sollte. Gegen der erhaltenen Orakelspruch erhebt Kroisos zu Unrecht Vorwiirfe;
denn Apollo Loxias hatte ihm nur vorgesagt, wenn er gegen die Perser ziche, werde er ein grof3es
Reich zerstoren. Wenn Kroisos gut beraten sein wollte, dann hétte er zum Gott schicken und fra-
gen miissen, ob Apollo sein eigenes oder des Kyros Reich meine. Dass er den Spruch nicht ver-

stand und nicht noch einmal fragte, dafiir soll er die Schuld sich selber zuschreiben*.

Das erste was ich an diesem Spruch der Phytia merkenswert finde, ist seine Klarheit. Hier wird kein
Raum fiir Spekulation oder Interpretationen iibrig gelassen. Es ist das Ziel der Phytia (oder das Ziel
Herodots) die Beschuldigung von Kroisos deutlich argumentativ zu demontieren. Das erste Argu-
ment setzt ganz deutlich die Grenzen von Apollos Macht, das, was die Moiren festgestellt hatten, zu
andern. Dazu kann man eine klare hierarchische Beziehung bezeichnen, die die Moiren als Hoch-

instanz zeigen. Dazu Brehm:

Der Gott habe nur im Rahmen der vorgegebenen poipo agieren kdnnen, obwohl er sie gerne
abgedndert hitte. Der Kerngedanke einer solchen unausweichlichen poipa ist aus dem homeri-

schen Epos geldufig. So postuliert in der /lias Hektor im Kontext seiner Verabschiedung von

542 Herodot, Historien, 1, 90-91.

275



Andromache die Unmdglichkeit des Menschen, der poipa entgehen zu kénnen: poipav 6 "o tiva
onut weguyuévov duuevor dvopdv (11.6.488).>* Ganz dhnlich beruft sich auch die Phytia auf die
schicksalsméfige Gebundenheit des gottlichen Apollon: v wempwuévny v poipav advvard éot
amoguyelv kai Ged Hdt. 1, 91, 1). Wie es scheint, bemiiht sich die Phytia hier mit den ihr zur

Verfiigung stehenden Mitteln, die delphische Hausgottheit zu entlasten und die Vorwiirfe auf eine

dem Apollon iibergeordnete Instanz 'abzuschieben'.”.

Ich finde den ersten Teil des Aussage von Brehm beziiglich der Relation Moira-Goétter ganz tref-
fend, finde aber nicht, dass die Phytia irgendwelche Vorwiirfe gegen sie abschieben will, sondern

das eingeschrinkte Handlungspotenzial des Apollon ganz sachlich darstellt.

Der zweite Punkt aus der Argumentation der Phytia betrifft die Moglichkeit des Menschen, das
Schicksal zu dndern. Dass Apollon (wegen der Ehrerweisung und der Gaben von Kroisos) seinen
Untergang drei Jahre hinauszogert, ist ein immanenter Beweis dafiir, dass es fiir den Mensch mo-
glich ist, (innerhalb seiner Grenzen) das Schicksal zu beeinflussen. Das ist ein sehr wichtiger
Punkt, obwohl solche Interaktionen zwischen Goétter und Menschen (man kdnnte sogar von einer
Bestechlichkeit des Apollons sprechen) sich nur an diesem Stelle im Werk zeigt, was eine Inter-
pretation des Tates sehr schwer macht. Hier mochte ich wieder meine Idee von einer Komple-
mentaritdt der zwei Ebenen, der menschlichen und goéttlichen oder in den Begriffen von Schulte-

Altedorneburg, der geschichts-immanenten und der transzendenten Ebene erldutern. Wichtiger als

543 Die Stellung der poipa zu den Géttern ist in der /lias schwer zu bestimmen. Zu den drei grundsétzlich vertretenen
Forschungspositionen Erbse, Untersuchungen zur Funktion der Gétter im homerischen Epos, S.285; (1) Die Gotter
sind dem Schicksal untergeordnet (dieser Ansicht ist Erbse selbst zugeneigt, S. 284-293). (2) Die Gétter sind dem
Schicksal tibergeordnet. (3) Die Verbindung von Gétter- und Schicksalsgewalt erzeugt im homerischen Epos ein
kaum auflosbares Paradoxon. Einiges scheint nach Grethlein, J., Das Geschichtsbild der Ilias, S.286, darauf
hinzudeuten, Zeus sei ,,Nicht frei in seinen Entscheidungen. Er ist an die Moira gebunden [...]*. So kann Zeus
Sarpedon nicht vom bestimmten Tod retten (cf. /7. 16.431-459) oder die Gétter konnen nicht iiber Hektors
Untergang beraten (cf. /. 22.174-185). Anderseits sollte hier auch darauf verwiesen werden, dass Zeus dennoch iiber
Abénderungen des verhdngten Schicksals nachdenkt (cf. 7/.16.431-438; 22.174-176), was die anderen Gotter jedoch
nicht fiir gut befinden méchten (cf. 77.16.440-443; 22222.178-181).

544 Brehm, J., Generationenbezichungen in den Historien Herodots, S. 109-110.

276



die Begriffe ist mir, es auf die Beziehung der Begriffe zu achten. Schulte- Altedorneburg sieht in

seiner Analyse ein Paradoxon zwischen beiden Ebenen, die er auf folgende Weise 16sen versucht:

Diese Unterscheidung in zwei klar voneinander zu scheidende, eigenstindige und in der gezeigten
Weise aufeinander bezogene Entfaltungsstufen gottlichen und menschlichen Wollens diirfte
schlieBlich wohl geeignet sein, das vermeintliche Paradoxon von Freiheit und Notwendigkeit in
der Erkldrung der Phytia weitaus schliissiger aufzuldsen, als es etwa die hermeneutisch bedenk-
liche Annahme eines fiir Herodot einfach ,,noch nicht* problematischen Nebeneinanders zweier

unvermittelbarer Kausalititsebenen vermag®®.

Schulte-Altedorneburg versucht dieses Paradoxon zu 18sen, aber mit Begriffen, die denen von
Herodot nicht entsprechen. Stattdessen versuche ich aus der Sicht Herodot, egal wie fremd es uns
erscheinen mag, zu argumentieren. Das bringt mich zum letzten Punkt in der Aussage der Phytia:
Nicht das Orakel war falsch, sondern Kroisos Deutung inkorrekt, der Fehler lag bei ihm. Sie
schreibt ihm die Schuld zu, auf Grund eines Mangels an Wohlberatenheit und Verstdndnisvermo-
gen. Die Verfehlung des Kroisos entsteht in der falschen Einschitzung von Kyros' Macht und ist,
wie Visser richtig erkldrt, charakterbedingt, als Produkt einer iibertriebenen Selbstsicherheit, einer
unangemessenen Machtgier und des Glaubens an ein geschlossenes, blindes Biindnis mit der
delphischen Gottheit. Brehm zieht folgenden sehr ausleuchtenden Schluss: ,,Herodots Kroisos
wiirde ob seines Verhaltens wohl auch ohne einen verhdngten Geschlechterfluch scheitern. Dadurch
erst wird er zum Paradigma des gescheiterten Potentaten in den Historien‘**. Kroisos Scheitern

basiert aus einer Verfehlung, deren Grund einer ¢fpic entspricht. Das ist das Paradigmatische das

545 Schulte-Altedorneburg, J., Geschichtliches Handeln und tragisches Scheitern, S. 158.
546 Ebd. 560, S. 112.

277



Herodot im Laufe seines Werkes zeigen wird. Die §fpic beinhaltet den Keim des Scheiterns. Diese
menschliche Verfehlung, diese Ubertretung muss in Ordnung gebracht werden, was auf den oben
erwiahnten zwei Ebenen gemacht wird: auf der menschlichen durch das Scheitern im Krieg und auf
der gottlichen, mit der Erfiillung eines Schicksales. Was ich als Zusammenfassung hier hervorhe-
ben mochte ist, dass der Grund fiir den Krieg in einem ethischen Fehler besteht, einem Fehler, der
die Ordnung entstellt und aufgrund dessen durch verschiedene und komplementire Ebenen korri-
giert werden muss. Was Herodot zeigt ist, wie sich dieser Fehler bei den Barbarenkonige duf3ert
und welche Konsequenzen fiir sie selbst und ihre Volker erbringt. Wie zeigt er das? Nicht explizit
sondern auf eine extensive Art. Er sagt nicht, dass Kroisos gescheitert ist, weil er einen Fehler
begangen hat. Er zeigt, dass Kroisos einen Fehler begangen hat und scheitert. Er zeigt weder seine
Meinung, noch zieht er einen Schluss aus der Geschichte. Indem er aber das fehlerhafte Handeln
aller Barbarenkonige zeigt, schaftt er, es ohne es explizit zu zeigen, eine Struktur des Fehlers ans
Licht zu bringen. Und dieses allgemeine Element des fehlerhaften Handelns, der §fpig, steht als
Grund fiir jeden Konflikt und als Grund jeden Scheiterns. Damit gelingt es Herodot das im
Prooimion gestellte Ziel der Arbeit zu erreichen, ohne es explizit behandelt zu haben, was ich ein

,,extensive Art“ nenne.

2.4.2.3 Kroisos und Kyros

Jetzt handelt Kroisos weiter als Berater des Kyros. Er, der die Perser aus der Unterdriickung der

Meder befreit hat, zeigt sich als ein starker und zielstrebiger Krieger, der einen Volk nach dem

278



anderen, ohne Ausnahmen, wie es Herodot bemerkt, unterwirft. Ich mochte zwei Episoden bei
Kyros behandeln, die Bezug zur dfpic haben. Erstere betrifft den Vorfall bei und mit dem Fluss

Gyndes: Auf dem Marsch nach Babylon erreicht Kyros den Fluss Gyndes. Dazu Herodot:

Als er diesen Gyndes nun liberschreiten wollte, was nur auf Schiffen geschehen konnte, da sprang
ihm eins der heiligen weiBen Rosse aus Ubermut in den Fluss und versuchte, ihn zu durchschrei-
ten. Aber der Fluss riss es mit in die Tiefe und trug es fort. Da wurde Kyros sehr zornig iiber den
Frevel des Flusses und drohte ihm, er werde ihn so schwéchen, dass ihn in Zukunft sogar Frauen

leicht iiberschreiten konnten, ohne sich die Knie zu benetzen. Nach dieser Drohung unterbrach er

den Marsch nach Babylon und teilte sein Heer in zwei Teile. Dann zog er es auseinander, indem
er mit Seilen Grében, 180 auf jedem Ufer des Gyndes, nach allen Richtungen absteckte. Da liess
er das Heer unterteilt auswerfen. Weil viele Hidnde daran arbeiteten, wurde das Werk auch

durchgefiihrt. Allerdings hielten sie sich dort den ganzen Sommer mit der Arbeit auf>*’.

Das erste das man hier feststellen kann, ist dass Kyros mit einem persischen vopoc bricht,der die
Verehrung von Fliissen gebietet und ihre Verunreinigung verbietet>*. Wesselmann®*® beschreibt ein
Muster nach dem die Gewisserfrevel der persischen Konige laufen, das eine vollstindige oder

partielle Kombination folgender Funktionen beinhaltet:

1. Quasi-Personifikation des Gewdssers als eines personlichen Gegners,

547 Herodot, Historien, I, 189.

548 Dazu Herodot: ,.In einen Fluss harnen oder speien sie nicht; sie waschen auch nicht ihre Hiande darin oder dulden,
dass es ein anderer tut. Vielmehr erweisen sie den Fliissen grofte Ehrfurcht. (I, 139, 2).

549 Wesselmann, K., Mythische Erzéhlstrukturen in Herodots Historien, S. 56.

279



2. Schméhung des Gewaissers,

3. Selbstiiberschitzung (von den handelnden Figuren verbal ausgedriickt oder durch Kommentar

des Erzidhlers konstatiert),

4. Verinderung der natiirlichen Gegebenheiten bzw. Uberwindung der natiirlichen Grenze.

In diesem Fall findet man Elemente, die alle vier Funktionen entsprechen. Kyros fiihlt sich vom
Fluss beleidigt, er sieht eine Absicht in dem, was der Flusses gemacht hat und das entspricht seiner
Begriindung fiir die Bestrafung. Er betrachtet den Fluss als einen Gegner, der etwas von thm weg-
genommen hat (erste Funktion). Er nimmt sogar Bezug auf dem Fluss, indem er ihm droht (zweite
Funktion). Dies sind alles Zeichen eines Anthropomorphismus, was das Zusprechen menschlicher
Eigenschaften bezeichnet, in diesem Fall auf einen Fluss. Dazu kommt, dass er den Fluss verstiim-
meln und in 360 Arme zerteilen l4sst, ohne praktische Erwidgungen, sondern als Bestrafung (vierte
Funktion)™’. Jetzt kommt man zur dritten Funktion: Kyros tiberhebt sich in seiner Selbstiiber-
schitzung liber die Natur, was einem sich selbst liberschreitendem Verhalten entspricht. Die Sinnlo-

sigkeit des Unternehmens zeigt eine personlichen Wendung bei Kyros, die obwohl sie nicht direkt

550 Die Sinnlosigkeit dieser Tat wird noch evidenter, wenn man es mit einem dhnlichen Ereignis vergleicht: Kyros
manipuliert einen anderen Fluss, um Babylon einnehmen zu konnen. Es handelt sich um den Euphrat, der in die
Stadt hineinfliesst. Sein Lauf wird in einen See umgeleitet, mit der Konsequenz dass der Wasserspiegel sinkt.
,Dadurch erreichte er dann, dass das alte FluBbett zu durchwaten war [...] Hétten die Babylonier den Plan des
Kyros vorher erfahren oder gemerkt, so hitten sie die Perser nicht die Stadt eindringen lassen, sondern sie
schmahlich niedergehauen® (Hdt. I, 190-191). Hier wird Kyros fiir seine gute Idee gelobt. Es handelt sich um eine
technische Arglist um ein Ziel zu erreichen. Alle anderen Elemente (Drohung und Bestrafung), die den Fluss als
Feind betrachten, bleiben hier fern. Auch die Uberquerung des Halys von Kroisos, trotz seines hybriden Charakters
als Grenziiberschreitung, zeigt keinen personlichen Bezug zum Fluss. In einer der drei Varianten, die Herodot
erzéhlt, tibernimmt Thales die Manipulation des Flusses. Dazu Herodot: ,,Er liess oberhalb des Lagers einen
halbmondférmigen Graben ziehen, so dass ihn das errichtete Lager im Riicken hatte. Dann leitete er den Strom aus
seinem alten Flussbett in den Graben, und unterhalb des Lagers stromte der Halys wieder in sein altes Bett zurtick.
Nach seiner Teilung war der Strom auf beiden Seiten zu iiberschreiten” (I, 75, 5-6). Hier steht Thales Leistung
sachlich bewertet als eine technische Leistung um den Fluss zu iiberqueren, ohne jegliche Gefiihlen dem Fluss
gegeniiber.

280



t5!. Diese Wendung wird emblematisch in

bestraft wird, sich als Keim eine spiteren Scheiterns zeig
der Uberquerung des Flusses Araxes und in dem Massageten Feldzug dargestellt. Der Fluss ent-
spricht nicht nur einer geographischen sondern einer symbolischen Grenze. Dazu Brehm: ,,Nicht
nur trennt der Fluss durch seine Lage in Herodots Sicht der oixovuévny Asien von Europa, so dass
ein Uberschreiten des Araxes ins Massagetenland zugleich den Griff des Perserkonigs nach einem
anderen Kontinent bedeuten wiirde**?; der natiirlichen Grenze wohnt dariiber hinaus eine schon
bekannte Signal-wirkung inne: Das Motiv der Flusstransgression deutet auf die vfpi¢c des Protago-
nisten hin und markiert eine Peripetie ins Ungliick****. Man kann hier einen Vergleich zu Kroisos
Uberquerung des Halys feststellen. Bemerkenswertesweise kann jetzt Kroisos seine Erfahrungen
als Berater von Kyros diesem mitteilen. Zuerst aber zeigt Herodot die Begriindung von Kyros fiir
den Zug gegen die Massageten wie folgt: ,,zundchst seine Herkunft, die Geltung namlich als
iibermenschliches Wesen, dann das Gliick, das ihn in seinen Kédmpfen begleitete. Jedes Volk, das
Kyros geradewegs bekriegen wollte, konnte ihm nicht mehr entrinnen® (I, 204). Der Mensch, der
vor dem Scheiterhaufen Uber die Wandelbarkeit des Gliickes und seine Menschlichkeit reflektiert,
zeigt jetzt eine Aura von Ubermenschlichkeit. Das ist ein Zeichen von hybriden Ziigen, die mit der
unhaltbaren Expansion des Persischen Reiches zu erkldren sind und bei dem Massegetenzug ihren

Hohepunkt findet, was man als Beweis fiir die negative Entwicklung, die Kyros durchlaufen hat,

verstehen kann.

Kyros und seine Berater haben sich entschieden die Massageten im eigenen Gebiet zu erwarten und

551 Ein entsprechendes hybrides Verhalten zeigt sich unter Xerxes, der den Hellespont geisselt, nachdem ein Sturm die
von ihm gestellte Briicke vernichtet (VII, 34-35). Ich werde sie in einem spéteren Teil dieser Arbeit intensiv
untersuchen.

552 Die bekannte Erde war zur Zeit Herodots in zwei Hélften durch eine Linie aufgeteilt, die mit dem westlichen
Mittelmeer beginnt und iiber den Hellespont, das Schwarze Meer und das Kaspische Meer fortgesetzt wird und
schliesslich mit dem Araxes endet. Die nordliche Hélfte wurde als Europa bezeichnet, wiahrend die siidliche in Asien
und Lybien unterteilt wurde. Somit muss man aber davon ausgehen, dass die nordlich und norddstlich des Araxes
gelegenen Gebiete, die nach unserem heutigen Geographieverstindnis Mittelasien zugerechnet wird, zur Zeit
Herodots von den Griechen als zu Europa gehorig gedacht waren.

553 Brehm, J., Generationenbezichungen in den Historien Herodots, S. 116-117.

281



>3 Dann meldet sich Kroisos zu Wort: ,,Konig, schon frither, da Zeus mich in deine

zu bekdmpfen
Gewalt gab, versprach ich, nach Mdglichkeit alles Unheil von dir abzuwenden, das ich gegen dein
Haus heranziehen sehe. Meine bitteren Leiden sind mir zur Lehre geworden (I, 207, 1). Bis zu
diesem Punkt kann man zwei Sachen feststellen: erstens, dass Kroisos sich weiter als Opfer von

Zeus sieht und nicht die eigene Verantwortung fiir sein Scheitern anerkannt hat. Auf der anderer

Seite zeigt Kroisos, dass er, aus der eigenen Erfahrung, Kyros einen guten Rat geben kann.

Kroisos redet weiter wie folgt: ,,Wenn du dich nun fiir unsterblich hiltst und iiber ein derartiges
Heer zu gebieten glaubst dann brauche ich dir meine Meinung nicht erst mitzuteilen. Wenn du aber
einsiehst, dass du nur ein Mensch bist und nur iiber Menschen gebietest, dann merke dir vor allem
eins: Alles Menschliche vollzieht sich im Kreislauf. Es wandert herum und duldet nicht, dass
immer die gleichen gliicklich leben* (I, 207, 1-2). Hier zeigen sich n.m.E. viele Elemente der Lehre
von Solon. Kroisos, der Schiiler von Solon, ist jetzt der Lehrer des Kyros geworden. Erstens, die
Trennung zwischen dem Goéttlichen und dem Menschlichen. Wenn Kyros sich fiir iibermenschlich
hilt, braucht er keinen Rat. Als Mensch aber unterzieht er sich allen Regeln und Gesetzen wie alle
anderen Menschen. Alles éndert sich bei ihm, auch das Gliick. Man kann nicht immer gewinnen,
immer mehr haben wollen. Die mehrmals erwihnte anaximandrische Ordnung der Zeit steht tiber
dem Mensch als oberste Ebene, die die menschliche Endlichkeit und seine Verdnderbarkeit in aller
Deutlichkeit stellt. Das erinnert an die Worte der Konigin der Massageten Tomrys, als sie sagte:
,,Bleibe Konig iiber das, was dir gehort, und ertrage es, uns iiber das herrschen zu sehen, was unser
ist“ (I, 206, 2). Alles dreht sich um die schon erwdhnten delphische Formel: ,,Gedenke deiner
Sterblichkeit!, Erkenne, dass du vor Gott nur Mensch und sterblich bist!, Nichts zuviel!, Blicke auf
das Gegebene!, Das Mass ist das beste!, Bescheide dich!“*>. Es geht um die Anerkennung der eige-

nen Grenze, um die Suche nach einer Mitte, einem Zufriedensein mit dem was man hat und was

554 Das ist eine wichtige Tatsache die spéter fiir die Interpretation des Rats des Kroisos eine grof3e Rolle spielen wird.
555 Schadewaldt, W., Das Religiés-Humane als Grundlage der geschichtlichen Objektivitit bei Herodot, S. 193.

282



man ist, weil man friither oder spéter es verlieren wird. Deswegen versucht Herodot Kyros auf sei-
ner Sterblichkeit aufmerksam zu machen, nicht nur im solonischen Sinn, dass man erst nach dem
Tod wirklich sagen kann, ob jemand gliicklich war, sondern, er will Kyros verstehen lassen, dass
der Tod irgendwann kommen wird und man alles verlieren wird. Das Gliick, an das sich Kyros
fesselt, ist nicht greifbar, kann nicht nach Wunsch gerufen werden, man kann sich nicht auf es
verlassen. Das genau soll der sterbliche Kyros ansehen und das versucht Kroisos in dem ersten Teil
seines Rates zu zeigen. Nach so einem {iiberlegenden und nachdenklichen ersten Teil wiirde man
glauben, dass Kroisos den Kyros vom Zug gegen die Massageten abraten wiirde. Es kommt aber

anders:

In der gegenwiértigen Angelegenheiten habe ich eine Meinung, die den Anwesenden widerspricht.
Erwarten wir die Feinde in unserem Land, so liegt die Gefahr darin, dass du im Falle einer
Niederlage deine ganze Macht verlierst. Denn das ist doch klar, dass sich die siegreichen
Massegeten nicht in ihr Land zuriickziehen, sondern gegen deine Lander vorriicken werden. Falls
du aber siegst, ist dein Erfolg ldngst nicht so groB3, als wenn du hiniiberziehen, sie driiben besiegen
und den Fliehenden folgen konntest. Denn eben das halte ich jenem gegeniiber fiir richtig, dass du
als Sieger iiber die Gegner geradewegs ins Reich der Tomyris vordringen kannst. Abgesehen von
allem, was ich gesagt habe, ist es auch schimpflich und unertriglich, dass ein Mann wie Kyros,

der Sohn des Kambyses, einem Weibe weicht und sich vom Platze zuriickzieht. >

Die Forschung bewertet den Rat des Kroisos ganz unterschiedlich. Von Fritz beschreibt ihn als

d“557

,,seltsam® oder ,,liberraschen , weil nach seiner Meinung man erwartet, ,,dass er den Konig vor

556 Herodot, Historien, 1,207, 3-5.
557 Von Fritz, K., Die Griechische Geschichtsschreibung Band I, S. 230-238.

283



«338  Spiter beendet er seine Beschreibung mit folgendem

der Unternehmung warnen miisste
Schluss: ,,Nach alledem kann wohl kaum der geringste Zweifel daran bestehen, dass Kroisos dem
Kyros einen sehr schlechten Rat gegeben hat“>*°. Waters wirft Kroisos vor, aus Selbstsucht nicht
vom Krieg abgeraten zu haben>®. Fiir Stahl entspricht der Rat einer schlechten Beratung durch den
angeblich in alte ¢fpic zuriickgefallenen Warner™®'. In der Tat handelt Kroisos so, wie es seiner
Tatigkeit als Berater von Kyros entspricht. Er hatte Kyros schon in bestimmten Situationen (Raub
von Sardeis oder Aufstand des Paktyas) praktische, niitzliche Ratschlige gegeben, die sich als
trefflich erwiesen hat. Der Zug gegen die Massageten ist dagegen schon entschieden. Es geht nicht
darum, ob es gemacht werden soll, sondern, wie es durchgefiihrt werden soll’*2. Kroisos zeigt be-
reits Mut, wenn er die Moglichkeit einer Niederlage erwéhnt. Kroisos ist nur ein Berater von Kyros
und sein Einfluss ist nicht umbegrenzt. Er zeigt ihm ganz deutlich die Wandelbarkeit des Gliickes
und dann gibt er ihm den besten moglichen Rat fiir diese bestimmten Umstinde. Pelling sieht in
diesem Rat einen Versuch von Kroisos, dass Kyros es vermieden sollte die selben strategischen
Fehler zu begegnen, die er selber begangen hatte. Kroisos hat den Krieg gegen die Perser nicht

nach der Uberquerung des Halys verloren, sondern nach dem Riickzug nach Sardeis. SchlieBlich

zeigt sich dieser Rat des Kroisos als sehr vortrefflich. Dazu Schulte-Altedorneburg:

Uberdies bestitigt der Gang der Geschichte, dass Kroisos mit Blick auf die Zukunft des

Perserreiches einen sehr guten, d. h. zutreffenden Rat gegeben hat: Kyros biifit zwar Leben und

Herrschaft ein, das Perserreich selbst aber wird nicht in seinem Bestand gefihrdet, wie die

558 Ebd. 557, S. 236.

559 Ebd. 557, S. 237.

560 Waters, K.H., Herodotus on Tyranns and Despots, S. 511f.

561 Stahl, H.P., Learning through Suffering? Croesus Conversations in the History of Herodotus, S. 22-36.

562 Dazu Pelling (Pelling, CH, Educating Croesus: Talking and learning in Herodotus' Lydian Logos, S. 168-169): ,,In
such a court, before such a king, certain things are unthinkable — or at least unsayable. [...[However much Croesus
is aware of the true implications of his insight, he knows better that to try to dissuade Cyrus from the whole
campaign [...]. All he can do is to move to second best and try to minimize the risk* (zitiert nach Brehm).

284



unangefochtene und offenkundig unmittelbar nach Kyros' Tod erfolgende Inthronisierung des

Kambyses zeigt*“®,

Kyros stirbt im Kampf gegen die Massageten. Vor dem Kampf aber berichtet Herodot von einem
Traum des Kyros, in dem der 20-jdhrige Dareios als kiinftiger persischer Machthaber dargestellt
wird. Kyros interpretiert den Traum als eine Warnung vor einem Usurpator und betont die beson-
dere, ihm zugeteilt werdende géttliche Gunst, die ihn vor dieser Situation gewarnt habe (I, 209, 4),
was man wieder als Beweis seiner durch ¢fpic geladenen Ziigen deuten kann. Herodot referiert
diese Fehlinterpretation nachdriicklich und erklért, dass der Traum Kyros bevorstehenden Tod und
den zukiinftigen Machtiibergang auf Dareios ankiindigen wollte®®. Jong ® beschreibt die herodo-
teischen Traumszenen als 'Botentrdume', wo der Traumende von einer Person trdumt, der ihn
besucht und etwas verkiindet und als 'symbolische Traume', indem der Traumende eine Szene mit
symbolischem Gehalt sieht. Ein Beispiel fiir die erste Art von Traumszenen wére der Traum von
Xerxes (VII, 14-17). Der Traum von Kyros entspricht der zweiten Art. Man kann einen Vergleich
zwischen dem Warner und den Triumen bei Herodot ziehen. Beides sind Situationen, wo der Prota-
gonist entweder verniinftig (der Warner) oder symbolisch (der Traum) auf ein Ereignis aufmerksam
gemacht wird. Was will Herodot damit zeigen? Handelt der Betroffene richtig, dann kann er die
Warnung verstehen und nachvollziehen (wie die Warnung von Bias/Pittakos an Kroisos). Wenn der
Angesprochene sich in eine verfehlte Haltung entwickelt hat, wenn er durch §fpic motivierten Ziige
zeigt, dann kann er weder die Warnung (Sandanis bei Kroisos) noch den Traum (Kroisos iiber Atys,

Kyros iiber den Kampf gegen den Massageten) verstehen. Man kann auch eine Parallele zu der von

563 Schulte- Altedorneburg, J., Geschichtliches Handeln und tragisches Scheitern, S. 161.

564 Zur Traumdeutung, dazu Asheri, D., Le Storie, Libro I, S. 384: ,,come nei casi di Creso e Astiage, il sogno die Ciro
riguarda il futuro della dinastia; € perd anche un «sogno di morte». L'uomo alato ¢ un noto elemento
dell'iconografia monarchica acemenide. [...] La figura di Dario alato preannuncia il passaggio del regno al ramo di
Istape; le due ali coprono i due continenti su cui questo ramo dominera effettivamente.

565 Jong, L.J.F. de, Herodotus and the dream of Cambyses, Historien 111, 30.

285



mir aufgestellten Idee zweier Urteilsebenen ziehen. Die Figur des Warners entspricht dem mensch-
lichen Versuch, den Fehler der Person, der gerade gewarnt wird, gut zu machen und ihn von einer
falschen Entscheidung abzuhalten. Die Traumfigur hat bei Herodot eine gottliche Konnotation. Es
handelt sich um eine gottliche AuBerung, eine Art Orakel auf einer privaten Ebene. Dazu Frisch:
,»50 wird deutlich, das Traum und Orakel nicht nur zusammenwirken und sich ergdnzen kénnen —
essind 4quivalente AuBerungs- und Machtmittel der Gottheit, die beliebig wihlen kann* .
Wichtiger als ithre Struktur scheint mir die Wirkung auf den Leser, die diese Traume haben. Sie
entsprechen der Funktion der Warnung mit gro3en Wirkung, die aber von der gewarnten Person
nicht beachtet werden kann. Es gibt ein tragisches Element, das diese Situation begleitet. Diese
Traume kommen wie bei Kyros (oder spiter bei Polykrates) vor einem groflen Ereignissen vor. Das
ist oft eine proleptische Darstellung des Resultats des Ereignisses (z. B. der Schlacht). Fiir den
Leser ist damit klar, was passieren wird. Nur der Betroffene kann den Traum nicht richtig interpre-
tieren. Deswegen finde ich, dass die Funktion der Trdume, die hybride Lage des Darstellers hervor-
zuheben ist. Mit diesem dramatischen Instrument kann man den fehlerhaften Zustand des Be-

troffenen ans Licht bringen: Eine innere Warnung, deren Nichtbeachtung zum Scheitern fiihrt und

gerade dieses nicht-beachten-konnen als ein Zeichen von Jemand, der der fpi¢c verfallen ist.

Kyros stirbt in der Schlacht. Vorher aber hatte er fiir seinen Nachfolger gesorgt. ,,Kyros iibergab
Kroisos seinen Sohn Kambyses, der sein Nachfolger auf dem persischen Thron werden sollte; er
legte ihm dringend ans Herz, Kroisos Ehre und Freundschaft zu erweisen (I, 208) und schickte

beide zu den Persern zuriick.

Die Darstellung, wie Herodot Kyros, den ersten persischen Konig, beschreibt, strebt danach, die
differenzierten Aspekte seines Charakters anzuzeigen. Kyros ist einerseits, verantwortlich fiir die

Befreiung der Perser aus der Unterdriickung der Meder und schafft die Expansion des persischen

566 Frisch, P., Die Traume bei Herodot, S. 63.

286



Reichs. Aber genau dort entwickeln sich die vom @fpic geladenen Ziige die ihn zum Scheitern
bringen werden. Dazu Brehm: ,,So durchlduft Kyros in den Historien mit fortschreitendem Expan-
sionserfolg und Machtgewinn eine Entwicklung, die ihn durch verzerrte Selbstwahrnehmung und
unstillbare Besitzgier hin zu einer ausgeprigten fpic mit todlichen Folgen fiihrt*>®’. Diese Ent-
wicklung zeigt sich in der Opposition zweier Momente seines Lebens: vor dem Scheiterhaufen und
vor dem Zug gegen die Massageten. An der ersten Stelle wird Kyros durch Kroisos mit den soloni-
schen Ideen konfrontiert und er selber realisiert, dass er nur ein Mensch ist und dass sein Gliick
sich auch dndern konnte. Diese Anerkenntnis aber nivelliert sich mit jedem Erfolg, den er als
Krieger erzielen kann. Er erobert ein Volk nach dem anderen und hier beginnt er zu denken, dass
der Grund dafiir entweder ein gottlicher Schutz oder seine iibermenschliche Macht wire. Diese von
Uppic geladenen Ziige werden exemplarisch von Herodot bei der Bestrafung des Flusses Gyndes
dargestellt. Hier wird Kyros ©fpic in seine Uberhebung iiber die Natur gezeigt. In diesem Zustand
kann er die mahnenden Worte von Kroisos nicht mehr wahrnehmen und stiirzt sich in seinen letzten
Zug (gegen die Massageten) dessen hybrider Charakter von Herodot mit der Uberquerung des
Flusses Araxes portrétiert wird. Diese negative Entwicklung und das folgende Scheitern sind Kon-
sequenz vom Verlust seiner menschlichen Wahrnehmung und von einer Expansionsgier und sind
deswegen selbstverschuldet zugezogen. Das Element, das Herodot bei seiner Beschreibung am
meisten hervorhebt, ist dieser Wandlungsprozess, der Verlust des menschlichen Bewusstseins,
indem man glaubt, mehr als ein Mensch oder unbesiegbar zu sein. Das ist der Keim jedes Schei-
terns und das wird Herodot bei der Beschreibung aller persischen Konige explizit zeigen. Welche
Beziehung hat diese Tatsache zu meinem Untersuchungsthema von Grund/Ursache des Krieges
zwischen Hellenen und Persern? Ich mochte mich nicht festlegen ob Herodot liberhaupt zwischen
guten und schlechten Kriegen unterscheidet. Das Element, das Herodot bewertet, ist nicht der Krieg

selbst sondern die Griinde oder die Einstellung, die eine bestimmten Art von Krieg verursachen

567 Brehm, J., Generationenbezichungen in den Historien Herodots, S. 129.

287



konnen. Es ist der Verlust des Masses, der Verlust der Mitte, der Verlust des menschlichen Bewusst-
seins, der Verlust der delphischen Prinzipien, die den Mensch in die dfpic fithren und man kann
diesen Zustand als Grund/Ursache fiir den oben erwidhnten Krieg festlegen. Deswegen sind alle
diese Kriege von Anfang an zum Scheitern verurteilt. Wichtig ist, wie Herodot die Begriindung fiir
solche Handlungen, wie man an dem Beispiel von Kyros und vorher auch an dem Beispiel von
Kroisos ganz deutlich sehen kann, aus dem Charakter der Person ableitet. Herodot zieht eine Linie
der persischen Konige, die bei Kyros beginnt und bei Xerxes endet. Eine Linie, deren Teile nicht
gegeneinander konfrontiert sondern zusammengestellt werden. Die Kontinuitdt im Handeln ent-

spricht einer Kontinuitdt im Charakter und seinem negativem Anteil, das heilit, der fpic.

242.2.4 Kroisos und Kambyses

Zuriick zu Kroisos: Jetzt wird er Berater des Kambyses. Um diese Beziehung verstehen zu konnen,
werde ich eine kurze Beschreibung geben iiber die Art, wie Herodot Kambyses portritiert. Auf der

militirischen Ebene fiihrt Kambyses die expansive Politik seines Vaters weiter und erobert Agyp-

568

ten, es misslingt aber ein Zug gegen die Athiopier’®. Anders als bei Kyros zeigt sich bei Kambyses

568 In diesem Zug zeigen sich die Worte des Athiopier-Konigs als eine Art Warnung, die von Kambyses nicht verstan-
den oder wahrgenommen wird. Dazu Herodot: ,,Eure Konig ist kein redlicher Mann. Wenn er es wére, wiirde er
nicht nach fremden Reichen greifen anstatt nach dem eigenen. Er wiirde nicht Vélker unterwerfen, die ihm nie etwas
zuleide getan haben. Jetzt aber gebt ihm diesem Bogen hier und sagt dazu: 'Der Konig des Athiopier rit dem
Perserkonig: Erst, wenn die Perser Bogen von gleicher Grofle so leicht spannen wie wir, dann soll er gegen die
langlebigen Athiopier mit zahlenmiBiger Uberlegenheit zu Felde ziehen. Bis dahin aber moge er den Gottern
danken, dass sie die S6hnen Athiopiens nicht den Gedanken eingeben, zu ihrem Lande noch ein anderes zu erobern®
(II1, 21, 2-3). Hier sicht man ein Parallel zum Rat des Sandanis (I, 71, 2), wo die potentielles Gefahr referiert wird,
von dem Volk erobert zu werden, das man erobern will. Interessant ist auch, dass hier Kroisos als Berater im Text
nicht erscheint. Dazu Bischoff: Der Warner Kroisos wird erst eingefiihrt werden in dem Augenblick, wo der
endgiiltige Gliicksumschlag der Warnung unmittelbar folgt; die Worte des Weisen werden selbst schon gleichsam

288



keine Entwicklung, die zur ¢fpi¢ fiihrt. Stattdessen schildert Herodot in dem Fall von Kambyses
eine Art uaviny, die unterschiedliche Herkunft zeigt (als Krankheit oder als gottliche Bestrafung)
und seinen Charakter und Handeln tief beeinflusst. In III, 33 berichtet Herodot: ,,Kambyses soll, so
erzdhlt man, von Geburt an einer schweren Krankheit gelitten haben, die einige die 'heilige Krank-
heit' nennen. Es ist also durchaus begreiflich, das er bei einem so schweren Leiden auch geistig
nicht gesund war*. Kambyses begegnet grausamen, frevelhaften Taten gegen den religiosen vouoc,
die Herodot auch als Begriindung fiir eine gottliche Bestrafung zu erkldren versucht. Er schiandet

die Mumie des einstigen Konigs Amasis. Dazu Herodot:

Als er den Palast des Amasis betrat, lie er die Leiche des Konigs sofort aus der Grabkammer
holen. Danach lie} er ihn geifeln, ihm die Haare ausreif3en, ihn mit Stacheln durchbohren und auf
jede erdenkliche Art mifhandeln. Man schlug die Leiche bis zu Ermiidung; siec war einbalsamiert
und hielt es aus, ohne zu zerfallen. Dann befahl Kambyses, sie zu verbrennen. Das war freilich
ein frevelhafter, gottloser Befehl. Denn bei den Persern gilt das Feuer als etwas Gottliches.
Leichen zu verbrennen ist weder bei den Persern noch bei den Agyptern Sitte; bei den Persern
nicht aus dem angegebenen Grunde: einem Gott einen menschlichen Leichnam zu {ibergeben ist
Frevel. Bei den Agyptern aber gilt das Feuer als ein lebendiges Tier, das alles verzehrt, was es
erreichen kann. Wenn es aber gesittigt ist, stirbt es zusammen mit seinem Opfer. Nirgends aber
besteht bei ihnen die Sitte, Tieren die Leiche zum Frafle geben. Darum balsamieren sie die Toten
ein, damit sie nicht in der Erde von den Maden verzehrt werden. So gab Kambyses einen Befehl,

der gegen die Sitte beider Volker verstie*®.

Nach der Riickkehr nach Memphis aus dem Athiopien-Feldzug trifft Kambyses Zorn die Agypter,

der Anfang des Unheils sein®. Bischoff, Der Warner bei Herodot, S. 47.
569 Herodot, Historien, 111, 1-4.

289



die das Erscheinen des Apis feierten. Er glaubte, sie freuten sich iiber seinen misslungenen Feldzug.
Dazu Bichler: ,,Sein Zorn traf zunichst die Obersten von Memphis, deren Erkldrungen er misstrau-
te. Er schalt sie unberechtigt Liigner, ein nach persischen Normen boser Vorwurf, und sprach ihr
Todesurteil (III, 27). ,,Die Priester, die ihn nun iiber die Abkunft des Apis genauer unterrichteten,
lie} er auspeitschen. Feiernde Biirger befahl er hinzurichten. Als hochste Demonstration dessen,
wie verdchtlich und nichtig der Glaube an die Géttlichkeit des Apis sei, erstach er ihn mit eigener
Hand. Heimlich wurde der Apis dann bestattet(III, 28-29)°"°. Danach erzédhlt Herodot weiter: ,,Wie
die Agypter erzihlen, verfiel Kambyses sofort ab dieser Freveltat in Wahnsinn; allerdings war er

vorher schon nicht recht bei Sinnen (III, 30).

Eine zweite Serie von Schauertaten begeht Kambyses im eigenen Umfeld und Familie: Bruder und
Schwester werden ermordet. Nachdem er seinen Bruder Smerdis nach Persien aus Neid geschickt
hatte (er konnte die Sehne des Bogens, die Athiopiens Konig geschickt hatte, etwa zwei Finger
spannen, mehr als jeder anderer Perser’’"), hatte Kambyses einen Traum: er zeigte dem Konig einen
Boten, der ihm meldete, zuhause sitze Smerdis auf dem Thron und sein Haupt beriihre den Him-
mel. Er fiirchtet darauthin, dass sein Bruder nach der Herrschaft strebt, deswegen befiehlt er seinem
vertrauten Prexaspes Smerdis zu ermorden. Dazu heiratet seine jiingere Schwester, was gegen den
persischen vouog stoB3. Die persischen Richter rechtfertigen diese Entscheidung mit der Begriin-
dung dass ,,es dem Perserkonig erlaubt sei, zu tun, was er wollte* (II, 31, 4). Dazu Bichler: ,,Die
erzwungene Legitimierung eines Normenversto3es als konigliches Vorrecht entlarvt sich im Han-
deln des wahnsinnigen Kambyses als kardinale Schwiche der Despotie**™. Die Schwester wird
spater von Kambyses ermordet und einer der Varianten zufolge, die Herodot fiir die Tat anbietet,

erklart dass Kambyses wutentbrannt auf sie aufsprang und sie mit dem Fiilen trat. Dazu Herodot:

570 Bichler, R., Herodots Welt, S. 272-273.
571 Das Motiv der Bogenprobe findet man in der Odyssee (cf. Od. 21, 73-79).
572 Ebd. 570, S. 274.

290



,»Sie war schwanger, gebar vorzeitig und starb dabei* (III, 33).

Eine dritte Serie von Freveltaten fiihrte er gegen jeden aus, der nahe genug war seine Wut mit oder
ohne Grund zu erwecken. Prexaspes sollte dem Konig sagen, was seine Untertanen von ihm den-
ken. Als er ihm erzéhlt, sie denken dass er zu viel trinkt wird Kambyses wiitend und droht
Prexaspes er wolle seinen Sohn (der der Mundschenk von Kambyses war) mit dem Bogen erschies-
sen. Wird er mitten ins Herz getroffen, dann soll es bedeuten, dass die Perser von Sinne sind.
Prexaspes Sohn wird ins Herz getroffen und Kambyses ruft ,,lachend und tibergliicklich* dem Vater
zu: ,,Prexaspes, jetzt ist dir doch klar, dass ich nicht toll bin, dass viel mehr die Perser von Sinnen
sind. Sage mir nur: Hast du jetzt einen so guten Schiitzen gesehen wie mich? Prexaspes aber
merkte, dass der Konig irrsinnig war; und aus Furcht um sein eigenen Leben antwortete er: Herr,

ich glaube sogar, Gott selbst konnte nicht so gut schieBen® (I11, 35, 4).

Vor diesem Hintergrund kann man verstehen dass die Beziehung zwischen Kroisos und Kambyses
anders verlduft als die Beziehung zwischen Kroisos und Kyros. Herodot schildert diese Beziehung
in zwei Auseinandersetzungen. Die erste Begegnung ist auf die Prexaspes Szene bezogen. In einer
eingeschobene Riickblende (III, 34, 4-5) erkundigt sich Kambyses bei seinem persischen Ratgeber
und Kroisos, wie er als Mann im Vergleich zu seinem Vater stehe. Die {librigen Ratgeber schmei-
cheln thm, und sagen er sei bedeutender als sein Vater, weil er auBer liber das vom Vater ererbte
Reich iiber Agypten und das Meer herrsche. Kroisos zeigt sich mit diesem Urteil nicht zufrieden
und spricht zu Kambyses: ,,Sohn des Kyros, ich meine, du kannst dich nicht mit deinem Vater

vergleichen, denn du hast noch keinen solchen Sohn, wie er in dir hinterlassen hat*“. Dazu Brehm:

Zweifellos ist Kroisos' Antwort gewitzt und geistreich, enthilt aber eine klare Kritik. Vorder-

291



griindig lobt der Lyder in diesem Paradoxon zugleich den Vater Kyros und den Sohn Kambyses,
obwohl er die Schwichen des neuen Konigs, auf die er spater noch explizit hinweisen wird, be-
reits durchschaut hat. Denn die Antwort deutet viel starker noch auf die bedrohte Kontinuitét der
Familiengenealogie hin, welche fiir die Dynastie und das Haus des Kyros ein gravierendes Kern-

problem der Regierungszeit des Kambyses darstellt: Denn er wird nach seinem Tod keine Kinder

hinterlassen und die direkte Konigslinie somit zugrunderichten®”.

Kambyses kann Kroisos' Aussage nur aus seiner Perspektive verstehen: er libersieht die warnende
Pointiertheit der Aussage und freut sich stattdessen fiir das, nach seinem Urteil, Lob des Kroisos,
der ihn fiir groBer als seinen Vater erklirt. Die ndchste Begegnung resultiert in einer schweren Aus-
einandersetzung. Kroisos konnte bei Kambyses Vater in seiner Tétigkeit als Berater Ratschlidge
iiber zukiinftige Ereignisse geben. Ihm war erlaubt, seine eigene Meinung zu duflern und zu sagen,
was er fiir richtig hielt. Er konnte ihm helfen, eine bestimmte Entscheidung zu treffen oder eine
fehlerhafte Handlung zu vermeiden. Bei Kambyses ist es nicht mehr mdglich, weil er sich nur
durch seine Wut fiihren ldsst und allein jede Entscheidung trifft. Das Einzige, was Kroisos noch
machen kann, ist Kritik zu tiben um den von Kambyses gerichteten Schaden zu begrenzen, was

Herodot auf folgende Weise erzihlt:

,,Konig, lass dich nicht immer von deiner Jugend und von deinem Jahzorn iibermannen! Halte an
dich und beherrsche dich! Vorauszudenken ist gut, Vorsicht ist weise. Du nimmst deine Mitbiirger
ohne triftigen Grund fest und totest sie; du totest auch Kinder. Wenn du so weiter handelst, dann
sich zu, dass die Perser nicht von die abfallen! Mir aber trug dein Vater Kyros auf, immer wieder

dich zu warnen und in allem zu beraten, was ich fiir richtig hielte” (II1, 36).

573 Brehm, J., Generationenbezichungen in den Historien Herodots, S. 139.

292



Hier sieht man erstens, den Versuch Kroisos, Kambyses zur Vernunft zuriick zu bringen. Er muss
sein Temperament kontrollieren kdnnen. Er signalisiert einige der Freveltaten die Kambyses {ibt.
Die Konsequenz davon ist die Warnung, die Kroisos Kambyses iiberbringt: falls er sein Benehmen
nicht dndern kann, sein Volk sich gegen ihn entscheiden konnte. Kroisos will die Gefahr von
solchen Taten und von einer so schlechten Ausiibung der Macht zeigen. Um diese Kritik zu unter-
stiitzen bringt Kroisos die Anforderung des Kyros, er solle Kambyses nicht nur beraten, sondern
auch warnen, wenn etwas nicht stimme. Hier zeigt Kroisos sein stédndiges Interesse und dazu Fahig-
keit, gute praktische politische Ratschldge zu geben. Vorher (in dem Rat an Kyros, vor dem Zug
gegen den Massageten) ging es um die Erhaltung der Konigslinie, hier geht es um die Erhaltung der
Macht. Das entspricht der Haltung von Kroisos als Berater, der immer die Interessen und Erhaltung
der koniglichen Institution in dem Vordergrund stellt. Das, was in seinem letzten Rat an Kyros mit-
geholfen hat, die Konigslinie erhalten zu haben wird jetzt von Kambyses drastisch abgelehnt. Er

antwortet ihm:

,Du also wagst es, auch mir Ratschlidge zu erteilen? Du hast doch dein eigenes Reich trefflich
regiert, hast meinem Vater gut geraten, als du sagtest, er solle den Araxes iiberschreiten und ins
Massagetenland ziehen, wihrend jene in unser Land heriiberkommen wollten. Vernichtest hast du
dich selbst, indem du dein Vaterland {iibel lenkest, vernichtet auch Kyros, der dir gehorchte. Aber

freue dich dessen nicht! Schon lange suche ich nach einem Vorwand, um dich zu fassen®",

Kambyses kann Kroisos mahnende Worte aus Mangel an Reflexions- und Erkenntnisfahigkeit nicht

verstehen. Das bestitigt die Unmoglichkeit vom Kroisos Versuch, Kambyses solle seinen Gouog un-

574 Herodot, Historien, 111, 36, 3-4.

293



ter Kontrolle stellen. Die Mdglichkeit jeder Vermittlung scheitert am Charakter des Konigs. Statt
irgend welcher Zeichen von Anerkennung der Fehler versucht Kambyses mit seinem Bogen
Kroisos zu erschiefen, was ihm misslingt, da Kroisos schnell flichen konnte. Er befahl Kroisos
einzuholen und ihn umzubringen. Die Diener, die den wechselhaften Charakter des Kambyses kan-
nten, brachten Kroisos in Sicherheit. In der Tat, nicht lange nachher, verlangte Kambyses tatsidch-
lich nach Kroisos. Er freute sich iiber die Rettung des Kroisos aber aufgrund der Ungehorsamkeit

der Diener, lief3 er sie hinrichten.

Dazu erzihlt Herodot eine Reihe weiterer schwerer religidser Frevel von Kambyses in Agypten
(ITL, 37). Kroisos aber scheint in seiner Wirkung als Berater gedient zu haben und Herodot erzéhlt
iiber sein Schicksal oder Lebensende nicht weiter. Kambyses verursacht mit seinen Freveltaten sein

eigenes Ende. Dazu von Fritz:

Kambyses erhélt die Nachricht, die Mager héatten sich gegen ihn erhoben und seinen Bruder
Smerdis an seiner Stelle zum Konig gemacht. Er glaubt zuerst, Prexaspes, den er mit der Tétung
des Bruders beauftragt hatte, habe ihn hintergangen. Aber das Zeugnis des persischen Boten, er
habe den Smerdis nicht gesehen, sondern nur in seinem Namen Befehle erhalten, tiberzeugt ihn,
dass es sich um einen Usurpator handelt. Da erkennt er, dass der Traum in Erfiillung gegangen ist.
Aber der Mann, den der Bote in seinem Traum auf dem Konigsthron gesehen hat, war nicht sein
Bruder, sondern ein Usurpator, der ihm dhnlich sieht. Nun bereut er zu spit, was er getan hat und
kommt endlich zur Besinnung. Aber es ist in jeder Hinsicht zu spét. Als er aufs Pferd springt, um
gegen den Usurpator zu Felde zu ziehen, verwundet er sich mit seinem Dolch an derselben Stelle,
an der er den Apistier getroffen hatte und stirbt kurz darauf in einem kleinen Ort Ekbatana, auch
darin ein Orakel erfiillend, das ihm geweissagt hat, er werde in Ekbatana sterben; wie er glaubte,

natiirlich in dem Konigssitz, nun aber an der dgyptisch-syrischen Grenze. So zeigt sich von neuem,

294



dass man seinem Schicksal nicht entgehen kann®”.

Obwohl die zwei letzten Taten (die Verletzung an gleicher Stelle wie das Apistier und das Sterben
an dem von Orakel vorausgesagten Ort) als Zeichen einer Schicksalserfiillung betrachtet werden
konnten, finde ich, dass man bei Kambyses eine andere Erkldrung fiir sein Scheitern beweisen
kann. Als Beweis fiir seine eigene Schuld wegen fehlerhafter Entscheidungen sieht Herodot, in

Kambyses Haltung die Begriindung fiir den Aufstand der Mager. Dazu Herodot:

,,Als Kambyses, des Kyros Sohn, immer noch in Agypten weilte und wahnsinnige Taten veriibte,
machten zwei Briider aus dem Stamme der Mager einen Aufstand. Einen von ihnen hatte
Kambyses als Verwalter seines Palastes daheimgelassen. Als dieser bemerkte, dass der Tod des
Smerdis geheimgehalten werde und dass in Persien kaum einer davon wusste, wihrend die

meisten ihn noch am Leben wihnten, erhob er sich gegen Kambyses* (111, 61).

Dazu kommt, was auch Herodot in diesem Zitat erwihnt, die uaviy, die ihn zu Freveltaten fiihrt
und von der er besessen ist. Wie Loffler erklart: ,,Informationen 10sen eine affektbestimmte
Interpretation derselben aus, was dazu flihrt, dass die Handlungsoption mit dem Bewertungs-
kriterium ,,Rache ausgewdhlt wird*“*’°. Das Misstrauen gegeniiber Kambyses blieb sogar nach
seinem Tod. Dazu Herodot: ,,Unter den anwesenden Persern machte sich starkes Misstrauen breit,
ob die Mager wirklich die Herrschaft an sich gebracht hitten. Vielmehr glaubte man, Kambyses

habe sie verleumderisch tduschen wollen mit dem, was er {iber den Tod des Smerdis gesagt habe,

575 Von Fritz, K., die Griechische Geschichtsschreibung, S. 302-303.
576 Loffler, H., Fehlentscheidungen bei Herodot, S. 73.

295



damit das ganze Perserreich gegen ihn zum Krieg entflammt werde*“ (III, 67). Der ,falsche

Smerdis" konnte sieben Monate nach dem Tode des Kambyses ungestraft herrschen.

Wahnsinn, Fehlentscheidungen und Schicksal sind die Elemente, die Herodot als Begriindung vom

Kambyses' Scheitern schildert. Herodot présentiert ihn als ein Gegenbild zu Kyros. Dazu Brehm:

Zwar versagt Kyros am Ende durch seine §fpig, die aus Expansionsgier und Selbstiiberhebung
resultiert, aber der Bestand des Perserreiches und der Dynastie, sogar der Monarchie tiberhaupt,
gerit niemals ernsthaft in Gefahr: Kyros scheitert an sich selbst. Kambyses aber richtet die eigene
genealogische Linie, d.h. das viterliche, dynastische Erbe, zugrunde und frevelt an den eigenen
Untertanen, ob im engsten Umfeld oder im weiteren Kreis der Untergebenen: Kambyses scheitert

daher als Konig schlechthin’”’.

Kambyses bringt mit seinem Scheitern eine Dynastielinie zum Ende. Sogar die Monarchie als
politisches System wird spiter bei Otanes in der so genanten Verfassungsdebatte (III, 80) auf

folgende Weise in Frage gestellt:

Mir scheint, ein einzelner von uns darf nicht Alleinherrscher werden; das ist nicht erfreulich und
gut fiir uns. Thr seht alle, wie weit der Frevelmut des Kambyses gegangen ist. Auch unter dem
Ubermut des Magers hattet ihr zu leiden. Wie kann die Alleinherrschaft eine wohlgeordnete Ein-
richtung sein, wenn es darin dem Konig erlaubt ist, ohne Verantwortlichkeit zu tun, was er will.

Auch wenn man den Allerbesten zu dieser Stellung erhebt, wiirde er seiner fritheren Gesinnung

untreu werden. Selbstiiberhebung befillt ihn aus der Fiille von Macht und Reichtum, und Neid ist

577 Brehm, J., Generationsbezichungen in der Historien Herodots, S. 146.

296



dem Menschen von Anfang schon angeboren. Mit diesen Eigenschaften besitzt er aber auch schon
alle anderen Laster. Aus Selbstiiberhebung und Neid begeht er viele Torheiten. Freilich sollte
gerade ein Alleinherrscher ohne alle Missgunst sein; besitzt er doch alle Giiter. Aber seinen
Mitbiirgern gegeniiber zeigt er sich als das Gegenteil. Er beneidet die Besten um ihr blofes
Dasein und Leben, er freut sich iiber die schlechtesten Biirger und ist gern bereit, auf Verleum-
dung zu horen. Und was am allerwenigsten zusammenpasst: Wenn man ihn in maB3voller Weise
bewundert, drgert er sich, dass man ihm nicht ehrerbietig genug begegnet; erweist man ihm aber
hochste Achtung, dann drgert er sich, dass man ihm schmeichelt. Das Schlimmste aber sage ich
jetzt erst: Er riihrt an den altiiberlieferten Ordnungen, er vergewaltigt Frauen und tétet ohne

Richterspruch (111, 80, 1-6).

Diese Rede entspricht sogar ins Detail der Herrschaft des Kambyses. Alle seine Fehler sind hier,
einer nach dem anderen, als Grund fiir die Ablehnung der Monarchie dargestellt. So weit hat
Kambyses' Herrschaft das politische System der Perser beschédigt. Es ist aber bemerkenswert, dass
die Rede des Dareios, die fiir die Monarchie plddiert (die letztendlich von allen als bestes System
akzeptiert wird) sich eine andere Figur widmet, um die Vorteile der Monarchie als System zu zei-
gen: diese Figur ist Kambyses' Vater, Kyros. Dazu Dareios: ,,Wie ist der Perser frei geworden? Wer
hat ihm die Freiheit gegeben? Das Volk, die Oligarchie oder die Monarchie? Ich habe also die
Uberzeugung: Wir haben durch einen Mann die Freiheit bekommen; an ihr miissen wir festhalten.
Uberhaupt sollten wir die altiiberlieferte Verfassung, die so gut ist nicht abschaffen; das ist immer
von Ubel! (III, 82, 5). Es ist die Figur des Kyros, die der Monarchie einen Sinn gibt. Es ist die
Figur des Kyros die als Vaterfigur als Garantie eines Systems gesehen wird, das seinen Sohn
ruiniert hat. Dazu Herodot: ,,Dareios sei ein Kaufmann, Kambyses ein Herr, Kyros aber ein Vater
gewesen; denn Dareios habe in allem nach Kridmerart gehandelt; Kambyses sei hart und riick-

sichtslos gewesen, Kyros mild; und ihm verdankten sie alles Gute* (III, 89, 3).

297



Es bleibt eine unbeantwortete Frage, die sehr wichtig fiir diese Untersuchung ist: Was ist aus
Kroisos geworden? Warum erzéhlt Herodot nichts {iber seinen letzten Tagen oder iiber sein Ende?
Es bleibt noch eine bedeutendere Frage offen, die sehr wichtig fiir die geschichtsphilosophische
Vision Herodots ist, und die man nicht aus dem Text beantworten kann: war Kroisos nach den
solonischen/herodoteischen Betrachtungen ein gliicklicher Mann oder nicht? Ich kann nicht {iber
die Absichten von Herodot spekulieren, oder, anders gesagt, man kann nur spekulieren iiber das,
was Herodot nicht gesagt hat, aber genau dieses ,,nicht Gesagte* kann auch eine Bedeutung haben.
Es scheint mir sehr schwer zu glauben dass Herodot es einfach vergessen hat, das Ende des Kroisos
darzustellen. Es wire der einzige Fall, da Herodot gewohnlich sehr explizit das Ende jeder wichti-
gen Figur im Werk genau zeigt, weil fiir ihn diese Vollendungsidee (zelevty) eine gro3e Rolle im
Laufe des ganzen Logos gespielt hat. Auf einer literarischen Ebene finde ich es sehr mutig, dass
Herodot diese Frage offen ldsst, weil er seinen Leser zum Nachdenken zwingt. Es ist ohne weiteres
eine philosophische Ubung, die er mit uns macht. Wir als Leser sollen und kénnen diese Frage
angehen und sie nach unserem Verstdndnis zu beantworten versuchen. Das aber ist, was ich als
Forscher, aus meiner Perspektive aus dem Text herausholen kann, was ich, nach meinen Moglich-
keiten aus dem Text interpretieren kann. Was Herodot damit meint, ist aber eine andere

Geschichte...

Wichtiger aber ist der Wert, die Bedeutung der Figur des Kroisos filir das Werk und fiir unser Thema
zu verstehen. Kroisos spielt als erster, der einen Teil der Hellenen unterdriickt hat eine sehr
wichtige Rolle in Herodots Werk. Er entspricht allen Werten, die die orientalischen Despoten
bezeichnen. Beispielhaft ist sein Bezug zu Reichtum und Macht, die er als Grundelemente des
Gliicks versteht. Die Auseinandersetzung Solon/Kroisos reprisentiert eine interkulturelle Unter-
suchung, die das Verstehen des eigenen Selbst aus dem Verstidndnis des Anderes erzielt. Kroisos

Fall bedeutet auch die erste extensive Darstellung wie man zur §fpic kommt, das heilit der Prozess

298



und die Griinde die Kroisos aus dem Mal} zieht und dazu ihre Konsequenzen. Hier zeigt sich auch
die doppelte Ebene der Verurteilung, einerseits, das Scheitern aus der Fehlentscheidung und die
Unmoglichkeit den Warner zu verstehen und dazu die gottliche Bestrafung, die das von den Moiren
bestimmten Schicksal sogar iiber die Wiinsche bestimmten Gotter (Apollo) erfiillen will. Dieser
Verlust der Grenzen, dieser Ubermut, sich als der Gliicklichste aller Menschen zu fiihlen, in
Kombination mit Machtgier und Expansionswillen, fiihren Kroisos zu einem im Voraus angekiin-
digten Scheitern. Dieser Prozess, den Herodot bei Kroisos ganz ausfiihrlich erzéhlt ist paradigma-
tisch flir die Haltung aller persischen Konige und dient letztendlich als Erkldarung der Ur-
sache/Schuld aller gewalttitigen Auseinandersetzungen. Herodot zeigt eine Kombination zwischen
inneren Aspekten der Personlichkeit und &ufleren Wiinschen, die diesen inneren Aspekten
entsprechen. Man konnte sagen, dass Herodots Erklarung fiir die Ursache/Schuld der Konflikte auf
vielen Ebenen (psychologisch, politisch, soziologisch und letztendlich philosophisch) ausgetragen
wird. Im Fall von Kroisos zeigt sich eine Entwicklung, die zur einer Anerkennung der eigenen
Fehler fiihrt, was eine radikale Verdnderung in seiner Personlichkeit verursacht. Kroisos kann ab
diesem Moment verniinftige Urteile abgeben, die sich in seiner Tatigkeit als Berater des Kyros und
spater des Kambyses als sehr treftlich zeigen werden. In der Beschreibung des ersten Agressors,
zeigt Herodot nicht nur die Fehler des Anderen sondern auch die Menschlichkeit des Anderen.
“Yppig ist kein unausweichlicher Zustand. An dem Beispiel von Kroisos zeigt Herodot, wie dieser
fehlerhaften Zustand iiberwunden werden kann. Man kann hinter diesen Gedanke nicht nur mah-
nende Worte fiir die Perser finden sondern sie gelten mit Sicherheit als allgemeine Aufforderung fiir
die Fiihrung eines besseren Lebens (im Osten so wie im Westen). Ob Kroisos ein gliicklicher Mann
war oder nicht, wird man nicht wissen. Was man weil3, und das entspricht den moralischen Ziel des
Werkes, man kann, wenn man will, aus einer von dfpigc-beladenen Existenz, den befreienden Weg

zum Gliick angehen. Kroisos hat es (vielleicht) getan.

299



2.2.2.5 Amasis, Polykrates und das Gliick

Bevor Herodot das endgiiltige Scheitern Kambyses' zu Ende erzihlt, zeigt er in einem Exkurs die
Geschichte des Polykrates aus Samos, die als Paradebeispiel der Konfrontation zwischen mensch-
licher §fpic und gottlicher Bestrafung fiir die ganzen Historien dienen kann. Das erste, was Hero-
dot iiber ihn erzihlt, ist, dass er Samos unterworfen hat. Er teilte die Stadt in drei Teile und gab
seinen beiden Briider je einen. Danach totete er einen von ithnen und den anderen vertrieb er von
der Insel. Dazu Bischoff: ,,Polykrates hat sich durch Mord und Gewalttat der Tyrannis von Samos
bemichtigt und dann Amasis, den Pharao von Agypten, zum Gastfreund gemacht*>’®. Ein anderes
Element, dass Herodot, wie viele wichtige Sache in seinem Werk en passant erwdhnt, ist die
Tatsache, dass Polykrates eine Flotte von hundert Fiinfzigruderen besal und damit sich als
Seemacht in der ganzen Region etablieren konnte. Er wird présentiert als erste Hellene, der eine
Seeherrschaft errichtet””. Dazu Herodot: ,,.Soweit wir wissen, ist Polykrates der erste Grieche, der
auf Seeherrschaft sann, auller Minos von Knossos, und wer noch vor ihm das Meer beherrschte*
(1L, 122, 2). Dank seiner Flotte konnte er zahlreiche Inseln und viele Stidte des Festlandes beset-
zen®™, Dazu erzihlt Herodot: ,,Wohin er auch in den Kampf ziehen mochte, ihm gelang alles* (III,
39, 3). Damit will Herodot zeigen, dass der Grund fiir so viele Erfolge nicht nur seine Flotte son-
dern hauptséichlich sein groBBes Gliick war. Sein Freund Amasis, besorgt wegen des iibernatiirlichen
Gliicks des Polykrates, schickt ihm einen Brief, den man als Warnung und Rat in einem ausdeuten

kann. Diese Situation erinnert sehr and die Solon-Kroisos Begegnung und gilt ohne Zweifel den

578 Bischoff, H., Der Warner bei Herodot, S. 75.

579 Die Seemacht wird spéter der entscheidende Faktor im Kampf der Hellenen gegen die Perser.

580 Dazu Erbse: ,,Man erfahrt nur nebenbei, dass die lesbische Flotte in einer Seeschlacht besiegt worden ist (3,39,4),
dass seine Macht schnell wuchs und sein Ruhm sich in ganz Griechenland verbreitete (3,39,3). Um das zu belegen,
benutzt der Geschichtsschreiber eine zynische Wendung, die man dem Polykrates zugeschrieben zu haben scheint
(3,39,4): 'In aller Welt pliinderte er und fiihrte die Leute davon und verschonte niemand. Denn er gewinne eher
Freunde und ihren Dank, war sein Wort, wenn er ihnen etwas nehme und dann wiedergebe, als wenn er's gar nicht
erst nehme™*. Erbse, H., Studien zum Verstdndnis Herodots, S. 96.

300



Ziel Herodots, die ¢fpig, ihre Entstehung, Entwicklung und Konsequenzen bei den Menschen zu

zeigen. Was genau sagt Amasis? Dazu Herodot:

"Es ist zwar erfreulich zu erfahren, dass es einem lieben Gastfreund gut geht. Mir aber gefallt dein
grofes Gliick gar nicht; denn ich weiss, dass die Gottheit neidisch ist. Ich sehe es lieber, dass ich
selbst und meine Freunde einmal in ihrem Unternehmen Gliick, ein andermal aber Misserfolg
haben, und das es uns so in unserem Leben abwechselnd geht, als dass ich in allem erfolgreich
bin. Noch kenne ich vom Hoérensagen keinen, der nicht zuletzt ein ganz kldgliches Ende nahm,
wenn er in allem Gliick hatte. Du also gehorche mir jetzt und tue gegen zuviel Gliick folgendes:
Uberleg dir, was du unter allen deinen Giitern wohl fiir das wertvollste hiltst und iiber dessen
Verlust du am traurigsten wiarest! Dann wirf es weg, damit es nicht mehr in Menschenhénde
kommen kann. Und wenn dir von nun an nicht abwechselnd Gliick und Ungliick zust63t, dann

" 581

hilf auf die Weise nach, die ich dir eben vorgeschlagen habe

Amasis erwihnt den gpovog Gedv, wovor Solon in I, 32, 1 schon Kroisos gewarnt hatte. Hier wird
es aber mit etwas anderem kombiniert. Es geht um die Botschaft von Kroisos I, 207, 2 an Kyros,
die besagt: "Alles Menschliche vollzieht sich im Kreislauf", und, was besonders fiir Polykrates gilt:
"Es wandert herum und duldet nicht, dass immer die Gleichen gliicklich leben®. Schulte-
Altedorneburg macht eine vergleichende Analyse des Rats des Amasis in Bezug auf Solons Ideen

und kommt zu folgendem Schluss:

Wiihrend man Amasis bis hierher noch zugute halten kann, die abstrakten Uberlegungen Solons

581 Herodot, Historien, 111, 40, 2-4.
582 Diesen Gedanken kann man auch auf folgende Aussage von Solon bezichen: ,,Vielen schon winkte die Gottheit mit
Gliick und stiirzte sie dann ins tiefste Elend (Herodot, Historien, I, 32, 9).

301



zur Bedeutung der Macht des Zufalls und des Géottlichen sowie zu den diversen Aspekten des
Gliicks auf die Ebene konkreter, allgemein nachvollziehbarer Erfahrung heruntergebrochen zu
haben, macht sein anschlieBender Rat deutlich, dass es ihm — anders als Solon — offenbar weder
um die dem Gliick angemessene Denk- bzw. Erkenntnishaltung noch um die Art der Erfolge,
sondern allein um den nach auBlen fiir Gott und Mensch wahrnehmbaren Status geht: Nicht die
Qualitét, sondern die kontrollierbare Quantitdt des Gliicks ist also seines Erachtens ausschlag-
gebend fiir die Aufmerksamkeit sowie die potentiellen Eingriffe der Gotter und bestimmt damit
letztlich das Verhéltnis von Gott und Mensch. So richtet sich der zuvor implizit fassbare Rat des
Amasis tatséchlich auf die Vermeidung permanenten Erfolges durch die willentliche Herstellung
eines angeblich der gottlichen Ordnung gemafBen Gliickswechsels: Ein am Verlustschmerz gemes-
sen spiir- und erkennbares Opfer solle Polykrates bringen, sich von etwas besonders Wertvollem

endgiiltig und unwiederbringlich trennen, um so einen Umschwung in seinem erfolgreichen

Leben herbeizufiihren’®.

In dem letzten Satz erwdhnt Schulte-Altedorneburg etwas (ohne es ins Detail zu untersuchen), was
ich sehr wichtig finde, um den Unterschied zwischen Amasis und Solons Ideen zu verstehen. Er
sagt, Polykrates soll sich von ,,etwas* trennen, um den Umschwung zu schaffen. Amasis sagt, er
soll das wertvollste unter seinen ,,Giitern* wahlen, liber dessen Verlust er am traurigsten wire und
sich davon trennen um den Umschwung bewusst zu schaffen. Hier sieht man, wie Herodot, ohne es
zu thematisieren, eine ganz andere Idee vom Gliick zeigt, die in Bezug auf "Giitern" definiert wird.
Es erinnert an Kroisos Einstellung von dAfiwrarog in Verbindung zum Reichtum (er glaubte der
gliicklichste zu sein, weil er immens Reich war). Bei Amasis wird Ungliick in Verbindung zum
Verlust eines Gutes gedacht. Das scheint weit weg, sehr entfernt von dem von Solon gepriagten

Vollendungsmotiv (zeAcvts) zu sein, dass das gutgefiihrte und gutbeendete Leben der Mal3stab ist,

583 Schulte-Altedorneburg, J., Geschichtliches Handeln und tragisches Scheitern, S. 167.

302



als Moglichkeit jemand als gliicklich zu betrachten. Diese Opposition (die Herodot nicht explizit
erwihnt) entspricht keiner Ausnahme sondern einer Regel, die im Laufe des Werkes die unter-
schiedlichen geschichtsphilosophischen Einstellungen der Volker, die soziokullturelle Opposition

zwischen Helenen und Barbaren zeigen wird.

Jetzt kommt die beriihmte (besonders auch durch die Erzdhlung von Schiller) Episode vom Ring
des Polykrates: er wahlt unter seinen Giitern einen Siegelring, den er ins Meer wirft. Am flinften
oder sechsten Tag kommt ein Fischer in den Palast, der einen groflen Fisch gefangen hatte um ihn
Polykrates zu schenken. Polykrates freut sich und 14dt dem Fischer zum Mahle. Als die Diener den
Fisch aufschneiden, finden sie in seinem Bauch den Ring des Polykrates. Er denkt, dass dies nur
eine gottliche Fligung sein kann und schickt einen Brief zu Amasis mit einer Beschreibung der
Ereignisse. Dazu Herodot: ,,Als Amasis die Nachricht des Polykrates gelesen hatte, erkannte er,
dass es einem Menschen unmdglich sei, den anderen von dem drohenden Schicksal zu retten, und
dass Polykrates, der in allem Gliick hatte, kein gutes Ende nehmen werde® (II1, 43). Dazu kiindigt
er ihm die Gastfreundschaft ,,weil er den Umschlag ins Ungliick fiir unvermeidlich hilt und am
Sturz des Tyrannen innerlich nicht so beteiligt sein mochte wie am Ungliick des Freundes*®*.
Amasis sieht eine Unmoglichkeit, eine grundsétzliche Ohnmacht des Menschen gegeniiber der un-
verdnderbaren Zukunft, was nach Erbse ,,die Hilflosigkeit der Menschen zum Vorschein bringen
muss‘*®; vermisst aber die Betrachtung der fehlerhaften menschliche Entscheidung als erste Stufe
eine mdgliche Verdnderung des Lebens zu erzielen. Bei Amasis findet man eine Hervorhebung der
gottlichen Ebene, die Angst von der gottlichen Bestrafung, die Polykrates zum Scheitern fithren
wird. Bei Polykrates anderseits, zeigt sich nicht die gottliche Ebene sondern sein Scheitern wird aus

seiner Gier und unkontrollierten "zuviel des Wollens", das heif3t, aus seiner eigenen, menschlichen

Leistung verursacht.

584 Erbse, H., Studien zum Verstindnis Herodots, S. 96.
585 Ebd.

303



Herodot wendet sich in III, 120 an Kambyses' Nachfolger Dareios, der zur Sicherung der Macht
unter anderem die Bestrafung der Grausamkeit des Oroites, des persischen Statthalters von Sardeis
diktiert. Da Oriotes eine wichtige Rolle beim Sturz des Polykrates gespielt hat, unternimmt Herodot
erst hier in einem analeptischen Verfahren, die Fortsetzung und Vollendung des Polykrates-Logos.
Herodot stellt Oriotes auf folgende Weise vor: ,,Etwa zu der Zeit, als Kambyses krank war, geschah
Folgendes: Als Statthalter von Kyros' Gnaden sal3 in Sardes der Perser Oriotes. Eine hdssliche Tat
reizte ihn. Er wollte den Samier Polykrates, von dem er nie etwas Schlimmes erfahren oder ein
krankendes Wort gehort oder ithn jemals nur gesehen hatte, fangen und umbringen* (I1I, 120, 1).
Oriotes wusste iiber Polykrates Bestreben iiber Ionien und die Inseln zu herrschen und was beson-
ders wichtig ist, er wusste, dass Polykrates nicht iiber die zum Bau einer Flotte ndtigen Mittel
verfiigte. Dann lockt er ihn in eine Falle: Er bittet um Hilfe. Er behauptet Kambyses zu fiirchten
und bittet Polykrates um Hilfe, ihn und seine Schétze in Sicherheit zu fithren. Dafiir bietet er einen
Teil seiner Schétzen dem Polykrates an. Dazu sagt Oriotes ,,Soweit es aufs Geld ankommt, wirst du
ganz Griechenland beherrschen. Wenn du mir aber mit meinen Schétzen nicht traust, so schicke
einen deiner Getreuen zu mir; dem will ich sie zeigen* (III, 122, 4). Als Polykrates dies horte,
erklart Herodot, freute er sich und war entschlossen; und gern wére er irgendwie im Besitze der

Kostbarkeiten gewesen (I11, 123). Dazu Schultze-Altedorneburg:

Nachdem bereits der erste Teil dieses Logos hatte erkennen lassen, dass und wie sehr Polykrates in
seinem Denken auf Materielles fixiert ist, hebt Herodot dies noch einmal deutlich hervor, indem er
nicht nur die groBe Freude des Polykrates sowie seine Zustimmung zu der Offerte des Oriotes
erwahnt, sondern als Begriindung dazu explizit das ausgeprégte Verlangen des Polykrates nach der

Mehrung seines Reichtums nennt™®,

586 Ebd. 583, S. 173.

304



Dies soll deutlich die aus 6if/pic motivierten Ziigen fiir das Handeln des Polykrates zeigen. Es geht
hier nicht nur um gpodvog feddv, um gottliche tioic sondern, es ist auch seine fehlerhafte Einstellung,
seine von 0fpi¢c geladenen Ziigen nach mehr Reichtum, die Polykrates zum Scheitern fithren wer-
den®®. Seine Besessenheit ldsst ihn die Situation nicht richtig beurteilen und das fithrt dazu, dass
sein Sekretdr durch einen Trick wie ein Kind getduscht wird. Der, der frither die Spartaner mit
falschen Miinzen getduscht hatte wird jetzt wegen mangelnder Vorsicht durch vorgetiduschte

Schitze betrogen.

Trotz aller Warnungen macht er sich auf den Weg zu Oriotes. Hier erscheint wieder die Figur des
Traumes (seine Tochter, traumte von seinem Vater, der in der Luft schwebt und von Zeus gebadet
und von der Sonne gesalbt wird). Genau wie Kyros damals verfehlt Polykrates die richtige Interpre-
tation des Traumes, was von Herodot als Zeichen fiir den Leser des baldigen Scheiterns des Poly-
krates verstanden werden kann. Tatsdchlich erfahrt Polykrates ein schmihliches Ende, das nach
Herodot, ,,weder seiner noch seiner Gesinnung wirdig war® (III, 125, 2). Oriotes, berichtet
Herodot, nachdem er Polykrates auf unbeschreiblich grausige Art umgebracht hatte, lieB ihn ans
Kreuz schlagen. Ich finde im Polykrates Logos einen interessanten Vergleich der Betrachtung des
Gliickes zwischen Hellenen und Barbaren. Der Bezug zum Solon-Kroisos Logos ist klar. Was aber
diesen Logos einzigartig macht, ist, wie Herodot das Gliicksverstindnis des Amasis zeigt, ein
Verstdndnis das dem von Kroisos dhnelt und das Gliick an Besitz, Reichtum oder Giitern bindet.
Wie fehlerhaft diese Haltung ist, wird mit der Reaktion der Gotter gezeigt, die das Opfer von
Polykrates (seinen Ring) nicht nehmen, weil diese Haltung als Beweis fiir seine #fpi¢ gelten kann.
Das andere Element ist, dass es nicht nur der gpovog fedv ist, der Polykrates zum Scheitern
verurteilt. Es sind auch seine aus §fpi¢c motivierten Ziigen, seine fehlerhafte Entscheidung und sein

Mangel an Vorsicht, was ihn in ein schméhliches Ende fiithren wird. Wichtig auch fiir diese

587 Dazu Colbet: ,,sein Eroberungsdrang, sein Wille nach groem Besitz ldsst ihn in die Falle gehen®. Aus: Cobet, J.,
Herodots Exkurse und fiir Frage der Einheit seines Werkes, S. 163.

305



Untersuchung ist die Tatsache dass ©fpi¢c ein Zustand ist, die nicht exklusiv bei den Barbaren zu
finden ist, sondern jedermann der sich iiber die Menschen stellt, in diesem Fall und zum ersten Mal

im Werk, einem Hellenen, auch treffen kann.

Oriotes, der ohne Griinde Polykrates ermordete wird spéter durch Darios auch durch einen Trick
getotet. So traf den Perser Oriotes, wie Herodot sagt, die Vergeltung fiir Polykrates von Samos, was

die Ordnung wieder etabliert.

Wie ich vorher erklért habe, fasst Herodot die Geschichte des Polykrates nicht als ein ganzes Ereig-
nis zusammen, sondern er zeigt die Entstehung seiner Macht und die von fpi¢c geladenen Ziigen
seines Handelns in einer Art Zasur, bevor er das Ende des Kambyses beschreibt (III, 39-60). Erst
viel spater (I1I, 120-128) macht Herodot eine Riickblende, um die Begriindung fiir die Beseitigung
des Oriotes, durch Dareios zu erkldren. Dazu Bichler: ,,Was zunédchst wie eine Abschweifung wirkt,
erweist sich bei aller eigenstdndigen Novellistik als recht bedeutsam fiir die Einschédtzung von
Dareios' Expansionspolitik**®, Der Polykrates-Logos erweist sich thematisch und geographisch als
Knoten im Werk, der verschiedene Generationen einbezieht und als exponierter Ort fiir den Ost-
West Konflikt sich zeigt. Diese Bedeutung fiir die Entwicklung der Handlung wird von Cobet auf

folgenden Weise zusammengefasst:

Mit Polykrates gerit der ihn begleitende Arzt Demokedes aus Kroton in die Hénde des Oriotes
(125, 1 u. 3) und mit dessen Besitz nach Susa an den Hof des Dareios (129, 1 u. 3); der Zufall
gibt Demokedes Gelegenheit, mit Hilfe seiner &rztlichen Kunst groBen Einfluss zu gewinnen
(1291.), schlieBlich auch bei Dareios' Frau Atossa (133); diese Verbindung niitzt Demokedes fiir

sich aus, Gelegenheit zur Heimkehr nach Griechenland zu finden, wodurch wir zum ersten Mal

588 Bichler, R., Herodots Welt, S. 288.

306



und gleich beziehungsreich von den weitreichenden Eroberungsplédnen des Dareios erfahren: éya
yop Pefodleuor (edlog yépupav x tijode TG nmeipov &g TV Etelpv fimeipov émi Lkvbog
otpateveator (134,4). Atossa lenkt seine Aufmerksamkeit auf Griechenland (134), und persische
Kundschafter werden unter Fiihrung des Demokedes auf den Weg geschickt: odror ¢ mpdtor éx
tjc Aoing éc v Erldda dmikovro Ilépoor (138,4). Und es schlieft sich an die erste
Kriegshandlung der Perser gegen die Griechen auferhalb des kleinasiatischen Kiistengebets,
zugleich des Dareios' erste Eroberung: ueta de tadra 2duov Paocileds Aapeiog aipéel, moriowv
raoéwv mpoty EAMnvidwv kai fopfepwv (139,1). Nach der Niederwerfung des babylonischen
Aufstandes (3,150-160) zieht Dareios in der Tat gegen die Skythen (4,11f.), wobei er seine ganze
asiatische Macht zum ersten Mal nach Europa iibersetzt (4,83-89; diéfouve é( tpv Evpcdonnv 89,1);
in der Folge davon schafft sein Feldherr Megabazos in Europa einen starken Briickenkopf fiir die
Perser (4,13f; 5,1ff.). Um zu unserem engeren Zusammenhang zuriickzubiegen: den kleineren
ersten Bewegungen der Griechen nach Osten, dem Feldzug der Spartaner nach Samos, den
Fiihlern, die Polykrates nach dem kleinasiatischen Festland ausstreckte, entsprechen als Gegen-
bewegung die Eroberung des dem Festland vorgelagerten griechischen Samos und die erste weite

Erkundung der Perser nach Westen®®.

Von Fritz sieht eine methodologische Erkldrung fiir diese getrennte Disposition des Polykrates-

Logos. Dazu von Fritz:

Es zeigt sich also auch hier, was an sich auch ganz natiirlich ist, von den neueren Kompo-
sitionstheoretikern aber nicht in Betracht gezogen wird, das Herodot keineswegs die Geschichten
von Anfang an fiir den Ort geschrieben hat, an dem sie jetzt stehen. Vielmehr waren die Geschich-
ten zuerst da, und es konnte sich unter Umstdnden eine gewisse Spannung zwischen verschiedenen

Verwendungsméglichkeiten ergeben, die gegebenenfalls sogar dazu fiihrten, dass die Geschichte

589 Cobet, J., Herodots Exkurse und die Frage der Einheit seines Werkes, S. 161.

307



auseinandergerissen wurde. Dabei ist es wohl auch nicht ganz ohne Bedeutung, dass innerhalb der
endgiiltigen Anordnung die Verwendung im Zusammenhang mit der rein politischen Geschichte
der Festigung der Machtposition des Dareios iiber die mogliche Verwendung innerhalb des
religiés-mystischen Zusammenhangs der Ringgeschichte den Sieg davongetragen hat, wenn auch
Herodot nicht verfehlt, auf die religiose Bedeutsamkeit des Geschehens auch innerhalb des

politischen Zusammenhanges hinzuweisen™”.

2.4.2.6 Dareios

Kambyses dullerte am Sterbebett folgenden Wunsch: ,,Ich beschwore euch bei den Gottern meines
Konigshauses und trage euch allen, am meisten aber den Anwesenden von den Achaimeniden, auf,
nicht zuzulassen, dass die Herrschaft wieder auf die Meder iibergeht™ (III, 65, 6). Aber in der Ge-
stalt des Magers Paizeithes, der den Palast verwaltet (II1, 63, 4), und seines Bruders, des ,,falschen
Smerdis®, konnten sich die Meder wieder des Throns beméchtigen. Es kommt zu einer Konspira-
tion, diese Meder zu beseitigen, die durch sieben Perser gefiihrt wird (Ottanes, Aspathines,
Gobryes, Megabyzos, Hydarmes, Ardumanisch und Dareios, der nicht von Anfang an anwesend ist,
aber dann die Fiihrung tibernimmt). Interessant ist, wie Dareios der Eingang zum Palast gelingt; er

bedient sich einer Liige:

»Wo eine Liige am Platz ist, muss man eben liigen. Denn schlieBlich stre-ben wir nach dem

gleichen Ziel, ob wir liigen oder die Wahrheit sagen. Der Eine liigt, um dadurch zu seinem Vorteil

590 Von Fritz, K., die Griechische Geschichtsschreibung, S. 306.

308



zu iiberreden; die Anderen sagen die Wahrheit, um durch siec mehr Vertrauen zu erwecken und
Vorteile zu erlangen. Wenn die Riicksicht auf den Vorteil nicht wire, dann wiirde der Wahrhaftige

bestimmt ebenso leicht liigen wie der Liigner die Wahrheit sprechen® (II1, 72, 3-5).

Bichler beurteilt Dareios Haltung und erklirt: ,,Als Anwalt der niitzlichen Liige, der wie ein Sophist
Liige und Wahrheit dahingehend relativiert, dass beide dem Streben nach Vorteil dienen (III 72, 4-
5), gerit er freilich in harten Kontrast zum persischen Ethos der Wahrheitsliebe**'. Ich finde diese
Aussage von Bichler entspricht nicht der Einstellung Herodots zu den sophistischen Gedanken.
Erstens soll man als Sophismus nicht nur verstehen, was in den Platonischen Dialogen dargestellt
wird. Das ist eine vollendete, entwickelte Stromung die am Ende des 5. Jahrhundert besonders in

Athen zu sehen ist. Dazu von Fritz:

Aber es liegt doch darin vielleicht die richtige Einsicht, dass die 'Sophistik' nicht, wie es in den
meisten Philosophiegeschichten aussieht, mit Protagoras pldtzlich aus dem Nichts heraus ihren

Anfang genommen hat, sondern das, was spéiter die Sophisten charakterisiert, dem Inhalt nach in
Ansitzen schon viel frither zu finden ist, und dass nur den Entschluss, aus der Sophistik einen Be-

ruf zu machen, mit groBer Wahrscheinlichkeit auf den einen Protagoras als ersten zuriickgefiihrt

werden kann.

Das ,,sophistische®, d. h. bis zu einem gewissen Grade relativistische Denken hat sich, ebenso wie
das wissenschaftliche Denken und die Philosophie, welche anstelle der als ,relativ erkannten
Traditionen einer neue gesicherte Erkenntnis zu setzen versuchten, zweifellos aus der Auseinan-
dersetzung der Griechen mit einer fremden, kulturell z. T. zundchst iiberlegenen Umgebung

entwickelt. Insofern ist die Vorstellung von den ,,ionischen Sophisten™ durchaus richtig, so wenig

591 Ebd. 588, S. 281.

309



Grund auch fiir die Annahme besteht, dass es unter den kleinasiatischen Griechen vor Protagoras
berufsmifBige Sophisten gegeben habe. Aus dieser Umgebung und aus der hier stattfindenden

Auseinandersetzung mit den verschiedensten Lebensformen stammen offenbar die ersten Ansétze

zu Herodots Erzihlung und vor allem auch die persischen Elemente in ihr 52,

Was Herodot respektiert und als sophistisches Element bezeichnet werden kann, ist die Macht der
Worter und was man mit der Sprache erreichen kann. Das werde ich spéter bei Themistokles inten-
siv untersuchen. In diesem Fall handelt es sich aber um die Moglichkeit, eine Liige als Mittel zu
benutzen, um ein Ziel zu erreichen. Die Zielstrebigkeit wird auf jeden Fall hervorgehoben. Es geht
darum, die anderen Kémpfer zu iiberzeugen etwas Gefdhrliches zu unternehmen und Dareios
schafft es durch seine rhetorische Macht die Mitkdmpfer zu iiberzeugen. Dieses Handeln, was aus
unserer Perspektive als ethisch bedenklich erscheinen kann, bedeutet fiir Herodot die Ausiibung der
Macht des Individuums die Wirklichkeit zu verdndern. Es ist ein Signal, das den Wert des pragma-
tischen Handelns bekriftigt und die Fihigkeit des Einzelnen mit Mitteln wie Rhetorik oder List,
Ziele zu erreichen, die sonst nur mit Gewalt erreicht werden konnten. Die gottliche Genehmigung
zum Plan wird durch ein giinstiges Vogelzeichen gezeigt, die den Erfolg der Unternehmung an-

kiindigt, was in der Tat geschieht und die Perser wieder frei macht.

Eine andere Episode, die die intellektuelle Kraft des Individuums beweist, ist die sogenannte List
des Dareios. Nach der Absetzung des falschen Smerdis findet eine Verfassungsdiskussion statt, wo
am Ende zugunsten der Monarchie entschieden wird. Otanes verzichtet freiwillig auf das Amt und
deswegen muss unter den sechs Verschworern ein Herrscher gewéhlt werden. Sie beschliessen
folgende Wahlmodalitit: ,,Sie wollten vor das Stadttor reiten. Wessen Pferd bei Sonnenaufgang als

erstes wiehere, der solle die Herrschaft erhalten* (I1I, 84, 3). Danach sprach Dareios zu seinem

592 Ebd. 590, S. 316-317.

310



Stallmeister Oibares: ,,Wenn du also klug bist, richte es so ein, dass wir zu diesem Ehrenamt kom-
men und kein anderer!* (II1, 85, 1). Was spéter passiert wird von Herodot in zwei Varianten erzéhlt.

Hier zeige ich die ausfiihrliche:

Bei Einbruch der Nacht fiihrte er eine Stute, die der Hengst des Dareios am meisten liebte, vor
das Stadttor, band sie fest und fiihrte ihr den Hengst zu. Mehrmals flihrte er ihn ganz nahe um die

Stute herum bis zur Beriihrung, und endlich lieB3 er ihn die Stute belegen.

Im Morgengrauen fanden sich alle sechs verabredungsgeméil zu Pferd ein. Sobald sie vor das Tor
an die Stelle kamen, wo in der vergangenen Nacht die Stute angebunden war, wieherte der Hengst
des Dareios, indem er dorthin galoppierte. Im gleichen Augenblick, als das Pferd dies tat, fuhr ein
Blitz aus heiterem Himmel, und man horte Donner. Dies Zusammentreffen der Zeichen war fiir

Dareios wie eine gottliche Bestitigung. Die anderen saBen ab und huldigten dem Dareios*”.

Hier findet Dareios auch einen Weg, der es ihm ermoglicht, an die Macht zu kommen. Dieses Im-
provisationstalent, das ithm erlaubt, neue Wege zu finden, Ziele zu erreichen, Zeichen zu
interpretieren oder einfach andere Menschen zu iiberreden, wird von Herodot als ein positiver
Aspekt der Personlichkeit hervorgehoben, als eine Art von Zeichen einer neuen Sorte von Mensch,
der auf seine Individualitit als Mittel zur Losung von Probleme zdhlen kann. Man kann es aber
feststellen, dass es bei Dareios diese neue Einstellung nicht so deutlich wie bei Themistokles
dargestellt wird. In den zwei Beispiele von Dareios sieht man, dass er, nachdem seine Listigkeit
ausgetibt hat, eine gottliche Bestédtigung in Form von Zeichen braucht, um sicher zu sein, dass alles,

was er unternommen hat richtig war. Hier sieht man wieder diese doppelte Urteilsebenen, die in der

593 Herodot, Historien, 111, 85, 3 — 86, 2.

311



Tat solches individuelles Handeln wie das von Dareios bestitigen soll. Dareios erscheint hier als
ein Schwellencharakter, der einerseits eigene neue Impulse bringt (die Macht des Wortes), aber
anderseits noch von den traditionellen Bestidtigungsmechanismen abhingig ist, welche spiter bei

Themistokles nicht mehr erscheinen werden®.

Dareios' inneres Streben nach Machterweiterung zeigt sich im Gesprich mit seiner Frau Atossa™”.

Sie will ihn {iberreden, einen Zug gegen Hellas zu machen*

. Dazu Dareios: ,,ich habe mich
ndmlich entschlossen, von diesem Festlande zum anderen eine Briicke zu bauen und gegen die
Skythen zu ziehen* (III, 134, 4). Erst aber schafft Dareios Ordnung in seinem Reich. Er macht eine
Unterteilung des Landes in zwanzig Satrapien, die als Steuerbezirke organisiert werden®’. Nach der

schon erwéhnten Eroberung von Samos unternimmt Dareios die Unterdriickung eines Aufstandes in

Babylon. AnschlieBend richtet sich seine Aufmerksamkeit wieder auf die Skythen™®,

Dareios stellt einen iiberdimensionierten Feldzug auf (Herodot nennt ein Heer von 700.000 Solda-
ten und 66 Schiffen, 1V, 87.1). Es kommt hier zu einer Warnungsszene, wo sein Bruder Artabanos,

thm vom Feldzug abraten will. Dazu Herodot:

594 Man konnte sogar behaupten dass Herodot hier die Schwierigkeiten des persischen Menschen, selbststéndig etwas
neu zu gestalten als eine Art Kritik zeigen will. Als Indiz in diese Richtung gilt die Verteidigung der Monarchie von
Dareios in der Verfassungsdebatte. Dort erklédrt Dareios, dass die Perser ihre Freiheit durch Kyros, einen Monarch,
bekommen haben. Deswegen sollten Sie die Monarchie als bestes System weiter fithren. Das, was wie ein
Oxymoron klingt, zeigt die Verankerung der persischen Werten an eine Tradition der Gehorsamkeit.

595 Sie war Tochter von Kyros und ehemalige Frau des Kambyses. Dazu hat Dareios eine andere Tochter von Kyros,
Artystone, Parmys, Tochter des ,,echten Smerdis®, sowie Phaidyme, Tochter von Otanes, die den ,,falschen* Smerdis
entlarvt hatte, geheiratet. Das stosst gegen die Abmachung die die sieben Verschworer gemacht hatten, die besagte,
dass der Konig diirfte sich nicht au8erhalb Thres Kreises verehelichen (Herodot, Historien, 111, 84, 2).

596 Ich habe vorher iiber die Abmachung von Atossa mit dem Arzt Demodekes referiert (siche Anm. 589). Trotzdem
wire es libertrieben, Demokedes als Anstifter des Perserkrieges zu bezeichnen. Herodot zeigt keine Indizien hierzu.
Sogar zeigt sich kein deutlicher Zusammenhang zwischen der Demokedes Geschichte und der darauf folgenden
Erzdhlung von der Eroberung von Samos.

597 Unter Kyros und Kambyses gab es noch keine feste Steuerabgabe, sondern nur Geschenke (Herodot, Historien, III,
89, 3).

598 Er gibt als Vorwand ein 28 Jahre andauernden Herrschaftsperiode der Skythen in Asien (die in die medischer Zeit
stattgefunden hat). Er beschreibt diese Invasion als ddwin und den eigenen Feldzug als Vergeltungsschlag. Was in
der Tat nur einem Vorwand entspricht, um Expansion zu schaffen (siche dazu die Rede der skythischen Boten IV,
118).

312



Als Dareios zum Zug gegen die Skythen riistete und Boten aussandte, um dem einen Volk die
Stellung von Fulitruppen, einem anderen die Lieferung von Schiffen, einem dritten den Bau einer
Briicke iiber den thrakischen Bosporus befehlen zu lassen, riet ihm Artabanos, der Sohn des
Hystapes, ein Bruder des Dareios, er solle auf keinen Fall einen Feldzug gegen die Skythen
unternechmen. Dabei stellte er ihm die Schwierigkeit (dmopinv), den Shythen beizukommen, vor

Augen. (IV, 83).

Dareios kann (oder will) diese mahnenden Worte nicht begreifen und trifft weiter alle Vorberei-
tungen zum Feldzug. Die Uberdimensionalitit des Feldzuges, wie die Uberquerung des Helles-
pontus sind Elemente, die eine §fpi¢ konstituieren. Um dieses fehlerhafte Handeln hervorzuheben

prasentiert Herodot folgenden Episode:

Da bat der Perser Oiobazos, der drei Sohne hatte, die alle mit ins Feld riicken sollten, den
Dareios, einen von den S6hnen mdge er ihm daheim lassen. Dareios antwortete, da er sein Freund
und seine Bitte maBvoll sei, moge er alle drei S6hne behalten. Oiobazos freute sich dariiber, denn
er hoffte, dass seine S6hne von dem Feldzug freigestellt sein sollten. Aber der Konig gab den
Beamten, deren Aufgabe es war, den Befehl, alle Sohne des Oiobazos zu tdten. Sie wurden

hingerichtet und blieben so in der Heimat zuriick®”.

Trotz solcher Freveltaten ist es nicht so einfach, Dareios nur als Despot zu beschreiben. In VI, 41, 3
geriet Metiochos, der Sohn von Miltiades, in die Hidnde der Feinde. Die Reaktion Dareios wird von
Herodot wie folgt erzihlt: ,,Als nun die Phoiniker Metiochos, den Sohn des Miltiades, zu Dareios

brachten, tat ihm der Konig nichts Boses an, sondern viel Gutes. Er schenkte ihm Haus und Grund-

599 Herodot, Historien, IV, 84-85.

313



besitz und eine persische Frau, deren Kinder als Perser galten* (VI, 41, 4). Dazu Bichler: ,,Das Bild
des Konigs unterliegt nach wie vor einer wechselnden Beleuchtung: Sein GroBBmut und sein Zorn

halten sich die Waage*“*™.

Nachdem Dareios den Bosporus iiberquerte und durch Thrakien zog, kam er an die Quellen des
Flusses Tearos, wo er drei Tage lagerte. Hier zeigt Herodot folgende kleine Anekdote, die die von

vppic geladenen Tendenzen von Dareios nochmals bekriftigt:

Als Dareios ein Lager an diesem Fluss aufgeschlagen hatte, errichtete er aus Freude iiber den Fluf3
dort auch eine Siule, in die er einen Spruch folgenden Inhalts einmeiB8eln liess: ,,Die Quellen des
Tearos spenden das beste und schonste Wasser von allen Fliissen. Hierher kam auf seinem Zug
gegen die Skythen der beste und schonste Mann unter allen Menschen, Dareios, der Sohn des

Hystaspes, Konig der Perser und des ganzen Festlandes*®"!

Hier sieht man wieder die Zeichen einer durch §fpi¢ motivierten Haltung; das Gefiihle anders, gro-

Ber als die andere zu sein, in diesem Fall besser und schoner als alle andere Menschen.

Als Dareios mit seinem Landheer zum Istros kam, befahl er den loniern, nachdem alle hiniiberge-

gangen waren, die Schiffsbriicke abzubrechen. Dann sprach Koes folgendes:

Konig, du willst gegen ein Land ziehen, wo du kein Ackerfeld und keine bewohnte Stadt finden

wirst. Darum lass doch die Briicke an ihrer Stelle stehen und die zu ihrer Bewachung zuriick, die

600 Bichler, R., Herodots Welt, S. 310.
601 Herodot, Historien, IV, 91.

314



sie gebaut haben. Wenn wir die Skythen finden und alles nach Wunsch geht, gibt es fiir uns einen
Riickweg. Konnen wir sie aber nicht finden, dann ist uns der Riickweg wenigstens sicher; denn
ich habe noch niemals Angst gehabt, wir konnten den Skythen im Kampf unterliegen, wohl aber,

wir konnten , wenn wir sie nicht finden, beim Umherziehen Boses erleiden®?.

In dieser Aussage von Koes findet man die Begriindung fiir die Schwierigkeit dieses Unternehmung

und letztendlich fur ihr Scheitern. Dazu Bichler:

Vor allem aber dient der Feldzug als Lehrstiick eines groBen Scheiterns. Die Skythen verkdrpern
eine ganz besondere Form des Nomadismus, in der sich grofite Mobilitdt mit erstaunlichen gesell-

schaftlichen Institutionen staatlichen Zuschnitts verbindet. Damit werden sie fiir feindliche Arme-

en unbezwingbar, und Dareios bekommt ihre Ermattungsstrategie zu spiiren, als er sich in der Tie-

fe des 6den und aller Ressourcen beraubten Raumes verrennt®®.

Als Antwort auf die Forderung nach Erde und Wasser bekam Dareios von dem Skythen Konig
Idanthyros folgende Geschenke: einen Vogel, eine Maus, einen Frosch und fiinf Pfeile (IV, 131, 1).
Dazu Herodot: ,,Die Meinung des Dareios war, die Skythen ergédben sich ihm mit Erde und Wasser;
er legte es sich ndmlich zurecht: Die Maus lebt in der Erde und néhrt sich vom Getreide wie der
Mensch; der Frosch wohnt im Wasser, der Vogel aber gleicht dem Pferd; und mit dem Pfeilen {iber-
geben sie ithre Kriegsmacht“(IV, 132, 1). Doch schlieB8lich setzte sich Gobryes mit seiner Meinung

durch: ,,Wenn ihr euch nicht wie Vogel zum Himmel erhebt, Perser, oder nicht als Miuse in die

602 Herodot, Historien, IV, 97, 3-5. Hier ist deutlich zu sehen, dass Koes die Gefahr der dzopin als Grundlage fiir die
Warnung in Betracht zieht. Diese Gefahr wird von Dareios nicht wahrgenommen, trotzdem freut er sich iiber den
Rat und verspricht Koes dafiir eine Belohnung.

603 Bichler, R., Herodots Welt, S. 294.

315



Erde kriecht oder als Frosche in die Siimpfe springt, werden euch diese Pfeile treffen. Thr werdet

dann nicht mehr in die Heimat zuriickkehren (IV, 132, 3).

Die einzige Mdglichkeit die Skythen zum Kampf zu zwingen war es, die Gréber ihrer Viter zu

verwiisten. Dazu Bichler:

Doch anders als Kambyses oder Xerxes, die die Leichen koniglicher Gegner schandeten (III 16;
VII 238), schreckte Dareios vor solchem Frevel zuriick. Er hatte ja gelernt, wie standhaft die
unterschiedlichen Volker ihre Totensitten zu wahren trachten (III 39). Als aber die Skythen sich
nach langem Verwirrspiel schlieBlich zur Schlacht stellten, da lenkte sie ein vorbeilaufender Hase
ab. Sie hetzten ungeachtet des Feindes hinter ihm her und kiimmerten sich nicht um ihn (IV 143,
1). Dareios wusste die beschdmende Gleichgiiltigkeit des Feinds als Ausdruck von dessen Souve-

rénitét zu denken und war zum Riickzug bereit (IV, 134, 2)*

Die Uberquerung des Bosporus und besonders bei Dareios, die Uberquerung des Istros wird als
Akt der ¢fpic gedeutet. Trotzdem will Dareios den Sieg nicht um jeden Preis erlangen. Der Feldzug
wird zum Fehlschlag aber endet ohne groBen Verluste. Dareios war fahig etwas zu leisten was
keiner seiner Vorgénger leisten konnte: er konnte auch, dank seiner Ratgeber, die Zeichen erkennen
und rechtzeitig umkehren. Er unterscheidet sich von Kyros und Kambyses in seiner Mdglichkeit,
sachlich die Auskiinfte analysieren zu konnen und, was wichtiger ist, die richtigen Entscheidungen

zu treffen.

Was bleibt von dieser groBen, liberdimensionierten Unternechmung? Es bedeutet die erste Auswei-

tung der Perserherrschaft {iber die Kiistenzonen Europas und entspricht einem ersten Versuch, einer

604 Ebd. 603, S. 297.

316



Art Vorgeschichte der grofBen Offensive, die spater gegen Hellas unternommen wird. Einem Beweis
dass der Grund fiir diesen Feldzug mehr als eine Abrechnung mit dem Skythen war entspricht der
Wunsch des Dareios, ein Heer, auf 80.000 beziffert, unter der Leitung von Megabazos aufstellen zu
lassen, das alle Hellespontier unterwerfen sollte. Diese latente Idee von einem Feldzug gegen
Hellas zeigt sich in einem Spruch des Dareios, der Megabazos loben will: ,,Dareios wollte eben
Granatipfel essen. Als er den ersten Apfel 6ffnete, fragte ihn sein Bruder Artabanos, wovon er sich
den ebensoviel wiinsche, wie in dem Granatapfel Kerne seien. Dareios antwortete, er wiinsche sich
so viele Médnner vom Schlage des Megabazos; das sei ihm lieber, als dass ihm ganz Griechenland
untertan sei* (I'V, 143, 2-3). Was aber den Wunsch zum Feldzug gegen Hellas befeuern wird, ist ein

Ereignis, dass das politisches System Kleinasiens erschiittern wird: der ionische Aufstand.

Der so genannte Aufstand ist das Resultat der politischen Spekulationen des Aristagoras, des Tyran-
nen von Milet. Er liberredete Artaphrenes, der Satraper von Sardeis, einen Feldzug gegen Naxos zu
unternechmen. Doch diese Unternehmung schlug fehl. Aus Angst, die Verantwortung fiir den Miss-
erfolg iibernechmen zu miissen, fiel Aristagoras vom GroBkonig ab und suchte Verbiindete, um
seinen Abfall auf eine breitere Basis zu stellen. Hier zeigt Herodot wieder eine Warnerfigur (in
diesem Fall handelt es sich um seinen Vorgidnger Hekataios aus Milet), die Aristagoras von dieser

Fehlentscheidung abraten will. Dazu Herodot:

Alle erklarten sich damit einverstanden und forderten ihm zum Abfall auf; der Geschichts-

schreiber Hekataios®”

allerdings riet zunéchst ab, einen Krieg gegen den Perserkdnig vom Zaun
zu brechen. Er zdhlte alle Stimme auf, {iber die Dareios herrschte, und erklédrte ihnen die Gréf3e

der koniglichen Macht. Als er sie aber nicht i{iberreden konnte, riet er ihnen als zweites,

wenigstens darauf hinzuwirken, dass sie mit ihren Schiffen die Herren des Meeres wiirden; sonst

605 Exaraioc & 0 Aoyomorog im Original.

317



sei ein Erfolg nicht abzusehen. Er wisse doch, wie schwach die Streitkriafte Milets seien. Wenn
man aber die kostbaren Weihgeschenke, die der Lyderkonig Kroisos gestiftet hatte, aus dem

Heiligtum in Branchidai hole, dann hoffe er zuversichtlich, dass Milet sich zur Herrin des Meeres

machen kénnte®®.

Hier zeigt Herodot, ohne es thematisieren zu miissen, ein Lob seines Vorgidngers, der mit seiner
Aussage einer Vorahnung der spéter von Themistokles beschlossenen Massnahmen (Bau einer
Flotte aus dem Ertrag der Silberminen bei Laureion) entspricht, die den Sieg gegen die Perser er-
moglicht. Obwohl Herodot dem Lob des Hekataios keine ausdriickliche Bedeutung im Text
zuspricht, hat es trotzdem einen groflen Wert beziiglich des klaren politischen Verstindnis des

Hekataios und zeigt letztendlich auch Respekt fiir seine Autoritit und Wissen.

Aristagoras aber konnte den Rat nicht wahrnehmen und entschloss sich zusammen mit seinen
Verbiindeten zum Abfall. Er entschloss sich, nach Hellas zu fahren um Unterstiitzung fiir seine
Plane zu suchen. Er traf zuerst in Sparta Kleomenes, den Konig der Lakedaimoner, die an der
Spitze von Hellas standen. Er versuchte ihn mit allen Mitteln zu iiberreden: Lob (,,Ihr geltet als die
fiihrende Stadt in Griechenland. Darum beschworen wir euch bei den Goéttern der Griechen: Rettet
die blutsverwandten Ionier aus der Knechtschaft!®, V, 49, 2-3) oder Reichtum: (Es gibt aber auch
allerlei Brauchbares flir die Bewohner jenes Landes, vom Gold angefangen, Silber, Erz, bunte
Stoffe, Zugtiere und Sklaven wie nicht einmal fiir alle anderen zusammen. Das alles gehort euch,
wenn ihr mit ganzem Herzen einwilligt” V, 49, 4). Dazu zeigt Aristagoras sogar aus 0fpic gela-
denen Ziige um die Aufmerksamkeit des Kleomenes gewinnen zu konnen. Er beschreibt die Stadt
Susa als Perle des Reiches und erklért: ,,Wenn ihr diese Stadt erobert, konnt ihr euch getrost mit

Zeus im Reichtum messen® (V, 49, 7). Als er merkte, dass Kleomenes kein Interesse fiir seine Plidne

606 Herodot, Historien, V, 36, 2-3.

318



zeigte, zogerte er nicht, eine Bestechung anzubieten: ,,Da versprach Aristagoras ihm zuerst zehn
Talente, wenn er seine Bitte erfiille. Als Kleomenes ablehnte, steigerte Aristagoras sein Angebot,
bis er ihn schlieBlich 50 Talente versprach. Da sagte das Kind von Kleomenes, der beim Gespréach
dabei war: "Vater, der Fremde wird dich bestechen, wenn du nicht sofort weggehst'. Froh iiber die
Warnung des Miadchens zog sich Kleomenes zuriick und Aristagoras verliel Sparta endgtltig® (V,

51,2-3).

Dann fuhr er nach Athen und trug vor der Volksversammlung die gleichen Argumente, die er schon

bei Kleomenes erklirt hatte vor. Dazu Herodot:

Er fiigte noch hinzu, Milet sei eine Kolonie Athens, und es sei recht und billig, sie zu retten; die
Macht dazu stehe ihnen zur Verfiigung. Er versprach ihnen alles nur Denkbare und bat so lange,
bis er sie wirklich liberredet hatte. Offensichtlich ist es leichter, viele zu tduschen als einen. Bei
dem einen Kleomenes in Sparta war es ihm nicht gelungen, bei 30000 Athenern hatte er damit
Erfolg. Also lieBen sich die Athener {iberreden und beschlossen, den Ioniern 20 Schiffe zu Hilfe
zu schicken. Als Kommandanten setzten sie den in jeder Hinsicht hochangesehenen athenischen

Biirger Melanthios ein. Mit diesen Schiffen begann das Ungliick fiir Griechen und Barbaren®”.

Ohne Zweifel hat Aristagoras die Athener aus seiner Sicht getduscht. Es war ihm egal, welcher
Mittel er brauchen musste um die erwiinschte Hilfe bekommen zu koénnen. Aus der Sicht der
Athener finde ich das Urteil von Herodot ungerecht. Erstens ist es wahr, dass Milet, so wie die
Ionischen Siedlungen in Kleinasien, eine starke Verbindung mit Athen hatte, da viele von ihnen aus

dem gleichen Volk stammen. Zweitens gibt es einen politischen Zusammenhang, den Herodot im

607 Herodot, Historien, V, 97, 2-3.

319



Detail beschreibt die so eine Entscheidung begriinden und férdern konnte. Der Tyrann Hippias, der
nach Asien zuriickgekehrt war, versuchte Athen vor Artaphrenes zu diskreditieren. [hm war wichti-
ger, seine verlorene Macht wieder zu bekommen als seine Heimat selbst. Das zeigt ihn als einen
von Machtstreben besessenen Mann und als einen echten Verréter. Die Athener schickten Boten
nach Sardes, um zu vermeiden dass die Perser Hippias glauben schenken wiirden. Artaphrenes
forderte sie auf, Hippias wieder nach Athen zu bringen ,,wenn ihnen ihr Leben lieb sei®, was die
Athener ablehnten. Dazu Herodot: ,,Vielmehr waren sie durch die Ablehnung zu offenen Feind-
seligkeiten gegen Persien fest entschlossen® (V, 97). Eine Konfrontation mit den Persern zeigte sich
als unvermeidlich. Die Athener waren genétigt ihre alten Kolonie Hilfe zu leisten. Sie haben n. m.
E. nicht geahnt was Aristagoras in Wirklichkeit von ihnen wollte, trotzdem haben sie richtig gehan-
delt. AuBlerdem steht diese ironische Reflexion Herodots oder diese Kritik der Demokratie in Wi-
derspruch zu anderen Stellen im Text, wo er die Athener, genau wegen dieser Regierungsform

hochlobt. Dazu Herodot:

Die Athener waren stark geworden. Das biirgerliche Recht des freien Wortes fiir alle ist eben in
jeder Hinsicht, wie es sich zeigt, etwas Wertvolles. Denn als die Athener von Tyrannen beherrscht
wurden, waren sie keinem einzigen ihrer Nachbarn im Kriege iiberlegen; jetzt aber, wo sie frei
von Tyrannen waren, standen sie weitaus an der Spitze. Daraus ersiecht man, dass sie als Unter-
tanen, wo sie sich fiir ihren Gebieter miihten, sich absichtlich feige und trige zeigten, wihrend

jetzt nach ihrer Befreiung ein jeder eifrig fiir sich selbst schaffte®®.

Vor dieser Zeit aber standen die Athener unter dem Druck der Lakedaimonier, die mit Gewalt ver-

suchten einen Tyrann in Athen einzusetzen. Als Kleomenes gezwungen wurde, die Stadt zu

608 Herodot, Historien, V, 78-79,1

320



verlassen, kamen um die 700 Familien zuriick, die von Kleomenes vertrieben worden waren. Dann
schickten die Athener Boten nach Sardes um mit den Perser ein Biindnis zu schliessen. Die Athener
glaubten, die Perser seien mit den Spartanern verfeindet. Dazu waren sie nicht in der Lage sich
allein gegen die Lakedaimonier auf lange Zeit halten zu konnen. Artaphrenes machte folgende
Angebot: ,,Wenn die Athener dem Konig Dareios Erde und Wasser gében, versprach er ihnen ein
Biindnis. Taten sie dies nicht, forderte er sie auf, sich zu entfernen* (V, 73, 2-3). Dazu erginzt
Herodot: ,,Da sagten die Boten auf eigene Verantwortung sie gében beides, weil sie doch das Biind-
nis gern abschliessen wollten. Als sie aber in thre Heimat zuriickkehrten, machte man ihnen deswe-
gen schwere Vorwiirfe® (V, 73, 3). Man kann das ganze als eine Verzweiflungsaktion der Athener
beschreiben. Selbstverstindlich galt die Vereinbarung fiir den Athener nicht, weil die Boten keine
Befugnis hatten, um solche Entscheidungen allein treffen zu kénnen. Nicht so deutlich war das
Meinungsbild bei den Persern. Dazu Bichler: ,,Doch in Dareios' Augen war das Biindnis ge-
schlossen und er konnte in der Unterstiitzung des lonischen Aufstands durch die Athener ein vergel-
tungswiirdiges Unrecht ansehen“®”. Damit wollte ich die unterschiedlichen Perspektiven zu dem
Aufstand und die Teilnahme der Athener zeigen weil sie spiter als Begriindung der persischen
Reaktion eine groB3e Rolle spielen wird: Aristagoras suchte Hilfe um seine Pliane zu verwirklichen,
Athen kam, um einer Kolonie Hilfe zu leisten und Dareios befand diese Teilnahme als einen Ver-

tragsbruch, der Bestrafung verdiente.

Als die Athener und die iibrigen Bundesgenossen (darunter Eretria, das sich mit 5 Dreiruderern am
Aufstand mitbeteiligt hat) angekommen waren, unternahm Aristagoras den Zug gegen Sardes. Er
selber aber zog nicht mit und blieb in Milet. Die ganze Stadt ausser der Burg, die von Artaphrenes
verteidigt wurde, geriet in die Macht der Aufstindischen. Die Stadt wurde niedergebrannt und mit

der Stadt auch das Heiligtum der Stammgottin Kybele®'®. Dazu Herodot: ,,Darauf beriefen sich die

609 Bichler, R., Herodots Welt, S. 304-305.
610 Herodot erklért dass die meisten Hauser in Sardes aus Schilf gebaut waren, auch die aus Ziegeln errichteten hatten

321



Perser spéter immer wieder, wenn sie die Tempel in Griechenland anziindeten* (V, 102). Die Perser
und Lyder verfolgten die Ionier und bei Ephesos lieferten sie sich eine Schlacht mit zahlreichen
Verlusten fiir die Ionier. Die Davongekommenen zerstreuten sich. Dazu Herodot: ,,Nach dieser
Schlacht liessen die Athener die Ionier vollig im Stich, obwohl Aristagoras sie durch Gesandte im-
mer wieder um Hilfe bat. Sie verweigerten einfach die Unterstiitzung* (V, 103). Welche Konse-
quenzen (trotz des frithen Verlassens der Hilfe) die Mitwirkung der Athener bei diesem Aufstand

hatte, wird von Herodot in der Reaktion von Dareios gezeigt:

Als Konig Dareios die Meldung erhielt, dass Sardes von den Athenern und loniern genommen und
niedergebrannt sei, dass der Fiihrer des Bundes, der diesen Pakt zustande gebracht hatte, Arista-
goras aus Milet heifle, da kiimmerten ihn die Ionier wenig; denn er wusste wohl, dass ihr Abfall
sie teuer zu stehen kommen wiirde; er habe vielmehr auf die Nachricht nur gefragt — so erzihlt
man -, wer denn die Athener seien. Als er das erfahren, habe er seinen Bogen verlangt und einen
Pfeil aufgelegt. Wihrend er ihn in die Luft schoss, rief er angeblich: ,,Zeus, gewdhre mir die
Moglichkeit, an den Athenern Rache zu nehmen!* Nach diesem Worten habe er einem seiner

Diener befohlen, ihm regelméBig beim Mahle dreimal zurufen: ,,Herr, denke an die Athener!*¢"!

Der Aufstand wurde nach sechs Jahren bitterer Kdmpfe in der Schlacht von Lade und durch die
Eroberung von Milet (494 v. Chr.) niedergeschlagen. Aristagoras scheitert nicht nur als Fiithrer des

Aufstandes sondern auch als Mensch. Dazu Herodot:

Schilfdécher. ,,Als ein Soldat ein solches Haus angeziindet hatte, griff das Feuer sofort vom Haus zu Haus {iber und
zerstorte die ganze Stadt™ (V, 101). Herodot will hiermit andeuten, dass das Feuer das das Heiligtum zerstort hat,
nicht mit Absicht angestellt wurde, sondern in der Tat ein Unfall gewesen sein sollte.

611 Herodot, Historien, V, 105.

322



Nach der Einnahme dieser Stiadte zeigte es sich, dass Aristagoras von Milet ein nicht gerade
standhafter Mann war. Zwar hatte er die Unruhen in Ionien geschiirt und war so der Urheber
folgenschwerer Entwicklungen; jetzt aber dachte er, als er die Folgen sah, an Flucht. Obendrein
schien es ihm nédmlich auch unmdoglich, Dareios zu besiegen. Also berief er seine Mitanfiihrer zu
einer Beratung. Dabei erklérte er, es sei besser fiir sie, sich eine Zufluchtsstitte zu sichern fiir den
Fall, dass sie aus Milet verjagt wiirden. Weiterhin stellte er die Frage, ob er von Milet aus eine
Kolonie in Sardo griinden solle oder auch in Myrkinos, im Lande der Edoner, das Histaios von
Dareios als Geschenk erhalten und mit einer Mauer befestigt hatte. Danach fragte Aristagoras.
Dazu &duBerte der Geschichtsschreiber Hekataios, der Sohn des Hegesandros, seine Meinung
dahin, Aristagoras solle nach keiner der beiden Gegenden ziehen, sondern vielmehr auf der Insel
Leros eine Burg bauen und sich ruhig verhalten. Sollte er aus Milet vertrieben werden, koénne er

von dort spiter wieder in seine Heimat zuriickkehren®'?

Aristagoras aber folgte dem guten Rat nicht und zog nach Trakien Dort fand er mit seinen Leuten

den Tod.

Der Ionische Aufstand stellt den Ost-West Konflikt da und entspricht dem Anfang von mehreren
Konflikten, die nur mit der Niederlage von einer der beiden Parteien enden konnten. Der Aufstand
hinterldsst nur Verlierer. Athen hat in dieser ersten Erfahrung gelernt, dass es keine militirische
Macht ist, und dass es, um eine groflere Rolle spielen zu konnen, seine Haltung dndern muss.
Ionien war zum dritten Mal in die Knechtschaft gefallen. Persien hat den Aufstand niedergeschla-
gen, trotzdem zeigt sich auch bei ihnen keine Erlosung, da die groBte Rachelust den Athenern
gegeniiber sich einstellt. Noch einmal zeigt Herodot, dass unter aus §fpic motivierten Ziigen gestal-
tete Projekte zum Scheitern verurteilt sind. Es sagt auch, dass die aizio des Konfliktes in einer

Uppis besteht, die einem zu viel an Wollen entspricht. Kroisos, Kyros, Kambyses, Polykrates und

612 Herodot, Historien, V, 124-125.

323



jetzt Aristagoras zeigen alle (jeder auf seine Art) diese §fpic des zu viel des Wollens.

Nach dem Aufstand schaffte Atraphrenes ein Abkommen zur wechselseitigen Wiedergutmachung
mit den ionischen Stidten, das der Region die innere Stabilitdt brachte. Mardonios, der junge
Schwiegersohn des Konigs, setzte iiberall in Ionien die Tyrannen ab und fiihrte demokratische Re-
gierungen in den Stadten ein (VI, 43, 3)°". Er riistete zu einem Feldzug (mit einer Flotte und einem
Landheer) gegen Eretria und Athen. Obwohl das Landheer die Makedonier unterwarf, wertet Hero-
dot das ganze Unternehmen als einen jammerlichen Misserfolg (VI, 45, 2). Der Grund dafiir ist die
Katastrophe, die die Flotte bei der Umsegelung des Athos erleidet. Ein gewaltiger Nordsturm brach
iiber sie herein gegen den kein Mittel half. Herodot berichtet dass 300 Schiffe und 20000 Menschen
dabei den Untergang gefunden haben sollen. Interessant ist, dass hier nicht iiber eine gottliche Be-

teiligung an der Kastastrophe gesprochen wird. Es bleibt bei einer Naturkatastrophe.

Zwei Jahre spiter beginnt Dareios die Absichten der Hellenen zu erforschen, ob sie mit ihm einen
Krieg wagen oder sich ergeben wollten. Damit schickte er Herolde nach allen Richtungen mit dem
Auftrag Erde und Wasser fiir den Konig zu fordern. An dieser Massnahme zeigte sich die innere
Spaltung des Hellas. Die Aigineten waren unter den Volker, die Dareios Wasser und Erde lieferten.
Athen begann einen Krieg gegen die Aigineten. Sie meinten, Aigina habe dabei auf sie gezielt, um
im Bund mit den Persern, gegen sie zu Felde zu ziehen (VI, 49, 2). Sie begaben sich nach Sparta
um die Aigineten wegen Verrat zu verklagen. Herodot schildert dann die Situation in Sparta, die in
der Verbannung von Demaratos an den Hof des Grof3konigs und in Kleomenes Wahnsinn und Ende
gipfeln (VI 49-93). Wichtig ist, dass der erfolglose Krieg mit den Aigineten zeigt, dass die Athener
zu dieser Zeit keine bedeutende militdrischen Macht und kein echter Gegner zu Dareios Truppen,

besonders zur See waren®'*. Im Gegensatz dazu bekam Argos um diese Zeit bitter zu spiiren, welche

613 Es ist unklar, was genau Herodot unter dieser dnuorpatiog versteht.
614 Dazu Herodot: ,,Sie besallen ndmlich nicht genug Schiffe, um den Kampf mit der aiginetischen Flotte wagen zu
konnen* (Herodot, Historien, VI, 89).

324



Vormacht Sparta iiber die Peloponnes geworden war.

Jetzt schritt Dareios zur Tat. AuBBer der Erinnerung seines Dieners, an die Athener zu denken, mach-
ten sich die ins Exil gegangenen Peisitratiden bemerkbar, indem sie gegen Athen hetzten und
Dareios zum Feldzug ermutigten. Dareios wollte Eretria und Athen fiir ihre Mitwirkung an dem
ionischen Aufstand bestrafen. Dazu wollte er alle Stadte, die ihm Erde und Wasser verweigert ha-
ben unterwerfen. Er setzte Mardonios ab, und berief den Meder Datis und Artaphrenes als neue
Fiihrer. Um das Problem der Umsegelung des Athos zu vermeiden, ist die Flotte (auf die nun auch
die Landtruppe samt Reiterei verfrachtet war und 600 Schiffe betrug) nicht an der Kiiste entlang auf
den Hellespontos und Trakien gesegelt, sondern sie fuhren von Samos aus durch die Inseln. Sie
eroberten dabei Naxos. Die Heiligtiimer gingen in Flammen auf und die Perser machten die Naxier

15 Dann

zu Sklaven, was ungerecht war, da die Naxier an dem Aufstand nicht teilgenommen hatten
unterwarfen sie Eretria und machten die Einwohner zu Sklaven®'. Nach wenigen Tagen Rast segel-
ten sie weiter nach Attika in der Hoffnung mit den Athener genau so schnell fertig zu werden wie

mit den Eretriern. Hippias selbst, der Sohn des Peisistratos, war es, der die Perser nach der Ebene

bei Marathon fiihrte®'’.

Die Athener schickten ein Herold nach Sparta (Pheidippides) um um Hilfe zu bitten. Dazu Herodot:

,,Die Spartaner entschlossen sich, Athen beizustehen. Es war ihnen nur nicht moglich, diese Hilfe
sofort zu leisten, weil sie nicht gegen einen ihrer Brauche verstolen wollten. Es war ndmlich der

neunte Tag im Monat; und sie erkldrten, sie diirften am Neunten nicht ins Feld riicken, sondern

615 Vielleicht sollte es als Wiedergutmachung fiir Artaphrenes, wegen des verfehlten Versuch Naxos zu erobern am
Anfang des ionischen Aufstandes, gelten.

616 Die Athener versuchten sie mit 4000 Ménner zu unterstiitzen aber die Eretrier waren nicht sicher was zu tun sei, ob
kampfen oder sich ergeben. Es wurde sogar an Verrat gedacht. Die Athener wurden gewarnt und kehrten zuriick.

617 An dem gleichen Ort hatte sein Vater Ful} gefasst, auch von Eretria kommend, nach einer zehnjdhrigen Verbannung
als er die Stadt Athen zuriickerobern wollte.

325



erst, wenn die Mondscheibe voll sei. Also warteten sie den Vollmond ab* (VI, 106-107).

In der Nacht vor der Ankunft in Marathon hatte Hippias einen Traum: Hippias war es, als schliefe
er bei seiner Mutter. Er schloss aus seinem Traum, er werde nach Athen zuriickkehren und die Herr-
schaft wiedergewinnen. Bei der Landung in Marathon musste er aber heftiger niesen und husten als
sonst. Bei dem starken Husten verlor er einen Zahn; der fiel in den Sand. Als es ihm nicht gelang
den Zahn zu finden sprach er ,,Dieses Land gehdrt uns nicht, wir werden es auch nicht unterwerfen
konnen. Was mir davon zugedacht war, das gehort nun dem Zahn. Hippias schloss also, sein Traum
sei ihm bereits in Erfiillung gegangen* (VI, 107-108). Das Besondere an diesem Traum ist, dass er

zweimal ausgedeutet wird. Die Wunschausdeutung wird durch ein Zeichen revidiert. Dazu Frisch:

Der Zahn ist offenbar als ein Traumsymbol fiir den Phallus zu verstehen. Indem der Zahn in die
attische Erde (seine Mutter) féllt, ist der Traum bereits erfiillt. Die grofle Zuversicht des Hippias
war unangebracht gewesen. Sein Wunsch, die Mutter (Attika) zu besitzen, hat eine Scheinerfiillung
gefunden. Die Gotter haben ihn genarrt; statt einer realen Auflosung des Traumsymbols durch die
Wiedergewinnung der Macht wird ihm nur dessen harmlose, gleichfalls symbolische Ausfiihrung
mit dem Zahn zuteil. Damit ist auf eine wirkliche Riickgewinnung der Macht nicht mehr zu

hoffen®'s.

Die Feldherren der Athener waren untereinander nicht einig. Einige sprachen sich gegen einen
Kampf mit den Medern aus weil sie zu schwach dafiir seien, andere, darunter auch Miltiades, for-

derten die Schlacht. Die Entscheidung fiel vor dem Polemarchos Kallimachos (der Vorsitzender des

618 Frisch P., Die Traume bei Herodot, S. 26.

326



Kriegsrats war). Miltiades ldsst ihn in seiner Rede wissen, welche Alternativen fiir die Athener auf

dem Spiel stlinden:

Bei dir, Kallimachos, liegt jetzt die Entscheidung, ob Du die Athener zu Sklaven machen oder
befreien willst und dir damit ein Denkmal ewigen Ruhmes sicherst, den nicht einmal Harmodios
und Aristogeiton besitzen. Seit Athen besteht, schwebte es nie in so groBler Gefahr wie jetzt.
Unterliegen die Athener den Medern, dann liegt auf der Hand, was sie unter Hippias leiden

miissen. Wenn aber unsere Stadt siegt, dann kann sie die machtigste in Griechenland werden®"”.

Wie Miltiades es deutlich erklirt, ging es um das Uberleben der Athener. Wichtig ist auch, zu zei-
gen, dass es hier nicht um eine Panhellenische Frage geht, sondern nur um das Schicksal Athens.
Dass es so ist, zeigt Miltiades mit seiner Meinung {iber ein siegreiches Athen als méachtigste Stadt
Hellas. Miltiades bringt die gleiche Problematik die spédter Themistokles bei Salamis erldutern wird
ins Gespréch. ,,Wenn wir aber kimpfen, noch ehe ein Rifl unter weiteren Athenern sich auftut, dann
konnen wir bei unparteiischer Haltung der Gétter als Sieger aus dem Kampf hervorgehen® (VI, 109,
5). Die Pramisse ist: handeln bevor es zu spit wird. Kallimachos gab seine Stimme fiir den Kampf
und alle stimmten dafiir, dass Miltiades den Oberbefehl erhielt. Bei den Athenern standen die
Plataier mit ihrer ganzen Streitmacht. Dass die Plataier zu den Athenern kamen, zeigt die Zersplit-
terung und die Machtspiele der verschiedenen Stddte in Hellas. Die Plataier waren von Theben be-
drangt. Sie boten den Lakedaimoniern ihre Unterwerfung an. Die aber empfahlen den Schutz
Athens zu nehmen. Sie meinten, die Athener seien ihre Nachbarn, und Sparta zu weit entfernt um

den Plataiern schnelle Hilfe zu leisten. Sie wiinschten, die Athener in unangenehme Streitigkeiten

619 Herodot, Historien, VI, 109, 3.

327



mit den Boiotern zu verwickeln. In der Tat wére das Schicksal der Athener und ganz Hellas ohne

die Mitwirkung der Plataier in der Schlacht von Marathon ein ganz anderes gewesen.

Durch eine kluge Strategie (Angriff auf die Fliigel und nach deren Durchbruch Niederschlagung
des Zentrums des persischen Heeres) schafften es die Athener, die Perser in ihren Schiffen abzu-
driangen. Sie suchten dann die Schiffe in Brand zu setzen. Sieben Schiffe wurden von den Athenern
erobert. In dieser Schlacht fielen rund 6400 Barbaren und 192 Athener. Die Barbaren versuchten

020 aber die Athener liefen so schnell sie

nur schnell nach Athen zu segeln, um die Stadt zu nehmen
konnten, ihrer Stadt zu Hilfe und kamen tatsidchlich vor dem Eintreffen der Barbaren dort an. Dazu
Herodot: ,,Als die Barbaren mit ihren Schiffen auf der Hohe von Phaleron eintrafen — das war da-

mals der Hafen von Athen -, gingen sie auf hoher See vor Anker. Dann aber fuhren sie wieder nach

Asien zuriick™ (VI, 117).

Marathon bedeutet fiir die Athener eine Wendepunkt in ihrer Geschichte und in ihrer Stellung ge-
geniiber den anderen hellenischen Stddten. Sie haben es geschafft, allein durch ihre gut erdachte
Strategie den iibermdchtigen Feind wegzutreiben. Aus der Not entsprang Athen als eine neue

Macht, die kiinftig eine stirkere Stimme in Hellas haben sollte.

Was ist mit den Spartanern geschehen? 2000 Lakedaimonier kamen nach der Vollmond (und damit
zu spét). Dazu Herodot: ,,Sie haben sich Miihe gegeben dabeizusein, das sie bereits am dritten Tage
nach ihrem Abmarsch von Sparta in Attika erschienen. Nachdem sie nun schon zur Schlacht zu spét
gekommen waren, wollten sie wenigstens die Meder sehen. Sie zogen also nach Marathon und sa-

hen sich um. Danach lobten sie die Athener und ihr Werk und kehrten wieder nach Hause zuriick®

620 Man vermutete eine Abmachung mit den Alkmenoiden um den Barbaren den Eingang nach Athen zu ermdglichen,
was Herodot spéter kategorisch dementiert: ,,Sie waren schlieBlich wéhrend der ganzen Zeit der Tyrannenherrschaft
verbannt; und auf ihr Betreiben verloren die Peisistratiden ihre Alleinherrschaft. So waren sie meinem Urteil nach
cher als Harmodios und Aristogeiton die Befreier Athens (Herodot, Historien,V1, 123, 2).

328



(VI, 120). Ich empfinde diese Beschreibung der Spartaner nicht als ironisch, wie Bichler®' es be-
trachtet, sondern es zeigt die Art wie Herodot fast alles was mit einer Meinungsduf3erung oder eine
Stellungnahme in seinem Werk zu tun hat darstellt, das hei3t, ohne es explizit zu thematisieren, in
einem Geschehen, in einem Ereignis, die die Personlichkeit, oder anders gesagt, die Eigenschaften,
die die Lakedaimonier definieren, beschreibt. Die sachliche Beschreibung eriibrigt die Meinung
oder Stellungnahme des Autors. Diese strenge Haltung gegeniiber den Sitten (die sich auch bei den
Thermopylen VII, 206, 1 und bei Plataiai IX, 7-11 zeigen wird) steht im Gegensatz zu der Sponta-
neitdt und Entschlossenheit mit der die Athener den Kampf gegen einen viel starkeren Gegner ent-
schieden haben. Jetzt hat Athen bewiesen, dass es sich ohne die Vormundschaft der Lakedaimonier

behaupten kann.

Herodot zeigt an dem Beispiel von Miltiades, den Held von Marathon, wie schnell sich das Schick-
sal andern kann, wenn aus ¢fpic motivierten Ziige das Handeln des Menschen beherrschen oder,
wie ich es in dieser Arbeit mehrmals betont habe, wenn der Mensch sich nicht zufrieden geben
kann und zuviel will. Miltiades forderte von den Athenern 70 Schiffe. Er wollte sie gegen ein Land
fithren (das er nicht erwihnt hat), aus dem er Gold in Fiille davontragen konnte. Er segelte mit dem
Heer nach Paros. Er gab als Grund an, dass die Parier die Perser in Marathon mit einem Dreiruderer
unterstiitzt hatten. In Wirklichkeit grollte er gegen Lysagoras, der aus Paros stammt und ihn bei
dem persischen Feldherrn Hydarnes verklagt hatte. Er belagerte die Stadt aber konnte sie nicht

einnechmen. Da traf er eine Frau, Timos, eine Priesterin der unterirdischen Gottheit. Dazu Herodot:

Sie trat vor Miltiades und riet ihm: Wenn er auf die Eroberung von Paros Wert lege, solle er das

tun, was sie ihm rate. Sie beschrieb nun, was er tun solle. Darauf schlich Miltiades auf den vor der

621 "Dabei stehen die Lakedaimoner einerseits als die Dummen da". Bichler, R., Herodots Welt, S. 315.

329



Stadt liegenden Hiigel und sprang iiber den Zaun des Tempels der Demeter Thesmophoros, weil er
das Tor nicht 6ffnen konnte. Darauf betrat er das Allerheiligste, um dort irgend etwas zu tun. Ich
weiss nicht, ob er von den unberiihrbaren Dingen drinnen eines fortnehmen wollte oder sonst
etwas vorhatte. Er eilte den gleichen Weg zuriick, aber beim Herabspringen von der Mauer
verrenkte er sich die Hiifte. Andere berichten, er habe sich am Knie verletzt. Da kehrte Miltiades

krank mit der Flotte nach Athen zuriick®?.

Das ist noch ein Beweis dass erstens, §fipic etwa nicht nur bei den Barbaren zu finden, sondern
etwas ist, das den Menschen inhérent ist. Zweitens zeigt sich, was ich als zu viel des Wollen be-
zeichnet habe, das heil3t, eine fehlerhafte Einstellung des Menschen, wo er glaubt, sich alles erlau-
ben zu konnen, in diesem Fall die Ressourcen des Landes fiir einen personlichen Rachefeldzug zu
nutzen. Drittens zeigt sich hier wie bei dem Fall von Kambyses die Missachtung der religiésen
Gesetze, vor aus in beiden Fillen eine korperliche Verletzung resultiert, die letztendlich zum Tod

fithren wird.

Die Athener fiihlten sich von Miltiades betrogen. Xanthippos verlangte nach seiner Hinrichtung.
Dazu Herodot: ,,Das Volk pflichtete ihm bei, indem es ihn nicht zum Tode verurteilte. Man bestrafte
ihn jedoch auf Grund seiner Schuld mit 50 Talenten. Darauf starb Miltiades, weil der Brand die
Hiifte erfasst hatte und sie in Faulnis iibergegangen war; die 50 Talenten Bufle zahlte sein Sohn

Kimos* (VI, 137)%.

Als die schlechte Nachricht von der Schlacht bei Marathon Dareios erreicht, wurde sein Zorn gegen

die Athener noch viel schlimmer. Er riistete eifriger zum Krieg gegen Hellas, was drei Jahre in An-

622 Herodot, Historien, V1, 134-135.

623 Herodot schliesst diese Episode mit der Eroberung der Insel Lemnos durch Miltiades. Diese Tat gehort zu den
Verdiensten die ihn zum Fiihrer des Heeres in Marathon gemacht hat. Vielleicht will Herodot einerseits die
Verdiensten des Miltiades hervorheben und anderseits die Athener fiir die Leichtfertigkeit mit der sie ihren Held, der
Athen die Freiheit gegeben hat, von Gericht zerrten, kritisieren.

330



spruch nahm. Im vierten Jahr fielen die Agypter ab von den Persern. Dareios traf MaBinahmen um
gegen beide in den Kampf zu ziehen. Es entstand ein groBer Streit zwischen seinen S6hnen um die

624 Herodot beschreibt zuerst den Einfluss von dem in die Verbannung gegan-

Regierungsvertretung
genen Demaratos, der Xerxes als Nachfolger vorschlidgt®®, was Dareios akzeptiert, aber spiter
schlieft die Episode mit folgender Bemerkung: ,,Nach meiner Meinung wire Xerxes auch ohne die-
sen Rat Konig geworden; denn Atossa hielt alle Macht in ihrer Hand* (VII, 3, 4). Dareios aber starb

mitten in der Kriegsvorbereitung und ,,es blieb ihm nicht mehr vergénnt, den Rachezug gegen die

abgefallenen Agypter und gegen die Athener zu unternehmen* (VII, 4).

Wie stellt Herodot Dareios als Konig dar? Bei ihm scheint Herodots Beschreibung nicht so eindeut-
lich wie bei seinen Vorgingern Kyros und Kambyses zu sein. Obwohl die Uberquerung des Istros
als ©fpic bezeichnet werden kann, so zeigen seine Fahigkeit die Warnungen wahrzunehmen und
den Feldzug zu beenden, dass Dareios nicht den typischen barbarischen Tyrann darstellt. Dazu die

Interpretation von Gammie:

Three possible reasons may explain why Herodotus nearly exempts Darius from the stereotype:
(1) to provide contrast and to make his bleaker depictions of Cambyses and Xerxes more belie-
vable, (2) to remind his audience that not all monarchs conformed to the popular an conventional
characterization, and (3) because the oral reports he received concerning Darius were on the

whole less stereotypical®™.

624 Nach dem persischen Gesetz darf der Konig erst dann in den Krieg ziehen, wenn er einen anderen Herrscher
ernannt hat.

625 Er benutzt dafiir eine in der Tat sophistische Argumentation indem er behauptet, Xerxes sei der erste Sohn, der
geboren war als Dareios schon Konig war, und deswegen solle er als Nachfolger gelten.

626 Gammie, J. G., Herodotus on kings ans tyrants: Objective historiography or conventional portraiture, S. 183.

331



Ich bin mit seiner ersten Betrachtung nicht einverstanden. Herodot erzdhlt nicht {iber fiktionale
Charaktere. Er ist ein iotwp, kein Dichter. Das wird von Gammie in seiner dritten Betrachtung be-
stitigt. Am wichtigsten aber scheint mir seine zweite Betrachtung: Herodot steckt nicht alle Monar-
chen in ein bestimmtes Format, er berichtet {iber Menschen und jeder Mensch hat seine guten und
schlechten Eigenschaften. Sicher zeigt er eine bestimmte Tendenz der persischen Fiihrer zu einem
bestimmten Grad von §fpig, jeder aber auf seine Art. Dareios hat das persische Imperium organi-
siert, strukturiert. Er hat ihm durch die Einteilung in Satrapien eine steuerliche und politische
Organisation gegeben, die die Planung jeder Unternehmung erleichtert und verbessert hat (III, 89,
3). Sein Tod ist unspektakuldr und es fehlt jeder Bezug zu jeglichem Neid der Goétter. Er war ein
Kramer, der das Imperium stark fiir die grofite Unternehmung, den Feldzug gegen Hellas gemacht
hat. Sein Legat ist politisch, nicht militdrisch. Aus dem Verlust der dynastischen Linie konnte er ein

modernes Imperium aufbauen, das er 36 Jahre bis zu seinem Tod zu fiihren wusste.

2.4.2.7 Xerxes

Jetzt komme ich zur Untersuchung von Dareios' Nachfolger: Xerxes. Die erste kritische Meinung
iiber ihn wird von Aischylos in seiner Tragddie ,,die Perser geduBert. Er wird als unentschiedener
und klagender Sohn der das Lebenswerk des Vaters nicht weiter bringen konnte und dessen Misser-
folg den Persern eine gewaltige Niederlage gebracht hat, geschildert. Diese Meinung hat sich auch

in der Forschung im Laufe der Jahren durchgesetzt. Ich aber finde diese Beschreibung iibertrie-

332



ben®”” und glaube dass es sich lohnt die Bedingungen seines Anfanges als Konig zu untersuchen,
um seine Einstellung besser verstehen zu konnen. Seine Herrschaft begann mit zwei offenen Kon-
flikten: dem Abfallen der Agypter und dem Feldzug gegen Hellas®®®. Dazu Herodot: ,,Xerxes ver-
splrte anfangs gar kein groBles Verlangen, gegen Griechenland zu ziehen; wohl sammelte er ein

Heer gegen Agypten* (VII, 5, 1).

Xerxes' Mangel an Erfahrung zeigt sich an der wichtigen Rolle, die seine Ratgeber in seinen
Entscheidungen spielen werden. Auf der einen Seite steht Mardonios, sein Cousin, der von
Strassburger in die gleiche Generation wie Xerxes eingeordnet wird®”. Sein Vater Gobryas war ein
getreuer Gefdahrte von Dareios. Auf der anderen Seite steht Artabanos, Xerxes Onkel, der schon
Dareios als Berater beistand. Hier kann man diese beiden unterschiedlichen Charaktere finden: der
junge ambitionierte Heillsporn, der unbedingt Kriegsorientiert ist und der reflexive alte Berater, der
schon Dareios vom Feldzug gegen die Massegeten abgeraten hatte und gegen eine iibertriebenen

und uniiberlegten Feldzug gegen Hellas sich zu behaupten versucht.

Mardonios zeigt sich als Impulsgeber und versucht Xerxes zu iliberreden. Er fiihrt an, es sei nicht
recht, dass die Athener ungestraft blieben, nachdem sie so viel Unrecht gegen die Perser getan
hétten. Dazu will er Xerxes zeigen, wie viel Ruhm er mit dem Feldzug gegen die Athener gewinnen
kann und als Konsequenz davon, dass niemand sich dann trauen wird kiinftig gegen die Perser zu
kdmpfen. Herodot kommentiert: ,,Rachegefiihl hatte ihm diese Rede eingegeben“(VII, 5, 3). Dazu
kommt eine Begriindung von Mardonios fiir den Feldzug, die ich besonders interessant finde weil

sie implizit die von §fpic motivierten Ziige des Krieges zeigt: ,,Europa sei ein schones Land, trage

627 Ich sehe die Tragddie des Aischylos nicht nur als eine historische Darstellung sondern auch und besonders als die
Betrachtung der Problematik der Vater-Sohn Beziehung die in einem besonderen historischen Ereignis eingerahmt
ist.

628 Es ist interessant zu merken, dass Xerxes erst mit seiner Inthronisation in die Historien eintritt. Von fritheren
Aufgaben unter Dareios berichtet Herodot nichts. Evans berichtet, dass der historische Xerxes vor seiner
Thronbesteigerung bereits Dareios koniglicher Statthalter in Babylon war . Evans, J. A. S., Herodotus, Explorer of
the past, S. 61

629 Strassburger, G., Lexikon zur frithgeschichtlichen Geschichte, S. 265.

333



veredelte Fruchtbdume jeglicher Art und besitze hochste Vorziige. Es sei wert, dass es dem Konig
als einzigem aller Menschen gehdre“(VII, 5, 3). Diese auf den ersten Blick nicht so bewegende
Argumentation wird an Bedeutung gewinnen, wenn man sie mit dem Ende des Werkes vergleicht.
Hier schliesst Herodot seine Erzihlung, nachdem er die Ubernahme von Sestos durch den Allein-

gang der Athener berichtet hatte, mit einem Rat von Kyros. Dazu Herodot:

Da Zeus den Persern die Herrschaft gegeben hat, von den Ménnern aber dir, Kyros, nachdem er

Astyages stiirzte, wohlan, so wollen wir unser Land verlassen, weil es klein und rauh ist, und in
ein besseres auswandern. Viele Linder liegen in unserer Nachbarschaft, viele aber auch in
groBerer Ferne. Wenn wir eins von diesen erobern, werden wir in noch weiterer Hinsicht als jetzt
bewundernswert sein; so ziemt es sich fiir ein Herrenvolk. Wann werden wir dazu eine bessere
Gelegenheit finden als jetzt, wo wir {iber viele Volker und ganz Asien herrschen? Als Kyros
diesen Vorschlag horte, dariiber aber nicht sehr entziickt war, meinte er, sie sollten ihren Plan nur
ausfihren, riet ihnen aber, sich darauf gefasst zu machen, aus Herren zu Knechten zu werden.
Weichliche Lénder pflegten auch weichliche Méanner hervorzubringen; denn es liege keineswegs

in der Art desselben Landes, herrliche Friichte und zugleich tapfere Krieger zu erzeugen

Ich werde spiter dieses Zitat im Detail untersuchen, weil es eine groBe Bedeutung fiir das Ver-
standnis des Werkes beinhaltet. Der Zusammenhang zwischen diesem Zitat und dem Rat von Mar-
donios ist die Begriindung von Mardonios fiir einen Feldzug gegen die Hellenen (Europa sei ein
schones Land, trage veredelte Fruchtbdume jeglicher Art und besitze hochste Vorziige, déviopea
rovroio pepet to. fuepo) die genau der Warnung von Kyros entspricht (Weichliche Liander pflegten

auch weichliche Ménner hervorzubringen; denn es liege keineswegs in der Art desselben Landes,

630 Herodot, Historien, 1X, 122, 1-4.

334



herrliche Friichte und zugleich tapfere Krieger zu erzeugen, od ydp 11 tijc abtijc yijc elvour Kapmov e
Owuaarov pvey kol dvopag ayabovg taroléuia). Hier zeigt sich das von mir oft angesprochene ,,zu
viel des Wollens* als eine fehlerhafte Einstellung, die zum Scheitern fiihrt. Es ist bemerkenswert,
dass Kyros in seiner Warnung genau die gleiche Redewendung benutzt die Mardonios als Grund fiir
den Feldzug gibt. Er macht auf ein grundséitzliches Problem des Perser (aber nicht nur darauf wie
spater festgestellt wird) aufmerksam, den unerséttlichen Wunsch zum Mehr (hier kann man an die
Beschreibung der Perser von Sandanis gegeniiber Kroisos denken: ,,Konig, du riistet einen Zug
gegen Minner, die lederne Hosen tragen und auch andere Kleidungsstiicke aus Leder, gegen Leute,
die nicht essen, wieviel sie wollen, sondern wieviel sie besitzen, weil sie ein rauhes Land bewoh-
nen“ I, 71, 2.). Diese Gefahr des ,,zu viel des Wollens* zeigt die folgende Warnung des Sandanis:
,»Wenn sie das Gute bei uns erst einmal gekostet haben, werden sie Gefallen daran finden, und wir
konnen sie nicht mehr vertreiben (I, 71, 4). Ich mochte hier {iberhaupt nicht eine Art genetische
oder eingeborene Einstellung andeuten. Ich mochte aber auf ein ethisches Problem aufmerksam
machen, das Herodot in verschiedenen Stellen des Werkes angeht und beschreibt. Was ich an ande-
ren Stellen der Arbeit allgemein beschrieben habe, kann man hier an Hand des Zusammenhangs
zwischen Mardonios- und Kyros- Diskurs punktuell und prizis als Beweis fiir meinen Standpunkt
sehen. Ich halte diese Art von Versuchung, das so genannte ,,zu viel des Wollens* fiir das grund-
satzliche Problem, das Herodot fiir jede Art von Krieg vorgibt. Alle anderen Begriindungen (Rache,
Expansion, Vergeltung) sind nur die Konsequenz dieser fehlerhaften Einstellung des ,,zu viel des
Wollens* und was wichtig ist und dem letzendlichen Ziel von Herodots Werk entspricht, bezieht
sich diese fehlerhafte Einstellung nicht nur auf die Perser sondern stellt sich als Signal und War-

nung dar fiir das aus dem Konflikt siegreich heraustretende Volk: die Athener.

Zuriick zum Text. Auller Mardonios versuchen auch, die aus der Verbannung bei den Persern leben-

den Verriter aus Hellas, Einfluss auf Xerxes zu liben. Dazu gehoren die Aleuaden aus Tessalien,

335



Demaratos aus Sparta und die Peisistratiden aus Athen. Die Letzteren haben sogar Onomakritos,
einen dubiosen Seher aus Athen, mitgebracht. Dazu Herodot: ,,Wenn unheilkiindende Zeilen fiir den
Barbaren darin standen, lie3 er sie aus; nur das Gilinstigste wéhlte er stets aus, so z. B., dass einst
nach dem Geschick ein Perser den Hellespont iiberbriicken werde. Er erlduterte den Feldzug. So
dringte Onomakritos mit seinen Weissagungen und ebenso die Peisistratiden und Aleuaden mit

thren Ansichten* (VII, 6, 4-5).

Nach der Niederwerfung der Agypter®' berief Xerxes einen Rat der persischen GroBen um ihre
Meinung zu horen und deren Willen vor allen kundzutun. Das, was moglicherweise als ein Mangel
an Entscheidungskraft verstanden werden konnte, empfinde ich als eine, trotz seiner Jugend, er-
wachsene Entscheidung von Xerxes, der dazu als erster seine Meinung und Ziele dufert. Schon der
Anfang seiner Rede zeigt die von fpic motivierten Ziige die ich schon angesprochen habe. ,,Wie
ich von den Alteren weiB, sind wir noch niemals zur Ruhe gekommen, seit wir diese unsere Herr-
schaft von den Medern durch Kyros iibernahmen, der Astyages stiirzte. Aber die Gottheit fiihrt uns
so und hilft uns selbst, dass unsere zahlreichen Unternechmungen zum Besten geraten* (VII, 8, a).

Bischoff kommentiert diese Aussage wir folgt:

»Darin steckt das libergrosse Vertrauen auf die Kontinuitdt des Gliickes, das bereits der Anfang
und eine Stufe der Hybris ist; der Mensch soll sich seines Gliickes nicht rithmen, er soll es
iiberhaupt nicht gewahr werden (dhnlich 1, 204 der falsche Analogieschluss von der

€632

Vergangenheit auf die Zukunft)

631 Scardino stellte fest, dass Agypten noch mehr geknechtet wurde als zuvor. Dazu wurde Xerxes Bruder Achaimens
Satrap. Scardino, C., Gestaltung und Funktion der Reden bei Herodot und Thukydides, S. 131.
632 Bischoff, H., Der Warner bei Herodot, S. 54.

336



Dazu kommt die gewonnene Sicherheit nach der Unterwerfung des dgyptischen Abfalls und die
Konsequenz davon, das sich Einnisten in einer Tradition von Herrscher, die das persische Imperium
zur Expansion gefiihrt hat. Diese Sicherheitsgefiihl fiihrt bei Xerxes zu Ubermut, der sich in der
weiteren Begriindung flir den Feldzug zeigt: es geht darum, Ruhm und Ehre zu erwerben, ein an
allem fruchtbares Land zu erobern (diese Argumente wurden aus der Rede des Mardonios iiber-
nommen) aber obendrein, was Xerxes als den Hauptgrund fiir den Feldzug befindet, sind Rache
und Vergeltung (riuwpin te koi tioig) zu iiben. Dazu Xerxes: ,,Ich will eine Briicke iiber den Helles-
pont schlagen und mein Heer durch Europa nach Griechenland fiihren, um die Athener zu strafen
fiir alles Unrecht, das sie den Persern und meinem Vater angetan haben“(VII, 8, B). Ich finde den
letzten Teil der Aussage sehr interessant. Jetzt handelt Xerxes nicht nur als Konig sondern als Sohn
der seinen Vater verteidigen will. Es geht nicht nur um seine eigenen Interessen sondern darum, das
Unrecht gegen seinen Vater zu rdchen. Hier zeigt sich eine Verschiebung in der Zielsetzung des
Unternehmens. Es handelt sich nicht nur um den Willen des Xerxes gegen die Hellenen zu kdmp-
fen, sondern dahinter steckt den Willen des Vaters als Nachfolge zu erfiillen und die Werke zu
vollenden. Damit steht er nicht als einziger Verantwortlicher fiir die Zielangabe einer so grof3en
Unternehmung (,,ich aber will fiir ihn und die iibrigen Perser nicht eher ruhen, als bis ich Athen
eingenommen und verbrannt habe; denn die Athener haben mit dem Unrecht gegen mich und
meinen Vater begonnen VII, 8, 2-3). Doch Xerxes geniigt die Bestrafung Athens nicht. In einer
Wende, die seine von §fpic motivierten Ziige fiir den Leser ganz deutlich darstellt, entwirft Xerxes
das Programm der totalen Expansion: ,,Wenn wir sie und ihre Nachbarn, die das Land des Phrygers
Pelops bewohnen, bezwingen, dann machen wir den Himmel des Zeus zur Grenze des Perser-
landes. Denn die Sonne wird kein Land bescheinen, das an das unsere grenzt; vielmehr werde ich
sie alle im Bunde mit euch zu einem einzigen Land vereinen, indem ich durch ganz Europa ziehe*

(VII, 8, y-2). Hier sprengt Xerxes alle Grenzen und erweist sich in Gleichsetzung mit Zeus als je-

337



mand der in eine folgenschwere ©fpic verfallen ist®. Diese Allmachtbestrebungen entsprechen
dem Zenit einer unkontrollierten Steigerung, die es sehr schwer macht, seine Aussage sachlich zu
bewerten weil sich widerspriichliche Gefiihle, Ansidtze und Tendenzen zeigen, die eine bestimmte

Einstellung oder Zielsetzung zu finden unmoglich macht.

Ich werde die zweite Rede von Mardonios iiberspringen, weil sie die gleichen Elemente wie die
erste zeigt und nur ein weiteres schmeichelndes Herrscherlob darstellt. Er versucht einen Bezug zu
Xerxes Vater herzustellen. Damit will er seine Erfahrung zeigen und sich als Fortsetzer der Expan-
sionspolitik des Dareios darstellen. Hier zeigt Mardonios die selbe Einstellung wie Onomakritos. Er
vermeidet jeglichen Kommentar zum desastrosen Ausgang des Dareios Zuges sowie zum eigenen
Scheitern am Berg Athos, was seine Argumentation deutlich schwéchelt und die wirklichen Ziele
seiner Rede entlarvt. Danach meldet sich Artabanos zu Wort®*. Er macht zuerst auf die Wichtigkeit
aufmerksam, unterschiedliche Meinungen in einer Debatte zu &uBern, unterschiedliche Ideen
gegeniiber zu stellen, um eine weise Entscheidung treffen zu konnen. Seine Rede, wie Brehm es
richtig beschreibt, ,,zerfallt in zwei Teile, von denen der groBere erste an Xerxes, der zweite an
Mardonios gerichtet wird“®*>. Artabanos nimmt auch Bezug auf Dareios, unter dem er, wie auch
Mardonios, diente: ,,Ich habe schon deinem Vater, meinem Bruder Dareios, abgeraten, gegen die
Skythen zu ziehen, die nirgends auf der Welt eine Stadt bewohnen. Er aber hoffte, die Wander-
skythen zu unterwerfen, und folgte meinem Rat nicht, sondern zog in den Kampf und kehrte unter
Verlust vieler tapferer Krieger aus seinem Heere heim* (VII, 10, 2-3). Dazu versucht Artabanos die
Gefahr zu beschworen, die die Briicke iiber den Hellespont bedeutet und verweist wieder auf den

Skythenzug des Dareios:

633 Dazu de Jong, S. 240, How-Wells, S. 129, Reinhardt, S. 367, Pohlenz, S. 126-127, Bischoff, S. 55 unter anderen.

634 Wegen seines Alters und seine Beratungsfunktion werden hier Parallelen zu Nestor gezogen ( z. B. Il. 9.96-113).

635 Brehm, J., Generationenbeziehungen in den Historien Herodots, S. 163. Fiir eine detaillierte Beschreibung der
rhetorischen Struktur aller Reden bei Herodot dient das Werk von Scardino: Gestaltung und Funktion der Reden bei
Herodot und Thukydides.

338



Da versuchten die Skythen auf allerlei Weise, die Ionier, die mit der Briickenwache beauftragt
waren, zu iberreden, die Briicke abzusprengen. Wenn damals Histaios, der Tyrann von Milet, der
Meinung der anderen gefolgt wére und sich nicht widersetzt hitte, dann war es um die Sache der
Perser geschehen. Und doch ist es schrecklich, nur im Wort zu vernehmen, dass damals das ganze

Schicksal des Kénigs in der Hand eines Mannes lag®*.

Artabanos hebt die Tapferkeit der Athener hervor und verweist auf den Feldzug von Arthaphrenes
und Datis, der von der Athenern vernichtet wurde. Alle diese Griinde sollen Xerxes iiberlegen
lassen und seine Entscheidung revidieren ,,denn gut iiberlegter Rat, finde ich, ist der groBte Ge-
winn® (VII, 10, 2¢). Jetzt widmet sich Artabanos in folgender kritischen Weise der von §fpic moti-
vierten Begriindung des Xerxes: ,,Du siehst, wie Gottes Blitz die hochsten Geschopfe trifft und
nicht duldet, dass sie sich in ihrem Hochmut erheben, wiahrend ihm das Kleine nichts ausmacht. Du
siehst, wie seine Geschosse immer in die grofften Gebdude und derartige Bdume schlagen. Denn
Gott pflegt alles zu stiirzen, was sich tiberhebt®. Hier beschreibt Herodot durch Artabanos die von
mir erwdhnte gottliche Instanz, die als Richter iiber den Menschen steht. Hier wird es deutlich
erklért, dass ein ,,zu viel des Wollens* nicht unbestraft bleibt und hinter jeglichen menschlichen
Verfehlungen, jedem eigenen Fehler, der zum Scheitern filhren kann, immer eine gottliche Instanz
gibt, die auch, der in ¢fpi¢ verfallenen Mensch urteilen kann und an die Entscheidung seines
Schicksals teilnimmt. Die Unmdoglichkeit, mit sich selbst zufrieden zu sein, der Wunsch auf immer
mehr von allem und wie bei Xerxes, die Erhebung iiber die Menschen und der Vergleich mit der
Gottheit sind Elemente, die Artabanos in seiner Kritik ans Licht zu bringen versucht. Als Schluss
dieser Gedanken kommt folgende Sentenz: ,,Denn Gott duldet nicht, dass ein anderer auler ihm

stolz ist (VIL, 10, 20)*’. Er pladiert dafiir, nicht zu {ibereilen, da: ,,Alles was libereilt betrieben

636 Herodot, Historien, VII, 10, 2-8.
637 Dazu Pietsch: ,,Der eigentliche Anlass der Bestrafung liegt — die Ausdriicke pavtaleoBat und uéyo ppovéerv zeigen
es — im mentalen Habitus, im Charakter des Bestrafen. Es ist sein aus der Ordnung geratenes Denken, das die

339



wird, erzeugt Fehlschldge, die gewohnlich schweren Schaden zur Folge haben; im Abwarten aber
liegt Gutes, wenn es auch im Augenblick nicht so aussieht, auf die Dauer aber wird man es schon
herausfinden® (VII, 10, 2n). Er warnt Mardonios davon, torichte Worte {iber den Griechen zu reden
und durch diese Verleumdung Xerxes zum Feldzug zu zwingen. Er bittet Xerxes, wenn er schon
unbedingt gegen die Athener ziehen will, solle er mindestens in Persien bleiben, wéhrend er und
Mardonios dem Konig ihre Kinder als Geiseln geben: Hat Mardonios Recht, so sollen Artabanos
Kinder und er selbst sterben. Andernfalls soll dasselbe mit Mardonios geschehen. Er endet seine
Ansprache mit einer Aussage, die Mardonios Tod in Hellas voraussagt und warnt: ,,Dann wirst du
endlich erkannt haben, gegen welch ein Volk zu ziehen du den Konig verleitest hast!* (VII, 10 3).
Xerxes antwortet zornig, bezeichnet Artabanos Einstellung als feige und mutlos und verurteilt ihn
bei den Weibern zu Hause zu bleiben. Er zeigt wieder die Verankerung in der Tradition der Vor-
viter, was aber auch als eine Art Druck verstanden werden kann, der ihn zum Handeln verpflichtet.
Die erlittene Ungerechtigkeit (,,Sie haben Sardes niedergebrannt und sind gegen Asien gezogen®)
darf nicht ungestraft bleiben. Jetzt gelangt Xerxes wieder zu einem extremen Urteil: ,,Hier gilt es zu
handeln oder zu leiden, damit entweder dies alles unter die Herrschaft der Griechen oder jenes un-

ter die der Perser kommt. Ein Mittelding gibt es bei dieser Feindschaft nicht* (VII, 11, 3).

In der Nacht aber beginnt Xerxes an seinen Argumenten zu zweifeln und die ganze Angelegenheit
zu liberdenken und kommt zum Schluss, dass es sich wirklich nicht lohnt gegen Hellas in den
Kampf zu ziehen. Dann trdumt er von einer Figur, die ihn tadelt und warnt: ,,Du tust nicht gut da-
ran, deinen Entschluss zu dndern! Auch findet sich keiner, der dir bestimmt; du sollst den Weg
weitergehen, den du am Tage beschlossen hattest™ (VII, 12, 2). Am nichsten Tag versammelt er

wieder den Rat und kiindigt:

natiirlichen Grenzen nicht achtet und die Ursache der dulleren Hybris bildet. Hier liegt die eigentliche Hybris®,
Pietsch C., Ein Spielwerk der Gotter? Zur geschichtlichen Kausalitdt des Menschen bei Herodot am Beispiel der
Kriegsentscheidung des Xerxes, S. 219.

340



Perser, verzeiht mir, dass ich meinen Entschluss so schnell gedndert habe; denn ich bin noch nicht
bis zur Héhe meiner Weisheit vorgedrungen; und die, die mir jenes zu tun raten, lassen mich kei-
nen Augenblick in Ruhe. Als ich den Rat des Artabanos horte, brauste sogleich die Jugend in mir
auf, dass ich gegen den dlteren Mann hésslichere Worte sprach, als recht war. Jetzt habe ich die

gleiche Meinung gewonnen wie er, und ich will seinem Rat folgen ©%.

Es wird von der Forschung®® angenommen, dass der historische Xerxes schon iiber 30 Jahre alt war
als er an den Thron kam und dazu Erfahrung als Statthalter von Babylon gesammelt hatte. Xerxes
steht von Anfang an unter dem Druck einer Tradition, die stindig zum Expansionskrieg treibt®.
Dazu muss er zwei Feldziige tibernehmen, die vor dem Tod seines Vaters geplant wurden. Nach
dem raschen Erfolg gegen die Agyptern ist mehr als verstéindlich dass er weiter gegen die Athener
ziehen will. Dazu kommen die Versuche des Mardonios, ihn zur dieser Entscheidung zu iiberreden.
Was ohne Zweifel jugendhaft erscheint ist die Leidenschaft, mit der Xerxes jede seiner Einstellun-
gen und Entscheidungen angeht aber auch, wie schnell er sie dndern kann. Zuerst hat er kein Inte-
resse Krieg zu fithren, dann wird entschieden, gegen die Athener zu kimpfen, wobei jedes Ziel sei-
nes Vater libertroffen wird. Dazu reagiert er mit Gewalt auf die kritische Reaktion seines Onkels.
Jetzt aber kommt er wieder zur Vernunft, macht eine 6ffentliche Anerkennung seiner Fehler und
entschuldigt sich vor seinem Onkel. Dieser innere Konflikt zeigt sich in der ndchsten Nacht wieder
in der Form eines Traumes. Hier tritt die gleiche Erscheinung auf und droht Xerxes. ,,Wenn du nicht
sofort in den Krieg ziehst, wirst du folgendes erleben: So groB3 und méchtig du in kiirzer Zeit

wurdest, so klein und gering wirst du auch bald wieder sein!*“ (VII, 14). Von Schreck besessen ruft

Xerxes Artabanos und entschuldigt sich bei ihm wieder fiir seine torichten Worte. Dann aber erklart

638 Herodot, Historien, VII, 13, 2-3.

639 Unter anderem Stein 1881, 26, How-Wells 131 oder Evans 1991, S. 61

640 Dazu Reinhardt: ,,Auf Xerxes lastet der Fluch, dass er ein Nachfahr ist*. Reinhardt, K., Herodots Perserkriege, S.
32.

341



er ihm von der Erscheinung und bietet ihm an, seinen Platz zu {ibernehmen: ,,Wenn nun ein Gott sie
schickt und es durchaus Gottes Wille ist, dass wir gegen Griechenland ziehen, so wird dieser
gleiche Traum auch zu dir fliegen und dir den gleichen Auftrag erteilen wie mir. Ich finde nun, das
konnte am besten geschehen, wenn du meinen ganzen Ornat nimmst und ihn anlegst, dann dich auf
meinen Thron setzt und darauf auf meinem Lager einschléafst (VII, 15, 3). Artabanos mochte
Xerxes verstandlich machen, nicht seine Kritik habe ithn geschmerzt sonder ,,vielmehr die Tatsache,
dass die Perser zwischen zwei Meinungen schwankten — wovon eine deinen Ubermut nihrte, die
andere aber ihn ddmpfte und sagte, es sei schlecht, den Geist zu lehren, immer noch mehr besitzen
zu wollen, als er schon hat — und dass du unter diesen beiden Meinungen gerade die wéhltest, die
fiir dich und fiir die Perser die gefahrlichste war* (VII, 16, 23). Hier zeigt sich Artabanos nicht nur
als guter Warner, sondern als Staatsmann und letztendlich als Lehrer, der die Erfahrung des Alters
dem jungen Neffen beibringen will. Ich mochte darauf aufmerksam machen dass Artabanos gerade
das oft von mir ausgesprochene ,,zu viel des Wollens* als grofites Gefahr fiir einen Herrscher her-
vorhebt, was eine Bestdtigung meiner These aus dem Text entspricht. Artabanos versucht Xerxes zu
erklidren dass der Traum keine Beachtung verdiene: ,,Aber das ist, mein Sohn, nicht Gottes Art;
denn die Traume, die zu den Menschen schweben, sind so, wie ich sie dir erkldren werde, der ich
doch so viele Jahre élter bin als du. Am haufigsten pflegt das, woriiber der Mensch bei Tage nach-
denkt, ihn nachts als Traum umschweben* (VII, 16, 3). Endlich gibt er nach und tut, um was ihn
Xerxes gebeten hatte. Dann erschien ihm auch die selbe Figur im Traum und sprach: ,,Du also bist
der Mann, der Xerxes mit allen Kriaften davon abrit, gegen Griechenland zu ziehen, als ob du dich
um ihn sorgest. Aber das soll dir weder kiinftig noch jetzt ungestraft hingehen, abwenden zu wollen,
was geschehen muss® (VII, 17, 2). Artabanos verfiel in tiefe Angst (,,es war ithm, als wolle er ihm

mit heiflen Eisen die Augen ausbrennen® VII, 18, 1), wendete sich an Xerxes und sagte:

342



Konig, ich habe in meinem Leben schon so viele groBe Machte durch Geringeres stiitzen sehen;
darum wollte ich nicht zulassen, dass du dich in allem von deiner Jugend leiten ldsst. Ich weiss,
wie schlimm es ist vieles zu begehren. Ich dachte an den Ausgang des Zuges des Kyros gegen die
Massegeten, auch an den des Kambyses gegen Aithiopien; ich selbst habe ja an dem Zug des
Dareios gegen die Skythen teilgenommen. Weil ich dies alles wusste, war ich der Meinung, alle
Menschen wiirden dich gliicklich preisen, wenn du dich ruhig hieltest. Weil dich aber ein
gottlicher Wille treibt und den Griechen ihr Untergang anscheinend von Gott bestimmt ist, so
lasse ich mich bekehren und dndere meine Meinung. Du aber verkiinde den Persern, was Gott dir
offenbart hat; befiehl ihnen, deinem fritheren Befehl zu gehorchen und sich zu riisten. Handle so,

dass du es an nichts fehlen lésst, da Gott dir gnéidig ist!®*.

Diese Passage von den Trdumen (zwei von Xerxes und einer von Artabanos) zeigen in der For-
schung einen Disput iiber der Einfluss der Gottheiten auf die Entscheidungen beim Xerxeszug.
Dazu Brehm: ,Dieses Element einer gottlichen Manipulation, die Xerxes wie auch Artabanos
scheinbar erfahren miissen, wirft berechtigterweise die Frage auf, inwiefern die Entscheidungspro-
zesse, die zum Zug gegen Hellas fiihren, tiberhaupt im freien Ermessen der Akteure liegen oder auf
gottlichen Willen hin erfasst werde miissen“*. Es geht wieder um die Frage der Determination
gegen den freien Wille (immer als Opposition verstanden®”). Als Vertreter des ersten Begriffes gilt
z.B. folgende Aussage von Asheri: ,,Ogni cosa é predestinata e ' uomo ¢ puro accidente: in un
mondo governato da divinita 'invidiose e turbolente' a presunta felicita di oggi puo trasformarsi
644.

domani in estrema disgrazia. Tutto quindi é relativo, effimero ed inestabile nelle cose umane

Auf der anderen Seite findet man folgende Aussage von Kleinknecht als Vertreter des Mensches als

641 Herodot, Historien, VII, 18, 2-4.

642 Brehm, J., Generationenbeziehungen in den Historien Herodots, S. 177.

643 Immerwahr, H. R., (Tat und Geschichte bei Herodot, S. 522) sieht in der Opposition zwischen Hairesis (Wahl) und
Anake (Notwendigkeit) den ,,springende Punkt in Herodots Theorie des Handel. Dodds (The greeks and the
irrational, S. 31) hat diese Opposition als ,,double determination* genannt.

644 Asheri, D., Erodoto: La Lidia e la Persia. Libro I delle Storie, S. CVII.

343



Trager der Entscheidungen Dazu Kleinknecht:

Das Geschehen erscheint damit in einem neuen Licht, wodurch das Bild von dem reinen
Schicksalshistoriker Herodot, wie es zuletzt am geschlossensten F. Hellmann gezeichnet hat, von
Grund auf verdndert wird. Jetzt ist es nicht mehr ausschlieBlich das tiberméchtige, vergeltende
Schicksal oder der Wille einer neidischen Gottheit, die die menschlichen Dinge in einem zwangs-
laufige Kreislauf von Auf und Ab mit «der Ddmonie einer unauthaltsamen Entwicklung» sich
vollziehen lassen. Geschichte ist nicht mehr nur ein Weg, auf dem der Mensch von den géttlichen
Maichten durch Orakel, Zeichen und Traume vorwértsgestoen wird, etwas, was man wesentlich
erleidet und worin man sich mit cwgpocdvy zu fligen hat. Jetzt werden historische Ereignisse als
aktives Gestalten des Menschen betrachtet, das ethisch bewertet wird. Und Geschichte erscheint
wesentlich als Produkt menschlicher Entschliisse, Entscheidungen und Taten. Dies schliesst die
Mitwirkung des Géttlichen in keiner Weise aus ... Aber der entscheidende Anstofl muss im Guten
wie im Bosen vom Menschen ausgehen, wen dann auch Erfolg oder Misserfolg nicht mehr in sei-

ner Hand stehen®®.

Diese Aussage deutet schon an, dass die oben vermutete Opposition iiberwunden wird und auf eine
Komplementaritét hinzielt, die das weder — noch durch ein sowohl als auch ersetzt. Das wird, wenn
schon ziemlich allgemein von Scardino wie folgt ergidnzt: ,,Die Entscheidung, den Feldzug gegen
Griechenland zu unternehmen, begriindet Herodot also auf zwei Ebene ... Die Traumsequenz ist
somit keineswegs eine die Erzdhlung iiberdeterminierende Dublette, sondern eine notwendige Er-
ginzung zu den Reden im Kronrat, mit denen sie formal und thematisch eng verflochten ist und

eine Einheit bindet“**. Die Beziehung zwischen der Traumsequenz und die Reden im Kronrat wird

645 Kleinknecht, H., Herodot und Athen, S. 572-573.
646 Scardino, C., Gestaltung und Funktion der Reden bei Herodot und Thukydides, S. 168-171.

344



in ihrer Bedeutung sehr detailliert von Bichler auf folgender Weise dargestellt:

Herodots Historie riickt den Entscheidungsprozess ins Zentrum und ldsst uns Xerxes' eigenen
Anteil an seinem Verhdngnis unmittelbar miterleben. Artabanos fiihrt nochmals alle die fatalen
Feldziige von Xerxes' Vorgidngern in Erinnerung (VII 18, 2-3). Diese Lektion ist ebenso eindring-
lich wie die Worte, mit denen Artabanos noch vor der Traumerprobung die zwei Seiten der Rats-
versammlung umriss: Da herrscht Zurtickhaltung, dort dominiert die von Hybris geleitete, riskante
Suche nach immer mehr Besitz (VII 16 a 2). Das berechtigte Anliegen einer Vergeltung fiir
erlittenes Unrecht hatte Xerxes langst aus dem Auge verloren. Er sah sich vor die Alternative des
Alles oder Nichts gestellt (VII 11, 3). In dieser Konstellation trieben die hoheren Méchte nur das
zur Entscheidung, was im menschlichen Planen schon herangereift war. Die Welteroberungspléne
des Xerxes lehren, in ihm kein schuldloses Opfer eines héheren Geschicks zu sehen, sondern einen

iberheblichen und doch wankelmiitigen Machtmenschen®’.

Nach der Erkldrung von Bichler vervollstindigen die Gotter was die Menschen (Xerxes) selbst an-
gefangen hatten. Er sieht keine direkte Beziehung zwischen dem Handeln der Gotter und Xerxes'
Uppic und das ist meine Kritik an seiner Darstellung. Brehm geht genau diesen Punkt in seiner Er-

klarung tiber den Hintergrund des Handelns der gottlichen Méchte bei Herodot:

Uber der gesamten Episode steht der priignante Eindruck der aischyleischen 'Theologie' in den
Persern: Wenn Artabanos in Hdt. 7.10e den Kdnig vor menschlicher Hybris warnt und ihren Sturz
durch den pfovog Be@v ankiindigt, erinnert dies unmissverstandlich an Aischylos' Dareios, der der

Gottheit ein vergleichbares Walten zuschreibt:

647 Bichler, R., Herodots Welt, S. 322.

345



AL Stav omeddn tic avtog, yd Oeog ovvantétor . (A. Pers. 743)

Zev¢ T01 KOAOGTIS TV UTEPKOUTIV Gy

ppoviudtv éncotty , e60vvog Papic . (A.Pers. 827-828).

Derselbe Gedanke an eine Gottheit, die menschlicher Uberhebung entgegenwirkt, liegt der Moti-

vation der herodoteischen Traume zugrunde®®.

Ich mochte an dieser Stelle die Erklarung zum ersten Zitat aus Aischylos von Kohnken darlegen,
die n.m.E. die Beziehung der zwei handelnden Ebene, menschliche und gottliche, ganz akkurat

beschreibt und ihre Komplementaritit gut erklart. Dazu Kéhnken:

Dareios sagt unmittelbar vor der im Text zitierten Stelle (Pers. 739 ff.) die persische Niederlage
sei an sich vorherbestimmt und durch Orakel vorausgesagt worden, er habe nur nicht mit einer so
schnellen Erfiillung gerechnet: doch (V. 742) Xerxes habe durch seine Verblendung das Eingrei-
fen der Gottheit und die schnelle Vollstreckung des Schicksals auf sich gezogen. Genau diese
Konzeption erklédrt das Nebeneinander von menschlicher Verantwortung und Schicksalsbestim-
mung bei Herodot. Durch seine anmallenden Plane im Kronrat fordert Xerxes den Schicksalsdai-
mon heraus, der eine Zuriicknahme nun nicht mehr zulésst (schon der bloe Entschluss dazu ruft
den Traumdaimon auf den Plan: s. Die Stellung des ersten Xerxestraums nach dem Entschluss, 7,
12, 1, aber vor seiner Ausfithrung, 7, 13 ; entsprechend verlangt der Daimon im ersten Traum, 7,
12, 2 in dreifacher Variation nur das eine: 'bleib bei dem einmal gefassten Beschluss des Feld-
zugs": 1. uet 65 Povievear ... mpoeimoc dAilerv Ilépoyor otpatov; 2. obte MV puetafovlevdusvog

ToIe1g € ... ; 3. domep ... foviedono motéerv , tadtny iO1 tdvoddv)*Y.

648 Ebd. 642, S. 178.
649 Kohnken, A., Der dritte Traum des Xerxes bei Herodot, S. 38.

346



Jetzt kann man die grundlegenden, die philosophischen Aspekte der Diskussion betrachten. Ich
mochte dazu folgende AuBerung der Traumfigur untersuchen: ,,Aber das soll dir weder kiinftig
noch jetzt ungestraft hingehen, abwenden zu wollen, was geschehen muss®. Die erste Frage die ich
mir stelle ist folgende: warum muss geschehen was geschehen muss? Hier wiirde man auf den ers-
ten Blick eine Schicksalsbestimmung der Goétter vermuten, die die Menschen als Spielbélle ihren
Willen benutzen. Wenn man die Frage ndher und tiefer betrachtet, spiirt man, dass sie einen anderen
Sinn beinhaltet. Hier mdchte ich zur meiner These der zwei Instanzen die iiber das menschliche
Leben richten zuriickkehren. Xerxes ist in der Begriindung fiir den Feldzug gegen Hellas tiber jegli-
che Grenze gegangen. Er stellt sich in eine Ebene mit Zeus®’ und stellt als sein Ziel die Welterobe-
rung dar (VII, 8, y2). Damit begeht Xerxes einen groBen, unverzeihlichen Fehler, eine Ubertretung,
die ihn iiber alle anderen Menschen stellt, was man fpic nennt. Diese Ubertretung wird aus einem
,»zu viel des Wollens* verursacht, einem {ibertriebenen Drang zum Mehr (an Macht, Ruhm, usw.).
Der Versuch Artabanos', Xerxes zum Verzicht des Feldzuges zu iiberreden zeigt, dass eine solche
Unternehmung zum Scheitern verurteilt ist. Nur die Blindheit des Xerxes, der sich von seinen
Vorgingern wie von Mardonios leicht beeinflussen ldsst, lassen ihn nicht sehen, was fiir einen
Fehler er begehen wird. Das betrifft den menschlichen Teil des Verfehlens, fiir das nur Xerxes
verantwortlich ist. Auf der anderen Seite kann diese Einstellung, diese Fehler von Xerxes, die von
Ufpic motivierten Ziigen von der Gotter weder ignoriert noch geduldet werden. Hier zeigt sich der
Sinn des Traumes von Artabanos und die Antwort auf die von mir oben gestellten Fragen. Der Feld-
zug muss geschehen, weil Xerxes fiir seine §fpi¢ bestraft werden muss. Das entspricht dem Sinn
des pOovog Bewv. Der Mensch, der zu viel will, der sich aulerhalb, oder besser gesagt, {iber die
anderen Menschen stellt ist, zum Scheitern verdammt (jedes ,,zu viel des Wollens* beinhaltet einen

Verlust des ,,nicht viel genug®). Es sind die eigenen Fehler, die den Feldzug zum Scheitern bringen

650 ,,Wenn wir sie und ihre Nachbarn, die das Land des Phrygers Pelops bewohnen, bezwingen, dann machen wir den
Himmel des Zeus zur Grenze des Perserlandes. Herodot, Historien, VII, 8, 2.

347



werden (wie z. B. sein unwidersprechlicher Wunsch bei Salamis gegen den Rat der Artemisia in
eine Seeschlacht zu gehen mit der Begriindung die Herodot wie folgt darstellt: ,,Die Flotte habe
sich bei Euboia feige gezeigt, weil er nicht teilgenommen hatte; jetzt aber hatte er sich entschlos-
sen, personlich der Seeschlacht zuzusehen™ VIII, 70). Diese aus ¢fpic motivierten Einstellung,
diese Uberhebung der eigenen Macht als Mensch, ist ein Beweis fiir die eigene Verantwortung fiir
das Scheitern des Feldzuges. Die Gotter ihrerseits, drangen dazu, dieses Schicksal geschehen zu
lassen, deswegen stellen sie sich bedrohlich gegeniiber Artabanos, der gegen den Feldzug spricht.
Der pblovog Oewwv ungliicklich tibersetzt als ,,Gotterneid ist in der Tat Garant flir das Scheitern
dessen, der in §fpic gefallen ist. Das hat Artabanos vorher zu Xerxes gesagt: ,,Denn Gott pflegt
alles zu stiirzen, was sich tiberhebt™ (VII, 10, €). Xerxes ist seit dem Kronrat wegen seiner 0fpi¢
von den Goétter zum Scheitern verurteilt. Was uns es schwer zu verstehen erscheint, ist diese dop-
pelte Motivation oder Determinierung des Scheiterns®'. Auf der einen Seite sind es Xerxes' Fehl-
entscheidungen die ihn zum Scheitern bringen. Anderseits ist es seine Uberhebung, die von den
Gottern betraft wird indem sie ihn scheitern lassen. Es handelt sich letztendlich weder um freien
Willen®? noch um Schicksalsdeterminierung. Das Problem ist viel komplexer und hat eine ethische
Begriindung. Was der Fall von Xerxes zeigt, und das ist etwas, was Herodot mehrmals den Leser
verstehen ldsst, ist, dass der Weg des in §fipic verfallenen, einer Einbahntrasse entspricht, die unwi-

derstehlich (dafiir sorgen die Gotter) zum Scheitern fiihrt.

Nachdem Xerxes und Artabanos sich fiir den Feldzug entschieden hatten, erlebte Xerxes ein dritten
Traum: ,,Xerxes triumte, mit einem Zweig des Olbaums bekrinzt zu sein; Zweige des Olbaums

reichten iiber die ganze Erde hin. Dann aber verschwand der Kranz, den er um den Kopf trug™ (VII,

651 Unsere Art Kausalitit zu verstehen kollidiert mit dieser doppelten Art der Determinierung. Aulerdem wird nicht
eine von der anderen verursacht, das heif3t es gibt auch keine inhédrente Kausalitdt zwischen den menschlichen und
der gottlichen Ebene.

652 Nach B. Snell, Die Entdeckung des Geistes, gibt es im 5. Jh., und also auch bei Herodot, den Begriff des freien
Willens als Ursache menschlicher Entscheidungen nicht. Siche besonders S. 249.

348



19). Die Magier legen den Traum auf folgende Weise aus: ,,es ginge die ganze Erde an, und alle
Menschen wiirden ihm untertan® (VII, 19). Ich sehe in der Struktur dieses Traumes eine Ahnlich-
keit zu den Trdumen von Kroisos, Kyros oder Polykrates' Tochter. Was Xerxes' Traum bezeichnet,
ist, dass die Ausdeutung nicht von Xerxes selber sondern von dem Magier gemacht wird. Trotzdem
stellt Xerxes diese Ausdeutung nicht in Frage; im Gegenteil, nach der Ausdeutung des Traumes

beginnt die Vorbereitung des Heeres fiir den Feldzug gegen Hellas.

Welche Bedeutung hat dieser Traum an dieser Stelle im Werk? Kohnken stellt einen Zusammen-
hang zu den ersten drei Traume wie folgt her: ,,dieser vierte Traum ergédnzt die rein negative Bilanz
der drei vorhergehenden ('wenn du nicht gehorchst, wirst du bestraft werden') vordergriindig, um
die jetzt, nach der Entscheidung des Xerxes zugunsten des Daimons zu erwartende, positive Kehr-
seite ('da du gehorchst, wirst du belohnt werden')“*. Dazu sieht er eine Komplementaritit zwi-

schen der Fehldeutung des vierten und des dritten Traums wie folgt:

Wiéhrend demnach die drei ersten, gleichartigen Trdume, deren kumulativer Effekt sich in der
Deutung des Artabanos zeigt, wegen ihrer Unvollstidndigkeit den Irrtum des Trdumenden hervor-
rufen, fiihrt beim vierten Traum, dhnlich wie bei den Orakeln des Onomakritos zu Beginn des 7.
Buches, der nur das fiir Xerxes Giinstige auswéhlt und das Ungiinstige weglésst, die Unvoll-
standigkeit der Deutung zum schicksalhaften Irrtum. In der Inkongruenz von Traum und Deutung
und im tauschenden Effekt aber stimmen der dritte und der vierte Traum {iberein. Die Fehl-
einschitzungen des Artabanos (18, 3 'gottgewolltes Verderben der Griechen') und der Magier (19,

1 'gottgewollte Weltherrschaft des Xerxes') sind komplementar®*,

653 Kohnken, A., Der dritte Traum des Xerxes, S. 28.
654 Ebd. 653, S. 29-30.

349



Kohnken relativiert die Fehldeutung des Traumes und stellt diese als unvermeidlich dar:

Deshalb sollte man nicht von einem "Warntraum' sprechen, wie es hdufig geschieht. Vielmehr ist
der Kranztraum fiir sich genommen, dhnlich wie z. B. der Herrschaftstraum des Kambyses in
Buch 3%, so konstruiert, dass er die folgenreiche Fehldeutung durch die Personen der Handlung
(den Konig und die Mager) als nahezu unvermeidbar erscheinen ldsst. Alles Licht fillt auf das
Element der Irrefiihrung, den die Weltherrschaft verheissenden Kranz; das dunkle Ende tritt

dagegen ganz in den Hintergrund .

Diese ist genau der Punkt, wo ich nicht mit K&hnken einverstanden bin. Der Grund fiir die verfehlte
Ausdeutung des Traumes ist nicht die Idee der Weltherrschaft, sondern die Weltherrschaft ist der
Grund fiir die verfehlte Ausdeutung des Traumes. Das scheint eine rein rhetorische Finesse zu sein,
ist sie aber nicht. Es ist gerade dieser von §fipic motivierten Wille zur Weltherrschaft, der Xerxes'
Blindheit und Unempfindsamkeit fiir jegliche Art logischer Argumente verursacht. Es ist das ,,zu
viel des Wollens* diese Besessenheit, die Xerxes Wahrnehmungskraft einschrénkt. Er kann nur
verstehen, was ihm passt. Dazu kommt, dass die Leute, die ihm dienen (hier der Magier, vorher der
Seher Onomakritos) nur sprechen was Xerxes horen will. Das entspricht der Tragik aller War-
nungstrdume, sie kdnnen von dem Empfanger nicht verstanden werden. Ich glaube, dass genau das
ihre Funktion im Werk ist, dem Leser die §fpic in die der Empfanger verfallen ist hervorzuheben.
Es handelt sich um eine Bestétigung (von Herodot oder von den Géttern, je nachdem wie man es zu
sehen vermag), dass der, der der §fpi¢ verfallen ist, nicht fihig ist, seine Situation zu verdndern.

Nicht umsonst passieren diese Traume vor eine entscheidende Schlacht (wie bei Kyros) oder hier

655 Herodot, Historien, 111, 30 (vgl. III. 64, 1 und 65, 2): dass der Smerdis des Traums nicht der echte Smerdis ist, kann

Kambyses zum Zeitpunkt des Traums auf Grund des zwischengeschalteten Traumboten nicht erkennen.
656 Ebd. 653, S. 28-29.

350



nachdem man sich endlich fiir den Feldzug gegen Hellas entschieden hat.

Andere Beweise fiir die oben erklarte Blindheit, diese von der §fpi¢ motivierten Einstellung verur-
sachte Unmoglichkeit sachliche Deutungen zu machen, zeigen die vielen Signale, die Xerxes Heer
im Laufe seines Marsches zum Hellespont erscheinen und die entweder falsch oder iiberhaupt nicht

ausgedeutet werden. Das erste ereignet sich nach der Abfahrt aus Sardes. Dazu Herodot:

Gerade als er abzog, wich die Sonne von ihrem Platz am klarer Himmel und verschwand, obgleich
keine Wolken, sondern ganz klarer Himmel zu sehen war; und aus Tag wurde Nacht. Als Xerxes
dies bemerkte und erfasste, wurde er nachdenklich. Er fragte die Magier, was diese Erscheinung
zu bedeuten habe. Die aber erklarten, der Gott kiinde den Griechen den Verlust ihre Stidte an;
denn die Sonne, so sagten sie, zeige den Griechen die Zukunft, ihnen selbst aber den Mond. Uber

diese Nachricht war Xerxes sehr froh und liess das Heer weiterziehen®’.

Hier zeigt sich wieder die Figur des Magiers als ein Seher, der Xerxes nur positive Botschaften sa-
gen kann. Dazu gesellt sich die Unféhigkeit des Xerxes, selber ein Ereignis ausdeuten zu koénnen.
Ein weiteres Signal, das auch ignoriert wird, ereignet sich am Fuf3 des Ida Berges. Dazu Herodot:
,,und zundchst nun, als sie am Ful} des Ida iibernachteten, brachen Donner und Blitz iiber das Heer
herein und vernichteten dort eine betrichtliche Menge Soldaten (VII, 42, 2). Wesselmann verbindet
diese mit den nichsten Passagen. Hier wird erzihlt wie der FluB Skamandros nicht genug Wasser
fiir Heere und Tiere anbieten konnte und ausgetrunken wurde. Dann stieg Xerxes nach Pergamon,
die Stadt des Priamos, die er gern sehen wollte, wo er der Athene von Ilion 1000 Rinder opferte

und die Magier den Heroen Trankopfer spendeten. Dazu Herodot: ,,Danach iiberfiel das Heer

657 Herodot, Historien, VII , 37, 1-2.

351



Furcht in der Nacht. Dazu Wesselmann:

Die Stelle hat insofern groBe Suggestivkraft, als sich Xerxes hier, am Ubergang nach Europa und
am markantesten Ort europdisch-asiatischer Konflikttradition, offensichtlich in die Tradition der
troianischen Helden stellt. Warum das Heer Furcht befillt, erklart Herodot nicht weiter, die For-
mulierung wirkt bewusst 'metaphysisch’' gewihlt — als hétte ein Gott dem Perserheer Furcht

eingeflosst®®,

Ob es nun mit oder ohne gottliches Einwirken — der Halt in Troia erinnert mindestens Herodots
Rezipienten, wenn nicht auch seine verdngstigten Figuren selbst, an den beriihmtesten Sieg von
Griechen iiber Barbaren. Dass die Assoziation der Perser mit den Troianern eben auch eine Wie-
derholung von deren Scheitern impliziert, 1dsst Herodot auch in 7, 42, 2 ahnen, als das Heer bei
der Ankunft am Ida (bezeichnend die Formulierung é¢ v TAiada yijv) — von einem Gewitter

iiberrascht wird und eine betrichtliche Menge Leute verliert®.

Spiter, nach der Uberquerung des Hellespontos, auf europiischem Boden ereignete sich folgende

Situation, die Herodot wie folgt beschreibt:

Als alle driiben waren und weitermarschieren wollten, erschien ihnen ein groBes Wunderzeichen,

das Xerxes aber gar keiner Aufmerksamkeit wiirdigte, obgleich es leicht deutbar war: eine Stute

658 Das Motiv der plotzlichen, unbegriindeten Furcht kommt in den Historien 6fters vor, z. B. IV, 203, wo es iiber die
Perser anldsslich ihres versuchten Einfalls in Kyrene in derselben Formulierung heift, sie seien von Furcht befallen
worden, obwohl niemand mit ihnen kdmpfte. Vgl. auch 6.134, wo Miltiades in das parische Demeterheiligtum
eindringen will, aber schon an der Tiir zuriickschaudert und umkehrt. Bei Herodot scheint es sich in diesen Féllen
stets um Schwellensituationen zu handeln, an denen der Protagonist im Begriff ist, eine Freveltat zu begehren
(Xerxes' Feldzug gegen Griechenland; der nicht angeordnete persische Einfall in Kyrene; Miltiades' Eindringen ins
Heiligtum).

659 Wesselmann, K., Mytische Erzahlstrukturen in Herodots Historien, S 62-63.

352



brachte einen Hasen zur Welt. Die Deutung war insofern nicht schwer: Xerxes war dabei, in aller
Pracht und Herrlichkeit ein Heer gegen Griechenland zu fithren; er sollte in wilder Flucht um sein
Leben an die gleiche Stelle zuriickkehren. Auch ein zweites Wunderzeichen war ihm geworden,
als er noch in Sardes weilte: Eine Maultierstute warf ein Junges mit doppelten Geschlechtsteilen,

minnlichen und weiblichen. Die ménnlichen lagen iiber den weiblichen.

Ohne sich um beiden Zeichen zu kiimmern, marschierte er mit seinem Heer vorwiirts °®,

Was hier ausserordentlich erscheint ist dass es Herodot selbst ist, der das Zeichen ausdeutet.
Hiermit ist die Erzéhlung zu einem Zenith gekommen, wo Xerxes liberhaupt kein Zeichen mehr
ausdeuten kann egal wie klar sie seien mégen. Herodot selber unternimmt es, n. m. E. die Deutlich-
keit der Zeichen hervorzuheben. Xerxes ist wegen seiner Unfédhigkeit, die vielen Warnungen wahr-
zunehmen, zum Scheitern verurteilt. Es handelt sich um verschiedene Situationen, wo der Grad der
Deutlichkeit der Zeichen immer groBer wird. Es ist wirklich au8ergewdhnlich in seinem Werk, dass
Herodot in so einer kurzen Textpassage so viele Beispiele an missverstandenen Warnungen gibt. Es
liegt ihm sehr daran, die Blindheit des Xerxes dem Leser in aller Deutlichkeit zu zeigen, die die

kommende Katastrophe voraussagt.

Jetzt komme ich zu eine notwendige Erkldrung beziiglich meiner These der doppelten Ebene, der
menschlichen und der gottlichen, die iiber das menschlichen Handeln urteilt. In der Traumsequenz
kommt die Bedeutung der géttliche Ebene deutlich hervor und das konnte der Idee von Regenbo-
gen Uber die Begriindung des Feldzuges ,,dass eben dies die letzte Ursache des groen Perserkrie-
ges ist, ein Gotterwille, der den stolzen Menschensinn mit Trug umnebelt, ihm im kriegerischen

Rausch von Gliick und Grofe die Grenzen tiberschreiten 1dsst“*' Impuls geben. Ich habe mehrmals

660 Herodot, Historien, VII, 57.
661 Regenbogen, O., Herodot und seine Werk. Ein Versuch, S. 99

353



behauptet, dass es auch das menschliche Handeln ist, das fehlerhafte Entscheidungen verursacht,
und den Mensch zum Scheitern fiihrt. Die §fpig, das ,,zu viel des Wollens* diese Einstellung, die
das Gefiihl verkorpert mehr als die anderen zu sein, ist ohne weiteres ein krankhaftes Gefiihl der
Uberhebung, das wie in den oben dargestelltem Beispiel eine Einschrinkung in der Wahrnehmung
verursacht, sodass jede Warnung unentdeckt bleibt. Wie dieses Scheitern sich auch auf der mensch-
lichen Ebene einschrianken kann, zeigt das Beispiel des Baues des Athoskanals bei Xerxes. Dazu
Herodot: ,,Da die ersten, die den Athos umsegeln wollten, Schiffbruch erlitten hatten, hatte man seit
etwa drei Jahren Vorarbeiten am Athos geleistet™ (VII, 22). Der Athos wurde zu einer Insel ge-
macht, indem Xerxes die Landenge durchtrennen liess, die den Berg mit dem Festland verbindet.
Das entspricht einen Frevel an der Erde, der unter den 4. Punkt der Klassifizierung von

Wesselmann fillt (Veranderung der natiirlichen Gegebenheiten)®?. Dazu erklart sie:

Wie sich aus einer anderen Stelle, 1, 174, ergibt, steht diese Art Naturverdnderung im Ruch des
Frevels: Als die Knidier ihr Land durch den Durchstrich einer schmalen Landenge zu einer Insel
machen wollen, um sich so gegen die anriickenden Perser zu verteidigen, kommt es unter den
Arbeitern zu zahlreichen Verletzungen. Auf Befragen des delphischen Orakels weist die Pythia die
Knidier an, die Arbeiten sofort abzubrechen, Zevg ydp «’ é0nxe vijov, & y éBodleto (,,denn Zeus

hiitte schon eine Insel gemacht, wenn er gewollt hitte®, 1.174.5)%%,

Als ob das nicht schlimm genug wire, zeigt Herodot (indem er seine eigene Meinung duflert) die

von §fpi¢ motivierten Ziige von Xerxes Handeln. Dazu Herodot:

662 Die ganze programmatische Erkldrung von Wessselmann habe ich schon auf der Seite 279 dieser Arbeit zitiert.
663 Ebd. 659, S. 59.

354



Wenn ich mir die Sache so recht iiberlege, lieB Xerxes diesen Graben aus purem Geltungs-
bediirfnis ausbauen, um damit seine Macht zu zeigen und ein Denkmal zu hinterlassen; denn sie
hétten ohne alle Miihe und Anstrengung die Schiffe iiber die Landenge ziehen kdnnen. Trotzdem
lie3 er einen so breiten Kanal fiir das Meer bauen, dass zwei Dreiruderer nebeneinander ihre Ruder

benutzen konnten®*.

Hier wird es klar was hinter der Entscheidung steckt: sich Ruhm zu erschaffen und Macht zu zei-
gen. Diese #fpic beinhaltet verschiedene Ebenen, den Frevel gegen die Natur so wie die Uberhe-
bung und das sich Riihmen wollen. Warum ist das so wichtig? Hatte Xerxes den Feldzug gegen die
Hellenen drei Jahren frither gemacht, wire das hellenische Heer so wie die hellenische Flotte mit
Sicherheit viel schlechter vorbereitet gewesen. Ich mochte das nicht als Grund fiir seine Niederlage
angeben, aber es ist klar, dass diese Entscheidung von Xerxes eine negative Bedeutung fiir die Ent-
wicklung des Konfliktes gehabt hat. Er hat drei Jahren vergeudet und die Mdglichkeit verpasst, die
Hellenen in einem viel schlechteren Zustand anzutreffen. Damit mochte ich hier den menschlichen
Anteil an dem Scheitern ganz deutlich zeigen. Hier haben die Goétter keine Einfluss gehabt. Es
handelt sich nur um die eigene (falsche und uniiberlegte) Entscheidung von Xerxes. Seine Kurz-
sichtigkeit machte ihn fiir sein eigenes Scheitern verantwortlich. Statt sachlich zu denken, sind
seine Urteile durch Gefiihle besetzt und deswegen ist es ihm nicht moglich, die Konsequenzen
dieser Urteile wahrzunehmen. Seine §fpig, das ,,zu viel des Wollens* fiihrt ihn mit jeder seine feh-

lerhaften Entscheidungen immer niher zum eigenen Scheitern ohne dass er es selber merken kann.

Xerxes steigert seinen Frevel spiter am Hellespont. Er hatte die Phoiniker und Agypter mit der Bau
einer Briicke zwischen Abydos und Sestos betraut. Die Entfernung betrug sieben Stadien (1 atti-

sches Stadion = 177,6 Meter). Dazu Herodot: ,,Als die Durchfahrt gerade iiberbriickt war, brach ein

664 Herodot, Historien, VI, 24.

355



gewaltiges Umwetter los, zerstorte alles und brach die Verbindung ab*“ (VII, 35). Hier reagiert
Xerxes mit den gleichen von §fpic motivierten Ziige wie damals Kyros beim Gyndes (I, 189) indem

er eine Personifikation und Schméahung des Gewdéssers iibt. Dazu Herodot:

Als Xerxes dies erfuhr, nahm er das sehr iibel auf und befahl, dem Hellespont 300 Geif3elhiebe zu

geben und ein Paar FuBlschellen in das offene Meer zu versenken. Ich habe sogar gehdrt, dass er
zugleich Henker mitschickte, um dem Hellespont Brandmale aufzudriicken. Er trug ihnen auf,
wihrend der Auspeitschung die barbarischen und frevelhaften Worte zu sprechen: ,,Du Wasser der
Bitternis, unser Herr legt dir diese Strafe auf, weil du ihn beleidigt hast, ohne dass er die ein
Unrecht tat. Konig Xerxes wird {iber dich hinweggehen, du magst wollen oder nicht. Dir aber

opfert mit Recht kein Mensch, weil du nur schmutziges Salzwasser bist®®.

Xerxes begeht seine fpi¢ nicht nur indem er eine Grenze iiberquert (Asien — Europa) sondern auch
in dem Versuch, die Natur zu vergewaltigen®®. Als endlich die Zeit kommt, diese Briicke zu iiber-

queren berichtet Herodot:

Am folgenden erwarteten sie den Sonnenaufgang, verbrannten allerlei Réucherwerk auf den
Briicken und bestreuten den Weg mit Myrthen. Als die Sonne emporstieg, spendete Xerxes aus
einer goldenen Schale ins Meer und betete zur Sonne: Es moge ihm kein Ungliick zustoBBen, dass

es ihn an der Eroberung Europas hindere, ehe er an die Grenzen jenes Erdteils gelangt sei. Nach

665 Herodot, Historien, VII, 35.

666 Dazu Wesselmann, Mythische Erzéhlstrukturen in Herodot Historien, S. 61: ,,Die Vergewaltigung der Natur wird
zur Auflehnung gegen die gottliche Weltordnung: Herodot lasst es Themistokles aussprechen, als er iiber 6goi und

fipweg spricht, 'die nicht wollten, dass ein Mann Koénig tiber Asien und Europa sei' (8.109.3), weswegen sie den

Griechen den Sieg schenkten.* Die gleiche Referenz auch bei Pohlenz, Herodot, der erste Geschichtsschreiber des

Abendlandes, S. 131.

356



diesem Gebet warf er die Schale in den Hellespont, dazu einen goldenen Mischkrug und ein
persisches Schwert, das sie Akinakes nennen. Ich kann nicht recht entscheiden, ob er dieses

Schwert als Weihgeschenk fiir die Sonne ins Meer versenkte, oder ob er es bereute, den Helles-

pont gegeiBelt zu haben, und als Siihne dafiir das Meer beschenkte. *”

Diese Reflexion von Herodot hebt jedoch, wie Wesselman ganz richtig erklért ,,das Frevelhafte an

der Tat nicht auf, sondern eher noch stérker hervor«®®,

Jetzt mochte ich, um die Charakterziige des Xerxes deutlich zu prisentieren, drei Stellen im Text
behandeln die wichtige Gespriache beinhalten: Das Gespriach zwischen Xerxes und Artabanos am
Hellespont, das Gespriach mit Demaratos (bei Doriskos und vor den Thermopylen) und das Ge-
sprach mit Artemysa vor Salamis. Durch die Untersuchung dieser Gespridche werde ich alle schon
erwihnten fehlerhaften und ¢fpig-beladenen Ziige von Xerxes' Personlichkeit bestéitigen und ergén-

zen, um letztendlich den Grund fiir sein Scheitern deutlich zu zeigen.

2.4.2.7.1 Das Gespriich zwischen Xerxes und Artabanos

Xerxes ist in Abydos eingetroffen und will sein gesamtes Heer besichtigen. Dafiir hatten die
Abydener fiir ihn einen Sitz aus weissem Stein auf einem Hiigel erbaut: ,,Als er den ganzen Helles-

pont unter seinen Schiffen verschwinden und alle Kiisten und die Ebene der Abydener voll von

667 Herodot, Historien, VII, 54.
668 Ebd. 666.

357



Menschen sah, pries sich Xerxes gliicklich; dann aber weinte er* (VII, 45). Hier zeigt sich ganz
deutlich die Labilitdit im Charakter des Xerxes, der plotzlich aus einem euphorischen Zustand in
Traurigkeit umschlagt®®. Als Xerxes von seinem Onkel nach dem Grund dieser Gemiitsdnderung
gefragt wird erwidert er: ,,Ja, mich erfasste der Jammer, als ich bedachte, wie kurz das Menschen-
leben ist; denn von allen diesen vielen Leuten wird in 100 Jahren keiner mehr am Leben sein® (VII,
46, 2). Es scheint mindestens merkwliirdig, dass Xerxes seine Gedanken auf so ein Niveau abstra-
hieren kann, dass er, statt als die wahrscheinliche Tatsache zu denken, dass die Mehrheit seines
Heeres in einem Jahr nicht mehr am Leben sein wird und zwar nicht auf Grund der conditio
humana oder der Kiirze des menschlichen Lebens, sondern weil sie in einen Feldzug zieht, den

viele nicht iiberleben werden®”°

. Aulerdem erscheint seine Argumentation keine Logik zu haben,
weil, in dem Fall, wie er behauptet, dass das menschliche Leben tatsdchlich so kurz wére, wiirde er
das Leben seiner Untertanen nicht in so einem gefdhrlichen Unternehmung in Gefahr bringen und
auf Spiel setzen. Seine pseudo-phliosophische Uberlegung entspricht einer inneren Unsicherheit,

die sich im Laufe des Gesprdchs manifestieren wird. Artabanos aber nimmt seine Frage ernst und

antwortet mit eine kurze Reflexion tuiber die conditio humana. Dazu Brehm:

Die inhaltliche Nihe zu den Lehren Solons an Kroisos aus Hdt. 1.32 fillt dem Leser rasch auf. So
rekurriert der Monolog in komprimierter Weise auf die Schliisselbegriffe von eddaiuovin, oovpopn

und den @@ovog Osdv. Das ist wieder einer pointiertes Signal dafiir, dass Artabanos als weiser

669 Vgl. dazu Scardino, S. 179: ,,Dadurch wird Xerxes vom Narrator sowohl durch verbale als auch non-verbale
Handlungen als duflerst affekt-labil charakterisiert. Nach Schulte-Altedorneburg (S. 195) verfillt Xerxes in eine
depressio und wird als ,,affektlabiler, melancholischer Mensch* beschrieben.

670 Vgl. Bischoff, H., Der Warner bei Herodot, S. 62: ,, Ja nicht einmal das Heer an sich, das er als Fundament und
Verkorperung der kdniglichen GroBe hier und jetzt besitzt, sieht er bedroht, sondern nur den Soldaten als mensch-
liches Individuum; die Soldaten werden ... nach hundert Jahren nicht mehr sein; aber der Konig sieht nicht, dass das
Heer als ganzes bald das Schicksal heimsuchen wird“. Ebenso Heni, Die Gespriache bei Herodot, S. 85: ,,Die meis-
ten dieser Soldaten werden keine 100 Jahre mehr leben, auch keine wahrscheinlichere Zeit von 60 oder 80 Jahren,
sondern viele nicht einmal mehr als ein Jahr, denn sie werden im Krieg umkommen. An diese bei einem bevorste-
henden Krieg naheliegende Moglichkeit denkt Xerxes nicht®. Zitiert nach Scardino, S. 180, Anm. 315.

358



Warner in der Tradition des herodoteischen Solon zu sehen ist: Dessen Gedanken werden an die
Situation angepasst, aber mit vergleichbarer Ausgangslage und Zielsetzung an die Konigsgene-
ration des Xerxes vermittelt. Wie einst Kroisos zum Zeitpunkt von Solons Besuch in Sardeis steht
auch Xerxes, liber dem Hellespont thronend sowie die Gro3e von Heer und Fléte bewundernd, im
Zenit seiner Macht. Wie Kroisos neigt Xerxes zur hybriden Selbstiiberschitzung. Hat sich Kroisos
damals nicht belehren lassen scheint der Perser jedoch die Verginglichkeit des menschlichen

Lebens zu beriicksichtigen, was Kroisos auBer Acht lie (Hdt. 1.33)7".

Mehr als die menschliche Verginglichkeit zu beriicksichtigen, geht es bei Xerxes Uberlegung um
eine innere Unsicherheit®”?. Statt sie offen darzulegen, versucht Xerxes sie auf Artabanos zu proji-
zieren, indem er ihn wieder liber die Traumerscheinung fragt: ,,Wenn dir das Traumgesicht nicht
derartig deutlich erscheinen wire, behieltest du dann immer noch deine frithere Meinung bei, - du
wolltest mich ja nicht gegen Griechenland ziehen lassen — oder héttest du sie gedndert? Sage es mir
aufrichtig!*“ (VII, 47, 1-2). Artabanos reagiert zuriickhaltend, indem er eine deutliche Antwort

vermeidet. Dazu Schulte-Altedorneburg:

Nachdem er mit dem Wunsch, das von ihnen beiden Getrdumte mdge sich bewahrheiten, einer
direkten Bestdtigung des Xerxes ausgewichen ist und seine offenbar unverdndert bestehenden
grundsétzlichen Zweifel an dem Feldzug damit gleichwohl implizit angemeldet hat, artikuliert er

seine gegenwirtige Sorge um den Erfolg ebenso vorsichtig wie nachdriicklich, indem er auf die

671 Brehm, J., Generationenbezichungen in den Historien Herodots, S. 183.

672 Dazu Schulte-Alterdorneburg, J., Geschichtliches Handeln und tragisches Scheitern, S. 195: ,, Dass es allerdings
eines solchen Trost spendenden Hinweises auf Xerxes' gegenwirtiges Gliick und einer impliziten Mahnung zur
Zufriedenheit nicht wirklich bedarf, beweist das Desinteresses des GroBkonigs an dieser Erorterung und die
Riickkehr zu seiner anfinglichen Selbstsicherheit, aus der heraus er in seiner Entgegnung die Uberlegungen des
Onkels als nur mehr léstig beiseite schiebt. Die Unvermittelheit, mit der er sich von diesem fiir ihn bloB vermeintlich
tiefsinnigen Gedanken ab- und der entscheidenden Frage nach seinen Siegesaussichten zuwendet, ldsst vielmehr
erahnen, dass seine Depression moglicherweise eher aus der Sorge um die Endlichkeit und Begrenzheit seines
eigenen Handelns, also letztlich aus eitlen Motiven, resultieren konnte®.

359



Griindlichkeit seiner Uberlegungen einerseits und das AusmaB der erkannten Risiken anderseits

verweist®”.

Artabanos versuch sich aus der betriibten Traumepisode heraus zu ziehen und stattdessen mit
Xerxes auf einer sachlichen Ebene iiber die logistischen Probleme zu sprechen, die das Resultat
eines liberdimensionierten Feldzuges sind: die GroBe des Heeres und die Grof3e der Flotte. Bei der
ersten zeigt sich das Problem der Versorgung, die bei fortschreitendem Vorriicken zunehmend
schwieriger wird. Die zweite hat die Schwierigkeit, beim Umwetter einen Hafen zu finden, der grof3

genug ist, um Sicherheit zu bieten®

. Dann appelliert er an Xerxes Vernunft mit folgender Sentenz:
,Der Mann aber diirfte also wohl der beste sein, der im Rat furchtsam ist und jeden Fehlschlag ein-
rechnet, im Handeln aber den Mut nicht verliert™ (VII, 49, 5). Hier deutet Artabanos an, dass es
nicht um die Opposition Denken gegen Handeln geht, sondern um das richtig Denken, um richtig
handeln zu kénnen. Der Mut, worliber er spricht, ist kein blinder Mut; er wird von einer iiberle-
genen und ausgedachten Planung begleitet, die die Mdglichkeit des Erfolges groBer machen kann.
Das ist genau, was Xerxes nicht verstehen kann. Er bleibt in der niedrigen Ebene der einfachen
Oppositionen durch seine Unmoglichkeit des sachlichen Denkens verfangen und behauptet des-
wegen: ,,wenn du bei allem, was dir begegnet, alle moglichen Folgen ohne Unterschied einrechnen
wolltest, wiirdest du niemals etwas schaffen* (VII, 50). Er sieht in dem Uberlegen eine Bremse, die
das Handeln hindert: ,,Wie kann aber iiberhaupt ein Mensch den sichersten Weg wissen? Ich glaube,
niemals. Wer sich zum Handeln entschliefit, dem gehort auch meist der Erfolg. Wer immer nur

iiberlegt und zaudert, wird kaum Gliick haben* (VII 50, 2-3). Hier siecht man wieder ein Beispiel

von Opposition statt Komplementaritit. Das entspricht dem Gemiit des Xerxes, der durch sein

673 Ebd. 672. 688, S. 196.

674 Wie Schulte-Alterdornebung richtig ergénzt: ,,Vgl. die einmal mehr fiir Artabanos' sachgemessene bzw. realistische
Einschitzung der Gegebenheiten sprechende Bestétigung durch die Geschichte in VII 188 und VIII 12 vor
Artemision, Ebd. 672, S. 196, Anm. 2.

360



durch die ¥fpic eingeschriankten Blick, nicht anders handeln kann und deswegen zum Scheitern
verurteilt ist. Hier zeigt sich wieder sein wiederkehrenden Argument, sich an die Vorfahren anzu-
lehnen um seinen Behauptungen auf irgendwelche Weise eine Begriindung zu schenken: ,,Wenn
meine Vorginger auf dem Thron so gedacht hétten wie du oder, ohne selbst so zu denken, auf den
Rat anderer wie du eingestellter Manner gehort hitten, hittest du das Reich niemals so weit
kommen sehen. Sie aber verachteten die Gefahr und fiihrten deshalb diese Macht so weit voran.
GroB3e Ziele wollen unter groflen Gefahren erreicht werden “ (VII, 50, 3-4). Wie immer kann er nur
sehen, was thm passt, nicht aber, dass diese Vorfahren genau wegen der selbe Einstellung, die

Xerxes zeigt, zu Grunde gingen®”.

Auch Artabanos' Warnung vor der Unzuverldssigkeit der Ionier weist Xerxers im Hinblick auf ihr
Verhalten beim Dareios Zug zuriick, ,,denn damals hing von ihnen Untergang und Rettung des gan-
zen Perserheeres ab“ (VII, 52)%°. Dazu Pohlenz: ,,Herodot hat diesen Anhang angefiigt, weil er den
Konflikt aufzeigen wollte, in dem die Ionier standen, den Konflikt zwischen der Treue gegen den

Landesherrn und der gegen das angestammte Volkstum*®”’.

Was am meisten in diesem Gesprich fehlt ist echte Kommunikation. Es wird nicht miteinander son-
dern aneinander vorbei gesprochen. Der Grund dafiir ist die unterschiedliche Motivation jeglicher
Aussagen. Xerxes zweifelt, ist unsicher gegeniiber der GroB3e des Heeres und versucht Artabanos
mit einer pseusophilosophischen Aussage anzugreifen. Artabanos aber antwortet mit sachlicher
Uberlegung und bringt einige solonische Argumente, die Xerxes iiber seine Ziele nachdenken

machen konnten. Xerxes, der das nicht wollte, wird in seiner Verzweiflung direkter und projiziert

675 Dazu Brehm, J., Generationenbeziehungen in den Historien Herodots, S. 186: ,,Uber das Scheitern aber, weil sie
eben doch zuviel wollten, verliert er erneut kein Wort. Xerxes bleibt in seinem geschichtlichen Wissen seltsam
geblendet, obwohl ihn Artabanos schon in Hdt. 7, 18. 2 eindringlich anhand der gro3en Beispiele in den Historien
auf das Versagen der Vorginger durch deren geféhrliches 'Streben nach Mehr' hingewiesen hat*.

676 Bornitz, H. F., Herodots-Studien, S. 128-129 verweist darauf, dass Xerxes iibersicht, was Herodot in seiner Analyse
des Skythenzuges detailliert herausgearbeitet hat: Die lonier haben das Heer des Dareios schlicht aus personlichen
Machtmotiven heraus gerettet (Hdt, 4.133-142).

677 Pohlenz, M., Herodot, der erste Geschichtsschreiber des Abendlandes, S. 133.

361



seine eigenen Zweifel in Artabanos und bringt ihn zur Traumepisode zuriick. Artabanos findet es
wichtiger, iiber die realen Probleme zu sprechen: die Grofle des Heeres und die GroBe der Flotte.
Xerxes erwidert allen von Artabanos gestellten Argumenten und zeigt sich in seiner Sturheit als
wahrer Nachfolger der von ihm verehrten Vorfahren. Xerxes findet kein Echo fiir seine eigenen
Zweifel. Artabanos vermag es nicht Xerxes zu bewegen iiber seine fehlerhafte Einstellung nach-
zudenken. Es bleibt wie es bleiben soll. Artabanos bleibt als Statthalter des Konigs in Susa (man
wird von ihm nichts mehr in der Historien horen) und Xerxes marschiert mit seinen verdrangten

Unsicherheiten weiter zu dem ausweglosen und selbstmotivierten eigenen Scheitern.

2.2.2.7.2 Das Gesprich mit Demaratos

Das Gespriach mit Demaratos, der damaligen spartanischen Konig, entwickelt sich auf euro-
paischem Boden, bei Doriskos wo Xerxes mit seinem Heer angekommen ist. Dort wird das ganze
Landheer aufgestellt, gezéhlt und nach Volkern geordnet (VII, 61-83 die Infanterie, 84-88 die Ka-
vallerie und 88-89 die Flotte). In VII, 100 steht Xerxes vor dem ganzen Heer und Flotte (wie im

VII, 44 vor der Uberquerung des Hellespont). Dazu Bischoft:

Die Menge der Volkerschaften und der Pomp der Namen ihrer Fiihrer sind tiberwéltigend. Nach
der Musterung seiner Macht (10; xai tadtag erinnert an xai rodto von 1, 201) ldsst er den Demarat

rufen, der ihm beim Erwerben der Erbfolge mit Rat behilflich gewesen war. Es ist klar was er will.

362



Wie Kroisos von seinem wlodtog eingenommen und auf seinen Bestand vertrauend, wiinscht er

sein Gliick von anderen anerkannt zu sehn. Das fsijoacfaz, dort 1, 30 von Solon, hier vom Konige

selbst vollzogen, ist — wie bei Abydos 44 — nicht ohne Bedeutung®’®.

Hier mochte ich wieder etwas anmerken, was ich auch vorher auch in Bezug auf Kroisos erwihnt
hatte: nur der innerlich unsichere Mensch braucht stindig duere Bestédtigungen seines Gliicks oder
seine Macht. Xerxes wiederholt ein Muster, das als Beweis fiir diese, hinter eine autoritdren Fassade
versteckte Unsicherheit gewertet werden kann, deren Beruhigung nur von auflen kommen kann, da
Xerxes wegen seine von §fipic motivierten Einstellung es nicht vermag, die Wirklichkeit in einer
sachlichen Analyse zu betrachten. Deswegen erscheint seine Frage ,,Werden die Griechen den Mut
aufbringen, ihre Hand gegen mich zu erheben?* (VII, 101, 2). Diese Mdglichkeit scheint ihm unbe-
greiflich, da Xerxes keine andere Einstellung betrachten kann. Das entspricht einem Parallelismus
zu Kroisos. Dieser sieht den Reichtum zur Voraussetzung fiir das Gliick. Xerxes macht die Grofe
des Heeres zur Voraussetzung fiir den Sieg. Demaratos aber (wie damals Solon) nach dem er Er-
laubnis bekommt die Wahrheit zu sprechen, erdrtert die Eigenschaften der Hellenen in allgemeinen

und der Lakedaimonier, seines eigenen Volks, ins Detail:

In Griechenland ist die Armut von jeher zu Hause; die mannhafte Haltung aber ist anerzogen,

durch Weisheit und strenges Gesetz bewirkt. Durch sie schiitzt sich Griechenland gegen Armut
und Knechtschaft. Ich muss alle Griechenstimme loben, die im dorischen Gebiet ringsum woh-
nen, will aber nicht von allen folgendes sagen, sondern nur von den Lakedaimoniern allein; sie

werden fiirs erste dein Anerbieten niemals annehmen, das tiber Griechenland Sklaverei bringt.

678 Bischoff, H., Der Warner bei Herodot, S. 67.

363



Dann werden sie sich dir im Kampf stellen, selbst wenn alle {ibrigen Griechen auf deine Seite

traten. Frage nicht, ob sie zahlenmiBig stark genug dazu sind! Sie werden kdmpfen, mdgen

tausend Mann ausgezogen sein oder weniger oder mehr®” .

Xerxes findet diese Erkldrung ldcherlich und kann sich nicht vorstellen wie eine kleine Armee
seinem Heer widerstehen kann. Xerxes kann Demaratos Aussage nur wortlich interpretieren, weil
er immer in seiner gedanklichen Struktur verfangen ist. Es ist genau dieser kulturelle Unterschied,

den Demaratos in seiner nichste Aussage pointiert:

So steht es mit den Lakedaimoniern. Wenn sie einzeln kdimpfen, sind sie nicht schlechter als jedes
andere Volk; zusammen aber zeigen sie sich als die Tapfersten von allen. Sie sind zwar frei, aber
nicht in allem. Uber ihnen steht das Gesetz als Herr, das sie viel mehr fiirchten als deine Unter-
tanen dich. Sie handeln stets, wie ihnen das Gesetz befiehlt. Es gebietet aber stets das gleiche: vor

keiner Zahl von Gegnern aus der Schlacht zu flichen, sondern auf dem Platz zu bleiben in Reih

und Glied und zu siegen oder zu sterben®®,

,.Xerxes nahm die Sache nicht ernst, erzdhlt Herodot, und ziirnte ihm nicht, sondern entliess ihn in

Gnaden* (VII, 105). Dazu Schulte-Altedorneburg:

In dieser ausschlieflichen Ausrichtung an der unmittelbaren Evidenz der Erfahrung und als

iiberzeugter Exponent eines autokratischen Herrschaftssystems ist er iiberdies nicht in der Lage,

679 Herodot, Historien, VII, 102.
680 Herodot, Historien, VII, 104, 4-5.

364



den Wert und die daraus resultierende Motivationskraft der Freiheit angemessen zu wiirdigen,
sondern er glaubt, indem er Freiheit mit einer jedes gemeinsame Handeln ldhmenden Ziigello-

sigkeit des Einzelnen identifiziert, eher eine Schwiche in ihr sehen zu konnen®'.

Hier zeigt Herodot einen bedeutenden Unterschied zwischen der hellenischen und der barbarischen
Kultur: Xerxes regiert mit der Peitsche, die Lakedaimoniern gehorchen dem vduog. Das, was auf
den ersten Blick plakativ erscheinen mag, hat n. m. E. eine grole Bedeutung um die unterschiedli-
chen Einstellungen der Volker zu zeigen. Die persische Herrschaften regieren mit absoluter Macht.
Das stirkste Gefiihl, das seine Untertanen in Bezug auf die Herrschaft fiihlen ist die Angst. Xerxes
lasst nicht nur den Hellespont sondern auch seine Soldaten peitschen (VII, 56, 1, VII, 223, 3). Man
muss nicht auf das extreme Beispiel von Graueltaten des Kambyses greifen, um diesen autoritiren
Fiihrungsstil zu beweisen, man kann z. B. an dem Beispiel von Dareios und seine Reaktion auf den
Wunsch des Oiobazos (IV, 84) ersehen, dass die persischen Konige keinen Widerspruch tolerieren.
Das persische Reich besteht aus vielen Volkern, die unter der Autoritdt des Konigs dienen miissen.
Das schafft kein Gefiihl der Zusammengehorigkeit. Es gibt keine Alternative: Gehorchen oder be-
straft werden. Deswegen muss der persische Konig seine starke Position immer zeigen, muss eine
merkbare Grofe zeigen, die jeglichen Widerstand nicht lohnend erscheine l4sst. Man sieht es auch
an der Haltung der Warner (Kroisos gegeniiber Kyros, Demaratos gegeniiber Xerxes) die immer zu-
erst fragen miissen, ob sie mit der Wahrheit sprechen diirfen. Man hat es vorher schon gesehen, wie
Kroisos fast mit seinem Leben bezahlen musste als er Kambyses gegeniiber eine kritische Be-
merkung geduBert hatte (III, 36). Deswegen verfehlten die Magier die Warnungen und Signale der
Natur, sie haben Angst von Xerxes und sagen einfach, was Xerxes horen will ( z.B. Onomatikos

VII, 6 und spéter VII, 37). Gegeniiber steht ein Volk das auch unter der Autoritdt eines Konigs lebt.

681 Schulte- Altedorneburg, J., Geschichtliches Handeln und tragisches Scheitern, S. 199.

365



Der vouocg aber ist eine Eigenschaft der Allgemeinheit fiir die Allgemeinheit. Es ist ein Identifika-
tionselement, das das Bewusstsein einer Zusammengehorigkeit verkorpert. Das Handeln unter dem
Befehl des vouog ist keine Art Gehorsamkeit durch Angst oder von Gewalt beeinflusst. Es ist das
Ausiiben einer Identitit, die die Lakedaimonier nicht anders sein ldsst. Indem sie so handeln ver-
vollstdndigen sie ihr eigenes Dasein als Volk und genau das ist es, was die Perser als Volk nicht
erreichen konnen, weil sie erstens ein Konglomerat von Volker sind und zweitens, weil das, was sie
zusammenhiélt kein eigene Eigenschaft ist sondern nur die Angst vor einer moglichen Bestrafung.
Diese Tatsache ist was Xerxes nicht begreifen kann. Deswegen entspricht seine Reaktion, dariiber
zu lachen oder die Sache nicht ernst nehmen, der Unmoglichkeit die Haltung der Lakedaimonier zu
verstehen und seiner eigenen Unsicherheit, die einen Gefiihl wie das Lacheln braucht sich zu mani-
festieren. Das Lachen des Xerxes wiederholt sich vor der Schlacht der Thermopylen (VII, 209), als
er erfahrt, dass die Lakedaimonier dabei seien, zu turnen und sich zu schmiicken. Er konnte den

Sinn der Sache nicht erfassen. Ihr Tun schien ithm lacherlich. Dann erklarte Demaratos:

Diese Ménner sind gekommen, um mit uns um den Pal zu kdmpfen, und dazu bereiten sie sich
vor. Denn das ist Sitte bei ihnen: Wenn sie ihr Leben aufs Spiel setzen wollen, schmiicken sie ihr
Haupt. Wisse aber: Wenn du diese Leute hier und noch den Rest in Sparta unterwirfst, dann gibt
es tatsdchlich kein anderes Volk mehr auf Erden, das gegen dich Konig, die Waffen erhebt. Jetzt

nidmlich riickst du gegen das schonste Konigreich in Griechenland und gegen die tapfersten

Mainner vor®®,

Xerxes schenkte diesen Worten wieder keine Glaubwiirdigkeit. Nach der Schlacht, wo die Lakedai-

682 Herodot, Historien, VII, 209, 4.

366



monier ihre Tapferkeit unter Beweis stellten, und ihr Leben liessen, rief Xerxes Demaratos wieder.
Hier zeigt sich Demaratos als Warnerfigur, der Xerxes einen guten Rat beibringen will, der aber
nicht wahrgenommen wird, was die Darstellung der Warnerfigur im ganzen Werk widerspiegelt.
Xerxes will folgendes wissen: ,,Nun aber sage mir, wieviele Lakedaimonier es noch gibt, und wie-
viele von ihnen ebenso tapfere Krieger sind. Oder sind sie alle so?* Demaratos bestétigt dass alle
Spartaner genau so tapfer sind wie die, die bei den Thermopylen gekdmpft hatten. Jetzt wiinscht
sich Xerxes von Demaratos zu erfahren wie man diese Leute besiegen kann. Hier kommt der Rat

des Demaratos:

Du solltest 300 Schiffe der Flotte nach der lakonischen Kiiste senden! Vor ihr liegt eine Insel
namens Kythera. Von ihr sagte Chilon, der grofite Weise, den es bei uns gegeben hat: Fiir die
Spartaner wire es besser, wenn diese Insel ins Meer versdnke, als dass sie iiber das Wasser
heraufragt. Er erwartete nimlich von dieser Insel immer, dass von ihr etwas Ahnliches ausgehen
werde, wie ich es dir hier ausfiihre. Natiirlich hat er nicht deinen Feldzug vorausgesehen;
vielmehr fiirchtete er in gleicher Weise jeden Heereszug eines Volkes. Von dieser Insel aus sollen
deine Trupen die Lakedaimonier beunruhigen! Wenn sie mit einem Kriege in der Néhe ihres
eigenen Landes beschéftigt sind, brauchst du nicht zu fiirchten dass sie dem {ibrigen Griechenland
beistehen, wenn es von einer Landmacht bedrangt wird. Wenn du meinen Rat nicht befolgst, hast
du folgendes zu erwarten: Eine schmale Landenge fiihrt zur Peloponnes. An dieser Stelle musst
du dich auf weitere, viel heftigere Kéampfe als bisher gefasst machen, wenn sich alle
Peloponnesier gegen dich verschworen haben. Wenn du dagegen meinem Rate folgst, dann

werden dir diese Landenge und die Stddte ohne Schwertstreich zufallen®®,

Achaimenes, ein Bruder von Xerxes und Komandant der Flotte der an dem Gespréch teilnahm und

683 Herodot, Historien, VII, 235- 236.

367



furchtete, dass Xerxes sich tuiberreden lassen konnte, meldete sich zu Wort, um den Plan von
Demaratos zu demontieren. Zuerst greift der die Glaubwiirdigkeit und Loyalitdt des Demaratos an.
Dann kritisiert er die Idee die Flotte zu teilen als gefihrlich. Er will auf die eigene Uberlegenheit
setzen und sich nicht um die Strategie der Feinde kiimmern. Dann bringt Xerxes seine Ent-
scheidung vor: ,,Achaimenes, du scheinst recht zu haben; ich will deinem Rat folgen. Zwar hat auch
Demaratos so gesprochen, wie er es am zutridglichsten fiir mich glaubt; jedoch gewinnt deine Mei-
nung die Oberhand* (VII, 237, 2). Er aber korrigiert seinen Bruder beziiglich der Loyalitit des
Demaratos: ,,Denn den Gedanken will ich nicht annehmen, dass er meinen Unternechmen nicht
wohlgesinnt ist. Er beschreibt Demaratos als einen Gastfreund, der sich auf das Wohlergehen sei-
nes Freundes freut und ihm aufs Beste rdt, wenn er ihn fragt. Endlich nennt er ihn sogar ,,mein

Freund* (VII, 238).

2.4.2.7.3 Das Gesprich zwischen Xerxes und Artemisia

Die letzte Episode im Handeln des Xerxes, wo sich alle schon erwéhnten Ziigen wieder zeigen,
betrifft den Rat der Artemisia, vor der Seeschlacht von Salamis (VIII 67-69). Die Perser sind in
Attika durchgedrungen und haben Athen eingenommen und zerstort. Die ganze persische Flotte
liegt vor Anker bei Phaleron und Xerxes will die Meinungen seiner Flottenkommandanten beziig-
lich einer Seeschlacht gegen die hellenische Flotte anhdren, die bei der Insel Salamis auf die Perser
wartet. Dafiir ldsst er Mardonios alle Konige nach ihre Meinungen fragen. Alle Konige aufler

Artemisia stelle sich zur Schlacht bereit. Das entspricht der normalen Haltung der Untertanen von

368



Xerxes die sich thm (oft aus Angst) nicht widersetzen wollen und grundsétzlich einfach seine Mei-
nung wiedergeben. Artemisia aber meldet sich zur Wort. Statt um Genehmigung zu bitten um ihre
Meinung freilich zu dullern, wie das z. B. vorher bei Demaratos im VII, 105 (oder bei Kroisos vor
dem Massagetenzug gegeniiber Kyros, I, 206, oder bei Artabanos vor Xerxes im Kronrat, VII, 10)
der Fall war, zeigt sie eine starkes Selbstbewusstsein, indem sie, die eigene Meinung zu dullern fiir
ihr Recht, durch ihre tapfere Haltung in den Gefechten bei Euboia erworben, in Anspruch nimmt.
Sie beginnt ihre Aussage mit dem Rat ,,Schone deine Flotte und vermeide eine Seeschlacht!*. Sie
begriindet ihre These mit folgenden Argumenten: erstens sind die Hellenen den Persern zur See ii-
berlegen, was schon bei Euboia bzw. Artemision unter Beweis gestellt wurde, ,,wie Manner den
Frauen®. Zweitens, erinnert sie Xerxes, dass er mit der Eroberung Athens die offiziellen Kriegsziele
erreicht hat. Dazu erwihnt sie dass kein Mensch es wagt sich ihm entgegenzusetzen. Mit einer
groflen politischen Kenntnis der unterschiedlichen Einstellungen der verschiedenen hellenischen
Volker entwirft sie zwei parallele hypothetische Szenarien des Ausgangs der Schlacht aus der Sicht

des Feindes:

Bestehst du nicht auf einer Seeschlacht, sondern héltst die Schiffe hier vor Anker und bleibst auf
dem Lande oder riickst nach der Peloponnes vor, so wird sich dir, Herr, alles leicht nach der
Absicht gestalten, mit der du gekommen bist; denn lange Zeit konnen die Griechen nicht
Widerstand leisten. Du wirst sie zerstreuen. Jeder wird dann in seine Heimatstadt fliichten; denn
sie haben dort auf der Insel keine Lebensmittel bei sich, wie ich bestimmt weiss. Es ist auch nicht
anzunechmen, dass die Leute, die von dort hierhergekommen sind, ruhig bleiben, wenn du mit
deiner Landmacht gegen die Peloponnes zicehst. Es wird ihnen dann wenig daran liegen, fiir die
Athener in einer Seeschlacht zu kimpfen. Wenn du aber sofort auf einen Kampf zur See dréngst,

fiirchte ich, dass der Verlust deiner Seemacht das Landheer mit ins Verderben zieht .

684 Herodot, Historien, VIII, 68, B-y.

369



Das Besonderes an ihre Aussage ist, mit welcher Klarheit sie den Mangel an einer panhellenischen
Einstellung bei den hellenischen Volker durchblickt. Es zeigt sich wieder, wie bei allen anderen
Warnern im Werk, die fast tragische Situation einer Figur, die mit sachlichen Argumenten einen

optimalen Rat stellt, der nie angenommen wird.

Xerxes zeigt Respekt und Lob fiir den Rat der Artemisia®, entscheidet sich aber fiir den Rat der
Mehrheit mit folgender Begriindung: ,,Die Flotte habe sich bei Euboia feige gezeigt, weil er nicht
teilgenommen hatte; jetzt aber hatte er sich entschlossen, personlich der Seeschlacht zuzusehen*
(VIII, 69, 2). Herodot selber bestétigt spéter (VIII, 86) Xerxes' Meinung: ,,Dabei wuchsen die Bar-
baren an diesem Tag tiber sich hinaus und zeigten sich viel tapferer als bei Euboia. Jeder tat schon
aus Furcht vor Xerxes sein Bestes; denn jeder glaubte, der Konig schaue gerade auf ihn“. Diese
Tatsache, dass jeder vor Furcht sein Bestes gibt, ist nicht gut genug um die persische Flotte besser
als die hellenische machen zu konnen. Hier zeigt sich eine Opposition zwischen zwei Arten eine
Situation zu betrachten. Auf der einen Seite steht Artemisia, die mit sachlichen Begriindung einen
Rat zu geben vermag und auf der anderen Xerxes, der nur durch irgendwelche inneren Triebkriften

eine Entscheidung begriinden will®®,

Xerxes biisst seine Sturheit und Verschlossenheit mit dem Verlust des groBten Teils seiner Flotte in
der Schlacht vor Salamis. Seine Reaktion auf diese Niederlage entspricht derselben Einstellung die

er bei jedem Gesprich zeigt. Dazu Herodot:

685 Ich sehe diese Einstellung von Xerxes nicht als eine Entwicklung seiner Personlichkeit, sondern entspricht n. m. E.
der Ehrung Herodots fiir die Herrscherin seines Heimatorts.

686 Diese unterschiedliche Einstellungen um Entscheidungen zu treffen wird von Schulte-Altedorneburg im folgenden
Vergleich zwischen Themistokles und Herodot dargestellt: ,,Wéhrend demnach Themistokles das seinem Erkenntnis-
vermdgen Zugingliche und Sachgemifle erwégt, seine Entscheidung danach fillt und sich in diesem sachgerechten
Handeln letztlich — von den Géttern — mit dem Erfolg belohnt bzw. bestitigt sieht, verstellt sich Xerxes trotz der
gleichgearteten Befdhigung aufgrund seiner charakterlichen Ausrichtung den Blick auf das fiir ihn erreichbare
Richtige, urteilt entsprechend falsch und erdffnet sich die gottliche Unterstiitzung nicht, oder besser: 'nur' in Gestalt
einer dem zu verantwortendem Fehlverhalten angepassten 'Mithilfe' zum Scheitern® (Schulte-Altedorneburg, J.,
Geschichtliches Handeln und tragisches Scheitern, S. 204-205.

370



Als aber Xerxes das ganze Ungliick erkannte, fiirchtete er, ein Ionier konnte den Griechen den Rat
geben oder sie konnten selbst auf den Gedanken kommen, nach dem Hellespont zu segeln, um die
Briicken abzubrechen; er konnte dann Gefahr laufen, in Europa abgeschnitten, den Tod zu finden.

Daher sann er auf Riickzug (VIIL, 97).

Die gleiche Angst, die seine Untertanen von thm zeigten, zeigt Xerxes jetzt beziiglich der M6-
glichkeit, nicht nach Asien fliechen zu kdnnen. Die vorher iibertriebene Selbsteinschitzung wandelt
sich in eine iibertriebene aus Angst beeinflusste Reaktion. Ubertrieben, weil nicht die ganze Flotte

zerstort war®®’

. Die Hellenen ihrerseits, erwarteten eine neue Schlacht am nichsten Tag®®. Es han-
delte sich nicht um eine totale Niederlage. Die Unfahigkeit, sich beraten zu lassen, Argumente an-
nehmen zu kénnen, die den eigene nicht entsprechen, die Schwierigkeit, Entscheidungen aus einer
sachlichen Argumentation treffen zu konnen, die extreme Abhéngigkeit von den inneren Trieb-
kraften, um irgendwelche Entscheidungen zu treffen, addiert zu der iibertriebenen Selbstiiber-
schitzung sind einige der Griinde warum damals jeden guten Rat von Artemisia abgelehnt wurde
und warum jetzt, wo die erste schwierige aber nicht uniiberwindliche Situation entsteht, keine Lo-
sung sondern nur iiber die schnellst mdgliche Flucht gedacht werden kann. Diese Eigenschaften
beschreiben die von §fpic motivierten Ziige des Xerxes, die thn zum Scheitern gefiihlt haben. Dazu
Marg: ,,Die innere Entscheidung zum Riickzug fillt also sofort, als Xerxes das Geschehen klar

wird; sie ist nicht das Ergebnis einer niichternen strategischen Kalkulation, sondern kommt aus der

Angst um sich selber“®. Es ist diese Angst, die sein Handeln jetzt fiihrt. Damit niemand iiber seine

687 Dazu Olmstead, A. T., The History of the Persian Empire, S. 255: ,, Taken by itself, Salamis was a check to the
Persian frontier advance and nothing more. None of the recently acquired territory was lost, the army was intact,
the fleet was still powerful and needed only reorganization® ... ,, What made Salamis important, was not the victory
itself but its effects on the mind of Xerxes ... ,, he completely lost his head* ... ,, Discouraged by his fiasco, Xerxes
hurried off by land to Sardis ... (Zitiert nach Marg, Walter, Die Folgen von Salamis, S. 624, Anm. 19).

688 Siehe Herodot, Historien, VIII, 108: ,,Als es Tag wurde, sahen die Griechen, dass das Heer noch im Lande war. Da
nahmen sie mit Sicherheit an, auch die Flotte liege noch im Phaleron; und sie glaubten, die Feinde wiirden wieder
zur See kampfen®.

689 Marg, W., Die Folge von Salamis, S. 616.

371



Fluchtpldne erfahrt, tduscht er sowohl die Hellenen wie seine eigenen Leute, indem er eine neue
Seeschlacht vorbereiten zu wollen vorgibt. Der einzige, der Xerxes Plidne durchschaut, ist Mar-
donios, der Xerxes Art gut kennt. Seine Besorgnis iiber Xerxes' Fluchtpldane entsprechen weder der
Sorge um die Person Xerxes, noch um die Heere oder iiber iiber den ganzen Feldzug. Es ging um

die eigene Sorge und seine Reaktion ist auch aus Angst motiviert®’. Dazu Herodot:

Dabei kam ihm die Besorgnis, dass die Strafe ihn, der den Konig zum Krieg gegen Griechenland
iiberredet hatte, ereilen wiirde, und dass es fiir ihn das beste sei, sich neuer Gefahr auszusetzen
und dabei entweder Griechenland zu unterwerfen oder sein Leben in einem kithnen Unternehmen

ruhmvoll zu beenden (VIII, 100).

Mardonios spricht Xerxes an und versucht zuerst jede Schuld fiir die Niederlage von Xerxes weg-

691

zunehmen®’. Dann macht er ihm folgendes Angebot: er soll ihn mit einem Heer (300.000 Ménner)

zuriicklassen, und dafiir verspricht er Hellas zu unterwerfen, wahrend Xerxes nach Hause geht. Das

02 Trotzdem traut er

macht Xerxes iibergliicklich, weil es genau dem entsprach, was er horen wollte
sich nicht selber allein eine sofortige Entscheidung zu treffen. Er liess Artemisia holen, erzdhlte ihr
iiber die Pldne des Mardonios und fragte danach nach ihrem Rat®?. Sie bestitigt den Plan des Mar-

donios: ,,Mir scheint es in der gegenwértigen Lage gut, dass du selbst heimkehrst und Mardonios

mit soviel Soldaten, wie er verlangt, hier zuriicklasst, wenn er will und dir die Durchfiihrung seines

690 Dazu Marg: ,,Bei ihm wie bei Xerxes gibt die Sorge um die eigene Person den Ausschlag, die strategischen
Argumente, die er vorbringt, sind dadurch gelenkt. Ebd. 689, S. 617.

691 Dafiir wird die feige Einstellung der Phoiniker, Agypter, Kyprer und Kiliker angedeutet. Das entspricht der selben
Kiritik die vorher (VIII, 68, y) Artemisia gedufert hatte.

692 Dazu Marg: ,, In seinem Vorschlag, ihm die Unterwerfung von Hellas zu iiberlassen mit einem Teil des Heeres,
sicht Xerxes den Ausweg, der ihn selber rettet, ohne das Prestige des Perserreiches und sein eigenes zu untergraben®
Ebd. 689, S. 617.

693 Xerxes zeigt hier grofie Anerkennung fiir Artemisia, weil sie die einzige war die vor der Schlacht von Salamis einen
trefflichen Rat gegeben hatte.

372



Planes verspricht (VIII, 102). Sie begriindet diese Entscheidung damit dass das Uberleben des
Konigshauses entscheidend sei ,,Wenn du und dein Haus bleibst, werden die Griechen noch man-
chen Kampf um ihr nacktes Leben zu bestehen haben* (VIII, 102, 3). Hier scheint die Konigin im
Gegensatz zu Mardonios eher mit einem ungiinstigen Ausgang zu rechnen, trotzdem will sie
Xerxes' von jeglicher Schuld an einer moglichen Niederlage frei machen: “St63t Mardonios etwas
zu, so ist es ohne Bedeutung. Wenn die Griechen ihn besiegen, so ist das kein Sieg, da sie nur deine
Untertanen iiberwunden haben“. Am Ende ihrer Rede kommt der echte Befreiungsschlag, der
Xerxes letztendlich bestitigt, dass er ohne Reue flichen darf: ,,Du aber kannst heimkehren! Denn du

hast das Ziel deines Zuges erreicht: du hast Athen verbrannt* (VIII, 103). Dazu Marg:

Fiir den Xerxeszusammenhang bedeutet dieser Rat, dass Xerxes hier von einem unabhingigen
Menschen, dem er vertraut — deshalb das Gespréach unter vier Augen —, mit einer guten Begriin-
dung, die mit dem Konig zugleich die Person des Xerxes betrifft, den Rat bekommt, auf den er
wartet; so ist er vor sich selber gerechtfertigt, wie durch den Rat des Mardonios, vor den anderen
— deshalb die erneute Freude. 'Es traf sich ndmlich, dass sie sagte, was er selbst dachte': wie weit
diese Ubereinstimmung das Einzelne betrifft, bleibt offen, sicher ist sie darin, dass die Erhaltung

seiner Person das Wichtigste ist®.

Hier konnte man denken, dass Xerxes wenigsten, einmal den Rat eines Warners annehmen kann (in
diesem Fall sind es sogar zwei Personen, Mardonios und Artemisia, die Xerxes denselben Rat
geben). Es ist jedoch Herodot selber, der diese Moglichkeit verneint: ,,Wenn ihm alle, Médnner wie
Frauen, geraten hitten zu bleiben, ich glaube, er hitte es doch nicht getan; eine solche Furcht hatte

thn befallen (VIII, 103). Es ist eine der wenigsten Stellen im Werk, wo Herodot so ein Urteil ab-

694 Marg, W., Die Folgen von Salamis, S. 618-619.

373



gibt. Dieses Urteil gilt als Beweis, dass Xerxes nur den Rat angenommen hat weil er seine Flucht
moglich machte. Es ist interessant, dass Herodot auch ein Urteil bei den ersten Erwdhnung des
Xerxes im Werk abgibt (VII, 3, 4). An dieser Stelle geht es um die Thronbesteigung. Dort sagt
Herodot: ,,Nach meiner Meinung wére Xerxes auch ohne diesen Rat Kénig geworden; denn Atossa
hielt alle Macht in ihrer Hand“. Am Anfang seiner Laufbahn steht Xerxes als ein protegé seiner
Mutter Atossa da. Sie steht als Macht hinter seiner Thronbesteigerung. Am Ende steht Xerxes als
ein Schiitzling ohne Schiitzer da, dessen bisherige stolze Selbstsicherheit bei der ersten Niederlage
zusammenbricht. Herodots Beschreibung von Xerxes Riickzug gilt als eine Darstellung seines Un-

terganges und steht im Kontrast zum prunkvollen Hinmarsch. Dazu Herodot:

Er fiihrte sozusagen nicht einmal einen Bruchteil seines Heeres mehr weg. Uberall auf dem
Marschweg lebten sie von dem Korn, das sie der Bevolkerung wegnahmen. Wenn sie kein Getrei-
de fanden, allen sie das Gras, das aus dem Boden wuchs. Manchmal schélten sie auch die Rinde
von den Bdumen und streiften das Laub ab. Das taten sie bei edlen und wilden Bdumen, und sie
lieBen nichts {ibrig. Der Hunger trieb sie dazu. Auch Pest und Ruhr befielen das Heer und rieben
es unterwegs auf. Manche von ihnen liel der Kénig auch krank zuriick und tibertrug den Stidten,

durch die er gerade zog, Pflege und Erndhrung®”.

Dieses erschiitternde Bild zeigt sich auch beim Ankunft am Hellespont:

Als die Perser aus Thrakien an die Meerenge gekommen waren, setzten sie eiligst mit ihren

Schiffen iiber den Hellespont nach Abydos. Denn sie fanden die Schiffsbriicken nicht mehr ge-

695 Herodot, Historien, VIII, 115, 2-3.

374



spannt vor; ein Sturm hatte sie zerstort. Dort machten sie Rast. Weil sie mehr Nahrung fanden als
unterwegs, allen sie maBllos, und da sie auch ungewohntes Wasser genossen, starben viele von dem

noch iibriggebliebenen Heer. Die andern aber trafen mit Xerxes gliicklich in Sardes ein®®.

2.4.2.7.4 Der menschliche Untergang des Xerxes

Auf diese Weise zeigt Herodot das Ende des Xerxes als militdrische Figur. Die Heimkehr nach
Asien bedeutet aber noch nicht die letzte Erwdhnung von Xerxes im Werk. Nach seiner Demon-
tierung als Fiihrer des Feldzuges gegen Hellas und der Darstellung seiner ruhmlosen Riickkehr in
seine Heimat will Herodot auch den menschlichen Untergang des Xerxes zeigen. Xerxes repriasen-
tiert fiir Herodot das deutlichste Beispiel von §fpi¢ als Grundfaktor fiir die Entstehung von Kriegen
wie fiir das menschlichen Scheitern. Dieses ,,zu viel des Wollen®, dass bei Xerxes' Handeln immer
prasent ist, ist ein Element, das Herodot ins Detail untersuchen und darstellen will, da es auf die
grundsitzliche Frage des Prodimion zielt. Das militdrische Ende von Xerxes' Feldzug ist nur ein
Teil seines Unterganges; was mit ihm als Mensch passiert, welche Entwicklung seiner Personlich-
keit macht, hat fiir Herodot eine sehr grof3e Bedeutung, weil es ihm erlaubt das innere Scheitern des
Xerxes als Mensch zu zeigen, dass die Vollendung des Kreises der §fpig, die Konsequenz seines

Handelns und seine fehlerhaften Einstellung, bedeutet.

Herodot erzihlte, wie erwihnt, liber Xerxes in VIII, 117, dass er in Sardes angekommen war. Dann

gibt es nichts mehr zu horen bis [X, 107, 3. Dazwischen ist jedoch viel Wichtiges passiert. Das per-

696 Herodot, Historien, VIII, 117.

375



sische Heer wurde bei Plataiai vernichtet sowie der Rest der Flotte bei Mykale. Die wenigen Per-
sern, die diese Schlacht {iberlebt hatten, darunter Masistes, der Bruder des Xerxes, zogen nach
Sardes ab. Dazu Herodot: ,,.Der Konig aber weilte seit jener Zeit, als er die Seeschlacht verloren
hatte und aus Athen gefliichtet war, immer noch in Sardes* (IX, 107, 3). Der Konig der Perser, der
die Verantwortung fiir den Feldzug gegen Hellas tragt, scheint mit der endgiiltigen Niederlage sei-
nes Heeres und Flotte keine Verbindung zu haben, scheint nicht an dem Leiden der eigenen Volk
beteiligt zu sein. Statt eine leidende Fassung zu zeigen, die eine Anerkennung seiner vielen Fehler
oder mindestens sein Mitgefiihl andeuten konnte, zeigt Herodot den Xerxes in eine Harems-
Liebesgeschichte involviert®’, als ob sein ganzer verfehlender Zug, nicht stattgefunden hitte oder

tief verdrangt wére. Keine Reue, kein Leiden, iber dem Geschehen herrscht konigliche Ruhe.

Man kann diese Liebesgeschichte auf folgende Weise zusammenfassen: Xerxes hat sich in die Frau
seines Bruders Masistes verliebt. Sie weist ihn ab, dann wihlt Xerxes ihre Tochter Artaynte zur
Braut seines Sohnes. Damit hoffte er, sie gewinnen zu konnen. Die Hochzeit findet in Susa statt.
Jetzt schldgt seine Liebe von der Mutter zu der Tochter (die Frau seines Sohnes Dareios) um. An
einem Tag schenkt Amestris, Xerxes' Frau, ihm ein Gewand, das sie fiir ihn gewebt hatte. Er freut
sich, legt es um und geht zu Artaynte (der Frau seines Sohnes). Er freut sich auch an ihr und sagt,

sie solle fiir ihre Gefilligkeit einen Wunsch als Gegenleistung dulern, er wolle jede Bitte gewéhren.

697 Die einzige Stelle im Werk, wo eine derartige Geschichte vorkommt, ist genau am Anfang in der Geschichte von
Gyges und Kandaules. Man kann formell von einer Art Ringkomposition sprechen; die Geschichten zeigen aber
viele Unterschieden die sehr deutlich von Wolff dargestellt worden sind (Wolff, Erwin, das Weib des Masistes, in:
Marg, W., Herodot, eine Auswahl aud der neueren Forschung, S. 668- 678). Die Charaktere in der Geschichte von
Gyges und Kandaules erscheinen bei der Geschichte im Werk zum ersten Mal; sie sind den Leser vom Werk her
unbekannt. In dem Fall des Xerxes hat Herodot im Laufe des Werkes in aller Deutlichkeit Xerxes als Charakter
portrdtiert. Dem Leser erscheint diese Geschichte als Kolophonium, als Abschluss einer Entwicklung und genau
dort, in der Bedeutung der Geschichte fiir den Leser ist es, wo der groiten Unterschied zwischen beide Geschichten
n.m.E. entsteht. Dazu Wolff: ,Die Menschen der Kandaules-Gyges-Geschichte haben 'och' gar keinen
geschichtlich-moralischen Charakter, sie sind in keiner Weise vom Guten und Bosen gepragt und umgeprégt, wie
der spite Xerxes, Erbe einer ganzen herodoteischen Geschichtsepoche. Ein Konig, der Gotter und Menschen
herausfordert, ein geschlagener Konig, ein Konig, der nach der ersten Niederlage in der Angst sein Heer verlésst, ein
Konig, der sofort in ein Liebesabenteuer gewagtester Hintergrund eine so gesehene Gesamtgestalt des Xerxes
musste die Erzdhlung einer auch sonst jederzeit moglichen und 'menschlich verstehbaren' Liebestragodie die
sinistren Ziige eines letzten Verfalls-Studiums annehmen® Wolff, E., Das Weib des Masistes, S. 676.

376



Zu diesem Punkt gekommen bringt, Herodot das Schicksal als ein wichtiges Element ins Spiel, das
als Vertreter der zweite Urteilsebene (der Gottlichen) eine entscheidende Rolle im Werk spielt.
Dazu Herodot: ,,Ihr war es vom Schicksal bestimmt, mit der ganzen Familie ins Ungliick zu gera-
ten* (IX, 109, 2)%®. Damit antizipiert Herodot die entscheidende Aussage der Artaynte, die die
Geschichte in eine tragische Richtung fiihren wird. Sie fordert das Gewand. Xerxes versucht sie zu
iiberreden (er fiirchtet, dass seine Frau diese Affare entdecken wiirde), bietet ihr Stadte, Gold und
endlich ein Heer. Endlich muss er nachgeben und Artaynte sein Gewand schenken. Xerxes' Frau
erfahrt, dass Artaynte ihr Geschenk besitzt. Sie ist aber nicht auf die junge Frau bose, sonder hélt
deren Mutter fiir schuldig, die nach ihrer Meinung alles angezettelt haben muss. Sie wartet auf ihre

Chance sich zu rachen. Dazu Wolft:

Der Geburtstag des Konigs naht, hochstes Fest bei den Persern, an dem er feierlich seine Grofien
beschenkt. Diesen Tag wartet Amestris ab und bittet dann Xerxes, ihr zu schenken des Masistes
Weib. Und Xerxes steht nun, wie eben vor der Geliebten, so jetzt vor der Frau, gebunden durch
den Zwang des eigenen 'Wortes'. Aber dort war der Zwang nur der Zwang der Liebe und des
Liebesschwurs, hier ist es der Zwang des koniglichen Nomos. Un dort war die Situation noch
verhiillt: er ahnte zwar und fiirchtete, sic war ahnungslos, und nur unsichtbar stand hinter ihr das
Soll der hoheren Macht. Hier ist der Zwang furchtbar eindeutig, und beide Partner stehen in
eisiger Klarheit, jeder fiir sich, denn unausgesprochen bleibt das nur zu Gewisse. Lag dort in
seinen Angeboten noch Hoffnung, so ist hier ein Sich-Strduben von Anfang an sichtlich ganz
vergebens; und wenn die Sache schlieBit: kdpta o7 déxwv karavever, so bedeutet dies klar den

Tod®”.

698 Die Inklusion der gottlichen Ebene an diesem Ort der Erzéhlung dient als eines emphatisches Element, das die
Entwicklung des Geschehen zu determinieren vermag.
699 Wolff, E., Das Weib des Masistes, S. 670.

377



Der damals von seinen Untertanen gefiirchtete Konig ist jetzt Sklave von zwei Frauen geworden.
Statt seine Ehre zu retten, seine Fehler zu gestehen oder eine Tragddie zu verhindern, ruft er seinen

Bruder und versucht ihn (ohne jegliche Begriindung) zu zwingen, seine Frau zu verlassen. Dazu

Wolff:

Der selbst von eigenen Liisten und von einer hdheren Macht schon lédngst jimmerlich Gefangene,
der es jetzt auch weil, spricht in der Rolle des Méchtigsten der Erde, als ob aus hoherer Macht-
und Willensvollkommenheit, aus einem tieferen Wissen um das Wohl des Ganzen und des
Bruders Heil er dem durch ihn Verlorenen mit gutem Rate véterlich trostend helfen wolle. ... Wo
alles doch ein Ritsel erscheinen muss, plotzlich und undurchsichtig, fordert er briiderliches Ver-
standnis zugleich und blindes Gehorchen. Dem Sklaven seiner Lust, seiner Geliebten und seines
Weibes, dem Gefangenen des Schicksals, der den allewissenden Herrn spielt, steht der ganz
Ahnungslose und in seiner Unschuld Freie gegeniiber, der vor des &lteren Bruders und Herrn
finsterer Braue erst allméhlich zu ahnen beginnt, dass ein Blitzstrahl ihn, sein Weib und sein Haus

treffen wird, getroffen hat™™.

In der Zwischenzeit lie3 Amestris die Frau des Masistes verstiimmeln. Dazu Herodot: ,,Sie lief} ihr
die Briiste abschneiden und sie den Hunden vorwerfen; Nase, Ohren, Lippen und Zunge schnitt sie
ihr ab und schickte sie so verstiimmelt nach Hause* (IX, 112). Als Masistes seine Frau fand, beriet
er sich mit seinem Sohn und eilte mit ihnen nach Baktra um einen Aufstand zu entfesseln. Xerxes
aber erfuhr von dem Plan, schickte ein Heer und liel Masistes, seine Kinder und sein Gefolge er-

schlagen.

Im Jahr 465 wurde Xerxes ermordet. Nicht durch seinen Sohn Dareios (der mit seiner Frau die

700 Ebd.

378



Massaker tiiberlebt hatte), sondern durch den Verrat seines Wesirs Artabanos. Er habe zuerst Xerxes
ermordet, dann iiberredet er Artaxerxes (der jliingere Bruder des Dareios) Dareios zu toten (Arta-
banos beschuldigte Dareios fiir den Tod des Xerxes) und schlieBlich versucht er bei einer Truppen-
parade Artaxerxes zu erledigen( was aber ihm nicht gelingt). Trotzdem zirkulierte auch die Version,
Dareios hitte Xerxes als Rache fiir seinen Griueltaten ermordet’'. Deswegen wird auch in der
Forschung’” gemutmaft, Herodot wollte fiir diesen Mord, der fiir den Hellener seiner Zeit bekannt
war, eine Begriindung darstellen. Die Ermordung des Xerxes wird aber bei Herodot iiberhaupt nicht

erwahnt. Wolff stellt folgende Erklarung vor:

Wenn nun Herodot mit dieser Erzéhlung von dem Weibe des Masistes fast sein Werk, aber gewiss

seine Geschichte von Xerxes beschliesst, die fiir ihn ein plotzlicher tiefer Sturz aus nie gewesener
Hybris ist, und zwar ein Sturz, der nicht allein von aulen, durch die griechischen Gotter und den
Athener Themistokles, erfolgte, sondern zugleich durch ein inneres Versagen aus menschlicher
Hohlheit, so bedarf es keiner grolen Kombinationsgabe, um in dieser Erzahlung mit ihrer zwei-
maligen Nennung des Dareios die Endkatastrophe seines negativen Helden vorgedeutet zu sehen.
Den Tod des Xerxes selbst vorgreifend zu berichten — was hétte Herodot zu solcher Torheit ver-
mogen sollen? Die Todes-Katastrophe des Xerxes war allen Horern Herodots wohl bekannt. Aber
sein Leben in die tiefste Erniedrigung hineinzufiithren, wo der Herr der Welt zugleich als grau-
samer Tyrann und willenloser Sklave seiner selbst, wo er als Spielball der Ddémonen erscheint und
sich das ypewv so unheimlich konsequent an ihm vollzieht, das konnte ihm als eine Aufgabe

erscheinen, die auch der besten seiner Horer wiirdig war®.

701 Dazu Bichler: ,,Bemerkenswerterweise findet sich in den Historien keine Anspielung auf Xerxes' Ermordung und
kein Wort iiber die Rolle, die sein Sohn Dareios dabei spielte, und iiber dessen Beseitigung durch den Bruder,
Artaxerxes. Wolff, Das Weib des Masistes (1964/1982), 671 ff., rechnet fest damit, dass diese Geschehnisse erst die
Masistes-Tradition in Umlauf gebracht haben. Bichler, R., Herodots Welt, S. 359, Anm. 141.

702 z. B. Bei Wolff (Das Weib des Masistes) oder auch bei Welser (Two Didactic Strategies at the End of Herodotus'
Histories) dagegen Waters (Herodots on tyrants and despots).

703 Wolff, E., Das Weib des Masistes, S. 673.

379



Harems-Liebesgeschichte, Vordeutung einer Ermordung, Ring-Erzéhlung? Was will Herodot mit
dieser Liebesgeschichte erzihlen und warum will er seine Darstellung des Xerxes in dieser Art, mit
so einer Anekdote beenden? Bei den anderen persischen Konigen bringt Herodot eine akkurate Be-
schreibung seines Todes: Kyros stirbt im Kampf gegen die Massegeten, Kambyses stirbt als Nach-
folge der Wunde eines Unfalles (er hatte sich selber mit seinem Schwert verletzt), Dareios stirbt aus
natlirlichen Griinden. Die Art des Todes beschreibt die Personlichkeit des jeweiligen Konigs: Kyros
der Krieger, Kambyses der seelisch erkrankte und Dareios der gemessenen Herrscher. Was ist mit
Xerxes? Was ist mit dem Konig, der den grofiten Feldzug in der persischen Geschichte vorbereitet
und ins Verderben gefiihrt hat? Herodot scheint nicht so sehr an der Darstellung des Ende des
Xerxes interessiert zu sein. Wie ich es oben erkldrt hatte, macht er keine Referenz auf seine Er-
mordung. Was Herodot an Xerxes interessiert, ist seinen Untergang zu zeigen. Den Untergang eines
Menschen, der unter von ¢fpic motivieren Ziigen gelebt hat. Ein Mensch der von inneren Trieb-
kriaften dominiert war, der nicht fahig war, Ratschlige anzunehmen, eigene Fehler zu gestehen und
sachlich zu handeln. Der Untergang des Xerxes hat n.m.E. symbolischen Charakter. Er entspricht
dem unvermeidlichen Ende, dem unwiderstehlichen Scheitern, das diese Uberheblichkeit, diese
grenziiberschreitende Einstellung, dieses ,,zu viel des Wollens* als Konsequenz in seiner Struktur
beinhaltet. Wieso muss es symbolischen Charakter haben? Herodot stellt in seinem zmpooiuiov die
Frage der Ursache/Schuld der Konflikte zwischen Barbaren und Hellenen als Ziel seines Werkes
vor. Diese Ursache/Schuld bezieht sich nicht auf eine punktuelle Tat, sondern entspricht einer be-
stimmten ethischen Einstellung. Man kann auch sagen, dass diese Ursache/Schuld, die der §fpic
entspricht, die Begriindung fiir diese bestimmten Konflikte {iberspringt und sich als allgemeiner
Grund fiir das Scheitern (einer Person oder eines Volkes) ergibt. An welcher Stelle des Werkes er-
wihnt Herodot diese These? Diese Frage beinhaltet ein strukturelles Missverstindnis der Metho-

dologie des Werkes. Herodot gibt keine prizise Antwort auf die von ihm im zmpooiuiov gestellten

380



Fragen. Er stellt Fakten dar, er erzdhlt Geschichten, in denen auf extensive Weise sich die von ihm
gesuchten Antworten ergeben, das heillt, dass sie aus dem Erzdhlten herauszulesen sind. Ich habe
oft thematisiert, wie schwer und wie selten Herodot seine Meinung duflert. In den Charakteren
seiner Geschichte, ohne direkt thematisiert zu werden, zeigen sich die Gedanken, die Interesse und
Antworten auf die wichtigsten Fragen des Werkes. Xerxes, als grofBter persische Konig, groBter,
weil unter ihm der grofite Konflikt mit dem Westen durchgefiihrt wurde, zeigt sich in seinem
Handeln und besonders in seinem Scheitern als Paradigma einer bestimmten Art von Dasein, als
Vertreter einer Art von Lebensfiihrung die durch ihre von ¢fpi¢ motivierten Ziige die Keime fiir das
Auftreten von Konflikten beinhaltet und wegen dieser von §fpic motivierten Ziige zum Scheitern
verurteilt ist. Herodot flihrt diese Untersuchung an der Reihe der persischen Konige durch. Man
konnte glauben, dass es sich um ein Phdnomen handelt, der mit der persischen Kultur und ihre
Idiosynkrasie zu tun hat. Das ist jedoch falsch und ich werde bei der Untersuchung iiber das Ende
des Werkes diese Behauptung im Detail begriinden. Herodot untersucht ein Phdnomen, das fiir die
Perser galt, auch fiir die Athener, fiir die Spartaner und selbst fiir uns im Jahre 2016 genau wie
damals gilt (man konnte den jetzigen Konflikt in der Ukraine und die Annexion des Krims an
Russland als Beispiel dazu untersuchen). Herodot beschreibt bei Xerxes einen Prozess (sein Leben,
von der Thronbesteigerung bis zum menschlichen Untergang) indem er jede Stufe seiner Verfeh-
lung darstellt. In den verschiedenen Momenten seines Lebens (beim Kronrat, in den Gesprichen
mit Artabanos oder Demaratos, bei der Betrachtung der Hellenen sowie in seiner Einstellung vor
der Schlacht von Salamis und seiner Reaktion nach der Niederlage bis zu der Liebesgeschichte mit
der Frau seines Sohnes und des Erledigung seines Bruders und seiner Familie) zeigt Herodot was
eine von §fpic motivierte Einstellung bedeutet, welche Entwicklung sie zeigt und warum sie schei-
tert. Was die Erzéhlung iiber Xerxes besonders beispielhaft macht ist dass die zweite Urteilsinstanz

(die gottliche) sich nur bei der Entstehung des Feldzuges in der Erzdhlung zeigt und das Scheitern

381



des Xerxes (als Konig und als Mensch) von seinen eigenen fehlerhaften Entscheidungen verursacht
wird. Hier wird die der Anteil des Schicksals als Einrahmung oder Determinierung des Lebens
nicht so deutlich wie bei Kroisos, Kyros oder Kambyses. Es ist Xerxes selbst, der sein Schicksal
verdirbt. Genau deswegen dient Xerxes als Parade Beispiel fiir die Untersuchung der §fpi¢ und

ihrer Konsequenzen, was letztendlich dem origindren Interesse von Herodot entspricht.

2.4.3 Athener und Spartaner, der innere Konflikt, die innere Opposition

Ich habe im Laufe der Arbeit versucht den Gegensatz Hellenen — Barbaren in seiner Entwicklung
darzustellen, um damit die Griinde fiir den groen Konflikt, der zwischen beiden entstand, unter-
suchen zu konnen. Es entsteht aber ein Problem wenn man den ersten Terminus dieser Opposition
untersucht: Der Begriff Hellenen entspricht nicht einem Volk, einer Kultur, einem Land. Was Sie
gemeinsam teilen, Sprache und Religion, ist viel weniger als sie voneinander trennt. Die zwei groB3-
ten Exponenten dieses Begriffes ,,Hellenen® sind die Spartaner und die Athener. Herodot beschreibt
die Geschichte beider Volker, ihre Entwicklung und die Bedeutung dieser Entwicklung fiir den
Konflikt gegen die Barbaren und auch die Situation danach. Herodot mag die Auskiinfte die er
erteilt, nicht bewerten (mit der Ausnahme des Athener Passus VII, 139), deswegen muss man jeden
seiner Beziige zu einer oder anderen Gruppe im Detail untersuchen, um eine mogliche Bedeutung
daraus ableiten zu konnen. Schon am Anfang des Werkes bringt Herodot einen Bericht iiber die
Spartaner, den er wie eine Tatsache présentiert, der aber spiter seine wahre Bedeutung zeigen wird.

Dazu Herodot: ,,Dieser Kroisos war der erste Barbarenkonig, von dem wir Kunde haben, dass er

382



einen Teil der Griechen tributpflichtig machte, mit andern wieder Freundschaft schloss. Er unter-
warf die Ionier, Aiolier und Dorer in Kleinasien, mit den Lakedaimoniern schloss er Freundschaft™
(I, 6, 2). Um den letzten Teil des Satzes zu erkldaren macht Herodot einen Exkurs iiber die Ge-
schichte der Athener und Spartaner. ,,Von diesen Volkern erfuhr Kroisos, dass die Athener nieder-
gehalten und zerrissen seien durch Peisistratos, den Sohn des Hippokrates, der zu jener Zeit Tyrann
von Athen war“ (I, 59). Herodot erzéhlt liber die Kdmpfe der verschiedenen Faktionen und wie
Peisistratos sich durch eine List eine kleine Armee schaffte, die ihm half, Herrscher von Athen zu
werden. Die List als Mittel Ziele zu erreichen, ist ein Instrument, die das Handeln der athenische
Fiihrer auszeichnet und eine besondere Bedeutung fiir Herodot hat. Es entspricht der Mdéglichkeit,
iiber alternative Wege Ziele zu erreichen auch wenn die gewdhnlichen Mittel (Krieger, Geld) feh-
len. Die Bestitigung von Herodot kommt kurz danach: ,,Von jeher hatten sich die Griechen von den
Nichtgriechen dadurch unterschieden, dass sie schlauer und torichten Einfdllen weniger zuginglich
waren. Trotzdem ersannen damals die Leute bei den Athenern, die doch die kliigsten Griechen sein
sollen* (I, 60, 3-4). Peisistratos verbannte seine Gegner und schaffte es, dreimal die alleinige Herr-

schaft in Athen fiir sich zu erlangen.

Das erste was Herodot iiber die Spartaner erzihlt ist dass sie starke Krieger waren und nach Hero-
dot ,,die schlechtesten Gesetze fast aller Griechen® bei ihnen bestanden ,,sie waren so abweisend
gegen Fremde, dass sie keinen Verkehr mit ihnen pflegten“(I, 65, 2). Die Ausbildung der Gesetze
zeigte sich bei Lykurgos. Nach einigen Berichten lehrte die Pythia aus Delphi ihn die Ordnung die
er Sparta gebracht hat. Dazu Herodot: ,,Danach ordnete Lykurgos auch die Heeresordnung, begriin-
dete die Eidgenossenschaften, Dreiligschaften und gemeinsamen Mabhlzeiten und setzte dazu noch
Ephoren und den Altestenrat ein“ (I 65, 5). Sie begannen Krieg gegen andere Vélker zu fiihren

und konnten den groften Teil der Peloponnes unterwerfen. Kroisos hielt die Lakedaimonier fiir den

704 die Tegean.

383



fiihrenden Stamm in Hellas und schloss mit ihnen ein Biindnis. Als Kroisos spéter in Sardes von
Kyros belagert wurde, sandte er Boten nach Sparta. Die Lakedaimonier aber befanden sich gerade
im Streit gegen die Argerien, die sie dann besiegten konnten. Dazu Herodot: ,,So lagen damals die
Dinge fiir die Spartaner, als der Herold aus Sardes kam mit der Bitte, dem belagerten Kroisos zu
helfen. Als sie den Herold angehort hatten, riisteten sie trotz allem zum Hilfszug. Sie waren bereits
geriistet, und ihre Schiffe lagen fahrbereit, da kam eine andere Nachricht: Erstiirmt sein die Festung
der Lyder und Kroisos lebend gefangen. Das ging ihnen sehr nahe, und sie verzichteten auf ihren
Zug* (1, 83). Der nichste Versuch aus Asien eine Bilindnis mit den Hellenen zu schliessen wird von
Aristagoras gemacht. Hier gibt Herodot die Mdglichkeit eine Sicht in der Entwicklung beiden Vol-
ker zu bekommen. In Sparta wurde die Monarchie als Regierungsform erhalten. Dort regierte re-
gierte Kleomenes. Aristagoras wurde aber in Sparta abgewiesen, dann begab er sich nach Athen.
Hier macht Herodot wieder ein Exkurse um die politische Situation in Athen darzustellen. Das erste
was er erklart ist wie Athen sich vom Tyrannen befreit hatte. Die Alkmenoiden, eine von den ver-
bannten Familien versuchte den Riickkehr mit Gewalt zu erschaffen und Athen von Hippias zu be-
freien. Sie erlitten eine Niederlage und zogen zum Ort Leipsydrion ndrdlich von Paionia. Dann
spendeten sie Geld um den Bau des Tempels in Delphi zu finanzieren. Dazu Herodot: ,,Weil sie
reich und ein altes, angesehenes Geschlecht waren, bauten sie den Tempel schoner aus, als es der
Plan vorschrieb. Vor allem verwendeten sie zum Bau der Vorderseite parischen Marmor, wiahrend
nach dem Vertrag mit ihnen nur Porosstein vorgesehen war* (V, 62-63). Der Hintergrund fiir diesen
Tat wird umgehend von Herodot erklért: ,,Nach Aussage der Athener haben die Alkmenoiden wih-
rend ihres Aufenthaltes in Delphi die Pythia bestochen: Sie solle alle Spartaner, die in personlichen
Angelegenheiten oder im Auftrag des Staates nach Delphi kamen, um das Orakel zu befragen, zur
Befreiung Athens aufrufen. Als die Spartaner immer den gleichen Orakelspruch erhielten, sandten

sie schliefflich Anchimolios, den Sohn des Aster, einen angesehenen Biirger, mit einem Heer zur

384



Vertreibung der Peisistratiden aus Athen, obwohl sie ihnen als Gastfreunde sehr nahe standen; denn
sie hielten ihre Pflichten gegen den Gott fiir hoher als gegen die Menschen* (V, 63, 1-3). Dieses
Passage ist sehr wichtig um die Bedeutung, Funktion und Deutung der Orakelspriiche néher zu
kommen. Die Pythia ist die Stimme des Gottes, sie bekommt im Rausch die Botschaft des Gottes in
eine Art von Ubertragung die nur wenige ermichtigt sind. Die Pythia ist aber kein Gott sondern ein
Mensch und als solches kann sie beeinflusst oder sogar bestochen werden. Wichtig ist es etwas
ganz deutlich festzustellen: Die Botschaft des Gottes wird nicht direkt von den Menschen empfan-
gen sondern durch einem Mensch. Dazu zeigt sich hier wieder bei den Athener die List als poli-
tische Waffe um etwas zu erreichen das sonst sogar unmoglich zu denken wére. Mit einer List ha-
ben es die Athener geschafft, dass die Lakedaimonier gegen ihre Freunde, die Peisitratiden,
kdampfen, um die Athener davon zu befreien, was sie letztendlich schafften. Die Peisistratiden, die
36 Jahre in Athen geherrscht hatten, wurden gezwungen Attika zu verlassen. Sie wanderten nach
Sigeion, wo sie stetig die Perser zu beeinflussen suchten mit dem Ziel durch einen persischen
Feldzug Athen wieder in Besitz zu nehmen, was sie als Hoch-Verriter auszeichnet. In Athen rangen
zwei Mianner um die Herrschaft: der Alkmenoide Kleisthenes und Isagoras. Kleisthenes vermochte
mit seinen Reformen das Volk fiir sich zu gewinnen (er wird von Herodot als der ,,der Teilung der
Phylen in Athen schuf und die Demokratie einrichtete® VI, 131). Isagoras rief Kleomenes von
Sparta, um Kleisthenes und andere Familien in die Verbannung zu schicken. Als Kleomenes mit
einem unbedeutenden Heer nach Athen kam, versuchte er den Rat der Athener aufzuldsen und die
Regierungsdmter dreihundert Anhéngern des Isagoras iibertragen. Das Volk reagierte und Kleome-
nes musste die Stadt verlassen. Danach riefen die Athener Kleisthenes und die 700 Familien
zuriick, die von Kleomenes vertrieben wurden. Hier zeigt sich die Rolle der Lakedaimonier als
machtigster Volk in Hellas, das stiarkste Heer, das immer von anderen gesucht wurde, wenn man

Hilfe brauchte. Aus dieser Perspektive kann man den Wunsch der Athener verstehen, mit den

385



Persern ein Biindnis zu schlieBen. Sie brauchten eine Macht die, sie gegen die Lakedaimonier
verteidigen konnte. Spéter versuchten die Lakedaimonier, in der Schlacht bei Eleusis, Isagoras als
Tyrann in Athen einzusetzen: Dazu Herodot: ,,Als die Schlacht beginnen sollte, machten sich zuerst
die Korinther klar, dass sie Unrecht tdten, sie dnderten ihren Sinn und zogen nach Hause. Thnen
folgte Demaratos, der Sohn des Ariston, der gleichfalls Konig von Sparta und Mitfeldherr der
spartanischen Heeres war* (V, 75). Dann kdmpfte Athen zuerst gegen die Boioter und danach gegen
die Chalkidier. Sie konnte beide Vdlker unterwerfen. Das zeigt drei neue Elemente: erstens, zeigten
sich die Korinther als dritte Gruppe, die in Entscheidungen eine Rolle spielen konnte, was spéter als
Grund fiir den Anfang des peloponesischen Krieg sehr wichtig sein wird, zweitens zeigen sich
innere Probleme bei der lakedaimonischen Regierung. Drittens ist klar die Entwicklung der athe-
nischen Militirmacht zu sehen. Herodot erklért in der von mir schon zitierten Passage (siche Anm.
608, S. 320) dass die Athener dank des neuen politischen Systems, wo sie frei von Tyrannen sind,
stiarker geworden sind. Als die Lakedaimonier erfuhren, wie die Alkmenoiden die Phytia bestochen
hatten, versuchten sie wieder einen Tyrann in Athen einzusetzen. Sie erfassten ,,dass sich das atti-
sche Volk in seiner Freiheit zu einem ebenbiirtigen Gegner entwickeln konnte, wéhrend es unter der
Tyrannenherrschaft schwach und gefiigig bleiben wiirde* (V, 91, 1). Dafiir luden sie Hippias, den
Sohn Peisistratos, aus Signeion nach Sparta ein. Sie versammelten ihre Bundesgenossen um sich
threr Hilfe zu versichern. Als dagegen zeigte sich Sosikles aus Korinth, der sich vehement gegen
die Tyrannei als System duBerte und seine Rede auf folgende Weise endete: ,,Wir rufen die Gotter
Griechenlands bei unserer Warnung euch zu Zeugen an: Gebt den Stadten keine Tyrannen! Aber ihr
werdet es doch nicht aufgeben, sondern gegen alles Recht versuchen, Hippias zuriickzufiihren.
Wisset denn, die Korinther stimmen eurem Vorhaben nicht zu!* (V, 92, 4). Damit war der Plan
gescheitert. Dieser Versuch aber kann als Beweis fiir das Interesse der Lakedaimonier gesehen

werden. Es geht nur darum die Kontrolle iiber Hellas zu halten, die hohere Macht zu stellen und das

386



zeigt dass es zu dieser Zeit kein nationales Bewusstsein in Hellas gab, sondern dass jeder seinen
eigenen Bereich verteidigen und erhalten wollte. Zuriick in Asien setzte Hippias alles gegen Athen
in Bewegung. Die Athener brachten Boten nach Sardes, um Hippias Verleumdungen zu diskre-
ditieren. Sie nahmen die Forderung von Artaphrenes nicht an, Hippias wieder in die Stadt zu
nehmen. Durch diese Ablehnung stellten sich die Athener in offene Feindseligkeit gegen Persien.
Sie entschlossen sich Aristagoras mit 20 Schiffen zu unterstiitzen. Der Grund dafiir ist, dass Ionien
eine athenische Kolonie war. Es ist wahr, dass die Athener die Ionier nach der Schlacht von
Ephesos im Stich gelassen haben. Trotzdem zeigt sich hier auch einer Unterschied zu den Lakedai-
moniern, die obwohl sie damals mit Kroisos ein Biindnis abgeschlossen hatten nicht zu Hilfe

gekommen waren.

Nach dem missgliickten Feldzug des Mardonios schickte Dareios Herolde, um ganz Hellas zu
erforschen ob sie mit ihnen iiberhaupt ein Krieg wagten oder sich ergeben wollten. Unter den
Inselbewohnern, die Dareios Erde und Wasser lieferten, befanden sich auch die Aigineten. Die
Athener begaben sich daher nach Sparta um die Aigineten wegen Verrat zu verklagen. Nach vielen
internen Querelen (die Bestechung der Phytia durch Kleomenes um Demaratos als illegitimer
Konig zu zeigen, die Flucht von Demaratos nach Asien zu Konig Dareios, die Ernennung des
Leotychidas zum neuen Konig) zogen Kleomenes und Leotychias nach Aigina, nahmen 10 Adlige
als Gefangene und brachten sie nach Athen. Hier sollte man das Schicksal von Kleomenes kurz
beschreiben: Er verfiel in Wahnsinn. Die Spartaner meinten, dass er durch seinen Umgang mit den
Skythen dem Alkoholismus verfallen sei; Herodot aber duflert seine Meinung und sagt ,,Ich aber
glaube, dass dies die Strafe fiir sein Verhalten gegen Demaratos war® VI, 84, 3). Die Athener
geraten wieder in Krieg mit den Aigineten. ,,Sie hatten nicht genug Schiffe, um den Kampf mit den
aiginetischen Flotte wagen zu konnen™ (VI, 89). Sie bekamen von den Korinther 20 Schiffe

ausgeliehen und mit einer Flotte von 70 Schiffe segelten sie nach Aigina. ,,Die Aigineten lieBen sich

387



auf den Kampf ein, unterlagen aber in der Seeschlacht und wandten sich mit der Bitte um Hilfe wie
frither an Argos® (VI, 92, 1). Dann aber griffen die Aigineten die ungeordnete athenische Flotte mit
thren Schiffe an und besiegten sie. Vier Schiffe sammt ihrer Mannschaft fielen ihnen in die Hénde.
Diese erfolglose Krieg gegen die Aigineten zeigt, dass Athen zur dieser Zeit keine Seemacht war.
Sie hatten weder eine Flotte, gro3 genug um sich gegen die Perser offen in dem Kampf zu stellen,
noch, und was wichtiger ist, besallen sie keine gute Strategie, mit ihrer Flotte produktiv zu kdmp-

fen. Athen hatte zur dieser Zeit keine Chance gegen die Perser zu Wasser zu kimpfen.

Der Feldzug von Datis und Artaphrenes richtete gegen Eretria und Athen. Die Eretrier baten die
Athener um Hilfe. Sie schickten 4000 Menschen als Unterstiitzung. Die Eretrier zeigten aber keine
gemeinsame Haltung. Einigen wollten fliichten, andere dachten an Verrat. Die Athener wurden ge-
warnt und kehrten in die Heimat zuriick. Nachdem Eretria unterworfen war, segelten die Persern
nach Attika. Der Verrdter Hippias zeigte den Weg nach Marathon, das geeignetste Geldnde fiir
einen Reiterkampf. Die Athener schickten ein Herold nach Sparta um Hilfe zu bitten. Dazu Hero-
dot: ,,Die Spartaner entschlossen sich, Athen beizustehen. Es war ihnen nur nicht mdglich, diese
Hilfe zu leisten, weil sie nicht gegen einen ihrer Brauche verstoSen wollten. Es war ndmlich der
neunte Tag im Monat; und sie erklérten, sie diirften am Neunten nicht ins Feld riicken, sondern erst,
wenn die Mondscheibe voll sei* (V, 106, 3). Was hier Herodot iiber die Lakedaimonier erzihlt, ist
sehr bedeutsam um ihre Personlichkeit verstehen zu konnen. Es geht nicht um die Bereitschaft zu
kdmpfen. Sie aber zeigen einen so grof3en, fast blinden Respekt vor den eigenen Briuche, das Sie
die Konsequenzen solchen Handelns nicht sehen ldsst. Dieser Hieratismus, diese Verschlossenheit
beziiglich der eigenen Gesetzen wurde schon mehrmals erwdhnt und bezeichnet eine grundsétzliche
Charakteristik der Lakedaimonier: sie sind nach innen orientiert. Es fehlt bei ihnen die Moglichkeit
der Improvisation, der Spontaneitdt, der Reaktion auf eine bestimmten Situation. Sie sind stark

strukturiert, was fiir einige Aspekte des Leben sehr vorteilhaft ist, fliir andere aber zeigt dies sich

388



gerade als eine Behinderung, die das Volk auf einen Sklaven der eigenen Brauche reduziert.

Die Athener zdgerten gegen die Perser zu kimpfen. Miltiades versuchte in einer leidenschaftlichen
Rede, die entscheidenden Stimme des Polemarchos Kallimachos zu gewinnen. Interessant ist, dass
auch bei den Athenern die panhellenische Idee nicht zu sehen ist. Dazu Miltiades: ,,Wenn aber un-
sere Stadt siegt, dann kann sie die méchtigste in Griechenland werden® (VI, 109, 3). Es geht grund-
sdtzlich dar, um Macht zu gewinnen um die stirkste Kraft in Hellas zu werden. Das wird aber am
Ende der Rede relativiert. Dazu Miltiades: ,,Wenn du dich meiner Meinung anschlie3t, dann ist dein
Vaterland frei, und Athen wird die erste Stadt in Griechenland* (VI, 109, 6). Die Ubersetzung von
matpic mit dem Begriff Vaterland scheint mir nicht ganz gliicklich zu sein (es hat eine bestimmte
historische Konnotation, die dem altgriechischen Begriff und das politische Bild in Hellas nicht ent-
spricht). Trotzdem zeigt sich im Vordergrund der Wille, das Land zu verteidigen und, in einer zwei-
ter Stufe, die machtigste Stadt in Hellas zu werden. Nachdem der Polemarchos fiir Miltiades Idee
stimmte, war der Kampf beschlossen. Dann trafen die Plataier mit ihrer ganzen Streitmacht zur
Hilfe ein. Wie entstand diese Allianz? Die Plataier waren von Theben bedringt und wandten sich an
die Lakedaimonier um Hilfe. Diese lehnten es ab mit folgender Behauptung: ,,wir wohnen zu weit
entfernt von euch und kdnnten euch nur eine unwirksame Hilfe bringen (VI, 108, 2). Dann raten
sie, den Schutz der Athener in Anspruch zu nehmen. Herodot entlarvt den Grund hinter dieser
Empfehlung wie folgt: ,,Diesen Rat also erteilten die Lakedaimonier nicht so sehr aus Wohlwollen
gegen die Plataier, als vielmehr in dem Wunsch, die Athener in unangenehme Streitigkeiten mit den
Boiotern zu verwickeln™ (VI, 108, 3-4). Ohne Hilfe der Plataier hitte das Schicksal von ganze

Hellas vollig anders verlaufen konnen.

Die Schlacht von Marathon wurde von der Athener und Plataiern gewonnen. 6400 Barbaren und

192 Athener starben im Kampf. Die Athener konnten 7 Schiffe erobern. Nach der Schlacht segelte

389



die persische Flotte schnell, um Athen zu attackieren. ,,Als sie mit ihren Schiffe auf der Hohe von
Phaleron antrafen, waren die Athener schon zur Stelle angekommen. Die Barbaren gingen auf
hoher See vor Anker. Dann aber fuhren sie wieder nach Asien zuriick® (VI, 117). Die Lakedaimo-
nier erschienen nach dem Vollmond mit einem Heer von 2000 Menschen. Dazu Herodot. ,,Nach-
dem sie nun schon zur Schlacht zu spdt gekommen waren, wollten sie wenigstens die Meder sehen.
Sie zogen also nach Marathon und sahen sich um. Danach lobten sie die Athener und ihr Werk und
kehrten wieder nach Hause zuriick® (VI, 120). Die Schlacht von Marathon signalisiert einen Wen-
depunkt in den Beziehungen zwischen Athener und Lakedaimonier: Trotz Einschrinkungen und
Begrenzungen konnten sich die Athener als Macht etablieren. Sie haben den Mut gehabt, sich fiir
etwas zu entscheiden, was sehr gefahrlich war und letztendlich die Rettung des Landes vollbrachte.
Es ist genau diese resolute Handeln, dieser Mut die richtige Entscheidung zu treffen, die Kapazitit
einer Situation zu verstehen und die notwendige Reaktion zu bewirken, was Herodot in seiner
Darstellung der Athener im Text hervorhebt. Die Rede des Miltiades (VI, 109, 3) steht als Beispiel
dieser Eigenschaft, die Sprache als Mittel zu gebrauchen um Ziele zu verwirklichen, was ich als
Macht der Sprache schon angesprochen habe. Diese Qualitdt, mit einer Rede das Handeln zu mobi-
lisieren und Reaktionen zu ermdglichen ist eine neue Eigenschaft die einer neuen Art von Macht
entspricht. Das Unmégliche wird mit eine neuen Art von Uberzeugung geschafft. Das Mittel dazu
ist nicht eine Uberredung sondern eine bewusste Uberzeugung. Dazu gehort auBer dem notwen-
digen Gliick auch die Spontaneitit, Entschlossenheit und der Pragmatismus, die gewlinschten Ziele
zu ermoglichen. Das zeichnet die Athener aus. Die Lakedaimonier bleiben noch kréftigste Macht in
Hellas. Trotzdem hat sich etwas verdndert. Die Lakedaimonier sind durch ihren hieratischen
Respekt vor ihren Brauchen Zuschauer der Geschehnisse geblieben. Die Athener, trotz allem, sind

Akteure geworden.

Nach dem Sieg von Marathon zeigte sich eine Entwicklung die die athenische Fithrung auch in der

390



Zukunft auszeichnen sollte: Miltiades, der groBen Ruhm erworben hatte”, forderte von den Athe-
nern 70 Schiffe, ein Heer und Geld ohne zu sagen, welche Ziele er angreifen wiirde, nur damit er
Athen reich machen wiirde. Dazu Herodot: ,,die Athener wurden dadurch hochgemut und bewillig-
ten sie ihm* (VI, 133). Er segelte gegen Paros mit der Begriindung sie hitten mit einem Dreiruderer
an der Seite der Perser bei Marathon gekdmpft. Herodot aber erwdhnt den wahren Grund fiir den
Feldzug: ,,In Wirklichkeit hegte er Groll gegen Paros wegen des Lysagoras, des Sohnes des Teisias,
der aus Paros stammte und ihn bei den persischen Feldherrn Hydarnes verklagt hatte* VI, 133, 3).
Hier zeigt Miltiades eine iiberhebliche Einstellung, eine Ubertrettung, einen Missbrauch des in der
Schlacht tapfer erworbenen Ruhms fiir eine personliche Rachetat, der als ¢fpi¢ bezeichnen kann. Er
fordert 1000 Talente von den Pariern. Die aber dachten nicht daran, Miltiades das Geld zu geben
und bereiteten sich fiir eine Belagerung vor (sie brachten wéhrend der Nacht jeweils den Teil der
Mauer, der am meisten gefdhrdet war, auf die doppelte Hohe). Nach langer Zeit ohne Erfolg herr-
schte bei Miltiades nur Ratlosigkeit. Dann kam eine Frau zu ihm, die eine Priesterin der unterirdi-

schen Gottheiten war. Sie sagte Miltiades, was er tun sollte, um Paros zu erobern. Dazu Herodot:

Darauf schlich Miltiades auf den vor der Stadt liegenden Hiigel und sprang iiber den Zaun des
Tempels der Demeter Thesmophoros, weil er das Tor nicht 6ffnen konnte. Darauf betrat er das
Allerheiligste, um dort irgend etwas zu tun. Ich weif3 nicht, ob er von den unberiihrbaren Dingen
drinnen eines fortnehmen wollte oder sonst etwas vorhatte. Aber schon an der Tiir iiberkam ihn
ein Schauder. Er eilte den gleichen Weg zuriick, aber beim Herabspringen von der Mauer

verrenkte er sich die Hiifte. Andere berichten, er habe sich am Knie verletzt. Da kehrte Miltiades

krank mit der Flotte nach Athen zuriick

705 Dazu Bengston: ,,Marathon ist unzertrennlich mit dem Namen des Miltiades verbunden, er ist der erste bedeutende
Feldherr des Abendlandes. Er hat den entscheidenden Volksbeschluf3 und er hat den Kallimachos bestimmt, die
Schlacht anzunehmen®, Bengston, H., Griechische Geschichte, S. 136.

706 Herodot, Historien, VI, 134- 135,1.

391



Nach Mildiades' Abfahrt wollten die Parier die Priesterin fiir ihre Tat bestrafen. Sie schickten sie
nach Delphi und lieBen die Pythia dariiber befragen. Dazu Herodot: ,,Die Pythia aber liel keine Be-
strafung zu. Sie sagte, nicht Timo sein an dem Vorgefallenen schuld, sondern sie sei Miltiades nur

als Wegweiserin zu seinem Ungliick erschienen; es sei ihm ndmlich bestimmt, ein boses Ende zu

nehmen* (VI, 135, 3).

Zuriick in Athen klagte Xanthippos den Miltiades als Betriiger vor dem Volke an und verlangte
seine Hinrichtung. Dazu Herodot: ,,Das Volk pflichtete ihm bei, indem es ihn nicht zum Tode verur-
teilte. Man bestrafte ihn jedoch auf Grund seiner Schuld mit 50 Talenten. Darauf starb Miltiades,
weil der Brand die Hiifte erfasst hatte und sie in Faulnis libergegangen war; die 50 Talente Bulle
zahlte sein Sohn Kimon* (VI, 136, 3). Diese Episode beweist, dass von fpic motivierten Einfille
nicht nur bei den Barbaren zu finden sind. Das besondere in dem Fall der Athenern, ist der Verfall
in die 6Bpic nach einer gewonnenen Schlacht. Man sicht, wie sich diese Tapferkeit in Ubermut wan-
delt. Dazu zeigt sich diese Ubertretung in Bezug auf die gottliche Ebene (Eintritt in Demeters
Tempel) und die nachfolgende Bestrafung (Verrenkung der Hiifte) was an die Wunde des Kambyses
erinnert. Man kann hier die zwei Urteilsebenen erkennen, die menschliche, das heif3t, die eigenen
Fehlentscheidungen des Miltiades die zu seinem Scheitern fithren (den Feldzug gegen Paros wegen
personlichen Rachebedarfs) und die gottliche, das heiBit die Bestrafung fiir das Betreten eines
heiligen Ortes (Demeters Tempel) mit einer Wunde, die spdter seinen Tod verursacht hat. Was be-
sonders ist, und sich nur im Fall der Athener zeigt, ist, dank ihres politischen Systems, die Moglich-
keit einer rechtlichen Bestrafung. Bei den persischen Konigen gibt es keine Kontrollinstanz, da der
Konig absolute Macht hat. Bei den Athener gibt es die Moglichkeit vor Gericht eine Klage zu
filhren. Das bringt eine Metaebene, die das Handeln der Menschen kontrollieren kann, was einen

groBen Unterschied zwischen Hellenen und Barbaren darstellt.

392



Jetzt komme ich zu der Vorbereitung des Krieges gegen die Perser. Autoren wie Pohlenz sprechen
von einem Krieg zwischen Ost und West und deuten eine Einigkeit der Hellenen an, die es n.m.E.

iiberhaupt nicht gab. Das wird von Herodot mit deutlichen Worten erklért:

Der Feldzug des Konigs ging dem Namen nach zwar gegen Athen, in Wirklichkeit aber richtete er
sich gegen ganz Griechenland. Obgleich die Griechen das ldngst wiissten, handelten sie doch
nicht gemeinsam. Denn die einen boten dem Perserkonig Erde und Wasser und lebten in der
Zuversicht, sie wiirden vom Barbaren nichts Unfreundliches erleiden. Die andern aber schenkten
nichts und gerieten jetzt in groe Furcht; denn es gab in Griechenland gar nicht so viele Schiffe,

dass sie den Anriickenden hétten aufhalten konnen. Auch waren die meisten durchaus nicht ge-

willt, an dem Krieg teilzunehmen, sondern blieben innerlich persisch gesinnt™”.

Dies ist eine von Herodot aufgestellte Liste der Vilker, die sich den Persern unterwerfen wollten:

,Die Thessaler, Doloper, Enien, Perrhaiber, Lokrer, Magneten, die Achaier in Phita, die Thebaner

und die librigen Boioter auller den Thespiern und Plataiern® (VII 132).

Wie gestattet sich die Abwehrvorbereitung der Athener? Sie schickten Boten nach Delphi um das
Orakel zu befragen. Die Antwort der Pythia war aussichtslos; sie wurden aufgefordert, umgehend
ihre Heimat zu verlassen. Nicht zufrieden mit dieser Antwort, traten sie mit Olzweigen wieder vor
das Orakel (auf den Rat von Timos) und sagten: ,,Herr, gib uns einen besseren Spruch {iber unser
Vaterland und achte diese Zweige hier, mit denen wir zu dir kommen; oder wir gehen nicht aus dem

Heiligtum, sondern bleiben hier bis an unser Lebensende* (VII, 141, 2)7. Die Oberpriesterin sagte,

707 Herodot, Historien, VII, 138.

708 Ich finde, man sollte diese Entscheidung nicht unterschétzen. Ein Orakelspruch ist das Wort des Gottes durch eine
Priesterin. Hier wird nicht ein neues Orakel verlangt, weil man das erste nicht verstanden hat, hier wird ein neues
Orakel verlangt weil man mit dem ersten nicht zufrieden war. Das ist es was ganz anderes. Hier wird dieser Gottes-

393



dass Athen und das Umland verheert werde, rit hinter den ,,Mauer aus Holz* Schutz zu finden und
warnt dazu, den Perser eine Landschlacht zu entbieten. Dann sagte sie: ,,Entweiche dem drohenden
Angriff, wende den Riicken thm zu! Einst wirst du ja dennoch sie treffen. Salamis, gottliche Insel,
die Kinder der Frauen vertilgst du, sei es zu Demeters Saat oder sei es zum Zeitpunkt der Ernte*
(VII, 141, 4). Mit diesem Spruch fuhren die Boten zuriick nach Athen. Dort standen die Biirger in
grofBer Ratlosigkeit, da sie den Sinn des Spruches nicht genau deuten konnten. Hier bringt Herodot
im Werk zum ersten Mal die Figur des Themistokles” und ldsst ihn den Orakelspruch deuten’".

Dazu Blosel:

Weil sich die Diskussion nun lediglich noch auf das Beiwort von Salamis, fsin, konzentriert, ist
Themistokles' Kunstgriff, ein Antonym dazu, oyeriin, in die Debatte einzufiihren, um so wirk-
samer: Durch die kiinstliche Folienwirkung eines denkbaren Anrufes ,,Schreckliches Salamis!*
scheint es, als verheifle der Ausdruck feiy Zalouic den Athenern den dortigen Sieg zur See. Auf
diese Weise kann Themistokles die Volksversammlung bewegen, sich fiir den Kampf zur See
gegen die von den ypnouoioyor angeratene Aufgabe jeden Widerstandes und Flucht zu ent-

scheiden’!.

Aus dem Erklédrten kann man zwei Schliisse ziehen: erstens, die Fahigkeit der Athener, ein ungiins-

spruch nicht akzeptiert, was ein Zeichen von groBem Mut bedeutet. Es zeigt n.m.E. ein Erwachen des Individuums,
eine aktive Einstellung dessen, der seine Zukunft mitentscheiden will.

709 Er stellt ihn als jemand, ,,der erst seit kurzem zu gro3en Ansehen gekommen war® vor, obwohl er im Jahr 493/2 als
eponymer Archon gedient hatte.

710 Dazu Blésel, W., Themistokles bei Herodot, S. 73: ,, Aus dramaturgischen Griinden hat Herodot Themistokles
iiberraschend in den Gang der Geschichte eingefiihrt — als den rettungsbringenden Ratgeber in einer fiir die Athener
lebenswichtigen Entscheidung®. In der selbe Richtung kommentiert Hart, Herodot and the Greek History, S. 188:

., Herodotus' artistic and dramatic purpose by enabling him to introduce Themistocles, springing (as it were) fully-
armed from the head of Zeus, as the savior of Athens in her darkest hour . Schliesslich Immerwahr, Aspects of
historical causation in Herodotus, S. 223: ,, Themistocles is introduced into the work with a Homeric flour*.

711 Blosel, W., Themistokles bei Herodot, S. 74.

394



tiges Orakel abzulehnen und den Mut ein neues Orakel zu verlangen. Das kann man dem blinden
Gehorsam der Spartaner gegeniiber die Gesetzen (die das spédtere Ankommen bei Marathon verur-
sachte) gegeniiberstellen. Man sieht bei den Athenern eine andere Einstellung, eine selbstbewusste
Einstellung, die es moglich macht, die eigenen Wiinsche zu dullern statt die Normen einfach ertra-
gen zu miissen. Das Verlangen eines neuen Orakeln, die Einstellung die hinter dieser Tates steht,
gilt als Beispiel eines Volkes, das sein eigenes Schicksal selber bestimmen wird, im Gegensatz zu

den Spartanern, die eine passive Haltung gegeniiber den Gesetze zeigen "

. Das zweite ist die Féahig-
keit des Themistokles, durch die Vernunft eine Deutung des Orakel zu schaftfen. Hier wird gezeigt
wie man Probleme 16st, indem man sie analysiert. Gefiihle werden beiseite gelassen und die Ver-
nunft wird eingesetzt. Hier wird die Kraft des Denkens gezeigt. Das entspricht einem neuen Geist,

der die Sprache und alle seine rhetorischen Moglichkeiten selbst als Mittel benutzt, um Ziele

erreichen zu konnen.

Die Begriindung fiir die oben erwihnte Entscheidung, den Kampf zur See zu filihren, liegt in dem
grof3en Flottenbauprogramm, das die Athener unternommen hatten. Ich habe vorher iiber den Kon-
flikt zwischen Athen und Aigina berichtet (491/0 bis 481). Herodot erzihlt folgendes iiber die Athe-
ner: ,,Sie besalen ndmlich nicht genug Schiffe, um den Kampf mit der aiginestischen Flotte wagen
zu koénnen* (VI, 89)"". Nach Blosel hat man schon etwa 488/7 durch Initiative des Themistokles

damit angefangen, systematisch aus dem Holz des Makedonienkdnig Alexander eine grof3e Triéren-

712 Dazu Kleinknecht, H., Herodot und Athen, S. 553: ,,Dass sie durch das Orakel sich nicht einschiichtern liessen, ist
in den Augen des Herodots hier jedenfalls ein Positivum. Diese Haltung ist attischem Geist verwandt. In ihm liegt ja
an sich die Tendenz, das Wirken der Goétter zwar nicht zu leugnen, aber doch mehr und mehr zuriick und an die
Peripherie zu dringen zugunsten der verantwortlichen Beschliisse und Taten der Menschen®.

713 Dazu Blosel, W., Themistokles bei Herodot, S. 78: ,,Aufgrund der zwei in unmittelbarer zeitlicher Folge bezeugten
Seeschlachten zwischen den Aigineten und Athenern liegt die Annahme nahe, dass letztere wihrend der Eskalation
des Konflikts mit den Aigineten nach 490 auch schon Triéren einsetzten und die Entscheidung zur See suchten.
Denn bei den 20 Schiffen, welche die Athener den Korinthiern abkauften, konnen wir von Tri€ren ausgehen. Wenn
wir Herodots Angabe ernst nehmen, dass die Athener mit 70 Schiffen eine Seeschlacht gegen Aigina schlugen, so
kann hier nicht mehr von zufdlligen Gefechten auf See die Rede sein, sondern dahinter wird eine Seestrategie der
Athener (und der Aigineten) gestanden haben. So diirfen wird schon vor dem Flottenbauprogramm des Themistokles
in Athen eine beachtliche Zahl von Kriegsschiffen annehmen, darunter mindestens 20 Tri€ren, vermutlich sogar
deutlich mehr*.

395



flotte aufzubauen. Spéter erst, erkldrt Behmel, ,,als die reichen Silbervorkommen in Laurion am
Kap von Sunion entdeckt wurden, konnte eine umfangreiche Flotte finanziert werden. Das war im
Jahr 483/27", Statt die Ertrige solcher Erschliefungen unter die Bevolkerung zu verteilen, eine bei
den Athener keineswegs seltene Praxis, brachte Themistokles den Vorschlag ein, den gesamten
Betrag (100 Talente) fiir den Bau der Flotte zu benutzen’”. An diesem Beschluss, kann man den ge-

waltigen Einfluss feststellen, den Themistokles auf die Versammlung ausiiben konnte. Dazu Blosel:

So mag der Krieg mit den Aigineten die urspriingliche und primére Legitimation fiir einen solchen
Kraftakt der Polis abgegeben haben, jedoch gerade in den letzten Phasen der Umsetzung des
Flottenbauprogramms seit 483/2 auch die Perserangst die Riistungen vorangetrieben haben, zumal
die Kriegsvorbereitungen des Xerxes spédtestens seit dem Durchstrich der Athos-Halbinsel 483

allen Griechen offenbar sein mussten’'®.

Dieser Kommentar bestdrkt meine Aussage, dass Xerxes selbst mit dem Bau der Passage durch die
Athos-Halbinsel (was seine eigene Idee war), den Hellenen viel Zeit zur Vorbereitung geschenkt

hat, was zu seiner Niederlagen beigetragen hat.

Ich mochte diesen Abschnitt mit einer kleinen Untersuchung der Konsequenzen des Flottenbaupro-
gramm von Themistokles schliessen, die die Grenzen des rein Militdrischen iiberschreiten. Bis zu

diesem Punkt bestand das Landheer aus den Hopliteneinheiten, die auf moderne Weise durchorga-

714 Behmel, A., Themistokles, Sieger von Salamis und Herr von Magnesia, S. 72. Aristoteles datiert das
Flottenbauprogramm in seine A0yvaiov IloAizeio auch in das Archonenjahr 483/2. Dort berichtet er, dass in den
Bergwerken Sklaven unter unmenschlichen Bedingungen arbeiteten (22.7).

715 Die Zahl der Schiffe steht nicht fest. Herodot unterliegt der Inkonsequenz. Er spricht von 200 sagt aber dass spéter
»andere Schiffe noch hingebaut werden mussten” (VII, 144,2), und schlieBlich, fiir die Seeschlachten von
Artemision gibt er exakt 200 attische Schiffe an. Behmel und Blosel glauben, der Betrag hétte fiir den Bau von 100
Tri€ren gereicht.

716 Ebd. 713, S. 82.

396



nisiert worden waren, gemif den Verfassungsreformen des Kleisthenes’'”. Diese Hoplitenkorps, die
sich aus den hoheren Klassen der solonischen Biirgereinteilung angehorten, waren Biirger, die ihre
eigene Ausriistung selber finanzieren konnen. Es handelt sich mehr um einen Wehrrecht als um eine
Wehrpflicht. Das bedeutet, dass die Verteidigung des Landes, auf eine bestimmte soziale Schicht
eingeschriankt war. Jetzt, mit dieser Reform verlieren die Hopliten ihre besondere militirische Be-
deutung, weil der Schwerpunkt der Verteidigung der Stadt auf das Meer verlegt wird. Vor Themis-
tokles' Reform hatten die Schiffe ein offenes Verdeck und fiinfzig Ruder. Sie wurden fiir Truppen-
transport gebraucht und lagen in seichtem Meer bei Phaleron. Die neue Schiffe, die Trieren, besas-
sen drei iibereinanderliegende Ruderreihen. Zur Besatzung gehorten: 170 Ruderer (62 auf der
oberen Ebene, 54 auf der mittleren und 54 auf den unteren Ebene), 10 bis 20 Matrosen (inklusive
Offiziere) und etwa 10 Soldaten (Hopliten fiir den Enterkampf und Bogenschiitzen zur Bekdmpfung
des Feindes mit Wurfspeeren und Pfeilen)’"®. Wegen ihrer Bauart (die Triren waren Keilboote und
konnten nicht einfach an Land gezogen werden) bedurfte es eines militdrischen Hafens. Themis-
tokles unternahm deswegen den Ausbau von Pirdus mit seinen drei natilirlichen Hafen. Pirdus wurde
zur neuralgischen Punkt des attischen Landes. Man hat viele Ruderer gebraucht, die sie dort ange-
siedelt haben. Es handelte sich um grundbesitzlose aber freie Arbeiter. Sie gehorten zu der vierten
Zensusklasse in der Verfassung Solons (Theten). Dazu Papastavrou: ,,Eine solche Politik war nach
Meinung der konservativen Partei angesichts der raschen Entwicklung der Dinge sehr gewagt und
nicht den Umstinden gemaiss*’". Dies stellt Themistokles naher zum unteren Volk als zur Aristo-
kratie, die von einem duflerst konservativen Geist durchgedrungen war und die Pldne von Themis-
tokles fiir verwegen hielt. Sie hielten es auch fiir schddlich, dass der Wert der Hopliten herabgesetzt

wurde.

717 Sie haben groBe Siege, etwa im Jahr 506 gegen die Booter und Chalkider oder im Jahr 490 gegen die Perser bei
Marathon errungen.

718 Zu Konstruktion, Organisation und Massen der Tri€ren siche: Morrison, J. S., und Coates, J. E., Die athenische
Triere und Koster, August, die antike Seewesen.

719 Papastavrou, J., Themistokles, S. 20-21.

397



Die unteren Biirgerschichten beginnen langsam sich ihres Beitrags zum Erfolg bewusst zu werden
und erwarten und verlangen nach besseren politischen Rechten. Diese sozialen Schicht wird spéter,
dank ihrer erfolgreichen Leistung nicht nur die Hebung ihres politischen Niveaus erreichen, son-
dern eine viel stirkere Rolle in der politischen Gestaltung spielen. Papastavrou zieht folgenden
Schluss: ,,Durch die Steigerung der Seemacht Athens bekommt der Begriff 'Demokratie' allméahlich
einen weiteren Inhalt. Somit kann man Themistokles als den Staatsmann ansehen, der die uner-
schiitterlichen Fundamente der athenische Demokratie gelegt hat“’®. Hier sieht man eine indirekte
Konsequenzen des Flottenbauprogramms des Themistokles, das nicht nur Athen als Seemacht

etablierte sondern letztendlich die soziale Struktur der Polis verdandert hat.

Die Schwierigkeiten der Hellenen, eine Einheitsfront gegen den Perser zu stellen lag in ihrer inne-
ren Zerstrittenheit. Herodot berichtet von einer Versammlung derer, ,,die fiir ihr Vaterland die besse-
re Gesinnung hegten* um ein Treuebiindnis zu erlangen, dessen erste Voraussetzung es war, ,,Feh-
den und Feindschaften untereinander zu unterbinden® (besonders zwischen Athenern und Aigine-
ten). Ein anderes Volk, das eine problematische Disposition zur Allianz zeigte, waren die Argeier.
Ihre Konflikte mit den Spartanern beeinflusste ihre Entscheidungen. Hier zeigt sich, dass die inne-
ren Konflikte mehr Bedeutung als der Versuch der Einheit hatten und dass die Idee von einem
Panhellenismus nicht existiert hat und nur dem Wunsch einiger Historiker entspricht. Ein Beweis
dafiir sind die von den Argeiern gestellten Bedingungen fiir eine Allianz: ,,die Spartaner aber
miissten mit ihnen vorher einen Frieden auf 30 Jahre schlieBen und die Fithrung im ganzen Bund
mit ihnen zur Hilfte teilen. Rechtlich komme ihnen die gesamte Fiihrung zu; aber sie wollten sich
mit der Hélfte der Fiihrung begniigen* (VII, 148, 4). Die Boten aus Sparta teilten den Argeiern mit,
sie konnten nicht der Teilung der Fiihrung zustimmen. Herodot erklért die Reaktion der Argeier wie

folgt: ,,So hitten sie, sagen die Argeier, die Uberheblichkeit der Spartaner nicht ertragen konnen,

720 Ebd. 719 S. 38.

398



sondern es vorgezogen, lieber unter die Herrschaft der Barbaren zu geraten als den Spartaner ir-
gendwie nachzugeben® (VII, 149, 3). Nach einer anderen Darstellung liessen die Perser die Argeier
wissen dass sie von der selben Herkunft wie die Argeier und in der Tat ihre Nachkommen seien.
Deswegen wiirde es nicht richtig sein, gegen sie in den Streit ziehen. So sollten die Argeier neutral

bleiben was sie endlich gemacht haben™'.

Der nichste Problemfall ist die Verhandlung mit Gelon, dem Tyrann aus Sizilien. Die hellenischen
Boten versuchten mit folgenden Argumenten Gelon fiir den Kampf gegen die Perser zu gewinnen:
,»Wenn ganz Griechenland einig wie ein Mann steht, findet sich eine starke Kriegsmacht zusam-
men, und wir sind den anriickenden Feinden gewachsen® oder ,,Erwarte nicht, dass dich die Perser
nach ihrem Sieg und unserer Unterwerfung iibergehen! Beuge rechtzeitig vor! Wenn du uns bei-
stehst, hilfst du dir selbst* (VII, 157, 2-3). Gelon war bereit, einen groB3en Beitrag zu leisten (200
Dreiruderer, 20000 Schwerbewaffnete, 2000 Reiter, 2000 Bogenschiitzen, 2000 Schleuderer und
2000 leichte Reiter). Dafiir aber stellte er folgende Bedingung: ,,Das alles verspreche ich unter der
Bedingung, dass ich Feldherr und Fiihrer der Griechen gegen die Barbaren sein werde* (VIII, 158,
5). Der spartanische Wortfiihrer Syagros rief empdrt: ,,Lass den Gedanken an diese Bedingung fah-
ren, dass wir die die Fiihrung des Krieges abtreten sollen! Wenn du Griechenland wirklich helfen
willst, wisse, dass du das nur unter der Fiihrung der Spartaner tun kannst! Wenn es dir aber nicht
schicklich scheint, dich unterzuordnen, dann lass deine Hilfe!* (VIII, 159). Gelon dndert seine
Strategie und versucht mit Syagros zu handeln. Damit zeigt er sein wirkliches Interesse: die Fiih-
rung des Heeres. Er spricht: ,,Weil eure Rede schroff und ablehnend ist, will ich von meiner alten
Forderung ein wenig abgehen. Wenn ihr das Landheer fithren wollt, will ich die Flotte befehligen.

Fiihrt ihr aber lieber die Flotte, dann verlange ich das Kommando {iber das Landheer! Damit miisst

721 Wie es Pohlenz,, in seinem Werk: Herodot, der erste Geschichtsschreiber des Abendlandes S. 136, richtig erklart
,,scheut sich Herodot nicht, die Argeier zu den Peloponnesiern zu rechnen, die mit ihrer "Neutralitét' tatsdchlich fiir
Persien Partei nahmen. Hier kommt das angesprochene Zitat von Herodot: ,,Wenn ich es frei heraussagen darf, sie
hielten sich abseits, weil sie persisch gesinnt waren* (VIII, 73, 3).

399



ihr euch abfinden oder ohne meine bedeutende Bundeshilfe heimkehren* (VIII, 160). Der Gesandte
aus Athen kritisiert die Sturheit des Gelons der nur danach trachtet, oberster Feldherr zu werden.

Dann gibt er folgende Erkldrung, die ich kurz kommentieren werde:

solange du auf deiner Forderung beharrtest, ganz Griechenland zu fiihren, konnten wir Athener
ruhig bleiben, weil wir wussten, dass der Lakone dir gegeniiber geniigen und fiir uns beide Rede
stehen wiirde. Jetzt aber, wo du den Gedanken an die Gesamtfiihrung aufgegeben hast und ver-
langst, die Flotte zu kommandieren, so lass dir gesagt sein: Selbst wenn der Lakone dir die
Fiihrung der Flotte zugestehen sollte, werden wir es niemals zulassen. Uns gehort diese, wenn die
Spartaner sie nicht selbst wollen. Beanspruchen sie aber die Fiihrung, so widersetzen wir uns
nicht. Einem anderen aber kénnen wir den Oberbefehl zur See nicht lassen. Umsonst hétten wir ja
die grofite Seemacht aller Griechen erworben, wenn wir als Athener den Syrakusanern in der

Fiihrung weichen wollten.

Hier wird ganz deutlich die hegemoniale Position der Spartaner als militirische Fiihrer vom ganze
Hellas dargestellt. Die Errungenschaft der groBBten Flotte scheint nicht Grund genug fiir die Athener
zu sein, die Fithrung fiir sich allein zu beanspruchen. Man konnte vielleicht argumentieren dass
Herodot hier die panhellenische Einstellung der Athener hervorheben will. Ich glaube es nicht. Was
man hier ersehen kann, ist eine bestimmte Hierarchie die sogar von den Athener selber proklamiert
wird: wir stehen hinter den Spartaner! Das hat mit einer gewissen Unterwiirfigkeit, mit Mangel an
Erfahrung und Erfolg in militdrischen Unternehmungen und auch mit der intelligenten Uberzeu-
gung zu verstehen, dass sie die Spartaner unbedingt als Partner brauchen um eine minimale Chance

zu besitzen, gegen die Persern siegen zu konnen. Trotzdem, oder genau deswegen, zeigt diese Ein-

722 Herodot, Historien, VIII, 161, 2-3.

400



stellung der Athener einen bestimmten Pragmatismus, die reale Situation, den wirklichen Zustand
wahrnehmen zu kénnen und danach zu handeln. Es wiirde nichts bringen, auf der Fiihrung zu be-
harren wenn der stdrkste Partner deswegen verloren geht. Diese Klugheit der Athener wird gegen-
iiber der unreflektierten Selbstsicherheit der Spartaner von Herodot, wenn nicht thematisiert, so

doch mindestens dargestellt.

Die von Gelon getroffene Entscheidung reflektiert seine spekulative, egoistische und gierige Ein-
stellung. Mit Zynismus schickte er die hellenischen Boten weg mit folgender Bemerkung: ,,Ihr
scheint die zu besitzen, die befehlen wollen, aber keinen, der gehorchen will*“ (VII, 162, 2). Dann
schickte er drei Fiinfzigruderer nach Delphi mit vielen Schitzen. Dort sollten seine Leute abwarten,
wie der Kampf aussehe: ,,Falls der Barbar siegte, sollte er ihm die Schétze mit Erde und Wasser von
dem Gebiet, liber das Gelon herrschte, darbringen. Wenn aber die Griechen siegten, sollte er alles
wieder mit nach Hause nehmen® (VII, 163). Auch die Kerkyaier wollten den Ausgang des Krieges
abwarten und vorher keine Entscheidung treffen. Sie aber glaubten, die Perser wiirden die Hellenen
unterwerfen. Thr angegebene ,,Neutralitit diente sie dazu,vor der Rache des Xerxes schiitzen. Es
ging aber anders aus. Dazu Herodot: ,,Als die Griechen sie ndmlich beschuldigten, sie seien nicht
zu Hilfe gekommen, erklérten sie, sie hitten ja 60 Dreiruderer bemannt, hitten aber wegen der

Passatwinde nicht um das Vorgebirge Malea herumfahren kénnen. Sie hitten also Salamis nicht

erreichen konnen und seien ohne Verschulden von der Seeschlacht ferngeblieben® (VII, 168, 4).

Die Kreter seinerseits lieBen Boten nach Delphi schicken, um den Gott zu fragen, ob sie die
Hellenen unterstiitzen sollten. Die Pythia warnte sie den Hellenen zu helfen. Als die Kreter diese
Antwort erfuhren, versagten sie ihren Beistand. Die Thessaler verlangten den Pal am Olymp zu
besetzen, um Thessalien und ganz Hellas vor dem Kriege zu sichern. Das stellten sie als Bedingung

fiir jegliche Unterstiitzung. Sonst mahnte sie: ,,Wenn ihr das nicht tut, so wisst, das wir ein Abkom-

401



men mit den Persern schliessen werden® (VII, 172, 2). Die Hellenen schickten ein Heer dorthin, das
aber nur wenige Tage dort blieb. Nach Auskiinften von makedonischen Boten, gab es einen anderen
Pass (Thermopylen) der auch nach Thessalien fiihrt, der enger als der Pass in Thessalien war und
ndhe an dem Mutterland lag. Sie entschieden sich, diesen Pass zu verteidigen. Dazu Herodot: ,,Von
thren Bundesgenossen verlassen, gingen die Thessaler fest entschlossen und ohne Schwanken zu

den Persern tliber und erwiesen sich dem Konig in dem Krieg sehr niitzlich* (VII, 174).

Herodot macht spéter (VIII, 94, 2) einen Verweis auf die Korinthier, die trotz Teilnahme an dem
Biindnis nicht iiberzeugt waren, den Kampf bei Salamis zu fiihren. Dazu Herodot: ,,Adeimantos,
der Feldherr der Korinthier, so erzdhlen die Athener, hisste gleich zu Beginn der Schlacht in allzu
groBler Furcht und Entsetzen die Segel und fuhr ab“. Dann erzihlt er von einer Erscheinung, die
Adeimantos aufforderte zur Schlacht zuriick zu kehren. Das machte er und erschien als die Schlacht
schon voriiber war. Dazu Herodot: ,,So erzéhlten die Athener von ihnen, die Korinthier aber wider-
sprechen und glauben, sie hitten in der Seeschlacht an erster Stelle mitgekdmpft; auch die tibrigen

Griechen bestitigten es* (VIII, 94, 4)7.

Um diesen Abschnitt zu schliessen mochte ich beschreiben, wie Herodot die unterschiedlichen
Einstellungen der hellenischen Voélker beziiglich der Teilnahme an einem Biindnis gegen die Perser
darstellt. Es zeigt sich oft, dass die eigenen Interessen mehr zdhlen als der Wunsch das Land zu
verteidigen, dass eine spekulative Einstellung herrscht, die stindig ermisst, was man mit der Unter-
werfung unter die Perser gewinnen konnte oder was eine Teilnahme an dem Biindnis bringen
konnte. Die inneren Rivalitdten haben mehr Gewicht als die Einheit des Landes, das es in der Tat
iiberhaupt nicht gibt. Es geht bei einigen nur um die Fiihrung des Heeres, darum, die Herrscherfigur

zu sein. Man schafft es nicht, die Gefahr in threr wirklichen Gro3e wahrzunehmen und bleibt in sei-

723 Herodot scheint verstehen zu lassen, dass es hier um eine unbegriindete, aus ihrer unfreundlichen Beziehung
motivierten Kritik der Athener geht, die mit ihrer Haltung zu den Korinthier in der Zeit nach dem persischen Krieg
zu tun haben mag.

402



nen kleinen inneren Konflikten verstrickt. Auf der anderen Seite hebt Herodot die Einstellung der
Athener hervor, die, obwohl sie die Mehrheit der Schiffe selber einbringen, bereit sind, die Fiihrung

der Flotte an die Spartaner zu geben, wenn damit die Einheit des Biindnisses garantiert wird.

Nach der Beschreibung der Uneinigkeit der verschiedenen hellenischen Volker komme ich zuriick
zur Untersuchung der von mir festgestellten Opposition zwischen Athener und Spartaner und ihrer
Bedeutung fiir Herodot und fiir das Verstindnis des Werkes. Nach dem kurzen Feldzug in

Thessalien wird bei den Hellenen eine Verteidigungsstrategie am Pass der Thermopylen und dem

t724

Kap Artemision vorbereitet’**. Oben wurde schon erwihnt, dass der Pass wegen seiner Enge aus-

725

gewdhlt wurde’”. Das wiirde erlauben, mit einem kleinen Heer den Pass gegen eine grofle Armee

zu verteidigen. Blosel gibt folgende Begriindung fiir die Wahl von Artemision:

Die Wahl der Seestellung fiel auf Artemision, weil dort die persische Flotte vorbeisegeln musste;
denn der einzig sichere Seeweg nach Siiden fithrte am Kap Artemision vorbei, die Westkiiste
Euboias entlang und durch den Euripos zwischen dem Festland und Chalkis hindurch. Der Weg
Ostlich Euboias galt als duBlerst gefdhrlich. Die primére Funktion der griechischen Flotte am
Artemision war somit, die persische Flotte daran zu hindern, von der lokrischen Kiiste aus dem
griechischen Heer an den Thermopylen in den Riicken zu fallen. ... So bildete die Seestrasse beim
Kap Artemision zusammen mit den Thermopylen eine feste Verteidigungslinie, mithin die Schliis-

726

selstellung fiir die Verteidigung Mittelgriechenlands

724 Thre Nahe zueinander von ca. 65 Km erméglichte eine schnelle Kommunikation zwischen den Befehlshabern der
Heere und der Flotte.

725 Dazu Herodot: ,,.Der Zugang durch Trachis nach Griechenland aber ist an der schmalsten Stelle nur ein halbes
Plethron breit. Hier aber befindet sich noch nicht die schmalste Stelle des {ibrigen Landes, sondern vor und hinter
Thermopylai. Hier bei dem Ort Alpenoi, der dahinter liegt, ist der Pass nur einen Wagen breit; und vorne, am Fluss
Phoinix nahe bei der Stadt Anthela, ist der Weg ebenfalls nur wagenbreit™ (VII, 177, 2).

726 Blosel, W., Themistokles bei Herodot, S. 140-141.

403



Das hellenische Heer bei den Thermopylen bestand aus folgendem Kontingent: 300 Schwer-
bewaftnete von Sparta, 1000 Schwerbewaffnete aus Tegea und Mantineia, 120 Méanner von Orcho-
menos aus Arkadien und 1000 aus dem iibrigen Arkadien, 400 aus Korinth, 200 aus Phius, 80 aus
Mykene, 700 Mann von Thespai und 400 Thebaner. Dazu kamen 1000 Phoker und die Heerhaufen
der opuntischen Lokrer. Die Hellenen haben sie aufgefordert und ihnen versichert, sie seien nur die
Vorhut; ,,die librigen Bundesgenossen konne man téglich erwarten (VII, 203). Sie behaupten, das
Meer wire durch die Athener und die Aigineten unter Kontrolle. Es gébe nichts zu fiirchten. Dazu
Herodot: ,,Denn nicht ein Gott riicke gegen Griechenland heran, sondern ein Mensch. Es gebe
keinen Sterblichen, noch werde es in Zukunft einen geben, dem nicht gleich in der Wiege auch das
Ungliick beigegeben sei; die GroBten treffe dass grofte (VIIL, 203, 2)’. Wenn man die GroBe des
persischen Feldzuges in Betracht zieht, kann man die Versuche der Hellenen, ihrer Truppe Mut und
Sicherheit beizubringen, verstehen. Dazu einige Zahlen, die Herodot {iber das persische Heer
auflert: ,,Das Landheer umfasste 1700000 Mann, dazu 80000 Reiter (VII, 184, 4), ,,Reiht man nun
alles von den Schiffen und vom Landheer zusammen, so ergibt das 2317610 Mann* (VII, 184, 5)
und endlich: ,,Also fiihrte Xerxes, der Sohn des Dareios, bis nach Sepias und Thermopylai eine

Menschenmasse von 5283220 Man* (VII, 186, 2)*.

Der Fiihrer des hellenischen Heeres war Leonidas, Konig von Sparta. Er war mit dem {iiblichen

Aufgebot, 300 auserwéhlten Ménnern, die bereits Kinder besassen, nach den Thermopylen gezo-

729

gen’”. Hier zeigt sich das selbe Phinomen wie vor Marathon (V, 106, 3) wo die Spartaner, wegen

eines Festes, zu spit bei der Schlacht erscheinen. Dazu Herodot: ,,Spéter aber — es hinderte sie das

727 Hier findet man einen Anklang an den Rat des Artabanos (VII, 10, 2¢) wie aus dem Gesprich Solon — Kroisos (I,
32,9).

728 Diese Ziffern kénnen nicht bestitigt werden, aber dienen dazu, die Uberproportionalitit des persischen Heeres im
Vergleich zum bescheidenen hellenischen Landheer zu zeigen.

729 Hier wird bei den Spartaner, die Moglichkeit dass die Krieger im Kampf sterben und nicht nach Hause
zuriickkehren kdnnten vorausgesehen, deswegen werden Krieger ausgewdhlt die schon Kinder hatten, damit der
Name und die Generationslinie im Fall des Todes nicht verloren ging. Diese Elitegruppe sollten auch den anderen
Bundesgenossen als Vorbild dienen, damit sie auch mit ins Feld zogen.

404



Fest der Karneien — wollten sie nach der Festfeier eine Schutztruppe in Sparta zuriicklassen und
eilends mit aller Macht zur Hilfe kommen* (VII, 206, 2). Hier aber mochte ich nicht so kritisch mit
den Spartaner, wie im Falle Marathon umgehen, da auch die anderen hellenischen Volker die
Dringlichkeit der Situation nicht begreifen zu kénnen schienen™". Dazu Herodot: ,,Auch die iibri-
gen Griechen gedachten ebenfalls so zu handeln; denn damals fiel in diese Geschehnisse gerade das
olympische Fest. Sie glaubten nicht, dass der Kampf bei den Thermopylen so schnell entschieden
wiirde. Darum schickten sie nur eine Vorausabteilung®™ (VII, 207). Diese panhellenische Misskal-
kulation hatte tragischen Konsequenzen fiir das Heer. Als die Perser sich dem Pass niherten,
herrschte Angst bei den Hellenen. Sie hielten einem Rat, weil alle, auller die Lakedaimonier, auf
den Peloponnes abziehen wollten, um den Isthmos zu verteidigen. Leonidas aber beschloss bei dem
Pass zu bleiben und schickte Boten um Hilfe in die Stidte. Die Schlacht wihrte drei Tage. Am
ersten Tag schickte Xerxes die Meder mit dem Auftrag, die Hellenen lebend zu fangen und ihm
vorzufiihren. Diese Uberheblichkeit stieB auf eine andere Wirklichkeit. Dazu Herodot: ,,Als nun die
Meder im Sturmangrift auf die Griechen eindrangen, fielen viele; aber andere riickten nach und
lieBBen sich nicht vertreiben, obwohl sie gewaltige Verluste erlitten. Da aber machten sie aller Welt
und nicht zum wenigsten dem Konig klar, dass sie wohl eine Masse Menschen, aber wenige
Minner darstellen* (VII, 210, 2). Am zweiten Tag schickte Xerxes die Perser und unter ihnen die
der Konig die ,,Unsterblichen* nannte, unter der Leitung von Hydarnes. Herodot kommentiert den

Verlauf der Schlacht auf folgende Weise:

Als sie mit den Griechen zusammentrafen, richteten sie ebensowenig aus wie die medischen

Truppen; da sie auf engem Raum kémpften, kiirzere Lanzen hatten als die Griechen und von ihrer

730 Es wire unfair meinerseits hier diese Tatsache mit der von mir schon besprochene Kritik an der Spartanische
Einstellung (Passivitdt vor dem Nomos, blinde Gehorsamkeit gegeniiber den Gesetze, usw.) in Verbindung zu
bringen. Die Tatsachen entsprechen meiner Kritik, die allgemeine Situation aber zeigt, dass die Gefahr und die
GroBe des persischen Feldzuges auch von den anderen Hellenen unterschétzt wurde.

405



Ubermacht keinen Gebrauch machen konnten, hatten sie denselben Misserfolg. Die Lakedai-
monier kdmpften rithmenswert und zeigten, dass sie das Kriegshandwerk verstanden, der Feind
aber nicht. Besonders aber taten sie folgendes: Sie wandten sich manchmal alle zugleich zur
Flucht, indem sie die Riicken kehrten. Die Barbaren sahen es und kamen ihnen mit Larm und
Geschrei ndher. Da kehrten die Griechen um, wenn die Feinde sie eingeholt hatten, nahmen Front
zu den Barbaren und vernichteten unzéhlige Perser. Aber auch einige Spartiaten fielen dabei. Als

nun die Perser den Pass nicht erstiirmen konnten, ob sie nun in einzelnen Abteilungen oder sonst

wie angriffen, zogen sie sich zuriick ™!

Hier stellt Herodot klar die Tapferkeit der Hellenen im Allgemein und besonders die Tiichtigkeit
der Lakedaimonier vor. Die Grof3e des persischen Heeres zeigte in der Enge des Passes keine Wir-
kung. Xerxes sank in Verzweiflung und Ratlosigkeit und hoffte dass die Hellenen aus Miidigkeit
aufgeben wiirden, was nicht geschah. Die Entscheidung der Schlacht brachte erst die Verratstat des
Ephialtes, der den Fusspfad, der durch das Gebirge zu den Thermopylen fiihrt, fiir eine hohe Belo-
hnung dem Xerxes mitteilte. Als die Hellenen {iber den Marsch der Perser informiert wurde, hielten
sie Rat. Die Meinungen gingen auseinander. Einige zogen ab, um ihre Heimatstddte vor dem Auf-
marsch der Perser zu warnen; die anderen aber mit Leonidas waren bereit, an Ort und Stelle zu
bleiben. Herodot erzéhlt auch folgende Version: “Erzdhlt wird auch, Leonidas selbst habe sie aus
Sorge um ihre Rettung weggeschickt: Thm selbst und den anwesenden Spartiaten zieme es nicht,
den Platz zu verlassen, zu dessen Verteidigung sie eigentlich abgesandt seien* (VII, 220, 1-2). Das
entspricht der Aussage von Demaratos (VII, 104, 2b). In Ergdnzung dazu erzidhlt Herodot dass die
Spartaner das Orakel in Delphi iiber diesen Krieg befragten und von der Phytia folgende Aussage

bekamen: ,,Entweder Sparta wiirde von den Feinden zerstort werden oder ihr Konig fallen® (VII,

731 Herodot, Historien, VII, 211, 2.

406



220, 3). Man sieht hier wieder diese Doppelinstanz, die menschliche und die gottliche Urteilsebene,
die fiir das Geschehen verantwortlich sind. Die Einrahmung des Geschehens wird bei dem Orakel
dargestellt, die Erfiillung desselben aber durch die Entscheidung von Leonidas™?. Herodot schliesst
diesen Abschnitt mit seiner Meinung. Nach ithm habe Leonidas die Bundesgenossen weggeschickt,
weil er den Spartaner den Ruhm allein zukommen lassen wollte (VII, 220, 4)™°. Egal mit welcher
Begriindung, sind Leonidas und die Lakedaimonier an der Stelle geblieben und haben zusammen
mit den Thespien heldenhaft gegen die Barbaren bis zum Tod gekdmpft. Wie sehr Xerxes Leonidas
als Feind gehasst haben muss, zeigt sich an der Schiandung seiner Leiche: Er erteilte den Befehl,
Leonidas den Kopf abzuschlagen und ihn zu pféhlen. Das widerspricht sogar die Sitten der Perser,
die vorsehen tapferen feindliche Méanner im Krieg besonders zu ehren. Das beweist wieder den fei-
gen Charakter von Xerxes, der nicht im offenen Kampf sondern nur durch Verrat {iber Leonidas

734

siegen konnte””* und jetzt Rache an seiner Leiche {iben will.

Was sagt Herodot iiber die Haltung der Spartaner? Wie soll die Einstellung des Leonidas interpre-
tiert werden? Warum ist er mit den Spartaner geblieben, wenn ithm bewusst war, dass er sterben

wiirde? Dazu Pohlenz:

732 Kirchberg sicht im Orakel eine gottliche Bestimmung, um ,,vor Beginn der Schlacht vom Menschen auf die
Gottheit, um dann von deren Sich-offenbaren wiederum auf den Menschen und seine Entscheidung zu verweisen —
nun aber auf den Menschen, der sich unter sein Schicksal stellt und es freiwillig an sich vollzieht.” Diese
Ubereinstimmung zwischen beiden Ebenen, dem géttlichen Willen und der freiwilligen menschlichen Wahl des
Schicksals, ist typisch episch (und auch tragisch), ebenso das Ideal des Erwerbens von xléog, das Herodot nur den
beiden Spartanern Leonidas und Pausanias (9,48 und 78) zuspricht. Kirchberg, Die Funktion der Orakel im Werke
Herodots, S. 101.

733 Ich habe Schwierigkeiten eine Erklarung fiir diese Stellungnahme von Herodot zu finden. Vielleicht ist es aus seiner
Perspektive unmoglich eine solche Haltung zu verstehen (wie genau es aus unserer auch der Fall sei). Trotzdem
finde ich diese Stellungnahme Herodots nicht gerechtfertigt und ich werde unten beim Schluss diesen Abschnitt,
versuchen, mein Standpunkt deutlich zu duflern.

734 Dazu Herodot: "Als der Konig bereits nicht mehr wusste, wie er die gegenwértige Lage meistern sollte, meldete
sich bei ihm ein Mann aus Malis, Ephitates, der Sohn des Eurydemos, in der Hoffnung auf eine hohe Belohnung
vom Konig. Er verriet den FuBBpfad, der durch das Gebirge zu den Thermopylen fiihrt, und {iberlieferte damit die
dort ausharrenden Griechen dem Untergang" (VII, 213, 1-2).

407



Warum Leonidas auf dem verlorenen Posten verharrte, war schon fiir Herodots Generation ein
Problem. Wire es nicht sogar Pflicht fiir ihn gewesen, sich und seine Leute dem Vaterlande zu
erhalten? Den Niederschlag solcher Bedenken horen wir wohl in einem delphischen Orakel, das
angeblich vor den Kédmpfen Sparta als Alternative entweder den Untergang der ganzen Stadt oder
aber den Tod eines Konigs in Aussicht stellte. Herodot verwertet es als echt, aber die Erklarung
fiir Leonidas' Haltung sucht er auf anderem Wege. Sie liegt, wie er in einer mitten in den Tatsa-
chenbericht eingeschalteten Reflexion ausfiihrt (220.221), im Wesen des Spartanertums. Andre
mogen ihr Leben retten; den Spartanern ,,steht es nicht an®, ihren Posten zu verlassen. Inhalt ihres
Lebens ist die Arete, und ein Leonidas denkt im Kampfe nicht an den Tod, aber auch nicht in
erster Linie an den Erfolg, sondern nur an die Wahrung seines Mannestums, der Arete, und an den
Nachruhm, den er sich und seinen Leuten fiir alle Zeit erringen kann. Herodot hat im ersten Satz
seines Werkes erklért, er wolle dafiir sorgen, dass die Grosstaten der Griechen und Barbaren nicht

ohne Kleos bleiben sollen. Nie ist die Arete des Spartanentums voller gewiirdigt und sein Kleos

eindringlicher verkiindigt worden als in dieser Schilderung, die er von Leonidas' Ende gibt".

Woraus besteht dieser xAéog in der Haltung der Spartaner, den sogar Herodot (siehe VII, 220, 4)
missdeutet und selber nicht zu erkennen vermag? Ich glaube, die richtige Frage betrifft nicht, ob es
sich lohnt fiir eine Idee zu sterben, sondern man sollte mindestens versuchen zu verstehen, warum
Leonidas dafiir gestorben ist und was sich hinter dieser Haltung verbirgt, um damit die Idiosyn-
krasie der Spartaner, wenn schon nicht verstehen, so doch mindestens darstellen zu kénnen. Viel-
leicht kann man ex negativo, mit der Beschreibung des einzigen Lakedaimoniers, der die Schlacht
iiberlebt hat (Aristodemos) versuchen eine Antwort zu finden. Er rettete sein Leben in feiger Flucht.
So beschreibt Herodot seine Riickkehr in Sparta: ,,Aristodemos verfiel nach seiner Riickkehr in

Sparta dem Schimpf und der Schande. Diese Entehrung bestand darin, dass ihm kein Mensch von

735 Pohlenz, M., Herodot der erste Geschichtsschreiber des Abendlandes, S. 140.

408



seinem Herd Feuer reichte oder mit ihm sprach. Schimpf erfuhr er dadurch, dass man ihn den
'Feigling Aristodemos' nannte* (VII, 231). Man sieht hier, dass die Tatsache, das Leben gerettet zu
haben, den Verlust der Ehre impliziert. Was fiir eine dpern steht hinter der Entscheidung von Leoni-
das und seiner Lakedaimonier? War es iiberhaupt eine Entscheidung oder eine Pflicht? Oder etwas

anderes?

Man kann die Antwort auf diese Frage, oder anders gesagt, den Ort, wo sich diese Antwort mani-
festiert (den epistemologischen Ausdruck) bei den Elegien des Tyrtaios finden. In seinen Elegien
lebt nach Jager der politische Wille fort, der Sparta gro3 gemacht hat. Er beschreibt ihn als
»Sprecher der Allgemeinheit™ der kiindet, ,,was alle richtig denkenden Biirger als Gewissheit in sich

tragen“’*°. Bemerkenswert ist auch folgende Bemerkung von Jéger:

Der Dichter spricht daher auch mehrfach in der Wir-form: lasst uns kiimpfen! Lasst uns sterben!
Aber wo er ,,ich sagt, ist es nicht sein subjektives Ich, welches fiir sich kraft seines kiinstlerischen
oder personlichen Selbstbewusstseins die Freiheit der AuBerung in Anspruch nimmit, es ist nicht
das Ich des Befehlshabers, wie man schon im Altertum vielfach angenommen hat (man machte
dann aus Tyrtaios einen Feldherrn), sondern es ist das allgemeingiiltige Ich der ,,6ffentlichen

Stimme des Vaterlandes®, von der Demosthenes einmal spricht™’.

Diese Bemerkung entspricht keinem stilistischen Detail sondern beschreibt ein Element, das die
Idiosynkrasie der Spartaner charakterisiert: die Uberwindung der Individualitit fiir die Allgemein-

heit (besonders in Beachtung und Gehorsam gegeniiber den Normen und Gesetzen, die diese Allge-

736 Jager, W., Paideia, Buch I, S, 126.
737 Ebd.

409



meinheit definiert, oder anders gesagt ,,den Gedanken der Polisgemeinschaft, die alle einzelnen
tragt und flir die alle leben und sterben"”**). Das aber entspricht flir Tyrtaios der dpers, die er als
Heroismus, Vaterlandliebe versteht. Dazu Jéager: ,,.Der Tod ist schon, wenn ein Mann ihn als Held
erleidet; er erleidet ihn als Held, wenn er fiir sein Vaterland fallt. Erst dieser Gedanke gibt seinem
Untergang den idealen Sinn des Opfers der eigenen Person fiir ein hoheres Gut“’™. Hier wird deut-
lich dargestellt, dass der Verlust des eigenen Lebens in der Tat kein Verlust, sondern ein Gewinn ist,
weil wer flir die Allgemeinheit stirbt diese dpery erreicht. ,,Das ist Arete®, ruft der Dichter in hefti-
ger Bewegung aus, ,,das ist der hochste und ruhmvollste Preis, den man unter Menschen als jlinge-
rer Mann erringen kann. Das ist ein Gut fiir die Gesamtheit, flir die Stadt und die ganze Volksge-
meinschaft, wenn ein Mann unter den Vorkdmpfern ausharrt und sich jeden Gedanken an Flucht aus
dem Kopf schldgt®. Die dperp bekommt jetzt ein spezifisches, bestimmtes Ziel und einen Mallstab:
<740

,,€s gibt nur einen Maflstab der wahren Arete, das ist der Staat und was ithm nutzt und schadet

Jetzt zitiert Jager ein Fragment von Tyraios, welches der Tat des Leonidas entspricht:

Wer aber unter den Vorkdmpfern fillt und sein liebes Leben verliert, nachdem er seine Stadt, seine
Mitbiirger und seinen Vater mit Ruhm bedeckt hat, wenn er von vielen Geschossen vorn durch die
Brust und den buckligen Schild und durch den Panzer getroffen daliegt, den beklagt allzumal jung
und alt, und in schmerzlicher Sehnsucht trigt die ganze Stadt um ihn Leid, und sein Grabhiigel
und seine Kinder sind unter den Menschen geehrt und seine Kindeskinder und sein spéteres Ge-
schlecht, und nimmer geht sein edler Ruhm noch sein Name zugrunde, sondern ob er gleich unter

der Erde liegt, wird er unsterblich ™.

738 Ebd. 736, S. 129.
739 Ebd.
740 Ebd. 736, S. 131.
741 Ebd.

410



Diese Passage erinnert an den Gedanken des Solon. Bei ihm konnte das Gliick erst nach dem Ende
des Lebens festgestellt werden. Ein Ende mit Ruhm entsprach dem Ruhm nicht nur fiir sich selbst
sondern auch fiir die Anderen (seine Familie). Tyrtaios treibt diesen Gedanke viel weiter. Fiir ihn ist
diese Art von Sterben etwas Tugendhaftes, das nicht die Beendigung eines Prozesses bedeutet, son-
dern dem Ziel, dem Zenith des Lebens entspricht. Der Bezug zu diesen Sitten, zur dpers, nicht als
eigene Leistung, sondern als Fiirsorge um eine Allgemeinheit beschreibt die Idiosynkrasie der
Lakedaimonier, die Herodot unter dem Begrift der Tapferkeit zu erkléren versucht, die aber in der

Tat viel mehr als das bedeutet’.

Wie eine Untersuchung der Schlacht bei Thermopylai uns hilft, die lakedaimonische Idiosynkrasie
zu verstehen, so zeigt die Schlacht bei Kap Artemision wie die Athener (und besonders Themisto-

kles) eine andere Empfindung, Motivation und Einstellung in ihrem Handeln beweisen.

Die Hellenische Flotte bestand aus 271 Schiffen (ohne die Fiinfzigruderer). Davon hatte allein
Athen 127 Schiffe gestellt. Trotzdem stellten die Spartaner als kommandierenden Feldherrn Eury-
biades. Herodot erklért die Begriindung fiir solche Entscheidung: ,,Denn die Bundesgenossen wei-
gerten sich, wenn der Lakone die Leitung nicht erhielt, der Fiithrung der Athener zu folgen. Sie wol-
lten die Flotte ganz auflosen, die iiberhaupt erst aufgestellt war (VIIL, 2, 2)"*. Herodot erinnert an
das Gesprach mit Gelon, wo die Athener die Fiihrungsanspriiche der Spartaner schon akzeptiert
hatten ,,weil ihnen die Rettung Griechenlands am Herzen lag und sie wohl wussten, dass Griechen-

land im Streit um den Oberbefehl zugrunde gehen miisse* (VIII, 3). Dazu zieht er seinen personli-

742 Plato nimmt in seinen Nomoi (660¢) Bezug auf Tyrtaios Dazu Jager (Paideia, Buch I, S. 149): ,,Dies ist der Sinn
der Forderung Platos in den 'Gesetzen', im idealen Staate miisse das Gedicht des Tyrtaios, das die Tapferkeit als
hochste Arete preist, ,,umgedichtet“ und anstelle der Tapferkeit die Gerechtigkeit gesetzt werden. Plato will die
spartanische Tugend damit nicht ausschliessen sondern nur an die ihr zukommende Stelle riicken und ordnet sie der
Gerechtigkeit unter®.

743 Diese Aussage bestitigt sie Position der Spartaner als 7ysuc@v im Peloponnesischen Bund. Dazu kommentiert
Blosel, W., Themistokles bei Herodot, S. 134: ,iiberdies hétten die anderen Bundesgenossen durch ein Privileg fiir
die Athener die Biindnisregel, die nur einen Hegemon vorsah, in Gefahr gesehen und deren Sonderstellung nicht
geduldet. ... Ob die Biindner angesichts der drohenden Gefahr und ihrer Aufgabe, die Thermopylen-Stellung zu
schiitzen, jedoch tatsdchlich damit drohen konnten, den Flottenverband vollstdndig aufzuldsen, ist doch fraglich .

411



chen Schluss: ,,Das war ein richtiger Gedanke; denn Zwietracht im Innern ist um so viel schlimmer
als ein einmiitig gefiihrter Krieg, wie Krieg schlimmer ist als Friede* (VIII, 3, 2). Hier zeigt Hero-
dot seine personliche Einstellung gegeniiber den Krieg, nicht wie am Anfang des Werkes, im Mund
des Kroisos ,,Denn niemand ist ja so unverniinftig, dass er den Krieg wéhlt statt des Friedens. Im
Frieden begraben die Kinder ihre Viter, im Krieg die Viter ihre Kinder* (I, 87, 4). Hier kann dieses
Gedanke als taktische Einstellung des Kroisos interpretiert werden. Jetzt aber ist es Herodot selber,
der aus seiner Seele spricht. So eine Stellungnahme war fiir seine Zeit nicht selbstverstandlich und

beweist eine ethische Einstellung die ich im Laufe der Arbeit mehrmals kommentiert habe.

Die Entscheidung der Athener hatte auch ein strategische Komponente: Da sie wussten, sie hitten
keine Chance als Befehlshaber von den anderen Bundesgenossen akzeptiert zu werden, liessen sie
die Lakedaimonier diese Stelle haben. Das zeigt einen Pragmatismus, der es ihnen erlaubte, ihre
Ziele zu realisieren ohne jegliche Konfrontation zu verursachen. Spéter aber als die historische und
politische Bedingungen sich gedndert hatten, reagierten die Athener dementsprechend anders:
,Denn als sie die Perser zuriickgeschlagen hatten und nunmehr um deren Land kdmpften, nahmen
sie den Lakedaimoniern den Oberbefehl weg, indem sie die Uberheblichkeit des Pausanias als
Grund vorschiitzten* (VIII, 3, 2). Diese Haltung steht in Opposition zur spartanischen Tapferkeit,
die immer gleich bleibt und von den Umstidnden unabhingig ist. Die athenische Einstellung wird
von Herodot mit sophistischen Elemente dargestellt. Es geht nicht um Idealen, um Respekt vor der
Sitte oder um die Achtung des Gesetz als hochste Macht, es geht um die Fahigkeit, Probleme zu

744

16sen, Kompromisse zu machen, um Ziele erreichen zu konnen’**. Ein Beispiel dazu ist die Haltung

von Themistokles bei Artemision. Als die Hellenen nach Artemision kamen und die Menge an

744 Blosel, W., Themistokles bei Herodot, S. 134 weist dieser Passage eine groBle Bedeutung zum Verstindnis der
athenischen Haltung zu: ,,.Diese Passage hat mit ihrer abrupten Wende in der Bewertung der Athener schon
programmatischen Charakter fiir die gesamten Historien. Haben sich die Athener wihrend der Perserkriege die
grofften Meriten um die Frage Griechenlands erworben, so bricht sich in der Folgezeit ihre bisher verborgene
Herrschsucht ungehemmt Bahn*.

412



Schiffe sahen, die bei Aphetai vor Anker gingen, wollten sich viele aus Furcht zuriickziehen. Dann

erklart Herodot:

Als die Euboier erfuhren, dass sie mit den Gedanken spielten, baten sie Eurybiades, nur kurze Zeit
zu warten, bis sie ihre Kinder und ihr Gesinde in Sicherheit gebracht hétten. Der ging auf ihre
Bitten nicht ein; da schlugen sie einen anderen Weg ein und suchten Themistokles, den Feldherrn
der Athener, zu tiberreden, um einen Lohn von 30 Talenten zu bleiben und die Seeschlacht vor

Euboia zu liefern.

Themistokles bewog die Griechen dadurch zum Bleiben, dass er dem Eurybiades fiinf von den

dreiBig Talenten gab, als ob sie aus eigenem Besitz kimen 7.

Adeimantos aus Korinth wollte auch von Artemision abfahren. Thm sagte Themistokles: ,,Du wirst
uns nicht im Stich lassen; denn ich werde dir grof3ere Geschenke geben, als dir der Perserkonig fiir
den Verrat an den Biindnern schicken konnte®. Er sandte dabei drei Talente Silbers auf das Schiff
des Adeimantos. So waren diese gewonnen, durch Geschenke bestochen (VIII, 5)7*. Hier zeigt sich
wieder dieser Pragmatismus, der Themistokles so erfolgreichlich handeln ldsst. Letztendlich wer-
den alle drei Feldherrn bestochen, nur Themistokles, der am schnellsten reagiert erweist sich nicht
nur als Gewinner sondern auch als Held, der das Stattfinden der Schlacht bei Artemision erst

ermdoglicht hat™’.

745 Herodot, Historien, VIII, 4, 2 bis 5, 1.

746 Dazu Scardino, C., Gestaltung und Funktion der Reden bei Herodot und Thukydides, S. 242: ,,Damit unterstellt er
Adeimantos nicht nur Bestechlichkeit, sondern auch Verrat, und driickt durch die Gewissheit, dass jener nicht
absegeln werde (00 ye fjuéag dmoleiyerg), seine Verachtung fiir den Korinther aus. Er (Themistokles) selbst wird
durch seine Handlung und den auktorialen Kommentar als kluger und tricks reicher, aber auch habgieriger und
bestechlicher Feldherr charakterisiert®.

747 Dazu kommentiert Blosel, W., Themistokles bei Herodot, S. 137: ,,Von diesen beiden Antihelden Eurybiades und
Adeimantos hebt sich Themistokles um so deutlicher ab. Denn er ist es, der die Griechen von der feigen Flucht
abgebracht und zu neuem Widerstandswillen aufgeriittelt hat. Allerdings bedarf er dazu — wie schon zuvor in den
Orakeldebatte und spéter vor Salamis durch Mnesiphilos — offensichtlich eines Impulses von aulen. Zudem bedient

413



Herodot stellt viele Parallelen zwischen der Schlacht bei den Thermopylen und der Schlacht bei
Artemision. Beide Schlachten dauerten drei Tage™®. In beiden Schlachten gibt es einen Verriter
(bei den Thermopylen Ephialtes, bei Artemision Skylias). Der grof3e Unterschied betriftt der Aus-
gang der Schlachte. Bei den Thermopylen zeigt sich ein deutlicher Sieg des persischen Heeres. Bei
Artemision sind die Meinungen auseinander. Wenn man auch nicht iiber einen Sieg reden kann, so
entspricht es mindestens einem Erfolg, der persischen Flotte standgehalten zu haben (besonders
wenn man die numerische Uberlegenheit der persische Flotte in Betracht zieht)™. Die Hellenen ha-
ben dabei auch gezeigt, dass wenn man nicht im offener See, sondern in engem Gewdésser gegen
die Perser zu Kampf kommt, diese numerische Uberlegenheit keine Rolle spielt, weil eine groBe

Menge Schiffe an solchen Orten sich nicht richtig bewegen oder mandvrieren kann’°,

Nach dem Ende des Kampfes, erklart Herodot ,,fuhren beide Flotte zufrieden an ihre Ankerplétze
zurtick® (VIII, 18). Die Hellenen konnten die Leichen und Schiffstrimmer mitnehmen. Auf der

hellenischen Seite hatten am meisten die Athener gelitten, da die Hailfte ihrer Schiffe beschadigt

er sich dabei des unheroischen Mittels der 'Bestechung', bei der er selbst den groBten Gewinn einsteckt. Dass
Themistokles dies vor allen verheimlichen kann, erfahrt die Bewunderung Herodots*.

748Dazu eine kurze Zusammenfassung der Schlacht: am ersten Tag wurden die Hellenen gewarnt, dass die Perser 200
Schiffe zur Umfahrung Euboias auf der &stlichen Route geschickt hatten. Damit wollten sie den Helenen den
Riickweg abzuschneiden. Deswegen entschieden sich die Hellenen die Perser anzugreifen. Als sie in dieser Schlacht
unentschieden kdmpften, trennte der Einbruch der Nacht die Fronten. In dieser Nacht gab es einen groflen Sturm, der
die 200 gesandten persischen Schiffe vernichtete. Am zweiten Tage bekamen die Hellenen eine Verstérkung von 53
attischen Schiffe. Sie zerstorten die Schiffe der Kilier und trennten sich wie am Vortag bei Einbruch der Dunkelheit.
Am dritten Tag fiirchteten die persische Fiihrer den Zorn des Xerxes, weil so wenig Schiffe ihnen so iibel mitgespielt
hatten. Deswegen entschieden sich zum Angriff. Dazu Herodot: ,,.Die griechischen Verluste an Schiffen und Mann-
schaft waren erheblich, groBer noch die der Feinde. So kdmpften sie miteinander: dann trennten sie sich, beide
Parteien fuir sich* (VIII, 16, 3).

749 Trotzdem zeigt Herodot bei der Darstellung dieser Schlacht nicht die selbe Bewunderung, die selbe Begeisterung
wie bei der Schlacht bei den Thermopylen. Dazu kommentiert Macan: ,, The Greek army is portrayed as a band of
heroes, led by a hero and fighting like heroes; yet it is the army that fails, and lets the Barbarians into Hellas! The
Greek fleet is a mob of poltroons, that upon the advance of the enemy beats a hasty retreat, and, having been
brought back into its proper station, twice again contemplates fight, yet the Greek fleet holds its own victoriously, or
not unsuccessfully, upon the water, until retreat for it becomes inevitable, by reason of the loss of Thermopylai!*
(Macan, Theseventh, Eight & Ninth Books, Vol 11, S. 261, zitiert nach Bléosel, S. 151, Anm. 103..

750 Herodots Beschreibung vom Kampf bei Artemision und der Schlacht bei Salamis zeigen eine groBe Ahnlichkeit.
Man kann annehmen, die Helenen hétten schon bei Artemision die gleiche Taktik wie bei Salamis angewandt (So
Evans, Notes on Thermopylae and Artemisium, S. 396-400). Siedebotham, Herodotus on Artemision, S. 182f., zeigt,
dass die Hellenen als eigentliche Verteidigungslinie die nur ca. 4 Km breite StraBe von Knemis ausgewahlt hatten.
Denn diese Gewdsser waren wegen ihrer Enge weit besser zu verteidigen als die verhéltnisméaBig offenen vor dem
Kap Artemision (zitiert nach Blosel, W., Themistokles bei Herodot, S. 141, Anm. 50).

414



war. Deswegen wollten sie so schnell wie moglich wegfahren. Themistokles aber realisierte, dass
die richtige Stirke mehr aus der Taktik als der Menge an Schiffen entspringt. Es war fiir die helle-
nische Flotte und besonders fiir die neu eingerichtete athenische Flotte eine Art Feuertaufe, die mit
guter Note bestanden wurde (viel besser als die Verfassung der Hellenen vor der Schlacht iiber-
haupt erwarten lief3). Eine schneller Riickzug wére wegen des Zustands der Flotte sehr gefahrlich.
Themistokles iiberlegt sich folgende Strategie um diese Problem zu vermeiden: ,,In der gegenwir-
tigen Lage sei seiner Meinung nach Folgendes zu tun: Soviel er nur wolle, sollte ein jeder von dem
Vieh der Euboier schlachten; schliesslich sei es besser, das eigene Heer verzehre die Tiere, als die
Feinde. Auch riet er, jeder sollte seinen Leute befehlen, Feuer anzuziinden. Um die Zeit des Riick-
zugs werde er selbst sich darum kiimmern, dass sie ohne Verluste nach Griechenland gelangten
(VIII, 19, 2). Die Taktik, die Gedanken, die sich hinter dieser List verstecken, werden von Bldsel

in dem folgenden Kommentar sehr akkurat erklért:

Hinter dem Ratschlag des Themistokles scheint sich eine Kriegslist zu verbergen. Zwar gehoren
eine ausreichende Versorgung der Truppen wie auch das Bestreben, dem Feind keinen Proviant zu
iiberlassen, zu den Maximen kluger Kriegsfiihrung; doch das Rétsels Losung ist in dem Feuer zu
suchen, das zur Zubereitung des Viehs fiir das Mahl notwendig ist. Denn die an der Kiiste zumal
bei hereinbrechender Dunkelheit weithin sichtbaren Feuer und ihr Rauch sollten den Persern
suggerieren, dass die Griechen ein Siegesmahl feierten, und sie dadurch vom tatsdchlichen Abzug
der griechischen Flotte ablenken. ... Themistokles musste an einem unbehelligten Abzug ohne
neue Verluste (dorvéag) interessiert sein, da der Zustand der athenischen Flotte laut Herodot (VIII
18) desolat war. Denn ein {ibereilter Riickzug hétte gerade diese schwer beschédigten Schiffe in
eine gefahrliche Position am Ende des Verbandes gedringt. Zudem hitten auch die Perser ein
vorzeitiges Zuriickweichen der Griechen bemerkt, da sich das vorgehende, letzte der drei

Gefechte direkt vor dem Kap Artemision abgespielt hatte und die Beiden Schiffslager in

415



Sichtweite zueinander lagen; die unerwartete Flucht der vermeintlichen Sieger hétte die Perser

zum Nachsetzen verleiten kdnnen. Ein probates Mittel, all dies zu verhindern, war, ihnen durch

die Feuer ein Siegesmahl der Griechen vorzugaukeln’".

Durch eine List schafft es Themistokles, eine wichtige Entscheidung zu treffen, die vielleicht das
Uberleben der hellenische Flotte ermoglicht hat. Dazu hat er die Mannschaft gliicklich gemacht,
indem jeder so viel Rind wie moglich essen konnte. Hier zeigt sich wieder, wie wichtig die Macht
des Wortes sein kann, und wie klug und pragmatisch Themistokles handelt, indem er ein Problem
16st ohne es thematisiert zu haben. List entspricht einer neuen Tapferkeit, der Tapferkeit des Politi-
kers, die Fahigkeit Ziele zu erreichen und die dazu benétigen Opfer zu minimieren. Erst als die
Hellenen von der Niederlage bei den Thermopylen unterrichtet wurden (ein anderer Grund fiir das
Bleiben war auch den Kontakt mit dem hellenischen Heer aufrecht zu erhalten) entschieden sie sich

zum sofortigen Riickzug.

Die oben kommentierte Leistung der hellenischen Flotte lieB Themistokles zum ersten Mal zur
Erkenntnis kommen: man hitte eine Chance den persische Ubermacht zu bezwingen, wenn man die
Ionier und die Karer fiir sich gewinnen oder mindestens ,,den Persern abspenstig machen* konnte.
Dazu tiberlegte Themistokles eine neue List: er liel an “die Stitte des Trinkwassers* folgende In-

schrift fiir die lonier in Steine ritzen

»lonier, es ist nicht recht, dass ihr gegen eure Vorfahren in den Kampf zieht und Griechenland
unterwerft. Stellt euch vielmehr auf unsere Seite! Wenn ihr es aber nicht konnt, dann beteiligt

euch selbst jetzt wenigstens nicht mehr am Kampf gegen uns und bittet die Karer, dass sie das

751 Blosel, W., Themistokles bei Herodot, S. 146-147.

416



gleiche wie ihr tun! Ist euch aber keines von beidem mdglich, und seid ihr durch all zu harten
Zwang gebunden, als dass ihr euch 16sen konnt, dann kdmpft mit Absicht zuriickhaltend, wenn es

zur Schlacht kommt. Denkt daran, dass wir eure Ahnen sind, und dass eigentlich ihr die Schuld

tragt an unserer Feindschaft mit dem Barbaren“’*,

Das ist eine rhetorische Meisterleistung des Themistokles. Diese Nachricht hatte in der Tat zwei
Adressaten: einen expliziten und einen impliziten. Der explizite Adressat waren ohne Zweifel die
Ionier. Themistokles versucht die Ionier fiir sich zu gewinnen, indem er an die gemeinsame Her-
kunft appelliert”. Er erinnert sie an ihren Schuldanteil an der Feindschaft mit den Persern und
appelliert an ihre Zuriickhaltung in der Schlacht. Der implizite Adressat der Nachricht ist Xerxes
(was diesen Einfall des Themistokles noch genialer macht). Ohne weiteres wird Xerxes von dieser
Nachricht frither oder spéter auch erfahren. Sie konnte bei ihm (wir haben mehrmals gezeigt wie
sehr er von seinen Gefiihlen abhingig ist) grole Misstrauen gegeniiber den lonier erwecken. Die
Ionier wiirden in seiner Flotte keine relevante Rolle mehr spielen konnen, da immer der Zweifel
ihrer Loyalitit bestehen wiirde, was ein Abfallen auch beschleunigen konnte. Das ist eine groBar-
tige Leistung des Themistokles, nicht nur List, sondern grof3e politische Intelligenz und Menschen-
kenntnis, das einen Nachteil fiir die Perser und den moglichen Gewinn von Verstiarkung fiir die

Hellenen auf einmal erreicht’*.

Der Riickzug aus Artemision brachte die Flotte auf Bitte der Athener nach Salamis™. Diese waren

enttduscht als sie erfuhren dass die Peloponnesier nicht in Bootien waren, sondern den Isthmos

752 Herodot, Historien, VIII, 22.

753 Diese Idee der gemeinsamen Herkunft erinnert an das gleiche Argument dass Artabanos im Gesprich mir Xerxes
benutzt (VII, 51, 2) ,,Diese lonier solltest du auf keinen Fall gegen ihrer Viter fithren®.

754 Dazu Blosel, W., Themistokles bei Herodot, S. 174: ,,In dieser Ambivalenz seiner moglichen Wirkung erweist sich
nun diese Botschaft als der Kunstgriff (zaldun), dessen sich Themistokles vor seinen Mitfeldherren zuvor geriihmt
hat. Die Nachricht selbst steht im Mittelpunkt, die Ionier sind hingegen nur Spielball seiner List".

755 Sie hatten diesen Wunsch geduflert, um erst umbemerkt ihre Bevolkerung aus Attika wegzubringen und dann die
weiteren MaBinahmen beraten zu konnen.

417



befestigten. Dazu kommentiert Herodot: ,,es 1dge ithnen nur etwas an der Rettung der Peloponnes.
Nur diese wollten sie verteidigen; alles iibrige hitten sie aufgegeben® (VIII, 40, 2). Die Hellenische
Flotte (die ohne die Fiinfzigruderer aus 378 Schiffen bestand) wurde wie bei Artemision von Eu-
rybiades, ,,einem Spartaner nicht aus koniglicher Familie* gefiihrt. Herodot aber kommentiert
lakonisch: ,,Aber die Athener stellten bei weitem die seetlichtigsten und meisten Schiffe* (VIII, 43).

Es waren 180 gegeniiber 16, die die Lakedaimonier stellten.

Im Kriegsrat votiert die Mehrheit der Feldherren fiir einen Riickzug zum Isthmos und gaben fol-
gende Begriindung: ,,Wenn sie bei Salamis blieben und die Schlacht verloren, wiirden sie auf der
Insel belagert werden, wo man keinen Entsatz erwarten diirfte. ... Vom Isthmos aus aber konnte sich

jeder in seine Heimatstadt retten"(VIII, 49-50).

Wihrend sie noch debattierten, kam ein Man aus Athen mit der Nachricht die Perser seien, nach-
dem sie Thespiai und Plataiai verbrannt hitten, in Attika eingefallen und hétten das ganze Land
verwiistet. Xerxes nahm Athen, pliinderte das Heiligtum und zerstorte die ganze Akropolis durch
Feuer. Dazu Scardino: ,,Mit der Eroberung Athens hat Xerxes zwar den offiziellen Auftrag, Rache
fiir die Verbrennung von Sardes zu nehmen, erfiillt, aber wie Herodots Darstellung schon von Be-
ginn an mehrfach suggeriert, war Athen nur ein Vorwand und eine Etappe eines viel ehrgeizigeren
Planes*”. Diese Nachricht bewirkte Panikreaktionen bei den hellenischen Feldherren. Einige eilten
zu den Schiffen und flohen. Die gebliebenen entschieden sich, die Schlacht vor dem Isthmos zu
liefern. Zurlick auf seinem Schiff trifft Themistokles den Athener Mnesiphilos, der, nachdem er,
was die Feldherren entschieden hitten erfahrt, folgendes erklart: ,,Wenn die Schiffe wirklich von
Salamis wegfiihren, dann kdmpfst du nicht mehr zur See fiir ein einziges Vaterland. Denn sie wer-
den stadtweise nach Hause eilen, und weder Eurybiades noch ein anderer sonst werden verhindern

konnen, dass sich die Flotte zerstreut™ (VIII, 57, 2). Dann appelliert er an Themistokles er soll

756 Scardino, C., Gestaltung und Funktion der Reden bei Herodot und Thukydides, S. 250-251.

418



Eurybiades zum Bleiben bewegen. Themistokles legt Eurybiades diese Argumente vor, ,,dabei tat er
so, als stammten die Gedanken von ihm selbst* (VIII, 58, 2). Hier konnte man zu der Auffassung
kommen, Themistokles Plagiatentum vorzuwerfen. In der Tat verkorpert hier Themitoskles die
Repréisentativitit des Politikers. Mnesiphilos hétte selber diese Argumentation nicht vortragen kon-
nen, niemand hétte ihn gehdrt, niemand hétte auf ithn aufgepasst. Die Tatsache, dass Politiker Argu-
mente vortragen die sie selber sich nicht ausgedacht haben, ist jedoch kein Plagiat, weil sie damit
etwas erreichen was der Urheber dieser Gedanken selber nicht hétte erreichen kénnen, in diesem
Fall, Eurybiades zu iiberreden, einen zweiten Kriegsrat einzurufen. Dazu Blosel: ,,Mitnichten
verdunkelt also dieser dramatische Kunstgriff Herodots den Glanz des Themistokles: Allein seiner
Findigkeit obliegt es, einen Ausweg aus der existenziellen Gefahr, auf die Mnesiphilos hingewiesen

hat, zu ersinnen*’"’.

Dieser zweite Kriegsrat begann mit einer langen Rede des Themistokles™®. Zuerst appelliert er an
Eurybiades: das Wohl von Hellas hénge von seiner Entscheidung ab, ob er seinem Rat folge und in
Salamis bleibe oder zum Isthmus fiihr (hiermit macht er ihn fiir das Schicksal von Hellas verant-
wortlich). Er solle beide Varianten gegeneinander abwigen. Eine Abfahrt zum Isthmus beinhalte
drei Nachteile: a) Der Kampf auf offener See ist fiir die technisch und zahlenméBig schwéchere
Flotte von Nachteil, b) Auch ein Sieg kann den Verlust von Salamis, Megara und Aigina nicht wett-
machen und ¢) Bei einem Abzug kann das persische Heer ungestort bis zum Isthmus vorriicken.

Mit dieser Entscheidung wiirde Eurybiades ganz Hellas in Gefahr bringen.

Die zweite Variante erldutert die Vorteile beim Verbleiben bei Salamis: a) In der Enge kann der
Gegner weder Mobilitit noch zahlenmiBige Uberlegenheit nutzen, so dass ein vollstindiger Sieg zu

erwarten ist (er sollte das wissen, weil Eurybiades zusammen mit Themistokles bei Artemision

757 Blosel, W., Themistokles bei Herodot, S. 190.
758 Ich folge der Strukturierung von Scardino, C., Gestaltung und Funktion der Reden bei Herodot und Thukydides,
S. 255.

419



diesen Vorteil ihrer Flotte festgestellt hatten). b) Salamis bleibt Zufluchtsort fiir athenischen Fami-
lien. ¢c) Wenn Eurybiades bei Salamis bleibt, kann er dort die Peloponnes genauso verteidigen wie
am Isthmos, ohne die Feinde nach der Peloponnes zu locken. Die Folgen dieser Variante entspricht
einem Sieg liber die Barbaren die, statt zum Isthmos zu marschieren, flichen werden. Dazu werden
Megara, Aigina und Salamis nicht verloren gehen. Themistokles erinnert Eurybiades, dass es ein
Orakel war, das diesen Weg vorgeschlagen hatte und endet die Rede mit folgendem Schluss: ,,Wenn
man einen verniinftigen Plan fasst, dann geht es fast immer gut aus. Wéhlt man aber einen unsin-
nigen, dann entzieht auch die Gottheit dem Denken der Menschen ihre Hilfe* (VIII, 60, y). Dieses
ist ein Appell an die Verantwortung, an den Stolz aber auch an die Vernunft’>’. Themistokles argu-

760

mentiert auf verschiedenen Ebenen um Eurybiades zu iiberreden’®. Nach der feindlichen Aussage

von Adeimantos (der Themistokles als Heimatlosen bezeichnet und ihm das Recht zu sprechen

abspricht) meldet sich Themistokles bei Eurybiades mit folgender Warnung:

,,Wenn du aber hier bleibst und dich als tapferer Mann erweist, dann ist es gut; wenn nicht dann
wirst du Griechenland in den Abgrund stiirzen. Denn die Entscheidung des Krieges liegt bei
unseren Schiffen. Darum folge meinem Rat! Tust du es nicht, dann werden wir unsere Hausge-
nossen ohne Zogern an Bord nehmen und nach Siris in Italien fahren. Die Stadt gehort uns seit
alter Zeit und muss, wie Orakelspriiche verkiinden, von uns besiedelt werden. Wenn ihr aber

solche Bundesgenossen verliert, dann werdet ihr noch an mein Wort denken!“7¢",

759 Dazu Scardino, C., Die Gestaltung und Funktion der Reden bei Herodot und Themistokles, S. 256: ,Diese
Musterrede ist vordergriindig ein Appell an Eurybiades, der, wie die vielen Verbformen in der 2. Sg. zeigen, das
Subjekt in Themistokles' Gedankengang ist, wobei er Eurybiades fiir das Scheitern bei Nichtbefolgung seiner
Ratschliage verantwortlich macht, wéhrend die positiven Resultate bei Befolgung seiner Ratschldge in der 1. Pl
(kpaznoousv, viknowuev, kepdavéouev) stehen, also alle Griechen betreffen®.

760 Damit ergénzt er Mnesiphilos negative Punkte durch eine positive Uberlegung iiber den Ausgang der Schlacht,
wenn man die richtige Entscheidung trifft.

761 Herodot, Historien, VIII, 62.

420



Eurybiades schloss sich aus Furcht Themistokles' Meinung an, bei Salamis die Seeschlacht zu
wagen, nicht zuletzt (wie Herodot selber meint) wegen dieser offenen Drohung, weil er wusste,
dass ohne die Athener, sie dem Feind nicht gewachsen wéren. Herodot stellt parallel zu dieser Rede
die Rede der Artemisa vor, die ich schon untersucht habe. Es wire zu banal, zu sagen, dass es bei
den Persern nur um die Autoritdt des Xerxes als Entscheidungsmacht geht und bei den Hellenen
iiber eine auf Argumente fundierte verniinftige Entscheidung (letztendlich reagiert Eurybiades aus
Angst vor Themistokles' Drohung). Trotzdem zeigt sich bei den Persern eine quasi tragische Ten-
denz, alle Entscheidung vom Gemiit des Xerxes abhingig zu machen, wihrend bei den Hellenen

aus dem Dialog oder aus Gespriachen zwischen Gleichberechtigten entschieden wird "%

Die peloponnesische Truppe war mit der Entscheidung des Eurybiades tiberhaupt nicht zufrieden
und man wunderte sich iiber seine Unbesonnenheit. Sie fiirchteten ,,sie miissten hier bei Salamis
festsitzen und sich fiir attisches Land zur See schlagen. Wenn sie aber die Schlacht verloren, wiir-
den sie abgeschnitten und auf der Insel belagert werden, und ihre Heimat sei dann ohne Schutz
(VIII, 70, 2). Eine neue Versammlung wurde gerufen. Den Peloponnesiern gelang es, Themistokles
zu iiberstimmen. Sie sagten, ,,man miisse nach der Peloponnes absegeln und den Kampf um sie wa-
gen, nicht aber bleiben und zum Schutze eines bereits unterworfenen Landes kampfen® (VIII, 74,
2). Hier zeigt sich wieder ein solcher Moment, wo Herodot die einzigartige Fahigkeit des Themis-
tokles schnell zu reagieren, zu improvisieren, mit unorthodoxen Mitteln seine Ziele zu erreichen
darstellt. Es ist nicht wichtig, die historischen Beweise flir diese Tat zu finden, wichtig ist, was
Herodot damit iiber die Féhigkeiten des Themistokles darstellt: Themistokles schickt Sikinnos (den

Erzieher seiner Kinder) zu den persischen Feldherren mit folgender Botschatft:

762 Blosel, W., Themistokles bei Herodot, S. 194 kommentiert diese Tendenz: ,,Auch der Misserfolg der Artemisia
bildet das Gegenstiick zur inhaltlich exakt kontrdren Mahnung des Mnesiphilos, die Themistokles zwar ohne ein
Wort des Dankes quittiert, dafiir aber mit um so héherem Einsatz in die Tat umsetzt.

421



,,Mich sendet der Feldherr der Athener ohne Wissen der anderen Griechen zu euch; denn er steht
auf des Konigs Seite und wiinscht eher euch den Sieg als den Griechen. Er ldsst euch sagen, dass
die Griechen voll Angst an Flucht denken. Ihr kdnntet jetzt den groen Erfolg erringen, wenn ihr
sie nicht auseinanderlaufen lasst. Untereinander sind sie uneins und werden euch keinen Wider-

stand mehr leisten. Thr werdet vielmehr sehen, dass eure Freunde und Feinde zur See miteinander

im Kampf liegen“’®.

Erstens stellt sich Themistokles auf die Seite des Xerxes, was ihm spéter niitzlich sein wird **. Dann
erzéhlt er ihm die wirkliche Situation im hellenischen Lager. Handelt es sich hier um einen Verrat?
Hier zeigt Herodot Themistokles' Uberredungsgabe, um Xerxes, wie es Blose ausdriickt, ,,gleich-
sam mit der Wahrheit zu betriigen“’®. Er erzéhlt ihm die Wahrheit und macht ihn eine Entscheidung
treffen, die das Problem des Mangels an Einheit im hellenischen Lager 16sen wird. Die Perser un-
ternehmen eine rasche Aktion um eine Sperrung aller Ausfahrten aus dem Sund vor Salamis zu
erreichen. Das aber hat folgende Wirkung: die persische Flotte wird die ganze Nacht in Anspan-
nung versetzt, ihr wird der Schlaf und die Moglichkeit zur Nahrungsaufnahme weggenommen. Auf
der anderen Seite zwingt diese Mallnahme die Hellenen bei Salamis zur Schlacht zu ziehen. Diese
Meisterleistung der rhetorischen und politischen Kunst erweist die Kraft des Individuums und die
Féhigkeit durch unterschiedliche Mittel das zu erreichen, was man allein mit Kraft oder Macht
nicht schaffen kann. Anders gesagt, dieses Handeln beschreibt eine neue Art von Macht, die dieser
athenischen Idiosynkrasie (gegeniiber der alten Tapferkeit der Lakedaimonier) entspricht, die
letztendlich die Hellenen zum Sieg fiihrte. Dazu bringt Herodot als Einrahmung dieser menschli-
chen Leistung, um proleptisch auch das Ergebnis vorwegzunehmen, die Gotterspriiche des Bakis-

Orakel, eine Art gottliche zweite Urteilsebene, die oft im Werk vorkommt und deren Funktion ich

763 Herodot, Historien, VIII, 75, 2-3.
764 Als er spiter aus Hellas fliechen muss, kommt er zu Xerxes, der ihn Herr von Magnesia nennen wird.
765 Blosel, W., Themistokles bei Herodot, S. 200.

422



schon angesprochen habe. Das Orakel besagt, dass die gottliche Gerechtigkeit (4ixky) den Ubermut

(Kopov, Yppiog, viov), der Athen zerstorte, bestraft und Hellas Freiheit und Sieg bringen wird.

Wihrend die hellenischen Feldherren noch heftige Wortwechsel fiihrten, kam der Athener Aristei-
des aus Aigina heriiber, mit der Botschaft dass sie durch die Perser eingeschlossen seien. Themis-
tokles solle die Versammlung dariiber informieren. Herodot aber machte eine besondere Bemer-
kung {iber Aristeides: ,,Da ich seinen Charakter genau kenne, halte ihn fiir den besten und gerech-
testen Mann in Athen (VIII, 79,2). Was bedeutet diese Aussage gegeniiber Themistokles? Herodot
erwéhnt nicht mehr iiber Aristeides' Charakter. Man kann denken, dass Herodot hier proleptisch
denkt, in Bezug auf die Leistungen, die Aristeides in der nahen Zukunft zeigen wird (was fiir Hero-
dot immer Vergangenheit ist). Man kann auch eine Unterscheidung in der Betrachtung von Themis-
tokles bei Herodot zwischen den Begriffen gut, bester und niitzlich machen. Ob Themistokles der
beste Mann Athens sei, scheint sehr schwierig zu beweisen, nicht nur wegen sein Handeln nach
Salamis, sondern auch wegen seines Individualismus, seiner Art seine Ziele zu erreichen und das
auf den eigenen Gewinnbezogene Denken (sieche Artemision). Es scheint wirklich nicht sehr
deutlich zu sein, was Herodot hier zeigen will und ich mochte dariiber nicht spekulieren. Trotzdem
kann man hier ein Zeichen von Herodot erkennen, dass seine Verehrung des Themistokles begrenzt

ist und sich nur auf bestimmten Leistungen von ihm bezieht.

Themistokles bittet Aristeides selber die Nachricht die Versammlung zu {iberbringen. Themistokles
wiirde wegen seine entschiedenen Stellung zur Schlacht keinen Glauben bei der Versammlung fin-
den’™®. Die glaubten dem Aristeides nicht, sondern einen Mann aus Tenon, der zu den Hellenen lief
und das, was Aristeides verkiindet hatte bestitigte. Am Morgen forderte Themistokles alle Helle-

nen, auf das Bessere (ta kpéooo) zu wihlen, das heift, die Schiffe zu besteigen.

766 Diese Kooperationsbereitschaft zwischen beiden athenischen Méannern lésst die Uneinigkeiten und Streitsucht der
peloponnesichen Feldherren im Kriegsrat um so kindlicher erscheinen.

423



So berichtet Herodot die Zusammenfassung der Schlacht:

Die meisten feindlichen Schiffe wurden bei Salamis versenkt, teils von den Athenern, teils von
den Aigineten. Weil die Griechen in guter Ordnung und in geschlossener Front kdmpften, die
Feinde aber ihre Ordnung nicht mehr fanden und alles verkehrt anfingen, musste es eben so
kommen, wie es geschah. Dabei wuchsen die Barbaren an diesem Tage iiber sich hinaus und
zeigten sich viel tapferer als bei Euboia. Jeder tat schon aus Furcht vor Xerxes sein Bestes; denn

jeder glaubte der Konig schaue gerade auf ihn™’.

Jetzt komme ich zur Besprechung des so genannten Athener Passus von VII, 139. Es ist eine der
wenigen Stellen im Werk, wo Herodot seine Meinung offen &duBlert. Warum untersuche ich diese
Stelle erst jetzt, an diesem Punkt der Arbeit? Weil alles, was Herodot in dem Passus erzdhlt an
dieser Stelle (VII, 139) eine Prolepse im Werk entspricht die den Wert einer personlichen Aussage

hat”®. Er sagt folgendes:

Jetzt muss ich offen meine Meinung sagen, so unangenchm sie dem meisten Menschen ist;

767 Herodot, Historien, VIII, 86. Es ist bemerkenswert, diese Opposition Ordnung und geschlossene Front bei den
Hellenen gegen Tapferkeit aus Furcht bei den Persern. Das gilt als Beispiel der unterschiedlichen Einstellung beider
Volker. Die Hellenen hatten einen eigenen Grund, eine eigene Motivation zu kdmpfen; wenn nicht das Vaterland
(weil es diesen Begriff nicht gab und die Idee von einem Panhellenismus nur der Perspektive einer bestimmten
Historiographie entspricht) so die Verteidigung der Freiheit, ihrer Freiheit. Bei den Persern ging es darum, sich gut
dem Fiihrer zeigen zu wollen, nicht aus Achtung, sondern aus Furcht. Die Angst vor einer Bestrafung war nicht
unbegriindet, sondern entsprach der labilen und launischen Personlichkeit des Xerxes, der sich von seinen Trieben
fiihren liess. Die Opposition dieser beiden Systeme wird von Herodot in dieser Zusammenfassung exemplarisch
dargestellt.

768 Es ist klar, dass sein Publikum wusste, worum es ging und ich mdchte auf keine Weise unterstellen, dass der Leser
dieser Arbeit es nicht weiss. Trotzdem fénde ich es didaktisch viel sinnvoller, diese Passage nach der Besprechung
aller Ereignisse bis zum Ausgang der Schlacht bei Salamis zu behandeln, da jede Aussage, die Herodot in diesem
Passus erzdhlt, im Werk und auch in dieser Arbeit einen Beweis findet, der sie stiitzen kann.

424



dennoch will ich damit nicht hinter dem Berge halten, soweit es mir wahr zu sein scheint’.

Hitten die Athener die einbrechende Gefahr gefiirchtet und ihre Heimat verlassen, oder hitten sie
sie auch nicht verlassen, sondern wiren daheimgeblieben und hétten sich Xerxes ergeben, dann

70 'Wenn sich nun zur See Xerxes

hitte es niemand versucht, dem Kdnig zur See entgegenzutreten
niemand entgegengestellt hatte, wire auf dem Festland folgendes eingetreten: Wenn auch die
Peloponnesier noch so viele Brustwehren von Mauern iiber den Isthmos gezogen hitten, dann
wiren die Lakedaimonier doch von ihren Bundesgenossen, zwar nicht gern, aber gezwungen im

Stich gelassen worden, da die Flotte der Barbaren eine Stadt nach der andern eingenommen hitte.

Alleingelassen aber hétten sie selbst nach tapferen Taten ruhmvoll den Tod gefunden! ...

Wenn aber jetzt einer die Athener als die Retter Griechenlands bezeichnet, so gibt er die Wahrheit

nur die Ehre””

. Der Verlauf der Dinge hing einzig und allein davon ab, auf welche Seite sie sich
stellten. Da sie die Erhaltung der Freiheit Griechenlands wéhlten, so waren sie es, die das ganze

iibrige Griechenland zum Widerstand aufriittelten, soweit es nicht persisch gesinnt war, und dem

769 Herodot hat sein Werk in einer Zeit geschrieben, wo Athen seinen alten Ruhm verloren hat und viele seiner Zuhorer
wiirden es sehr schwer ertragen, ein Lob des imperialistisch gewordenen Athen zu héren. Dazu Asheri, D., Erodoto,
La Lidia e la Persia, S. Lvii f.: ,, Erodoto ... parla o scrive pensando a un pubblico non ateniense in un periodo die
generale ostilita contro Atene ... In realta, il riconoscimento del ruolo die Atene nel 480 non presuppone simpatia
per tutto cio che Atene fece e rappresento in altri periodi storici, n’'é per il suo regime politico, né per il suo
imperialismo brutale dell'eta die Pericle e di quelle successive*

770 Dass Themistokles ein Flottenbauprogramm entschied und dafiir auch eine Finanzierung fand, bedeutet den
Schliissel fiir den Erfolg gegen die persische Invasion. Gegen die Uberlegenheit des persischen Heeres konnte man
nichts unternehmen. Dieses grof3es Heer aber war von der Flotte fiir seine Verpflegung abhiangig. Dazu Blosel, W.,
Themistokles bei Herodot, S. 194: ,,Wihrend also Artemisia wie auch spater Mardonios den entscheidenden Schlag
vom persischen Landheer erwartet, trifft Themistokles' Hervorhebung der Flotte historisch wohl das Richtige: Wenn
die persische Streitmacht in Flotte und Heer von sicherlich weit iiber 100 000 Menschen bei der Verpflegung nicht
ausschliesslich auf die Bereitschaft ihrer griechischen Verbiindeten angewiesen sein wollte — das hitte sie in hohlem
MaBe verwundbar gemacht-, so musste sie sicherstellen, dass sie durch Schiffstransporte jederzeit verproviantiert
werden konnte. Gewannen die Griechen auf dem Meer die Oberhand, so waren die Perser iiber kurz oder lang zum
Riickzug aus Griechenland gezwungen®.

771 Hier erwéhnt Herodot wieder die Tapferkeit der Lakedaimonier. Diese Eigenschaft hatte aber keinen konkreten
Nutzen fiir Sie gezeigt. Dazu Pohlenz, Herodot der erste Geschichtsschreiber des Abendlandes, S. 135: ,,Spartas
Heldentum ist iiber jeden Zweifel erhaben; aber das entscheidende Verdienst hat Athen mit seiner Flotte und seinem
opferbereiten Einsatz fiir die hellenische Freiheit“. In der selben Richtung argumentiert Schadewaldt, W., Die
Anfinge der Geschichtsschreibung bei den Griechen, S. 151: ,,Damit hat er das heldische Wesen im Blick, aber
zugleich sieht er, dass das im Sinne des Realpolitischen nichts geholfen hatte™.

772Die Vorsicht, mit der Herodot sich duBlert ist bemerkenswert. Diese wird linguistisch durch das indefinite g
(impliziter Leser) anstatt éyw ausgedriickt.

425



Koénig, natiirlich erst nach den Géttern, zuriickdrangten™ 7 .

Man wiirde glauben, hier eine Danksagung oder eine Reverenz an Themistokles finden zu kdnnen.

5 Das kann man am

Zwar werden die von ihm angestrebten Taten gelobt, nicht aber seine Person
besten verstehen, wenn man Herodots Menschenbild ins Detail betrachtet: von Kroisos tiber Kyros,
Kambyses bis Xerxes zeigen die Menschen keine stabile Haltung sondern ihre Einstellungen én-
dern sich. Auch Themistokles' Benehmen zeigt nach Salamis eine radikale Anderung. Vielleicht hat
es auch mit Solons Betrachtung des Gliicks zu tun. Die Umstinde dndern sich im Laufe des Le-
bens, alles dndert sich bei den Menschen. Vielleicht liegt dort dieses Misstrauen gegeniiber den
Menschen bei Herodot begriindet. Die Taten aber sind grofB3er als die Menschen. Es sind diesen Ta-
ten (wie Herodot schon im Prooimion erwdhnt) woriiber er erzdhlen will. Es ist die Entscheidung
der Athener, sich nicht unterwerfen zu lassen, was Herodot lobt, egal wer dass initiiert, beschleu-
nigt oder iiberhaupt geschafft hat. Diese Eigenschaft, sich auf etwas Neues einstellen zu kénnen,

Risiken zu iibernehmen, auf neue Umstdnde pragmatische Losungen zu finden, entspricht der

athenischen Idiosynkrasie und das ist es, was Herodot in seinem Athener Passus lobt.

Nach der Schlacht von Salamis zeigt sich ein Wendepunkt bei Themistokles, der seine eigenen
Ambitionen und Interessen mehr und mehr zeigt und seine gewonnene Macht fiir eigene Zwecke

missbrauchen wird””®. Als die Hellenen merkten dass die persische Flotte geflohen war, sind sie

773 Dazu Scardino, C., Die Gestaltung und Funktion der Reden bei Herodot und Thukydides, S. 211, Anm.384: “Die
doppelte Motivation kommt auch hier zum Zuge, wobei das Goéttliche nur angedeutet wird; die Athener tragen fiir
ihre richtige Entscheidung die volle Verantwortung und erhalten, da sie richtig ist, auch géttliche Unterstiitzung*.

774 Herodot, Historien, VII, 139.

775 Dazu Papastavrou, J., Themistokles, S. 50, : ,,Er versdumt es aber wieder den Mann zu erwéhnen, der im
Mittelpunkt der Geschehnisse steht™.

776 Dazu Blosel, W., Themistokles bei Herodot, S. 362: ,,Die Untersuchung zeigt auf, dass die Schlacht von Salamis
seinen rasanten Aufstieg bis zum Gipfelpunkt als geehrter Triumphator in zwei gegensétzliche Phasen teilt: Bis in
der dortigen Seeschlacht die Perser endlich niedergerungen sind, erweist sich Themistokles als kompromissloser,
zudem gottlich legitimierter Vorkdmpfer der griechischen Freiheit, der mit Klugheit und List sémtliche Hindernisse
beseitigt. Danach jedoch 16st er sich aus allen Loyalititen gegeniiber seiner Vaterstadt und seinem Heimatland; seine
nun ungeziigelte Selbstsucht und Habgier verleitet ihn fortan zu Ubergriffen und zur Ausbeutung anderer Griechen.

426



hinterher bis Andros gesegelt ohne feindlichen Schiffe sehen zu konnen. Themistokles wollte bis
zum Hellespont fahren, um die Briicken zu zerstéren. Eurybiades aber war der entgegengesetzten
Meinung und erklarte: ,,Wenn man die Briicke zerstére, werde man Griechenland den allergrof3ten
Schaden zufiigen. Wiirden die Perser, vom Riickzug abgeschnitten, gezwungen, in Europa zu blei-
ben, gerieten sie in Versuchung, die Feindseligkeiten fortzusetzen.* (VIII, 108, 3). Dazu bestiinde
die Gefahr, das persische Heer wiirde die ganze hellenische Ernte fiir seine Verpflegung brauchen

miissen’”’

. Als Themistokles merkte, dass er mit seiner Meinung unterlegen war, wandte er sich an
die Athener, indem er das fremde Argument des Eurybiades als das eigene darstellte und dazu am-

plifizierte. Er will jetzt das flichende Heer nicht weiter verfolgen. Er bringt nun plétzlich eine reli-

giose Erklarung fiir den Sieg bei Salamis:

,»Nicht wir haben das ndmlich vollbracht, sondern Goétter und Heroen, die nicht zugeben wollten,
dass Asien und Europa eine einzige Herrschaft haben, dazu noch einen so gottlosen Frevler, der
Heiligtiimer ebenso behandelte wie Menschenbesitz, der Goétterbilder verbrannte und umstiirzte,

der sogar das Meer geiieln lie und in Ketten legte (VIIL, 109, 3-4)""%,

Dann nimmt er eine véterliche Einstellung an und rit:

Folglich sind auch die Winkelziige des Themistokles in ihrer Zweckbestimmung spiegelbildlich zur Schlacht von
Salamis angeordnet: Dienen seine Bestechungsmandver am Kap Artemision, sein skrupelloser Vertragsbruch
gegeniiber den Euboiern und seine erste Geheimbotschaft an Xerxes vor allem dem Zusammenhalt des griechischen
Abwehrbiindnisses und beteiligt er in den ersten beiden Fillen die anderen Griechen auch an dem Gewinn, so
entspringen die zweite Geheimbotschaft und die Erpressungen der Andrier, Parier und Karystier einzig seinem
Egoismus. Wie jedoch sein Profit aus den Vorgdngen am Kap Artemision zeigt, lassen sich bei Themistokles erste
Stufen eines moralischen Verfalls schon vor dem Sieg bei Salamis ausmachen®.

777 Diese Aussage unterstiitzt meinen Gedanken von einem Wendepunkt. Hier ist es Eurybiades, der sachlich argu-
mentiert gegeniiber Themistokles, der gierig die Konsequenzen seiner Taten nicht voraussehen kann.

778 Statt das human-rationale Argument spielt hier Themistokles das religiose Argument vor, genau so wie es damals
Xerxes fiir die Begriindung seines Feldzuges (die Zerstérung Sardes) gemacht hat. Indem Herodot Themistokles wie
Xerxes sprechen lasst, zeigt er dass es seiner Rede an Argumenten mangelt und nur auf sophistische und rhetorische
Elemente gebaut wird, um seine athenischen Zuschauer zufrieden zu stellen.

427



In unserer gegenwirtigen guten Lage wollen wir lieber in Griechenland bleiben und fiir uns und
unsere Angehdrigen sorgen. Jeder soll sein Haus wieder aufbauen und mit aller Sorgfalt das Feld
bestellen, wenn er die Barbaren erst génzlich vertrieben hat. Aber gleich zu Friihlingsanfang wol-

len wir nach dem Hellespont und nach Ionien fahren (VIII, 109, 4-5).

Dass es hier sich um eine Betrug handelt, wird von Herodot in aller Deutlichkeit erklért: ,,Themis-
tokles also tduschte die Athener mit seinen Worten. Sie aber gehorchten ihm (VIII, 110). Dazu
schickte er durch seinen Sklaven Sikinnos eine geheime Botschaft zu Xerxes. Dort wird mitgeteilt,
er wolle Xerxes einen Gefallen erweisen, indem er die Hellenen davon abhielt, seine Schiffe zu
verfolgen und die Briicke am Hellespont zu zerstoren, wie sie es wollten. Damit hat er nicht nur die
Athener sondern alle Hellenen betrogen. Seine von #fipi¢c motivierten Ziige zeigen sich weiter, in-
dem er die Inselbewohner zu erpressen versucht’”. Obwohl er das bei den Andriern nicht schafft,
kann er, wie Scardino erklért, ,,diesen Riickschlag, anders als Miltiades, in einen personlichen Sieg
verwandeln: In seiner unerséttlichen Habsucht (112, 1 0 yop émavdeto mleovekréwv) erpresste er
von den {ibrigen Inseln, die auf der Seite der Perser gestanden hatten, Geld“”*°. Der Neid und die
missgilinstige Meinung {iber Themistokles zeigt sich bei der Wahl des besten Strategen, wo Themis-
tokles die Stimmenmehrheit nur fiir den zweiten Platz erhielt. Er wurde aber spiter in Sparta
geehrt, was die Feindschaft der Athener gegen ihn erweckt hat™'. Nach dieser Episode verschwin-
det Themistokles vollstdndig und spurlos aus Herodot Bericht. Genau wie bei Kroisos wird das En-
de des Themistokles nicht erwdhnt. Anders als beim Kroisos, dessen Fall ich schon untersucht

habe, zeigt sich bei Themistokles nach Salamis eine negative Wandlung mit hybriden Ziige, die ihn

779 Ohne dass die andere Feldherren etwas davon wussten.

780 Scardino, C., Die Gestaltung und Funktion der Reden bei Herodot und Thukydides, S. 278.

781 Dort bekam Themistokles den Preis der Klugheit, wahrend Eurybiades mit dem Preis der Tapferkeit geehrt wurde.
Nachdem ich so viel iiber die Bedeutung der Tapferkeit fiir den Spartaner berichtet habe, kann man feststellen dass
hier Themistokles, obwohl er geehrt wurde, eine Art zweiten Preis bekam, weil fiir die Spartaner Klugheit ganz
deutlich hinter der Tapferkeit steht.

428



fiir die Erzdhlung wertlos macht. Diese Dekadenz wird als Problem angedeutet, sein Ende, was
nach dem zeitlichen Ende des Werkes passiert und von Thukydides (I 135-137,3) erzdhlt wird,

passt nicht mehr in Herodots Erzidhlung.

Der Anfang des Friihlings und die Anwesenheit des Mardonios in Thessalien weckte die Hellenen.
Mardonios schickte Alexandros aus Makedionen als Bote nach Athen mit dem Ziel, die Athener fiir

sich gewinnen zu kénnen™’

. Die Lakedaimonier erfuhren davon, gerieten in grof3e Furcht und sen-
deten auch Boten nach Athen. Sie baten die Athener, sich nicht auf die Vorschldge des Feindes ein-
zulassen. Sie erinnerten die Athener, dass sie urspriinglich den Krieg mit den Persern verursacht
hatten. Dann versprachen sie die Athener, falls sie nicht mit den Persern zusammenkommen wiir-
den, fiir die Dauer des Krieges ihre Frauen und die im Kampfe nicht dienstfahigen Hausgenossen
zu erndhren. Dann schlieBen sie mit folgender Bemerkung: ,,Denn ihr wisst, bei den Barbaren gibt
es nicht Treue und Glauben* (VIII, 142, 5). Die Antwort der Athener auf Alexandros ist katego-
risch: obwohl Sie die Uberlegenheit der persischen Macht anerkennen ,,werden wir nach Freiheit
verlangen und sie verteidigen, wie wir nur konnen* (VIII, 143). Hier hebt Herodot wieder das Stre-
ben der Athener nach Freiheit hervor, den er bei dem Athener Passus schon erwihnt hatte (VII, 139,
5). Sie antworten auf Mardonios auf folgenden Weise: ,,Solange die Sonne ihre jetzige Bahn zieht,

werden wir uns mit Xerxes nicht ausséhnen, sondern ihm beherzt entgegentreten, indem wir auf die

Hilfe der Gotter und Heroen vertrauen, auf die er keinerlei Riicksicht nahm, als er ihre Hauser und

782 Blosel, W., Themistokles bei Herodot, S. 363, zeigt in der Zusammenfassung seines Werkes einem interessanten
Vergleich zwischen der Betrachtung von Themistokles und Athen bei Herodot: ,,Wie die Studie zeigt, hat Herodot
also die Widerspriichlichkeit athenischer Politik von den Perserkriegen bis weit in die Pentekontaétie hinein und
damit bis in seine eigene Zeit auf seine Themistokles-Figur projiziert. So wie dieser allein den Abwehrkampf der
Griechen bis zur Schlacht von Salamis anfiihrte, danach aber der Geldgier und Hybris verfiel, so erwarben sich die
Athener zwar in der Perserabwehr des Jahres 480/79 die grofiten Meriten von allen Hellenen; ihrem im Delisch-
Attenischen Seebund institutionalisierten Anspruch, Garant der griechischen Freiheit gegeniiber der orientalischen
Despotie zu sein, wurden sie jedoch in den folgenden Jahrzehnten nicht mehr gerecht, sondern verkamen selbst zu
Ausbeutern und Unterdriickern vieler Griechen.

783 Er bietet den Athener an, ihr Land zu behalten und dazu ein neues Land auszusuchen um Alleinherrscher zu sein. Er
verspricht, auch alle Tempel die in Athen niedergebrannt wurden, wieder auf zu bauen, wenn sie einen Vertrag
schlieen wollen.

429



Bilder gottlos verbrannte* (VIII, 143, 2). Das entspricht wortlich der Rede des Themistokles nach
Salamis (VIII, 109, 3-5), wo er iiber Gotter und Heroen als verantwortlich flir den Sieg gegen die
Perser spricht und wo er Xerxes als gottlosen Frevler kritisiert, der Gotterbilder verbrannte. Die
Antwort auf die Lakedaimonier ist eine wichtige Stellungnahme der athenischen Idiosynkrasie als
Streben nach Freiheit und dazu ein Zeugnis der Elemente die Athener und Lakedaimonier gemein-

sam teilen:

,»Die Furcht der Lakedaimonier, wir konnten uns mit dem Barbaren auss6hnen, ist durchaus
menschlich. Trotzdem ist diese Furcht wenig ehrenvoll. Thr kennt doch die Haltung der Athener,
dass wir nicht um alles Geld der Welt, nicht um das schonste und trefflichste Land persisch wiir-
den und Griechenland in die Sklaverei brachten. Wir haben viele und schwerwiegende Griinde, die
uns daran hindern, auch wenn wir es wollten. Zunéchst und am gewichtigsten sind die niederge-
brannten und zerstorten Tempel und Gotterbilder, wofiir wir blutigste Rache nehmen miissen, che
wir uns mit dem aussohnen kdnnen, der dies getan hat. Dazu haben wir gleiches Blut und gleiche
Sprache mit den Griechen, die gleiche Heiligtiimer und Opfer, die gleichgearteten Sitten. Wenn ihr
es bisher nicht gewusst habt, dann sollt ihr es jetzt wissen! Solange noch ein einziger Athener am

Leben ist, gibt es keine Ausséhnung mit Xerxes* 7,

Blut, Sprache, Religion und Sitten sind die Elemente, die bei Herodot den Panhellenismus verkor-
pern. Es handelt sich nicht um eine politische Vereinigung von Vélkern in einer Nation, sondern um
bestimmte Elemente, die alle Vilker eines Gebiets teilen. Es ist eine minimale Idee von Einigkeit,
die nicht weiter geht. Diese ganze Szene inszeniert das Misstrauen zwischen Sparta und Athen was

der Idee eines politischen Panhellenismus eine Absage erteilt.

784 Herodot, Historien, VIII, 144, 1-3.

430



Die Athener bedanken sich fiir das Angebot der Lakedaimonier (siche VIII, 142, 4), das sie
freundlich absagen und enden ihre Aussage mit einer Bitte: ,,Jetzt aber schickt der Lage entspre-

chend moglichst schnell euer Heer aus* (VIII, 144, 4).

Die Reaktion des Mardonios lief nicht warten. Thn beherrschte ein gewaltiges Verlangen, Athen ein
zweites Mal zu erobern’®. Dazu Herodot: ,,Aber als er in Attika eintraf, fand er die Athener auch
diesmal nicht, sondern erfuhr, dass sie sich groBtenteils auf Salamis und auf den Schiffen befinden;
und er besetzte die leere Stadt* (IX , 3, 2)™. Er schickte einen Boten nach Salamis und hoffte, dass
die Athener, da jetzt ganz Attika erobert war, seine Vorschldgen akzeptieren wiirden. Die Reaktion
der Athener zeigt, welche Gesinnung sie flir Hellas und gegen die Perser in der Tat hatten: ein Rats-
mitglied, Lykidas wollte das Angebot annehmen. Er wurde von der Menge zu Tode gesteinigt. Als
die Frauen der Athenern davon erfuhren, ,.eilten sie zum Hause des Lykidas und steinigten seine

Frau und seine Kinder.

Die Athener schickten Gesandte nach Sparta, um sich zu beschweren, dass die Lakedaimonier den
Einfall des Barbaren in Attika zugelassen hatte. Sie erklérten einerseits, was ihnen die Perser fiir
den Abfall in Aussicht gestellt hitten, anderseits versicherten sie ,,So werden wir uns, trotz allem,
auch jetzt nicht mit ihm aus freien Stiicken einlassen* (IX, 6, 2-). Der Kern ihrer Klage war fol-
gender: ,,Trotz der Verabredung mit uns, den Persern nach Boiotien entgegenzuriicken, habt ihr uns
allein gelassen und zugesehen, wie der Barbar in Attika einfiel. Fiir den Augenblick ziirnen euch
darum die Athener; denn ihr habt nicht recht gehandelt. Jetzt aber fordern sie euch auf, schnellstens

ein Heer auszuriisten, um sich mit uns den Barbaren in Attika zu stellen (IX, 7, 2).

Die Lakedaimonier, die zu dieser Zeit das Fest der Hyakinthien feierten, ,,verschoben die Antwort

785 Er wollte Xerxes in Sardes diesen Erfolg melden.
786 Er liess zum zweiten Mal die Stadt verbrennen. Dazu Herodot. ,,Was noch irgendwo an Mauern, Hausern oder
Tempeln stand, riss er alles nieder und machte es dem Erdboden gleich* (IX, 13, 2).

431



auf den nichsten Tag und dann wieder auf den nidchsten. So machten sie es zehn Tage, indem sie
die Antwort immer von einem Tag auf den anderen hinauszdgerten. Inzwischen trieben alle Pelo-
ponnesier ihre Schanzarbeiten auf dem Isthmus eifrig voran und kamen damit gliicklich zu Ende*
(IX, 8). Hier zeigt sich das wirkliche Interesse der Lakedaimonier, Zeit zu gewinnen und die Mauer
fertig bauen zu konnen. Sie glaubten den Peloponnes damit schiitzen zu kdnnen was zeigt dass das
Schicksal von allen anderen Teilen Hellas fiir sie bedeutungslos erschien. Sie wollten sich und nur
sich selber schiitzen. Was hat sie denn endlich zur Hilfe bewegt? Herodot schildert als Grund den

Rat von Chileos aus Tegeas, der unter den Fremden in Sparta das grof3te Ansehen genoss. Er sagte:

,Wenn die Athener nicht einig mit uns, sondern Bundesgenossen der Barbaren sind, dann stehen
trotz der gewaltig starken Mauern iiber der Isthmus dem Perser Tiir und Tor in die Peloponnes
angelweit offen. Deshalb hort auf die Athener, bevor sie etwas anderes beschliessen, was

Griechenland den Untergang bringt!* (IX, 9, 2).

Herodot stellt ganz deutlich fest, dass es nur diese Angst war, was die Lakedamoniern bewogen hat.
Das gilt wieder als Beweis dass es zu dieser Zeit keine panhellenische Idee als Moglichkeit gab und
dass die lakedaimonische Abwehrstrategie nur auf die Verteidigung ihres Territoriums und ihres

Volkes abzielten.

Die Lakedaimonier schickten 5000 Spartaner nach Boiotien, unter der Fiihrung von Pausanias. Die
Hellenen beschlossen, in die Ebene von Plataiai hinunterzuziehen. Bei der Aufstellung kam es zu
heftigem Wortgefecht zwischen den Tegeaten und den Athener. Die letztere behaupteten, sie hitten

diese Ehre durch den Sieg bei Marathon dafiir verdient. Dann aber &nderten sie den Ton und er-

432



klarten: ,,Aber Schluss damit! Denn es ziemt sich in der gegenwértigen Lage nicht, liber die Vertei-
lung der Posten zu streiten. Wir sind bereit, Lakedaimonier, euch zu gehorchen, wo und gegen wen
ihr unsere Aufstellung am geeignetsten findet. Uberall, wo wir stehen, werden wir versuchen, unse-
re Schuldigkeit zu tun. Fiihrt uns also, wir werden gehorchen!* (IX, 27, 6). Hier stellt Herodot das
Pflichtgefiihl der Athener der Eigenwilligkeit der Spartaner entgegen. Diese kleinen Kommentare
zeigen die unterschiedlichen Einstellungen der Volker, die Herodot ohne es direkt zu thematisieren,
trotzdem deutlich und ausfiihrlich darstellt. Ein anderer Kommentar dieser Art beschreibt Herodot
beim Beginn des Kampfes. Erstens, zeigt sich wieder der Fall eines Ubertreters (in diesem Fall
Alexandros aus Makedonien) wie bei Artemision oder Thermopylai. Er warnt die Athener dass
Mardonios nur Proviant fiir wenige Tagen haben soll, deswegen muss er am néchsten Tag die
Hellenen angreifen. Dann fordert Pausanias folgendes: ,,Wenn nun die Schlacht am Morgen stattfin-
den soll, miisst ihr Athener euch den Persern gegeniiber aufstellen* (IX, 46, 2) mit der Begriindung,
dass sie die Kampfweise der Meder (nach ihre Erfahrung bei Marathon) kennen. Die Hellenen
hatten auch Mangel an Proviant (besonders Wasser) entschieden sich vor Plataiai zu lagern. Man-
che aber flohen nach Hause statt dorthin zu gehen. Die Spartaner stritten miteinander, weil Amom-
phateros, ein Hauptmann der Pitanatenabteilung nicht vor den Fremden flichen wollte und Sparta
damit in Unehre bringen. Die Athener aber, erzidhlt Herodot, ,,verhielten sich so: Sie blieben ruhig
an ihrem Standort. Sie kannten die Haltung der Lakedaimonier, dass sie immer anders dachten als
sprachen* (IX, 54). Endlich machten sie sich auf den Weg nach Plataiai: Die Lakedaimonier ,,hiel-
ten sich aus Furcht vor der Reiterei an die Hiigelkette und an den Ful} des Kithairon. Die Athener
aber bewegten sich unten die Ebene zu" (IX, 56, 2). Mardonios folgte den Athener (die er auf der
Flucht glaubte) und konnte nur die Lakedaimonier finden. Als der Angriff der Reiterei erfolgte,

schickte Pausanias zu den Athenern und liess ihnen sagen:

433



"Athener, jetzt, da es den schwersten Kampf gilt, ob Griechenland frei sein oder in Knechtschaft
geraten soll, sind wir von den Bundesgenossen im Stich gelassen, wir Spartaner ebenso wie ihr
Athener. Sie sind in der vergangenen Nacht auf und davon. Damit ist entschieden, was nun zu tun

ist: Wir miissen uns wehren und einander beistehen, so gut wir konnen" (IX, 60).

Dann bat er die Athener um Hilfe:

"Wenn die Reiterei zuerst euch angegriffen hétte, dann wiirden wir natiirlich und die Tegeaten,
die im Bunde mit uns Griechenland nicht verrieten, euch zu Hilfe eilen. So aber — denn sie ist mit
ihrer ganzen Kraft gegen uns vorgestoBen — erfordert die Pflicht, dass ihr der am schwersten

bedriangten Abteilung Hilfe bringt" (IX, 60, 2-3).

Jetzt sind es die Lakedaimonier, die nach Hilfe verlangen. Im Gegensatz zu den Lakedaimoniern,
die sich immer viel Zeit fiir ihre Antworten gegeben hatten, reagierten die Athener prompt und
machten sich auf den Weg ,,ihnen zu helfen und nach Kriften beizustehen* (IX 61). Sie wurden
aber von den Hellenen angegriffen, die auf Seite des Konigs ihnen gegeniiberstanden, so dass sie
den Lakedaimoniern keine Hilfe mehr bringen konnten. Also blieben die Lakedaimonier und die
Tegeaten allein auf sich gestellt. Hier aber bestétigten die Lakedaimonier die Leistung, die Leoni-
das schon bei den Thermoplyplai zeigte: sie kdmpften zusammen mit den Tegeaten mit grof3ter
Tapferkeit und schafften es, eine in Zahlen iiberlegene Armee, zu bezwingen. Dazu Herodot:
»Pausanias, der Sohn des Kleombrotos, der Enkel des Anaxandridas, errang den schonsten Sieg von

787¢c

allen, die wir kennen’"** (IX, 64). Dieses Lob entspricht der Anerkennung Herodots fiir die bewie-

787 Spéter erginzt Herodot: ,,Von den Griechen iibertrafen die Lakedaimonier alle an Tapferkeit, wenn sich die
Tegeaten und Athener auch tapfer gehalten haben" (IX, 71, 2). Er scheut sich nicht die hellenischen Vélker, die vor

434



sene Tapferkeit der Lakedaimonier. Die besondere Art dieser Tapferkeit zeigt sich bei der Wahl des
tapfersten Kriegers. Herodot sagt: ,,Der weitaus Tapferste war meiner Meinung nach Aristodemos,
der in Schimpf und Schande geraten war, weil er als einziger von den 300 bei Thermopylai entkam.
Nach ihm zeichnet sich Poseidonios, Philokyon und Amonpharetos aus Sparta am meisten aus* (IX,
71, 2-3). Das entspricht seiner Entscheidung, aus seiner Perspektive. Die Spartaner sahen es anders:
,»Aristodemos habe offenbar wegen der ihm anhaftenden Schuld den Tod gesucht und sei deshalb
wie ein Rasender aus der Reihe gerannt und habe Heldentaten vollbracht, Poseidonios aber hatte
nicht sterben wollen und sich so tapfer gehalten; darum verdiene er den Vorrang® (IX, 71, 3). Hier
zeigt sich ein grofler Unterschied gegeniiber der athenischen Ethik. Was nach solonischen Prinzi-
pien ehrenvoll erscheinen konnte, nimlich das heilit, den Weg aus dem Ungliick zu wandeln, um
durch einen ehrenvollen Tod das Gliick finden zu kénnen, zeigt sich bei den Spartanern als eine
Nachteil. Die Tatsache dass Aristodemos ein Ziel, eine Motivation fiir seine Tapferkeit zeigt, macht
ihn in den Augen und Denken der Spartaner nicht wertvoller oder ehrwiirdiger, sondern im Gegen-
teil, die Zielstrebigkeit seiner Tapferkeit macht ihn schwicher, egal welche Ergebnisse oder Hel-
dentaten er zeigen kann. Diese Bewertung der Spartaner hilft uns die Einzigartigkeit deren Tapfer-

keitskonzept zu verstehen, einen Ehrenkodex, der ganz anders als der athenische ist.

Ich mdchte diesen Abschnitt mit einer anderen Ehrentat der Lakedaimoniern schliessen. Nach der
Schlacht wendete Lampon aus Aigina sich an Pausanias mit folgendem Vorschlag: ,,Als ndmlich
Leonidas bei den Thermopylen fiel, haben thm Mardonios und Xerxes den Kopf abschlagen und
auf einen Pfahl stecken lassen. Wenn du nun Gleiches mit Gleichem vergilst, dann werden dich zu-
erst die Méanner von Sparta und dann auch die iibrigen Griechen dafiir riihmen. Wenn du Mardo-
nios kreuzigst, hast du damit deinen Oheim Leonidas gerdacht* (IX, 78, 2-3). Die Antwort des Pau-

sanias gilt n. m. E. als eine Art Zusammenfassung, die dem Ethos der Spartaner hervorragend be-

dem Kampf geflohen waren, deutlich anzuzeigen: dazu gehoren die Korinther, die Megarer und Philiasier.

435



schreibt:

,,Freund aus Aigina, ich schitze dein Wohlwollen und deine Sorge um mich. Aber du bist
dennoch hier auf dem falschen Weg. Du hast mich, mein Vaterland und meine Taten gepriesen.
Aber gleichzeitig willst du mich tief erniedrigen, wenn du mir ritst, den Leichnam zu schénden,
und mir sagst, ich wiirde meinen Ruhm dadurch vermehren. Das ziemt sich wohl mehr fiir
Barbaren als fiir Griechen; aber auch an den Barbaren tadeln wir etwas Derartiges. Um diesen
Preis will ich den Beifall der Aigineten nicht, auch nicht aller anderen, die ebenso denken. Mit
genligt es, wenn die Lakedaimonier mich fiir meine rechten Worte und Taten loben. Leonidas
aber, den ich richen soll, ist, so behaupte ich, schon sehr gerdcht. Er ist durch die unzédhligen
Seelen dieser Toten geehrt und mit ihm alle, die bei Thermopylai gefallen sind. Du aber tritt in
Zukunft nicht mehr mit solchem Vorschlag und einem solchen Rat an mich heran. Sei froh, dass

du so ungestraft ausgehst’®,

Die Unsinnigkeit, die der Feldzug des Xerxes darstellt und der Grund der dahinter steht, dieses ,,zu
viel des Wollens®, wird bei Pausanias in der folgenden Passage ldcherlich gemacht. Als Pausanias
die Ausstattung des Mardonios, die aus Gold, Silber und goldenen Teppichen bestand, erblickte, be-
fahl er den K6chen ein Mahl vorzubereiten gerade wie fiir Mardonios. Er sah die goldenen und sil-
bernen Liegen mit schonen Decken, die goldenen und silbernen Tische und das grof3ziigige vor-
bereitete Mahl. Tief beeindruckt von dem luxuridsen Spektakel befahl er seinen Dienern zum Spott,
ein lakonisches Mahl vorzubereiten. Als die Tische gedeckt waren, zeigte sich der grofle Unter-
schied zwischen den beiden Méhlern. Dann sagte Pausanias: ,,Griechen, ich habe euch rufen lassen,

um euch die Torheit des Meders zu beweisen, der so iippig lebt und doch zu uns kam, uns bei

788 Herodot, Historien, IX, 79.

436



unserer jammervollen Lebensweise zu berauben® (IX, 82, 3). Dazu kommentiert Bischoff: ,,Er hat
als Grieche doch mehr gesagt als alle Warner als Untertanen des Konigs zu sagen wagten; denn
diesen war es nicht erlaubt, die Perser geradezu zu beleidigen, und, alle Hoflichkeit und Ehrfurcht
vergessend, ihre Kriegstiichtigkeit in Zweifel zu ziehen“’. Hier wird ganz richtig erinnert, dass die
Untertanen sich auf Grund von mdéglichen Bestrafungen sich nicht trauten, Xerxes zu widerspre-
chen, was dazu beitrdgt, die ganze Verantwortung des Feldzuges und seiner Niederlage auf Xerxes

und sein ,,zu viel des Wollens* abzuwélzen.

Die letzte Schlacht dieses Konfliktes, die Schlacht von Mykale, findet am gleichen Tag wie die
Schlacht von Plataiai statt. Die Hellenische Flotte, mit Leotychidas aus Sparta als Feldherr und Ad-
miral erreichte Delos. Dort traf sie eine Bote aus Samos, der den Wunsch der Ionier dullerte, von
den Persern abfallen zu wollen und den Hellenen riet, die Perser sofort anzugreifen, da die Schiffe
der Barbaren in schlechtem Zustand seien. Sie segelten nach Samos, gingen dort vor Anker und
riisteten sich zur Seeschlacht. Die Perser aber beschlossen, keine Seeschlacht zu liefern, weil sie
sich nicht flir stark genug hielten. Sie segelten dann zum Festland, um unter dem Schutz ihres
Landheeres zu stehen, das bei Mykale lagerte. Die Hellenen folgten den Persern weiter nach
Mykale. Dort iiberlegte Leotychidas die selbe Strategie wie damals Themistokles nach Artemision.
Er fuhr mit seinem Schiff nah an der Kiiste und liess den Ioniern durch einen Herold verkiinden:
,lonier, wer von euch mich vernimmt, der hore, was ich sage! Denn die Perser werden von dem,
was ich euch rate, nichts verstehen! Wenn die Schlacht beginnt, muss jeder von euch zuerst an die
Freiheit denken, dann aber an unser Losungswort; das ist 'Hebe' (IX, 98, 3). Entweder sollten diese
Worte verborgen bleiben und die Ionier iiberreden oder sie sollten, wiirden sie den Barbaren zuge-
tragen, diese den Hellenen gegeniiber misstrauisch machen™". Sie gingen aufs Land; die Athener

und ihre Nachbarn marschierten am Strand und die Lakedaimonier mussten tiber eine Schlucht und

789 Bischoff, H., Der Warner bei Herodot, S.81.
790 Was in der Tat geschah (IX, 99), weil die Perser die Samier und Milesier des Verrats verdachtigten.

437



Berge klettern. Die Athener gingen zuerst ins Gefecht. Sie schafften es, die persische Linie zu
durchbrechen. Die Barbaren wandten sich mit Ausnahme der Perser alle zur Flucht. Wéhrend die
Perser noch kdmpften, kamen die Lakedaimonier und ihre Leute und erledigten den Rest. Dazu
Herodot: ,,So fiel lonien zum zweiten Mal von den Persern ab* (IX, 105). Am meisten zeichnet sich
in dieser Schlacht die Athener aus. Nach ihnen taten sich die Korinthier, Troizener und Sikyonier

hervor.

Nach der Verbrennung der persischen Schiffe segelten die Hellenen nach Samos. Dort wurde tliber
das Schicksals Ioniens diskutiert: die Peloponnesier meinten, es wére unmoglich, Tonien vor den
Barbaren schiitzen zu konnen, deswegen wollten sie die hellenischen Volker, die auf persischer
Seite gekdmpft hatten, aus ihren Handelsplétzen vertreiben und das Land den Ioniern als Siedlungs-
gebiet geben. Die Athener wehrten sich gegen eine Rdumung Ioniens und wollten nicht akzeptieren,
dass die Peloponnesier iiber ihre Kolonien bestimmen wiirden. Die Peloponnesier gaben nach und
Samos, Chios, Lesbos und die anderen Inselbewohner, die zusammen mit ihnen kidmpften, wurden
in den hellenischen Bund aufgenommen. Dann segelten die Hellenen zum Hellespont um die Brii-
cke abzubrechen. Als sie nach Abydos gelangten, fanden sie die Briicken, die schon zerstort waren.
Dazu Herodot: ,,Leotychidas und seine Peloponnesier beschlossen, nach Griechenland zuriickzu-
fahren. Die Athener und ihr Feldherr Xanthippos wollten dort bleiben und die Chersones angreifen.
Jene fuhren also ab; die Athener aber setzten von Abydos aus nach der Chersones iiber und machten
sich daran, Sestos zu belagern™ (IX, 114). Hier endet die von Herodot dargestellte Zusammenarbeit
zwischen den Athener und Lakedaimoniern, die fiir ganz Hellas die Freiheit bewahren konnte. Ich
wollte diesen Prozess im Detail zeigen, weil in vielen der Entscheidungen, die dort getroffen
wurden, sich viele Aspekte der Idiosynkrasie diese beiden Volker zeigen, die zum Verstdndnis mei-
ner These der so genannten ,,inneren“ Opposition (gegeniiber der Opposition Hellenen-Barbaren)

einen wichtigen Beitrag bringen. Was ich zeigen wollte ist, dass der grundsitzliche Konflikt, den

438



Herodot in seinem Werk behandelt (die Opposition Hellenen-Barbaren) aus zwei Begriffen besteht,
die unterschiedliche Struktur haben. Die Barbaren, obwohl aus einer Menge Volker bestehend, wer-
den durch die Autoritdt des Alleinfiihrers auf eine besondere Weise vereinigt. Es gilt, nur was der
Herrscher sagt. Die Unterschiede zwischen den Voélkern verschwinden in Bezug auf ihren Zustand
als Untertanen des Herrschers. Die Angst dient als Ausgleichsfaktor. Alle sind gleich (nicht unter
dem Gesetz) sondern unter der Autoritdt des Herrschers. Es wurde gezeigt wie instabil und ab-
hiangig von den Gefiihle des Herrschers dieses System wirkt. Man kann zusammenfassen und sa-

gen, dass es um eine kranke Einigkeit geht, die in ihrer Struktur den Keim des Scheiterns tragt.

Der andere Begriff dieser Opossition ist kein einheitlicher Begriff. Hellas besteht aus vielen Volker,
und das einzige was sie gemeinsam zeigen, sind die feindlichen Gefiihle gegen die anderen helleni-
schen Volker. Die Gemeinsamkeit, die die Hellenen definiert reduziert sich auf wenige Elemente
(Religion, Sprache) die aber keiner politische Einheit entsprechen. Die Beziehungen zwischen den
zwei wichtigsten Volker, den Athenern und den Lakedaimoniern ist nicht nur fiir die Geschichte
wichtig sondern fiir die Zeit danach, die Zeit, wo Herodot gelebt und sein Werk geschrieben hat und
miindet in einem Krieg zwischen den beiden Volkern. Bevor ich meine eigene Zusammenfassung
zeige, mochte ich ein Zeugnis der Zeit nach den Perserkriegen, Thukydides, prisentieren, der sich
auch mit der Idiosynkrasie dieser Volker beschéftigt hat. Im ersten Buch seines Werkes ,, Der pelo-
ponnesische Krieg* (67 ff.) erzahlt er iiber eine groe Versammlung in Sparta, wo iiber einen mo-
glichen Vertragsbruch der Athener diskutiert wird”'. Die Korinther kommen zuerst zu Wort und
kritisieren die Passivitdt mit der die Lakedaimonier die ganze Situation nehmen: ,,Eure vertrauens-
volle Haltung in eurem Offentlichen wie privaten eigenen Leben macht euch gegen andere, wenn

wir etwas vorzubringen haben, misstrauischer, und daher riihrt eure biedere Rechtschaffenheit, aber

791 Es ging um die Annahme der Kerkyraier, die gegen die Korinthier kdmpften, bei den Athenern als Bundesgenossen.
Dazu kommt die Belagerung von Potedaia, die von den Korinthern und Peloponnesiern besetzt war, durch die
Athener.

439



auch ein ziemlicher Mangel an Einsicht in die auswirtige Lage™ (I, 68, 1). Dann setzten sie ihre
Kritik fort: ,,Denn ihr sitzt untitig da, und als Einzige von den Hellenen, Lakedaimonier, wehrt ihr
euch nicht durch kraftvolles Handeln, sondern durch zauderndes Bedenken, und als Einzige zerstort
ihr den Machtzuwachs der Feinde nicht am Anfang, sondern nach seiner Verdopplung* (I, 69, 3).
Sie tadeln die Lakedaimonier, also die Athener als Gegner zu unterschitzen. Dazu geben die
Korinthier eine detaillierte Beschreibung der Idiosynkrasie der Athener und stellen einen Vergleich

mit der der Lakedaimonier dar:

Sie sind die ewigen Neuerer, rasch im Planen und in der Ausfiihrung dessen, was sie erkannt
haben; ihr aber (begniigt euch), das Bestehende zu wahren, keine neuen Plidne zu schmieden, und
bei eurem Handeln nicht einmal das Notwendigste zu erreichen. Ferner sind sie iiber ihre Macht
hinaus wagemutig, wider alle Vernunft draufgéngerisch, auch in Gefahren voller Zuversicht; eure
Art dagegen ist es, weniger zu leisten, als in eure Macht stiinde, nicht einmal der sicheren Grund-
lage verniinftiger Uberlegung zu trauen und in gefahrvoller Bedringnis zu glauben, niemals
daraus befreit zu werden. Und weiter: sie sind tatkréftig, ihr seid Zauderer, sie schweifen in die
Ferne, ihr hockt zu Hause. Sie glauben nimlich, in der Ferne etwas zu gewinnen, ihr, durch ein

Unternehmen auch das Bestehende zu gefahrden™.

Jetzt zentriert sich seine Aussage in der unternehmenslustigen Einstellung der Athener (das hier,

obwohl es sich um eine Kritik handelt, eher wie ein Lob klingt):

Siegen sie iiber ihre Feinde, dringen sie moglichst weit nach, werden sie besiegt, lassen sie sich

792 Thukydides, Der Peloponnesische Krieg, I, 70, 2-4.

440



nur ganz wenig zuriickdringen. Thr Leben setzen sie, als wére es ihnen fremd, fiir die Stadt ein,
ihren Geist aber als eigensten Besitz, um etwas fiir sie zu leisten. Haben sie etwas ins Auge
gefasst, aber nicht erreicht, glauben sie, ihres Eigentums beraubt zu sein, haben sie etwas im
Sturm gewonnen, es sei ihnen nur wenig im Vergleich zu ihren kiinftigen Taten gegliickt. Wenn
ihnen aber ein Versuch fehlschligt, setzen sie ihre Hoffnung auf etwas anderes und machen so den
Mangel wett; fiir sie allein ist vollkommen gleichbedeutend Besitz und Hoffnung auf das, was sie
beschlossen haben. Das alles betreiben sie unter Mithen und Gefahren ihr ganzes Leben lang,
genieBen kaum ihren Besitz, weil sie immer auf neuen Erwerb aus sind, kennen kein anderes Fest,
als die Pflicht zu erfiillen, und halten tatenlose MuB3e fiir kein geringeres Ungliick als miihselige
Arbeit. Wenn daher jemand zusammenfassend behauptete, sie seien dazu geschaffen, weder selbst

Ruhe zu halten noch die anderen Menschen in Ruhe zu lassen, so hitte er vollkommen recht”?.

Hier zeigt Thukydides eine dhnliche Beschreibung wie Herodot: die Lakedaimonier sind zuriickge-
zogen, nach innen orientiert, leben im blinden Respekt vor ihren Normen und warten bis zur letzten
moglichen Gelegenheit, wenn sie sich um Probleme kiimmern sollen, die auflerhalb ihres Territo-
riums stattfinden. Auf der anderen Seite zeigen die Athener eine unerschopflichen Unternehmungs-
geist, der sie immer in Bewegung hélt und weiter nach vorne treibt. Dazu kommt ein starkes Be-
diirfnis, individuelle Ideen zu &uBlern, was ihre Fahigkeit, die unterschiedlichen Situationen de-
tailliert analysieren zu konnen und alternative Losungen zu finden erweist. Die Frage, die sich nach
dieser langen und detaillierten Analyse stellen kann, ist, ob Herodot in seiner Bewertung beider
Volker Partei fiir eines nimmt oder sich davon distanziert und welche Bedeutung das fiir sein Werk

hat.

Die Forschung zeigt eine bestimmte Tendenz, Herodots Athen zu favorisieren, sie als stirkste Ver-

treter einer gewissen panhellenischen Idee darzustellen. Diese Meinung wird durch biographische

793 Thukydides, Der peloponnesische Krieg, I, 70, 5-9.

441



Daten unterstiitzt, die einen Aufenthalt Herodots in Athen und seine Zugehorigkeit zum Kreis des
Perikles beweisen soll”*. Strassburger présentiert eine Zusammenfassung von Autoren, die diese

Tendenz Herodots vertreten:

.. steht es fiir die weit liberwiegende Zahl der maf3geblichen Forscher, vor allem der deutschen,
fest, dass Herodots Hervorhebung der athenischen Leistungen im Perserkrieg ein personliches
Bekenntnis zu Athen und dass der Alkmainoniden-Exkurs eine programmatische Huldigung an
Perikles bedeutet. Herodot wird von Eduard Meyer «ein begeisteter Anhinger der attischen Herr-
schaft und der perikleischen Ideale» genannt’™, von Wilamowitz «ein begeisterter Verehrer der
perikleischen Demokratie und des attischen Reiches»’®, von Wilcken ein «Wahlathener»™’, von
Ehrenberg «Pericles fervent admirer»’®. Im gleichen Sinne duBert sich Busolt’™, Pohlenz (S. 185)
Myres (S. 12). Beloch, sonst der Geist des Widerspruches gegen feststehende Ansichten, nennt das
Werk als Ganzes «eine Tendenzschrift zum Lobe Athens, aus der Stimmung heraus geschrieben,
wie sie dort seit dem Bruche mit den Peloponnesiern herrschte»®. Jacoby meint, wenn die
Darstellung bei der Einstellung ihres Verfassers, d. h. seiner «neuen Liebe fiir Athen und der hier
erworbenen Uberzeugung von Athens Rolle» . . . «... nicht wirklich einheitlich geworden sei und
damit dann auch zu einer rein athenischen Tendenzschrift», so 14ge dies an Herodotos mangelndem
kritischen Mut gegeniiber der Vielfalt seiner Quellen (S. 478). An seiner Uberzeugung, dass durch
Perikles und das Athen seiner Zeit Herodotos politisches und historisches Denken die entschei-

dende Formung erfahren habe, hat Jacoby immer festgehalten®'.

794 Dazu Strassburger, H., Herodot und das perikleische Athen, S. 575: ,Die wenigen antiken Nachrichten iiber
Beziehungen Herodots zu Athen sind schnell aufgezihlt. Er soll in Athen aus seinem Geschichtswerk vorgetragen
und dadurch den jungen Thukydides tief beeindruckt haben. Er soll von den Athener ein Ehrengeschenk von zehn
Talenten erhalten haben. ... Es geniigt festzustellen, wie diirftig sie sind und dass die antike Phantasie diese
Anbhaltspunkte nicht zu einer Verbindung Herodots mit dem perikleischen Kreise ausgenutzt hat.

795 Forschung zur Alten Geschichte 1, 1892, 198; dhnlich Geschichte der Altertum 4, 1, 226. Zitiert nach Strassburger.

796 Geschichte Literatur (in Hinnenberg, Kult. d. Gegenwart, Leipzig, 1912), S. 96. Zitiert nach Strassburger.

797 Griechische Geschichte, Miinchen 1954, S. 155. Zitiert nach Strassburger.

798 Ebd. 797, S. 137. Zitiert nach Strassburger.

799 Ebd. 797, S. 612 ff. Zitiert nach Strassburger.

800 Ebd. 797, S. 4. Zitiert nach Strassburger.

801 Atthis, S. 222 ff. Zitiert nach Strassburger.

442



Ich bin mit diesen Aussagen nicht einverstanden, besonders nicht mit der letzten Aussage von
Jacoby, fiir die ich keine Stelle im Text finde, die sie unterstiitzen konnte. Dagegen zeigt Herodot
am Anfang des Athener Passus (VII, 139) die Schwierigkeit, Athen 6ffentlich Lob zu preisen, was
zweierlei beweist: erstens, wie schwer es gewesen sein muss, in seiner Zeit Athen loben zu kénnen
und zweitens, dass sein Lob nicht fiir das perikleische Athen, sondern fiir das Athen der Persekrie-
ge galt. Das ist ein Beweis von Herodot direkt aus dem Werk, die alle Zweifel beziiglich Herodots

Einstellung zu Athen klar stellen sollte®*.

Man konnte auch sich folgende Frage stellen: Kann man aus dem Text eine panhellenische Gesin-

nung von Athen iiberhaupt feststellen ?

Nach dieser langen Analyse kann man deutlich eine panhellenische Gesinnung von Athen ganz ab-
schliessen. Ein Beweis davon ist die schnelle Trennung der Flotte bei Abydos nachdem sie ihre
gemeinsamen Ziele erreicht hétten. Bis zu diesen Punkt hatten die Athener sogar die Fiihrung der
Flotte den Lakedaimonier abgegeben weil sie wussten, allein hétten sie iiber den Feind nicht siegen
konnen. Einen Schluss, der auch ziehen kann ist, dass die Perserkriege die Einheit des durch Not
entstandenen Bundes nicht beschleunigt hat. Was die Perserkriege verursacht haben, ist die Macht-
beziehungen in Hellas zu dndern, was flinfzig Jahre spiter zu dem Peloponnesischen Krieg fiihrte.
Das, was bei den Perserkriegen verteidigt wurde, war nicht die Freiheit des Okzidents, oder sogar

von Hellas, nein, was hier verteidigt wurde, waren die Interessen der eigenen Vdlker, unter denen

802 Strassburger sucht eine Antwort aus den biographischen Daten von Herodot zu finden: ,,Denn warum wurde
Herodot, wenn er schon aus Griinden, die wir nicht kennen, nicht in seine seit 454 von den Tyrannen befreite und
zum attischen Seebund gehdrige Heimstadt Halikarnassos zuriickkehrte, nicht Biirger Athens, warum wanderte er,
der angebliche Perikleer, weiter in die neue Welt? ... Sonst bleiben nur gravierendere Uberlegungen, wie die, dass es
dem Historiker der Einigung aller Griechen in der Freiheitsidee zu eng wurde auf dem Boden, auf dem Griechen in
stindig wachsender Verrohung sich weiter befehdeten, als habe es 480 nicht gegeben, oder dass er fiir seine
Unabhéngigkeit als Forscher fiirchtete. Oder hatte er Einwédnde gegen den rigorosen Kurs, den die attische
Vormachtspolitik gerade unter Perikles nahm?*“. Dann schliel er mit folgende Aussage: ,Im perikleischen Athen
wehte gerade nicht der freie Wind panhellenischer Gesinnung, die Herodot so fiir das Athen der Freiheitskriege
begeistert hatte*. Strassburger, Hermann, Herodot und das perikleische Athen, S. 605-606. Obwohl ich Strassburgers
Idee einer panhellenischen Gesinnung der Athener nicht teile, zeigt er hier viele Argumente, die eine mogliche pro
athenische Tendenz von Herodot ausschliessen kdnnen.

443



auch die der Athener und der Lakedaimonier. Die Briichigkeit des Bundes zeigte sich in aller
Deutlichkeit vor der Schlacht von Salamis, wo jeder Feldherr nur an die Verteidigung seines Terri-
toriums dachte. Man kann jetzt schliessen, dass die Idee einer panhellenischen Gesinnung keine
Unterstiitzung im Text findet. Vielmehr entspringt diese Idee der historischen Perspektive derer, die
solche Theorien aufstellten®”. Nur eine falsche, oder anders gesagt, eine aus einer bestimmten histo-
rischen Perspektive entstandene Einstellung, konnte eine solche Theorie aufstellen. Das genau ist
die Problematik, die ich in der ersten Teil der Arbeit untersucht habe, und diese sind ihre Konse-
quenzen, das heif3t, etwas in dem Text zu projizieren, was dem Text nicht entspricht. Um es deutlich
zu sagen: um ihre Freiheit verteidigen zu kdnnen, musste jedes hellenische Volk seine Verbilindeten
tolerieren. So kann die Stimmung beim Biindnis beschrieben werden. Keine Nation, kein Panhelle-

nismus, nur Krifte zusammenlegen, um den Feind abzuwehren.

Nach der Bearbeitung von unterschiedenen Stellungsnahmen und besonders, nach der intensiven
Bearbeitung des Textes kann man letztendlich die folgende Frage untersuchen: zeigt Herodot eine
Vorliebe fiir die Athener oder Lakedaimonier, wird eines von diesen Volkern von ihm bevorzugt und

wenn ja, warum?

Ich finde, Herodot zeigt keine deutliche Priaferenz fiir eines der beiden Volker. Wie ich durch die
extensive Untersuchung in diesem ganzen Kapitel erklart habe, macht Herodot eine stark differen-

zierte Untersuchung der Geschichte, der Entwicklung und der Idiosynkrasie beiden Gruppen und in

803 Siehe Polenz, M., Herodot der erste Geschichtsschreiber des Abendlandes, S. 175: , Die Wahrheit hat Herodot
gezwungen, das Verdienst Athens hervorzukehren. Aber nicht das Streben, Athens Ruhm zu kiinden, hat das Werk
geschaffen. Geboren ist es aus dem nationalen Erleben, aus dem stolzen und dankbaren Gefiihl, dass die kleine
Ansturm der ganzen asiatischen Welt abzuwehren®. Diese Bemerkung leidet unter dem Einfluss einer bestimmten
Perspektivierung und versucht aus dieser Stelle die Ereignisse auszudeuten. Ein noch eklatanteres Beispiel solcher
Betrachtungen sieht man in dem folgenden Zitat aus dem Aufsatz von W. Schallers : ,,Themistokles und das Orakel
von der hdlzernen Mauer™ (1929) wo er in den Schlussworten die Taten des Themistokles lobt: ,,Sie sind jedenfalls
ein denkwiirdiges Zeugnis dafiir, wie ein groBer Staatsmann sein geliebtes, sorglos in den Tag hinein lebendes Volk
aufzuriitteln und unter den schwersten Opfer zu erfolgreicher Abwehr des Feindes zu bestimmen gewusst hat“ (S.
10). Im Laufe dieser Arbeit habe ich versucht, die Problematik dieser Art der historischen Interpretation zu zeigen,
den Grund fiir ihre fehlerhafte Einstellung zu demaskieren und einen alternativen Weg der Deutung ,,aus dem Text*
statt aus der Perspektive des Betrachters zu zeigen.

444



jedem Bereich findet er bei beiden gute sowie schlechte Eigenschaften. Wichtig ist zu bewerten,
welche Bedeutung diese Eigenschaften fiir das Werk haben und welche davon Herodot am meisten

schatzt.

Die Lakedaimonier werden als ein Volk beschrieben, das seine politische Stabilitdt hoch schétzt. Die
Gesellschaft lebt unter strikten Normen, die aber mit Uberzeugung befolgt werden, weil sie die Idio-
synkrasie der Lakedaimonier verkorpern. Es ist genau dieser unhinterfragte Respekt vor den vduot,
der die starkste Eigenschaft der Lakedaimonier verkorpert. Diese politisch und gesetzlich stabile
Struktur beinhaltet aber auch einen negativen Aspekt. Die Lakedaimonier sind nach innen orientiert
und vermeiden den Kontakt mit Fremden. Sie sind eine hegemoniale Macht, die aber ihre Position
sehr schwer erfiillen kann. Thre Tapferkeit entspringt einem blinden Respekt vor den Normen. Es ist
nicht eine zielorientierte Tapferkeit (wie ich beim Fall von Aristodemos nach der Schlacht von
Plataiai schon gezeigt habe). Diese Tapferkeit, die stirkste unter allen hellenischen Volkern, verliert
an Gewicht bei Herodot, genau wegen dieses Mangels an Zielstrebigkeit. Es bleibt eine Art epische
Tapferkeit, des ,,sich Beweisens®, die aber nicht planmaBig fiir das Erreichen irgendwelcher Ziele zu
gebrauchen ist. Dazu kommt diese Unmdglichkeit, schnelle Entscheidungen zu treffen, nach Eintre-
ten von Problemen sofort zu reagieren oder die alltidgliche Struktur des Lebens nach Auftreten einer
Notsituation zu dndern (siche die verspitete Ankunft bei Marathon oder die Verspatung des Heeres
vor Plataiai). Zusammenfassend zeigt Herodot die Lakedaimonier als eine sehr rigide und struktu-
rierte Gesellschaft, die dazu lebt, ihre Normen zu erfiillen. Ob das einer positiven oder negativen

Bewertung entspricht, wird sich zeigen.

Die Athener sind ein Volk das in stdndiger Verdnderung lebt. Politisch zeigt sich eine Wandlung von
der Tyrannei in eine Demokratie. Gesetzlich haben Solon und Kleisthenes (Isonomie, Isegoria) die

Fundamente des Zusammenlebens neu gestaltet. Es ist auch diese stindige Entwicklung, welche die

445



Athener, und besonders das Individuum, zu einer aktiven Gestaltung seines Lebens ermutigt. Sie
geniessen keine hegemoniale Position in Hellas und miissen ihre Machtanspriiche selber erzwingen.
Dazu kommen nicht konventionelle Elemente ins Spiel wie List oder Betrug, die sich zum Errei-
chen der gewiinschten Ziele als hilfreich beweisen. Es ist vielleicht ihre Schwiiche, die sie zur Uber-
legung bringt, neue Mittel zu ersinnen, um ihre Ziele erreichen zu kénnen. Sie sind zwar von Sparta
abhéngig, aber sie konnen das Orakel in Delphi bestechen, um giinstige Wahrsagungen fiir sich zu
bekommen (wie bei den Alkmaioniden VI, 66). Es ist genau diese Fahigkeit, pragmatisch mit Pro-
blemen umgehen zu koénnen, alternative Mittel zu finden, die zur Losung von Problemen helfen
konnen, die wichtigste Eigenschaft, die Herodot in seiner Erzdhlung bei den Athenern hervorhebt.
Dieser starke Individualismus, diese Zielstrebigkeit beinhaltet die Gefahr, dass sie sich in eine §fpic
wandeln kann. Diese Fahigkeit des Individuums, aus der Schwéche durch unkonventionelle Mittel
wie List oder die Macht des Wortes stark zu werden, kann sich als niitzlich und wirkungsvoll erwei-
sen, wenn es flir die Allgemeinheit, das heil3t, fiir das eigene Land gemacht wird. Wenn man diese
Fihigkeit eigensinnig fiir die Erschaffung von Giitern oder Geld gebraucht, begeht man eine Uber-
tretung, die von fpi¢c motivierten Ziige beinhaltet. Die ganze Kritik von Herodot an der persischen
Linie von Machthabern, die in §fpic verfallen sind, zielt als Begriindung dafiir auf die autokratische
Art ihrer Machtiibung. Dieses ,,zu viel des Wollens* wird auf zwei Ebenen bestraft (die gottliche
und die menschliche) und wegen ihren von #fpic motivierten Ziigen ist es von Anfang an zum
Scheitern verurteilt. Bei den Athenern zeigt Herodot diese Wandlung zur §fpi¢ nicht durch autokra-
tische Macht, sondern als Konsequenz von militdrischen Erfolgen, die das Individuum in eine sehr
hohe Machtposition und Ruhm bringt. Miltiades verféllt nach Marathon genau wie Themistokles
nach Salamis in eine §fpig, beide streben danach, die Situation in ihrem eigenen Interesse niitzen zu
konnen, indem in beiden Fillen der Versuch unternommen wird, die Inselbewohner auszubeuten

(Paros bei Miltiades, Andros bei Themistokles) was letztendlich zu einem tragischen Ende fiihrte.

446



Miltiades wird vor Gericht gestellt und stirbt an der Wunde, die er beim Betreten des Heiligtums in
Paros erlitten hatte. Themistokles muss aus Athen fliehen, weil er wegen Verrat angeklagt wird und
endet seine Tage bei den Persern als Statthalter von Magnesia. Ohne es zu thematisieren zeigt Hero-
dot die Gefahr eines Systems, das von individuellen Entscheidungen abhingig ist. Bischoft spricht
am Ende seines Werkes iiber geschichts-metaphysischen Pessimismus®*™ wenn er Herodots System
beschreibt. Ich bin mit dieser Aussage nicht ganz einverstanden. Die Grundfrage des Prooimion
(aitinv éroiéunoav diinoior) wird von Herodot als Produkt von menschlichen Handeln dargestellt.
Schon in der Begegnung Solon — Kroisos stellt Herorot zwei Modelle menschlicher Haltung gegen-
iiber, die sein ganzes Werk pragen werden. Die solonischen Ideen (ich sage bewusst solonische und
nicht athenische) zeigen, dass Gliick nicht etwas ist, was man besitzen kann, sondern etwas, das ein
Resultat eines Prozesses im Nachhinein verifiziert, festgestellt werden kann. Diese Aussage wird
von Herodot in seinem Werk als Referenz gestellt. Ich empfinde diese Stellungnahme nicht als
pessimistisch; auch die Gegenposition, was ich als "zu viel des Wollens" bezeichne kann man nicht
als pessimistisch beschildern. Herodot beschreibt diesen Prozess im Laufe seines Werkes und stellt
fest, dass jeder Versuch, sich iiber sein Schicksal zu stellen, oder anders gesagt, das Gliick sich
selber aneignen zu wollen, zum Scheitern verdammt ist. In den oben erklédrten Féllen von Miltiades
oder Themistokles kann man solche Ziigen auch feststellen. Deswegen komme ich zu dem Schluss,
dass Herodot eine nicht direkt thematisierte Kritik formuliert, oder anders ausgedriickt, eine Gefahr
sieht in dieser Eigenschaft des athenischen Systems, das die Macht des Individuums hervorhebt.
Herodot lobt die Fihigkeit der Athener sich so schnell fiir das Richtige entscheiden zu kénnen. Er
lobt ihre Fahigkeit, den Mangel an Macht durch alternative Methoden zu ersetzen um ihre Ziele zu
erreichen; er kritisiert aber dass diese positive Entwicklung zu sehr auf die Macht des Individuums
gebaut wird, was der Gefahr entspricht, sich fiir Unfehlbar zu halten, und nur seine individuellen

Interessen in Betracht zu ziehen, was zu einen Verfall in die §fpi¢ fiihren kann. Auf der anderen Sei-

804 Bischoff, H., Der Warner bei Herodot, S. 83.

447



te zeigt sich die Lebensart der Lakedaimonier trotz ihrer nach innen gezogenen Tendenz, oder ihrem
Hieratismus und der Schwierigkeit, beweglich und ziigig in ihrem Reaktionspotenzial zu sein, dank
der Stabilitdt ihrer Normenstruktur nicht so anfillig wie die Athener in ¢fpic zu verfallen. Man
sieht, die oberflachliche Bevorzugung der Athener, die man Herodot oft vorwirft, wird, wenn man
sie grundsétzlich untersucht, stark relativiert. Die Stabilitdt der Lakedaimonier entspricht keiner
Gefahr fiir ganz Hellas, die Wandlung der Athener nach dem Sieg gegen die Perser schon. Das wer-

de ich im néichsten Kapitel im Detail untersuchen.

2.4.4 Der Sinn des letzten Kapitels

Die Trennung der Flotte und der weitere Alleingang der Athener hat eine besondere Bedeutung fiir
die Darstellung der Athener, ihre Bedeutung fiir das Werk und fiir die Wendung, die dieser Allein-
gang verursacht hat. Bis jetzt konnte es zweimal festgestellt werden, einmal nach der Schlacht von
Marathon und einmal nach der Schlacht von Salamis, dass die athenischen Feldherren (in dem
ersten Fall Miltiades, in dem zweiten Themistokles) durch Ubermut, Gier und Selbstiiberschitzung,
militdrische Feldziige unternommen hatten, die ihren eigenen Zwecken dienen sollten (Geld und
Macht zu erschaffen). Jetzt aber geht es nicht um den Wunsch eines Mannes, sondern es ist das
selbstgewonnene und selbst erarbeiteten Selbstbewusstsein der Athener, das sie als Volk zu einem
Alleingang bei der Eroberung Sestos ermutigt. Die Abhéngigkeit von den Lakedaimonier ist zerbro-
chen, Athen gewinnt mit dieser Entscheidung an innere Freiheit und ihre Macht als Volk zeigt sich

stiarker als vorher. Die Athener segelten bis Sestos und begannen eine Belagerung der Stadt. Der

448



% die Schitze des hellenischen Heroen Pro-

persische Statthalter war Artayktes, der durch eine Lis
tesilaos®®® geraubt hatte. Das Problematische dieses Handelns, was fiir die Untersuchung der Be-
deutung dieser Wendung der Athener wichtig ist, ist wie sich die Ereignisse (besonders die Bestra-
fung des Artayktes) entwickelt haben. Dazu eine kurze Zusammenfassung der Fakten: Die Belage-
rung dauerte bis zum Spéatherbst. Einerseits waren die Athener ungeduldig, da sie nach Hause
zuriickkehren wollten, auf der anderen Seite war die Situation der Belagerten katastrophal, weil sie
nichts mehr zum Essen hatten. Eine Nacht machten sich die Perser unter der Leitung von Artayktes
und Oiobazos auf die Flucht und lieen die Chersonesier allein, die sich am nichsten Tag ergaben.
Oiobazos wurde in Thrakien gefasst und dem Gott des Landes geopfert. Artayktes und seine Leute
(darunter sein Sohn) wurden festgenommen. Dann beschreibt Herodot folgendes Zeichen, das ein
gottliches Urteil iiber Artajktes' Freveltaten zeigt: ,,Die Chersonesier erzihlen, dass einem von der
Wachmannschaft, der Salzfische fiir sich rostete, folgendes Wunderzeichen begegnete; Als die ge-

salzenen Fische iiber das Feuer kamen, sprangen und zappelten sie gerade wie frisch gefangene

Tiere* (IX, 120.2). Artayktes aber erkannte den Sinn des Zeichens und sagte:

,Protesilaos von Elaius will mir zu verstehen geben, dass er, obgleich er tot und eine Mumie ist,
dennoch die Macht von den Géttern erhilt, den Frevler zu ziichtigen. Darum will ich mir folgendes
BuBgeld auferlegen: Fiir die Schitze, die ich aus dem Heiligtum nahm, will ich der Gottheit 100

Talente weihen; fiir mich und meinen Sohn aber will ich den Athenern 200 Talente zahlen, wenn

805 Dazu Herodot, Historien, I1X, 116, 3: ,Er hatte Xerxes durch folgende Wort getduscht: 'Herr, hier steht das Haus
eines Griechen, der gegen dich in den Kampf zog und dabei seine gerechte Strafe im Tode fand. Schenk mir sein
Haus, damit sich jeder andere hiite, gegen dein Land ins Feld zu riicken"* .

806 Boedecker, D., Protesilaos and the End of Herodotus' Histories, S. 35-36, kommentiert {iber Protesilaos: ,, 7o the
Elaiousians, as to all of Herodotus' audience, Protesilaos was probably best known for his role in the Trojan War,
where he was the first Achean to die: ... he left a wife, (her face) lacerated on both sides, in Phylake and a house
half-fnished, and a Dardanian man killed him as he leaped from his ship far the first of the Achaeans.... What does
emerge from the scattered references to Protesilaos and his role in the expedition to Troy is that his self-sacrifice cut
short what might have been the most glorious career at Troy. Indeed, in many respects he appears to be an Achilles
manqué, sharing a surprising number of attributes with the hero of the llias.

449



ich am Leben bleibe® (IX, 120, 3-4).

Unbeachtet dieser Reue und Angebot von Artayktes, entschieden die Athener ihn zu téten. Dazu
Herodot: ,,Sie fiihrten ihn an die Stelle der Kiiste, wo Xerxes die Briicke hatte schlagen lassen ...
schlugen ihn ans Kreuz und hingten ihn so auf. Den Sohn aber steinigten sie vor den Augen des

Artayktes®’ (IX, 120, 4). Dazu eine Analyse von Wessel:

The motive for the Athenian' punishment of Artayctes is the Elaeans' desire for revenge on behalf
of Protesilaos. There can be no doubt that Artayctes has earned punishment from the gods for his
crimes: he himself acknowledges as much at 9.120.2. ... But throughout the Histories, the reader

will have seen that revenge is a perilous practice for mortals. Properly, vengeance belongs to the

807 Dazu Boedecker, Ebd. 821, S. 44-45, : ,, Xerxes' crossing from Asia to Europe, which we have considered thus far
as part of the Herodotean theme of hostility between the continents, also evokes a pervasive Greek attitude toward
the Hellespont that can help us further to understand the emphasis given to the Protesilaos-Artayktes episode. Long
before Herodotus and Xerxes, the treacherous Hellespont was already marked as a place of dangerous transition.
The significance is reflected even in the etymology of its name. As Emile Benveniste has described (Probléme de la
linguistic general, S. 296-98), movrog derives from a stem that also produces Latin pons 'bridge’ and Sanskrit
panthah 'path'.The root denotes not 'sea’ but 'crossing' and more specifically. ,,dangerous crossing“, as a survey of
comparative contexts indicates. In mith, the Hellespont was indeed dangerous for the unfortunate Helle who gave it
her name....For Xerxes to bridge this demarcation between the separate and long-hostile land masses in an action
that foreshadows his own requital. ... Xerxes bridge is, moreover, a visible sign of his attempt to enslave Hellas, a
meaning reflected even in the word used to denote its construction.... As Immerwahr (Form and Thought in
Herodotus, S. 146) and Cobet ( Herodots Exkurse und die Frage der Einheit seines Werkes, S. 172) note, the bridge
is an important theme in the structure of the Histories: at the very beginning of the Sestos account Herodotus says
that the main reason the Greeks came to the Hellespont in the first place was to find the bridge cables (9.114); at the
end, he reports that the Athenians brought the bridges cables back to Greece (9.121). Moreover, to consider the
larger structure of the Histories, the execution of Artayktes is mentioned once just as Xerxes' first bridge is
completed, and again as part of the final episode in Herodotus' account of the Persian Wars: thus the Protesilaos-
Artayktes story exactly frames the invasion of Xerxes. As a Hero buried at the entrance to the Hellespont, and one
not fated to survive a hostile crossing between the continents, Protesilaos colors Herodotus' logos about the end of
the Persian invasion of Europe. His vengeance against Artayktes suggested a broader justice directed against the
entire armada, which, like Artayktes, has entered into forbidden territory. The parallel is especially reinforced, as
we have seen, by geographical convergence: Artayktes is executed precisely where the Persians entered Europe
Und spiter, auf, S. 47 kommt er zu folgendem Schluss: ,, The setting of the Protesilaos-Artayktes story has special
significance for Herodotus, as we have seen: the last Persian killed in Xerxes' offensive is punished for his
transgression against the first Greek killed in the Trojan War, at the very spot of Persian transgression against
Greece. More than just providing a structural framework for the Histories, rounding off the work with references to
the division between Asia and Europe, the Protesilaos logos bridges the temporal boundaries between the two
greatest transcontinental invasions *

450



gods, and even men who claim to seek revenge on behalf of gods or heroes often bring guilt upon
themselves in doing so. This is true especially if their acts are unjustified or involve excessive
cruelty. That “excessive acts of human vengeance are begrudged by the gods” is the moral of
Herodotus' story of Pheretime, who died horribly when worms boiled out of her living body after
her harsh revenge against the people of Barca for their treatment of her son, Arcesilaus (4.205)...
So when the Eleans and Xanthippus seek vengeance for Protesilaus, the reader will be expected
to recall that vengeance in Herodotus often involves the avenger in some new transgression. In
fact, the details of the Athenians' treatment of Artayttes tend to reinforce the idea that their
vengeance is also a transgression. Xanthippus elects to punish Artayttes despite the later's
recognition of his error ().120.2-4) and his offer of compensation and ransom (droiva). Other
transgression in Herodotos who see the error of their ways later become sympathetic figures and
are generally well treated. For example, when Croesus at last appreciates and communicates to
Cyrus the lessons of Solon's wisdom, Cyrus becomes fearful of retribution (deicavro v tiow,

1.86.6) and (with the timely assistance of Apollo) saves Croesus from death on the pyre®”.

Schlimmer noch wird die grausame Art, wie Artayktes ermordet wird, dargestellt, besonders die

Bestrafung von Artayktes Sohn, der vor den Augen seine Vaters zur Tode gesteinigt wird. Dazu

Wesel:

Even more than the decision to execute Artayctes, however, it is the manner of his execution that
must give the reader pause. Artajctes is fastened alive to a plank and ,, hung up* and his son is
stoned to death before his eyes (9. 120. 4). These punishments are not only inherent barbaric, but
also recall previous passages in Herodotus in which one person does wrong by doing these things
to another. ,,Hanging up* is precisely the indignity that Oroites inflicted upon Polycrates

(3.125.4) and others who treat theirs enemies in this way later repent of the act. It is notable that

808 Welser, C., Two Didactic Strategies at the End of Herodotus' Histories, S. 367-368.

451



the Spartan regent Pausanias -an exemplar of virtue in Herodotus -refuses to inflict a comparable

’

humiliation, impalement, upon the head of Mardonios in revenge for the treatment of Leonidas
corpse at Thermopylae (9,78-79). Pausanias declares that such acts are approriates to
barbarians rather than Greeks (9.79.1) and that Leonidas has already been greatly avenged

(9.79.2).

The stoning of Artayctes' son before his father's eyes is the last instance of a Herodotean motif
involving children who are killed in order to inflict some punishment upon their parents. To hurt a
parent by forcing him to witness the murder of his child is nearly always portrayed by Herodotus
as an act of madness and it always portends ill for those who do it. ... Again. It is Pausanias who
knows better than to engage in such behavior, and though he kills the Thebans who have made

common cause with Persia, he frees the sons of the Medizing Theban Attaginus (9.88)”.

Das grausames Handeln der Athener wird von Herodot hervorgehoben als Signal dieser Wendung,
die einer neuen Einstellung, einem neuen Geist entspricht. Moles®'® erkennt in der brutalen Bestra-
fung des Artayktes und seines Sohnes, dass ,, the moral boundaries too — between Greek civilization
and Persian brutality — are beginning to dissolve . Dazu Pelling®"': ,, This sort of atrocity is almost
exactly ... what we have come to expect of the Persian side. The Athenian story is beginning as the
Persian story ends, the Thucydidean notion of the enslaving tyrant-city, with its insinuation that

Athen is Persia's successor, is already here .

Alle diese Stimmen zeigen eine neue Einstellung der Athener, die sich von dem Volk, das fiir die
Freiheit seines Territoriums gekdmpft hat, deutlich unterscheidet und davon entfernt. Die Unter-

scheidung zwischen hellenischem und barbarischem Benehmen wird verwischt, die Opposition

809 Ebd. 808, S. 368-370.

810 Moles, J. L., Herodotus warns the Athenians, S. 277

811 Pelling, C. B. R., East is East and West is West — Or are they?, zitiert nach Scardino, C., Gestaltung und Funktion
der Reden bei Herodot und Thukydides, S. 323, Anm. 648.

452



zwischen den Kulturen und ihren Werten verliert an Deutlichkeit, weil die Athener eine Art Gewalt
anwenden und ohne das geringste Mitleid handeln, was sie, als neue Macht, neu definiert. Herodot
zeigte am Anfang seines Athener-Passus, seine Unsicherheit oder Unentschlossenheit Athen offen
zu loben (man hat erklart, dass es den Leuten der Zeit wo das Werk geschrieben oder gelesen wurde
schwer fallen wiirde, fiir ein imperialistisches Athen Lobspriiche zu héren). Man muss aber nicht so
viel in der Zeit voran gehen. Was Herodot iiber die Taten der Athenern bei Sestos erzihlt, ist nicht
lobenswert sondern bezeichnet eine Wendung, die schwer zu verteidigen ist. Herodot zeigt sie ohne
zu thematisieren, trotzdem hat es eine grof3e Bedeutung, weil sie einer negativen Entwicklung ent-
spricht. Hatte Herodot sein Werk bei Mykale oder bei der Ankunft in Abydos beendet, hitte dieses
Ende eine ganz andere Bedeutung gehabt (man konnte dann an die Einheit der Hellenen denken, die
zusammen den Invasor besiegt hatten und zusammen nach Hause zuriickkehren). Die Trennung der
Flotten, die Einnahme von Sestos und die grausame Bestrafung des Artaytes und seines Sohns,
beweist den Wunsch Herodots, diese Wendung seinem Leser deutlich zu zeigen; eine Wendung die
die Zukunft Hellas (was Herodots Gegenwart entspricht) deutlich durchblicken ldsst. Diese Wen-
dung zeigt eine Gefahr, eine Ubertretung, die er, wie den Grund fiir die Auseinandersetzung zwi-
schen Hellenen und Barbaren oder Allgemein gedacht, den Grund fiir jede Art von Krieg, in einer
von Ufpic motivierten Einstellung des ,,zu viel des Wollens* findet. Die Untersuchung dieser neue

Einstellung der Athener ist sehr hilfreich, um das Ende des Werkes verstehen zu konnen.

Nach der Ermordung des Artayktes und seines Sohns, fithren die Athener die erbeuteten Schétzen
heim, besonders die Gerite von den Briicken, um sie in ihren Tempeln zu weihen. Dann schliesst
Herodot seine Erzdhlung ab: ,,In diesem Jahr geschah nichts weiter als das, was ich erzéhlt habe*
(IX, 121). Dieses Ende zeigt dass Herodot kein Interesse hatte, das Ende des Konfliktes mit den
Barbaren darstellen zu wollen, oder mindestens die Einnahme von Byzanz, die dieser Region Sta-

bilitdt brachte oder wie sich die Hellenen nach dem Konflikt entwickeln haben. Er will auch nicht,

453



wie ich oben erklart habe, sein Werk mit einer Idee der Einheit der zwei hellenischen Méchte
enden. Er entschied sich bewusst dazu, sein Werk mit einem Zeichen zu beenden, einer roten

Lampe, die eine Gefahr andeutet, die die Zukunft Hellas beeinflussen wird.

Herodot endete sein Werk mit einem kleinen Exkurs: Ein Vorfahre Artayktes namens Atembares

gab den Persern einen Rat, den sie vor Kyros brachten. Der Ratschlag besagte folgendes:

,»Da Zeus den Persern die Herrschaft gegeben hat, von den Ménnern aber dir, Kyros, nachdem er
Astyages stiirzte, wohlan, so wollen wir unser Land verlassen, weil es klein und rauh ist, und in
ein besseres auswandern. Viele Lander liegen in unserer Nachbarschaft, viele aber auch in
groBerer Ferne. Wenn wir eins von diesen erobern, werden wir in noch weiterer Hinsicht als jetzt

bewundernswert sein; so ziemt es sich fir ein Herrenvolk. Wann werden wir dazu eine bessere

Gelegenheit finden als jetzt, wo wir iiber viele Volker und ganz Asien herrschen?<®'%,

Die Antwort des Kyros wird von Herodot in indirekter Rede wiedergegeben:

Als Kyros diesen Vorschlag horte, dariiber aber nicht sehr entziickt war, meinte er, sie sollten ihren
Plan nur ausfiihren, riet ihnen aber, sich darauf gefasst zu machen, aus Herren zu Knechten zu
werden. Weichliche Lénder pflegten auch weichliche Ménner hervorzubringen; denn es liege
keineswegs in der Art desselben Landes, herrliche Friichte und zugleich tapfere Krieger zu
erzeugen. Die Perser sahen das ein; sie nahmen von ihrem Plan Abstand und gingen heim; denn

Kyros hatte sie iiberzeugt. Sie zogen es doch vor, lieber ein mageres Land zu bewohnen als auf

812 Herodot, Historien, 1X, 122, 2.

454



fruchtbarer Ebene sidend anderen Knecht zu sein®?.

Dieses ist das Ende von Herodots' Werk. Die Frage, die sich der Forschung oft, besonders am An-
fang des 20.Jh. gestellt hat, ist, ob dieser Exkurs das von Herodot intendierte Ende iiberhaupt sein
konnte. Dazu mochte ich zwei Aussagen prisentieren, die sich dagegen &ullern. Zunichst

Willamowitz:

Dass der jetzige Abschluss des herodoteischen Werkes nicht vom Verfasser beabsichtigt ist, liegt
auf der Hand oder sollte es doch tun. Mit der Eroberung von Sestos mdchte Herodot allenfalls
schliessen: mit der Geschichte von dem gepdkelten Heros Protesilaos und einer Anekdote aus

Kyros konnte er es nicht. Vor allem aber ist kein Buch fertig das kein Ende hat, sondern abreisst:

das des Herodotos aber hat seine Einleitung und Ordnung und will ein Kunstwerk sein®'“,

Jacobi nimmt eine weit extremere Position gegeniiber diesem Ende und erklért: ,,Soll das Ironie
sein (was niemand glaubt, auch Gomperz nicht), oder hat Herodot den Verstand verloren?*!* und
spater ergdnzt er folgende Begriindung: ,,Am Schluss eines Werkes, das uns zeigen soll, wie die
Macht dieses Reiches zerschellt ist an dem Nationalgefiihl und der Macht Athens ... wire diese
Anekdote nicht bloss unpassend, sondern unmoglich und eines denkenden Menschen unwiirdig.
Also ist das Werk unvollendet“*'®. Auch Pohlenz stellt sich die Frage nach dem Mangel an Struktur

am Ende des Werkes und sagt: ,,Warum fehlt dem Ganzen die formelle Abrundung, die er bei jedem

813 Herodot, Historien, 1X, 122, 3-4.

814 von Willamowitz- Moellendorff, U.,, Aristoteles und Athen, Buch I, S. 26.
815 Jacoby, F, »Herodotos«, RE Suppl. 2: 1913, S. 375.

816 Ebd. 815, S. 376.

455



Teile fiir notwendig halt?**!”. Ich finde, diese Kritiken Herodot nicht nur bestimmte Absichten
unterstellen sondern Produkt einer bestimmten ideologischen Einstellung sind, die das Werk nach
ihren eigenen Massstdben, nach ihren Kriterien und Werten verstehen wollen. Es geht nicht darum,
zu entdecken, was Herodot damit sagen wollte sondern zu zeigen, ob das Werk sich den ideologi-
schem Modell des Kritikers anpasst oder nicht. Unter solchen Voraussetzungen ist es unmdglich,
Varianten, wie das von Herodot vorgestellte Ende des Werkes, genau in ihrer Unkonventionalitdt zu

untersuchen und versuchen, so einen Sinn zu finden.

Ich finde Bischoff trifft die inhaltliche Bedeutung des Exkurses, indem er sagt: ,,Solche 'Anekdoten’
sind keine nebensdchlichen Geschwitzigkeiten, sondern gedankliche Schétze, die sich in Geschich-
te verwandelt haben“*'®. Er bezieht ihre Bedeutung auf eine Menge von Ratschlagen, die wie der
Rat von Kyros versuchten, das ,,zu viel des Wollens* zu vermeiden und zu ambitionierte Ziige zu
bremsen. Als Beispiel dienen der Rat des Sandanis (I, 71, 2), der Rat des Demaratos (VII, 209)
sowie der Rat von Kroisos (I, 155, 4), wo er dem Kyros rit, die Lyder zu erledigen, indem man sie
zu einer ippigen Lebensweise zwingt und so zu Weibern macht, oder der Rat von Bias oder
Pittakos (I, 27), die Kroisos abraten, die Inselbewohner zu unterwerfen. Er verbindet diese Bedeu-
tung mit der Tradition des Warners, was besonders deutlich in den ersten zwei Beispielen vor-
kommt, die, weil sie ignoriert wurden, zum Verfall des lydischen und spédter auch des persischen
Reiches gefiihrt haben. Bischoff ahnt eine mdgliche Deutung des Endes: ,,Die Griechen oder gar
die Athener in ihrer neuen GroBe zu zeigen, konnte eben gerade nicht der Abschluss eines Ge-
schichtswerkes sein, dessen Sinn darin besteht, das Verfallen jeder Macht zu beweisen“*"’. Dann
beschreibt er das herodoteische Denksystem als eine Art metaphysischen Pessimismus. Diesen

,konnte er nicht unter dem Einfluss selbst eines perikleischen Athens oder irgendwelcher anderer

817 Pohlenx, M., Herodot der erste Geschichtsschreiber des Abendlandes, S. 165.
818 Bischoff, H., Der Warner bei Herodot, S. 78.
819 Ebd. 818, S. 82.

456



tagespolitischer Bindungen so sehr aus dem Bewusstsein verlieren, um dem siegreichen Griechen-
tum die ewige Dauer seiner Macht zu garantieren“®®. Er findet aber im Text keine Stelle, die sol-
chen Verfall beweisen konnte und deswegen schlie3t er: ,,Freilich wie Herodot weiterdachte und
mit welchen Empfindungen er sich unter seine Zeitgenossen — die nicht Marathonkédmpfer oder Sa-
lamissieger sind — bewegte, dariiber kdnnten wir nur phantasieren, denn gesagt hat er uns davon
nichts“*?!. Mit dieser letzten Behauptung bin ich nicht einverstanden. Ich finde dass Herodot, wenn
er auch nicht explizit dariiber erzdhlt, trotzdem eine Warnung zeigt, die in sich schon eine Bewer-
tung beinhaltet. Dewald beschreibt die Problematik vom Ende des Werkes und die Schwierigkeit

einer moglichen Deutung:

It is the Cyrus story that presents interpreters of Herodot with the most serious problems,
because, depending on what elements in the preceding narrative one wants to stress, and how one
links them up, the political importance of the Cyrus anecdote can be interpreted in so many

different and even mutually contradictory ways®®.

Sie préisentiert drei Interpretationsmodelle: The Hero Gives Good Advice (wo die Richtigkeit des
Rates hervorgehoben wird als Zeichen von Weisheit, die auch fiir die Hellenen als Beispiel dienen
sollte), Persian Loose, Greek Wins (hier wird erinnert, dass die Perser im Laufe der Zeit den Rat
von Kyros vergessen haben sollen, im Gegenteil haben die Hellenen ihre Freiheit verteidigt und die
Perser besiegt), The Persians Forgot and Perhaps the Greeks (or at least the Athenians) will too

(Dewald zeigt ihre Skepsis gegeniiber dieser moglichen Deutung die fiir ihre Glaubwiirdigkeit viele

820 Ebd. 818, S. 83.

821 Ebd.

822 Dewald, C., Wanton Kings, Pickled Heroes, and Gnomic Foundings Fathers: Strategies of Meaning at the End of
Herorotu's Histories, S. 75.

457



Gedankenverbindungen zu brauchen scheint. Dazu Dewald:

Granted that the Persians of 479 do not seem to have followed Cyrus's advice; perhaps the
implication is that the Greeks, and in particular the imperialistic Athenians which whom the
contemporary narrative of events has ended, are also likely to forget their simple roots and dome
to grief. In this interpretation, the most important narrative connection is not a contrast between
Persian failure and Greek success, but an implicit parallel between the (ironic?) interpretive
vagueness in the immediately preceding Sestos episode, and the (ironic?) portrait of hardy
Persians listening to Cyrus here. That is, if we read Sestos episode and its lack of articulated
values as a tacit lack of enthusiasm for Athens's leadership and Xanthippu's decision to crucify
Artayctes, the connection between the last two narratives in the Histories is again analogical
rather than polar: Greeks again resemble Persians rather than acting as their opposites. Where
the analogy in the first interpretation advance above was opposite, however, the analogy is now a
negative one. Perhaps Herodotus is implying that the Athenians are at Sestos already on their
way to becoming like the Persians, so that they, too, will fail to remain simple and hardy, and

thus deserving of empire®”.

Dies ist eine sehr interessante Darstellung, die hier Dewald vorschligt. Leider aber, genau an dieser
Stelle, wo man glaubte eine konsequente Deutung bekommen zu haben, zeigt Dewald wieder skep-
tische Zeichen die zum Zweifeln an dieser Interpretation fithren: ,, For Herodotus, writing in the
late 430s and perhaps into the 420s, the Athenians have not yet been brought low, but given the fact
that 'small becomes big and big small', it might well happen“(S. 75), was sie spéter in ihrem

Aufsatz weiter ergénzt:

823 Ebd. 822, S. 74-75.

458



Was the contemporary Athenian empire a good thing or a bad thing? Herodotus's Histories does
not tell us. But everything else we have seen about the Histories shows us that Herodotus
expected that the real connections between the Sardis, Sestos, and Cyrus episodes would be
revealed in time. The Histories is silent on this score not because Herodotus thought there was no

answer, or because he didn't want to offend someone, or because the answer didn't matter, but

because at the time of his writing this part of the pattern had not yet emerged®”*.

Ich bin mit dieser letzten Bemerkung von Dewald tiberhaupt nicht einverstanden. Die Wendung der
Athener zeigt sich schon in ihrer alleingéingigen Eroberung von Sestos. Die imperialistische Ein-
stellung der Athener zeigt sich nicht erst ab 420, sondern ist ein Prozess der gerade bei Sestos an-
fangt und durch die ganze wevryrovraetio (die 50 Jahre zwischen dem persischen Feldzug und dem
peloponnesischen Krieg) sich bestdtigt, entwickelt und wie selbst Thukydides sagt, dem Grund fiir

die Entstehung des Konfliktes entspricht®?

. Deswegen scheint es mir sehr schwer, die Zuriickhal-
tung von Dewald zu verstehen, besonders, nach eine klaren und konsequenten Interpretation des

Textes.

Jetzt, da ich viele unterschiedliche Interpretationsmdglichkeiten untersucht habe, wird meine eigene
Interpretation présentiert. Nach der Schlacht von Plataiai (IX 78-79) zeigt Herodot zwei Elemente,
zwei Aktionen von Pausanias, die Herodot in ihrer Bedeutung hervorhebt, zunichst: Lampon, einer
der Vornehmsten des aiginetischen Heeres, lobte Pausanias fiir seinen Sieg ,,Gott hat es dir ver-
gonnt, Griechenland zu retten und, soweit wir wissen, von allen Griechen den grofiten Ruhm zu

erwerben®. Dann bittet er ihn, den Kopf des Mardonios auf einen Pfahl zu stecken, um damit die

824 Ebd. 822, S 81.

825 Dazu spricht Thukydides, Der peloponnesiche Krieg, S. 25 tiber die Griinde, die zum Krieg zwischen Athenern und
Lakedamoniern fithrten: ,,Den letzten und wahren Grund, von dem man freilich am wenigsten sprach, sehe ich im
Machtzuwachs der Athener, der den Lakedaimoniern Furcht einfl6Bte und sie zum Krieg zwang™.

459



Tat des Xerxes (er hatte Leonidas nach der Schlacht bei den Thermopylen den Kopf abgeschlagen
und auf einen Pfahl gesteckt) zu rdchen und sagt ,,dann werden dich zuerst die Madnner von Sparta
und dann auch die iibrigen Griechen dafiir riihmen®. In den zwei Zitaten kommt der Versuch von
Lampon, mit Lob und besonders mit der Anwendung des Ruhms-Begrifts, Pausanias Gefiihle zu
mobilisieren, um ihn fiir die Rachetat zu gewinnen. Pausanias aber zeigt sich von dem Angebot
emport und antwortet: ,,Um diesen Preis will ich den Beifall der Aigineten nicht, auch nicht aller
anderen, die ebenso denken®. Er beschreibt diesen Wunsch als eine ,,Erniedrigung® und dann er-
ginzt er: ,,Das ziemt sich wohl mehr fiir Barbaren als fiir Griechen; aber auch an den Barbaren
tadeln wir etwas Derartiges®. Endlich erklart Pausanias nach welchem Ruhm er strebt: ,,Mir geniigt
es, wenn die Lakedaimonier mich fiir meine rechten Worte und Taten loben*. Hier zeigt Herodot
eine Opposition zwischen hellenischen und barbarischen Handeln, Werten und Denken. Die Beson-
derheit dieser Aussage ist, dass es hier ein Lakedaimonier und nicht ein Athener ist, der diesen
Unterschied zeigt. Pausanias zeigt auch grofle Integritét, weil er seinen Prinzipien treu bleibt und
sich nicht tiberreden ldsst*?. In der zweiten Episode (IX, 82) ldsst Pausanias zwei Méhler (eines auf
persische, eines auf lakonische Art) anrichten. Damit will er den Kontrast zwischen beiden Kultu-
ren zeigen; die Uppigkeit der Perser, die Armut der Lakonier. Damit stellt er die Torheit der Perser
dar, die ein armes Land angegriffen hatten, was an den Rat des Sandanis im I, 71, 2 erinnert.
Damals wurde Kroisos geraten, nicht gegen Ménner zu ziehen die ,,nicht essen, was ihnen beliebt,
sondern was sie haben* und auch wurde ihm klar gemacht, man sollte den Gétter danken, dass ,,sie
den Perser nicht den Gedanken eingeben, gegen die Lyder zu ziehen®. Kroisos gehorchte damals
nicht und er brachte sein Reich in den Ruin. Pausanias seinerseits, zeigt mit dieser Aktion die Sinn-
losigkeit des persischen Feldzugs. In diesen zwei Episoden erweist sich Pausanias als ein reflexiver

und verniinftiger Fiihrer, der seiner Prinzipien wegen Lob- oder Ruhm- Versprechungen nicht nach-

826 Seine Integritét, wie die lakedaimonische Tapferkeit ist nicht an einem Ziel orientiert. Man handelt nicht auf eine
bestimmte Weise, weil es etwas bringen kann (was dem Handeln des Themistokles entsprechen wiirde) sondern man
handelt so, weil man so handeln muss (nach den lakedaimonischen Normen).

460



gibt und stattdessen eine sachliche Analyse der Taten vorbringt. Herodot kontrastiert diese Epiosde
mit der ndchsten, wo er in der Geschichte der Frau des Masistes, den menschlichen Untergang des
Xerxes prasentiert. Hier geht es nicht um Xerxes als Herrscher, um die Verarbeitung der Niederlage
oder Ahnliches, hier zeigt Herodot, wie Xerxes, der Mensch der von seinen Trieben dominiert wird,
seine eigene Familie zum Abgrund bringt. Mit einer kalten Klarheit zeigt Herodot, wie die von
Ufpic motivierten Ziige des Xerxes ihn und die Seinigen in Verderbnis bringen. Was als eine
Haaremsgeschichte beginnt, nimmt tragische Ziige an und dem Leser bleibt kein Leiden erspart,
wenn Herodot die Brutalitdt der Bestrafung von Masistes Frau beschreibt. Wie ich schon vorher
erklart habe, diese Episode hat eine grole Bedeutung fiir das Verstindnis des ©fpic Begriffes bei
Herodot. Dieser unkontrollierbare Zustand, der Drang zu mehr, die iiberhebende Einstellung, alles
was dieses ,,zu viel des Wollens* beinhaltet, habe ich mehrmals als Begriindung fiir Konflikte de-
finiert. Krieg, Eroberung, Gewalt sind duflere Zeichen dieses Zustandes, dieses Leidens. Was sich
in dem Fall von Masistes' Frau zeigt, sind die innere Wirkungen der §fpic, die dem Mensch in
seiner Gefiihlsebene zerstort und zum Scheitern fiihrt. Sofort danach, ohne jegliche Unterbrechung,
ohne Ubergang erzihlt Herodot von der Trennung der hellenischen Flotte und vom Alleingang der
Athener und der Eroberung von Sestos. Was ist das Besondere an diesem Feldzug? Was unter-
scheidet ihn von anderen militarischen Aktionen der Athener? Die Besonderheit an diesem Zug der
Athener ist die Brutalitit, mit der sie handeln, die Grausamkeit mit der sie Gewalt anwenden, was
eine Abgabe alle seinen ethischen Prinzipien bedeutet. Das kann man an dem Beispiel von der
Ermordung des Artayktes sehen, der ans Kreuz gehdngt wird, wéihrend sein Sohn vor seinen Augen
gesteinigt wurde. Nie vorher hatten die Athener solche Methoden im Krieg benutzt, nie so bar-
barisch gehandelt. Diese neue Einstellung der Athener kommt noch deutlicher hervor, wenn man
mit der vorher erwdhnten Haltung des Pausanias vergleicht. Was neu ist, und das ist auch die Funk-

tion welche, die Episode der Frau des Masistes hat, dass Herodot eine Ahnlichkeit zwischen den

461



Athenern und den Persern zeigt. Die Opposition zwischen Hellenen und Barbaren, die das ganze
Werk geprigt hat, verwischt jetzt wegen dieser neuen Einstellung der Athener. Hier ist der Punkt,
wo ich Dewalds Aussage nicht zustimmen kann. Hier zeigen sich neue Eigenschaften bei den Athe-
nern, die ein zukiinftiges imperialistisches Athen vermuten lassen. Hier unterscheidet sich diese
neue athenische Einstellung stark genug von dem Athen, das die Freiheit von Hellas verteidigt und
garantiert hat, um nicht von Herodot oder seinen Lesern wahrgenommen werden zu kénnen. Hier
entsteht eine Gefahr dass in der Zukunft (die Gegenwart des Herodots aber auch die Gegenwart
seiner Leser®”’) sich verwirklichen wird**. Die Episode der Frau des Masistes, die stark antithetisch
gegentiber der Episode von Pausanias wirkt, findet ihre Synthesis bei der Episode der Eroberung
von Sestos nicht. Es entsteht hier eine neue Situation, die nicht spezifisch zum Thema des Werkes
gehort, die aber auch wegen ihrer Konsequenzen fiir ganz Hellas sehr wichtig ist und die Herodot
auf seine Weise darstellen will. Nach der Ermordung Artayktes, erzdhlt Herodot, fuhren die Athener
mit den erbeuteten Schitzen nach Hause zurilick, besonders mit den Geridte von den Briicken, um
sie in ihren Tempeln zu weihen. Hier bringt Herodot seine umstrittene Kyros' Anekdote. Woraus
besteht genau der Rat des Kyros? Er wird gefragt, ob die Perser ihre rauhes Land verlassen sollen
und in ein besseres auswandern, jetzt da sie Herren iiber viele Linder in Asien seien, weil es sich
fiir ein Herrenvolk ziemt, andere Lander zu erobern. Kyros aber warnt, wenn sie das tun wiirden,
wiirden sie aus Herren zu Knechten werden. Er gibt dazu folgende Begriindung: ,,Weichliche Lén-
der pflegten auch weichliche Ménner hervorzubringen; denn es liege keineswegs in der Art dessel-
ben Landes, herrliche Friichte und zugleich tapfere Krieger zu erzeugen* (IX, 122, 3-4). Wenn man
zu viel will, riskiert man, sich selbst zu verlieren. Die Perser gaben ihm recht und gingen heim. ,,Sie

zogen es doch vor, lieber ein mageres Land zu bewohnen als auf fruchtbarer Ebene sdend anderen

827 Ich spreche hier von der Entstehung des peloponnesischen Krieges.

828 Noch ein Beweis die Dewalds Aussage widerlegt ist der Angang der so genannte Athen Passus (VII, 139). Hier tut
es Herodot selber sehr schwer ein lobendes Wort fiir Athen zu betétigen: ,,Jetzt muss ich offen meine Meinung
sagen, so unangenchm sie den meisten Menschen ist”. Das beweist die negative Meinung die bei seinen Zuhorer
iiber Athen herrschte.

462



Knecht zu sein® (IX, 122, 49). Die Ironie dieses Rates ist dass derjenige der den Rat gibt, das heif3t
Kyros, selber sein eigenen Rat nicht befolgt hat®”. Dieser verfehlte Rat, steht fiir ein verfehltes
Volk, das durch ein ,,zu viel des Wollens* seine Idiosynkrasie verfehlt und darum gescheitert ist.
Waire diese Anekdote direkt nach der Episode der Frau des Masistes gewesen, konnte man glauben,
sie dient als eine Analepse, die den Ursprung des persischen Verfehlen zeigt. Diese Anekdote steht
aber nach der Episode von der Eroberung des Sestos, nach der Wendung der Athener. Jetzt erscheint
der Sinn der Anekdote in einer anderen Richtung. Diese Anekdote ist nicht analeptisch und bezieht
sich nicht auf die Perser; sie ist proleptisch und bezieht sich auf die Athener. Es sind die Athener,
die jetzt in Hellas (wieder) Herren geworden sind und im Alleingang versuchen, neue Orte zu er-
obern, neue Machtansétze zu zeigen. Sie handeln nicht mehr als Verteidiger, sie sind Aggressoren
geworden. Die Warnung ist proleptisch, weil sie sich auf eine Zukunft bezieht, die der Gegenwart
von Herodot entspricht. Es ist eine Art Voraussagung mit einer bestimmten Gewissheit. Diese Ge-
wissheit entspricht dem ganzen Werk Herodots. Man konnte das ganze Werk Herodots als eine Art
Analepse denken die an dem Beispiel der Perser das Schicksal der Athener voraussagt. Dazu

Moles:

,,S0, implicitly, the warning is Herodotus' and includes Athens, the coming imperial power,
already at the History's end pushing against the re-established and natural geographical
boundaries, already erupting beyond the textual boundaries. The series of ring structures enacts

the close of one 'cycle’ and the beginning of another .

829 Dazu Scardino, C., Gestaltung und Funktion der Reden bei Herodot und Thukydides, S. 325: ,Kyros, der wie
andere vor ihm — z.B. Sandanis 1,71 und Demaratos 7, 102 — als Warner auftritt, hilt sich zunichst an seine
Maxime, verbietet den Persern, sich am Geld der Lyder zu vergreifen (1, 153) und folgt Kroisos' Rat (155, 4), den
Lyder ihren Luxus und ihre {ippige Lebensweise zu belassen. Aber bei der Eroberung Babylons wird Kyros von
Habgier und Hybris getrieben, ebenso beim Feldzug gegen die Massageten. Durch die Eroberung dndern die Perser
ihre Sitten und beginnen, den Luxus zu lieben®.

830 Moles, J., Herodotus and Athens, S. 49.

463



Diese Interpretation bedeutet auch eine Absage an die oft vermutete pro-athenische Haltung von
Herodot. Es zeigt, wie differenziert er beide Volker (Athener und Lakedaimonier) behandelt aber
auch kritisiert hat. Die Lakedaimonier, dank ihre rigiden sittlichen Struktur, hitten nie eine solche
Wendung, wie die Athener verursachen konnen. Was damals als Kritik besprochen wurde, stellt sich
jetzt als ein Vorteil dar. Bei den Lakedaimoniern wird dieses ,,zu viel des Wollens* durch ihre Nor-
men verdriangt. Die Athener sind der Gefahr verfallen, ihre gute individuelle Stirke in eine Energie
zu verwandeln, die nur die eigene Gier fiittert, anders gesagt sie sind der ¥fpi¢ verfallen. Die dfpig,
die Kyrus in dieser Anekdote zeigt, entspricht der dfpi¢ die als Grund/Ursache des Konfliktes zwi-
schen Hellenen und Barbaren gilt, und der ¢fpig, die die Athener zur imperialistischen Macht
machen wird, was ich in dieser Arbeit als ein ,,zu viel des Wollens* bezeichnet habe. Die Tragik des
Kyros als Warner, der an ihn gerichtete Warnungen selber nicht wahrnehmen kann, entspricht der
Unfahigkeit Desjenigen der in ¢fpic verfallen ist, sein Schicksal zu dndern, was fiir die Perser, die

Athener, die Spartaner®' oder auch fiir unsere Zeit noch giiltig ist.

831 Die Spartaner erlitten ein dhnliches Verfallen in HBpig in der Zeit nach dem peloponnesischen Krieg. Dazu Barcelo,
P., kleine griechische Geschichte, S. 105: ,,Einen zuverldssigen Bericht iiber den Niedergang Spartas verfasste der
spartafreunliche Historiker Xenophon, der folgende Griinde dafiir benennt: Denn ich weiss, dass die Lakedaimonier
es frither vorzogen, unter méssigen Bedingungen zu Hause miteinander zu leben, statt als Harmosten in den Stiddten
umschmeichelt und so verdorben zu werden. Und ich weiss, dass sie frither fiirchteten, offenbar werden zu lassen,
dass sie Gold besassen. Jetzt aber gibt es welche, die sogar mit ihrem Besitz prahlen. Ferner weiss ich, dass frither
deswegen Fremde ausgewiesen wurden und es nicht erlaubt war, ausser Landes zu gehen, damit die Biirger nicht
von den Freden mit Leichtsinn erfiillt wurden. Jetzt sehe ich aber, wie die, welche die Erste zu sein schienen, sich
bemiihen, dass ihr Harmostenamt in der Fremde niemals zu Ende gehen solle. Und es gab eine Zeit, in der ihnen
daran lag, dass sie wiirdig seien gefiihrt zu werden; jetzt aber sind sie viel mehr damit beschéftigt, die Herrschaft zu
erlangen, als ihrer wiirdig zu sein “ (Xenophon, Staat der Lakedaimonier 14).

464



Schlusswort

Ich komme jetzt zu der Titelfrage dieser Arbeit zuriick um ein Fazit dieser Untersuchung zu ziehen:
was ist die hermeneutische Frage bei Herodot? Ich habe diese Frage in zwei Teilen gestellt: erstens,
wie kann man den Weg ebnen um an das Werk von Herodot zu kommen, es in seiner epistemischen
Struktur wahrzunehmen, in seinen sprachlichen Ausdrucksmoglichkeiten zu betrachten, und zwei-
tens: welches Ziel ergibt sich vorurteilsfrei aus dem Text, welche Fragen haben Herodot dazu be-

wegt, dieses Werk zu schreiben, was wollte Herodot tiberhaupt mit dieser Darstellung zeigen?

Erster Teil

Die erste Frage entspricht dem ersten Teil dieser Arbeit. Der erste Punkt, den ich hier behandelt
habe, war die Bedeutung des Begriffs Totopia bei Herodot. Das ist nicht nur wichtig, weil wir das
Werk so nennen, sondern weil sich ein groer Unterschied zwischen Herodots Begriff und unserem
zeigt. Das ist einer der wichtigen Punkten der sich aus dieser Arbeit herausgestellt hat: Herodot be-
nutzt Begriffe in seinem Werk, die im Laufe der letzten 25 Jahrhunderte eine Wandlung in ihrer Be-
deutung erfahren haben. Wenn wir diese Begriffe nach unseren MaBstdben zu verstehen suchen,
werden wird nur Herodots Werk an unsere Zeit anpassen, es aber nie in seinem urspriinglich
beabsichtigen Sinn begreifen konnen.

Die ausfiihrliche Beschreibung von Snell, die ich dargestellt habe, hat gezeigt, dass der Begriff

465



Totopio bei Herodot eine sehr eingeschriankte Bedeutung zeigt, und einer Art Erkundung entspricht.
Das Terminus iotopéw ist eine Téatigkeit, die mit dem Sehen zu tun hat. Aber nicht nur das Sehen ist
wichtig, sondern auch dariiber zu berichten. Wichtig ist auch, dass dieser Terminus typisch ionisch
war und fiir die Athener sogar ein Fremdwort war (Thukydides hat diesen Begriff z. B. nie benutzt).
Der von Anfang bestehende synchronische Unterschied wird sich diachronisch noch multiplizieren,
was zu einem totalen Missverstidndnis des urspriinglichen Begriffes Toropia fiihren wird. Urspriing-
lich entspringt das Wissen der Totopio. aus der Empirie; sie eine Tétigkeit, eine Forschung, aber
auch Gegenstand und Ergebnis dieser Forschung, das eine Art von Wissen produziert. Die nichste
Untersuchung, die ich unternommen habe war die eines Zitates, das fiir die Betrachtung von Hero-
dot als Historiker eine grosse Rolle gespielt hat: Herodotus, pater historiae aus De Legibus von
Cicero (1,5). Dieses Zitat ist als ein Lob und Anerkennung Ciceros fiir Herodot in die Geschichte
eingegangen und hat Herodot als ersten Vertreter dieser Gattung gesetzt. Ich habe den ganzen An-
fang von De Legibus untersucht, um den Sinn der Passage und nicht nur den Begrift pater historiae
zu erhellen. Cicero geht es um die Wahrheit, um die inhaltliche Wahrheit bei den Erzdhlungen. Es
wird ein Unterschied zwischen dem Wahrheitsgehalt der Dichtung, die auf Unterhaltung und der
Geschichtsschreibung, die auf Wahrheit zielt, thematisiert. Cicero bezieht sich zunédchst auf die
Schilderung des Aristoteles in dessen Poetik, besonders auf den Unterschied zwischen Dichtung
und Geschichtsschreibung (1451a-1451b). Jetzt erreicht man den Kern des Zitats, das im Original
lautet: ,,quamquam et apud Herodotum patrem historiae et apud Theopompum sunt innumerabilis
fabulae“®*. Die Einschriankung, die dieses ,,quamquam* bedeutet, macht es schwer das Zitat als Lob
zu verstehen. Cicero sagt, dass sogar bei dem bekannten Herodot (so bekannt, das man ihn als Vater
der Geschichte bezeichnen kann) und bei Theopomp, viele phantastischen Erzdhlungen zu finden
sind. Damit empuppt sich dieses Zitat als eine Kritik. Es ist schwer, dieses Zitat als Lob zu verste-

hen, wenn der gelobte selber sich nicht an die Regeln der Gattung hilt. Ich habe deswegen ge-

832 Cicero, De Legibus, 1,5, S. 16.

466



schlossen, dass das Epitheton ,,pater historiae “ nicht als Lob sondern als Beispiel von Cicero be-
nutzt wurde um die Schwierigkeit, die extreme Strenge der oben gestellten Unterscheidung einzu-
halten, (Dichtung-Geschichtsschreibung) hervorzuheben. Es zeigt sich hier schon bei Ciceros Zeit
eine Wandlung, eine Erweiterung des Begriffes Totopio, die logischerweise das Werk Herodots, da
frither entstanden, nicht erfiillen kann. Auf einer kleinen Skala entspricht diese Situation genau
unserer modernen Betrachtung von Herodots Werk. Er wird mit unseren Begriffen, Ideen, Theorien
und Methode betrachtet und ist von Anfang an deswegen verurteilt, missgedeutet zu werden. Das
Problem das Cicero darstellt, ist die Schwierigkeit, ein Geschichtswerk zu schreiben ohne litera-
rische Elemente zu benutzen, was der Voraussetzungen von Aristoteles Definition entspricht®*. Das
Zitat mochte diese Schwierigkeit herausstellen und weniger das Lob auf Herodot als Geschichts-
schreiber. Ohne Betrachtung des Kontextes hat sich diese lobende Aussage mit der Zeit etabliert,
deswegen habe ich sie griindlich untersucht um ihre wahre Bedeutung (fiir Cicero und fiir uns heut-
zutage) zu zeigen.

Da der Begriff iotopia im Laufe der Zeit eine starke Bedeutungswandlung durchlaufen hat, habe ich
die Geschichte als Gattung und ihre Bedeutung in unserer Zeit untersucht®*. Ich konnte feststellen,
dass die aristotelische Betrachtung (Opposition Dichtung - Geschichte) heute noch eine gro3e Rolle
spielt. Die moderne Geschichtswissenschaft versucht sich von der Dichtung zu separieren: Ranke
hilt es flir das Ziel der Geschichtsschreibung ,,bloss sagen, wie es eigentlich gewesen*“***. In der
gleichen Richtung duBlert sich Droysen, der die Geschichte als eine Betrachtung von Zeugnissen

und ihre Verarbeitung mit wissenschaftlichen Methoden sieht. Der Widerspruch in diesem System

833 In der Tat zeigt Cicero eine viel strengere Unterscheidung zwischen Dichtung und Geschichte als Aristoteles. Es ist
klar, dass er sie aus die Opposition Dichtung - Geschichte von Aristoteles entwickelt hat. Trotzdem stellt Aristoteles
Herodot als Beispiel fiir die Geschichtsschreibung vor. Cicero, in dem von mir untersuchten Zitat, polemisiert mit
dieser Entscheidung und zeigt mit Recht dass Herodot an der von Aristoteles gestellten Opposition sich nicht hélt.
Das zeigt die Schwierigkeit iiber einem Begriff zu urteilen, wenn dieser Begriff eine Wandlung in seiner Bedeutung
erlitten hat.

834Nach von Willamowitz-Moellendorff gilt der Begriff moderne Geschichtswissenschaft ab den Anfang des 19.
Jahrhundert.

835Ranke, L., Geschichte der romanischen und germanischen Volker von 1949 bis 1535, Leipzig, Berlin: 1824, VII.

467



aus dem 19. Jahrhundert ist, dass es nach Objektivitét sucht, aber mit subjektiven Mitteln (wie z. B.
die Divination bei Schleiermacher oder die psychologische Einfiihlung bei Dilthey). Trotzdem be-
hauptet so verstandene Geschichte eine Wissenschaft zu sein. Im 20. Jahrhundert zeigt sich eine
Wandlung aus der Sprachwissenschaft, die die Macht des Textes hervorhebt und auf die Utopie der
,Objektivitdt™ verzichtet. Der Text wird jetzt (sieche White's Stellungsnahme S. 38ff.) als ein Kon-
strukt betrachtet und der Historiker wird als ein Geschichtserzédhler geschildert, der aus einer unge-
ordnete Masse von Fakten eine plausible Geschichte zu machen versucht (siehe Collinwood. S. 39).
Das grof3e Problem dieser Methode ist ihre Unféhigkeit sich die Subjektivitat ihrer Arbeit bewusst
zu machen. Deswegen bin ich mit White einverstanden, der die Geschichte als eine Art Roman be-
trachtet und den Historiker als jemand, der durch die Kodierung des Materials, die Daten in vertrau-
ter Form (wie eine Plotstruktur) prasentiert: ,,Die historische Erzdhlung bildet nicht die Dinge ab,
auf die sie verweist; sie ruft die Bilder von Dingen, auf die sie verweist, ins Bewusstsein, in dersel-
ben Weise, wie es eine Metapher tut®>*. Obwohl White fiir eine Uberwindung der aristotelischen
Opposition pladiert, da ,,wir das Tatsdchliche nur erkennen, wenn wir es mit dem Vorstellbaren
kontrastieren oder vergleichen® ist die Betrachtung des Historikers heutzutage noch zu einem relativ
groflen Anteil von dem Positivismus des 19. Jahrhundert geprégt. Durch meine Analyse kann man
schliessen, dass die Geschichtsschreibung ein Prozess ist, wo der Autor nach seinen Kriterien etwas
zu erklidren und erzidhlen versucht. Diese Kriterien, was und besonders, wie er das, was er erzdhlen
wird, zu erkldren vermag ist von vielen (historischen, soziologischen, kulturellen) Faktoren abhén-
gig. Auf der anderen Seite zeigt sich auch bei dem Leser eine bestimmte Perspektive, mit der das
Erzéhlte betrachtet wird. Um diese Doppelproblematik im Hinsicht auf die geschichtliche Wahrheit
zu liberwinden, stellte ich die von Assman vorgeschlagene ,,konnektive Denkstruktur* (siche S. 47)
dar, welche die diskursive Ordnung eines Textes, dass die Anschauungen einzelner Individuen zu

einem Wir zusammenbindet, verkorpert. Wenn man einen historischen Text aus dieser Ordnung und

836White, H., Der historische Text als literarisches Kunstwerk, Bd. 64, S. 141.

468



nicht aus unserer Perspektive betrachten kann, wird eine richtige Deutung des Textes moglich.
Diese von Assmann vorgestellte Ordnung des Diskurses habe ich mit der Darstellung von &dhnlichen
Ideen von Foucault vertieft. Die Ansichten von Foucault zeigen sich als ein hilfreiches Instrument,
um fir die Eigenartigkeit des Textes eine Begriindung zu finden. Jeder Text besitzt eine bestimmte
Ordnung. Das Problem, Herodots Ordnung zu verstehen, hat mit der allgemeinen Problematik zu
tun: die Moglichkeit eine andere Ordnung als die unsere zu verstehen, was uns in Unruhe versetzt.
Foucault bringt als Beispiel eine Erzdhlung von Borges (siehe S.49) wo logische und phantastische
Elemente nacheinander dargestellt werden. Es zeigt sich als problematisch fiir den Betrachter, dass
eine Trennung zwischen den Bereichen (logisch — fantastisch) fehlt. Die Akzeptanz der Moglichkeit
anderer Diskursformen bedeutet den ersten Schritt um eine Relativierung unseres selbstzentrierten
Denkens zu erreichen. Man kann klar feststellen, dass Herodots Diskurs motiviert und determiniert
wird. Foucault spricht von historischem a priori, das eine bestimmte Art Gedanken, Philosophie
oder Wissenschaft nicht nur determiniert sondern liberhaupt erscheinen ldsst. Dazu noch: unsere
Diskurs ist auch motiviert und determiniert (nur unsere historischen a priori sind andere als bei
Herodot aber wir stellen sie nicht in Frage). Als Schluss dieser Betrachtungen ist klar, dass man mit
einer dezentralisierten Einstellung folgendes erreichen kann: statt Herodot als Historiker zu betrach-
ten, kann der Versuch unternommen werden, zu hinterfragen, warum Herodot sagt, was er sagt, und
besonders, wie er es sagt. Dieser Ansatz von Foucault ist eine grof3e Hilfe in Bezug auf die Einstel-
lung, mit der man Herodots Werk angehen kann. Er gibt uns die Moglichkeit, Herodot aus Herodot
zu verstehen und die Bedeutung seines Diskurses aus den epistemischen Aspekten seiner Zeit zu
betrachten und seine Andersartigkeit zu erkennen und daraus eine Deutung zu versuchen.

Nach der formalen Voruntersuchung dieser Elemente, habe ich mich dem zentralen Thema gewid-
met, das dieser Arbeit den Titel gibt, der Hermeneutik. Am Anfang dieses Kapitels habe ich die

Erkenntnistheorie Kants untersucht, welche die Basis fiir das wissenschaftlichen Denken des 19. Jh.

469



ist. Seine Unterscheidung zwischen ,,Erscheinung® und ,,Ding an sich®* zeigt, dass sogar unsere
Wahrnehmung nicht begreift, was ist, sondern nur, was und wie wir wahrnehmen konnen. Wir
konnen die Realitdt nicht erfassen wie sie ist, sondern nur, wie wir nach unseren Moglichkeiten sie
wahrnehmen konnen. Es zeigt sich sogar in der Wahrnehmung, als Vorstufe und Bedingung der
Moglichkeit des Verstehen, schon eine subjektive Einstellung des Betrachters, was schon als erste
Warnung auf dem Weg eines moglichen Verstehens gelten soll. Dieser Weg des Verstehens zeigt
sich bei Schleiermacher (Divination) oder bei Dilthey (psychologische Einfiihlung) stark von einer
subjektiven Einstellung abhéngig. Sogar bei einem Vertreter des Historismus wie Droysen, der eine
,Logik des Verstehens* darzustellen versucht zeigt sich in ihrem Schluss ihr starke interpreta-
torischer und subjektiver Charakter: ,,was wir dabei gewinnen, ist freilich nicht ein Bild des Ge-
schehens an sich, sondern unserer Auffassung und geistigen Verarbeitung davon“**’. Diese sichere
Stellung des Subjektes als Deuter wird von Nietzsche stark in Frage gestellt. Seine Kritik am Sub-
jektivismus (,,IJch denke*) habe ich in Bezug auf die verschiedenen Ubersetzungsvorschlige fiir den
ersten Satz des Werkes und dessen Vergleich zum ersten Fragment von Hekataios untersucht und
festgestellt dass Nietzsches Kritiken, die an Kants Subjektsidee gerichtet wurden, fiir die Wissen-
schaftler die sich mit Herodot beschiftigen (in diesem Fall die Ubersetzer) nicht an Giiltigkeit
verloren haben. Was Nietzsche stark in Frage stellt, ist die anscheinende Sicherheit der Werte, diese
unreflektierte und unhinterfragte Sicherheit, die er als Angst vor Unbekanntem erklart: ,,Mit dem
Unbekannten ist die Gefahr, die Unruhe, die Sorge gegeben — der erste Instinkt geht dahin, diese
peinlichen Zustinde wegzuschaffen. Erster Grundsatz: irgend eine Erkldrung ist besser als keine*“®*®,
Was ist ein Wort?, Was ist Wahrheit? Metaphern ,,die nach langem Gebrauche einem Volkes, cano-
nisch und verbindlich diinken‘®**. Nietzsche demaskiert die Fundamente, Grundwerte, die dem wis-

senschaftlichen Diskurs Inhalt geben. Er erklédrt wie determiniert und motiviert unsere Begriffe sind.

837 Droysen, J. G., Historik, S. 116.
838 Nietzsche, F., Qétzen-Démmerung, S. 93.
839 Nietzsche, F., Uber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, S. 880-881.

470



Sie sind nicht ,,von Natur aus* giiltig. Diese Betrachtung des Denkens sollte eine Anregung fiir je-
den Wissenschaftler sein, sich aus der Gemiitlichkeit der Tradition zu entfernen, jeden Begriff,
Werte und Ideen zu hinterfragen, jede Perspektive zu reflektieren um eine schopferische, freie
Leistung schaffen zu kénnen.

Eine andere Ebene der Suche nach einer Moglichkeit des Verstehens zeigt Heidegger in seiner onto-
logischen Arbeit. Hier wird das Verstehen immanent, konstitutiv als Grundmodus des Daseins be-
trachtet. Das epistemische Verstehen gilt als eine Reflexion des Verstehens, als Entwerfen des
Verstehens, um die eigenen Mdoglichkeiten auszubilden. Heidegger verlangt ,,die eigene hermeneu-
tische Situation durchsichtig zu machen, damit sich das Fremde oder Andersartige des Textes aller-
erst zur Geltung bringen kann“**. Das Problem, dass Heidegger pointiert, ist, das Sichselbstver-
fehlen des Daseins, das heif3t, das Verfallen des Daseins in das ,,Man“. Das bedeutet den Verlust des
eigenen Verstehens, seine Ubertragung in den Mainstream des Denkens, was n. m. E. dem Zustand
grofBer Teil der heutigen Forschung entspricht. Statt selber sich das eigene Verstehen zu verarbeiten,
zu reflektieren, nimmt man das, was man fiir allgemein giiltig und das, was man fiir richtig und
akkurat hilt, als Basis des Verstehens. Diese Betrachtung von Heidegger halte ich fiir besonders
wichtig, weil sie zum Ursprung der Problematik des Verstehens geht und dazu einen Weg aus die-
sem Selbstverlust vorschlagt. Diesen Weg nennt Heideger ,,Destruktion* und das bedeutet die Ab-
kehr von der Tradition und vom Idee einer absoluten Wahrheit.

Gadamer seinerseits sieht das Verstehen als einen dialektischen Kontrapunkt zwischen den Vorur-
teilen, das heiflt, den Kenntnissen die man zur hermeneutischen Situation mitbringt, und dem
Zeitabstand zu dem Text, dem Horizont des Verstehens und den historisch gebundenen Sinn-
Entwiirfen, was Gadamer Wirkungsgeschichte nennt. Dieses Gespréich, diese Auseinandersetzung
mit einem Text, der aus einer anderen Realitdt stammt, und dem, was im Laufe der Geschichte an

Bedeutung gewonnen hat und meinem eigenen selbstbewussten Verstehen entspricht, kann zu einer

840 Grondin, J., Einfiihrung in die philosophische Hermeneutik, S. 139.

471



hermeneutischen Deutung des Textes flihren. Diese Analyse erweist ein anderes Problem: den
hermeneutischen Zirkel. Kénnen wir nur verstehen, was wir verstehen konnen? Ist diese Zirkularitit
nicht iiberwindbar? Ich habe in der Arbeit unterschiedlichen Betrachtungen zur diesem Problem
dargestellt. Die klassische Betrachtung des Zirkels (Ast, Schleiermacher) versucht einen Weg aus
dem selben zu finden und hebt die Schwierigkeit des Verstehens hervor. Heidegger und Gadamer
finden in der Zirkularitdt die Struktur des Verstehens und schlagen also keine Weg aus dem Zirkel
vor. Fiir Heideger kommt nur auf Grund des Verstehens die Auslegung zum Verstehen. Sie bedeutet
fiir Heidegger ,,die Ausarbeitung der im Verstehen entworfenen Moglichkeiten“®*'. Gadamer refor-
muliert die Struktur des hermeneutischen Zirkels aus einer Konfrontation verschiedener Vorver-
standnisse und wird damit zum allgemeinen Verstehensmodell gehoben.. Der Zirkel ,,beschreibt das
Verstehen als das Ineinanderspiel der Bewegung der Uberlieferung und der Bewegung der Interpre-
ten***?. Bei Heidegger und Gadamer zeigt sich eine dynamische Erklirung des Verstdndnisprozes-
ses. Der Zirkel ist in stindiger Bewegung wie das Leben selbst. Als Schluss dieses Abschnittes kann
man eine Entwicklung in der Hermeneutik feststellen, die aus der subjektiven Betrachtung der Welt
zu einem sich-in-der-Welt-Verstehen zielt. Verstehen wird nicht mehr teleologisch verstanden. Man
sollte, in der Sprache von Aristoteles das Verstehen und die Hermeneutik insbesonders als eine
rpocic betrachten, einen Prozess der Interaktion von innerem und dusserem Wissen. Wichtig ist eine
Bewusstmachung der unterschiedlichen Bedeutung dieser zwei Arten von Wissen. Tendiert man zu
sehr dazu, das eigene Wissen in das Werk zu projizieren oder, auf der anderen Seite, zieht man nur
die duBleren Elemente in Betracht (z. B. Die Wirkungsgeschichte), dann wird das Resultat eine ver-
fehlte Ausdeutung der Werkes sein.

Nach dieser theoretischen Beschreibung habe ich eine Darstellung der unterschiedlichen Betrach-

tungen der Forschung liber Herodot vorgestellt. Die Idee dahinter war, das breite Spektrum von Ein-

841 Heideger, M., Sein und Zeit, S. 148.
842Gadamer, H. G., Wahrheit und Methode, S. 298.

472



stellungen zu zeigen, wie das Werk interpretiert wird. Dazu kann man in den verschiedenen Inter-
pretationen die von mir untersuchte Problematik des Verstehens klar beobachten. Es ist nicht der
Sinn der Betrachtung, allgemein diese Arbeiten zu kritisieren, sondern die Problematik der Deutung
hervorzuheben. Ganz deutlich zeigt sich diese Problematik im Werk von Fehling (sieche Seite 111-
114) und von Pritchett, der die Thesen von Fehling zu widerlegen versucht (S. 115-120). Diese Aus-
einandersetzung ist beispielhaft in Bezug auf die Art, wie man einen Text falsch deuten kann.
Fehling versucht, indem er viele Stellungnahmen Herodots widerlegt, seine These zu beweisen,
dass Herodot alles erfunden habe, was er geschrieben hat. Er beurteilt Herodot mit seinen eigenen
Vorurteilen. Er untersucht die Wahrhaftigkeit Herodots nach seinen wissenschaftlichen Kriterien. Er
verfehlt es, Herodot in seiner Andersartigkeit zu betrachten. Seine Untersuchung hat eine innere lo-
gische Struktur, die der Wissenschaft seiner Zeit entspricht, nicht aber der Logik des Zeitalters von
Herodot. Das halte ich fiir ein Grundfehler, der sich bei vielen Forschern zeigt, die aber bei Fehling
strukturell in einer GroBe erscheint, wie sie beispielhaft fiir eine verfehlte Interpretation ist. Auf der
anderen Seite steht die Arbeit von Prichett: warum verfehlt auch sie die Méglichkeit einer richtigen
Ausdeutung, wenn diese Arbeit die Thesen von Fehling eine nach dem andern zu demontieren ver-
mag? Weil Prichett ,,nur* wissenschaftlich denkt und handelt. Indem er alle Thesen von Fehling wi-
derlegt, verfehlt er es, den Grundfehler an Fehlings Konzept zu begreifen und dadurch schafft er
eine Legitimation seines Werkes. Es geht mir nicht darum, die Fehler von Fehling zu korrigieren,
sondern seine verfehlte Einstellung ins Licht zu stellen. Diese beiden Werken dienen mir als Bei-
spiel einer Forschungsmethodologie, die an dem Werk vorbei geht, oder besser gesagt, nicht an das
Werk kommen kann weil sie es nur aus einer bestimmten Perspektive betrachten kann.

Das letzte Thema, das ich in diesem Abschnitt bearbeitet habe, betrifft die Schwierigkeit der Uber-
setzung, die auch denselben Pramissen und Einschrankungen wie die des Verstehens unterliegt. Das

habe ich an dem letzten Teil des Prooimions o1’ #jv aitinv éroléunoav éilnoior untersucht. Dabei

473



habe ich die Bedeutung des Begriffes aizio in verschiedenen Lexika gegeniibergestellt. Es zeigt sich
eine unterschiedliche Bewertung dieses Begriffes, entweder in Richtung ,,Ursache* oder ,,Schuld®.
Damit habe ich bewiesen, wie wichtig die Rolle des Ubersetzers fiir ein richtiges Verstehen des Tex-
tes sein kann (es macht einen riesigen Unterschied, ob die Ursache des Konfliktes oder wer an dem
Konflikt schuldig sei, als Grund fiir die Erkundung steht) und welche Rolle fiir die Deutung des
Werks die Wahl des Wortes bei der Ubersetzung spielen kann.

Nach dieser allgemeinen Betrachtung der Schwierigkeiten der Anndherung an den Text, der Proble-
matik des Verstehens und der Gefahr einer verfehlten Deutung des Werkes habe ich am Ende des
ersten Teiles der Arbeit mein eigenen Vorschlag zur Vorgehensweise bei der Interpretation gegeben:
die selbstbewusste Reflexivitdt, die sich auf zwei Ebenen zeigt. Die erste Reflexivitit zeigt sich auf
der Seite des Lesers. Als Leser betrachtet man den Text als ,,wir selbst, das heif3t, aus unserer Pers-
pektive. Dieses ,,wir selbst” bedeutet jemand, der mit einer bestimmten Wahrnehmung, Verstehen,
Vorurteilen und Weltanschauung einen Text betrachtet. Wir konnen nicht authéren ,,wir selbst* zu
sein, das heifit, man wird immer den Text aus der eigenen Perspektive betrachten. Wofiir ich pladie-
re, ist, sich diese Situierheit bewusst zu machen, weil unsere Art die Welt zu verstehen meistens an-
ders ist als die des Textes. Ich habe die Problematik der Betrachtung der anderen aus der eigenen
Weltanschauung an dem Beispiel der Tragddie von Aischylos ,,Die Perser vorgefiihrt. Die reflexi-
ve Bewusstmachung der eigenen Anschauung erlaubt die Offenheit in der Betrachtung des Werkes,
weil sie dem Leser ermdglicht, seine zentrale Position des Betrachters zu verlassen (oder zu
verschieben, indem man ein Schritt zur Seite macht) und dadurch andere Betrachtungen, andere
Ordnungen in ihrer Eigenartigkeit wahrnehmen zu kénnen. Die zweite Reflexivitit zeigt sich in der
Betrachtung des Werkes. Ich habe diesen Bereich in zwei Ebenen unterteilt: die Ebene des Textes
und die Ebene des Diskurses. Der Text soll als ein Konstrukt wahrgenommen werden. Das Werk

von Herodot ist fiir mich ein Schwellentext, der mit vielen Stilmitteln (mythologischen, durch

474



Exkurse, durch erfundene Geschichten oder phantastische Erzdhlungen) erzéhlt. Als Beispiel dient
das Treffen zwischen Kroisos und Solon (I, 26-33). Statt die historischen Quellen des Treffens zu
suchen, sollte man die Bedeutung untersuchen, die dieses Treffen fiir das Werk hat. Wenn man sich
zu sehr auf das, was erzédhlt wird konzentriert, 1auft man Gefahr schnelle Urteilen zu produzieren.
Wenn man sich stattdessen mehr auf das wie richten kann, wie Herodot seine Geschichte prasen-
tiert, welche Beziehungen er zwischen den Volkern konstatiert und wie er das Handeln und Leben
der Menschen darstellt, dann kann man die dem Text immanente Wahrheit erscheinen lassen, ohne
sie nach bestimmten wissenschaftlichen Regeln interpretieren zu miissen.

Die Reflexivitit auf der Ebenen des Diskurses untersucht die Bedingung der Méglichkeiten solchen
Diskurses. Welche Faktoren haben diesen Diskurs ermoglicht? Wie ist er entstanden? Dann wird die
Struktur des Textes hinterfragt. Welche Bedeutung hat die Wahl der Prosa als Sprachform fiir die
Verfassung des Werkes? Ist es eine bewusste Unterscheidung von den Vorgingern? Ich habe ein
Element gefunden und untersucht, das die Eigenartigkeit von Herodots Diskurs préigt: airia. Ich
behaupte dass die Frage nach der aizioa Einheit und Ziel des Werkes bezeichnet. Im 1,5 bricht
Herodot mit der Vergangenheit, mit der epischen Erklirung der Welt durch die Musen, und
behauptet selber iiber den ersten Mann zu berichten, der die Feindseligkeiten gegen die Hellenen
begann. Es ist nicht wichtig festzustellen, ob die Nachricht stimmt oder nicht, wichtig ist der Wille,
mit den eigenen Mitteln nach einer Begriindung, unabhéngig von der Tradition, selber zu streben.
Die Suche nach der airia (Schuld/Ursache) des Konfliktes erlaubt Herodot, verschiedene Volker
und Realititen zu prasentieren. Der Diskurs des Werkes ist durch bestimmte historische a priori
(Entstehung und Eigenschaften der Sprache, Kontakt der Ionier mit fremden Kulturen, Beschéf-
tigung mit der eigenen Vergangenheit, usw.) determiniert. Sich das bewusst zu machen, anstatt den
Text an den Leser anpassen zu wollen, die eigene Logik des Text- Diskurses wahrzunehmen, erlaubt

eine Eroffnung des Textes mit seiner Vielfalt an Bedeutungen.

475



Mit meinem methodologischen Vorschlag der selbstbewussten Reflexivitédt schliesse ich den ersten
Teil der Arbeit, der das Ziel hatte, alle moglichen Hindernisse abzubauen, um das Werk Herodots in
seiner Einzigartigkeit betrachten zu konnen, was ich in dem zweiten Teil der Arbeit unternommen

habe.

Zweiter Teil

Herodots Werk wird von der Forschung als das erste Geschichtswerk (z.B bei Pohlenz: "Herodot,
der erste Geschichtsschreiber des Abendlandes") gelesen. Die Schwierigkeit dieser Betrachtung ha-
be ich grundsdtzlich thematisiert. Herodot Einzigartigkeit zeigt sich in der Art, wie er mit den E-
reignissen der Vergangenheit umgeht, sie betrachtet, untersucht, sammelt und dem Leser présen-
tiert. Was das Werk zu etwas ganz Besonderen macht ist die Tatsache, dass es sich um das erste er-
haltene Prosawerk der hellenischen Literatur handelt. Zwei Fragen haben diese Untersuchung gelei-
tet: warum iotopia? Warum Prosa?. Um diese Fragen zu beantworten, habe ich die Entstehung der
Schriftlichkeit bei den Hellenen sowie ihre literarische Entwicklung bis Herodots Zeit ausfiihrlich
untersucht. Das Alphabet ist zwischen dem 10. und 8. Jh. als Produkt des Kontaktes zwischen

Hellenen und Phonikern entstanden®*?

. Das entspricht einer ersten Besonderheit: Der Kontakt mit
fremden Kulturen, der von Anfang an das hellenische Leben geprigt hat. Zudem das Alphabet
wurde nicht einfach iibernommen sondern transformiert: Die semitische Schrift notiert im wesent-

lichen nur die Konsonanten, an ihnen aber besitzt sie einen Reichtum, der in anderen Sprachen

keinen Gebrauch finden. Bei der Adaption haben die Hellenen einige Buchstaben, die sie in ihrer

843 Nach Latacz 1990, S. 231, erfolgte diese Anpassung in einem kommerziellen Zusammenhang.

476



Sprache nicht brauchten, zu Vokalzeichen umfunktioniert. Das ist die zweite Besonderheit: das
Modifizieren und Veredeln des Ubernommenen. Die dritte Besonderheit zeigt sich in der wich-
tigsten Eigenschaft der Sprache: in der Abstraktion. Dazu kommentiert Assmann: ,,Ein Schriftsys-
tem, das gesprochene Sprache in Atome (Konsonanten und Vokale) zergliedert, und damit in Be-
standteile, die unterhalb der Artikulationseinheiten der gesprochenen Sprache liegen, ein solches
System vermag mit duBerster Geschmeidigkeit beliebige Lautfolgen zu transkribieren“***. Damit
zeigt sich das Alphabet als ein Mittel, die Welt abstrakt in Bedeutung zu fassen. Dieses Alphabet
unterscheidet sich grundsitzlich von anderen Schriftsystemen (wie Hieroglyphen) weil diese sich
direkt auf die Welt und mit ihrer Zeichenfunktion sowohl auf die phonetische als auch die seman-
tische Ebene der Sprache beziehen. Deshalb ist ein solches System wesentlicher schwieriger zu
handhaben als die griechische Alphabetschrift und bleibt in den Hénden der Spezialisten. In Agyp-
ten wird es als Gottesgeschenk begriffen und ihr Gebrauch fiir eine religidse Schicht eingeschrinkt.
Die orientalischen Schriften (wie z. B. Mesopotamien) sind in erster Linie ein Instrument organi-
sierender Wirklichkeitsbewaltigung und herrschaftlicher Repriasentation. Hier wird das Schreiben
auf eine Schicht der Biirokratie (z. B. als Schreiber Beamte) beschriankt. Hier zeigt sich die vierte
Besonderheit des hellenischen Alphabetes: die allgemeine Zuginglichkeit der Schrift was zu einer
Demokratisierung der Schriftsprache fiihrt. Man kann sie als Freiraum bezeichnen, ,,der weder von
der Weisung-gebenden Stimme eines Herrschers noch eines Gottes besetzt ist. Dieses Macht-
Vakuum hat das Eindringen von Oralitdt in die griechische Schriftkultur begiinstigt***. Dieses
Macht-Vakuum zeigt sich als die Vorbedingung fiir die Méoglichkeit der AuBerung des eigenen
Selbst. Dieses Selbst zeigt sich zuerst in miindlichen Erzdhlungen, die spéter die Schrift zu fixieren,
zu erhalten, zu tradieren hilft. Dieses Bewahren oder ,,sich Erinnern* zeigt sich als grundsétzliches

Element der ersten literarischen Erscheinung der griechischen Literatur: der epischen Erzéhlung.

844 Asmann, A. und Jan, Einleitung, in: Havelock, Eric, Schriftlichkeit, S. 6 ( Kapitel 2.1, S. 135 ff. in dieser Arbeit).
845 Assman, J., Das kulturelle Gedichtnis, S. 268-269.

477



Ich habe eine ausfiihrliche Untersuchung iiber die Werke Homers und Hesiods unternommen (siche
S. 139 ff.). Wichtig in Bezug auf Herodot ist die Art, wie sich diese Autoren ihr Wissen aneignen:
Ihre Werke beginnen mit einem Appell an die Musen. Die Autoren empfangen ihr Wissen von der
Muse. Sie gilt als Garant der Wahrheit des Erzdhlens. Der Autor hat eine passive Stellung und ist
nur als Medium, diese Botschaft zu empfangen und mitzuteilen. Bei Hesiod zeigen die Musen sogar
einen Wahrheitsanspruch, wodurch die von der Dichtung verbreiteten Liigen (und er meint damit
Homer) korrigiert werden. Die andere wichtige Eigenschaft der epischen Erzdhlung ist, dass sie in
gebundener Sprache gedichtet ist. Hier habe ich meine Diskrepanz mit Havelock erklért, der die
Poesie als eine Art Hilfsmittel beschreibt, um eine Botschaft besser zu {ibermitteln. Ich hingegen
empfinde die Dichtung als eine bewusste Form des Diskurses. Erstens wird damit die Andersheit
des Erzihlten (die Geschichten der Zeit der Heroen) durch diese nicht alltdglichen Sprachform deut-
lich hervorgehoben. Zweitens erweist die Darstellung in gebundener Sprache das Werk als ein
Kunstwerk, nicht als Bericht. Das woriiber erzdhlt wird, wird durch die Art, wie es dargestellt wird,
als etwas Besonderes, etwas Neues entwickelt: ein Kunstwerk®*.

Die erste Erscheinung der Prosa finden sich in Situationen des alltdglichen Leben (wie z.B. die
Notizen aus Logbiichern bei Entdeckungsfahrten). Die ersten Erzéhlungen in Prosa waren kleine
Genealogien oder Ubertragungen von Sagen. Durch den Kontakt mit anderen Vélker und Kulturen
zeigt sich bei den Hellenen ein neuer Weg des Denkens, betreffend neue Reflexionen {iber das
Selbst, die eigene Herkunft und die eigene Geschichte. Die Prosa zeigt sich hier nicht wie bei der
Epik als Kunstwerk, sondern als Werk, das heil3t als ein sachlicher Weg des sich-erinnern, des Er-
kundens (was der urspriinglichen Bedeutung von igropia entspricht). Es zeigt sich hier, dass es die
,historischen a priori sind, die eine bestimmte Form des Diskurses ermoglichen. Man kann schlies-

sen, dass jede Form der AuBerung einen sozialen Ort hat, an dem sie normalerweise vorgetragen

846 Die Dichtersprache ist eine Metasprache, eine kiinstliche Struktur, die der Bemiihung um eine Asthetisierung der
Sprache entspricht.

478



wird.

In Ionien zeigt sich der lambus (ein Versmal, das der alltdglichen Sprache dhnlich ist) als Mittel-
glied zwischen der traditionellen Dichtung (Hexameter) und der Prosa. Seit dem VI. Jh. hat man
schon begonnen Prosa in literarischer Absicht zu schreiben (Logographen). Was diese Gruppe kenn-
zeichnet, ist eine neue Beziehung zur Sage: es wird eine sachliche Behandlung des Geschichtsstoffs
getiibt, und wenn poetische Elemente zugelassen werden, dann nur Mérchen oder Novellenstil, der
heroischen Schwung ausschlief3t (siche S. 164 ff.).

Als Vorgénger Herodots gilt Hekataios von Milet. Er zeigt eine Entwicklung gegeniiber allen seinen
Vorgingern. Er unternimmt selber die Erkundung durch Reisen und eigene Beobachtungen. In sei-
nem Werk I evealoyior kommt er zu einem Bruch mit der Vergangenheit, indem er nicht sein Wissen
von gottlicher Hilfe abhidngig macht, sondern selber einen Wahrheitsanspruch fiir das, was er sagt,
aufstellt: ,,Dieses schreibe ich, wie es mir wahr zu sein scheint. Denn der Hellenen Reden sind viele
und lacherliche, wie sie sich darstellen“®”’. Diese Einstellung Hekataios bedeutet auf einer diskur-
siven und literarischen Ebene einen Meilenstein, wo der Autor selbst als Kritikinstanz erscheint. Er
nimmt eine aktive Rolle in der Verarbeitung der Informationen an. Hier sind es nicht mehr die Mu-
sen, die den Wahrheitsanspruch des Textes garantieren, sondern der Autor selbst, der als Richter
zwischen wahren und liignerischen Erzdhlungen unterscheidet. Ich habe dieses Interesse an der
iotopia. mit der Entstehung der Sprache verbunden und ihre Entwicklung aus der Kunst der epi-
schen Erzdhlung zu der Prosa des alltidglichen Lebens beschrieben. Jetzt kann man aus diesem his-
torischen a priori das Werk von Herodot als Produkt dieses Substrats wahrnehmen, um eine Herodot
angemessene Deutung finden zu konnen. Es gibt in der Forschung zwei Hauptgruppen, die eine
unterschiedliche Einstellung zum Werk Herodots zeigen: die Analytiker (darunter Jacoby, Momi-
gliano, von Fritz oder Powell), die behaupten, Herodot habe als Reisender seine schriftliche Téatig-

keiten angefangen und sei spater zum Historiker geworden, und die Unitarier (darunter Regenbo-

847 Jacoby, F., F Gr Hist.1, Frg. 1.

479



gen, Pohlenz, Egerman, Immerwahr, Schadewaldt) die behaupten, Herodot habe von Anfang an
historisch gedacht und gehandelt. Ich rechne mich zu der Gruppe der Unitarier, wiirde aber den
Begriff Historia, wie sie ihn verstanden haben in Frage stellen (er entspricht nicht dem Begriff, den
Herodot als ioropia benutzt, wie ich am Anfang der Arbeit schon erklirt habe).

Herodot zeigt im Prooimion seines Werkes, welche Ziele er damit anstrebt. Erster wichtiger Ein-
druck: der Name des Autors steht im genitivus possesivus. Das entspricht einem Bruch mit der Tra-
dition und zeigt, dass es Herodot grundsitzlich um die Darstellung der Erkundung (ioroping
amooeic) statt um die Hervorhebung seines Names als Verfasser des Werkes®® geht. Der nichste
Bruch mit der Tradition zeigt sich bei Inhalt und Rahmen der Erzdhlung: Herodot wird von ,,Men-
schenwerk® erzdhlen (7o yevoueva é¢ avlpawnwv). Herodot markiert damit eine Abgrenzung zur
Mythologie und Genealogie, was eine Erneuerung des Diskurses bedeutet. Das Ziel des Erzédhlens
ist, dass sein Gegenstand mit der Zeit nicht in Vergessenheit gerdt. Die Zeit bedeutet bei Herodot
Veranderung. Sie wird als Ordnung beschrieben, in der der Prozess des Werdens und Vergehens
geschieht (was spéter in [,5 wieder angemerkt wird). Dieses ,,hier” und ,,jetzt* des Erzdhlens zeigen
eine Verbindung zum vorsokratischen Philosophen Anaximander aus Milet und ldsst die Methodo-
logie, die Herodot fiir die Darstellung seiner Erkundung benutzt erkennen. Es geht ihm darum, die
Leistungen (épya ueyala) der Hellenen und der Barbaren darzustellen, was er im Laufe des Werkes
in der Form von Exkursen macht, besonders jedes Mal, wenn ein Volk préasentiert wird (siche z. B.
den Exkurs iiber Agypten im Buch II). Herodot zeigt in seinem Prooimion eine vom Allgemeinen
zum Speziellen aufsteigende Gedankenreihe. Dazu Pagel: ,,Zu unterst steht der Gedanke, 'was von
Menschen geschehen ist', darzulegen: dieses 'Geschehen' wird spezialisiert als 'groBBe bewunde-
rungswiirdige Leistungen', der Begriff "Menschen' wird zerlegt in 'Griechen und Barbaren'®®. Jetzt

folgt die letzte Spezialisierung und der Begriff, worauf das ganze Prooimion zielt, die durch die

848 Im Gegensatz zu seinem Vorgénger Hekataios und seinem Nachfolger Thukydides.
849 Pagel, K. A., Die Bedeutung des aitiologischen Momentes fiir Herodots Geschichtsschreibung, S. 5.

480



Wendung ,,unter anderem® oder ,,besonders dies* (za e dila xai) eingeleitet wird: o1’ 7jv aitinv
émoréunoay dlinioior. Alles Andere, was vorher im Prooimion als Inhalt gezeigt wurde, richtet sich
auf die Ursache/Schuld oder allgemein gesagt, auf die Entstehung der Feindschaft zwischen
Hellenen und Barbaren (was in der Tat der ganzen damaligen Menschheit entsprach). Die Suche
nach dieser aitia entspricht dem Ziel des Werkes.

Wenn man meine Arbeit mit mathematischen Zeichen darstellen wiirde, wiirde ich folgendes
Zeichen wiéhlen: "> <" (vom Allgemeinen zum Speziellen und zuriick). Ich habe am Anfang der
Arbeit aus verschiedenen Bereichen der Wissenschaft unterschiedliche Elementen untersucht, um
ein gerechtfertigtes Verstdndnis des Werkes zu erreichen. Diese Allgemeinheit hat sich langsam spe-
zifiziert, indem ich zur Untersuchung der Bedingungen der Moglichkeiten der Erscheinung eines
Werkes, wie das von Herodot fortgeschritten bin. Dann habe ich das Prooimion des Werkes von
Herodot untersucht und bin beim Begriff aitia zum Zenith der Spezialisierung, zum zentralen
Punkt, zum atomaren Zentrum gekommen, aus dem das ganze Werk und der Rest meiner Arbeit
entwickelt wird.

Nach dem Prooimion stellt Herodot den Stand der Wissenschaft seiner Zeit dar, das heif3t, die ver-
schiedenen Erzdhlungen oder Legenden iiber den Ursprung der Feindschaften zwischen Hellenen
und Barbaren. Dann in I,5 kommt Herodot zu einem radikalen Bruch mit der Vergangenheit
beziiglich der Suche nach der Wahrheit (ich habe schon erwéhnt, dass bis jetzt die Autoren eine
passive Einstellung beziiglich der Wahrhaftigkeit des Erzéhltes gezeigt haben, die von der Musen
gewihrleistet wurde). Dann sagt Herodot: ,,Ich selber will nicht entscheiden, ob es so oder anders
gewesen ist. Aber ich werde den Mann nennen, von dem ich sicher weiss, dass er die Feindselig-
keiten gegen die Griechen begann®. Hier ist der Autor (éyw o¢) im Zentrum der Erzéhlung als
Richter (iotwp) der selber entscheidet, welcher Erzédhlung er Glauben schenken kann. Der Unter-

schied zu Hekataios ist, dass es nicht die eigene Meinung ist, was die Entscheidung begriindet,

481



sondern das Wissen ist. Dieses Wissen ist dem Autor nicht inhdrent, sondern ist das Produkt des sich
Erkundigen und entspricht der Entstehung einer neuen Art der Untersuchung der Menschentaten,
die spiter als Historie bezeichnet wird*°. Dazu bringt Herodot eine Bemerkung iiber die Zeit: durch
sie andert sich alles. Wer klein war, wird grof3, wer méchtig ist, wird unbedeutend. Dazu Herodot:
»ich weiss, menschliche Gréfe hat keineswegs Bestand* (I, 5, 4). Dieser Gedanke wird spéter eine
der Hauptthesen von Solon beziiglich des Gliicks sein. Alle Menschen unterliegen einem stindigen
Wandel. Was er im Laufe des Werkes explizit erkldren wird, ist dass der Wunsch sich im Gliick ein-
zunisten, sich unangreifbar zu machen, ein Irrtum mit fatalen Konsequenzen ist. Sich iiber diese
Grenzen zu setzen, oder anders gesagt, im Gliick stehen bleiben zu wollen, bedeutet eine Ubertre-
tung, die als ¥fpi¢c bezeichnet wird, die wegen eines ,,zu viel des Wollens* als Keim fiir alle Kon-
flikte und Kriege gilt. Herodot untersucht diese Problematik an dem lydischen Koénig Kroisos und
an der Linie der persischen Konige (Kyros, Kambyses Dareios und Xerxes), die ich in dieser Arbeit
intensiv untersucht habe (sieche S. 234 ff.) In diesem Schlusswort werde ich den ersten und letzten
Fall besprechen, weil sie einen exemplarischen Wert fiir die ganze Untersuchung tragen.

Kroisos, der erste Barbarenkonig der gegen die Hellenen Krieg gefiihrt hat, zeigt einen Mensch, der
durch sein allzu groBles Streben nach Macht, Reichtum und Ruhm alles verliert, dafiir bestraft, in
extremis gerettet wird und endlich sein Leben als Berater von Kyros und Kambyses endet.

Der ganze Logos wird vom Treffen zwischen Solon und Kroisos geprégt, das als erste Gegeniiber-
stellung westlicher und 6stlicher Kultur dient. Im Gespriach zeigen sich zwei unterschiedliche An-
sichten iiber das Gliick (eddaruovia): Kroisos verbindet Gliick mit seinen statischen eigenen Eigen-
schaften (Reichtum und Macht). Solon sieht das Gliick als einen Prozess (das gute Leben, das gute

Handeln und einen ehrenvollen Tod). Das Gliick in diesem Fall betriftt nicht nur die eigene Person,

850 In der Tat zeigt sich ein grundsétzlicher Unterschied zu seinem Vorgédnger Hekataios, der selber (éyw d¢) entschied,
seiner Meinung nach, was wahr war, wie zum Nachfolger Thukydides, der als Ziel seines Werkes die Suche nach der
Wahrheit ({jtyoig tijc dAnbeiag 1, 20) anstrebt. Die Suche nach der Wahrheit (ob es so oder anders gewesen ist) als
ausdriickliches Ziel seiner Historien kommt bei Herodot nicht vor.

482



sondern seine Familie und auch die ganze Polis, was das Gliick als ein soziologisches, ein allge-
meines Phdnomen darstellt. Das menschliche Gliick ist eine, der Zeit und damit dem Wandel unter-
worfene Erscheinung, was das Gliick als ooupopn, Zufall, bezeichnet und daher sollte man es
nehmen ,,wie es gerade kommt®. Demgegentiber zeigt sich Kroisos Haltung (zlodtog = ebdaiuovio)
als Keim seiner 0fpig. Er empfindet das Gliick als etwas, das man besitzen kann, gegeniiber Solon,
der das Gliick als einen Prozess bezeichnet, als einen Zustand, den man erreichen kann. Die §fpic
an Kroisos Gliicksidee ist, dass er glaubt, dass materieller Besitz Gliick bringen kann. Reichtum und
Macht kénnen Gliick bringen, deswegen sein iibertriebenen Wunsch, sein Drang mehr zu besitzen,
zu erobern, zu unterdriicken. Ein Zeichen dieser durch die ¢fpi¢c gepriagten Einstellung ist die Un-
moglichkeit einen Rat annehmen zu konnen. Herodot bringt oft im Werk die Figur des Warners, der
immer die verniinftige Haltung vertritt und nimmer gehort wird (siehe Rat des Sandanis I, 71). We-
gen dieses ,,zu viel des Wollens* verliert Kroisos seinen Sohn (siehe Adrastos Episode I, 35 ff.),
sein Reich, wird von Kyros besiegt und in extremis durch ein Wunder von Apoll gerettet (hier zeigt
sich noch eine starke Einwirkung der Goétter, die im Laufe des Werkes an Bedeutung verlieren
wird). Kroisos versucht seine Schuld auf ein Orakel abzuwilzen (,,wenn Du gegen die Perser ziehst,
wirst Du ein grofles Reich zerstoren® I, 53, 3). Die Pythia aber erklart (I, 91): "Selbst ein Gott kann
dem bestimmten Schicksal nicht entgehen". Nach Herodot wurde Kroisos durch ein von den Moiren
gestelltes Schicksalsurteil bestraft (wegen des Frevels seines Vorfahren). Aullerdem ist er schuldig,
das Orakel falsch interpretiert zu haben. Hier zeigt Herodot die von mir oft erwdhnte doppelte
Urteilsebene: die gottliche und die menschliche. Trotz gottlicher Einwirkung ist es letztendlich der
Mensch mit seinen Entscheidungen, der sein Schicksal in die eine oder andere Richtung zielen
kann.

In seiner spéteren Berufung als Berater (zuerst von Kyros und dann von Kambyses) findet Kroisos

wieder sein Gleichgewicht und sein Ende wird von Herodot nicht erzéhlt. Als Fazit seines Lebens

483



zeigt Herodot, dass die §fpi¢ kein unausweichlicher Zustand ist. Ob Kroisos ein gliicklicher Mann
war, werden wir nicht wissen. Was man hingegen aus Herodots Werk lernen kann ist, dass man,
wenn man die eigenen Fehler beseitigen kann, aus einer dppic-beladenen Existenz sich befreien
kann, was Kroisos gemacht hat.

Der Exkurs iiber das Schicksal des hellenischen Tyrannen Polykrates aus Samos dient als Beweis,
dass nicht nur die Barbaren in die §fpic verfallen konnen. Dieser Exkurs zeigt die tragischen Kon-
sequenzen wenn man im eigenen Gliick beharren will, wenn man Ratschldge nicht achtet (siche Rat
des Amasis III, 40) und glaubt sein unangemessenes Wollen unbegrenzt weiter treiben zu konnen,
was sich an Polykrates' schmihlichem Ende (er wurde auf unbeschreiblich grausame Art von
Oriotes umgebracht, der ihn danach ans Kreuz schlagen liess) erwies. Oriotes, der Polykrates grund-
los ermordete, wird spéter selber durch Dareios getdtet. So traf ihn, wie Herodot erklért, die Vergel-
tung fiir den Mord an Polykrates, was die Ordnung wieder etabliert.

Bei keinem Herrscher zeigt Herodot die verfehlte Einstellung des ,,zu viel des Wollens®, die Ent-
wicklung der Macht durch ¢fpic und das Verfallen als Konig und als Mensch, das heif3t, den totalen
Untergang, deutlicher als bei Xerxes. Er kommt an die Macht nach dem Tod seines Vaters, der zwei
Feldziige vorbereitet hatte, einen gegen das Abfallen der Agypter und einen gegen Hellas (wegen
der Unterstlitzung der Athener beim ionischen Aufstand). Xerxes aber verspiirte, wie Herodot er-
klart, ,,anfangs kein grofles Verlangen, gegen Griechenland zu ziehen* (VII, 5, 1). Nach der Unter-
werfung der Agypter dndert er seine Meinung und ruft einen Rat um die Mdglichkeit eines Feld-
zuges zu diskutieren. Er gibt folgende Begriindung dafiir: ,,Wie ich von den Alteren weiss, sind wir
noch niemals zur Ruhe gekommen, seit wir diese unsere Herrschaft von den Medern durch Kyros
iibernahmen, der Astyages stiirzte. Aber die Gottheit fiihrt uns so und hilft uns selbst, dass unsere
zahlreichen Unternehmungen zum Besten geraten* (VII, 8, a). Diese Worte erweisen sich als iiber-

grofles Vertrauen auf die Kontinuitit des Gliickes, die, wie Bischoft richtig erklért, der Anfang und

484



eine Stufe der ¥fpi¢ ist. Rache und Vergeltung bewegen ihn zum Krieg, besonders fiir ,,das Unrecht
das sie den Persern und meinem Vater angetan haben* (VII, 8, B). Xerxes erscheint als Sohn, der
seinen Vater rdchen wird, aber auch als Nachfolger, der den Willen seines Vaters zu erfiillen hat.
Xerxes tiibertriebener Willen, dessen 6fpic Ziige Herodot seinem Leser in aller Klarheit darstellt,
gibt folgendes Ziel fiir seine Unternehmung aus: ,,Wenn wir sie ... bezwingen, dann machen wir
den Himmel des Zeus zur Grenze des Perserlandes. Denn die Sonne wird kein Land bescheinen, das
an das unsere grenzt; vielmehr werde ich sie alle im Bunde mit euch zu einem einzigen Land ver-
einen, indem ich durch ganz Europa ziehe* (VII, 8, y-2). Diese Allmachtbestrebungen und Gleich-
setzung mit Zeus zeigt bereits in Voraus, dass seine Unternehmung zum Scheitern verurteilt ist.
Wirkungslos zeigt sich die Mahnung seines Onkels Artabanos: ,,Gott pflegt alles zu stiirzen, was
sich liberhebt (VII, 10, 2¢) und ,,Gott duldet nicht, dass ein anderer auf3er ihm stolz ist (VII, 10, 2().
Hier zeigen sich wieder die zwei Ebenen die iiber das menschliche Handeln urteilen: die gottliche,
mit der Bestrafung gegen die Uberhebung, aber auch die menschliche, weil Xerxes, durch sein ,,zu
viel des Wollens®, an seinen fehlerhaften Entscheidung scheitern wird (z. B. hat Xerxes wegen des
Baus des Athoskanals drei Jahren vergeudet und die Moglichkeit verpasst, die Hellenen in einem
viele schlechteren Zustand anzutreffen)®'. Diese Serie von Fehlentscheidungen zeigt sich auch an
der Interpretation von Triumen und Signalen (Sonnenfinsternisse, Erdbeben usw.) Bei der Uberque-
rung des Hellesponts begeht Xerxes #fpic nicht nur indem er eine Grenze liberquert (Asien —
Europa) sondern auch in dem Versuch, die Natur zu vergewaltigen (er verordnet dem Hellespont
300 GeiBlelhiebe zu geben und ein Paar Fullschellen in das offene Meer zu versenken, als Bestra-
fung fiir das Unwetter, das seine Briicke zerstort hatte). Hier reagiert Xerxes mit den gleichen ¥ppic-
beladenen Ziigen wie damals Kyros beim Gyndes (I, 189). Die Charakterziige des Xerxes, beson-

ders seine Unfahigkeit andere Meinungen wahrzunehmen, werden von Herodot in den Gespriachen

851 Man kann hier eine Verschiebung des Gleichgewichts in diesem Modell feststellen: die géttliche Ebene zeigt sich
nur durch die Warnung von Artabanos und hat keine praktische Wirkung oder Einfluss auf die Ereignisse, die zum
Untergang des Xerxes fithren. Dafiir ist nur Xerxes, durch seine Fehlentscheidung, verantwortlich.

485



mit Artabanos, mit Demaratos und mit Artemysia in aller Deutlichkeit dargestellt. Hier wird nicht
nur dariiber erzihlt; hier zeigt Xerxes selber in seiner Handlung und Reaktion die oben beschrie-
bene Problematik. Bei Artabanos, zeigt Xerxes, nachdem er sein ganzes Heer gemustert hat, Unsi-
cherheit wegen der Kiirze des Menscheslebens ("von allen diesen vielen Leuten wird in 100 Jahren
keiner mehr am Leben sein" VII, 46, 2). Artabanos aber bringt Xerxes aus seinen ontologischen
Reflexionen zu der harten Wirklichkeit zuriick und erwéhnt die, seiner Meinung nach, zwei grof3en
Probleme, die Xerxes wahrnehmen sollte: die Grofie des Heeres und die Grofle der Flotte. Artaba-
nos appelliert an Xerxes' Vernunft: "Der Mann aber diirfte also wohl der beste sein, der im Rat
furchtsam ist und jeden Fehlschlag einrechnet, im Handeln aber den Mut nicht verliert" (VII, 49, 5).
Xerxes aber sieht eine Opposition zwischen zu viel Denken und handeln ("wenn du bei allem, was
dir begegnet, alle moglichen Folgen ohne Unterschied einrechnen wolltest wiirdest du niemals
etwas schaffen" VII, 50). Hier wird nicht miteinander sondern aneinander vorbei gesprochen. Statt
irgendeinen Fehler einzugestehen, bleibt Xerxes stur in seiner Einstellung. Das Gleichnis 7wiodrog
= evoayuovio, von Kroisos spiegelt sich hier wieder in GroB3e = Erfolg. Artabanos kann Xerxes nicht
dazu bewegen, an die logistische Problematik seines iiberdimensionierten Feldzuges zu denken,
weil dieser nur die positiven Aspekte der GrofBe des Heeres (Macht, scheinbare Erfolgsgarantie)
betrachten kann. Kritiken werden als Verrat wahrgenommen. Immerhin, sein Onkel Artabanos
bleibt als Statthalter in Susa und man hért von thm in den Historien nichts mehr.

Bei dem Gesprach mit dem damaligen spartanischen Konig Demaratos (das auf européischen Bo-
den bei Doriskos stattfindet, wo Xerxes mit seinem ganzen Heer angekommen ist) fragt Xerxes:
"Werden die Hellenen den Mut aufbringen, ihre Hand gegen mich zu erheben?" Hier sieht man
erstens, Xerxes Vertrauen auf die Grof3e des Heeres, anderseits zeigt sich in diesen Versuchen, eine
Bestdtigung fiir seine Erfolgschancen zu bekommen, eine innere Unsicherheit, die wiederholt (wie

beim Gespriach mit Artabanos) beruhigt werden muss. Demaratos erzdhlt von den armen Lebens-

486



bedingungen in Hellas aber auch von der Tapferkeit der Lakedaimonier "Dann werden sie sich dir
im Kampf stellen, selbst wenn alle iibrigen Griechen auf deine Seite triten. Frage nicht, ob sie
zahlenméBig stark genug sind! Sie werden kdmpfen, mogen tausend Mann ausgezogen sein oder
weniger oder mehr" (VII, 102). Xerxes erscheint die Antwort ldacherlich. Er kann den kulturellen
Unterschied nicht begreifen, weil er selbstzentriert ist und alles nur aus seiner Perspektive betrach-

ten kann. Dazu erzahlt Demaratos:

"Sie sind zwar frei, aber nicht in allem. Uber ihnen steht das Ge-setz als Herr, das sie viel mehr
fiirchten als deine Untertanen dich. Sie handeln stets, wie ihnen das Gesetz befiehlt. Es gebietet
aber stets das gleiche: vor keiner Zahl von Gegnern aus der Schlacht zu fliehen, sondern auf dem

Platz zu bleiben, in Reih und Glied zu siegen oder zu sterben"(VII, 104, 4-5).

Hier wird etwas klar: die persischen Herrschaften regieren mit absoluter Macht. Das stirkste Ge-
fiihl, das die Untertanen in Bezug auf eine solche Herrschaft empfinden, ist Angst. Demgegeniiber
steht ein Volk, das zwar auch unter der Autoritét eines Konigs lebt: Der vopog aber ist ein Instru-
ment der Allgemeinheit, fiir die Allgemeinheit, die ihre Idiosynkrasie bezeichnet. Das Handeln
unter dem Befehl des vduog ist kein Gehorsam durch Angst oder von Gewalt beeinflusst. Es ver-
korpert ein Gefiihl der Zusammengehorigkeit.

Das dritte Gespréich findet vor der Schlacht von Salamis statt. Xerxes hat einen Rat berufen, um die
Meinung seiner Flottenkommandanten beziiglich einer Seeschlacht zu horen. Alle Konige aufler
Artemisia erkldren sich zur Schlacht bereit. Das entspricht der normalen Haltung der Untertanen
von Xerxes, die sich (oft aus Angst) nicht widersetzen wollen und einfach Xerxes' Meinungen wie-

dergeben. Artemisia aber spricht: "Schone deine Flotte und vermeide eine Seeschlacht". Trotz der

487



sachlichen Begriindung (erstens sind die Hellenen zur See iiberlegen, was schon bei Euboia und
Artemision unter Beweis gestellt wurde, und zweitens, die Erinnerung, dass mit der Eroberung
Athens das offizielle Kriegsziel erreicht war) und einer Warnung von Artemisia ("Wenn du aber
sofort auf einen Kampf zur See dridngst, flirchte ich, dass der Verlust deiner Seeschlacht das
Landheer mit ins Verderben zieht" VIII, 68, y) kann sie Xerxes nicht iiberreden. Xerxes zeigt Res-
pekt und Lob fiir den Rat Artemisias (in dieser Bemerkung von Herodot sehe ich keine Entwicklung
bei Xerxes' Personalitit, sondern einen Versuch Herodots, der Herrscherin seines Heimatort Hali-
karnassos eine besondere Ehre zu zeigen) entscheidet sich aber flir die Seeschlacht mit folgender
Begriindung: "Die Flotte habe sich bei Euboia feige gezeigt, weil er nicht teilgenommen hatte: jetzt
aber hatte er sich entschlossen, personlich der Seeschlacht zuzusehen" (VIII, 69, 2). Hier zeigt sich
die Opposition zwischen der sachlichen Begriindung von Artemisia und der realititsfremden Ein-
stellung von Xerxes der nur durch das Gefiihl seiner {ibersteigerten Wichtigkeit (man konnte auch
sie als #fpic des "zu viel des Wollens" bezeichnen) seine Entscheidung begriinden will. Xerxes
biisst seine Sturheit und Verschlossenheit mit dem Verlust des groften Teils seiner Flotte in der
Schlacht von Salamis. Die vorher iibertriebene Selbsteinschiatzung wandelt sich in eine libertriebene
aus Angst beeinflusste Reaktion (hier sicht man, dass hinter der iibertriebenen Selbsteinschitzung
eine grofle Unsicherheit steckte). Er will sofort nach Persien fliehen. Jetzt hort er den Rat der Arte-
misia, die ihm empfiehlt, nach Hause zurlickzukehren, um das Konigshaus zu erhalten. Xerxes
nimmt den Rat an, nur weil sie das sagte, was er dachte, und damit wurde letztendlich seine Flucht
ermdglicht. So endet die militdrische Karriere des Xerxes. Nicht auf Gotteswunsch sondern auf-
grund der vielen falschen Entscheidungen, die er im Laufe des Feldzuges getroffen hat. Er wurde
mehrmals gewarnt und beraten, aber sein {ibertriebener Drang zu Mehr liess ihn alle Warnungen
nicht wahrnehmen. Das ist die Erkldrung, die Herodot ohne sie zu thematisieren, dem Leser {iber

die Gefahr des "zu viel des Wollens" in seinem Werk ndher bringt. Herodot aber will dazu den

488



menschlichen Untergang des Xerxes darstellen, der die Vollendung des Kreises der §fpig, die Kon-
sequenz seines Handelns und seiner fehlerhaften Einstellung bedeutet. Die Haaremsgeschichte (Der
Fall der Frau des Masistes) habe ich schon in der Arbeit referiert (siche S. 374 ff.). Dieser Unter-
gang hat n. m. E. symbolischen Charakter. Er entspricht dem unvermeidlichem Ende, dem unwider-
stehlichen Scheitern, das diese Uberheblichkeit, dieses "zu viel des Wollens" als Konsequenz in
seiner Struktur beinhaltet. Diese §fpic ist die Ursache/Schuld fiir die Konflikte, was Herodot am
Ende des Prooimions als Ziel des Werkes beschreibt und ist das Produkt einer bestimmten ethischen
Einstellung. Das wird nicht direkt von Herodot thematisiert. Er wird aber auf extensive Weise in
den Charakteren seiner Geschichten, Antworten auf die wichtigsten Fragen des Werkes, dargestellt.
Xerxes, als grofiter persischer Konig, grofter, weil unter ihm der grofite Konflikt mit dem Westen
durchgefiihrt wurde, zeigt sich in seinem Handeln und besonders in seinem Scheitern als Paradeig-
ma einer bestimmten Art von Dasein, als Vertreter einer Art von Lebensfiihrung die durch ihre
Uppig-beladenen Einstellung die Keime fiir das Auftreten von Konflikten beinhaltet und wegen
dieser §fpic zum Scheitern verurteilt ist, und deswegen reprasentiert er fiir Herodot das deutlichste
Beispiel von fpi¢ als Grundfaktor fiir die Entstehung von Kriegen wie fiir das menschliche Schei-
tern.

Dass die ¢fpic kein exklusives Phidnomen ist, das nur bei den Barbaren auftritt, habe ich schon bei
der Untersuchung von Polykrates bewiesen. Herodot priasentiert dazu (ohne es aber zu thematisie-
ren) die Unterschiede zwischen den hellenischen Vélkern (besonders zwischen Athenern und Lake-
daimoniern), welche sich als ein wichtiger Beitrag zur Problematik der ¢fpic zeigen (sieche S. 380
ff.): Die Spartaner sind ein Volk, das die dpers liber alles stellt (was man an dem Beispiel von Leo-
nidas sehen kann, der nicht an den Tod, auch nicht an den Erfolg, sondern an die Bewahrung der
Haltung der Spartaner denkt) und unbedingt den vouog respektiert. IThre Idiosynkrasie entspricht der

Uberwindung der Individualitit fiir die Allgemeinheit. Diese Strukturierung, die fiir die Stabilitit

489



des politischen Systems vorteilhaft war, zeigt ihre Nachteile in einem Hieratismus, einem Mangel
an Spontaneitdt, einer Verlangsamung der Reaktionen, ein nach Innen orientiert zu sein, was fiir die
Spartaner negative Wirkung zeigte (wie z.B. die Verspdtung, mit der sie zur Schlacht von Marathon
kommen, oder die egoistische Haltung des Eurybiades vor der Schlacht bei Salamis, der nur die
Moglichkeit der Abfahrt der lakedaimonischen Flotte zur Verteidigung des Isthmus in Betracht
zieht, oder die Verschiebung ihrer Antwort fiir die Ausriistung des Heeres um gegen die Perser bei
Plataiai zu kdmpfen). Im Gegensatz zu diesem Hermetismus und Hieratismus zeigt sich bei den
Athener die Wandlung oder die Verdnderung als ihre wichtigste Eigenschaft. Im politischen Bereich
sind sie aus der Tyrannei zur Demokratie gekommen. Was dieses Volk am meisten bezeichnet, ist
die Kraft des Individuums Entscheidungen zu treffen und Probleme zu 16sen. Diese Spontaneitit
zeigt sich in der Eigenschaft, Probleme auf nichtkonventionelle Art zu 16sen, besonders mit der
Macht der Sprache, die sich bei den Athenern als ein wichtiges Instrument fiir die Verwirklichung
ihrer Planen erweist. Das zeigt sich an der Bestechung der Pythia des delphischen Orakels durch die
Alkmenoiden, um die Spartaner zu zwingen, Athen von der Tyrannei zu befreien. Zu der Zeit besass
Athen weder ein groBBes Heer noch eine Seestreitkraft, ihre Macht war der der Spartaner unterlegen.
Das zeigt sich auch an dem Krieg gegen die Aigineten, den die Athener wegen des Mangels an
Schiffen und strategischer Organisation verlieren. Erst bei Marathon zeigt sich eine Wendung ihrer
Einstellung. Ohne die Hilfe der Lakedaimonier mussten sie sich allein fiir den Kampf entscheiden.
Dank ihrer prompten Entscheidung (und der Hilfe der Plataaier) konnten sie den Feind besiegen.
Jetzt zeigt sich ein Phdnomen, das spiter bei den Athenern einer grofle Bedeutung einnehmen wird
und fiir die Untersuchung des von mir im Laufe der Arbeit mehrmals angefiihrte Begrifts des "zu
viel des Wollens" als Grund fiir die Entstehung von Konflikten, aber auch als Grund des menschli-
chen Untergangs eine grofle Rolle spielt. Miltiades (der Fiihrer der Athener) forderte nach der

Schlacht von Marathon von den Athenern 70 Schiffe, ein Heer und Geld ohne zu sagen welche Ziel

490



er angreifen wiirde. Es handelte sich um eine private Rachetat (gegen den aus Paros stammenden
Lysagoras) und um die Erpressung der Parier (von denen er 1000 Talente forderte). Nach einer
erfolglosen Belagerung ging er nach dem Rat einer Priesterin (die ihm erklédrte, was er machen
miisste, um Paros zu erobern) verbotenerweise in den Tempel der Demeter und verletzte sich beim
Herabspringen von der Mauer. Dann kehrte Miltiades krank mit der Flotte zuriick nach Athen, wo
Xanthippos gegen ithn wegen Betrug klagte. Man bestrafte ihn mit 50 Talenten, die sein Sohn Kimos
bezahlen musste, weil Miltiades kurz danach starb. Die Wandlung der Tapferkeit in Ubermut, das
Verfallen in die §fpig, der menschliche Untergang zeigt sich hier genau wie auch die doppelte Ur-
teilsebene (die menschliche bei der Klage des Xanthippos, die gottliche bei der durch die Tempel-
Ubertretung erlittenen Verletzung, die letztendlich seinen Tod verursacht hat). Im Unterschied zu
den Persern gibt es bei den Athenern eine Kontrollinstanz in der demokratischen Struktur, die sol-
che Exzesse kontrollieren kann.

Alle Charakterziige und Eigenschaften der Athener werden von Herodot in der Person von Themis-
tokles ausfiihrlich dargestellt. Seine giinstige Ausdeutung des Orakels iiber die "holzerne Mauer",
der Bau der Flotte (zuerst gedacht, um den Kampf gegen Aigina zu vorbereiten) aus dem Ertrag der
Silberminen, die nicht nur militdrisch fiir den Sieg gegen die Perser bedeutend war sondern auch die
soziale Struktur der Polis gedndert hat, die List bei Artemision (Themistokles wurde von den Eu-
boiern mit 30 Talenten bestochen, damit die Flotte nicht wegsegeln wiirde, davon gab er fiinf Eury-
biades und drei Adeimatos und behielt den Rest fiir sich selbst), die List der Botschaft an die Ionier
(wo er sie einerseits fiir die Hellenen zu gewinnen und sonst Unsicherheit iiber ihre Treue bei den
Persern erwecken versuchte), die Ubernahme der These des Mnesiphos dass die Schiffe bei Salamis
kampfen sollten, die er vor Eurybiades vortrug, die Sendung seines Diener Sikinnos zu den Persern
mit der Botschaft, dass die Hellenen flichen wollten, um einen persischen Angriff zu provozieren,

alle diese Handlungen dienen als Beispiel fiir die Spontaneitét der Athener, seine Fahigkeit sich als

491



Individuum mit jedem Mittel durchzusetzen, die Beherrschung der Sprache als Machtmittel, aber
auch, was sich schon bei Artemision zeigte, die Gefahr des Ubermasses, der eigenen Bereicherung,
zusammenfassend eine Tendenz die zum Verfall in der §fpic fiihrt. Diese Gier und {ibersteigerte
Selbsteinschdtzung steigern sich nach der Schlacht von Salamis. Themistokles wollte bis zum
Hellespont segeln, um die Briicke zu zerstoren, die die Perser gebaut hatten. Eurybiades stellt sich
dagegen und erkldrt Themistokles, das wiirde den Perser zwingen, in Europa zu bleiben. Jetzt zeigt
Themistokles keine Scheu, sich die Position des Eurybiades sich anzueignen und vor seinen Leute
als die eigene zu verkiinden und zu verteidigen (das an die Eristik, die Ubungen, die die Sophisten
machten, erinnert), was Herodot als Taduschung der Athener bezeichnet: "Themistokles also tduschte
die Athener mit seinen Worten. Sie aber gehorchten ihm" (VIII, 110). Dazu schickt Themistokles
seinen Diener Sikinnos zu Xerxes mit der Botschaft, er sei es gewesen, der die Athener abhielt,
seine Schiffe zu verfolgen und die Briicke am Hellespont zu zerstoren. Jetzt handelt Themistokles
nur fiir sich selbst, fiir den eigenen Profit, und ohne jeglichen moralischen Skrupel. Seine von der
vppic gepragten Einstellung zeigt sich weiter, indem er die Inselbewohner zu erpressen versucht, die
auf der Seite der Perser gestanden hatten (Geld das er auch wieder fiir sich selbst behielt). Der Neid
und die missgiinstige Meinung liber Themistokles zeigt sich bei der Wahl des besten Strategen nach
der Schlacht von Salamis, wo er die Stimmenmehrheit nur fiir den zweiten Platz erhielt. Das Ende
des Themistokles wird von Herodot nicht erzéhlt (seine Verurteilung als Verriter, seine Flucht aus
Athen und sein Ende als Untertan des Xerxes, wo er als Statthalter der Stadt Magnesia diente, wird
von Thukydides referiert I, 135-137). Vielleicht wollte Herodot denjenigen nicht tadeln, der den
Athenern und im allgemeinen Sinn den Hellenen einen gro3en Dienst fiir den Sieg gegen die Perser
geleistet hat, trotzdem kann man auch bei Themistokles eine Wendung nach Salamis finden, ein
Ubermass an Selbstiiberschitzung, eine §fpic die den Anfang seines Endes voraussagt. Das Bild

von Themistokles, das Herodot in seinem Werk darstellt entspricht, wie Blosel ganz akkurat erklért,

492



der Widerspriichlichkeit der athenischen Politik von den Perserkriegen bis weit in die

revinkovroetio. . Dazu Blosel:

So wie Themistokles den Abwehrkampf der Hellenen bis zur Schlacht von Salamis anfiihrte,
danach aber der Geldgier und #fpi¢ verfiel, so erwarben sich die Athener zwar in der Perserab-
wehr des Jahres 480/479 die grofiten Meriten von allen Hellenen; ihrem im Delisch-Attenischen
Seebund institutionalisierten Anspruch, Garant der griechischen Freiheit gegeniiber der orienta-

lischen Despoten zu sein, wurden sie jedoch in den folgenden Jahrzehnten nicht mehr gerecht,

sondern verkamen selbst zu Ausbeutern und Unterdriickern vieler Griechen®>2.

Herodot aber geht sehr vorsichtig mit der Kritik an seiner Zeit um. Die gleiche Einstellung zeigt
Herodot auch wenn er seine Meinung offen duflert, wie bei dem sogenannten Athener Passus (VII,
139). Bei dem Lob fiir die Athener erwihnt er keine einzelne Person (wie z.B. Themistokles, was
man hitte erwarten konnen). Es scheint Herodot wichtig, das Volk als Ganzes fiir den Sieg zu loben
und nicht einzelne Menschen, die trotz tapferer oder kluger Taten, sich als des Lobes nicht wiirdig
zeigten.

Bis jetzt entsprachen dieser von der §fpic gepragten Einstellung, die Herodot bei den Athenern kri-
tisch betrachtet einzelne Personen (Miltiades, Themistokles). Nach der Schlacht von Mykale aber
zeigt sich eine Wendung, die das Ende des Werkes und seine Bedeutung stark beeinflussen wird.
Nachdem die Hellenen bei Abydos die Reste der Briicke fanden, beschliessen die Lakedaimonier
nach Hellas zuriickzufahren, die Athener aber entschieden im Alleingang, Sestos zu erobern. Jetzt
aber geht es nicht um den Wunsch eines Mannes, sondern es ist das selbst gewonnene und selbst

erarbeitete Selbstbewusstsein der Athener, das sie als Volk zu einem Alleingang bei der Eroberung

852 Blosel, Themistohles bei Herodot, S. 363

493



von Sestos ermutigt. Bei dieser Eroberung zeigt Herodot die Grausamkeit, mit dem die Athener
handeln, besonders bei der Hinrichtung von Artaykes: "Sie fiihrten ihn an die Stelle der Kiiste, wo
Xerxes die Briicke hatte schlagen lassen ... schlugen ihn ans Kreuz und hingten ihn so auf. Den
Sohn aber steinigten sie vor den Augen des Artaykes" (IX, 120, 4). Jetzt zeigen die Athener ein
Benehmen, das vorher nur bei den Barbaren gesehen wurde. Die Opposition Hellenen-Barbaren be-
ginnt sich zu verwischen. Die Wendung der Athener, Produkt einer §fpic, eines Ubermasses des "zu
viel des Wollens" zeigt eine Gefahr fiir die Zukunft der Athener. Herodot will das auf seine Weise
am Ende seines Werkes andeuten, wofiir er die Anekdote mit dem Rat des Kyros einschiebt (IX,
122, 2). Ich habe festgestellt, dass diese Anekdote den Athenern als Warnung gewidmet ist. Eine
Warnung gegeniiber diesem "zu viel des Wollens", das trotz anfanglicher Prosperitét, wegen seiner
von der §ppic geprigten Einstellung den Keim des Scheiterns in sich trigt. Die Ironie des Rates des
Kyros ist, dass derjenige, der den Rat gibt, selber seinen eigenen Rat nicht befolgt hat. Dieser nicht
beachtete Rat, steht fiir ein verfehltes Volk, das durch ein "zu viel des Wollens" seine Stellung ver-
loren hat. Die ganze extensive Erzdhlung der persischen Linie gilt als Beweis und als Konsequenz
des verfehlten Handeln, des nicht befolgten Rates, des Dranges nach mehr, was ich als "zuviel des
Wollens" im Laufe dieser Arbeit bezeichnet habe. Dieser Rat bezieht sich aber besonders auf die
Zukunft Athens, die neu entstandene Macht, und warnt sie, sie werde genau wie die Perser enden,
falls sie ihre von der ¢fpigc-beladenen Einstellung nicht kontrollieren kann. Herodot bringt damit
seine Erzdahlung zu Ende, eine Erzdhlung, die die §fpic bei Menschen und Volkern untersucht, eine
vppic die als dutia fiir alle Konflikte steht, eine §fpic bei Einzel-Menschen und bei Vélkern, die
obgleich unterschiedlich in ihrer Dimension, trotzdem etwas Gemeinsames beinhaltet: das Scheitern

und den Untergang. Diese meine zentrale These wird von Herodot nicht explizit dargestellt®>. Sie

853 Es gibt etwas an dieser Behauptung was mir unheimlich erscheint und mich jedes Mal, wenn ich sie lese, zum
Nachdenken zwingt. Was bedeutet, wenn man es genauer betrachtet, die oben von mir aufgestellte Aussage: "nicht
explizit dargestellt"? Ich habe in dieser Arbeit die Problematik untersuch, Herodots Werk als Geschichtswerk zu
betrachten, weil das Werk einer Gattung zugeordnet wird, die Herodot fremd war und die vielmehr mit unserer Be-
trachtung des Werkes zu tun hat. Indem wir Herodots Werk als "etwas" betrachten, das fiir uns als Wissenschaftler eine

494



lasst sie aber aus der extensiven Art der Erzédhlung verstehen: Aus seiner Erkundung lésst sich eine
ethische Betrachtung des Menschen und seiner Konflikte herauslesen, Konflikte deren Konsequen-
zen sich in den Taten der Erzéhlung wiederspiegeln. Der punktuelle Adressat dieser Erkundung mag
Athen sein, ich finde aber es richtet sich, in grof3ter Allgemeinheit, auf die Zeit von Herodot, aber
auch auf unsere Zeit als Warnung gegen eine Gefahr, der der Mensch stets grundsitzlich und sehr

nahe steht, und die seinen Untergang verursachen kann.

bestimmte Bedeutung, Struktur und Form hat, werden wir nur feststellen kdnnen, wie das Werk von Herodot sich an
diese Eigenschaften anpassen kann (oder nicht). Auf diese Weise werden wir das Werk in seiner Eigenartigkeit nie
erreichen kénnen weil wir es nur aus einer bestimmten Perspektiv betrachten.

In dieser Arbeit schlage ich vor, dass hinter allen Betrachtungen im Werk sich eine philosophische, eine ethische Idee
zeigt (was ich das Vermeiden des "zu viel des Wollens" nenne), die nicht nur als Begriindung oder Ursache von Konflik-
ten sondern auch als Mahnung fiir die Zukunft der Athener (was der Gegenwart Herodots entspricht) dargestellt wird.
Es wire aber genau so falsch Herodot als ersten Geschichtsschreiber zu beschreiben wie als ersten Ethiker. Herodot
erklért lediglich in seinem Werk Themen die wir als philosophisch betrachten konnen. Jetzt komme ich zuriick zu der
obigen Aussage: "nicht explizit dargestellt". Was wire in der Tat "explizit"? Nach welchen Kriterien?

Man kann jetzt feststellen, dass in dieser Aussage, die auf den ersten Blick ganz sachlich erscheint, sich die ganze Pro-
blematik zeigt, die ich in dieser Arbeit untersucht habe. Mit einem bedeutenden Unterschied: in der Arbeit habe ich die
verschiedenen Anndherungen an das Werk und die Einstellung verschiedener Wissenschaftler, die das Werk nur aus
ihren Perspektiven betrachten konnten, kritisiert, ihre Fehler gezeigt und meine Vorschlédge zu einer besseren Annéhe-
rung vorgeschlagen.

In dieser Aussage bin ich es selbst, der die gleichen Fehler begeht, die ich vorher in der Arbeit an anderen Wissen-
schaftlern kritisiert habe. Ich selber, nachdem ich die fehlerhafte Einstellung der Forschung beziiglich der Betrachtung
von Herodot Werks ans Licht gebracht habe und nachdem ich das Werk von Herodot aus seiner eigenen Dynamik und
Diskurs untersucht und interpretiert habe lege im Schlusswort die gleiche fehlerhafte Einstellung an den Tag und be-
mingele die Art, wie Herodot seine Gedanken dussert, weil sie nach meinen wissenschaftlichen Kriterien nicht explizit
(oder explizit genug) dargestellt worden sind.

Man konnte sich fragen, ob es iiberhaupt Sinn macht, am Ende der Arbeit meine fehlerhafte Betrachtung zu zeigen.
Wiirde das nicht meine Glaubwiirdigkeit untergraben und damit der Thesen dieser Arbeit ihre Beweiskraft entzichen?
Im Gegenteil. Mit diesem, meinem eigenen Fehler will ich deutlich zeigen, dass die von mir vorgeschlagene wissen-
schaftliche Methode der selbstbewussten Reflexivitét nicht einem einmaligen Verfahren entspricht sondern einen Pro-
zess, eine kontinuierliche Kontrollinstanz verkorpert, die unsere Tatigkeit als Wissenschaftler stindig begleiten soll. Ich
kann als Forscher nicht weg von meinem Selbst, von meiner Erziehung, meinen Einstellungen. Ich kann mir aber diese
Ort aus dem ich die Welt betrachte bewusst machen und damit die Mdglichkeit er6ffnen, diese meine Perspektive sicht-
bar zu machen, wenn ich anderen Realitdten, andere Ordnungen untersuche. Dann und erst dann besteht die Moglichkeit
einer Anndherung an das Werk, ohne meine Einstellungen zu opfern aber auch ohne dem Werk seine Eigenartigkeit zu
entziehen. Erst dann wird eine Auslegung moglich, die dieser Eigenartigkeit entspricht, statt nur eine Auslegung, die das
Werk an meine wissenschaftlichen Kriterien anpasst.

Die von mir erwéhnten ethischen Aussagen von Herodot (das "zu viel des Wollens") als Grund/Ursache von Konflikten
zeigen sich nicht am Rande oder akzidentiell sondern bauen einen roten Pfad im Text durch die ganze Linie der Barba-
ren Konige (von Kroisos bis Xerxes). Diese ethische Einstellung zeigt sich nicht als eine exklusive Eigenschaft der
Barbaren sondern wird von Herodot auch an den Hellenen (Polykrates, Miltiades und Themisthokles) gezeigt. Am Ende
des Werkes zeigt sich dieses "zu viel des Wollens" als die neue Einstellung der Athener bei Sestos. Hiermit stellt
Herodot eine Mahnung an die Athener, dass ein Volk, das so handelt, das gleiche Ende wie die Perser haben wird, das
heifit, zum Scheitern verurteilt ist. Das ist eine Bestitigung meiner Thesen im Bezug auf die Botschaft des Textes
einerseits sowie auf die Problematik der Anndherung an dem Text und beweist die Notwendigkeit eines methodolo-
gischen Instruments, das den Weg zum Text von den eigenen eingeschrinkten Kriterien befreien kann: die von mir
entwickelte "Methode der selbstbewussten Reflexivitit".

495



496



Literaturangaben:

Feix, J., (Hrsg. Und Ubers.), Herodot, Historien, 2Bde, Haimeran Verlag, Miinchen: 1977.
Horneffer, J., (Ubers.), Herodot, Historien, Alfred Korner Verlag, Stuttgart: 1955.

Sekundirliteratur:

Alonzo-Nunet, J. M. (Hg.), Geschichtsbild und Geschichtsdenken im Altertum, WBG, Wege der

Forschung, Band 631, Darmstadt: 1991, S 63-89.

Adrades, F. R., Geschichte der griechischen Sprache, Franke Verlag, Tiibingen/Basel: 2001.

Aly, W., Volksmérchen, Sagen und Novelle bei Herodot und seinen Zeitgenossen. Eine Unter-

suchung tiber die volkstiimlichen Elemente der altgriechischen Prosaerzdhlung, Gottingen: 1921.

Angehrn, E., Interpretation und Dekonstruktion, Velbriick Wissenschaft, Weilerwist: 2004.

Angehrn, E., Geschichtsphilosophie, Schwabe Verlag, Basel: 2012.

Angermiiller, J., Bunzmann, K., Nonhoff, M. (Hg.), Diskursanalyse: Theorien, Methoden,
Anwendungen, Argument Verlag, Hamburg: 2001.

Arieti, J. A., Discourses on the First Book of Herodotus, Boston: 1995.

Aristoteles, Poetik, Griechisch/ Deutsch, Reclam Verlag, Stuttgart: 1994.

Aristoteles, Politik, Reclam Verlag, Stuttgart: 2003.

497



Asheri, D., Erodoto. La Lidia e la Persia. Libro I delle Storie, Mondadori Editore, Milano: 1988.

Assman, J., Das Kulturelle Gedéchtnis, Verlag C. H. Beck, Miinchen: 1992.

Augustinus, Confessiones /Bekenntnisse. Latein Deutsch, iibersetzt, kommentiert und heraus-

gegeben von Kurt Flasch, Reclam Verlag, Stuttgart: 2008.

Bakker, E. J., De Long, J. F., van Wess, H.(Hrsg.), Brill's Companion to Herodotus, Brill Academic
Pub, Leiden u. a.: 2002.

Barcelo, P., Basilea, Monarchia, Tyrannis, Untersuchung zu Entwicklung und Beurteilung von

Alleinherrschaft im Vorhellenistischen Griechenland, Franz Steiner Verlag, Stutgart: 1993.

Barcelo, P., Kleine Griechische Geschichte, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt: 2004.

Bengston, H., Griechische Geschichte. Von den Anfdngen bis in die Kaiserzeit, C. H. Beck Verlag,
Miinchen: 1977.

Bertram, G. W., Hermeneutik und Dekonstruktion, Wilheim Fink Verlag, Miinchen: 2002.

Behmel, A., Themistokles, Sieger von Salamis und Herr von Magnesia, Ibidem Verlag, Stuttgart:
2001.

Benveniste, E., Problemes de linguistique générale, Gallimard, Paris: 1966.

Bernadete, S., Herodotean Inquires, Den Haag: 1969

Bichler, R., Herodots Welt, Akademie Verlag, Berlin: 2000.

Bichler, R., Rollinger, Robert, Herodot, Olmns Studienbiicher Antike, Hildesheim: 2000.

Bischoff, H., Der Warner bei Herodot, Diss., Universititsverlag von Robert Noske in Borna-

498



Leipzig: 1932.

Bleckmann, B. (Hrsg.), Herodot und die Epoche der Perserkriege, Realititen und Fiktionen,
Bohlau Verlag, Koln/Weimar/Wien: 2007.

Blosel, W., Themistokles bei Herodot: Spiegel Athens im fiinften Jahrhundert, Franz Steiner Verlag,
Wiesbaden: 2004.

Boedecker, D., Protesilaos and the End of Herodotus' ,Histories”, in: Classical Antiquity,
University of California Press, Vol. 7, No. 1 (Apr. 1988) S. 30-48.

Bornitz, H. F., Herodot-Studien. Beitrdge zum Verstdndnis der Einheit des Geschichtswerks, Berlin:

1968.

Bravo, B., Aecowski, Marek, The Hedgehog an the Fox: Form ans Meaning in the Prologue of
Herodotus, in: The Journal of Hellenistic Studies, Vol. 124 (2004), S. 143-164.

Buchheim, T., Die Vorsokratiker, C. H. Beck Verlag, Miinchen: 1994.

Brehm, J., Generationenbeziehungen in den Historien Herodots, Harrassowitz Verlag, Wiesbaden:

2013.

Burkert, W., Das Ende des Kroisos: Vorstufen einer herodoteischen Geschichtserziahlung, in:

Schaublin, Ch. (Hrsg.), Catalepton. FS B. Wyss, Basel: 1985, S. 4-15.

Buckert W., Kleine Schriften VII Tragica et Historica, Vandenhoeck & Ruprecht, Géttingen: 2007.

Bury, J. B., Cook, S. A., Adock, F. E. (Hrsg.) The Cambridge Ancient History, Volume III, IV, V,
Cambridge University Press, London: 1958.

Cassin, B., (Hrsg.), Dictionary of Untranslatables: A Philosophical Lexicon, Princeton University
Press: 2014.

499



Cicero, M. T., De Legibus, Paradoxa Stoicorum, hrsgg. und tlibersetzt von Rainer Nickel, Artemis

und Winkler, 3. Auflage: 2004.

Cicero, M. T., De Oratore, hrsgg. und iibersetzt von Theodor Niillein, Artemis & Winkler,
Diisseldorf: 2007.

Cobet, J., Herodots Exkurse und die Frage der Einheit seines Werkes, Wiesbaden: 1971.

Creuzer, F., Die historische Kunst der Griechen in ihrer Entstehung und Fortbildung, Druck und

Verlag von Carl Wilhelm Leske, Leipzig: 1845.

Collinwood, R. G., The idea of History, Claredon Press, Oxford: 1946.

Dahlmann, C., Herodot aus seinem Buch, sein Leben, Johan Friedrich Hammerich Verlag, Altona:

1823.

Daniel, U., Kompendium Kultur-geschichte, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main: 2001.

De Jong, 1. J. F., Narators and Focalizers. The Presentation of the story in the Illias, Diss.
Amsterdam: 1987.

De Jong, L. J. F., Aspects narratologiques des ,,Histories* d' Herodote, in: Lalies 19, (1999), S. 215-
275.

De Jong, 1. J .F., Herodotus and the dream of Cambyses; in: Lardinois, A.P.M.H., Poel, M.G.M.
Von der, Hunink, V.J.C. (Hrsg.), Land of Dreams. FS A.H.M. Kessels, Leiden/ Boston: 2006, S. 3-

17.

De Jong, 1. J .F., Narrative unity and units, in: Bakker, E.J./ de Jong, I.J.F./ van Wees, H.(Hg.), Brill
's companion to Herodot, Leiden: 2002, S. 245-266.

De Jong, 1. J. F., Herodotus, In: de Jong, I.J.F./ Niinlist, R./ Bowie, A. (Hg.), Narrators, narratees

500



and narrative in ancient Greek literature, Leiden: 2004, S. 101-114.

De Sanctis, G., La composizione della Historia di Erodoto, in: Riv. Fil. Istr. C1. IV: 1926.

De Sanctis, G., il "Logos" die Creso e il proemio della storia erodotea, in: ders., Studii di storia

della storiografia greca, Firenze: 1951, S. 21-45.

Desmond, W., Punishment and the Conclusion of Herodotus, in: GRBs 44: 1 (204): S. 19-40.

Derow, P. and Parker, R. (Hrsg.), Herodotus and his World, Oxford University Press, Oxford, New
York: 2003.

Dewald, C.. u. a. (Hrsg.), The Cambridge Companion to Herodotus, Cambridge University Press,
Cambridge u. a.: 2006.

Dewald, C., Wanton Kings, Pickled Heroes, and Gnomic Foundings Fathers: Strategies of Meaning
at the End of Herorotu's Histories, in: Roberts, D., Dunn, F., Fowler, D., (Hrsg.), Classical
Closures, reading the end in greek and latin literature, Princetown University Press, Princetown,

New Jersey: 1997.

Dihle, A., Herodot und die Sophistik, in: Philologus, Vol. 106 (1962), Schmidt Perdiodicals Gmbh,
Bad Feilnbach: 1944, S. 207-220.

Drexler, H., Herodot-Studien, Hildesheim/New York: 1972.

Dodds, E.R., The Greeks and the irrational, Sather Clasical Lectures 25, Berkeley/ Los Angeles:
1963.

Droysen, J. G., Grundriss der Historik, Veit Verlag, Leipzig: 1868.

Eco, U., Wie man eine wissenschaftliche Abschlufsarbeit schreibt, C. F. Miiller Verlag, Heidelberg:
1977.

501



Eco U., Die Grenzen der Interpretation, Carl Hanser Verlag, Miinchen/ Wien: 1992.

Erbse, H., 4 Bemerkungen zur Herodot, in: RhM 98 (1955), S. 99-120.

Erbse, H., Histories Apodexis bei Herodot, in: GLOTTA Bd. 73 1./4. H (1995/1996) pp. 64-67,
Vandenhoeck & Ruprecht, Goéttingen: 1996

Erbse, H., Studien zum Verstindnis Herodots, Walter de Gruyter Verlag, Berlin — New York: 1992.

Erbse H., Der erste Satz im Werke Herodots, in: Festschrifi Bruno Snell, C. H. Beck Verlag,
Miinchen: 1956.

Erbse, H., Uber Herodots Kroisoslogos, in: Ausgewdhlite Schriften zur Klassischen Philologie,
Walter de Gruyter, Berlin/New York: 1979, S. 180-202.

Erbse, H., Sieben Bemerkungen zu Herodot, in: Ausgewdhlite Schriften zur Klassischen Philologie,

Walter de Gruyter, Berlin/New York: 1979, S. 139-179.

Erbse, H., Fiktion und Wahrheit im Werk Herodots, Vandenhoeck, Gottingen: 1991.

Erbse, H., Fiktion und Wahrheit im Werk Herodots, in: Nachrichten der Akademie der
Wissenschaften in Géttingen, Philologisch-historische Klasse, 1991, S. 129-150.

Evans, J.A.S., Father of history or father of lies. The reputation of Herodotus, in: Classical Journal

64 (1968), S. 11-17.

Evans, J. A. S., Notes on Thermopylae and Artemisium, in: Historia 18, (1969), S. 389-406.

Evans, J.A.S., Herodotus, Twayne Publishers, Boston: 1982.

Evans, J.A.S., Herodotus, explorer of the past. Three essays, Princeton: 1991.

502



Fehling, D., Die Quellenangaben bei Herodot, Walter de Gruyter Verlag, Berlin — New York: 1971.

Fehling, D., Herodotus and his 'Sources’, Citation, invention and narrative art, Francis Cairns

Publications, Leeds: 1989.

Fichte, J. G., Die Bestimmung des Menschen, Reclam Verlag, Stuttgart: 1966.

Finley, M., Myth, Memory and History, in: Alonzo-Nunet, Jos¢ Miguel (Hg.), Geschichtsbild und
Geschichtsdenken im Altertum, WBG, Wege der Forschung, Band 631, Darmstadt: 1991, S. 9-38.

Focke, F., Herodot als Historiker, Tlibinger Beitrdge zur Altertumswissenschaft, Heft 1, Stuttgart:
1927.

Foéllinger, S., Aischylos, C. H. Beck Verlag, Miinchen: 2009.

Fornara, C. W., Herodotus. An interpretative essay, Clarendon press, Oxford: 1971.

Foucault, M., Die Ordnung des Diskurses, Ullstein Verlag, Frankfurt /m, Berlin, Wien: 1977.

Foucault, M., Les mots et les choses, Gallimard, Paris: 2009.

Foucault, M., L'archéologie du savoir, Gallimard, Paris: 2008.

Fowler, R. L., »Herodot und die Sophistik«, in: Philologus 106 (1962), S. 207-220.

Friedell, E., Kulturgeschichte Griechenlands, Verlag C. H. Beck, Miinchen: 1994.

Frisch, P., Die Trdume bei Herodot, Verlag Anton Hain, Meisheim am Glain: 1968.

Fryes, N., Anatomy of Criticism. Four essays, Princeton University Press, Princeton, New Jersey:

1957.

503



Gadamer, H. G., Warheit und Methode, in: G. W. Band 1, Mohr Siebeck Verlag, 6. Auflage,
Tiibingen: 1990

Gammie, J. G., Herodotus on kings ans tyrants: Objective historiography or conventional portrai-

ture, in: JNES 45 (1986), S. 171-195.

Gemoll, W. und Vretska, K., GEMOLL, Griechisch-Deutsch Schul- und Handworterbuch, Holder-
Pichler -Temsky Verlag, Wien: 2006.

Goldscheider, K., Die Darstellung des Themistokles bei Herodot, Diss., Gutenbergdruckerei Robert
Oberkirch, Freiburg im Breslau: 1965.

Graser, U., Griechen besiegen Perser bei Salamis! Wendepunkte der Geschichte, Theiss Verlag,

Stuttgart: 2011.

Greshake, G., Historie wird Geschichte, Ludgerus Verlag, Essen: 1963.

Gudopp von Behm, W. D., Solon von Athen und die Entdeckung des Rechts, Verlag Konigshausen
& Neumann, Wiirzburg: 2009.

Hall, E., Inventing the Barbarian, Claredon Press, Oxford: 1989.

Hall, E., Aeschylus Persians, Edited Introduction und Kommentar, Aris und Phillips Itd. Warmister:
1996.

Harrison, T., Divinity and History, The Religion of Herodotus, Clarendon Press, Oxford: 2000.

Hart, J., Herodotus and Greek History, London: 1993.

Hartog, F., Le miroir d Hérodote, Gallimard, Paris: 1991.

Havelock, E. A., Schriftlichkeit, Das Griechische Alphabet als kulturelle Revolution, mit einer

504



Einleitung von Aleida und Jan Assmann, Wilcy-VCH Verlag, Weinheim: 1991.

Hegel, G. W. F., Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, Reclam Verlag, Stuttgart: 2002.
Heidegger, M., Sein und Zeit, Max Niemeyer Verlag, Tiibingen: 1972

Heidegger, M., Ontologie (Hermeneutik der Faktizitit) in : G.4A. Band 63, Brocher-Oltmanns,K.,
(Hrsg.), Vittorio Klostermann Verlag, Frankfurt am Main: 1988

Hellmann, F., Herodots Kroisos-Logos, in: Jiager, Werner (Hrsg.) Neue Philologische
Untersuchungen, Weidmannsche Buchhandlung, Berlin: 1934.

Heni, R., Die Gesprdche bei Herodot, Diss., Heidelberg: 1977.

Hesiod, Theogonie, Reclam Verlag, Stuttgart: 1999.

Hoffman, O., Geschichte der griechischen Sprache, Gofchensche Verlagshandlung, Berlin und
Leipzig: 1916.

Hommel, H., Herodots Einleitungssatz: ein Schliissel zur Analyse des Gesamtwerks?, in: Nicolai,
W. (hsg.), Festschrift fiir Walter Mag zum 70. Geburtstag, Verlag C. H. Beck, Miinchen: 1981, S.
271-288.

Hose, M., Am Anfang war die Liige? Herodot, der 'Vater der Geschichtsschreibung', in: Hose, M.
(Hg.), Grofe Texte alter Kulturen. Literarische Reise von Gizeh nach Rom, Darmstadt: 2004,

S. 113-146.

Howald, E., Ionische Geschichtsschreibung, in: Hermes 58 (1923), S. 113-146.

Howald, E., Vom Geist antiker Geschichtsschreibung, Oldenbourg Verlag, Miinchen/Berlin: 1944.

Hiibner, K., Die Wahrheit des Mythos, C. H. Beck Verlag, Miinchen: 1985.

505



Immerwahr, H. R., Form and Thought in Herodotus, Press of Western Reserve University,

Cleveland, Ohio: 1966.

Immerwabhr, H. R., Aspects of historical causation in Herodotus, in: 74PhA 87 (1956), S. 241-280.

Irwing, E., To whom does Herodotus speak?, in: Irwin, Elizabeth, Geus Klaus, Pois, Thomas

(Hrsg.), Herodots Wege des Erzdihlens, Peter Lang Edition, Frankfurt am Main: 2013, S. 261-322.

Jaeger, W., Die Theologie der friihen Griechischen Denker, W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart:
1953.

Jacoby, F., »Hekataios«, RE VII/2: 1912, S. 2667-750.

Jacoby, F., »Herodotos«, RE Suppl. 2: 1913, S. 205-520.

Jacoby, F., Atthis: The local Chronicles of Ancient Athens, Oxford Claredon Press, Oxford: 1947.

Jacoby, F., Die Fragmenten der griechischen Historiker, Bd. 1,1, Leiden: 1957

Jaeger, W., Paideia, de Gruyter Verlag, Berlin: 1959.

Jones, W. H. S., Hippocrates, Vol 11, Loeb Classical Library, Cambridge ans Amsterdam: 1923.

Kant 1., Kritik der reinen Vernunft, in: ders. Werke in sechs Bdnde, Wissenschaftliche

Buchgesellschaft, Darmstadt: 1964, Band II.

Kant 1., Der Streit der Fakultiten, in : ders. Werke in sechs Bdnde, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt: 1964, Band VI.

Kleinknecht, H., Herodot und Athen. 7, 139 / 8, 140-144, in: W. Marg (Hrsg.), Herodot, eine
Auswahl aus der neueren Forschung, Wissenschaftliche Buchgesellschaft Darmstadt, Darmstadt:

1982, S. 541-573.

506



Kirchberg, J., Die Funktion der Orakel im Werke Herodots, Gotingen: 1965.

Koenen, L., Der erste Satz bei Heraklit und Herodot, in: ZPE 97 (1993), 95-96.

Kohnken, A., Der dritte Traum des Xerxes bei Herodot, in: Hermes 116 (1988), S. 24-40.

Kohnken, A., Der listige Oibares: Dareios Aufstieg zum GroBkonig, in: RAM 133 (1990),
S. 115-137.

Kohnken, A., Darstellungen und Erzdihlstrategien in antiken Texten, de Gruyter, Berlin: 2006.

Koster, A., Die Antike Seewesen, Walter de Gruyter & Co, Berlin: 1969.

Krischer, T., Herodots Prooimion, in: Hermes 93 (1965), S. 159-167.

Krischer, T., Solon und Kroisos, in: Wiener Studien 77 (1964), S. 174-177.

Landwehr, A. (Hrsg.), Diskursiver Wandel, VS Verlag, Wiesbaden: 2010.

Latacz, J., Die Funktion des Symposion fiir die entstehende griechische Literatur, in: Kullmann, W.,

Reichel, M., (Hrsg.), Der Ubergang von der Miindlichkeit zur Literatur bei den Griechen,

Tiibingen: 1990, S. 227-264.

Lattimore, R., The wise adviser in Herodotus, in: Cph 34 (1939), S. 24-35.

Leibfried, E., Literarische Hermeneutik, Gunter Narr Verlag, Tiibingen: 1980.

Liddel, H. G., Scott, R., (Hrsg.), A Greek-English Lexicon, Oxford Claredon Press, Oxford: 1940

Long, T., Repetition and Variation in the Short Stories of Herodotus, Hain Verlag, Frankfurt am
Main: 1987.

507



Lloyd, A. B., Herodotus on Cambyses. Some thoughts on recent work, in: Kuhrt, A.,Sancisi-
Weerdenburg, H. (Hrgs.), Achaemenid history Ill. Method and theory, Leiden: 1988, S. 55-66.

Loffler, H., Fehlentscheidungen bei Herodot, Giinter Narr Verlag, Tiibingen: 2008.

Luce, T. J., The Greek Historians, Routledgr, London u. a.: 1997.

Luraghi, Nino (Hrsg.), The Historian's Craft in the Age of Herodotus, Oxford University Press,
Oxford, New York: 2001

Maehler, H., Bacchylides. 4 selection; Cambridge: 2004 (Cambridge Greek and Latin Classics).

Macan, R. W., The Seventh, Eight & Ninth Books, Vol. I: Introduction, Book VII, VIII and IX (Text
and Commentaries); Vol II: Appendices, Indices, Maps, London: 1908 (TK).

Mandell, S., Freedman, D. N., The Relationship between Herodotus History and primary History,
Scholars Press, Atlantaa, Georgia: 1993.

Marg, W. (Hrsg.), Herodot, Eine Auswahl aus der neueren Forschung (= Wege der Forschung Bd.
XXVI), Darmstadt: 1962, 3. Auflage: 1982.

Marg, W., Die Folgen von Salamis, in: Marg, W. (Hrsg.), Herodot, Eine Auswahl aus der neue-ren
Forschung (= Wege der Forschung Bd. XXVI), Darmstadt: 1962, 3. Auflage: 1982,

S. 609-628.

Mikalson, J. D., Herodotus and Religion in the Persian Wars, The University of North Carolina
Press, Chapel Hill and London: 2003.

McNeal, R. A., On Editing Herodotus, in: L'antiquité classique, Tome 52 (1983), S. 110-129.

Meier, Ch., Die Entstehung des Politischen bei den Griechen, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am
Main: 1980.

508



Meier, M., Die Deiokes-Episode im Werk Herodots. Uberlegungen zu den Entstehungsbedingungen
griechischen Geschichtsschreibung, in: Meier, M., Patzek, B., Walter, U., Wieshofer, J. (Hrsg.),
Deiokes, Konig der Meder. Eine Herodot-Episode in ihren Kontexten, Wiesbaden: 2004, S. 27-51

(Oriens et occidens 7).

Moles, J., Herodot and Athens, in: Bakker, E., de Jong, 1., Van Hees, H., (Hrsg.) Brill's Companion
to Herodot, Brill Verlag, Leiden, Boston, Koln: 2002.

Moles, J. L., Herodot warns the Athenians, in: Papers of the Leeds International Latin Seminar 9,

S. 259-284.

Momigliano, A., The Classical Foundations of Modern Historiography, University of California
Press, Berkley, Los Angeles, London: 1990.

Momigliano, A., Die Stellung Herodots in der Geschichte der Historiographie (1958), in: Marg,
W., (Hrsg.), Herodot, Eine Auswahl aus der neueren Forschung (1982), S. 137-156.

Morrison, J. S., Coates, John E., Die athenische Triere, Verlag Phillip von Zabern, Mainz: 1990.

Myres, J. C., Herodotus father of history, Oxford: 1953.

Nagy, G., Herodotus the Logios, in: Arethusa 20 (1987), S. 175.184.

Nestle, W., Herodots Verhdltnis zur Philosophie und Sophistik, Druck der Stuttgarter Vereins-
buchdruckerei, Stuttgart: 1908.

Nestle, W., Vom Mythos zum Logos, Alfred Korner Verlag, Stuttgart: 1940.

Nestle, W., Griechische Geistesgeschichte, Alfred Korner Verlag, Stuttgart: 1956.

Nicolai, W., Versuch iiber Herodots Geschichtsphilosophie, Bibliothek der klassischen Alterstum-
wissenschaften, Neue Folge, 2. Reihe 77, Heidelberg: 1986.

509



Nietzsche, F., Uber Wahrheit und Liige in auBermoralischen Sinne, in ders.: Kritische
Studienausgabe, hg. Von Giorgio, G. und Montinari, M., DTV Verlag, Miinchen: 1999, Band I , S.
875-890.

Nietzsche, F., Unzeitgemissige Betrachtungen II, Von Nutzen und Nachteil der Historie fiir das
Leben, in ders.: Kritische Studienausgabe, hg. v. Colli, G. und Montinari, M., DTV Verlag,

Miinchen:1999, Band I, S. 243-334.

Olmstead, A. T., The History of the Persian Empire, Univ. of Chicago Press, Chicago: 1948 (Nach-
druck 1966).

Pagel, K. A., Die Bedeutung des aitiologischen Moments fiir Herodots Geschichtsschrei-bung,
Diss., Universititsverlag von Robert Noske in Borna-Leipzig: 1927.

Papastavrou, J., Themistokles, Wissenschaftliche Buchhandlungsgesellschaft Darmstadt, Ertrdge
der Forschung, Band 92, Darmstadt: 1978.

Pape, W., Handworterbuch der griechische Sprache, Vieweg und Sohn, Braunschweig: 1914.

Patzer, A., Wort und Ort, Oralitit und Literarizitit im sozialen Kontext der friihgriechischen

Philosophie, Verlag Karl Alber, Freiburg/ Miinchen: 2006.

Paulsen, T., Geschichte der griechischen Literatur, Reclam Verlag, Stuttgart: 2004.

Pietsch, Ch., Ein Spielwerk in den Hinden der Gotter? Zur geschichtlichen Kausalitidt des Men-
schen bei Herodot am Beispiel der Kriegsentscheidung des Xerxes (Hist. VII 5-19) in: Gymnasium
108 (2001), S. 205-221.

Platon, Protagoras, Reclam Verlag, Stuttgart: 2004.

Pohlenz, M., Herodot, der erste Geschichtsschreiber des Abendlandes, Teubner Verlag, Leipzig:
1937.

510



Powel, J. E., 4 Lexicon to Herodotus, Cambridge u.a. (Nachdruck Hildesheim 1960, 2 Aufl. 1966).
Pritchett, W. Kendrick, The Liar School of Herodotos, J. C. Gieben Publisher, Amsterdam: 1993.
Regenbogen, O., Herodot und sein Werk, Ein Versuch, in: ders., Kleine Schriften, C. H.

Beck Verlagsbuchhandlung, Miinchen: 1961, S. 57-108.

Regenbogen, O., Die Geschichte von Solon und Krdsus, in: ders., Kleine Schriften, C. H.
Beck Verlagsbuchhandlung, Miinchen: 1961, S. 101-124.

Reinhardt, K., Herodots Persergeschichten, in: Marg, W. (Hrsg.), Herodot. Eine Auswahl aus der
neuen Forschung, Wissenschaftliche Buchgesellschaft Darmstadt: 1982, S. 320-369.

Rener, M., Historie und Theorie als Elemente der Personendarstellung bei Herodot, Diss, Gottin-

gen: 1973.

Ridel, M. (Hrsg.), Rehabilitierung der praktischen Philosophie, 2 Bande, Freiburg: 1972/1974.

Riemann, K. A., Das herodoteische Geschichtswerk in der Antike, Diss., Miinchen: 1968.

Rose, H. J., Modern Methods in Clasical Mythology, Three lectures delivered at University College,
London, in February, 1930, University Press, St. Andrews: 1930.

Rosler, W., Die Selbsthistorisierung des Autors. Zur Stellung Herodots zwischen Miindlichkeit und
Schriftlichkeit, in: Philologus 135, S. 215-220.

Said, S., Usages de femmes et sauvagerie dans l'ethnographie grecque d'Herodot a Diodor et

Strabon, in: La femme dans le monde mediterranéen, 1. Antiquité (Lyon:1985).

Scardino, C., Gestaltung und Funktion der Reden bei Herodot und Thukydides, de Gruyter Verlag,
Berlin / New York: 2007.

Schadewaldt, W., Die Anfdnge der Philosophie bei den Griechen, Suhrkamp Verlag, Frank-furt am

511



Main: 1978.

Schadewaldt, W., Die Anfinge der Geschichtsschreibung bei den Griechen, Suhrkamp Ver-lag,
Frankfurt am Main: 1982.

Schadewaldt, W., Die griechische Tragodie, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main: 1991.

Schadewaldt, W., Die friihgriechische Lyrik, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main: 1989.

Schadewaldt, W., Die Anfange der Geschichtsschreibung bei den Griechen (1934), in:

Schleiermacher, F., Hermeneutik und Kritik, hrsg. Von M. Frank, Suhrkamp, Frankfurt am Main:
1977.

Schadewaldt, W., Das Religios-Humane als Grundlage der Geschichtlichen Objektivitit bei
Herodot, in: Marg, W. (Hrsg.), Herodot, Eine Auswahl aus der neueren Forschung (= Wege der
Forschung Bd. XXVI), Darmstadt: 1962, 3. Auflage: 1982, S. 185- 201.

Schaler, W., Themistokles und das Orakel von der holzernen Mauer, in: Gymnasium mit Héherer
Mddchenschule; Jahresbericht des Gymnasiums mit Hoherer Mddchenschule zu Freiberg, Frei-

berg: 1930

Schleiermacher, F., Hermeneutik, nach den Handschriften neu hrsg. Von H Kimmerle, Heidelberg:

1959.

Schmid, W., Stihlin, O., Geschichte der griechischen Literatur, C. H. Beck Verlag, Miinchen: 1929.

Schneider, H., Das Griechische Technikverstindnis, Wissenschaft Buchgesellschaft Darm-stadt,
Darmstadt: 1989.

Schuller, W., Die griechische Geschichtsschreibung der klassischen Zeit, in: Alonzo-Nunez, J. M.
(Hrsg.), Geschichtsbild und Geschichtsdenken im Altertum, Darmstadt: 1991, S. 90-112.

512



Schulte-Altedorneburg, J., Geschichtliches Handeln und tragisches Scheitern. Herodots Konzept
historiographischer Mimesis, Peter Lang Verlag, Frankfurt am Main: 2001.

Sidebotham, S., Herodotus on Artemisium, in: Classical World 75 (1982), S. 177-186.

Sieberer, W., Das Bild Europas in den Historien, Verlag des Instituts fiir Sprachwissenschaft der

Universitit Innsbruck, Innsbruck: 1995.

Shapiro, Susan O., Herodotus and Solon, in: Classical Antiquity, Vol. 15 No. 2 (Oct. 1996), S. 348-
364.

Snell, B., Die Ausdriicke fiir den Begriff des Wissens in der vorplatonischen Philosophie, in:
Kiesling, A., und Wilamowitz-Moellendorff, U., Philologische Untersuchungen, Weidmannsche

Buchhandlung, Berlin: 1924

Snell, B., Leben und Meinungen der Sieben Weisen. Griechische und lateinische Quellen erldutert

und tibertragen von B. Snell, Miinchen: 1971.

Snell, B., Die Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung des europdischen Denkens bei den
Griechen (1946), 9. Auflage, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen: 2011.

Stahl, H.P., Learning through Suffering? Croesus' Conversations in the History of Herodotus, in:
YCSt 24 (1975), 1-36.

Stahlenbrecher, W., Die Motivation des Handelns bei Herodot, Diss., Hamburg: 1953.

Strabon, Geographika, Band 1, Vannderhoeck und Ruprecht, Gottingen: 2003.

Strassburger, G., Lexikon zur Friihgriechischen Geschichte, Artemis Verlag, Ziirich: 1984.

Strassburger, H., Die Wesensbestimmung der Geschichte durch die antike Geschichtsschreibung,

in: Wissenschaftliche Gesellschaft an der Johann Wolfgang Goethe Universitit Frankfurt/-Main,

513



Sitzungsberichte, Band 5, Jahrgang 1966, Franz Steiner Verlag, Wiesbaden: 1966.

Strassburger, H., Herodot und das perikleische Athen, in: Studien zur Alten Geschichte, Georg
Olms Verlag, Hildesheim: 1982, Bd.2., S. 592-626.

Strassburger, H., Herodot als Geschichtsforscher, in: Studien zur Alten Geschichte, Georg Olms
Verlag, Hildesheim: 1982, Bd.2., S.835-919.

Strassburger, H., Homer und der Geschichtsschreibung, in: Studien zur Alten Geschichte, Georg

Olms Verlag, Hildesheim: 1982, Band. 2, S. 1058-1097.

Tukydides, Der Peloponnesische Krieg, Reclam Verlag, Stuttgart: 2004.

Ude, B., Die Krise der Gegensitze: Historie bei Hekataios, Herodot und Thukydides, in:
Tijdschrift voor Filosofie, 33ste. Jaarg. Nr. 3 September, Peetrus Publisher, Leuven: 1971.

Thomas, R., Herodotus in Context, Cambridge u. a.: 2000.

Visser, E., Herodots Kroisos-Logos: Rezeptionssteuerung und Geschichtsphilosophie, in: WJA
(2000), S. 5-28.

Vogt, J., Herodot in Agypten, in: Tiibinger Beitriige zur Altertumswissenschaft, Heft 5, Stuttgart:
1929.

Von Christ, W., Geschichte der griechischen Literatur, C. H. Beck Verlagsbuchhandlung,

Miinchen: 1912, erster Teil: Klassische Periode der griechischen Literatur.

Von Fritz, K., Schriften zur griechischen Logik, Band 1: Logik und Erkenntnistheorie, Friedrich
Frommann Verlag, Stuttgart: 1978.

Von Fritz, K., Die Griechische Geschichtsschreibung, Band I, Von den Anfingen bis Thukydides,
Anmerkungen, Walter de Gruyter Verlag, Berlin — New York: 1967.

514



von Ranke, L., Geschichte der romanischen und germanischen Vélker von 14994 bis 1535, Reimer

Verlag, Leipzig: 1824.

Waters, K. H., Herodotus on Tyrants ans Despots, Wiesbaden: 1971.

Weber, H. A., Herodots, Verstindnis von Historie, Diss., Herbert Lang Bern, Peter Lang
Frankfurt/M. Und Miinchen: 1976.

Welser, C., Two Strategies at the End of Herodotus' Histories (9.108-122), in: Classical Antiquity,
Vol 28, No. 2 (October 2009), University of California Press, S. 359-385.

Wesselmann, K., Mythische Erzdihlstrukturen in Herodots Historien, De Gruyter Verlag, Berlin /
Boston: 2011.

Willamowitz-Moellendorff, U. v., Aristoteles und Athen, Weidmann Verlag, Berlin: 1893.

Wilamowitz-Moellendorft, U.v.,Greek historical writing, Oxford: 1908. (=Hellenische Geschichts-
schreibung, in: Reden und Vortrdge II, Berlin: 1926, S. 216-246).

White, H., Der historische Text als literarisches Kunswerk, in: Conrad, C. und Kessel, M. (Hrsg.),
Geschichte Schreiben in der Postmoderne, Reclam Verlag, Stuttgart: 1994.

Wittgenstein, L., Philosophischen Untersuchungen, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main: 2001.
Wolff, E., Das Weib des Masistes, in: Herodot. Eine Auswahl aus der neueren Forschung, hrsg. v.

Walter Marg, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt: 1982. S. 668-687.

Woos, H., The Histories of Herodotus. An analysis of the formal structure, in: De propietatibus

literarum. Series practica 21, Den Haag: 1972.

Zimmermann, Bernhard (Hrsg), Handbuch der griechischen Literatur der Antike, Band 1: Die
Literatur der archaischen und klassischen Zeit, Beck Verlag, Miinchen: 2011, Band 1, S.338-379.

515



